

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

CP378,20(1863) Jan-Man



HARVARD COLLEGE LIBRARY CP 378.20 (1263

The way

ПРАВОСЛАВНЫЙ

235

**MATABARNAS** 

BPE

KASAHCKOR AYXOBHOR AKAZEMIR

1863.

AHBAPL.

KABARL

въ университетской типография.

HARVARD UNIVERSITY LIBRARY

Digitized by Google

70, 7.

### православный собестаникъ

### въ 1863 году

издрется по той же программ'в, въ томъ же ствогоправославномъ духв и въ томъ же ученомъ направления. какъ надавался досель. Онъ будеть выходить, по-прежнему, съ 1-го января ежемпсячно, книжками отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ. Въ составъ его будутъ входить: 1) предприпятый при казанской академін переводъ «Діяній (актовъ) вселенскихъ соборовъ», въ полномъ ихъ составъ, и именно — « Івнія четпертаго вселенскаго собора» (которыя составять третій томъ этого паданія);—2) Сочиненіе ннока Зиновія, ученика Максима Грека, подъ заглавіемъ «Истины показаній къ сопросыещимь о носоме учения» (которое составить одинь больпюй томъ); -3) статья догматическаго, правственнаго, перковно-исторического содержанія, и другія болье или менье подходящія къ программь; —4) кромь того, будуть помыщаемы замічательнійшія изь духовныхъ сочиненій русскихъ древнихъ писателей, досель остающияся въ рукописяхъ, или хотя уже изданныя, но которыя редакція можеть найти въ новооткрытыхъ и лучшихъ спискахъ. - Изъ двенадиате кинжекъ годоваго изданія ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСВЛНИКА. по окончанін года, составится, промі «Ділній вселенских». соборовъ и сочинения Зиновия (имъющихъ особый счетъ томовь и страницъ),-три тома оригинальныхъ статей, съ приложеніемъ «памятниковъ древне-русской духовной письменноств»: въ каждомъ томъ будеть отъ 25 до 30 печатныхъ DICTORD.

Цѣна за годовое наданіе ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСѣД-НПКА на 1863 годъ, пръ двѣнадцати кинжекъ, со Казени съ доставкого на домъ, и съ пересылкого со есъ мъста Имперіи—

### СЕМР БАВТЕН СЕБЕВЬОМР-

Подписка принимается со Казани со редакціи «Прасославняю Собеспедника» при духовной акад еміи.

(см. на обор.)

### **ВІНКАТ**

## ВСЕЛЕНСКИХЪ СОБОРОВЪ,

M2 A A WHILL

BB PYCCKON'S MEPEBOAD

TPE

КАЗАНСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІВ.

TON'S TPETIE.

KABAHL

въ университетской типографи.

1863.

BX460 P76

MINNEY,

Отъ казанскаго комитета дуковной исизуры печатать дозволляется. 5 миара 1863 года.

Цензоръ, проосссоръ акаденін, Н. Сенолось.

ALIMAT EL

21 12 1. L & 11

### IV.

# соборъ халкидонскій,

BCE-JEHCKIÄ TETBEPTLIÄ.

Digitized by Google

. ?

Ĉ.

ţ

17. 图 18 年 18 日 18 18

### историческія свъдънія

and the Bolton transfer that the state of the second of the state of the second of the

Act all the control of the control of

### о четвертомъ вселенскомъ соборъ.

Посль того, какъ незложенъ быль Несторій, церковію константинопольскою управляль Максиміань, затемъ Прокль, и по его кончине Флавіанъ. Послъдній, въ царствованіе Осодосія ІІ младшаго, при консулахъ Флавіяхъ-Зенонъ в Постуміанъ, т. е. спустя восемьдесять льть посль ефесскаго собора, созваль соборь въ Константинополь изъ тридцати епископовъ для разсужденія по двлу, которое возникло между Флоренціемъ, главнымъ епископомъ (митрополитомъ) Лидін сардійской, и двумя подчиненными ему епископами-Іоанномъ и Коссинісмъ. На этомъ соборъ, кромъ другихъ представителей, засъдаль Евсевій, епискогъ фригискаго города Дорилен, мужъ вполиз знаменитый какъ славою учености и правственньпин качествани, такъ и твердостию опроверженія еретиковъ. Онъ донесь святому собору, что-Евтихій, пресвитеръ и архимандрить энаменитейшаго въ томъ городъ монастыря, давно уже зачаль заблуждаться и мыслить объ Искупитель: и о таниствъ вскуплени совсьмъ иначе, вежели

Digitized by Google

какъ предано отъ апостоловъ и отцевъ никейскихъ. Ибо онь училь, что Христось не состоить изъ двухъ естествъ, и что Онъ не восприняль отъ Дъвы человъческаго тъла односущественнаго напиня тъламъ. Но тогда, какъ онъ свъпле мъры котъль избъгнуть несторіанской крайности, т. е. двухъ во Христъ личностей, стремительно впалъ въ противоположную ей бездну, приписавъ Господу Христу не только одну упостась, по и одно естество. Затълъ, превративъ Слово Божіе въ плоть, н смъщавъ между собою два естества чрезъ сліяніе ихъ въ одно, говориль, что одно божество не истинно, а только подъ образомъ плоти, претеритью голодъ, жажду, утомленіе, бодрствованіе, кресть, смерть, и посль трехъ дней воскресло нзъ гроба. Когда епископъ дорилейскій сообщиль о всъхъ этихъ бредняхъ, которыя Евтихій заимствоваль изъ норъ и логовищь Манихея, Валентина и Аполенарія, и разсъяваль по монастырямъ посредствомъ изданной имъ книги: то Флавіанъ и находившіеся съ нимъ епископы сильно были возмущены. Соборъ прежде всего разсудиль, чтобы Евсевій, по причин прежней дружбы, бывшей между нимъ и Евтихіемъ, убъднать сего послъдняго возвратиться къ своему долгу и благочестию. Евсевій отказался отъ этого предложенія на томъ основаніи, чтобы не пришлось ему оцять слышать человъка, инспровергающаго нечестивыми словами таниства Божественнаго домостронтельства, тамъ болъе, что онъ уже не однажды

нспыталь это, когда многократно убъждаль его прежде, какъ друга, но его совъты и мольбы ие имъм никакого дъйствія на дупру безумствующаго. Поэтому посланы были пресвитеръ и запритникъ Іоаннъ и діаконъ Андрей, чтобы предстам вить Естихія на соборъ. Евтихій отказался идти на соборъ, говоря, что ему неприлично даже ступить ногою за стъны монастыря, куда онь, избъгая всякаго шума, заключился болъе какъ мертвый, нежели какъ живой. Кромъ того, онъ сильно жаловался на Евсевія за то, что онъ донесъ на него собору болье по чувству непріязни, нежели изъ видовъ благочестія. Отцы снова призывали уклоняющагося еретика соборными посланіями чрезъ двухъ пресвитеровъ — Маму и Өеофила. Монахи, опасаясь за своего архимандрита, чтобы обмануть посланныхъ, сказали имъ, что Евпресвитеровъ, что ничего нътъ такого, чего они могли бы чрезмърно страшиться, тотчасъ привели ихъ къ нему. Когда же Евтихій сталь выставлять имъ и свою отягченную летами старость, в свой ненарушимый объть монаниескаго отнельничества и уединенія, а также приступаль къ разсуждению объ ереси, которой онъ тайно держался: послы, не успъвъ въ своемъ дълъ, возвратились. Призывали его и въ третій разъ чрезъ Мемнона, хранителя священныхъ сосудовъ, и двухъ діаконовъ -- Епифанія и Германа. Когда эти посланные были на пути въ монастырь, пришелъ

на соборъ другой архимандрить, Авраамъ, съ намъреніемъ защищать Евтихіл и отъ его имени дать ответь на предложенный вопрось о върв. Безстыдство Евтихія былю слишкомь явно, потому что епископамъ вовсе не казалось дъломъ справедливымь то, чтобы одинь выставляль вместо себя другаго, или чтобы кто нибудь подъ предногомъ благочестія не могъ явиться на соборъ и выдти изъ своего мъста, куда самъ заключился. Между тамь Евтихій, по причина настойчиваго требованія Мемнона, и не могши представить другихъ причинъ, кромъ приведенныхъ выше, объщался придти, куда его звали; но просиль себъ семь дней отсрочки, для поправления разстроеннаго своего здоровья. Въ это время онъ обратился къ хитростямъ и коварнымъ уловкамъ, въ которыхъ онъ быль силенъ, изощривши ими свой умъ и навыкъ, именно: онъ прибъгъ съ покоритьйшего просьбою къ евнуху Хрисафію, ко-торый быль самымъ приближеннымъ человъкомъ къ Өеодосію Августу и находился въ самыхъ дружеских отношеніях къ Евтихію, потому что быль воспринять имь отъ священной купели и нагитался заблужденіями своего воспріемника; ему-то и поручиль Евтихій себя и свой образъ мыслей, приведенный въ крайнее замышательство. Кромъ того, этотъ евнухъ питаль немалую вражду къ Флавіану за то, что когда требоваль отъ него какого нибудь дара за избрание его, възнакъ благодарности, Флавіань послаль ему чистые кль-

бы, а не золотой подарокъ, какого тотъ требоваль, при чемъ Флавіанъ сказаль, что онь не имъеть въ изобили такихъ вещей, если не возметь для этого священные церковные сосуды, которые, какъ очень хорошо извъстно, посвящены Богу и бъднымъ. Поэтому евнухъ, затронутый побужденіями дружества и вражды, совътоваль императору, чтобы онъ уполномочиль властію патриція Флоренція и повельль ему присутствовать на соборв, дабы Церковь не потеритьля какого нибудь вреда. Повельніе государя объ этомъ предметь представиль собору великій секретарь, вувств съ которымъ пришелъ и Евтихій, не какъ на собраніе епископовъ, но какъ-бы на войну, окруженный не только множествомъ монаховъ, но и вооруженными твлохранителями и преторіанскими воинами. Отцы приняли Флоренція съ привътствіемъ, и отнеслись съ великою похвалою о Осодосів за то, что онъ оградиль соборъ предсвдательствомъ такого знаменитаго мужа, котораго въра и благочести вселъ извъстим.

Тутъ предложена на обсуждение въра Евтихія, и ему велъли открыто произнести, какъ онъ въруетъ относительно Христа. Евтихій сначала сказаль, что онъ намъренъ теперъ говорить то, чето прежде не говорилъ, и что онъ готовъ исполнить повельние собора. Но послъ того, какъ ему приказано было говорить болье и болье, онъ высказаль, что правая въра основывается не столько на обязательности высшаго повельнія, сколько на

внутрениемъ убъждения души, и тотчасъ изблеваль скрывавнийся въ немь ядь, утверждая, что было два естества, прежде нежели Слово соединилось съ плотио, но что сделалось одно естество, после того какъ божество и образъ раба соединились въ одну упостась. Отцы одинъ за другимъ начали увъщевать его, чтобы онъ повъриль свои мысли никейскимъ символомъ, и совътовали ему, чтобы онъ благочестиво осудиль то, что утверждаль нечестиво, - настанвали, чтобы онъ не отрицаль по безумио того, что неизмънно утвердила мудрость предковъ. Наконецъ этого человъка, преэръвшаго столь спасительныя увъщанія, отлучили отъ священнодъйствія таннствъ, липным управления монастыремъ и удальни отъ сообщества православныхь; и это запечатльли собственоручными подписями тридцать епископовъ и двадцать три настоятеля монастырей.

Трудно повърить, какою злобою и какимъ бъщенствомъ воспламенился Евтихій. Онъ ръцился употребить всъ силы и ухищренія, чтобы свергнуть съ себя осужденіе. Съ этою цълію онъ прежде всего, выставивши на перекресткахъ объявленія, публично провозглащаль, что эта совершеннъйшая справедливость собора есть несправедливость. Потомъ писаль къ римскому епископу св.
Льву великому, что въ Константинополь ожила
ересь несторіанская, что на него напали съ ложньим обвиненіями, что онъ угнетенъ, обиженъ, в
не быль даже выслушань, когда взываль къ апо-

стольскому престолу. Эта въсть смутила фимскаго епископа, который впрочемъ скоро успокопыся, когда получиль письма отъ Флавіана и вся дъянія собора. Затъмъ отъ канедры римскаго епископа Евтихій, по своему необычайному развращенію, обратился съ жалобою къ преторін Августа, прося, чтобы императоръ повельль перевърить вновь теми же епископами, въ присутствия патриція Флоренція, подъ предсъдательствомъ Оалассія, епископа Кесарін каппадокійской, дълнія собора, которыя, какъ онъ утверждаль, повреже дены Флавіаномъ. Өеодосій, слишкомъ снисходительный и уступчивый къ ходатайству царедворцевъ, согласился. Такимъ образомъ соборъ снова начался при консулахъ — Протогенъ и Астеріъ, въ началъ апръля, въ присутствін трибуна Македонія, въ церковной крещальнъ. Стода, вопреки соборному обычаю и явному воспрещению епископовъ, введены были три монаха, Коистанцій, Елевсій п Константинъ, которые должны были защищать Евтикія. Перечитаны прежнія соборныя постановленія, обсужены свидътельства и каждое изъ нихъ тщательно разслъдовано. Все прежнее подозръніе и теперь пало на главнаго виновинка этого дъла; нбо чълъ тщательнъе все было разбираемо, тъмъ лснъе становилась непогръщительная въра Флавіана и открывалась нязкая ложь и обмань Евтихія. Этоть человакь, ничего не успавь у законныхъ судей, не устращился на помощь своему дълу призвать и возбудить разновысле еписко-

повъ. Онъ добился себъ покровительства Діоскора, епископа александрійскаго, отъявленнаго недоброжедателя Флавіана за честь константинопольской каоедры. И немного труда стопло этому клепетнику привлечь Діоскора на свою сторону противъ Флавіана, такъ какъ къ душъ улявленной легко прививается измышленное объящение; въ особенности же, когда Евтихій допускаль во Христь одно естество, то онь хотыль казаться защитникомъ того соединения (естествъ во Христъ), которое заприцать въ Ефесъ св. Кирилть противъ несторіанскаго раздъленія. Поетому Ліоскоръ, бывшій прежде архидіакономъ Кирилла, а посль сдълавшийся преемникомъ его епископства, легко быль обольщень именемь Кирилла и изкоторымь пустымь сходствомъ ученій. Истиню свидътельствуеть апостоль, что тв, которые отвергля добрую совесть, отпадають оть веры (1 Тим. 1, 19). Сію-то совъсть отринуль погибельный Ліоскоръ, неловъкъ самыхъ дерзкихъ свойствъ, злословный, оригенисть, обезчестившій себя прелюбодълніями, неловъкоубійствомъ и другими влодъяніями, которыя однакоже прежде своего избранія умъль скрывать подъ личиною благочестія и святости. Этотьто Діоскоръ пораженному и лежащему Евтихію подаль надежду и руку помощи, и вместь съ императоромъ настанваль чрезъ письма на томъ, что такія двля требують вселенскаго собора, дабы величайшая вражда и несогласіе перквей уничтожены были высшимь авторитетомъ Церкви. Напротивъ Флавіанъ это отрицаль, Левъ не одоби ряль, и всъ благочестивые смущались. Но благосклонность взяла верхъ надъ благочестимъ

Итакъ Осодосій, преданный въ душть партія Діоскора, объявиль второй ефесскій соборъ, при консулать Астерів и Протогенв (въ 449 г.), чрезв девятнадцать льтъ посль перваго. Туда сощлясь: Діоскоръ александрійскій съ своимъ Евтихісмъ, Домиъ антіохійскій, преемникъ Іоанна, Ювеналій іерусалимскій, Флавіанъ константинопольскій со ста тридцатью и даже болье епископами. Также н Левъ, повинуясь волъ императора, присоединиль авторитеть апостольской каоедры и послаль легатовъ -Юліана, епископа путеольскаго, пресвитера Рената, діакона Иларія и нотаріуса Дульцитія, съ письмами къ Флавіану и къ собору, въ которыхъ ясно выражаль правую веру противъ . вкеумствованія Евтихія. Съ своей стороны и императоръ въ тоже время послаль архимандрита Варсуму, чтобы онь оть имени вськъ монаковъ действоваль противь всехь восточныхь епископовы которые осудели Евтикія, и потомъ Елиндія, члена священной консисторіи, чтобы онь быль блюстителемъ и стражемъ собора; при чемъ липилъ права суда епископовъ, которыми суднить быль Къ-THXII.

При такихъ, столь унизительныхъ и неблигопріятныхъ предзнаменованіяхъ, составился соборъ въ Ефесъ, въ храмъ пресвятой Марін, четвертаго числа августа. Елидій прежде всего повельль

нувть разсуждение о двянияхь константинопольскаго собора. Этому воспротивнансь римскіе легаты, требуя, чтобы напередъ были прочитаны письма Льва. Евтихій возмутился противъ нихъ, и возымъть къ ничь подозръне и ненависть, потому что они объдали у Флавіана и слишкомъ высказывали къ нему свое сочувствіе. Легаты оставили соборъ какъ потому, что письма ихъ епископа не были приняты еретиками и даже коварно утаены, такъ и потому, что имъ не было предложено первенства на соборъ ради преимущества римской церкви; впрочемъ послъ они возвратились. Но Діоскоръ и Варсума, которымъ обычно было двён ствовать не по правиламъ справедливости, а силою и войскомъ, не полагаясь на законныя разсужденія и совъщанія, собради воиновъ и сильную партно монаховъ, изъ трехъ сотъ человъкъ, ворвались вооруженные на соборъ, отбили пальцы у писцовъ, которые записывали соборныя дъянія, и разбили таблицы; потомъ осудили и лишили епископскаго сана Өеодорита кирскаго и Иву едесскаго, которые были тогда въ отсутствин, - также н Домна антіохійскаго, бывшаго въ тотъ день больнымъ; Флавіана заставили молчать, а его сочленовъ заключили въ железныя цепи; у прочихъ епископовъ необычайными угрозами и страхомъ исторгли голоса противъ Флавіана, принудяли ихъ подписать чистый и бълый пергаменть, на которомъ неизвъстно имъ было, что будетъ написано. Римскіе легаты возстали было протива этого; но

ничего не могили сдълать, упли подъ прикрытиемъ вооруженныхъ тълохранителей и скрылись, какъ отъ битвы разбойниковъ ("). Послъ этого стали читать публично книгу, представленную собору Евтихісмъ; съ символомъ, въ которомъ уничтожены были слова: «воплотившагося отъ Духа Святаго и Дъвы Марін». Діоскоръ съ восклицаніемъ одобриль эту книгу и объявиль, что въ ней содержится върд никейская. Тогда Евтихій возстановлень въ свое прежнее положеніе; а Евсевій дорилейскій и Флаоковы. Флавіанъ воззваль къ апостольской канедръ; но когда онъ это сдълаль, Діоскоръ изъ епископа превратился въ палача и такъ измучилъ его побоями и ударами своихъ пятъ, что тотъ, спустя три дня, скончался въ заключени отъ жесточаниихъ страданій. На мъсто умершаго при-гласили діакона Анатолія, который быль у Діоскора апокрисіаріемъ н, какъ имъ казалось, не быль чуждымъ Евтихію. Торжествующій Діоскоръ прыгаль отъ радости, такъ какъ бы съ его стороны не было сдълано никакой дерзости, никакого неистовства, тогда какъ имъ было превращено все, чего требуетъ Божеское и человъческое право. Возвратившись въ Александрио, онъ показалъ новый примъръ злодъйства, пустивъ стрълу анаоематства и на римскаго епископа Льва.

<sup>(°)</sup> Соборъ этотъ извъстенъ подъ именемъ разбойничаето (обговое другия).

Получивъ горестное извъстіе о таконъ бъдствін чрезъ діакона Иларія, почти невозможно выразить, съ какимъ сокрушениемъ духа оплакаль Левъ убіеніе Флавіана, страхъ и бъгство еписко-новъ, раззореніе церквей, ниспроверженіе въры, торжество ереси. Чтобы облегинть этоть плачь н сътованіе, онъ приложиль все свое стараніе и уселіе. Съ этою цалію онъ какъ можно скорає поспышить созвать соборь въ Римъ, на которомъ осудиль и отвергь все, что было сдълано въ Ефесв; потомъ частыми письмами сталь побуждать Өеодосіл и Пульхерію, чтобы они по единодушному согласію назначили другой соборъ въ предълахъ самой Италін, который уничтожиль бы безславіе и пятно, допущенное въ Ефесъ. Для лучшаго уситаха въ этомъ своемъ намъренін, онъ со многими епископами вышель на встръчу Валентиніану Августу, который съ императрицами, т. е. матерію своею Галлою Плакидою и супругою Евдоксією, ради благочестія путешествоваль въ Римъ къ мъстопребыванио апостоловъ. Когда Левъ съ горькимъ плачемъ и многими рыданіями разсказаль имъ о злодъяніяхь ефесскаго собора, то и у императрицъ извлекъ слезы; потомъ умолыть Валентиніана, чтобы всв они написали къ Оеодосію и побудили бы его вновь пересмотръть другимъ соборомъ то, что несправедливо произведено въ Ефесъ. Августъ писаль къ Августу, писали и императрицы. Но душа Оеодосія, опутанная обманами и происками Евтихія, не могла

преклониться никакими письмами, никакими моленіями, никакимъ дружествомъ своихъ. Онъ даже публичными законами осудить Флавіана в повелъль признавать ефесскій соборъ равнымъ никейскому. И за столь великое преступленіе не подвергся онъ ни тяжкому, ни легкому наказанію! Впрочемъ, спустя немного времени, когда онъвхаль верхомъ, то упавъ съ коня, сильно упибся и испустиль духъ, не оставивъ по себъ никакого наслъдника.

Сестра его Пульхерія, по согласію сената, вступила въ бракъ съ знаменитымъ сенаторомъ Маркіаномъ, который вместе съ этимъ получиль въ свою власть и восточную имперію. Отличная честность Маркіана и всемъ известное его благочестіе побудили Льва искать у него того, въ чемъ онъ не могъ успъть посредствомъ писемъ къ Өеодосію. Маркіанъ и Пульхерія были на это согласны, и отправивъ письма ко Льву, равно какъ : получивъ и отъ него, созвали въ Никею шесть сотъ тридцать епископовъ для собора (въ 451 г.). Но римскіе легаты, которыхъ послаль Левъ, епископы — Пасхазинъ лилибетанскій, Луценцій аскуланскій, Юліанъ цензенскій, и пресвитеръ Бонифацій, считая важнымъ дъломъ для соглашенія вещей и прекращенія волненій евтихіанской партін то, когда бы на соборъ присутствоваль самъ Маркіанъ, покорнъйше просили его, чтобы онъ перенесъ соборъ на такое мъсто, гдъ самъ онъ удобно могъ бы посъщать его. Поэтому соборъ

BC. C. III.

перепесенъ быль въ Халкидонъ висинскій, отстоякрытъ въ осьмой день октября, при консулахъ— Маркіанъ н Адельфіъ, въ присутствін римскихъ легатовъ, подъ предсвдательствомъ Анатолія константинопольскаго, въ храмъ пресвятыя Давы и мученицы Евонмін. Тамъ присутствовали почтеннъйшій сенать и нъсколько другихъ высшихъ сановниковъ, въ качествъ судей собора, которые однакоже назначены были императоромъ не столько для того, чтобы разсуждать о предметахъ, относящихся къ въръ и благочестно, сколько для того, чтобы своимь авторитетомъ сдерживать шумъ и волненія. Ибо во второмъ засъданін открыто признались сами судьи, что имъ должно учиться у епископовъ; а на третьемъ засъданін, когда присутствіе судей на соборъ не одобраль Діоскоръ, епископы отвъчали: если бы разсуждения велись законно, то не было бы нужды ни въ какихъ гражданскихъ судьяхъ; и въ этомъ же за-съдани тъже епископы высказали, что однимъ епископамъ ввърена Богомъ властъ судить епи-CEOUOSS.

Прежде всего возгласния римскіе легаты, что неприлично Діоскору, какъ виновному, имъющему быть судимымь отъ другихъ, засъдать между епископами и судить о другихъ. Когда этотъ предметь обсуживался суділми и легатами, Евсевій дорилейскій представиль судьямь противъ Діоскора записку, наполненную преступлениями и неистов-

твами ефесскаго собранія. Когда она была прогена, Константинъ, бывшій секретаремъ консигорін, по приказанію судей, публично возвъстиль съ дъйствія соборовъ какъ константинопольскаго, акъ и втораго ефесскаго, въ обвиненіе Евтихія Діоскора. Когда изъ всего этого открылись неестивыя ихъ ереси и неслыханные примъры жегокости, отцы возроптали противъ Діоскора, на огли терпъть присутствія отцеубійцы, и изгиаи этого человъка своимъ видомъ, взорами, вос-

Спустя несколько дней, началось новое засваніе, на которомъ публично быль прочтень симоль никейскій и константинопольскій; потомъ быи читаны посланія Кирилла къ Несторію и Іону антіохійскому, далье посланіе Льва къ Флаану, при которомъ спископы восклицали: «такъ казаль чрезъ Льва Петръ; такъ учили апостолью! іоскоръ же, пораженный сознаніемъ своихъ зловяній, не присутствоваль ни на второмъ ни на ретьемь засъданіяхь; а такь какь онь требоыся къ суду по поводу записки Евсевія дориейскаго, то, по приказанію отцевъ, быль вызыемъ на соборъ чрезъ епископовъ Константина, какія и Аттика. На этоть вызовь онь отвечаль, о ему запрещено ликторами даже выходить изъ ому. Когда начальникъ ликторовъ тутъ же поэмень ему выдти, онь прямо отказался явиться соборъ, на которомъ, какъ ему сдълалось извстно, уже не находились въ ту пору ни сенать,

9\*

Digitized by  $G\underline{oogle}$ 

ни судын. Послъ этого отправились къ нему еще другіе три епископа—Пергамій, Кекропій и Руфинъ. Онъ безстъдно отказался и тутъ подъ пред-ногомъ болъзни. Между твиъ Аванасій, Өеодоръ, Исхиріонъ и Софроній александрійскіе, допущенные на соборъ, представали записки съ показанемъ важнъйшихъ преступлений, сдълживахъ Дюскоромъ, именно, что имъ опустопиены поля, пож-жены угодья, похищены чужія жены, обезчещены дъвы, осквернены супружества, и совершены другія злодъяния въ этомъ родв. Отцы, бывъ возмущены всьмъ этимъ, въ третій разъ призывали этого человька чрезъ епископовъ Франкіона, Лукіана и Іоапна. Но и на этоть разъ не болзе успъли, какъ и прежде. Тогда римскіе легаты, изчисливъ въ совокупности всв его злодъянія, которыми и по свидетельству александрійских обличителей, и по актамъ ефесскаго собора, связаль себя Діоскоръ, отъ лица епископа Льва объявили, что онъ лишается епископскаго сана в вськъ правъ священнодъйствія. Этотъ приговоръ Анатолій, епископъ константинопольскій, и всъ прочіе отцы подтвердили самыми сильными выраженіями, представили его Августу и Августь, обнародовали публичными эдиктами и извъстили церковь александрійскую.

По осужденін Діоскора, опить обратились из посланію Льва, и занялись утвержденісять правильнаго образца въры. При чемъ весьма многіе епископы восклицали, что они, притасненные Діо-

скоромъ въ Ефесъ, выпуждены были мыслиъ, говорить и писать то, чего не следовало, и просили чистосердечно простить имъ эту погращность. Въ следствіе этого, имъ приказано было, чтобы каждый изъ нихъ написаль отъ себя особое изложение своего исповъдания и въры. Они написали, и, признавъ посланіе Льва за непогряшительную норму православнаго учения, легко получили прощене, кромъ египетскихъ епископовъ и некоторых в архимандритовъ, которые впрочемъ просили, чтобы имъ позволено было дождаться новаго епископа александрійскаго, съ согласія котораго они написали бы то, что отъ нихъ требовалось. Соборъ не отказаль имъ въ этомъ, но только обязаль ихъ клятвою и свидътельствомъ, чтобы они не отлучались изъ Халкидона, пока не будеть имъ повельно это святымъ соборомъ.

Затъмъ разсуждали о составленіи образца въры, чтобы совокупить во едино всв церкви. Для этого положено было отъ каждой области избрать некоторыхъ епископовъ, которые бы привели это въ исполненіе, вмъстъ съ римскими легатами и Анатоліемъ константинопольскимъ, занимаясь симъ дъломъ по-одиночкъ, въ уединенномъ мъстъ церкви. Всъ они обратились къ посланио Льва, какъ къ образцу и утвержденио въры, когда старались выразить свои мысли, и опредълыли такъ: Христосъ Господь естъ совершенный Богъ и совершенный человъкъ, состоящій изъ двукъ естествъ неслитно, неизмънно, нераздъльно и не: 11

. . :

a ere

Ti i

TE:

- 5

I

...

Ξ.

. .

97.

2 8

I

· }

3

.

Ì

ρεзλιγικο (άδυγχύτως, άτριπτως, άδιαιρίτως, άχω-во всемъ намъ подобенъ; при чемъ осуднан всъ мысли, которыя въ какомъ либо отношени могля показаться несогласными съ этимъ ученіемъ. Такъ опредълено было избранными отцами, и посль донесено Маркіану Августу, который немедленно прибыль со многими знаменитыми мужами въ Халкидонъ, осьмаго числа ноября, не для показанія своей власти, но для увъщанія всъхъ отцевъ къ единству правой въры. Объ этомъ онъ сказаль ръчь сперва на латинскомъ языкъ, а потомъ на греческомъ. При этомъ такой пламень объяль души всехъ, что после самыхъ благожелательныхъ восклицаній въ честь императору и Августв, всв приняли то исповъданіе, которое составили римскіе легаты съ Анатоліемъ и прочими его сочленами, и съ полнымъ согласіемъ подписали. - Изложивши въру, начали разсуждать о разныхъ несогласіяхъ между епископами; Ива и Осодоритъ были возстановлены для своихъ церквей.

Императоръ же Маркіанъ, приложивъ все усиліе къ защищенію и распространенію въры и Церкви, издаль самые строгіе законы, чтобы никто не подвергаль сомнънію опредъленій халкидонскихъ отцевъ. Онъ отмъниль и узаконеніе Өеодосія противъ Флавіана, котораго и мощи, какъ славнъйшаго мученика, съ великими почестями и благоговъніемъ народа перенесены были въ Конставтинополь. Евтихіанамъ опредъмлъ изгнаніе въ ссыку и другія наказанія, и воспретиль допускать ихъ къ епископскому и пресвитерскому сану, или къ какому либо обществу монаховъ; распространяющихъ же эту ересь повелъль подвергать самому жестокому наказанію. Діоскора, на мъсто котораго халкидонскій соборъ избраль Протерія, изгналь въ пафлагонскій городъ Гангрену, гдъ онъ жалкимъ образомъ и умеръ. Приказаль изгнать и Евтихія; но такъ какъ онъ не переставаль распространять свой ядъ между тъми, съ которыми жиль, то, по совъту Льва и указу императора, онъ быль заточень въ болье отдаленное и уединенное мъсто.

### отавление первое,

СОДЕРЖАЩЕЕ ВЪ СЕБЪ ПОСЛАНІЯ, ОТНОСЯЩІЯСЯ КЪ СО-БОРУ, НАПИСАННЫЯ ПРЕЖДЕ ЕГО СОСТАВЛЕНІЯ.

Посланіе Льва, архівнископа римскаго, къ Евтихію.

Возлюбленный пему сыну, пресвитеру Евтихію, епископъ Левъ.

До нашего свъденія довель ты письмомъ любви своей, что ересь несторіанская стараніемъ нъкоторыхъ вновь воскресаетъ. Мы съ своей стороны пишемъ, что такая заботливость твоя намъ пріятна; ибо свидътельствомъ такого твоего расположенія духа служитъ самая ръчь, которую мы получили. Почему не сомнъваемся, что Виновникъ въры канолической Господъ поможетъ тебъ во всемъ. А мы, какъ только разузнаемъ полите о тъхъ, нечестіемъ которыхъ это сдълалось, сочтемъ за необходимое, при помощи Божіей, позаботиться о томъ, какъ бы исторгнуть съ корнемъ нечестивую заразу, давно уже осужденную. Богъ да сохранитъ невредимымъ тебя, съитъ вовлюбленитиший! — Дано перваго числа ионя, въ консульство славиъйшихъ мужей Постуміана и Зенона.

Посланіе римскаго архіепископа Льва къ константинопольскому архіепископу Флавіану.

Возлюбленный вы брату, епископу Флавіану, епископъ Левъ.

Когда христіаннъйшій и милостивъйшій императоръ, при своей святой и похвальной въръ, заботясь о миръ Церкви каеолической, прислаль намъ письма о томъ, что у васъ произвело шумъ и смятенія: то мы удивились твоему братству, какъ ты могъ молчать предъ нами о томъ, въ чемъ состояль этотъ соблазиъ, и не счель ва лучшее постараться, какъ можно скорее, уведомить насъ объ этомъ посланіемъ твоего благочестія, дабы мы не могли сомнъваться относительно справедливости совершившихся событый, Ибо мы получили просьбу отъ пресвитера Евтихія, который жалуется, что онъ, по обвинению епископа Евсевія, незаслуженно отлучень оть общенія; особенно же жалуется на то, что онъ, бывъ позванъ на судъ, присутствоваль на немъ и не отрицался быть, да притомъ утверждаетъ, что на самомъ судъ онъ предложилъ аппелляціонную просьбу, которая однакоже не была принята. Этимъ обстоятельствомъ онъ быль вынуждень выстанить

въ городъ Константинополь протесты. Когда вы-HILE V BAC'S TAKIR ABIA, MSI AO CHYS HODS HE SHAемъ, по какой справедивости онъ отлученъ отъ церковнаго общенія. Итакъ, обращая выпажніе на это обвинение, мы хотимъ знать причину такого твоего поступка, равно какъ котивъ, чтобы все было доведено до нашего свъдънія; нбо мы, жедая, чтобы суды надъ священниками Господа были здравые, но не узнавъ всъхъ обстолгельствъ, никакого не можемъ постановить опредъления въ ту или другую сторону, пока достовърно не узнаемь обо всемь, что произопыю. А посему, пусть твое братство извъстить насъ подробнъйшенть донесеніемъ чрезъ благонадежное, прениущественно же способное лице, о томъ, какая возникла у васъ новизна противъ древней въры, которая должна быть защищена самымъ строгиять разсуждениять. Ибо и церковное правило, и благоговъйнал въра благочестивъйшаго императора обязывають насъ къ великому попеченію о мир'в христіанскомъ, да-бы пресъкши разномыслія, ненарушимого сохранить канолическую въру, и возвративъ отъ заблужденія тахъ, которые защищають неправильное, оградить нашимъ авторитетомъ техъ, которыхъ въра была правая. И въ этомъ отношения не можетъ представиться никакого затрудненія; потому что упомянутый пресвитеръ признается въ собственной просьбъ, что онъ готовъ исправиться, если въ немъ найдется что либо достойное укорезны. Ибо въ такихъ случалхъ, любезивний

брать, нужно особенно заботиться о томъ, чтобы, безъ шума прекословій, и любовь сохранить и истину защитить. И поэтому, такъ какъ любовь твоя видить, что мы по необходимости озабочены такимъ предметомъ, то пусть она поситьшить объяснить намъ, какъ можно полнъе и яснье то, что надлежало сдълать прежде, дабы между показаніями разныхъ сторонъ, мы не обманулись какимъ либо недоумъніемъ и дабы не питалось разномысліе, которое должно быть уничтожено въ салыхъ своихъ начаткахъ; потому что въ нашемъ сердцъ, по внушению Божественному. пребываеть то правило, чтобы постановления досточтимыхъ отцевъ, утвержденныя свыше и относящіяся къ прочности втры, не нарушались чымъ либо неправильнымъ толкованіемъ. Богъ да сохранить тебя невредимымь, возлюбленныйший братъ. – Дано 12 числа мая, въ консульство славньйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе тогоже папы Льва къ Оеодосію Легусту.

Епископъ Левъ Осодосио Августу.

Какую защиту приготовиль Господь своей Церкви въ въръ вашей кротости, это открывается даже изъ тъхъ писемъ, которыя вы прислами ко миъ; и мы радуемся, что въ васъ не только императорская, но и священическая душа: по7

**3**2.1

50

:01

тому что, сверхъ императорскихъ и публичныхъ заботъ, вы имъете благочестивъйшее попечение о въръ кристіанской, т. е. печетесь о томъ, дабы въ народе Божіемъ не усиливались расколы, нли ереси, или какіе либо соблазны; ибо тогда только будеть въ отличномъ состояни и ваша имперія, когда сохранится въ ней исповъданіе единаго Божества въ въчной и неизмънной Троицъ. Что же касается до того возмущенія, которое произошло въ церкви константинопольской и которое могло такъ возбудить нашего брата н соепископа Флавіана, что онъ лишиль общенія пресвитера Евтикія, то объ этомъ мы еще не могли съ очевидностію разузнать. Ибо упомянутый пресвитерь котя послаль чрезъ просьбу къ апостольской каеедръ жалобу на свою скорбь, впрочемь онь только кратко уведомиль о некорыхъ вещахъ, утверждая, что онъ, сохраняющий постановленія никейскаго собора, напрасно обвиненъ въ разности въры. Записка же обвинителя его епископа Евсевія, списки которой прислаль къ намъ выше упомянутый пресвитеръ, никакой не заключаеть въ себъ очевидности обвиненія; и хотя онъ наводитъ на пресвитера вину въ ереси, а въ чемъ она состоитъ, ясно не выразилъ, тогда какъ и самъ епископъ исповъдуетъ, что онъ держится опредъленій никейскаго собора, Поетому мы на откуда не могли ничего узнать. А такъ какъ и разумъ въры и похвальное попечене вашего благочести, вознаградили заслуги въ этомъ

дъль: то необходимо уже не давать мъста какому либо подлогу. Но прежде надлежить извъстить насъ относительно того, въ чемъ должно общенять его, дабы прилично судить о томъ, что ховошо дознано. Къ выше упомянутому же епископу я уже отправиль письмо, изъ котораго онъ можеть понять, какъ непріятно мив то, что онъ до сихъ поръ молчить о случившемся, тогда какъ ему надлежало прежде всего позаботиться о томъ. чтобы донести намъ обо всемъ. Впрочемъ мы надъемся, что онь, хотя послъ нашего увъщания, увъдомить насъ, такъ чтобы, приведни въ женость то, что досель кажется скрытымъ, можно было судить о томь, что согласно съ ученіемъ евангельскимъ и апостольскимъ. - Дано перваго числа мая, въ консульство славивникъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе Флавіана, архівпископа константинопольскаго, ко Льву, папь города стараго Рима, о заблужденіях в негестиваго Евтихія.

Святъйшему и блаженнъйшему отцу и сосвященнику, Флавіанъ (желаетъ) о Господъ всякаго блага.

Нътъ ничего достопочтеннъе для священияковъ, какъ благочестіе и правильное проповъданіе слова истины, что и самъ ты знаещь, возлюбленнъйшій Богу. Ибо въ этомъ состоитъ вся напав Gi:

5

надежда на спасеніе и воздажніе объщанных благь. Поэтому мы должны дълать все и подвизаться за истинную въру, за изложенія (въры) и ученіе святыхъ отцевъ, такъ чтобы всегда и при всъхъ потрасенияхъ, оставалось все это цълымъ и невреди-мымъ. Итакъ, необходимо было намъ, когда мы увидъм въ настоящее время, какъ нарушается православная въра и возобновляются ереси Аполлинарія и Валентина монахомъ Евтихіемъ, не презирать этого, но для предостереженія народа, об-наружить это открыто. Ибо этоть Евтихій, удерживая въ себъ скрытую бользнь, развращеннаго ученія, злоупотребляя нашею кротостію, недобросовъстно и безстыдно началь распространять между многими собственное нечестіе, говоря, что прежде вочеловъченія нашего Спасителя Інсуса Христа, были два естества — божеское и человаческое, а послъ ихъ соединенія въ Немъ, стало одно естество; онъ не знаетъ ни того, что говорить, ни того, что утверждаеть (1 Тим. 1, 7). Ибо единеніе двухъ; сошедшихся во Христъ естествъ, состоитъ не въ томъ, будто эти естества слились своими свойствами вмъстъ, во едино, во въ томъ, что свойства естествъ пребываютъ совершенными во взаимномъ общения. Присовокупиль онь еще и другое нечестіе, утверждал, что тьло Господа, образовавшееся отъ Марін, не есть нашего существа и не человъческаго состава; но хотя и называеть его человъческимь, однакоже не признаеть его односущественнымъ ни нашимъ

таламъ, ни родиншей Его по плоти. И это онъ говориль, не смотря на то, что въ даяняхъ съв-таго вселенскаго собора, бывшаго въ Ефесъ, прямо сказано въ посланіяхъ противъ нечестиваго Несторія такъ: «хотя соединились вывств различныя естества: но одинъ есть Христосъ, Сынъ Божій, въ двухъ естествахъ; не такъ впрочемъ, чтобы уничтожилось въ Немъ различіе естествъ по причина ихъ соединенія, но лучше сказать, чрезъ неизреченное и непостижимое сочетание во едино божества и человъчества, для насъ одинъ сталь Господь Інсусъ Христосью. И это не нензвъстно твоей святости, такъ какъ ты вполня читаль дъянія, бывшія въ Ефесъ. Евтихій, счя-, тая ихъ за ничто, нимало не думаетъ о томъ, что онъ подлежитъ наказанио, опредъленному на томъсвятомъ вселенскомъ соборъ, такъ какъ чрезъ его слова и выраженія многіе простайшіе въ въръ вводятся въ заблуждение относительно сего предмета. Посему-то, когда онъ быль обвиненъ достойнъйшимъ уваженія Евсевіемъ, и посль того, какъ бывъ призванъ на соборъ, произвесъ собственными словами свойственное ему ученіе, мы осудили его, какъ чуждаго истинной въры, что покажуть вашей святости всь действія, какія постановлены нами противъ него и о которыхъ мы: выскажемь въ сихъ нашихъ письмахъ. -- Справедливымь считаю известить вась и о томъ, что тотъ же Евтихій, заслужившій справедливое каноначеское осуждение, который своими послъдую-

щими двиствіями должень бы загладить первын и совершеннымъ покалніемъ и многими слезами умилостивить Бога, а также и днаше сердце, сильно сокрушенное его паденемъ, облегчить истиналиъраскаяніемъ, не только ничего этого не сладаль. но даже покуснася совсемъ возмутить нашу церковь, публично распространяя на наши будтобы несправедливости жалобы, исполненныя злорвчія, и сверхъ сего принося моленія благочестивайшему и христолюбивъйшему императору, также полныя высокомърія и дерзости, и такимъ образомъ попраль всъ божественныя правила. Но когда план такимъ образомъ дъла, мы получили отъ вашей святости письма чрезъ достойнаго удивления нашего сочлена Пансофія, изъ которыхъ узнали, что тоть же Евтихій отправиль из вамь просьбы, , исполненныя всякой ажи и коварства, утверждая, что онь во время суда предложиль аппедалировныя жалобы и на меня и на самый этотъ святой соборъ, призывая быть судією ваше святъйшество, — чего никакъ не было нать сдвляно. Онъ солгаль и въ этомъ дель, надъясь чрезъ: ложь привлечь къ себъ благосклонность ванну.--Итакъ, святвищи отецъ, ты, который быль воз-мущень всвиъ твиъ, что поднято имъ и произведено какъ противъ меня, такъ и противъ святъйшей Церкви, и что дълается теперь, -- съ свойственною тебв правотою, двиствуй право, какъ этого требуеть священство, исполняя долгь собственный и общий, и правыю святыхъ перквей,

# ИСТИНЫ ПОКАЗАНІЕ

#### въ вопроснвшимъ о новомъ учени.

COTHERER

инока зиновія.

KAZAME

BE YHMBEPCHTETCKOR THROUPAOM

1863.

Digitized by Google

رز ورز

Τ,

2

. ख ऽ∫

٠<u>.</u> ن

A CHAIN

.

#### ОТЪ ИЗДАТЕЛЕЙ.

Послъ Просвътителя преп. Госифа волоциаго: который обличаль раціоналистическую ересь жидовствующихъ, и послъ сочиненій преп. Максима Грека, который ревностно подвизался противъ наплыва въ Россію западнаго вольномыслія и противъ русскаго неразумія въ въръ и въ жизни, -послъ этихъ сочиненій самое видное мъсто, безспорно, занимаеть сочинение Зиновіл «Истины показаніе». Зиновій быль ученикомъ преп. Максима н по заточении святогорца сосланъ быль въ новгородскій Отенскій монастырь, въ которомъ подвизался до самой смерти своей (1568 г.). Въ новгородской области и особенно въ «великомъ господинъ» ея Новгородъ, бывшемъ въ тесныхъ сношеніяхъ съ западными странами, издавна бродели вольныя мысли относительно предметовъ веры. Дъло начиналось съ недовольства мірянъ духовенствомъ, съ недовольства новгородскаго духовенства московскими владыками, и кончалось образованіемъ сильныхъ и злыхъ ересей. Такъ жи-.нсь въ новгородской области ереси стригольниковъ въ XIV и жидовствующихъ въ XV въкъ. Ереси эти, особенно жидовствующихъ, наносили сильный вредъ русской Церкви. «Аще кто и не

отступи въ жидовство, замъчаетъ преп. Іосифъ, то мнози научишася отъ нихъ писанія божественная укаряти, и на торжищахъ и въ домъхъ о въръ любопръніе творяху, и съмнъніе имяху. И толико бысть смущеніе въ христіянехъ, яковаже никогдаже быша, отнелиже солице благочестіа начать восияти въ русской землию (¹). Это-то умственное смущеніе, произведенное еретиками въ новгородской области, развиваясь далъе подъвліяннять приходившихъ съ запада реформаціонно-раціоналистическихъ идей, около половины XVI въка въ тойже новгородской области произвелю новую болье прежнихъ сильную раціонализмомъ ересь Феодосія Косаго, котораго обличаетъ Зиновій въ своей кинтъ.

Припомнить состояние просвъщения того времени, чтобы стать въ недоумание предъ появленіемъ такихъ ересей, какъ ересь Оеодосія Косаго и современника его Бакшина. Возьмемъ хоть отзывъ Стоглава о принимавшихъ на себя священный санъ. Ставленики, говорится въ Стоглавъ, сграмотъ мало умъютъ, и святителемъ ихъ поставити— ино сопротивно священнымъ правиломъ, а не поставити — ино святыя церкви безъ пънія будутъ, а православные христіане учнутъ безъ покаянія умирати. . Да о томъ ихъ святители истязуютъ съ великимъ запрещеніемъ, почему мало умъютъ грамотъ, и они отвътъ чинятъ: мы

But the state of t

<sup>... (\*)</sup> Dipocate. erp. 50 m 60.51 2 2 2 2 2 2

де учимся у своихъ отцовъ или у своихъ мастеровъ, а инде намъ учитися негдъ; сколько отцынаши и мастеры умьють, потому и нась учать А отцы ихъ и мастеры ихъ и сами потомужъ: мало умъють и силы въ божественномъ писания не знають, а учитися имъ негдь» (1). Если мы припомниять всв указанія Стоглава и преп. Максима на суевърія русскаго народа, на жалкое неразуміе въ въръ и жизни христіанской; если вспомничь постановленія самаго Стоглава о крестномъ знаменіи, о сугубой альплуін, о брадобритін и пр., писанныя, по справедливому отзыву отцевъ великаго московскаго собора 1667 года, «неразсудно, простотою и невъжествомъ»; если припомнимъ нельныя подробности житія преп. Евфросина, писаннаго клирикомъ Василіемъ и одобреннаго витьсть съ службого преподобному (вътомъже духв) къ церковному употребленію: то увидимъ крайнее измельчание мысли и потемивние религознаго смысла въ большинствъ русскаго народа, сильную: суевърную привязанность ко визыности, къ буквъ въ дължь въры. Въ такое-то темное время является ересь малообразованнаго Осодосія Косаго, родомъ московскаго холопа, принявшаго пострижение въ Кирилловомъ монастыръ. Чтобы понять видимую несообразность самаго злаго рацюнализма Косаго съ общимъ строемъ религіознаго сознанія русскаго народа, достаточно упомянуть

1

<sup>(\*)</sup> La. 25 crp. 120—121.

только о нъкоторыхъ пунктахъ его ученія. Косой отвергаль всъ книги священнаго писанія кромъ Монсеевыхъ, священное преданіе, церковныя правила и отеческія писанія; отвергаль догматы о св. Тронцъ, о божествъ Інсуса Христа, о воплошеніи, объ искупленіи, отвергаль почитаніе святыхъ, мощей, иконъ, креста и постовъ, молитвы, все церковное богослуженіе и священство; жизнью своей Косой проповъдываль такое пренебреженіе ко всякимъ уставамъ, такое извращеніе общечеловъческихъ нравственныхъ понятій, что трудно было рышить, въроваль ли онъ въ Бога; а Зиновій изъ его дъйствій прямо выводиль заключеніе, что онъ не върить даже въ Бога.

Какимъ образомъ могло возникнутъ на Руси ученіе Косаго при извъстномъ намъ направлении релитозныхъ понятій русскаго народа? Очевидная несообразность его, равно какъ и ереси жидовствующихъ и Бакшина, съ состояніемъ просвъщенія русскихъ того времени, съ привязанностью ихъ ко внъшности въ дълъ въры, а также нъкоторые историческіе намеки давали поводъ производить эти ереси съ запада, отъ раціонализма напр. социніанъ и вообще реформаторовъ римской церкви (¹). Такое заключеніе исторически върно, хотя къ нему подходятъ не безъ натяжекъ. Но въ изслъдованіяхъ объ иноземномъ происхож-

e ethoric bija, ez

<sup>(°)</sup> См. Ист. ерес. и раск. Руднева и стат. о ерес. Бакш. и Кос. гъ Труд. кіев. акад. 1862. мартъ, інонъ и сентябръ.

деніи этихъ ересей весьма мало обращается вийманія на тъ стороны религіозно-правственной жизни русскаго народа, которыя дозволяли прививаться къ нему раціонализму. Причиной этого служить недостаточное знакомство съ памятниками тогдашней письменности и недостатокъ самихъ современныхъ памятниковъ. О существования и **учени** этихъ ересей свидътельствуютъ большею частію оффиціальные документы, по которынть трудно изучать ихъ во всъхъ подробностяхъ и основаніяхъ, и сочиненія православныхъ писателей, часто не лично знакомыхъ съ еретиками, писавшихъ по слухамъ, по догадкамъ. Изложения ересей, ихъ основныхъ причинъ и побужденій, ихъ. успъха и пр. со стороны самихъ еретиковъ мы. почти вовсе не имъемъ. За недостаткомъ показаній самихъ еретиковъ для основательнаго изученія ихъ ересей необходимо по крайней мъръ. самое подробное знакомство съ литературой того времени, самый широкій взглядъ на совокупность передовыхъ вопросовъ и вообще историческаго направленія въ то время. Такъ напр. раціоналистическое ученіе Косаго о священствъ и о монастыряхъ, легко объяснимое изъ западнаго реціонализма, было плодомъ желанія низшихъ, униженныхъ, бъдныхъ, притесненныхъ, выйти изъ подъ гнетущаго подчиненія высшимъ, сильнымъ, богатымъ. И Георгій Скрипица и Максимъ Грекъ возставали противъ подавляющаго вліянія высілаго духовенства и чрезмърнаго богатства монасты-

u L

. 7

ii 1

i1 10

1

1

ij

į.

ij

Ų

Ł

;

7

è

рей, и даже обвинлены были какъ преступники церковные и еретики. Но они остались строго-православными, потому что возставали только противъ злоупотребленія правомъ; тогда какъ еретики, выходя изъ тъхъ же побуждений, не захотым отличить элоупотребленія правами отъ сущности правъ и отвергли самыя права. И Максимъ Грекъ возмущался бездушнымъ мертво-обрядовымъ направленіемъ въ русскомъ народъ, доказываль даже къвеликому соблазну русскихъ, что мертвое выполнение церковных в обрядов в, постов в и пр. безъ истинно-нравственныхъ христіанскихъ дъйствій, не принесеть никакой пользы; но онъ быть вполнъ православный и истиню благочестивый мужъ. Между темь Косой, возмущаясь темь же самымъ вившинимъ направлениемъ религозной дългельности, не умълъ остановиться, гдъ слъдовало, и пришель къ раціоналистическому отверженію всей церковно-религіозной вившиюсти. Такимъ образомъ подробное знакомство съ тогдашней письменностью, изучение самыхъ видныхъ вопросовъ, обобщение жизненныхъ явлений того времени, сдълаеть понятнымь появление такихъ ересей, какъ Косаго, въ нашей Церкви и избавить нась отъ излишнихъ, произвольныхъ догадокъ о путяхъ, какими онъ переходили къ намъ съ за-

Сочинение Зиновія весьма достойно изданія: оно знаколять нась съ ересью Косаго и съмньніми другихъ, бывшими тогда въ ходу, и кромъ

того составляеть прекрасный памятникъ нашего отечественнаго богословія. Сочиненіе Зиновія отличается общирными свъдъніями, особенно по-части богословской, и глубокими соображениями здравой христіанской философіи; изложеніе взятаго въ разсмотръніе предмета у него необыкновенно просто и общедоступно, только по мъстамъ нъсколько растянуто. По сходству ереси жидовствующихъ съ ересью Косаго, Зиновій часто разсуждаеть отъхъ самыхъ предметахъ, о которыхъ говоритъ преп. Іосифъ въ своемъ Просвътителъ. Но книга Зиновія выше Просвътителя по своему достоинству; въ ней болъе самостоятельности въ разсужденіяхъ, соображенія болье глубокія и отчетливыя. Изъ бесъдъ крылошань сь Зиновіемь можно замътить, что современники уважали его за ученость; изъ некоторыхъ замечаній последующаго времени можно видеть, что книга Зиновія пользовалась заслуженнымъ уваженіемъ. Въ борьбъ сь западнымь вольномыслемь наши последующе богословы пользовались сочиненіемь Зиновія. Съ этой цълью одна бесъда его о поклонени иконамъ напечатана была въ сборникъ въ Москвъ 1642 г.; такъ въ сборникъ казанской академи-ческой библютеки № 606 есть «слово обличительное на ересь новыхъ развратниковъ православныя христіянскія въры, Лютера, глаголю, и Калвина и на Феодосія чернца рекомаго Косаго в еретика, списано же сіе слово инокомъ Зиновіємъ боголюбезнайщимь Отни пустыни»: въ нежь довольно неудачно митнія Косаго приписываются Лютеру и Кальвину, и опровергаются также, какъ у Зиновія. И во всякое время (не исключая и настоящаго), когда въ обществъ обращаются матеріалистическія и раціоналистическія иден, кинта Зиновія можеть быть прочитана съ большою пользою: основные догматы въры она утверждаеть на незыблемыхъ основаніяхъ, права Церкви и духовенства, истинное значеніе церковныхъ уставовъ и законоположеній подкрыпляєть и объясняеть здравыми и убъдительными разсужденіями.

Сочиненіе Зиновія раздаляется на 56 главъ и кром'в того на 10 пришествій крылошанъ или бесъдъ; каждое пришествіе содержить въ себъ иъсколько главъ. Мы удержимъ въ своемъ изданіи то и другое раздъленіе. Для настоящаго изданія сочиненія Зиновія мы имъемъ двъ рукошиси: одну — московской академической библіотеки № 61, писанную въ первой половинъ XVII в. скорописью (1), и другую — казанской академической, бывшей соловецкой, библіотеки № 605, писанную скорописью около половины того же въка (1).

<sup>(1)</sup> Въ этой рукописи послѣ оглавленія сдѣлано заитчляніе, что автограсть сочиненія Зановія влять въ Москву нарко Василлю Навновичу, а по листанъ сдѣлана слѣдующая подпись «лѣта /5per далъ
въ домъ живоначальные Трощца въ Сергіевъ монастырь сію имиту
келерь старенъ Симонъ Азарьнить вовѣни неотъемлено никону». Автограсть си. у Толстаго. III. № 64.

<sup>(2)</sup> Подпись по листанъ этой рукониси: «сіл инига соловецкаго новастыря соборнаго старца Иринарка Тарбъева нелейная. По спер-

Последняя рукопись — неполия: въ ней после слова Василія великаго въ осьмомъ пришествін все опущено. Поэтому мы будемъ издавать сочинение Зиновія по рукописи московской академін, сличая, гдв нужно, съ рукописью казанской академін. Что касается до подминой ореографін сочиненія, то мы, къ сожальнію, должны ограничнться только заявленіемъ желянія Зиновія о соблюденія ел. Зиновій посль оглавленія своей книги написаль: «иже аще волить кто коея ради потребы преписати что отъ книжицъ сихъ: молю не премъняти простыхъ ръчей на краснъйшая пословицы и точки и запятыя; но тако преписовати, якоже лежать речи здв и точки и запятыя (). Ащели же учнешть премъняти, ты добрый мудрый писарю, пословицы и точки и запятыя: будуть убо книжицы сія ниже твоя, ниже предположившаго ихъ; и твоя бо краснъйшая пословицы изгибнуть въ грубыхъ пословицахъ, и грубыя твоимь мудрованіемь смятутся, и будуть кинжицы внъ истивы. Того ради молю тя преписовати тако, якоже лежатъ ръчи и точки и запя-

ти мосй взяти въ книгохранительную соловецкую казну, прочитающимъ въ пользу выдавати и меня гръщнаго во святыхъ ванихъ моцитвахъ понинати. Подписалъ своею бренною гръховодимою руково ром маля въ 🗸 домъ.

<sup>(1)</sup> Въ рукописи московской акаденія—только, и потоит заигчаніе другаго: «и о сенъ писано въ самой книги Зиновьевы для того что взита его внига его внига взита къ Моских царю Василью Ивановичу всев русивъ.

тыя, да будуть не вит истины книжним сим. Такъ высоко цънкась въ то время подвиняя ореографія (въ общирномъ смыслъ), — и его голось замъчательно умнаго человъка. Но нашерукописи писаны не съ автографа: «сіе надписаніе, говорится далье, лежить въ самой сея книги творца, —его руки писма вея книга, — старца Зимовія монастыря Отин пустыни въ великомъ Новъградъ. А сія книга списъ не съ его руки; потому знатно, что точки и запятыя во многихъ мъстехъ стоять не по льпотъ». Поетому въ издани сочиненія Зимовія мы будемъ держиться нынъциней ореографіи и сохранимъ только особенности языка.

Here is a property of the prop

Property Control (1997年) Property Control (1997年

errous continuos e extremits en un montre entre la communitation de la communitation d

Иже аще волить прочитати случнуюся намъ бесвау, яже писана въ книжицахъ сихъ: не буди ему неприлъжно прочетщу и осудити писаниза здъ; но да прочтетъ вся и до конца и разсмотривъ въ нихъ прилъжно, тогда да отдастъ (1) подобающая лежащимъ въ никъ. Не о красотъ бо слова бъ чтимое, но о истинъ показание: ниже о побъдъ подвигь бываемое, но разсужение есть подобающимъ достойное. И иже аще по ланота произведеся слово, Богови есть благодать; аще ли педостаточно обрящется въ немъ, отпущение грубыли буди. Къ удобизненому же знамения обрътенію (<sup>2</sup>) евангельскимъ и апостольскимъ и пророческимъ и Василіевымъ словесемъ, знаменіе отъ краевъ строкъ на большимъ поли запятые; во прочить же словесехъ знамение отъ краевъ строкъ на заднемь (3) поли запятые. Прежде же предложити числомъ иже въ нихъ сущихъ главъ добро быти непицевахъ, яже суть сіл.

<sup>(°) № 605:</sup> разсмотрявъ прилѣнно въ нихъ, отдесть.

<sup>(2) № 605:</sup> обрътенно знана.

<sup>(\*)</sup>  $N^{\circ}$  605: на малоиъ.—Въ рукописи московской акадения это энаменіе [:] или указаніе цитованнять мёсть во всёх» случанть поставлено [:] на большонь поль, а въ рукописи  $N^{\circ}$  605 вовое ийть его; въ нашенъ наданіи поставлены обыкновенные вносиме знаки (« »).

Сказаніе главам в бесть до мже писанным здъ сущим (1).

Разсмотръніе о ученіи, еже аще ново когда будеть, аще по Бозъ есть, или нъсть отъ Бога, и аще и еще остало есть мъсто когда быти новому ученію.

Разсмотраніе о учители (3) новаго ученіл, кто и откуду есть, и что исправленіе въ жительства его, и аще имать въ себа истину.

Разсмотръніе, аще подобаеть учителенть Косого именовати или пріимати ученіе его.

Испытаніе, кая ученія Косой учить.

Å

Отвъщаніе о немощьствіи върованія и о самобытномъ мудрованія.

Разсмотраніе о еже камо нудимо человачество самоновелительна и нравообычна (\*) службы сотворяти.

<sup>(\*)</sup> Вст слова, писанныя въ рукописахъ инноварью, въ нашенъ изданія печатаются курсиюмъ.—Витето этихъ словъ въ № 606 слъдующія: «Главы. Истины повазаніе из вопросившимъ о новоиз ученін и прерочно паки вопросившить о правоит мудрованія, и о двою 
заповідл, второй и первой, иже на богописанныхъ сиршилаєхъ, и 
о божествентій славт, иже въ кимът Бытіл, и иже въ мей о проображенія градущимъ, и о апостольскихъ глаголехъ ніжихъ, и оправданіяхъ, иже христіянство шатъ, и о челов'яческовъ преданіи, 
еме писа Василей Кесарія, и о здравтій вірт и благочестивтій славъ, иже въ постныхъ его, и о мнихъ свидініяхъ, иже въ христіянствт. Глава А. Неписаніе чного Вименімь.

<sup>(3)</sup> Nº 605: case o yearess.

<sup>(3) № 605:</sup> мравсиз обыте.

Разсмотръніе о сущихъ, аще самобытна суть 3 или сотворена, и аще познавается отъ сихъ, иже сими владъяй есть, и о еже аще присносущенъ есть владъяй сими, или аще инако како.

Разсмотръніе ('), аще иже владъяй сущими по- и добно быти ему живу и о иже сущимъ живому промысленику аще подобно ко присносущному ему естеству како Слово и Духъ (\*).

Разсмотръніе по святьй бытейстьй книзъ, аще превъчный (\*) Богь въ единствъ есть, рекше единъ (\*) токмо самъ (\*) и не имъя никогоже соприсносущны или нъкако сія, во мнозъже ли или вмалъ.

О изъявленіи въ богодухновенномъ писанів святыл бытейскіл книги, яко суть накіл сыприсносущи Богу, и сприснены ему суща, и равномощны ему.

Разсмотраніе по святай бытійстай книза, къ м кому рече Богь: сътворимъ человака по образу нашему и по подобио.

Разсуженіе по богодухновенному писанію, ка- ы ко человъкъ по образу Божію и по подобію, и о различіи человъка отъ прочихъ животныхъ, и

 $<sup>(^1)</sup>$  N° 605: Разсмотрѣніе, яко Богъ живъ есть, сего реди въ Бозѣ Слово и Духъ; якоже Богъ истиненъ безсмертенъ, таможе Слово его и Духъ его нетлѣненъ и безсмертенъ.

<sup>(1)</sup> Ha nort: nepro(stress).

<sup>(\*)</sup> N° 605: уединенъ.

<sup>(\*)</sup> Послѣ этого слова въ рукописи слѣдуютъ неунѣстили адъсь слова: «къ нему и видитъ великую ону чюдотвориую вкону великапо чюдотворца Николью; потокъ; «и не вкъв»...

... еже въживотныхъ глаголиво единъ человъкъ есть.

О изъявленіи въ богодухновенномъ писаніи, къ нимъ же рече Богъ: сотворивъ человъка по образу напиему и по подобно, и аще имать нъкій разумъ таковый глаголь Божій.

А Разсмотръніе о заповъди иже въ Второзаконін, еже: сльши, изранлю, Господь Богъ твой Господь единъ есть, аще едино лице именуеть, или аще изкако назнаменуетъ и не едино лице.

Разсмотраніе въ святай бытійстай книза, како пріемлено божественное, и о еже положи покрывало Монсей пророкъ на лицы своемъ (').

О изъявленіи свътльйниемъ, иже во святьй бытійстьй книзъ, божественныя славы истиннъ, и о еже како пріемлется явленіе Божіе къ Аврааму великому, иже въ полудни, внегда и вита Господь въ кущи его.

Разсмотръніе въ святьй бытейстьй книзъ, богословному въ ней писанію, внегда откожа же Господь отъ Авраама и уклонися къ Содомъ лицъ, по еже како тамо о Божіи славъ пріемлется.

ин О Божін славъ, въ богодухновенномъ (\*) писанін изъявляемъ при Авраамъ велицъмъ, внегда повелънъ вознесе на всеплодіе Богови сына своето Исаака.

64 Паки о славъ Божества, изъявляемъ въ свя-

 $<sup>(^3)</sup>$  N° 605: показаніе, яко въ ветхомъ законт явлена есть Троица тонцѣ, вике явленъ есть Сынъ Бокій, яко Богъ истиненъ есть.

<sup>(2) № 605:</sup> въ богословићагь дукновенионъ.

тъй бытейстъй книзъ и о еже како проразумъвается, еже видъ Іяковъ лъствицу, и Господь въсклянящеся на ней, и о еже нощио мужъ боряйся съ Іяковомъ, кого показуетъ быти съятое пъсяне.

О божественный славы, и еще въ богодух- к новенномъ писании свътло изъявленный, Момсею пророку при купинъ иже въ Хоривъ, и о еже въ показании славы Божества на горъ Момсею, егди и лице его просъътися.

О пришествін второмъ тъхъ же крылошанъ (\*). - Разсуженіе о еже аще (\*) Монсеову закону и ка: нынъ напредь идущу, или имать престати когда, и о еже како нынъ имать о немъ, и аще развъствить отъ свангелія.

О третьемъ пришествіи крылошанъ (\*).

Разсмотръніе о словеси, иже въ Дъянінхъ Пе- къ тромъ верховнымъ апостоломъ реченномъ, еже: яко и Господа и Христа сътворилъ естъ Богъ сего Інсуса, егоже вы распясте, и о словеси, реченномъ апостоломъ Павломъ, еже: и единъ естъ кодатай Богу и человъкомъ человъкъ Інсусъ Христосъ, и о еже како пріемлють апостоли Господа глаголати Інсуса Христа (4) и человъка въ своихъписанияхъ.

<sup>(\*)</sup> N° 605: **крылошанъ-- мътъ.** 

<sup>(2)</sup> Nº 605: aune m eme,

<sup>(</sup>в) Эти слова опущены въ объяхъ рукописяхъ.

<sup>(4)</sup> Nº 605: **x** Xpucta.

Зинов.

Паки тъхъ же крымощанъ принцествіе четвер-\_ тое (1).

Разсмотръне въ святъй бытейстъй книзъ о словеси, Богомъ реченномъ (\*), еже: сотворимъ человъка по образу нацему и по подобио, како примълется, и о еже повнегда обетщати образу и падшу сокруппитися, како поновляется и на подобие возводится, и созидание Адама и Еввы, и о еже аще что Богъ сотворяетъ, како непицуется, и о еже аще вся (\*), въстъ Богъ будущая преже даже не быти имъ, в о еже колика честио непицевати естъ человъка.

Разсмотръніе въ богодухновенномъ писаніи о пришествій двою ангелу въ Содомь, како пріемлется, и о еже егда святость надстаеть нечистотв, како имать, и аще можеть претерпъти нечистота идъже нашедши святости, и о еже призва Господь Богъ Адама, како ниять.

ке Разсмотръніе въ святьй бытействи книзъ о еже вита Господь Богь со двема въ купци Авраамли, чесо ради и како пріемлется сіе, и Саррино
просмъяние еда аще повреди благодать.

къ Разсмотръніе въ святьй бытейстьй книзь о еже явися Монсею ангель Господень изъкупины во пламени огненъ, како пріемлется, и о завъть

<sup>(\*)</sup> Въ рукописи: «третіе»; также и зъ № 605: «о тъхъ же въни прылошнитъх, пришестни ихъ третьемъ» и такъ дале въ оглавлени до самаго послъдниго пришествия, ноторое называется деватыкъ, а не десятымъ; потому что выше заизъчние о третьемъ приместни было спущено.

<sup>(2)</sup> Nº 605: Goronyapennours.

<sup>(2)</sup> Nº: 605: ego ne ncs. .

еже завъща Господь Монсею послъди написанія законнаго, и кій той есть завъть.

Разсмотръніе во святьй бытействи книзв о 63 завътехъ Божінхъ, и о еже иже со Іяковомъ боряшеся мужъ до заутрія и отнеможе, что есть сіе и како о семъ пріємлется.

О пятомъ тахъ же крылошанъ пришествін. 😋 🚣

Разсмотръніе о словесехъ пророческихъ: Да- км вида и Соломона и Іеремія, о еже: идоли язычестій сребро и злато, дъла рукъ человъческихъ, и о еже что есть идоль и еже что иконы (¹), како о сихъ пріемлется, о иже въ Царствінхъ и по Соломону и поримонъ (²).

Разсмотръніе, еже во святьй бытействи кни-козъ о заповъди, Богомъ писанной, иже на скрыжалехъ второй, глаголющей: да не будутъ тебъ бози ини, и иже: не сотвори себъ кумира, на всякаго обличія, и прочая яже глаголетъ въ ней.

О писстомъ привисствіи тахъ же крылошанъ (7. — Разсмотръніе о хвалахъ и почитаніихъ отшед— л шихъ жизни сел отъ Авраама великаго и доднесь, иже Богови работавшихъ, како пріемлется.

Разсмотръніе о созиданіи многимъ церквамъ, ... и о нже полагаемымъ въ нихъ мощемъ и пъваемымъ въ нихъ и молитвуемымъ, како пріемлется.

Разсмотръніе о словеси пророчествить, еже Аб

<sup>(\*)</sup> N° 605; и о вноняхъ, что есть.

<sup>(2)</sup> no lepeniu?

<sup>(\*)</sup> N° 605: крановнамъ-жатъ.

глаголеть, яко живін помощи отъ мертвыхъ взыз скують, что есть и како пріемлется.

Разсмотръніе о начертанін образовъ отшедшихъ жизни сел, нже Богови работавшихъ, нже "яко велико почитаеми (<sup>3</sup>).

Разсмотръніе, аще едино и тоже учить и Косой, еже поучаеть Антоней великій и Никифорь патріяркъ о тълесекъ мученикъ Христовыкъ и послужившихъ Христу во маншествъ и въ епископствъ, или инако како, и о погребеніяхъ.

Разсмотръніе о возбраненій поклоненія, по Петрову ученію, нже въ Дъяніихъ Корнилію сотнику, и по ангелову ученію, еже во Апокалитси Іоанну Богослову.

О седьмомъ пришествін крылошань.

Разсмотръніе о Христовъ крестъ, како убо аще пріятенъ есть Богови крестъ Христовъ или аще ни, и о почитаніи его, како имать, и о еже почитающи Христовъ крестъ како пріемлются Богови Отцу Інсусъ Христову.

О пришествій осьмомъ твхъ же крылошанъ. Разсмотръніе о словеси великаго Василія, еже въ постныхъ глаголетъ: «прельстиль есть насъ злъйшій обычай и великимъ злымъ вина намъ бысть развращенное человъческое преданіе», что убо есть человъческое преданіе и о коемъ преданіи глаголетъ се, и въ коихъ Василіе самъ показуетъ человъческое преданіе.

<sup>(\*)</sup> N° 605: причитаени.

Великаго Василія о здравъй въръ и благоче- ли стипой славъ прілтно въ показаніе Косого чади, имже пріемлють себъ Василія на оправданіе.

Предисловіе великаго Василія насе отъ него де собраннымъ Господвить заповъдемъ, лежащимъ дазсъянить въ Евангелін и Апостолъ.

Вмаль отвъщание и отъ великаго Васили еже () м о собрани Господнихъ заповъдей.

О изложенных уставовъ правиломъ къ Го- МА споднимъ заповъдемъ великато Васили.

Василія великаго преданіе и уставъ въ Го- мк споднихъ заповъдехъ, по отеческимъ правилость.

О девятомъ пришествіи крылошань (3).

Разсмотраніе о правилохь седмьдесятих вели- му каго Василія, съ постными его правилы аще насть согласны (3).

Разсмотръніе о правилахъ церковныхъ, аще ма Васплій нарищаетъ ихъ человъческая преданія, или суть Господня заповъдн (°).

Разсмотръніе о еже кал бысть вина минхомъ мє поставляти монастыри, о пріемлющихъ довольну любовь, аще имуть упованіе въчныя жизни.

Разсмотраніе о мишнеских отцах русских, ма пріемпих любовь принослинх ка нама села и домы и ины виды недвижимых монастыремь и

<sup>(°) № 605:</sup> предпреченныть отвъщане вмагь великаго Васмаів.

<sup>(2)</sup> Clora эти взяты изъ № 605.

<sup>(5)</sup> N° 605: aute micts corracmi-mitts.

<sup>(\*)</sup> Въ № 605 эта глава опущена; потому далее счета главъ идетъ единицею меньше, и насчитывается тольно 85 главъ.

храмомъ священнымъ и вручаемыхъ (¹), и коею силою знаменоносцы быша, и како познавается иже преподобнемъ сподобляяйся дарованию знамения.

О десятомъ пришествін такъ же мужей.

№3 Разсмотръніе о клятвъ седьмаго собора гишем мыть книгамъ послъжде вселенскаго собора (³).

ми Разсмотръніе о иже на едино кольно покло-

Ме Разсмотръніе о духовныхъ пъснехъ иже въ \_\_ священныхъ (³) таинствахъ.

н Разсмотръніе о сподобляющихся къ въчной ... муцъ.

на Размотръніе о словеси иже во изображенін святыя въры, еже: «воплющиася отъ Духа свята», и прочал.

нь Въ немь же разсмотръніе о словеси, еже: «и въ Духа святаго».

нг Въ немъ же разсмотртние о словеси, еже: «жду воскресенія мертвымы».

нд Разсмотръніе о воспъваніи Господскія молиты вы во святыхъ тайнахъ.

не Разсмотръніе о начертаніи Бога иже во образъ Давидовъ и Інсуса съдлица на крестъ всеоружна, како пріємлется.

нь Разсмотръніе о шестомъ вселенскомъ соборъ, аще имать кое сопротивленіе къ неокесарійскому собору.

<sup>(\*) № 605:</sup> свещенных поручаемых».

<sup>(3)</sup> Nº 605: cero cocope.

<sup>(3)</sup> Nº 605: 83 CRATHES.

## истины показание

RE BOUPOCHBUIRME O HOBOME YPENIN M UPEPOPEO HARU RE BOUPOCHBUIRME O UPABOME MYAPOBABIE, H O ABOIO SANOBEAU, BTOPOH H HEPBOH, HEE HA BO-FOURCAHHEIXE CRPHEAJEXE, H O BOMECTBEHHEM CAABE, HEE BE KHUSE ESITIA, H HEE BE HEN O UPOOBPAKEHIM FPAAYNUUME, H O AUOCTOLECKHXE FJAFO-JEXE BERUXE, H O OUPABAAHIMXE, HEE XPUCTIAHCTBO HMATE, H O YEJOBEYECKOME UPEAAHIM EKE DHCA BACCHIE KECAPIU, H O SAPABEÜ BEPB H O BIAFOYECTBEE CJABE, UKE BE DOCTHEIXE EFO, H Q HHEIXE CREASE HINXE, HKE BO XPUCTIAHCTBE (1).

Пріндопіа въ монастырь, идъже живяхъ, тріе мужи, и два въ нихъ мниха и единъ мірянинъ, иже обрътше мя въ церкви святыхъ тріехъ святителей (3). И въ конецъ пънія приступиние ко мнъ единъ отъ нихъ, иже и прежде пришедый,

<sup>(\*) № 605: «</sup>Сіл книга счинена подвигомъ и трудами нѣкоего черноризца киръ Зиновія, житіе имуща въ россійстьй земли, сланнаго и великаго Новаграда въ монастыръ зовомомъ Отня пустына, ученика бывшаго старца Максима Грека, на новожальнуюся ересь Осодосія Восого и ученикъ его, послідующихъ тому же его злому учению, име бысть въ літо отъ созданія міра 135. Истины показаніс....

<sup>(2) № 605:</sup> во святьй перкви святыхъ великихъ тріехъ святителей, Василія Великаго, Григорія Богослова, Іомина Златоустаго.

сотвори молитву, глаголя: «Господи Інсусе Христе, Сыне Божій, помилуй насъ», и мить отвъщавшу имъ: «аминь», и, якоже обычай есть. поклонение сотворшимъ, вопросихъ ихъ: «кто и откуду суть»? Они же рыца: «крылощане есмы Спасова монастырям (). Вопросихъ же именъ ихъ, како нарищаются, и оба мініха повъдастася, единь ею нарицается Герасимъ, иже преже приде, вторый нарицается Аоонасіе: мірянинъ же повъда себе Оеодоромъ зовома, иконописецъ художествомъ. Абіе же три метанія сотвори Герасимъ ко меть, моля съ заклинаніемъ, глаголя: «Бога ради не отрини отъ себе, на скрый пользы, рцы, како спастися». Миз же о семъ удивлыпуся, и рахъ къ нимъ: «повъдаете себе, яко крылошане есте; убо присно прочитаете писанія священная, повъдующая всякому хотящему спастися» (1). Они же рвина: «книги писаны закрыто». Ръхъ же къ нимъ: «открыто убо зъло божественное евангеліе и отеческая словеса, и всякому хотящему готово разумъти есть». Они же отвъщаща: «просвъщеннымъ убо открыто писаніе, непросвъщеннымъ же и зъ-зо закрыто». Ръхъ же и паки имъ: «яко всякому и неучену сущу кому книгамъ удобь разумно божественное евангеліе и отеческая словеса». Они же глаголаща: «есть нынв ученіе, н мнози похваляють ныньшнее учене, понеже от-

<sup>(\*) № 605</sup> г Спасова нонастыря отъ Старыя Русы.

<sup>(2) № 606:</sup> пов'ядующая, како спастися котящему.

крыто, а отеческое ученіе закрыто и того ради отеческое ученіе прочитати не полезно; глаголеть же нынъшнее учене, яко во отеческомъ учены есть и человъческая преданія, Василіе же велькій въ своей книзъ возбраняетъ послъдовати человъческому преданію; молимся, рцы намь ты истину, а не отрини насъ Бога ради». Отвъщахъ имъ (): «отеческое ученіе въль добръ, и Василія великаro (1) постническую книгу знаю; нынашняго же ученія, егоже глаголете, не вымь, ниже сымпахь его». Они же прилеживе молиху мя, глаголюще: «Бога ради скажи намъ истину, нъинъщиее учение како ты мниши, есть ли божественно или оты Бога (3); добро бо нынъшнее ученіе, понеже возбраняетъ послъдовати человъческимъ преданісиъ, последовати же учить (\*) писанію, столповым книгамъ; Бога ради скажи намъ истину». Азъ же о семъ новомъ и необычномъ вопрошения ихъ вомнозв удигленіи бывъ, отвыцавь рекохъниь: «сіл же вы глаголете, нъсть моея мъры, но церковное дъло есть се». Они же (\*) неослабно принужаху мя о семь. Азъже не возмогохь отрещися нув сего ради, понеже Божіе имя, якоже прилучися (1), преступити просто (\*) нъсть безъ бъды Сего ра-

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) отвіщавъ же рекохъ къ никъ.

<sup>(2)</sup> и божественнаго Василя.

<sup>(\*)</sup> m ora Bora m.

<sup>(4)</sup> DOBELTERACTS.

<sup>(5)</sup> OHR ME H DAKE.

<sup>(6) № 605:</sup> жоже прилучися,—просто,—изга этиха слова.

ди объщахся имъ по объдъ синтися съ ними на разсмотръніе вопроценія ихъ.

Разсмотръніе о угенін, еже аще ново когда будеть, аще по Бозгь есть, или нъсть оть Бога, и аще и еще остало есть мъсто когда быти новому угеню. Глава ъ

По объдъ же спедшеся на мъстъ монастырю вившнаго двора, и рекохъ къ нимъ: «церковная словеса въ соборъ бесъдовати и священная священствующимъ подобно есть; намъ же съ послушающими быти льно есть. Повельваеми же аше г. гаголати кая, отрицатися праведно не мию. Егда бо отъ старъйшихъ повельніе, не точно достоихъ есть. Егда же равными намъ или меньшими повельваеми есмы, заповъди ради Господня и союза любве послушати праведно есте. Сего убо закона преступити не возмогые, и мы принужаюпимъ насъ повинутися судивше. Понеже пришедше къ намъ, зъю належите принужающе насъ, разсмотривше подати вамъ разумъ, аще достопріятно бывающее ученіе нынь. Таковая убо не наша есть начати (1) якоже преже ръхъ, но јерейская и архіерейская; обаче вездв преподобно есть послушаніе. Інсусовъть работь иго наложено есть яко благо; тъмже яко носяще еслы благое нго

<sup>(&</sup>quot;) есть творить

вко о ученій семъ явлышемся нынв, не враждого, ниже любопрепирательствомъ, ни у премудреніемъ, ни мудростно, ниже коварствомъ конмъ, но въ простотъ отъ чиста сердца; точію единою истиного пекущеся, а не премудрыми словесы красящеся, паче же грубою бесъдою братолюбить воспрівмемъ разсмотръти ученіе нынъ являющееся, и разумъсмъ, каково и кое есть то; аще отъ Бога есть и божественно ученіе оно, еже нынъ являющееся».

Взысканіе, аще и еще остало есть мь-

«Да скажеть же ся преже намь вашею братскою любовію, како именуется ученіе иже нынь бываемое (2), его же разсмотръти снидохомся и разумъти е, аще отъ Бога бываемо или божественно есть». И рече Осодоръ иконникъ: «явлышеся ученіе нынъ именуемое новое, егоже разсмотрити пріидохомъ и разумъти его, каково есть, понеже мнозъми похваляемо и пріемлемо (3), и любимо отъ многихъ, и познаваемо, яко истинно есть новое ученіе, и глаголють: никтоже отъ прежнихъ учителей тако истину позна, и не бысть иного ученія такова преже, якоже новое ученіе, нынъ явлышееся въ льть отъ созданія замь и шесть-десятномъ».

<sup>(\*)</sup> Слова эти внесены въ текстъ мяз № 605.

<sup>(2)</sup> ное учение наиз бываемое.

<sup>(\*)</sup> и прісылено новоє ученів.

Яко ище новое учение будеть, сопротивление есть Вогу и нечестие (1).

Азъ же отвъщавъ рекохъ къ ниль: «повъдаете намъ, яко учене нынъшнее новое именуется. Аще же новое ученіе есть нынъшнее, егоже разсмотръти сищостеся и разумъти его, кое есть, (2) аще отъ Бога то ученіе есть: понеже (2) именовасте учение се новымъ, и все показасте, кое есть ученіе се, и нъсть потребы намнозв разсмотряти его. Отъ нареченія бо единаго сіе ученіе познаваемо есть: за еже именовати его новымъ ученісмъ, откровенно показуеть въ немъ являемое беззаконіе и великое нечестіе къ Богу. Занеже бо апостоль такова древле проклять глаголя: н апие и ангель съ небеси благовъстить вамъ паче еже пріясте, анаоема да будеть (3). Учаше же апостоль не дивитися таковой прелести: не чюдно, и самъ бо, рече, сатана преобразуется въ ангела свътла; не веліе убо, аще и служителіе его преобразуются яко служители правды (4). И пророкъ преже многа льть о семь бесьдова, глаголя: мужъ безуменъ не познаетъ и неразумивъ не разумъеть сихъ, егда прозябониа гръциницы яко

<sup>(\*)</sup> Слова эти внесены въ текстъ изъ № 605.

<sup>(2)</sup> Изчисленія отділова, на которме разділяются главы, въ № 605 ийть, но мы сохраннять его въ своень наданін.—Здісь указаннализ словомъ начинается отділь первый и все предыдущее составлесть наибы вступленіе.

<sup>(\*)</sup> Fas. 1, 8 x 9.

<sup>(4) 2</sup> Kop. 11, 14 m 15.

трава, и проникоща вси дълающеи беззаконіе ("). Что убо не научить ли насъ пророкъ, понеже неразумный не разумъеть и мужъ безумный не познаеть, внегда нови гръшницы явятся, проникше яко трава, дълателіе беззаконія? И зъю научи, глаголя: сего ради прозябоща и проникоща, яко да потребятся въ въкъ въка. Не просто же рече пророкъ потребятся, но въ въкъ въка потребятся гръшницы и дълатели беззаконія. Ибо многое беззаконіе есть, аще новое прозябнеть, и великому нечестію явленіе прониченіе новаго ученія.

Яко ученіе божественное не просто вы мірь посылается (3), но Духоль святымы сы чюдесы и силами благодатными освящено.

Не убо по прилучаю, ниже просто учитель- в ство бываеть оть Бога и божественно, и глаго-леть (\*) ни пророкъ, ниже ангель, но всъхъ Господь. Единъ бо есть учитель вашть Богъ, рече, преже заповъдавъ, глаголя: вы же не нарицайтеся учители (\*). О себъ же самомъ рече: мое ученіе нъсть мое, но пославшаго мя (\*); и паки: не о себъ глаголю, рече, но пославый мя Отецъ,

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> IIcas. 91, 8 m 9.

<sup>(2)</sup> N° 605: не просто въ мірѣ отъ Бога посляно.

<sup>(3)</sup> не просто убо бываетъ учительство, ниже лю прилучаю, и се глаголетъ.

<sup>(4)</sup> Me. 23, 8. 10.

<sup>(\*)</sup> loss. 7, 16.

той мить дастъ заповъдь, что реку (1): и; дъла. аже дасть мив Отець, та свидетельствують о мнъ (°), аще мнъ не въруете, дъюмъ моимъ въруйте (3). Дъла же своя повъда ученикомъ Іоанновымъ, внегда вопросища его, глаголюще: ты ли еси грядый, или иного чаемь; отвъщавъ рече имъ: шедша повъдита Іоаннови, яже слъщита и видита, яко слыши прозирають, глусіи слышать, н хромін ходять, мертвін востають, немін глаголоть, прокаженній очищаются, и ницій благовъствують (4). Благовъстницы же не богати, но нипін, не иніи, но тіи, къ нимъ же речено бысть: якоже посла мя Отецъ, и азъ посылаю вы (\*). Сего ради пишеть Іяковъ брать Господень, глаголя: не мнози учители бывайте, братіе, въруще, яко болій гръхъ пріемлемъ (6). Спасителево же ученіе проречено есть искони Монсеомъ и псалмы и пророки. И Моисеово ученіе не Монсеово есть, не о себъ самомъ ученіе Моисеово, но пославшаго его Господа, иже въ купинв пламеннъй явлышагося, претворивша руку его аки воскъ, и жезль его въ змію, и воду въ кровь, и прочал чюдеса вся. Тако божественное учительство бываеть и отъ Бога ученіе чюдесы, и знаменіи, и

<sup>(</sup> loes. 12, 49.

<sup>(2)</sup> loam. 5, 36.

<sup>(3)</sup> Joess. 10, 38.

<sup>(4)</sup> Me. 11, 3-5. (\*) loss. 20, 21.

<sup>(6)</sup> Jax. 3, 1.

силами, и различными пресвятаго и благаго Дука дарованми. И самый же той всебожественный
пресвятый Духъ, иже отъ Отца исходяй и уча
апостолы, не о себъ глаголаще, но отъ Госнода
прінмаше, якоже Господь глагола: яко отъ моего прінметъ (1); и о своемъ ученіи сказа: мое
ученіе нъсть мое, но пославшаго мя; и апостолы своя учителя поставляя рече: якоже посла
мя Отецъ, и азъ посылаю вы, сін ръчь не собого
поставляю вы учителя, но по Отчи заповъди посылаю вы учити; глаголаще бо Господь: Отецъ
ми дасть заповъдь, что возглаголю. Тако не просто бываетъ учительство Божіе (2).

Яко не подобаеть новому угенію бывати нынь (3).

Почесому нынъшнее новое ученіе будеть оть Бога и како будеть Божіе ученіе се? Коими свидътельствовано новое ученіе пророки ли, чюдесы ли, или силами и святаго Духа обильными дарованіи? Аще вся сія имать новое ученіе, егоже повъдасте (4) намь? Но не имате таково что показати въ немъ. Едино бо ветхое въ письмени законное точію ученіе Божіе, свидътельствуемо

<sup>(\*)</sup> Ioan. 16, 15.

<sup>(2) № 605.</sup> Божіе тако навъствовано силами и благодатами чюдесь же ученіе.

<sup>(3)</sup> Изт  $N^{\circ}$  605; въ рукописи  $N^{\circ}$  61 это заглавіе поставлено ниже, но на своємъ місті.

<sup>(4)</sup> Nº 605: mioriosacte.

чюдесь (1). Едино же Господне ученіе новое въ Дусь святемъ, свидътельствуемо силами и различными чюдесь дарованми, еже апостоль сказуеть: древняя мичондоша, се быша вся нова (9). Аще Господия нова быша, кал и еще нова нына ученія? Господню ученію уже сущу, и како паки ньина новое ученіе? Во святыхъ кингахъ жигдъ же не обрътается нову учению божественному быти; яко едино свидътельствуемо учение Божіе чюдесы въ ветхомъ письмени, и едино же новое ученіе Христово, подалніємъ Дука святаго свидвтельствуемо, прореченное отъ всахъ святыхъ пророкъ. Откуду же убо нынъ учене и еще новое проповъдуемо, ему же невозможно быти никогда же, даже и до скончанія міру всему? Самъ бо Слово Божіе (3), во плоти пришедъ, вся исправи, яже на спасеніе всему міру, въдый Бога Отца волю всю, яко Сынъ возлюбленъ ему сый въ нъдръхъ Отчихъ, единосущенъ Отцу, яко и послушливъ толико Отцу даже до смерти; тъмже вся дъла Отча Божія содъла безъ недостатка, и всесовершень намъ путь истиненъ и животворенъ къ Богови и Отпу дасть единородный Сынь Божій Інсусь Христось, иже въ славу Богу Отцу, сотворивъ и научивъ всю волю Божію Отчю. Которому же неюму и еще учению возможно быти паче Христова

(2) 2 Rop. 5, 16.

<sup>(</sup>в) Здісь повінцено украннює выше загламіс.

<sup>(3)</sup> caus do Bors toro post.

## ПРАВОСЛАВНЫЙ

собестаникъ,

HR JARAMSH

EPE

RASAHCKOM AVKOBHOM AKAZEMIN

1863.

TACTS REPRAS

KABAML

B'S FEMBERCHTETCEOÑ THIJOTPAOM.

Отъ назвискаго хонитета духонной пенауры нечатать досводиется. Янкара 4 дня 1868 года.

Цензоръ, инспекторъ завдения, врачивидрить Венівлинь.

अंतर देश के देश के का **वास**्तर है।

a sanda e

## о папъ формозъ

## N AATHICKOM'S REPCTOCAOMENIA.

Формозъ быль сначала епископомъ портуенскимъ. Въ этомъ званіи, еще въ 866 году, онъ быль посылань вместь съ другими папою Николаемъ въ Болгарію, для распространенія тамъ христіанской въры ('). Не мъсто здъсь распространияться о томъ, по какому первоначальному по-

<sup>(\*)</sup> Объ этомъ повъствуетъ Анастасій книгохранитель, современный свидътель происшествія. Въ предотвращеніе всикихъ половръній въ произвольности нашего изслідованія приводить длясь собственный его разсказъ, какъ постараемся ділать это и въ другихъ случаяхъ. Анастасій упоминаетъ, что Миханлъ царь болгарскій прислать къ папѣ пословъ, чрезъ которыхъ спранивалъ у его зпостольства, какъ спасительные поступать ему, или что ему должно ділать съ остальных болгарскить народокъ, еще не получившить святаго крещенія, дабы приняліз онт таниства візры, и потомъ предости, воздаль пространных квалы Христу, и со всею свяще прученною себѣ церковію, принося нескончаемыя благодаренія Господу нашему, въ посліднія сім времена соділавшему столь воликов чудо, съ благоговійною любовію сняшель на унименное прошенія. Потомъ, когда уже были приняты святычь папою тіже посли отъ мости Миханла царя болгарскаго, онъ съ честію удержаль изъ у съби. И между тімъ, назначить посланняюють апостольскаго престоль,

воду, законно ли и съ какимъ успъхомъ совершено это посольство, послужившее, какъ извъстно, для православной Церкви первымъ поводомъ къ открытно и обличенио возникшихъ въ Римъ заблуждений. Къ цъли нашего изслъдования это не относится. Замътимъ только, что во время пребывания своего въ Болгарии, Формозъ успълъвнущитъ царю болгарскому особенную предъ прочим довъренность. Царь просилъ даже напу, чтобы Формозъ былъ поставленъ архіепископомъ Болгаріи (1). Формозъ съ своей стороны не только этому не противился, но даже, какъ видно изъ послъдствій, старался всячески содъйствовать, и едвали не самъ первоначально внушиль царю такое желание.

вменно Павла популонскаго и Формоза портуческаго, епископовъ великія святости, и наставниъ ихъ медоточивании увъщанівни и поучевілии, опредълиль виж идти на пропов'ядь из лому народу». См. Patrol. curs. compl. tom. CXXVIII. Anastasii Bibliothecarii Histor. de vitis rom. pont. t. II. ed. Migne. 1852. pag. 1373. 1374. Болже в'приос камется чтеніе, по которому мы и приводинъ, — у Баронія Am. Т. XV. an. 866. п. II. р. 53. Замітимъ здісь разъ навсегда, что слова Анастасія, равно какъ и другихъ датинскихъ писателей должны быть принимаемы только относительно акъ пов'єствованій о томъ вли другонъ событіи. Что же касается до покваль, которыя обильно расточаются ими предстоительнъ римской церкви и встать ихъ поступканъна нихъ должно смотріть, какъ на выраженіе односторонняго сумдовія датинскихъ приверженцевъ, то есть вли совстать отвергать, вли принимать съ крайнею разборчивостно.

<sup>(\*)</sup> Вотъ слова объ этомъ Анастасія: «сланный же царь болгарскій съ такичъ постоянствомъ воспыльть изставленіями отъ сего багочестивато отца (т. е. цаны) полученнями, что изгнавъ язъ дарства своего встях чужезенцевъ, убъяденный единственно процейдно чищесказанныхъ постольскихъ посланниковъ, рімпился висинено пепрестанно питаться на пакитяхъ въчной жилии, и всираншвалъ, чтоби одинъ изъ нихъ Формозъ, спископъ житісиъ и правови, дакъ быль сну въ врхісцископро. Patrol. сигъ. сопірlet. tom. cit. р. 1373—1376.

Это обстоятельство было, съ одной стороны, первымъ обнаружениемъ въ Формозъ духа честолюбія, и съ другой — послужило отдалениъйщего причиною его послъдующихъ бъдствій.

Желаніе царя болгарскаго и вмасть съ тамъ самого Формоза не было исполнено. Въ отвътъ на посольство, которымъ царь, прося у папы пресвитеровъ для своего народа, испрациваль вмастъ съ тамъ Формоза въ архіепископы, папа отправиль въ Болгарію пресвитеровъ. Но относительно второй просьбы разсудиль, что Формозу не следовало оставлять свою епископію; и посладъ только двухъ епископовъ для избранія народу болгарскому архіепископа изъ посланныхъ пресвитеровъ (1). Самому же Формозу вельно было возвратиться въ Римъ (2).

Однако ни царь ни Формозъ не оставляли



<sup>(1)</sup> Слова Анастасія: «тогда опять (парь) направиль своихъ пословъ въ Рянъ и между прочинъ, внушая блаженнѣйшему папѣ это саное (т. е. чтобы Формозъ быль сдѣланъ болгарскиять архіеписнопонъ), требоваль отъ его святости пресвитеровъ для наставлени сего народа. Получивъ объ этомъ свѣдѣнія, папа весьма обродовался, и воздавая Богу нескончаемыя хвалы, испыталъ предъ собою не малыхъ числонъ пресвитеровъ, и которыхъ нашелъ достойнями, отправилъ въ Болгарію для проповѣди; съ ними назначилъ онъ Доминика тривскаго и Гримоальда полимартійскаго епископовъ, съ тѣмъ, чтобы, такъ какъ самому Формозу епископу не слѣдовало оставлять ввъренный ему народъ,—изъ сикъ пресвитеровъ который найдется достойнымъ, избранъ быль наконецъ во имя Божіе на архісписноюство и посланъ въ впостольскому престолу для посвящемая. Рактої: сшъ. сотріет. tom. cit. р. 1375—1376.

<sup>(2)</sup> Папа назначаль его собственно не въ Римъ, а въ Константинополь съ порученемъ,—вийста съ другимъ епископомъ Доминкомъ. Но по обстоятельствамъ это не исполнялосъ. См. Вагоп. Annal. t. XV. an. 867. n. 111. p. 88.

своего желанія. Когда Формозъ, по приказанію папы, возвратился въ Римъ въ 869 году, вмъстъ съ нимъ явился изъ Болгаріи къ новому уже папъ Адріану новый посоль, который по повельнію царя хотя и указываль папъ на другое лице, для занятія болгарской кафедры, однако не переставаль настанвать на поставленіе къ нимъ Формоза. И на это вторичное прошеніе папа отвъчаль отказомъ, изъявляя готовность поставлять для нихъ въ архієпископы кого имъ угодно, за исключеніемъ только лицъ, ими представляємыхъ ().

<sup>(1) «</sup>Въ прошлое время», иншетъ продолжатель Анастасіевой лътописи Вильгельнъ инигохранитель, «достопочтенные списнопы: Формозъ портуенскій и Павель популонскій, посыланные съ прочими, по повеленно святейшаго папы Николая, на проповедь, утешная по своемъ возвращения апостольскій престоль извістілив о христіанствъ болгаръ и о совершенномъ подчинения, съ какимъ въ особенности они подклонили покоривнили выи свои святой римской церкви, и представили верховному первосвищенику отъ Миханла бол-гарскаго царя,—посла, имененъ Петра. Сей посолъ съ дарами царственными поднесть и царское письмо чрезвычайно умолявшее вержовнаго пастыря, чтобы онь отпустыль из нимъ, посвятивъ въ архіепископа, или хорошо виз вавъстнаго діакона Марина, или отправысъ въ Българамъ для избранія кого дибо,—изъ кардиналовъ, толь-во своей церкви,—мужа, который бы по мудрости, личности своей и по жизни вполить достониъ былъ архіепископства, съ тімъ чтобы, когда по одобрени ихъ онъ снова возвретится, возвысиль его въ архієпископское служеніе. Но какъ Маринъ, мы сказали, съ усердіемъ исправляль константинопольское посольство, то верховный первосвещенних отправиль для избранія из болгарамъ ніжоего Сильвестра вподіакона, дотораго весьма скоро в получиль обратно визсть съ Леопардонъ виконскимъ и Доминикомъ тривскимъ епископами; при чемъ вытесть болгары прислади и письма съ великою докучанностно умолянию, чтобы или поставленъ быль имъ Маринъ въ архієписнопы, или отосланъ быль Формовъ еписнопъ портуенскій. На это папа между прочинъ отписалъ имъ, что на чье бы ими ни указало царское усердіе, того, не сомитвалсь, и поставить въ архіепископы болгарамъ первосвященияческая предусмотрительность, за

Неудача, испытанная Формозомъ, не охладила однако его честолюбія. Въ продолженіе насколькихъ последующихъ леть, онь является, повидимому, не болъе какъ покорнымъ и върнымъ исполнителемъ папскихъ порученій. Въ 872 году, онъ, вмъстъ съ прочими посланными отъ папы Адріана, передаеть Лудовику, королю намецкому, папское разръщение отъ клятвопреступления (1); въ 875 году, вместе съ другими, является отъ папы Іоанна осьмаго къ королю Карлу Лысому, для приглашенія его въ Римъ на коронованіе (2). Но въ следъ за этимъ, въ 876 году, онъ осуждается соборно въ Римъ тъмъ же папою какъ за происки къ получению болгарскаго архіепископства, такъ и за другія честолюбивыя и мятежническія покушенія; и это осужденіе подтверждено потомъ на соборъ понтигонскомъ, собранномъ въ томъ же году для утвержденія избраннаго императора. «Въ шестое или въ пятое идъ Іюля», пишется въ современныхъ дъяніяхъ сего последняго собора. «собравшимися епископами читано посланіе апостольское объ осуждени Формоза епископа, Григорія и соумышляющих имъ» (в). Въ чемъ со-

исключеніся в Марина и Формоза». Patrol. curs. complet. t. cit. pag. 1393—1396. Вполит правильное чтеніе возстановляется сличенов съ выпискою у Баронія Annal. t. XV an. 869. в. XCII. р. 191.

<sup>(\*)</sup> Baron. Annal. t. XV. an. 873. n. III. р. 269. Объ онибкъ Баронія относительно года посольства см. замъчание Пагія II. на той же страниць.

<sup>(2)</sup> Baron. Annal. t. XV. an., 875. n. VII. p. 280.

<sup>(</sup>в) Дѣянія сего собора читаются въ собраніи Бинія: Сопсійа

столло осуждение, это объясняется для насъ синкъ самымъ посланіемъ папы, прочитаннымъ на соборъ понтигонскомъ. Въ немъ папа объявляеть, что утвердивъ въ мартъ сего года соборное оп-редъленіе, положенное въ Римъ противъ иъкото-рыхъ преступниковъ: Григорія номенкулатора и затя его Георгія, — онъ вызваль ихъ къ оправданію. Но они, давъ объщаніе, со дня на день отмагали его исполнение, чтобы успъть или погу-бить самого папу, или призвать къ себъ на помощь противъ него сарацинъ. Когда же обманъ ихъ быль открытъ и противъ нихъ взяты были меры, они съ своими соумънпленниками, въ числъ которыхъ былъ епископъ Формозъ, отворивъ поддъльными ключами городскія вороты, тайно бъжали изъ города, захвативъ при этомъ всв церковныя сокровища и оставивъ городъ отпертывъ на жертву грабившимъ въ окрестностяхъ саращинамъ. Итакъ снова папа призываль ихъ къ суду, н когда это было тщетно, созваль въ Римъ соборъ и положиль на всахъ ихъ осужденіе. Вотъ какъ гласиль приговоръ, постановленный при семъ собственно противъ Формоза: «Формозу портуенскому епископу, который блаженной памяти господиномъ предшественникомъ нашимъ папою Николаемъ быль назначень въ отечество болгаръ, но вновь до того растлиль сердце о Христъ воз-

generalia et provincialia graeca et fatina etc. t. III. pars II. Coloniae Agrippinae. 1618. pag. 96, 97.

рожденнаго царя, что, какъ васвидътельствоваль, страшными клятвами обязаль его не принимать, HOKA OHD MEBS, HEKOTO BS CURCEOUS OTS ANDстольскаго престола, и, какъ признался, не менъе страшными клятвами самъ обязался ему, что возвратится къ нему въ возможно скоръйшемъ времени, и который испросыть у насъ для отправленія туда позволеніе, письмо и необходимыя пособіл, — такъ какъ уже давно, по честолюбію, усиливаясь прелъзть отъ меньшей церкви къ большей, то есть, къ святому престолу апостольско-му, нашель для себя многихъ соумышлениямовъ, и нынъ послъ дознаннаго лицемърія, возвращаясь назадъ, безъ позволенія и въдома нашего, оставиль собственную епархію, и съ своими доброжелателями умыслыть противъ безопасности государства и возлюбленнаго съща нашего Карла, избраннаго и поставленнаго нами государя, —если отсель въ продолжени десяти дней, т. е. въ третьи календы настолщаго мал, девятаго индикта, не явитъ въ удовлетвореніе намъ своего при-сутствія: — властію Бога всемогущаго и святыхъ апостоловъ Петра и Павла, опредълженъ быть лишенному всякаго церковнаго общению. И далве: **«если же, не тронувшись и сею милостивою от**срочкою, смиренно не предстанеть онъ предъ наше присутствіе чрезъ двадцать дней, то есть, къ седьмымъ идамъ того же мая мъсяца, или деренетъ производить какое либо возмущение въ Церкви Божіей, или покусится дъйствовать и возставать противъ сего общаго нашего приговора, — анавема да будетъ отъ Отца и Съна и Сълтаго Духа, и да въдаетъ, что не оставляется ему надежды на прощеніе, или доступа къ разръшенію никогда, ни на какомъ соборъ (1).

Въ чемъ собственно, кромъ домогательствъ къ получению болгарскаго архіенископства, состоями другіе происки Формоза, упомянутые въ соборномъ опредъленія: принадлежаль ли Формозъ къчислу сторонниковъ другаго короля, желавшаго быть императоромъ, злоумышляль ли дъйствительно противъ жизни самого папы, или покушался на папскій престоль еще до избранія Іоанна, современныя записи подробно не объясняють, и это для цъли нашего изследованія ненужно. Какъбы то ни было, изъ представленнаго приговора видимъ, что Формозъ домогался папскаго престола и умышляль противъ императора. Умысель быль открытъ, и Формозъ, боясь наказанія, бъжаль,



<sup>(\*)</sup> Послене Іонна въ Ратгоі. curs. complet. ed. Мідпе. tom. CXXVI. 1852. орр. Іонпів рарве VIII. ер. XXIV. col. 675—679. Вскорт, кажется, Іоннъ снова подтверджь осуждене Формоза. Объ этонъ моженъ заключать изъ сохранизничеся до насъ опредъленія, въ которомъ папа, упоминам о положенномъ уже отлучени на Формоза и Григорія, пишетъ: стакъ какъ они не престаютъ возмущать слухъ нарей и кънзей и къ прежинить заодъянанъ, въ соединения слухъ нарей и кънзей и къ прежинить заодъянанъ, въ соединения слухъ нарей и кънзей и къ прежинить заодъянанъ, въ соединения слухъ нарей и кънзей и къ прежинить заодъянанъ, въ соединения слухъ нарей и кънзей и къ прежинить заодъянанъ, въ соединения слухъ нарей и кънзей и прежинить о получения когда либо симсъождения». См. Рат. сигв. состредъления точно испърктенъ, по очевидно, что оно было кадамо прежде, нежели Формозъ былъ побинить, слідовательно прежде 878 года.

по всей въроятности, въ Галлію или Германію (\*), оставивъ Римъ и бросивъ свою епархію. Тогдато, послъ тщетныхъ неоднократныхъ вызововъ, онъ быль осужденъ преемственно на двухъ соборахъ, римскомъ и понтигонскомъ.

Формозъ впрочемъ вскоръ является въ Римъ, но не какъ преступникъ просящий помилованія, а съ новыми мятежными вамыслами. По смерти Карла и избраніи императоромъ Лудовика, иткоторые изъ недовольныхъ этимъ избраніемъ, въ 878 году, вооруженною рукою вторглись въ Римъ, чтобы вынудить избраніе Карломана, заключили папу подъ стражу, и содержали тамъ, пока наконецъ Іоаннъ успълъ убъжать во Францію (3). Въ

<sup>(\*)</sup> Объ этомъ можемъ заключать изъ того, что вышеуновлячутое напское посланіе, въ которомъ наложенъ соборный приговорь
противъ Формоза, назначено, какъ говорится въ надижения, яко всіять
галламъ и германцамъ»; и оканчивая посланіе, паша увъщеваетъ не
сообщаться съ отлученными въ пищъ, пятін наи бесъдъ и вр. Итакъ
пребываніе Формоза, въроятно, предполагалось въ Галлін и Германія.
Замѣтимъ здѣсь, что какъ въ предыдущихъ повѣствованіяхъ, такъ и
въ послѣдующихъ, часто встрѣчается сопоставленіе Формозовой
епархін съ Римомъ; напримъръ, Формозь оставляетъ Римъ и въ
скопно, или клянется, что не возвратится и въ Римъ и ве сивскопно, или клянется, что не возвратится и въ Римъ и ве сивскопно и проч. Для объясненія этого должно замѣтить, что енисиопів портуенская была подгородная, банъ самаго Рима при морѣ, вочему и получила свое названіе (рогішь гомаюня).

<sup>(2)</sup> Сведенія объ этомъ событін заимствуємъ частію изъ посланія, писаннаго самимъ Іоанномъ въ семъ году къ Іоанну, архіепископу равенскому (см. Patrol. curs. complet. tom. cit. opp. Ioan. CVII. col. 755—758). Въ немъ папа описываетъ свои бъдствія и бътство свое. Тоже короче повъствуется и въ приведенномъ у Баронія, современномъ французскомъ лѣтописцѣ (Ватоп. Annal. t. XV. an. 878. п. X. разд. 316, 317). Заямствуємъ изъ последиято собственныя слова: «Іамбертъ, Витоновъ сънъ, съ сильямъ войскомъ паль на Римъ, и по заключения подъ стражу первосващениямъ Іоанна, принудилъ рамскихъ вельномъ утвердить клатвей върмость Кар-

числе ихъ соумышленниковъ виднагь и Формоза (1). Однако, на сей разъ Формозъ быль уже поймань и папа, захвативъ его съ собою, при быствъ изъ Рима, снова уже во Франціи, на общемъ соборъ французскихъ и бельгійскихъ еписконовъ, провозглащаєть противъ него анавему и обнародываєть свое опредъленіе (2).

Дальнъйшая судьба Формоза извъстна изъ единогласнаго почти повъствованія писателей. Лишенный всякаго духовнаго сана, отлученный, Формозъ даетъ клятву не возвращаться ин въ Римъ, ни на епископію; но по смерти папы Іоанна, разръщается отъ клятвы и возстановляется въ прежнемъ санъ папою Мариномъ; въ послъдствіи вре-



доману». И дале: «упоминутый же первосвищенника съгъ на ворабль, чреть тирренское норе вошель въ королевство Карла и тамъ пробыль почти весь годъ».

<sup>(\*)</sup> Прямаго свядьтельства объ участія Формоза въ довставія противъ пацы не находимъ; но можемъ заключать изъ того, что въ упоминутомъ посланія своемъ папа говорить между прочимъ о Дамберть: «дерако привель съ собою на насъ даже сантой римской периям и напикъ враговъ и намінимовъ, кои съ вашего согласія и за вашею подписью уже отлучены и осуждены два и три раза, и впустиль ихъ въ городъ Римъ безъ нашей води». (См. Patrol. ситъ. сотпрет tom. сіт. ор. Іоап. СVII. соl. 757). Съ накою основательностию слова сін долины быть отмесены къ Формозу и его соумышленникамъ, показываеть потомъ то обстоятельство, что при новомъ отлучени Формоза на слъдующемъ соборѣ, имя его соединено съ имененъ Ламберта.

<sup>(2)</sup> Бароній на основаніи Аймомна (lib. 6. сар. 37), ближаго из сему времени літописца, пишеть, что «папа пришлыть въ Аредать веза пліннаго Формозар. Вагоп. Аппаl. t. XV. ап. 878. и XIV. рад. 318. У поминутый соборъ созвань быль въ Труа. «Между тімъ», пищется въ дімникъ сего собора, «папа Іоонить сділавь общій соборъ съ еписконами Галліи и бельгійскихъ провинцій, велікть прочитать на соборѣ, какъ въ Ринъ отлучиль онъ Ламберта и Адалоберта, да Формоза и Григорія моменидатора в соумышленниковъ мхъ, и

мени вступаетъ на папскій престоль (); и наконецъ, уже по смерти своей, терпитъ отъ своихъ преемниковъ поруганіе. Стефанъ созываеть соборъ, выкапываетъ трупъ Формоза, полагаетъ на соборъ, судить и казнить, отсъкая у него персты. Романъ и Осодоръ, Стефановы пресминия, защищають дело Формоза. Следовавний за ними Іоаннъ делятый созываетъ даже соборы въ его защиту, сперва въ Римъ, гдъ уничтоженъ соборъ Стефановъ, и потомъ въ Равениъ, гдъ подтвераденъ соборъ римскій. Но въ последствін папа Сергій третій повториль осужденіе и казнь надъ Формозомъ: снова выкопаль его изъ могилы, отсъкъ голову, и бросиль его въ Тибръ. Между тъмъ у церковныхъ писателей возникъ споръ: справедливо ли осуждение Формоза и можеть ли онъ быть оправданъ?

Итакъ, въ чемъ же собственно состовав вина Формоза, навлекшая на него, съ одной стороны, столь строгій и даже безумный судь, съ другой, — оправдываемая его приверженцами?

нотребовалъ согласія еписноповъ на тоше отлученіє». Еписнова фа это согласились и даже просили папу, чтибы отв обивродоваль спредъленіє, «дабы», какъ говорили они, «огражденняе спредбленість впостольскаго престола, съ большено силоно и удобствоть, при помощи Божієй, могли вы и наши пресмитки единовысленно противостоять резвращеннымъ грабителять и расорителять перковаго вирпретина и презрителять священнаго епископскать перковаго вирповъ подписать опредбленіе. (См. Вінії Сопсійа gener, et provinc. etc. tom. III. par. II. pag. 98. и принтачанія Пагія Вагов. Annal. 4. XV. an. 878. Pagii n. II. р. 316.

<sup>(\*)</sup> Посль Мерина, пинче Жартина, были паниви последенительно Адріанъ III, Стечниъ VI, и потомъ уже Формовъ.

Вина Формоза состояла въ томъ, что онъ вступилъ на папскій престоять, по понятіямъ свояхъ противниковъ, не имъя правъ священнодъйствія и управленія церковнаго.

Обстоятельства предшествовавшей жизни Формоза, какъ мы видъли, дъйствительно подавали достаточный поводъ къ такому обвинению. Принявъ на себя папское достоинство, Формозъ нарушилъ, во-первыхъ, свое клятвенное объщание не возвращаться никогда ни въ Римъ, ни на епископию. Во-вторыхъ, онъ поступилъ вопреки суду и отлучению, положенному на него Іоанномъ осьмымъ. Правда, отлучение и клятва сияты были съ него папою Мариномъ. Но разръщение, данное, какъ мы видъли; съ меньшею торжественностию, нежели съ какою произнесена была анавема (1), могло быть не всъмъ извъстно: тогда

Light of the fight as don't be the control of

<sup>(\*)</sup> О разр'ящении Формоза папоно Марином'я изъ современных писателей упоминаетъ только Авкзилій въ своемъ сочинемия «Оскорбитель и защитникъ». Изъ словъ сего писателя, доброжелательнаго Формозу, не видно, чтобы Формозъ былъ разр'ященъ таве соборною властію, какъ отлученъ. Напротивъ въ XX главъ этого сочинения, которая и посвящена собственно вопросу: «какъ Формозъ по низложения возстановленъ былъ апостольскою властію», говорится только о паптъ: «благъ и милосердъ апостольскою властію», говорится только о паптъ: «благъ и милосердъ апостольской отепъ, опредъщиний возстановить его»! И дал'яе, влагая въ уста «Оскорбитело» возражение симътъ и право первосващениях возстановить челов'ям, который предъ ещекопами осудилъ себя собственными устами, и ва то былъ низложенъ»,—въ откътъ не упоминаетъ, что бы Формозъ возстановленъ былъ предъ ещекопами же, но откачаетъ только: «я могъ бы противоположить сему то, что онъ не по истинному признанно осудилъ себя, а сдълалъ, по великому страху, хотя и не безвинно, угожденъ себя, а сдълалъ, по великому страху, хотя и не безвинно, угожденъ себя, а сдълалъ, по великому страху, хотя и не безвинно, угожденъ себя, а сдълалъ, по великому страху, хотя и не безвинно, угожденъ себя, а сдълалъ, по великому страху, хотя и не безвинно, угожденъ себя, а сдълалъ, по великому страху, хотя и не безвинно, угожденъ себя, а сдълалъ, по великому страху, хотя и не безвинно, угожденъ себя, а сдълалъ, по великому страху, хотя и не безвинно, угожденъ вопрошавшему его. Но достановсти тостольском властию». См. соч. Амаклил възрабном вътъра стратива и тостольском властию. См. соч. Амаклил вътъра вътъра стратива и тътъра стратива и тътъра стратива и тътъра стратива стратива и тътъра стратива и тътъра стратива стратива сътъра стратива предътъра стратива предътъра стратива предътъра стратива предътъра стратива предътъра стратива предътъра стратива стратива предътъра стратива предътъ

какъ отлученіе, не разъ соборно провозмащенное, по разнымъ мъстамъ, и потомъ всенародно объявленное, не могло не бытъ памятно каждому. Послъ соборнаго суда, прощеніе, данное одного властію папскою, могло казаться даже недостаточнымъ; и дъйствительно, при этомъ паца Маринъ дозволилъ себъ уклоненіе отъ обычаєвъ церковныхъ, неупотребительное даже въ римской церкви въ тогдащнее время (1). Съ другой стороны, Формозъ уже тъмъ преступилъ законы церковные, что переходилъ съ низшей епархіи на высшую. Переходъ съ епархіи на епархію вообще быль воспрещенъ какъ апостольскимъ правиломъ, такъ и правилами перваго и четвертаго вселен-

образомъ упоминается и далъе въ гл. XXXII (стр. 51) въ словатъ Оскорбителя: «какъ папа Маринъ могъ разръщить Формоза отъ клятвы, данной противъ воли, такъ и меня апостольскій отецъ разръщить отъ связани клятвою. Защитникъ не преминуль бы при семъ упомянуть въ отвътъ о соборномъ разръщени Формоза, если бы таковое дъйствительно было. Но онъ говоритъ здесь только слъдующее: «итакъ по законному состраданио опредълным разръщитъ Формоза отъ такой клятвы». Разумъетъ ли онъ въ сихъ словахъ соборое опредъление епископовъ, неизвъстно. Во всикомъ случатъ ръщение торжественностно не равналось торжественности отлучения, и притомъ должно было казаться незаконнымъ уже потому самому, что отлучение на Формоза положено было, какъ им видъи, баземъ орения.

<sup>(\*)</sup> Объ этомъ ясно свидътельствуетъ соборъ Іоанна IX, сезванный въ Рямѣ для утвержденія Формозовыхъ рукоположеній. Въ
дѣяніяхъ собора говорится, что Формозъ возведенъ въ папское достоянство только по нуждѣ, и потомъ прибавляется: «ябо къ чему
иногда снисходится по необходимости, того, по минованіи нужды, не
дозволено принимать за полномочіе. Но нижо да возмечтаетъ ито либо-соборно низверженнаго изъ церковной степени, и возстановленнаго не по правиломъ, возводить на высшія». Ясно, что возстановленленіе Формоза признается несообразивлиъ съ правилами. Дѣянія собора у Биніа lib. cit. р. 136.

скихъ «соборовъ (\*); и эти правила вывли силу въ римской церкви, какъ мы видъли изъ предплествовавшей судьбы Формоза (\*), твиъ болве, 
что они неоднократно были подтверждены собственно римскими церковными постановлениями. Но 
въ особенности строго быль судимъ правилями 
римской церкви переходъ подобный тому, какой 
дозволиль себъ Формозъ, гдъ является презръние

<sup>(\*)</sup> Въ 14 правиль впостольскогъ пишется: спеновалительно опископу оставляти свою опархио и въ жиую преходити, аще бы м отъ многихъ убъжденъ былъ, развъ когда будетъ нъкоторая вина блигословная, сле творити его нонуждиощая, ако могуплаго большую пользу обитающить тако принести словоить благоческія, и сіе не по своему произволу, но по суду многих» епископовъ и по силь-италиему убъидению. Въ 15 правиль 1-го викейского собора додтверждается тоже: «по причинь многихъ силтеній и происходищихъ неустройствъ за благо разсуждено совершенно прекратити обычай, вопреки апостольскому правилу обрътшийся въ изкоторыхъ мъстахъ: дабы наъ града во градъ не преходиль ни епископъ, ни пресвитеръ, ни діаконъ. Аще же кто по семъ опредъленія святаго и великаго собора, таковое что либо предприметь, или допустить сделать съ собою таковое дъло: распоряжение да будеть совершенно недъвствительно, и перешедшій да будеть возвращень въ перковь, иъ которой рукоположенъ во епископа или пресвитера или діакона». Подобный симсяв выбеть и 20-е правило халкидонского собора. Хота оно и относится болье из другима членама илира церковнаго, однако было приводемо противъ Формоза его обвинителями. Оно читается такъ: «клирикамъ, опредвленнымъ къ церкви, непозволительно, какъ уже мы постановили, опредълятися къ церкви внаго города: но должны быти довольными тою, въ которой начально удостоены служенія, за исключеніємъ техъ токмо, кои лишась отечества своего по нужда прешли въ другую церковь. Аще же который епискогъ после определени сего, приметъ клирика, принадлежащаго другому епископу: то суждено нами быти вит общенія церковнаго и пріятому и прівниему, доколѣ нерешедшій клирикъ не возвратится въ свою церковъ». См. Книг. правиль 1839 г. стр. 12, 39, 40 и 65.

<sup>(\*)</sup> Разумбенъ соборный приговоръ противъ Формоза, гда примо высказана между прочинъ та причина, къ его осужденно, что окъ «ускливался предесть отъ меньшей перкви къ большей, то есть въ свитому престолу апостольскому». Хоти правило это часто было не-

къ низшей епархін ради высшей. И если олно намереніе перейти съ портуенскаго престола на болгарскій и римскій, подвергало уже Формоза, какъ мы видъли, опасности низвержения и отлученія: то чего заслуживало исполненіе намеренія самымь двломь? И не тамь ли виновиве быль поступокъ, что побужденіемъ къ нему со стороны Формоза было единственно его честолюбіе. засвилътельствованное всею его предциествующею жизнію и подтвержденное самыми обстоятельствами его избранія? Въ самомъ дъль, Формозъ набранъ быль въ папы не единодупинымъ голосомъ клира и народа римскаго, но одолженъ престоломь болье насилію и подкупу. Припомнимъ замъчаніе Платины о подкупъ, бывшемъ при избранін Формоза. Съ другой стороны, передаднять, какъ описываеть его избраніе Луитпрандъ, доброжелательный ему писатель. Говоря о возмущенін, происшедінемь въ Римъ противъ Формоза

рушаемо въ тѣ времена, въ римской церкии, но стротія запрещенія противъ перехода съ епархіи на епархію, особенно съ нившей на высшую, подтверждены были папами св. Львомъ и Геласіенъ. Вотъ правило Льва: ессли какой епископъ, презрѣвъ незначительность своего города, будетъ домогаться управленія и истомъ болье знаменнътыть, и по какой бы то ни было причинъ перейдетъ къ большену народу, тотъ да будетъ паки изгнанъ изъ чумой каседры, и да будетъ лишенъ и собственной: чтобъ не начальствовалъ ни надъ тѣни, помить возмелаль по жадности, ни надъ тѣми, коихъ презрѣль по гордости. Итакъ каждый да будетъ доволенъ своими предълами, и не долженъ возрости свыше итъри права своего. Правило Геласія: если кто безъ причинъ, оставляя свою церковь, вадумаетъ перейти пъ другой, и безразсудно будетъ принять вопреки достоуванаемнить правиламъ, то ни самъ онъ, ни принявлий и возвединй его, но лебскатъ постановленій, которыя положено соблюдать относительно

уже въ то время, какъ последній быль папою. онъ пишеть: «бъ ето время благочестивъйшій пата Формозъ сильно быть оскорбляемъ римлянами, такъ что по его просьбъ пришель въ Римъ король Арнульфъ. По прибытін своемъ, последній въ отминение за обиду, нанесенную папъ, велъль обезглавить многихъ князей римскихъ, спъцивценхъ къ нему на встръчу. А причина вражды между Формозомъ папою и римлянами была вотъ какая. Когда предпиственникъ Формоза умеръ, нъкоторая часть римскаго народа избрала нъкоего Сергія, діакона римской церкви. Другая же часть, не весьма малая, желала себъ въ папы поименованнаго Формоза, епископа портуенскаго города, за истипное его благочестіе и знаніе божественнаго ученія. Тогда какъ дъло дошью къ тому, чтобы рукоположить въ намъстники апостольскіе Сергія, та часть, которая благопріятствовала сторонь Формоза, не съ малымъ мятежемъ и обидою прогнала Сергія отъ олгаря, и поставила папою Формоза» (А.

Посла всего этого, Формозъ на папскомъ престола не долженъ ли былъ представляться для иногихъ не болъе какъ міряниномъ, притомъ от-

подобныхъ похитителей». Оба правила замиствуенъ изъ упоминутаго сочинения Анканлія, гдв онв поміщены въ гл. ІХ и X на стр. 34.

<sup>(\*)</sup> Monumenta Germaniae historica ed. Pertz. tom. V. acript. tom. III. Hannoverae. 1839. Liudprandi antapodosis lib. I. cap. 28. 29. peg. 282.

лученнымъ, — восхитившимъ на себя не принадлежащее ему право священнодъйствія и управленія церковію? То самое и видимъ еще при жизни Формоза, въ возмущенія, которое описано Луитпрандомъ.

Такъ понимали, дъйствительно, вину Формова и его преследователи, гнавшіе его уже по смерти. Что делаеть Стефанъ, его первый посмертный обвинитель? Онь употребляеть при наказанін уже мертваго Формоза та самыя дайствія, какимъ подвергались неръдко похитители архіерейской власти, лишенные права священнодъйствовать. Вельвъ привлещи своего предшественнява; какъ-бы живаго, на соборный судъ, онъ облачаеть его въ папскія одежды, сажаеть на престоль, потомъ снова разоблачаетъ: словомъ, возлагаетъ на Формоза и потомъ снова снимаетъ съ него знаки папскаго достоинства. Въ ръчи, воторую произносить осужденному, прямо указыва-еть на незаконный, внушенный честолюбіемъ, переходъ съ портуенскаго престола на римскій; постранниковъ, лишая архіерейскаго погребенія; ж наконецъ, объявляеть ничтожными всъ рукоположенія, произведенныя Формозомъ. Почти тоже самое дълаетъ и другой обвинитель Формоза, Сергій: снова выкопавъ Формоза, онъ велить бро-сить его въ Тибръ, признавая его, какъ отлу-ченнаго, недостойнымъ и обычнаго христіанскаго погребенія; и потомь, для вськь рукополож

женных Формозомъ почитаетъ нужнымъ новое повторительное рукоположение (').

Не иначе понимали вину Формоза преемники, дъйствовавшіе въ его защиту. Сообразно съ дъйствілми Стефана, Романъ и Осодоръ, къ выражению правоты Формоза находять достаточнымь допустить рукоположенныхъ имъ снова къ тамъ степенямъ, въ которыя они были первоначально поставлены (1). А папа Іоаннъ девятый выражаетъ тоже самое даже соборными опредълениями. Вотъ какъ, именно, разсуждаль о дълъ Формоза соборъ римскій, вполив, какъ мы уже замечали, повторенный въ последствии, и подтвержденный соборомъ равеннскимъ: «такъ какъ нужды ради, изъ портуенской церкви, по заслуга житія, переведенъ быль Формозъ на апостольскій престоль: то постановляемь и во всей силь опредвляемь, чтобы никто сего не браль въ примъръ; нбо въ

<sup>(1)</sup> См. свидътельства приведенных уже повъствонателей о Формозъ.

<sup>(3)</sup> Изъ повъствователей о Формозъ, которые приводимы были выше, Сигебертъ вишетъ о Феодоръ: «сей, мудрствуя вопреки патъ Сте-зну, восприсоединилъ румоположенныхъ Формозомъ, коихъ Сте-знъть низложилъ внутри, а не виъ Рима,—и однако не дерзалъ воспримятъ ихъ. Папа Феодоръ возстановилъ ихъ, возгратилъ витъ и велътъ предатъ осню книги отреченияъ. Мопип. Germ. histor. ed. Pertz. tom. VIII. встръ. t. VI. Напасочет. 1844. Sigeb. Chron. pag. 345. Подобное читается у Бернарда: «онъ, мудрствуя вопреки Сте-зну, возстановилъ всъхъ румоположенныхъ паноо Формозомъ». Spic. Rom. tom. VI. р. 214. Почти слово въ слово тоже говоритъ греческій отривовкъ о папахъ, тамъ же стр. 600. Въ томъ же состояло, конечно, и противодъйствіе Сте-зну Романъ, котя повъствующій объ этомъ Платина и говоритъ глухо: «Романъ родомъ римленить, по вступления на первосвященство, тотчасъ отвергаетъ и отмѣняетъ опредъления и дъвна первосвященство, тотчасъ отвергаетъ и отмѣняетъ опредъления и дъвна первосвященство, тотчасъ отвергаетъ и отмѣняетъ опредъления и дъвна первосващенство.

особенности священныя правила совершенно воспрещають это, и дерзающихъ на такое дъло норажають отминенемь, такъ что въ конецъ возбраняють имъ всякое общение. Ибо къ чему иногда снисходится по необходимости, того по минованіи нужды, не дозволено принимать за пол-номочіє. Но ниже да возмечтаєть кто либо соборно изверженнаго изъ церковной степени и возстановленнаго не по правиламъ, возводить на выспия, какъ то рука народная дерзнула сдълать съ Вонифатіемъ, низложеннымъ съ иподіаконства, а вскоръ потомъ съ пресвитерства. Если же вто, какого бы ни было сана и власти, презръвъ Бога, и поправъ постановленія святыхъ отцевъ, покусится на это какимъ либо образомъ, то не только да поразится, по апостольскому суду, анаеемою, но да подвергнется и гитву императорскому, дабы чинъ святой церкви пребываль ненарушимъ и дерзновение беззаконниковъ получило отмиценіе. Итакъ, епископовъ или пресвитеровъ и діаконовъ, также иподіаконовъ и прочихъ высшаго чина святаго престола апостольскаго, которые темъ же досточтимымъ папою Формозомъ по правиламъ посвящены и по произволу некоторыхъ безразсудно извержены, возводимъ въ собственные ихъ чины и степени, и объявляемъ ихъ, по воль Божіей и по каноническому разсмотрънію, утвержденными во всегдашней силв. Повторительныя рукоположенія, или повторительныя крещенів и перемъны престоловъ святые отцы, собранные

на африканскомъ соборъ, всячески мостретили: виъ слъдуя и мы воспрещаемъ, постановляя, чтобы приставленные къ какой церкви пребывали при вей, и безъ изверженія ихъ всенароднымъ разсмотръніемъ, имъющимъ по правиламъ полновластіе, другіе да не рукополагаются, и церковь да не терпитъ раздъленія. Но сообразно съ тъмъ, что постановили святые отцы, каждый епископъ да имъетъ попеченіе о своей церкви и власть надъ церковными дълами, да не потерпитъ какимъ либо образомъ раздранія святая церковь; — такъ какъ и воинамъ, пригвоздившимъ Христа, не дозволено было раздрать хитонъ Его» ().

<sup>(\*)</sup> Соборъ, изъ котораго праводится опредъленіе, созванъ быль въ 904 г., въ томъ же году быль и подтвердительный соборъ ревенскій. См. Віпіі, Concilia generalia et provincial. etc. Т. III. рат. II. рад. 136. 137. Такъ же см. и опредъленія соборныя. Чтобы отнать всякій предлогь къ подозрізніять въ опущеніи чего либо нужнаго изъ сихъ соборных дъний, въ которых , конечно , никакъ уже не могло быть унолчано другое преступлене Формоза, если бы таковое было, приводниъ изъ нихъ здісь отъ слова до слова исе, что относится къ Формозу. Вотъ самое начало опредъления: «объ отитнения лиссобора, составленнаго предпественникомъ Стеманомъ. Бывшій во времена блаженныя памяти пашы Стемана плестаго, то есть нашего предшественника, соборъ, на воемъ досточтимое тело досточтимаго папы Формоза влачили по земль, поруганцись его гробницѣ, и какъ-бы приведенное къ суду дерзнули судитъ и осудитъ.— чего, какъ предано намъ, никогда не бывало во времена предпественниковъ нашихъ, -- совершенно отикняемъ и воспрещасиъ, дабы впредь сего не дерзалось ни на какомъ судилипъ Дука Святаго: ябо мертвый не можеть быть призываемъ къ суду; призываемое на судъ явие за тъмъ зовется, чтобы выи призналось въ томъ, что ему представляють, или обличилось представляенымъ. А встагь ясно, что трупъ мертваго не можетъ за себя не отвечать ни удовлетворятьь. Къ Формозу относится еще далье опредъление о наказания лицъ, болье выновных въ ругательствъ надъ Формозовыть труповъ: «Сер-гія, Венедвита в Марина тогданняхъ пресвитеровъ святой римской церкви, и Льва, Пасхалія и Іоанна, тогданних з діаноновъ саятаго

Наконецъ писатели, совершенно посторонніе, лично неприкосновенные къ дълу Формоза, но имъвшіе случай достаточно знать происплествіе, прямо свидътельствують, что все дъло Формоза состояло въ вопросъ о законности или незаконности его власти. Приведемъ изъ никъ нъкоторыхъ.

а) Сигеберть, писатель совершенно безпристрастный къ той и другой сторонъ и непричастный икъ обоюдной распръ, опредълеть дъло Формоза такъ; «въ тъ времена», пишетъ онъ о времени Христофора папы, бывшаго предъ Сергіемъ третьимъ, «Авкзилій написаль разговоръ

апостольскаго престола, праведно и канонически осужденияхъ, и отъ лона святой Божіей церкви отвергнутыхъ, если какой либо человіка, поправа самыя священнійшія права, захочета беза відома нашего, нивть среди церковных в мужей, или пожелеть когда жобо возвести ихъ какимъ либо образомъ на тѣ саные степени, коихъ они лишены каноническою властно, или покусится навывать и почитать ихъ священниками, да въдаетъ, что опъ будетъ пораженъ анвосмою отъ Отца, Сына и Св. Духа, какъ явинщійся нарушителенъ святыхъ правиль. Осквернители и раскопатели свищеннаго гроба тогоже господина Формоза папы, кои умысливъ заговоръ для получения во-кровицъ, влача тело его, не уболлись бросить въ реку Тибръ, — властно Божією и нашимъ соборнымъ опредъленіемъ да будутъ от-лучены отъ прага святой Божієй перивиъ. Упоминаемый адъсь пресвитеръ Сергій едвали не есть одно и тоже лице съ Сергіенъ, наторый, бывъ до вступленія Формова на престоль еще діаконовъ, состизался съ нюгь о панскомъ достовистив, и который въ последский получивъ желаемую власть, истиль Формозу за прежил свои меудачи. Дъния собора равенскаго не прибавляють из опредъление римскаго собора ничего, кром'я простаго одобренія. «Соборя», говорита жива, обращаясь из императору Ламберту, «бывшій вз ваши времена вз хранф блаженнаго Петра апостола, относительно искоренения изкоторых золь, а навпаче по дълу господина Формоза святъйшаго папы, да укръпится вашимъ императорскимъ согласіемъ и согласіемъ достопочтемныхъ епископовъ и вельножъ вашихъ, и да соблюдется утвержден-. нымъ навсегда: ибо онъ не по зависти, а ради правоты совершенъ канонически». См. Вілії lib. cit. pag. 137.

въ лицъ Оскорбителя и Защитника, огражденный божественными и каноническими примърами, противъ внутренняго раздора римской церкви, то есть о рукоположеніяхъ, отмънахъ рукоположеній и повторительныхъ рукоположеніяхъ, произведенныхъ римскими первосвященниками, и объ отмънахъ рукоположеній и повторительныхъ рукоположеніяхъ рукоположеніяхъ рукоположенныхъ ими» (1). Авкзилій, какъ извъстно, писаль собственно оправданіе Формоза; итакъ, понятіе о дълъ Формоза до того тожественно было съ понятіемъ о его рукоположеніяхъ, что упомянувъ о распръ относительно рукоположеній, Сигебертъ не считаетъ даже нужнымъ приводить въ объясненіе имя того или другаго папы.

б) Самъ Авкзилій, во всъхъ трехъ сочиненіяхъ своихъ, писанныхъ имъ въ отвътъ на современныя обвиненія противъ Формоза, ни самъ отъ себя, ни отъ лица своихъ противниковъ, дъйствительно, ни о чемъ другомъ не говоритъ, кромъ какъ о правахъ Формоза на папское достоинство, и о силъ его рукоположеній. Желающій можетъ справиться съ самыми его сочиненіями. Приведемъ съ своей стороны только слова, которыми Авкзилій въ началъ своего сочиненія «о рукоположеніяхъ совершенныхъ Формозомъ» предъувъдомляетъ читателя о дальнъйшихъ разсужденіяхъ. Они представляютъ достаточное свидътельство того,

<sup>(\*)</sup> Слова Сигеберта приведены у Баронія т. XV. ап. 908. п. Ш. р. 547.

какъ понималь дъло Формоза Авкзилій. «Благоразумный читатель», пишеть онъ, «отъ обилія писаній и
отъ свидътельствъ святыхъ отцевъ заимствовали мы
это, то есть, что когда епископъ будетъ изгнанъ отъ
своего престола предстоящею достовърною нуждою
или пользою, онъ можетъ быть поставленъ въ другой церкви, которая не имъетъ предстоятеля, однако
не безъ власти римскаго первосвященника и что рукоположеніе, которое совершилъ Формозъ, оказывается двйствительнымъ и законнымъ, хотя бы
самъ Формозъ, какъ говорятъ, и не былъ должнымъ образомъ рукоположенъ. Потому, для кого
недосужно читатъ многое, того, безъ сомивнія,
съ обиліемъ можетъ удовольствовать и это сочиненіе, вкратцъ составленное» (?).

<sup>(\*)</sup> Посль столь аснаго предужидовления, следаниего самить писателемъ, иътъ нужды излагать подробно содержание сочинения. Оно состоить изь 40 главъ и дъйствительно наполнено свидътельствами и примерами, относищимися из вопросана о перехождении епископова съ епархів на епархію в о повторительних рукоположеніях . Наъ других в двух в сочиненій одно, написанное въ видв разговора между «истцем» и отивтчиком» (insimulator et actor), виветь заглявіс: скинга иткоего вопрошающаго и отвъчающаго, или инижа Аманла о дъль папы Формоза». Другое болье общирное, написанное также въ виде разговора, есть неоднократно упоминутал выше книга «Оскорбитель и Защитникъз. О содержании этихъ книгъ можно замътить, что хоти въ объяхъ говорится объ одноять и томъ же, то есть о правахъ Формоза на священный санъ: однамо первое занимется болье лицемъ самого Формова, второе руконоложеными, какъ ниъ проязведенными, такъ и повторенными въ последствии Стемановъ и Формозоиъ. Ходъ доказательствъ съ той и другой стороны и все вообще изложение-утонченно-схоластическое. Какъ «Оскорбитель и Ваинтинить», тект и прочів сочиненів Ансилів инпечатана въ Марі-lonii vetera et analecta. Parisis. 1723. tom. I. pagg. 28—52. Другов изданів этихъ сочиненій из Patrolog. curs. complet. ed. Migne. t. CXXIX. 1853. coll. 1053—1112. Крокі: сочиненій Ансилів, из ме-

в) Точно также выражаются изследователи, писавине и въ защиту Формозовыхъ преследователей. Приводимъ слова писателя, хотя и не весъма древняго, однако имъвшаго способы къ пріобрътенію достовърныхъ свъдъній, — кардинала Белдармина. Въ отвътъ своемъ на возраженіе протестантовъ противъ непогръщительности Стефана и Сергія, онъ, изложивъ весъ ходъ дъла, заключаєть описаніе свое следующими словами: «итакъ главный вопросъ состояль въ томъ, быль ли Формозъ законнымъ первосвященникомъ, или нътъ» (1)?

тинской литература встрачаемъ писанныя въ защиту Формова, невполять до нашего времени сохранившися, современныя «Укоризмы Риму за Формоза папу», —напечатанныя въ томъ же томъ Рактоод. сштв. соmрі. сой. 823—838. Далю Формоза излагается въ никъ совершенно также, какъ и у Анкзалія. Такъ наприм'яръ, въ уста ругавшенуся надъ Формозомъ Риму влагаются вотъ какія обенненія противъ Формоза: «скажетъ можетъ быть: Формозъ жилъ отлученнымъ; былъ хиприкъ, присвоитель, самозванецъ, посвящена виъ произведенныя начтожны; онъ ничего не виблъ, ничего и не далъ. (См. столб. 827). «Говоритъ еще: недозволительно было ему педволятельно было переходить изъ города въ городъ» (столб. 828) и вроч.

<sup>(&</sup>quot;) Вейати. Disputation, de controversiis christianae fidei, tom. I, lib. IV de summo Pontif. cap. 12. п. 15. Возражение протестантовъ противъ непогръщительности Стефана и Сергія, равно какъ и слабая защита ихъ, представленняя Беллармяномъ, для насъ не инбъютъ никакой важности. Но самое наложение кода дъла, по яспости своей, съ какою оно, котя и кратко, представлено у Беллармина, заслуживаетъ бътъ приведенныть вполит въ новое подтвердительное облачение нашихъ старообрадцевъ. «Вотъ въ чемъ исторія», говоритъ Белларминъ. «Формовъ, кардиналъ въ чемъ исторія», говоритъ Белларминъ. «Формовъ, кардиналъ в чемъ исторія», говоритъ Белларминъ. «Формовъ, кардиналъ в чемъ потрученскій, паціон Іоанногъ VIII наложенный и лишенный сана, и низведенный въ вірскій чинъ, вышель изъ города и покладея, что никогда не сверти Іоанна VIII, пресминкъ его Мартинъ II разрілилъ Формоза, отъ неосторожно дамной клятам, и возстановиль въ преживить санть Не-

Ни эти писатели, ни другіе, которымъ дон: води гось писать о Формозъ, не упоминають, что. бы Формозъ быль обянияемъ еще въ какомъ ли-: бо другомъ преступленін; никто не упрекаль его въ какихъ чиро нововреченихъ чогматилескихъ. нан обрядовыхъ; никто не возводнать вины его: далье простаго нарушения церковныхъ правиль: относительно епископскаго поставленія. А между: темъ, умолчали ли бы враги Формоза, оскорбленные имъ и дышаншие къ нему ненавиство, если: бы, кромъ извъстной, находили въ немъ еще другую вину? Не воспользовались ли бы его, въ защиту Стефана и Сергія тв, которые оправдывали ихъ повторительныя рукоположенія? Не старались ли бы отклонить отъ Формоза новый упрекъ люди, дъйствовавшие и писавшие въ его защиту, напримъръ, папа Іоаннъ IX или Авкзилій? Не передали ли бы этого намъ, по крайней мърв, писатели постороние и непричастные распрв.

долго послѣ тотъ же Формозъ дѣлвется папоно, живетъ штъ дѣтъ, 
и прилагается къ отцамъ своимъ. Преемствуетъ Стезамъ VI, вотерый воспламененный великою ненавистью противъ Формозе, или ве
вная или не вѣри, что тотъ разрѣшенъ отъ клятвы папоно Партиномъ, всенародно опредѣлветъ, —что Формозъ викогда не бългъ зевоннымъ первосвященникомъ и потому всѣ его дѣния должим бытъ
виѣнасим ни во что; и получиминтъ отъ него священим степени
примудилъ снова рукополагаться, такъ какъ-бы ничего они отъ него не получали. Не поиравился этотъ поступокъ всѣмъ, и потому
три первосвященника, радомъ слѣдующіе, Романъ І, Өеодорятъ ІІ,
и въ особенности Іоантъ ІХ, созватъ другой соборъ, волжили, что
Формозъ былъ истинный первосвященникъ, и отићими приговоръ
Стезана VI. Преемствуетъ послѣ того Сергій III, и во всемъ послѣдовалъ Стезана VI. Итакъ, главный вопросъ состоилъ въ томъ, былъ
ля Формозъ законнымъ первосвящениямогъ, вли цѣтъ?»

какъ одну изъ причинъ внутренняго раздора въ Римъ? Но ни тъ, ни другіе, ни третьи, словомъ никто, другихъ причинъ не предполагаютъ.

После сего понятно и то, какое собственно участие въ вине Формоза имъли его отсъченные персты. Враги Формоза имъли цълно показать, что Формозъ недостоинъ былъ архіерейскаго сана; и ругательствами надъ его трупомъ, они вишали его непринадлежащей ему власти, что потомъ подтвердили, уничтожая последствіл незаконно принятаго сана, то есть, торжественно отвергая силу произведенныхъ имъ рукоположеній. Такой смыслъ имъло разоблаченіе мертваго Формоза, и его погребеніе въ могиль странниковъ, а потомъ и утопленіе въ Тибръ. Въ томъже, безъ сомненія, смысль должно понимать соединенное съ прочими ругательствами и самое отсъченіе перстовъ. Итакъ

1) Персты, отсъченные у Формоза, выражали символь похищеннаго имъ сана, подобно какъ
и возсъданіе на престоль и папскія одежды, равно были и однимь изъ орудій, которыми производиль онъ не по праву присвоенныя себъ дъйствія. Ясное доказательство тому представляють
слова самого Лунтпранда, отчасти переданныя и
въ русскомъ переводъ Баронія. «Благословеніе,
сообщаемое служителями», говорить онъ въ осужденіе Стефану, или, по его мизнію, Сергію, «намымъ священникомъ. Ибо ни насаждалй есть что,

ни напаяяй, но возвращаяй Богъ» (1 Кор. 3, 7) (1). Понимая, что у Формоза имъли намерение отсечь именно тв персты, которыми онъ благословляль. онъ какъ-бы такъ говоритъ: «отникая у Формоза орудіе, которымъ онъ пользованся къ преподаванію благословенія, думали уничтожить тамъ силу самаго благословенія: но благословеніе истекаеть не оть видимаго дъйствія перстами, а оть невидимаго Бога». Тоже даеть понять и Авканлій. Въ отвътъ своемъ на предполагаемое возраженіе, что недостоинство Формоза подтверждено и поруганіемь, которому Стефань предаль его тало, онъ говоритъ: «подобно дикимъ звърямъ не памятуя человъчества, какъ разумъли они, такъ и дъйствовали. Несчастнъйшіе! гдв они этому научились? въ особенности, когда Господь не сказаль: елика аще свяжете подъ землею, или подъ ръкою, но сказаль: елика аще свяжете на земли, будуть связана на небеси (Мо. 18, 15). О таковыхъ то апостоль говорить: накоторые ресность Божію имуть, но не по разуму (Рем. 10. 2). О злодъйство! Внимали бы они хотя голосу стихотворца: берегись элодыйствовать надъ руками благочестивыми, тамъ болве щади погребеннаго. Впрочемъ, если бы такое перенесение съ престола на престолъ и было какимъ либо об-

<sup>(\*)</sup> См. выше это мъсто, приведенное въ полноиъ видѣ, вивстѣ съ переводомъ его въ русскомъ мавлечения изъ Беронія. Приб. иъ Твор. св. отц. 1855. ин. 2. стр. 263—258.

разомъ недозволительно, то, по церковному благочестию, не теритътъ ли они бъли должны, а не преувеличивать неслыханными злодъйствами» (")? И здъсь, ясно, мысль таже: «думая упразднить власть Формоза вязать и ръшитъ, то есть, право священства, вы уничтожаете видимый знакъ этой власти, но знакъ этотъ ничтоженъ у мертваго, и вы совершаете безполезное злодъйство».

2) При этомъ объясненія, какое ни предподожимъ при жизни Формоза частнъйшее употребжене отсъченных перстовъ, то ли, что онъ ими благословляль, или что онь осязаль тайны,—въ томъ и другомъ случат все равно, или лучине сказать, то и другое предположение равно можеть быть справедливо. Лунтпрандъ, когда говорыль, что у Формоза отсъчены персты, которыин въ обычав благословлять, разумъль, какъ видно изъ собственныхъ словъ его и изъ общаго хода дъла, не обычай благословенія вообще, но собственно благословеніе, которое употребляется при освящении таниствъ, преимущественно, при таннствъ рукоположенія. Равно и Платина, когда указываль, что у Формоза отсъчены персты, которые преимущественно употребляются при освященія, конечно, разумъль, какъ видно изъ тогоже хода дъла, то собственно благословение, которое употребляется при освящении таинствъ, между прочимъ при посвящении служителей пер-

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Vetera Anal. t. I. pag. 50.

кви. Итакъ, скажемъ ли, что у Формоза отсъчены персты, которыми онъ благословляль, или что тъ, которыми онъ осязаль тайны (точнъе, которые употребляются при освящении тайнъ благословениемъ), въ томъ и другомъ случать мы выскажемъ одну и туже мысль и укажемъ одни и тъже персты, только въ послъднемъ случать нъсколько ближе къ дълу и частитье.

## (продолжение будеть)

## СВ. АӨАНАСІЙ ВЕЛИКІЙ.

Аванасій родился въ Египтв, близь Александрін; годъ рожденія его до сихъ поръ еще не опредъленъ точно (въроятно между 296 и 298 гт.). За свои аскетическіе подвиги и основательное образованіе онть въ 319 г. быль посвящень во діакона александрійской церкви, и съ этого времени сдълался правою рукою своего епископа Александра. Въ 325 г. онъ сопутствоваль ему на соборъ никейскій, и отсель вступиль на поприще своей жизненной борьбы. Чувствуя близкую свою кончину, епископъ Александръ назначиль (въ 326 г.) Аванасія своимъ преемникомъ. Сознавая свои немощи, Аоанасій отказывался отъ принятія на себя такого высокаго служенія, н только громкое одобреніе народа и другихъ епископовъ заставили его покориться этому избранію. Сдълавшись епископомъ, Аоанасій продолжаль свою

<sup>(\*)</sup> Han mmm: Geschichte der Philosophie der patristischen Zeit, von D-r phil. Albert Stöckl. Würzburg. 1859. S. 264—277.

борьбу противъ аріанства. Онъ противнися принятно Арія въ общеніе Церкви, вопреки воль самого императора Константина. Аріане, вивств св мелетіанами, употребляли всевозможный средства къ низвержению Аоанасія; для этой цвли они не задумались прибъгнуть даже къ позорнымъ обвиненіямъ противъ него, между прочимъ въ нецъломудріи, убійствъ и т. и. Хотя подобныя клеветы и были самымъ очевиднымъ образомъ опровергнуты, однакожъ враги Аванасія, помощію лжесвидътелей, успъли достигнуть своей цъли: на тирскомъ соборъ (335 г.) онъ быль осужденъ, лишень сана и сослань въ Триръ. По смерти Константина Аванасій быль вызвань взъ своего заточенія, но вскор'в начались новыя интриги аріанъ, н на антіохійскомь соборть (341 г.) Асанасій быль низложенъ снова. Изгнанный, силою оружія, изъ своего канедральнаго города, онъ отправился въ Римъ, гдъ быль съ честно принятъ папово Юлі-. емь и торжественно оправдань на созванномъ тамъ соборъ. Это оправдание повторено было на соборъ сардикійскомъ, въ Ильирін (347 г.), и Ава-насій возвратился къ своей паствъ, послъ осланлътняго разлучения съ него. Но его гонители и теперь не давали ему покол. Они вооружили противъ него императора Констанція, утверждая, что во время возмущенія противъ него Магненція, Асанасій приняль сторону послъдняго (тогда какъ дзло было совершенно наоборотъ). Разсерженный этой клеветой, императоръ рышыся погубить Аса-

COS. L

насія и безстыдными средствами устрашенія заставиль многихъ епископовъ осудить его на соборъ въ Миланъ (355 г.). Затъмъ, по приказанію императора, взята была, силою оружія, церковь, въ которой находился Аванасій съ своею паствой. Только чудо спасло его, и онъ убъжаль въ пустыню. По смерти Констанція (362 г.), когда взошель на престоль Юліань отступникъ, Афанасій опять возвратился на свою канедру. Но такъ какъ онъ могъ скоръе противодъйствовать плану Юліана — поссорить между собой христіанъ, чъмъ содъйствовать его исполнению, то снова должень быль подвергнуться изгнанию. Юліанъ вскоръ умеръ (363 г.), и въ его преемникъ Іовиніанъ Аванасій нашель себъ благосклоннаго покровителя. Къ сожальнію, этоть императорь жиль только до 364 г.; послъ него взощель на престоль аріанинъ Валенть, и Аоанасій въ пятый разъ быль лишень своей каоедры. Валенть, впрочемь, скоро вызваль его изъ ссылки, и теперь только върный ревнитель Господній, въ последніе годы своей жизни, получиль наконець накоторый внашній покой, посвященный имъ на усердное служение Господу. Побъдивъ всъхъ своихъ враговъ, св. Аоанасій великій скончался въ 373 году, имъвъ утъщеніе видъть еще при жизни своей упадокъ аріанства (').

Многотрудная жизнь св. Аванасія была про-

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Cpans. Nöhler, Athanasius der Grosse und die Kirche seiner Zeit. Mainz. 1827.

никнута однимъ стремленіемъ—защитить догматы объ истинномъ божествъ Інсуса Христа противъ аріанъ и объ истинномъ человачества Его противъ аподлинаріанъ. Среди потока еретическаго ученія, которое, подобно язвъ, явилось на таль Церкви, едва только получившей свободу, и грозило разрушить основные догматы христіанства о божествъ Спасителя и Его истинновъ человъчествъ, Аванасій столль какъ скала въ моръ, о которую разбивались волны ереси. И тоть геній, съ которымъ онгь защищаль упомянутые основные догматы христіанской въры, сдъльть его сляву и въ научномъ отношеніи безсмертного для всъхъ временъ. Его умъ обращался по превиуществу въ области догматической; однакожъ онъ по необходимости касался и другихъ областей въдънія, для возможно удовлетворительнъйшаго раз-ръшенія той задачи, которая назначена была ему Провиданіемъ. Въ особенности онъ долженъ быль касаться психологическихъ вопросовъ; потому что, независимо отъ примънимости ихъ въ другихъ отношеніяхъ, успъшная защита христіанскаго ученія о воглощенін могла быть достигнута имъ только на основаніи психологіи, которой основоположенія равнымъ образомъ носили бы на себъ ха-рактеръ христіанскій. Если бы онъ не понималь существа человъка совершенно въ христіанскомъ смысль, то и его ученіе о Богочеловькъ не могтакъ и о другомъ Аеанасій имъль истинный понятія. Поэтому, хотя мы и не встръчаемъ у него совершенно выработанной антропологін, — такъ какъ это не входило въ его задачу и не требовалось временемъ, — однакожъ находимъ нъсколько отдъльныхъ психологическихъ ученій, стоящихъ въ истинно христіанской срединъ между крайностями иделизма и реализма, въ которыя болъе или менъе уклюнялись его ближайшіе предшественники.

Опираясь всегда, относительно истинь христіанскаго ученія, на върв, которою онв, какъ богооткровенныя, должны быть принимаемы точно и безпрекословно, св. Аванасій не упускаеть однакожъ случая пользоваться и разумными доказательствами, говорящими въ пользу истины христіанскаго откровеннаго ученія. Онь повсюду старается показать сообразность христіанской истины съ разумомъ, чтобы посрамить заблуждение язычниковъ, считавшихъ христіанство безуміемъ. Христіанство выступило противъ языческаго многобожія прежде всего съ великимъ ученіемъ о единствъ Бога, необыкновеннымъ для тогдашняго языческаго сознанія, совершенню опутаннаго заблужденіями политензма. Аванасій, поэтому, старался представить язычникамъ высочайщую разумность христіанскаго ученія о единствъ Божіємъ. Въ втомъ отношеніи онъ указываетъ прежде всего на порядокъ и гармонію, повсюду царствующія въ видимомъ міръ, которыя тамъ удивительнае, что мірь состоять изъ разнообразныйшихь и противоположивниях составных частей. Но веадъ,

гдв царствуетъ порядокъ, необходимо предполягается и его виновникъ. Тоже должно сказать в относительно всеобщаго міроваго порядка. Итакъ надъ міромъ должень господствовать высочайный Учредитель порядка. И этотъ Виновникъ міроваго порядка можеть быть только одинь; потому что единый порядокъ, усматриваемый нами въ міръ, не мыслимъ безъ предположенія о единомъ его Виновникъ. Гдъ много производителей порядка, тамь можеть воспоследовать только смынене. Этотъ единый Винопникъ порядка есть единый Богъ (1). Какъ отъ единаго органическаго взаимнопроникновенія частей нашего тада мы должны заключать къ одной душъ, которая есть начало этого органическаго единства и единой жизненности въ нашемъ тълв: такъ отъ единства міра разумъ заставляетъ насъ заключать къ единому Богу (2). Этимъ не отрицается возможность существованія многихъ міровъ: единый Богъ можеть создать многіе и различные міры; но единство этого созданнаго міра указываеть на единство Божіе (\*). Многіе боги не суть боги. Политеизмъ есть атензив (4).

Это доказательство представляется Аванасію столь очевиднымъ, что онъ считаетъ его до-

<sup>(</sup>¹) Athanasius: contr. gent. p. 38. seqq. (Кёлыское валию 1686).

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 41.

<sup>(3)</sup> Ibid. p. 43.

<sup>(4)</sup> Ibid. p. 41: નાં πολυθεότης άθεότης.

статочнымь для прикованнаго къ чувственности разума язычниковъ. Въ самомъ дълв, это доказательство имъеть значение только вспомогательнаго соображенія для чувственныхъ людей. Кто возвышается душею надъ чувственными пожеланіями и проистекающими отсюда чувственными образами фантазін и очищаеть свой внутренній міръ оть гръха и всякой наклонности къ нему, тому не нужны подобнаго рода доказательства, тотъ внутри себя самого, какъ въ зеркалъ, видитъ отраженіе образа божественнаго Слова, — ибо человъкъ созданъ по образу Божію (1). Въ этомъ отвощеній для познанія единаго Бога мы нуждаемся только въ себв самихъ, въ своей собственной душть, въ своемъ собственномъ разумъ (1). На этомъто основывается то явленіе, что за отрицаніемъ Бога всегда слъдуетъ отрицаніе души. Когда язычники отрицали единаго Бога, тогда они отрицали и душу (3). Тоже бываеть и наобороть.

Сей единый Богъ безконечно совершенть и не можетъ быть обнятъ никакою силою человъческой мысли. Онъ непостижимъ и неизслъдимъ (\*). Только изъ Его дъйствій мы можемъ въ нъкото-

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Ib. р. 37: «когда душа слагаеть съ себя всю налившуюся на нее скверну гръха и собноднеть въ себь одинь чистый образь, тогда (чему и быть следуеть), съ просистивнемъ онаго, какъ въ вермаль созерцаеть въ немъ Отчій образъ—Слово, и въ Словь уразуміваеть Отца, котораго образъ есть Спаситель».

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 32.

<sup>(3)</sup> Ibid. p. 33.

<sup>(4)</sup> Ibid. p. 3.

рой мъръ познавать Его; а познаёмъ мы въ настоящей жизни болве то, что Онъ не есть, Его отрицательную сторону, нежели что Онъ есть. Его существо (1). Онъ безконеченъ, безтълесенъ, неизмъняемъ, вседоволенъ (3). Онъ благъ, и даже болье чемъ благъ (3). Онъ выше самаго бытія (4). Онъ простъ и недвлимъ (\*), и слъдовательно смъ-шивать Его съ созданнымъ міромъ или, еще хуже, съ отдъльными частями его, есть величайшее безуміе, въ какое только могъ когда либо впасть человъческій разумъ; потому что этимь онь дробить на части и самое существо Божіе, съ чъмъ вмъсть очевидно уничтожаются и всв прочіл существенныя свойства Бога (1). Только Богъ христіанскій есть Богь истинный; боги язычниковъ суть призраки, составленные испорченного фантазіею людей (7).

Порядокъ и гармонія, являющіяся въ созданномъ міръ, ведуть нась къ заключенію о единомъ Богъ, господствующемъ надъ міромъ. Вмъстъ съ этимъ, въ разсматриваніи міроустройства мы получаемъ новую важную мысль. Порядокъ и гармонія созданнаго міра указывають намъ на то,

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 37 segq.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 24.

<sup>(3)</sup> Ibid. p. 3.

<sup>(\*)</sup> Loco citate.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 30.

<sup>(6)</sup> Ibid. p. 28 seqq.

<sup>(7)</sup> Ibid. p. 3 seqq.

что н въ Богъ есть Разумъ, и что именно изъ этого божественнаго Разума должны были произойти этотъ порядокъ и эта гармонія (1). Объ этомъ самомъ божественномъ Разумъ, объ этомъ божественнуь Словъ (Лоуос) сообщесть намъ свъдъніе божественное откровеніе. Божественное Слово не есть что либо безличное, не есть простое единство идей, открывающихся въ созданныхъ вещахъ (Λόγος σπερμυτικός стонковъ); Οно есть чностасная Премудрость Божія, которая въчно была въ Богъ и у Бога (3). Божественное Слово имъетъ одно существо съ Богомъ Отцемъ (о нообыс): Оно не создано, но рождено (3); не было времени. когда бы Его не было (одх ду, от одх ду о тідс) (°). Аріане говорили, будто Богъ можеть относиться къ міру не прямо, а только чрезъ какое нибудь посредствующее существо. Это уже потому нельпо, что въ такомъ случав посредничество должно было бы простираться въ безконечность, такъ какъ само посредствующее существо нуждалось бы, въ свою очередь, въ новомъ по-

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 44.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 44 seqq.

<sup>(\*)</sup> Отат. II. соптта агіап. р. 314. «Онъ есть истинный, дійствительный по природь, Сынъ Отца, собственный Ену по существу, единородная Премудрость и истинное Слово; Онъ одинъ отъ Бога, и не тварь или созданіе, но собственное рожденіе существа Отца. Поэтому Онъ есть истинный Богъ, будучи единосущенть истинмону Отцу. Всё же другіе, которынъ Богъ сказаль: Ав расо: бам есме, им'яють такую благодать у Отца только по участво въ Словъ чреть Дука».

<sup>(4)</sup> Ibid. p. 314 seqq.

средничествъ, н т. д. до безконечности (1). Мы не можемы соединиться съ Богомъ чрезь тварь: ибо каждая тварь сама нуждается въ Богъ, чтобы Онь соединиль ее съ собою (3). Сынъ Божій, слъдовательно, не есть тварь, но божественная Vпостась, единосущая Отцу и нераздальная съ Нимъ. Богатство положительныхъ и умозрительныхъ доказательствъ, при помощи которыхъ Леанасій старается утвердить этоть возвышеннъйшій догмать христіанства, и блестящее остроуміе этихъ доказательствъ, могутъ возбуждатъ только удивленіе (\*). — Ученіе о Сынъ Аванасій связуеть съ ученіємь о Св. Духв. Духь Святый есть третье Лице въ Божествъ. Онъ не сотворенъ (1): ибо, если бы Онъ быль одною изъ тварей, то чрезъ Его дъйствіе мы не соединялись бы съ Богомъ. Такъ какъ Онъ своею благодатию дълаетъ насъ причастниками Божества, то безъ сомнънія Онъ есть Богъ (\*). И какъ Богъ, Онъ единосущенъ Отцу и Сыну. Вотъ три Лица въ Божествъ, и сін три по существу суть одно. Тайна непостижимая, но возвышенная!

Посль всего этого понятно само собою, что

<sup>(\*)</sup> Orat. III. c. ar. p. 397.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 439.

 <sup>(4)</sup> Превосходитаннее въ этомъ отношения сочинене его: четыре слова противъ аріанъ.

<sup>(\*)</sup> Cpass. ep. I. ad Sorap. «Spir. sanct. non esse creaturant». p. 173 seqq.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 198 seqq.

Аванасій излагаеть и ндею творенія не иначе, какъ во всей ея чистотъ. Если бы Богъ, для обнаруженія вовнь своей дъятельности, нуждался въ предсуществовавшей матеріи, то это, очевидно, было бы знакомъ Его слабости или безсили, чего мы отнюдь не можемъ приписать Богу, какъ Существу совершенныйшему. Міръ сотворень Богомъ изъ ничего (1). Все безъ исключения провзопыю изъ творческой силы Божіей, а изъ этого следуеть, что въ міре все - добро. Ибо Богь, какъ благій, могъ создать только благое. Зло. поэтому, не есть бытіе, не есть субстанція; оно не создано Богомъ и свое основание можетъ имъть только въ самихъ же созданныхъ существахъ (2). Побужденіемъ къ творенію міра была благость Божія, въ которой Онь восхотьль явить себя тварямь (3). Тотъ, чрезъ кого созданъ міръ, есть божественное Слово. Оно-то и есть Творецъ (Дпинопочос) (4). Оно вызвало міръ съ его стихіями изъ ничтожества и соединило ихъ въ то правильное единство и гармонію, которыя мы теперь усматриваемъ въ міръ. Поэтому Слово все проникаеть, все содержить и всъмъ управляеть (\*). Такимъ образомъ Оно есть вмъстъ и Откровитель Бога въ области созданнаго міра. Оно-то

(3) Contr. gent. p. 5 seqq.

Digitized by Google

<sup>(2)</sup> De incarn. Verb. p. 54 seqq.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 45. De incarn. Verb. p. 56.

<sup>(4)</sup> De incarn, Verb. p. 55 seqq.

<sup>(\*)</sup> Contr. gent. p. 45 seqq.

прежде всего открываетъ Себя въ міръ какъ Абуос, а чрезъ Себя открываеть и Отца. Оттого Отца мы можемъ познавать только чрезъ Слово, которое есть посредникъ нашъ, возводящій насъ къ Богу. Если несомитьню, что мы можемъ познавать Бога изъ дъль Его, то глубокое основание этого заключается именно въ томъ, что въ дълахъ Божінхъ открываетъ себя намъ Абуос (1). Цвль творенія міра отсюда опредвляется сама собою. Міръ создань именно затемъ, чтобы чрезъ него мы приходили къ познанию Бога, а чрезъ познаніе Бога достигали блаженства. Такимъ образомъ цъль міра подчинена назначенію человъка (3). Человъкъ есть глава видимаго творенія. Въ своемъ разумъ онъ носить образъ божественнаго Слова и внутренно соединяется съ Нимъ чрезъ благодать Св. Духа (3). — Посмотримь теперь, какъ, на основаніи этихъ началь, образовалось психологическое ученіе Аванасія.

Душа человъческая, по ученю Аванасія, есть субстанція существенно отличная отъ тела, и следовательно безтълесная и духовная (1). Это основное положеніе своего психологическаго ученіл Аоанасій не приминуль подтвердить умозранісмъ. Неразумныхъ животныхъ занимаетъ только то,

(2) Contra gent. p. 3.

<sup>(\*)</sup> Contra arian. or. II. p. 318. Contra gent. p. 37 seqq. 42. 48 segg.

<sup>(\*)</sup> De incarn. Verb. p. 63 seqq. Ep. l. ad. Serep. p. 200. (\*) De incarn. Chr. p. 626. De salut, adv. Chr. p. 634.

что въ данную минуту поражаеть ихъ чувства; онв не могуть ни выйдти изъ подъ вліянія внвшняго впечатльнія, ни дать себъ отчета въ немъ: Человъкъ, напротивъ, не только мыслить о многомъ другомъ, что въ данное время не дъйствуетъ на его чувства, но и судить о томъ, что воспринято имъ изъ опыта, и опредъляеть, какой предметь надобно предпочитать другому. Отправленю органа зрвнія состоить только въ томъ. что онъ видитъ извъстный предметь, отправление ужа въ томъ, что оно сыщитъ и т. д.; но судить о сышанномъ или виденномъ, или определять, что надобно увидеть или услышать: это уже не есть дело внешняго чувства. Следовательно въ насъ нужно предположить особенное начало, которому свойственно это послъднее отправленіе; начало это и есть разулная душа (1).

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Contra gent. р. 33: «не маловажным» доказательством» (существеннаго отличія души отъ тѣла и отъ жизни животной) будетъ и то, что одинъ только человъкъ разсуждаетъ о находящемся вит его, мысленно представляетъ и то, чего нѣтъ предъ нимъ, и опять разсуждаетъ и обсуживаетъ, что бы изъ обдуманнаго избрать лучшее. Безсловесныя видятъ то одно, что передъ ними, стрематся изтому одному, что у нихъ предъ глязами, хотя бы изъ послѣдствіи быль отъ того имъ вредъ; но человъть стремится не из видимому, а напротивъ того имъ вредъ; но человъть стремится не изъ видимому, а напротивъ того имъ вредъ; но человъть стремится не изъ видимому, а напротивъ того имъ редъ; но человъть обсуживаетъ расудкомъ; неръдемо, устремившись уже, резсудкомъ бываетъ удержанъ, и что имъ обдумаво, обсуживаетъ снова. И всякій, если только онъ другъ истемы, сознаётъ, что умъ человъческій не одно и тоже съ телесными чувствами; а потому, какъ нѣчто иное, бываетъ судіею самыхъ чувствами; а потому, какъ нѣчто иное, бываетъ судіею самыхъ чувства чъмъ занаты, умъ обсуживаетъ и припомиваетъ это, и указываетъ чувствамъ лучшее. Дѣло глаза—видъть только, ушей—слышать, усть—вкушать, ноздрей—принямать въ себа занаты, рукъ—осязать; но резсудить, что должно видъть и слышать, до чего должно касатъса, что вкушать и обовить—не дѣло

Кромъ того, человекъ мыслить не только о томъ, что можеть извъстнымь образомь дъйствовать на его чувства, но способенъ возвыщаться своею мыслію и къ такичь предметамъ и въ такую область, которые лежать далеко внв непосредственнаго наблюденія. Онъ мыслять и любить не только преходящее и смертное, но и непреходящее н безсмертное. Возможно ли было бы это, если бы въ немъ самомъ не было начала непреходящаго и безсмертнаго? Если бы человъкъ быль только тъломъ, то упомянутый фактъ быль бы совершенно невозможенъ; потому что преходящее и смертное можеть относиться только къ преходящему же и смертному (2). Если, далье, чувства по своей природъ обращаются къ соотвътствующему имъ предмету и след., коль скоро онъ находится предъ ними, не могутъ сами по себъ

уже чувствъ; судять же о томъ душа и умъ ел... Но это свойственно только людямъ, и это есть разумность человъческой души, пользуясь которою, отличается она отъ безсловесныхъ, и доказываетъ о себъ, что она дъйствительно ис одно и тоже съ видимънъ въ тълъ.

<sup>(2)</sup> Contra gent. р. 34: «для тёх», которые дошли даже до безстыдства неразумности, строгимъ доказательствомъ послужитъ и следумощее. Тёло по природе смертно; почему же человътъ развишаляетъ о безсмертия, и нередко, изъ любви къ добродетели, самъ на себя навлекветъ смертъ? Или, тёло—временно; почему же человътъ представляетъ себя вечное, и поэтому премебрегаетъ тъмъ, что у него подъ ногами, вождълеваетъ же въчкаго? Тело само о себя ме помыслитъ ничего подобнаго; оно не помыслило бы и о томъ, что вић его; потому что оно смертно и временно. Необходимо же бытъ чему нябудь другому, что помышляло бы о противоположимомъ и месственномъ тёлу. Итакъ, что же это опять будетъ, какъ ме душа разумная и безсмертная? Не совић, но внутри, въ тёлф, вакъ музыкантъ на лирѣ, производитъ она совершенивашне звуки».

оставаться безъ воздъйствія въ отношенія къ нему: то какъ мы объяснили бы то явление, замъчаемое нами въ человъкъ, что его чувства часто остаются вив вліянія отъ своего предмета и не получають своего удовлетворенія, если мы не предположимь въчеловъкъ другаго, отличнаго отъ твла и твлесныхъ чувствъ, начала, во власти котораго находится упомянутое господство надъ чувствами? И что другое можеть быть такимъ началють, какъ не душа разумная (1)? Человъкъ только потому способень внимать закону, повелевающему ему делять добро и уклоняться отъ зда, что въ немъ живеть и дъйствуетъ разумнал душа; существо неразумное совершенно неспособно къ различению добра и зла (3). Самое состояніе сна свидътельствуеть о существованіи въ человькъ духовнаго начала: н во время сна это начало остается дъятельнымъ, неръдко обнаружи-

<sup>(\*)</sup> Ibid. р. 35: совить, глазу естественно смотръть, и слуку—слушать; почему же одного отвращаются они, а другое избирають? Кто отвращаеть глазь оть эркния? Или, кто заключаеть для слышанія слукь, по природь стремящійся къ слукивню? Или, кто неръдко удерживаеть оть естественнаго стремленія мусь, по природь для мушемія? Кто запрещаеть до мнаго изсяться рукь, по природь длягельной?.. Или, почему тіло, отвращаєв оть требуемаго природою, склюнается на совъть другаго (т. е. умя) и обудільнается его мановеніемъ? Все сіе доказавляеть не вное что, какъ разумную душу, владычествующую надъ тіломъ».

<sup>(3)</sup> Ibid. р. 35: «посену—то й даются людять законы ділять доброе и отвращаться порока; для безсловесных» же, лишенных» разумности и мышлени, и худое остается нежитнымъ и неразличивыять».

ваясь даже особеннымъ образомъ, напр. накоторымъ прозръніемъ въ будущее (\*).

Если такилъ образомъ душа есть существенно отличная отъ тъла, безтълесная субстанция, то потому самому она безсмертна по своей природъ, какъ тъло по своей природъ смертно (7. Душа движетъ тъло, а не наоборотъ; какъ скоро душа оставляетъ тъло, его движене прекращается. Но если душа движетъ тъло, а не тъло душу, то въ ней начало ел собственнаго движенія; а если такъ, то эта сила душевной самодъятельности не можетъ уничтожиться съ смертно тъла. Слъд. душа и по смерти тъла должна сохранитъ эту самодвижимость. Но въ томъ насено, что душа движетъ сама себя, состоитъ ел жизъь, и слъд. она должна продолжатъ житъ и по смерти тъла, т. е. должна бытъ безсмертна (\*).

<sup>(\*)</sup> Ibid. р. 34: стъю часто лежить на земль, а человить представляеть и соверцаеть, что на небь. Тъю часто поконтся, безмолствуеть и сидить, а человъкъ—внутренно въ движения, и соверцаеть, что вит его, переселяясь и переходя изъ страны въ страну, встрачась съ знакомыми, неръдко предугадывая и предушивая поэтому дъла свои на другой день. Что же это иное, какъ не разумная душа, которая въ человъкъ размышляеть и представляеть, что выше его»?

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 35: «если въ словъ нашенъ доказано, что душа не одно и тоже съ тъловъ, тъло же по природъ смертно: то необходино душъ быть безсмертною потому самому, что она не подобиз тълуъ.

<sup>(\*)</sup> Ibid. р. 35 верд.: «п опять, если, по доказанному, дунка дивжеть тело, а сама ниченъ другимъ не приводится въ дижевне: то следуеть, что душа самодникна, и, по сложения съ себя тела въ землю, опять будеть сама себя приводить въ движение. Ибо не дуща подвергается смерти, умираеть ис тело, вследствие разлучения съ нимъ души. Если бы душа приводина была въ дижевне теломъ.

Кромъ того, еще и во время своего пребыванія въ тълъ, душа живеть въ извъстной степени жизнію самостоятельною, не будучи ограничена, по своему мышленію и своей воль, тъсныть пространствомъ, въ которомъ находится тъло, но возвышаясь надъ ничъ и обращаясь въ высшихъ, неизмъримыхъ областяхъ. Какъ же не жить ей, по разлучени съ тъломъ, жизнію тъмъ свободнъйшею и совершеннъйшею! Наконецъ она не была бы способна ни познавать безсмертное, ни любить его, если бы сама не была безсмертною (7).

Эту духовную, безсмертную душу св. Аванасій признаёть, такимъ образомъ, составною частію человъческой природы. По существу своему душа есть едина, и разумъ, которымъ человъкъ познаёть сверхчувственное, есть только одна изъ основныхъ ея способностей, а не что-нибудь



то, по разлучени съ движущить, ей слідовало бы умереть. А если душа движеть тіло, то тімъ болье необходимо ей приводить въ движеніе саму себя. Приводя же въ движеніе себя, по необходимости она будеть жить и по смерти тіла; потому что движеніе души есть не иное что, какъ жизнь едь.

<sup>(\*)</sup> Ibid. р. 36: «если и тогда, какъ душа заключена въ тълъ и соединена съ нииъ, она не ограничивается одною малостио тъла, и не соразивряется съ неко,—тъю лежитъ вногда на одръ и, какъби уснувъ смертнымъ сноиъ, пребываетъ недвижнио, душа бодрствуетъ по силъ своей природы, возвышается надъ природою тъла, и котя пребываетъ въ тълъ, но, какъ-бы переселавсь наъ пего, представляетъ и созерцаетъ, что превыше земли, и меръдно, поощраемая чистотою ума, воспараетъ къ святымъ и антеланъ, пребывающимъ виъ земныхъ тълъ, и бесъдуетъ съ ниии,—то разръщившись отъ тъла, когда будетъ све угодно соединявниему ее съ опымъ Богу, не тълъ ми ваче, и не въ большей ли сще иъръ, пробрътетъ она

субстанціально отличное отъ нея; почему понянятія ума (νούς) и души (ψυχι) Аванасій повсюду поставляєть одно на мѣсто другаго (¹). По отношенію своему къ другой составной части человѣческой природы, къ тѣлу, душа есть истинная и существенная его форма, а слъд. и начало, заправляющее его жизнію и его ощущающею природою (³). Она живетъ во всѣхъ частяхъ его и проявляєть всюду въ немъ свою дъятельность (²). Посему и весь человѣкъ есть не иное что, какъ единство души и тѣла (¹), такъ какъ объ эти части стоять въ существенномъ отношеніи другъ къ другу (¹). По душъ своей человѣкъ со-

**COB. 1.** 

аситаннее въдъне о безсмертия? Если, и связанная тълоть, она жила такою жизнію, которая вит тъла, то по смерти тъла тълъ виче
будетъ жить, и не прекратится жизнь ея; потому что такъ сотпораль ее Богъ Словомъ своимъ, Господомъ напинът висусомъ Христомъ. И помышляетъ и издретвуетъ она о безсмертномъ и къчномъ, потому что сама безсмертна. Какъ тълесныя чувства, поедику
тъло смертно, видятъ смертнос: такъ душть, созерцающей безсмертное и помышляющей о безсмертномъ, необходимо и самой бытъ безсмертномо и житъ въчно. Ибо помитія и созерцамія безсмертія викогда не оставятъ ее, пребывая въ ней и служа какъ-бы подгиетомъ (ёмогоры) къ поддержанію безсмертивъ.

<sup>(\*)</sup> Cpass. De incarn. Verb. p. 95 seqq. De salut. adv. les. Chr. p. 648. De incarn. Chr. p. 630;

<sup>(2)</sup> De sal. adv. I. Chr. р. 634. «душа называется рабінять враком'я (норфі δουλού), умопредставляємнять составительных пичалом'я. Посему умершій челов'ять называется невикізоциять вида (бноорос) и весь разрушается, как'я скоро разлучается съ тілов'я душа, ноторая есть неразрушная норма (блитом Едопом зідм морфі)».

<sup>(5)</sup> De incam. Verb. p. 95. 96.

<sup>(4)</sup> Epist. ad Epict. 587.

<sup>(\*)</sup> De inc. Crist. p. 631: «тело человіна называєтся телона, а не душею, я душа человіна называєтся душею, а не тілона; одмо находится въ отношенів на другому, т. е. дука на тілу». Срам. р. 630.

зданъ по образу Божію, а тъю взято отъ земли; объ же эти части вмъстъ составляють одно существо, стоящее во главъ видимаго міра, существенное назначеніе котораго есть служеніе человъку.

Человъкъ свободенъ, и въ этой свободъ лежитъ возможность какъ добра, такъ и зла. Зло не есть что либо самостоятельное въ человъческой природъ; оно, какъ уже выше замъчено, не есть что либо сущее (¹), — оно, напротивъ, есть небытіе, ибо только доброе есть сущее и наобороть (²). Человъкъ долженъ пользоваться своей свободой для того, чтобы познавать и любить Бога, и это-то есть благо; напротивъ, если онъ обращается отъ Бога къ чувственности, то это самое удалене отъ истиннаго богопознанія и любви Божіей есть зло: на мъсто истиннаго бытія, въ мысли и воль человъка становится тогда нъчто не сущее, лишь воображаемое (²).

Первый человъкъ, вышедшій изъ рукъ Творца, быль надълень отъ божественной благодати высокими преимуществами. По природъ своей онъ быль смертенъ, но по особенной благодати, да-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Contr. gent. p. 2.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 5: «ธัรรณ de èอรร์ รณ มนใต้, อบัม ธัรรณ de รณ จุดมีใน». De inc. Verb. p. 57.

<sup>(3)</sup> Contr. gent. p. 5 seqq. p. 7 seqq.: «зло не отъ Бога, и не въ Богъ; его не было въ началь, и изтъ у него изкой либо сущности; но люди, съ утратою представления о добръ, сами себъ, но своему произволу, стали измышлять и воображить не сущес». De incara. Chr. p. 627.

рованной ему Богомъ, онъ возвышенъ до безсмертія. Но это не было его единственнымъ преимуществомъ. Благодать даровала ему еще жизнь. высшую жизни только естественной, именно жизнь въ Богъ и по Богу (1). Чрезъ это онъ создалъ его по своему образу и подобно (3). Чрезъ это онь достигаль и преимущества высшаго познанія, такъ какъ въ своей богоподобности онъ могъ познавать Слово, а чрезъ Него и Бога, непосредственно и безъ дальнъйшихъ вспоможеній (3). Человъкъ долженъ быль беречь эти преимущества жизнію и дъйствованіемъ по Богу, по Божественной воль. Но онь не сдълаль этого, - онь согръшиль. Чрезъ это онъ лишился высокихъ пренмуществъ, которыя Богь по благодати своей дароваль ему. И этоть гръхъ, съ своими последствіями, распространился на всьхъ потомковъ перваго человъка (1). Вслъдствіе этого подобіе Божіе

<sup>(\*)</sup> De mearn. Verb. p. 56 seqq.: «человъкъ, какъ сотворенный изъ ничего, по природъ смертенъ; но по силъ своего подобія Сущему, если бы сохранилъ оное устременнеть къ Нему ума своего, могъ бы замедлять въ себъ естественное тліше и пребылъ бы метлішнить... Богъ не только сотворалъ насъ изъ ничего, по, по благодати Слова, даровалъ напъ и жизнь по Богу».

<sup>(2)</sup> Ibid. р. 56: сумилосерднешись надъ человъческиять родомъ, и зная, что по закону бытія своего онъ не выветь достаточныхъ силь пребывать всегда, Богь дароваль людямъ начто большее: не создаль ихъ просто, какъ вскуъ безсловесныхъ на землів, но сотвериль ихъ по образу своему, сообщивъ миъ и силу собственняго Слова своего, чтобы, имъя въ себъ какъ-бы ніжіе отгільни Слова и ставъ словесными, оня могли пребывать въ блаженствів.

<sup>(2)</sup> Ibid. р. 64: «благодать, сообщенная въ образъ Божіенть, достаточна была къ тому, чтобы привести человъка къ повнанио Бога Слова, и чрезъ Него къ познанию Отца».

<sup>(\*)</sup> Contra arian, orat. 2. р. 358; «когда Адамъ палъ, то повремеденіе распространилось на всёхъ модей».

въ людяхъ все болье и болье помрачалось; оны погружались во глубину чувственности въ возрастающей степени; въ той же мъръ упадало въ человъчествъ и истивное познаше Бога и души, и произопло идолопоклонство (1). Изъ этого гръ-ковнаго состоянія человъкъ самъ собою уже не могъ освободиться (2); спасти его могъ Тотъ, кто сотвориль его; потерянное въ человъкъ подобіе Божіе могъ возстановить въ немъ только Тотъ, кто самъ есть личный гіжду веой, божественное Слово (3). И потому божественное Слово стало плотію, дабы освободить насъ отъ древняго гръ-ка (1), возстановить насъ къ благодатной жизни, побъдить смерть и снова привести насъ своимъ ученіемъ къ истивному богопознанію (3).

Итакъ Слово приняло на себя человъческую

<sup>(\*)</sup> Contra gent. p. 8 seqq. p. 35.

<sup>(3)</sup> De sal. adv I. Chr. p. 638.

<sup>(</sup>в) De incarn. Verb. p. 59 seqq.: «если люди, вследствие предпествовавшаго преступленія, однажды сделались подвластными естественному тлінію и утратили благодать Божія образа (тір мом ейміми дефер), то чему вному надлежало совершиться? вім въ комъвиомъ была потребность для возвращенія таковой благодати и для
воззванія человіжовъ, кромі Бога Слова, изъ-ничего сотворившаго
вселенную въ началь? Ему принадлежало и тлінное привести опять
въ нетлініе, и достойнійшее всего соблюсти Отпу».

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 73: «дабы вску» содълать неподлежащими отвътственности за древнее преступленіе и свободными отъ него».

<sup>(\*)</sup> Ibid. р. 60... р. 68. р. 69: «Спаситель вочеловъчениемъ явилъ сугубое человъколнобие—и тъмъ, что уничтожилъ въ насъ смерть и обновить насъ, и тъмъ, что, будучи не познаиъ и невидамъ, явилъ Себя въ дълахъ своихъ и показалъ, что Онъ есть Отчее Слово, Вождь и Царь вселенной, .. пусть знаютъ, что Господъ пришелъ не показатъ Себя, но уврачеватъ и научить страждущихъ. р. 96.

природу, и притомъ вполить, во всей ся целостности, - приняло не только тело, но и душу ('). Тъло, рожденное отъ пренепорочной Дъвы (3), Онъ предаль за тело наше и душу за душу нашу (1); затъмъ именно Онъ и приняль ихъ, чтобы предать ихъ за насъ (4). Поэтому во Христв и двъ воли: божественная и человъческая (4); человъческая воля въ Немъ, подобно божественной, была не только свободна отъ всякаго граха; но, по причинъ ихъ упостаснаго единенія, и совершенно неспособна къ гръху (7). Говоримъ: по причинъ упостаснаго единенія; ибо божественная в человъческая природа во Христъ, по ученію Аванасія, соединены въ единствъ божественнаго Лица. Сынъ Божій не есть иной, чъмъ сынъ Марін (3), и не иной тоть, который страдаль, и который не страдаль (\*); но тоть и другой есть единый Христосъ, который есть вмъсть Богъ и человъкъ (1). Тотъ, который есть Сынь Божій,

<sup>(\*)</sup> De inc. Chr. р. 618: «Господь ясно показаль, что вийсть и плоть, и кровь, и кости, и душу, которая скорбить, возмущается и тукитъв.

<sup>(2)</sup> De inc. Verb. p. 60:... «отъ пречистой, нерастазаной, неискусонуваной Діма».

<sup>(\*)</sup> De incarn. Chr. p. 630.

<sup>(4)</sup> Ibid. p. 694.

<sup>(\*)</sup> De hum. net. suscept. p. 611.

<sup>(4)</sup> De incarn. Chr. p. 620. p. 629.

<sup>(\*)</sup> Ep. ad. Epict. p. 590.

<sup>(\*)</sup> De inc. Chr. p. 624.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 623: «είς ἐστάν ὁ Χριστός, και Θεός και Ενθφωπος ὁ αὐτός». p. 625.

есть вмъсть и сынь человъческій, и наобороть (3). Божественное Лицо во Христъ есть субъектъ всякаго дъйствія и страданія, принадлежать ли онв Его божественной, или Его человъческой, природъ (3). По силь общенія свойствъ, основывающагося на этомъ единоличии, можно горорить, нисколько не погръщая противъ истины, что Богъ претерпаваль поношенія, что Богь быль распять (1), равно какъ и наоборотъ-человъка Христа (только не человъчество въ Немъ) можно н должно называть Богомь (1). — Сей Богочеловъкъ принесъ свою жизнь въ жертву ради нашего искупленія (6), и изъ сей жертвы проистекаетъ наше спасеніе, то спасеніе, которое простирается не только на душу, но и на тъло, на всего человъка (7). Какъ душа чрезъ эту жертву получаетъ упованіе на блаженное безсмертіе, такъ и тъло чаеть будущаго воскресенія; ибо воскресеніе Христа есть причина и начало всеобщаго воскресенія (\*). И какъ смерть Христа не разрушила Его упостаснаго единенія, потому что божество оставалось присущимъ и тълу во гробъ, и душъ,

<sup>(3)</sup> Contra arian. or. 2. p. 352.

<sup>(1)</sup> Contra arian. or. 4. p. 481-484. p. 487.

<sup>(\*)</sup> De sal. adv. I. Chr. p. 647.

<sup>(4)</sup> De hum. net. susc. p. 597.

<sup>(\*)</sup> De incarn. Verb. p. 61.

<sup>(6)</sup> Ep. ad. Epict, p. 587. De incarn. Chr. p. 628.

<sup>(4)</sup> De inearn. Verb. p. 73.

сходившей въ преисподняя (\*): подобнымъ образомъ и наша смерть не разрушаетъ нашу настоящую жизнь совершеню, но эта жизнь будетъ нъкогда опять возстановлена воскресеніемъ. Если во гръхъ мы склоняемся къ небытію (\*), то чрезъ Христа и во Христъ мы получаемъ истинную жизнь, становясь въ Немъ, въ извъстномъ смыслъ, обоготворенными (\*).

Вотъ то ученіе, которое Аванасій противопоставиль ересямь Арія и Аполинарія, защищая христіанскіе догматы. Чтобы утвердить христіанское ученіе о вочеловъченін Бога и, въ связи съ этимъ, христіанское ученіе о человъкъ, и развить то и другое съ такою глубиною и проницательностію мысли, и еще въ такое время, въ которое жиль св. Аванасій, для этого, не говоря о божественной благодати, нужна была не только непоколебимая сила воли, но и непреклонная твердость и последовательность мысли, — словомъ, нуженъ быль геній. И этого высокаго достоинства никто не станетъ оспаривать у св. Аоанасія, кто знакомъ съ его жизнію и дълами и съ его сочиненіями. Послъднія въ особенности дають блистательное свидътельство не только о величіи его духа, но, въ извъстномъ отношенін, и о твердо-

<sup>(\*)</sup> De sal. adv. I. Chr. p. 645 seqq.

<sup>(3)</sup> De incarn. Verb. p. 57.

<sup>(\*)</sup> Contra arian. or. 4. p. 487. De incarn. Verb. p. 110. 111. Contra gent. p. 53.

сти и энергін его воли. Для насъ понятно, какъ А ванасій могъ сдълаться ужасомъ для еретиковъ, и какъ послъдніе, не смотря на то, что были владыками почти всего тогдаціняго міра, могли заплищаться отъ одного этого мужа только клеветою и гоненіемъ.

## O BPAKB

## православныхъ съ неправославными.

(EPOTEST PACEOLINEEOST).

Раскольники, считающіе себя строгими хранителями старой въры, въ числъ «премънъ и новинъ, въ Церкви россійстьй сущихъ», указываютъ и то, что православная русская Церковь незаконно, будтобы, дозволила православнымъ вступать въ бракъ съ лицами неправославныхъ христіанскихъ исповъданій. Въ доказательство незаконности этого дозволенія, они приводять правила вселенскихъ соборовъ: 14-е четвертаго и 72-е шестаго, также 10-е и 31-е правила собора лаодикійскаго, Матеел Правильника (Властарл) — 12-ю главу, стихъ 3-й; Никона игумена Черной горыслово 13 и Тактикона его - главу 26-ю, сказаніе древлеписанныхъ кіевопечерскихъ патериковъ о преподобномъ Оеодосін печерскомъ, и наконецъ то, что Игнатій, патріархъ московскій, за вънчаніе Лжедимитрія съ Мариною, дочерью сендомирскаго воеводы, лишенъ былъ сана. Всв эти доводы перечисляются въ статъв «о бракъ съ еретики», помъщенной въ раскольническомъ сборникъ подъ названіемъ: «объявленіе премънъ и новинъ, въ Церкви россійстви сущихъ» (1).

Вопросъ о бракъ православныхъ съ неправославными заслуживаеть разсмотранія; потому что бракъ православныхъ съ иновърными христіанами даетъ поводъ мимъмъ старовърамъ дълать упрекъ православной русской Церкви, темъ болъе заслуживающій вниманія, что сама Церковь русская устами своихъ пастырей изрекла, что «брачитися православнымъ съ иновърными дъло есть не безъ сомнительства совъсти; ибо какъ въ ветхомъ завътъ, такъ и во время новаго обрътаются запо-. въди и правила, бракъ таковый отръщающін» (3). Самое лучшее ръшеніе вопроса о бракъ съ еретиками можеть и должно быть историческое; такъ какъ и сила упрека старообрядцевъ заключается преимущественно въ томъ, что Церковь русская, дозволяя бракъ православныхъ съ иновърцами, противоръчитъ правиламъ и практикъ древлеправославной Церкви. Поэтому для ръшенія вопроса о бракъ съ еретиками и вообще съ неправославными христіанами, мы изложимъ сначала церковныя постановленія о немъ, за нарушеніе которыхъ болве всего въ настоящемъ случав упрекаютъ

<sup>(\*)</sup> Рук. казан. акад. библіотеки.

<sup>(</sup>a) Посл. св. Синода из православники.

насъ мнимые старовъры; потомъ представимъ другія древнія свидътельства и примъры изъ древней исторіи, какъ греческой, такъ и русской, касающіеся смъщанныхъ браковъ, потому что такія свидътельства и примъры лучше всего объяснятъ, какъ древняя православная Церковь понимала соборныя постановленія объ означенныхъ бракахъ; далъе сдълаемъ выводы, какіе будутъ слъдоватъ изъ тъхъ свидътельствъ и примъровъ; наконецъ покажемъ основанія, по которымъ православная русская Церковь разръщила бракъ православныхъ съ неправославными, и увидимъ, заслуживаетъ ли она упрека за это или иътъ, и справедливо ли старообрядцы признаютъ незаконными смъщанные браки.

1. О бракъ православныхъ съ неправославными существують и отчасти указываются раскольниками слъдующия постановления. Въ 14-мъ правилъ четвертаго вселенскаго собора сказано: «чтецъ или пъвецъ, еретическую поимъ жену, и чада съ нею пріобрътъ, да приведетъ ю ко общенію. Аще ли суть тамо некрещена, ктому да не будетъ крещена отъ еретиковъ» (1). 72-е правило шестаго вселенскаго собора говоритъ: «нетвердъ съ еретики бракъ; совокуплъщижеся прежде сего правила, аще хотятъ, да пребываютъ» (2). 10-е правило лаодикійскаго собора предписываетъ

<sup>(\*)</sup> Корич. Іосию. надан. а. 99.

<sup>(2)</sup> Tauxe, a. 199. 200.

«съ еретики въ сватовство не сходитися» (¹). 31-е правило тогоже собора говорить: «не подобаеть еретикомъ даяти на сочетание чадъ своихъ; но поимати отъ нихъ, аще христіаны быти объщаются» (2). 21-е правило кареагенскаго собора предписываеть: «еретикомь или поганымь причетницы чадъ своихъ да не счетаютъ» (1). 12-е правило третьяго кареагенскаго собора повельваеть: **«разсуждено, чтобы дъти или дочери епископовъ** наи какихъ бы то ни было клириковъ не вступали въ бракъ съ язычниками, или еретиками, или схизматиками» (4). Такія же предписанія встрвчаются въ правилахъ соборовъ, бывшихъ на западв. Соборъ арелатскій 1, бывшій въ 314-мъ году при папъ Сильвестръ I, въ 11 правилъ опредъляеть: «о върующихъ отроковицахъ, которыя соединяются съ язычниками, разсуждено, чтобы онъ на нъкоторое время были отлучаемы» (3). Но на двухъ соборахъ, изъ которыхъ одинъ быль прежде арелатскаго, а другой послв него, совершенно запрещено православнымъ вступать въ бракъ съ иновърными и еретиками. Такъ соборъ иллибеританскій, бывшій въ 305 году при папъ Маркелль I, въ 16 правиль опредълиль: «не должно

<sup>(\*)</sup> Корагч. Іосию. надам. л. 74 на об.

<sup>(2)</sup> Tanone, 1. 78 ma of.

<sup>(3)</sup> Taume, J. 127 ma of.

<sup>(4)</sup> Правила этого собора понтацены у Labbe. I, 147 sqq.

<sup>(\*)</sup> Atamis ero ap. Harduin. I, 259 sqq.; Labbe. I, 1421 sqq.; in edit. Regia II, 22, sq.

отдавать за еретиковъ православных давнить, если они не хотять обратиться къ казолической Церкви» (1). Соборъ агатенскій, бывній въ 506 году при папть Симмахъ II, въ 67 правиль постановиль: «не должно съ еретиками вступать въ супружества, — не отдавать имъ ни сыновъ ни дочерей, но принимать, если объщаются сдълаться христіанами и православными (2).

Святые отцы Церкви говорять согласно съ указаннными опредълениями соборовъ, не совътують православнымь вступать въ бракъ съ неправославными. Святый Амвросій медіоланскій пишеть: «берегись взять себъ въ жену язычницу, или іудеянку и иноплеменницу, т. е. еретическую (жену), и всякую, чуждую твоей въръ... Хотя бы она была христіанка, но сего недостаточно, если оба вы не получнии (истиннаго, - въ Церкви) крепленія» (3). Такихъ же мыслей касательно брака съ еретиками были и другіе отцы и учители Церкви, напр. Тертулліанъ, св. Кипріанъ, бл. Ангустинъ, св. Іоаннъ Дамаскинъ. Такое же согласи въ суждениять о бракъ съ еретиками показывають свидетельства и техъ православных тикателей, которые хотя не имплоть значени св. отцевъ, но которые, какъ правосленые, не могли.

<sup>(\*)</sup> Ap. Harduin. I, 247 sqq.; Labbe I, 967 sqq.; in edit. Regia I, 639 sqq.

<sup>(2)</sup> Ap. Harduin. II, 995 sqq.; Labbe IV, 1381 sqq., in ed. Regia X, 370 sqq.

<sup>(3)</sup> De Abraham. lib. I. n. 84. Patrol. curs. complet. XIV, 451.

конечно, говорить противъ обычая православной Церкви, существовавшаго въ ихъ время по отношенио къ означеннымъ бракамъ. Никонъ черногорецъ, доказывая, что православнымъ не дозволень бракъ съ еретиками, ссылается на 72 правило шестаго вселенскаго собора и на 31 правило лаодикійскаго собора, также на гражданскій законъ (1). Въ книгъ Тактиконъ для той же цъли Никонъ ссылается на 72 правило шестаго вселенскаго собора, и приводить его въ болъе пространномъ видъ, нежели какъ оно читается въ кормчей, изданной при п. locuфъ (2). Зонара (XII в.) пишеть: «если еретикъ или иновърный объщаеть присоединиться къ православной Церкви, то договоръ (брачный) можеть быть сдълань, но бракосочетаніе должно быть отложено до времени, когда будеть исполнено объщание». Тоже говорить Вальсамонъ (\*). Матеей Правильникъ (XIV в.) также не одобряеть брака православныхъ съ еретиками, и ссылается на 14 правило четвертаго, на 72 правило шестаго вселенскаго собора, на 10 и 31 лаодикійскаго, на 21 кареагенскаго н на градскій законъ (\*). Въ частности касательно брака православныхъ съ датинянами, послъ отпаденія ихъ отъ православія, православная гре-

<sup>(\*)</sup> Слово 13 изд. почаевское, 1795 г. стр. 96.

<sup>(2)</sup> Сл. 26, л. 147 на об. над. почаснось

<sup>(\*)</sup> См. толкованіе обожув на 14 правило халиждонскаго собора. (\*) Каз. акад., быкшей солов., библ. № 687, л. 68, подълит. у.

<sup>(\*)</sup> Каз. акад., бывшей солов., быбл. № 687, л. 68, подълит. ; гл. 12.

ческая Церковь держалась тыхы же соборныхы постановленій, которыя составлены по отношенію къ бракамъ съ еретиками; это видно изъ толкованія Вальсамона на 14 правило четвертаго вселенскаго собора и изъ Матеел Правильника (Властаря). Послъдній говорить: «сін и сущін отъ латинъ творити истязуеми суть, иже православныя жены пояти воляще; неповинующенжеся симъ правильнымъ запрещеніемъ подлежать; съ раздрвшеніемъ бо брака и запрещеніе пріемлють приступающен». (<sup>1</sup>). Для объясненія этихъ словъ надобно между прочимъ замътить, что выше Матеей приводитъ правила, запрещающія бракъ православныхъ съ нехристіанами и еретиками. Съ мивніями церковныхъ законовъдовъ о бракъ православныхъ съ еретиками согласны и древніе греко-римскіе гражданскіе законы (3).

2. Что же по вопросу о бракт православныхъ съ еретиками представляетъ исторія православной Греціп и исторія древей православные греки и наши православные предки держались соборныхъ постановленій о бракт православныхъ съ неправославными? Нътъ. Мы знаемъ изъ достовърныхъ источниковъ, что греческіе цари и русскіе князья, равно какъ и ихъ подданные, издревле, по временамъ, отдавали своихъ дочерей

<sup>(\*)</sup> Tauxe, z. 69.

<sup>(2)</sup> Codex Justin. 1, 5. constit. 12. Basilic. 1, 1. cap. 25. 30. 38. cu. Photii Nomocan. lib. 12. cap. 13.

не только за неправославныхъ, но даже за нехристіанъ. Вотъ доказательства на это изъ исторін древней православной Грецін. Сестра Констанстантина великаго была за Ликиніемъ язычникомъ, злымъ врагомъ Христовой Церкви ('). Миханлъ Палеологъ, греческій царь, выдаль свою дочь за татарскаго князя, но царевна не застала въ живыхъ нареченнаго мужа и вышла за сына его(3). Тотъ же Миханлъ выдаль двухъ дочерей своихъ за последователей римско-католического исповеданія (3). Іоаннъ Ласкарь, царь греческій, быль женать на сицилійской королевив, испов'ядывавшей латинскую въру (\*). Миханлъ же Палеологъ отдаль въ замужство дочь свою Евфросинію за татарскаго хана (\*). Михаилъ грекъ, деспотъ эпирскій, выдаль дочь свою за Манфреда, короля сицилійскаго, который быль латинскаго въроисповъданія (1). Тотъ же Михаиль выдаль свою дочь за Ногая, татарскаго князя (7). Андроникъ Палеологь взяль себь въ жену испанскую королевну (\*). Іоаннъ Кантакузенъ, царь греческій, выдаль свою племянницу за армянина Гима, еретика, который

<sup>(1)</sup> См. перк, ист. Евсенія и другихъ писателей.

<sup>(2)</sup> Георгій Пахимеръ. 3, 3. над. Rom. 1669 an.

<sup>(3)</sup> OH'S ME 3, 6.

<sup>(4)</sup> Онъ же 3, 7. и Никисоръ Григорасъ 2, 7. изд. Paris. 1702 an.

<sup>(4)</sup> Пахимеръ 5, 3. и Никиноръ Григорасъ 4, 4.

<sup>(\*)</sup> Пахимеръ 1, 32, и Никиноръ Григорасъ 4, 3.

<sup>(7)</sup> Hms. Touropacs 5, 7.

<sup>(\*)</sup> Ours me 6, 2.

быль потомъ королемъ армянскимъ (1). Орханъ, сынъ перваго турецкаго султана, взялъ себъ въ жену Оеодору, дочь греческаго царя Іоанна Кантакузена (2). Греческій вельможа, именемъ Ватацъ, выдаль дочь свою за Солимана магометанина (7). Амуратъ II, турецкій султанъ, взялъ себъ въ жену Елену, дочь православнаго деспота сербскато-(1). Елена, дочь Алексъя Комнина, царя трапезунтскаго, была въ замужствъ за Магометомъ II, турецкимъ султаномъ (1). А сколько, безъ сомнънія, браковъ православныхъ грековъ съ неправославными, не записано у историковъ?

На Руси издревле были, какъ замвтили мы, браки православныхъ лицъ съ неправославными. Правда, русскіе пастыри не совсемъ благопрілтно смотръли на браки этого рода. Когда Изяславъ, сынъ Ярослава, спросиль преп. Осодосія печерскаго о латинской въръ, то преподобный, между прочимъ, сказалъ о бракъ православныхъсъ послъдователями латинства: православнымъ «блюсти своихъ дщерей не давати за нихъ, ни у нихъпоимати, ни брататися» (1). Митрополитъ юзаннъ И, по словамъ лътописца, хитрый въ книгахъ и

<sup>(\*)</sup> Никиноръ Григорасъ 12, 15.

<sup>(\*)</sup> Объ этонъ пишуть: санъ Кантакузсиъ въ своей история 3, 95. Пикно-оръ Григорасъ 15, 5, Лаоникъ Халкондилъ 1, 12. инд. Paris. 1650 an.

<sup>(\*)</sup> Никиноръ Григорасъ 4, 41.

<sup>(4)</sup> См. въ родословной туренияхъ султановъ.

<sup>(\*)</sup> Taums.

<sup>(4)</sup> Cm. st. Her. pyc. nep. speecs. Mss. 7. H. COB. L.

ученьи, въ своемъ посланіи къ Іакову черноризцу, въ главъ 6, пишетъ: «иже дщерь благовърнаго князя даати замужъ въ ину страну, идъже служать опръснокы и скверноядения не отметаются, недостойно зъло и непреподобно върнымъ сіе творити своимъ дътемъ; божественный уставъ в мірскый законъ тояже въры благовърство повевельваеть поимати» (1). Но такіе строгіе отзывы о бракъ православныхъ съ латинянами не могли воспрепятствовать брачнымь союзамъ нашихъ князей съ иноземцами. Союзы эти были, начиная съ XI въка, именно съ того времени, когда западъ совершенно отпаль отъ православной восточной Церкви и когда, значить, по понятіямь мнимыхъ старовъровъ, всего менье можно было ожидать подобныхъ союзовъ. Такъ извъстно, что Казиміръ, король польскій, женился 1043 года на Марін, сестръ Ярослава Владиміровича; прижитыя съ нею дочери выданы Ярославомъ: Анастасія за Андрея 1, короля венгерскаго; Елисавета за Гаральда IV, короля норвежскаго, прозваннаго Гардрадомъ или строгимъ; Анна за Генриха I, короля французскаго. Въ 1062 году Анна вышла за

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Это посланіе находится въ трехъ кормчихъ бывшей соловецкой библіотеки: N° 475 (дачи Дюнисія архимандрита), N° 476 (писана 1519 г. въ Новгородъ) и N° 858. Оно напечатано въ Росс. Достопам. 1, 86—103. М. 1821. изд. Калайдовичемъ. Заглавіе его по кормчей 1519 г. слітдующее: «Поанна митрополита русскаго, названнаго пророкомъ Христа, написавшаго правило церковное отъ садтыхъ книгъ вкратцѣ Гакову черноризцу». Указанное мѣсто приведено по N° 476, въ которомъ посланіе составляетъ 68 статью.

графа Павла Валуа, какъ единогласно говорять о томъ новые римско-католическіе писатели. По сказанію Саксона грамматика, Гида, дочь последняго англо-саксонскаго короля Гаральда, убитаго въ сражени при Гастингев, была въ замужствъ за русскимъ княземъ Владиміромъ, внукомъ Ярослава, по объяснению Карамзина. Въ нъмецкихъ лътописяхъ говорится, что Ода, дочь Леопольда, графа штаденскаго, и Куншгунда, графиня орламиндская, сочетались бракомъ съ русскими князьями въ подовинъ XI въка. Карамзинъ говоритъ, что Ода была супругою Вячеслава, а Кунигунда женою Игоря Ярославича. Ламбертъ ашаффенбургскій пишеть, что русскіе послы «печальны возвратились изъ Кведлинбурга, потому что шли обратно съ решительнымъ отказомъ касательно дочери царя своего (Ярослава), которую надъялись выдать въ супружество за царя Генриха». Въроятно, Яророславъ Владиміровичь предлагалъ Генриху руку той самой Анны, которая послъ выдана была за короля французскаго. Старшая дочь Владиміра великаго Предслава вышла за короля богемскаго. а средняя Премислава за короля венгерскаго. Но свидътельству нъмецкихъ историковъ, въ 1089 году, слъд. въ княженіе Всеволода Ярославича, императоръ Генрихъ IV женился на русской княжить, которую они называють то Агнесою, то Пра-кседою, и присовокупляють, что прежде она на-ходилась въ замужствъ за маркграфомъ штаденскимъ. Карамзинъ полагаетъ, что эта Агнеса могла

быть дочерью Всеволода. Около 1089 года Евпраксія, сестра Святополка Изяславича, по свидътельству польскихъ историковъ, была отдана за сына Болеславова. Старшая дочь Святополка-Миханда Сбыслава сочеталась бракомъ въ 1102 году съ польскимъ королемъ Болеславомъ III Кривоустымь, а вторая по имени Предслава вышля въ 1104 году за съща Коломанова; самъ Коломанъ женатъ быль въ 1112 году на Евопин, дочери Владиміра Мономаха (1). Георгій Ярославъ, великій князь новгородскій, вступиль въ бракъ съ Ингрою, королевою шведскою (3); Марія, дочь великаго князя кіевскаго Всеволода, была женой Болеслава храбраго, короля польскаго (\*); Елена Іоанновна, великая княжна россійская, была женой Александра, великаго князя литовскаго (1): князь Гльбъ Васильковичь россійскій женился въ ордь (\*); Димитрій Михайловичь, князь тверской, взяль за себя дочь Гедимина, князя литовскаго (°): Константинъ Всеволодовичь, князь суздальскій, жениль своего сына Бориса на дочери Ольгерда Ге-

<sup>(\*)</sup> См. сочин. прое. Иванова со спошеніях з папъ съ Россією», стр. 7-42.

<sup>(2)</sup> Іоаниз Локценій, стр. 22.

<sup>(3)</sup> Истор. польск. и кіевскал.

<sup>(4)</sup> Истор. корол. нольскихъ.

<sup>(\*)</sup> Никон. лът. III, 37, Воскрес. II, 234. Тогда управлял больнюй ордой Кублай—христіанних, вступивній на престоль 1256 г. см. Повъствованіе о Россіи. т. II. стр. 27. над. М. 1838. Но какого христіанскаго исповъданія быль этоть хань, нешийство.

<sup>(\*)</sup> Древий новгородскій літописсить.

диминовича, великаго князя литовскаго (1); Даніиль Галицкій жениль сына своего Льва на дочери Конрада, короля венгерскаго, основываясь ма томъ, что Конрадъ «христіанинъ» (в), не обращая вниманія на то, что дочь Конрада была римскокатолического исповъданія. Примъровъ браковъ православныхъ простолюдиновъ съ неправославными въ пограничныхъ мъстахъ можно было бы насчитать тысячи, если бы такіе примъры были записываемы. «О простаго народа бракахъ съ вновърными, - говорится въ послания св. Синода къ православнымъ, - засвидетельствуетъ вся республика польская, въ которой православнии женятся съ дщерьми иновърными, какъ католицкаго, такъ и августинскаго, т. е. лютерскаго исповъданія, непротивляющимся духовнымъ пастыремъ».

Посмотримъ, на какихъ условіяхъ православные предки наши вступали въ бракъ съ неправославными: какія требованія были со стороны русскихъ или православныхъ, и какія со стороны неправославныхъ или послъдователей римско-католической церкви. Требованія послъднихъ объяснятъ и требованія первыхъ.

Русскіе, отдавая своихъ дъвицъ за неправославныхъ, требовали, чтобы неправославные не отвлекали своихъ православныхъ женъ отъ православія, а иногда требовали, чтобы и сами мужья

<sup>(1)</sup> Древній новгородскій літописецъ.

<sup>(2)</sup> См. Повъствов. о Россіи. т. II. стр. 14. 15 и ария. 91—94.

обращались въ православіе; послъднее случалось ръдко. Іоаннъ III, выдавая дочь свою за Александра, великаго князя литовскаго, требоваль отъ нареченнаго зятя, чтобы онъ не принуждаль жену къ принятію римско-католическаго исповъданія: объ этомъ свидътельствуетъ Василій Ивановичь въ письмъ къ Еленъ (1507 г. въ йонъ): «а о тебъ, о нашей сестрв, вельль (Іоаннь III) говорить бояромъ своимъ съ его паны, какъ тебъ нашей сестръ, будучи за нимъ, свой греческій законъ содержати во всемъ. И панове его съ нашими боярьми уговорили о томъ, что тебъ будучи за нимъ, свой греческій законь держати во всемь, а ему тебя къ римскому закону не нудити ничъмъ. И элть нашть Александръ король и грамоту свою утверженую отцу нашему на то даль, и съ Божьею волею отецъ нашъ потому и даль тебя за Александра короля» (1). Тоже самое говорили послы Василія Ивановича польскому королю Сигизмунду (2). Дошель до насъ и самый договорный акть о сохранени Еленою православной въры въ замужствъ за Александромъ (3). Когда Михаилъ Оедоровичь хотъль выдать дочь свою за датскаго принца Вальдемара, сына Христіана IV, то въ основаніе условій, на которыхъ могъ состояться бракъ, положено было обращение Валь-

(2) Taxxe N° 80. crp. 104.

<sup>(\*)</sup> Акты, относищеся из западной Россіи, собр. и изд. археографич. коминес. т. Ш.  $N^{\circ}$  22. стр. 24.

<sup>(\*)</sup> Также т. І. N° 116. изъ сборынкі Муханова N° 46. стр. 69.

демара къ православио, и бракъ не заключенъ нотому главнымъ образомъ, что принцъ не соглашался принять православіе ('). Русскія жены всегда почти расторгали бракъ, когда видъли принужденіе отъ своихъ неправославныхъ мужей къ измънъ въръ; это видно изъ буллы папы Гонорія III (1222 г.) къ судьямь Ливонін: «до насъ дошло, писаль онъ, что русскіе... не соблюдають праздниковь и опредъленныхъ постовъ, разрывая браки, заключенные между новообращенными» (7). Какіе браки разрывали русскіе? Конечно, тъ, отъ которыхъ была опасность для чистоты ихъ въры. Какъ твердо держались православія русскіе, находясь въ бракъ съ неправославными, свидътельствуетъ и папа Григорій IX: въ 1232 году онъ нашель нужнымъ написать строгую буллу польскому духовенству и запретить римско-католикамъ вступать въ бракъ съ неотрекшимися отъ православной греко-россійской Церкви (3). На основаніи этой буллы епискоїть моденскій, папскій легать, въ окружномъ посланін о приведеніи въ порядокъ дъль ливонскихъ. 1235

<sup>(\*)</sup> Слов. м. Евгенія о писат. дух. чина. т. И. стр. 71—74 подъ сл. Миканля.

<sup>(2)</sup> Historica Russiae monumenta, над. Тургеневыил. т. I. N° XII.

<sup>(3)</sup> Nec pati volumus, nec debemus, micars mana, quod fideles perfidis matrimoniali copula conjungantur, eo quod lucis ad tenebras conventio non existat, nec deceat membra Salvatoris Christi membria satanae sociari, aut picem cum balsamo commisceri, percipiendo mandamus, quatinus ne in partibus illis hujusmodi detestanda matrimonia contrahantur, auctoritate nostra firmiter inhibentes, illa deinceps fieri nullo modo permittatis. Tassee, t. I. N° XXXIV. p. 31, 32.

года, писаль между прочимь, что браки перешедшихъ въ римско-католическое исповъдание съ православными составляють «обыкновенія, противныя божественному закону», и принявшимъ римскокатолическое исповъданіе дозволяль бракъ съ православными только въ томъ случав, когда онъ былть заключень прежде принятія латинской въры (1). Но напрасны были всв усиля папъ заставить православныхъ измънять православио при вступленін въ бракъ съ последователями римскокатолическаго исповъданія: изъ прошенія князя Януша Радзивила къ папъ о разръшени ему. за принятіемъ римско-католическаго исповъданія, вступить въ бракъ съ родственницею своею княжною Софією Слуцкою, остававшеюся въ православін, видно, что при бракт православныхъ дъвицъ съ римско-католиками въ 1600 году, въ которомъ писано это прошеніе, не требовалось отъ первыхъ непремъннаго перехода въ латинство; и Радзивиль не потому, какъ видно изъ самаго прошенія (2), просить папу разрішить бракь, что нельзя было обвенчаться съ православною, а потому, что она находилась съ нимъ въ четвертой

<sup>(\*)</sup> Supra dicti neophyti, mcars nanckiñ serars, libere primas uvores retineant, quas ante baptismi gratiam (по римско-натолическому обраду) receperint habentes dumtaxat exceptas, quas lex divina habere prohibet. Post baptismum autem in matrimogiis contrahendis, servent canonicas sanctiones. Hist. Russ. monum. t. I. N° XLIV. p. 40. 41.

<sup>(2)</sup> Прошеніе это, на латинскомъ азыкѣ, помѣщено подъ № 41, на стр. 66 и 67, въ собраніи дремихъ граматъ и актовъ минской губерніи, изданняхъ въ Минскѣ 1848 г.

степени родства, а бракъ въ этой степени могъ разръшить, по правиламъ западной церкви, только папа (1). — Не скрываемъ, есть свидътельства, что русскія княжны, вступая въ брачный союзъ съ римско-католиками, иногда отступали отъ православія. Такъ Длугошъ въ своей исторіи говорить: «Марія, царица польская (сестра Ярослава) не только оставила обрядъ греческий, въ которомъ была воспитана, но будучи научена влириками обряду католическаго римскаго закона и увърена въ его чистотъ, получила отвращене отъ греческой въры и наконецъ, въ исправление тахъ недостатковъ, кои допускаются русскими священниками, несвъдущими въ божественныхъ писаніяхъ и законахъ, омыта источникомъ святаго крещенія въ краковской церкви, и оставивъ свое прежнее имя, принятое по греческому обряду, стала называться Доброгнъвою» (3). Анна, дочь Ярослава, выданная за Генриха I короля французскаго, на богатое приданое, вывезенное изъ Россін, в на подарки, сдъланные мужемъ, устроила въ 1059 году великольпный монастырь въ Саились свъ честь св. Винкентія», какъ сказано въ западной льтописи (3). Постройка монастыря для послъдо-

<sup>(1)</sup> CM. Corpus juris canon., edit. Richter. Lips. 1836. p. f. pag.: 1108. 1109. 1120.

<sup>(2)</sup> Historia polonica. lib. 3. columna. 218. Тоже вишетъ Стрыйковскій въ хроникъ. lib. I. pag. 161.

<sup>(\*)</sup> Gallia christiana, opera et studio monachorum congregationis. s. Mauri ordinis s. Benedicti, ed. altera. Parisiis. 1744. t. X. p. 201. Tannae p. 1493.

вателей датинства показываеть если не совращеніе отъ православія, то по крайней мъръ сильную наклонность къ латинству. Софія, дочь Андрея кіевскаго оть сестры Витовтовой, четвертал жена Ягайла, перекрещена была по римскому обряду (1). Но все это показываеть только то, что русскія княжны, какъ слабыя женщины, иногда уклонялись оть православія, тычь болье, что ихъ, какъ видно изъ западныхъ сказаній, соблазняли къ тому житрые люди и самая жизнь среди однихъ исповъдниковъ латинства.

Русскіе, и князья и подданные ихъ, вступая въ бракъ съ дъвицами, воспитанными въ неправославін, всегда требовали, чтобы онв принимали православіе. Еще въ 1232 году папа Григорій IX писаль польскому духовенству, что русскіе, вступая въ бракъ съ дъвицами римско-католическаго исповъданія, перекрещивали ихъ: «католическихъ женщинъ, —писалъ папа о русскихъ, которыхъ они берутъ иногда себъ въ жены, на позоръ христіанской въръ перекрещивають по своему обряду» (2). Лжедмитрій писаль въ Краковъ воеводъ сендомирскому, что Марина, какъ царица россійская, должна по крайней мъръ наружно держаться греческой въры и ея обрядовъ (3). На-

<sup>(°)</sup> Стрыйковскій, р. 520. (°) Hist. Russ. monum. t. I. № XXXIV. р. 31.

<sup>(2)</sup> Карама. Ист. гос. рос. т. XI. стр. 263 и прим. на это мъсто 472. Прежде Лжедимитрій объщать Маринъ свободу въ въръ, но это быль обмань: самозванецъ быль тогда еще въ Польшъ. См. Собр. госуд. грам. ч. 2. № 76. стр. 161. изд. М. 1819 г.

прасно папскій легать Рангони замечаль на ото требованіе, что законъ не запрещаеть брака между христіанами греческой и римской церкви, напрасно также утверждаль, что предки лжедимитріевы (т. е. русскіе князья), когда хотьм жениться на княжнахъ польскихъ, всегда предоставдяли имъ свободу въ въръ (): обычай русскихъ князей — брать иностранокъ въ замужство подъ непремъннымъ условіемъ принятія ими православія-не могъ быть отманень открыто, и Лжедимитрій, какъ ни опасался поляковъ, заставиль согласиться по крайней мъръ на то, чтобы Марина ходила въ русскіе храмы, пріобщалась св. таинь оть патріарха и т. п. Патріархъ Игнатії, льстецъ, возведенный по повельнію Лжедимитріл въ санъ патріарха (1), быль доволенъ такимъ усло-

<sup>(\*)</sup> Вотъ слова Рангони изъписьма его из Лжедимитрію (3 освраля 1606 г.): «повсюду почти видимъ, что латинской церкви люди посягають жень греческаго закона, а греческой въры женятся 🖦 исповъдающихъ ричекую, оставляя ихъ невозбранно при своихъ об-рядахъ, и при своей въръ; потому что въ обояхъ сихъ обрадихъ одинаковое исповъдуется ташиство, установленное отъ римскаго и уніатскаго духовенства. Не должно также вършть, чтобы законодатели относили то установление къ государялув, будто они должны жениться только на единовърныхъ. Ибо, какъ говорятъ, и въ прежин времена сіе было, что когда ніжто изъ предковъ вашего величества хотъль жениться на польской королевив, то предоставляль ей сохранять и исповъдывать свою латинскую въру и обрады». См. Собр. гос. гран. и догов. ч. 2. № 124. стр. 268. Рангони лгалъ, говора, что русскіе князья, когда женились на мностранкахъ, не требовали отъ нихъ перехода въ православіе; не имъл доказательствъ, онъ ссыдвется на молву—«говорять». Почему же онъ не указаль принкровь? Конечно, потому что вкъ не было. И досель не отыскано ни одного историческаго свидътельства, которое подтверждало бы показание Pauro

<sup>(2)</sup> Игнатій возведень быль на патріаршество по воля самь-

віемъ, которымъ, повидимому, можно было обмануть православныхъ; русскіе святители изъ стража предъ самозванцемъ молчали, въ самомъ молчаній не соглашаясь съ Игнатіемъ, а казанскій митрополить Гермогень и коломенскій епископъ **ТОСИФЪ** сказали прямо, что Марину должно крестить по греческому обряду, т. е. что она вообще должна принять православіе, и что въ противномъ случать бракъ царя съ нею будетъ беззаконіемъ (1). Эти два пастыря рышились высказать Лжедимитрію требованіе, исполненіе котораго всегда строго было соблюдаемо на Руси: иначе имъ не было необходимости подвергать себя неминуемому гибву самозванца. Доброжелатели Лжедимитрія увъряли русскихъ, что Марина учится православію и постится, готовясь къ крещенію по обряду православной Церкви (2); а послъ однимъ изъ главныхъ обвиненій Лжедимитрію было то, что онъ, не окрестивши Марину по обряду православной Церкви, взяль ее себв въ жену в вънчаль царскимъ вънцемъ (\*).

вазица. Какъ хитрый грекъ, онъ помогалъ виданъ сановванца и, не дорожа православіенъ, готовъ былъ согласиться на все. См. гремату Пгнатія, поміщенную въ Собр. госуд. грем. ч. 2. № 92. стр. 204.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Карама. Ист. гос. рос. т. XI. стр. 264.

<sup>(2)</sup> Танже стр. 268 и прин. 487 къ этому итсту.

<sup>(\*)</sup> Парица внокиня Мареа въ окружной грамать сибирскить городанъ писала о Лжединитрія (21 мая 1606 г.); «и въру христанскую хотъль попрати, взявъ дъвку изъ Польши латинскія въры, и не крестиль ее, вънчался съ нею въ соборной церкви пречистыя Богородица, и помазаль ее муромъ, и вънчаль ее парскимъ вънцемъ. Собр. гос. грам. ч. 2. № 146. стр. 306. 307.

- 3. Соображал все, что досель приведено нами изъ соборныхъ постановленій, изъ св. отцевъ и древнихъ церковныхъ законовъдовъ, также изъ исторіи Церкви, находимъ слъдующее:
- а) Въ древнія времена христіанства бракъ православныхъ, особенно клириковъ, съ еретиками быль запрещаемъ, и лице православныхъ, обязывалось обращать его къ православно, равно какъ и дътей воспитывать въ православін, хотя бы они были рождены тогда, когда оба еще, мужъ и жена, не принадлежали къ православнымъ. Такая мысль выражается во всъхъ указанныхъ постановленіяхъ, какъ восточной, такъ и западной Церкви, равно какъ въ свидътельствахъ Амеросія и другихъ отцевъ и законовъдовъ православной Церкви.
- б) Но соборы и отцы Церкви не осуждаля безусловно бракъ православныхъ съ еретиками, какъ прелюбодъяніе, признавали его, когда онъ быль уже заключень, и след. ограничивал или запрещал бракъ съ еретиками, имъли въ виду главнымъ образомъ возможныл послед твіл его. Даже шестый вселенскій соборъ, запретивній бракъ съ еретиками и мірянамъ, не осудилъ безусловно этого брака и дозволилъ православному житъ въ супружествъ съ неправославнымъ лицемъ, если бракъ заключенъ быль до сбращенія къ православію.
- в) Поэтому, не смотря на означенныя опредъленія соборовъ, запрещавшихъ бракъ православ-

наго лица съ неправославнымъ, въ древней православной греческой имперіи, равно какъ и въ древнемъ православномъ русскомъ царствъ, были примъры такихъ браковъ. Это доказываютъ примъры, приведенные нами изъ греческой и русской истории.

- г) Православное лице, вступал въ бракъ съ неправославнымъ, не всегда требовало отъ послъдняго принятія православія, хотя и были примъры такого требованія: первое видно изъ браковъ напижъ княженъ съ западными государями, второе изъ браковъ русскихъ государей съ иноземными княжнами.
- д) Правила соборовъ, запрещающія бракъ православныхъ съ неправославными, понимаемы были не въ безусловномъ смысль, какъ и слъдовало: когда Церковь видъла, что отъ такого брака могъ произойти вредъ для православія и не находила особенной нужды въ немъ, - запрещала его. Когда же Церковь усматривала, что отъ брака православныхъ съ неправославными не могло быть вреда для православія, когда притомъ находила его необходимымы по обстоятельствамы, -- дозволяла такой бракъ. Поэтому нътъ никакого противоръчія между невыгодными отзывами о бракахъ съ еретиками и опредъленіями соборовъ о нихъ и между примърами такихъ браковъ, извъстными какъ въ древней греческой, такъ и въ русской Церкви.
  - е) Если бы соборное запрещение браковъ пра-

вославных съ еретиками составляло такое требованіе, котораго ни въ какомъ случав Церковь не могла ограничить, смотря по обстоятельствамъ: то православные цари Греціи и русскіе князья, строгіе блюстители православія, никогда не согласились бы отдавать своихъ дочерей за неправославныхъ. Отдавая за неправославныхъ своихъ дочерей, православные цари знали, конечно, соборныя правила, запрещавшія бракъ съ еретиками, и заключали такіе браки, безъ сомивнія, съ согласія пастырей Церкви. Послъднее само собою следуетъ изъ того, что власть гражданская и власть церковная, какъ въ Греціи, такъ и на Руси, издревле жили въ миръ, дъйствовали единодушно, какъ свидътельствуетъ исторія.

4. Въ Россіи до императора Петра I хотя и были, какъ мы видъли, примъры браковъ между православными и неправославными; но не было общаго, обнародованнаго правительствомъ, разрышенія на нихъ. Петръ великій предложилъ святьйшему Синоду разрышить иностранцамъ неправославныхъ христіанскихъ исповъданій вступать въ бракъ съ лицами православной Церкви. Въ слъдствіе втого предложенія св. Синодъ 23 іюня 1721 года издалъ указъ слъдующаго содержанія: «піведскимъ плънникамъ, которые обрътаются въ свебирской губерніи, и имъютъ нскусство въ рудныхъ дълахъ и торгахъ, и въ службу его царскаго величества присягою обязалися въчно, также и впредъ, которые въ оную службу съ обязаніемъ въчной

присяги идти пожелають, и такимъ позволить жениться на русскихъ дъвкахъ и вдовахъ, безъ премъненія въры ихъ, таковымъ образомъ: прежде сочетанія брака у тахъ планниковъ, которой съ согласія избереть себъ изъ русскихъ въ жену, взять сказку за рукою, подъ штрафомъ жестокаго истязанія, что ему по сочетаніи брака жену свою во всю свою жизнь ни прелыценіемъ и ни угрозами и никакими виды въ въру своего исповъданія не приводить и за содержаніе въры ея православныя поношенія и укоризны не чинить. И отъ которыхъ будутъ родиться двти мужеска и женска пола: и ихъ крестить въ православную въру россійскаго исповъданія, и какъ въ младенчествъ, тако и въ совершенномъ возрастъ обучать ихъ всякому православному Церкви восточной, обычаю, а въ свою въру, также какъ и женъ своихъ, не склонять, но попускать содержать имъ ту православную въру даже до кончины своея; и когда кто такою сказкою обяжется, то позволить жениться; а ежели кто такой сказки дать не пожочетъ, и на въчную государеву службу присяги не учинить, и такимъ жениться на русскихъ дъвкахъ и вдовахъ не попускать; а ежели кто, давъ такую сказку, женится, а потомъ со времени жену свою или дътей склонить въ свою въру, а о томъ извъстится: и о таковыхъ чинить, какъ церковныя правила и законы градскіе повельвають. Православній же священницы, кто оныхъ въ приходь своемъ имвють иновърцевъ, съ русскими

женами сочетавшихся, должни суть подъ лишеніемъ сана своего, со всякимъ прилежаніемъ в бодростію наблюдать, не дълается ли сему оберегательству противное, и ходять ли жены русскія, иновърнымъ мужемъ сопряженныя, въ церковь. исповъдаются ли духовникамъ своимъ и пріобинаются ли тайнамъ евхаристи святой у ихъ же восточнаго исповъданія пресвитеровъ; и тожде смотреть и за детьми ихъ, какъ женскаго, такъ н мужеска пола отъ семильтняго возраста» (1). Этотъ **указъ** самъ собою обличаетъ неосновательность мнимыхъ старовъровъ, считающихъ такой бракъ одной изъ новинъ русской Церкви. Что въ немъ новаго? Мы видъли, что и прежде разръщался бракъ православныхъ съ неправославными, какъ въ древней православной Греціи, такъ и у нашихъ предковъ. Поэтому разръщение на бракъ съ еретиками — не новость. Нъть ли новаго въ условіяхъ? И условія не новы: на такихъ же условіяхъ отдавали и наши древніе князья въ замужство своихъ дочерей неправославнымъ, именно они требовали только, чтобы православныя жены не были принуждаемы къ отступленію отъ православія. Нать ли въ условіяхь такихъ сторонъ, которыя невыгодны или даже вредны для православія? И этого нътъ. Бракъ православныхъ съ неправославными быль бы тогда невыгодень и опасенъ для православія, когда бы неправослав-

<sup>(\*)</sup> Homs. coop. sex. poec. mail t. VI. N° 3798. crp. 401. 462.:

ному мужу дозволено было совращать православную жену къ тому исповъданно, котораго онъ держится, и когда бы дозволено было дътей, рожденныхъ отъ такого брака, воспитывать не въ православной въръ, а въ томъ исповъданіи, которато держится неправославный мужъ православной жены. Строгая отвътственность, которой по русскимъ гражданскимъ законамъ подвергается неправославный мужъ, склоняющій православную свою жену, какичь бы то ни было образомъ, оставить православіе, и воспитывающій рожденныхъ отъ брака съ православного дътей не въ православной въръ, составляетъ надежную защиту отъ вреда и опасности для православія со стороны брака съ неправославнымъ. Надзоръ духовнаго и гражданскаго начальства ручается за върность исполненія указанныхъ условій, на которыхъ дозволень бракъ православныхъ съ неправославными. Такимъ образомъ ясно, что въ дозволеніи православнымъ вступать въ бракъ съ неправославными нътъ никакой новины, темъ болбе неть ничего такого, что заслуживало бы укоризны.

Но примъры браковъ православныхъ съ неправославными, бывшіе въ древнеправославной Руси, были забыты, и не дивно, что наплись люди, которые при самомъ изданіи указа, разръщавшаго такой бракъ, стали говорить, что это нововведеніе противное Церкви, никогда небывалое ни у нашихъ православныхъ предковъ, ни у древнихъ православныхъ грековъ. Поэтому св. Синодъ

вскоръ по изданіи указа (августа 18 тогоже года) нашель необходимымъ написать «посланіе къ православнымъ»; извъщая о дозволени православнымъ вступать въ бракъ съ неправославными, онъ вмъсть съ тъмъ изложиль и основани, по которымь не следуеть называть этого дозволения новостью, противною древней православной Церкви. Мы не будемъ приводить здъсь этихъ оснований буквально, по причинъ обширности ихъ: кто желаетъ разсмотръть ихъ съ полнымъ вниманісмъ, -а должень разсмотръть всякій, кто сомитьвается въ чистотъ брака православныхъ съ неправославными, -пусть прочитаеть это посланіе въ полномъ собраніи законовъ россійской имперіи (т. VI. N° 3814. стр. 413—419). Въ «посланіи къ православныва» св. Синодъ прежде всего говоритъ, что бракъ православныхъ съ неправославными разръщается по необходимости, - потому что необходимые для россійскаго государства иностранцы не могуть жить у насъ безъ женъ, а женившиеся за границей не ръшатся оставить домъ, семейство, или же съ семействомъ перейти въ Россію. Потомъ-«желая подать врачевство бываемому о семъ недоумьнію простосердечныхъ, но немощныхъ и въ ученін неискусныхъ человакъ», объясняетъ, «коихъ ради винъ браки съ невърными или съ ино-върными запрещаются». Нужно знать, говоритъ посланіе, что бракъ православнаго лица съ неправославнымъ и даже съ невърнымъ не есть самъ по себъ нечистота богомерзкая, оскверняющая: върное лице; если бы такой бракъ быль скверна, то апостоль Павель повельль бы православнымъ женамь оставлять невърующихъ мужей, или върнымъ мужамъ-невърныхъ женъ, тъмъ болве, что тогда не было недостатка ни въ върныхъ мужахъ, ни въ върныхъ женахъ; напротивъ онъ «ясно утверждаеть таковый бракъ быти правиль» ный и законный таковымъ доводомъ: инате бо гада ваша негиста были бы, нынъ же свята суть (1 Кор. 7, 14)». Оть нечистоты не можеть быть святыхъ двтей; поэтому бракъ върнаго лица съ невърнымъ есть законный бракъ. Да и Церковь никогда бы не допустила такихъ браковъ, если бы они сами собою были неправильные и богопротивные. Отсюда ясно, что «когда полагаются запрещенія, дабы върное лице съ невърнымъ или со иновърнымъ не брачилося, тогда не просто бракъ ихъ запрещается, аки бы самъ собою быль онъ беззаконный, но токмо для нъкоего бъдства, таковому браку слъдовати могущаго; наипаче же, дабы върное лице не совратилося къ зловърно невърнаго или иновърнаго своего подружія». По этой именно причинъ запрещень быль бракъ іудеямь съ язычниками (Исх. 34, 15. 6. Brop. 7, 2-4. Inc. Has. 23, 12. 13), точно также, какъ запрещены были имъ союзные договоры съ иноплеменниками: но когла не было опасности совращенія, то они «безгръшно двазли мирные союзы съ невърными». Подобно тому и апостоль запрешаеть всть идоложер-

твенное, гдв есть опасность соблазнить немощнаго брата, и разръщаеть, гдь нъть такой опасности (1 Кор. гл. 8 и 10). «Отсюду всякъ познати можеть, въ коей силв положено запрещеніе браковъ съ невърными или иновърными, я когда таковыхъ браковъ хранитися, когда же и не хранитися подобаетъ». Поэтому и православнымъ можно вступать въ бракъ съ неправославными, когда нътъ ни вреда, ни опасности для православія, потому что законами стакое уставлено оберегательство, при которомъ отнюдь не опасатися совращенія лица върнаго», и напротивъ «подается благонадежіе, что и инославная жиз обратится къ православно», по апостолу: гито впъси жено, аще мужа спасени: или тто впси мужу, аще жену спасеци? (1 Кор. 7, 16), и еще: аще нъцыи не повинуются слову, женскими житіемь безь слова плинени будуть, видљеше еже со страхомъ гисто житіе (1 Петр. 3, 1). Примъры такого обращения есть въ исторіи. Нонна, благочестивая мать св. Григорія богослова, обратила къ православію своего мужа; мать бл. Августина обратила мужа своего ко Христу; патріархъ Іаковъ научиль Рахиль презирать идоловъ отца своего. Для большаго еще удостовъренія въ законности браковъ православныхъ жизъ съ неправославными и съ невърными, можно представить примъры такихъ браковъ, какъ изъ св. Писанія, такъ и изъ исторіи. Патріархъ Іаковъ напр. женился на дочери невърнаго Лавана (Быт.

29 гл.), Іосифъ—на дочери египетскаго жрена Пентефрія (Быт. 41 гл.), Монсей—на дочери Іофора, мадіамскаго священника (Исх. 2 гл.), Сампсонъ— на филистимлянкъ (Суд. 14 гл.), Воозъ—на Руфи моавитянкъ (Руф. 4 гл.), Давидъ—на дочери царя гефсурскаго (2 Цар. 3 гл.), Соломонъ—на дочери царя египетскаго (3 Цар. 3 гл.); Есфирь была женою Артаксеркса царя персидскаго (Есф. 3 гл.); апостолъ Тимофей сынъ бъ мъкія эксены іздеани върны, отца эксе еллина (Дъяв. 16, 1. 3). Много примъровъ браковъ православныхъ лицъ съ неправославными представляетъ и исторія какъ греческой, такъ и русской Церкви. (Эти примъры, со включеніемъ другихъ, приведены нами выше).

Намъ не остается ничего прибавить къ такимъ твердымь основаніямъ, разръщающимъ всъ недоумънія о бракахъ православныхъ лицъ съ неправославными. Теперь мы только съ большею твердостію можемъ сказать, что несправедливо утверждаютъ мнимые старовъры, будто бракъ православныхъ съ еретиками есть «новина россійской Церкви», допущенная притомъ незаконно.

and the experience of the control of the control of

## ПАМЯТНИКИ

## APEBHE-PYCCKON AYXOBHON THE MENHOCTH.

## НАКАЗНАЯ ГРАМАТА МИТРОПОЛИТА МАКАРІЯ ПО СТОГЛАВПОМУ СОБОРУ (\*)

Благословеніе преосвященнаго Макарія митрополита всея Русіи въ пресловущій градъ Каргополь, царя и великаго князя городовому прикащику Іосифу Михайлову, да Семену Иванову сыну Мохнаткину, да поповскому старостъ священнику Киндею, и всемъ посадскимъ игуменомъ и соборнымъ священникомъ и діакономъ, и по волостемъ и по селомъ игуменомъ и священникомъ и діакономъ, и всего каргопольскаго уъзда посадскимъ и волостнымъ и сельскимъ старостамъ и цъловальникомъ земскимъ, да въ Турчасово на станъ Оедору Васильеву сыну Иванову, да Ива-

<sup>(\*)</sup> Содержаніе этой граматы и свой взглядъ на нее ны изложили въ декабрыской книжкъ Православнаго Собеседника 1862 года.

ну Тимовееву, да поповскому старость попу Никифору Родіонову сыну Варгунову, и посадскому игумену и діакону и соборнымъ священникомъ посадскимъ, и по волостемъ и по селомъ игуменомъ и священникомъ и діакономъ, и всего турчасовскаго уъзда, и посадскимъ и волостнымъ и сельскимъ старостамъ и цъловальникомъ земскимъ. Приговорили есмя со своимъ сыномъ государемъ благовърнымъ царемъ и великимъ княземъ Иваномъ Васильевичемъ, всея Руссіи самодержцемъ, и съ его братіею, и со архіепископы и епископы, и съ бояры, и со всъмъ священнымъ соборомъ, по священнымъ правиломъ и по царскимъ закономъ:

## о многоразличныхъ церковныхъ чинъхъ.

1. Наиначе же брегучи и жалуючи васъ своихъ богомольцевъ, что отнынъ и впредь царя и великаго князя бояромъ и дворецкимъ и діякомъ, и по городомъ намъстникомъ, и по вслостемъ волостелемъ, и ихъ тіуномъ въ святительскіе суды не вступатись, архимандритовъ и игуменовъ, и протопоновъ и священниковъ и діаконовъ, и ружныхъ поповъ и діаконовъ, и игуменей и ихъ сестръ, и строителей, и всего священническаго и иноческаго чина не судити ни въ какихъ дълъхъ, опрочь душегубства и разбоя съ поличнымъ. А судятъ святители ихъ сами по священнымъ правиломъ и по царскимъ закономъ, или кому повелятъ. А ко-

му будетъ съященинческому и иноческому чину своихъ искати обидъ на мірскихъ людехъ, или кому на нихъ инымъ людемъ искати, и тотъ судъ смъсной; и святители посылають за ними людей н поповскихъ старостъ и десятскихъ священияковъ. А въ которыхъ городъхъ десятильники живуть, ино судять десятильники съ поповскими жъ старосты и десятскими священники и старостами и съ земскими цъловальники (¹), и управу имъ чинять на объ стороны по царскому судебнику и по уставнымъ граматамъ. А поль и крестнаго цвлованія священническому и нноческому чину не присужають, но обыскомъ обыскивають и многими достовърными свидътели; а въ которыхъ дълъхъ обыскати не могутъ и достовърныхъ свидътелей не будеть, и въ таковыхъ дълъхъ на судьбы Божія возлагати, метати жеребы, и которой жеребей напередъ вымется, того оправити. А поль и крестнаго цълованія однолично священническому чину не присужати ни въ какихъ дъ-JEXE.

2. Такожъ архимандритомъ и игуменомъ самимъ судити старцовъ своихъ и слугъ и хрестъянь, межъ ихъ сами судятъ во всякихъ дълъхъ съ соборными старцы, или кому прикажутъ, и управу имъ чинятъ по суду, опроче: духовныхъ дълъ. А въ духовныхъ дълъхъ всъхъ людей судятъ сами святители, или кому повелятъ отъ свя-

<sup>(\*)</sup> Нужно: «и съ земскими старостами и примальника».

щенныхъ судити. А мирскимъ суділмъ въ духовныхъ дълъхъ однолично некого не судити. А кому будеть на слугахъ и на крестьянехъ монастырскихъ царя и великаго князя датемъ бояр-СКИМЪ, ИЛИ КРЕСТЬЯНОМЬ И ВОЛОСТНЫМЪ И ВЛАДЫЧнимъ, или монастырскимъ христіаномъ и городо-BLINT JIOJENT VETO ECKATH, BJH O SENJE CHOPT, нли кому своихъ обидныхъ дъль искати встръчу, и въ техъ во всехъ делехъ судять ихъ царя и великаго килзя бояре и дворецкіе по ихъ жаловальнымь граматамъ, у кого которые городы приказаны. А архимандритовъ и игуменовъ, и протопоповъ, и строителей, и игуменей и ихъ сестръ, н всего священническаго чина и иноческаго, и ружныхъ поповъ и діаконовъ царя и великаго князя бояре и дворецкіе и діяки, и по городомъ намъстники, и волостели и ихъ тіуны однолично не судять ни въ какихъ дълъхъ, -- тотъ судъ святительской, - развъ душегубства и разбоя съ поличнымь: въ такихъ дълъхъ да судять по царскимъ закономъ.

- 3. Такожъ отнынъ и впередъ напимъ архіепископовымъ и епископовымъ () п ихъ десятильникомъ судити; а у нихъ въ судъ быти поповскимъ старостамъ и десятскимъ священникомъ по два, да земскимъ старостамъ и цъловальникомъ по два жъ для бреженъя.
  - 4. Такожъ нашимъ десятильникомъ и завзщи-

<sup>(\*)</sup> Gospoers?

комъ по городомъ и по десятивамъ не вадити, щ десятинь изъ завздовъ не сбирати, и людей своихъ по десятинамъ не посылати. А въ которыхъ городъхъ искони въчно жили десятильники, и въ твхъ городвхъ нынв нашимъ десятильникомъ быти, и судъ святительской судити во всякихъ двлъхъ, опроче духовныхъ дъль. А архимандритовъ и игуменовъ, и протопоповъ, и игуменей, и строителевъ имъ не судити. А у десятильниковъ въ судь быти потому жъ поповскимъ старостамъ и десятскимъ священникомъ по два жъ, по недълямь переменяясь. И какъ къ вамъ царя и великаго князя грамата придеть и наше послане, и вы бы совъстясь съ протополы и съ игумены, и съ соборными и съ посадскими священняки, и съ пригородными священники и діаконы, и съ посадскими старостами и цъловальники, и съ земскими цъювальники, да въ городъ и на посадъ уставили бы поповскихъ старостъ, сколько пригоже, и десятскихъ священниковъ, а по волостемъ бы есте и по селомъ уставили десятскихъ свяшенниковъ. И тъ поповскіе старосты и десятскіе священники, которые живуть въ городь в на посадъ, были бы въ судъ у нашего архіенископля десятильника по два, переменляся по не-TLUMS.

5. Также земскіе старосты и цаловальники были бъ у нихъ въ суда по два, переманяяся понедълять же, для береженія, которые живуть въгорода и на посада; и кого десятильникъ засу-

дить, и къ темъ бы суднымъ спискомъ те поповскіе старосты и священники десятскіе руки прикладывали береженія для, чтобъ тахъ списковъ не переписывали и не передълывали. А тъхъ бы судныхъ списковъ цъловальники и старосты поповскіе и десятскіе священники, списавъ слово въ слово, держали у себя. Да къ твыъ бы противнемъ старосты и десятскіе поповскіе руки свои прикладывали бреженья для. Да и приказывали бы естя старостамъ поповскимъ и десятскимъ священникомъ, и старостамъ и цъловальникомъ земскимъ, чтобъ берегли накръпко, чтобъ наши архіепископли десятильники судили бы вправду по царскому судебнику и по уставнымъ граматамъ, а попынну бы имали на виноватомъ гривенную, а лишка бы не имали. А учнутъ судити непрямо, и посулы имати, и дълы волочити, и продажу чинити, и старосты бы и цъловальники, и поповскіе старосты и десятскіе священники, которые у нихъ въ судъ съдятъ, о томъ имъ говорили накръпко, чтобъ судили вправду, и посуловъ не имали, и не воличили дълы. А не учнутъ ихъ слушати, и старостамъ и цъловальнікомъ, и поповскимъ старостамъ и десятскимъ священинкомъ сказывати и писати на нихъ ко мит архіепископу. А не управлю язъ архіепископъ, и старостамъ и священникомъ о томъ писати къ царю и великому князю. И десятильникомъ моимъ архіепископыннь отъ царя быти въ великой опаль, н ваятое вельти на нихъ доправити втрое по су-

- дебнику. А будеть неправда въ судъ, и всякая китрость, и продажа въ десятильникахъ и въ земскихъ старостахъ и цъловальникахъ, и въ поповскихъ старостахъ и въ десятскихъ священникахъ, и доведутъ ихъ мнозъми свидътели, и тъмъ бые ти всъмъ отъ царя въ великой опалъ, а отъ насъ въ духовномъ запрещении по священнымъ правивомъ.
- 6. Также бы есте берегли накрыжо десятскіе священники и земскіе старосты и цвловальники, коли придуть наши архіепископли недвльщики и десятильничи суда (?) на обыскъ или по приставнымъ отъ кого на поруки давати: и они . бы на поруку давали передъ вами десятскими священники, или передъ вами старостами и земскими цъловальники; а отъ порукъ бы и поклонного не имали ничего; а безъ десятскихъ священиековъ и безъ васъ земскихъ старостъ и цъловальниковъ однолично бы на поруки не давали, и съ записьми бы недъльщики не вздили, развъ духовныхъ дъль. И вы бы обо всемъ о томъ берегля накръпко, и обыски бы писали дьячки церковные или земскіе передъ десятскими же священники в передъ вами земскими старостами и цъловальники. И вы бы обо всемъ о томъ берегли, по царскому указу и по нашему благословению.
- 7. А учнутъ наши архієпископын недъльщики или десятильники поклонное имати или отъ поруки, или безъ васъ десятскихъ священниковъ, или безъ васъ земскихъ старостъ и пъловальни-

ковъ на поруку давати, не по сроку и не по уставнымъ грамотамъ, и обыски писати безъ васъ: и вы бы на тъхъ недъльщиковъ о всемъ о томъ писали ко мит архіепископу; а не управлю язъ архіепископъ, и вы бы о томъ о всемъ писали ко царю и великому князю. И тъмъ монмъ недъльщикомъ отъ царя быти въ великой опалъ, а въятое на нихъ втрое допрацивати. А не учнете вы о томъ беречи десятскіе священники и земскіе старосты и цъловальники, и вы учнете ихъ покрывати, или учнете съ ними съ одного продавати, и вамъ встурь быти отъ царя и великаго князя въ великой опалъ, а отъ насъ въ духовнюмъ запрещеніи по священнымъ правиломъ.

8. Также вамъ указъ царевъ и соборной отвъть о вънечной пошлинъ и о прочихъ винахъ: заказывають и собирають священники и старосты поповскіе и священники десятскіе во архіешскопьяхъ по всъмъ городомъ и по десятинамъ и по селомь. А емлють съ перваго брака алтынъ, а со втораго браку два алтына, а съ треженцовъ по четыре алтына, по цареву указу, да тъ деши собравъ отдають святителемъ въ казну и съ земскими старостами и цъловальники, которые съ ними у святительскихъ бояръ и у десятильниковъ въ судъ съдять, съ данью вместе и съ десятильничею и съ заъзщиковою пошлиною, на зборъ нан въ тотъ же день по зборъ сполна по вингамъ. А по соборнымъ церквамъ протопопы н священники емлють вънечную пошлину потому жъ.

- 9. Да тъ жъ поповскіе старосты и священники десятскіе о томъ берегуть накръпко, чтобътое вънечные пошлины не танли, сколько которой попъ по своимъ церквамъ свадебъ вънчалъ и молитвъ говорилъ, отдавали бы сполна. А который попъ отъ тъхъ вънечныхъ пошлинъ утантъ и обличенъ будетъ, и онъ на томъ емлютъ промыту, по цареву судебнику, по два рубля по четыре алтына и по полуторе деныгъ; да тъ денги отдаютъ съ данью же вмъстъ святительскіе казны казначеемъ.
- 10. Да темъ же священникамъ поповскимъ старостамъ и священникамъ десятскимъ избирати добрыхъ священниковъ богорадныхъ и искусныхъ, которымъ тъ знамена о вънечной попыннъ давати, и писали бы къ нимъ знамена имянно, чтобъ женились ни въ кумовствъ, ни въ роду во племяни; да о томъ бы обыскивали накрылко, елика ихъ сила. А четвертой бы бракъ никогда жъ не именовался и молитвъ имъ не говорили; н о томъ бы имъ накръпко запрещали, чтобъ наложницъ не держали и содомскіе скверные дъла не именовались; а жили бы вси православные христіяне со своими женами, по закону христіянскому и по священнымъ правиломъ, якожъ подобаеть православнымъ христіяномъ жити и пребывати во всякомъ благочестін и чистотъ.
- 11. Да нашимъ же архієпископымъ недвльщикомъ въ великомъ Новъгородъ и по всъмъ городомъ во архієпископыи и отъ десятильниковъ по

десятинамъ и по селомъ вздити съ приставными на правду и на обыскъ о всякихъ дълвхъ отъ жалобниковъ саму другу, а въ дальные мъста саму третью. А давати на поруки поповъ и ділконовъ и вси причетники церковные передъ десятскими священниками, а безъ десятскихъ священниковъ на поруки не давати ихъ. А по мірскихъ людей во всякихъ дълъхъ отъ жалобниковъ 13дити имъ съ приставными и на правду и на обыскъ потому жъ; а давати ихъ на поруки передъ земскими старостами и десятскими, а безъ земскихъ старостъ и безъ десятскихъ на поруки ихъ не давати, и отъ поруки у нихъ поклоннаго не имати. А срочные и обыскные списки во всякихъ дълыхь у нихъ писати земскимъ дьякомъ передъ твми жъ старостами и десятскими, или церковнымъ дьячкомъ кръпости для и береженія земскаго. А Съ одновытными и съ записьми по поповъ и дьяконовъ, и по всъ причты церковные, и по всъхъ людей не вздити, и на поруки ихъ не давати, опрочи духовныхъ дъль. А лучится въ духовныхъ дълъхъ ъхати по кого съ записьми, и имъ давати ихъ на поруку передъ тъми жъ священники десятскими и передъ земскими старостами и десятскими; а срокъ имъ чинятъ передъ святителей, которые -у нихъ съ записьми написаны; а отъ поруки у нихъ и поклонного не емлютъ HHUEFO.

12. Да тъмъ же священникамъ старостамъ поповскимъ и священникамъ десятскимъ у всъхъ

поповъ и дьяконовъ дозирати ставленыхъ, и благословенныхъ, и отпускныхъ грамотъ, и перехожихъ, и по селомъ, въ кою пору дань собираютъ. И у которыхъ поповъ и дьяконовъ не будетъ ставленыхъ, и благословенныхъ и отпускныхъ грамотъ, и имъ тъмъ попомъ и дьякономъ служити не велъти, да тъхъ поповъ и дьяконовъ посылаютъ за порукою къ святителемъ.

- 13. А въ которомъ городъ вновъ десятильникъ наъдеть, и тъмъ всъмъ попомъ и діякономъ того города, опроче сельскихъ поповъ и дьяконовъ, свои жаловальные грамоты, и ставленые, и благословенные и отпускные десятильнику являти передъ тъми жъ поповскими старосты и предъ земскими старосты и цъловальники, которые у десятильниковъ въ судъхъ съдятъ; а пошлины съ нихъ не даютъ. А у которыхъ поповъ и діяконовъ ставленыхъ, и благословенныхъ, и отпускныхъ не будетъ, и десятильнымъ тъхъ поповъ и діяконовъ отсылати ко святителемъ за порукою.
- 14. А которые попы и ділконы поставлены или отъ церкви ко церкви перейдуть, и онъ свои грамоты десятильникомъ являють и перехожіе гривны платять по старинъ передъ теми старостами и священники. А десятильники къ себъ грамотъ не емлють у нихъ, смотривъ да имъ и отдадутъ назадъ часа того передъ теми жъ старостами и священники. А у сельскихъ поповъ в діяконовъ десятильники грамотъ не дозираютъ, потому что десятскіе священники и старосты зем-

7

скіе грамоть ихъ дозирають; и у которыхъ грамоты не подписаны, или отпускныхъ нътъ у котораго, и онъ тъхъ срочать ко святителю, а къ десятильникомъ о томъ не вздитъ.

- 15. А которые ново перепли и ново стали, и священники (1) на нихъ емлютъ перехожіе гривны и отдаютъ десятильникомъ.
- 16. А тіуномъ и недъльщикомъ нашимъ аржіепископымъ съ ябедниками и блудницами зговору не имъти, и по зговору съященническаго и иноческаго чина и всъхъ православныхъ христіанъ не продавати. А которымъ будетъ мужнимъ женамъ, и вдовицамъ, и черницамъ, и дъвицамъ силы искати на священническомъ и на иноческомъ чину и на мірскихъ людъхъ: и недъльщику отъ нихъ на поруки давати передъ старостами и передъ священники десятскими и передъ земскими десятскими, якожъ предъ ръхомъ. А ставити ихъ передъ бояры, и бояре объ нихъ святителемъ возвъщають; и святители священническій и иноческій чинъ соборомъ по священнымъ правиломъ сами судять, или кому повелять отъ священныхъ; а бояромъ ихъ въ духовныхъ дълъхъ не судити. А которые тіуны и недъльщики, стакався съ блудницами и съ ябедники, учнутъ дъла составляти, я продажу чинити священническому чину и иноческому и всемъ православнымъ христіяномъ, отъ порукъ и отъ поклонного денги имати, или что

<sup>(1)</sup> Витето «священники» нужно: «затвидики». См. Стога. стр. 317.

насильствомъ возмутъ и потомъ облачени будутъ многими свидътели: и святители о томъ обыскавъ извъстно добрыми свидътели безъ суда, да повельваютъ бояромъ своимъ доправити на нихъ втрое, да истцемъ отдаютъ, по цареву судебнику, а ті-уновъ изъ тіунства измещутъ и недъльщиковъ отъ недъль отставливаютъ, да и съ двора таковыхъ высылаютъ вонъ, да и прочи страхъ примутъ таковая не творити.

- 17. Также бы естя въ городъ и по селомъ и по волостемъ во всемъ уъздъ велъм поповскимъ старостамъ и цъловальникомъ, по цареву наказу и по соборному уложению, нашу святительскую данъ, и десятильничи понцины, и кормъ, и завздъ, и вънечную пошлину сбирати по кинтамъ, а книги есмя къ вамъ послали о всемъ по старинъ, какъ прежъ сего было. И вы бы тъ вси пошлины, собравъ по нашимъ книгамъ сполия, привозили къ Москвъ на зборъ или въ тойже денъ по зборъ безъ всякаго переводу, по цареву наказу (¹); и то намъ велъти доправити на васъ поповскихъ старостахъ и цъловальникахъ земскихъ моему казначею, по цареву указу.
- 18. А которыхъ старостъ поповскихъ и десятскихъ священниковъ, и старостъ земскихъ и цъловальниковъ выберете и уставите въ городъ, и на посадъ, и по волостемъ, и по селомъ, и во

<sup>(\*)</sup> Здъсь опущены слова: «а чего сполна не гривезуть по винганъв. См. Стога. стр. 369.

всемъ увздв: и вы бы темъ старостамъ поповскимъ и десятскимъ священникомъ, и старостамъ земскимъ и целовальникомъ имена написавъ на списокъ, прислали къ намъ часа того, чтобъ намъ извъстно и въдомо было. А нынъ, по цареву совъту и по соборному уложению, о всемъ о томъ писали есмя къ вамъ, какъ имъ наши дъла святительские въдати и дълати отнынъ и впредь о всемъ подлинно.

- 19. Также есмя нынъ послади къ вамъ, по цареву совъту и по повельнію и по его царевымъ вопросомъ, сіе соборное посланіе, вкратцъ написавъ о многоразличныхъ церковныхъ чинъхъ, чтобъ вамъ протопопомъ и поповскимъ старостамъ и десятскимъ священникомъ, которые живутъ въ городъ и на посадъхъ и которые десятскіе священники живутъ по волостемъ и по селомъ во всемъ увздъ, отнынъ и впредь беречи накръпко о всъхъ церковныхъ различныхъ чинъхъ.
- 20. То есмя Божіе великое дело положили на вашихъ освященныхъ душахъ, чтобъ по всемъ святымъ церквамъ звонили и пъли во время, божественныя литоргіи служили и прочая церковная пънія правили сполна и по чину о всемъ по преданію святыхъ апостоль и святыхъ отецъ, по божественному уставу и по священнымъ правиломъ, чинно и безмятежно, ничтожъ претворяюще. А на вечерняхъ бы, и на павечерняхъ, и на полунощницахъ, и на завтреняхъ говорили псал-

мы и псалтырь тихо и нестышно со вниманиемъ; такоже и тропари и съдальны на завтрени сказывали по чину и неспъшно, и потомъ читали божественное толкованіе, евангеліе толковое и прочее священное писаніе на поученіе православнымъ христіяномъ, и потомъ степенна пъли и сказывали по чину, и каноны конархали и говорили не вдругъ, прежъ во октан, и потомъ въ минен, н потомъ въ тріоди, такожъ и прочал, якожъ уставъ повелъваетъ. Такожъ и во вся воскресенія, и по всемъ владычнымъ праздникомъ, и богородичнымъ, и прочимъ святымъ пъти и чести и каноны конархати и говорити не вдругъ, по чину и по преданію святыхъ отецъ, чинно и безмятежно, безъ всякаго зазора (1) церковнаго. А вдругъ псалмовъ и псалтыри не говорити и каноновъ по два вмъстъ; занежъ то въ нашемъ православіи великое безчинство ввелося и грахъ великъ; творити такъ святыми отцы отречено бысть. Аще кто со земнымъ царемъ бесъдуетъ, то со страхомъ и трепетомъ предстоитъ, и всемъ сердцемъ и умомъ внемлеть отъ царя глаголемая, и не смъетъ зръти съмо и овамо. Аще ли, оставл царя, учнеть съ клевретомъ своимъ бесъдовати, каково негодованіе отъ царя на себя привлечетъ? Не токмо негодованіе, но и отъ лица царева изгнанъ будетъ таковый. Кольми же паче

<sup>(°)</sup> Въ рукописи: «затвора», какъ и въ статът 31; но въ другихъ мъстахъ и особенно въ Стоглавт вездъ употребляется «зазора».

псъмъ православнымъ во святыхъ церквахъ на божественномъ на всякомъ пънін, паче же на литоргіяхъ святыхъ со страхомъ и трепетомъ предстояти, ничтожъ земнаго помышыяюще, якоже писаніе глаголеть: всякъ правовърный со вниманіемъ и со страхомъ Божінмъ молясь, таковый съ Богомъ бесъдуетъ. Аще ли кто во святыхъ церквахъ, оставя молитву, учнетъ со други своя о тленныхъ и мимотекущихъ беседовати, отъ Бога како услышанъ будеть таковый? Мощно ли человъку зръти окомъ единымъ на небо, а другимъ на землю? Аще раби предъ господиномъ два или три или мнози разны вопросы творятъ вдругъ, то како господинъ ихъ можетъ послушати, аще не по единому ихъ отвътъ сотворитъ? Такожъ во святыхъ церквахъ и въ домъхъ всъмъ православнымъ христіяномъ едиными усты и единымъ сердцемъ Бога славити во услышаніе и въ разумъ себъ, уши бы слышали и сердце разумъло. Отъ разумнаго бо и благочестнаго божественнаго пънія приходить всякому человъку умиленіе въ душу, и страхъ Божій въ сердце, и умильное покаяніе и слезы, и встать умомъ къ Богу во-пиоще; и усльшавъ Господь общая и согласная вкупъ моленія, даруеть благодать и милость рабомъ своимъ. И того ради подобаетъ пъти и чести во святыхъ церквахъ и со страхомъ и трепетомъ предстояти не токмо священнымъ, но и всемъ православнымъ христіяномъ. И того ради церковнаго чина въ царствующемъ градъ Москвъ и по

всемъ градомъ россійскаго царствія во архістівскопьяхъ и епископьяхъ, кійждо во своихъ предълъхъ повелъхомъ соборив уставити и дозирати вамъ протопопомъ и поповскимъ старостамъ и ле-СЯТСКИМЪ СВЯЩЕННИКОМЪ ПО ВСЯ ДНИ ПО ВСЪМЪ СВЯтымъ церквамъ божественная правила и церковный чинь о всемъ сполна, по божественному уставу и по священнымъ правиломъ, ничтоже претворяюще; и чтобы сами протополы и священницы и діяконы во всъхъ святыхъ Божінхъ церквахъ всегда съ великимъ тицаніемъ предстояне имъли ко Господу Богу, и пречистой Его Матери, и къ небеснымъ силамъ и ко всемъ святымъ прилежно и со благоговъніемъ и съ великимъ воздержаніемъ по вся дни, и заутрени воскресныя и дневныя пъли бъ по уставу, и божественныя кинги почитали — евангеліе толковое, и Златоуста, и житія святыхъ, и прологъ, и прочія душеполезнъи книги на поученіе, и на просвъщеніе, и на истинное покаяніе, и на добрыя дъла, всемъ православнымъ христілномъ въ душевную пользу; и отпъвъ заутреню со всякимъ благоговъніемъ и со страхомъ Божінчъ, да по заутрени или предъ объднею пъли бы естя молебны по вся дни, молили Бога о многолътнемъ здравія и спасеніи благороднаго и христолюбиваго и Богомъ вънчаннаго царя государя и великаго князя имрекь всея Русін самодержца, и о нашей благовърной и христолюбивой великой княгинъ имрекъ и о ихъ благородныхъ чадъхъ, чтобъ имъ умножиль Господь Богъ леть живота ихъ, и возвысиль бы Господь Богъ царскую десницу его надо всеми недруги его и враги, и строилъ бы царство его мирно и въчно въ роды и роды на въки. Такожъ бы естя молили Бога и о всъхъ благовърныхъ князъхъ и боляръхъ, и о пособленіи христолю-биваго царя воинству, и о благопребываніи и о устроенія земскомъ, и о тишинъ и о здравія в о спасенія всего православнаго христіянства.

- 21. Такожъ бы естя по вся дни берегли о святыхъ церквахъ, чтобы въ царскіе двери ходили священницы, по уставу и по преданно святыкъ отецъ, во всемъ сану во время божественныя службы; а котораго дни объдни служать, и они бы въ царскіе двери просто не входили безъ патрахиля и безъ ризъ, и царскія бы двери не отверзали никогдажъ, развъ начала и выходу и отпуста; и всякое бы церковное пъніе священницы начинали въ патрахиляхъ и въ ризахъ, а божественную бы литоргію служили во всемъ священническомъ сану, по преданно святыхъ апостоль и святыхъ отецъ. Да чтобъ у васъ по всъмъ святымъ церквамъ у царскихъ дверей извнутрь олгаря запоны были; а въ олгарь и въ жертвенникъ, по священнымъ правиломъ, пива, и меду, и квасу, и браги, и кутьи, и жавба, и колачей, и вслкого брашна, и людскихъ сокровищъ не вносили, развъ свъщь, и оимьлна, и вина служебнаго, и просвиръ, и укропа, и книгъ. 22. Такожъ на божественный престолъ и на

жертвенникъ ничего не возлагали, разва святаго евангелія, и честнаго креста, и священныхъ сосудъ, и сударей, и покровцевъ, и воздуховъ и прочихъ освященныхъ покрововъ.

- 23. Такожъ бы во святый олтарь простымъ людемъ и второбрачнымъ входити не давати. А діакони бы и пономари и проскурни единобрачни были и житіємъ непорочни безъ всякаго зазора; и второбрачни бы діакони и пономари и проскурницы черницы не были однолично по мірскимъ церквамъ.
- 24. Также бы священницы по всъмъ церквамъ дътей крестили и воду святили въ навечерін святыхъ богоявленінхъ и на происхожденіе честнаго креста во всемъ священническомъ чину сполна. А вечерни бы, и понахиды, и павечерницы, и полунощинцы, и заутрени, и молебны пълн по всемъ святымъ церквамъ въ потрахилехъ да въ ризахъ по обычью, кромъ монастырскаго чину, занеже въ монастырекъ свой чинъ; а безъ ризъ бы и безъ патрахилей не начинали и не пъли, по священнымъ правиламъ, якоже глаголетъ 16 правило святыхъ отецъ и 17 правило Іоанна милостиваго въ поучение попомъ. А дътей бы крестили въ церквахъ по уставу и по преданио святыхъ апостоль и святыхъ отецъ, и не обливали водою, но погружали въ три погружения. Но сице подобаеть крестити: пріимъ священникъ руками крещаемаго глаголеть: крещается рабъ Божій имрекь во имя Отца аминь, низводить его.

и паки погружаеть: и Сына аминь, и святаго Дужа, нынв и присно и во въки въковъ аминь, и третицею погружаеть его; и тако бы крестить въ три лица божественна, въ тридневное воскресеніе Христово, треми погруженіи. И посемъ мажеть его великичь муромъ, и облачить его во вся новая, предавъ его на руки пріемнику; и посемъ глаголеть священникъ съ людьми: блажени имже отпустишась беззаконія и имже прикрышась гръси, все по уставу. А кумъ бы единъ, любо мужескъ поль, любо женскъ, а по два бы кума и мнози кумове не были, какъ у васъ преже сего бълю.

- 25. А обручение бы у васъ и вънчание было по божественному уставу все сполна, во всемъ священническомъ чину; а вънчали бы естя послъ объдни, а ночи бы не вънчали; вънчали бы естя отрока 15 лътъ, и отроковицу менше 12 лътъ не вънчали; а потомъ бы естя новобрачныхъ по-учали отъ божественнаго писанія, како подобаетъ православнымъ христіяномъ по закону жити и проч.
- 26. А второбрачнымъ и треженцамъ нъсть вънчанія, но токмо молитва по правиломъ; а третіему (браку) молитва подъ запрещеніемъ по священнымъ правиламъ: второму браку два лъта епитемьи, а третьему пять лъть отъ общенія и отъ святыни. А четвертой бы бракъ у васъ отноды никогда даже не именовался, понеже святыми отщы отреченъ бысть.

(окончанів сладуеть)

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

4.

# OT'S PEZARLIOHHAFO ROMMTETA O N3ZANIO TBOPENIÄ CB. OTMERS.

Оканчивая ДВАДЦАТЫЙ годъ своего наданія, Редакціоннай Комитетъ поставляєть долгомъ свидѣтельствовать благодарность любителямъ дуковнаго чтенія, которыхъ находиль онъ между всёми со-

словими, на всемъ пространствъ Имперіи.

Съ 1863 года Творенія Св. Отцевъ съ Прибавленівні духовивго содержанія, вийсто прежнихъ четырехъ, будуть надаваться въ ШЕСТИ книжкахъ, которыя будуть выходить чревъ для ийсяца. Въ наждой книжкъ будетъ не менте 15 листовъ текста, отпечатаниям на лучшей билой бумагъ. По окончания года составятся для тома перевода и одинъ прибавлений.

перевода и одинъ прибавленій.

Въ теченіе 1863 года будутъ пом'ящаемы въ переводной части, кром'я продолжающагося наданія твореній св. Григоріа Нисскиго, творенія св. Елиманія Кипрскаго. Творенія того и другаго св. отив будутъ пом'ящаемы въ таком'є порадк'є въ 1, 3 и 5 кинжикъ будутъ печатасмы творенія св. Григорія, во 2, 4 и 6—св. Егиманія.

Въ Прибавленіяхъ, по прежнему, будутъ поміщаемы статья, овносящися къ ученно въры, христіанской правственности и церковной истории. При этомъ, обращая вняманіе на первоначальные источники ученія въры и правственности, Редакція полагаетъ больо, чёмъ прежде, уділять ийста въ своемъ изданіи истолюковню Са. Писанія, котораго переводы, постепенно распростраменые, хотя и облегчаютъ его разумініе, но еще не двотъ всего, что нужно для правльнаго и полнаго его пониманія, и что предлагаютъ съ. Первовъ и ийками собранные труды благонамъренной учености.

Содъйствуя, по мъръ св.тъ, успъхамъ духовнаго просвъщения, Редавция будетъ внакомить съ замъчательными явлениями въ духовной интературъ, подвергая ихъ добросовъстной оцънкъ, но въ тоже премя, охраняя чистоту православия, не оставитъ обличить суемудрам

оскорбления его, какъ то дълала и прежде.

Пата годоваго изданія, съ пересыдкого во всё міста Россійской Имперія, ПЯТЬ РУБЛЕЙ серебромъ. По той же цімі можно получать экземпляры Твореній Св. Отцевъ, въ русскомъ переводі, съ прибавленіями духовнаго содержанія съ 1843 года по 1862 включательно.

#### 2.

#### О продолжение издания

## "TPY AOB' BIBBCROU AYXOBHOU ARAZEMIE"

ВЪ 1863 ГОДУ.

Журналъ «ТРУДЫ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМИ» въ 1863 году будетъ выходить ежембелчно книжками отъ 8-ми до 10-ти листовъ. Въ составъ его войдутъ:

 Переводъ св. Писанія Ветхаго Завъта, который, для удобнъйшаго разумънія читателей, будетъ снабжаемъ примъчанівми ов-

дологическими, археологическими и проч.

 Переводъ твореній св. Отцевъ древней западной перкви. Въ слідующемъ году будутъ переводимы творенія блаженнаго іеронима.

3. Статьи болье или менье ученого содержания, по предметамъ относлинися къ христіанско-религіозному образованию, съ цълю удовлетворять, по возможности, требованіямь таких читателей, которые ищуть въ духовныхъ изданияхъ не одного общеназидательнаго чтенія, но и обстоятельнаго изложенія или раскрытія христіанскихъ истинъ. Въ составъ этого отдъла войдутъ: а) Статъи, направленныя, по преимуществу, къ уясненію истинъ въры, отличительныхъ свойствъ православной Церкви и содержимыхъ ею началъ жизни христанскаго общества; статьи эти будуть по временамъ помътаться и въ видъ словъ или бесъдъ, предлагаемыхъ съ церковной канедры. б) Статын, инстощия предметомъ прошедшее или современное состояние церкви отечественной, в) Извъстія о состояни церкви у единовърныхъ намъ народовъ, а равно о замъчательныхъ событихъ церковныхъ въ обществахъ христинскихъ неправославныхъ. г) Статън вритическаго и библіографическаго характера, представляющія обзоръ современной духовной литературы, а по временамъ и произведений литературы свътской, въ тъхъ случаяхъ, когда она касается вопросовъ въры и жизии христіанской.

Редакція съ благодарностію приметь статьи, присылаемые ей со стороны для пом'ященія въ ея журналь, если найдеть ихъ со-

отвітствующими ціли изданів.

Цѣна за годовое наданіе журнала съ доставкою на домъ ш пересылкою во всѣ города ШЕСТЬ РУБЛЕЙ сереб. Выписывающіе журналь этоть виѣстѣ съ Воскреньных чтенісмъ платять за оба

журнала витесть ДЕСЯТЬ РУБЛЕЙ сереброиъ.

Подписка на получение журнала принимается въ Редакція его при кісвской духовной Академік, въ Консисторіяхъ, въ Правленіяхъ духовныхъ Семинарій и Утадівіхъ Училищахъ, и въ книжныхъ магазинахъ С. И. Литова въ Кісвт на Крещатикъ, и въ Санктистербургъ по большой Италіянской, въ домѣ Гау № 13.

**5**.

#### ORP RISTAHIM

## православнаго обозрънія

въ 1863 году.

Кончается третій годъ, какъ Редакція Православнаго Обозрінія предпринала свое издание, поставивъ для него задачею-быть органомъ сближения между духовною наукою и жизнию, между обществомъ и духовенствомъ. О направлении Православнаго Обовръми и успъхъ выполнения его задачи могутъ безпристрастно судить постоянные его читатели по тамъ даннымъ, которыя представляетъ нашъ журналь за весь почти трехльтній періодь своего существованія. Какъ ни были разнообразны и свльны предубъедения, вызванныя новостно задачи и первоначальными опытами сл выполнени, но съ теченісиъ времени они утратили свою силу въ людихъ благоныслепихъ. Изланіе Православнаго Обозрѣнія не только пользовалось постоянно возраставшимъ сочувствіемъ общества, но имкло вліяніе на опредъление характера и другихъ духовныхъ журналовъ, по благородному сознанію мюгихъ изъ нихъ. Въ этомъ-и асный призникъ, что задача нашего журнала была поставлена верно, и виесте сильное побуждение для редакции дъятельные и рышительные стремиться къ возможно полному ел раскрытию.

Съ санаго начала мы высказали убъжденіе, что жизнь Въры и сила духовной науки не ограничивается областію религіознаго сознанія, но обнимаеть собою всъ съеры человъческой дъятельности—
науку, искусство, общественную жизнь и пр. Эта истина получаеть 
особенно важное значене при современных обстоятельствахъ русской жизни. Нельзя довольно взвъсить всю важность послъдствій, 
намъченныхъ коренными преобразованими по всъяъ сторонамъ жизни въ нашемъ отечествъ. Одно изъ важнѣйшихъ послъдствій, объпаемыхъ этими реформами, въ особенности желанною перемъною 
законодательства относительно печатнаго слова, несомижные ость открытое выступленіе религіознаго вопроса во всей общирности его смысла, во всемъ разнообразіи его практическихъ приложеній къжизни. Въ виду такихъ обстоятельствъ, для духовнаго шур-

нала открывается настоятельная потребность, которой ми и будемъ служить по нашимъ силамъ,—потребность всесторонняго раскрытія тіхъ жизненныхъ началь, которыя хранятся въ христіанстві и православной церкви,—ихъ смысла, историческихъ судебъ и значенія

для полноты развитія народнаго духа.

Но всеобщее движение русской жизни, вызывая усиленное винманіе духовной литературы къ разъясненію религіознаго вопроса, еще болье требуеть отъ самаго духовенства подъема его двительности и правственнаго, а не вибшне-тормальнаго участи въ созиданія общественной жизни. Здесь, по нашему убъжденію, прежде всего и помимо правительственных в меръ нуженъ для духовенства собственный подвигъ нравственнаго самопреобразованія, нужно, чтобы духовенство въ своей среде и въ области своего служенія глубже проняклось нравственными началами и духомъ общественности, нужно, чтобы оно изъ своей замкнутости серіозно пробудилось из сознанию общихъ и высшихъ интересовъ православія. Въ этомъ его великая сила, главитищее условіе благотворности его служения, опора его твердаго общественнаго положения и залогъ улучшенія даже матеріальнаго его быта. Съ такимъ убъжденіемъ Редакція Православнаго Обозрѣнія обращала особенное винманіе духовенства на дългельность его по народному образованію, на вопросы о его отношениях къ народу, о меракъ и условияхъ лучшаго приготовления будущихъ пастырей къ ихъ служенио и пр., и произ того приглашала лицъ духомныхъ, въ особенности сельскихъ святенниковъ и законоучителей, доставлять ей свои соображения и замътки по означеннымъ предметамъ. Въ нынъшнемъ году было доставлено въ нашъ журналъ изъ дальнихъ захолустьевъ Россіи не мало статей и корреспонденцій, дільных в не только по содержанно своему, но и по литературному достоинстку: и это, мы думаемъ, одно изъ отрадныхъ пріобритеній для духовной литературы и для жизни самого духовенства. Редакція Православнаго Обозрінія снова предлагаетъ страницы своего журнала для всякаго добросовъстнаго взложенія фактовъ и соображеній по вопросамъ о жвани перковной. народновъ образованія, быть духовенства, духовно-учебныхъ заведеній и т. п. Съ своей стороны Редакція постарастся, чтобы въ ел журналь и сельское духовенство нашло чтеніе, особенно необходиное ему въ настоящихъ обстоятельствахъ.

Программа нашего журнала остается таже. Въ составъ Право-

славнаго Обозрънія будуть входить:

1) По предмету перевода Свящ. Писанія на русскій языкъ, будеть продолжаться печатаніе опытовъ перевода неканоническихъ частей Ветхаго Завьта, извъстныхъ на греческомъ взыкъ, начатое въ нынѣшнемъ году, в выстъ печатаніе русскихъ переводовъ книгъ Ветхаго Завьта покойнаго миссіонера архим. Макапрія. 
А такъ какъ въ связи съ дъюмъ библейскихъ переводовъ находится дъю руководства къ изучению Библія, то Редакція предложитъ рядъ 
руководительныхъ статей о священныхъ книгахъ.

2) Стяты догилтического, нравственного, церковно-

исторического и вообще назидатильного содержания (проповіди, изслідовнія, размащаснія, очерки, разсказылисьма), надколяю представляють оні опыты живаго направленія и общедоступнаго изложенія. Редакція постоянно будеть заботиться о разнообразія статей для общаго чтенія.

 Статьи, выбющія предметовъ общества вновірныя, религів нехристіанскія и «влосо»скія ученія о религів,—какъ въ видо овціяхъ обозрэній, такъ и отдольныхъ навостій наъ совре-

WEHNOE PEARLIOSHOE MESHE

4) Въ критикѣ и виблюграфіи, не обходя замѣчательныхъ книгъ духовной литературы—русской и иностранной, Редакція будетъ заботиться не столько о полнотѣ перечня книгъ, сколько о разъясненія вопросовъ, возбуждаеныхъ ими, смотря по важно-

сти ихъ для современной мысли и жизни.

5) Замътии. Этотъ отдълъ уже значительно расширенъ не только въ объемѣ (для чего онъ уже печатается особымъ убористымъ шриетомъ), но и въ содержаніи въ нынѣшнемъ году. Въ него входять внутренняя корреспонденція, заграничныя замътии, разныя извѣстія. Но при настолицемъ развитіи свѣтской и дуковной журналистики и особенно при возрастающемъ числѣ епархіальных вѣдомостей, которыя представляютъ иногда замѣчательныя суждения по общимъ вопросамъ церкви и дуковенства, но не имѣютъ широкаго круга читателей внѣ извѣстной епархіи, чувствуется потребность въ сведеніи, обобщеніи и оцѣнкѣ результатовъ разроменной иѣстной литературной дѣятельности. Поэтому Православное Обозрѣніе считаетъ иужнымъ обратить виминіе читателей на вамѣчатьше современные вопросы, поднимасные и рѣшаемые въ журналахъ н вѣдомостакъ, и для этого вводитъ въ составъ этото отдѣла—журналахъныя замѣтки.

6) Приложенте. Въ нънташнемъ году оканчивается томъ подлинныхъ сочиненій мученика Іустина въ русскомъ переводъ. Въ 1863 году будутъ помъщаться съ предисловіями и пояснительными примъчаніями Апологетическія Сочиненія Татіана, Аомнагора и

апологія другихъ нензвъстныхъ писателей,

Въ 1863 году Православное Обозртніе по прежнему будеть маходить ежем телино книжками отъ 10 до 12 печатных в листовъ.

Въ трудахъ Редакціи принимають постоянное участіе саящевники: Г. П. Смярновъ-Платоновъ и П. А. Преображенскій.

#### TCJOSIA HOZNECKE:

Цѣна за годовое наданіе: въ Москвѣ безъ доставки на донъ ШЕСТЬ РУБЛЕЙ сереброиъ, съ доставкою на донъ въ Москвѣ, равно съ пересылкою въ другіе города, СЕМЬ РУБЛЕЙ сереброиъ.

Въ Москвъ можно подписываться: въ Конторъ Редакція Православнаго Обозртнія, на Остоженкъ, въ приходт Новаго Воскресснія, въ домт свящ. Смирнова-Платонова; въ книжныхъ магазинахъ гг. Базунова, Свещникова, Глазунова, Осрапонтова, Саласва и у другихъ книгопродавцевъ Москва. Въ Питирътрго: въ книжныхъ давкахъ гг. Базунова, Овсанняковар Крашенивникова, Кораблева, Исакова, Дамадова и у другихъ

кингопродавцевъ Петербурга.

Иногородные, во избъжание различных ведоразумений, благоволять адресоваться съ своими требованиями прино и исключительно из КОНТОРУ РЕДАКЦІИ ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРВНІЯ ВЪ

МОСКВВ. Адресъ Конторы вавъстенъ почтанту.

Новые подписчики на Православное Обозреніе, которые подпишутся не позднёе выхода первой книжки, получать начало некановических вингь Ветхаго Завтта—Товить и Юдиеь въ русскоит переводъ, помъщенных въ измитишнень году и потому Редакція просить, чтобы они, обращавсь съ требованіями своими прамо въ Контору Редакціи, обозначали, что не подписывались на Православное Обозреніе въ 1863 году.

Редакторъ, свящ. Н. Сергіевскій,

Ординарный просессоръ богословія въ московскогъ университетъ.

Въ редажин продолжается подписка на ПРАВОСЛАВНЫЙ СОБЕСЪДНИКЪ за прошлые годы, по следующимъ ценамъ—и съ пересылкого:

```
за 1855 годъ (4 кинги) 4 рубля серебр.
за 1856 годъ (4 кинги) 4 рубля —
за 1857 годъ (4 кинги) 4 рубля —
за 1858 годъ (12 кингъ) 7 рублей —
за 1859 годъ (12 кингъ) 7 рублей —
за 1860 годъ (12 кингъ) 7 рублей —
за 1861 годъ (12 кингъ) 7 рублей —
за 1862 годъ (12 кингъ) 7 рублей —
```

Редакція нашла возможнымъ, для облегченія своихъ подписчиковъ, понизить цвиу на ПРАВО-СЛАВНЫЙ СОБЕСЪДНИКЪ за 1855, 1856 и 1857 годы, какъ показано выше (до 4 руб. вмъсто 5 руб.). —Въ тъхъ же видахъ, редакція тъмъ изъ подписчиковъ, которые выпишутъ, прямо изъ нея, вдругъ не менье 10 экземпляровъ ПРАВО-СЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА, — за одинъ ли годъ, или за разные, —будетъ двлать уступку противъ объявленной цвиы по 1 руб. съ каждаго экземпляра всъхъ годовъ.

Контора редакцін въ С. Петербургі находится при кинжномъ магазині Д. Е. Кожанчикова, на Невскомъ проспекті въ домі Демидова, откуда можно получать ПРАВОСЛАВНЬИЙ СОБЕСБДНИКЪ за всі годы по вышепоказаннымъ півамъ.

#### СОДЕРЖАНІВ:

|                                                                                                             | страниц.      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Дъянія вселенских соборовъ III, Соборъ халкидонскій, вселенскій чет-<br>вертый                              | 1—32.         |
| Сочиненіе инока Зиновія. Истины показаніе къ вопросившимъ о новомъ ученіи.                                  | \             |
| О папв Формозъ и латинскомъ перстосложения                                                                  | · 3—31,       |
| Св. Аоанасій великій                                                                                        | 32—56.        |
| •                                                                                                           | <b>57—86.</b> |
| Памятники древне-русской духов-<br>ной письменности: Наказная грамата<br>митрополита Макарія по стоглавному |               |
| собору                                                                                                      | 87—106        |
| Объявленія                                                                                                  | I-VI.         |

## православный

собветаникъ,

**ERABATION** 

EPE

казанской духовной академін

1863.

**DEBPAJL** 

RADAMK

въ УЦИВИРСИТЕТСКОЙ ТИМОГРАСИ.

### православный собесваникъ

## въ 1863 году

надается по той же программы, нь томы же строгоправославномъ духв и въ томъ же ученомъ направления, какъ издавался досель. Онъ будеть выходить, по-прежнему, съ 1-го января ежемпсячно, книжками отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ. Въ составъ его будутъ входить: 1) предпринатый при казанской академін переводь «Лівній (актовь) вселенских в соборовъв, въ полномъ ихъ составъ, и именно-«Дънія четвертало вселенскаго собора» (которыя составять третій томъ этого изданія); —2) Сочиненіе инока Зиновія, ученика Максима Грека, подъ заглавіемъ «Истины попазанів къ сопросившимь о новомь учению (которое составить одинь большой томъ);—3) статьи догматическаго, правственнаго, церковно-историческаго содержанія, и другія болье или менье подходящія къ программ'є;—4) кром'є того, будуть пом'єща емы вамьчательныйшія изь духовныхъ сочиненій русскихъ **древнихъ** писателей, досель остающілся въ рукописяхъ, или хотя уже взданныя, но которыя редакція можеть найти въ новооткрытых и лучших спискахъ. Изъ двенадцати кинжекъ головаго изданія ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСБЛИИКА. по окончанін года, составится,—кромі «Ділній вселенских» соборовъ и сочиненія Зиновія (имінощих в особый счеть томовъ в страницъ),-три тома оригинальныхъ статей, съ приложеніемъ «памятниковъ древне-русской духовной письменноств»: въ каждомъ томъ будетъ отъ 25 до 30 печатныхъ INCTORT.

Цѣна за годовое ваданіе ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪД-НИКА на 1863 годъ, вът двёнадцати книжекъ, со *Казе*ни съ доставкою на домъ, и съ пересылкою со есъ мъста Имперіи—

### семь рублей серебромъ-

Подписка принимается се Казани се редакціи «Прасославнаго Собеспедника» при духовной академін.

(см. на обор.)

а также укръпи въру благочестивъйшаго и христолюбивъйшаго императора нашего. Ибо дъло наше
требуеть только вашего утъшенія и защищенія,
чъмь должны вы, по собственному сознанію, привести все къ миру и спокойствію. Ибо такимъ
образомъ ересь, которая возникла, и смятенія, которыя произведены ею, при содъйствіи Божіемъ
и чрезъ ваши письма, весьма легко низложатся,
не будеть нужды и въ соборъ, который уже объявляется, дабы чрезъ это какимъ либо образомъ
во всъхъ концахъ не возмутились и святъйшія
церкви. Я и всъ, которые со мною, привътствуемъ
все братство, которое съ вами. Будь невредниъ
о Господъ, для Церкви и для насъ, и молись за
насъ, благочестивъйшій и святъйшій отецъ!

Списокъ съ (изложенія) въры Флавіана, епископа константинопольскаго, написаннаго собственною его рукою и предложеннаго императору, по его требованію.

Флавіанть, епископть константинопольскій, благочестивъйшему и христолюбивъйшему императору нашему <del>О</del>еодосію (желаеть) всякаго блага.

Ничто столько не требуется отъ священника Божія, просвъщеннаго догматами божественными, какъ то, чтобы онъ быль готовъ удовлетворить всякому, требующему отъ него отвъта относительно нашей надежды и благодати. Ибо не стыжусь благовъствованія Божія; потому что оно есть

Digitized by Google

сила Божія во спасеніе всякому върующему (Рим. 1, 16). Поэтому, такъ какъ мы, по милосердио Царя всъхъ-Христа Бога, содълались причастниками священнодъйствія благовътствованія, то тграво и неосужденно мудрствуемъ, всегда слъдуя божественному писанію и изложенію (въры) святыхъ отцевъ, собиравшихся въ Никев, и въ Константинополь, и въ Ефесъ при священной памяти Кириллъ, который быль епископомъ александрійскимъ; и проповъдуемъ одного Господа нашего Іисуса Христа, рожденнаго по божеству отъ Бога Отца безначально прежде въкъ, въ послъдніе же дни, для насъ и для нашего спасенія, (родившагося) по человъчеству отъ Дъвы Марін, совершеннаго Бога и совершеннаго человъка, по воспріятію разумной души и тъла, единосущнаго Отцу по божеству и единосущнаго Матери по человъчеству. Итакъ, исповъдуя Христа въ двухъ естествахъ, послъ Его воплощенія отъ святой Дъвы и вочеловъченія, мы исповъдуемъ въ одной упостаси и одномъ лицъ одного Христа, одного Сына, одного Господа. И не отрицаемъ, что одно естество Бога Слова воплощенное и вочеловачившееся; потому что изъ двухъ (естествъ) одинъ и тотъ же есть Господь нашъ Інсусъ Христосъ. А твіть, которые возвіщають или двухъ сыновъ, или двъ упостаси, или два лица, а не проповъдують одного и тогоже Господа Інсуса Христа, Сына Бога живаго, анаоематствуемъ и признаемъ чуждыми Церкви; и прежде всехъ анаосматствующихъ такъ, какъ свойственно ему, и тоже говорящихъ: и да отлучатся таковые отъ всыновления, обътованнаго истинно върующиятъ. (И послъ сего присовокупилъ и въ зампъганиясъ написалъ:) Господи, Христе Боже, помоги намъ! (И вице:) Это я написалъ своею рукою для удовлетворенія вашего величества и для того, чтобы низложивьсь злословящіе наше благое и простое пребываніе во Христъ.

Посланіе Флавіана, архіепископа константинопольскаго, ко Льву, архіепискону святой римской церкви.

Блаженнъйшему и боголюбезнъйшему отцу и сослужителю Льву, Флавіанъ (желаеть) о Господъ всякаго блага.

Ничто не укрощаеть лукавства діавола, этого неудержимаго зла, полнаго смертоноснымъ ядомъ. Ибо онъ, носясь туда и сюда, ищетъ, кого бы убить, кого бы побъдить, кого бы поглотить (1 Петр. 5, 8). Поэтому намъ нужно бодретвовать и укръпляться молитвоно къ Богу, чтобы мы могли избъжать роковыкъ его нападеній. Ибо мы научились изъ божественныхъ пысаній, что должно следовать нашимъ отцамъ и не перемънять древнихъ опредъленій. Итакъ, отложивъ свой плачь и слезы, которыя я проливаю непрестанно о томъ, что находящийся въ мосмъ

гюдчиненій клирикъ, уловлень злымь демономъ, а и не могъ освободить его и отнять у этого волка, - я, который готовъ положить за него свою душу, теперь начинаю повъствовать о томъ, какимъ образомъ онъ похищенъ, какъ онъ отступиль отъ божественнаго призванія и, отклоняя отъ себя наставленія отцевъ, презирая ихъ постановленія, убажаль кътому, кому свойственно погублять. — Есть нъкоторые, кажущіеся въ своей одеждъ овцами, а внутри они хищные волки (Ме. 7, 15), которыхъ мы должны узнавать отъ плодовъ ихъ. Они съ перваго вида представляются отъ нашего общества, но они не отъ нашего общества. Ибо, если бы они были отъ общества нашего: то пребыли бы съ нами (1 Іоан. 2, 19). Когда же они стали изрыгать несчастіе, тогда то, что прежде они скрывали, сдълалось открытымъ: нбо всякое эло должно обнаружиться предъ всъми. Есть же люди съ слабою върою, которые не знають божественых наставленій и которых они вмъстъ съ собою низвергають въ пропасть, превращая и уничижая ученіе отцевъ и все прочее божественное писаніе, къ собственной своей погибели. Каковыхъ людей мы должны предусматривать и много оберегаться отъ нихъ, дабы нвкоторые другіе, обольщенные ихъ нечестіємъ, не отпали отъ своего утвержденія. Ибо они изопирили свой языкъ, какъ змін, и имъють ядъ въ устахъ своихъ, какъ аспиды (Псал. 139, 4). Это пророкъ возвъстиль объ нихъ. Таковымъ явился

между нами Евтихій, бывшій изкогда пресвитеромъ и архимандритомъ, который мыслиль какъ будто согласно съ нашимъ ученіемъ и держался его; но онъ подтвердиль нечестіе Несторія и за Несторія приготовился на брань, которая предпринята была противъ Несторія; а изложеніе въры, составленное 318 святыми отцами, и посланіе къ Несторію, написанное священной памяти Кирилломъ, равнымъ образомъ его же послание къ восточнымъ (епископамъ), съ которыми вса были согласны, пытался препратить, возстановляя давнее ученіе нечестиваго Валентина и Аполинарія; и не уболься онъ заповъди истиннаго Царя, сказавшаго: всякь, кто соблазнить одного оты малыхь сихь дътей, лугше бы ему было, если бы повпыиень быль на немь эксерновь осельскій и онь потонуль бы вь глубинь моря (Ме. 18, 6). Отвергъ онъ своимъ въроломствомъ всякую совъсть и, сбросивъ съ себя покровъ невърія, которымъ прикрывался, утверждаль на нашемъ священномъ соборъ, говоря рашительно, что не должно исповъдывать Господа нашего Інсуса Христа состоящимъ изъ двухъ естествъ, посль Его вочеловъченія, такъ какъ Онъ познается нами только въ одной чпостаси, въ одномъ лицъ, - и что самое тъло Господа будтобы не односущественно намъ, на томъ основани, что, бывъ воспринято отъ насъ, оно соединилось съ Богомъ Словомъ упостасно; напротивъ, онъ говорилъ, что хотя Дъва, которая родила Его по плоти, одно-

существенна намъ, самъ Господь не воспринялъ отъ нея плоти, односущественной намъ; и тъло Господа не есть твло человъческое, называется же человвческимъ потому, что оно отъ Дъвы; такимъ образомъ онъ думаль вопреки учению всъхъ отцевъ. Но чтобы не распространить своего письма, я не стану говорить много; а о томъ, что мы сдвлали относительно его (Евтихія), мы послади письмо къ вашему блаженству, въ которомъ показали, что мы лишили его пресвитерства, такъ какъ онъ связаль себя такими заблужденіями, и приказали ему не имъть въ монастыряхъ никакого значенія, и отлучили его отъ нашего общенія, дабы ваша святость, зная то, что сдвлано нами относительно его, удостоила своимъ объявленіемъ о нечестін его всахъ епископовъ, находящихся подъ властію вашего блаженства, для того, чтобы кто нибудь по невъдънію того, какъ онъ мыслить, не относился къ нему, какъ къ православному, или письмомъ, или какимъ другимъ образомъ. – Я и тв, которые со мною, премного привътствуемъ все во Христъ братство, которое находится съ вашимъ благочестіемъ. Будь невредимъ о Господъ для насъ и молись за насъ, боголюбезитыший отецъ!

Отвътное посланіе папы Льва къ Флавіану, епископу константинопольскому.

Левъ, епископъ Рима, возлюбленному брату Флавіану. Прочитавъ посланіе любви твоей, которое такъ.... и прогее, какъ излагается ниже во второмъ застданіи.

Посланів тогоже папы Льва къ Юліану, епископу цензенскому.

Возлюбленному брату Юліану, епископъ Левъ. Хотя мы, чрезъ отправленныхъ нами изъ Рима по дълу въры, послали пространиваниее письмо къ брату Флавіану противъ заблужденій необычайнаго нечестія: впрочемъ, такъ какъ мы получили посланіе любви твоей чрезъ нашего сына, діакона Васплія, которое очень намъ поправилось пламенемъ канолического чувства, то мы придагаемъ еще и эту страницу, которая будетъ весьма согласна съ тъмъ письмомъ, дабы вы единодупно и твердо противостали темъ, которые хотятъ превратить Евангеліе Христа; потому что у нась и у васъ одно просвъщение Св. Духа, одно ученіе. Кто не принимаєть этого ученія, тоть не члень тъла Христова и не можетъ быть прославленъ Тою Главою, въ которой не признаетъ своей природы. Какая же польза этому неблагоразумныйшему старцу (Евтихію), подъ именемъ ереси несторіанской, терзать образъ мыслей тахъ, благочестивайшей въры которыхъ онъ не можетъ растерзать? Ибо сколько отступиль отъ истины Несторій, отдъливъ божество Слова отъ существа воспринятаго Имъ человъка, столько же удалился отъ истиннаго пути и тоть, кто проповъдуеть рожденіе единороднаго Сына Божія оть чрева блаженной Дъвы такъ, будто Онъ имълъ только видъ плоти человъческой, но самая плоть не была соединена дъйствительно съ Словомъ. Кто не видитъ, какіл чудовищныя понятія раждаются отъ этой чудовищной ласи? Ибо отрицающій Посредника Бога и человъковъ — человъка Іисуса Христа, необхо-димо долженъ исполниться многими нечестіями; онъ долженъ присоединиться или къ Аполлинарию, или благопріятствовать Валентину, или принять сторону Манихея, изъ которыхъ ни одинъ не при-знаваль во Христъ дъйствительности человъческой плоти. Ибо если эта плоть не воспринята, то вмвстъ съ плотію нужно отвергнуть не только раз-умную душу въ Томъ, кто быль во образъ Божіемъ, и пребывая однимъ и тъмъ же, явился во образъ раба, какъ человъкъ, но даже и то, что Онъ быль распять, умерь и погребень, что Онъ возсъдаеть одесную Бога Отца, что Онъ придеть судить живыхъ и мертвыхъ въ томъ самомъ тълъ, въ которомъ былъ присужденъ къ смерти. Слъд. если не върить, что Христосъ восприняль истинное и всецълое естество истиннаго человъка: то этимъ упразплется вся тайна нашего искупленія. И ужели потому, что во Христъ были явлены всъ признаки божества, должны считаться ложными доказательства Его тъла? Напротивъ, для спасенія твари не нужно ли признать дъйствительными доказательства того и другаго естества? Что принадлежить божеству, того плоть не умаляеть; что принадлежить плоти, того божество не уничтожаеть. Ибо одинь и тоть же есть въчный оть Отца и временный отъ Матери; въ своей силь невредимый, въ нашей немощи страждущий; въ трончномъ Божествъ одного и тогоже естества съ Отцемъ и Св. Духомъ, въ восприняти же человъка не одного существа, но одной личности, такъ что Онъ одинь и тоть же есть богатый въ бълности, всесныный въ немощи, безстрастный въ страданін, безсмертный въ смерти. Ибо Слово не превратилось какою либо своею частію въ плоть, или въ душу, потому что естество божества всегда все просто и неизмъняемо въ своей сущности, не получаетъ какой либо для Себя убыли или при-ращенія, и такъ облаженствовало воспринятую на Себя природу, что она пребываетъ прославленною въ прославляющемъ. И почему бы могло казаться страннымъ, или невозможнымъ то, чтобы Слово и плоть и душа соединились въ одномъ Інсусь Христь такъ, чтобы Онъ быль одинь и тотъ же Сынъ Божій и сынъ человъческій, когда плоть и душа, которыя весьма различны по природв, составляють одно лице даже и безъ воплощения Слова? И не гораздо ли легче совитьстить въ себв это единство Божеству своею силою, нежели удерживать его человъческой немощи въ своихъ недълимыхъ существахъ? - Такимъ образомъ ни Слово не перемънилось въ плоть, ни

плоть въ Слово; но то и другое пребываеть въ одномъ, и одинъ остается въ обоихъ, не раздъляясь различіемъ, и не сливаясь смъщеніемъ, и ве такъ, чтобы иной быль отъ Отца, и иной отъ Матери, но одинъ и тотъ же иначе (раждается) отъ Отца прежде всякаго начала, и иначе отъ Матери по исполнении временъ, для того, чтобы Ему стать Посредникомъ Бога и человъковъ-человъкомъ Інсусомъ Христомъ (1 Тим. 2, 5), въ которомъ обитала бы вся полнота божества тълесиъ (Кол. 2, 9). На этомъ основаніи и приписывается превознесеніе тому, что воспринято, а не Тому, кто восприняль; потому что, какъ говоритъ апостоль, Богь Его превознесь и дароваль Ему имя, которое выше всякаго имени, такъ чтобы предъ именемъ Інсуса преклонилось всякое колъно небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ, и исповъдаль бы всякій языкъ, что Онъ есть Господь Інсусъ Христосъ во славу Бога Отца (Филип. 2, 10). — А въ разсуждение ого, что на судъ еписконовъ осмълился говорить Евтихій, будто во Христъ до воплощенія были два естества, а по воплощенін стало одно, необходимо было подвергнуть его, для объясненія своего исповъданія, многимъ тщательнымь вопросамъ со стороны судей, чтобы онъ не обощель мимо, какъ нвчто незначительное, то, что излиль въ такомъ изобили, почерпнувши самъ изъ ядовитыхъ ученій. Думаю, что говорящій это, имъль то убъжденіе, будто душа, которую восприняль Спаситель, прежде нежели

получила свое рождение отъ Дъны Марии, находилась на небъ, и съ нею соединилось Слово во чревъ. Но этого не выносить слухъ и разумъ каеолическій, потому что Господь, сошедній съ неба, начего не взяль съ Собою такого, что принадлежало бы нашему бытію, и не принямаль Онъ души, которал существовала бы прежде, ин плоти, которая не была бы заимствована отъ тала матери. Ибо наша природа не такъ воспринята, что бы она напередъ была сотворена, а потомъ воспринята, но такъ, что она получила свое происхожденіе вмъсть съ воспринятіемъ. Повтому, за что справедливо осужденъ Оригенъ, который утверждаль, что души не только живуть, но и различнымъ образомъ дъйствуютъ, прежде нежели онъ вселиются въ тъла, за это долженъ необходимо подлежать наказанію и сей (Евтихій), если онъ не захочеть отвергнуть своей мысли. Ибо происхожденіе Господа по плоти хотя имъетъ нъкоторыя свои особенности, которыми Онъ превосходять наше человъческое происхождение, какъ, напримъръ, то, что Онъ одинъ зачатъ и рожденъ чрезъ Св. Духа отъ пренепорочной Дъвы безъ пожеланія плоти, или то, что Онть такъ произошель отъ дъвическаго чрева, что и дъторожденіе открылось и дъвство сохранилось; но Его плоть не была иной природы, чтыть изпла, и въ началь не инымъ образомъ была сообщена Ему душа, какъ и всемъ прочимъ людимъ, которая превосходила всъ другія дунин не различість сво-

его происхожденія, но высотою добродътели. Ибо она ничего не имъла въ себъ противнаго отъ пожеланія своей плоти, не допускала противоръчія желаній, при борьбъ разныхъ волей. Тълесныя чувства дъйствовали безъ вліянія на нихъ закона гръха, и чистота ихъ движеній управлялась си-лою Божества и разума; не увлекалась она (душа) обольщеніями и не упадала при обидахъ. Истинный человъкъ быль соединенъ съ истиннымъ Богомъ, который не быль сведенъ съ неба по предварительно существовавшей душъ, и не быль сотворень изъ ничего по плоти, но имъль одну и туже личность въ божествъ Слова и общее съ нами естество по тълу и душъ. Ибо не быль бы Онъ Посредникомъ Бога и человъковъ, если бы не быль одинь и тоть же Богь и человъкъ, оставаясь истинно въ томъ и другомъ естествъ одинъ и тотъ же. – Подлинно къ общирности разсужденія побуждаеть насъ величіе предмета; но нътъ надобности много трудиться для твоей образованности, въ особенности же потому, что мы чрезъ своихъ пословъ отправили къ Флавіану достаточныя письма съ тою цълію, чтобы утвердить не только души священниковъ, но и самаго народа. Въруемъ, что милосердіе Божіе устроитъ такъ, чтобы безъ потери чьей либо души, вопреки козней діавола, и защищены были здоровые, и уврачевались получившее рану. — Дано въ началь поня, въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе тогоже Льва, архівтископа древняго Рима, къ Фавсту и Марцеллину и протимь архимандритамь константинопольскимь.

Возлюбленнымъ сынамъ, Фавсту и Марцеллину и прочимъ архимандритамъ, епископъ Левъ.

Хотя по двлу въры, которую покусился вовмутить Евтихій, я послаль своихъ приближенныхъ, чтобы они присутствовали при заприщения истяны : епрочемъ считаю двломъ сообразнымъ то, чтобы отправить посланіе и къ вашей любен; потому что не сомнаваюсь, что вы столько заботитесь о благочестін, что никакъ не можете слушать равнодушно богохульства и нечестивые возгласы, сохраняя въ сердцахъ своихъ апостольское наставленіе, которое говорить: если кто будеть благовъствовать вамь кромъ того, сто вы приняли, анавема да бүдеть (Гыл. 1, 19). Что же касается до образа мыслей выше означеннаго Евтихія, который, какъ наиз извастно изъ чтенія самыхъ дъль, осуждень справедлию, то и мы опредължемъ, что онъ долженъ быть отвергнуть, такъ что, есля этоть неразумный захочеть упорствовать въ своей неправотв, то пускь имветь соучастие съ теми, заблуждению которыхъ онъ последовалъ. Ибо справединю долженъ бытъ вив Церкви тоть, кто отвергаеть во Христа человъческую, т. е. нашу природу. Но если бы онъ, по милосердно Духа Святаго, исправившись. отказался отъ нечестія своего заблужденія и осудиль

бы съ полнымъ удостовъреніемъ то, что проклинають канолики, то мы не хочемь отказать ему въ прощеніи, такъ какъ для Церкви Господа туть не будеть никакого вреда. Поэтому кающийся можеть быть принять, и одно заблуждение да будеть отвергнуто. О великомь же таинства благочестія, въ которомъ чрезъ вощощеніе Бога Слова состоитъ наше и оправданіе и искупленіе, какъ мы разсуждаемъ по преданію отцевъ, достаточно, какъ я думаю, изложено въ посланіяхъ, которыя я послаль къ моему брату Флавіану, такъ что чрезъ внушеніе вашего предстоятеля, вы должны узнать, что мы желаемъ утвердить въ сердцахъ всъхъ върныхъ, согласно съ Евангеліемъ Господа Інсуса Христа. —Дано въ началв іюня, въ консульство славиващихъ мужей Астерія н Протогена.

Посланіе тогоже Льва, архіепископа римскаго, къ благотестивыйшему императору Оводосію.

Благочестивъйшему и человъколюбивъйшему Өеодосію Августу, епископъ Левъ.

Сколько Божественное провидание благоволидо имъть попечение о двлахъ человъческихъ, это показываетъ внушенная Духомъ Божимъ заботливость вашей благосклонности, которая ничего не хочетъ видъть въ Церкви каоолической неуснокоеннымъ и разстроеннымъ; потому что въ-

ра, будучи сама въ себъ одна, ни въ чемъ не можеть быть неподобна самой себъ. Почему, хотя Евтихій, сколько открываетъ порядокъ епископскихъ дъйствій, представляется заблудившимся по несмыслію и неблагоразумію, и ему надлежало бы отступить отъ своего убъжденія, справедливо признаннаго достойнымъ осужденія: впрочемъ такъ какъ ваше благочестіе, которое для славы Божіей весьма благоговайно уважаеть канолическую истину, опредъльно быть въ Ефесъ собору епископовъ съ тъмъ, чтобы этому несмысленному. старцу открылась истина, въ которой онъ крайне слапотствуеть, то я послаль монкъ братьевъ, епископа Юліана, и пресвитера Рената, и сына моего діакона Иларія, которые могли бы по важности предмета замънить мое присутствіе и принести съ собою такое чувство справедливости и благосинскожденія, по которому, — такъ какъ не можетъ быть никакого сомнанія относительно того, въ чемъ состоить чистота христіанскаго исповъданія, - и осудилась бы неправота цълаго заблужденія и заблудившій, если бы раскаялся и сталь просить себъ прощенія, получиль бы благоснисхождение епископовъ; потому что онь самь оставиль себъ мъсто къ этому благоснисхожденію, когда въ своей просьбъ, которую прислаль къ намъ, объщался исправиться во всемъ, чего не одобряло бы наше суждение о томъ, что въ его мысляхъ худо. А какъ Церковь канолическая въруетъ и учить относительно таниства воплощенія Господа, объ этомъ подробно говорится въ посланіяхъ, которыя отправиль я къ нашему брату и соепископу Флавіану.— Дано въ началъ іюня, въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе святьйшаго и блаженныйшаго Льва, архіепископа римскаго, къ благотестивнійшей Пульжерінь (Августь).

Славнайшей и человаколюбивайшей дочери Пульхерів, еписконъ Левъ.

Какую надежду должна объщать себъ Церковь Божія отъ въры вашего человъколюбія, это я часто подтверждаль многими доказательствами. потому что вы, какъ научены внушеніемъ Св. Дужа, во всемъ покорили свою власть Тому, по дару и покровительству котораго царствуете. Поэтому, такъ какъ я узналь изъ донесенія моего брата и соепископа Флавіана, что въ церкви константинопольской произведено нъкоторое разномысліе противъ чистоты въры христілиской, виновникъ котораго Евтихій, и самое содержаніе соборныхъ дъйствій объяснило намъ видъ всего дъла: то достойно будеть вашей славы то, если заблужденіе, которое произошло болве отъ несмыслія, нежели отъ злоумышленія, будеть уничтожено прежде, нежели оно, по дерзости неправоты, пріобратеть себа какую либо силу отъ согласіл неблагоразумныхь. Ибо сколько отступиль

отъ истины Несторій, который утверждаль, что Господь Інсусъ Христосъ родился отъ Давы Марін только челов'якомъ: столько же отдалился отъ пути канолическаго и сей, думающій, что произшедшій отъ той же Дъвы, не быль одной съ нами природы, такъ что Онъ носиль только образъ раба, почему и быль подобень и сообразенъ намъ, но въ Немъ не было дъйствительности, а одно будто бы нъкоторое подобіе нашей плоти. Итакъ, безполезно тъмъ доказывать, что Господь нашъ — сынъ блаженной Дъвы Маріи, есть человакъ, которые не варятъ, что Онъ есть человъкъ отъ того рода и съмени, о которомъ возвъщается въ началь евангелія. Повтому много скорблю и много сокрушаюсь, что тоть, кто прежде сего казался похвально разсуждающимъ о разсматриваемомъ нами предметъ, дерзнулъ прибавлять пустое и крайне развращенное противъ единственной нашей и нашихъ отцевъ надежды. Такъ какъ самъ онъ видъль, что образъ мыслей его неразумія оскорбляетъ канолическій слухъ: то ему надлежало бы оставить свое мивніе, дабы не возмущать предстоятелей Церкви до того, чтобы навлечь на себя приговоръ осуждения. Почему, если онъ захочетъ оставаться при своемъ убъжденій, то никто не можеть пособить ему. Ибо управленіе апостольской канедры держится такого правила, чтобы весьма строго поступать съ упорствующими и оказывать списхождение истравляющимся. Посему, такъ какъ я великую полагаю

BC. C. III.

надежду на чистьйшую въру вашего благочестія: то умоляю славнъйшее ваше благоснисхождение, знаменитышая и благочестивышая дочь, — какъ троя святая заботливость всегда вспомоществовала проповъди каеолической, такъ и нынъ покровительствуй ея успъху. Ибо нынъ подвергается разсужденю не какая нибудь незначительная частица нашей въры, которая была бы менъе ясна, несмысленное противление дерзаеть нападать на то, чего Господь не хочеть оставить невъдомымъ ни для кого въ своей Церкви. А поэтому, по обычаю своего благочестія, благоволите потрудиться, чтобы все, что безуміе изрекло богохульнаго противъ единственнаго таинства человъческаго спасенія, былю удалено отъ душть всъхъ; и если бы самъ впадшій въ это искушеніе раскаялся, такъ чтобы собственными устами и подписомъ осудилъ то, что думаль худо, то быль бы возстановлень въ свое прежнее достоинство. О чемъ, да знаетъ ваше благочестіе, я писаль моему брату и соепископу Флавіану, и посланнымъ мною поручиль, чтобы милость была оказана, коль скоро будеть отвергнуто заблужденіе. А дабы не было замътно моего отсутствія, согласно съ распоряженіемъ благочестивъйшаго императора, по которому составляется епископскій соборь, я послаль своихъ братьевъ, епископа Юліана и пресвитера Рената, и сына моего діакона Иларія, которые могли бы замънить мое присутствіе. Но тому, кто находится въ заблужденіи, мы лучше совътуемъ, чтобы гдв онь возбезумствоваль, тамъ и раскаялся

бы, и гдъ заслужиль осужденіе, тамъ получиль бы и разръшеніе. — Дано въ началь іюня, въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе тогоже папы Льва къ тойже Пульхерів Августь (1).

Левъ, епископъ канолической римской церкви, благочестивъйшей Пульжерів Августъ.

Какую защиту приготовиль Господь своей Перкви въ вашей благоснисходительности, это л часто доказываль многими доводами, и все, чемъ въ наши времена владъетъ свлщенинческое попеченіе противъ нападающихъ на каоолическую нотину, Онъ отнесъ преимущественно къ вашей славъ; потому что, какъ научены вы внушенемъ Духа Божія, во всемъ покорили свою власть Тому, по дару и покровительству котораго царствуете. Поэтому, такъ какъ л узналъ изъ донесенія моего брата и соепископа Флавіана, что въ церкви константинопольской произведено изкоторое разномысліе противъ чистоты въры христіанской, виновникъ котораго Евтихій, и самое содержаніе соборныхъ двиствій разъяснило намъ видъ всего дъла: то достойно вашей славы то, чтобы заблужденіе, которое, какъ л думаю, произоплю болъе отъ безсмыслія, нежели отъ злоумышленія, было уничтожено прежде, нежели оно, по дерзости неправоты, пріобратеть себа накоторую сылу

<sup>(\*)</sup> Въ этомъ послани содержится тоже, что и въ предыдущемъ, " но адъсь поливе и съ извоторыни прибавлениямъ.

отъ согласія неблагоразумныхъ; ибо невъжество неръдко доходитъ до тяжкихъ паденій, и особенно впадаетъ въ діавольскую пропасть неосторожная простота, по которой, какъ я думаю, подкрался духъ лжи къ вышеупомянутому (Евтихію). Ибо, когда онъ думаеть, что благочестивъе разсуждаеть о величи Бога Сына, если отрицаеть въ Немъ дъйствительность нашего естества: то симъ самымъ признаетъ, что Слово, которое стало плотію, всецью имветь одно и тоже естество. И сколько Несторій отпаль отъ истины, когда утверждаль, что Христось родился отъ Левы Марін только человекомъ, столько же и сей удалился отъ канолического пути, когда не върить, чтобы отъ той же Дъвы Маріи произошью наше существо, желая такимъ образомъ понимать, что оно было существо одного Божескаго естества, такъ что носило одинъ образъ раба и было только подобно и сообразно намъ, т. е. имъло лишь изкоторое подобіе съ нашею природою, а самой дъйствительности ел не содержало. Итакъ, безполезно темъ доказывать, что Господь нашъ — сынъ блаженной Дъвы Маріи есть истинный и совершенный человъкъ, которые не върять, что Онь человъкъ отъ того рода, о которомъ возвъщается въ евангели. Ибо Матоей говорить: книга родства Іисуса Христа, сына Давидова, сына Авраамля (Мө. 1, 1.); — н такимъ образомъ слъдуетъ порядку рожденія, пока доводить наконецъ линію родовъ до юсифа, ко-

торому обручена была Матерь Господа. А Лука, въ обратномъ порядка изчисляя степени поколеній, доходить до самаго начала рода человъческаго, т. е. до перваго Адама, и такимъ образомъ показываетъ, что и новый Адамъ имветъ тоже естество. Знаемъ, что всемогущество Съна Божія для наученія и оправданія людей могло житься такъ, какъ являлся Онъ патріархамъ и пророкамъ, т. е. въ одномъ видв плоти, когда или вступаль въ борьбу, или даваль слово и вместе съ этимъ не отвергаль даровъ гостепринства, вып даже принималь предлагаемую Ему пищу: но та полобія были изображеніемъ того человъка, существо котораго долженствовало заимствоваться отъ покольнія предшествующих отцевъ, и ингали значение таинства. И поетому самаго таинства нашего примиренія, предопредъленнаго отъ въчности прежде временъ, не могли исполнить никакие образы; потому что еще не снизошель Духъ Святый на Дъву, и сила Вышилго еще не осънила ее, и внутри дъвственнаго чрева еще не создала Премудрость себъ домъ. Наконецъ Слово стало плотио, и образъ раба и образъ Бога соединлись въ одно лице; Творецъ временъ родился во времени, и Тотъ, къмъ все сотворено, самъ родвлся между всеми. И если бы новый Человекъ, явившійся въ подобін плоти граха, не воспринадъ нашей ветхости и Единосущный Отцу не бывговолиль сдълаться единосущнымъ Матери, и Единый безгрышный не соединиль съ Собою нашей

природы: то плъненное человъчество оставалось бы все вообще подъ рабствомъ діавола, и мы никакимъ образомъ не могли бы воспользоваться побъдою Побъдителя, если бы она была совершена внъ нашей природы. По причинъ же этого чуднаго участія намъ передается таинство возрожденія, такъ что чрезъ самого Духа Святаго, отъ котораго зачать и родился Христось, вновь возраждаемся духовнымъ рожденіемъ и мы, которые рождены чрезъ пожеланіе плоти. Почему евангелисть говорить о върующихь: они не от кро-Bu, hu ome noxomu naomu, hu ome noxomu мужа, но от Бога родились (Іоан. 1, 13). Кто непричастенъ этой неизреченной благодати, кто исключаеть изъ своей въры то, что насъ главнымъ образомъ спасаетъ, тотъ не можетъ наслъдовать всыновленія дътей Божінхъ. Поэтому много скорблю, много сокрушаюсь, что тоть, кто прежде казался похвально разсуждающимъ объ разсматриваемомъ нами предметъ, дерзнулъ прибавлять суетное и крайне нельпое противъ единственной нашей и нашихъ отцевъ надежды. Такъ какъ самъ онъ видълъ, что образъ мыслей его безумія крайне противень слуху канолическому: то ему надлежало бы отступить отъ своего мивнія, дабы не волновать предстоятелей Церкви до того, чтобы заслужить и получить приговорь осужденія. Почему, если онъ захочеть оставаться при своемъ убъжденіи, то никто не можеть помочь ему. Ибо управленіе апостольскаго престола

держится такого правила, чтобы весьма строго поступать съ упорствующими и оказывать синсхожденіе кающимся. Посему, такъ какъ я велыкую полагаю надежду на чистъйшую въру твоего благочестія: то умоляю славу твоего благоснисхожденія, — какъ твоя заботливость всегда содвиствовала каоолической проповеди, такъ и нына благопріятствуй ея успаху; можеть быть, для того и попустиль ее Господь подвергнуться этому искушению, чтобы можно было узнать, каковы тъ, которые скрывались внутри Церкви, которыхъ однакоже не должно оставлять безъ попеченія, дабы потеря ихъ не сокрушала насъ самихъ. Августъйшій же и христіаннъйшій императоръ,, желая какъ можно скоръе прекратить возмущение соборомъ епископовъ, который онъ хочетъ созвать въ Ефесъ, слишкомъ короткое и малое назначиль время, опредъливъ для собранія первый день августа; потому что отъ третьяго дня мая, когда мы получили письмо отъ его пресвътлости, большая часть времени должна быть употреблена на то, чтобы можно было распорядиться отправленіемъ священниковъ, которые были бы способны для дъла. Ибо то, чего ожидаетъ его благочестіе, т. е. что и я долженъ присутствовать на соборъ, это хотя бы требовалось на основаніи какого либо прежде бывшаго примъра, теперь вовсе не можетъ быть исполнено; потому что слишкомъ неопредъленное положение настоящихъ дель никакъ не поэволяеть мнв отлучиться отъ народа такого города; да и сами производящіе смятеніе пришли бы въ нъкоторое отчаяне, если бы увидъли, что я, по случаю церковнаго двла, захотъль оставить отечество и апостольскую каеедру. Посему, такъ какъ, вы знаете, относится къ общественной пользъ то, чтобы при полномъ дозволенін вашей благосклонности, не отказать любви и моленіямъ моихъ гражданъ, то считайте, что въ этихъ монхъ братьяхъ, которыхъ я послалъ вместо себя, и я также присутствую съ теми, которые тамъ будутъ находиться; имъ сказалъ я полно и ясно, что нужно соблюдать относительно самаго предмета, довольно для меня объяснившагося и ходомъ дълъ, и признаніемъ того, о комъ идеть разсужденіе. Ибо теперь разсуждается не о какой либо малой частицъ нашей въры, которал была бы менъе объяснена, но безразсуднъйшее противленіе дерзаетъ нападать на то, чего Господь не хочетъ оставлять невъдомымъ ни для кого въ своей Церкви, ни мужескому полу, ни женскому; потому что и самое краткое исповъдание канолическаго символа, которое двънадцать апостоловъ составили въ такомъ же числь мыслей, столько защищено небеснымъ огражденіемъ, что всъ мивнія еретиковъ могуть быть сражены однимъ собственнымъ его мечемъ. Если бы Евтихій захотъль чистымъ и простымъ сердцемъ принять полноту этого символа: то не отступиль бы ни отъ одного изъ положеній священнъйшаго никейскаго собора, - и если бы онъ поняль, что этотъ символь составлень святьми отцами, то ин одной мысли, ни одного слова не возвысиль бы противъ апостольской въры, которал одна. И посему, по обычаю вашего благочестія, благоволите потрудиться, чтобы все, что безуміе произнесло богохульнаго противъ единственнаго такиства человъческаго спасенія, было удалено отъ душъ всвхъ; и если бы самъ впадшій въ это искупиеніе раскаліся, такъ чтобы письменнымъ удостовъреніемъ осудня свое заблужденіе, то пусть не будеть ему отказано въ прежнемъ его чинъ. О чемъ, да знаетъ твоя благоснисходительность, я писаль къ святому епископу Флавіану, дабы не была пренебрежена любовь, коль скоро будеть отвергнуто заблужденіе. — Дано въ началь іюня, въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе тогоже папы Льва ко второму ефес-

Епископъ Левъ святому собору, собравшемуся въ Ефесъ, (желаетъ) о Господъ всякаго блага.

Благочестивъйшая въра благосклониъйшаго императора, зная, что въ его славъ по преимуществу относится то, если внутри Церкви канолической не будетъ произрастать никакое зерно заблужденія, оказала такое уваженіе къ божественнымъ догматамъ, что для исполненія святаго своего намъренія, призвала авторитетъ апостоль-

ской качедры, какъ-бы желая отъ самого блаженныйшаго Петра получить разъяснение того. что было похвалено въ его исповъдани, когда на вопросъ Господа: за кого почитаютъ Меня, сына человъческаго (Мо. 16, 13), ученики представили различныя мнънія людей; но когда сами они были спрошены, какъ върують: то первый изъ апостоловъ, соединивъ въ краткомъ словъ полноту въры, сказаль: Ты Христосъ, Сынь Бога живаго (Мо. 16, 16); — т. е. Ты, который истинно сынь человъческій, и вместв истинно Сынъ Бога живаго; — Ты, говорю, истинный въ божествъ, и истинный во плоти и, сохранивъ свойства двоякаго естества, одинъ въ томъ и другомъ. – Если бы Евтихій смысленно и живо въроваль этому: то никакъ не удалился бы отъ пути въры. Поэтому и Господь отвъчаль Петру: блаженъ ты Симонъ, сынъ Іонинъ; потому что не плоть и кровь открыли тебъ это, но Отецъ мой, Который на небесахъ. И Я говорю тебъ, что ты Петръ, и на этомъ камени построю мою Церковь, и врата ада не одольють ея (Мо. 16, 17-18). Слишкомъ далекъ отъ состава этого зданія тоть, кто не принимаєть исповъданія Петра и противоръчить евангелію Христа, показывая, что онъ никогда не прилагаль своей заботливости узнать истину, и напрасно носить почтенный видъ тотъ, кто никакою зрълостио души не украсилъ свдину своей старости. Впрочемъ, такъ какъ не должно оставлять безъ попеченія и такихъ, и хри-

стіаннайшій императорь весьма справеджью в благочестиво пожелаль составить соборь епископовъ, дабы полнымъ разсужденіемъ могло уничтожиться всякое заблужденіе: то поетому и я посладь монхъ братьевъ, епископа Юліана, пресвитера Рената и сына моего діакона Иларія, и съ ними нотаріуса (писца) Дульцитія, испытанной нами взры, которые замънили бы мое присутствіе на святомъ собраніи вашего братства и общего съ вами мыслію постановили бы то, что должно быть благоугодно Господу, т. е. чтобы прежде всего, осудивъ гибельное заблуждение, разсудили бы даже и о возстановлении того, кто заблудиль неблагоразумно, если только онъ, принявъ истину, вполнъ и открыто осудить собственным голосомъ и подписомъ еретическія понятія, въ которыхъ запутался по несмыслю, что онъ и санъ объявить въ своей просьбъ, которую прислаль къ намъ, объщая, что онъ во всемъ готовъ послъдовать нашему сужденію. Получивъ же посланіе отъ нашего брата и соепископа Флавіана, мы совершенно полно отписали ему о томъ, что, казалось, относилось до насъ, такъ чтобы, по уничтоженін того заблужденія, въ которомъ находнася обезчестившийся имъ, въ похвалу и славу Бога во всемъ міръ одна была въра, одно и тоже исповъдание, и о имени Інсуса поклонилось бы всякое кольно небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ, и исповъдаль бы всякій языкъ, что Господь Інсусь Христось въ славу Бога Отпа

(Филип. 2, 10). Аминь. — Дано въ началь іюня въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія н Протогена.

Посланіе святьйшаго и блаженныйшаго архіепископа римскаго Льва къ Фавсту, пресвитеру и архимандриту.

Возлюбленнъйшему сыну, пресвитеру Фавсту, епископъ Левъ.

Миъ всегда пріятно бесъдовать съ тобою и удовлетворять своему желанію привътствовать тебя; потому что знаю тебя съ похвальной стороны, какъ стража чистъйшей въры, который не влается всякимъ вътромъ ученія, но стоитъ твердо на основании пророковъ и апостоловъ, которое есть Христосъ. Почему, когда придетъ Сынъ человъческій въ своемъ божествъ для очищенія всего міра, ты явишься какъ избранное зерно, достойное быть положеннымъ въжитницу въчности. Итакъ, получивъ отъ тебя посланіе чрезъ сына моего Пароенія, и исполняя съ своей стороны взаимное привътствіе, убъждаю твое совершенство, сынъ возлюбленныйшій, чтобы ты не смущался о евангелів рожденія Господа Івсуса Христа, съща Давидова, съща Авраамова по плоти; потому что эта въра побъждаетъ міръ, когда вто въруетъ, что Інсусъ есть Сынь Божій. Если же возникнутъ какіе либо вопросы относительно въры: то совътуемъ тебъ писать къ намъ пространнъе о томъ, что относится въ общей нользъ, и мы примемъ съ удовольствиемъ тахъ, которые доставятъ ихъ намъ.

Посланіе Петра, епископа равеннскаго, къ архимандриту Евтихію.

Возлюбленивйшему и досточтимому същу Евтихию Петръ, епископъ Равенны.

Печальный прочель я твое печальное посланіе, н горестныя твои строки пробъжаль съ должною горестію; потому что какъ насъ исполняеть небесного радостіго миръ церквей, согласіе священниковъ, спокойствие народа, такъ низлагаетъ и сокрушаеть насъ братское разномысле, въ особенности когда оно происходить изъ такихъ причинь. Въ теченіе тридцати льть человьческіе законы рыцають вопросы человьческие; а рожденіе Христа, которое въ божественномъ законъ представляется неизъяснимымы, после столькихы вековы подвергается безразсудному изследованію. На чемъ преткнулся Оригенъ, изслъдователь началь, какъ паль Несторій, разсуждая о естествахъ, - это не безъизвъстно твоему благоразумию. Волхвы своими таниственными дарами исповъдали Христа въ пеленахъ, какъ Бога (Мо. 2, 11); а священиями жалкимъ вопросомъ испытывають, кто Тоть, который родился отъ Святаго Духа девственнымъ рожденіемъ? Когда Інсусь въ пеленать издаль плачь, то воинство небесное возгласняю: слова въ вышних в Богу (Лук. 2, 14). И теперь ли пол-

нимать вопрось о Его рожденія, когда о имени Іисусовъ поклоняется всякое колтьно небесных и земных и преисподних (Филип. 2. 10)? - Мы, брать, говоримь вместь съ апостоломь: аще и разумпьхомь по плоти Христа, но нынь ктому не разумьемь (2 Кор. 5, 16). Мы не можемъ пытливо изследовать о Томъ, кому должны принесть честь и воздать страхъ; должны мы ожидать, а не разбирать Того, кого исповъдуемъ, какъ Судио. Такъ отвъчаю, братъ, на твое посланіе кратко; готовъ писать пространнъе, если напишетъ ко мнъ что нибудь объ этомъ предметь нашть брать и соепископъ Флавіанъ. Если же тебь покажется это непріятнымъ, такъ какъ ты написаль свою любимую мысль: то какимъ образомъ мы можемъ разсуждать о тъхъ, которыхъ не видимъ по причинъ ихъ отсутствія, и что они думають, не знаемъ по причинъ ихъ молчанія? Нельзя признать справедливымь посредникомъ того, кто выслушиваетъ одну сторону такъ, что инчего не хочетъ принимать отъ другой стороны. Совътуемъ тебъ, достопочтенный брать, чтобы ты съ покорностію внималь всему, что написано блаженнъйшимъ папою города Рима; потому что св. Петръ, который живеть и возсъдаеть на своемь престоль, открываеть ищущимъ истину въры. Ибо мы, по любви къ миру и въръ, помимо согласія епископа римскаго, не можемъ разслъдовать о предметахъ въры. Да благоволитъ Господь сохранить любовь

твою невредимою на долгое время, возлюбленнъйшій и достопочтенный сынъ!

Посланіе блаженный шаго папы Льва къ Флавіану, епископу константинопольскому.

Возлюбленнъйшему брату Флавіану Левъ, епископъ римскій.

Получиль я посланіе любви твоей вмъсть съ дъяніями, которыя совершены у васъ по вопросу о въръ. И такъ какъ благосклоннейшій императоръ, озабоченный миромъ Церкви, хочеть созвать соборъ, хотя очевядно, что дъло, о которомъ идетъ разсужденіе, нисколько не требуетъ соборнаго изследованія: то я извещаю тебя, брать возлюбленныйшій, что вслыдь за симь придуть тъ, которыхъ я назначиль по этому дълу. И не было надобности писать теперь съ большею подробностію; такъ какъ, по милости Божіей, о томъ, что мы считаемь нужнымь для этого дела, ты полнъе узнаешь изъ тъхъ писемъ, которыя они принесуть съ собою. — Дано пятнадцатаго дня іюля, въ консульство славныйшихъ мужей Астерія и Протогена,

Посланіе тогоже папы Льва къ Оеодосію Августу.

Епископъ Левъ Осодосію Августу.

По получени посланія твоего, я усмотрвать, что много должна радоваться вселенская Церковь; потому что твоя благоскдонность не хочеть, что-

Digitized by Google

бы въра христіанская, которою чествуется и прославляется Божество, оставалась въ комъ либо различною и несогласного. Ибо какими человъческими дълами успъщнъе можно привлекать милосердіе Божіе, какъ не тъмъ, если всьми будеть воздаваться Его величію одно благодареніе и священнодъйствіе одного исповъданія? Въ томъ и состоитъ благочестіе священниковъ и всъхъ върныхъ, когда они не иначе мыслятъ о томъ, что единороднымъ Сыномъ Божимъ — Словомъ сдълано для нашего искупленія, какъ самъ Онъ повельль о Себь въровать и проповъдывать. Поэтому, хотя ко дно епископскаго собора, который назначенъ ващимъ благочестіемъ, мнъ никакъ нельзя явиться, потому что на это не было прежнихъ примъровъ, и настоящая необходимость не позволяеть оставить своего города, особенно же потому, что предметь въры такъ очевиденъ, что по разумнымъ причинамъ можно было бы удержаться и отъ созыванія собора: впрочемъ, сколько благовольть Господь помочь мнв, я приложиль свое усердіе, чтобы въ нъкоторой мъръ повиноваться опредъленіямъ вашей благосклонности, назначивъ отъ себя моихъ братьевъ, которые были бы способны къ отсъчению соблазновъ, по справедливости дъла, и которые бы замънили мое присутствіе; ибо возникцій вопросъ не таковъ, что бы можно или должно было колебаться сомнъніемъ. - Дано двенадцатаго дня іюня, въ консульство славнейцикъ мужей Астерія и Про-TOPERA.

ученія? Кто же паче единородняго Божія Сына и единосущнаго возвъстить волю Божию и правач его научить? И посему не возможно пеки оному новому учению быти. И кто дерзостенъ толико, яко смъти учити ново (1) кроыть Божіл воля? Воля же Сожіл ися о возлюбленнымъ Сынь его единороднымъ Інсусь Христв. якоже самь Богь Отець (1) свидательствова на Ердани преже, потомъ на Оаворъ, ово: ты еся Сынъ мой возлюбленный, о тебъ благоволихъ (3), ово же: се есть Сынъ мой возлюбленный, о немже благоволихъ, того послушайте (1). Тъмже Божія заповъдя послушателемъ быти есть (). еже о возлюбленнымъ Сынь Божін, жже Сынь Божій научиль есть уже и заповъда (1) своими апостолы, ихже послугиающін спасаются (7). Кож же недостатцы ученія Божія въ Сынъ его единосущных обрящутся, Богу Отцу послушествовавшему о немъ множицею и послушати того повельница же сему сущи сытая соборная апостольская Церкви, содержащи непорочно Христово учение во апостольств велъніи право и истинно даже и до днесь. Како па-

<sup>(°) № 60%:</sup> в кто дервостемъ смѣти повому учити.

<sup>(3)</sup> Bors Oreus — mars.

<sup>(\*)</sup> Jyr. 3, 22.

<sup>(4)</sup> Ayr. 9, 35.

<sup>(\*)</sup> Caobs : «Thume, — быти есть» — whth.

<sup>(\*)</sup> научивъ уже и заповъди положи.

<sup>(1)</sup> послушающе творять провосления христівив:

Зинов.

ки новое ныиз хощеть быти учение, емуже мъста уже не бысть оставлено? Довольно убо речеся о еже не имать мъста новое учене, идъже подобаеть ему быти когда, ниже будеть нъкое время, въ неже прінти новому ученію, Господу своимъ пришествіемъ ученіе Божіе истинное принесщу и запечатлъвшу распятіемъ н смертію н погребеніемъ своимъ; в всю исполни (1) Божію волю и свидътельствова самъ, глаголя: не приндохъ разорити закона, но исполнити (2), еже на крестъ пригвожденъ исповъда, приемъ желчь и оцеть глаголя: совершишася, и преклонь главу предасть духъ (3), утверди завътъ, яко ктому не уяти уже ни приповелъвати что къ завъту Христову, якоже апостоль засвидетельствуеть, глаголя (4): человъку утвержена завъта никтоже отметаеть, никтоже приповельваеть (\*). И о семь вовомъ ученія нъсть потребы разсмотряти; разумно бо, яко нынъ явлышееся новое учение нъсть божественно учительство и Божіе ученіе, непокровенное беззаконіе и нечестіе изъявленіе есть (6), внегда новому учению явитися или быти когда.

<sup>(\*)</sup> N° 605: исполницу,

<sup>(2)</sup> Mo. 5, 17.

<sup>(\*)</sup> Joss. 19, 30.

<sup>(4)</sup> и апостоль скажуеть из Евресогь глаголи.

<sup>(\*)</sup> Fat. 3, 15.

<sup>(\*)</sup> II mlemos merestie.

Раммотръніе о учители новаго ученія, кто и откуда есть, и что исправленіе въ жительствъ его, и аще имать въ себъ истину (1). Глава 1.

И сіл глаголавъ, вопросихъ ихъ, рекъ: «да скажете же обаче здъ (³), кто есть учитель ныиъ явльшемусл новому ученію». Они же крылошане тріе ръша (³): «новому ученію учитель есть

Осодосій зовомый Косой».

Яко крнва учителя развращена суть и ученія его.

Азъ же отвъщавъ, рекохъ къ нимъ: котъ на- а чала словеси нареченіемъ именя учителя новому ученію показасте развращенное его косое бо не-можетъ быти прямо, а еже нъстъ прямо, сіе не можетъ быти истинно. Развращеніе бо очію его назнаменуетъ развращеніе и ума, такову же и душу его развращенну. Обыче бо умъ послъдовати присно (1) зрънію очесъ, отнюду же и ду- на похотъвати обычай имать. Глаголетъ бо Господь ко Іезеківлю пророку: се азъ отъемлю отъ тебе помышленіе очію твоею (1); помышленіе очію

<sup>(\*)</sup> N° 605: 273 STORO OF.MA.SONIA.

<sup>(3)</sup> вопросихъ ихъ паки: да скажете единиче.

<sup>(\*)</sup> oratmanne un penoma.

<sup>(4)</sup> oferval to upucho meats yet mocatamente.

<sup>(\*)</sup> lesex. 26, 16.

ero meny ero raarojeta, mbanionly cloby (1), mko умъ очесемъ послъдовати обычай иматъ, помышленія же (1) отъ душа исходять. И есть истиню, яко умь очесемъ последуеть; ибо помышленія душевная оньмъ (°) последують, якоже пророкъ сказа. Учитель же новому ученію очи имать косы, и по развращению очесъ его нужа присно сразвращатися и души со умомъ его. Показасте же намъ виновна новому ученио косого, и понеже косое нъсть право, убо и ученио вина неправа ума ради по очесемъ. И како отъ кривыя вины будуть права ученія? И якоже оть неправыя вины неправа и истеченія (4) бывають: сице и косого учителя всяко и ученія его крява (\*) суща, по последованию очесь его уму и души, пророку Іезекінлю. И се показася яко невозможно учительству праву въ развращенныхъ очесъхъ его бывати. Вопросихъ же ихъ паки, глаголя (\*): **«обаче повъдите, кто и откуду той учитель на**рицаемый Косой»? Они же повъдаща ми глаголюще: «Косой москвитинъ есть, рабъ единаго отъ честныхъ слугъ царевыхъ» (1). Азъ же рахъ ниъ: «повъдуете Косого москвитину ему быти и

<sup>(\*)</sup> N° 605: norma — marketo: marmony camp.

<sup>(&</sup>quot;) H DOXOTIME.

<sup>(5)</sup> nonshillenia ne gynni chit ne.

<sup>(4)</sup> neupana u npoucxomenia.

<sup>(\*)</sup> scarae yeemie upane.

<sup>(\*)</sup> вопросихъ же и пами ихъ.

<sup>(7)</sup> Вдъсь следують слова ниже поизвеннаго оглавления: «по писанно отриновенть есть рабъ во всиме синдательство».

единаго отъ славныхъ московскихъ раба суща, паки по последованию слова непріятное показасте о немъ. Глаголетъ бо Соломонъ, иже всехъ человъкъ премудръйшій: треми трясется земля, четвертаго понести не можеть, аще рабъ воцарится (1). И закони же градстін отмещуть яже оть рабовъ бываемая свядътельства; не повелъваютъ бо закони рабовъ на судищи представляти во взысканиять межю прященися быти послухомъ.

Яко по писанію отриновень есть рабь во всякое свидительство.

И аще писаніе показуеть величество злобы рабія, отъ неяже земля трясется, внегда рабу воцаритися (2), и закони отсыцають не дающе рабу послушествовати: како же рабъ учитель будетъ, егоже и писаніе отмещеть и закони отрицають (\*)? Именовасте бо новому учению учителя Косого раба суща и отъ прозвания его развращению быти ученію его (1), яко отъ прирожена случая его наречено прозвание ему Косъ (\*), и отъ жительства его ученіе его непріятно показасте, яко рабъ бъяше. Вопросихъ же ихъ и еще, глаголя: «что же убо исправленіе Косого сказуете, яко быти ему

<sup>(\*)</sup> Притч. 30, 21. 22. (\*) N° 605: внегда рабу во свобода быты.

<sup>(4)</sup> и отъ выени его развращена быти и учена его.

<sup>(\*)</sup> HADSASHO HITE SLOT

достойну учителю (¹)»? Они же глаголана: яко бывый рабъ, а нынв уже нъсть (3), и рабъ же бывъ славна мужа, а не худа, и свободну ему уже преже много времени». И рекохъ имъ: «аще убо и свободна его повъдаете вы нынъ, единаче бысть рабъ. Но премудрый Соломонъ, коегождо существа естество и случай испытавь извъстно, аще получившу рабу толико свободу, яко и воцаритися ему, показа, яко и тогда злобы его земля наипаче не возмогаетъ претерпъвати. И отъ сего зъло непріятно показуется, аще рабіе ученіе будетъ. Вопросихъ же ихъ паки: «повъдите же убо, како рабъ сый Косой возможе свободу улучити»? Они же рыша: «и звло свободу улучи Косой мужествомь и разумомъ своимъ; поемъ бо коня и именіе отай и шедь оть господина своего (5) на Бъло езеро пострижеся и бысть мнихъ; во мнишествъ же Косому много угожая и господинъ его. Ятъ же бывъ нъкогда Косой и блюдомъ во единомъ отъ монастырей московскихъ, приласкавъ же ся хранящимъ, пріемъ послабленіе отъ нихь и бъжавъ, въ Литву отъпде (4), идъже учаще новое ученіе и бракомъ законнымъ оженися вдовицею жидовынею, поять (1), и есть

<sup>(1) № 605:</sup> яко быти ему достойну учителю—ната.

<sup>(2)</sup> насть рабъ.
(3) поемь бо нощно отъ господина своего коня и вызніе от-

<sup>(4)</sup> убъка, въ Литву пріще.

<sup>(\*)</sup> жидовынею, поять — ньть.

честень тамо и мудръ учитель новому учению; позналь истину паче всвхъ, имветь бо разумъ здравъ.

Яко недостоить Косому угителю быти; понеже (') согрышиему ему зъло смертныя грыхи

Отвъщавъ же азъ рекохъ имъ: «въ похва- г лахъ вашихъ о Косомъ влиции намъ показуете непотребна его во всемъ и всяческими отвержена; едма взимаяй что рабъ отай господина своего, тать есть, и отшедь тай оть господина своего рабъ (2) и бывая мнихъ, бъглецъ есть. Золъ порокъ Косому и се едино, яко рабу ему, несвобожену же сущу отъ господина его, взыска свободы; не порокъ же токмо, но и грвхъ звло великъ, похули бо имя Божіе и ученіе его, Господу заповъдавшу Павломъ кръпко . рабъ ле кто призванъ бысть, рекъ, да не нерадиции, яко братія суть владыки, но паче работай (\*); и паки: рабомъ по всему послушати господій своихъ, да не имя Божіе хулится и ученіе (\*); тойже апостоль писа: аще кто отвергся закона Монсеова при двою или тріехъ свидьтелехъ, безъ милости

<sup>(\*)</sup> N° 605: noneme — mitta.

<sup>(°)</sup> Слова: «тать есть... своего рабъэ внесены въ тексть вазъ № 606.

<sup>(\*)</sup> Kop. 7, 21.

<sup>(4)</sup> Kos. 3, 22; 1 Tms. 6, 1.

умираеть: колицъй горшей муцъ повиненъ бываетъ иже Господа отметаліся ()? Косой же, заповъдь Господню преступивъ, не покаяся, имя Божіе и ученіе похули и глаголь Господень уничижи, не поработавъ до конца господину своему, ни послушавъ его по всему, по заповъди Господни, взыска свободы не по воли господина своего. Сограши убо Косой, и грахъ къ смерти ему есть (3); въ руци бо гордости душа его согреши зело. О таковомъ въ законе повеление глаголеть (\*): н согращившая душа истрытіемъ истрыется, и гръхъ ея въ ней (\*). Сего ради тяжко мученіе, понеже (\*) согращи грахь въ руцы гордости; преступи бо волею (\*) заповъдь и тамъ глаголъ Господень уничижи, разоривъ законъ. Се ли мужество Косого и разумъ, по похваль вашей? По бытпо же его золь порокъ есть и велико преграшеніе. Къ сему же приложиль есть гръхи на гръхи; глаголаете бо вземина Косого именіе господина своего нощію, и отшедша тай, и мниха бывша, еже гръхи многи суще. Окраде бо господина своего Косой нощию, татьбу сотвора; не гдъ же прилучися, украде, во господина окраде (7), еже и тяжчае согръще-

<sup>(\*)</sup> Esp. 10, 29.

<sup>(\*) № 605:</sup> согръщи убо грахъ Косой къ смерти.

<sup>(</sup>a) nonerhanera, rancom. (\*) Tuca. 15, 30, 31. (\*) 200

<sup>(\*)</sup> волею — нэтэ. (\*) но у госполина угразе.

ніе. Къ симъ же огорчи господина своего, срамоту наведъ тому, невъріе же и огорченіе на прочал рабы (1) сотвори ему; и въ срабныхъ сво-MXTS MHOPO CMYLLERIC BAOKH H MHOPYIO MOJBY, KS симъ же и на долго печаль наведе имъ недовъреніемъ и огорченіемъ господина ихъ на нихъ, ради невърнаго и лукаваго умъщыенія самого того Косого въ господину, и томление срабнымъ не Христа ради, ниже за добродътель бываемое привведе; ниже вина пользующая душу, въ ней же страданіе бываеть, зазора бо полна вина, лукавое и невърное показавъ, покравъ бо побъже. Отвъщавше же рекоша они (3), яко конь его есть, на немже ъздяще Косой, и иже имъніе у него, одежа и прочал особная отъ господиновыхъ ему; а яже взять господина его мзда есть его, понеже служные есть господину своему Косой; а яже притяжа имънія у господина, мада есть работы его, понеже и израильтяне, бъжаще Египта, взяща египетское богатство разумомъ за маду работы своея. Азъ же отвъщавъ ръхъ къ нимъ: «нъсть се на оправданіе Косому: израндьтяне бо свободни суще и по насилю нужею порабощени, а не раби израильтяне египтяномъ бъща. Сего ради и повелъни бъща из-раильтяне отъ Бога испросити у егистянъ имънія, яко свободныхъ сущихъ израильтянъ египтя-

<sup>(\*)</sup> N° 005, product. (\*) etikunto ko kirkiinin penetuk ku enno

не насиловаща ихъ въ работу. Нъсть же убо едино работа свободнаго и работа рабія. Ино рабъ и ино наемникъ. Наемникъ свободенъ есть и, ему же хощеть, работаеть по найму (¹), и нже кто хощеть, наимаеть его; рабъ же не можеть работати, ему же хощеть, ниже кто хощеть, поемлеть его работати себв, понеже рабъ имать господина и рабъ есть своему господину, а не всъмь есть рабь (1); и елико аще поработаетъ господину своему, мзды не имать и найма не вземлеть. Егда бо не восхощеть творити работы господина своего, томленіе и раны пріемлеть рабъ. И посему рабъ не имать свое ничтоже, но вся, яже имать у себе, господина его суть, и самую срачицу и вся купно, яже рабъ притяжетъ, отыодуже аще будетъ, господину своему, а не себъ притажаетъ. Тъмже Косой не наемъ, ни мзду свою взять, ниже свое притяжание поять, но окраде господина своего и послъднею мъдницею, юже аще и у себе имъяше, якоже речеся. Не себъ бо притяжа Косой, елико аще не притяжа, но господину своему притяжа рабъ сый его. Аще и остави господинь его имъти ему притяжанная имъ; единаче господина его, а не Косого есть, н не будеть, како очиститися Косому отъ татьбы сограшенія (3) господина своего, юже сотво-

<sup>(°) № 605:</sup> наймованся.

<sup>(\*)</sup> ecrs pags—utrs.

<sup>(\*)</sup> ore corptmenia spanios.

ри къ нему (). Къ симъ же согръщениемъ его н еще приложение, яко къ нимже прииде въ монастырь, идъже постригоша его, солга, не повъда вся имъ, яко рабъ есть (в); паки же солга, повъдавъ себе не бъжав(ша) отъ господина своего (\*); солга же и еще, не повъдавъ, яко окрадши господина своего прінде къ нимъ; обольсти же ихъ лукавствомъ пріяти его; паки лестію лукавство сотвори Косой, прельстивъ нгумена пострищи его, егоже не бъ достойно пострищи, и гръхъ возверже на душу ему; прельсти же и вся минки монастыря того пріяти его, егоже нъсть праведно пріяти въ монастырь, и во гръсв томъ увязнути мнихомъ сотвори. Толика же паки согрешения въ похваляемомъ вами Косомъ, внегда поиману быти ему въ согръщенияхъ его и предану ему быти въ монастырь на блодене до разсмотренія иже о немъ. И ту лукавую лесть сотвори; приласкаябося стрегущимъ его, прельсти ихъ ослабление дати ему, приемъ же ослабу отъ нихъ, убъжа отъ нихъ, и вмъсто милосердія, сотвореннаго отъ нихъ на немъ, зло воздастъ имъ, оставивъ ихъ на истязание быти о немъ, еже и звърей не видъти таковая дъющихъ.

<sup>. (\*)</sup> N° 605: къ нему—изтъ.

<sup>(</sup>з) не пов'ядався виз рабъ господина его.

<sup>(</sup>в) повіданся не біжа отъ господина его.

Разсмотръніе, аще подоблеть Косого именовати угителемь или пріимати угеніе его (1). Глава 5.

Паки же похваляемо вами въ Литву бъжаніемъ пришествіе Косого, и тамо учителю быти и женитися бъглецу отъ земля своея бывшу Коссму, и учителю самому ся сотворити, коликъ есть зазоръ? Идъже и гръха множество видъти, самому ся учителю сотворшу, апостоль бо сказуеть, глаголя: како услышать безь проповъдающаго? како же проповъдять, аще не послани будутъ (1)? Писано же есть и о самомъ Павлъ и Силь: сія, рече, послана бъста отъ Духа свята, идоста (3). Рекохъ же (4): «въ чесомъ же убо пріять будеть таковый учитель, иже не послань учити, самъ же себъ повель учительство»? Ръша же крылошане (\*): «и кто въсть, аще посланъ будеть и Косой». Отвыцавь же азъ рекохъ имъ (\*): ки аще посланъ Косой, что имать силы и кал дарованія? Аще море раздали? Бажа бо и Косой въ землю чюжу, глаголете вы, якоже израильтяне Египта (1). Бъжа убо израиль Египта, но Бо-

<sup>(&</sup>quot;) Nº 605: mbrs orangemia.

<sup>(2)</sup> Pmsi. 10, 14. 15.

<sup>(\*)</sup> Atm. 13, 4.

<sup>(4)</sup> penox3 me-mira.

<sup>(\*)</sup> cam me pome.

<sup>(4)</sup> perous me us muss.

<sup>(7)</sup> Аще море раздам, бажава Косой за чюжую зем по? глаголого вы, яко пераплатию бажаща Египта.

гомъ повелянъ, и Фараону самому зало отступившу изранля, и стиптаномъ всемъ потпрация-CA MHOTO HYARTH HX'S HISLITH OT'S HHX'S, H CANEA скорость, помогаху египтине изранлытиномъ алатыми и сребряными сосуды и одеждами. Написа же ся бъжаніе изранлю, понеже Фараонъ солгавъ явися изранлю; отпусти (\*) бо изранльтянь и погна въ слъдъ ихъ планити ихъ, раскалибося отпустивъ изранля. Сего ради глаголаниеся, яко изранль бъжа (3) Египта, хожаху пъшь, морео служащу имъ и столюма облачному и огненному провожающи(мъ) нхъ. Фараона же солгания море поглотаеть зало; яко отпустивь изранлытина. паки гоняще ихъ. Что же? Косого ли къ сему. хощете сподобляти? Но невозможно, ниже прилично; не отпущенъ бо бъжа, паче же и поиману ему сущу и стрегому, убъжа отъ нихъ въ чюжую землю. Обаче аще послань Косой, кое знаменіе посланія его? Апре ражани разсъдеся земля ему, или манна съ небесе одождися ему. нан луна и солице, послушавше его, столив, или рвиныя струя въспятишася ему? Аще посланъ Косой, даровы за святаго Духа виать? Аще сльпа рожена воочеси, аще разслабленных стягну, аще слукія исправи, аще сухія вжили, аще хроныя утверди, аще мертвыя оживня есть? Коя нмать силы или знаменія посланіе его? Како же

<sup>(°)</sup> N° 606: отступивъ.

<sup>(2)</sup> парежитите бізнаше.

будетъ въренъ чюжей земли Косой, иже своея земля отбыть? Ять бывт въ своей земли и не возмогь отвъщати о согръщения своихъ, отвъта же уболься бъжа въ чюжую землю. Сіе ли знаменіе хощете положити посланію его, еже обольстивъ стрегущихъ его и бъжа (')? И рече Герасимъ: «и Петръ апостоль бъжа изъ темницы». Отвъщавъ же азъ ръхъ имъ: «да не убо ли слышасте Петра, въ темницы како бысть? Еда бо ласка вонны Петръ, или стража темничныя прельстивъ убъжа? Не въ юзахъ ли желъзныхъ связанъ Петръ и между двъма воннома простерть спаше, и ни едино помышление имъя о бъжанін, ниже печашеся о смерти, яко хотящу Ироду наутріи убити его, но кромъ всякаго промышленія спаше твердв и толико безпечально спаше, елико толкнутиемъ въ ребра возбудити его ангелу? Смотрите же и нетщательное Петрово изъ темницы изшествіе, нежели избъжаніе: спавинить бо веригамъ съ него лежаще и еще, а не абіс вскочи, но егда повельнъ отъ ангела встати, тогда вста; н вставъ ничтоже творяще, донельже повельнъ отъ ангела облещися въ ризы своя; и облекся въ ризы паки пожидаще, донельже повельнь обутися и последовати ангелу; последуя же ангелу и повелень сый, толико леняшеся ко изхождению изъ темница, яко и много веденъ по пути не хотяше ощутити, яко вс-.

<sup>(\*)</sup> Nº 605: exe oforecters ... H 6888-8878.

тинна есть бываемая отъ ангеля ему; и толико свободень отъ помышленія быгственняго, яко сонъ помышляти еже ангеломъ свобожение ему взъ темница; егда же отступи ангель отъ него, тогда воспріять въ себв быти и разсмотрити. Колико убо свободенъ Петръ отъ бъжанія, яко ни помыименіемъ своимъ воспріяти таковое что, свобожену уже сущу ему ангеломъ изъ темница? И Павелъ и Сила не тако ли же, яко же и Петръ? Внегда всажени въ темницу, въ полунощи же потрясшися темницы разверзошася двери ед, и узникомъ всемъ отъ юзъ свобоженомъ, сидяста Павель н Сила, яко ничто же пострадавша; видвине же стража заклатися восхотъвна за отверзеніе дверей темпица, вопіяще къ нему Павель: не сътвори себъ вла, глаголя, вси бо есмы адъ; и внегда повельни испуститися изъ темница и темпичному стражу понужающу изыти имъ, тін же изъ темницы не исхожаста (), наипаче же поймы (3) творяху начальникомъ града, хотящимъ ихъ безъ народа извести изъ темницы. Таково посланных учителей дело есть; толико тщательнін ко отвъщанію о поемлемыхъ имъ (в); тако неподвижна на бъганіе, внегда ятымъ быти имъ.

Digitized by Google

 $<sup>(^{\</sup>circ})$   $N^{\circ}$  605 : не всхождеста паки.

<sup>(1)</sup> пойна-упрекъ, укориана.

<sup>(3)</sup>  $N^{\circ}$  605: OTS DOCK-REMAXE HOUR.

Яко по бытію Косого и пребыванію его безумень есть Косой и неистовь (1).

Косому же кая исправленія такова, да въренъ будеть учитель въ чюжей земль, иже въ своей земли зъло непотребенъ бывъ и всячески неключимъ, и въ всвхъ своихъ обращенихъ развращену ему сущу? Въ чюжую же землю пришедша Косого глаголете исправленія его, яко бракомъ законнымъ оженися вдовицею; и отсюду разтленное его показуете, тлю и погибель съдъвающа его своей души и творяща. Понеже объщася Хрнсту съ клятвою чисто жити, и не женитися, и поститися и чернечествовати, и вся терпъти царства ради небеснаго; и во всъхъ сихъ объщаніихъ своихъ къ Христу солга, клятвопреступникъ н законопреступникъ бысть; отвергся закона христіянскаго, отвержеся чернечества, мірянинъ бывая и женяся (2); отвержеся постничества, мясоядецъ бывая, и заповъди поста разруши; отвержеся объщанія своего, отвержеся и терпанія, отбъжавъ монастыря своего, отбъжавъ трудовъ монастырскихъ; отбъжа и послушанія наставниковъ, еже объщася Христови (1) хранити до послъдняго издыханія; отбъжа блюдущихъ его, внегда яту ему бывшу; отбъжа отвъта о поемлемыхъ нань; отбажа отъ земля своея въ чюжу землю,

<sup>(\*)</sup> N° 605 : HETE STORO SERMINA.

<sup>( )</sup> H MOHACA—HATA.

<sup>(\*)</sup> Boross.

повинень сый въ законы земля своен. Преградпреніемъ убо великниъ преграпин Косой въ землю роженія его и бытія его (1), преступивъ вся своя объты (3) и оженився, бысть клятнопреступникъ: оженнжеся вдовицею, закону отричношу не бывати служителю Божио поемпему вдовицу, вдовнцу бо законъ блудницу именуетъ. Прегращеніемъ убо прегращивъ Косой зало велимъ и въ Бога, и въ законы христілискія, и въ законы земля роженія своего, и въ законы градскія и въ царскія (\*), како Косой, по глаголу вашему, премудръ учитель будетъ, иже таковая нечестія сотворивый, и толикая законопреступовавъ, и толико лгавый, таковы льсти содвлавый, и таковы прелести показавый вездв, и лукавствовавъ во всемъ? Раша ми тріе они крылошане: «и како не премудръ Косой учитель? Еще бо прохожаще землю роженія своего, внегда бъжати ему въ Литву, въ няже идише грады и мъста, преименоваше новое имя себъ, да не увъданъ будетъ, п ндвже учаше въ градв коемъ или мъств, съблюдаше себе и учениковъ своихъ отъ вазора; множицею и накія отъ ученикъ своихъ и въ черныя ризы облачаще, и имена иныя симъ налагая; мясо ядяще точно со ученики своими, при многихъ людехъ (\*) въ посты, въ среду и въ пятокъ (ш)

<sup>(°) № 605:</sup> его, отвержеся чернечества. (°) объты яз. Богу.

<sup>(\*)</sup> и въ законы царскія и въ земскія.

<sup>(\*)</sup> Слова: «при многихъ лодехъ... и млеко» внессим въ текстъ мяз № 605.

Зинов.

B'S BEAHKIË, HOCT'S MACA M MAEKA HE AANIIC, HO TORMO CO CBOHMH YUCHERN MACO ALBIHE H MJERO (4) н въ среду и въ плтокъ и въ великіл посты, н себе и свол ученики отъ зазора многихъ (1) храняше; сего ради въ посты отай ядяще млеко и мясо. Сице имать Косой разумъ здравъ и въсть истину паче всахъ учитель изрядень» (3). Отващахъ же убо имъ о семъ: «отнюдуже Косого похваляете, отвстоду показуете его много зъло непріятна и всячески отриновенна, и имиже мудра его именуете, тами несмыслена его объявляете, и коими хощете права показати Косого, сими крива и непреподобна обличаете его, и аможе аще обращаете о немъ хваленіе, тамо укоризну ему налагаете. Ндвже бо аще по вашимъ хваламъ взыскую о Косомъ, ничтоже множае обрътаю въ немъ, токмо развращение и во всемъ законопреступленіе, лукавство же, и лесть, и лицемвріе, и ложь Аще бы истинень быль Косой, не бы лицемърился христіяниномъ, чюжь сый христіянства, и мнихъ бывая Косой и дья же вся и творя мірская. Иже лживъ житіемъ своимъ, въ чесомъ убо той истиненъ будеть? жительствомъ ложь, въ словесвиъ ви истиненъ будеть? Не точно жительствомъ своимъ лживъ, но и именемъ своимъ лживъ, якоже рекосте, часто преименоваще себе различными имены, въ коеждо мъсто приходя, и ученики своя міряны въ чернеческая облачая н

<sup>(\*)</sup> N° 605: MINOTEXTS—MATS.

<sup>(°)</sup> Въ № 605 слъдуетъ заглавае: «Япо безуменъ есть Косой».

преименова ихъ (1), лукавое и льстивое во всемъ подлагая и законопреступленіе вводя (3). И аппе бы мудръ быль Косой и въдаль бы истину паче всахъ, не бы отай мясо загь чернецъ сый. И аще бы добро мясо ясти черицу, почто яде тай Косой мясо? И аще бы не законопреступление творяще, ни злодъйство, почто въ посты мясо яде ноцію? Или речете се, яко Монсей со наранльтяны (\*) нощію паску яде мяса печена? Но изранль единою летомъ, перваго месяца въ јі день. точію единоя нощи яде мяса печена. Косой же или множае Моисел законъ творяще, яко по.вся нощи ядяще мясо? Аще убо быль бы (1) христіянинь Косой, христіянская и мудоствовати достоить ему; аще ли чернець бывал, чернеческал льпо и творити ему; аще ли жидовинь Косой. жидовская да мудрствуеть. И како убо можеть Косой въдати истину паче всъхъ, иже чернечества отвержеся, христіянства отпаде, въ жидовствъ развратися, въ ляховствъ не исправися и во всвуъ законопреступовавъ? Колико убо неразуменъ и несмысленъ Косой, иже ни червецъ, ни христіянинъ, ни жидовинъ, ни бусурманинъ, ниже ляхъ, и всъхъ тъхъ мудрованія чюжь? Како убо

<sup>(\*)</sup>  $N^{\circ}$  605: віржим живлик вмены прозывал и въ червыя ризы облачал.

<sup>(2)</sup> TROPAL

<sup>(</sup>в) со пареклатива изта

<sup>(4)</sup> Ame 60.

мудръ учитель Косой, не паче ли предагатай есть. жительствомъ своимъ и мудрованіемъ своимъ ни въ единомъ въренъ, ни истиненъ? Отъ работы бо бытлецъ, и господину его тать, чернечество прельсти, отъ чернечества въ міряны отступи, отъ христіянства въ развращенія, отъ правовърія въ кривовъріе (1) прилагаяся, и нигдъже истиненъ бысть и ниже истовъ (\*), ниже имать въданіе, вы разумъ, или мудрость, но во всъхъ ложь обрътеся и предагатай и прелестникъ, еже есть въмънникъ, лазука, израдца (3), а не учитель (4). И аще бываеть въ толикихъ законопреступленихъ учитель, азъ не въмъ, вы сами судите; н аще есть законоположнику бывати сачому излиха беззаконнику сущу, или праведно послушати ненаучена кого и наказовати любопрящася, или возможно валлющемуся въ многихъ прегращенихъ спасати послушавшая его? Какову убо похвалу нчуть иже такова учителя хотяще ученицы бывати, холопа, бъглеца, татя, оманицика, джива, коса, прелагатая, законопреступника многа, грашника велика, лукава, чюжапосвтителя? Колику же н какову и славу себв снискають любящи быти Косому ученицы?

<sup>.(°) № 605:</sup> отъ превослевія нъ ереси.

<sup>(2)</sup> H HEMOTOS'S.

<sup>(</sup>a) израдца—изм'янника, израда—изм'яна; № 605: издраца.

<sup>(4)</sup> ниже истовъ, ниже имать въданіе или разумъ.

Henumanie, Kan yrenin Roson yrung for Trace 1.

THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF

Вопросихъ же ихъ, глаголя (\*): каще убо слово происходя и показа Косого отъ прозванія его развращение его, нарицаемъ бо есть Косой; такоже и отъ случая крина суща, понеже косыма очима эрвніе имать, съ нима же и развращеніе мыслей сердца его; такоже и отъ жительства его влое показася, понеже холонъ и лукавъ предъ господиномъ своимъ и въ клевретохъ его прочихъ холоповъ; такоже и отъ нрава его лиленио алодваствіе его, понеже тать (°), и бытлець, и предагатай (1), и законопреступникъ, тмами во гръсвять прегрыши. Обаче да скажете намъ, что учить Косой и что законоположение его. Они же повъдаща ми, глаголюще, ако учить Косой сія: «повельвая человькомь на земли отца себъ не именовати, но на небеси Бога (\*) Отца себъ именовати, и кресты и иконы сокрушати, и сватыхъ на полощь не призывати, и въ церковь не входити ни покланятися ни молитися, и именовати церкви кумирницы, и въ ней кресты и иконы именовати идолы (\*), и книгъ церковныхъ учи-

<sup>(\*)</sup> N° 605: utre organismis.

<sup>(\*)</sup> Вопросихъ же и жени жив. 7.

<sup>(\*)</sup> TRTS—#\$TS.

<sup>(4)</sup> mpeacratal a menturana.

<sup>(\*)</sup> Eora—mars.

<sup>(4)</sup> Caoba: «Ber Hollaslettings . . . Baoard Bergeria at Teréte mes N° 605.

телей, и житія и мученія святыхъ не прочитати, и къ попомъ не приходити, и молебновъ не творити, и молитвы ихъ не требовати, и не калтися, и не причащатися, и темьяномъ не кадитися. и на погребеніи отъ епископовъ и отъ поповъ не отпъватися, и по смерти не поминатися; глаголеть Косой, яко епископи и попы ложній учители, идольстій жерцы, и маньяки велять приносити, проскуры, и канунь, и свъчи ко идоломъ на жертву; подобаеть поклонятися духомъ Отцу, а не поклоны творити, ни проскуры, ни кануны, ни свъчи приносити». Вопросихъ же азъ ихъ, глаголя (1): «аще таковая законополагаетъ Косой, н сицевая повельвая мнится истинень быти учитель: и како увърится Косой истененъ учитель (2), откуду ли познанъ будетъ, яко истину учитъ, почесому же убо будутъ въдоми, аще епископи н попове ложній учители будуть, повъдите» (\*). И рвша ми они, яко глаголетъ Косой: «посему ложни учители епископи и попы, понеже учатькнигъ въ руку не держать (4); самъ же Косой посему истинна учителя себе сказуеть, понеже въ руку имъя книги и тыя разгибая, комуждо писанная дая самому прочитати, и сія книги разсказуетъ». И вопросихъ же ихъ (\*): «кія убо кни-

<sup>(1)</sup> N° 605: Вопросихъ же ихъ и еще.

<sup>(3)</sup> Слова: «и како... учитель» внесены въ текстъ изъ № 605.

<sup>(5)</sup> CREMETO.

<sup>(4)</sup> понеже учать изусть.

<sup>(\*)</sup> авъ же и еще вопросихъ ихъ, глаголя: да скажете убо

ги носитъ Косой въ свою руку, и кая словесь даетъ прочитати, разгибая книги, и како разсказуетъ сіль?

Яко новое учение Косого діаволе есть учеnie (1).

Ониже повъдаща рекущи, яко Косой внегда 4 имъетъ (3) книгу Дъяній апостольскихъ, разгибаетъ писаное, глаголъ Петра апостола: да разумъетъ весь домъ изранлевъ, яко и Господа и Христа сотвориль есть Богь, сего Інсуса, егоже вы распясте (\*). Разсказуеть же сіе (\*) Косой, глаголя: како дерзнуша написати и выну глаголати въ «Върую во единаго Бога» рожена, а не сотворенна Христа? Петръ же глаголетъ, яко Христа и Господа сотвориль есть Богь сего Інсуса, а не глагола Петръ, яко роди Богъ, а не сотвериль есть сего Інсуса. Разгибая же посланія Павла апостола (1), показуетъ писаная: единъ бо есть Богъ, и единъ ходатай Богу и человъкомъ, человъкъ Інсусъ Христосъ (\*). Егда же бытейскія книги носить, разгибая показуеть писаная: слыши, израилю, Господь Богъ твой Господь едингь

<sup>(\*)</sup> N° 605: HETS STORE SECRES.

<sup>(\*)</sup> Они же повъдаща ми, глаголюще: Косой интетъ.

<sup>(\*)</sup> Atau 2, 36.

<sup>(4)</sup> разсказуетъ же и се.

<sup>(\*)</sup> Паки же поквзуя Павля посленія и резгибае.

<sup>(4) 1</sup> Tm. 2, 5. : :

есть (), и писаное: да не будуть тебь бози иніи, развъ мене, не сотвори себъ кумира и всякаго обличія, еже на небеси горъ, и елика на земли низу, и елика въ водажъ и исподи подъ землею, да ся не поклониши имъ, ни да послужищи имъ (<sup>2</sup>). Въ Премудрости же Соломони, и въ пророческихъ книгахъ, и посланемъ Гереміннымъ разсказуетъ нконы идолы быти, по Давиду и по Соломону и по прочихъ пророкъ, и церкви кумирницы, и церковная служба идольская служба, постъ непотребенъ, молитвы не подобны, вся та человъческа преданія. Не подобаеть убо держати человъческая преданія (\*), якоже и великій Василей въ книвъ своей глаголеть: «тъмже прельстиль есть насъ влейшій обычай, и великимъ влымъ вина намъ бысть развращенное человъческое преданіе», в въ начало слова сего, егда и еще не познавъ (1), глаголетъ: «якоже на мършть овогда убо съмо, овогда овамо прекланяхся, и иному инако вли къ себъ мя влекущу ради многольтного человъкомъ обычая, или инако оттыкающу ради иже въ божественныхъ писаніихъ познаваемыя истиным. Глаголеть же Косой (\*), яко глагола Василе о правилахъ и о уставъ. И разсужаеть отъ книгъ Косой (\*): «Богу единому быти, а не мно-

<sup>(\*)</sup> Brop. 6, 4. (\*) Hex. 20, 4. 5.

<sup>(5)</sup> Слова: «не подобает»... предания внессим въ тесктъ вгъ

<sup>(4)</sup> и въ начало сего, егда и еще не разуменна себе самъ.

<sup>(\*)</sup> Глаголетъ же Косой, разсуждая отъ кингъ.

гимъ, и что Богу воскотъти воплотитиси, какоже и во чревъ ему лежати женсть, и како сів достойно будеть Богу въ мъсть такомъ калив ... дежати и таковымъ проходомъ проитво? () Слы- 3 шавъ сіл азъ отъ тріехъ онъхъ мужей, вострепетахъ весь отъ ужаса (а) и постенавъ болезненнь, отвыщавь и рыхь кь нимь: «таковых глагоды Косого повъдасте намъ, яцыхъ же не слышахомъ никогда же преже; многъ намъ подвигъ звло предюжисте, ибо различныхъ ересей мудрованія слышахомъ, иже множае веже на сто в осмьдесять расколовшихся. Сицева же безбожів н хулы въ толикихъ ересехъ не обратохомъ. На Бахметь, иже врагь Христовы въры, таковыя хулы не извъща (\*); ниже распенийи Господе жидове таковая глаголаша. Не въмъ точно елени: твхъ бо мнози скверніи философи на христіянство книги списаціа, иже тогда же съ ними в книги ихъ изчезоща. Но еллиномъ маль зазоръ мнится; своихъ бо боговъ студъ и поношение прикрывающе, на христілиство понудишася алословіе писати; понеже велика срамота (1) на боги ихъ евангельскою проповадио бысть, сего ради н противищася еллини христіянству, и мужіе апре и скверніи, обаче философи и словесни суще. Косой же ни философъ, ниже мало ученъ слову, толикъ хульникъ на христілиство бысть:

<sup>(°) № 605:</sup> проходомъ нечистымъ изыта.

<sup>(\*)</sup> вострепетахъ весь отъ ужаса—изгъ. (в) на Господа местир.

<sup>(1)</sup> MEANING CTYAS.

Яко косой безбожень есть и учить без-Concio (1).

Не подобаеть убо (2), не подобаеть, о друзн. Косого глаголы слышати, ниже отвъщевати о немъ по влобъ его. Но послушаниъ Соломона, иже отъ Бога премудръ; глаголеть бо: якоже остенъ коню и стрекало ослу, тако жезль языку законопреступну; не отвъщай безумному по злобъ его, да не подобенъ ему будещи, но отвъщай безумному по безумію его, да не является мудръ о себъ, отъ путей бо своихъ поношенъ бываеть (\*). Ибо холоть Косой злобу имъеть безумія и не тая устнама (1) вещаеть, яже въ сердцы своемъ имать; обаче сердечное безуміе его обличиша устенъ его глаголи. Аще бо Косой и книги носить въ руку свою и, разгибая сія, повельваеть прочитати учимымъ отъ него; но отъ разсуженія словесь его обличается зъло, яко (не) въруетъ (\*) Косой, яко есть Богъ, и на немъ писаніе сбывшееся видимъ оно, еже: рече законопреступный согрышати въ себъ, насть страха Божія предъ очима его; яко ульсти предъ нимъ обръсти беззаконіе свое и возненавидъти; глаголы устъ его беззаконие и лесть, не воскоть разумъ-

<sup>(1) № 605:</sup> На Косого сресь, жю... безбожно учить челов'ям.

<sup>(°)</sup> you mars. (°) Hours. 26, 3:—6.

<sup>(4)</sup> YCTHAMA CROMMA.

<sup>(</sup>в) обличается зало и не варуеть.

ти да ублажить ("). Понеже Косой ульсти предъ нимъ обръсти беззаконіе свое, по пророку, яко безуменъ сый рече въ сердцы своемъ: насть Бога (3). Сего ради оставляю глаголати къ лицемврному и дживому его глаголанию, но воспрынимаю глагодати къ сокровенному, иже въ сердцы его, беззаконія глаголу, яко корень желун, прозабаяй выспрь (\*). Сердце бо его исполнено невърія отступити отъ Бога жива; сего ради дерзо и безстудно развращая божественная писанія, понеже нъсть страха Божія предъ очима его: тамже и отверзи, аки гробъ, гортань свой, аловоня неправду въ дукавства, языкомъ своимъ льстить послушающихь его, мжащихь (°) разумомъ къ истинъ Божіл писанія; понеже Косому нъсть желанія воскресенію и безсмертный (\*) жизни ни попеченія ему о грозномъ и ужасномъ отвътъ, еже на страшномъ велицъмъ судици (\*), и горькихъ многобользненыхъ мукъ безконечныхъ(); богъ бо ему чрево его, яко работая чреву, отвержеся Бога живаго. Инако бо ему невозможно лукавыхъ похотій своихъ улучити, блуда и лакомства и всвкъ злобъ, аще не отвержется Бо-

<sup>()</sup> Ilcar. 35, 2-4.

<sup>(</sup>a) Hear 13, 1.

<sup>(\*)</sup> Rep. 12, 15.

<sup>(4) № 605:</sup> мжити — жмурить, журить ганов.

<sup>(\*)</sup> и въчный и безсмертива.

<sup>(4)</sup> еже на странивых и трепетивых судь.

<sup>(°)</sup> мукъ в<del>рших</del>ъ.

га истиннаго (') и приступивъ работаетъ діяволу, оть негоже повельнь предходить антихристу, сыну погибельному, уготовати прелести его путь, научая люди отступити отъ Христа. Таковая въ сердцы Косого обличаща словеса гортани его. Не дявно же убо, еже Косому зло учити; холопъ бо бъ и бъглецъ въ чюже царство; тамо въ чужемъ царствіи, не имъя укруха хлъбна и сляченъ, якоже мню, гладомъ, понудися нищетъ своей изобръсти поможеніе, ново развращеніе писанію ввести (3) паче бывшихъ ересей древнихъ еретикъ, да удобь пріять будеть работающими чреву н подчревнымъ. Вси бо раби удобь притичкотъ къ срабному и срадуются. Сего ради пріяша его вси, иже искони прописани въ сей гръхъ нечестія, якоже прорече апостолъ. Ръша тріе они мужи: чглаголетъ Косой о себъ, яко добръ учить благочестію, истину паче всъхъ въсть, истина то, еже той учить». И ръхъ къ нимъ азъ: «никтоже отъ върующихъ божественному евангелію да дивится Косого безбожному развращению, а не ре-ку учению. Слышасте убо Господа во евангели глаголюща: яко нужа прінти соблазномъ (\*); и понеже приближается время, по писанію, тщится діяволь ввести въ міръ отступленіе отъ Бога, да явить слугу своего по дъйству своему, сына погибельнаго антихриста; и убо востокъ весь раз-

<sup>(\*)</sup> N° 605: Bora musaro.

<sup>(2)</sup> но развращение писанию унысливъ веести (3) Ме. 18, 7.

прати Бахметомъ, западъ же Мартиномъ измен-номъ, Литву же Косымъ, предпутіе творя витахристу предотечами его — Бахметомъ и Мартиномъ и Косымъй. И рече отъ трехъ единъ, ж рининъ: «не отъ себе учитъ Косой, но кими нитья въ руку свого, и по книгамъ учитъв. От-въщахъ же азъ къ нимъ, глаголя (\*): «аще и жинти носить Косой не дивитеся; не сего бо ради носить (3) книги, да въруеть книгамъ; сего ради носить книги, да въ безвъріе паче послушиющих его приведетъ. Воспоминаю Павда впостола жъ Тимовею рекуппа: се же въждь, яко въ последняя дни настанутъ времена люты; будутъ бо человъцы самолюбцы, сребролюбцы, величавы (7), горди, хульницы, родителемъ противящеся, неблагодарни, непреподобни, нелюбиви, невътохранителе, предагатан, невоздержницы, некротцы, неблаголюбцы, предатели, нагли, продерзливи, возносливи, сластолюбцы паче нежели боголюбцы, имуще обpass diarogectia, celli me ero otherimeca; н сихъ отвращайся; отъ сихъ бо суть понырающе (4) въ домы и планяюще женища собранагръхми, водима похотми различными, всегда учащася, и николи же въ разумъ истины прінти ко-тяща; якоже Анній и Амврій противистася Моисею, тако и сін противятся истина; человацы

<sup>(\*)</sup> N° 605 : otskupes me m pers no mues.

<sup>(3)</sup> Rocos.

<sup>(</sup>a) remember, outstand.

<sup>(4)</sup> motemer

растлени умомъ, венскушени о върв; но не преvспыоть паче о мнозъ; безуміе бо ихъ явъ будеть всемь, якоже и онехъ бысть (1). Сie убо апостольское писаніе живопишеть вся нравы Косого. Тъмже нельпо намъ противу глаголомъ его глаголати, якоже и преже ръхъ, но глаголати, якоже Соломонъ добръ научи, глаголя: якоже остень коню и стрекало ослу, тако жезль языку законопреступну; не отвъщай безумному по злобъ его, да не подобенъ ему будеши, но отвъщай безумному по безумію его, да не является мудов о себв, отъ путей бо своихъ поношенъ бываеть. И понеже (3) вечеру постигающу днесь, время убо нынъ разытися, рекохъ имъ, во утрін же Богу хотящу, снидемся, и яже ми подастъ Господь, отвъщаю къ вамъ. И сія глаголавше, разыдохомся (°).

Отвъщание о немощьстви върования и о самобытномъ мудровании (3). Глава г.

Воутрів же сопиедшеся, и воспріємъ (\*) слово глаголахъ къ нимъ: «повъдасте ми убо вчера(\*) глаголь единъ въ безбожныхъ Косаго глаголехъ,

<sup>(1) 2</sup> Tm. 3, 1 — 9.

<sup>(2) № 605:</sup> и понеже . . . разыдохомся — нътъ.

<sup>(5)</sup> Hits organisms.

<sup>(4)</sup> Паки же воспримы.

<sup>(4)</sup> вчера — нътъ. Вообще по № 605 бесъда не прерывалась.

ниже показа Косой отступление его отъ Бога и еже въ сердцы его сокровенный глаголъ беззаконія, корень горести прозябаяй выспрь. Рекосте бо, яко глаголетъ Косой молитвы неподобны, еже не повельнаеть Косой молитися Богу. И аще бы въроватъ Косой, яко есть Богъ, не бы возбраналь ученикомъ своимъ молитися Богу. Но повеже не въруетъ Косой, яко есть Богъ, сего ради и молитися не повелъваетъ, да забудутъ человъцы благодътеля своего Бога, да не будетъ человакъ разумъти создателя своего Бога, сотворшаго ему душу живу. Паки же сего ради не повельваеть молитися Богу Косой, имже (\*) отступиль есть отъ Бога и не въруеть, яко Богь есть, понеже предотеча (3) антихристовъ Косой и служить антихристу; тъмже своимъ ученикомъ и молитися Богу не повельваеть. Но понеже предложити хотъне намъ въ началь беседы вънскати любовію единыя истины кромв всякаго коварства, и аще не бы сему предварити, не бы возможно слышати всякому имъющему умъ, а не реку правовърному (3), таковыя Косого неподобныя глаголы, яже повъдасте намъ, и суля буесловія его. нежели како и беседу о таковыхъ подвигнути. Но понеже о истинъ слово подвигохомъ, сего ради истину испытаемъ, начало сотворите (1) сло-

<sup>(\*)</sup> Nº 605: nomence.

<sup>(°)</sup> предотеча бо.

<sup>(</sup>a) a He r.mro.no mpanoc.mannony.

<sup>(4)</sup> начало сотворите . . . увършилися истиною — ната.

веси нашему, еже о истинь, самого истиного. Елма видится въ коемждо языць или человиць родитися безбожно, отъ лакоиства страстей, невоздержание же страстемь отъ безвърія есть; тъмъ же предлежить намъ преже всъхъ рещи о безвъріи, отъ негоже есть самобытное мудрованіе, наченше отъ долу меншими, иже доль плежупцимъ (\*), взыскающе вышнихъ, аще возмощи будуть нъкако возникнути когда изъ безвърія и возръти ко истинь, увършишися истиного (\*).

Яко родове всякого животна несамобытна быти наразумпьваются (°).

Испытающе преже отъ бытія самаго (\*) животныхъ родовь или во извъщеніе въровати, еже яко отъ Бога сотворена животныхъ родовы, или во обличеніе невърующимъ, еже быти животныхъ родомъ Божію сотворенію (\*), видимъ убо, яко птица отъ янцъ ражаются, янца же птица ражають (\*), примъщающимся мужеску полу и женскому. Нехотящій же въровати писанію глаголюніему, еже рече Богъ: да изведетъ вода душу

<sup>(\*)</sup> Плежити — пресимиться, полить на чревъ.

<sup>(1) № 605:</sup> Яко воистину веть Бонг, а не оклюбитие родоваль ветество, по Бональ сотвореть.

<sup>(3)</sup> Пани же предлежить испытати и отъ самого бытів.

<sup>(4)</sup> не въруживнъ зданио быти Божно родонъ животналиъ.

<sup>(\*)</sup> Въдинъ убо итица отъ мир ражмощихся, мир же отъ итицъ происходицъ.

## о напа формоза

## M JATHICKOM'S REPCTOCAOXENIA

(oconvenie)

Изъ предшествующаго очевидно, что Формозъ не быль изобрътателемъ новаго перстосложенія въ крестномъ знаменін. Персты его, сложенные на благословеніе, служили признакомъ похищенной имъ священной власти: следовательно, онъ употребляль тоже самое перстосложение, какое и всъ въ его время, въ римской церкви. Но какое оно было? Представленныя досель свидьтельства дають поводь къ двоякому заключению,что Формозъ благословляль или тремя, или двумя перстами. То и другое заключение называющійся старообрядцемъ можеть обращать въ свою пользу. Въ первомъ случав онъ можетъ предполагать, что перстосложение Формозово, если не по употребленію, то по крайней март по виду своему, было одинаково съ сохранившимся въ

COS. I.

православной Церкви, и следовательно находить свою мысль о латинскомъ происхождени православнаго троеперстія (') не вполнв отвергнутою. Соглашаясь на второе заключеніе, онъ можеть пользоваться симъ къ доказательству особенной древности своего собственнаго перстосложенія. Итакъ, нужно точные объяснить, какой именно видъ перстосложенія означается въ разноръчивыхъ показаніяхъ писателей о Формозв, и какія следують отсюда заключенія о сравнительной древности и православіш того и другаго обычая, какъ сохраняемаго въ православной Церкви, такъ и принятаго мнимостарообрядцами.

Къ ръщенію сего должно предварительно принять въ соображеніе, какое перстосложеніе сами последователи римской церкви признають за свое отличительное, и какое приписывають православно-восточной Церкви. Въ этомъ отношеніи латинскіе писатели, подвергавшіе сей вопросъ особенному разсмотренію, совершенно согласны между собою. Они свидътельствують, что римская церковь собственно не усвоила себъ никакого особеннаго перстосложенія; поставляя своею отличительностію въ совершеніи крестнаго знаменія обычай знаменоваться съ лъваго плеча на правое, она почитаеть при этомъ равно дозволительнымъ употреблять то или другое перстосложеніе, или даже обходиться безъ всякаго опредъленнаго пер-

<sup>(\*)</sup> См. прибова из Тв. св. отц. 1855 г. ин. 2. стр. 242.

стосложенія. Что же касается до православновосточной Церкви, то, кром'в способа совершать крестное знаменіе, съ правой стороны на л'явую, въ ней сохраналось всегда, по свид'ятельству тахъ же писателей, и двоякое, отличительно свойственное ей перстосложеніе, —то самое, которое досел'в употребляется въ православной Церкви.

Приведемъ сначала слова Льва Аллатія. Сей датинскій іпісатель семнадцатаго стольтія такъ описываеть способъ совершенія крестнаго знаменія, употребительный у православныхъ грековъ и у латинъ: «Нужно намъ, говоритъ онъ, разсмотръть способъ знаменоваться, весьма различный у грековъ и латинъ. Греки, протянувъ в соединивъ одинъ съ другимъ три первые перста правой руки, а остальные два согнувъ немного въ ладони, прикасаются къ челу; и проводятъ руку, такимъ же образомъ сложенную, къ персимъ; потомъ отъ правой стороны груди идутъ на лъвую; наконецъ, склонивъ голову и плеча, падають на лицо» (1). Далье: «латины протягивають всъ персты, и иначе, нежели греки переносять руку отъ головы къ животу, и отъ левой стороны къ правой; потомъ, наложивъ большой палецъ на указательный, лобызають оный, прикладывая къ устамъ, и тъмъ оканчиваютъ крестъ. За это латинъ греки укоряли» (2). Въ подтвер-

<sup>(\*)</sup> Allatii de Ecclesiae occidentalis atque orientalis perpetua consensione. Coloniae Agrippinae. 1648. l. III. c. 18. num. 15. pag. 1358.

<sup>(2)</sup> Tars me, num. 16. pag. 1359.

жденіе послъднихъ словъ, Аллатій приводить нъсколько примъровъ, изъ которыхъ видно, что православные обличали латинъ какъ за неправильность въ самомъ начертании крестнаго знаменія, такъ и за употребление при семъ только одного, или всъхъ пяти перстовъ, и учили, чтобы при правильномъ совершени крестнаго знаменія, рука проводима была отъ правой стороны къ лъвой и употреблялось притомъ сложение перстовъ, ко-торымъ бы означались три Лица св. Троицы и кромъ того два естества во Інсусъ Христв. Потомъ старается защитить свой обычай отъ приведенных обличеній, и далье продолжаеть: «греки и латины при благословении начертывають кресть пятью перстами. Но различествують въ томъ, что латины протягивають при семъ всъ персты, а греки — указательный, средній и малый протягивають и нъсколько нагибають, впрочемь, не въ одинаковой мъръ, но такъ что указательный простерть болье и стоить прямо, средній, нагнутый болье указательнаго, наклоняется внутрь, малый направляется между большимъ и среднимъ, большій же налагають на ноготь перстеннаго, склонивъ слегка послъдній къ себъ». И далье: «объяснено мнъ было также наблюдателями подобныхъ тайнъ, что если посмотръть на согнутые и сложенные такимъ образомъ персты, то вполнъ признаемъ въ нихъ буквы, изображающія Имя Інсуса Христа слъдующимъ образомъ: IC XC (1).

<sup>(\*)</sup> Тамъ же, п. 17. рад. 1361. Аллатій выражается здісь несо-

Прибавинъ къ этому, что по цълмъ своего сочиненія, назначеннаго къ содъйствію унів, Алатій старался представлять всё различія между объими Церквами въ ученіи и обрядахъ маловажными и случайными. Следовательно, въ пользу своей церкви онъ не преминуль бы замѣтить, если бы находиль, что православные греки когда либо крестились и благословляли иначе, нежели какъ имъ описано. Но Аллатій, напротивъ, прибавляетъ только, что и сами латины въ древности, кажется, совершали крестное знаменіе подобно грекамъ, то есть тремя перстами, и притомъ отъ правой стороны къ лѣвой, и въ подтвержденіе приводитъ изъ двънадцатаго стольтія свидѣтельство объ этомъ папы Иннокентія третьяго (¹).

Свидътельство Аллатія объ отличін латинскаго перстосложенія отъ православнаго подтверждается и объясняется для насъ болъе подробнымъ описаніемъ, которое находимъ въ общирномъ изслъдованіи о кресть, принадлежащемъ писателю,

встить обстоительно. Говори объ указательногь перств, онь указательногь перств, онь указательногь перств, онь указательногь перств, онь указательногь перств, от представляющей процем в прочем прочем прочем представления представления представления прочем представления прочем представления прочем проче

<sup>(\*)</sup> Тънъ же, п. 17. рад. 1360. Приведя слова Иннокентія, Аллатій прибавляєть: «итакъ, не безъ основанія, кажется, отъ грековъ укоряются датіны, кои отвергнувъ, что было прежде, избрали вослѣ себъ то, чего ранѣе не было, и презръвъ образъ совершенія преста, неподтвержденный только предписаніенъ отъ первосвищеника, прилокани сердце въ другинъ обычалиъ, новынъ и менѣе обычновенналиъ».

нъсколько болъе раннему, језунту Гакову Гретсеру: Изъ этого описанія именно видимъ, что когда Алатій говорить о пятиперстномь римскомь знаменованіи, то подъ симъ должно разумьть не особенное какое либо знаменательное сложение перстовъ, а просто отсутствіе всякаго опредъленнаго перстосложенія въ это время въ римской церкви. «Крестъ Христовъ, говоритъ Гретсеръ, изображается трояко: во-первыхъ, однимъ перстомъ, то есть пальцемъ, наклонивъ однако нъсколько къ пальцу указательный, и какъ-бы оперевъ на него. Этотъ способъ по большей части соблюдаемъ тогда, когда сіе спасительное знаменіе описываемъ на чель, устахъ и персяхъ, или другое что либо знаменуемъ чрезъ прикосновеніе. Вторымъ способомъ обыкновенно изображается рукою, сперва на челъ положенною, потомъ проведенною до низа груди, и оттуда перенесенною къ левой сторонъ, и отъ нея-къ правой: по совершеніи чего многіе еще, по ревности къ почитанию креста, приносять руку къ устамъ, мобызають изображеніе креста, положивь большій палецъ на указательный. Можно же такого рода кресть изображать или всею рукою, то есть пятью пальцами, или тремя, или даже двумя соединенными ('). Третьимъ способомъ обыкновенно кресть описывается на воздухв, или всею рукою,

<sup>(\*)</sup> Iacobi Gretseri, Societatis Iesa Theologi, opp. omn. t. l. de sancta cruce. Ratisbonnae. 1734. lib. IV. cap. 1. pag. 338.

или треми, либо двуми перстами. Таковый образъ начертанія креста имъетъ мъсто въ благословенім и освященін, и притомъ проводится, когда наображается на человъкъ, от правой стороны его къ левой» ('). Итакъ, одинаково правильно, по митьнію Гретсера, изображать крестное знаменіе однимъ, и двумя и тремя перстами, и даже всею рукою. Очевидно, что такое равнодушіе къ перстосложению свидътельствуетъ только о совершенномъ отсутстви опредъленнаго перстосложенія. Заметнить къ этому, что и Гретсеръ въ свою очередь со словъ Иннокентія третьяго свидательствуетъ, что въ древніл времена, пренмущественно одобрительнымъ въ римской церкви почиталось однако — знаменоваться тремя перстами, и съ правой стороны къ левой, не скрывая при семъ н того, что это обычай собственно греческій (3).

Что же отсюда должень заключить сынь правослагно-посточной Церкви, или называющий себя ея сыномъ? При свътъ представленныхъ свидътельствъ, для него должно быть совершенно



<sup>(\*)</sup> Такъ же, рад. 340. Гретсеръ родился 1562, умеръ 1625 г. Книга о крестъ писана имъ 1598 г. См. описание жизия его, поидщенное въ началт 1-го тома и посвятительное послине предъ кингово о крестъ, напечатаниюе такъ же.

<sup>(\*)</sup> Гретсеръ, тамъ же, стр. 339, приведа слова Инвовситія, тотчасъ прибавляєть; «таковый способъ наображать престъ, намется въ то время быль употребительнъе, чънъ тотъ, который инивобыновенно въ употреблению. И далъе: «тоже дълють инив грежи». Слич. при сенъ приводима виъ на той же страницъ обличени натинамъ, бывшія отъ дреннихъ православнихъ учителей за одноперстное и патинерстное знаиснование, и притоиъ съ лъвато плеча на правос.

ясно во-первых то, что не перстосложение восточной Церкви, нынъ ею употребляемое, заимствовано изъ латинскаго, но что напротивъ, нынъшнее латинское есть искаженіе сохранившагося въ восточной Церкви, которое было нъкогда общимъ для всей Церкви вселенской. Иначе, какъ объяснимъ мы себв. что латинскіе писатели почитають нынъшнее греческое перстосложение всегдашнимъ, неизмъннымъ обычаемъ православновосточной Церкви? Какъ объяснимъ себъ и ихъ собственное сознаніе, что латины въ древности крестились подобно нынышнимъ грекамъ? Какъ, наконецъ, объяснить себъ старообрядецъ и то обстоятельство, что при сложени перстовъ, употребляемомъ въ восточной Церкви, по его мнъ-нію, неправославномъ, сохраняется однако несомитьнно и для него древне-православный способъ начертанія креста отъ правой стороны къ львой, тогда какъ обычай собственно латинскій требуетъ противнаго? Итакъ, онъ долженъ согласиться, что и самое сложение перстовъ, употребляемое при древне-православномъ начертаніи креста, такъ же, какъ и сіе послъднее, искони было православнымъ и слъдственно образцомъ перстосложенія для той и другой Церкви. А при семъ несомивинымъ для него должно быть и то, что, какое бы сложение перстовъ ни употреблялъ Формозъ, троеперстное, или двуперстное, во всякомъ случав первое долженствовало быть болве древнимъ и близкимъ къ истинно-православному, а второе — несомнъннымъ его искажениемъ.

Обратимся теперь за ближайшимъ подтвержденіемъ высказаннаго заключенія. Его легко можно открыть, свърившись съ современными Формозу памятниками латинскаго перстосложенія. Возьменъ подлививыя свидѣтельства о семъ перстосложенія, начавъ временемъ, нъсколько болъе раншиль, и окончивъ нъсколько позднайшимъ, чтобъ тъмъ съ большею несомнънностію не только опредълить перстосложеніе, которое употребляль самъ Формозъ, но и видѣть всю постепененость искаженія, которому подверглось оно, образовавшись первоначально изъ православнаго.

Древятьйшіе памятники латинскаго перстосложенія суть неписанные: они сохранились для насъ въ разнаго рода изображеніяхъ. Укажемъ изъ нихъ только тв, кои въ самихъ себв представляютъ ясное ручательство за свою неповрежденность, — каковы изображенія мозаическія на иконахъ и литейныя на монетахъ.

а) Въ самомъ Римъ, въ такъ называемой датеранской церкви, построенной при святомъ Константинъ великомъ, есть мозаическое изображение Спасителя, мъстнымъ преданіемъ, котя можетъ быть не безъ преувеличенія, приписываемое тому же времени, но во всякомъ случать, по суду знатоковъ искусства, принадлежащее ко временамъ гораздо древнъйшимъ Формоза. Спаситель на семъ изображеніи представленъ съ державою въ лъвой рукт; правая же изображена подъятою на персяхъ, съ двумя послъдними перстами, приклошенными къ длани, а тремя первыми, одинаково простертыми, такъ что большій палецъ представленъ раздъльно отъ двухъ прочихъ ().

- б) Съ подобнымъ же перстосложеніемъ представляетъ Спасителя въ томъ же городъ въ церкви Константія, другое мозапческое изображеніе, о древности котораго можно судить по мъстному преданію, относящему его ко временамъ построенія самой церкви въ четвертомъ стольтіи. Спаситель изображенъ стоящимъ между двумя апостолами: правая рука поднята, съ двумя послъдними перстами, къ длани прикложенными, и прочими простертыми (2).
- в) На монетъ приписываемой Криспу, сыну св. и равноапостольнаго царя Константина, изображенъ на одной изъ ея сторонъ Спаситель, возсъдающій между двумя предстоящими мужами, какъ догадываются, между Константиномъ и Крис-

<sup>(1)</sup> Свідінія о семъ наображенія, равно какъ в снимокъ съ него, можно находить въ книгъ: Simbilder und Kunst Vorstellungen der alten Christen von Dr. Friedrich Münter. Altona. 1825. Ней. П. На табляць V въ наображенія 9-мъ представленъ снимокъ; на стр. 22 чятается описаніе наображенія. Аженкурь въ своей исторів некусства замъчаетъ, что преданіе римской церкви почитаетъ сей образъ въленныхъ. Онъ явился, будтобы, народу римскому въ день освящени церкви при св. Константинъ; наображенный тогда мозанкою, съ того времени сохранился невредимымъ при неоднократныхъ пожарахъ храма. Въ XIV-мъ стольтів смотріли на него уже какъ на древній. См. Histoire de l'art depuis sa décadence au IV siècle jusqu'à son renouvellement au XVI par Teroux d'Agincourt. t. V. Paris. 1823. р. 15.

<sup>(2)</sup> Agincourt, Hist. de l'art et cet.... Сивнокъ съ образа представленъ въ т. VI. табл. 16. нвобр. 2; объяснение — въ V т. стр. 15.

помъ. Въ лъвой рукъ Спасителя крестъ; правал подълта съ двумя послъдними перстами, къ длани пригнутыми, указательнымъ и великосреднимъ простертыми, и большимъ, присоединеннымъ къуказательному, какъ-бы положеннымъ на вего (1).

- г) На монетъ императора Констанса, другаго сына Константинова, въъ трехъ мужей взображенныхъ на ней, двое сидлице по сторонамъ, представлены въ вънкахъ, съ руками сложенными, третій—возсъдающій среди ихъ—въ вънцъ, съ какимъ пишутъ святыхъ на иконахъ: правая рука его поднята, два послъдніе перста пригнуты къ дадони и три первые простерты (3).
- д) Подобное же изображение находимъ на монетъ, приписываемой императору Гонорио, цар-

<sup>(\*)</sup> Разсужденія о сей мометь в сижнокь съ клображенія находинь у Гретсера орр. отпл. t. III. de s. cruce. Ratisbonnae. 1734. р. 17. Надъ клображеніемъ Сизсителя надпись: salus сt spes X Rpublicae (буква X означаеть Христа). На другой сторонъ ионеты клображень санъ Кристь съ подписью: Стізриз Nob. Саев. Кристь сдълить Цезаремъ въ 315 г. умерицыемъ въ 324 г.—Относительно клображенія Сизситель на монетахъ, вообице можно замѣтить, что Іоаннъ Куропалатъ, а за нямъ Кедринъ говорять о Цимисхії (969 — 975), какъ о первоить инператоръ введшемъ сей обычай. Но Са. І. Дамаскинъ (ер. ad Theoph. с. III. Орр. t. I. р. 630) свидѣтельствуетъ, что Константинъ вел. полагалъ на монетахъ Христово клображеніе витесть съ своить собственния.

<sup>(3)</sup> Описаніе сей монеты в снянокъ съ наображенія находить. у Дюканжа въ его Historia Byzantina etc. Lutetiae Parisiorum. 1680. на табл. 12, стр. 35. Другое описаніе витеть со снянковъ, можно видъть въ книгь Бандуры: Numismala Imperatorum Romanorum a Trojano Decio ad Palaeologos Augustos. II. Lutetiae Parisiorum. 1618. снянокъ на стр. 231, описаніе на стр. 352. Круговъ ввображенія находятся надшесь: Felicitas регретца віз; на другой сторонъ монеты представлены три воннекія хоругви съ надписью: Constans PF Aug. Констансъ, младшій сынъ Константина великаго, род. въ 320, ввреченъ Цезаремъ въ 333, умеръ въ 350 году.

ствовавшему въ Римъ съ 395 до 423 года. На ней изображенъ самъ Гонорій стоящимъ на побъдной колесницъ, съ правою рукою поднятою, двумя послъдними перстами приклоненными и тремя первыми простертыми (1).

Изъ самыхъ временъ Формоза сохранилось для насъ уже письменное свидътельство о латинскомъ перстосложеніи. Папа Левъ четвертый, правившій римскою церковію съ 847 по 855 годъ, слъдственно уже во время жизни Формоза, хотя и до начала всъхъ его бъдствій, въ числъ прочихъ наставленій подвъдомственному духовенству, даваль именно слъдующее о благословеніи даровъ въ таинствъ евхаристіи. «Чашу, пишеть онъ, и хлъбъ знаменуйте правильнымъ крестомъ, то есть, не кружа и не разставляя перстовъ, какъ дълаютъ весьма многіе, по два перста сжавъ, и большій заключивъ внутрь,— чрезъ что означается Тронца, правильно старайтесь изображать сіе знаменіе: ибо не можете иначе ничего благословлять» (2).

Послв Формоза, кромъ изображеній, на ко-



<sup>(\*)</sup> Снимовъ и описание наображения можно видѣть у Гретсера, t. III. р. 30. и у Бандури, р. 499. Кругомъ наображения надпись: Gloria Romanorum; на другой сторонѣ монеты представлено поясное наображение Гонорія же съ надписью: DN Honorius PF Aug. Гретсеръ предполагаетъ, что на сей родъ наображеній намекаетъ современникъ Гонорія св. Златоустъ, когда въ словѣ на Евтропія говоритъ: что паръ возсѣщарскаго образа укращеніе не столько въ томъ, что подъ стопами царсками лежатъ повергнутые варвары, со связанными назади руками».

<sup>(3)</sup> См. у Бинія, Concilia General. et Provincial. t. III. part. 1. sectio poster. Colon. Agrippinae. 1618. Homilia Leonis Papae IV de cura postorali, pag. 371.

торыхъ представляется съ незначительными видонамъненіями тоже самое перстосложеніе (1), встръчаемся еще съ двумя письменными наставленіями о семъ обрядъ. Первое изъ нихъ, принадлежащее Папъ Иннокентію III, правившему римского церковію съ 1197 по 1216 г., было уже выше упоминаемо, какъ поводъ, послужившій латинскимъ писателямъ къ догадкъ о первоначальномъ согласія въ обрядъ крестнаго знаменія римской церкви съ греческою. «Знакъ креста, пишетъ Ивнокентій, должно изображать тремя перстами, такъ чтобы онъ отъ верха нисходиль до низа, и отъ правой стороны къ лъвой». «Но, прибавляеть онъ, нъкоторые, впрочемъ, знаменіе крестное прово-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Изображенія латинскаго перстосложенія изъ временъ, ближайших в тъ Формозу, моженъ находить въ указанной нами инитъ Аженкура: Histoire de l'art etc. t. VI. Такъ напр. изображена от-носимыя инъ къ IX стольтно см. на табл. XXXVIII, XXXIX, XLIV; къ XI ст. на табл. LHI, LIV; къ XIII—табл. LXX и проч. На всъхъ сихъ изображенияхъ представляется собственно тоже самов перстосложеніе, какое предписывается правиломъ Льва, то есть, два перста указательный и средній простираются, а большій заключается внутрь. Точное соотвътствие сему правилу показываетъ изображенная рука у Спасителя на табл. XLIV: большій палецъ внутрь протянуть совершенно посреди простертыхъ указательнаго и среднаго, при ченъ представляется въ тоже время какъ-бы положеннымъ на прочіе два пригнутые. Тоже перстосложение предполагается безъ сомным ж тъми изображениям, гдъ рука представлена зрителю своей наружной стороной, при чемъ видны собственно только два простертые перста, и два пригнутые, а не видно большаго. Очевидныя видовамъненія сего перстосложенія на указанныхъ наображеніяхъ, касмотоя собственно положения большаго пальца, который, невсегда положенный точно посреднив двухъ простертыхъ, то болве приближается къ двумъ пригнутымъ и загибается на нихъ, какъ напр. представамется на таба. IV, то совебив отходить оть двукъ простертыхъ перстовъ и ставится хотя прямо противъ ихъ средням, однако въ отдаленін отъ нихъ, такъ что не зная папскаго правила, трудно было бы догадаться, какое это перстосложение, и можно было бы даже почесть его за двоеперстіе, неточно представленнюе.

дять отъ львой стороны къ правой. Однако, если внимательные посмотримы, и на другихы знакы креста мы проводимъ отъ правой стороны къ лъвой, нбо знаменуемъ не какъ-бы обращая тыль, но какъ-бы представляя лицо» (1). Другое свидътельство принадлежить испанскому писателю тринадцатаго стольтія Лукъ, епископу тудскому. Въ сочиненіи своемъ «о будущей жизни и о спорахъ въ ученіи върым сей писатель, разсматривая между прочимъ вопросъ о томъ, какъ должно на себъ и на другихъ изображать крестное знаменіе, упоминаетъ, что въ его время былъ споръ, должно ли въ томъ и другомъ случав переносить руку отъ правой стороны кълъвой, или наоборотъ. По его мнанию, тоть и другой обычай, какъ говоритъ онъ, «добръ, тотъ и другой святъ, тотъ и другой преодолъваетъ силы вражія, если только производить это въ простоть каоолической въра Христіанская». Однако, при молитвенномъ употребленіи крестнаго знаменія, по его мнънію, правильные будто бы проводить руку отъ лывой стороны къ правой. Онъ даетъ сему таинственное пространное объяснение и замъчаеть: «сіе представляеть, кажется, всякій върный, когда ограждая лицо свое знаменіемъ креста, говорить, поднимая къ верху противъ чела три протянутыя перста: во имя Отца и проч. (3). О благосло-

(2) Maxima Bibliotheca veterum patrum. Lugduni. 1677. t. XXV.

<sup>(\*)</sup> De Mysteriis Missae. lib. 11. cap. 45. Conf. Allat. de perp. cons. etc. lib. III. cap. 18. num. 17. pag. 1360. и Gretser t. I. pag. 339 и 340.

венін же онъ разсуждаєть, что сизображая знаменіе на лица другихь, мы оканчиваєть знакъ креста своей правой, а ихъ лавой сторонойь. Приводя въ основаніе правильности сего обычая противъ защитниковъ противнаго, главнымъ образомъ, ту мысль, что при знаменаніи другихъ должно, будто бы, имать въ виду не ихъ правую, или лавую сторону, а свою собственную, онъ заключаєть: «протянувъ три перста, то есть большій, указательный и средній, а другіе два согнувъ, мы знаменуємъ себя и другихъ съ призыванісять Божественныя Троицы, для того, чтобы явньями провозглащеніями исповъдывать троичность Лицъ въ единствъ Божества» (').

Изъ представленныхъ свидътельствъ открыпается, что по первоначальному преданию римской церкви, крестное знамение должно было сопершать тремя первыми перстами, въ изображеніе единосущія трехъ Лицъ святьия Тронцы. Преданіе сіе піло съ самыхъ древнъйшихъ временъ,
и сохранялось даже до тринадцатаго стольтія.
Но видно также, что самое сложеніе трехъ первыхъ перстовъ, въ разным времена различное въ
римской церкви, ни однимъ изъ своихъ видовъ
не соотвътствовало въ тоже время вполнъ ни мысли, съ какою употреблялось сіе перстосложеніе,
ни цели, для которой оно установлено. Ни оди-

Lucae Tudensis episcopi. De altera vita fideique controverais adversus II Albigensium errores. l. II. cap. XV, pag. 229.

<sup>(2)</sup> Ibidem, cap. XVIII. pag. 233.

наковое простертіе всахъ трехъ перстовъ, представляющееся на древнейшихъ памятникахъ, и въ позднайція времена предписываемое въ наставленін Луки, ни перстосложеніе установляемое правиломъ Льва четвертаго, не представляють удобства изображать крестное знаменіе всеми тремя перстами совокупно, и чрезъ то не выражають ясно единосущія святыя Троицы. Особенно же современное Формозу правило, предписывая для изображенія святыя Троицы простирать два перста, безъ сомнънія указательный и великосредній, а большой заключать внутри, то есть простирать среди ихъ, тъмъ самымъ давало единственную возможность знаменоваться собственно только двумя перстами. Итакъ, чрезъ это сами собою ръшаются вопросы какъ о точномъ видъ перстосложенія, которое собственно употребляль Формозъ, такъ и о сравнительномъ достоинствъ православнаго троеперстнаго сложенія и двоеперстнаго раскольническаго. 1) Сложеніе перстовъ, которое употребляль Формозъ, — по всей въроятности то самое, о которомъ упоминаетъ папа Левъ, - было въ тоже время и троеперстное и двуперстное. Оно было троеперстное по своему намъренію и по мысли, съ какою складывались персты, двуперстное — по современному способу изображать крестное знаменіе и по самому виду сложенныхъ перстовъ. Въ этомъ смыслъ безъ сомнънія и обозначается оно разноръчиво современными писателями, изъ которыхъ один, какъ именно Луитпрандъ, обращали вниманіе на внутренній смысль перстосложенія, надъ которымъ совершено было ругательство, и потому говорили о трехъ Формозовыхъ перстахъ; а другіе, какъ напр. Авкзилій, судя по внъшнему виду перстосложенія и въроятно желая въ тоже время точнъе обозначить самое число отсъченныхъ перстовъ (1), упоминали только о двухъ.

- 2) Сіе перстосложеніе образовалось мало помалу чрезъ искаженіе другаго, правильнаго троеперстія, вполна соотвътствовавшаго своему намаренію. Какое же это вполна правильное троеперстіе? Безъ сомнънія то, въ коемъ вса три первые персты слагаются во едино и совершенно уравниваются между собою, — словомъ, которое досель употребляется православно-восточною Церковію.
- 3) Двоеперстное сложеніе, которое явилось впоследствін въ римской церкви, какъ особое, самостоятельное перстосложеніе, было въ свою оче-

COB. L

<sup>(\*)</sup> Послѣ всего предшествовавшаго изслѣдована о формозовыхъ перстахъ, усиливаться рѣшать съ несомиѣнною точностио, сколько именю перстовъ отсѣчено, — совершенно излишне. Два, или цѣш изслѣдована—все равно. Однако представшиъ себѣ, что у Формоза, когда выпули его изъ могили, по вреде въроятности, персты уже сложены были на благословене, по тогдашнему римскому обычаю. Итакъ, весьма естествений, что оруде, которымъ они были отсѣчены, отнавъ два простертыя, не коснулось большаго палыда, который достигалъ ихъ только своето вершиною. Безъ сомиѣнія, при семъ предполагается, что персты отвечены разомъ, безъ той торжественности, съ какою, по увѣреню раскольшеческой басии, каждый перстъ отнимаемъ былъ будтобы ворошь.

редь искажениемъ искаженнаго римскаго, современпаго Формозу, троеперстія, и признано за особое перстосложение только по забвению первоначальной мысли, съ какою слагаемы были персты. Называющійся старообрядцемъ должень вполнъ довърить сему заключению: потому что и сами его учители, лишенные руководительнаго объясиенія, заключающагося въ правиль папы Льва, сочля составленное точно по сему правилу изображеніе римскаго перстосложенія на корсунскихъ вратакъ за чисто-двоеперстное, обманутые его наружнымъ видомъ; и представиля потомъ этотъ примъръ въ «поморских» ответахър даже въ доказательство православной, будтобы, древности своего перстосложенія (1). Будеть ли онь посль сего удняляться, что и въ римской церкви, по забвенію того же самаго правила, могла случиться таже опибка?

И въ самомъ дълв, проследимъ постепенность, съ какою является видонзменение римскаго перстосложения на указанныхъ нами памятникахъ. Съ самаго начала мы застаемъ уже римское перстосложение уклонившимся отъ точной правильности, въ видъ первыхъ, одинаково простертыхъ перстовъ, однако еще несовсъмъ раздъленныхъ,

Digitized by Google.

<sup>(\*)</sup> Поморскіе отвітні. Отв. 5. О томъ, что это наображенне латинское, уже сказано было въ книгі»: Бесіды къ глаголемому старообрадцу по изд. Моск. 1850 г. стр. 211 — 213. Подробное описаніе корсунскихъ вратъ ем. въ книгі»: Корсунскія врата. Москва. 1834 года.

даже, какъ на монетъ Приска, съ большимъ пальцемъ, положеннымъ на указательный, то есть весьма блезко къ обътчаю православному и съ сохраненіемъ изкотораго удобства знаменоваться всвми тремя перстами. Въ последстви видимъ колебаніе: первый персть, то откидывается отъ двухъ прочихъ, и такимъ образомъ предоставляется на выборъ — знаменоваться только или двумя простертыми перстами, или однить, отдъльно отъ HEX'S CTORIUMNS, TO KIRACTCA TAKE, HAM HERIOCE внутри ихъ, давая чрезъ то исключительное изсто одному двоеперстному знаменованию. Первоначальное соотвътствіе съ смысломъ перстосложенія уже утрачивается, хотя самый смысль остается еще твердымъ, какъ показываетъ правило папы Льва, уже прямо замечающее о частыхъ въ сіе время отступленіяхъ въ обрядъ крестнаго знаменія и само отступающее даже отъ своего обасненія. Затъмъ, съ продолженіемъ прочихъ уклоненій, начинаетъ забываться даже порядокъ, соблюдаемый въ самомъ изображении на себъ креста, и первоначальный смысль, съ какимъ опредълено слагать персты. — Иннокентій третій говорить о трехъ перстахъ, но уже не упоминаетъ ни о томъ, какіе это три перста, ни какъ слагать ихъ, ни ради какого значенія; настанваетъ еще на то, что креститься должно отъ правой стороны къ левой, но и здесь колеблется отдать сему обычаю рашительное преимущество, и самъ, во преки правильному обычаю, велить знаменать дру-

гихъ, полагая крестъ съ левой стороны знаменуемаго къ правой. Между тъмъ православные греки уже укоряють латинь за то, что они крестятся однимъ и пятью перстами (1), иначе, безъ всякаго опредъленнаго перстосложенія. И только на отдаленномъ западъ, въ предълахъ Испаніи, упоминають еще о трежь первыхь перстахъ, простертыхъ во образъ святыя Троицы. Но и здъсь видимъ уже утверждающимся неправильный порядокъ знаменованія съ лъвой стороны къ правой; и, если отстаивается правильный порядокъ въ благословенія, то единственно вследствіе неправильнаго основанія, будто знаменующій другихъ долженъ имъть въ виду свою собственную, а не ихъ правую, или лъвую сторону. Наконецъ, первоначальное перстосложение совстмъ забыто, смыслъ его утраченъ; неправильный порядокъ въ изображенія креста обратился въ законъ. Послъдующіе писатели говорять уже о знаменовании съ лъвой стороны къ правой, какъ объ отличительномъ римскомъ обычав. О значеніи слагаемыхъ перстовъ говорять неръшительно, или совсемъ умалчивають (2), и вслъдствіе того почитають равно

<sup>(\*)</sup> Указываемыя Гретсеромъ и Аллатіемъ обличенія датинамъ отъ православныхъ учителей за одноперстное и пятиперстное знаменованіе, принадлежатъ именно кътринадцатому стольтию. См. нижаю замъч. 1-е на стран. 135.

<sup>(</sup>а) Аллатій ничего не говорить о мысли латинскаго перстосложенія. Грегсеръ, котя и старается придавать таниственное объясненіе, однако не всѣмъ, упоминаемымъ у него видамъ перстосложенія; напр. не указываетъ никакого таниственнаго значенія въ однопер-

законнымъ какъ самое отсутствіе всякаго перстосложенія, или знаменованіе всею рукою, такъ знаменованіе однімъ, двумя и тремя перстами.

Какъ ясенъ этотъ постепенный переходъ отъ одного правильнаго перстосложения къ нскаженнымь и притомъ нъсколькимъ! Какъ понятно. что отсутствіе перстосложенія почтено за особое пятиперстное сложеніе, а двуперстное и одноперстное знаменованіе, при неправильномъ троеперстномъ сложенін, принято за особое сложеніе отъ троеперстнаго, вслъдствіе забвенія первоначальной мысли, съ какою складывались персты! Вотъ сіе-то самое, если можно такъ сказать, меновеніе перехода отъ единаго троеперстія къ нъсколькимъ нетроеперстнымъ сложеніямъ подмътиль сочинитель «Првнія панагіота со азимитомъ», когда вложиль въ уста панагюту такое обличеніе: «и почто не согибаеши три персты, и крестишися десною рукою, егда полагаеши на чель твоемъ, и не одъваешися оружіемъ креста Господня, но твориши крестъ обоими персты и послъди пальцемъ внъшнею страною, и воображение креста твоего зрить вонь; вместо, еже бы имъ одеятися, якоже мы Христіане, а ты совлачишися животворящаго креста»(1). Словомъ, панагіотъ



стін. Въ другихъ случаяхъ, какъ именно относительно пятиперстиаго знаменованія, объясненія отличаются явною натанутостію. «Пять перстовъ напоминають намъ», говорить онъ, «пять язеъ Христовыхъ». См. Grets. opp. t. 1. de s. cruce. lib. IV. cap. IV. pag. 343.

<sup>(1)</sup> Кириллова книга. гл. 26: о лемынскил сроспесь. л. 236.

знаеть, что римляне, подобно православнымъ, почитають нужнымь изображать крестное знамение тремя первыми перстами, и вполнъ одобряетъ сей обычай. Но онъ видить, что самое сложение перстовъ, употребляемое ими, въ тоже время неправильно, и вслъдствіе того, способъ знаменованія не соотвътствуєть намъренію перстосложенія. Итакъ, онъ обличительно вопрошлеть панагіота: зачамь не сгибаеть онъ трехъ перстовъ, употребляемыхъ имъ для крестнаго знаменія, а оставляеть ихъ простертыми? Зачамъ знаменаетъ себя, вопреки намъренію перстосложенія, не всъми тремя перстами совокупно, а кладетъ на чело только указательный и средній, и потомъ на животъ и перси только палецъ внъшнею страною, то есть ноготь раздъльно стоящаго отъ нихъ большаго перста? Вслъдствіе того онъ не одъвается оружіемъ креста Господня, - возлагаетъ на себя не всъ персты, изъ которыхъ составляется его крестъ. Изображение креста его зритъ вонь, то есть нъкоторые персты, необходимые для изображенія ими крестнаго знаменія, остаются при совершенін сего обряда праздными, не какъ у насъ православныхъ христіанъ, которые слагая три перста во образъ святыя Троицы, всъми ими и ограждаемъ себя совокупно. Таковъ, безъ сомнанія, быль смысль словь панагіота, смысль, сообразный съ самымъ ходомъ ръчи, съ существомъ латинскаго перстосложенія, и съ наставленіемъ святаго Ефрема Сирина, которое, въро-

ятно, и имъль въ виду составитель «Праніла, когда говориль объ одълніи оружіемь креста Господня. «Да не будемъ убо удобь плънени врагомъ, читается по старому переводу въ словъ святаго Ефрема объ антихристъ, — паче же удобь плънени будемъ силою крестною. Пензбытенъ подвигъ при дверехъ настоитъ, щить въры восприменъ всв, и почерпемъ съ любовію отъ Божія источника упованіе спасенію души нашей, несозданную, глаголю, возлюблений, Тронцу единосущиу сущу, источникъ источающу жизни; аще бо оградится тацьмь оружіемь наша душа, то попрань будеть змій посредв. За все же подобаєть намъ молитися, да не внидемъ въ напасть, ниже быство наше зимъ будетъ»(1).. Объ этомъ-то съмомъ (3) одълнін оружіемъ креста Господня, и го-

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Слова святаго Еерена Сирина съ словани авим Доровея вечатан, въ супрасљской типограени. 1791 г. Слово 105 святаго Еерена воб вини*крис*ива». *J.* 272 и на обор.

<sup>(2)</sup> Составители «поморских» ответова», ва ответе IX иного усиливаются дать иное объяснение словамъ панагіота. Не уклонаясь отъ мстины въ разумъніи того, какое перстосложеніе было обличаемо во азимить, они стараются однако доказать, что обличение составлено собственно въ защиту двоеперстнаго сложения. Главное жкъ доказательство опирастся на ложномъ истолкования словъ: почто по совыбасили три персты. «Не рече, говорять они, почто не престипися трени персты, но, почто не согибасшию, и выводять отсюда заключеніе, что панагіотъ укоралъ азнинта именно за отступленіе отъ двоеперстнаго сложенія, въ которомъ согибаются три перста, то есть больший съ двумя последними. Но то самое, напротивъ, и доказаваетъ намерские панагиота утвердить своего противнама въ троепер-СТНОИЪ СЛОЖЕНИИ, ЧТО ОНЪ НО СКАЗАЛЪ престичнися, а сообвения. Азимить уже крестыль тремя перстами, то есть возносных три простертые персты на чело, животь и перси, и чрезъ то образоваль на себъ знаменю креста, но только неправильно слагаль персты, и отъ того не одържен крестныкъ оружіенъ, не каждый разъ всѣ персты сово-

ворить панагіоть объ огражденін себя святою Тронцею, словомъ, о совожупномъ возложеніи на себя всъхъ трехъ, знаменующихъ Тронцу перстовъ.

жупно, а порознь возлагаль на себя. Итакъ, съ сего-то неправильнаго сложения и начинаетъ ръчь свою панагютъ, и переходитъ потомъ къ неполному одъянию крестомъ. Иначе надлежало бы ему вести свое обличение, когда бы защищалу онъ двоеперстное сложение. Къ чему было бы говорить ему противъ несогбения трехъ перстовъ? Изъ трехъ перстовъ, сгвбаемыхъ въ двоеперстномъ сложенія, два у азимита уже были согнуты: итакъ, ему нужно было бы сказать только: не призибаеми пальца. И какой обличительный смыслъ нивли бы въ устакъ его слова: и крестишися обоими персты и послыди пальцеми и пр., когда бы самъ онъ требовалъ, чтобы крестились двуми персты? Ему следовало бы сказать только о неправильномъ возложения на себя пальца. «Поморскіе отвіты» замічають, что при двоеперстномъ сложения одволожем оружиемъ креста Господня. Замъчание сие справедливо въ томъ смысле, что мнимый старообрядецъ возлагаетъ на себя оба перста, которыми, по мысли его перстосложения, должно знаменоваться. Но странно было бы ожидать отъ защитника двоеперстів, чтобы онъ говориль объ одъянін крестномъ и о совлаченін его, въ обличение римскаго перстосложения. Къ чему такой обороть рече? И въ чемъ была бы тутъ свла доказательства? Между тъмъ, приведсиныя слова святаго Ефремо Сирина показываютъ, сколь приличнымъ и сплынымъ должно было представляться знавшему ихъ такое доказательство при защить троеперсты!

Представляя это замѣчане мимоходомъ, собственно въ защиту указаннаго нами смысла словъ панагіота, удерживаемся отъ подробнаго разбора другихъ, впрочемъ столь же малосильныхъ доказательствъ, представляемыхъ минмыми старообрадцами въ пользу своего объясненія, и основанныхъ собственно на нѣкоторой разности чтенія. Но не можемъ опустить безъ виманія возраженія, которое можетъ представить называющійся старообрадецъ въ отвѣтъ на наши объясненія. «Почему же, можетъ спросить онъ, творецъ «Пращицы» находиль, что панагіотъ обличаль въ азимить двоеперстное сложеніе»? По той самой причинь, отвѣтичь мы, какую самъ онъ при одномъ случав объявляетъ: «понеже азъ еснь сынъ святыя восточныя и великоросійскія Церкве, а не латинскаго костела, и должень отвѣтствовати о своихъ догматахъ, а не о латинскихъ (отв. 104. д. 188). Такимъ образомъ, ошибиться въ опредъленія датинскаго перстосложенія Питириму — было совершенно мавинительно.

Изслъдованіе наше было бы не кончено, если бы мы не ръшили послъдняго вопроса: какъ судила православная Церковь о формозовомъ перстосложенін? Мы не коснулись бы тогда глубочайшаго основанія, на которомъ опирается ложное понятіе минмостарообрядца о православномъ перстосложенін. Основаніемъ симъ служить для него мысль, что мальйшее различие въ обрядъ перстосложенія, напримъръ сложеніе одного и тогоже большаго пальца съ тъми, а ве друглин двумя церстами, хотябы въ ознаменование одного и того же, православно псповъдуемаго догмата о святой Тронцв, само собою, разрушаеть уже всъ узы, какими соединены въ одно духовное тьло всв чада православной Христовой Церкви. На семъ-то основаній, между прочимъ, онъ не ръшается, или симъ прикрываеть свою нервинмость присоедишться къ Церкви, даже когда съ сниэхожденіемъ дозволяется ему, въ числь прочихъ, принимаемыхъ имъ обрядовъ, сохранять въ общения съ Церковно и привычное ему перстосложене. Слепо уверенный въ своемъ обычав, онъ не только почитаетъ его древнимъ и православнымъ, но воображаютъ даже, что всякое другое перстосложение неминуемо влечеть за собою проклятіе древне-православной Церкви и на твхъ, кон принимають, такъ и на тъхъ, кои присоединяются къ пріемлющимъ его. Итакъ, подъвліяніемъ сей-то мысли, находя въ исторіи о Формозъ упоминание о троеперстномъ сложения, и

предполагая, не безъ основанія, по крайней мѣръ сходство сего перстосложенія съ употребляемымъ въ православной Церкви, онъ представляетъ потомъ хульныя толкованія на православное троеперстіе (1), и тѣмъ укрвпляетъ себя въ отчужденіи отъ Церкви. Пусть же отъ самой древнеправославной Церкви поучится онъ духу любви, котораго не достаетъ въ немъ.

Сложеніе перстовъ, которое употребляль Формозъ, или точнъе, которое было общимъ обычаемъ римской церкви въ его время, — какъ имъли мы уже выше случай замътить, уклонялось отъ первоначальнаго, точнаго троеперстнаго сложенія, и невполнъ соотвътствовало своему назначенію. Посему, безъ сомнънія, древне-православная Церковь не одобряла его: но такъ ли строго судила она объ немъ, какъ желалъ бы того называющійся старообрядцемъ? Къ ръшенію сего достаточно нъкоторыхъ указаній.

1) Представленныя выше свидътельства о датинскомъ перстосложении показываютъ, что уклоненія отъ правильнаго обычая начались въ римской церкви еще за долгое время, за нъсколько въковъ до Формоза, когда еще пребывала она въ полномъ миръ съ православною. Видно, что древне-православная Церковь не считала сего обстоя-



<sup>(\*)</sup> См. прибава. къ Тя. Св. Отц. 1885 г. кн. 2. стр. 242. заміч. В.

тельства достаточнымъ къ расторжению цервов-

2) При первомъ обличеній латинскихъ заблужденій, последовавшемъ чрезъ четыре года после смерти папы Льва четвертаго (1), следовательно, когда отступленіе римлять отъ правильнаго сложенія перстовъ не только вошло въ общій обычай, но чопъю перейти уже въмъстный церковный законъ, подъ видомъ папскаго опредъления, - и когда въ тоже время сіе опредъленіе долженствовало быть еще въ свъжей памяти, - обличавний римлянъ цареградскій патріархъ Фотій въ посланія своемъ къ папъ Николаю перечислиль ихъ заблуждения. Какія заблужденія находиль онъ въ нихъ, это можеть видьть старообрядець хотя изъ уважаемаго имъ Баронія. «Поносять намъ, пишеть Бароній объ обличеніях в римлянамъ, бывшимъ въ сіе время, а) яко изхождение Св. Духа и отъ Съпа исповъдуемъ; б) яко въ субботу постимся; в) яко великаго поста не цълыя осмь недъль исполняемъ; г) яко въ праздникъ пасхи агнца іудейски съ тъломъ Господнимъ на олгаръ освящаемъ; д) яко іерен наши браду бръють; е) яко епископа изъ діакона, минувіце священство, посвящаемъ; ж) яко бракомъ гнушаемся и іереомъ его возбраняемъ; в) яко муромъ помазовати јереемъ не попущаемъ» (3). Но объ уклоненін римлянь въ сложенін перстовъ

<sup>(</sup>a) Папа Левъ четвертый умеръ въ 855 г., а въ 859 Фотій писаль уже свое обличительное послиніе.

<sup>(2)</sup> Барон. Дън. церк. и гражд. подъ 867 г. л. 985.

для крестнаго знаменія Фотій не упоминаеть. А казалось, какой бы удобный случай упомянуть объ этомъ!

3) При окончательномъ расторженіи союза съ римскою церковію, во времена константинопольскаго патріарха Миханда Керулларія, въ одиннадцатомъ стольтіи, къ прежнимъ обличеніямъ православные присоединили еще нъкоторыя указанія 
на другія заблужденія римлянъ. Но и здъсь, при 
всей подробности перечисленій, какія находимъ 
въ сочиненіяхъ православныхъ обличителей о сложеніи перстовъ, употребительномъ въ римской церкви, не встръчаемъ упоминаній. Объ этомъ можетъ справиться старообрядецъ опять хотя по 
той же книгъ Баронія (1).

Какой урокъ любви для мнимаго старообрядца! Православная Церковь обличала римское перстосложение, но за что именно и какъ? По указаніямъ самихъ латинскихъ писателей, православные учители тринадцатаго стольтія укоряли ла-

<sup>(\*)</sup> Барон. Дѣян. церк. и гражд. подъ 1053 г. д. 1215 на об. и подъ 1054 г. д. 1220. Вотъ какъ перечисляются въ послѣднемъ мѣстѣ тогдашнія обличенія латинамъ отъ патріарха Миханла: «и не токио они а) на опрѣсноцѣхъ служатъ, но и б) удавленное ядятъ; в) браду бріютъ; г) субботу хранятъ; д) нечистое ядятъ; е) монахи ихъ мясомъ питаются и свининою; ж) въ постъ великій недобрѣ постятся; з) егда у насъ сырная недѣля, они мясо ядятъ; и) и въ символъ сія словеса приглашаютъ еже и отв Сыла; і) хулятъ и бракъ священническій; к) и два братія роднія могутъ у нихъ двѣ родныя сестры въ жены поятя; л) на мштѣ при опрѣсноиѣ другъ друга объемлетъ и инръ ему даетъ; м) епископи перстии на рукахъ носятъ, вси женящеся съ церковію; н) и на войну исходяще, ружою своею непріятелей убиваютъ». Не къ мному заключенію приведетъ и вивмательное чтеніе современныхъ подлинныхъ обличеній.

тинъ за то, что они «пятью перстами, косвенно какъ нибудь наскоро изображаютъ крестъ, и такимъ образомъ знаменуютъ лицо свое»; и за то, что «однимъ перстомъ знаменуютъ лицо, перенося руку отъ лъвой стороны къ правой», уподоблясь въ семъ случат ізковитамъ и арманамъ (1). Подобное тому нъчто читается и въ «Кирильювой кингъ», въ главт о римскихъ ересъхъ: «пятно персты странно нъкако благословляютъ и послъди пальцемъ лице прекрещиваютъ». (2). По

<sup>(\*)</sup> Въ полночъ своемъ видъ сочинские неизвъстнаго православнаго учителя, гдв помъщены сін обличенія, напечатано у Котемера BE KHEIT'S: Monumenta Eccles. Graecae. tom. III. Lutet. Parisior. 1686. на стр. 95 — 520, подъ заглавісиъ: та актірата тії датичнії сеидпойас. Первое изъ приведенныхъ обличеній читается на стр. 500, въ обличеніи XXXVI; второе на стр. 508, обл. LVIII. Объ уподоблени въ крестномъ знамени латинъ арминамъ, православный учитель разсуждаеть такъ: «арминствують же они: въ твкъ же опрвснокахъ; въ мясовдения въ сыропустную и первую поста сединцув... стр. 506, обл. LVII. Потомъ, перечислявъ еще итскольно обрадовъ, въ какичъ датины сходятся съ арминами, прибавляеть: «да и крестъ начертывають на лице одинить перстоить, дабы показать сиять одно естество Распятаго», стр. 507. Объ уподобленія іаковитанть стр. 508, облич. LVIII: «въ некоторыхъ же вещахъ латины страждуть заблужденіями іаковитовъ, произшедшихъ отъ нѣкоего Іакова монаха; ибо и си за одинаковое почитаютъ покланяться и не покланяться Божественнымъ икономъ; когда же покланяются, не лобызаютъ; а липо жименують одникь перстокъ, перенося руку съ лівой стороны на правую». Сочинение писано послъ взятия Царяграда крестоносциии, какъ ясно изъ того, что въ обличение латинамъ приводятся ихъ дъйствія по ванятія сего города, стр. 570. облич. LXI, и след. Подобима же обличения приводятся въ отвътномъ сочинения одного датинияма, дасанномъ ж 1252 году в напечатанномъ у Канкзія въ княгѣ: Thessurus monumentorum Ecclesiastic. tom. IV. Antwerpiae 1725. спятію перстами какъ-то нъкоторые благословляють, и пальцемъ лице внаменуютъ какъ моновелиты», стр. 63. На сія-то обличенія уканы-BARR TPETCEPS. opp. t. I. de s. cruce. p. 339. E Aleria de perp. consens. etc. lib. III. cap. XVI. pag. 1359.

<sup>(3)</sup> Кирилл. книга. глава 27: о ричскихъ сресъхъ. л. 259 на оборотъ.

указанию сочинителя «Пранія панагіота со азимитомъ», православные обличали латинъ въ томъ. что, крестясь тремя перстами, не одвваются оружіемъ креста Господня, и не всъ персты совокупно возлагають на себя ('). Итакъ, воть въчемъ обличаемъ быль римскій обычай совершать крестное знаменіе, въ неправильномъ образв начертанія самаго креста, въ небрежности, съ какою совершался этоть обрядь, въ отсутстви всякаго знаменательнаго перстосложенія, и въ приближенін къ еретикамъ монофизитамъ! И съ сей стороны римлине дъйствительно заслуживали строгаго обличенія, поелику обрядъ крестнаго знаменія дъйствительно требуетъ благоговъйнаго совершения, по благогованию въ Распятому, и поелику дъйствительно опасно и предосудительно уподобляться еретикамъ усвоеніемъ обычаевъ, въ которые вложили они свой еретическій смысль.

Но найдеть ли мнимостарообрядець не только въ подлинныхъ сочиненияхъ подлино православныхъ писателей, но даже въ искаженныхъ, хотя и уважаемыхъ имъ старыхъ книгахъ, что бы когда либо и кто либо укорилъ римлянъ за сложение въ крестномъ знамени трехъ перстовъ, во образъ святыя Троицы? Найдетъ ли онъ хотя вообще слово противъ сего перстосложения гдъ либо, кромъ книгъ, писанныхъ въ самыя позднъйшия времена отступниками отъ православной Церкви? Найдетъ

<sup>.(°)</sup> Ca. matte.

м онъ даже въ самыхъ осужденихъ и провлатикъ, сочиненныхъ въ старыя времена защитниками двоеперстнаго сложенія, что бы его осужденія и провлятія направлены были именно- противъ троеперстнаго сложенія? Нътъ, онъ не найдеть сего 
нигдъ (1), не исключая даже искаженной повъсти о 
сложеніи перстовъ святаго Мелетія (2). Сего я 
не могло быть даже въ самомъ жаркомъ защитникъ двоеперстія, ибо и въ принимаемомъ иска-

<sup>(\*)</sup> Минмостарообрадецть монеть указать из попрамение на проклатія противъ некрестищихся и неблагословляющихъ двумя перстами. которое находить онъ въ старыхъ рукописныхъ кингахъ и потоиъ въ потребникъ возсановскоить 1639 года. Но пусть винистемнье ревсмотрить онь весь чинь отречения, из которомъ поизмено это проклитие: онъ увидитъ, что проклитие направлено собственно противъ одноперстнаго, а совствъ не противъ троеперстнаго знаменована. Во всемъ чинъ инъется въ виду собственно ересь ионовиштовъ и MXT GOTHRTORT, KRITE ACHO HOKRELIBRETE CRICCE HETRAGO CTO: CRITE IMPERA отъ гнусныя ваковитанъ и ханцыцарьскія ереси, виспорочнъй правовърныхъ всею душею приступаю въръ, проказнаю вся отреченими ереси, невтихъ архимандритъ начальникъ ересемъ, да будетъ проклатъ, и діоскоръ сообразитель ихъ да будетъ проклатъ», и проч. и самыя отречения, въ немъ помъщенныя, напр. «не исповъдующе дву естеству и дву волю, единъ же составъ при Господъ напремъ Ісусь Христь неиспольдующе на прісылюще, да будуть проклаты». Итакъ, и самое перстосложение, оченщию, выветь из виду моноензитское же и моновелитское. А моновелиты, какъ изибстно изъскарыхъ же книгъ, крестится одникъ перстоиъ: «на своихъ лицахъ крестъ единънъ перстоиъ начертывають датыни, яко ионоселитане», говорится въ тотъ же потребника на л. 440. Вотъ противъ чего вооружается проклатіе.

<sup>(3)</sup> Искаженная повъсть о Мелетін представляеть единственный принъръ, гдъ двоеперстное сложеніе противопоставляется троеперстному, но и здъсь говорится только, что ногда Мелетій покаваль три перста, то «небысть знаменія», троеперстное сложеніе песопровождалось снитіемъ молніеподобило огна, которымъ потовъв, будтобы, сонаменовано было двоеперстное сложеніе. Самъ исклантель подливного сказанія о Мелетін, при всемъ своемъ желенія возвеличны двоеперстіе, не оситьявался ничего прибавить болю ять униженню православнаго перстосложенія.

перстосложеніи слагаются также три перста, котя и другіе, во образъ святыя Троицы; и даже во всъхъ правилахъ, благопріятныхъ сему перстосложенію, во всъхъ безъ исключенія, прежде всего повельвается къ крестному знаменію слагать три перста, а потомъ уже говорится обыкновенно о двухъ (1). Ясное доказательство, какъ мысль о необходимости троеперстія въ правильномъ крестномъ знаменіи, присуща была самимъ защитникамъ инаго перстоложенія! Да и вообще ясно, что ни въ какой странъ и ни въ какое время не могло быть осужденія на троеперстное

<sup>(1)</sup> Мивмое слово Осодорита начинается следующими словами: есите благословити рукою и креститися. Три персты равны инсти вкупъ по образу Троическому»... и проч. А потоиъ: «тако тъмъ тремъ перстоиъ указъ. А два перста имъти»... и проч. Тоже и въ словъ, приписываемомъ Максиму Греку: «сице и знаменіемъ честнаго креста все вкупь благовърія таннство учить ны исповъдывати таннственить, глаголю же самую святую и поклоняемую Тронцу... Совомупленіємъ бо трекъ перстовъь... и проч. А потомъ уже слідуетъ объясненіе двоеперстія. Подобное встрѣчаемъ и въ Стоглавѣ: «и правую руку, сирѣчь десницу, уставливали къ крестному воображенно, большей палецъ, да два меньшие во едино совокупивъ»....; а затыть уже правило о двоеперстів. Тоже предпочтеніє троеперстію отдаетъ и Госноовская псалтырь съ возследованиемъ: «тому же подобно, начинаеть она свое правило, и знаменемъ честнаго креста вседоброе въры тамиство учить насъ познавати дайну, ибо три персты сложити вибсто....... Тоже и въ книг в о върв : «время приходитъ, о еже знаменуется имъ повъдати, и кая въ томъ тайна замыкается? Сище исповъдаетъ святая Церковь: совокупленісмъ тріехъ перстовъ правыя руки... и проч. Тоже и въ маломъ катихнансь: «отвыть: совожущити три персты правыя руки.... и проч. Не говоримъ уже о великомъ катихизись, гдь правиломъ о крестномъ знаменія прамо предписывается православное треперстное сложение и где объяснительное прибавление съ правиломъ о двуперстии есть очевидная вставка. Нельзя после того не удивляться, какъ въ последствии достало репинмости у людей, приводившихъ въ основание свое сін самыя правила, утверждать о неприличии будтобы изображать догнать саятыя Троицы въ крестноиъ знамения.

сложеніе, гдв только исповадуется вара во святую, единосущную и нераздальную Троицу.

Но спросять, почему же сама Церковь посль исправленія книгь, первоначально судила такъ строго о двоеперстномъ сложеній, тогда какъ имъ православно также исповъдается въра во святую Троицу и въ два естества во Інсусъ Христъ?

Отвътимъ на это словами самой книги скрижаль, изданной Никономъ въ 1654 году, въ которой содержится первоначальное изложение суда православной Церкви о двоеперстномъ сложенів, и которал, следовательно, лучше всего въ семъ случат можетъ отвътствовать возражающимъ. «Рщите же и вы, говорить сія книга къзащитникамъ двоеперстнаго сложенія, рците же и вы, соединяющій великій персть, сіесть палець, со двъма мальки послъдними, веле неравенство и разстояніе мъстное между себе имущими, како можете исповъдати таниство святыя Троици, соприсносущныя и равнославныя, неприличными во истину всячески изображеніемъ первообразнаго, идъже нъсть ни первьства, ниже послъдства, якоже выше рахомы(1), и ниже большества, ниже меньшества во иного естествъ, якоже въ толкованін на Григорія богослова Никиту ираклійскаго слышимъ, явно о семъ свидътельствующа и

<sup>(\*)</sup> Сочинятель укаживаеть на наложение догнята о святой Трощі, сділанное нить за итсколько страниць выше при описания превославняго троеперстнаго сложенія, на стр. 995—997, и ять приводвиую нами выписку не вошедшее.

глаголюща сице». Приведя слова Никиты ираклійскаго о равенства Лицъ святыя Троицы, - книга продолжаетъ: «отонудуже всякому весьма извъстно есть, яко равными и подобными персты, къ себъ же и другъ къдругу, святая, соприсносущая, сопрестольная же и равнославная Троица почитается, а не неравными и неподобными къ себъ же и другъ къ другу: зане како бы образъ быль первообразнаго, не спасаяй пообразное. Рците же еще прочее и о двухъ перстахъ, указательномъ глаголю и среднемъ, имиже глаголете исповъдати таинство смотрънія Бога Слова, и глаголюще въ нихъ заключати божество и человъчество, како исповъдуете? Зрите убо, еда не впадаете (аще и нехотящимъ вамъ) во еже мудрствовати двъ упостаси во единомъ Христъ, и раздъляти по Несторію, глаголющему, иного убо быти Сына Бога Слова, иже отъ Отца рожденнаго прежде въкъ, другаго же Інсуса, иже отъ Назарета, человъка проста непшевавшему, и по любви соединена, а не Бога истинна воплощилася, яко и вы нынь раздъляете: первые въ трехъ перстыхъ изобразующихъ святую Троицу, указуете быти сыновню упостась: таже особь отделивше ину повъдаете быти, во указательномъ, глаголю, и великосреднемъ: или еда сего блюдущеся, яко да не причастится Отецъ и Духъ вочеловъчению Сыновню? Но да не убо мнится кто въ васъ сицевая мысля, и бояся отложити нововводное и необдержное сіе взображеніе, покоримжеся паче всн

вкупъ древнему преданно, отъ святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ преданному, еже треми персты первыми воображати на лицъ нашемъ честный крестъ» (1) и проч.... Итакъ, первоначально было опасеніе, не скрывается ли въ двоеперстномъ сложеніи, которое сношеніемъ со всъми православными патріархами дознано было за нововводное, какой либо еретической мысли, къ чему представлялся поводъ и въ самомъ видъ перстосложенія. Опасеніе это высказано было державшимся двоеперстія, и при семъ внушаемо было имъ, лучше покориться древнему преданію Церкви, въ предотвращеніе всякаго соблазна. Но предостереженій не котъли слушать, внушеніямъ не покорялись. Какъ же послъ того Церковь должна была судить о непокорникахъ?

Съ тъхъ поръ прошло много времени. Относительно двоеперстнаго сложенія Церковь дозволяеть даже привыкциямъ оставаться при немъ, снизходя къ немощной совъсти, и снова зоветъ ихъ, если не соединиться съ нею въ единообразномъ исповъданіи святьія Троицы знаменательно сложенными перстами, то хотя не совсъмъ лишиться общенія въ ея таниствахъ. Но и сему внушенію еще не всъ внемлютъ. Пусть же скажеть послъ того самъ благоразсудительный старообрядецъ: какъ думать теперь объ этомъ новомъ непокорствъ?...

<sup>(\*)</sup> Скрижаль, яз гл. о еже поимы переты дестал руки изображовин преста, на стр. 1001 — 1006.

ОБЗОРЪ ОПРЕДЪЛЕНІЙ КОНСТАНТИНОПОЛЬ-СВАГО ПАТРІАРШАГО СОБОРА НО ВОПРОСАМЪ ФЕОГПОСТА, ЕПИСБОПА САРАЙСКАГО (1301 Г.) (°)-

Памятники древняго русскаго церковнаго законоположенія имъють двоякую для насъ важность: историческую и историко-каноническую. Въ историческомъ отношеніи они важны тъмъ, что вводять насъ въ церковную жизнь того времени, въ которое они появились. Если вообще письменные намятники представляють важныйнія данныя для изследованія древности,—между самыми письменными намятниками преимущественную важность имъють намятники законодательные. Опредъляя разныя явленія не только церковной, но и общественной жизни своего време-

<sup>(\*)</sup> Дення этого собора наложены въ рки. московской духовной анадемін № 191. Они находятся также между рукописями Кирильо-Бълозерскаго монастыря въ трехъ различныхъ спискахъ (см. Чт. московск. общ. истор. и древи. 1860 г. ч. 2); иткоторыя изъ михъсодержатся въ сборинкахъ, принадаеженияхъ каз. дух. акад. №№ 22,
860 и 1114.

ви, раскрывая нужды Церкви Христовой, вопро-сы, возникавшие между членими Церкви, показывая, какія примъчались уклоненія отъ древне-церковнаго правильнаго чина, какія возникали со-митьнія и недоумънія, требовавшія разсмотрънія и каноническаго опредъления, - памятники церковнаго законоположения служать однимъ изъ важнъйшихъ пособій при опредъленіи общаго духа, направненія и состоянія церковной жизни своего времени. — Въ каноническомъ отношени паматинки эти важны темъ, что показывають, какія изъ древне-церковныхъ правиль и опредълений, заключавшихся въ номоканонъ, требовали возобновленія и напоминанія, какъ и какія дълались приложеніл древняхъ церковныхъ правиль къ особеннымъ обстоятельствамь Церкви русской, какія давались особенныя, новыя опредъленія и учрежденія по требованию особыхъ обстоятельствъ. Если новыя наданія вообще письменныхъ и въ особенности каноническихъ памятниковъ древности, пополняя, объясняя прежиля, дороги для интересующихся стариной, то не менъе важно и систематическое изложение содержания того или другаго памятника древности. Памятники древняго законоположенія, какъ произведенія времени, наряду съ другими письменными памятниками, носять въ себъ всв особенности своего времени и въ образъ выраженія и изложенія, которыя неръдко затрудняють пользованіе ими. Каноническія опредвленія древней Церкви, появившіяся по требованію часто непредвиданных нуждъ Церкви и обнимавшіл то одну, то другую сторону того или другаго случая, въ памятникахъ излагаются или такъ, какъ возникали, или какъ хотъль или могъ изложить нхъ переписчикъ. Вслъдствіе этого иногда несистематичность ихъ доходитъ до того, что одинъ и тоть же вопрось въодной своей половина рашается въ началь, а въ другой — въ концъ памятника, или опредъленія, относящіяся къ одному случаю, перемъщаны съ опредъленіями, для другихъ. Въ видахъ облегченія пользованія каноническими памятниками нелишнимъ было бы представлять систематическій обзоръ по крайней мъръ важнъйшихъ изъ нихъ. На этотъ разъ мы предложимъ обзоръ опредъленій константинопольскаго патріаршаго собора по вопросамъ Осогноста, епископа сарайскаго, - опредъленій, состоявшихся въ 1301 году.

Церковь русская съ самаго начала своего существованія составляла одну изъмитрополій константинопольскаго патріархата ('). Патріархъ константинопольскій былъ верховнымъ пастыремъ и правителемъ Церкви русской. Предоставляя дъла внутренняго управленія, сообразно съ церковны-

<sup>(\*)</sup> Въ каталогахъ XI в. митрополія русская стоитъ на 61-мъ мѣстѣ между митрополіями подчиненными константипольскому патріаршему престолу, а въ каталогахъ XIII в., при Андроникъ Палеологѣ старшемъ, занимастъ 70-с мѣсто. См. Pazλη маі πάτλη Σύνταγμα τῶν θέων κανόνων. Т. V. aελ. 474, 493. (Eud. Αθηνήσιν 1854 г.). Слич. Прибавл. въ Твор. св. отцевъ. 1850 г. стр. 132: о русской митрополия въ концѣ IХ в.

ми правилами (\*), собственному непосредственному въдънію и распораженію русскихъ пастырей, подъбликайшимъ смотръніемъ и управленіемъ митрополита, патріаркъ оставался высшимъ пастыремъ Церкви русской, какъ подвъдомой его престолу митрополін, на основаніяхъ, положенныхъ для этого древними церковными правилами.

Древними правилами церковными и государственными законами патріарху константинопольскому предоставлены были следующія важивішія права: а) власть поставлять митрополятовъ въ подведомыя ему области (°), б) право высшаго безаппелляціоннаго суда и право принимать аппелляціи на митрополитовъ, подведомыхъ ему митрополій (°), в) право разсмотренія и решенія всехъ трудныхъ и сомнительныхъ дель и случаевъ (°). Все эти главитейшіе виды власти патріарховъ и отношеній ихъ къ подведомымъ имъ митрополіямъ мы видимъ и въ Церкви русской. Въ силу этихъ правъ митрополиты русской Церкви не только были поставляемы въ Константивополь патріархомъ, но и избираемы тамъ же (°). Потомъ,

<sup>(\*) 34</sup> пр. св. ап.; антіох. собор. 9; двукрат. 14.

<sup>(3)</sup> IV acesesce. co6. 28.

<sup>(\*)</sup> IV aceленск. cob. 9. 17.

<sup>(4)</sup> Justin. Novel. 123.

<sup>(\*)</sup> Иларіонъ витрополить, при в. к. Ярославѣ, и Клименть, при Изаславѣ Мстиславичѣ, были избраны и посвящены русскими енископами. Но избраніе того и другаго было соединено со спорами, и если бы не настоятельная нужда, то едвали бы наши изстыри отказались отъ убъкденія, что митрополить должень быть законно воставляемъ только патріархомъ. При избраніи Климента импоторые

хотя избраніе стало соверилаться въ Россіи (1) и изъ русскихъ духовныхъ лицъ; но избираемые для поставленія посылаемы были къ патріарху. Послв отступничества митрополита Исидора и послъ взятія Константинополя турками, прекратилось поставленіе русских митрополитов въ Константинополь, но не прекращались сношенія по этому дълу съ патріархами: патріарху сообщалось объ избраніи и поставленіи митрополита и испрацивалось его благословеніе. Такъ, когда поставленъ быль св. Іона и не могъ по обстоятельствамъ(2) увъдомить объ этомъ патріарха самъ, то это нсполниль великій князь чрезъ свое посланіе, которомъ, между прочимъ, говорилъ и то, Церковь русская не хочеть прекращать сношеній съ константинопольскою, но желаетъ и продолжать ихъ до тъхъ поръ, пока земля ея стоить (\*). — Высшую судебную власть патріарховъ видимъ неоднократно въ судъ по жалобамъ разныхъ лицъ на митрополитвъ русскихъ. Это право обнаружилось на соборъ по дълу объ обвиненіи митрополита св. Петра, который и созванъ

епископы увървля, что правила, которое бы позволяло поставлять матрополята епископомъ, нътъ между древне-перковными правилами. (Ист. р. П. пр. Филарета. ч. І. стр. 171 — 181; Ист. Р. Соловьева. т. III. глав. 1).

<sup>(4)</sup> Что въ прямотъ и буквальномъ симслѣ было исполненіемъ правила халкидонскаго собора, въ которомъ говорится: «митрополнтомъ быти поставленнымъ константинопольскимъ архіспискомъ по учиненіи согласиаго по обычаю избранія, и по представленіи ему онаго» (пр. 28).

<sup>(2)</sup> Прибава из Твор. св. отцекъ 1846. г. стр. 238.

<sup>. (</sup>в) Акт. истор. т. 1. № 39.

быль по повельнію патріарха и происходиль въ присутствін его посла (1). Наконець во всъхъ соминтельныхъ двлахъ, во всъхъ трудныхъ случилкъ, когда нельзя было удовлетвориться ръшеніемъ церковной власти въ Россіи, русскіе пастыри относились къ патріарху и получали отвъты и ръшенія на свои недоумънія.

Употреблению этого последняго права обязаны своимъ происхождениемъ определения патріарха и собора патріаршаго по вопросамъ, предложеннымъ Осогностомъ, епископомъ сарайскимъ (1301 г.).

Сарайская епархія (3), заключавшая въ себъ болъе иновърцевъ и язычниковъ, нежели православныхъ христіанъ, и невсегда имъвшая удобство въ снопненіяхъ съ другими православными епархіями и съ русскими митрополитами, естественно имъла много затрудненій и въ исполненіи каноническихъ постановленій Церкви, встръчала много вопросовъ по поводу особенныхъ, въ ней одной представлявлихся, случаевъ и недоумъній касательно приложеній къ своимъ особенныхъ, мъстнымъ обстоятельствамъ правилъ Церкви вселенской. Такихъ вопросовъ и недоумъній много



<sup>(\*)</sup> Приб. къ Тв. са. от. 1844 г. стр. 76—77. Слеч. Христ. Чт. 1852 г. — о соборахъ.

<sup>(2)</sup> Сарайская епархія учреждена была въ 1261 году. Первыть епископомъ ез быль Митрованъ, рукоположенный Киралломъ, матрополитомъ кіевскимъ. Арцыб. 2. стр. 32. пр. 238. стр. 218. Слич. Приб. къ Твор. св. отц. 1843. 1. — Кираллъ II. стр. 419. Карамъ. над. 3. IV. стр. 99. пр. 101.

встръчалось особенно въ отношеніи къ разнымъ частямъ богослуженія и къ правильному совершенію таинствъ, были также недоумънія и въ разсужденія постриженія въ монашество, погребенія умершихъ и касательно постовъ. При кочевомъ быть монголовь, вмъсть съ ними должно было странствовать и христіанское общество. Но такъ какъ христіане не могутъ лишить себя святыни своихъ храмовъ: то отсюда естественно возникаль вопрось, прилично ли и позволительно ли переносить освященный престоль съ одного мъста на другое? Были случан, когда епископъ дол-женъ былъ совершать богослужение безъ діакона съ одними священниками, или священнику обагренными на войнъ руками нужно было приносить безкровную жертву. Случался также недостатокъ въ виноградномъ винъ для таинства евхаристіп. Нужда иногда требовала отступать отъ правильнаго образа совершенія таинствъ. Такъ за неимъніемъ большихъ сосудовъ, ръкъ и озеръ, та-инство крещенія не всегда могло быть совершаемо по чину православной Церкви посредствомъ погруженія, равно какъ таинство брака—съ соб-люденіемъ условій, касательно родственныхъ отношеній сочетавающихся. Были иногда недоумънія касательно лицъ, совершающихъ и пріемлющихъ иноческое постриженіе, а равно и условій, съ ымъ соединенныхъ. Эти и подобные имъ случан возбудили въ епархіи сарайской недоумънія, какъ поступать въ томъ или другомъ изъ нихъ.

Пресминкъ Митрофана (1) Осогность, вступняний на престоль сарайской епархін въ 1269 году, быль Однимъ изъ ревностнъйшихъ пастырей того времени. Обозравая внутреннее состояніе своей церкви и паствы, Осогность не могъ не замътить вышеуказанныхъ и другихъ случаевъ, требовавшихъ каноническаго опредъления. Но кромъ вопросовъ и недоумъній, вытекающихъ изъ особеннаго положенія паствы сарайской; пастырю ел много недоразумъній и вопредставлялось еще просовъ общихъ, возникшихъ не по поводу мастныхъ обстоятельствъ церкви сарайской. Требовалось напримеръ или разрышить какой либо новый, небывалый случай, или общій церковный законь применить къ частному обстоятельству церкви. Такъ между вопросами были и слъдующе: можно ли литургію совершать на двухъ агнцахъ? Сколько разъ надобно произносить молитву при крещеній нъсколькихъ лицъ заразъ? Можетъ ли епископъ постригать епископа въ схиму? Можно ли употреблять въ пищу животныхъ, задавленныхъ въ силкахъ? и др. Эти и подобные вопросы не могли не занимать пастыря сарайскаго. Въ бытность свою въ Константинополъ (3) Осо-

<sup>(\*)</sup> Митронанъ 1269 г. пострится въ схиму, а на его мъсто рукоположенъ былъ Өеогностъ. Карамъ. изд. 3. IV. пр. 138.

<sup>(2)</sup> Феогность, будучи епископомъ, три раза тадиль въ Конставтинополь. Въ 1279 г. онъ тадилъ туда съ гранатани и поминиами отъ митрополита и Мангу-Тимура. Карама. изд. 3. IV. пр. 170. Времи и причина другаго его туда путешествія неизвъстим. Во времи пребыванія своего тамъ въ третій разь онъ въроятно предложиль и свои вопросы.

гностъ предложилъ свои вопросы тамопинему собору. На соборъ подъ предсъдательствомъ патріарха Іоанна (\*), въ числъ шести подвъдомыхъ греческому патріархату митрополитовъ, присутствоваль и русскій митрополитъ Максимъ (\*). Всъхъ вопросовъ, предложенныхъ Оеогностомъ, было около (35 (\*). На каждый изъ нихъ пастырь сарайскій получиль особый отвътъ.

Опредъленія, содержащіяся въ отвътахъ собора, относятся: I) къ совершенію тавиствъ, II) къ различнымъ частямъ богослужебнаго чина, III) къ условіямъ монашескаго постряженія и IV) къ постамъ.

I.

Изъ таинствъ вопросами Оеогноста вниманіе собора обращено было на нъкоторыя условія совершенія таинствъ крещенія, муропомазанія, покалнія, причащенія и брака.

<sup>(1)</sup> Соборъ, какъ значится въ рукописи, былъ видикта 14; а видиктъ 14 былъ 1301 г.; значитъ и соборъ былъ въ томъ же году, след. при патріархѣ Іоаниѣ, который занималъ престолъ цареградскій 1294 — 1303, и былъ пресминкомъ Аванасія (1289 — 1293). Въ рук. каз. дух. академіи № 22 прамо сказано, что соборъ былъ подъ председательствомъ патріарха Іоанна.

<sup>(2)</sup> Митрополитъ Максимъ правилъ русскою Церковію 1283—1305. На соборѣ онъ присутствовалъ вѣроятно по прислашенію патріврха, который вмѣлъ право созывать на соборы кого угодно взъ подвѣдомаго духовенства.

<sup>(8)</sup> Всэ и вопросы Өеогноста пом'ящены въ пом'яченныхъ наня рукописихъ — опредъщть трудио.

Вопросы, относящеся къ таниству крещенія, касаются образа совершенія этого таниства, частію лицъ, совершающихъ его, и частію обрядовыхъ подробностей.

Вопросъ, предложенный Осогностомъ объ образъ совершения таниства крещения, очевидно возбужденъ быль особенными обстоятельствами церкви сарайской и показываеть, что въ его время татары стали уже обращаться къ Церкви православной. Осогность спрашиваль: какъ поступать въ томъ случав, когда бываеть нужно крестить татаръ, а сосуда удобнаго (велика) добыть негдь? И получиль соборный отвъть, что в током в случать крещение, можно совершать грезь обливание. Отвътъ собора показываетъ, что въ XIII в. православная восточная Церковъ обливаніе считала только дозволеннялить образонть совершенія крещенія и притожь въ случаяхь невозможности погруженія, но что правильнымъ, общимъ и главиъншимъ образомъ совершения этого таниства было погружение (1). Въ противновъ случать не возникло бы сомнания и вопроса.



<sup>(\*)</sup> Въ случат крайней нужды, когда мапр. крещене совервивлось при таккой болгани крещаемаго, въ древней Церкви употреблаюсь обливане. Ерірі. Настев. § 28. Вак. т. еріят. 386. Кикрінк. у Евсев. 6, 43. Обливательное крещеніе употреблаюсь въ Россія и послѣ; потому что митрополить Кипріанъ (1390 — 1405) въ послания къ исковскому духовенству и Фотій (1410) въ насколькить мизсвоихъ посланій запрещали его. Но что собственно обливаніе не уничтожаєть силы таниства, это засемдьтельствовано и русскимъ соборомъ 1667 г., на которомъ отмѣнено постановленіе собора 1620 г. пережрещивать обливанцевъ. (См. объ облив. крещен. Приб. къ Тв. са. отц. 1856 г.).

Недостатовъ священниковъ въ епархіи сарайской съ одной стороны, а бользненность раждавшихся младенцевъ съ другой, были въроятно причиною того, что нъкоторые изъ новорожденныхъ умирали не дождавшись крещенія. Скорбя объ этихъ невинныхъ жертвахъ, пастырь сарайскій счель нужнымъ предложить собору вопросъ и о лицахъ, совершающихъ таинство крещенія. Можно ли, спрашивалъ онъ, крещеніе совершать другимъ лицамъ, кромъ священника? Въ случать нужды, отвъчалъ соборъ, таинство это можетъ совершать не только діаконъ, но даже и причетникъ.

Кромъ этихъ опредъленій въ отношеніи къ крещенію соборъ даль еще другіе — на вопросы объ обрядовыхъ подробностяхъ этого тайнства. Какъ поступать, спрацивалъ Өеогность, когда случатся два священника и одинъ крещаемый, — могуть ли они крестить двое и сколько разъ въ такомъ случать должно читать молитвы? Какъ поступать, когда крещаемыхъ много, а священникъ одинъ, и когда много дътей и священникъ одинъ, и когда много дътей и священникъ от первомъ случать молитвы должны быть симаемы однажды и крестить должны быть симаемы однажды и крестить долженъ одинъ священникъ долженъ ситать молитвы, а другой совершать погружение и другія дъйствія крещенія; (слътобруженіе и другія дъйствія крещенія;

<sup>(\*)</sup> Рук. мэз библ. Кирилл.—Бтлозер. мон. рук. изэ. акад. N° 22.

довательно крещеніе могуть совершать и два сващенника). Въ другомъ случав, если крещаемыхъ много, а священникъ одинъ, — молитвы онъ можеть гитать одинъ разъ для всъхъ, а погружсать каждаго порознь и при погружения каждаго произноснть слова таинства: во имя Отца и пр. Въ третьемъ, — если много дътей и священинковъ, — каждый священникъ долженъ крестить особое дитя. Эти вопросы своимъ происхожденіемъ обязаны были тому, безъ сомнънія, обстоятельству, что въ епархін сарайской многіе изъ иновърныхъ обращались къ православію, быть можеть семействами, или даже инсколькими вмъсть.

Далъе, изъ вопросовъ Осогноста видно, что въ его спархін не только магометане обращались къ христіанской върв, но и еретики къ православію. Несторіане и яковиты, упоминаемые въ вопросахъ, служили въ войскъ монгодьскомъ, в были безъ сомитнія изъ Персін, Индін и Монголін (1). Многіе изъ пихъ, познакомившись ближе съ православными, просили въроятно у нихъ церковнаго общенія. Поэтому Осогность и спрашиваль на соборъ объ образъ присоединенія възъ къ Церкви православной. Соборъ опредъльть: несторіанъ и яковитовъ принимать въ общеніе посредствомъ муропомазанія, требуя при томъ отъ нихъ, стобы искренность своего

<sup>(2)</sup> Ист. руск. Церки пр. Филерета. ч. П. стр. 81.

обращенія они засвидльтельствовали проклятієми своего ученія и учителей.

Некоторые изъ священниковъ освобождали согръщвинтъ отъ четырехмъсячной эпитиміи за 10 литургій, а отъ годичной за 30, т. е. снимали съ нихъ повельніе совершать извъстное число поклоновъ, или запрещеніе вкущать мясо и молоко въ теченіе четырехъ мъсяцевъ или года, если они отслущають 10 или 30 литургій и внесуть въ церковь достаточные вклады. Въ отвътъ на вопросъ объ этомъ соборъ называетъ это обыкновеніе великимъ зломъ, прибавляя, что въ такомъ случать люди богатые слишкомъ легко, безъ труда откупались бы отъ гръховъ, и что гръхи очищаются не денежными вкладами, а покаяніемъ (1).

Въ отношения таинства причащения Феогностъ предлагаль собору недоумъния касательно вещества для таинства, лицъ его совершающихъ и пріемлющихъ, позволительности и законности брать

<sup>(\*)</sup> Рук. кме. дук. акад. № 22. Се глаголють изцыи расчитананоть на льто в служебъ. за д амы. а поста и поклона не запов'ядывають. ни отъ маса ни отъ молока. и питіл не брамить. на д служебъ. то за годъ чтуть.

Се отнюдь ало есть, то князь бы, или богать кто согращая мнюго, и даваль бы на разным службы, а самъ бы ся не трудиль, и отступиль отъ ала и неправды: и тако быша и въ ересь вошли, послушая учитель алыхъ, и чреву рабь а не Богу име учать, то суть льстыци, и блазнители: имже кто теломъ согращиль, тамъ ся и потрудить, а милостыми по силв.

св. дары въ путь и полагать ихъ въруки умер-

Высота значенія таннства причащенія и глубина благогования къ нему очень естественно вызывала вопросъ о томъ, какое вещество и къмъ должно быть приготовляемо для этого такиства, тамъ, гдъ невсегда можно было отыскать достойныя лица и приличные матеріалы для его приготовленія. Вследствіе этого важнымъ вопросомъ въ отношеніи къ веществу таниства причащенія быль вопрось: кто можеть и должень заниматься самымъ первоначальнымъ приготовленіемъ жльба для евхаристін — печеніемь? Можеть ли напр. петь просфоры вдова? Соборь даль на этоть вопрось утвердительный отвъть, но сь такими ограниченіями: если вдова по смерти мужа своего будеть жить цпломудренно в гистоту своей жизни засвидътельствуеть предъ духовнымъ отцемъ, если она стара, или если пострижется въ монашество. Другой вопросъ касательно вещества таинства евхаристив относился ко второй части его. Именно въ сарайской епархіи невсегда можно было вайти виноградное вино для совершенія евхаристів. Поэтому Өеогностъ и спрашивалъ: можно ли это таинство совершать на сухой виноградной вътви? Если вовсе нътъ винограднаго вина, отвъчали отцы собора, то его можено замльнить сокоми, выжатымь, только изь свъжей, а не сухой

11

виноградной кисти, потому сто послъдн<del>ое</del> гръино (1).

При многочисленномъ стеченіи народа для пріобщенія св. таннъ, одного агнца могло быть недостаточно для всехъ, а между темъ особаго постановленія приготовлять въ полобныхъ случаяхъ по нъскольку агнцевъ не было. Отъ этого Осогностъ и спращивалъ: позволительно ли совершать службу на двухъ агнцахъ? Соборъ разръшиль совершать литургію не только на двуxь, но и на трехъ агнцахъ, особенно когда служатъ нъсколько священниковъ. При возношени однакожъ соборъ предписываетъ взимать только одинь агнець — великій, а прогіе, — прибавляеть, от в него уже будуть получать освящение (3). Оть какого же изъ сихъ агидевъ, присовокупляетъ другой вопросъ Өеогность, надобно давать новопоставленному священнику, когда онъ рукоположенъ при такомъ богослужени, - отъ великаго, или отъ прочихъ? От прогихъ, отвъчаль соборъ, которые находятся на других в дискосах в. Знячить, для нъскольскихъ агнцевъ надобно столько же дискосовъ (3). Продолжая вопросы объ агицъ,

<sup>(\*)</sup> Литургію совершать безъ вина митрополить Кипріанъ (1392 г.) называеть великимь преступленіемь.

<sup>(2) «</sup>Достоять ли двема агицема служити? Не токио единемъ, но и двема и трема, аще приключится многимъ попомъ быти. Но когда будеть св. возношеніе, да ваммаеть единь агиець великій, да темъ возношеніемъ вси освящаются».

<sup>(8) «</sup>Когда хиротописати попа, отъ котораго агица дати ему, дев ли отъ великаго агица? Преже священия новосвященному но отъ мирхъ, иже суть на мирхъ дискосъхъ, да отъ техъ дати агисцъ сму».

пастырь сарайскій предложиль еще одинь замъ-чательный: можно ли совершать литургію на такомъ агнцъ, который поврежденъ животныеъ? Благоговъя предъ святостно агица, соборъ повельваетъ совершать на немь литургію даже и въ таколь слугать, если бы отъ него осталась только четвертал часть. На другой вопросъ о непредвидънныхъ случаяхъ при богослуженів, именно: какъ поступать, когда свліцен≃ никъ забудетъ влить воды или вина въ потиръ н вспомнить объ этомъ среди богослужения -продолжать ли его, или начать сначала?—соборъ далъ такой отвътъ: вливъ той или другаго тотгась, какь только вспомнить, священникь должень продолжать службу, а не возвращаться назадь. Можно полагать, что при малочисленности св. храмовъ въ сарайской епархів; надобно было какъ самому Өеогносту, такъ н священникамъ, запасаться иногда св. дарами, когда они отправлялись въ мъста отдаленныя отъ св. церквей, дабы преподавать ихъ нуждающимся: Отсюда въроятно возникъ и другой вопросъ Өеогноста касательно причащенія: позволительно ли брать твло Христово въ путь? -- на который и послъдовалъ соборный отвътъ: не только мо-эсно, не и должно. Соборъ безъ сомпънія имъль при этомъ въ виду то, что крайне больные ве должны быть лишаемы последняго напутствія, хотя бы сами они и не могли приходить въ храмъ ().

<sup>(\*) 13</sup> прев. 1-го вселенск. собора.

При малочисленности же духовенства въ сарайской епархіи были случаи, когда св. дары необходимо было преподавать върующимъ, а между тъмъ священниковъ не было. Посему Өеогностъ и предложилъ вопросъ: если не случится при умирающемъ ни епископа, ви священника, можно ли діакону пріобщить его св. тань, и, въ случав его смерти, отправить надънимъ погребеніе (пъти)? Соборъ отвъчаль положительно, — сто въ случаю нужды діаконъ можеть пріобщить больнаго, совершить погребеніе надъ умершимъ и освятить (коливо) кутью, въра бо человівка, прибавляетъ соборъ, привлачить милость Божію (1).

Опасаясь преподавать таниство причащенія лицамъ недостойнымъ, пастырь сарайскій въ разсужденіи пріємлющихъ его предложиль два вопроса. Можно ли давать причастіє тому, кто страдаєть или головокруженіємъ или тошнотой. Отвъчая на эти вопросы, соборъ опредълилъ: первому можно преподать причащеніе при смерти даже и тогда, если бы бользненное состояніе не прекратилось, равно какъ и тогда, если онъ будетъ свободенъ отъ него въ теченіи года, а

<sup>(\*) «</sup>Аще не будет» епископе, ни попа при смерти, азв ли діакону дати святое причащеніє мам піти нада, ини» ман колию свящати?—Лзі причастіє дати и нада ними піти и колию свящати». Рук. нав. дух. акад. № 1114. стр. 65.

второму только подъ тъмъ условіємъ, если онъ не терлетъ сознаніл и не богохульствуеть (1).

На последній вопрось пастыря сарайскаго относительно причащенія соборь отвачаль отрицательно и рашительно воспретиль тало Храстово влагить вы руки умершаго епископа, кла не жее сего, — прибавляеть соборь, — не уставища божественнім канонию (3).

Относительно таинства брака между вопросами Феогноста находится только однив вопросъ объ отношеніяхъ родства, не препятствующихъ заключенію брака. Въ епархіи сарайской, какъ видно, еще невсегда были соблюдаемы условія родства духовнаго, при которыхъ бракъ позволителенъ и при которыхъ запрещенъ. Посему Феогносту и хотвлось узнать, можно ли крестному сыну жениться на теткъ, или тетчинъ своего крестнаго брата, и соборъ ему отвъчалъ, что можно (\*).



<sup>(1)</sup> Въ рук. казан. дух. акад. № 22. «Аще ся вто вадручаеть. дати ли причастіе? И аще не минется: но ли при смерти дати, миня Богъ избавляеть. аще ли лъто боль чисть будеть. тоже дати.—Акра ли каковъ вредъ. или голова обходить. или тошно бываеть. или отъмертвецахъ ли. дати ли причастія? аще ли смыслить. ви имони кулиять. тому дати причастіе». Слич. вопр. черноризц. Кирика Ничонку. (Памяти. росс. слов. XII в. изд. 1821 г. Қалайдовича).

<sup>(2)</sup> Соб. кареаг. пр. 26. Трульск. 83. Въ ркп. каз. дук. акад.  $N^{\circ}$  22—святія отця в божественнія каноне, а  $N^{\circ}$  1114—только—сватів отця.

<sup>(\*) «</sup>Подобаеть ли брату крестившаго или тетку или тетчину пояти жену себт? Неудержанно да поиметь». По другому списку библ. преп. Кирилла бълозерскаго: «се удержано да ме ноиметь».

10,000 × 11.00 × 100 × 100

Вопросы и опредъленія, относящіеся къ богослуженію, касаются различныхъ случаевъ, бывающихъ при совершеніи богослуженія. Они имъютъ въ виду лицъ, совершающихъ богослуженіе — епископовъ, игуменовъ и священниковъ, опредъляютъ время нъкоторыхъ службъ, условія правильнаго богослужебнаго чина, и касаются священныхъ вещей.

Въ епархін сарайской, какъ недавно учрежденной, невсегда можно было собрать священнослужителей всъхъ степеней, нужныхъ для соборнаго богослуженія. Неръдко, какъ видно изъ вопросовъ Оеогноста, епископу надобно было служить, а между тъмъ діаконовъ не было. Недоумъвая, позволительно ли епископу совершать богослуженіе безъ діакона, Өеогность и предложиль свое недоумъне собору. Обращая въроятно вниманіе на важность и необходимость соборнаго служенія, равно какъ и на удобность замънить діакона священникомъ, который можетъ отправлять и безъ діакона и притомъ всякое священнодъйствіе, соборъ опредълыть: епископъ можеть служить и безь діакона сь одними священниками, при темъ одинъ изъ нижъ долженъ отправлять должность діакона, говорить напр. ектенію, но только стоя въ олтарп, а не внъ онаго. Тоже могутъ дълать и священники, если служать безь епи-

скопа и безь діаконовь (1). На другой вопрось: сколько разъ въ годъ святитель долженъ читать . евангеліе, соборь отвъчаль: гетыре раза вы годы: въ великій кетвертокъ-первое, въ свътлов Христово воскресеніе на литургіи и вечерни и перваго сентября въ первый день новаго года, по тогдашнему синсленію (3). Въ слугал однакожсь необходимости епискому разргьшается китать евангеліе и въ другів великіе праздники, но только когда съ нимь служать игумены (в). Въ прежнія времена свящевники поручали иногда совершать проскомидно діаконамъ (1). Обращая вниманіе собора на это обстоятельство, Осогностъ спрациваль: самъ ле игуменъ долженъ совершать проскомидію, когда съ нимъ служатъ многіе іерен и діаконы, или онь можеть поручать это дело кому небудь другому. Основываясь въролтно на древивищихъ служебникахъ, по показаніямъ которыхъ совершеніе

<sup>(\*)</sup> Митрополить Кипріань запрещаеть это.

<sup>(1)</sup> Въ это время въ Россіи было два начала года—грежданскае съ 1 марта и церковное съ 1 сентября. Съ 1490 г. соборъ московскій предписаль гражданскій годъ начинать съ сентября вийств съ перковинить.

<sup>(\*)</sup> Это мѣсто темное. По одному списку этихъ правилъ виъ библютеки преп. Кирилла бѣлозерскаго видно, что это относител дѣйствительно къ архіерею, а по двумъ другимъ это мѣсто относител къ игуменамъ.

<sup>(4)</sup> Они основавались віроліно на поздивіннять греческих служебникахі, но которычь діаконы вийсті съ самценникам выникали при просконидія частицы (Goar. Evchol. р. 102). Митр. Кипріанъ рішительно запрещаєть совершать просконидію одному дівному.

проскомидін издревле было двломъ священниковъ, . соборъ отвъчалъ: старшіе игумены могуть поругать свлщенникам и діаконамь, но только въ томъ случать, когда они представляють первое лице вь ряду служащихь; а если сь ними служить епископь, то проскомисать должны всть. На вопросъ Осогноста: позволительно ли игуменамъ выносить св. дары съ рипидами и можно ли имъ совершать остненіе? (1), соборъ дозволяеть игуменамь употреблять и рипиды, но совершать оспьнение (дикиріемъ и трикиріемь) хотя и не возбраняеть положительно, однакоже предписываеть, стобы это совершалось по воль и съ благословенія епископа, которому предоставлено право дозволять или запрещать это (3). Другое недоумъніе касательно служенія игуменовъ состояло въ следующемъ: позволительно ли игумену стоя на игуменскомъ мъстъ оканчивать богослужение? Разръшая это недоумъніе, соборъ говоритъ, что если игумень въ мантіи, то онь можеть окангивать службу стоя на сво<mark>емъ мъстъ, а если</mark> онь облагень в ризы, должень окангивать какь положено свлщенникамъ (3). — На основани уста-

<sup>(</sup>¹) По списку библют. преп. Кирилла: «трисвятое пѣти ли въ алгара»?

<sup>(2) «</sup>Отвічаєть, что сего божествення и святія канони не возбранища; св. дары да носять, а осіненія да не творять, въ томъ волень епископъ. Аще кому благословить осіненіе творити, а въ трисвятомъ пініи ручное благословение» (по рукоп. преп. Кирилла).

<sup>(\*) «</sup>Аще будеть въ мантін да кончевають на мѣстѣхъ, а будеть въ разахъ да кончевають якоже и на службѣ».

ва Өеодора Студита соборъ разръмает игумену воздвигать кресть, если въ городъ нъть епископа. Въ сенъ отвътъ, равно какъ и въ вопросъ Өеогноста, разумъется, кажется, воздвиженіе креста 14 сентября (1).

По отношению къ священинкамъ, какъ совершителямъ богослужения, Осогностъ предложилъ одинъ только вопросъ, который могъ быть вызванъ двиствительнымъ случаемъ въ его епархів. При тъхъ отношенияхъ, въ какихъ духовенство наше столло къ поработителямъ Россіи, оченъ легко могло случиться, что священияки иногда невольно должны были участвоватъ въ сраженіяхъ и убивать противниковъ. Поэтому Осогностъ спрацивалъ: можно ли священиику, который убъетъ на войнъ человъка, совершать богослуженіе, в получилъ отвътъ собора, что вто воспрещено божсественовами канонами (3).

Въ разсужденіи времени совершенія богослуженія соборъ даль правило, по которому въ среду и пятницу сырной недпъли, равно и въ ве-

<sup>(\*)</sup> Крестовоздвижение совершается во встать церквать и совершалось такть и въдревней России. Митрополить Кипріанть нарочите повелбаль совершать его по встать церквамъ. Но адтсь разумется, втролино, особый родь воздвижения преста, какой совершается только въ и вкоторыхъ напр. монастырахъ. Впроченъ прежде, какъ видно, право воздвигать крестъ усволи только епископамъ; поэтому Кипріанъ и говоритъ, что воздвигать его надобно во встать церквахъ, кота бы гдт былъ и одинъ священияхъ.

<sup>(3)</sup> Это можно выводить изъ 27, 83 прав. св. апост. и 55 ир. Василія великаго. По другому списку пропод. Кирилла: «не удержа но есть святьни каноны».

микую пятницу, литурги совершать не должно (ни преждеоскященной, ни Златоуста) ('), а надобно отправлять гасы въ 9 гасу дня (').

Сюда же надобно отнести и вопросы Оеогноста о томъ, надъ къмъ могутъ быть совершаемы заупокойнныя богослужебныя двиствія. На этотъ разъ недоумъніе его выразилось въ трехъ вопросахъ. Можно ли, спрашивалъ онъ, совершать богослужение за того, кто удавится или «избодется» или утопится въ нездравомъ умъ? Принимая, въроятно, во вниманіе особенныя обстоятельства сарайской епархіи, соборь даль Өеогносту такой отвътъ: надобно тщательно изслъдовать, отв чего произошло самоубійство, и если окажется, гто оно совершилось или отъ бъснованія, или от какой нибудь великой нужды и бтды, или вслъдствіе безвиннаго тяжкаго обремененія работами, или насиліл, со стороны вельможь и заимодавцевь: то во всьхь этихь слугаяхь, можно отправлять заупокойное богослужение за самоубійць: если же самоубійство возникло от собственнаго безумнаго произвола, то они не достойны молитвенных приношеній. Какъ-бы для большей опредълительности этого вопроса и яснъйшаго по-

<sup>(\*)</sup> По одному изъ списковъ библ. препод. Кирилла бълозерскаго: «не служити св. отци уставлено, кромъ благовъщенія, ино служба Заптоуста».

<sup>(\*)</sup> Тоше самое въ 1396 г. предписывать и интрополить Кипрінить.

ниманія соборнаго отвъта, Осогностъ спрацивваль еще: когда рабъ или рабыня, страдая отъ насилія своихъ господъ, погибнутъ, можно ли совершать по нимъ заупокойныя службы? Если, отвъчаль соборь, рабъ погибъ въ здравомъ умы, то онъ достоинъ церковнаго поминовънія, а господинъ его долженъ принять годигную эпитимію; если же пригиной его смерти было бъснованіе, то господинъ его не подлежить церковному наказанію, а самъ онъ достоинъ поминовенія. А можно ли, спрацивваль наконецъ Осогность, поминать того, кто не въ состоянін бъснованія заръжеть себя? На о вто соборъ отвъчаль утвердительно, если только самоубійца успъеть принести покалніе (1).

Что касается до церковныхъ вещей, то Осогностъ предложелъ два недоумънія, ихъ касающіяся, именно: позволетельно ли переносить священныя вещи съ одного мъста на другое и поновлять ихъ, и какъ и куда употреблять орудія, служившія при поновленіи церковныхъ принадлежностей. Была иногда нужда въ епархім сарайской переносить св. престоль съ однго мъста на другое. Посему и послъдовалъ вопросъ Осогноста — можно ли это дълать? Соборъ оменьсаль утвердительно, но, присовокуплять, надобно при этоли остерегаться, стобы или

<sup>(°)</sup> Эти вопросы и отвѣты поиѣщены тольно въ рук. как. дук. акад. №№ 22 стр. 27, и 1114 стр. 161.

не повредить или не поставить его на негистое мъсто. Въроятно у христіанъ, къ сарайской епархін принадлежавшихъ, были уже походные, подвижные храмы; только при такомъ предположеніи происхожденіе вопроса о перенесенія престола ясно. Съ этимъ вопросомъ непосредственную связь имъетъ другой — о поновления церковныхъ вещей. Отъ давности, а можетъ быть и отъ частаго передвиженія храмовъ съ одного мъста на другое, нъкоторыя священныя вещи требовали исправленія и возобновленія. Это и побудило Өеогноста спросить на соборв: мож-• но ли церковные сосуды поновлять? Если это бывает в нужно, отвъчали на соборъ, то должно для этого покупить у мастеровь орудія, которыя потомь ввергать въ глубину, дабы не производить ими нигего другаго. ибо это послъднее гръшно.

## Ш.

Времена скорбей особенно возбуждають благочестивыя расположенія духа, располагають къ богоугоднымъ дъламъ. Во время порабощенія татарскаго лица духовныя, князья, княгини, бояре и простые люди неръдко предъ смертію принимали иноческій образъ ('), часто даже ос-

<sup>(°)</sup> Обычай предъ смертно принимать иноческий образъ весьма древенъ и употреблялся даже при царскихъ дворахъ. Многіе христіанскіе цари считали душесцасительныхъ дѣломъ умереть въ мо-

тавляли міръ прежде приближенія смерти. Но видно, изъ сего благочестиваго и свободнаго обычая иногда хотели делать общую обязанность, -сиом ойтвинци ст скіннько больных въ принатио шества. Видно, что и самъ Осогностъ не считаль этого двла прямо противнымъ церковнымъ постановленіямъ, когда еще сомнъвался въ томъ н спрашивалъ особаго разръщеніл. Вопросы его по этому двлу касаются лицъ постригающихъ н обязанностей, кон возлагаетъ схимонашеское пострыжение на епископовъ, его приемлющихъй Онъ спрашиваль: можно ли не священномноку постригать въ монашество, и какія обязанности пріемлеть на себя епископь, постригшійся въ схиму? На первый вопросъ соборъ отвъчаль ему, тто при свободноми расположения и поды опасеніемь смерти постригаемаго, его моэсеть пострыгать не только епископь, священникь и діаконь бълые, но и прихетникь (). Это показываеть, что обычай постригаться предъ смертію быль и въ Греціи, и соборъ смотрыв на него, какъ на дъло не требующее отлагательства, если умирающие его желають. - Отвъчал на другой вопросъ, соборъ гвоорить, смо

машестве особенно въ сквите. Этогъ обычай быль и въ Россіи. Въ первыя времена обычай этогъ быль такъ силенъ, что пастыри первъви считали даже нужнымъ умерять его. Чтен. въ общ. ист. и дреми. 1846 г. ч. 1. № 1. стр. 46. Слич. ист. р. Ц. преосв. Макарія т. Н. стр. 243. Карама. V т. стр. 120 — 121.

<sup>(\*)</sup> Кипріанъ митрополитъ (1390) повеліваетъ въ вноки пострагать только свящинникамъ, а въ схиму — ехиминамъ.

епископъ, постригшійся во время бользии въ схиму, долженъ отказаться отъ епископства по выздоровленіи и оставаться въ схимонашескомъ состояніи навсегда (1). На вопросъ, — какъ погребать епископовъ, постригшихся въ схиму? — соборъ отвъчалъ: епископъ, постригшійся предъ смертію въ схиму, въ схимъ и погребается, а обыкновенный въ ризахъ.

Получивъ опредъленіе нъкоторыхъ правъ и обязанностей епископа, какъ служителя Божія, Өеогностъ спрапивалъ еще: можетъ ли епископъ какой либо изъ подвъдомыхъ ему монастырей обратить въ епископю, а монастырь перенести въ другое мъсто? Соборъ утвердилъ это право за епископомъ и разръщилъ: если какой либо монастырь понравится епископу, то онъ можетъ сдълать въ немъ епископю, а иноковъ перевести въ другое мъсто.

## IV.

Споры о поств въ среду и пятокъ, когда въ эти дни случится какой нибудь праздникъ, господскій или богородичный, появившіеся въ русской Церкви въ половинъ XII в., не прекратились и посль осужденія Леона, епископа ростовскаго, на соборъ 1158 г. за то, что онъ ни для какихъ праздниковъ не разръшаль посты

<sup>(\*)</sup> Hpan. 2. com. and ... there is no strengthen have to have decay

среды и пятка, а чрезъ 10 лътъ Поликарив. нгумена кіевопечерскаго монастыря, за противоположное мнаніе. Споры эти появлялись и въ последствін. Указаніе на это мы находимъ и въ вопросахъ Өеогноста (1). Изъ его вопросовъ видно, что въ его время еще не было всами окончательно принято опредвленнаго мизнія о поств въ среду и пятокъ; видво также, что и самъ Өеогность недоумъваль, какъ поступать въ этомъ случав. Но выражалась ли эта неопредвленность въ дъйствительныхъ спорахъ, — ни изъ вопросовъ **Оеогноста**, ни изъ исторін не видно. Могло такимъ образомъ быть, что Осогностъ вопросъ о поста въ среду и пятокъ предложиль собору, какъ личное недоумъніе и для собственнию успокоенія, а не для примиренія несоглашающихся сторонъ. Можно ли употреблять, спрациваль онъ, мясо въ среду и пятокъ, если въ эти дни будуть апостольскіе праздники? — Разръшая жасоястіе по средамь и пяткамь вы недльяй жітаря и фарисея, святую недльлю, недльям по сошествін Св. Духа и по рождествъ Христовомь до богольменія, вы остальным среды и пятки года соборь не позволиль наружать

<sup>(\*)</sup> Споры о поста из среду и патока были и из Перкии греческой. Такта они произоным ота несогласія новака установа св древиния. Они начались са ІХ в. и са особенною силою произокодим ва ХІ и ХІІ в. Здась вароятно лежита началю и русскиха свероять о тома же предмета. Подробите оба этома сн. разсумд. оба ереска и расколака. Ист. русск. Церкв. прессв. Филарета. ч. 4. стр. 159.

ии для каких праздников. Этоть отвъть показываеть, что въ греческой Церкви, въ которой также за нъсколько прежде этого происходили споры о томъ же предметь ('), споры эти приили уже къ концу и во время собора существовало уже опредъленное правило (2).

Сюда же надобно отнести и вопросъ Осогноста объ употребленіи въ пищу удавленины. Правило, запрещающее употреблять удавленину (\*), было безъ сомнънія извъстно Өеогносту; а межтвмъ онъ видовъ ся могъ и не звать. Если къ этому присоединилось и то, что охотвики употребляють вногда въ пищу животныхъ. задушенныхъ во время лова, что могъ знать Оеогность, то отсюда у него естественно возникъ вопросъ: можно ли употреблять въ пищу животныхъ. задавленныхъ въ силкахъ, который онъ предложиль собору. Осогность, какъ видно, не считаль за удавленину такого рода животныхъ. И соборъ быль согласень съ нимъ, потому что котя подъ условіємъ нужды, однакоже разрыща-

<sup>(\*)</sup> Споры эти однакоже не окончались и съ этого времени. Въ XV в. псковичи опить предлагали вопросъ митрополиту Фотно о поств.

<sup>(3)</sup> Въ одномъ изъ списковъ библ. Кирил.-бѣлозер. это опредъленіе дополнено следующими подробностами: «а въ среду преполовеніе не ѣсть мяса; аще причтется правдникъ святикъ апостоль въ среду и патокъ, не ѣсть мяса, но рыба, 4-е августа не ѣсть мяса тоже и до успенія Богородицы. Если успеніе въ среду или питокъ, не ѣсть мяса, по рыбы. Въ рождестию Богородицы, если оно въ среду или питокъ, не ѣсть мяса, по рыбы. Въ рождестию Богородицы, если оно въ среду или питокъ, не ѣсть мяса, не ъсть мяса, не одну рыбуъ.

<sup>(5) 2</sup> правыл. соб. гамгрск.

етъ употреблять въ пищу животныхъ, задавленныхъ въ силкахъ (<sup>4</sup>).

Кромъ наложенныхъ выше вопросовъ Өеогность предложиль собору еще два — одинь о томъ, нужно ли освящать сосуды, въ которые впадеть что нибудь нечистое, а другой о томъ, позволительно ли христіанамъ путешествовать въ Герусалимъ. Въ отвътъ на первый вопросъ соборь опредълыв — освящать всякій сосудь, есля только впадшее въ него не сенило. Что касается до втораго вопроса, то онъ, въролтно, возникъ въ слъдствіе злоупотребленій, по которымъ путешествія въ Іерусалимь для многихъ были благовиднымъ предюгомъ ничего не двлать и жить на чужой счеть. Өеогность спрапиваль на соборъ, справедливо ли онъ поступалъ, когда воспрещаль своимъ пасомымъ путеществовать въ leрусалимъ и повелъвалъ дълать добро и жить богобоязненно дома. Одобривь образь длыствіл Оеогноста, соборь присовокопиль, сто многіе подъ предлогомъ путешествія ко святымь мпстамь неправильно наживають импнія и хотять жить на гужой стеть, и повельль Оеогносту воспрещать путешествія эти тъмъ болье, гто многіе изъ путеше-

. .

\*\*

<sup>(&</sup>quot;) Митр. Фотій, на основанія 63 пр. св. апостол. и 68—VI всел. соб. разрішаєть употреблять мясо только тіх з животных которыя затравлены собаками или птицами съ пролитіємъ крови.

ственниковъ неръдко распространяютъ невърные слухи о гужихъ краяхъ (1).

Изъ представленнаго обозрънія вопросовъ, предложенныхъ епископомъ Өеогностомъ на соборв константинопольскомъ, ясно открывается, до какой степени простиралась заботливость нашихъ святителей сообразоваться съ правилами церковными: они во всемъ хотъли быть строгими исполнителями церковныхъ уставовъ, ничего не хотвли оставить сомнительнымъ и нервшеннымъ. не допускали ни мальйшей произвольности въ дълахъ церковныхъ, но для всего искали положительнаго и твердаго ръшенія у высшей власти церковной. Отвъты и опредъленія собора, данные на вопросы Өеогноста, утверждаются, какъ показывають наши замъчанія, частію на древнецерковныхъ правилахъ, неизмънно соблюдавшихся въ восточной Церкви, частію на древнихъ же, преданныхъ св. отцами, обычаяхъ и установленіяхь, сохранившихся въ богослужебныхъ чинахъ, частію составляють законные выводы изъ приложенія тыхь и другихь къ особеннымъ обстоятельствамъ, указаннымъ вопросами епископа сарайскаго. Хотя правила и опредъленія эти почти исключительно направлены были къ церкви сарайской и имъли назначение мъстное, тъмъ не менъе однакожъ въ разныя времена они переходили въ употребление и въ другія церкви рус-

<sup>(&</sup>lt;sup>a</sup>) Рукоп. каз. дух. акад. № 22. стр. 27.

скія. Объ этомъ съ достовърностію можно заключать по другимъ памятникамъ русскаго церковнаго законодательства, принадлежащимъ позднъйшему времени, гдъ по мъстамъ встръчаются тъже самыя правила, хотя и безъ указанія на источники. Такъ митрополить Кипріанъ въ посланіи въ Псковъ (1395 г.), въ отношеніи къ крещенію многихъ младенцевъ, повторяетъ тоже самое, что повельваль соборъ константинопольскій епископу сарайскому Феогносту. Св. Кирилгь, игуменъ бълозерскій, въ одной изъ трехъ книгъ своихъ правиль помъстиль отвъты Феогносту, какъ каноническія опредъленія Церкви (). Въ нъкоторыхъ спискахъ кормчей также находятся отвъты на вопросы Феогноста (\*):

<sup>(\*)</sup> Обзоръ церков. литер. преосъ. Филарета. Записки академ. наук. Слич. А. встор. т. 1. №№ 12, 16, 17, 32. Ак. юрид. № 72. (\*) Ист. русск. Церкъ. преосъ. Филарета. ч 11. стр. 83.

## ЗАМЪТКИ КАСАТЕЛЬНО УСТРОЙСТВА ДРЕВНЕЙ НОВОГОРОДСКОЙ ІЕРАРХІМ.

Недавно вышло въ печати новое произведеніе г. Костомарова: «Съвернорусскія народоправства въ эпоху удъльно-въчеваго уклада» древней Руси. Подъ этимъ названіемъ авторъ изложилъ полную исторію нашихъ въчевыхъ городовъ. Въ ІХ главъ второй книги мы находимъ у него и исторію мъстной церкви, гдъ онъ изложилъ характеристическія особенности іерархическаго устройства новогородской и псковской области, очертилъ положеніе новогородскихъ владыкъ и мъстнаго духовенства, представилъ нъсколько отличительныхъ особенностей въ обрядовой практикъ мъстной церки, очерки монастырской жизни, коснулся исторіи самаго въроученія и мъстныхъ ересей.

Этотъ церковно-историческій отдъль новаго сочиненія составляєть богатое пріобрътеніе въ нашей церковно-исторической литературъ. У насъ, какъ извъстно, даже еще не выяснень, какъ слъ-

дуеть, самый вопрось объ областявля особенностяхъ русской церковной жизни. Исторія вышей Церкви досель шла по оффиціальному, такъ сказать, направлению, въ какомъ разработывалась накогда и гражданская исторія. Какъ последняє нсключительно занималась біографіями князей и царей, сладила за развитиямъ государственняго начала, не обращая никакого вниманія на складъ жизни, на требованія и жизненные идеалы самаго народа, такъ въ параллель ей и церковная исторія разсказывала намъ житія и подвиги благочестивыхъ ісрарховъ и святыхъ мужей, сладила за пролвленими въ жизни визиней стороны православія, тоже не обращая никакого винманія на религіозный складъ, на развитіе религіознаго со-знаніл самаго народа, на тъ оригинальныя формы, въ какихъ народъ выражаль свое понимий предложеннаго ему ученія. Мы знали, кто и когда училь народь православной въръ, какія правила церковной жизни переданы были въ Россио греческою Церковію; но не знали другой, - самой существенной стороны двла, какъ народъ усвоиль ученіе въры, какъ церковный законъ обнаруживаль свое вліяніе на народную жизнь, какія особенности и въ въроученіи и въ церковной практик'в проистекали отъ сопрыкосновенія православія съ народными понятіями и жизнію. Г. Костомаровъ; по преимуществу историкъ народной жизни, котораго труды составляють въ этомъ отношенін крупное явленіе въ исторін нашей исторіографін, стоить на тойже почва народной исторін и въ своихъ церковно-историческихъ изследованіяхъ. Очерки новогородской и псковской церкви въ его новомъ произведении представляють замъчательную попытку уяснить отличительныя особенности въ церковной жизни этихъ областей, изслъдовать, какъ областное земство проявляло себя въ этой сферъ, какую печатъ клало оно на чистыя формы православія.

Задача чрезвычайно трудная для историка. Не смотря на богатую врудящію и опытность въ изследованіяхъ, г. Костомаровъ не могь представить всесторонняго разрышенія ел. Мы не находимъ у него разръшенія самаго существеннаго вопроса изъ исторіи областной церкви, вопроса объ особенностяхъ народно-областнаго религіоз-наго міросозерцанія; мы находимъ у него только нъсколько благочестивыхъ сказаній о мъстныхъ святыняхъ Новгорода, Пскова, ихъ пригородовъ и волостей. Но было бы въ высшей степени несправедливо ставить этоть пробыль въ вину автору. Раскрытіе областныхъ особенностей религіозныхъ върованій и понятій въ особенности трудно въ отношения къ новогородской области; этотъ вопросъ стойтъ здъсь въ неразрывной связи со всей славянской и финской миноологіей. За недостаткомъ данныхъ для характеристики внутренней стороны религозной жизни Новгорода й Пскова, г. Костомаровъ по-неволь долженъ быль ограничиться раскрытіемъ визынихъ особенностей мъстной церкви, очертить особенности въ ел обрядовой практикъ, ел организацио и ел положеніе среди вольно-народнаго земства.

Описывая устройство новогородской и псковской церкви, авторъ естественно прежде всего и долье всего остановился на положения новогородскихъ владыкъ, на ихъ земскомъ значении. Намъ нътъ нужды распространяться о важности этого вопроса въ нашей церковной исторіи. Типъ новогородскаго владыки одпиъ изъ самыхъ интересныхъ для изследованія. Пигде съ такою выразительностію не проявился народный принципь іерархическаго устройства Церкви, какъ именно въ этомъ типъ. Принявъ совиъ, изъ Греціи, начало церковной іерархін, народное земство естественно силилось усвоить его себъ, превратить въ свого плоть и кровь, придать ему земскій характеръ. Правила греческаго номоканона, на которыхъ основывалось значеніе іерархін, народная жизнь старалась перестроить по своимъ формамъ, примирить съ своими собственными началами. Вследствіе этого стремленія земской жизни, епископъ области, священникъ извъстной общины, кромъ духовнаго значенія среди своей паствы, получали особое земское значеніе, дълались представителями - каждый своего народнаго союза, органами всъхъ мъстныхъ интересовъ, земскими выборными людьми. Такое положение иерархии былю общее во всъхъ областяхъ Россіи. Но на югъ Россіи и въ землъ ростовско-суздальской оно не могло

развиться въ опредъленныхъ формахъ и выразить собою всв народныя требованія вследствіе развитія здъсь княжеской власти. Ставши во главъ епископскихъ выборовъ, княжеская власть естественно парализовала вліяніе народа на высшую іерархію. Когда значеніе удъльныхъ князей стало преклоняться предъ силою московскаго князя, высшая іерархія начинаєть также сильно централизоваться около московскаго митрополита. Области получають себъ епископовъ изъ Москвы по назначенію великаго князя и митрополита. Понятно, что высшая терархія перестала быть органомъ земства; она стала органомъ центральной власти. Такимъ образомъ по удвламъ и въ Москвъ земское вліяніе въ устройствъ іерархіи ослаблялось, не достигнувъ даже слабой степени ясности. Зато въ Новгородъ, среди вольно-народнаго быта, вдали отъ княжеской власти, народный взглядъ на іерархію имъль полный просторь для выраженія въ жизненной практикъ. Такимъ выраженіемъ его служитъ типь новогородскаго владыки.

Г. Костомаровъ съ достаточною подробностію прослъдиль историческій процессь, путемъ котораго владыка получиль земское значеніе, изобразиль способь избранія владыкъ на общенародномъ въчъ, зависимость ихъ отъ народной воли, въ характеристикъ замъчательнъйшихъ личностей изъ новогородскихъ святителей мастерскою рукою сгрупироваль факты, въ которыхъ выразилась задушевная, искренняя связь владыкъ съ областію,

самое живое и дългельное участве ихъ въ земскихъ интересахъ и вмъсть съ тъмъ благоговъйное уважение къ нимъ народа, выразнишееся во множествъ благочестивыхъ сказаній чисто-мастваго характера объ ихъ подвигахъ. Въ нашей 🛲тературъ не было еще ни одной такой цъльной и художественной характеристики новогородскихъ владыкъ. Все таки нельзя не замътить, что г. Костомаровъ невполнъ дорисоваль свою картину. Мы не нашли у него объясненія тахъ основаній, нзъ которыхъ развивалось значение владыкъ среди городскаго земства; отъ этого положение ихъ остается не совсемъ ясно. Да и самая земская дъятельность ихъ очерчена не совстиъ полно: опущено нъсколько очень важныхъ фактовъ, а главное — не опредълена точно та сфера земской жизни, среди которой главнымъ образомъ вращалась эта дъятельность.

Стараясь объяснить, отъ чего владыка сделался выборнымъ человъкомъ и получилъ такое огромное вліяніе на гражданскую, мірскую жизнь своей области, авторъ обращается за этимъ объясненіемъ къ древнимъ церковнымъ уставамъ нашихъ князей — Владиміра, Ярослава, особенно къ уставу Всеволода, имъвшему мъстное новогородское значеніе. Изложивъ содержаніе граматы Всеволода, онъ замъчаетъ: «судъ владыки простирался вообще на всю семейную жизнь; такъ какъ владыка рышаль дъла о наследствъ, то понятно, что вліянію его непосредственно подчинялась важнъйшая часть гражданскихъ дълъ. Всякое народное върование и народная забава находили въ немъ сулю и обличителя. Наконецъ, въ довершение важности и вліятельности владыки на дела мірскія, ему отдавалось право надзора за торговлею, жизненного стихіего Великаго-Новгорода» (). «Все это давало владыкамъ возможность показывать силу и власть помимо одной чисто-духовной сферы. А все, что имъло въ Новгородъ власть, силу и вліяніе, окончательно, по исконному народному понятію, надлежало исходить изъ народной води» (2). Таково объясненіе земскаго значенія владыкъ, предложенное г. Костомаровымъ. Тутъ есть небольшой, такъ называемый у схоластиковъ, сітculus in probando. Спрашивается, какъ владыка получиль вліяніе на мірскія дела и на гражданскую жизнь Великаго-Новгорода; а почтенный ученый на основани уставовъ пересчитываетъ въ ОТВЪТЪ НА ЭТОТЪ ВОПРОСЪ, ВЪ ЧЕМЪ ИМЕННО И ВЪ какихъ дълахъ обнаруживалась власть и значеніе владыки Конечно княжескіе уставы дали нашимъ іерархамъ, а въ частности и новогородскимъ владыкамъ, огромныя права и силу въ мірскихъ дълакъ; но все таки изъ нихъ далеко не обясняется все значеніе владыкъ. Дъятельность послъднихъ простиралась на такія дела, о которыхъ въ уставахъ нътъ и помину. Это показываетъ, что по-

(\*) Также, стр. 266.

<sup>(1)</sup> Ствернорусск. народопр. ч. П. стр. 285.

мимо книжеских уставовь, въ самой народной азізіні нужно искать основанія, изъ котораго развивалось значение владыки, которое было причиною того, что самые эти уставы, чуждаго, византійскаго происхожденія, получили у насъ право гражданства. Въ этомъ случав княжескіе уставы были выражениемъ народнаго взгляда на јерархио и притомъ выражениемъ далеко неполнымъ. --Далъе, объясняя участіе владыки въ политиче-скихъ дълахъ Новгорода, авторъ выводитъ его изъ того, что «Великій-Новгородъ со всею землею состолль подъ покровительствомъ св. Софія, быль такъ сказать, въ некоторомъ смысле ел волостью... Владыка быль, такъ сказать, жевымъ выражениемъ этого отвлеченнаго понятию (1). Это «такъ сказать» нъсколько слабо выясняетъ дъю, но авторъ немного не дошелъ до настоящаго ръшенія вопроса. Ему следовало бы только обратить винмание на характеръ нашей древней, какъ сельской, такъ и городской общины.

Сколько можно заключить изъ отрывочныхъ свидътельствъ лътописи и народнаго преданія, общинная связь въ первый разъ завязывалась на тъхъ религіозныхъ мигрищахъ между селью, на которыя собирались старославянскіе враждебные роды и семьи. Здъсь на общей праздвичной сходкъ заключались брачные союзы; на общемъ пиршествъ, «законномъ объдъ» въ честь боговъ, ста-

<sup>(\*)</sup> Tavac, crp. 287-288.

ришной братчинъ лоди чужіе братались между собою, становились близкими другъ къ другу; здъсь же заключались всв торговыя, договорныя и всякаго рода общинныя сдълки; — отъ етого слова «торгъ» и «торжество» происходятъ отъ одного корня. Такъ подъ покровомъ религозныхъ върованій, около языческих святынь, холма, дубравы, чудеснаго камня, завязывался основной узель общинной связи; такъ съ самаго начала гипотетическаго происхожденія общины опредълился патріархально-родственный, братскій, нравственно-религіозный характеръ, съ которымъ она выступаеть въ нашей исторів. Было бы величайшею ошибкой считать ее юридически-договорнымъ согозомъ. Нравственно-религіозная сторона ея жизни проникаетъ всъ юридическія, гражданскія отношенія между ея членами. Юная, цъльная, непосредственная жизнь еще не выработала разграниченія между правомъ и нравственностію. Судъ древней общины простирался на всю жизнь ея члена, на все его поведение, наказываль какъ нарушение права, такъ вмъстъ съ тъмъ и всякое безнравственное дъйствіе въ сферъ частной жизни. Самый актъ суда былъ религіознаго характера, разсматривался, какъ служение божеству. Законъ юридическій наравнъ съ нравственнымъ быль «волею въкожизненныхъ боговъ»; нарушить его или допустить нарушение значило сдалать правственно-религіозное преступленіе .(1).

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

<sup>(\*)</sup> Раскрытіе этихъ мыслей см. въ сочин. г. Чебышева «о пре-

Съ тамъ же самыны правственно-религоонымъ карактеромъ является наша община и въ христіанскія времена. Церковь, изгавшая сильное вліяніе на наше законодательство, развивала ше общество въ строгоять духъ благочестія ш религіозной нравственности. Во время совъщанія епископовъ съ княземъ Владиміромъ о казни разбойниковъ ясно было высказано понятіе, какое принесло съ собою духовенство о судъ и управленін. «Ты поставлень еси оть Бога, говорять епископы князю, на казнь злымъ, а добрымъ на помилованіе» (1). Это воззраніе на задачу правленія, какъ на служение Богу, на преступление, какъ на злое дъло, понятіе о нарушитель закона, какъ о «Зломъ человъкъ», какъ разъ сходелось съ поелтілми юнаго общества, съ первоначальною степенью его юридическаго развитія. Съ этихъ поръ мы постоянно встръчаемъ въ исторіи древней Руси граматы и устныя наставленія князьямь со стороны духовенства на счетъ управленія и суда, гдь оно выставляеть эти дъйствія княжеской власти, какъ нравственно-религіозныя дъйствія, и распространяеть ея вліяніе на всю нравственно-религіозную сферу жизни; видимъ и патріархальную, отеческую заботливость правительства о нравственности своихъ подданныхъ въ его указахъ,

: :

ступноить дійствін по допетровскому праву» ять Уч. записк. казак. унив. за 1862 г. вапускъ 1.

<sup>(1)</sup> IL C. P. J. T. I. crp. 54.

наказахъ разнымъ приказнымъ лицамъ, уставныхъ граматахъ общинамъ и другихъ правительственныхъ актахъ. Правительство входило во все, наблюдало за всъмъ поведеніемъ народа, чтобы онъ ходяль въ церковь, наблюдаль церковные уставы, не пьянствоваль, матерны не лаялся и т. п., и за все это отечески наказывало. Община народная еще болъе развивала свой правственнорелигіозный характеръ подъ этимъ двойнымъ воспитаніемъ со стороны Церкви и правительства. Въ нынъшнихъ неразвитыхъ обществахъ каждый шагъ человъка подвергается суду цълаго околодка; въ старинной общинъ эта людская пересуда была страцинымъ судомъ цълаго міра. Лихой, безнравственный человъкъ выбивался изъ волости вонъ. Сельскія общины налагали на своихъ членовъ разнаго рода нравственныя обязанности - зернью не играть, разврата не заводить, по ночамъ не бродить, не пьянствовать, ходить въ церковь, въ посты говъть, не сквернословить, въ семействахъ жить въ любви и миръ и т. п. (1). Въ одной изъ дополнительныхъ статей къ судебнику мы видимъ, что общины успъли выработать даже «земскій обычай», точно опредылявшій въ этомъ отношеніи виновность и мъру наказанія за вину (2). Городскія общины являются

<sup>(°)</sup> Акт. юрид. № 294. 301. грам. 11. № 302. 304. 333. 349. См. еще мірскую заповідь тамке № 358.

<sup>(°)</sup> A. H. T. I. Nº 154.

намъ съ тамъ же самымъ характеромъ. Въ практикъ новогородскаго въча мы встрачаемъ насколько случаевъ народнаго суда надъ чисто-нравственными преступленілми (1).

Изъ этого характера древней общины всего лучше объясняется то сліяніе гражданской и церковной жизни, какое мы замъчаемъ въ древней Россін. По своему нравственно-религіозному строю община естественно группировалась около своего приходскаго храма. Приходскій храмъ получиль огромное земское значение, сдълька центромъ общинной жизни и сообщиль ей религоэную санкцію. Церковные праздники, сопровождавшіеся, какъ въ языческомъ быть, братчивого, были времененть всвуъ сношеній и сдвлокъ между членами общины. Вся гражданская сторона жизни тъсно примыкала къ церковной и даже терядась въ ней. Мірская сходка всегда собирадась на церковномъ погоств подъ покровительствомъ церкви и ръшала свои дъла по благословению приходского священника. Отъ этого мірское, приходское духовенство становилось во главъ всего



<sup>(\*)</sup> Право суда въ Новгородъ «ормудировалось въ карактеристическомъ выражения слюбить добрыхъ, казиять влихъ». П. С. Р. Л. т. Ш. 30. Право всей общины судять безиравственнаго человъка выравельсь между прочимъ въ въровани, что за гръхи одного человъка Богъ насылаеть бъдствія на цѣлую общину. Отъ этого Новгородъ в Псковъ во время общественныхъ бъдствій выгонали людей подоврательной нравственности. Такъ въ 1228 году во время сильныхъ дошдей былъ выгнанъ изъ Новгорода, по подозрънно въ дурной живия, владыка Арсеній; въ 1407 году во время мора псковичи вычали мижа Данила Александровича. Это же въроване нашло себъ повтическое выражедне въ былаеть о Садко.

міра. Такъ древняя община естественно, вслъдствіе своего основнаго характера, переходила въ церковный приходъ. Замъчательно, что село, зависимое отъ центральнаго села въ волости, имъло у себя и храмъ, зависъвшій отъ храма въ центральномъ селъ; какъ скоро оно успъвало сдълаться независимою общиною, оно тутже начинало хлопотать о томъ, чтобы сдълаться самостоятельнымъ приходомъ (³).

Древняя городская община была основана совершенно на твхъ же самыхъ началахъ, какъ н община сельская. Нравственно-религіознымъ и вмъств гражданскимъ центромъ городскаго союза служиль главный храмь, городской соборъ. Около него сосредоточивалась вся городская жизнь; около него собиралось городское въче для общенароднаго разсужденія о городскихъ дълахъ, н тоть же соборный колоколь, который созываль народъ на молитву, сзванивалъ и народное въче. Самый городъ считался, какъ замвчаетъ г. Костомаровъ, какъ будто бы принадлежностію собора, его волостью. Новгородъ былъ городомъ св. Софін, Псковъ—св. Троицы; вмаста съ этимъ и всъ волости и пригороды Новгорода и Пскова считались волостями и пригородами св. Софіи и св. Тронцы. Древніе новогородцы и псковичи сознавали свой союзъ не столько подъ юридическою, сколько подъ религіозною формою. Тру-

Digitized by Google

<sup>(\*)&</sup>quot;.A. m. t. L Nº 142

дился на князь или посядникъ для общиго земскаго дъла, про него говорили, что онъ радъетъ о домъ св. Софін, вли что онъ трудится за домъ св. Тронцы. Шла рать на городъ, -- горожане говорили, что она идетъ грабить ихъ святыню. сдълать вредъ св. Софін н.м св. Тронцъ. Отъ этого войны ихъ носять на себъ религозный характеръ; они воюютъ и побъждаютъ на войнъ во имя тъхъ же городскихъ святынь и съ ихъ помощію. «Хотимъ, говорили новогородцы, во время войны съ владимірскими князьями, поискать св. Софін пригородовъ н волостей, да или найдемъ свою отчину ко св. Софін и къ В. Новгороду, или головы свои сложимъ за св. Софію н за В. Новгородъ». Или во время войнъ съ намцами псковичи говорили: «братья мужи псковичи! не посрамимъ отецъ своихъ и дъдовъ... се же, братья, предлежить намъживоть и смерть: потягнемъ за св. Троицу и за святьи церкви, за свое отечество», и помогаль Богь мужамъ псковичамъ, и посъкали они нъмцевъ помощно св. Тронцы. Такое же значеніе имъли соборные храмы и въ другихъ городахъ-пригородахъ. Изборскъ быль домомъ св. Николы, Торжокъсв. Спаса и т. д. Строеніе собора было важ-нымъ земскимъ дъломъ, ръщалось на въчъ, производилось цълою городскою общиною; объ немъ. какъ о строеніи св. Софіи, ходили народныя сказанія, передававшіяся изъ рода въ родъ. Достояніе соборной церкви считалось посвященнымь

13

Богу отъ цълаго города и сохранялось подъ надворомъ въча; оно считалось священите имущества, отданнаго въ даръ монастырю. Въ 1471 году какіе-то монахи во Псковъ, «забывше страхъ вышній, оболкшеся въ безстудство, отрежнеся отъ міра и яже въ міръ и пришедше въ міръ», изъявили желаніе притянуть къ своему монастырю землю св. Троицы. Они собрали въче и говорили: «насть вамь въ томъ никакого граха; только вы, отнемъ тую землю и воду отъ дому св. Тронца, да намъ дайте въ монастырь». Въче согласилось, и къ монастырю приписана была земля, доставшаяся собору по смерти какого-то Матуты, который 4 месяца до этого «преставися заговъвъ въ рожественое заговънье». Еще не успъло разойтись въче, какъ вспыхнуль дворъ Матуты: пламя быстро разлилось по городу, едва угасили. Такъ, по сознанию лътописца, обида главнаго храма даже въ пользу монастыря. пользовавшагося всегда большимъ уваженіемъ въ древнемъ обществъ, неминуемо навлекала на городъ небесную казнь (').

Вмъстъ съ соборною святынею средоточіемъ городскаго союза были еще другія святыни,— чудотворныя иконы и мощи. Въ новогородской и псковской области почти каждая мъстность, болъе или менъе замъчательная, была освящена присутствіемъ особой святыни, преимущественно чтимой

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>(\*)</sup> IL C. P. J. T. IV. crp. 238.

встигь изстивить виродописеленісить. Въ своемъ сочинения г. Костомировъ очень подробно опи-CARL BCS STH CENTENHH; TO BCCTO ACCOUNT, MEL HRходимъ у него цълый міръ благочестивыхъ сказаній, искусно переданныхъ, въ которыхъ разко отпечатлелся духъ местныхъ интересовъ; мы выдимъ адась, какъ эти интересы проинкали въ область самой въры и давали ей особый, земскій оттановъ. Мастная святыня была «утвержденісмъ граду», и городъ благоговъйно дорожиль ею, MAJO TOTO-HATDIOTHUCKH XBAJELICA CIO, KAKE BEIдимымъ залогомъ своего благосостолнія, и потому она служила еще «на похвалу граду». Покровителемъ Пскова быль св. Всеволодъ, первый князь псковскій, строитель собора св. Тронцы; его мощи сдъльнесь мъстною святынею Пскова. Извъстно, что Новгородъ хотълъ было перенести эти мощи къ себъ, но не успъль въ этомъ намърения н получиль только часть ихъ. Мастная повасть, которой содержаніе передаеть г. Костомаровь, разсказываеть это событие съ явнымъ упреконть новогородцамъ и съ похвалою своему городу. Рознь между Москвой и Новгородомъ простиралась до того, что святые, чтимые въ Новгородъ, не были чтимы въ Москвъ и наоборотъ. Покровителя Москвы — св. Сергія въ Новгорода стали чтить уже при Василів Темномъ, въ последніе годы невависимости. Владыка Іона, отправляясь въ Москву хлопотать за свой городъ предъ суровьшть княземъ, даль обътъ выстроить въ Новгородъ пер-

Digitized by Google

вый храмъ св. Сергію ('). Москва даже какъ булто унижала новогородскихъ святыхъ. Это видно изъ сказанія о томъ, какъ Іоаннъ III хоталь видъть мощи св. Варлаама хутынскаго; но быль вразумлень чудеснымъ пламенемь изъ подъ земли, что святыня завоеванной страны не подлежить гордынъ завоевателя (3). Сюда же относится сказаніе о томъ, какъ владыка новогородскій, присланный изъ Москвы, Сергій, не хотъль почтить мощей св. Моисея, одного изъ своихъ предшественниковъ, какъ, гордый своимъ московскимъ происхождениемъ, онъ назваль святителя, чтимаго въ Новгородъ, смердымъ сыномъ и быль наказанъ за то сумасшествіемъ (3). Всв подобныя сказанія, которыхъ много собраль г. Костомаровъ, живо изображають намъ религіозный складъ нашихъ древнихъ городскихъ общинъ. Не пустою. реторического фразого, а глубокимъ жизненнымъ фактомъ искренней сердечной въры являются напримъръ такіе отзывы нашихъ житій о мъстныхъ святыхъ: «Кіевъ блажитъ Антонія и Осодосія печерскихъ чудотворцевъ; московское царство блажить Петра, Алексія, Іону и Максима; Псковъ же и В. Новгородъ блажать Варлама и Миханла юродиваго Христа ради; Смоленскъ блажить князя Оедора: Ростовъ блажить Леон-

Digitized by Go.ogle

<sup>(\*)</sup> Ствернор. неродопр. ч. И. стр. 314.

<sup>(</sup>ª) Tanoxo, crp. 334.

<sup>(5)</sup> IL C. P. J. T. III, CTP. 183-184.

тія, Игнатія, Исаіго, Вассіяна и Ефрема; Вологда блажить пр. Динтрія. Каждая область своиль блажить. И мы, устюжане, блажить Прокопія устюжскаго. . . инвемъ (его) у себя стражемъ и хранителемъ отчизны нашей, Устюгать. Чрезвычайно была бы интересна спеціальная разработка вопроса о мъстныхъ областныхъ святцахъ и мъстномъ чествованін нашихъ русскихъ святынь.

Таковъ быль характерь нашихъ дреннихъ городскихъ общинъ. Эта нравственно-религюзная закладка всей ихъ жизни, этотъ патріархальный, братскій, духовно-религіозный оттанокъ всахъ общинныхъ связей, стремление всю свою жезнь поставить подъ покровъ религіозныхъ върованій и всъ свои дъйствія освятить, поставивши ихъ въ ближайшую связь съ мъстною святынею, - и были тою почвою, на которой естественно развивались права и значеніе новогородскаго владыки. Около него, какъ живаго органа св. Софін, ел верховнаго служителя, все городское земство, всв концы и улицы Великаго-Новгорода соединались въ одинъ правственно-религіозный союзъ христіанскаго братства. Городская община также легко переходила въ епархію, какъ сельская дълалалась приходомъ. Какъ священникъ прихода становился во главъ мірскаго схода и всъ его двиствія освящаль своимь благословеніемь: такъ въ свого очередь и владыка двлался первымъ, начальнымъ человъкомъ всей городской общины

съ сильнымъ голосомъ въ общемъ, всенародномъ совъщаніи и во всехъ городскихъ дълахъ. Его личность была живымъ выраженіемъ той санкцін, которую сообщала всвит городскимъ предпріятіямъ, всей городской жизни религія, св. Софія. Отъ этого она пользовалась благоговъйнымъ почтеніемъ. Каждый разъ, разсказавъ о посвященія новаго владыки и о возвращени его изъ Москвы въ Новгородъ, летописецъ замечаетъ: «и рады быша новогородны своему владыца». Весь Новгородъ встрачаль его съ крестнымъ ходомъ нзъ собора св. Софіи, и колокола звонили во всъхъ церквахъ. Граждане очень тяготились своимъ положеніемъ, когда имъ приходилось терять своего владыку; они съ плачемъ умоляли цельить въчемь своихъ святителей, когда последніе, утомившись оть множества разнородныхъ дъль, удалялись на покой въ свои любимые монастыри. Еще тяжелъе было городу, когда новоизбранный владыка, увхавши въ Москву для посвъщенія, быль удерживаемь тамь изь политическихъ видовъ иногда до 5 лътъ. Городъ совершенно сиротъть; всъ дъла его администраціи останавливались. Новгородъ также не могъ оставаться безъ владыки, какъ и безъ князя; онъ теряль чрезъ это свою главу и центръ, около котораго сплачивался весь его составъ. «Се у васъ нъту владыки, говорилъ въ 1229 году киязь Миханль по изгнанін изъ Новгорода владыки Антонія, а нельно быти граду сему безъ владыкв»; — это было общее народное убаждене. Въ 1331 году владыка Василій вздиль въ Вольнь за посвященіемъ; на обратномъ пути оттуда онъ быль схваченъ въ плънъ литовскими людьми. Для его выкупа новогородцы выдълили литовскому князю Наримунду, сыну Гедимина, наъ новогородскихъ волостей Ладогу, Оръковъ городокъ, Корельскую землю, половину Копорья «въ отчину и дъдину и дътемъ его» (1). Этотъ фактъ всего выразительные свидътельствуетъ о томъ, какъ въ Новгородъ дорожили личностію владыки, даже новаго, едва успъвшаго посвятиться и слъдовательно еще не успъвшаго заслужитъ особенной любви горожанъ своими личными качествами.

Необходимость и значение владыки для городскаго союза ясно высказывается въ общемъ
стремлении всъхъ сколько нибудь самостоятельвыхъ и значительныхъ городовъ Россіи имътъ
своего отдъльнаго епископа. Мы видимъ здъсъ
совершенную аналогию съ явлениемъ, которое
подмътили въ сельскихъ общинахъ. Сдълавшисъ самостоятельною, община не довольствовалась этимъ;
она старалась обособиться и въ церковномъ отношении, сдълаться самостоятельнымъ приходомъ;
вслъдствие ел двойственнаго характера, ел гражданская самостоятельность была неполною безъ
церковной. Тоже самое мы видимъ и въ жизни
городовъ и цълыхъ областей; сгруппировавшисъ

<sup>(\*)</sup> IL C. P. J. T. III. crp. 224.

около своего въча, городъ и область отыскивали кромв того еще религозный центрь; имъ нужна была мъстная святыня, нуженъ быль свой епископъ. Особый епископъ быль выражениемъ областной самостоятельности, довершаль эту самостоятельность. Такъ Псковъ, бывшій прежде новогородскимъ пригородомъ, скоро обогатился путемъ торговли, сдълался однимъ изъ важнъйшихъ городовъ Россіи, сталъ считаться съ В. Новгородомъ значеніемъ, объявивъ себя младшимь его братомь, и какъ центръ своихъ 12 пригородовъ, своей собственной самостоятельной области, совершенно обособился отъ него. Вмъств съ этимъ онъ постоянно стремился отдълиться отъ Новгорода и въ јерархическомъ отношенін, избавиться отъ власти новогородскаго архіеепископа. Псковичи нъсколько разъ жлопотали о томъ, чтобы имъ данъ былъ особый епископъ и, не получивъ его, въ 1469 году сдълали было отчаянную попытку ввести у себя пресвитеріальное управленіе, постановивъ въ главъ своей іерархіи соборъ священниковъ, независимый отъ владыки (1). Тоже самое побуждение подкръпить областную самостоятельность самостоятельностію іерархического видимъ въ попыткъ Андрея Боголюбскаго освободить съверную Русь отъ власти кіевскаго митрополита чрезъ поставленіе особаго митрополита во Владиміръ; также въ позднъй-

\_Digitized by Google

<sup>(1)</sup> II. C. P. J. T. IV. crp. 232.

пинкъ попыткахъ литовскихъ князей учредить особую митрополію независниую отъ московской въ вападной Руси; наконецъ въ постоянномъ стремленіи самого Новгорода избавиться отъ зависимости московскаго митрополита. Примъръ Пскова всего лучше показываетъ, какъ необходимъ быль владыка для города.

Что касается до участія новогородскихъ владыкъ въ земскихъ двлахъ городскаго и областияго управленія, то оно очень легко объясняется однить стариннымъ обычаемъ, котораго строго придерживались новогородскіе граждане. При посвщени Новгорода и при выгвадв изъ него всв правительственные и вообще почетные лица непремънно являлись ко владыкъ принять отъ него святительское благословеніе. Новогородцы упрекакали братьевъ великаго князя Симеона Гордаго-Ивана и Константина, присланныхъ для отраженія шведовъ, за то, что они увхали изъ Новгорода въ Москву, не испросивъ архіепископскаго благословенія (1). Точно также, какъ для частныхъ лицъ было необходимо это благословение, оно было важно, обязательно и для цълаго городскаго союза; по исконному убъждению народа, оно должно было освящать всякое общественное предпріятіе. Отъ этого безъ владычняго благословеніл не начиналось ни одно земское двло. Всв новогородскія граматы писались не нваче, какъ по

<sup>(</sup> Tauxe, r. 6856.

благословенію владыки. Главное правительственное въче Новгорода собиралось у св. Софін, гдъ оно находилось подъ непосредственнымъ вліяніемъ святителя. Такимъ образомъ владыка естественно становился во главъ всего администра-тивнаго порядка и всей городской жизни. Его значеніе выражается въ самомъ титуль «владыки», который преимущественно предъ всеми русскими іерархами усвоялся въ древности архіепископу новогородскому. И это дъйствительно быль владыка, начальный человъкъ, глава всего городскаго земства. Отъ этого въ новогородскихъ граматахъ его имя ставилось всегда напереди, выше не только посадничьяго, но и княжескаго; онъ обыкновенно начинались такъ: «благословеніе отъ владыки, поклонъ отъ посадника степеннаго, тысяцкаго» и проч. Только послъ присоединенія Новгорода къ Москвъ имя владыки стало ставиться на второмъ мъстъ, послъ имени великокняжескаго.

Если все исходило отъ лица владыки, все освящалось его благословеніемъ во внутреннемъ управленіи Новгорода, то очень естественно, что и во внышнихъ дълахъ, въ разнаго рода политическихъ сношеніяхъ Новгорода съ иностранными и русскими землями владыка является также во главъ всей городской общины. Онъ былъ представителемъ ея стремленій и политики, защитникомъ ея интересовъ. Въ затруднительныхъ обстоятельствахъ внашней политики онъ уполно-

мочивался въченъ клопотать за городъ предъ нелинь князень и отпривлелся въ Москву въ чель новогородскихъ пословъ. Изъ обыкновеннаго состава новогородскихъ посольствъ ясно видно, что городская община, отдъляя отъ себя корпорацио своихъ выборныхъ управителей, какъ особую. административную часть городскаго народоваселенія, выдъляла также и владыку, какъ особое, не подходившее подъ общій уровень, начальное лице; послы обыжновенно посылались а) отъ посадниковъ, тысяцкихъ и всехъ властей, б) отъ Великаго-Новгорода — всахъ 5 концовъ его и вськъ классовъ народонаселенія — витчихъ, житыкъ и молодчить людей и в) оть владыки. Этого мало. Мы видимъ, что отъ новогородскаго князи слались особые послы; точно также и владыка къ составу городскаго посольства присоединаль иногда своихъ собственныхъ, отдъльныхъ пословъ. Напримъръ, въ 1339 году новогородцы отправили въ Швецио Кузьму Твердиславича и Александра Борисовича для заключенія мирнаго договора; къ городскимъ посламъ присоединенъ былъ м посоль отъ владыки – его сестричичь Матвей ().

Въ другихъ русскихъ земляхъ, имъвшихъ разныл сношенія и столивовенія съ Новгородомъ, очень хорошо повимали значеніе владыки и считали его главнымъ, начальнымъ человъкомъ во всъхъ земскихъ дълахъ. Всего ясиве это можно

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) П. С. Р. А. т. Ш. стр. 79.

видеть изъ политики московского правительства. Желая польстить новогородцамъ и привлечь ихъ на свою сторону, в. князья ласкали выборныхъ правителей города, въ томъ числъ и владыку. Такъ въ 1335 году Іоаннъ Калита «позва владыку къ себъ на Москву, на честь, и посадника и тысяцкаго и нарочитыхъ бояръ», т. е. всъхъ людей, составлявшихъ административный совъть города, -- «и владыка Василій, бывши на Москвъ, много чести видълъ» ('). Но съ другой стороны, разгиъвавшись за что нибудь на новогородцевъ, московскій князь обыкновенно срываетъ свое сердце на владыкъ, какъ на главномъ виновникъ, передовомъ человъкъ во всъхъ новогородскихъ дълахъ. Въ этомъ случав онъ обыкновенно пользовался подчиненіемъ новогородскаго архіепископа митрополиту московскму. Для примъра вотъ одинъ довольно выразительный фактъ. Въ 1398 году новогородцы приступили къ владыкъ Іоанич. «Не можемъ, господине отче, говорили они, сего насилія терпъти отъ своего князя великаго Василія Димитріевича, что у насъ отняль у св. Софін и у Великаго-Новагорода пригороды и волости, нашу отчину и дъдину; но хотимъ поискать св. Софін пригородовъ и волостей, своей отчины и дъдины». И цъювали крестъ за едино, какъ имъ св. Софін и В. Новугороду пригородовъ и волостей поискать. И били челомъ владыкъ посадни-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Tanke, crp. 98.

ви, и болре, и дъти болрскіе, и житейскіе моди, и купцы, и всв вои новогородскіе: «бдагослови, господние отче владыко, поискати св. Софін пригородовъ н волостей; или паки изнайдемъ свою отчину къ св. Софін и къ Великому-Новугороду, паки ли голову свою положимъ за св. Софію и за своего господина Великій-Новгородъв. Владыка благословиль своихъ дътей, воеводъ новогородскихъ и всъхъ воевъ ('). По окончани войны, по настоянию в. князя, митрополить вызваль владыку въ Москву, обличиль его здась въ недостатка смиренія, держаль его въ Москва въ одномъ монастыръ болъе трехъ льтъ и заставиль отказаться отъ канедры. Положение, какое занималь владыка въ Новгородъ, постоянно навлекало на него новыя бъды со стороны Москвы. Это было самое чувствительное масто въ организации Новгорода, въ которое постоянно направлались удары московской политики. Наконецъ, во время паденія Новгорода последній его владыка съ земскимъ характеромъ Ософиль долженъ былъ. дорого расплатиться за всв политическіе гражи своего народа; Іоаннъ III отобраль въ каму все его богатство, а самого сослаль въ московский Чудовъ монастырь.

Всв изложенныя нами обстоятельства;—вначеніе новогородскаго владыки, какъ живаго нравственно-религіознаго средоточіл всего новогород-

Digitized by Google

<sup>· (\*)</sup> Taxone, crp. 77.

скаго народонаселенія, необходимость его для городскаго союза, сліяніе въ народномъ сознанім нден ісрархической самостоятельности съ идеею самостоятельности и независимости земско-областной, стремленіе народа всв свои двла поставить подъ освящающимъ благословеніемъ своего главнаго іерарха, дълавшее послъдняго первымъ земскимъ человъкомъ, дававшее ему иниціативу во всемъ общественномъ и административномъ стров Великаго-Новгорода, представительное значеніе владыки въ посольствахъ по земскимъ дъламъ, наконецъ воззръніе на него московскаго правительства, — всв эти обстоятельства показывають намъ, что новогородскій владыка имълъ не одно только духовное значеніе, какъ епископъ области.: но что онъ быль вмъсть съ тъмъ земско-правительственнымъ лицомъ, очень важнымъ въ общемъ составъ въчевой администраців.

Г. Костомаровъ постарался опредвлить сферу его власти, предвлы его въдомства. Но при этомъ онъ болъе тщательно перечислить дълатолько духовнаго въдомства владыки и слишкомъ слабо коснулся мірской сферы его власти. Онъ замътиль, что владыки изъявляли свое участів во внъшней новогородской политикъ, что въче уполномочивало ихъ быть послами и ходатаями по разнымъ земскимъ дъламъ, что у владыки всегда просили благословенія предъ всякимъ дъломъ, что онъ часто усмирялъ народныя смуты— и только. Но все это составляетъ только внъш-

нюю сторону дъла, показываеть только, что владыка имъль участіе въ дълахъ управленія. Во-просъ въ томъ, какія дъла подлежали его въдомству? какое значеніе имъла его власть въ порядкъ общей городской администрація? — Само собой понятно, что, постановивъ этотъ вопросъ, мы вовсе не имъемъ въ виду духовнаго въдомства владыки и тъхъ мірскихъ дъль, которыя причислены были къ церковному суду уставами князей и греческимъ номоканономъ; мы имъемъ въ виду одни только земскія областныя и городскія дъла.

Для ръшенія этого вопроса обратимся къ самому устройству новгородской общины, къ составу и характеру ел въчеваго самоуправленія.

(coorverie bydoms)

# ПАМЯТНИКИ

# ДРЕВНЕ-РУССКОЙ ДУХОВНОЙ ПИСЬМЕННОСТИ.

# НАКАЗНАЯ ГРАМАТА МИТРОПОЛИТА МАКАРІЯ ПО СТОГЈАВНОМУ СОБОРУ-

#### (oxonvanie)

27. Такожъ бы естя изобрали и уставим книжное училище и книжныхъ писцовъ училище въ городъ, и на посадъ, по волостемъ и по погостомъ; а изобрали бы естя добрыхъ священниковъ духовныхъ и діаконовъ и дьяковъ женатыхъ и благочестивыхъ, имущихъ въ сердцахъ страхъ Божій, могущихъ иныхъ пользовати, чтобъ онъ сами грамотъ и чести и писати горазды были. И у тъхъ бы естя священниковъ и діяконовъ и дьяковъ учинили въ домъхъ училище, чтобъ вси священницы и діакони и вси православніи христіяне въ коемждо градъ и по волостемъ предавали имъ своихъ дътей на ученіе

грамоть и на учене книжнаго писма, и цетковнаго пънія псалтырнаго и чтенія налойнаго. И тъ бы священники и діаконы и дъяки, избранные по училищамъ, учили своихъ учениковъ стражу Вожію, и грамота, и писати, и пати, и чести, со всякимъ духовнымъ наказаніемъ; наиначе же учениковъ своихъ брегли и хранили во всякой чистоть, и блюли ихъ оть всякого разтлыни; наипачемъ оть сквернаго гръха содомскаго и рукоблудія, и отъ всякія нечистоты, чтобъ вашимъ бреженіемъ и поученіемь, пришедъ въ возрасть: достойнымь быть священническому сану и чину: да учениковъ же своихъ во святыхъ церквахъ Божінхъ наказывали и поучали страху Божію в всякому благочинію, псалмопанію в чтенію и твнію и конарханію по церковному чину; и учили бы своихъ учениковъ грамотъ довольно, колько сами умъють, и силу бы имъ въ писани сказывали по данному имъ отъ Бога таланту, ийчтожъ скрывающе, чтобъ ученицы ихъ вси кинги учили, которые соборная церковь пріемлетъ? чтобъ и впредь могли не токмо себе, но и прот чихъ пользовати и учити страху Божно о всехъ TIOLESHLING. THE THE SECOND PROPERTY OF THE S

28. Такожъ бы учили учениковъ своихъ чести и пъти и писати, сколько сами умъютъ, нистожъ скрывающе, а вдъ отъ ихъ родителей да ры и почести приемлюще, по ихъ достоинству.

29. Такожъ бы протопоны и старесты поповскіе и десятскіе священники въ городъ и по

14

селомъ, и по волостемъ, по всъмъ святымъ церквамъ дозирали святыхъ нконъ и священныхъ сосудовъ, и всякаго церковнаго чину служебнаго, и на престолъхъ святыхъ антиминсовъ и святыхъ книгъ, святыхъ евангелій и апостоловъ и прочихъ священныхъ книгъ, ихже соборная церковь пріемлетъ. А которыя будутъ святыя иконы олифлены, и онъ бы тъ иконы не велъли олифити. А которыя будутъ святыя книги, евангелія и апостолы и прочія книги въ коейждо церкви обрящете неправлены и описливы, и вы бы тъ всъ книги святыя съ добрыхъ переводовъ переправили соборнъ; зане священныя правила о томъ запрещаютъ и не повельваютъ неправленыхъ книгъ въ церковь вносити, нижъ по нихъ пъти.

30. Такожъ которые писцы по городомъ и по волостемъ и по селомъ книги пишутъ, и вы бы имъ велъли писати съ добрыхъ переводовъ, да написавъ правили по тъмъ же переводомъ, потомъ же продавъли. А который писецъ, написавъ книгу, продавъ не исправитъ ('), и вы бы тъмъ возбраняли съ великимъ запрещенемъ. А кто у него неисправленную книгу купитъ, и вы бы потому же и тому возбранили съ великимъ же запрещенемъ, чтобъ впредъ тако не творили. А впредъ таковіи обличени будутъ продавецъ и купецъ, и вы бъ тъ книги у нихъ имали даромъ безъ всякаго зазора, да исправивъ отдали въ цер-

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> nponers se scapesurs.

ковь, которые будуть книгами скудны, да видащи таковая вашимъ бреженіемъ и прочім страхъпрінмуть.

- 31. Такожъ бы священные протопоны и діяконы на себъ воображали крестное знамене крестообразно по чину и благословалли бы протопоны и священники православныхъ крестьянъ крестообразно жъ якожъ предаща святии отцы.
- 32. Такожъ бы и двтей своихъ и всехъ правослапныхъ христіянъ поучале и наказывали, чтобъ себя огражали крестнымъ знаменіемъ по чину и знаменалися крестообразно правою рукою: правую руку уставили ко крестному воображению, большей палецъ да два нижніе персты во едино совокупивъ, а верхній перстъ мало нагнувъ. Тако благословити святителемъ и јереомъ и на себя крестное знаменіе рукою возлагати двама персты, якожъ предаща святи отцы: первое возлагати на чело, тажъ на перси сиръчь на сердце. н потомъ на правое плече, такоже и на левое плече, - то есть истинное воображение крестнаго знаменія, — и потомъ поклонитись душею и тъломъ, умомъ и сердцемъ и всемъ помышлениемъ пречистому образу и животворящему кресту Тоспода Бога и Спаса нашего Інсуса Христа, и пречистой Богородицы, и небеснымъ свламъ, и великому святому во пророцъхъ Іоанну Предтечи, в святымъ апостоламъ, и святымъ мученикомъ, и великимъ чудотворцемъ, и всемъ святымъ, на святыхъ иконахъ воображенымъ в написанымъ, м

святымъ церквамъ, и святому евангелію, и прочимъ святымъ покланятись, якожъ предаща намъ самовидцы и слуги Божія Слова святіи апостоли и святіи отцы.

- 33. Такожъ бы протопопы и священницы на юрдант и во святыхъ церквахъ воду святили святымъ единъмъ крестомъ въ три погруженія, а прочіе святые кресты и святым иконы со святыми мощами тутожъ діаконъ держитъ на блюдъ; и протопопъ или священникъ погружаетъ святый крестъ и надъ ними держитъ трижды, и потомъ кропитъ святою водою со всъхъ святыхъ крестовъ; и прочая вся совершаютъ по божественному уставу.
- 34. Такожъ бы во всъхъ святыхъ соборныхъ церквахъ праздничныя литіи и повсядневныя литіи неотложно пъли за здравіе и за упокой поминали, якожъ уставъ повельваетъ.
- 35. Такожъ надъ просвирами и надъ кутіями и надъ свъчами проскурницы ничего не приговаривали, развъ молитвы Ісусовы; занежъ проскурницы не имъютъ власти ничтоже дъйствовати, ниже въ олгарь входити, ни въ жертвенникъ, но токмо власть имъютъ, по благословлению святительскому или іерейскому, дорникомъ на просвирахъ святый крестъ воображати съ молитвою Ісусовою, иная жъ ничтожъ дъйствуютъ. И того ради впредь всъмъ проскурницамъ не подобатокмо просвирами ничтожъ приговаривати, но токмо просвиры откладывати и свъчи на блюдо

чисто наи въ сосудъ, комуждо съ върою прикодащему, со благословеніемъ и съ молитвого Ісусовою, сиръчь: «Господи Ісусе Христе Сыне Божій, помилуй насъ», и потомъ да отсылаютъ ихъ священникомъ во святую церковь. И тако онъ дъйствуютъ по священнымъ правиломъ, начтожъ претворяюще.

- 36. Такожъ бы протопопы и священники по всамъ святымъ церквамъ въ просвиромисаніи вытимали часть предтечеву якожъ и пречистыл часть, мало поменци, и клали бы на лавой страна агниа противу пречистой части; а прочіе части приношенія клали бы на среди подножія святаго агнца. А въ кою пору священницы просвиромисанія творять, и тогда въ церкви часы бы говорили, и посла часовъ отпусть творили въ царскихъ дверехь; и тако прощаются, и потомъ объдни начинають, и прочая совершають по божественному уставу.
- 37. Такожь бы, соборной отвътъ, по священнымъ правиломъ, чтобъ отнынъ и впредь по всъмъ градомъ, и по волостемъ, и по селомъ, во архіепископьяхъ и епископьяхъ, по всъмъ монастыремъ и по погостомъ, чернцемъ и черницамъ въ одномъ не жити мъстъ. А въ которыхъ монастырехъ и въ погостъхъ учнутъ жити черницы, и въ тъхъ монастырехъ и погостъхъ черницы, и въ тъхъ монастырехъ и погостъхъ черницы не жити. А жити по монастыремъ у черницъ игуменьямъ, да мірскимъ священникомъ; а мгуменамъ и черниемъ со игуменіями и съ чер-

ницами въ одномъ мъстъ не жити. И прівзжали бы къ нимъ по монастыремъ игумены и священники черные, отцы ихъ духовные, о всякомъ дътъ временемъ, и ихъ покаивали, и наказывали, и исправливали во всякихъ дълъхъ духовныхъ по священнымъ правиломъ. И о томъ бы по всъмъ градомъ, и по погостомъ, и по волостемъ берегли архимандриты , и игумены, и протопопы, и старосты поповскіе и десятскіе священники чтобы однолично чернцы и чернящы въ одномъ мъстъ по монастыремъ и по погостомъ не были. А не учнутъ ихъ слушати, и онъ бъ о нихъ писали ко святителемъ и тъмъ игуменомъ и игуменьямъ, и чернщомъ и черницамъ быти отъ святителя въ великомъ запрещени по правиломъ.

- 38. Такожъ бы протопопы и поповскіе старосты и десятскіе священники и діаконы по всъмъ бы святымъ церквамъ брегли, чтобъ отнынъ и впредъ вдовствующій попы и діаконы святыми церквами не владъли, а владъли бъ святыми церквами служащи священники и діаконы, которыя объщаются чистоту хранити; и тъ бы стояли въ церкважъ на клиросъ и имали бъ у служащихъ священниковъ и у діаконовъ во всъхъ церковныхъ доходъхъ четвертую часть; а патрахъли бъ вдовствующій священники держали у себя въ дому и по своему достоинству причащались въ олтари.
- 39. Также бы вдовствующін діаконы держали стихари и орари и причащалися въ олгари.
   А зазорныхъ бы лицъ вдовствующій попы и ді-

эконы у собя въ дому не держали, кроиз матери и сестръ и тетки, по правиломъ святаго щестаго собора вселенскаго.

- 40. А которые вдовствующи попы и дівконы учнуть у собя въ домвую держати загорныя лица, кромв священных правиль, и учнуть мірская двіїствовати; и тамъ вдовствующимъ попомъ и діакономъ на крылость не стояти и четвертой части въ доходъхъ не имати.
- 41. А которые вдовствующін попы и діаконы учнуть жити въ чистоть и потомь воскотять во иноческій чинь пострищися и обновить себя чистымь покаяніемь, и аще будуть достойни, и тогда по благословенію святительскому да служать и вся священная дъйствують во святыхь церквахь и монастырехь, а не въ мірскихь мъстьхь; а въ мірскихь мъстьхъ никогдажь не живуть, ни дъйствують.
- 42. Да и о томъ бы протопопы и сващенники брегли, что въ простой чади въ міру дати родятся въ сорочкахъ, и тъ де сорочки приносятъ къ попомъ и велятъ имъ класти ихъ въ церкви на престолъхъ до шести недъль; и впредътаковыя нечистоты и мерзости во святыл церкви не приносили (бы) и не клали на престолъ, понежъ и родивши жена до шести недъль и довдеже очистится, въ церковь не входитъ. Аще ли который священникъ таковая сотворити деранетъ, и тому быти подъ запрещенемъ священныхъ правилъ.

- 43. Такожъ на освящение цоркви приносять мірстін человацы мыло и велять держати до шти жъ недаль; и священницы бъ отъ мірянъ мыла не пріимали и на престоль до шести недаль мыла не держали. Аще ли которой священникъ дерзнеть таковая сотворити, и тому быти подъ запрещеніемъ святыхъ правиль.
- 44. Такожъ бы протопопы и священники отъ проскурницъ, и отъ пономарей, и отъ церковныхъ сторожей, и всъхъ прихожанъхъ (1), посуловъ не имали у нихъ, но Бога ради избирали таковыхъ, чтобъ были единобрачни и искусни и житіемъ непорочни отъ всякаго зазора неподобнаго.
- 45. Такожъ бы протопопы и священники дътей своихъ духовныхъ всъхъ православныхъ христіянъ поучали и наказывали, чтобъ кровояденія и давленины никогда жъ не вли; понежъ священная правила причетниковъ извергаютъ, а мірскихъ людей отлучаютъ за то. Еще жъ мнози неразумніи простая чада православные христіяне во градъхъ и въ сельхъ творятъ еллинская бъсованія, различныя игры и плясанія противу праздника рождества великаго Іоанна Предтечи и въ нощи на самый праздникъ весь день и до нощи, и въ навечеріе Рождества Христова, и въ навечеріе Богольменія; а индъ инымъ образомъ таковая неподобная дъла творять: въ троицкую субботу, и

<sup>(\*)</sup> mpercensars.

ваговавъ Петрова поста въ первой понедължих ходять по селомъ и по погостомъ и по ракамъ на игрища, та жъ неподобная единская бъсования творять и тъмъ Бога прогнавають. И того ради, по священнымъ правиломъ и заповъди съдтыхъ отецъ, отнына и впредъ всамъ православнымъ христіяномъ на таковая древиля единская бъсованія не исходити ни во градъ, ни по селомъ, ни по ракамъ, чтобъ та едлинская бъсованія отнына и впредъ Божією благодатию и вашимъ по-ученіемъ попрана была до конца.

- 46. Такожъ бы естя поучали и наказывали всъхъ православныхъ христіянъ, чтобъ на кривъ креста не цъловали и бородъ не брили (1), егожъ и безсловесній скоти не творятъ. Повежъ священная правила всъмъ таковымъ запрещеніемъ отлучаютъ, священныхъ же конечному извержению предаютъ.
- 47. О томъ же, соборной отвътъ о всахъ протопопахъ въ царствующемъ градъ Москвъ и въ Новъгородъ и въ прочихъ городъхъ московскаго государства, и о соборныхъ и о ружныхъ и о придъльныхъ священникахъ во всахъ съятьихъ соборныхъ церквахъ. По всамъ градомъ протопопомъ и священникомъ и діякономъ такожъ бы по всамъ святымъ соборнымъ церквамъ и въ придълехъ, по градомъ и по селомъ, адъ въ царствующемъ градъ Москвъ и въ Новъгородъ и по

1 1 1 2

CONTRACTOR NAME OF

<sup>(\*)</sup> Здёсь опущены слова: ен содонскаго граха не хворили.

всямъ градомъ россійскаго государства, чтобъ о всяхъ о тяхъ церковныхъ чинъхъ берегли протопоны, чтобъ соборные священники и діяконы къ церквалъ Божіймъ по вся дни приходили ко всякому божественному пънію, и стояли бъ на божественномъ правиль со благоговъніемъ и со страхомъ Божіймъ; а протопоповъ бы чтили и слушали и повиновались имъ о Бозъ во всемъ безъ всякаго прекословія; и берегли бы о всяхъ тъхъ предреченныхъ церковныхъ чинъхъ заедино, чтобъ божественное правило во всяхъ святыхъ соборныхъ церквахъ и ружныхъ и придъльныхъ сполна было, по божественному уставу и по преданню святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ, чинно и безмятежно:

48. А которые соборные священники, и ружимые, и придъльные не учнутъ протопоповъ слушати, учнутъ упиватись въ піянство и о церковномъ пъніи небречи; и протопопомъ таковыхъ соборнъ наказывати, чтобъ въ піянтсво не упивались, и къ церквамъ Божіимъ ходили, и на божественномъ правилъ стояли со вниманіемъ всящемъ духовнъмъ; а не бились и не сквернословили, и въ церковъ бы и во святый олгарь не входили, и до кровопролитія не бились. Занежъ священная правила апостольская и отческая таковыхъ всъхъ безчинниковъ отлучаютъ, а быощихся и кровопроливающихъ не токмо отлучаютъ, но и конечному извержению предаютъ, якоже пишутъ въ своихъ правилъхъ: аще кой епископъ

или презвитеръ или діяконъ бістъ върнаго или невърнаго (\*), такожъ кій епископъ или презвитеръ и діяконъ упивается и не престанетъ, да отлучится. И вы бъ слященницы священныхъправилъ боллись и пребывали во всякомъ благоговъніи священническомъ, да не отъ насъ будетъ соблазнъ и смущене мірскимъ человъкомъ, по евангельскому Христову словеси: горе міру отъ соблазнъ (\*), и паки рече: смущаяй гръхъ понесетъ (\*).

- 49. А которые священники и діяковы, по первомъ и второмъ наказаніи протопоповъмъ соборномъ, учнутъ прекословити и не повивоватись, и о церковномъ учнутъ наказаніи вебрещи; и протопопомъ о таковыхъ безчинникахъ святителемъ возвъщати; и тъмъ попомъ и діяковомъ отъ святителей быти въ духовномъ запрещеніи и отъ церкви въ отлученіи по священнымъ правиломъ.
  - 50. О протополькъ такожъ. И которые протополы такожъ по соборнымъ церквамъ сами учнутъ упиватись или безчинствовати и небречи о церковномъ чину; и соборнымъ священникомъ о тъкъ протополькъ святителемъ возвъщати; и тъмъ протополомъ отъ святителей быти потомуже въ великомъ запрещени и въ конечномъ отлучени, по божественнымъ правиломъ.

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Опущено: «да извержется».

<sup>(1)</sup> Me. 18, 7.

<sup>(\*)</sup> Tal. 5, 50.

- 51. О ружныхъ попъхъ и діяконъхъ. А ружные попы и діяконы, которымъ идетъ царская руга, кльбъ и денги, и за столы ходять всти и пити, и молебенные и панихидные денги емлють, н тъ бы священники и діяконы по всъмъ церквамъ и по придъломъ по вся дни часы, и вечерни, и понахиды, и павечерницы, и полунощницы, и заутрени, и молебны пъли сполна, по уставу и по преданию святыхъ апостоль и святыхъ отецъ; объдни бъ служили по своимъ церквамъ во всякую недълю за здравіе, а въ субботу за упокой, и по владычнымъ праздникомъ; да и на похрестіе бы и къ молебномъ ходили со всъми соборными священники и діяконы вмъсть жъ, якожъ и прочіи священники, молили Бога, по церковному чину, за благочестиваго царя, и за его христолюбивое воинство, и за всъхъ православныхъ христіянь.
- 52. А которые священники ружные и придъльные и діяконы не учнуть бречи о своихъ церквахъ, и о церковныхъ чинъхъ, и о божественномъ правилъ, по уставу и по преданію святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ, или на похрестье и къ молебномъ не учнутъ ходити съ прочими соборными священники: и тъмъ отъ святителей, по первомъ и второмъ наказаніи быти во отлученіи, по священнымъ правиломъ, а отъ царя лишеннымъ руги быти и милостыни; и на ихъ мъсто иныхъ поповъ и діяконовъ посылати. И о тъхъ о всъхъ предреченныхъ многихъ цер-

ковныхъ исправления вамъ священным протопономъ и всемъ священникомъ, по священным правиломъ, бречи накръпко, и о всемъ самъмъ жити со благоговъйнствомъ и молитвами, и по чину священническому, и въ прочихъ добродътелехъ.

53. Такожъ и дътей своихъ духовныхъ прач вославныхъ христіанъ учити закону и страху (Вожію) и исправляти ихъ по священнымъ правиломъ чтобъ жили въ чистотъ и въ покални и въ прочихъ добродътелехъ, въ постъ и молитвъ и въ братолюбія, мирно и любовь между собою имущи, и приходящая святыя посты честно имала со многимъ воздержаніемъ, и по вся дни ко святымъ Божінмъ церквамъ и ко всякому соборному пънію приходили, и стояли бы на молитив со благоговъніемъ и со страхомъ Божінмъ. И сами бъ берегли естя о всемъ церковномъ бла-гостояния, чтобы по всемъ святымъ церквамъ соборнымъ и несоборнымъ церковный чинъ о всемъ шель по уставу и по преданію святых в апостоль и святыхъ отецъ, и отъ пьянства бъ естя и безмърнаго питія священные протопоны и свящейники и діяконы воздержались; да и дътей своихъ духовныхъ о томъ наказывали, чтобы въ пьянство не упивались. Нигда бо насть писано, чтобъ не пити вина; не буди намъ таковая мудрствовати, нижъ запрещати; но самъ Богъ созда н повель пити вино въ веселе, а не въ пълиство, такожъ и ясти не во объядение, но въ сытость

и въ славу Божію. Такожъ святіи апостоли и святіи отцы уставница и заповъдаща ясти и пити въ славу Божію, а отъ упиванія въ пьянство и отъ объяденія вельми запретища, и подъ запрещеніемъ учинища, не токмо священнымъ, но и простымъ, по реченному во святомъ Евангеліи, якоже самъ Христосъ отрече: да не отягчаютъ сердца ваща объяденіемъ и пьянствомъ и печальми житейскими (1).

54. Такожъ и божественный апостоль рече: братіе, не упивайтеся виномъ, въ немже нъсть спасенія, но блудъ (3); и паки рече: піяницы и блудницы царствія Божія не наслъдятъ (3). И много о томъ упиваніи въ пьянство въ божественномъ писаніи отречено бысть, якоже и божественный апостолъ паки собравъ отрече: не прельщайтеся: ни блудницы, ни прелюбодъй, ни мужеложцы, ни скотоложцы, ни рукоблудники, ни лихоимцы, ни чародъй, ни пьяницы, ни татіе, вси бо таковій царствіе небесное не наслъдятъ.

55. О содомскомъ грвсъ. Нецыи жъ къ тому, забывше страхъ Божій, и скверное беззаконіе творятъ, еже не подобаетъ творити православнымъ христіяномъ, реку же содомскую пагубу, многимъ людемъ на смятеніе и на соблазнъ

<sup>(\*)</sup> Jyr. 21, 34.

<sup>(7)</sup> Eecc. 5, 18. "

<sup>... (\*) 1</sup> Kop. 6, 9. 10 10 11

н на погибељ, а отъ множества народа и отъ нновърныхъ поношеніе и укоризна нашей православной христілистьй върв. И о твув о всяхв . отреченныхъ и скверныхъ затворенныхъ дълъ скаредных отцемъ духовнымъ священнымъ протопопомъ и священникомъ дътей своихъ духовныхъ накръпко испытывати и запрещати съ великимъ запрещеніемъ и истязаніемъ духовнымъ, чтобы таковыхъ скверныхъ и мерзкихъ двль не творили: и которые покаются и впредь объщаются, н вы бы ихъ исправляли по правиломъ святыхъ апостоль и святыхъ отецъ, а безъ епитимы бы естя не прощали; а которые не исправятся и не покаются, и вы бы ихъ отъ всякія святыни отлучали и въ церковь входу не давали, дондежъ покаются и престануть отъ своихъ дълъ. Такихъ бо ради скверныхъ дълъ Божій гнавъ приходить на православное христілиство: овогда рати, иногда глади, иногда тлетворныя вътри, овогдажъ паденіе человъкомъ в скотомъ, сирвчь смертная язва, иногда великія пожары, и иныя многія казни наводить Господь Богъ нашему неисправлению. чтобы таковая мерзость и законопреступные дъла никогдажъ въ православии не именовалися и попраны были до конца. И вы бы священинцы, и протопопы о всвхъ о твхъ предреченныхъ наказанінхъ, по священнымъ правиломъ, дътей своихъ духовныхъ и всъхъ православныхъ христілнъ поучали и наказывали, чтобы отъ всехъ техъ предраченных злых даль престали и жил

бы въ чистоть и въ покаяни и въ прочихъ добродьтелехъ.

56. А вы бы вси православній христіяне чтили и слушали и повиновались имъ о Бозъ о всемъ, и честны ихъ имъйте; занежъ имъ отъ Бога дана власть надъ вами: аще кого свяжуть на земли, то и на небеси связаны будуть; аще ли кого разръщать на земли, то и на небеси разрышенъ есть. И вы бы, по данной имъ отъ Бога власти, безъ всякого прекословія отцевъ своихъ духовныхъ во всемъ чтили и слушали. А вы бы отцы духовные о всемъ о томъ берегли накрыпко, по евангельскому Христову словеси: вы есте свать міру, вы есте соль земли; аще свътъ потемнъетъ, то тма кольми паче: аще соль обуяеть, то изсыпана будеть вонь, и попираема человъки () ногами; якожъ и Григорій Богословъ рече и Діонисій Ареопагитъ: священнику свыть быти, таже оспытити подобаеть; священнику чисту быти, таже и очистити подобаетъ; священнику святу быти, таже и освятити; н священный Златоустъ написа: серафими бо есте плотнін; нельпо вамь прилежати вину; и сего ради великаго страшнаго священства вамъ отъ Бога порученная власть вязати и рашати и пасти Христово стадо словесныхъ овецъ. И вы бы священницы о всемь о томъ потщались елика вапіа снія. Занежь вамь отцемь духовнымь, по

<sup>(1)</sup> Mo. 5, 13, 14, 6, 23.

Господни заповъди, о всехъ своихъ духонныхъ двтехъ и о ихъ единородныхъ и безсмертныхъ душахъ отвътъ дати во страшное и второе пришествіе Господа нашего Ісуса Христа. И аще сія исправите, и отъ Бога велику мізду прінисте и со дерзновеніемъ речете: се азъ и дати, HXMC CCH AAAT (').

57. Такожъ и сами отъ владыки Христа сладкаго и божественнаго гласа услышите: пріндите благословеннін Отца моего, васладуйте уготованное вамъ царство отъ сложенія міру (3), и прочее по евангельскому словеси. И вы бы о всемъ о томъ съ Божіею помощію потщались совершити и исправити, елика ваша села; и за то отъ Господа Бога велику мзду воспримете, и отъ благочестиваго царя хвалу и честь, а отъ нашего смиренія соборное благословеніе, а отъ всего народа благодареніе и хваленіе за ваши священническіе труды и подвиги. И аще сія со благодареніемъ и хотъніемъ сердечнымъ исправити подвижитесь, то съ радостио ожидайте сугубы мзды отъ Бога и царства небеснаго, по реченному Христову словеси: добрый мой рабе, благій и върный, о маль ми бысть върень, надо многими тя поставлю, вниди въ радость Господа своего (\*), и прочее. И сія доздъ священству ва-

<sup>(\*)</sup> Esp. 2, 13. (\*) Mo. 25, 34. (\*) Mo. 25, 21.

ніему писахомъ. И вы бы сіе наше посланіе списывали слово въ слово, и раздавали бы поповскимъ старостамъ и десятскимъ священникамъ, градскимъ и сельскимъ и волостнымъ, и всъмъ священникамъ всего каргопольскаго уззда; и онъ ихъ у себя держатъ, и впредь о всемъ потому берегутъ и ходятъ.—Писанъ на Москвъ лъта 7066 (1558) февраля въ 2 день.

. झ ः . . . .

33

ОТЪ КОМИТЕТА ВЫСОЧАЙШЕ УЧРЕЖДЕННАГО ПО СО-ОРУЖЕНИО ХРАМА СВ. РАВНОАПОСТОЈЬНАГО КНЯЗЯ ВЈА-ДПИГРА ВЪ ХЕРСОНИССКОМЪ ПЕРВОКЛАССНОМЪ МОНА-СТЫРЪ.

Въ 23 день августа 1861 года, ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ соизволиль собственноручно совершить закладку храма во ими св. равноапостольнаго князи Владкира въ Херсонисскоиъ первоилассионъ денастыръ и даровать отъ щедротъ СВОНХЪ первоизвальные смособы из производству работъ. Нътъ соинъни, что всъ миллония русскихъ отзомутся радостнымъ сочувствемъ, когда услащиять о начатия этого благочестиваго дъла и воспользуются примъронъ Цара, благоговъющаго из древней саптыхъ.

Производство работъ по сооружению храна св. Владинира, на развалинать древниго Херсониса въ Крыму на тоит мисть, гдв про-савтитель Россіи равноапостольный князь Владниіръ приналь свитос крещеніе, уже начато, а между такъ состоящія въ респораженія ВЫСОЧАНИЕ учрежденнаго для означенной постройки вомитета денежныя средства оказываются весьма недостаточными для безостаповочнаго хода начатычъ работъ.—Твердо уповаенъ, что усердивае христівне и ремители Церкви православной отвовутся съ радостио на наше воззвание и охотно принесуть часть избытионь своихъ на дъло, которое градущимъ въкамъ могло бы синдътельствовать о нелицентрионъ въ Россіи чувствъ религіи и о народной прижительности къ великому виновнику нашего христіанскаго просизщенія, а чувство искреннаго усердія ихъ руководившее низведеть на нихъ и на все отечество наше благословение Божие. — Приношения могутъ быть препровождаемы сов колишень ВЫСОЧАЙШЕ учрежденный по сооружению храма св. равноапостольного килга Владиміра вы Херсонисскомы первопласскомы монастыры, Таврической суберniu es 1. Concenena. Esp.

9.

ПОСЛЪДНІЕ ДНИ ЗЕМНОЙ ЖИЗНИ ГОСПОДА НАШИГО ІИСУСА ХРИСТА. Сочинение покойнаго преосвищеннаго Инновиний. Изд. 2-с. Одесса. 1863 г. Ціна 2 руб., съ пересым. 2 р. 50 ком.

Поступила въ продажу къ одесскить книгопродавцамъ А. С. Великанову и Г. И. Бълому.—Можно обращаться и къ Его Висскоблагородно Николаю Христоворовичу Палаувову въ Одесско

Въ редакции продолжается подписка на ПРАВОСЛАВНЫЙ СОБЕСЪДНИКЪ за прошлые годы, по следующимъ ценамъ—в се пересылкою:

ва 1855 годъ (4 книги) 4 рубля серебр.
за 1856 годъ (4 книги) 4 рубля —
за 1857 годъ (4 книги) 4 рубля —
за 1858 годъ (12книгъ) 7 рублей —
за 1859 годъ (12книгъ) 7 рублей —
за 1860 годъ (12книгъ) 7 рублей —
за 1861 годъ (12книгъ) 7 рублей —
за 1862 годъ (12книгъ) 7 рублей —

Редакція нашла возможнымъ, для облегченія своихъ подписчиковъ, понизить цъну на ПРАВО-СЛАВНЫЙ СОБЕСЪДНИКЪ за 1855, 1856 и 1857 годы, какъ показано выше (до 4 руб. вмъсто 5 руб.). —Въ тъхъ же видахъ, редакція тъмъ изъ подписчиковъ, которые вышищутъ, прямо изъ нея, вдругъ не менъе 10 экземпляровъ ПРАВО-СЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА, —за одинъ ли годъ, ъти за разные, —будетъ дълать уступку противъ объявленной цъны по 1 руб. съ каждаго экземъляра всъхъ годовъ.

Контора редакців въ С. Петербургѣ находится при книжомъ магазинѣ А. Е. Кожанчикова, на Невскомъ проспектѣ ъ домѣ Демидова, откуда можно получать ПРАВОСЛАВНЬИЙ ОБЕСЪДНИКЪ за всѣ годы по вышепоказаннымъ цѣнамъ.

#### COAEPMANIE

Сочинение инока Зиновіл. Истины показание къ вопросившимъ о новомъ учения.

перстосложени (мончий).....

Обзоръ опредъленій константинопольскаго патріаршаго собора по вопросамъ Өеогноста, епископа сарайскаго (1301 г.)

Замътки касательно устройства древней новогородской іерархів...

Памятники древне-русской духовной письменности: Наказная грамата митрополита Макарія по стоглавному собору (опончанія):

Объявления .

Печатать носновлется, 15 марта 1863 г. Щенеоръ

# православный

CORSCHANHEL,

HAZABA BAGAÑ

MPH

Ланской духовной академін

1863.

MAPT'S.

KASAHL

B'S FEHREPCHTETCHOÑ THUOIPAGH.

## православный собестаникъ

# въ 1863 году

издается по той же программ', въ томъ же строгоправославномъ духв и въ томъ же ученомъ направлении, какъ надавался досель. Онъ будетъ выходить, по-предсиему. съ 1-го января ежемъсячно, книжками отъ 10 до 12 чечатныхъ листовъ. Въ составъ его будутъ входить: 1) предпринятый при казанской академіи переводъ «Ділній (актовъ) вселенских в соборовъю, въ полномъ ихъ составъ, и именьо-«Дъння четвертаю вселенского собора» (коттыя составять третій томъ этого изданія);—2) Сочиненіе ин ва завітіл ученика Максима Грека, подъ заглавіемъ «Истопы подгодніе от вопросившимь о новомь учению (которое составлять от эте жаль шой томъ);-3) статьи догматическаго, ичество на ковно-историческаго содержанія, в другія быльс подходящія къ программ'є;—4) кром'є того, будуть выдания емы замьчательныйшія изь духовных сочиненій русскихь древнихъ писателей, досель остающіяся въ рукописяхъ, или хотя уже изданныя, но которыя редакція можеть найти въ новооткрытыхъ и лучшихъ спискахъ. Изъ двенадцати кинжекъ годоваго взданія ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСБЛИИКА. по окончанів года, составится,—кромѣ «Ділній вселенскихъ соборовъ» и сочиненія Зиновія (имінощихъ особый счеть томовъ и страницъ),--три тома оригинальныхъ статей, съ приложеніемъ «памятниковъ древне-русской духовной письменности»: въ каждомъ томъ будетъ отъ 25 до 30 нечатныхъ INCTORB.

Цѣна за годовое изданіе ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСБД-НИКА на 1863 годъ, изъ двѣнадцати книжекъ, ез Казани съ доставкого на домъ, и съ пересылкого ео есп маста Имперіи—

## семь рублей серебромъ-

Подписка принимается съ Rasanu съ редакціи «Прасославнаю Собеспедника» при духосной академіи.

(см. на обор.)

Посланів тогожев папы Льва къ Фласіану, впискому константинополискому.

Возлюбленный шему брату Флавіану епископъ Левъ.

Что и сколько любовь твоя перенесла въ защищенін каоплической въры, мы узнали отъ діакона, который украдкою убъжаль изъ Ефеса. И хотя прославляемъ Бога, укръпляющаго тебя силого своей благодати: впрочемъ намъ необходимо бользновать о паденін тыхь, чрезь кого истина подвергается нападению и потрясается самое основаніе цълой Церкви. А такъ какъ Божественное Провидание всегда являетъ своимъ необходимую помощь: то да знаетъ твое братство, что мы для общаго дъла ничего не опустили такого, что надлежало сдълать, дабы прежде всего достигнуть того, что полезно всему обществу върующихъ. Между тъмъ, любовь твоя должна мужественно терпъть то, что, какъ она не сомнъвает-ся, послужитъ ей въ въчную славу. Податель этого краткаго посланія можеть разсказать тебв вврнымъ и точнымъ словомъ, къ чему, при помощи Господа, по своему усердно къ въръ и любви, мы стремимся. — Дано въ третій день октября, въ консульство славиващихъ мужей Астерія и Про-TOTEHA.

Посланіе тогоже Льва, святьйшаго архіепископа Рима, къ императору Оеодосію, которымъ просить созвать соборъ въ Италіи, обвиняя второй ефесскій соборъ, (на которомъ ересь Евтихія была защищаема худымъ разсужденіемъ нъкоторыхъ епископовъ).

Человъколюбивъйшему и славиъйшему Оеодосію Августу, епископъ Левъ и святой соборъ, составившійся въ Римъ.

Получивъ посланіе вашей благоснисходительности, которое по любви къ въръ канолической прислали вы прежде сего къ престолу апестола Петра, мы возъимъли такую увъренность въ защищеній вами истины и мира, что въ разсужденіи этого предмета, столь простаго и огражденнаго, думали мы, ничего не могло быть такого. что принесло бы вредъ, въ особенности же, когда на собраніе епископовъ, которому вы пове-лъли состояться въ Ефесъ, были посланы столь ученые мужи, такъ что, если бы александрійскій предстоятель (Діоскоръ) позволиль огласить въ слухъ епископовъ тъ посланія, которыя они представили собору и Флавіану, то такимъ объявленіемъ чистьйшей въры, которую мы приняли и сохраняемъ, какъ внушено намъ отъ Бога, успоконася бы шумъ всъхъ несогласій, такъ что ни невъжество не безумствовало бы болве, ни ненависть не нашла бы случая дълать вредъ. Но когда частные разсчеты дъйствують подъ покровомъ

благочестія, то чрезъ это нечестіємь несьма немногихъ сдаляно то, что пострадала цалая Церковь. Мы узнали, не чрезъ какого нибудь не-достовърнаго въстника, но отъ самаго точнаго повъствователя тъхъ дъйствій, которыя совершены, отъ нашего діакова Иларія, который, чтобы противъ воли не быть вынужденнымъ подписатьсл, едва убъжаль, — отъ него-то мы узнали, что на соборъ сощинсь весьма многие епископы, собраніе которыхъ могло бы принести пользу и совъщанию в суждению, если бы тоть, кто присвоиль себа масто начальника, захотъль сохранить священиическую умъренность, такъ что, какъ этого требоваль обычай, когда бы свободно были произнесены митил всехъ, то по спокойномъ и правильномъ разсмотранін было бы опредалено то, что и съ върою согласно, и заблуждающимъ послужило бы къ снисхождению. На самонъ же судъ, какъ узнали мы, присутствовали не всь изъ собравшихся; потому что, какъ мы знаемъ, одни были удалены, другіе допущены, которые, по мысли выше упомянутаго епископа, простерли невольныя руки къ нечестивымъ подписамъ; такъ какъ они знали, что если бы они не исполнили того, что имъ было повелено, это повредило бы ихъ благосостоянию; а самъ онъ произнесъ такое мизніе, что когда нападають на одного человъка, то подверглась бы жестокости вся Церковь. Когда посланные нами оть каоедры апостольской увидъли все это, до того нечестивое и

противное въръ, что они не могли бы согласиться съ этимъ ни при какихъ притесненияхъ: то постоянно должны были, какъ и следовало, сви-детельствовать на этомъ соборе, что апостольская канедра никакъ не приметь того, что на пемъ постановлялось. И въ самомъ дъль, должно нарушиться всякое таниство въры, (чего да не бу-деть во времена вашего благочестія), если это зловреднъйшее преступленіе, которое превосходить всякое святотатство, не будеть уничтожено. А такъ какъ діавольское влоумышленіе тонкимъ образомъ обманываетъ неосторожныхъ и такъ обольщаетъ неблагоразумие нъкоторыхъ подобіемъ благочестія, что подъ видомъ спасительнаго внушаетъ вредное: то поэтому умоляемъ васъ, отдалите отъ мысли вашего благочестия искушеніе въры и благочестія, — и то, что допускается по вашимъ временнымъ законамъ, исполните въ разсуждения божественныхъ догнатовъ, т. е. чтобы человъческое превозношение не дълало наси-лія Евангелію Христа. Вотъ я, христіаннъйшій и достоуважаемый императоръ, вытесть съ монми сосвященниками, исполняя долгь чистой любви къ досточтимому вашему благочестию и желая, чтобы вы во всемъ были пріятны Богу, котораго за васъ молитъ Церковь, дабы намъ не бытъ осужденными за свое молчание предъ судилищемъ Христа Господа, умоляемъ васъ предъ нераздъ-лимою Троицею единаго Божества, которое оскорбляется такимъ дъйствіемъ и которое само

есть вашть хранитель и виновникъ вашей имперіи, --умоляемъ и предъ святыми ангелами Христа, чтобы вы повельян, дабы все оставалось въ товъ положенін, въ каконъ было прежде всякаго суда, пока не соберется большее число епископовъ со всего міра. И вы не должны допускать, чтобы на васъ палъ чужой грвхъ; потому что (намъ необходимо это сказать) мы опаслемся, чтобы тоть, благочестіе котораго пало, не навлекь на васъ негодованія. Имъйте предъ очами, и со всею силою ума благоговъйно воззрите на славу блаженнаго Петра, на общіе съ вимъ вънцы всахъ апостоловъ, на побъдные знаки всъхъ мучениковъ, у которыхъ была не иная какая либо причина къ страданио, какъ исполъдание во Христв истиннаго божества и истиннаго человъчества. Такъ какъ этому таинству нынъ нъкоторые неблагоразумные нечестию противоръчуть: то со слезами и стенаніями умоляють вашу кротость всв церкви нацияхъ областей, всъ священники, чтобы вы, какъ справедниво подали свой голосъ наши послы, и какъ епископъ Флапанъ подаль аппелляціонную записку, повельли составиться внутры Италін вселенскому собору, который бы вса возникшія несправедливости такъ поръщиль, вли укротиль, чтобы болье не оставалось ни какого нибудь сомивнія въ въръ, ни раздъленія въ любви, при сошедшихся изъ восточныхъ областей епископахъ, изъ которыхъ если одни, бывъ побъждены угрозами и несправедливостями, отступили отъ стези истины, то были бы воззваны къ чистотъ спасительными врачевствами, а другіе, которыхъ вина болье важна, если бы, при лучшихъ совътахъ, успокоились, то не были бы отлучены отъ единенія съ Церковію. Послъ же этой представленной аппедляціи, необходимо нужно потребовать, чтобы засвидътельствованы были опредъления никейскихъ каноновъ, которые составлены епископами всей вселенной, и которые приложены здъсь ниже. - Покровительствуйте каооликамъ, по вашему и вашихъ родителей обычаю; дайте свободу защитить въру, которую, при истинномъ благоговъніи вашей благосклонности, не можеть подавить никакая сила, никакой мірской страхъ. Когда же мы подвизаемся за двла Церкви, то вмъсть съ этимъ подвизаемся и за цълость вашего царства, чтобы вы, въ спокойствін и справедливости, обладали своими провинціями. Защитите противъ еретиковъ непоколебимое состояніе Церкви, дабы и ваша имперія была защищена десинцею Христа. — Дано въ третій день октября, въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Послачіе Льва, епискона города Рима, къимператору Оводосію, которыми просить вго, итобы особенный собори были назнагени ви, Италіи и болье ни ви какоми иноми мпсть; потому ито собори ефесскій составлени были вопреки канонами (и дівянія его синтаются незаконными и неправильно совершенными). (1)

Славиващему и милостивъйшему императору Оеодосно епископъ Левъ.

Давно — изначала на бывшихъ соборахъ мы получили такое полномочіе отъ блаженными Петра, перваго изъ апостоловъ, что имбемъ авторитетъ столько защищать истину ради вашего мира, чтобы, при ея огражденіи, никому не было дозволено возмущать ее вт комъ либо, пока наконецъсовствув не будеть удалень вредъ. Итакъ мы подтверждаемъ, что соборъ епископовъ, который вы повельли созвать въ городъ Ефесь по дълу Флавіана, противоръчить и самой въръ и наносить рану всемь церквамь, что дознано нами не отъ какого нпбудь недостовърнаго въстника, но отъ самихъ достопочтенныйшихъ епископовъ, которые были нами посланы, и отъ върнъйшагоповъствователя бывшихъ произшествій — нашего діакона Иларія. А такая вина произошла отъ то-

<sup>(\*)</sup> Это послане отдичается отъ предыдущаго только началовъ, а въ остальновъ (отъ словъ: «вотъ я»—до конца) буквально скодно съ иниъ. Ред.

го, что тв, которые были собраны, произнесли свои митнія о върв и заблудившихся не отъ чистаго сознанія и правильнаго сужденія, какъ это-го требовало обыкновеніе. На самомъ даже судь, какъ узнали мы, присутствовали не всъ изъ собравшихся; потому что, какъ мы знаемъ, одни были удалены, другіе допущены, которые, по мысли выше упомянутаго епископа, простерли невольныя руки къ нечестивымъ подписамъ; такъ какъ они знали, что если бы они не исполнили того, что имъ было повельно, это повредяло бы ихъ благосостоянио; а самь онъ произнесъ такое милніе, что изъ за него подверглись бы жестокости всъ Церкви. Посланные нами отъ апостольской клоедры, видя, что это крайне нечестиво и противно каоолической въръ, объявили объ этомъ намъ. Почему, кротчанций изъ императоровъ, удалите, просимъ васъ, отъ мысли вашего благочестія искушеніе въры и благочестія, чтобы человъческое превозношение не дълало насилія Евангелію Христа. Воть я, христіанныйшій и достоуважаемый императоръ, вмъстъ съ моими сосвященниками, исполняя долгь чистой любви къ досточтимому вашему благочестию и желая, чтобы вы во всемъ были пріятны Богу, котораго за васъ молитъ Церковь, дабы намъ не быть осужденными за свое молчаніе предъ судилищемъ Господа, умоляемъ васъ предъ нераздълимою Троицею единаго Божества, которое оскорбляется такимъ дъйствіемъ, и которое само есть вашъ хра-

нитель и виновникъ вашей имперіи,— умоляемъ м предъ святыми ангелами Христа, чтобы вы повельн, дабы все оставалось въ томъ положения, въ каколь находилось прежде всякаго суда, покане соберется большее число епископовъ со всевась паль чужой грахь; потому что (вамъ необходимо это сказать) мы опасаемся, чтобы тоть, благочестие котораго пало, не навлекъ на васъ негодованія. Имейте предъ очами, и со всею силого ума благоговъйно воззрите на славу блаженнаго Петра, на общіе съ нимъ вънцы всахъ апостоловъ, на побъдные знаки всъхъ мучениковъ, у которыхъ была не инал какал либо причина къ страданію, какъ исповъданіе во Христь истиннаго божества и истыннаго человачества. Такъ какъ этому таннству нынв некоторые неблагоразумные нечестиво противоръчуть: то со слезами и стенаніями умоляють вашу кротость всв церкви пашихъ областей, всъ священники, чтобы вы, какъ справед вво подали свой голосъ наши послы, и какъ епископъ Флавіанъ подаль аппелляціонную записку, повельм составиться внутри Италін вселенскому собору, который бы всв возникшія несправедливости такъ порышиль, или укротиль, чтобы болье не остаплюсь ни какого нибудь сомнанія въ върв, ни раздаленія въ любен, при сошедшихся изъ восточныхъ областей епископахъ, изъ которыхъ если один, бывъ побъждены угрозами и несправедливостями, отступнан

отъ стези истины, то были бы воззваны къ чистотъ спасительными врачевствами, а другіе, которыхъ вина болте важна, если бы, при лучшихъ совътахъ, успоконлись, то не были бы отлучены отъ единенія съ Церковію. Послъ же этой представленной аппелляціи, необходимо нужно потребовать, чтобы засвидътельствованы были опредъленія никейскихъ каноновъ, которые составлены епископами всей вселенной. — Покровительствуйте каноликамъ, по вашему и вашихъ родителей обычаю; дайте свободу защитить въру. Когда же мы подвизаемся за двла Церкви, то вмъстъ подвизаемся и за цълость вашего царства, чтобы вы въ спокойствіи и справедливости обладали своими провинціями. Защитите противъ ерстиковъ непоколебимое состояніе Церкви, дабы и ваша имперія была защищена десницею Христа: - Дано въ третій день октября, въ консульство славивишихъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе тогоже папы Льва къ Пульхерів Августв, противъ тогоже втораго ефесскаго собора.

Епископъ Левъ и святой соборъ, сошедшийся въ городъ Римъ, Пульхерів Августв.

Если дошли до вашего благочестія посланія, которыя по двлу въры отправлены чрезъ нашихъ клириковъ: то безъ сомнънія вы, при внушеніи вамъ Господа, могли приготовить врачев-

ство тамъ даламъ, которыя совершены противъ: въры. Ибо когда вы не принимали стороны священниковъ, когда не столли за благочестие и въру христіанскую? Но если къ вашей кротости до: сихъ поръ не могли прибыть пославные, потому: что едва одинъ изъ нихъ, нашъ діаконъ Иларій, убъжавши, возвратнися къ намъ: то мы разсудили вновь повторить свои посланія. И чтобы наши мольбы были сильнее, мы приложили копін: съ твхъ посланій, которым не допын до вашей благосклонности; умоллемъ васъ усильныйшими проценіями, — чъмъ горестивний совершились: двла, противъ которыхъ вамъ нужно возстать отъ императорскаго престола, тъмъ большее приложите: попеченіе о славъ благочестія, которымъ вы отлычаетесь, дабы чистота канолической въры не была нарушена какою либо случайностію человвче-: скихъ несогласій. Ибо то, чего мы надъльнсь отъ составившагося въ Ефесъ собора, что онъ долженъ быль успоконть и возстановить врачевствомъ мира, — это не только пришло въ большее разстройство, но еще (о чемъ должно очень скорбъть) обратилось къ разрушению самой въры, по которой мы считаемся христіанами. И тв, которые: нами были посланы, (изъ которыхъ одинъ, избъ-. гая насилія александрійскаго епископа, присвоившаго себъ все, върно возвъстиль намъ о ходъ совершившихся дълъ), возглашали на томъ соборъ, какъ и следовало, не столько противъ суда; сколько противъ неистовства одного человъка,

представляя, что все, производившееся по насилію и страху, они не могутъ предпочесть тапиствамъ Церкви и самому символу, составленному апостолами, и что они, не смотря ни на какія притъснения, не отступять отъ той въры, которуго весьма полно изъясненного и въ порядкъ изложенною принесли на святой соборъ отъ каведры блаженнаго апостола Петра. Когда чтеніе этой въры, по требованио епископовъ, не было дозволено, для того именно, чтобы отвергнувъ ту въру, которая увънчала патріарховъ, пророковъ, апостоловъ и мучениковъ, упразднить (что н сказать ужасно) рожденіе Господа нашего Інсуса Христа по плоти и исповъданіе истинной Его смерти и воскресенія: тогда мы написали объ этомъ предметв, какъ могли, къ славнъйшему императору и, что особенно важно, къ христіанину, приложивъ также и копін съ прежнихъ своихъ посланій, чтобы онъ не допустиль какою либо новизною повредиться той въръ, въ которой онъ, бывъ возрожденъ благодатно Божіею. царствуетъ. Такъ какъ епископъ Флавіанъ взъ всъхъ твердо стоить въ нашемъ общения, - такъ какъ то, что сдълано безъразсмотрънія справедливости и вопреки всъхъ каноновъ, никакой разумъ не допуститъ считать окончательно рашеннымъ, - и такъ какъ соборъ ефесскій не только не уничтожилъ соблазна раздъленія, но еще увеличнать его: то пусть назначится для составления собора внутри Италін и время и место, съ темъ,

чтобы, взевсинии жалобы и предъижени той и другой стороны, съ большею тщательностио пересмотрать все то, что порождено преткиовеніями и злобою, дабы безъ нарушенія въры, безъ насили благочество, возвратились из виру Христову тв священники, которые по немощи вынуждены были подписаться, и дабы низложились один только заблуждения. Чтобы намъ достигнуть этого, благочестіе твоей, совершенно намъ извъстной въры, которое всегда содъйствовало предпритимъ Церкви, пусть блиговолить заявить наше покориваниее моленіе предъ бангосклонивйшимъ императоромъ, къ которому сдедано особое посольство отъ клеедры блаженийшаго апостола Петра, чтобы онъ прежде, нешели эта междоусобная и гибельная война усиличся внутри Церкви, даль способы, при содъйстви Божіемъ, возстановить единство, зная, что все то будеть полезно могуществу его ямперін, что, при благосклонномъ его расположения, будетъсдълано для свободы канолической. — Дано наканунъ октября, въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Посланіе тогоже напы Льва къ клиру и народу города Константинополя.

Елископъ Левъ и святой соборъ, который составился въ городъ Римъ, клиру, достоиочтеннымъ мужамъ и народу, находищемуся въ Коистантинополъ, возлюбленнымъ сынамъ, (желаютъ) о Господъ всякаго блага.

Посль того, какъ дошло до нашего свъдънія то, что совершилось въ Ефесъ противъ общаго всъхъ чаянія, признаемся, духъ нашъ возмущенъ великою скорбію; и мы нелегко могли бы повърить, что столько было позволено несправедливости, если бы сынъ нашъ – діаконъ Иларій, который быль послань нами вместе съ прочими, не возвратился назадъ бъгствомъ, уклоняясь того, чтобы не сдълаться участникомъ несправедливой мысли; потому что, когда тамъ подали наши голосъ противоръчія, то ему не хотъль внимать александрійскій предстоятель, присвоившій себъ одному всю власть и насильственно увлекцій въ соучастіє своей воли прочихъ священниковъ, которые силою были вынуждены подписаться, не могши прискать никакой достаточной причины къ осуждению. Но мы въримъ, что такія дерзости нисколько не будутъ пріятны благочестивому и христіаннъйшему императору. И теперь, такъ какъ мы узнали, что церковь ваша по этой причинъ находится въ разсъяніи, мы признали за нужное васъ утъщить и ободрить своими посланіями, дабы вы противостояли нечестію въроломныхъ въ защищени каоолической въры. Ибо мы не хотимъ, чтобы ваша любовь была низпровергнута этимъ горестнымъ событіемъ, когда большая слава имъетъ послъдовать за вашимъ постоянствомъ, если никакія угрозы, никакой страхъ не

возмогуть отторгнуть вась оть вашего, достохвальнаго епископа. И всякій, кто бы осм'ялился, пока живъ и невредимъ Флавіанъ, вашъ епископъ, нападать на его священниковъ, никогда не будеть въ нашемъ общения и не можеть считатьсл въ числъ епископовъ. Мы какъ анасематствовали Песторія за его упорство, такъ осуждаемъ на равное отлучение и тахъ, которые отрицаютъ дъйствительность плоти нашей въ Господъ Інсусв Христв. Итакъ станьте въ духв канолической истины и примите это апостольское наставленіе, преподаваемое вамъ нашими устами: ибо вамъ даровано о Христъ не только то, ттобы впровать въ Него, но и то, стобы страдать за Него (Филип. 1, 29.). Не думайте, возлюбленнъйшіе, будто надъ святою Церковію на теперь не достаетъ, или не будетъ впредь Божественнаго Промысла. Ибо чистота въры тогда-то и сілеть, когда отдъллется оть нея примъсь заблужденій. Поэтому еще разъ и еще заклинаемъ васъ и вмъстъ увъщеваемъ предъ лицемъ Господа, чтобы вы никакими хитростями, никакими убъжденіями кого либо не отступали отъ въры, въ которой вы утверждены и въ которой, какъ мы знаемъ, пребываетъ христіаннъйшій императоръ; но въ лицъ вашего епископа предъ очами сердца имъйте Того, за котораго онъ (вашъ епяскопъ) не убоялся претерпъть все, что ему нанесено было; мы желаемъ, чтобы вы во всемъ были ему подражателями, дабы могли имъть съ нимъ

н общую награду въры. — Дано въ началь октября, въ консульство славнъйшихъ мужей Астерія и Протогена.

Второе посланіе тогоже папы Льва къ

Епископъ Левъ и святой соборъ, который составился въ городъ Римъ, клиру, достопочтеннымъ мужамъ и народу, находящемуся въ Константиноволъ.

Хотя великая скорбь поражаетъ насъ, при воспоминаніи того, что сдылно въ Ефесь на соборъ священниковъ, потому что, какъ повъдаетъ единогласная молва и какъ подтверждаетъ самое положение дълъ, тамъ не было соблюдено ни правило справедливости, ни благочестіе въры: впрочемъ мы радуемся за ревность вашего благочестія н въ возгласахъ святаго народа, образцы которыхъ дошин до насъ, похваляемъ общее усердіе всахъ васъ; ибо у добрыхъ сыновъ пребываеть и живеть справедливая любовь къ своему наилучшему отцу; и вы не допустите, чтобы съ какой либо стороны было повреждено просвъщение канолическаго учения. Безъ всякаго сомивнія, какъ открыль вамь Духъ Святый, тв пріобщаются заблужденію манихеевъ, которые отрицають, что единородный Сынь Божій восприняль истиннаго человака нашего естества и всв Кго тълесныя дъйствія котять принимать за при-

вракъ одного подобія. Дабы вы не нивли сочувствіл этому нечестію въ комъ бы то ни было, мы отправил уже къ вашей любен, чрезъ съща моего Епифанія и Діоннсія — нотаріусовъ римской церкви, увъщательныя посланія, въ которыхъмыя охотно представили вамъ требуемое вами утвержденіе, дабы вы не сомиввались, будто мы отказыпаемъ вамъ въ нашей отеческой заботливости, и что мы всеми мерами стараемся о томъ, чтобы, при содъйствін милосердаго Бога, низложить всв соблазны, которые произведены людьми нечестивыми и безразсудными. И пусть не дерзаетъ обольщать себя своею священиического почестію тоть, кто побъждень нечестіємь мысли. достойной проклятія. Ибо, ежели невъдъніе едва терпимо въ простыхъ людяхъ: то во сколько разъ болъе оно является незаслуживающимъ ни извиненія, ни снисхожденія вътъхъ, которые начальствують, особенно же, когда они начинають защищать вымыслы превратныхъ митий и вовлекають въ единомысле съ собою, или обманомъ, или ласковостію, нъкоторыхъ неразсудительныхъ? Такого рода люди отвергаются отъ святыхъ членовъ твла Христова, и канолическая свобода не должна допустить, чтобы на нее возложено было иго невърныхъ. Ибо должны считаться вив дара благодати Божіей и вив таинства спасенія человъческаго тъ, которые, отрицая во Христъ естество нашей плоти, и противорачать евангелію и протиборствують символу. И не понима-

6

ють они того, что по своему ослилению впадають въ ту опасность, что не стоять твердо въ истинахъ ни страданія Господа, ни Его воскресенія: потому что то и другое упраздняется въ Спаситель, если не признается въ Немъ плоть нашего рода. И въ какой тьмъ невъдънія, въ какомъ закоснъніи нерадънія находятся они, когда ни отъ слуха не научились, ни чрезъ чтеніе не вразумились относительно того, что въ Церкви Божіей такъ единогласно пребываеть въ устахъ всвхъ, что, между прочими таинствами нашей въры, объ истинъ плоти и крови во Христъ не молчитъ даже и языкъ младенцевъ! Ибо въ таинственномъ раздаяніи духовной пищи преподается и пріемлется то, что мы, получая существо небеснаго жавба, и сами переходимъ въ плоть Того, кто самъ сталъ нашею плотію. Поэтому и для утвержденія любви вашей, которая похвальною върою противодъйствуетъ врагамъ истины, пристойно и благовременно воспользуюсь и выражусь апостольскимъ изреченіемъ и смысломъ: сего ради и азъ, слышавъ вашу въру о Христь Іисусь, и любовь, яже ко встых святымь, непрестаю благодаря о вась, поминаніе о васт творя вт молитвахт моихт: да Богт Господа нашего Іисуса Христа, Отецт славы, дасть вамь духа премудрости и отсердца вашего, яко увъдъти вамъ, кое есть упованіе званія Его, и кое богатство славы

достоянія Его во святыхъ, и ког престыощее велигество силы Его въ насъ върующихъ по дъйству державы кръпости Его, поже содъя о Христь, воскресивъ Его от мертвыхв, и посадивь одесную Себе на небесныхв, превыне всякаго натальства и власти и силы и еосподства, и всякаго имене, именуемаго не тогію въ впыть семь, но и во грядущемь. И вся покори подъ нозпь Его: и Того даде главу выше вспах Церкви, лясе есть тъло Его, исполнение исполняющаго всягеская во вспых (Еф. 1, 15-23). Пусть скажутъ намъ эти противники истины, когда всемогущій Отецъ, или по какой природа превознесъ. Сына своего превыше всего, или какому существу покориль все! Ибо божество Слова во всемъ равно и сосущественно Отцу, и Рожденный довременно-отъ въчности одинаковое имъетъ могу-щество съ Родившимъ. Подлинно Творецъ всъхъ естествъ, чрезъ котораго все произоплю и безъ котораго ничто не состоялось (loan. 1, 3), выше всего, что Имъ сотворено, и сотворенное никогда не было неподчинено своему Творцу, которому отъ въчности принадлежитъ -- быть не иначе, какъ отъ Отца, и не инымъ, какъ самъ Отепъ. Если же Ему придана власть, если прославлено Его достоинство, если превознесена высота: то, значить, менъе превозносящаго быль Тоть, кто превознесень, и не обладаль богатствомъ того естества, въ полнотв котораго имвль нужду. Но

думающаго такимъ образомъ увлекаетъ въ сообщество съ собою Арій, разпращенію котораго много благопріятствуєть это нечестіє, отрицающее естество человъчестое въ Богъ Словъ; потому что, когда таковый считаетъ за постыдное признавать въ величін Божіемъ Его уничиженіе, то симъ самымъ или признаетъ ложнымъ во Христв образъ Его твла, или всв Его двиствія и сграданія тълесныя скоръе отнесеть къ божеству, нежели къ плоти. А если онъ дерзнетъ защищать что либо подобное, это будеть совер-шенно безумно; потому что ни благочестіе въры, ни смыслъ таинства не допускаютъ, чтобы или божество потерпъло нъчто, или въ чемъ ни-будь солгала истина. Итакъ безстрастный Сынъ Божій есть Богъ, у котораго со Отцемъ и Св. Духомъ одна неизмъняемая сущность Троицы, т. е. то, что Онъ есть по бытію, всегда есть; но по исполнении того времени, которое предназначено было въ въчномъ совътъ и предсказано знаменованіемъ пророческихъ словъ н дъйствій, содълавшись сыномъ человъческимъ, не чрезъ превращеніе своего существа, но чрезъ воспринятіе нашей природы, пришель взыскать и спасти то, что погибало (Лук. 19, 10). Пришель же не мъстнымъ приближениемъ, ни чувственнымъ движениемъ, такъ какъ-бы сталь присутствовать тамъ, гдъ прежде не былъ, или отступилъ оттуда, от-куда прибылъ; но пришелъ чрезъ то самое, чъмъ Онъ долженъ былъ показать Себя, и что въ

Немъ было видимо и обще съ видящими Его, т. е. воспринявъ во чревъ Матери человъческую плоть и душу, такъ что Тотъ, кто быль во образв Божіємъ, соедініня въ Себв и образъ раба и подобіє плоти гръха (Рим. 8, 3), чрезъ что божественное не умалиль человъческимъ, но божественнымъ возвеличилъ человъческое. Ибо такова была вина всъхъ смертныхъ, перешедивал отъ первыхъ родителей, что, при сообщени первороднаго гръха потомкамъ, никто не избъжалъ бы осужденія наказапія, если бы Слово ве сдълалось плотио и не всельнось въ насъ (вом. 1, 14), т. е. въ томъ естествъ, которое было одного съ нами рода и одной крови. Поэтому апостоль говорить: лкоже единаго прегрыменіель во вся теловьки вниде осужденіе: такожде и Единаго оправданіель во вся человъки вниде оправдание жизни. Якоже бо ослушиніемь единаго теловька грышни быша линози, сище и послушаниемъ Единаго праведни будуть мнози (Рим. 5, 18 — 19). И опять: понеже бо гелостьком смерть бысть, ж келоспьюмь воспресение мертвыхь. Якоже бо о Адампь вси умирають, такожде и о Христь вси оэсивуть (1 Кор. 15, 21 — 22). Такимъ образомъ всъ тъ, которые родились отъ Адама, во Христв получили возрождение, нивя свидътельство въры и объ оправданіи благодати и о сродствъ естества. Кто не признаетъ этого естества, воспринятаго единороднымъ Сыновъ

Божінмъ во чревъ дщери Давидовой, тотъ отлучаеть себя отъ всякаго таниства въры христіанской, и не зная Жениха, не разумъя и невъсты, не можеть быть участникомъ въ брачномъ пир-шествъ. Ибо плоть Христа есть покровъ Слова, которымъ облекается всякій, кто истинно испо-въдуеть сіе Слово. А кто стыдится Его и отвергаеть какъ-бы недостойное, тоть не можеть получить отъ Него никакого украшенія, и хотя бы такой приступиль къ царскому торжеству и присоединился нагло къ священной вечери, впрочемъ, какъ безчестный собесъдникъ, не можетъ утанться отъ разборчивости Царя; но, какъ засвидътельствовалъ самъ Господь, будетъ взятъ, и связанный по рукамъ и ногамъ отоплется въ кромъшную тьму, гдъ будетъ плачь н скрежетъ зубовъ (Мо. 22, 13). Поэтому, кто не исповъ-дуетъ во Христъ человъческаго тъла, тотъ самъ призналь себя недостойнымъ таинства воплощенія и не можеть имьть участія въ этомъ таинствъ; о чемъ возвъщаетъ апостолъ, говоря: зане уди есмы тъла Его, отъ плоти Его и отъ костей Его: сего ради оставить геловъкъ отца своего и матерь, и прилъпится къженъ своей, и будета два въ плоть едину (Ефес. 5, 30-31), и изъясняя, что это означаеть, присовокупиль: тайна сія велика есть: азь же глаголю во Христа и во Церковь. Итакъ отъ самаго начала рода человъческаго всъмъ лю-дямъ возвъщенъ Христосъ, имъвшій придти во

плоти, въ которой, какъ написано, и будутъ два въ одной плоти; - эти два суть: Богъ и человъкъ, Христосъ и Церковь, которая произоныя отъ плоти Жениха въ то время, когда она, при мотеченін изъ ребра Распятаго крови и воды, получила таниство искупленія и возрожденія. Въ этомъ и заключается новое состояние твари, которал въ крещения совлекается не одежды истинной плоти, но порчи осужденной ветхости, для того, чтобы человакъ сдалался таломъ Христовымъ, такъ какъ и Христосъ есть тъю человъка. Почему мы называемъ Христа не Богомъ только, какъ еритики манихен, -- и не человъкомъ только, какъ еретики фотиніане, — и человъкомъ не въ такомъ смысль, будто у Него чего нибудь недостаеть изъ того, что безъ всякаго сомнанія принадлежить человаческой природа, напримъръ, или души, или мысли разумной, или плоти, которая не была бы заимствована отъ жены, но которая составилась отъ Слова чрезъ превращение Его и измънение въ плоть, каковыя три ложныя и пустыя мысли высказаны тремя различными партіями еретиковъ аполлинаристовъ, - и не говоримъ, что блаженная Дева Марія зачала человъка безъ божества, который, бывъ произведенъ Святымъ Духомъ, посль былъ воспринять Словомъ, за что достойно и справедливо осудили мы Несторія, который проповъдоваль это; — но говоримъ, что Христосъ Сынъ Божій есть истинный Богь, рожденный отъ Бога

Отца безъ всякаго начала времени, и что Онъ же есть истинный человакъ, рожденный отъ Матери человъка, по истечени изпъстной полноты времени, и что Его человъчество, по от-ношению къ которому Отецъ больше Его есть, ничъмъ не умалило Его естества, которымъ Онъ равенъ Отцу; но то и другое вмъстъ есть одинъ Христосъ, который весьма истинно сказалъ—по божеству: Азъ и Отецъ едино есма (loan. 10, 30), - и по человъчеству: Отець болій Мене есть (Іоан. 14, 28). — Эту въру, возлюбленнъйшіе, истинную и несокрупнимую, которая одна образуеть истинныхъ христіанъ и которую, какъ мы понимаемъ и одобряемъ, вы защищаете благочестивымъ усердіемъ и похвальною любовію, держите весьма твердо и всегда доказывайте. И такъ какъ посль Божественной помощи вамъ должно снискать еще благосклонность христіанскихъ императоровъ: то со смиреніемъ и мудростію испросите, чтобы милостивъйшій императоръ благоволиль согласиться на наше прошеніе, - объявить полнъйшій соборъ, дабы такимъ образомъ, при помощи милосердаго Бога, и здоровые получили большую силу, и больнымъ доставлено было врачевство, если бы только они согласились врачеваться. — Дано въ началъ октября, въ консульство славиъншихъ мужей Астерія и Про-TOPERA.

Посланіе Иларія, римскаго діакона, къ Пульхерів Августъ.

Славнъйшей и благочестивъйшей Августъ, діаконъ Иларій.

Пе нужно мить говорить, что я имъль усердіе придти послъ собора въ Константинополь; потому что явная была къ этому необходимость, которая побуждала меня представить посланія блаженнъйнаго папы, отправленныя къ вашей благосклонности, а вместе съ этимъ исполнить лежавшій на мит долгь почтенія и къ вашему благочестно и къ непобъдимъйшему и христіаннъйшему императору. Но этому законному моему намъренію противостало то препятствіе, которое враждебно всякому добру и которое расположеніе христіанъ обращаеть въ сътованіе, т. е. александрійскій епископъ, весьма сильный въ осужденія невілиныхъ мужей. Ибо посль того, какъ я не могъ сдълаться общинкомъ несправедивой его воли и мысли, онъ старался привлечь меня на соборъ (ефеоскій) страхомъ и кознями; такъ какъ онъ или сделаль бы то, что мив оставалось бы поддаться его обольщеніямь (чего да небудеть) н согласиться на осуждение святыйшаго епископа Флавіана, или за мое сопротивленіе задержаль бы меня, такъ что мнв не было бы возможности ви прибыть въ Константинополь къ вашему благочестію, ни возвратиться къ церкви римской. Но однакожъ, что касается до осужденія досточтимъйшаго и святъйшаго мужа: то я, возложивъ свое упование на помощь Христа, сохраниль себя невиннымъ и цълымъ; потому что никакіе бичи, никакія мученія не могли бы вынудить меня на согласіе съ его мыслію. Оставивъ все, я удалился оттуда, возпратившись въ Римъ мъстами неизвъстными и непроходимыми, дабы литься предъ досточтимъйшимъ папою върнымъ повъствователемъ обо всемъ, что сдълано въ Ефесъ. Итакъ пусть достойная уваженія благосклонность ваша знаеть, что прежде упомянутымъ папою, совокупно со всемъ западнымъ соборомъ, осуждается все, что сдълано епископомъ Діоскоромъ въ Ефесъ, вопреки канонамъ, по одному мірскому возмущенію и непріязни, и это никакимъ образомъ не можетъ быть принято въ тахъ частяхъ, которыя постановлены не безъ оскорбленія въры и обдуманнаго разсужденія мужа святъйшаго и невиннаго, по одному насилио выше упомянутаго епископа. А что съ твердымъ н мужественнымъ достоинствомъ высказано мною относительно въры, то я считаю излишнимъ говорить объ этомъ; ибо можете узнать это изъ посланій блаженнъйшаго папы. Посему, знаменитвишая госпожа и милостивъйшая императрица, достоуважаемое ваше благочестіе не должно оставлять того, чему оно охотно положило начало, но съ священною ревностию о въръ и съ твердою волею сохранять.

Высохаймія посланія, отправленняя от восударя нашего Валентиніана и блаженной памяти Плакиды и достостимой императрицы Евдоксін, ку священной памяти Оводосію, гтобы ону повельму созвать соборь ву странаху Италін.

Государю Оеодосію, славному, побъдителю и тріумфатору, постолиному императору и отцу, Валентиніанъ, славный, побъдитель и тріумфаторъ, постолиный императоръ и сынъ.

Когда я прибыль въ городъ Римъ для умидостивленія Божества, въ следующій день пошель въ храмъ апостола Петра, и тамъ, послв священной ночи апостольскаго дня, быль умоляемъ и римскимъ етископомъ и вместе съ нимъ другими, собравшимися изъ разныхъ областей, писать къ вашей кротости относительно въры, которая — хранительница всахъ варныхъ душъ, какъ говорятъ, возмущена. Эту въру, преданную намъ отъ нашихъ предковъ, должны мы защищать со всемъ подобающимъ благочестиемъ и сохранять въ наши времена достониство собственнаго нашего благогованія къ блаженному апостоду Петру; вбо, - государь священивний отець и досточтимый императоръ, - блаженивйший епископъ города Рима, за которымъ древность преимущественно предъ встан признала первенство священства, долженъ иметь место и возможность судить о въръ и священикахъ. А для этого, по

обыкновенію соборовъ, и константинопольскій епископъ приглашалъ его письменно по случаю пропзшедшаго спора о върв. Итакъ я не отказалъ ему, когда онъ этого требоваль и заклиналь общимъ нашимъ спасеніемъ, и согласился обратиться къ твоей кротости съ своимъ прошеніемъ о томъ, чтобы выше упомянутый священникъ, созвавъ со всего міра прочихъ священниковъ внутри Италіи, удаливъ всякій предразсудокъ и узнавъ при тщательномъ разслъдованіи въ самомъ началв все дъло, которое возникло, произнесъ бы сужденіе, какого требуеть и въра и разумть истиннаго Божества. Ибо въ наши времена дерзость не должна торжествовать надъ потрясеннымъ благочестіемъ, когда до сихъ поръ была сохраняема непоколебимая въра. Для лучшаго же удостовъренія вашего достоинства, мы отправили даже дъянія, изъ которыхъ ваше благочестіе уразумъло бы и желанія и воззванія всъхъ.

Посланіе императрицы Галлы Плакиды къ императору Өеодосію—сыну.

Государю Оеодосію, побъдителю и тріумфатору, постоянному императору— сыну, Галла Плакида, благочестивъйшая и славная, постоянная императрица и мать.

Такъ какъ при самомъ вступлени въ древній городъ мы имъли то усердіе, чтобы почтить блаженнъйшаго апостола Петра: то, при нашемъ поклоненіи предъ олгаремъ мученика, досточти-

мъйшій епископъ Левъ, окруженный множествомъ епископовъ, которыхъ онъ, по причинъ первевства или достоинства своего мъста, собраль наъ безчисленныхъ городовъ Италін, едва слерживаясь, прослезнася посл'я молитвы предъ нами за въру канолическую, представляя также въ свидетели самого верховнаго изъ апостоловъ, къ которому мы недавно прибыли, и смышивая слезы съ словами, расположилъ и насъ къ участно въ своемъ плачъ. Ибо немалое лишение заключается въ томъ, что сделаво; потому что вера, которая въ продолжения столькихъ временъ правільно сохраняема была священнайшимъ нашинъъ отцемъ - Константиномъ, который первый возсіяль христіаниномъ для имперін, возмущена согласно съ мизніемъ одного человака, который, какъ говорятъ, ничего болъе не произвелъ на соборъ въгородъ Ефесъ, кромъ ненависти и споровъ, нападая на Флавіана, епископа константинопольскаго, силою и страхомъ вонновъ, за то. что онъ прислаль жалобу къ апостольскому престолу и ко всемъ епископамъ здешнихъ странъ чрезъ тъхъ, которые отправлены были на соборъ досточтимъйшимъ епископомъ Рима, и которые, по опредъленіямъ викейскаго собора, обыкновенно присутствують на соборахъ, - государь священныйшій сынь, досточтимый императорь. Итакъ въ этомъ дъль твоя кротость, противодъйствуя такимъ волиеніямъ, пусть повелить, чтобы истина въры и канолического благочестия сохраняема

была неомраченною, такъ чтобы по правилу н опредълению апостольскаго престола, который и мы признаемъ старъйшимъ, съ возстановленіемъ Флавіана въ достоинство священства и пребываніемъ его во всемъ невредимымъ, судъ надъ нимъ перенесенъ быль на соборъ апостольской каоедры, на которой считается первымъ тотъ, кто удостоился получить небесные ключи и кто украсиль собою первенство епископства. Почему и намъ должно во всемъ сохранять уважение къ этому величайшему городу, который признается владыкою всвять городовъ. Нужно же со всею тщательностио позаботиться еще и о томъ, чтобы то, что въ прежнія времена сохраняль нашъ родъ, не было унижено нами, и чрезъ такой примъръ не произопци бы расколы между епископами и святыми церквами.

Посланіе императрицы Ликиніи Евдоксіи кв. Оводосію (о возмущеніи Церкви каволигеской).

Государю Оеодосію, тріумфатору, постоянному императору и отцу, благочестивъйшая и славная Ликинія Евдоксія, постоянная императрица—дочь.

Всвиъ извъстно, что твоя кротость имъетъ такое попеченіе и заботливость о касолической въръ, что вы совершенно воспретите дълать ей какое либо оскорбленіе. Ибо, когда мы прибыли въ Римъ и вступили на порогъ храма святьйшато апостола Петра: то Левъ, блаженнъйшій епи-

скоить города Рима, вытасть съ другими весьма многими епископами, предсталь предъ насъ съ своимъ проциеніемъ, говоря, что все ученіе въры возмущено на всемъ Востокъ и произошью то, что вся въра Христова приведена въ совершенное смъщеніе. Онъ оплакиваль Флавіяна, епископа константинопольской церкви, изгнаннаго по причинв ненависти александрійскаго епископа, ж свидътельствуясь святьшею самыхъ достойныхъ благоговьнія мъсть и спасеніемъ нашей кротости, требоваль того, чтобы я по этому дълу послава письмо къ твоей благоснисходительности, государь священный отець и досточтимый императоръ. Итакъ, привътствуя тебя, прошу справедливости, чтобы твоя кротость благоволила дать врачевство этимъ двламъ и повелвла исправить то, что сдълано худо, дабы при собрании всъхъ, что уже предположено, было всецъло разсмотръно, на составившемся внутри Италін соборъ, дъло въры и христіанскаго благочестія, которое возмущено. Ибо изъ написаннаго видно, что весь споръ возбуждень здась отъ того, что епископъ Флавіанъ устраненъ отъ дълъ церков-HLIXT.

Посланіе Галлы Плакиды къ Пульхерів Августь, въ котором в осуждается второй ефесскій соборь.

Благочестивъйшая Галла Плакида, постоянная императрица, Эліъ Пульхеріъ, благочестивъйшей и постоянной императрицъ.

Движимые чувствомъ благочестія, мы пожелали взглянуть на Римъ, при многочисленныхъ стеченіяхь, и почтить своимь присутствіемь предълы святыхъ, о которыхъ намъ извъстно, что они за свою добродатель обитають на небъ н не презирають того, что находится долу. Ибо мы считаемъ дъюмъ законопреступнымъ презирать установленіе праздниковъ. Итакъ, когда мы находились при блаженномъ апостолъ Петръ, тамъ досточтимъйшій папа Левъ, окруженный множествомъ священниковъ, первый предсталъ предъ насъ по достоинству своего сана. Онъ, по причинь вздоховъ наполнявшей его скорби, не могь ясно высказать въ словахъ своего желанія. Впрочемъ превозмогъ себя твердостію священнической мудрости, такъ что удержалъ немного свои слезы и ясно выразиль дъло оскорбленной въры, какъ ея защитникъ. Изъ его ръчи мы узнали, что въ наши времена потрясена въра каеолическая, которую до сихъ поръ сохраняли родители нашего рода, начиная отъ нашего отца Константина. Ибо говорять, что возбуждено нъчто злонамъренное противъ константинодольскаго епископа по воль какого-то одного человъка. Итакъ мы узнали, что на ефесскомъ соборъ, на которомъ ни одинъ не соблюль ни священнического чина, ни правила, все произведено безъ разсмотрънія того, что божественно; потому что, какъ говорятъ, высокомъріе и несправедливость взяли силу для осужденія накоторыхъ;

живу, да рекутъ наиъ, что первобытное перивтыль родовомы, птица и первобытное инцамы; понеже птица жица ражають (1), или жица птицамъ первобытное, понеже изъ жидъ ражаются птицы. Да рекуть же паки намъ (3), и рыбному роду кал суть первобытная (в), рыба ли первобытное икры, понеже рыба икру ражаеть, или нкра первобытное рыбамъ, понеже изъ нкры ражаются рыбы. Такоже и звъремъ и скотомъ родове отъ мужска пола и женска ражаются; и симъ откуду первобытнін родоначальницы (1)? Н. самый человъкъ, - мужъ безъ жены родити не можеть, и жена безъ мужа родити не можеть же (\*). Испытающе же первобытное, аще взыgent ko othent hainent, h ott otent kt alдомъ, и отъ дъдъ къ прадъдомъ, и много (\*) восходяще отъ сего, ничто же ино обрасти будемъ ('), точію единаго родоначальника. Родоначальникъ же человъкъ како бысть или откуду? Аще не Богъ созда человъка перваго родоначальника, якоже кинга бытія являєть въ зако-

Digitized by Google\_

<sup>(1)</sup>  $N^{\circ}$  605: понеже отъ птицъ янца происходять, и се совоку-пленіенъ мужеска полу иъ менсиому.

<sup>(°)</sup> да рекутъ же паки намъ — изтъ.

<sup>(</sup>в) первобытная, аще рыбы не суть творенія Божія.

<sup>(\*)</sup> родоначальницы животивить. (\*) безъ мужа зачатія не виять.

<sup>(\*)</sup> Восходяще же убо на отца наша испытаниемъ, отъ отекъ на дъды, и отъ дъдъ на предъды и вионае.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) будемъ — мътъ.

Зинов.

нъ ('), да скажетъ намъ иже самобытное мудрствующій (1), что животнымъ родовомъ первобыт-HOE (\*), OTRYAY THE JEH HAH RAK'S OLICTL VEJOBBR'S. Лътописательныя книги отнелъже начашася писати во многихъ языкохъ и странахъ (4), и нигдъже не бысть слышано (\*), яко птица бысть когда не отъ яйца, или гдв бысть когда не отъ птицы янце, развъ уединенаго Финикса. Того бо глаголють (\*) безъ явца быти и въ пять сотъ леть не умирающа; по пяти же стехъ летехъ умираеть предъ человъки въ гнъздъ, его же сотворяеть въ египетскихъ странахъ, въ немже согнивши ей, и отъ согнившия плоти ея аки черву родившуся, и возрастши паки, опернатывь, Финиксъ возлетитъ, и живетъ паки пять сотъ летъ. Обаче да рекутъ самобытная мудрствующій, откуду первое бытіе имать Финиксъ. Понеже уединенъ бысть, не имать бо супруга; тъмже ни плода не имать отъ себе; умираеть же когда или истлъваетъ, и паки отъ истленія воскресаетъ (6). Откуду (7) убо сему и встить животнымъ родона-

<sup>(1)</sup> Nº 605: BY SAROUT -- HETS.

<sup>(</sup>з) да скажуть намъ жже въ самобытића ереси ходаціи.

<sup>(\*)</sup> что... первобытнюе — ніста.

<sup>(4)</sup> и странахъ-натъ.

<sup>(\*)</sup> macamo.

<sup>(4) «</sup>Того бо глаголють... воскресаетъ», — нътъ этого мъста. Виъсто его следуютъ слова: «такоже и рыба не отъ вкры не быстъ гдъ когда, ни икра не отъ рыбы нигдъ же быстъ».

<sup>(7)</sup> Откуду убо симъ всъиъ родоначальниковъ бывшихъ преддожити? Речетъ ли убо самобытита ереси послъдователь.

чальниковъ быти возмогутъ предложити намъ име самобытному мудрованію сладующім? Речеть м убо кто отъ нихъ ("): отъ воздуха родоначальникомъ быти; понеже отъ воздушныхъ тучь изкогда и жита надождишася, инкогда же и пепель, иногда же и крохи серебреныя одождишася, якоже есть отъ льтописныхъ кийгъ слышати; но и ныив (") нъкогда на безводнъй земли посль многаго дождя рыбы мертвы обратошасл. Но насть воздухъ родитель сему всему, яже облацы надождиша тогда (2) жито, и пенель, н серебро, и рыбы; паче же отъ сего даетъ разумъ, еже облакомъ почершиниъ отъ долу воду, съ водою же и рыбы почерноша, ихже облацы съ дождемъ и паки на землю спустипа; а не бъяще воздухъ породивый рыбы (\*). Такоже н жито и пепель отъ облакъ одождися; не убо воздушное естество породи жито или пепель, но вразумляется таковое познати (4) иже на Египетъ прыщевіемъ и градомъ и прочими иными муками (\*) надождившаго, и да въруещи истинствующа и Моисея пинуща (6) въ четырехъ десятихъ льтьхъ израильтяномъ по вся нощи манну

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> N° 605: но и при нашенъ быти.

<sup>(°) 107,82.</sup> 

<sup>(5)</sup> а не воздухъ рыбы породивъ на безводныхъ и сухихъ зендяхъ.

<sup>(\*)</sup> но повельнемъ самого того Бога.

<sup>(\*)</sup> и прочини милыя мукамя — якть.

<sup>(4)</sup> namyuna mase.

одождяюща Бога; аще и съ водою (1) на мори нли на езерахъ жито облакомъ подъемша и надождивша, обаче тебе выпиеестественнымъ на**учаетъ** иже твоимъ спасеніемъ промышляяй (¹). Жито же убо, и пепелъ, и сребро одождившееся отъ облакъ по льтописнымъ книгамъ увъдахомъ: животное же каково буди одождившееся и живо бывшее никогда же въ лътописныхъ нигдъ же никако же слышахомъ (3). И аще бы самобытно было или отъ воздуха рожено животное родоначальныхъ искони, всяко подобаетъ и паки быти самобытномъ животнымъ по воздушному пошествио нан по обхожденію времень; аще и не по твхъ же родоначальныхъ, поне новымъ нъкаковымъ или иноличнъ незнаемымъ паки бывати подобно. Но нъсть сего видъти когда или слышати (\*). Се же убо преидоша лать и и б и і, и по воздушному пошествію и по обхожденію временъ не бысть никогда же нигдъ же самобытно родоначальное животное накое, или птица, или гадъ, нли звъръ, или скотъ, или человъкъ, даже и доднесь ново ни каковое незнаемое или отчично (4); но вся тако пребывають изначала и доднесь (\*), и премудрайшему Соломону философствовася: родъ приходить и родъ отходить (6),

<sup>(°) № 605:</sup> аще и съ водою... произываний — нътъ.

<sup>(°)</sup> никогда же отъ летописныхъ книгъ не слынижомъ.

<sup>(</sup>a) Bulgath Holys will Christia — Half Sienz Crory

<sup>(4)</sup> ново . . . отчично, — нътъ этихъ словъ.

<sup>(5)</sup> тако . . . и доднесь, — ната этиха слова.

<sup>(4)</sup> Rames. 1, 4.

сіпръчь ови ражаются и ови умирають. И повеже не стоить родь инединь, но приходить и отходить (1), по Соломани философіи, готово предлагаеть въ разумение, яко бысть некогде время, егда не бысть родовъ, нбо приходять (3) н отходять. И аще бысть время, егда не быша родове, откуду же убо бытіе шивють первобытная родовомъ? Древеса, убо и всякъ злакъ всиля влагою дождя изращаеть, по воздушному благорастворенію, отъ начала адайю твари в донына; животныхъ же родовъ самобытив не израсти второе. Отъ сего твердо подобаетъ разумъти, яко первобытнін родове Боговъ сотворени суть; нъсть бо откуду симъ отъннуду бытіе имъти, аще не отъ Бога токмо быти сотвореннымъ; ни земля бо, ни воздухъ въ жы лъта не взведоща никогда же отъ себе вово (\*) въкоихъ родоначальныхъ, но воспитовають бывшихъ уже и сущихъ и бывающихъ присно породу своему семенну.

Яко видимия (1) существа не суть несо-творена.

Тъмъ же разумъется воистину, яко истини в есть бытейская книга, юже Моисей списа, яко-

<sup>(°) № 605:</sup> отходить всих родъ.

<sup>(</sup>в) родовъ, понеже нестоятельни родове, прикодять бо.

<sup>(\*)</sup> Въ седнь тысящь літь и въ седньдосять и четыре літа не изведоша отъ себе ново вогда.

<sup>(4)</sup> Яко видимая... первобытива и, — изга этиха слова.

Богомъ сотворена быша вся первобытная и (1) якоже сотворена бывшая отъ Бога первобытная въ началь льть, тако и доднесь родь приходить и родъ отходитъ. По сему же и о всемъ видимомъ міръ помыслити есть, яко бысть нъкогда время, егда міръ не бысть; понеже родове не стоятельни суть, приходять и отходять, и бысть время оно, егда не бъяше родовъ (1). Отъ сего извъстно разумъти есть, яко Богомъ сотворени быша, иже ве бывше преже, и быша, и имже последи въ толико летъ ново родове и иніч самобытно не явишася (<sup>1</sup>). Такоже разумъти есть, яко и земля, питающія родовы, не бъяше иног-. да (2); такоже и вода содержащіяся землею (5), бысть время нъкогда, егда не бъяще ея (3); и небо (4) надлежащій земли, всяко бысть время то, егда его не бъяще. Откуду же симъ быти видимымъ, аще не бъяще сотворены (\*) Богомъ изначала? Аще же самобытна земля, и вода, и небо (4): како же или отъ чего явишася сія самобытно? Аще же ли ии отъ чего быша: како же убо не обратается во всемъ міра ино что ни отъ че-

<sup>(°)</sup>  $N^{\circ}$  605: не бъяще родовъ , и Богомъ сотворени бынка, не бывше преже.

<sup>(2)</sup> такоже и земля питающа родове, не бъяще иногда, егда и еще не сотворена бъ.

<sup>(</sup>в) содержащаяся въ земли, не бъяще преже.

<sup>(\*)</sup> и небо такоже.

<sup>(4)</sup> Откуду же бысть видиный ніръ, аще не бъяще сотворенъ.

<sup>(\*)</sup> и небо: подобаще убо и паки иногда.

Разсмотръніе о сущих, аще самобытна суть или сотворена, и аще нознавается от сих иже сими владълй есть, и о еже аще (') присносущень есть владълй сими или аще инако како (2). Глава 3.

Яко небеса, и земля, и воздухъ, и звъзды не безнагальны ни самобытны, но сотворены Богомъ суще (\*).

Паки же готово разумъти есть хотящему въ- 4 ровати, яко есть Богъ: понеже небо, и земля, н вся, яже въ нихъ, разумъются не самобытна, но сотворена суть. Кому же толикое величество небесное, и широту толику земли, и морю пространство, и все, еже въ нихъ, сотворити, аще не Богу единому точію, сихъ всъхъ большу сущу? Нъсть бо возможно толикому множеству безначальну быти или несотворену. Аще же будуть безначальна или несотворена небо, и земля, и вода, и воздухъ, солище же и звъзды, и вся, яже многольтна пребывающа, преже нашего роженія и отцевъ и дъдовъ нашихъ суще: будутъ убо посему вся тая бози, небо, и земля, и море, и звъзды, аки безначальна суща. Безначальну бо точію единому Богу быти и не пострадати введиною страстію. Аще же стражеть что

<sup>(\*)</sup> Ha nort nonpessa: ano.

<sup>(\*)</sup> N° 605: MSTS 27000 Sarassid.

<sup>(2)</sup> Это заглавіє написано вийсто заглавія всей глимі

ако воистину есть Богъ (), яко воистину Божіе есть зланіе человъкъ. Но понеже человъче естество претерпъваетъ смерть, якоже бо роженну бывшу. сице нужа и мертву быти; нужа же иладымъ, отъ родитель оставшимъ, наипаче единосельнымъ не въдати Бога: отнюду же, мню, положи Богъ чедовъкомъ отъ писанія помощь во еже разумети его, яко есть. Како бо инако возможно познати неложнаго Бога, уже многимъ дожнымъ богомъ служимомъ (3) отъ человъкъ, аще не святыми книгами и присными его рабы, якоже и речено есть: законъ данъ бысть на помощь (3)? Показа убо самое естество человъческое, яко есть Богъ живъ н истиненъ и яко Божіе зданіе есть человъкъ. Тщетно и суе есть Косого ученіе безбожствія, и насть ино что его учене, токмо лесть, и ложь, н пропутіе (') антихристову пришествію; не инако бо явитися когда сыну погибельному, точію внегда имутъ человацы посладовати неправда, якоже глаголють честныя книги: да осудятся вси не въровавшій истинъ и последовавше неправдь (\*),

<sup>(\*)</sup>  $N^{\circ}$  605: по сему самоученно естеству Бога испов'ядующу, яко есть Бога.

<sup>(3)</sup> почитаемыть.

<sup>(5)</sup> Въроятно, мижнотел въ миду слова ап. Павла Гал. 3, 12: законъ изступъ намъ бысть во Христа.

<sup>(\*)</sup> предпутів.

<sup>(4) 2</sup> Cos. 2, 12.

ема и паки изсушаема, присно стражеть нужею отъ приражающихся ей. И вода и воздухъ такоже отъ временъ и отъ вътръ неволею премъненіе стражють, и наводняющися и померзающи, разгарающися и изсыхающи. И звъзды такоже нужи страстей подлежать ('), свътящи и помрачающися, отъ мъста на мъсто претичющи. Тамже не могутъ вся та быти самобытна или безначальна, но твореніе сотворшему ихъ суще, и иже сотворивый ихъ, той есть неложный Богъ ('), иже безначаленъ, присносущенъ, живъ.

Яко разумна есть творитвеная Божілсила и от сопротивленія стихіямь (°).

Паки же видится четыре стихія на состоя— в ніе движащимся, суша, мокро, студено, горяче, рекше земля, вода, воздухъ, огнь (\*). Еда речетъ кто симъ быти несотвореннымъ и отъ стихій сихъ сущимъ произвестися? Како же убо сему гозможно быти, еже несотвореннымъ быти стихіямъ, елма четыре сія стихія (\*) сами себъ супротивны и друга другому губительны сущи? Вода бо погубляетъ огнь и землю, огнь же погубляетъ паки воду и землю, и студень противится огню,

<sup>(°) № 605:</sup> и визалы такоже страсти своя неволею стражуга.

<sup>(3)</sup> и той есть неложный Богъ сотворивый вся сів.

<sup>(3)</sup> Hirs erore serania.

<sup>(4)</sup> огнь и воздухъ, и убо четыре сія стихів.

н огнь студени, такоже и воздухъ (1), къ коемуждо сихъ приближаяся, премвияется, еже вси сія страсть пріемлють. Сего ради не безначальны разумъваются стихія, имже каяждо ихъ отъ другія погибають. И еже погибаеть, сіе и бытію начало первіе имать; безначальное бо погибнути не можеть; а иже погибаеть, всяко сотворение есть, имже начинается отъ сотворяющаго и, и бывающи сотвореніе отъ нашедшія же иныя крышайшая силы погибаетъ (¹). Тъмже (²) стихія нъсть безначальны или несотворены (2); понеже стражетъ каяждо стихія, отъ иныя стихія насилующися и премъняющися, возмогающи и изнемогающи, умножающися и умаляющися. И отъ сихъ (\*) зъло разумъвается паки, еже въ толицъмъ съпротивленіи стихія сія, приближающися едина другой, и никакоже растлъваются, ни тепло отъ студени, ни студень отъ тепла, ни суща отъ мокроты, ни мокро отъ суши, ни паки же суща тепломъ. или студенію, или мокромъ до конца погибаше, а и могущи погибнути; сице же и прочая стихія оть коеяжао каяждо могуши погибнути, и не погибапре (\*). Явлено же убо есть, яко есть сила кая (\*).

(2) Не могутъ быти безначальна или несотворена.

<sup>(1) № 605:</sup> такоже и воздукъ . . . погибаетъ, -- всего этого нътъ.

<sup>(3)</sup> и въ толицъмъ сопротивления стяхів сів, приближающися едина другой, не растлѣваются, ни суща отъ мокроты, ниже мокро отъ сущи, ни тепло отъ студени, ни студень отъ тепла, ни паки же суща тепломъ погибнути можаще, или студеню, ни тепло отъ мокра или отъ сущи погибаетъ, но мокро отъ тепла или отъ студени погибаетъ.

<sup>(4)</sup> Убо есть сил ная.

возбраняющія супротивленія ихъ, возмогающія соблюдати сихъ отъ губительства самъхъ отъ себе ихъ, и уравняющия мирно сія на состояніе движимымъ. Сіл же сила единаго безначальнаго Бога дъйство есть, отъ него же и бытіе имуть ('). Не возможно бо сопротивными, нриражающимся въ себъ самънъ, себе соблюдати, и отъ иныя силы вящийя сихъ соблюдатися есть симъ. Аще ли кто хощеть симъ четъренъ стихимъ - мокротъ, суши, горячинъ, студени, коейждо самой соблюдати себе отъ противной ей, н како се будетъ? Въ коейждо ди убо странъ и въ своей части коейждо стихін дежати повыныяется? Аще же убо въ коейждо странъ въ своей части коейждо стихін быти несывснымь: и каково могутъ (3) дъйство подати движивъпсъ, разстоящися особь сами и всю силу свою въ своей части издающи? Четыре бо части (1) міру — востокъ, полдни, западъ, съверъ, и аще раздължощимся стихіямъ по странамъ по четыремъ четыре стихія, яко поддне горяче, западъ мокръ, свверъ студень, востокъ сухъ (\*); будуть же и инал паки четыре нъкая раздвляющи части стихілив, да не смесившеся единако ино растлеватися будуть, но (1) да будуть разстоящеся оть себе; къ симъ же паки иная осмь предъловъ митти, и будутъ безчисленно множество частей. Того ради не возможно ниъ

(\*) несивсимив: и не возмогуть.

<sup>(\*)</sup> N° 605: отъ негоже и быте жкугъ-шатъ.

<sup>(\*)</sup> четыре бо части... востокъ сухъ,—иътъ этого ивста.
(\*) да не ситсившеся... будутъ, но,—иътъ этихъ словъ.

будеть подавати движимымъ состояніе ('), разстоящеся сами въ безчисленныхъ предълохъ. Аще же (3) во едино будуть четыре слита стихія изводити весну, лъто, есень, зиму, будуть бо вся согражена стихія слита во едино: како же согръженая подадуть движимымъ состояне, еже невозможно есть? Аще же мнъти кому, яко звъздному лику изводити движение сущимъ (2): обаче и въ сихъ многу распрю и нестроение философи разсмотривше повъдають (\*), яже не нынвшняго времени о сихъ глаголати и разсмотряти (4). Обаче же и сихъ разгласіе и нестроеніе въ союзв твердв въ тихое и гладкое устроеніе приводящія (\*) сила уншая есть. Тъмже ни стихія, ни небо, ни звъзды не безстрастны (6), посему ни безначальны; ниже самобытны (7), ни сами собою доброчинствують; но содержащія сихъ сотворшія великая сила и премулрость, управляющи на доброчиніе и гладость, самъхъ себъ сопротивляющихся и безчинствующихъ приводящи во смиреніе и въ союзъ нервшимъ. И по сему всему строителя симъ всемъ безмер-

<sup>(1)</sup> Како убо движивыми подають состояне.

<sup>(\*)</sup> Аще ли же во едино слита будутъ стихіа, прочее не будутъ стихіа изводити движеніе.

<sup>(8) +</sup>BLIOCO+H CKRSMIR.

<sup>(4)</sup> яже ... и разсиотрати—изгъ.

<sup>(\*)</sup> Единаче же разгласіе и не строеніе въ тихое и гладиое приводя устроеніе.

<sup>(\*)</sup> не безпрестанны.

<sup>(2)</sup> може самобытим-изгъ-

## ORPEABAERIA

## ВЈАДИМІРСКАГО СОБОРА

1274 FOAA.

Высшею церковною властію въ предълахъ русской Церкви въ древнія времена была власть собора русскихъ пастырей. По правидамъ древней Церкви, въ каждой области надлежало быть собору епископовъ дважды или по крайней мъръ одинъ разъ въ годъ (1). Въ Церкви греческой предписаніе это соблюдалось до тахъ поръ, пока наконецъ соборы временные были замънены постольными соборами при канедрахъ патріарховъ. Въ русской Церкви постановление о ежегодныхъ соборахъ не могло быть соблюдаемо и, какъ видно изъ памятниковъ, не соблюдалось во всей точности. Это, можеть быть, и потому, что въ то время, когда образовалось въ России твердое іерархическое устройство, въ греческой Церкви уже не было вездъ ежегодныхъ соборовъ, а главнымъ образомъ, безъ сомнънія, по мъстнымъ затрудненіямъ, по отдаленности одной епископской

<sup>(\*) 37</sup> mpaneiro ca. anoctora. COS. I.

клеедры отъ другой, по неудобству путей сообщения и пр. По нужда въ соборахъ постоянно чувствовалась и неръдко высказывалась. Соборъ патріарховъ въ 1667 году высказаль уже свое сожальніе о томъ, что «въ странахъ великороссійскаго государства не обыкоша архіерев собиратися часто и соборы творити и исправляти священническія расприв и пр., и это считалъ причиной того, что «учинищася толики раскольники и мятежники и возмутища во всемъ государство, и многія души погибоща, и вмалъ было не весь народъ прельстили и отъ православныя въры возвратили къ безумнымъ дъламъ и еретическимъ мудрованіямъ» (1).

Соборы въ Россіи составляемы были по требованно особенныхъ нуждъ Церкви — безсрочно, не въ опредъленное время. Въ жизни церковной встръчалось много нуждъ, требованцихъ соборнаго разсмотрънія. При каждомъ изъ такихъ случаевъ пастыри русскіе, слъдуя древнимъ правиламъ Церкви, предписывающимъ важнъйшія дъла ръшать соборами епископовъ (2), составляли соборныя совъщанія. — Мъстомъ, гдъ происходили соборныя совъщанія, были по преимуществу тъ города, гдъ находилась качедра первосвятителей — мотрополитовъ, — сначала Владиміръ (куда перенесена была качедра митрополи-

<sup>(\*)</sup> См. выписи. ягь діян. соборовъ—въ Собр. вакон. № 412. т. І. стр. 700.

<sup>(2) 34</sup> прав. св. впост.

та въ концъ XIII в.), потомъ Москва, сдълавшаяся мастомъ пребыванія митрополита со времень св. Петра (въ началь XIV в.). Бывали иногда соборы и въ другихъ городахъ (). По отдъленія юго-западной Россія отъ московской митрополін, и тамъ были соборы православныхъ пастырей, по дъламъ Церкви православной (2). Право созывать соборы, какъ видно изъ памятниковъ, принадзежало митрополиту. Въ нъкоторыхъ впрочемъ случаяхъ, когда напр. нужно было нобрать митрополита, или произвести судъ надъ никъ, соборы созывались великими кназьями (\*). а иногда старъйшимъ взъ епископовъ (\*). Неръдко въ дъль созыванія и совъщаній соборовъ принималь участіе и патріархъ константинопольскій (1). На соборахъ, кромъ митрополита и епископовъ. присутствовали еще настоятели монастырей, и изъ духовенства бълаго — протојерен и священники.

<sup>(\*)</sup> Соборъ въ Переславай 1311 г. по дълу объ обсинени св. Петра витрополита Андреевъ, епископочъ тверскичъ (См. Приб. въ Твор. св. отпевъ 1844 г. стр. 76—77. Слич. Христ. Чт. 1856 г.). Соборъ въ Твери 1390 г. по поводу своеволія Евеннія, епископа тверскаго (Хр. Чт. 1852 г. Слич. Нет. Каран. т. V. стр. 257) Соборъ въ Костроит для опредълена границъ сарайской и развиской епархій, бывшій при матрополиталъ св. Петрѣ и Феогмостѣ (1308—1355 г.) (А. ист. т. І. № № 1 и 3).

<sup>(2)</sup> Соборъ виленскій 1509 г. (А. п. т. І. № 289).

<sup>(\*)</sup> Соборъ московскій 1478 г. для сов'єпланія объ гранать и. Геронтія, дляной б'алоозерскому княжо, созванъ быль мед, видзенъ Іоайновъ III.

<sup>(\*)</sup> Соборъ 1447 г. для осуждения Шемяки (А. н. т. І. № № 40 и 43).

<sup>(3)</sup> Соборъ по дълу объ обявнени Петра бълъ сованъ въ сатдествіе предписанія константинопольскаго патріарка и происходиль въ присутствіи его дов'яренняга.

На соборпыхъ совъщаніяхъ бывали шіотда в лица греческаго духовенства, даже греческіе митрополиты (1). Изъ свътскаго сословія присутствовали на соборахъ и принимали иногда участіє въ соборныхъ совъщаніяхъ великіе князья, ихъ дъти и гражданскіе сановники (2). Основаніемъ для соборныхъ совъщаній и ръшеній былъ всегда номоканонъ. Перъдко русскіе пастыри свои соборныя опредъленія основывали и на узаконеніяхъ своихъ предшественниковъ (3).

Такимъ образомъ внъшній образъ устройства и дълопроизводства соборовъ Перкви древней, — онъ себъ характеръ соборовъ Перкви древней, — освященный и утвержденный временемъ и всеобщимъ въ Церкви православной употребленемъ. Въ Церкви православной употребленемъ. Въ Церкви русской, какъ и древней, при созваніи, производствъ и окончаніи соборовъ соблюдались одни и тъже условія, — въ соборныхъ совъщаніяхъ той и другой принимали участіе лица духовнаго и гражданскаго въдомства и каждое въ свойственной ему мъръ и степени (4). Опре-

(\*) Соборъ тверской 1390 г., на которомъ были Матеей и Никандръ греческіе митрополиты (Арц. 2. І. стр. 145. пр. 1045).

<sup>(2)</sup> Соборы:—1448 г. для избранія митрополита св. Іоны (Приб. из Твор. св. отцеть 1846 г., Ист. русси. Церкви преосв. Филарета ч. III. стр. 12—19), 1464 г. для избранія митрополита Филиппа (Твор. св. отц. 1857 г. ч. II. стр. 221. Арцыб. т. 2. кн. IV. стр. 381. № 111.

<sup>(5)</sup> См. О коричей Калачева прим. 28. Также соборъ въ Костромъ (А. н. т. J. 16 16 1 н 3).

<sup>(4)</sup> Устройство соб. дрень. см. Прав. Соб. 1858 г. • сврадь. Управленіе вселенской Христовой Церкия.

дъленія соборовъ русскихъ не новыя опредъленія, но или только повторенныя древнія, или проникнутым духомъ древнихъ. Соборы русскіе OAHHM'S CROHN'S IIPABHLIAM'S IIPEARIOCELIAIOT'S, KAK'S основаніе, правила номоканона, а о другихъ прамо говорять, что при составлении ихъ руководствоиъ служило законоположение Церкви древней. Соборъ владимірскій предъ многими правилами. своими ставить правила древнія - соборным и св. отцевъ и на нихъ основываетъ свои ръцкийя ('). Соборъ московскій 1503 г. свои правыла «уложиль и укрыпиль по правіламь св. апостоль в отецъ, что написано въ правилъхъ св. апостолъ» (2). На соборъ виленскомъ 1509 г. митрополить юсифъ говоритъ, что въ юго-западной церкви недостатки «пастырямъ подобаетъ исправляти и очищати по правиломъ святымъ» и многія правила отцы собора ограждали прибавленіемъ выраженія «по преданію» или «по писанію» (в). Московскій соборь 1441 г., осудившій флорентійскія опреявленія и митрополита Исидора, осудняв «воззръвше въ номоканонъ» (1). Отцы, избравшіе въ митрополита св. Іону, также руководились древнецерковными правилами (\*).

Опредъленія соборовъ русской Церкви, по значенію и употребленію, были равносильны опредъ-

<sup>(&</sup>quot;) Cm. surme.

<sup>&#</sup>x27; (°) Приб. къ А. Э. т. 1. № 382.

<sup>(\*)</sup> A. H. T. L. No. 289.

<sup>(4)</sup> Си. О корич. Калачева приитч. 28.

<sup>(4)</sup> Cu. Tamme.

леніямь областных в н.ш помъстных в соборовъ Церкви древней, равно какъ и самые соборы были равносильны дрежничь соборачь помъстнымъ (1). Соборы русскіе, также какъ и древніе помъстные соборы, занимались вообще благоустроепіемъ Церкви русской, избирали и рукополагали первосвятителей - митрополитовъ, судили ихъ и епископосъ, исправляли распоряжения частныхъ іерарховъ и соборовъ епархіальныхъ, ръшали недоумънія и возраженія, предлагаемыя лицами частными, ръщали вопросы о въръ, благочести и церковномъ управлени и прекращали мъстныя реличозныя волненія, производимыя еретиками. Поэтому вліяніе ихъ простиралось только на Церковь русскую и только для нея одной опредълепія ихъ имън обязательную свлу.

Одинъ изъ важнъйнихъ древнихъ соборовъ въ Россіи бы гъ соборъ владимірскій въ 1274 г., при митрополить Кириллъ II. Вступивъ на архипастырскій престоль, ревностный Кирилъ долго путсинествоваль почти по всъмъ предъламъ общирной митрополіи своей и вездъ являлся умиротворителемъ и мудрымъ суронтелемъ своей паствы. Обозръвъ во время своихъ путеществій внутреннее состояніе Церкви русской, митрополіть къ прискорбію своему замѣтилъ по мѣстамъ значительные безпорядки, какъ въ жизни духовенства и народа, такъ и въ отправленіи священ-

<sup>(1)</sup> См. выше примъч. 4-е на стр. **224**.

подъйствій церкопныхъ. Въ мныхъ мастахъ низ заменено было спятокунство; епископы поставдали пногда въ духовный санъ безъ должной разборчивости, безъ испытания жизни и правовъ; священники въ совершении литургін и прочихъ таниствъ не всегда слъдовали прасильному чиноположению, по передко местнымъ обычалиъ. Съ темъ вместе и правы народа требовали исправленя; въ иныхъ мъстахъ укоренились игры и обычан, протигные христіанской нравственности н правиламъ Церкви. Такое пеустройство въ духовномъ чинъ и народъ происходило, какъ замъчаеть самь митрополить, частію оть неразунія, частію отъ небреженія пастырей, ръдко посьщавшихъ свои церкви, и наконецъ отъ того, что правыла церковныя, опредължнія кругъ пастырской дъятельности, для многихъ быля не вразумительны; «помрачены бо Съху прежъ сего обдакомъ мудрости елинскаго языка» (1).

Указанныя отступленія отъ древнецерковнаго правильнаго чина тщательно были разсмотраны соборомъ и на будущее гремя опредълено стро-

<sup>(\*)</sup> Это последнее обстоятельство заставило витрополита еще до сознания собора (около 1260 г.) висата из Болгарио съ просъбою—прислать ему номожновъ. Постому из 1263 г. ему и была прислань списокъ поможновъ, съ письноиъ Слятислева, инибетнива пари болгарскато. Списокъ этотъ, какъ видно, былъ переведенный списокъ номожновъ, присланныто Смятислеву патриарховъ поистантиновольскита, и заклочать въ себь правила съ тольшения Вонары. (Розенкание о коруч. стр. 57—61; Восток. Опис. румниц. нузечия. 291—293). Этотъ-то списокъ попожнова и былъ, безъ совивний, употребляенъ на соборъ.

го блюсти чиноположеніе Церкви. Опредъленія, постановленныя соборомъ, направлены прямо къ прекращенію замъченныхъ неисправностей и относятся: І) къ правильному поставленію клириковъ, къ шхъ благоповеденію и обязанностямъ служенія, ІІ) къ правильному совершенію таинствъ, ІІІ) къ благочинію при богослуженіи, въ храмахъ, и ІV) къ благочинію жизни христіанъ (¹).

I

Замътивъ, что въ русской Церкви иногда неправильно пріобръталось и преподавалось священство, соборъ строго осудиль эту неправильность: осудиль симонію и лихоимство во всъхъ видахъ и проявленіяхъ, опредълиль качества избираемыхъ въ клиръ, указаль средства дознанія, имъетъ ли избираемый нужныя качества, установиль порядокъ самаго поставленія и даль нъкоторыя предписанія о благоповеденіи клира, направленныя противъ пороковъ, особенно распространенныхъ тогда между клириками.

<sup>(1)</sup> Списокъ правила, этого собора поизиценъ въ Русси. достои.

ч. 1. Въ этомъ спискъ нътъ окончания правилъ и правила напечатаны безъ всякаго раздъления. Кроит того въ немъ не достаетъ двухъръчей митрополита Кирилла, которыя онъ говорилъ на соборъ. Одна изъ нихъ издана въ датинскомъ переводъ униата Кульчинскиго. Машедии дъяния этого собора въ старинномъ служебникъ, онъ перевель ихъ на датинский языкъ и издалъ во 2-й части своей книжки Specimen Eccles. Ruthenicae (Истор. слов. о быви. въ России писат. дух. изд. 2. т. 1. стр. 334.—Кириллъ). Поучение и. Кирилла попомъ—Си. Приб. къ Твор. св. отценъ 1843 г. ч. 1. стр. 425.

По соборному опредълению, епископы ин подъ какимъ видомъ и предлогомъ не должны брать съ посвящаемыхъ ими никакихъ уроковъ вли даровъ, будетъ ли то поставляемъ игуменъ, или священникъ. Въ подтверждение своего предписанія соборъ указаль на три правила древней Церкви ('). Чтобы внушить болье отвращения къ этому богопротивному дълу, соборъ указываль на пагубныя слъдствія симонін въ примърахъ Симона волхва, Гіезія, Іуды предателя, уподобляль имъ всякаго святопродавца и святокупца, и въ наказаніе за это всякому, кто послъ собора бу-ACTS HOCTARIATS HIM HEYMCHA BY MEYMCHCTBO, HIM спященника къ церкви за такъ называемое посопиное (за деньги или дары) (з), опредъляетъ изверженіе вмість и съ поставленнымъ, а посредникамъ въ этомъ беззакопномъ дълъ — людямъ мірскимь и монахамь изрекаеть проклятіе, а священноцерковнослужителямъ угрожаетъ лишеніемъ степени (\*). По взимание опредъленияго количества денегъ отъ новопоставленнаго на соборный клиръ, утвержденное обычаемъ и законами греческихъ императоровъ (1), не считалось симонісю и

<sup>(\*) 29</sup> пр. св. апостоль, 2 пр. соб. хамид. и 22 пр. VI всел. соб., которыя взвергають поставляющихь и поставляющихь и поставляющихь из поставляющих

<sup>(2)</sup> Посочнос—перковное производилось в'яронтно от'й посыка и взикалось какъ сборъ на жезлъ архіорейскій.

<sup>(4)</sup> Слич. 5 и 9 правила VII вселенскиго собора, 90—Васили всликаго, прав. Геннадія, пятріарха константиновольскиго.

<sup>(4)</sup> Instinian Novel 123. Въ Церкви греческой новолялось брать по 7 грансиъ съ поставляемихъ во всѣ перкосими степени, даже въ

не было возбранено ни въ Церкви греческой, ни русской. Поэтому и соборь владимірскій опредълиль, что такое взимание не подлежить осуждению, когда оно совершается въ количествъ опредъленномъ (не болъе 7 гриненъ) и не соединено съ обременениемъ для руконолагаемаго. Нъкоторые изъ тогдащиихъ епископовъ мало того, что брали дары и требовали ставленныхъ денегъ отъ лодей богатыхъ, принуждали къ тому же и людей бъдныхъ и притомъ самымъ безжалостнымъ сбразомъ-посылая ихъ на тяжкія полевыя и другія работы. Негодуя на такія тяжкія несправедливости, отцы собора строго осудная взиманіе излішняго, равно какъ и настоятельное требораніе положеннаго отъ неимущихъ, а съ тъмъ вытесть воспретили и обременять поставляемыхъ работами въ полъ или лугахъ въ случав ихъ несостоятельности ().

Апхонмство впрочемъ и пристрастія личныя, какъ видно изъ опредъленій собора, вкрались и въ шъкоторыя другія дъла. Видно, что въ то время брали деньги съ епископовъ, собиравшихся на соборы, произносили отлученіе по страсти

епископы. Сч. Разсуж. о ересяхъ и раскол. Руднева. прим. 81. 7 граценъ разналась почти 1 руб. 75 коп. сср. нынъциимъ. См. А. Э. № 382 и 383.

<sup>(\*)</sup> Правило это вчело въ виду не только рукоположене, но и поставление въ церковныя должности, совершаемое безъ рукоположения. Соборъ запрещаль брать излашнее или съ притъснениемъ требовать положеннаго отъ производимыхъ въ штумены, начастники, десятники, просеориямы.

или корысти, а «не Божія двля закона». Осуждля и воспрецая такія преступленія, соборь опредвляеть виновньють въ нихъ отлученіе отъ Церкви.

Паряду съ другими пенсправностими, замъченными митрополитомъ Кирилломъ въ сопременпой русской Церкви, осъ частио самъ видълъ, а частио отъ другихъ следиаль и о томъ, что поставляли въ священныя степени, не обращая надвежащаго вниманія на умстренныя и правственпыя качества поставляемыхъ, а также и на ихъ позрасть и отношенія свободы и рабства, что и въ его премя еще неспособный и недостойный, несовершеннольтній и рабъ получали церковных степени, что въ русской Церкви досель еще продолжался обычай, по которому у некоторыхъ пладъниевъ постаплены были въ священный санть насъ рабы, не освобождаясь отъ рабства в посль поставленія, и который осуждень быль еще граматою патріарха константинопольскаго Германа, присланной въ Россію 1228 года на имя митрополита Кирилла I (1). Эти обстоятельстал объясняють происхождение соборныхъ опредъленій относительно качествъ, возраста в общественнаго положения поставляемых въ священный сапъ.



<sup>(\*)</sup> См. Опис. румянц. муз. Востокова. № 233. л. 19. 20. № 238. стр. 326. Дренисе русское право въ историческоиъ его развити етр. 183 — 183. Пст. русск. Церкия преосващ. Филарста стр. 210, 211 и пр. 353 — 355. Послане это сполна поитидено въ И. Р. Ц. пр. Макария. т. 111. прим. 376.

Опредъляя качества избираемаго во священство, соборъ требуеть, чтобы онъ хорошо зналъ грамоту, чтобы онъ быль чистъ и безукоризненъ въ образъ жизни и поведенія, чтобы онъ быль или дъвственникъ или въ законномъ бракъ съ дъвою, чтобы его не обвиняли въ кощунствъ, воровствъ, пьянствъ, прелюбодъяніи, лихоимствъ, ябедничествъ, вольномъ или невольномъ убійства, чтобы онь свободень быль отъ граховъ противоестественныхъ и дъворастлыня, чтобы онъ не обременялъ своихъ слугъ излишними работами, не изнурялъ голодомъ или наготою и небыль чароднемь. Кто котя въ одномъ изъозначенныхъ пороковъ будетъ обличенъ, тотъ не можеть быть ни священникомь, ни діакономь, пи даже причетникомъ (1). Возрастъ для принятія въ священный санъ соборъ опредълилъ, на основанін древнихъ церковныхъ правиль, для діакона — 25, а для священника 30-лътній (3). Соедииля въ себъ означенныя качества, свободный отъ поименованныхъ пороковъ й имъя наллежащій возрасть, рукополагаемый въ церковный клиръ долженъ быть непремънно человъкъ свободный. Раба, прибавляли отцы собора, посвящать не прежде, какъ если онъ представитъ отъ своего господина грамату, данную ему при многихъ сви-

<sup>(1)</sup> Слеч. 18, 25, 61 пр. св. ап., 2, 9 пр. I всел. соб.; 29 Васвыя великаго.

<sup>(</sup>²) 14 пр. VI всел. соб., 11 пр. соб. неокессар.

дътеляхъ и свидътельствующую о совершенной его свободъ; а когда послъ этого рабъ—освобожденный будетъ принятъ въ клиръ, то прежий го- . сподниъ его долженъ отказаться отъ всякаго на него права (1).

Для дознанія, дъйствительно ли готовлинися къ рукоположенно обладаєть встани потребными для клирика качестваня, соборъ, основывалсь на древнецеркомныхъ правилахъ (\*), китилетъ епископамъ въ обязанность тщательно испытывать вско жизнь его, отбирая для этого свидътельства у людей, его знающихъ, особенно сосъдей, которые знавотъ его съ дътства. Поэтому избираемаго отцы собора обязывали имъть о себъ свидътельство своего духовняго отца, семи другихъ священинковъ (\*) и изсколькихъ стороненхъ, пользующихся общиять довърненъ, «добрыхъ» свидътелей.

Что касается самаго поставленія, то оно, по требованію собора, не должно быть тайно, но изв'єстно всімъ; оно должно совершаться въ храять всенародно и въ присутствія выше означенныхъ свидътелей, дабы всѣ видъли и могли

<sup>(\*)</sup> Carr. 82. sp. cs. as , 4 — IV scen. co6., 83—VI scen. cs6.
(\*) 7 span. George anchempidesare.

<sup>(3)</sup> Правило чтобы о руководатасновъ свидательствовали, проих духовито отца изсколько других свищенивовъ, было и въ Церки греческой. Въ одной греческой сталенной свищенической гранятъ, правда не дрежито времен — 1619 г., находитъ, что рукоположенный изътъ свидътельство о себа духовито отца и б-тидругитъ свищенивковъ. При четъ въ гранятъ заибчено, что это дълается нити тру начинату опредени (Енчирия тру бейну начини, ихъ "Радда, т. Ч. отд. 541. Адирият. 1854 г.).

свидътельствовать о правильности избранія и дабы въ противномъ случать не посвятить какого либо пришельца изъ другой епархіи, который, скрывъ причину своего бъгства, святотатственно похититъ священство. Изъ неизвъстныхъ, на основаніи древнецерковныхъ правилъ (¹), присовокупляли отцы собора, никого не поставлять въ церковныя степени.

Неподготовленность къ двлу своего служенія и отсутствіе предварительнаго знакомства съ нимъ, происходившіе какъ отъ недостатка образованія, такъ, быть можеть, и отъ прежняго порядка производства въ священноцерковныя степени, были причиною того, что многіе служители Неркви, къ соблазну върующихъ и оскорбленію святости своего долга, неръдко смъшивали свои обязанности и совершали то, что имъ дозволено не было. Вслъдствіе этого, сообразно съ правилами Церкви древней, соборъ опредълиль, чтобы рукополагаемый возводимъ быль чрезъ всв степени священства, начиная съ низшихъ—съ чтеца. Возведеніе на эту степень соединено было съ молитвами и облаченіемъ въ короткую фелонь. До посвященія въ діакона новопостриженный причетникъ обязывался править должность чтеца при церкви соборной, подъ надзоромъ старшаго церковнига, - послъ чего онъ быль производимъ во діакона и затъмъ во священника. При этомъ

<sup>(1) 6</sup> npas. VI scen. cocop.

соборъ нивлъ въ виду безъ сомивнія то, чтобы ставленникъ, проходя всъ эти должности, опытно и подробно могъ ознакомиться съ дължь своего служения.

До времени собора нетрезвость въ клиръ, особенно въ предвлать новгородскихъ, доходила до того, что многіе, какъ говорять отцы собора, священнослужители предавались этому грубому наслаждению до самозабления, — до забления святости дней и своихъ обязанностей, особенно въ течение времени «отъ свътлыя недъли вербныя до всехъ святыхъю, такъ что въ продолженіе всего этого временн они не могли и не совершали никакихъ богослуженій — даже литургін н крещенія. Въ видахъ искорененія этого порока соборъ опредвлялъ: священноцерковнослужителей: нетрезвыхъ, если они исправятся, простить, а неисправныхъ всъхъ лишить сана. «Лучние бо, прибавляють отцы собора, единь достойный служа, неже тысяща беззаконнымым. А кто изъ нимъ будеть противиться этому опредълению и возмущать народъ, да будетъ проклятъ (').

11.

Изъ таннствъ соборъ владимірскій находиль нужнымъ обратить вниманіе на крещеніе, муропомазаніе, причащеніе и бракъ и даль въ етомъ отношеніи слъдующія опредъленія:

<sup>(\*)</sup> C.mr. 42, 43 mp. cs. anoct.

Въ отношеніи къ таинству крещенія соборъ опредъльть образъ совершенія этого таинства. Какъ видно, въ нъкоторыхъ мъстахъ оно совершалось не по правильному чиноположенію Церкви. Вслъдствіе этого соборъ опредълиль: таннство крещенія совершать непремънно посредствомъ троекратнаго погруженія въ водь — во имя Отида, и Сына, и Духа Святаго, а не посредствомъ обливанія. Объ обливаніи, прибавляють отцы собора, нигдъ не пишется, но предписывается погруженіе въ сосудь «отлугент» (1), т. е. собственно для сего предназначенномъ.

Въ нъкоторыхъ мъстахъ отступали также отъ правильнаго образа муропомазанія, или вовсе не соверпили его. Въ иныхъ мъстахъ, говорили отцы собора, божественное муро смъщивали съ простымъ масломъ и этимъ смъщеніемъ помазывали все тъло крещаемаго, и, что еще хуже, забывали правило собора лаодикійскаго (3), т. е. не соверпили надъ крещаемымъ муропомазанія. Запрещая смъщивать муро и елей, отцы собора, согласно съ древними правилами, установили: сначала послъ оглащенія помазывать все тъло крещаемаго елеемъ, произнося: мажеемся рабъ Бо-

<sup>(1)</sup> Видно, въ XIII в. вопросъ о погружения и обливания былъ всеобщичъ въ Россия, видно также, что иткоторые хотъли оспорить погружение, вначе отцы собора не сдълали бы послъдвиго добавления. Слич. опредъл. константинопольскаго собора по вопресамъ Остиноста, ещископа сарайскаго, о крещении (Прав. Собесъд. 1863 г. •сераль) и 49, 50 пр. св. ап.

<sup>(°) 84</sup> mpes.

жій маслом'я радости во имя Отира и пр., а потом'я—посль погруженія въ купель—игром'я, но не все тало, а только чело, очи, уши, ноадри, уста съ произнесеніем'я: пехать и дарь Св. Духа (1). При этом'я отцы собора указывани на правила св. Кирилла ієрусалимскаго, опредалиющія образъ и объясняющія духовное знаменованію муропомазанія каждой части.

Многіе въроятно думали ограничнъся одникь крещеніємъ и не хотъли пріобщать дътей своихъ св. таннъ. Поэтому отцы собора повельвають всякому новокрещенному преподавать св. тайны, гдъ бы ни совершалось надъ нимъ крещеніе, въ городъ ли, или селъ.

Замечательно правило владимірскаго собора касательно брака. Въ древней Россіи въ отношенія браковъ существовали разные обычая; — один совершали бракъ съ согласія родителей невъсты и по христіанскому чиноположенію въ храмахъ, а другіе, большею частію изъ простаго народа, похищали невъстъ, увозили ихъ, или въ лъсъ, гдъ обрядъ брака совершали посредствомъ троекратнаго объъзда около какого либо завътнаго дерева, или къ озерамъ, которые объъзжали также по три раза, и тъмъ оканчивали бракосочетаніе. Съ этою цълю въ нъкоторыхъ мъстахъ учреждались, по большей части въ масляницу, въчер-

<sup>(\*)</sup> Слова эти прибеслени эт нерога. как. дух. акад. № 3% 475 и 477.

нія игрища, куда собирались молодые мужчины и дъвицы. Съ этихъ-то собраній женихи и увозили своихъ невъстъ, конечно съ ихъ согласія, н заключали бракъ показаннымъ порядкомъ ('). На подобные обычаи указываеть въ своихъ правилахъ митрополить Іоаннь и показываеть причину ихъ въ странномъ предразсудкъ простаго народа, по которому онъ думаль, будто вънчаться похристіански прилично и благословенно только боярамъ и князьямъ, а людямъ простымъ благопристойнъе совершать бракъ по старинъ, употребляя между прочимъ и *плесканъе* (<sup>2</sup>). Мивніе это въроятно перешло въ Россію изъ Греціи. Тамъ владъльцы запрещали своимъ рабамъ вступать въ бракъ при посредствъ христіанскаго благословенія, думая, будто благословеніе, даваемое при бракъ рабамъ, есть уже и благословение на ихъ свободу. Это видно изъ новеллы императора Алексъя Комнина 1087 г., которою онъ, показавъ несправедливость мнънія византійскихъ господъ, повельваль и рабамь, какь и свободнымь, вступать въ бракъ по христіанскому чиноположенію. «Священнословіе тъмъ (рабамъ), писаль императоръ, не последуеть, господемъ ихъ боящимся со священнословіемь ихъ совокупляти, да не на свободу отпустатся»... «Съ этого времени, продолжаетъ онъ, молитвы обручения и вънчания не ток-

<sup>(°)</sup> Арх. ист. юрид. 1850 г. ин. 1. отд. І. стр. 13. 14.

<sup>(2)</sup> Русск. достопан. І. стр. 101.

мо свободнымъ, но и рабамъ держати» (). Toже самое было въролтно и во времена митроподита Кирилля II въ новгородскихъ областихъ. Здъсъ, какъ говорили отщы собора владимірскаго, накоторые водили своихъ невъстъ къ водъ. Въ слъдъ за твиъ соборъ взображаетъ какія-то вечернія сборища, соединенныя съ безчинствомъ. Въ субботу вечеромъ, говорили отцы собора, мужчины и женщины, собираясь вивств, отправляли какія-то безчинныя празднества «яко Діонусовъ праздникъ праздновали нечестиви елению. Въ составъ этихъ празднествъ входили нескромныя игры, сквернодъянія и жертвоприношенія (3). Сопоставляя эти два обычая собираться въ субботу и водить невъстъ къ водъ и сравнивал ихъ съ представленными выше обрядами брака, съ достовърностно можно заключить, что субботнія собранія во времена митрополита Кирилла II имали туже цвль, какую имъли прежде сборища на маслянить. Соборъ владимірскій, осуждая оба эти обычая, полъваетъ оставить ихъ, угрожая въ противномъ случав проклятіемъ. Вступающимъ въ бракъ соборъ предписываетъ предварительно пріобщаться св. таинъ; «безъ причащенія же, прибавляли от-

<sup>(°)</sup> Коричая над. 1810 г. въ Москей гл. 43. «Новая заповідь благочестиваго царя Алексия Компина».

<sup>(\*)</sup> Это опущено въ дънняхъ собора владнирскаго, поизвиденняхъ въ Русск. достопан. ч. 1., и заимствовано изъ рукониской норичей, принадлежащей библютекъ Трошико-сергиевой ливри л. 295—начало, — кормчихъ казанской дук. академін 34.34 475, 476 и 477.

цы, да не крутять (не вънчають) никогожем. Отцы собора котъли указать этиль на важность брака, какъ таинства, и на чистоту брачнаго союза, которую строго наблюдали первенствующе кристіане. Однакоже остатки неправильнаго совершенія браковь, какъ показывають позднъйшіе памятники, видны и во времена послъдующія. Митрополить Максимъ въ своихъ правилахъ осуждаль также незаконное сожительство безъ церповнаго благословенія (1).

#### HI.

Изъ двяній собора видно, что и въ двяв церковнаго благочиня не все и не всегда про- исходило согласно древнеустановленному порядку. Видно, что непосвященные дерзали иногда исполнять то, что предоставлено было только посвященнымъ, клирики низшихъ степеней совершали то, что правилами усвоено только высшимъ. Для пресъченія сихъ неисправностей соборомъ положено:

На основаніи правиль вселенскихь и помъстныхь соборовь, не только лицамъ непосвященнымъ, даже и діаконамъ воспрещено было освящать какія нибудь приношенія, напр. плоды, крупы или кутью за умершихъ.

<sup>(\*)</sup> Кормч. Тронцко-сергіевой лавры № 2. гл. 52. Кермч. Руманц. муз. — описан в Восток. стр. 304. 321. Кермч. каз. дух. акад. 16 № 475 и 477.

Лицамъ непосвященнымъ соборъ воспрещаетъ входить въ алтарь, сказывать прокимны, читать апостоль; —все это должно принадлежать причетнику; но и онъ пъть и читать на амвонъ можетъ только съ благословенія пастыря и не иначе, какъ въ стихаръ, а касаться священныхъ сосудовъ, совершать кажденіе онъ не имъетъ прана, — это дъло ділкона и священника. Кромъ непосвященныхъ, даже діаконы и священники те должны входить въ алтарь безъ дъла и безъ надлежащаго благоговънія къ святости ивста, дабы не оскорбить спященной чистоты его. — Начего, что не принадлежитъ алтарю, не должно вносить туда, — ни кутьи, ни плодовъ ().

Замътниъ, что пъ нъкоторыхъ новгородскихъ церквахъ діаконы начинали проскомидію и выяннали агнецъ безъ священниковъ, которые уже послъ оканчивали начатое, соборъ указываль на несогласіе такого образа дъйствованія съ правилами Церкви (2) и предписаль: діаконы не должны вывимать агнецъ, и вообще не должны совершать проскомидін; то и другое принадлежитъ священникамъ (3).

<sup>(&</sup>quot;) Carr. 3 up. cs. as.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Сы. 56 пр. соб. людик., 18 — I вселенск. соб.

<sup>(3)</sup> Діаконы совершали проскомидно безъ священняковъ върсятно потому, что въ поздитайшихъ наданіяхъ греческихъ служебынковъ — діаконы участвуютъ въ совершенія проскомидія, вяземля визств съ священняками частицы, — но въ древизанняхъ служебивнахъ этого изтъ. Говръ Evcholeg. р. 102.

### IV.

Въ жизни христіанъ соборомъ замъчены нъкоторыя языческія обыкновенія. Въ новгородскихъ областяхъ въ дни праздничные производились непозволительныя и неприличныя эрълища, исполненныя всякаго рода безчинства и оскорблявшія честь праздниковъ. Буйныя и пьяныя толпы крестьянь, собравшись съ шумомъ, на площадь, производили между прочимъ что-то въ родъ кулачнаго боя, для чего употребляли даже дреколіе, многихъ убивали до смерти и съ убитыхъ снимали окровавленныя платья. Для искорененія такихъ безчеловъчныхъ и богопротивныхъ обыкновеній соборъ опредълиль: участвующаго въ подобнаго рода безчинствахъ отлучать отъ Церкви. Убитые на этихъ празднествахъ прокляты н въ сей и въ будущей жизни. Отъ тъхъ, кои не перестанутъ посъщать такія языческія празднества и послъ соборнаго предписанія, не принимать никакихъ приношеній — ни кутьи, ни просфоръ, ни свъчей. Если бы кто изъ таковыхъ умеръ, священники подъ опасеніемъ отлученія не должны отправлять надъ ними погребенія и полагать тв. а ихъ около церкви.

Изъ представленнаго обозрънія опредъленій владимірскаго собора видно, что почти всъ уклоненія отъ правиль церковныхъ, замъченныя соборомъ русскимъ, были примъчены еще пастырями древней Церкви и осуждены. Повтому отнать провым дрении. Больным часть изложенных соборных предчиский дъйствительно есть только возобновление дрениих постановлений Церкии. Саныя изклания, опредъщеныя соборонь русским, таже, какія измичала и Церков дрения за изрушение тахъ же приных. Такъ лишение сина за синовно и истрезность есть изклание, употреблишееся въ Церкии дренией (7). Напоторым пирочень правил собора владинірскиго указальноть на изкоторыя повыя учрежденія, соображных съ потребностини Церкии русской. Таково упониваніе о десятильникахъ, о которыхъ упонивается адъсь въ первый разъ, хотя они учреждены и прежде (7).

Правила собора владинірскаго всегда ночитались варяду съ важивійшими кановическими опредъленіями и нуван практическое употребленіе. Это особенно видно изъ того, что они помъправиль во чногить дрежихъ спискахъ коричей (7).

Digitized by Google

<sup>() 3)</sup> ab or smoort

<sup>(1)</sup> Долинсть досимання соответствим долинсти деснись экрепсионна и періодиння. До учрежденія попосиясь сиресть досимання ибродно сонсіндам долинсти, последенія рацілення межді пана и помосими старостим, экифенним банучникам.

<sup>(\*)</sup> Pvc. sopve. spangars. Galaior. Trompso-copriesol maps 36 2 r. 51. 1 291 — 295. Kapure. soc. sys. mag. 36 36 475, 476 a 477.

# ЗАМЪТКИ КАСАТЕЛЬНО УСТРОЙСТВА ДРЕВНЕЙ НОВОГОРОДСКОЙ ІЕРАРХІМ.

(ocoxyanie)

Въ незапамятныя времена древности на восточномъ берегу Волхова было раскинуто торговое селеніе Славно, — мъсто первой осъдлости новогородскаго племени, первоначальное ядро, починокъ В. Новгорода. Около этого Славна, путемъ естественнаго размноженія жителей и приселенія новыхъ носеленцевъ, и колонизовался Новгородъ. Выгода мъстности на пути «изъ Варягъ въ Греки», на остановочномъ пунктъ торговыхъ судовъ была причиною того, что приселенія совершались въ большихъ размърахъ иногда цълыми селеніями и общинами, изъ которыхъ каждая, войдя въ составъ города, образовывала изъ себя особый конецъ или улицу (1). Новые колонисты селились къ однороднымъ концамъ и улицамъ,

<sup>(\*)</sup> Сv. Наслідов. о происхожденія В. Новгорода Малковскаго во «Временникі» пр. XII.

свои къ своимъ по происхождению; такъ произо-ILM ITALIAN VAHULI, HOCHBURN HAMBHER OTS MACTA своего происхожденія: Прусская, Волотова (отъ Волотовскаго погоста въ Деревской пятина), Щиркова, Лубяница (отъ погостовъ Щирковскаго я Лублинцкаго - въ Шелонской плинив), Деревлинцкая (отъ погоста Деревляницкаго — въ Обонелской пятинъ) и т. д. (1). Приселялись свои къ своимъ по ванятимъ и промыслаять; такъ образовались цълые концы: Гончарскій и Плотницкій, и множество торговыхъ и промышленныхъ общинь по разнымъ частямъ города. Такиять образомъ весь Новгородъ представляль изъ себя федерацію изсколькихъ частныхъ и цъльныхъ общинъ. Всь оти общины, вступая въ городской союзъ, сохранды полную самоуправность. Каждая имъл свою сходку, своихъ выборныхъ правителей, свое управленіе, экономію, особенные витересы, составляла особую, самостоятельную корпорацію и заявляла себя на общемъ городскомъ въчъ также корпоративно. Концы имъли свое печати, и общая новогородская грамата запечатывалась пятью печатями всъхъ 5-ти концовъ Новгорода.

Кромъ этой колонизаціонной разносостанности
Новгорода, въ немъ скоро обнаружилась разносоставность сословная, вслъдствіе родоваго и экономическаго раздъленія жителей ча вямичась и

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Бългова «Города на Руси до ноиголовъ» из Жури. н. н. просв. за 1848 г. ч. LVII. стр. 162.

молодиих людей. Эти сословные классы народонаселенія сильно разопілись въ своихъ интересахъ и раздълили городъ на двъ враждебныя партіи. Замъчательно, что и это сословное дъленіе города встало въ связи съ дъленіемъ его на концы. Три конца Софійской стороны, гдъ жили бояре и ихъ люди, образовали особую корпорацію, отдъльную отъ корпораціи двухъ остальныхъ концовъ Славенской стороны, гдъ жили простые граждане. Раздъленныя Волховомъ, эти двъ стороны были чъмъ-то въ родъ двухъ разнохарактерныхъ городовъ, — города вятчихъ и города молодчихъ людей.

Каждая городская община, — улица, конецъ, сторона, каждая сословная и промышленная корпорація отличались строгою замкнутостію и эгонстичностію, которыя составляють отличительныя и существенныя черты встхъ юныхъ союзовъ. Членъ одного союза считаль члена другаго союза гужсимъ въ смыслъ врага. Каждый союзъ преслъдовалъ исключительно свои эгоистическіе интересы, ръшительно не обращая вниманія на интересы другаго союза. Междусоюзное право стояло на самой низкой степени развитія, и обида, нанесенная гужсому, выходила за границы юридической совъсти (1).

Слъдствія всего этого очевидны и совершенно

 <sup>(</sup>¹) Подробности см. въ сочин. Чебыщева «О преступновъ дъйствін по допетр. праву».

естественны. Латописецъ начинаетъ историю Новгорода словами: ки почаща сами въ собъ волольти, и не бъ въ нихъ правды, и вста родъ на родь, быша въ нихъ усобиць, и воевати почаща сами на ся»; и потомъ исписываетъ страницу за страницей извъстиями о внутреннихъ городскихъ смутахъ. То князь не понравится одной изъ общинь, а другимь онь окажется любь; то стануть выбирать посадника, и каждая община старается посадить въ эту должность своего члена или человъка ей благопріятнаго; — во всехъ подобныхъ дълахъ, касавшихся цълаго города, постоянно поднималась ссера между его концами. На общемъ въчъ каждая общена защищала свой интересъ. Самая равноправность ихъ производила между ними борьбу. Отъ этого радкое ваче не оканчивалось общею дракою, которал обыжновенно происходила на волховскомъ мосту между обънии враждебными сторонами. Сила окончательно рышала дъло и въ вопросахъ о преступленін и судь. Въче осудить виновнаго и пойдеть его наказывать, а улица или конецъ, гдъ онъ жель, встанеть за него, какь своего члена, я опять начинается драка; право суда переходило въ право войны. Всъ общины города были постоянно въ напряженномъ состояни, подозрительно присматривались одна къ другой, и малъйшаго повода достаточно было, чтобы поднять всв 5 концовъ его и произвести страшную смуту съ шумными сходками, звономъ колоколовъ по цалымъ недълямъ и общей свалкой народа на волховскомъ мосту. Слъдя за новогородской исторіей, мы не видимъ конца внутреннимъ усобицамъ до самаго паденія Новгорода. Городской укладъ только еще строился среди тяжкой борьбы между городскими стихіями. Эта борьба могла кончиться только тогда, когда примирились бы эти стихіи и уравновъсились между собою на твердыхъ юридическихъ началахъ, т. е. послъ долгаго юридическаго развитія общества.

Не имъя одного всепримирлющаго пункта, юридической нормы для своей практики внутри себя, новогородское общество для своего примиренія нашло на первыхъ же порахъ внъшнее средство, призвало къ себъ князей для установленія наряда. И послъ, по замъчанію лътописца, новогородцы не могли жить безъ князя. Но княжеская власть оказалась чуждого началамъ вольнонароднаго, въчеваго уклада. Нужно было искать другое средство къ установленію порядка, внутри себя, а не внъ. Тягость внутренней безнарядицы и въчевыхъ распрей, недовольство правленемъ князей заставили Новгородъ на помощь своему въчу развить выборное начало и рядомъ съ княжеской властыо выдвинуть изъ среды себя власть посадника и тысячскаго. Но, если князь быль совершенно чужой человъкъ въ городъ, если городское земство никакъ не могло подчинить его своимъ началамъ и требованіямъ, то выборные начальники съ другой стороны были уже слишвоять зависимы отъ земства. Среди смуты городскихъ общить они инчего не могли сдълять реинтельного, не рискуя подвергнуться народной ненамисти и потерять все. При всемъ уважения, какить пользовался наприм. посадникъ, онъ всетаки быль въ полной власти народа; тотъ же капризъ черии, который долженъ быль сдерживать посадникъ, могъ лишить его не только должности, но и жини.

При таконъ положени дълъ оченъ естественно, что владъка бълъ истиналить средоточісить, около котораго стягивался весь городской союзъ. Съ одной стороны, владъка избирался изъ среды изстинго духовенства, бълъ свой человъкъ, раздъллъ понятія, сочувствоваль астить пользанъ города, а съ другой —бълъ облеченъ съященнъмсь саномъ, имълъ авторитетъ изине изроднаго судъ, неприкосновенный для изродъ.

Отсюда можно опредълить ту сферу земскихъ дъль, въ которой по преимуществу дъйствоваль новогородскій владыка. Онъ служиль примирающимъ началомъ, подъ вліжність котораго соглашивля началомъ, подъ вліжність котораго соглашивлянсь враждебные между собою интересы и всъ городскіе концы и улины, раздъленные своими расприян, сходились витесть, сливались въ единъ союзъ христіанской любви и братства. Когда общины, среди своихъ усобицъ, не находили началихъ средствъ къ примиренію между собою и къ выходу изъ тяжеляго положенія взаниной мражды и раздъленія,—въ втихъ случалось владыку

Digitized by Google

приглашали на въче и отдавали свое дъло на его ръшение. При неразвитости юридическаго сознанія гражданскія основы городскаго союза были слабы, не могли спасти городъ отъ распаденія на его составные элементы; но зато крвпки были религіозно-нравственныя его основы. Не даромъ Новгородъ сознавалъ себя исключительно подъ религіозною формою, какъ городъ св. Софіи. И вотъ въ случав внутренняго разлада, когда городской союзъ распадался на свои составные элементы, стремленіе къ наряду и внутреннему примирению искало себъ удовлетворения не въ самой организации въчеваго уклада, не въ гражданско-юридической сферъ жизни, а въ сферъ религіозной, въ помощи св. Софіи, въ нравственномъ вліяніи владыки. Это было искуственное восполнение недостатковъ и слабости въчевой гражданской жизни кръпостію нравственно-религіознаго строя новогородскаго общества, искуственное перенесеніе духовной, христіанской связи между членами городскаго народонаселенія въ сферу гражданской жизни. Такъ по настоятельному требованію обстоятельствъ и духа времени владыка средоточіе религіознаго союза, средоточіе мъстной церкви-дълался вмъсть съ тъмъ правительственнымъ центромъ городской федераціи. Его вліяніе на народь не ограничивалось обыкновенными средствами духовной власти,— поученіемь, призываніемъ къ братской любви, обличеніями, прещеніями; онъ быль призвань разбирать саные тяжбы городскихъ общинь, удаживать и рашать междусоющыя дала.

Въ пояснение всего сказаннаго нами передадиять одинъ изъ самътхъ выразительныхъ и поэтическихъ разсказовъ лътописи, въ которомъ ярко выступаетъ предъ читателемъ весь внутрений строй вовогородской федераціи и значеніе владъжи среди внутреннихъ усобицъ.

Въ 1418 году весной шель по улицъ бояринъ Данило Ивановичь Божинъ внукъ. Какой-то Степанко схватиль его и закричаль: «госполь. пособите миз на злодъя этого». На его крики собрадась толпа, приняда сторону Степанки и поташила боярина къ Волхову, награждая его поболин. Даже какая-то женщена «отвергии женскую немощь, вземим мужескую крапость», наносяла раны болрину, съ неистовствоиъ крича, что она обняжена низ. Избитаго до полусмерти, бросили его въ Волховъ. Какой-то рыбакъ спасъ его отъ смерти, принявъ его на свою лодку; но дорого поплатился за свое состраданіе; толна туть же разнесла его домъ. Спасенный отъ смерти болрень захотыль отметить Степлика и, какъто схвативши его, началь его мучить «не помянувъ рекшаго: Азъ отминеніе». Народъ скоро узналь, что пойманъ его братъ, и поднялось стращное волнение. Толна сзвонила въче на Ярославовомъ дворъ и нъсколько дней кричала: «пойдемъ на этого болрина, разграбиять его дворъв. Въ доспахахъ, со стягомъ двинулся народъ на Кузмо-

демьянскую улицу, гдв жиль Данию Ивановичь, н дъйствительно разнесъ его домъ. Но вмъсть съ тъмъ было разграблено нъсколько и другихъ боярскихъ домовъ. Испуганные кузмодемьянцы выдали боярина. Но мятежъ не кончился этимъ, напротивъ принялъ болъе серьезные разавры. Негодованіе противъ одного боярина перенесено было на весь боярскій классъ и загорълась сословная борьба. Разъярившись, какъ пьяная, толпа бросилась на Чудинцеву улицу, произвела и здъсь опустошение боярскихъ домовъ. Тойже участи подверглась улица Люгоща. На дорога попался монастырь св. Николы. «Вотъ гдъ житницы боярскія», закричала толпа и разграбила св. обитель. Мятежники шли все дальше по Софійской сторонъ в дошли до Прусской улицы, гдъ исключительно жили бояре; сюда-то и стремилась толпа. Но жители отбили ее и заставили отступить на Торговую сторону, гдв первоначально и началось волнение. Прибъжавъ на свою сторону, мятежники сообразили, что Софійская сторона не останется въ долгу. Разнесся слухъ, будто оттуда идутъ толны вооруженныхъ жителей грабить Торговую сторону. И начали звонить по всему городу въ набатъ. Въ доспъхахъ, какъ на рать, бросились люди съ объихъ сторонъ на волховскій мостъ н началась кровавал схватка. Къ довершенію общаго смятенія разыгралась страшная гроза. Перепуганные граждане, болье другихъ мирные, стали сносить свои пожитки въ церкви.

Видина Симент запанкаль, усланиев объ усобиць дътей своихъ, и вельль собирать дукоменство въ соборъ. Позволясь со слезами объ укропрени изрода, онъ обличался въ священими ризы, вельть изять кресть и образь Богонателя и съ соборомъ духовенства примо отправился да изсто побонира. Въ то время, какъ руннались сововы гражданскаго союза, вся городская федерация полька врозь, въче раздължнось на два описсточенныя взаимно партін, а выборные правителе оказались совершению безсильными утишить волнение, кръгкого оставались религіозная связь, скрышания городь, сознане христинскаго братства, и бдъл надъ В. Новгородогъ свля св. Софін, представителень которой быль владыка. Да-TOTALCELLE ADESIGNATION REPOSSITEURIO OTRICEMENTE TO висчатляние, какое произвело среди общей сущьтохи польдение владыми. «Бише же на пути тасио» та доспъщными модьми. И множе добрів муже изо очно испущаху слезы, глиголюще: да укротить Господь народы молитиами господния нашего святителя; и людіе богоболянный, припада-HOUSE NO CRATHTE JESONA HOFANA, CE ILLINGENE FARголина: пойди, святителю, благослови народы, да устанить Господь твонить благословениемь усобную рать; шніш же глаголаху: да будеть алоба ся на начинающих брань. Припедъ святител, ста среди мосту, и вземъ животворящий кресть нача благословляти объ страны; сей же, взираноще на честный кресть, влиняхуся, ини же, ин-

17

дяще архіспископа изъ очію слезы испущающа и нань смотряще, прослезишаєл». Явились ко владыкв и выборные власти—посадники и тысячскіе, и стали ему кланяться, прося: «да уставить народы». Владыка вельль объимъ сторонамъ разойтись по домамъ, объщая разсудить причину всей смуты съ нарочитыми мужами. И разоплись всв, благодаря Бога, «давшаго таковаго святителя, могущаго управити своя дъти и поучати словесы духовными. . . И бысть типина въградъ» (\*). Такъ становилось въче подъ покровительство владыки и поручало ему судъ въ затруднительныхъ случаяхъ своей практики, которые касались и всколькихъ или даже всъхъ городскихъ корпорацій.

По нъкоторымъ извъстіямъ льтописи, участіе владыки въ разбирательствъ меджусоюзныхъ распрей представляется совершенно обыкновеннымъ, и его имя ставится въ ряду судныхъ мужей. Напримъръ, въ 1342 году одинъ гражданинъ Онцифоръ жаловался въчу, будто посадникъ Өедоръ убилъ его отца. Владыка и новогородское въче послали архимандрита Есипа и бояръ въ Копоръе, гдъ въ это времи находился Өедоръ, звать его на судъ. Өедоръ сказалъ, что онъ вовсе и не думалъ убивать отца Онцифора. Начался по обычаю споръ. За Онцифора встала Софійская сторона и сзвонила въче у св. Софіи, а за Оедо-

<sup>· (7</sup> П. С. Р. Л. т. III. стр. 107 — 108. 136 — 137.

ра - Торговая и стала въчемъ на дворъ Яросива. Не дождавшись суда владыки, объ стороны затъям драку. Это было утрокъ, и только посль объда стороны разошлись — ися сторона себъ, а она себъ. И владътка Василій съ наизствикомъ Борисовъ докончанна миръ межи имер (1). Голосъ владыки имъль большую силу въ судебныхъ дълахъ. Онъ могъ останивливать приговоры самаго въча. Это давало владыкамъ случий спасать весправедливо обвиненныхъ, заставляя въче меданть исполненіемь примовора до тахъ поръ, пока улегались страсти враждебныхъ сторонъ в было можно приступить къ спокойному изследованию споровъ. Домъ владыки и особенно хранъ св. Софін были обыкновеннымъ убъжищемъ гражданъ, имъвшихъ весчастіе подвергнуться народной ненависти. Такъ подъ 1287 годомъ читаемъ въ льтописи: «бысть мятежь великь въ Новагородъ на Семена Михайловича; вста на него весь Новгородъ безъ исправы, пойдоща на него изо всяхъ концовъ, яко сильная рать, всяхій во оружів, силого великого. Жалостно видение! и тако поидоша на дворъ его и взяща весь домъ его съ шуможь, а Семенъ прибъжа къ владъщъ, и владъка провади въ св. Софио, и тако ублюде Богъ, н заутра синдошася въ любовь» (3).

Въчевая толна была всегда плохимъ судъею;

<sup>(°)</sup> П. С. Р. Л. т. НІ. стр. 82.

<sup>(\*)</sup> Taume, crp. 65.

приведя себя пъ раздражение своими собственными криками, она ничего не могла разобрать путемъ; пустое подозръніе среди нея возрастало до громадныхъ размъровъ, и она терзала иногда совершенно невинныхъ людей, казнила перваго попавшагося ей подъ руку. Летопись часто замвчаеть о приговорахъ въча: ка Богъ въсть, испытаяй сердца человъческія, право ли есть глаголощая», или, разсказывая о короткой расправъ народа, прибавляеть, что много погибло при этомъ и невинныхъ людей. Была настоятельная потребность перенести ръшеніе дъть съ суда капризной, ничего не понимающей толпы на судъ лучшихъ, излюбленныхъ мужей со всего города, которые бы могли творить судь правый и вмъств съ тъмъ быть органами общенароднаго въча. Здвсь только можно было найти естественный выходъ изъ тяжелаго положенія внутренняго безнарядья и разлада между городскими корпорацілми. И мы видимъ, что въче дъйствительно стремилось восполнить свои недостатки, опираясь на выборное начало; наприм. послъ разсказанной нами смуты 1418 года положено было предоставить ръшеніе запутаннаго спора между концами и сословными классами города нарочитымъ мужамъ. Но и эта вторичная, болье правильная и удобная форма городскаго самоуправленія была слаба по причина постояннаго вмашательства въ нее всего народа. Очень естественно, что на первыхъ поракъ и она искала себъ поддержки въ

силь правственно-религіознаго уклада, встала подъ покровительство св. Софін и подъ опеку владьки. Въ стремленія предоставить управу уполномоченнымъ людямъ, заслужившимъ общее довъріе, взоры народа прежде всего обратились на владыку. Въ 1418 году первая мысль разобрать дъю чрезъ нарочитыхъ мужей принадлежала владыкв Симеону и приведена въ исполнение по его предложенію и подъ его руководствомъ; народъ успоконися, во всемъ полагаясь на архипастыря «могущаго управити своя дъти». Отъ этого, при развити выборнаго начала, въ составъ административнаго городскаго соптта, состоявшаго изъ посадника и тысячского степенныхъ, изъ старыхъ посадниковъ и тысячскихъ, изъ бояръ и житыхъ людей со всъхъ пяти концовъ Новгорода, на первомъ мъстъ мы видимъ владыку. Самую полную и совершенныйшую форму выборнаго суда, до которой только могла развиться новогородская жизнь, представляеть, такъ называемый, судъ одринъ. Въ полномъ его засъданіи по грамать 1471 года (1) мы видимъ посадника и тысячскаго или ихъ судей, владыку или его намъстника и владычникъ судей; каждая тяжущаяся сторона представляла отъ себя по приставу въ одринъ судъ; да кромъ того для контроля надъ суднымъ процессомъ Новгородъ высылаль сюда къ докладу представителей изъ всъхъ своихъ

<sup>(\*)</sup> A. apx. accn. T. L. N. 92.

концовъ, по боярину да по житьему съ каждаго конца. Докладъ и судъ производился въ престольной или одриной палатъ владыки, отъ чего произошло и самое название одрина суда. Мы не имъемъ фактовъ, на основании которыхъ можно было бы опредвлять самый процессъ владычняго суда, формы, въ которыхъ проявлялось участіе владыки въ дъятельностії выборныхъ людей; но самое молчаніе источниковъ касательно этого предмета убъждаетъ насъ, что владыка ни-чъмъ особенно не отличался отъ другихъ органовъ въча. Наконецъ есть основание думать, что дъятельность владыки обнаруживалась не только тогда, когда онъ засъдалъ въ общемъ собраніи всъхъ выборныхъ властей, но и въ отношения къ частному въдомству каждаго выборнаго судьн и правителя. Судная новогородская грамата опредъляетъ вообще посаднику судить свой сулъ. тысячскому — свой, владыкв тоже свой владычній судъ. Но изъ грамать новогородскихъ видно, что судъ посадничій производился на дворъ архіепископа, точно также какъ одринъ въ его престольной комнать. Даже намыстникь князи должень быль являться на дворъ владыки для своего суда вмъстъ съ посадникомъ, по крайней мъръ это условіе мы находимъ въ договорной грамать Новгорода съ Казимиромъ IV (1).

<sup>(1)</sup> А. арх. экси. № 87. Срави. П. С. Л. т. Ш. стр. 82.

lle извъстно, что было бы при полножь разветін вольно-народнаго уклада, уничтожилась бы вля только видопоменилась опека влидыки надъ вачевыить и выборнымъ управленіемъ. Вся исторія Новгорода представляеть одинь первоначальный процессъ образованія городскаго уклада среди постолиной борьбы городскихъ стихий. Въ кониъ мы видимь, какъ московское завоевание однимь: взмахомъ рубить запутанный, но интересный узель. и Новгородъ остался не достроенъ. Отъ этого до самаго конца новогородской исторін мы негарерывно можемъ следить за темъ, какъ городской союзъ завязывается и постепенно скрылыется подъ непосредственнымъ влілніемъ религіозныхъ върованій и опекою новогородскаго владыки. Такимъ образомъ вліяніе Церкви и дуковенства не ограничивалось развитіемъ монархическаго начала въ нашей исторіи; оно вносило нарядъ, идею правильно-организованнаго начальства и въ въчевой быть. Подъ опекою іерархін воспитывались н московское государство и наши вольно-народные города.

Допустивъ владыку къ участио въ своихъ
дълахъ, поставивъ его даже во главъ своего въчеваго и выборнаго самоуправления, Новгородъ
смотрълъ на него, какъ на земскаго человъка.
Онъ былъ первый гражданинъ, который, не смотри
на то, что былъ облеченъ священнымъ авторитетомъ и чрезвычайнымъ полномочемъ народнаго въча, все таки долженъ былъ нести всъ зем-

скія обязанности. Эти обязанности составляли обратную сторону дарованных ему правъ и по своей важности соотвътствовали важности послъднихъ. Прослъдивъ самымъ бъглымъ образомъ право владыки и его значеніе среди городскаго земства, г. Костомаровъ за тъмъ уже ничего не сказаль объ обязанностяхъ владыки и совершенно опустилъ изъ виду эту обратную сторону его земскаго значенія.

Сила земства, стремившаяся усвоить и объединить съ собою византійскій влементь, простиралась до того, что, не смотря на каноническія постановленія, она успъла наложить на духовенство обязанность участвовать во всехъ земскихъ повинностяхъ. Чрезвычайно интересно было бы проследить эту сторону земскаго значенія іерар-хін по всемъ областямъ древней Руси. Замечателью, что освобождение духовенства отъ повинностей является у насъ въ видъ пожалованія со стороны верховной государственной власти, какъ въ ханскихъ ярлыкахъ, такъ и въ княжескихъ уставахъ и граматахъ. Въ жизни вольно-народныхъ областей привилигированное положение духовенства совершенно не развито; іерархія во всемъ сливается съ земствомъ. Съ этой стороны вопросъ о правахъ іерархіи у нась еще вовсе не изслъдованъ. Намъ кажется, что новогородская исторія въ этомъ отношеній имъетъ любопытное типическое значеніе, сообщая множество фактовъ касательно положенія высшей іерархіи, точно также, какъ псковская имъетъ типическое вначение въ отношенін къ низшей іерархін, къ приходскому духовенству.

Самыми важными повинностями въ древней Руси были военная и городовая. Въ отправления той и другой владыка участвоваль наряду со всеми гражданами. По новогородскиять и по общерусскимъ обычаямъ, всъ земскія повинности города разлагались по концамъ, улицамъ и общинамъ города. Владыка съ своими софіянами ве принадлежаль ни къ одной частной общинь; онъ быль средоточе всяхь общинь, быль членомь цвлаго городскаго союза. Отъ этого корпорація софіянь, во главъ которыхъ быль владыка, составляла что-то въ родв особой общины, которая несла земскія повинности особо отъ другихъ. Мы уже представили одинь примъръ, какъ владыки участвовали своимъ благословениемъ и молитвою въ военныхъ предпріятіяхъ Новгорода. Этого чисто нравственнаго участія было недостаточно, потому что значене владыки выступало за границы нравственной сферы и проявлялось практическимъ участіемъ во всяхъ городскихъ двлахъ. Такого же двятельнаго участія требовало его исключительное положение и въ войнахъ Новгорода; вмъсть съ своими софілнами онъ несъ на себъ военную повянность. Каждая община выставляла въ составъ новогородскаго войска навъстное число воевъ. Рядомъ съ городскими ратями въ войнахъ Новгорода мы видимъ и владычній полкъ съ особымъ стягомъ владычнимъ, составленный на счетъ софійской казны (').

Что касается до городскихъ повинностей, то по правиламъ древней народной раскладки всякихъ сборовъ сообразно съ животами, съ прожиточностію членовъ общины, съ софіянъ и владыки требовали даже больше сравнительно съ общинами. Самый древній памятникъ, изъ котораго можно извлечь насколько данныхъ касательно городскихъ повинностей, есть уставъ Ярослава о мостахъ, помъщенный въ Русской Правдъ. Здъсь довольно ясно обрисовывается и величина владычнихъ повинностей и особенное центральное, общегородское значеніе владыки. Устройство мостовой по уставу возложено на горожанъ и разложено по городскимъ частямъ. Каждая улипа изъ своей общинной казны должна была вымостить все занимаемое ею пространство земли. перечня улицъ на Софійской сторонъ уставъ переходитъ къ пространству, занимаемому крыпостью, и къ волховскому мосту. Эти мыста, никому не принадлежавшія, удовлетворявшія общимъ городскимъ потребностямъ, предоставлены на попеченіе владыка. Онъ мостиль крапость и починиваль мость руками изгоевь, которые принадлежали къ въдомству владыки, какъ люди не принадлежавше ни къ какой городской община (2).

<sup>(\*)</sup> П. С. Р. Л. т. IV. стр. 127. годъ 6979.

<sup>(\*) «</sup>А владыцѣ сквовѣ городняя ворота съ жагон, и съ другими жагон до острой городни». Дилѣв исчислиотся 19 сотенъ по всей

Строеніе мостовой было, можеть быть, ихъ повінностію въ отношеніи къ церкви, ихъ приэртвешей. Со времени Ярослава владыки постолино заботились объ устройствъ моста и городскихъ стънъ. Для этой цъли они даже копили серебро (1). Обязанность заботиться о постройкъ и починкъ зданій, не принадлежавшихъ ни одной частной общинъ, лежала на владыкъ въ теченіе всей псторіи вольнаго Новгорода. Судя по нъкоторымъ даннымъ, владыки занимались постройнкого кръностей не только въ Повгородъ, но и по пригородамъ (2).

Софійская казна имъла важное общественное значеніе и помимо обыкновенныхъ земскихъ повинностей, исправлявшихся на ея счетъ. Новгородъ ничего не щадилъ для ея обогащенія; къ архіерейскому дому приписаны были значительныя угодья, звършныя и рыбныя ловли, соляные промыслы, населенныя земли, даже цълые горо-

въроятности пагойскихъ въ томъ порядкъ, въ какомъ они должива базли слъдовать при работахъ; перечень идетъ до самаго торга, т. е. до Торговой стороны. Такимъ образомъ сострая городивъ быда на Торговой сторонъ. По витенио Малковскиго, это палисадъ около имежова двора. Отсюда видно, что владына мостилъ на Соейбской сторонъ дорогу сквозь весь городъ или кръпость и еще мостъ волковскій до самой Торговой стороны. См. Малковск. Времени. XII. стр. 8—17.

<sup>(\*)</sup> Hosrop. 257. I. 17. 6839. 6841. 6842. 6843. 6908.—III, F2. 6839. 6872. 6998 n .qp.

<sup>(\*)</sup> Такъ владина Весилій, маністный своими постройнами по всей новогородской области, выстроиль стрільницы въ Орімпіт въ 1362 г. Слич. Новг. І, и Новг. ІV, г. 6898.

да и волости (1). Взамънъ этого софійская казна ссужала городъ огромными суммами для разныхъ общественныхъ потребностей. Прежде всего она была главнымъ источникомъ общественной благотворительности. Извъстно, что въ древней Россіи на церковное имущество смотръли, какъ на имущество бъдныхъ и несчастныхъ, назначенное для «старости и немощи и въ недугъ впадшихъ, чадъ многъ прокормленія, обидимымъ помоганія, страннымъ прилежанія, въ напастъхъ пособія, въ пожаръхъ, въ потопъ, плъннымъ искупленія, въ гладъ прокормленія, вдовамъ пособія, въ худобъ умирая покровы и гробы и погребеніе» и пр. Приходскій храмъ и приходское духовенство были средоточіемъ благотворительной дъятельности для цълой общины; такое же значеніе имъль городской соборъ и епископъ для города. Софійская казна подъ распоряженіемъ владыкъ можетъ служить образцомъ такого общественнаго значенія. Особенно важною оказывалась ел помощь во время тяжкихъ народныхъ бъдствій, этихъ страшныхъ язвъ, моровыхъ повътрій, пожаровъ, засухъ, голода, о которыхъ такъ часто разсказываютъ новогородскія и псковскія льтописи. Владыки дълали огромныя издержки и пожертвованія для того, чтобы помочь народу. Наприм. во время страшной язвы и голода 1230 года владыка Спиридонъ выстроилъ скудельницу для погребенія умершихъ, въ которую собрано

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. I. CTP. 101 (6909) m 143 (6986).

было до 3030 усогинихъ (). Или наприм. въ 1591 году Новгородъ быль опустошень пожаровъ. Для вспомоществованія погоръвшимъ софійская казна выдала до 5000 серебра «скопленія владыки Алексъл», по 1000 на каждый конецъ (3). Во время новогородскихъ войнъ мы видимъ примъры ваботливости владыкъ о пленинкахъ. Такъ въ 1428 году архіепископъ Евфикій задиль къ Порхову заплатить 5000 серебра окупу литовскому книзю Витовту; при этомъ онъ добавилъ еще отъ себя шестую тысячу для выкупа плыниковъ (3). - Кромъ того новогородцы постоянно обращались къ софійской казив во всехъ затруднительныхъ обстоятельствахъ своей экономіи. Она ссужала городъ суммами для военныхъ издержекъ, на торговыя предпріятія, на разнаго рода постройки в т. п., и въ течене многихъ въковъ была источникомъ общественнаго вспомоществованія. Особенно много приходилось ей тратить денегь, когда литовскіе и русскіе князья, во время своихъ нашествій на Новгородъ и его земли, брали съ новогородцевъ свои тяжелые окупы. Не виза возможности собрать требуемую сумму денегь, новогородцы въ такихъ случалхъ брали серебро съ палатей у св. Софін. Такъ въ 1586 году, когда Димитрій Донской опустошаль новогород-

<sup>(\*)</sup> Taxone crp. 44.

<sup>(\*)</sup> Taxon 1. IV. crp. 96.

<sup>(\*)</sup> Tauxe r. HL crp. 238.

скія волости за набъги ушкуйниковъ, Новгородъ добиль ему челомъ и заплатиль за миръ 8 тысячъ серебра; изъ этого числа 3000 были взяты «съ палатей у св. Софіи» ('). Трудно рашить, были ли подобные случаи выдачи денегь софійскою казною, -- соборною и владычнею, пожертвованіями со стороны Церкви, или же онъ производились въ формъ займа и послъ съ теченіемъ времени софійская казна вознаграждалась снова изъ городскихъ доходовъ. Послъднее, кажется, въроятнъе; мы и послъ видимъ въ древней Россін, какъ правительство въ затруднительныхъ случаяхъ прибъгало съ подобными требованіями къ монастырямъ, объщая ихъ вознаградить послъ съ лихвою. Въ такомъ случав софійская казна имъла общественное значеніе, какъ главный источникъ общественнаго кредита. Вслъдствіе такой важности ея для городской экономіи очень неудивительно, что съ нею соединена была и городская казна, вмъстъ съ нею хранилась въ домъ св. Софін. Очень жаль, что г. Костонаровъ не занялся изследованіемь о софійской хазнъ; вопросъ этотъ весьма важенъ для полной обрисовки земскаго значенія ієрархіи, да кромъ того необходимъ и въ исторіи городской экономін. Пробълъ, допущенный авторомъ, относится и къ гражданской и къ церковной исторіи Новгорода BMBCTB.

<sup>(1)</sup> Taxes T. IV. CTp. 94.

Мы въбросали однеть легкій очеркъ выразительнаго типа новогородскаго владыки, имал въ виду только самую постановку вопроса, выясненіе тахъ сторонъ предмета, на которыя нужно обратить внимание при его изследовании в которыя слабо выяснены г. Костомаровыны. Какъ ни бъгло очертили мы земское значене владыки, все таки собершенно яснымъ послв этого становится это постоянное стремлене новогородскаго земства, - какъ можно больше, распространить свое вліяніе на церковную ієрархію. Только лишь христіанство успъло распространиться среди большинства вародонаселенія, только лишь успъли выясниться основныя начала въчеваго уклада, какъ мы видимъ уже владыку выборнымъ лицемъ, которое возводилъ на престолъ св. Софін цълый народъ, видимъ и вліяніе на него въча въ немногихъ, но выразительныхъ случаяхъ народнаго суда надъ архіенископомъ и изгнанія его изъ города. Г. Костомаровъ объяснить это вліяніе земства на владыку довольно искусственно, сославшись на народный принципъ, по которому все, что только имело вліяніе, силу п власть въ Новгородь, должно было исходить изъ воли народа ('). Но само собою очевидно, что этотъ принципъ составляетъ уже философско-субъективный выводъ изъ фактовъ самого автора. На самомъ дълв влінніе земства на

<sup>(\*)</sup> Стаернор. народопр. т. II. стр. 266.

владыку совершенно естественно, путемъ жизненной логики, вытекало изъ самаго значения владыки и въ свою очередь служило средствоить къ развитио последняго. Чемъ выше стояль владыка, чъмъ болъе бралъ участія въ земскихъ дъдахъ, темъ важнее было для всего Новгорода, чтобы онъ быль свой человекъ, выбранъ быль изъ среды народа и самимъ народомъ; любили же новогородцы, чтобы у нихъ княжиль князь, воспитанный у нихъ. И чамъ болъе владыка хлопоталь о земскихь двлахь, чемь задушевнее относился къ городскимъ интересамъ, тъмъ большимъ полномочіемъ облекало его въче и тъмъ болве любиль его народъ. Лучшіе изъ владыкъ оставили по себъ въ народъ благоговъйное воспоминаніе, какъ труженики за св. Софію и В. Новгородъ; объ нихъ составились цълыя сказанія и они сдълались героями народнаго эпоса. Мы не хотимъ распространяться о способъ народнаго избранія владыкъ и о случаякъ народнаго суда надъ ними, потому что всв, относящіеся сюда, факты подробно переданы у г. Костомарова. Въ его книгъ читатель найдеть и характеристики особенно замъчательныхъ владыкъ. Въ своемъ изложении онъ мастерски передаль всв черты благочестивыхъ народныхъ сказаній и въ самыхъ живыхъ очертаніяхъ представиль свътлые образы новогородскихъ святителей со всею трогательною любовію ихъ къ своему городу, которая двлала ихъ ходатаями за свой народъ в

посль ихъ смерти. Журнальная экономія пременя и страницъ не позволяеть наять дълать выписокъ, какъ бы мы ни желали этого. Мы наприм. желали бы цвликомъ выписать поэтическій разсказь о повздка владыки юны въ Москву во время княженія Василія Темнаго, о его моленія предъ грознымъ княземъ за свой народъ и о тыхъ слезахъ, которыя онъ проливаль, предвидя духомъ паденіе новогородской вольности (1). Историческій таланть автора во всей силь обнаруживается танъ, гдв сами памятники ясны до прозрачности, гдв на долю историка достается только обрисовать факть. Но онъ значительно слабветь, гдв нужно еще добыть цъльный и опредъленный образъ путемъ изследования и сопоставления изсколькихъ частныхъ фактовъ. Уклоняясь отъ этой часто долгой и утомительной работы, онъ успъваетъ только обрисовывать частности и подробности, оставляя общую группу высній и фактовъ совершенно непонятною. Такъ, вы чувствуемъ всю жизненность частных характеристикъ того или другаго владыки, переданных г. Костомаровынть: но мы не находимъ у него общаго типа новогородскаго святителя.

Въ заключение нельзя не пожальть, что авторъ опустиль изъ виду сравнительную обрисовку новогородской ісрархін, не сопоставиль положенія владыки съ положеність спископовъ въ осталь-

<sup>(\*)</sup> Сімеры, народопр. т. II. стр. 313 и дал.

<sup>008.</sup> L

ныхъ областяхъ Руси. Это необходимо для того, чтобы выяснить, съ одной стороны, отличительныя особенности новогородской ісрархіи, а съ другой - значеніе тъхъ основныхъ принциповъ, на которыхъ она созидалась подъ вліяніемъ новогородскаго земства. Въ остальныхъ областяхъ Руси мы также встръчаемъ слъды выборнаго значенія епископовъ; наприм. Всеволодъ владимірскій въ 1183 году не приняль отъ митрополита епископа Николая Грека, говоря: кне избрациа сего людіе вемли нашел». Латописецъ замачаетъ по этому случаю: «нъсть достойно наскакати на святительскій чинъ на мадъ, но егоже Богъ позоветь и св. Богородица, князь восхочеть и людье». Этоть отзывъ прямо показываеть, что поставленіе епископовъ безъ воли народной считалось незаконнымъ (1). Видимъ примъры и народнаго суда налъ епископами. Въ 1159 году ростовцы и сузизгнали отъ себя епископа Леона (2). Муромцы, по подозрвнію въ граховной жизни, выгнали отъ себя епископа св. Василія (3). Далъе, во все время удъльно-въчеваго уклада мы встръчаемъ святителей русскихъ во главъ всъхъ распоряженій и совъщаній княжескихъ по земскимъ дъламъ, видимъ ихъ уполномоченными послами отъ разныхъ областей къ князьямъ. Во время

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. I. 165; T. H. 127.

<sup>(\*)</sup> Также т. І. 149. (\*) Прологъ 21 мая. См. «Истор. Разанск. княж.». Иловайскаго, стр. 149 првигачанів.

удъльныхъ усобицъ они служатъ примирлющивъ началомъ и крвико стоятъ за земскіе интересы; они увъщеваютъ кназей къ миру во имя блига всей земли русской: «княже, мы есмы приставлены къ русской земле отъ Бога востягивати васъ отъ кровопролитія. . Молимся, княже, тобъ в братома твоима, не мозете погубити русскый земли; аще бо възмете рать межю собою, погания нмуть радоватися и возмуть землю нашко, нже бъна стяжали отци ваши и дъди ваши, трудомъ великимъ и храбрствомъ побарающе по русьскай земли, ины земли прінскиваху; а вы хочете погубити землю русьскую» (1). Всв эти факты, взятые нами изъ исторін разныхъ областей, ясно показывають, что основныя начала, на которыхъ развивалась наша древняя іерархія, были вездъ одни и тъже, что положение новогородскаго владыки было выраженіемъ общенароднаго взгляда на ісрархіво, что въ немъ выразилась особенная сила земства, стремившагося усвоить себв инородный влементь и переработать его въ свою плоть и кровь, сила, которой нельзя было во всемъ ея объемъ проявляться въ другихъ мъстахъ России вслъдствіе неблагопріятныхъ обстоятельствъ. Новогородская исторія только ясиве выразила то, что лежало въ жизненныхъ началахъ цълаго народа. Въ то время, какъ вездъ по удвламъ княжеская власть вытеснила участіе парода и въ выборв

<sup>(1)</sup> П. С. Р. Л. т. И. 145; т. І. 112.

епископовъ и въ судъ надъ ними и подчинила іерархію исключительно одному своему вліянію, въ Новгородъ народный идеаль владыки только все болъе и болъе уяснялся; подъ конецъ новогородской исторіи, когда вездв народъ уже успыль забыть свои старинныя начала, этоть идеаль мы видимъ въ Новгородъ на степени сознательнаго развитія. Посль паденія Новгорода въ 1484 г. по- ъхаль туда изъ Москвы первый владыка, посвященный безъ народнаго выбора, москвичь родомъ— Сергій. Онъ вовсе не понималь своего положенія; онъ даже гордился своимъ московскимъ происхожденіемъ; для него новогородскій народъ былъ не что вное, какъ смерды. На пути къ Новго-роду онъ завхалъ въ Михайловскій монастырь, гдъ лежали мощи владыки Монсея-одного изъ самыхъ уважаемыхъ святителей, о которомъ въ народъ сохранилось самое свътлое воспоминаніе. Но эти воспоминанія были непонятны чужеземцу Сергію. Онъ обидълся, когда спященникъ не согласился, по его приказанію, открыть мощи святаго. «Святителю только подобаетъ открыть мощи святителя», говориль священникъ. - Стану я смотръть этого смердьяго сына, — отвъчаль новый владыка. Святыня Новгорода была презръна и попраны его завътныя преданія; на каоедръ древнихъ владыкъ возсъдалъ пришлецъ, для котораго чужда была вся ея историческая обстановка. Народъ, оглушенный недавними ударами московскаго завоеванія, безмолствоваль; никто изъ сопременниковъ не смъть заявить своего протеста. Тогда подняласъ изъ гроба священная старина— и «многажды начаща являтися (Сергію) святители новогородстін, лежащіе въ дому св. Софін, овогда во снъ, овогда явъ, обличающе явъ безумное дерзнутіе на поставленіе святительства ему, яко презръвщу и поруганно оставлящу положевныя каноны святыми отцыр. Они говорили ему: «престани, безумне, отъ сего начинанія». Проходя мимо св. Софін вы св. Евфимія, горожане не разъ съ изумленіемъ видъли, что Сергій сидить въ какомъ-то забытыя на паперти и безъмантіи, въ одной рясъ. Гордый владыка не вынесъ своего положенія и въ одинъ годъ сошель съ ума (1).

Обратимся теперь въ организацін низшей ісрархіп въ новогородской и псковской области. Вопросъ, который стоитъ здвсь на первомъ плаив, касается взаимныхъ отношеній духовенства и народа, соприкосновенія церковной жизни съ земскою. Въ этомъ отношеніи особенное винманіе обращаетъ на себя приходское духовенство, находившееся всегда въ непосредственной связи съ народомъ. Удивительно, отъ чего въ нашей литературъ досель нътъ ни одного солиднаго изследованія по исторіи бълаго духовенства. Этотъ недостатокъ только развъ и можно объяснить тъмъ, что церковная исторія имъла въ виду лишь

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. r. III. 183—184; T. V. 42.

примъры святой жизни, а не отношеніе Церкви къ народу, отъ того и обращала главное внимание на жизнь монапиествующаго духовенства, среди котораго, разумъется, больше можно найти нравоучительных примъровъ. Въ изслъдования г. Костомарова мы также не находимъ ничего о значенін приходскаго духовенства, не смотря на то, что онь стоить на чисто народной точкъ зрънія. Онъ ограничился только тъмъ, что собраль въ одно всв извъстія о построеніи церквей въ Новгородъ и Псковъ и очертиль отношения псковскаго духовенства къ новогородскому владыкъ. Это весьма важный пробъль въ церковно-историческомъ отдълъ второй книги, тъмъ болъе, что нигдъ такъ не высказалось значение церковнаго клира среди земства, какъ въ вольно-народныхъ городахъ, гдв, по замъчанию самого г. Костомарова, даже монашество, совершенно отчужденное отъ міра, испытало на себъ силу народнаго вліянія. Льтописи Пскова, гдъ за неимъніемъ епископа народъ не быль ничемъ стесненъ въ своихъ отношеніяхъ къ духовенству, служатъ самымъ капитальнымъ и почти единственнымъ источникомъ для исторіи древняго клира. Укажемъ здъсь на нъкоторыя стороны вопроса, требующія особенной разработки.

Мы замътили уже, что по своему характеру наша древняя община была вмъстъ и церковнымъ приходомъ. Приходскій храмъ имълъ для нея такое же патрональное значеніе, какъ св. Софія

или Троица для цалаго города. Въ приходскіе праздники собирались всв члены городской общины для общаго торжества, древней братчины, о которой говорить намъ льтопись и поеть ста-\*рал пъсил ("). По церковнымъ праздникамъ располагались общинным сдълки и предпріятія какъ въ селахъ, такъ и въ городахъ. Среди торговыхъ общинъ Новгорода храмъ имълъ важное значение въ торговомъ отношени. Въ церковныхъ подва-.чахъ, въ пристройкахъ, въ самой церкви, въ раз ныхъ закоулкахъ и нишахъ, хранились товары, помъщались лари, гдв лежали книги съ торговыми сделками, такъ что какъ скоро делалось что нибудь письменное, однив экземплиръ остапался пъ церкви и служиль после документомъ въ случав суда (2). При некоторыхъ церквахъ хранились торговыя мары и васы (\*). Все это да-.гало приходскій храмъ центромъ самой живой общинной дъятельности. Цълый приходъ получаль особую физіономію, которая теперь уже сгладилась; онъ быть въ высшей степени кръпкой корпораціей, члены которой были связаны между собою не только духовной, но вывств и гражданской связью. Принадлежность къприходу имъла оффиціальное значеніе н въ государственныхъ актахъ, для обозначенія общественнаго положе-

<sup>(\*)</sup> П. С. Р. Л. т. II. 83. Въ былит новогородской о Василъ Бусласвъ упоминается братчина Никольщина, распорадителенъ которой былъ церковный староста.

<sup>(2)</sup> Съвернор. народопр. т. П. стр. 224 и далъе.

<sup>(3)</sup> Дополи. А. Н. т. L. № 3.

нія человъка писалось, что такой-то принадлежить къ такому-то приходу.

Чрезвычайно интересно было бы проследить отношение между приходами и городскими общинами въ Новгородъ и Псковъ. Есть извъстія, чтоцеркви строились цълыми торговыми и промышленными корпораціями. Такъ построена была св. Пятница въ Новгородъ заморскими купцами, а въ Русв устроили церковь купцы прасолы. Торговыя товарищества сосредоточивались около церквей и даже назывались по ихъ именамъ; напр. было купечество Иванское около св. Ивана на Опокахъ (1). Изъ граматы Всеволода, данной этой церкви, видно, что община Иванская содержала на свой счетъ какъ церковь, такъ и ея клиръ. По другимъ извъстіямъ узнаемъ, что церкви строились цълыми улицами на счетъ цълой уличной общины. Г. Костомаровъ сообщиль бы большой интересъ своему скучному перечислению извъстій о построеніи новогородскихъ и псковскихъ церквей, если бы потрудился обратить внимание на отношеніе церквей къ улицамъ. А это отношеніе было и существовало долго посль паденія Новгорода. Еще на стоглавномъ соборъ говорили, что въ Новгородъ, принимал къ церкви поповъ, дъяконовъ, причетниковъ и просвирень, уличане берутъ съ нихъ большія деньги, наприм. съ попа рублей по 15, 20, 30; кто дасть, съ

<sup>(°)</sup> Съвернор. народ. т. П. стр. 401. Доп. А. Н. І. № 3. Во Псковъ: П. С. Р. Л. т. V. стр. 22.

тамъ ндуть ко владыка всей улицей; а если владыка пришлеть къ церкви попа хорошаго и грамота гораздаго, да не дасть этотъ попъ денегъ уличанамъ, то они его не примутъ (1).

Для строевія перкви, для ел содержавія и для содержания перковнаго причта существовали сборныя со всей общины деньги; распорядителемъ церковныхъ сумиъ и церковныхъ дълъ быль староста, выбранный цълою общиною и находившійся подъ ея контролемъ. Посль граматы Всеволода псковская летопись сообщаеть самыя древнія и точныя извастія о двятельности церковныхъ старостъ въ своихъ извъстіяхъ о построенін и поправка церквей (3). Патронать общинъ подъ приходскими церквами доходилъ иногда даже до живыхъ влоупотребленій, до своевольнаго распоряжения церковнымъ имуществоять, нарушавшаго права Церкви. Особенно это относится къ Пскову, гдв была самая лучшая почва для развитія земскаго влілнія на Церковь. Мы уже видъм одинъ примъръ того, какъ въче произвольно распоряжалось даже землями св. Тронцы. Подобные принтары были нерадки во Пскова; не даромъ псковская летопись разражается такого страшною филишнкою противъ восхищающихъ церковныя иманія и старается доказать неприкосновенность имущественныхъ правъ Церкви все-

<sup>(\*)</sup> Стоглявъ по над. Правосл. Собеспланка стр. 176—177. (\*) Напр. П. С. Р. Л. IV. стр. 195 (6910), 202 (6924). V. стр. 22 и проч.

возможными свидвтельствами изъ номоканона и св. отцевъ ('). Въ XIV въкъ м. Кипріанъ почелъ нужнымъ написать псковичамъ особую грамату, въ которой увъщевалъ ихъ не вступаться церковныя земли и села (2). Порядокъ, укоренившійся во Псковъ, до того быль силень и живучъ, что мы видимъ его во всей силъ даже въ XVII въкъ, когда во Псковъ быль уже особый митрополить. Митрополить псковскій Маркелль дважды (1685 и 1688 года) жаловался царю, что по древнему обыкновенію во Псковъ, его пригородахъ и уъздъ надъ церквами «архіерен воли не имъють, владъють мужики, а церкви всъ вотчинныя, и теми вотчинами владеють и себя полнять и корыстуются сами, а архіерею не послушны; о чемъ указъ попънешь, не слушають и безчестять, на счеть нейдуть; многая церковная казна пропадаетъ за ними съ давнихъ лътъ», что кто ни побываетъ изъ посадскихъ людей въ староростахъ церковныхъ, непремъно «торговыми промыслами промышляють и каменныя палаты себъ строятъ, а въ церквахъ Божінхъ облаченія и украшенія вновь ничего не строять» (3).

Что касается до приходскаго духовенства, то оно имъло такое же значене для каждой частной общины, какое имълъ владыка для цълаго Нов-

<sup>. (1)</sup> П. С. Р. Л. т. IV. 237 — 239.

<sup>(\*)</sup> A. MCT. T. I. No. 9.

<sup>(5)</sup> A. BCT. T. V. No. No. 122. 172.

города. Отъ этого въ нашихъ вольно-народныхъ городахъ оно занимало высокое положение среди городскаго земства. Избранное самимъ народомъ и изъ среды народа, оно глубоко сочувствовало всьмъ земскимъ интересамъ, участвовало во всемъ городскихъ дълахъ и было постоянно на виду у народа; его исторія неразрывно связана съ исторіего самаго города. Замвчательно, что въ Новгородъ, при народномъ избраніи епископовъ на въчъ, послъдніе неръдко избирались изъ бълаго духовенства, тогда какъ въ другихъ местахъ, гдъ народный выборъ быль стъснень, князья нэбирали епископовъ исключительно изъ благочестивыхъ иноковъ (1). Особенно велико было значеніе псковскаго духовенства. За неиманіемъ особаго епископа Псковъ сосредоточнися около собора городскаго духовенства, который такимъ образомъ заступиль мъсто владыки. Съ благословенія этого собора и совершались городскія предпріятія. Духовныхъ лицъ, какъ земскихъ и притомъ вліятельныхъ людей, мы впдимъ дъятелями въ разныхъ земскихъ дълахъ и всего чаще уполпомоченными отъ народнаго въча въ качествъ пословъ (2). Мы видъш, что въ формуль, выражавшей титуль и вмъсть полный составъ Новгорода, употреблялось особо имя владыки; такая же формула относительно Пскова выражалась слова-

<sup>(</sup>¹) Нстор. Р. Церкв. Макарія. т. III. стр. 206.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) П. С. Р. Л. IV. стр. 185, 189, 194 и ин. др.

ми: намъстникъ в. князя, посадники псковскіе, все Божіе священство, и весь Псковъ.

Сообразно съ этимъ высокимъ значениемъ духовенства нигдъ не было такого сильнаго вліянія на него земства и нигдъ съ такою ясностію не выражались народныя начала устройства низшей іерархін, какъ во Псковъ. Сила народнаго вліянія рвзко отразилась на самой организаціи духовенства; последняя была совершенный снимокъ съ земскаго строенья. Подобно тому, какъ города и все земство раздълялось на общинныя корпорацін, и псковское духовенство также раздълялось на нъсколько купъ или общинъ. Каждая купа была приписана къ одному изъ псковскихъ соборовъ. Нельзя опредълить, сколько приходовъ приписывалось къ собору; но только число ихъ, какъ видится, было опредъленное. Съ теченіемъ времени, когда появлялись новыя церкви и приходы, ихъ свяннослужители не имъли возможности вкупаться или приписываться къ прежде сформированнымъ соборнымъ купамъ и оставались невкупными попами. Когда набиралось достаточное число этихъ невкупныхъ поповъ, они били челомъ въчу, чтобы поставленъ былъ новый соборъ. Такъ въ 1462 году «скопившеся попове невкупній, биша челомъ Пскову, чтобъ пятому собору быти во Псковъ; и псковичи повельша пятому собору быти у Похвалы св. Богородица, да у Покрова св. Богородица, да у св. Духа

за Домонтовою станою» (\*), т. е. три прихода составили купу. Иногда объ устройства собора въче било челомъ владыкъ, если онъ на этотъ разъ призжаль во Псковъ (\*). Каждая соборная купа, какъ и земская община, управлялась старостою, который назывался «поповскимъ старостою» (\*). Такимъ образомъ эта должность, которой Стоглавъ далъ повсемъстное значеніе, была чисто народною и притомъ въ частности псковскаго происхожденія.

Далье, по справедливому замъчанию г. Костомарова (\*), народный укладъ не имътъ въ себъ
централизующей силы. Каждая народная община,
представляя одно цълое кръпко сплоченное, даже замкнутое внутри себя, стремилась обособиться отъ другихъ общинъ и добиться самостоятельности. Мы видъли, какъ некръпка была взаимная связь городскихъ общинъ; федерація области была еще слабъе и окончательно ползла
врозь, а цълая всероссійская федерація всъхъ
областей даже не успъла и состроиться во времена удъльно-въчеваго уклада. Сильно заинтересованныя въ церковныхъ дълахъ, древнія общины увлекали въ своемъ стремленіи къ децентрализаціи и церковную жизнь. По началамъ област-

<sup>(\*)</sup> П. С. Р. Л. т. IV. стр. 221. 191; т. V. стр. 22.

<sup>(3)</sup> Taxone, crp. 215.

<sup>(3)</sup> Taxose, ctp. 189. 306.

<sup>(4) «</sup>О жиченін Новгорода»—въ Отеч. записк. живарь 1862 г.

наго строенья и по требованіямъ ісрархической подчиненности сельскія церкви и духовенство ихъ тянули къ городскимъ соборамъ; но тяжесть тягла и стремленіе сельскихъ міровъ къ автономіи были причиною того, что сельское духовенство городскаго увзда, составивъ особую купу, старалось стать въ независимое отношение къ городскимъ соборнымъ купамъ. Псковскій лътописепъ записаль въ своей льтописи, что въ 1544 году произошель расколь между псковскимъ и сельскимъ духовенствомъ. Прівхаль во Псковъ владыка Өеодосій и потребоваль отъ поповъ своего подъвзда и корма. Городское духовенство, воспользовавшись зависимымъ положениемъ сельскихъ причтовъ, взяло съ нихъ на кормъ владыкъ больше, чъмъ само дало. Возникла тяжба «и откольшася отъ городскихъ поповъ, ото всехъ седми соборовъ, сельскіе попы и пригородскіе». Последніе усивли выпросить себе особаго поповскаго старосту. «Владыка Өеодосій благословиль, старосту имъ даль Ивана попа георгіевскаго съ Болота, что на нихъ въ корму городскіе попы взяли сверхъ собя; и бысть у нихъ смятеніе веліе» (').

Отсюда же объясняется постоянное стремление общинъ отбыть отъ суда и вліянія самаго владыки. Находясь въ самой близкой, кровной связи съ своимъ духовенствомъ, они старались

<sup>. (\*)</sup> П. С. Р. Л. т. ГУ. стр. 306.

подчинить последнее исключительно своему собственному вліянію. Они смотрали на духовенство, какъ на своихъ членовъ, а на дъла, касающика его, какъ на свои домашнія дъла, и не желам допускать въ нихъ участія владыки, посторонняго человъка. Съ довъріемъ обращаясь къ архіепископу, какъ главъ всего земства, въ междусоюзныхъ делахъ, они уклонались отъ его влинія на свои частныя дъла. Принципъ общиннаго самоуправленія, вследствіе религіозно-правственнаго склада общинъ, естественно переносился въ церковную сферу. Среди новогородскихъ общинъ, которыя находились подъ непосредственнымъ вліяніемъ владыки, мы не встръчаемъ примъровъ непокоренія его іерархической власти, хотя и не можемъ сказать положительно, что подобныхъ примъровъ вовсе не было. Въ исторіи другаго въчеваго города мы встръчаемъ выразительный примъръ того, какъ городская община, защищай свое духовенство, выгнала отъ себя епископа. «Въ лъто 6667... выгнаша ростовци и суждальцы Леона епископа, зане умножиль бяще церковь, грабяй попы» (1). Въ исторіи цвлой области, какъ федераціи не общинъ частныхъ, а городовъ, представлявшей поэтому большую разносоставность населенія и большую разрозненность интересовъ, уклоненіе отъ іерархической подчиненности яснъе; мы видимъ въ пригородахъ уже

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. I. 149. T. II, 29.

прямое противодъйствіе владыкъ, стремленіе совершенно отдълиться отъ него и двлать всъ церковныя двла самимъ, не спросясь архіепископа.

Исторія Пскова чрезвычайно типична и въ этомъ отношеніи. Псковское земство все болье и болъе затягивало узелъ, привязывавшій къ нему мъстное духовенство, стремилось окончательно разрушить корпоративное устройство духовнаго чина, основанное на канонахъ Церкви, обезличить его и подвести подъ общій земскій уровень. Мы видъли, что вліяніе земства доходило до нарушенія каноническихъ постановленій даже въ отношеніи къ владыкь; темъ болье оно имьло возможности нарушать права бълаго духовенства. Въ 1343 году явился въ Изборскъ Руда попъ борисоглъбскій съ ложнымъ извъстіемъ, что псковичи всв побиты въ стычкъ съ нъщами около Новаго городка; въ лътописи замъчено, что онъ въ самый разгаръ битвы бъжаль съ поля «повергъ вся оружія» (1). Удерживаемся отъ рышительнаго вывода изъ этой фразы. По крайней мъръ несомнънно, что псковское въче въ отношени къ земскимъ повинностямъ трактовало духовенство, какъ земскихъ людей. Во время войны съ нъмцами 1495 года духовенство стало было доказывать въчу, что съ церковныхъ земель не подобаетъ «рубитися», набирать воевъ; но посадники и въче «учали сильно дъяти надъ священники, и лазили мно-

<sup>(\*)</sup> IL C. P. J. T. V. CTP. 13.

гажды на съни и на въчы, и опить въ въчае влезли и хотали поповъ кнутомъ избезчествовати, Ивана священика рожественскаго и Андрея, и въ однихъ рубахахъ столен на въчв, и иныхъ всъхъ поповъ и дълконовъ изсоромотицию (1). Визств съ этимъ ввче псковское хотало подчивить духовенство общей администрацін в суду, уничтожить его корпоративное подчинение исключительно духовному начальству, — владыка. Въ 1395 году м. Кипріанъ почель нужнымъ доказывать въ своей граматъ псковнчамъ, что псковское въче весправедниво присвоило себъ право судить и наказывать священиемовъ, что это противно христіанскому закону и церковнымъ правеламъ (3). Подобныя увъщини характеристично взображають предъ нами борьбу, возникшую между земствомъ, хотъвшемъ слить съ собою перковный элементь ісрархін, и духовенствомь, которое отстанвало свого каноническую самостоятельность. Пскомское въче распоряжалось иногда такичи дълами, которым исключительно должны подзежать духовной и притомъ соборной властн. Въ 1468 году оно напримъръ сдъльно постановлене, нисколько не спрашиваясь владыка и митрополита, - отлучить отъ службы всахъ вдовыхъ поповъ и дьяконовъ по всей своей водости. Владыка Іона сильно разгизвался на нихъ

19

<sup>()</sup> IL C. P. J. z. IV. crp. 269.

<sup>(</sup>a) ART. MCT. T. L. 36 9.

за это и хотълъ было даже наложить на псковичей свое неблагословеніе, да его разговорили (1). Замічательно, ито долго спустя послів паденія въчевыхъ городовъ, до самаго XVIII въка во Псковъ видимъ сильное вліяніе мірскихъ людей на духовный чинъ, доходившее до совершеннаго порабощенія духовенства приходскими людьми (2).

Съ другой стороны, какъ члены городской общины, священники пользовались постояннымъ покровительствомъ въча. Цълый городъ заступался за нихъ предъ владыкою, наблюдаль за выгодами ихъ, управленіемъ архіепископа, правильностію архієрейскихъ сборовъ и протестоваль противъ злоупотребленій духовнаго управленія. Было положено общимъ правиломъ, чтобы владыка управляль дълами псковской церкви черезъ псковскихъ мужей, и въче строго наблюдало за выполненіемъ этого правила (3). Летописцы псковскіе постоянно разсказывають, какъ псковичи спорым о подъездахъ владычнихъ, судахъ надъ попами, жаловались на убытки и т. п. Они отмъчаютъ, какъ замъчательный фактъ, даже такія обстоятельства, какъ напр. то, что владыка въ свой подъездъ прожилъ во Пскове весь назначенный для этого мъсяцъ сполна (1). Въ этихъ

<sup>(1)</sup> II. C. P. J. T. V. CTP. 35.

<sup>(2)</sup> A. MCT. T. V. No. No. 122. 172.

<sup>(</sup>з) П. С. Р. Л. т. IV. стр. 201. 209. т. V. 28 и друг.

<sup>(4)</sup> Tamze, T. IV. ctp. 264.

нэвъстілкъ сквозить оригинальный взглядь псвовитянъ на владыку, какъ на чужаго человъка. такой же, какой имали общины на приказныхъ людей. Самые любимые въ Новгородъ владыки во Псковъ пользовались незавидной репутаціей. Псковская льтопись говорить о владык в юнв, какь о сребролюбив, и сравниваеть его съ левитомъ въ евангельской притив о впадшемъ въ разбойники, между тъчъ какъ въ Новгородъ этотъ владыка быль въ высшей степени народного личноство в сдълался героемъ поэтическаго народнаго сказазанія (1). Непріязнь Пскова къ владыкамъ прорывалась иногда въ буйныхъ возстаніяхъ черни. Такъ, въ 1435 году псковитяне сильно обидъли владыку Евфимія, не дали ему собрать подъязда, потому что онъ прівхаль не въ срокъ, и требовали, чтобы онъ управляль духовенствомъ чрезъ псковских в мужей. Евфимій увхаль было изъ города, но его воротили, объщая ему дать подъвздъ и судъ на попакъ. Миръ продолжался недолго. Намастникъ владыки сталъ судить по новому, не по псковской старинв и пошлинв. Народъ вознегодоваль и поколотиль владычнихь людей. Тогда владыка окончательно разгитвался и ужхаль домой, причививъ больше убытки духовенству (3). Своеволіе псковскаго въча не прекращалось даже посль паденія Новгорода, когда повогородскій

17

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. IV. crp. 234.

<sup>(\*)</sup> Танже, стр. 209. Савчи съ А. ист. т. I. № 50. -

владыка сдълался органомъ страшнаго для Пскова московскаго правительства. Такъ псковичи постоянно ссорились съ владыкою Геннадіемъ. Въ 1486 году Геннадій послаль во Псковъ игумена Евфимія съ своимъ бояриномъ описывать по всей псковской волости церкви и монастыри и положить «въ число» все псковское духовенство; «и псковичи не вдащася въ волю его». Не согласились они и на то, чтобы Евфимій быль у нихъ владычнимъ намъстникомъ, потому что этотъ Евфимій еще прежде, будучи псковскимъ ларникомъ, много зла сдълалъ народу и едва ушелъ отъ смертной казни, поступивши въ монахи (1). Подозрительность въ отношеніи къ Геннадію со стороны Пскова простиралась до того, что владычни люди стъснены были въ исполнени самыхъ обыкновенныхъ своихъ обязанностей. Въ 1500 году князь псковскій, посадники и весь Псковъ держали совътъ, допустить ли посланнаго Геннадіемъ попа къ осмотру антиминсовъ во псковскихъ церквахъ, и согласились на это, предварительно «много думавше» (3). За свою ссору съ владыкой псковичи посль дорого поплатились московскому князю. Разсказывая о паденіи Пскова, льтопись выставляетъ причиною великокняжеского гивва то обстоятельство, что «быль архіепископъ Геннадій во Псковъ и псковичи своимъ попомъ

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. V. crp. 45.

<sup>(°)</sup> Также, т. IV. стр. 272.

тронцкимъ не вельні со владыкою служить, а просвирницамъ просвиръ про владыку не вельні печно (').

Въ заключение нашего очерка псковской јерархін мы разскажемъ одинъ изъ самыхъ выра-. зительных фактовъ псковской жизни, въ которомъ особенно ясно выразилась мысль, лежавшал въ основъ псковскихъ стремленій, и результатъ, который едва не быль выведень изъ этихъ посавднихъ. После несколькихъ тщетныхъ попытокъ получить себъ особаго епископа, псковичи составили замъчательное въче въ концъ 1469 года. Всъ монахи и священники всъхъ пяти соборовъ, благословивъ посадниковъ и весь Псковъ на въчъ, сказали: «хотимъ, сынове, промежь себя, по правиламъ св. апостолъ и св. отецъ, кръпость положить во всемь священстве, какъ намъ управляться и жить по намаканону; а вы намъ. сынове, поборники будьте, потому что здъсь надъ нами правителя нътъ, а намъ самимъ той кръпости промежь себя о всякихъ церковныхъ вещахъ удержать нельзя, да и вы иногда вступаетесь міромъ въ церковныя дъла противъ правиль: такъ и на васъ мы хотимъ такую же кръпость положить». - То въдаете вы, Божіе священство, отвъ--чало въче, а мы вамъ поборники на всякій благой совътъ. – И всъ пять соборовъ, все Божіе священство составили по номоканону грамату о

<sup>(</sup>¹) Также, стр. 287.

своихъ священническихъ крапостяхъ и о церковныхъ дълахъ и положили ее въ ларь. Тутъ же на ввив предъ всемъ Псковомъ выбраны были правителями двое священниковъ. Встревоженный этимъ установленіемъ пресвитеріальнаго управленія, владыка Өеофиль самъ повхаль во Псковъ и спроснав: «кто это сдълаль безь моего въдома? Я самъ хочу судить; подерите грамату». Все Божіе священство и посадники и весь Псковъ, подумавъ на въчъ, отвъчали: «самъ, господине, знаешь, что тебь здъсь долго быть нельзя, а нашего дъла тебъ скоро не управить, потому что въ нынъшнія послъднія времена сильно смущеніе въ церквахъ между священниками; нельзя тебъ всего и разсказать. Вотъ мы и выписали изъ намакануна грамату и въ ларь положили, по вашему же слову: и самъ ты, господинъ, какъ былъ прежде въ дому св. Троицы, и прежне владыки — твоя братія — благословили управлять по намакануну всеми церковными делами пять соборовъ вивстъ съ владычнимъ намъстникомъ». — Велика эта вещь, отозвался владыка. Какъ бы не было развратно христіанству, а Божіимъ церквамъ мятежно, а иновърнымъ радостно. Доложу я объ этомъ митрополиту, да послъ вамъ и скажу. — Черезъ годъ послъ составленія граматы; • въ теченіе котораго она имъла силу въ управленіи, прівхали послы отъ в. князя и митрополита. Послъдній писаль псковичамь, чтобы они возложили священническое управление на своего

архістископа «занеже тое двло искони предано святителю управляти». Владыка Ософиль послаль сказать отъ себя: «коли тв святительскія вещи возложите на меня, такъ сами увидите, какую я поддержу кръпость во всякомъ церковномъ управлени, лучше вашей кръпости». Убъжденные распоряжениемъ митрополита и объщаниемъ владыки, все Божіе священство, посадники и весь Псковъвынули изъларя свою грамату и разодрали ее ().

Псковскія стремленія не достигли своихъ результатовъ. Церковный законъ восторжествоваль. Но не остались безъ слъда въ исторіи всь эти ссоры съ владыками и непріязнь къ нимъ псковскаго земства и духовенства. Постоянное раздражене постепенно подготовляло почву для ереси стригольниковъ, отвергнувшей всякую јерархію. Рознь между высшей и низшей іерархіей, общая и Пскову и Новгороду, впоследствій развилась въ другую ересь — жидовствующихъ, которая была между прочимъ протестомъ со стороны былаго духовенства противъ высшей јерархін и духовенства монашествующаго. На этой же почет въ XVII въкт съ такимъ привольемъ развивались по новогородской области церковнодемократическія секты безпоповіцины.

IL 3.

Digitized by Google

<sup>(&#</sup>x27;) II. C. P. J. T. IV. crp. 232-233.

## ЗЕМСКОЕ (НАРОДНОЕ И ОБЩЕСТВЕННОЕ) НА-ПРАВЛЕНІЕ РУССКОЙ ДУХОВИОЙ НИСЬМЕННО-СТИ ВЪ XVI ВЪБЪ.

Въ первой половинъ XVI въка вся съверовосточная Русь, благодаря въковымъ усилямъ московскихъ государей, «собралась», наконецъ, въ одно политическое цълое. Государямъ, собирателямъ русской земли, открылось теперь новое поприще дъятельности: нужно было «нарядить» землю, устроить ее на разумныхъ и благодътельныхъ для народа началахъ государственной правды и экономіи. Объ этомъ дъль постоянно напоминали русскимъ самодержцамъ народныя челобитныя, которыя получались въ Москвъ со всъхъ концовъ государства, и въ которыхъ тяглые люди жаловались на тяжесть казенных податей и повинностей и на злоупотребленія государевыхъ областныхъ намъстниковъ и дьяковъ. Голосъ народа требовалъ соглашенія интересовъ казны съ интересами земства, — чтобы дъло зем-

скаго устроенія и управленія совершалось «по правдъ и по Богу». Тоже требованіе заявлено было и со стороны представителей общественнаго сознанія, книжных в русских злодей XVI въка. Здъсь, въ общественной литературь того времени, вопросъ объ отношении государства къ земству поставленъ былъ такъ широко, что за нимъ необходимо слъдоваль рядъ другихъ вопросовъ, которые шли въ самую глубь современныхъ государственныхъ и общественныхъ отношений. На первомъ планъ въ этомъ ряду естественно стоаль вопросъ о Церкви. Въ прежнія времена пастыри Церкви были «печаловниками русской эсмли», защитниками народа и отдельныхъ личностей отъ угнетенія снавныхъ міра сего. Теперь же, въ эпоху торжества московской государственной централизаціи, духовныя власти поставлены были въ такую зависимость отъ гражданскаго правительства, что невсегда уже рашались энергически стоять за интересы земства и общества, подавляемые интересами казны, государства. Митрополиты Варлаамъ и Филиппъ, върные духу древнихъ пастырей русской Церкви, поплатились за свои «печалованія» низложеніемъ, а послъдній даже мученическою смертію. Съ своей стороны правительство старалось избирать на святительскія мъста именно такихъ лицъ, въ которыхъ напередъ видъло своихъ сторонниковъ или — какъ выражались тогдащніе общественные писатели — «потаковниковъ». Такъ великій князь Василій Ива-

новичь, низложивъ митрополита Варлаама, который въ дълахъ политики не хотълъ поступать противъ совъсти, избралъ на его мъсто своего любимца іосифовскаго вгумена Даніила, «молодаго, тридцатильтняго человъка, свъжаго, румянаго лицомъ, тучнаго тъломъ и тонкаго разумомъ» ('). Этотъ Даніиль, въ сань митрополита, Оказываль великому князю такія политическія услуги, которыми не безъ основанія соблазнялись современные мыслящіе люди. «Я быль у митрополита и сидъль у него одинъ на одинъ», говориль опальный бояринъ Берсень-Беклемищевъ въ откровенной бестав съ Максимомъ Грекомъ, «и митрополить великому князю великую хвалу воздаетъ: избавилъ-де его Богъ отъ запазушнаго врага. И я спросиль митрополита: кто быль вапазущный врагь государю? митрополить молвиль: «Шемячичь». А митрополить и позабыль, что къ Шемячичу грамату писаль и руку свою и печать къ той граматъ приложиль, а взяль его на образъ Пречистыя, да на чудотворцовъ, да на свою душу». Смущались также современные книжные люди и тъмъ, что Данилъ вопреки церковнымъ правиламъ и общественному мнънио, благословиль великаго князя развестись съ своею супругою Селомонидою, ради ел неплоділ. Не таковъ быль этотъ митрополить для общества и отдельных личностей, нуждавшихся въ защить

<sup>(\*)</sup> Гербершт. Вег. Мозсо́уіт. 20.

церковной ісрархів: «Не знаю, говориль объ нень тоть же Берсень-Беклемицевъ Максиму Греку, не знаю, митрополить ли онъ, или простой чернець: учительнаго слова отъ него не слъщно. и ни о комъ онъ не печалуется; а прежне сватители сидели на своихъ местахъ въ мантіяхъ и печаловались государю о всехъ людяхъ» (1). Самъ Максимъ Грекъ имълъ очень невыгодное милые о богословских в познаніях и нравственных качествахъ Данінла. Исправляя наши богослужебныя книги, образованный святогорецъ находиль совершенно безполезнымъ совътоваться въ этомъ дъль съ митрополитомъ и прочими духовивлен властями, «занеже они того не въдають, а что они и знають, имъ надобе пиры и села, и скакати и смъяти съ воры» (3).

Подобныя печальныя явленія въ жизни церконной іерархін современные мыслящіе люди объясняли тъчъ, что святители, сдълавшись богатыми вотчинніками, забыли о своемъ собственномъ, чисто-религіозиомъ служеніи обществу, пристрастились къ земнымъ стяжаніямъ и чувственнычъ удовольствіямъ и, чтобы не лишиться того и другаго, по необходимости должны были «потакать и смотръть въ руки» мірскому правительству, которому именно такіе и нужны были свя-

<sup>(1)</sup> A. a. z. L 36 172.

<sup>(\*)</sup> Преніе митрополита Джима съ вновомъ Максиновъ савтогорцемъ. Въ Чтен. общества ист. и арев. рос. 1847 г. № 7.

тители. Итакъ, чтобы уничтожить все церковное зло съ корнемъ, и снова поставить духовныя власти на прежного высоту нравственной независимости отъ мірскихъ властей, нужно было, по мысли современныхъ общественныхъ писателей, отобрать у церквей и монастырей вотчины. Этотъ вопросъ, возбудившій жаркіе споры и обнаружившій самыя мрачныя стороны въ жизни церковной іерархіи, былъ главнымъ проводникомъ въ народное сознаніе всъхъ антіерархическихъ идей предприняты были рышительныя мъры, указанныя въ «градскомъ законъ». Вольнодумцы подверглись жестокимъ церковнымъ и гражданскимъ казнямъ, по поводу которыхъ поднятъ былъ новый соціальный вопросъ — о религіозной терпимости.

Такъ подъ вліяніемъ недовольства современными государственными и церковными порядками въ сознаніи мыслящихъ русскихъ людей XVI въка накопился большой запасъ новыхъ идей, которыя выразились частію въ религіозно-раціоналистической, частію въ мистико-исторической формъ. Представителями перваго направленія были еретики жидовствующіе, Матоей Башкинъ и Оеодосій Косой. Послъдняго направленія держались всъ современные писатели, бравшіе на себя опасное дъло защищать народные и общественные интересы, подавлямые государствомъ и пренебрегаемые церковною ієрархіей. Это направленіе было господствующимъ въ общественной

русской литературъ во все продолжение XVI и до второй половины XVII въка, когда оно воспринято расколомъ, въ которомъ доведено уже до послъдней крайности.

Мистико-историческое міросозерцаніе рускихъ общественныхъ писателей XVI въка отчасти условливалось различными знаменательными событілим, которыя совершились въ міръ отъ половины XV до половины XVI стольтія. Паденіе Константинополя, исполнение семи тысячь лътъ отъ создания міра, церковная реформа Лютера, - все это легко могло дать религіозно-настроеннымъ умамъ нашихъ предковъ мистическое направленіе. «Въ самомъ дълъ, размышляли они, не даромъ же Господъ Богъ попустиль, чтобы Царь-градъ изъ столицы православія сдълался столицею бусурманства, и чтобы на храмъ св. Софін, вмъсто честнаго н животворящаго креста, заблистала луна магометова... Не значитъ-ли это, что мерзость запустенія уже водворилась на мъстъ свять? Не даромъ и надъ «ветхимъ Римомъ» разразилась, такая страшная туча: явился влой еретикъ Мартынь Люторъ, отвергающій церковных преданія и таинства, глумящійся надъ іерархією и монаше-ствомъ, оскорбляющій святьню храмовъ. Видво, въ римской церкви уже исполнилась мъра беззаконія, если она могла произвести такого окалинаго еретика, послъ котораго немногое остается сдълать и самому антихристу. И все это совершилось въ концъ седмой и въ началъ осьмой

тысячи льть отъ сотворенія міра — около того роковаго хронологического термина, за которымъ, по древнимъ предсказаніямъ, должно открыться въчное царство Божіе». Да, «знаменія временъ» были очень, очень внушительны. На лицъ земли остался одинъ только истинно-христіанскій народъсвятая православная Русь, куда и бъжала теперь, посль паденія Константинополя, вселенская Церковь, и гдъ отнынъ должны ръшаться грядущія судьбы всего человъчества. Стой на этой возвышенной мистико-исторической точкъ зрънія, наши книжники имъли довольно правственной силы, чтобы внушать русскимъ самодержцамъ, какъ они должны устроять свою землю, и русскимъ святителямъ, какъ имъ пасти стадо Христово. Если же эти внушенія оставались безъ ожидаемыхъ послъдствій, то съ мистической высоты книжнаго русскаго міросозерцанія раздавался угрожающій апокалипсическій возглась: «горе, горе всьмъ земнороднымъ»!

Ì.

Недовольство московскими государственными порядками, установлявшимися въ XVI въкъ по всъмъ съверо-восточнымъ русскимъ областямъ и удъламъ, сильнъе чувствовалось тамъ, гдъ еще свъжи были преданія самоуправнаго народнаго въча, и куда постоянно обращенъ былъ недовърчивый и строгій взоръ московскаго правительства, — въ Новгородъ и Исковъ. Здъсь же мы слышимъ

и самые разкіе литературные протесты протива современных государственных порядкова,

Новогородиы, отказываясь, по требованию своего новорителя великаго князя Ивана Восильски-VA. OTS BUENTS CHORES CTOPHERSIES BOUNHOUTEN, COLOR VOLICORS POCY AND ANTE HORS, DO KRAHHEN MEDA. следуношия льготы: ачтобъ вывода изъ новоговодской зечьи не было; а судь быль бы по старынь, какъ въ зенив судъ стоитъ; да полило-BATS ON TOCY, MES. INCLOSES CHOSENS IN AMERICANOUS въ повогородскія волости не посылыль, понеже XDISCTRUCTBY TO TANKO: DOLORELY ON FOCYAND на новогородскую душу, а скажуть всяхь сколь-BO V BOFO GYACTS COXTS, AS CAME COOPERS ASSESS отдедуть по крестному цалованию безь хитрости тому, кому великіе князья прикажуть въ Новго-POATS: A KTO YTHETS NOTE OARY OFFIN, A VARIANTS ero, n mel toro examente chombe l'ocymphene, a велийе князья того казпять» (). Государь пока-JORALIS HOROTOPO, RICERS INO ECENTS STREETS VELOCHETSамъ. Но велъдъ за взятіемъ Новгорода начались ABANDO, BAD - PASCE, REHER TPANAZERS DO OTALICHES DES городить шизовской земли; судь и управа въ новогородской области отданы на полный произволь государеных наответниковь и дыповъ, и только въ 1517 году великій князь Васнай Ивапомиь, осления, что инитестники из Великоиз Новгородъ судять свяно, а тіуны ихъ судять по

<sup>()</sup> Coo. spen. t. 2 crp. 190-194.

мадь, вельль... выбрати изъ улиць лучшихъ людей четыредесять восемь человакь и къ цалованію привести. И оттоль, по цареву слову великаго князя Василія Ивановича, уставили судити съ намъстники старосту купецкаго..., а съ тіуны судити цъловальникомъ по четыре человъ-ка на всякій мъсяцъ» (1). Неоднократно въ продолженіе XVI въка посылаемы были въ новогородскія волости и писцы государевы, чтобы положить всю землю въ тягло, «по московскому обычаю»; каждая перепись новогородскихъ волостей обыкновенно сопровождалась увеличеніемъ казенныхъ податей и повинностей, такъ что во второй половинъ XVI въка на промышленныхъ и сравнительно богатыхъ новогородцахъ накопились большія недоимки (1). Наконецъ, въ Новгородъ, кажется, постоянно велико было число «побъдных» людей, что у государя въ опалъ» (3), а въ 1570 году н весь Великій Новгородь потерпъль страшный погромъ отъ Грознаго. - Все это, конечно, не обходилось безъ жалобъ и протестовъ со стороны «изобиженных» новогородцевъ. Какой-то мъстный книжникъ вложилъ эти протесты въ уста древнихъ новогородскихъ чудотворцевъ — Сергія и Германа, основателей Валаамской обители, отъ лица

<sup>(\*)</sup> Taume, crp. 356.

<sup>(°)</sup> См. Граматы Грознаго въ Новгородъ въ I т. Прибав. нъ А. Н. № 94, 101 и др.

<sup>(\*)</sup> Соо. прем. т. 2. стр. 384.

которыхъ во второй половень XVI въка менлась «бесъда» объ ннокахъ и царяхъ послъдняго времени (1). Главное содержаніе этой бесьды составдлеть разкал полемика противь вотчинныхъ правъ монашества. Но укоряя прежнихъ велекихъ князей за то, что они давали инокамъ села и вотчины съ крестыянами, и темъ вводили въ тлаже грахи монашество и въ крайнее разорение крестъянство, апокрифическіе Сергій и Германъ обрапцаются и къ современнымъ русскимъ самодержцамъ съ такими наставленіями: «подобаеть паремъ съ попцадого изъ міру собирати всякіе доходы, и двлати двла милосердно, съ разсужденіемъ, а не гивино и не по наносу». Самымъ тяжельгить для народа государственнымъ дъломъ были тогда войны, разорительныя для земства.какъ источникъ чрезвычайныхъ податей и повинностей, и какъ причина страшныхъ опустошений не только отъ непріятелей, но и отъ самаго русскаго воинства. Въ виду всъхъ этихъ народныхъ бъдствій мнимые авторы бесьды предостерегають русских самодержцевь следующимь пророчествомъ: «при последнемъ времени начнутъ людіе напрасными бадами спасатися, и по мастамъ будутъ глады и морове частые и всяки трусы и потопы, межоусобныя брани и войны, грады начнутъ стесняться, и во царствахъ бу-

COS. I.

<sup>(\*)</sup> Мы пользуемся этой бестдой по рукопислять солов. библютеля № 205 и 923.

дуть смятенія великая и ужасти; волости и села запустьють, люди начнуть убывати, и земля ставитца пространнъе, а людей будетъ менши, да и тъмъ досталнымъ и немногимъ людемъ будеть на пространной земль жити негдь; царіе на своихъ царскихъ степенехъ не возмогутъ держатися, и почасту начнуть премънятися за свою царскую простоту и за иноческіе грвхи мірское невоздержаніе. Тогда Исавно пророчество (1) начнетъ во всемъ міръ явъ сбыватися, царей и великихъ князей небреженіемъ и неразсуженіемъ..... И хотяще они государи цари и великіе князи исправляти и здержати (свое царство), и мужають грады и царствы своими могучими воины, получають мимотекущую и суетную славу міра сего бранью и мужествомъ храбрости своея: тако и достоить царю быти грозну. А не разсудять сего, ниже внимають того, что во псалтири пишетъ царь Давидъ о домехъ мірскихъ и о градъхъ ихъ собою не исправляти.... А царю достоить не простовати, съ совътники совъть совъщати о всякомъ дълъ». Если православные государи содержатъ многочисленное воинство для защиты земли и народа оть непріятелей, то пусть не забывають, что только «невърные тщатся на ратехъ на убійство и на грабленіе и на блудъ и на нечистоту и на всякую

<sup>(\*)</sup> Здісь разумістся апокриняческое пророчество Исаін о посліднях временах», о которомъ будеть річь ниже.

влобу своими храбростыми и темъ хвалатся. А върнымъ воннямъ подобаетъ въ войнахъ быте съ парскаго повеленія, и стояти противъ враговъ креста Христова кръпко и неподвижно, а къ своевършамъ въ домвуъ ихъ быти кроткимъ, щед-DENTE II MELIOCTHELINE, II HX'S HE ORTH HEIRE MYчити и грабленія не чинити, жень и дъвиць не сквернити, черницъ и вдовицъ и прочихъ сиротъ и прочихъ православныхъ христьянъ ничемъ не нзобижати»... Въ особенности православные цари не должны полагаться на поганыхъ нвоземныхъ воиновъ ('), которые способны быть не помощниками, а бичомъ христіанскаго народа, и-что еще хуже -- могутъ заразить и уже дъйствите. но заразили върныхъ вонновъ многими своими богомерзкими нравами и обычаями: «горе роду христіянскому, прельстившимся въ невърныхъ парты и шлыки имущимъ ихъ на собъ, держащимъ ихъ невърныхъ прелести и впущающимъ ихъ въ земли свои и ищущимъ отъ невърныхъ помощи и хранящимъ ими и ихъ храбростио израильтескіл грады и страны христьянскія! Таковые насть раби, но враги именуются. Понеже оставя Божію помощь, и отъ невърныхъ ищутъ помощи и надежды, и потомъ ими же обезчестени и изневолени будутъ, и грады ихъ ими обладающе и горшее отъ невърныхъ воспримутъ».

<sup>(°)</sup> Со времени взятія Казани въ нациять войскать находились отрады татаръ и черкасовъ. И. г. рос. т. VIII. гл. 5. над. Эйнер-линга, стр. 160.

Оплакивая современное печальное состояніе общественных даль въ русской земля, минмовалаамскіе чудотворцы признаютъ единственноблагодътельнымъ для народа такое государствен-ное устройство: «подобаетъ благовърнымъ и христолюбивымъ царемъ и богоизбраннымъ благочестивымъ и великимъ княземъ русскія земли из-бранныя воеводы своя и войско свое кръпити, и царство во благоденьство соединити, и распространити отъ Москвы съмо и авамо, всюду и всюду, и грады аки кръпкія и непоколебимыя етолпы крвпко скрвпити и область вся держати не своею царьскою храбростію, ниже своимъ подвигомъ, но славнымъ войскомъ и царьскою премудрою мудростію. И на таковое дъю благое достоитъ святъйшимъ вселенскимъ патріархомъ и православнымъ благочестивымъ папамъ и преосвященнымъ митрополитомъ и всъмъ священноархіепископомъ и епископомъ, и преподобнымъ архимандритомъ и игуменомъ и всему священиическому и иноческому (чину) благословити царей н великихъ князей на единомысленный вселенскій совъть, и сь радостію царю воздвигнути и отъ вспось градовь своихь и отъ упьздовъ градовъ тъхъ, безъ величества безъ высокоумныя гордости, со христоподобною смиренною мудростію, безпрестанно всегда держати погодно при собъ ото всякихъ мъръ всякихъ людей, и на всякъ день ихъ добръ и добръ распросити царю самому....

про всякое двью міра, а разумныхъ мужей и добрыхъ и надежныхъ приближенныхъ своихъ воеводъ и вонновъ со многими войски ин на единъ часъ не разлучати отъ собя, да таковою царьского мудростію и воиновымъ валитовымъ разумомъ въдомо будетъ царю самому про все всегда самодержства его, и можеть скрвприказные люди своя и приближенных своихъ отъ поминка и отъ посула и отъ всякіл неправды, и сохранить ихъ отъ многихъ и безчисленныхъ властелиныхъ гръховъ и ото всякихъ льстивыхъ льстецовъ и отъ обавниковъ нхъ, и объявлено будетъ тъми людьми осякое дпло предъ царемъ таковою царьскою мудростію и валитовымъ разулюмъ, да прав-дою тою держитца во благоденьствъ царство его». Таковъ быль будтобы пророчественный «извътъ» преподобныхъ Сергія и Германа «властвующему князю великаго Новаграда, посадникомъ и сущимъ новогородцамъ съ ними». «И святитель Іваниъ архіепископъ, замъчаетъ объявитель бесъды преподобныхъ, слышавъ на вселенскомъ соборъ (sic) отъ преподобныхъ сицевъ извътъ, и на свидътельствіи благослови ихъ, честно подаривъ, и повелъ списавъ не разлучати сего отъ бесъды ихъ». Однакожъ, по другой редакціи бесьды, извъть замъняется сльдующею припискою, въ видъ челобитной государю: «міра сего порадъйте за православную въру, и ради

своего царскаго величества воздвигните побъду в одольніе отъ своея царскія руки... противъ своихъ царскихъ враговъ. Воззрите: писали о томъ преподобніи отцы наши Сергій и Германъ, Валамскаго монастыря начальницы, а вельли про таково дльло извъщати для исправы міра сего. Во единомъ существъ русской земли, безъ таковаго Божія милосердія и безъ твоей царской добродьтели, не одольти ниже попрати враговъ и всякихъ безчинниковъ, и не исправити въ радости воинства своего, и не соединити во едино существо міру всего. Царь государь, смилуйся пожалуй, воздвитни и дозри!» (1).

Около того же времени и, въроятно, къмъ нибудь изъ новогородскихъ же книжниковъ составлено было апокрифическое пророчество Исаіи о бъдствіяхъ послъдняго времени (2). Въ уста пророжа влагаются предвъщанія, взятыя, очевидно, съ той же печальной дъйствительности, на которую жалуются апокрифическіе Сергій и Германъ: «князи ихъ (людей послъдняго времени) будутъ немилостиви, а судіи ихъ будутъ неправедни, и не будетъ избавляющаго сироты отъ руки сильнаго. И въсплачются вдовицы и сироты, не имуще помощника себъ, ни заступника, зане князи не смиряются и властели не съжалятся, мучащеи худыв. . И будутъ знаменія въ солнцъ и въ лунъ,

<sup>(°)</sup> Сборинкъ солов. библ. № 923.

<sup>(2)</sup> Сборимсь № 913. л. 49—104.

н глади части во всъхъ странахъ вашихъ... И вложу ярость княземъ вашимъ въ сердце, и въстанетъ брань въ странахъ вапинхъ, и не почіетъ вогоя родъ на родъ. . . И покажу имъ день погибели, и преложу въ плачь праздникы ваша и игрища ваша въ рыданіе слезамъ, и сътворю пусты грады ваша, и церкви ваша пусты стануть, и не будеть приходящихъ къ церквамъ, ни убогаго, сидяща при дверехъ церковныхъ... Тогда въсплачется земля, аки дъвица красна, за погибель человъческу; тогда въсплачются море н ръки и вся глубины преисподняя; тогда въсплачется бездна гласомъ велінмъ, аки въ трубу златокованну; тогда въсплачются ангели, вида погибающъ родъ человъческій, за умноженіе влобы вашея; тогда антихристь явъ начнеть ходити съ бъсы своими, прелщая и уморяя человъки».

Въ 1510 году и Псковъ долженъ былъ разделить тажкую судьбу своего старшаго брата Великаго Новагорода. И здъсь мы слышимъ тъме протесты и жалобы— только уже не въ формъ апокрифическихъ бесъдъ и пророчествъ, а въ откровенномъ разсказъ мъстныхъ лътописцевъ и въ посланіяхъ къ самимъ московскимъ государамъ. Вотъ какъ изображаетъ псковская лътопись взате Пскова и его состояніе подъ управленіемъ московскихъ намъстниковъ и дълковъ: «прівхалъ во Псковъ князь великой Василей Ивановичь мъслиа генваря въ 24 день, и обычай псковской перемънилъ и старину порушилъ, забывъ отца

своего и дъдовъ слова и жалованья до псковичей и крестнаго цълованья, да уставиль свои обычан и пошлины новыя уставиль. А отчины отняль у псковичей и двухъ намъстниковъ уставиль и дьяка Мисюря, и триста псковскихъ семей къ Москвъ свель, и въ то мъсто привель своихъ людей,... И быль во Псковъ плачь и скорбь великая, разлученія ради... О славныйшій градь Псковъ великій! о чемъ ты сътуень и плачень? И отвъщаль прекрасный градъ Псковъ: какъ мив не сътовать, какъ мнъ не плакать и не скорбъть о моемъ опустънш? прилетълъ на меня многокрылный орель, у котораго крылья исполнены льво-выхъ ногтей, и взялъ у меня три кедра ливановы, и красоту мою и богатство и чадъ моихъ похитиль». Долго не прекращался этоть плачь прекраснаго Пскова. Ибо чу наместниковъ, и у ихъ тіуновъ, и у дьяковъ великаго князя правда ихъ, крестное цълованіе, взлетъла на небо, и кривда въ нихъ начала ходить, и много было отъ нихъ зла, потому что они были немилостивы до псковичей, а псковичи бъдные не знали правды московской. И даль князь великій свою грамату уставную псковичамъ, и послалъ князь великій своихъ намъстниковъ по пригородамъ, и вельль имъ пригорожанъ приводить къ крестному цълованію; и начали пригородскіе намъстники пригорожанъ пригъснять и продавать великимъ и злымъ умышленемъ, подметомъ и поклепомъ, и быль людемь великъ налогъ тогда... И начали

наувстники надъ псковнчами силу велику чинить, а приставы ихъ начали отъ поруки брать по 10 рублей и по 7 рублей и по 5 рублей; а кто наъ псковичей сощлется на великаго князи грамату, почемъ отъ поруки брать вельно, и они того убыств, а говорили: «то де тобв, смердъ, великаго князя грамота»! и тв наместники и нхъ тіуны и жоди пили изъ псковичей крови много. и отъ ихъ налоговъ и насильства многіе разбъглись по чужнить городамъ, покинувъ женъ и дътей. А иноземцы, что жили во Псковъ, разошлись въ свои земли; знать, не въ мочь жить во Псковъ, только одни псковичи остались: знать земля не разступится, а вверхъ не взлетьтью. Правда, великій князь, изв'вщаясь о жестоко-СТЯХЪ СВОНХЪ ПСКОВСКИХЪ НАМЪСТНИКОВЪ И ДЬЯковъ, сводилъ ихъ со Пскова, но судьба здъщняго земства отъ того мало измънялась къ дучшему. Съ горького проніей говорить мъстный дътописецъ объ этихъ административныхъ перемънахъ: «были дыяки частые, и были дыяки мудрые, а земля пуста, и начала казна великаго князя множиться во Псковъ» (1).

Во всвхъ этихъ бъдствіяхъ роднаго городя и его области современные исковскіе книжники видъли значенія последняго времени. Такъ, разсказавъ о взятіи Пскова, льтописецъ замъчаетъ: ка всему этому Богъ повельлъ быть за наше согръщеніе. Ибо писано въ Апокалипсисъ въ гла-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) П. С. Р. J. т. IV. стр. 282. 287. 288. 297.

въ 54 (по толковому Апокалипсису Андрея кесарійскаго): цять царей минуло, а плестый есть, но еще не пришель; шестымь же царемь именуеть (царл) въ Руси скиоскаго острова; онъ-то и есть шестый, потомъ еще седмый, а осьмый антихристь. Вотъ Христосъ во святомъ Еуангеліи сказаль: да не будетъ бъжство ваше зимъ, ни въ суботу; но вотъ уже пришла на насъ зима. Сему царству разширяться и злодьйству умножиться. Охъ, увы»! Неудивительно, если псковскіе льтописцы, смотря на Москву съ этой апокалипсической точки зрънія, не безъ страха встрътили слъдующее событіе: «великій князь (Иванъ Васильевичь) женился и взялъ княгиню Настасью, и были вънчаны царскими утварями, и захотълъ царство устроить на Москвъ; а писано во Апокалипсисъ глава 54: пять царей минуло, а шестой есть, но еще не пришло (при немъ царство антихриста?), но воть уже настало и пришло». И на небесахъ видъли псковичи недобрыя знаменія. Такъ въ 1547 году, (когда Иванъ Васильевичь вънчался на царство и вследъ за темъ опалился на псковичей, пришедшихъ въ Москву съ жалобою на намъстника: «безчествоваль ихъ, обливалъ виномъ горячимъ, палилъ бороды и волосы, да свъчею зажигаль, и повельль ихъ покласти нагихъ по землъ)... во Псковъ было знаменіе: на небъ надо всьмъ Псковомъ кругъ бълый, а отъ Москвы наступали на этотъ бълый кругъ другіе круги, весьма страшные, и на большомъ кругу перепояски; а къ Опочкъ ведънъ быль столбъ дуговидный, ибо тогдя и къ Опочкъ послаль князь великій воеводу съ 2000 войска, метя за Салтана Сукиныхъ; ибо тотъ Салтанъ попідлиникъ много дълаль вла, и опочане, изымавъ (его), посадили въ кръпостъ» (7).

Между псковскими книжниками находились и такіе, которые рышались сообщать саминь московскимъ государямъ свои мистическія думы о грядущихъ судьбахъ и двлахъ человъческихъ, навъянныя печальнымъ зрълищемъ современной дъйствительности. Такъ старецъ псковскаго Елеазарова монастыря Филовей писаль великому князю Василію Ивановичу: «да въсть твоя держава, благочестивый царю, яко вся царствія православныя христіанскія въры снидошася въ твое едино царство: единъ ты во всей поднебеснъй христіаномъ царь. Подобаетъ тебъ, царю, сіе держати со страхомъ Божінмъ; убойся Бога, давшаго ти сія, не уповай на злато и богатство и славу: вся бо сія здв собрана и на земли здв останутся. . . Сія же писахъ ти любя и взывая и моля щедротами Божінми, яко да премпьниши скупость на щедроты и немилосердіе на милость: утпыни плагющих и вопіющихъ день и нощь, избави обидимыхъ изъ руки обидлицихъ... Господь поможеть ты, да аще добрь устронии свое царство, будени сынъ свята и граженинъ вышняго Іерусалима. Яко же выше

<sup>(\*)</sup> II. C. P. J. T. IV. crp. 307. 308.

писахъ ти, и нынь глаголю: блюди и внемли, благочестивый царю, яко вся христіанская царства снидошася во твое едино, яко два Рима падоша, а третій стоитъ, а четвертому не быти: уже твое христіянское царство шнъмъ не останется... Святый Ипполитъ рече: егда узримъ обстоимъ Римъ перьскими вои и Перьси на насъсъ Скиояны сходящася на брань, тогда не блазненно познаваемъ, яко той есть антихристъ» (').

Вопросъ о правильномъ отношеніи государства къ земству, такъ сильно занимавшій новогородскихъ и псковскихъ книжниковъ, сделался предметомъ общественныхъ толковъ и литературныхъ разсужденій и въ самой Москвъ, въ особенности съ того времени, когда прибылъ сюда образованный иностранецъ Максимъ Грекъ. Между сочиненіями самого Максима, такъ жестоко поплатившагося за свое невольное вмъщательство въ дъла русской политики и Церкви, мы находимъ весьма замъчательное въ разсматриваемомъ нами отношеніи «слово, пространнъе излагающе, съ жалостію, нестроенія и безчинія царей и властей послъдняго житія». — «Шоль я по трудному и скорбному пути, говорить алиегорически многострадальный святогорецъ, и увидълъ жену, сидящую при пути съ поникшею головою, горько плачущую н одътую въ черные ризы, приличныя вдо-вамъ; вокругъ нея было множество звърей: львовъ, медвъдей, волковъ, шакаловъ. Я ужаснулся при этой

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Сбор. сол. биб. № 233. л. 106 — 111.

странной и нечалнной встрача; однакожъ дерануль приступить къ женъ съ вопросомъ: «кто она, н каково имя ей, и зачамъ она сидитъ при втомъ пути и плачетъ?» Дивная жена долго отказывалась отвъчать мнв на эти вопросы, потому что боялась, чтобы я, предавъ услышанное оть нея писанію, не подвергся гоненію оть тыхь, которые отвращаются истины, - что, по ел словамъ, причиняетъ конечную погибель человъческимъ начальствамъ и властямъ. Наконецъ, уступивъ моимъ усерднымъ просьбамъ, она отвъчала: «я, о страннякъ! одна изъ благородныхъ и славныхъ дочерей Царя небеснаго; мое имя Васи-.ия, что погречески значить царство. Я получила это имя отъ Вышняго въ знакъ того, что влядьющіе мною должны служить крыностію н утвержденіемъ для своихъ подчиненныхъ, а не виною пагубы и смятенія». На вопросъ мой о причинъ ея печали и сидънія при пустынномъ пути, она отвъчала: «меня хотять подчинить себъ всъ славолюбцы и властолюбцы, но изъ нихъ мало такихъ, которые бы устрояли дъла своихъ подчиненныхъ сообразно значению моего имени; большая часть, одолъваемые сребролюбіемъ и лихоимствомъ, морятъ своихъ подданныхъ всяческими истязаньямя, постройками многоценныхъ домовъ, нисколько не служащихъ къ утвержденію ихъ державы, а только—на излишніе угожденіе и веселіе блудливыхъ душъ ихъ. . . Они растлевають благочестивый царскій санъ свонии

неправдами, лихоимствомъ и богомерзкимъ блудомъ; они скоры на пролитіе крови, по своему неправедному гивву и звърской ярости; . . . . они не внимають ни духовному священническому по**ученно, ни совътамъ многоискусныхъ старцевъ,** ни прешеніямъ священныхъ писаній». . Поскорбъвъ обо всемъ этомъ, какъ и прилично было. я спросиль еще благородную жену: что значить этотъ пустынный путь и окружающіе тебя звъри? И она отвъчала миъ: «этотъ пустынный путь есть образь окаяннаго сего последняго въка, какъ уже лишеннаго благовърномудренныхъ царей, ревнителей Отца моего небеснаго. Нынъщніе цари заботятся только о томъ, чтобы разширить предълы державъ своихъ, другъ на друга враждебно ополчаясь, другъ друга обидя и радуясь кровопролитію върныхъ народовъ, другъ на навътуя, какъ дикіе звъри, всяческими н лукавствамию... (\*).

Вотъ еще одинъ внергическій голосъ, обличающій московское правительство въ безпощадномъ угнетеніи народа, — голосъ князя Курбскаго, который, какъ политическій противникъ Грознаго, конечно, можетъ быть заподозренъ въ чистотъ побужденій къ своему литературному протесту, но никакъ не въ истинъ самаго протеста.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>(\*)</sup> Сочиненія препод. Максина Грека. ч. 2. стр. 319—337. Есть раскольническая переділна этого слова подъ ваглавісих: со женів благородной, сирічь о церкві, отъ антихриста гонимой, сирічь—православными христинами білати прелести». Раск. рук. аккд. биб. 36 64. л. 137—162.

Совершенно въ духъ всъхъ тогдашинхъ русскихъ общественныхъ писателей Курбскій говорить въ одномъ своемъ посланін: «благовременно днесъ рещи ангеловъ гласъ къ Громому сыну, реченный горъ: горе живущимъ на мори и на землъ, яко разрышенъ бысть сотона отъ темницы своел на прелщеніе ихъ, имъя въ себъ ярость велію. Воистину разръшенъ есть по всему уже и изляль ярость свою на върныя и изливаеть, и преастиль страны многія и предцаеть по вселенива, отступлению отъ Бога языки научаетъ». Затъмъ, исчисливъ различныя древнія и новыя страны и государства, увлеченным сатаною въ нечести, князь-писатель обращается къ Россіи и видитъ въ ней послъднюю жертву злобы діавольской: изри и здв прилежно, како сопротивная злымъ совътомъ его (древняго змія) приходять. Державные, призванные и на власть отъ Бога поставленные, да судомъ праведнымъ, и въ кротости в въ милости державу управять, и гръхъ ради нашихъ вмъсто кротости свиръпъс эпърей кровоядцовъ обратаются, яко ни отъ естества подобново пощадъти попустища, неслыханныя смерти в муки на доброхотныхъ своихъ умыслица. О нерадъніи же державы и кривдъ суда и о несытствъ грабленій чужихъ имьній ни изрыци ригорскими языки седнешнія бъды возможно... Вониской же чинъ нынъ худъйшій строевъ обрътеся, яко многимъ не имъти не токмо коней, къ бранемъ уготованныхъ, или оружий ратныхъ, но в

дневныя пищи, ихже недостатки и убожества и бъды и смущенія всяко слово превзыде. Купецкій чинъ и земледълецъ всв днесь узримъ, како стражуть, безмърными данми продаваеми и отъ немилостивыхъ приставовъ влачими и безъ милосердія біеми, и овы дани вземпе, овы взимающе, о иныхъ помышляюще и иные умышляюще. Бъдно видъніе и умиленъ позоръ! Таковыхъ ради неистерпимыхъ мукъ овымъ безъ въсти бъгуномъ отъ отечества быти, овымъ любезныя дъти своя и исчадія чрева своего въ въчныя работы продавати, и овымъ своими руками смерти себъ умыплати, удавлению и быстринамъ ръчнымъ и инымъ таковымъ себе предавати, отъ многія горести душамъ помрачитися естественному ихъ бытству..... Но горе грабящимъ и кровь проливающимъ и милости и суда не имущимъ во властехъ своихъ! Блажени и треблажени претерпъвающи различныя напасти отъ таковыхъ! Занеже время отмщенія близь ecmin ().

Въ извъстномъ смыслъ это пророчество сбылось: въ «смутное время» имъли свой день мести всъ классы русскаго земства и общества, «изобиженные» московскимъ тягломъ и повинностями.

A. HABJOBЪ.

(npodoancenie bydems)

<sup>(\*)</sup> Ига сборинна солов. биб. № 852. л. 246—256.

## КАНОНИЧЕСКАЯ КНИГА «СТОГЛАВЪ», ИЛИ НЕКАНОНИЧЕСКАЯ?

OTOGRADA, SERVICIO DE MEZARIO, CTOLIADA, BORGI.

. Въ 1862 году въ Православномъ Собесъдиикъ взданъ Стоглавъ. Къ этому изданио приложено предисловіе и предполагалось приложить «дополнительныя объясненія», которыя однакожъ, по соображеніямъ редакцін, вопын въ составъ самаго Прав. Собесъдника (кн. 12). Въ объясненіяхъ сделанъ сводъ всехъ доселе известныхъ актовъ в сказаній, относящихся къ Стоглаву, съ цвлію опредванть, что такое Стоглавъ и какъ смотръть на него съ исторической точки зрънія. Все изданіе слъдано отъ редакціи, — и особенные участники этого изданія не были выставлены. Но въ замечаніяхъ по поводу изданія Стоглава, сдъланныхъ П. А. Безсоновымъ, я названъ, безъ моего въдома и согласія, ближайшимъ издателемъ, напечатавшимъ этотъ памятникъ. Конечно это сдълано съ доб-

31

рою цълю: выставить предъ читающимъ обществомъ мою посильную заслугу въ изданіи Стоглава; а не съ тою, чтобы удобнѣе назвать мои мысли о Стоглавъ и по поводу Стоглава, выраженныя особенно въ предисловіи, «ненаучными взглядами, странностями и юродствами». Какъ бы то ии было, по моему митнію, то и другое хорошо: — и уваженіе къ посильной заслугъ отдъльной личности и опасеніе адресовать цълой редакціи сказанныя любезности. Но чтобы не осталось недоумтнія въ комъ нибудь объ изданіи и издателяхъ, о которыхъ часто упоминаетъ мой критикъ, я считаю долгомъ разсказать, какъ было дъло.

Изданіе Стоглава давно желательно было въ русской литературъ; его желали и покланяющіеся Стоглаву и небезусловно уважающіе его. Редакція Православнаго Собесьдника, имъющаго задачей своей, между прочимъ, знакомить публику съ неизданными памятниками нашей древней антературы, сдълала мив предложение заняться изданіемъ Стоглава. Уважая этотъ памятникъ, во многихъ отношеніяхъ весьма витересный, я съ удовольствіемъ принялъ трудъ изданія его, трудъ весьма тяжелый, потому что я не могъ разсчитывать ни на чью помощь. Добросовъстная передача какъ основнаго текста, такъ и всъхъ варіантовъ изъ другихъ рукописей (всего 5) отнимала у меня дорогаго времени болъе, нежели сколько бы потребовалось на составление такого

Digitized by Google

же количества листовъ оригинальныхъ статей. Понятно, что редакція, какъ общество, не могла участвовать въ этомъ труде иначе, какъ только прочтеніемъ и одобреніемъ его къ печати. Къ Стоглаву в счелъ нужнымъ написать предисловіе и, такъ какъ онъ составляетъ предметъ спора между учеными, дополнительныя объясненія съ исторической точки зрвнія. Въ своихъ дополентельныхъ объясненіяхъ я старался собрать все, что досель извъстно было въ печати (опустиль только одно свидътельство — ненамъренно) и даже болье. Для изученія, главнымъ образомъ, вопроса о Стоглавъ я вздиль въ Москву, пользовался любезными указаніями П. А. Безсонова. обязательнымъ сообщеніемъ каргопольской граматы митрополита Макарія отъ Ив. Дм. Бълясва, которымъ за искрениее участие въ моемъ дълъ приношу искреннюю мою благодарность. Въ Москвъ же я разсматривалъ рукописи Стоглава: сводную изъ 5 рукописей у ученаго И. Д. Бъляева, и рукописи Стоглава, принадлежащия сянодальной библютекъ, при обязательномъ содъйствін о. ризничаго. Не могъ я только видъть наказъ митрополита Макарія во Владиміръ, но это не отъ меня зависьло. . . Въ Москвъ я встрътелся со взглядами, радикально противоположными моимъ взглядамъ на Стоглавъ, какъ встрвчалъ ихъ прежде въ литературъ; откровенно признаюсь, смутыся прочитавши каргопольскій наказъ, имъя уже въ виду найденную мной грамату въ

Симоновъ монастырь, и прямо заявляль; что готовъ отказаться отъ своего мивнія, если вновь открытые памятники дадуть достаточныя къ тому основанія и объяснять удовлетворительно всв историческіе факты, говорящіе противъ Стоглава, какъ соборнаго уложенія. Но по внимательномъ пересмотръ всъхъ печатныхъ наказовъ и письменныхъ, встхъ историческихъ фактовъ, сюда относящихся, я не могъ согласиться съ почтенными московскими учеными. Я написаль дополнительныя объясненія въ изданію Стоглава, въ которыхъ повториль буквально и развиль исторически то, что высказаль въ предисловін кратко. Редакція Прав. Собестдника, согласная со мной въ главныхъ мысляхъ о Стоглавъ, сочла нелишнимъ напечатать и дополнительныя объясненія мои на страницахъ своего журнала. Такимъ образомъ все изданіе Стоглава со всеми дополневіями прянадлежитъ мнъ, а не другому кому нибудь, не обществу издателей, не редакціи, и всъ недостатки изданія, всв логръшности, если таковыя будуть открыты, должны быть приписываемы мив.

Имъя въ виду всъ историческіе факты, которые говорять противъ Стоглава, какъ церковнозаконодательнаго кодекса правиль или по крайней мъръ дъяній собора, я какъ въ преднсловіи, такъ и въ послъсловіи сказаль, что на этихъ основаніяхъ нельзя считать его канонигеской книгой русской Церкви, дъйствовавшей до 1667 г. Не то говорять почтенные московскіе ученью. Я ждаль и досель жду съ нетеривніемъ новыхъ открытій по стоглавному собору, чтобы еще тверже убъдиться въ върности того вли другаго мизнія, и хотя не встрътиль ихъ въ соображеніяхъ московскихъ ученыхъ, тъмъ не менъе считаю неналишнихъ отвътить имъ для разъясненія дъла.

Въ январъ настоящаго года И. В. Бълевъ напечаталь при «Дит» «наказные списки соборнаго уложенія 1551 г. или Стоглава», и въ 10 N° «Дня» свое предположеніе о писатель слова <del>Осо-</del> доритова. Списки эти — владимірскій и , какъ ва-ріанть къ нему, каргопольскій, напечатанный въ январъ и февралъ Правосл. Собесъдника за нынвиній годъ. Изъ нихъ мы, между прочимъ. узнаемъ, что распоряженія, посланныя Макаріемъ въ Каргополь въ 1558 г., были сдъланы еще въ 1551 г. или 1552 г. въ наказв во Владимиръ. Мы не думаемъ заподозривать подлинность памятника на томъ основании, что въ 1554 г. два раза принимались разсуждать, какъ о нервиненномъ дъль, о крестномъ знаменін, которое въ ваказъ уже было ръшено; но желали бы, чтобы почтенный ученый, ратующій за каноническое достоинство Стоглава, объясниль этоть факть въ предисловін или послъсловін къ наказамъ, чего опъ не сдълаль. Въ предисловін къ наказамъ вздатель утверждаетъ «каноническое значеніе собора 1551 г. и историческую достовърность его опредъленій или книги Стоглава, какъ русскаго перковнаго закона XVI в.». Какія же доказательства

на это? 1) Голосъ всей іерархін русской Церкви на соборъ 1667 г. признавшій будтобы каноническое значеніе собора 1551 г. Напротивъ этотъто соборъ и не призналъ каноническаго значения собора 1551 г. и запретиль на будущее время признавать его, и представиль основания для своего запрещенія. «Неправедную и безразсудную клят-ву Макаріеву и того собора разръщаемъ и разрушаемъ, говорилъ великій соборъ, и той соборъ не въ соборъ и клятву не въ клятву, и ни во чтоже вмъняемъ, якоже и не бысть. Зане той Макарій митрополить, и иже сь нимь, мудрствоваща невъжествомъ своимъ безразсудно, якоже восхотъша, сами собою, не согласяся съ греческими и съ древними харатейными славянскими книгами, ниже со вселенскими святвищими патрірхи о томъ совътоваща, и ниже свопросищася съ ними», т. е. дъйствовали неправильно, не по правиламъ Церкви, не канонически. Такъ точно въ V въкъ православный халкидонскій соборъ (451 г.), уничтожая неправильныя опредъленія такъ называемаго разбойничьяго ефесскаго собора (449 г.), тъмъ самымъ объявлялъ его не-каноническимъ. Такъ и Стоглавъ, запрещая съ великимъ духовнымъ запрещениемъ Рафли, Шестокрыль, Воронограй... и иныя составы и мудрости еретическія и коби бъсовскія, не указываетъ этимъ своимъ дъйствіемъ на то, чтобы до его времени Церковь считала ихъ дозволительными или, еще болье, полезными, спасительны-

ми, каноническими. Иное дъло, если великій соборъ призналъ историческую достовърность изчисленныхъ имъ главъ Стоглава и собора. Входить въ критическое разсмотръніе этой достовърности онъ не имъль ни нужды, ни времени; въ этомъ случав онъ смотрвав на него такъ, какъ смотръли ипохваляющія и утверждающія прежде бывшая на соборъ ономъ. . . и той бывшій соборъ во свидътельство себъ о алилуін и о сложенін перстовъ приводящія» (1). По изъ признанія этой достовърности великимъ соборомъ викакъ не слъдуетъ, что бы до него Стоглавъ имълъ каноническое значеніе, хотя бы и незаслуженно, т. е. признанъ быль Церковію, какъ церковное законодательство. Утверждать это можно, но не иначе какъ на другихъ онованіяхъ, если такія будуть отысканы. «Говорить о неподлинности или неоффиціальности Стоглава, думаетъ г. Бъляевъ, значило бы представлять соборъ 1667 г. легкомысленнымъ борцемъ противъ того, что, какъ вымысль немногихъ, не имъло серьезнаго значения». Совершенно напрасно. Были ли статын, отвергаемыя соборомъ, подлинныя или неподлинныя, имълъ ли Стоглавъ каноническое значение или не имълъ, великій соборъ одинаково имълъ слишкомъ серьезныя основанія бороться противъ нихъ и него, нисколько не унижал своего достоинства. Освованія эти были въ той ожесточенной борьбь, ко-

<sup>(\*)</sup> Aou. A. H. T. V. 36 102. crp. 55.

торую вели раскольники противъ Церкви, опирамсь именно на эти статьи Стоглава. Точно такъ богохульно-глупый вынкысль не немногихъ, а одного клирика Василія, обратиль на себя серьезное внимание великаго собора по той же самой причинъ, а не потому, что бы онъ имъль самъ по себъ котъ какое выбудь значение или до-стоинство. 2) Изъ того, что ближайшие по времени къ собору 1667 г. церковные полемики даже до конца XVIII в. не оспоривали подлинности и оффиціальнаго значенія Стоглава, опять начего не слъдуетъ въ пользу подвинности и оффиціальнаго значенія его. Принимать или отвергать — дъло личнаго пониманія и знанія, и фактъ, который принимается за подливный, не выигрываеть отъ этого инчего. Въ пользу подлинности и оффиціальнаго значенія Стоглава говорили будтобы лица, имъншія за собою авторитеть или фактическаго изученія русской исторін или ума глубокаго: таково напр. мизніе Карамзина о Стоглавъ, какъ достовърномъ фактъ, и автора «Бесъдъ къ глаголемому старообрядцу», изъ коихъ послъдній выразился о Стоглавъ такъ: «митрополить Макарій и его сотрудники, безъ сомитьнія, не думали утверждать ложь; должно думать, что они были введены въ заблужденіе кингами, прежде нихъ бывшими». Изъ того, что Карамзинъ смотръль на Стоглавъ, какъ на достопърный фактъ, опать начего не слъдуетъ въ пользу его каноническаго значенія: н я

смотрю на него, какъ на достовърный фактъ; только неоконченный на соборъ, и г. Безсоновъ смотрить на него, какъ на достовърный фактъ. тоже неоконченный на соборъ, но я не признаю его произведеніемъ собора въ цъломъ составъ и отвергаю его каноническое значение, а онъ прианаетъ. Чтобы придать словамъ глубокомысленнаго автора «Бесъдъ къ старообрядцу» желаеный г. Бълзевымъ смысль, нужно еще присовокупить въсколько посылокъ: отъ признанія, что именно Макарій и его сотрудники утверждали ложь въ Стоглавъ, далеко еще до признанія, что они выдали утвержденную ими ложь, какъ церковное ваконодательство. 3) «Изданіе актовъ археографическою коммиссию, представивъ нъсколько важныхъ распоряженій русскаго церковнаго правительства въ XVI в. прямо о Стоглавв (?) и по Стоглаву, уже на половину оправдывало, говоретъ г. Бълевъ, высказавшихъ снова свътлую нысль (т. е. его) о необходимости признать Стоглавъ, какъ достовърный фактъ», а напечатанные нуъ наказы во Владиміръ и Каргополь даказывають, будтобы, ччто Стоглавъ быль актомъ ве только подлиннымъ, но и оффиціальнымъ». Доказывають ли, если смотрать на дало безпристрастно? Всв акты, относящеся къ Стоглаву. не исключая и этихъ наказовъ, легко объясияются и при неподлиности и неоффиціальности Стоглава. Даже болье можно сказать: нъкоторыя разноръчіл ихъ съ Стоглавомъ, хотя не очень

значительныя, косвеннымъ образомъ доказываютъ его неоффиціальность. А при существованін извъстныхъ историческихъ фактовъ, говорящихъ совершенно противъ оффиціальнаго значенія Стоглава, эти акты и наказы и на половину не оправдывають высказавшихъ светлую мысль о подлинности и каноническомъ значени его. Для полноты убъжденія читателей необходимо было обратить на нихъ серьезное вниманіе и объяснить ихъ какъ нибудь. Умолчаніе о нихъ показываетъ нли боязнь встрътиться съ ними, или пренебреженіе къ нимъ, какъ не стоющимъ вниманія. Ни то, ни другое совершенно безпристрастный историкъ не дозволить себъ. Извъстно, что многіе основываются именно на этихъ фактахъ въ своемъ отрицаніи подлинности и канопическаго значенія Стогдава.

Умолчаніе о фактахъ, говорящихъ противъ оффиціальнаго и кановическаго значенія Стоглава, даже противъ подлинности его, тъмъ неизвинительные для издателя наказовъ, что онъ не забыль обвинять своихъ противниковъ въ такихъ вещахъ, въ которыхъ они не заслуживаютъ обвиненія. Издатель наказовъ говоритъ напр., что у нихъ «изсякло жизненное, традиціонное знаніе русской старины и не замънилось еще отчетливымъ изученіемъ ел», что «мнънія отрицателей подлинности и оффиціальности Стоглава давали и даютъ ложное направленіе церковной полемикъ противъ раскола, отвращая ее отъ строгаго из-

ученія церковной русской исторія и вообще всей русской древности и обращая къ легкой манеръ сомнъваться, не довърять, не признавать, считать подавлкой и подчисткой все, чего не умъли и не умьють объяснить», что поэтому они носятся въ области пустыхъ словопреній и не могутъ попасть въ область строгой историко-археологической науки. А продолжатель г. издателя наказовъ мивнія о неподлинности, неоффиціальности и пр. Стоглава называеть даже детскими забавами и юродствами. Согласитесь, что обвинения довольно полновъсныя, и чтобы высказывать ихъ съ совершенной основательностію, по моему мивнію, необходимо было пересмотръть основанія, на которыхъ утверждаются сторонники этихъ мизній. Но пусть забыто это дъло. Справедливы ли самыя обвиненія? Сильно сомнаваемся. Легкая манера не довърять, сомнъваться — есть неизбъжный, первый шагь въ строгой историко-археологической наукв. Необходимо сначала утвердить подлинность документа, факта, и потомъ двлать объясненія и выводы. Мизнія и пустыя словопренія о поддълкахъ и подчисткахъ? Это не мивнія, а факты. Что было двлать напр. преосвященному Игнатию, когда онъ, разсматривая соловецкую библютеку, постоянно встрачаль подгистки въ мъстахъ, относящихся къ старообрядству? Не обращать вниманія на нихъ, молчать?... Я имъю удовольствіе видьть справедливость указаній преосвященнаго Игнатія въ этой самой биб-

лютекъ, показываю другимъ подчистки и поддълки и совершенно убъжденъ, что этимъ самымъ если не вхожу въ область строгой историко-археологической науки, то по крайней мъръ пролагаю къ ней путь, даю поводъ и побуждение обратиться къ ней именно. Возмите любое сочинене непризнающихъ подлинности и каноническаго значенія Стоглава, и увидите, что они не уклоняются отъ требованій строгой науки, а выполняють ихъ по мъръ умънья. Да и вообще говорить нынъ о необходимости историко-археологическаго изученія значить учить довольно уже поучившихся азбукъ науки. Что дъйствительно легкая манера сомнъваться, не довърять подлинности и оффиціальному значенію Стоглава не выгоняеть никого изъ области строгой историко-археологической науки въ область пустыхъ словопреній, а нелегкая манера не сомнъваться, въровать въ подлинность и оффиціальное значеніе его, сама по себть не приносить особенной пользы строгой наукт, какт ожидаетт издатель наказовъ, можно полснить это сейчасъ примъромъ. Преосвященный Игнатій, отвергавшій подлинность Стоглава и каноническое значение его болъе и сильнъе, чъмъ послъдующіе сторовники етого мнънія, особенно много говорившій о поддвакахъ и подчисткахъ, разсуждая о словъ Өеодоритовомъ еще въ 1844 г., когда историкоархеологическая наука не такъ громко предъявляла свои права, какъ теперь, не уклонился однакожъ отъ ел требованій. Онъ старался опредълить, когда составлено слово Осодоритово о двуперстін, разсматриваль для этого библіотеки; и что нашель, сообщиль, но безъ излишнихъ догадокъ, которыя бы не основывались на фактахъ, не удовлетворяли требованіямъ строгой науки. Именно онъ въ соловецкой баблютекъ нашель въ сборникъ N° 858, написанномъ въ Нов+ городъ по распоряжению соловецкаго игумена Лосиося для вклада въ монастырь (около 1480 г.), «слово Өеодорита, како благословити и креститися»; онъ доказаль даже, что редакція слова Осодоритова въ этомъ сборникъ православная и старъе, нежели редакціи неправославныя, встръчающіяся въ другихъ рукописяхъ. Въ дальнайшіл соображенія, чтобы напр. опредвлить точно время составленія этого слова наи открыть составителя его, онъ не вдавался по недостатку положительных данных, безъ которых нельзя сказать что нибудь опредъленное. Это самое открытіе Игнатія въ 1855 году вошло въ исторію русскаго раскола — обязательный учебникъ по наукъ о расколъ въ духовныхъ учебныхъ заведеніяхъ (1). Издатель наказовъ, признающій подлинность и каноническое значеніе Стоглава, къ своему прекрасному отчетливому изданию ихъ, также присовокупиль, какъ опыть не пустой, а

<sup>(\*)</sup> См. Ист. солов. обит. стр. 87—93. Ист. русск. респоль.

научной полемики, археологическое изследованіе. писанное имъ еще въ 1850 г., о происхождения мнъній Стоглава о двуперстіи и небритін бородъ. гдв объщался «представить читателямъ последующія свои изследованія, и соображенія о действительномъ творцъ этого поддъльнаго слова». Его археологическое изслъдованіе вообще хорошо и полезно въ наукъ; хотя въ немъ немного новаго противъ учебника исторіи раскола. Но его последующія изследованія и соображенія о лействительномъ творцъ этого поддъльнаго слова я осмъливаюсь считать неудовлетворяющими требованіямъ строгой историко-археологической науки. Я не стану разсматривать подробности его соображеній, не выдерживающія критики; возьму только сущность двла. «Кажется, гонорить г. Бъляевъ, намъ удалось найти теперь ключь къ отысканію автора этого слова». Авторомъ его долженъ быть Өеодоритъ, извъстный просвътитель лопарей. Что онъ дъйствительно быль авторомъ его, видно вотъ изъ чего. Въ Галицкой Руси въ XIV в. поселились армяне, держащіеся двуперстія. «Въ XVI стольтін около салых временъ стоглавнаго собора, армяне часто стали являться и въ Москвъ. Въ тоже время въ свверной Россіи появилась ересь жидовствующихъ» (наказы). Последующія изследованія и соображенія: въ Новгородъ двуперстіе распространилось въ концъ XV и началь XVI в., какъ оппозиція жидовствующимъ (??). Этому обычаю, кажется, слъдоваль и Өеодорить (?). На 13 году отъ

роду пришель онь на Соловки и прожиль адъсь 15 лътъ. Посвященный въ дъяконы новгород-скимъ архіепископомъ Макаріемъ, походиль нъсколько леть по севернымъ монастырлить, потомсь поселился въ землъ лопарей и, проживши адъсъ 20 лътъ, посвященъ Макаріемъ же во пресвитера, и еще чрезъ насколько лать сдалань игуменомъ Спасо-Евонијева монастыря. Онъ и написаль слово о двуперстін. Но его накоторые стали выдавать за слово блаженнаго Осодорита и, кажется, въ Псковъ; поэтому другъ его Курбский н писаль въ Псковъ о джесловесникахъ, выдагощихъ свои сочинения за отеческия писания; но писаль безъ согласія автора, потому что посла всемърно восхваляетъ Осодорита соловецкаго. «Итакъ, говоритъ авторъ, если принять во винманіе, что начальною школою Оеодорита быль соловецкій монастырь, и вообще главнымъ попращемъ. дълтельности — съверъ, глубокій съверъ, а центромъ его дъятельности, къ которому тянулъ онъ, Новгородъ, который быль и источникомъ его полномочіл; далье, что временемъ его двятельности было митрополитство Данінла, Іоасафа в Макарія; наконецъ, если присоединить сюда, что соловецкій монастырь и впоследстін явился главнымъ центромъ старообрядческаго раскола, откуда онъ распространился опять по съверу же: то наше мивніе, кажется, должно быть принятов. Если яснъе представить ходъ умозавлючений издателя наказовъ, то онъ выйдетъ следующий:

•1) Армяне жили въ Галицкой Руси и бывали въ Москвъ въ половинъ XVI в., а Осодорить въ началь его жиль въ соловецкомъ монастыръ н до половины подвизался на глубокомъ съверъ; слъдовательно онъ писалъ слово Оеодоритово. 2) Въ Новгородъ была ересь жидовствующихъ въ концъ XV в., противъ которой тамъ распространилось двуперстіе; а Өеодоритъ получилъ посвященіе въ Новгородъ и жилъ тамъ два года; слъд. онъ написаль слово о двуперсти. 3) Временемъ его дъятельности было митрополитство Даніила, Іоасафа и Макарія, а Даніиль училь двуперстію, слъд. Осодорить написаль слово о двуперстіи. 4) Курбскій хотя и хвалиль всемърно Оеодорита, но онъ писаль во Псковъ посланіе о лжесловесникахъ, выдающихъ свои сочиненія за отеческія писанія; слъд. Өеодорить писаль слово о двуперстіи. И наконецъ 5) соловецкій монастырь чрезъ сто слишкомъ лъть сдълался центромъ раскола, слъд. Осодоритъ написалъ слово о двуперстін. Да извинитъ насъ авторъ новъйшихъ
соображеній о творцъ слова Осодоритова, если
намъ не кажется, что его миты должно быть
принято. Но чтобы намъ не сказали, что мы не принимаемъ по недостатку пониманія глубокихъ соображеній, мы уступниь и опять не примемь по другой очень простой причинъ. По исчислению г. Бъляева, крайне впрочемъ неисправному, въ половинъ XVI в. Өеодориту было около 60 лътъ, или онъ родился въ сотыхъ годахъ XV в. Но

намъ уже сообщили «усердные, хотя и плохо вооруженные наукою защитники церковной истины», отрицатели каноническаго значенія Стоглава, что слово Феодоритово переписано было еще около 80 года XV в. въ сборникъ Досифея, а написано, должи обыть, ранъе. Я не сталъ бы говорить объ открытіи г. Бъляева, если бы онъ самъ не предложилъ его читателямъ «для обсужденія», и особенно если бы мить не нужно было показать въ близкомъ къ нашему вопросу примъръ, что отрицаніе подлинности и каноническаго значенія Стоглава не вредитъ строгой историко-археологической наукъ, а признаніе не приноситъ особенной пользы.

Еще одно замвчаніе. Въ предисловін къ наказамъ издатель говорить, что легкая манера соминьваться, не довтрять производить самое неблагопріятное впечатльніе «на расколь, твердо держащійся исторической почвы, признающій только факть, —и ничего болье», что «расколь досель строго держался этой почвы, на которой онъ считаль себя непобъдимымъ единственно (?) вслъдствіе слабости фактическаго изученія дъла защитниками Церкви». Такъ говорить — значить никогда не читать раскольническихъ сочиненій и не говорить съ самими раскольниками. Расколь возникъ, вырось, держится и живеть недостаткомъ фактическаго изученія дъла; съ самаго начала раскола и досель слышится въ немъ пол-

Digitized by Google

пъншее отрицание факта, исторической почвы. Все историческое, что представляли расколу православные, расколь отвергаль потому единственно, что представляли это православные, и не хотъль слупать история. Воть примъръ. Недавно я жаловался одному умному безпоповцу, читающему папи газеты и журналы, знающему ивсколько погречески, что старообрядцы не хотять слушать свидътельства древности, именно Остромірова Евангелія, объ имени Інсусъ. Онъ объявилъ мив, что и онъ не признаеть этого свидътельства. Почему?-Потому что издано человыкомъ, принадлежащимъ къ господствующей Церкви.-Но издатель - извъстный ученый, уважаемый въ Россіи и за границей, добросовъстный, не имъвшій въ виду никакихъ споровъ и пр. — Все-таки не признаю, сказалъ онъ мив. Въ расколъ-то и есть полнъйшее отрицаніе всего историческаго, если только оно противоръчить его убъжденіямъ, отсутствіе всякой исторической почвы; есть правда фактъ, но фактъ отрывочный, одиночный, безжизненный, не связанный съ вселенскимъ преданіемъ, не осмысленный общимъ ученіемъ и разумъніемъ.

Много можно было бы сказать и о другихъ извъстіяхъ строгой историко-археологической науки г. Бъляева; но это отвлекло бы насъ отъ главнаго вопроса о Стоглавъ. Отрадно, по крайней мъръ, видъть, что онъ смотритъ на дъло довольно просто, старается держаться на исторической почив, еще въ 1858 г. высказаль миого хорошихъ зачечаній о Стоглавъ, хотя не безъ пристрастія, не безъ увлеченія какъ самниъ Стогладомъ, такъ и вопросами къ нему относящимися, не безъ несправедловости къ сторонникамъ другихъ мпъній. Онъ относится невивмательно къ историческимъ фактамъ, предълваяемымъ его противниками; но за то и несетъ на себъ посльдствія своей невинмательности, какъ мы видъли въ примърв открытія творца слова Өеодоритова. Не такъ постудаетъ другой ученый дъятель въ области вопросовъ, относящихся къ Стоглаву. Г. Безсоновъ смотритъ прямо въ лице противоръчащимъ фактамъ, безпристрастно выставляеть ихъ, и примиряеть противорьчія. Онъ взглянуль на дъю глубже, изобръль теорію различи между соборнымъ уложеніемъ и Стоглавомъ, а равно и наказными списками по Стоглаву, и удивляется, какъ это казанскіе ученые не замътили такого различія. Теорія эта такъ обширна, что мы по необходимости отлагаемъ ръчь объ вей до слъдующей кинжки Православнаго Собесъдника. Теперь замьтимъ только, что справедливость требовала бы, укоряя казапскихъ ученыхъ за неполиманіе различія между соборнымъ уложеніемъ и Стоглавомъ, упомянуть и о московскомъ ученомъ, напечатавшемъ за мъсяцъ предъ тъмъ при той же газетъ (День) «наказные списки соборнаго уложения 1551 г. или Стоглавать.

и добротворский

(ononvanie Gydems).

## ПАМЯТНИКИ

## **ДРЕВНЕ-РУССКОЙ ДУХОВНОЙ ПИСЬМЕННОСТИ.**

посланіє старца псковскаго елеазарова монастыря филофея къ великому киязю василію нвановичу ().

Старецъ псковскаго Елеазарова монастыря Филовей уже извъстенъ читателять «Православнаго Собъседника», по своему посланию къ великокняжескому дляку во Псковъ Мисторю Мунехину (2). Здъсь издается послание тогоже стар-

(°) въ майской внижкі: «Православнаго Собесѣдника» за 1861

<sup>(1)</sup> Эго посланіе падается наяв по двунъ сборняванъ солов. быблютеки (№ 233. л. 106—111. и № 875. л. 248—251). Въ тоиъ и другомъ сборникѣ оно озаглавливается такъ: «посланіе въ велиному князю Василно, въ неиже о исправлени крестниго значения и о содонскомъ блудѣ». Мы принисываемъ это посланіе всювскому старцу Филовею на томъ основанін, что оно по складу рѣчи, по тону и основной мысли имѣетъ весьма близкое сходство съ нослиніемъ Филовея къ Мисюрю Мунскину, наданнямъ—

ца къ самому великому князю Василю. Ивановичу. Основная мысль обоихъ посланій одна и таже: «все христіанство заключилось теперь въ одно царство православнаго русскаго государя: два Рима пали, третій (Москва) стойть, а четвертому не быть. Старый Римъ палъ нравственно, заразившись ересью Аполлинарія; новый Римъ— Константинополь паль и нравственно и политически, сдълавшись столицею бусурманства — за свое соединеніе съ латинянами на осьмомъ (флорентинскомъ) соборъ». Въ виду этихъ чрезвычайныхъ обстоятельствъ времени, государь русской земли долженъ, по мысли Филовея, дъйствовать такъ, чтобы его царство, на самомъ дъль, являлось единственнымь въ міръ убъжищемъ православія и благочестія. Въ частности, русскому самодержцу, по указанию Филовея, предлежить совершить сльдующія три великія дела: во-первыхъ-установить, чтобы всв его подданные право полагали на себъ знаменіе честнаго и животворящаго креста. Въролтно, старецъ обращаетъ внимане великаго киязя на ту неправильность въ совершенін православными крестнаго знаменія, о которой царь Нванъ Васильевичь предлагалъ собору 1551 года: «крестное знамене не по существу полагается», т. е. какъ объясняетъ соборъ въ своемъ отвътъ: «мнози неразумніи человъцы махающе рукою по лицу своему творять, крестящеся, а всуе труждающеся» (гл. 32). Исправленіе крестнаго знаменія старецъ Филовей, наравив съ про-

чими современными ему русскими книжниками, считаль темъ болье необходимымъ и важнымъ дъюмъ, что видътъ въ людяхъ, не по чину крестящихся, враговъ креста Христова, имже конець, по словамъ апостола, пагуба (Филип. 3, 18. 19). Во-вторыхъ, великій князь долженъ «наполинть святыя соборныя церкви епископами, чтобы въ его правленіе не вдовствовала святая соборная Церковь»: намекъ на новогородскую и псковскую епархію, которая, по визложенія архіепископа Серапіона, осмълившагося протестовать противъ присоединенія Волоколамскаго монастыря къ митрополичьей области, въ продолжении селиадиати лыпъ оставалась безъ своего «владыки». Вообще, новогородская и псковская церковь, по тъсной связи своего юридическаго быта съ прежними «вольными обычаями» того и другаго города, должна была, съ уничтожениемъ здъсь и тамъ въчеваго устройства, въ значительной степени раз-ДВЛИТЬ СЪ СВОИМИ ДЕТЬМИ ТЯЖЕСТЬ НОВЫХЪ «МОСКОВскихъ обычаевъ». Извъстно, какъ Іоаниъ III, взявъ Новгородъ, распорядился съ тамошними церковными вотчинами. Въроятно, и сынъего, при взятін Пскова, не пощадиль также вотчинь завиняго духовенства. По крайней мъръ, нашъ старецъ пишетъ покорителю Пскова: «не обижай святыхъ Божінхъ церквей и честныхъ монастырей; не отпимай у нихъ того, что дано Богу въ наследіе въчныхъ благъ, на память последнему роду». Наконецъ, старецъ Филовей съ особенного силого

умоляетъ великаго князя искоренить въ русской земль «горькій плевель»— содомскій грвав, которому предавались не только міряне, но и друпе, о комъ благочестивый писатель умалчиваетъ изъ стыда и приличіл... Но главную цъль своего посланія Филовей высказываеть на концъ: чсія же писахъ ти любя и взывая и моля шелротами Божівми, лко да премпипии скупость на щедроты и немилосердіе на милость: утьши плагущихь и вопіющихь день и нощь, избиви обидимых из руки обидлицих в. Здъсь нашъ старецъ является «печаловникомъ» за свою родную исковскую землю, которая въ 1510 году взята была великимъ княземъ въ «свое государство» и отдана потомъ въ управление московскимъ наместникамъ и дьякамъ. Мъстные лътописцы такъ изображають современное состояніе Пскова и его области: ку намъстниковъ, у ихъ тіуновъ и у дьяковъ великаго князя правда взлетъла на небо, а между ними стала ходить кривда; всв они были немилостивы до псковичей, грабили ихъ, какъ поганыхъ иноземцевъ, взимал съ нихъ пошлины сверхъ опредъленныхъ великокняжескою уставною граматою. А кто изъ псковичей, оберегая себя отъ хищности и насилія московскихъ правителей, ссылался на эту грамату, того убивали, приговаривая: «вотъ тебъ, смердъ, великаго князя грамата»! И отъ того насильства и грабежа многіе изъ псковичей разбъжались по чужимъ городамъ, покинувъ женъ и дътей. Убъжали бы и остальные, да «въдь земля не разступится, а вверхъ не взлетвть». Правда, великій князь, извъщаясь по временамь, о жестокостяхъ СВОНХЪ ПСКОВСКИХЪ НАМЪСТНИКОВЪ И ДЬЯКОВЪ, СВОдиль ихъ со Пскова, но судьба порабощенныхъ Москвъ псковичей отъ того мало измъндлясь къ дучшему. Съ горькою проней говорить исковскій датописець объ этихь административныхъ перемънахъ: «быша по Мистори дьяки частые (милосердый Богъ милостивъ до своего созданія), и быша дьяки мудры, а земля пуста, и нача казна великаго киязя множитися во Псковъ» (1). Такое печальное положение общественныхъ дълъ во Псковъ наводило мъстныхъ лътописцевъ на самыя мрачныя думы о современныхъ судьбахъ міра и Церкви: «всему этому Богъ повельль быть за наше согръщеніе, — говорить одинь изъ льтописцевъ въ заключеніе своего разсказа о «псковскомъ взятию. Ибо писано въ Апокалипсисв въ глант 54 (по толковому Апокалипсису Андрея кесарійскаго): пять царей минуло, а шестый есть, но еще не пришель; шестымъ же именуеть (тайнозритель) царя въ Руси скиескаго острова; онъто и есть пестый, потомъ еще седный, а осьмый — антихристь... Сему царству разнирять-ся и змодыйству умножаться! Охъ, увыя! (3).

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) П. С. Р. Л. т. IV. стр. 282. 288. 297.

<sup>(°)</sup> П. С. Р. J. т. IV. стр. 282.

Туже, кажется, мысль о москогскомъ государствъ выражаетъ и старецъ Филовей въ слъдующей цитатъ изъ Ипполитова слова объ антихристъ: «когда мы увидимъ Римъ, осаждаемый персскими войсками, и персовъ, сходящихся на насъ на брань со скиоянами, тогда неблазненно познаваемъ, что прищелъ уже антихристъ».

Нельзя не видъть, что взглядь псковскихъ книжниковъ (въ томъ числъ и старца Филовея) на современныя судьбы міра н Церкви имветь весьма близкое сродство съ однимъ изъ основныхъ догматовъ раскола. Мы говоримъ о «всемірномъ паденіи Церквію, которое, по убъжденію раскольниковъ, завершилось церковными событіями роковаго 1666 года. Какъ сильно были заняты этою мыслію умы книжныхъ русскихъ людей XVI въка, видно еще изъ двухъ современныхъ Филоеею сказаній: о бъломъ клобукъ и о Тихвинской иконъ пресвятой Богородицы (1). Та и другая святыня, по этимъ сказаніямъ, чудеснымъ образомъ перешла изъ Греціи въ Россію, какъ въ единственное убъжнице Церкви и православія. Замъчательно, что и сами греки поддерживали въ русскихъ такое убъжденіе. При учрежденін у насъ патріаршества, констинопольскій патріархъ Іеремія говориль царю Оеодору



<sup>(1)</sup> См. объ этихъ сказаніяхъ у Буслаева въ Очеркахъ русской народной словесности и искуства. т. II. въ статьъ: «Новгородъ и Москаз».

Ивановнчу: «вонстину въ тебъ, благочестивомъ царв, Духъ святый пребываеть, и отъ Бога сицевал мысль тобою въ дъло произведена будетъ правъ, и истинно вашего благородія начинаніе, а нашего смиренія и всего освященнаго собора того превеликаго дъла совершение. Понеже убо ветхій Римъ падеся Аполлинаріевою ересью. Вторый же Римь, иже есть Константинополь, агарянскими внуцы от безбожных турок обладаемь. Твое же, о благочестивый царю, великое русійское царство—третій Рими благогестіеми остаки превлыде, и еся благогестивая въ твое царствіе во едино собрашася: и ты единь подъ небесемь христілискій царь именуещися во всей вселенный, во встькъ христіянтьхъ» (1). Можно подумать, что вселенскій патріархъ приводить въ своей рачи цитату изъ нижеследующаго посланія исковскаго старца Филовея къ великому князю Василю Ивановичу.

Иже отъ вышняя и отъ всемощныя, всясодержащія десница Божія, имже царіе царствують и имже велиціи величаются и силніи пишуть правду, — тебъ пресвътльйшему и высокостоливишему



<sup>(\*)</sup> См. второс приложение ко второй части старой коричей з. 15.

государю великому князю, православному христіанскому царто и владыцъ всъхъ, браздодержателю святыхъ Божінхъ престолъ святыя вселенскія и апостолскія Церкви пресвятыя Богородицы честнаго и славнаго ея успенія, иже вмъсто римскія и константинопольскія просілвшу (просілвпей?). Стараго убо Рима Церкви падеся невъріемъ аполлинаріевы ереси; втораго же Рима Констянтінюва града Церкви агаряне внуцы съкирами и оскордми разсъкоща двери. Сія же нынъ третьяго новаго Рима державнаго твоего царствія святая соборная апостольская Церкви, иже въ концыхъ вселенныя въ православной христіанстъй въръ во всей поднебеснъй паче солнца свътится. И да въсть твоя держава, благочестивый царю, яко вся царства православныя христіанскія въры снидошася въ твое едино царство: единъ ты во всей поднебеснъй христіаномъ царь. Подобаетъ тебъ, царю, сіе держати со страхомъ Божіимъ; убойся Бога, давшаго ти сія: не уповай на злато и богатство и славу: вся бо сія здъ собрана и на земли здв останутся. Помяни, царю, онаго блаженнаго, иже скипетръ въ руцъ и вънецъ царствія на главъ своей нося, глаголаше: богатство аще течетъ, не прилагайте сердца (1). Премудрый же Соломонъ рече: богатство и злато не въ сокровищехъ знается, но егда помагаетъ

<sup>(&#</sup>x27;) Ilcar. 61, 11.

требующимъ. Апостолъ же Павелъ, симъ послъдуя, глаголеть: корень есть всемъ злымъ сребролюбіе ('): не не имъти велитъ, но не прилагати упованія ниже сердца къ нему, но уповати на вседающаго Бога. — Вся убо твоя къ Богу честная (1) въра и любовь ко святымъ Божіновъ церквамъ. По и еще, царю, исправи двъ заповъди еже во твоемъ царствіи: не возлагають (\*) человъцы на себъ право знаменія честнаго креста, о нижке издалеча провъдый апостолъ Павелъ глаголаше: преже писахъ вамъ, нынъ же плача глаголю о вразвув креста Христова, имже конецъ пагуба (4). Второе: да исполници святыя соборныя церкви епископы, да не вдовствуетъ святая Божія Церкви при твоемъ царствіи. Не преступай, царю, заповъди, еже положища твои прадъды великій Константинъ и блаженный Владимеръ и великій богоизбранный Ярославъ и прочін блаженнін святін, ихже корень и до тебе. Не обиди, царю, святыхъ Божінхъ церквей н честныхъ монастырей, еже данное Богови въ наследіе вечныхъ благъ, на память последнему роду. О семъ убо святый великій пятый соборъ стращное запрещеніе положи. О третіей же пишу и плача горцъ глаголю, яко да искорениши

<sup>(\*) 1</sup> Tm. 6, 10.

<sup>(2)</sup> No. 875: WHICTEL

<sup>(3)</sup> Ibid.: no nosaranors.

<sup>(1)</sup> Trumm. 3, 48. 19.

изъ твоего православнаго царствія сій горкій плевель, о немже и нынъ свидътельствуетъ пламень жюпельнаго горящаго огня въ содомскихъ стогнахъ, о немже пророкъ Исаія рыдая глаголаше: слышите слово Божіе, князи содомстін, и внушите глаголъ Божій, людіе гоморстін! Что ми тукъ жертвъ вашихъ? Исполненъ есмь всесожженій. Аще принесете ми кадило, мерзостно ми есть, и праздниковъ вашихъ ненавидитъ душа моя (). Да слыши, благочестивый царю, яко пророкъ не мертвымъ погибщимъ содомляномъ таковая глаголаше, но живымъ человъкомъ, творящимъ дъла ихъ. Писано бо есть: преступаяй отъ своея жены раздираеть плоть свою, а творяй содомская убиваетъ самъ плодъ чрева своего. Богъ сотворилъ человъка и съмя въ немъ на чадородіе, мы же сами даемъ свои съмена во убійство и въ жертву діаволу. Да сія мерзость умножися не токмо въ мірскихъ, но и въ прочихъ, о нихже помолчю: чтый же да разумветь. Увы мнь! Како долго терпить Милостивый о насъ? Не судя убо сія писахъ, но паче рыдая горцъ самъ азъ окаянный о своихъ согръщенихъ. Но боюся молчати, аки онъ рабъ, сокрывый талантъ. Азъ бо грашный и грубый во всахъ, и неважа въ премудрости, яко же Валаамово осля безсловесное, а словеснаго учаше и скотина пророка наказоваще: яко да не зазрищи о сихъ, благо-

<sup>(&#</sup>x27;) Mcaim 1, 10. 13. 14.

честивый царю, яже дерзнухъ писати твоему ведичеству. И нынъ молю тя и паки премолю, еже выше писахъ: внимай, Господа ради, яко вся христіанская царства снидошася въ твое царство; по семъ чаемъ царства, емуже нъсть конца. Сія же писахъ ти любя и взывая и моля щедротами Божінми, яко да премънвили скупость на щедроты и немилосердіе на милость: утвши плачющихъ и вопіющихъ день и нощь, избави обидимыхъ изъ руки обидящихъ. He обидите, рече Господь, сихъ меншихъ върующихъ въ мя: ибо ангели ихъ видятъ всегда лице Отца моего, нже на небесъхъ ('). Блаженъ, рече, разумъваяй на нища и убога: въ день лютъ избавитъ его Господь, Господь хранить его и живить н, н ублажить его на земли, и не предасть его въ руки врагомъ (2). Господъ поможетъ ти, да аще добръ устронии свое царство, будени сынъ свъта и гражданинъ вышняго Герусалима. Якоже выше писахъ ти, и нынъ глаголю: блюди и внемли, благочестивый царю, яко вся христіанская царства синдошася во твое едино, яко два Рима падоша, а третій стоить, а четвертому не быти: уже твое христіанское царство инъмъ не останется, по великому Богослову. А христіанской Церкви исполнися блаженнаго Давида глаголъ: се покой мой во въкъ въка, здъ вселюся. яко

<sup>(\*)</sup> Me. 18, 10.

<sup>(2)</sup> Ilcas. 40, 1—3.

изволихъ его (1). Святый Ипполитъ рече: егда узримъ обстоимъ Римъ перьскими вои и перьси на насъ съ скиояны сходящася на брань, тогда неблазненно познаваемъ, яко той есть антихристъ. Богъ же мпра и любви и долголътьства и здравія, молитвами пречистыя Богоматере и святыхъ чюдотворцевъ и всъхъ святыхъ, да исполнитъ твое державное царство.

<sup>(&#</sup>x27;) Hoat 131, 14.

Въ редакція продолжается подписка на ПРАВОСЛАВНЫЙ СОБЕСЪДНИКЪ за прошльне годы, по следующимъ ценамъ—и се пересылкого:

```
22 1855 годъ (4 книги) 4 рубля серебр.
22 1856 годъ (4 книги) 4 рубля —
23 1857 годъ (4 книги) 4 рубля —
24 1858 годъ (12 книгъ) 7 рублей —
25 1860 годъ (12 книгъ) 7 рублей —
26 1861 годъ (12 книгъ) 7 рублей —
27 1862 годъ (12 книгъ) 7 рублей —
28 1862 годъ (12 книгъ) 7 рублей —
```

Редакція нашла возможнымъ, для облегченія своихъ подписчиковъ, понизить цівну на ПРАВО-СЛАВНЫЙ СОБЕСЪДНИКЪ за 1855, 1856 и 1857 годы, какъ показано выше (до 4 руб. вмъсто 5 руб.). —Въ тъхъ же видахъ, редакція тъмъ изъ подписчиковъ, которые выпишутъ, прямо изъ нея, вдругъ не менъе 10 экземпляровъ ПРАВО-СЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА, —за одинъ ли годъ, или за разные, —будетъ дълать уступку противъ объявленной цівны по 1 руб. съ каждаго экземпляра всъхъ годовъ.

Контора редакців въ С. Петербургѣ находится при книжномъ магазинѣ Д. К. Кожанчикова, на Невскомъ проспектѣ въ домѣ Демидова, откуда можно получать ПРАВОСЛАВНЬИЙ СОБЕСЪДНИКЪ за всѣ годы по вышепоказаннымъ цѣнамъ.

## содержанів.

|                                                                                                                                       | corporati.     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Дъянія вселенскихъ соборовъ. III. Соборъ халкидонскій, вселенскій четвертый                                                           | 65—96.         |
| Сочиненіе инока Зиновія. Истины показаніе къ вопросившимъ о новомъ ученія.                                                            | <b>53—68</b> . |
| Опредъленія владимірскаго собора 1274 года                                                                                            | 221—243.       |
| Замътки касательно устройства древней новогородской іерархіи (окончакіс)                                                              | 244—291.       |
| Земское (народное и обществен-<br>ное) направленіе русской духовной пись-<br>менности въ XVI въкъ                                     | 292—316.       |
| Каноническая книга «Стоглавъ», нли неканоническая? Отвътъ на замъчанія объ изданіи «Стоглава», помъщенныя                             |                |
| въ N° N° 10 и 11 «Дня»                                                                                                                | 317—336.       |
| Памятники древне-русской духовной письменности: Посланіе старца псковскаго Елеазарова монастыря Филовея къ великому князю Василю Ива- |                |
| новичу                                                                                                                                | 337—348.       |

Печатать посволяется. 10 апрыля 1863 г. Ценворъ среми.

Digitized by Google

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

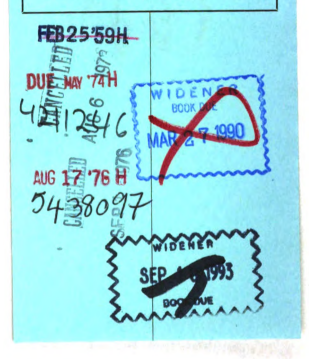
 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 



This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.







This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

