

6280 ENV

MMrsh4

Digitized by the Internet Archive in 2014





1. Maria in der Katakombe zu Albano.

Grösse:  $1:6^{1}/_{2}$ .

# Die Darstellungen

der allerseligsten Jungfrau und Gottesgebärerin



auf den Kunstdenkmälern der Katakomben.

Dogmen= und kunftgeschichtlich bearbeitet

bon

S. F. Jos. Liell.

Mit Approbation des hochw. Ordinariats Regensburg.

Mit Titelbild, 6 Farbentafeln und 67 Abbildungen im Text.

Freiburg im Breisgan.

Herder'sche Berlagshandlung.

Bweigniederlassungen in Straßburg, München und St. Louis, Mo. Wien I, Wollzeile 33: B. Herder, Berlag.



Der heiligen, allzeit reinen Jungfrau,

ber jungfräulichen Gottesgebärerin

# Maria,

unserer mächtigen Surbitterin im Gerichte,

weiht diese Arbeit

als Beichen der Verehrung und Dankbarkeit

der Verfaffer.



### Vorwort.

Gin zweijähriger Aufenthalt in Rom bot dem Berfaffer Gelegenheit, Studien über die bildlichen Darstellungen der allerseligsten Jungfrau Maria in den Katakomben zu machen. Die Wahl dieses Stoffes trafen wir unter besonderer Aufmunterung des Herrn Commendatore De Rossi. jett (1880) noch keine auf Quellenstudien beruhende Bearbeitung des gesammten Materials von katholischer Seite erschienen. Er habe nur vier Bilder in einer Monographie besprochen; es sei aber münschenswerth, daß fämmtliche Bilder einer eingehenden Untersuchung und Besprechung unterzogen würden; es sei ferner wünschenswerth, daß die unrichtigen Ansichten, die von gegnerischer Seite, besonders von Schulte, verbreitet werden, widerlegt und zurückgewiesen würden. Unter diesen Umständen erfreuten wir uns in unseren Studien einer wirksamen Unterstützung von Seiten des Herrn De Rossi. In Betracht kamen die Gemälde der Ratakomben, die Sculpturen an den Sarkophagen und die Erzeugnisse des Kunsthandwerkes. Ferner wurde das gesammte schriftliche Material, das die Werke der Bäter der fünf ersten Jahrhunderte boten, bearbeitet. Das Ergebniß dieser Studien liegt nun vor unter dem Titel: "Die Darstellungen der allerseligsten Jungfrau und Gottesgebärerin Maria auf den Kunstdenkmälern der Katakomben dogmen= und funstgeschichtlich bearbeitet."

Abgesehen von den zerstreuten Rotizen in Bosio's und Bottari's Werken, hat De Rossi, wie bereits erwähnt, unserem Thema eine Abhandlung gewidmet unter dem Titel: Immagini scelte della Beata Vergine Maria tratte

vi Vormort.

dalle Catacombe Romane (Roma 1863), die jedoch nur vier Bilber ex professo berücksichtigt. Garrucci hat sodann fast alle Bilder in seiner Storia dell' arte cristiana 1872 veröffentlicht, jedoch seine Bilder sind meistens eine Wiederholung der allgemein als ungenügend bezeichneten Copien Bofio's; sein Text beschränkt sich auf eine kurze Beschreibung; Kraus sagt darüber: "... Tafeln, deren Ausführung oft viel zu wünschen übrig läßt, während der Text dem gegenwärtigen Standpunkt der Wiffenschaft durchweg nicht entspricht." 1 Fleury hat in seinem Werke La Sainte Vierge (Paris 1878) nur sieben Katakombenbilder besprochen; seine Originalcopien sind zur Beurtheilung der Bilder werthlos; "sein Text ist unkritisch". In der Roma Sotterranea von F. X. Rraus sind in dem Rapitel "Historische und ikonographische Darstellungen: Bilder Christi, Mariä und der Heiligen" die Resultate der De Rossi'schen Forschung mitgetheilt. Eine fernere Bearbeitung erfuhr unser Gegenstand von Lehner: "Die Marienverehrung in den ersten Jahrhunderten", 2. Aufl. 1886. Die Art und Weise, wie das patriftische Material zur Darstellung gebracht wird, bedarf in manchen Punkten einer Richtigstellung. Seine Besprechung der Bilder orientirt sich nach den vorhandenen Publicationen, ohne auf die strittigen Punkte einzugehen. Seine Copien sind Reproductionen von denen De Rossi's und Garrucci's.

Bon protestantischer Seite haben die Darstellungen der allerseligsten Jungfrau eine "kritische Sichtung" und eine "eingehendere archäologische Be-handlung" durch B. Schulze erfahren. In seinen "Archäologischen Studien über altchristliche Monumente" (1880) befaßt sich der sechste Aufsag mit "Die Marienbilder in der altchristlichen Kunst". Er ist dort bemüht, nachzuweisen, daß "der Mariencultuß im eigentlichen Sinne des Worteß sich auß den Denkmälern der Kunst erst seit dem fünsten Jahrhundert nachweisen lasse", und die Behauptung zu unterstüßen, "das Zeugniß der Katakomben weise mehr als alles andere den ungeheuern Contrast zwischen dem Urchristen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kraus, Real-Encykl. I S. 84. <sup>2</sup> Kraus, Real-Encykl. II S. 365.

thum und dem modernen Romanismus auf" 1. Diese ausgesprochen polemische Schrift wird in Sybels "Historischer Zeitschrift" also empfohlen: "Es liegt hier ohne Frage eine höchft bedeutende, in die Geschichte der altkirchlichen Archäologie mächtig eingreifende Arbeit vor, zu welcher der Verfasser in vorzüglicher Weise berufen und ausgerüstet erscheint, sowohl was Kenntniß der patriftischen und überhaupt der antiken, aber auch der modernen archäologischen Literatur, als was künstlerische Bildung im allgemeinen und umfassende und selbständige Renntnignahme von dem hier zu bewältigenden Material in Sonderheit betrifft." Die Abhandlung über die Marienbilder erhält den ehrenden Titel eines "eine wesentliche Lücke der ardäologischen Forschungen ausfüllenden Aufsates" 2. Schulte selbst ist von der Stichhaltigkeit seiner Behauptungen so durchdrungen, daß er auf die Entgegnungen katholischer Archäologen also antwortet: "Was in der Encyflopadie (von Kraus) gegen die in meinen , Archaologischen Studien' vorgetragene Auffassung ber Malereien der Sacramentskapellen bemerkt worden ist, ist nicht derart, daß ich meine Ansicht zu ändern oder zu modificiren mich veranlaßt sehe." 3 Schließlich, nachdem Hasenclever die verschiedenen Ansichten betreffs der Bildererklärung vorgeführt hat, kennzeichnet er die Arbeit Schulte's also: "Es ist das wirkliche Verdienst des Greifswalder Professors Victor Schulke, daß er in seinen verschiedenen Schriften die erste ge= waltige Bresche in die traditionelle römische Auslegung gebrochen hat." 4 Unter diesen Umständen wird man es begreiflich finden, daß wir uns die Leiftung Schulte's etwas genauer ansehen.

Was unsere Arbeit will, ist somit ersichtlich.

Es bleibt uns nun noch eine recht angenehme Pflicht zu erfüllen: dem Herrn Commendatore Giovanni Battista De Rossi, dem Herrn Commendatore

<sup>1</sup> A. a. D. S. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jahrgang 1882. 47. Bb. 2. Heft, Literaturbericht.

<sup>3</sup> Die Katakomben S. 320.

<sup>4</sup> Der altchriftliche Gräberschmuck S. 15.

vIII Vorwort.

Enrico Stevenson in Rom, dem hochwürdigen Herrn Hytrek, unserem freundlichen Führer in den Katakomben, jest Conservator in Agram, dem Herrn Prosessor F. X. Kraus in Freiburg unsern innigsten Dank auszussprechen für das Wohlwollen, mit dem sie uns in unserer Arbeit unterstützt und gefördert haben. Auch der Verlagshandlung unsern besten Dank, da sie keine Mühe und Kosten gescheut hat, unsere Mustrationen auf die jedessmal beste und genaueste Weise (Lichtdruck, Holzschnitt, Photozinkographie, Autotypie und Farbenlithographie) herzustellen.

Rom, am Feste Mariä Verkündigung.

H. F. Joj. Liell.

## Inhaltsangabe.

Erfter Theil.

Ginleitung

| Dogmengeschichtlicher Nachweis für die Verehrung der aller <mark>seligste</mark><br>Inngfran Maria von den apostolischen Beiten bis zu dem<br>Concil zu Ephesus. | ıt  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Erstes Kapitel.                                                                                                                                                  |     |
| Was über Maria zur Zeit des Epheser Concils gelehrt und geglaubt wurde .                                                                                         | 19  |
| Zweites Kapitel.                                                                                                                                                 |     |
| Was über Maria im vierten Jahrhundert gelehrt und geglaubt wurde                                                                                                 | 44  |
| Drittes Kapitel.                                                                                                                                                 |     |
| Was über Maria im dritten Jahrhundert gelehrt und geglaubt wurde                                                                                                 | 60  |
| Viertes Kapitel.                                                                                                                                                 |     |
| Was über Maria im zweiten Jahrhundert gelehrt und geglaubt wurde                                                                                                 | 78  |
| Fünftes Kapitel.                                                                                                                                                 |     |
| Was über Maria im ersten Jahrhundert gesehrt und geglaubt wurde                                                                                                  | 101 |
|                                                                                                                                                                  |     |
| Zweiter Cheik.                                                                                                                                                   |     |
| Die Darstellungen der allerseligsten Iungfrau Ma <mark>ria auf</mark> den<br>Kunstdenkmälern der Katakomben.                                                     |     |
| Erste Gruppe.                                                                                                                                                    |     |
| Die Parstellungen Mariens als Jungfrau unter dem Gilde der Orante.                                                                                               |     |
| · Sechstes Kapitel.                                                                                                                                              |     |
| Die Oranten in der altchriftlichen Kunft. Allgemeines                                                                                                            | 115 |
|                                                                                                                                                                  |     |
|                                                                                                                                                                  |     |

| Siebentes Kapitel.                                                                                   | Sette |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Widerlegung einiger Anfichten in Betreff ber Bedeutung ber Oranten                                   | 120   |
| Achtes Kapitel.                                                                                      |       |
| Die Oranten sind zum Theil symbolische Darstellungen der Seelen der Ber- storbenen                   | 132   |
| Reuntes Kapitel.                                                                                     |       |
| Eine Anzahl Oranten sollen symbolische Darstellungen der Kirche sein                                 | 158   |
| Zehntes Kapitel.                                                                                     |       |
| Gine Anzahl Oranten find Darstellungen der allerseligsten Jungfrau Maria .                           | 170   |
| Zweite Gruppe.                                                                                       |       |
| Die Parstellungen der allerfeligsten Jungfrau Maria, welche uns Ereignisse<br>ihres Lebens vorführen | 197   |
| Elftes Kapitel.                                                                                      |       |
| Die Darstellungen von Mariä Verfündigung                                                             | 198   |
| Zwölftes Kapitel.<br>Die Darstellungen von Mariä Vermählung                                          | 216   |
| Dreizehntes Kapitel.<br>Die Darstellungen von Mariä Heimsuchung                                      | 217   |
| Vierzehntes Kapitel.                                                                                 |       |
| Die Darstellungen von Christi Geburt                                                                 | 221   |
| Fünfzehntes Kapitel.                                                                                 |       |
| Die Darstellungen der Anbetung der Beisen unter den Gemälden                                         | 224   |
| Sechzehntes Kapitel.                                                                                 |       |
| Die Darstellungen der Anbetung der Beisen unter den Sculpturen                                       | 248   |
| Siebenzehntes Kapitel.                                                                               |       |
| Die Darstellungen der Anbetung der Weisen unter den Erzeugnissen des Kunst-<br>handwerkes            | 284   |
| Achtzehntes Kapitel.                                                                                 |       |
| Die heiligen drei Könige in der altchristlichen Kunft                                                | 289   |
| Reunzehntes Kapitel.                                                                                 |       |
| Die Darstellungen der Darbringung und Wiederfindung Jesu im Tempel .                                 | 307   |

|     |                                                                                                                  | Seite |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|     | Zwanzigstes Kapitel.                                                                                             |       |
| Die | Darstellungen der allerseligsten Jungfrau auf der Hochzeit zu Kana .                                             | 311   |
|     | Einundzwanzigstes Kapitel.                                                                                       |       |
| Die | Darstellung der allerseligsten Jungfrau unter dem Kreuze                                                         | 313   |
|     | Dritte Gruppe.                                                                                                   |       |
|     | Die Parstellungen der allersetigsten Jungfrau Maria ohne historischen Gintergrund.                               |       |
|     | Zweiundzwanzigstes Kapitel.                                                                                      |       |
| Die | Darstellungen der allerseligsten Jungfrau, insofern Prophezeiungen durch sie erfüllt wurden                      | 315   |
|     | Dreiundzwanzigstes Kapitel.                                                                                      |       |
| Die | Darstellungen ber allerseligsten Jungfrau als Gottesgebärerin                                                    | 330   |
|     | Vierundzwanzigstes Kap <mark>itel.</mark>                                                                        |       |
| Die | Darstellungen der heiligen Familie                                                                               | 340   |
|     | Fünfun <mark>dzw</mark> anzigstes Kapitel.                                                                       |       |
| Die | Darstellungen der allerseligsten Jungfrau, wie sie die Seelen der Verstorbenen im Himmel in Empfang nimmt        | 343   |
|     | Sάμβ                                                                                                             | 347   |
|     | Sechsundzwanzigstes Kapitel.                                                                                     |       |
| Die | Bebeutung der Bilder der allerseligsten Jungfrau Maria in den Kata-<br>fomben in kunstgeschichtlicher Beziehung  | 347   |
|     | Siebenundzwanzigstes Kapitel.                                                                                    |       |
| Die | Bebeutung der Bilder der allerseligsten Jungfrau Maria in den Kata-<br>fomben in dogmengeschichtlicher Beziehung | 386   |



## Vollständige Titel

### ber gebrauchten archäologischen Werke 1.

- 1. Codex G. 6 ex Bibl. Vallicell. in Rom.
- Bosio, Roma Sotterranea, opera postuma di Antonio Bosio, disposta ed accresciuta dal M. R. P. Giovanni Severani di S. Severino. Roma 1632. Citirt: Bosio.
- . 3. Aringhi, Roma Subterranea post A. Bosium et Ioannem Severanum. Lutetiae Parisiorum 1659. Citirt: Aringhi.
- 4. Buonarotti, Osservazioni sopra alcuni frammenti di vasi antichi di vetro ornati di figure trovati nei cimiterj di Roma. Firenze 1716. Citirt: Buonarotti.
  - Boldetti, Osservazioni sopra i cimiteri dei santi martiri ed antichi cristiani di Roma. Roma 1720. Citirt: Boldetti.
  - 6. Goar, Euchologium sive Rituale Graecorum. Venetii 1730. Citirt: Goar.
  - Bottari, Roma Sotterranea. Sculture e Pitture sacre estratte dai cimiterj di Roma, pubblicate dagli autori della Roma Sotterranea ed ora nuovamente date in luce colle spiegazioni. Roma 1737—1754. Citirt: Bottari.
  - 8. Marangoni, Acta sancti Victorini. Roma 1740.
  - 9. Muratori, Liturgia Romana. Venetii 1748. Citirt: Muratori.
- 10. Seroux d'Agincourt, Histoire de l'art par les monuments depuis sa décadence au V° siècle jusqu'à son renouvellement au XV°. Paris 1809—1823. Citirt: D'Agincourt.
- 11. \*Bellermann, Neber die ältesten christlichen Begräbnißstätten und besonders die Katakomben zu Neapel. Hamburg 1839.
- 12. Wiltheim, Luciliburgensia sive Luxemburgum Romanum. 1630, ed. Neyen 1842.
- Marchi, Monumenti delle arti cristiane primitive nella Metropoli del Cristianesimo. Roma 1844.
- 14. \* Alt, Die Heiligenbilber oder die bildende Kunst, und die theologische Wissenschaft in ihrem gegenseitigen Verhältniß historisch dargestellt. Berlin 1845.
- 15. Cavedoni, Sacra Immagine della B. M. V. Modena 1855.
- 16. Perret, Les Catacombes de Rome. 6 vol. Paris 1855. Citirt: Perret.

<sup>1</sup> Die mit \* bezeichneten find bon atatholischen Berfaffern.

- 17. Zappert, Epiphania, ein Beitrag zur driftlichen Kunstarchäologie. Wien 1857.
- 18. Northcote, Die römischen Katakomben. Köln 1857.
- 19. \* Gregorovius, Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter. Stuttgart 1859.
- Giovanni Battista De Rossi, Inscriptiones christianae urbis Romae septimo saeculo antiquiores. Tom. I. Romae 1857—1861.
- 21. Saint-Laurent, La prière de Marie et le bon pasteur. Paris 1862.
- 22. Giovanni Battista De Rossi, Immagini scelte della Beata Vergine Maria tratte dalle Catacombe Romane. Roma 1863. Citirt: Immag. scelt.
- 23. Pervanoglou, Die Grabsteine ber alten Griechen. Leipzig 1863.
- 24. Giovanni Battista De Rossi, Bullettino di Archeologia Cristiana. Iª serie 1863—1869; IIª 1870—1875; IIIª 1876—1881; IVª 1882—1885. Citirt: Bullett. (Wo wir die franzöfische Ausgabe benutzten, fteht "Paris" dabei.)
- 25. Giovanni Battista De Rossi, La Roma Sotterranea Cristiana pubblicata per ordine della Santità di N. S. Papa Pio IX. Roma. Tom. I 1864; tom. II 1867; tom. III 1877. Citirt: Roma Sott.
- Raffaele Garrucci, S. J., Vetri ornati di figure in oro trovati nei cimiterj dei cristiani primitivi di Roma raccolti e spiegati. Ed. 2. Roma 1864. Citirt: Garr., Vet.
- Le Blant, Inscriptions chrétiennes de la Gaule anterieures au VIII<sup>o</sup> siècle.
   Paris 1865. Cititt: Le Blant, Inscript.
- 28. Wolter, Die römischen Katafomben, Frankfurter Brojduren, 1866, n. 7. 9. 10.
- 29. \* Helbig, Wandgemälbe der vom Besuv verschütteten Städte Campaniens. Leipzig 1868.
- Le Blant, Manuel d'Épigraphie chrétienne. Paris 1869. Citirt: Le Blant, Manuel.
- 31. \*Förster, Die Geschichte ber italienischen Kunft. Leipzig 1869.
- 32. Probst, Die Liturgien der drei ersten Jahrhunderte. Tübingen 1870.
- 33. Raffaele-Garrucci, Storia dell'arte cristiana nei primi otto secoli. Prato 1872—1880. Citirt: Garr.
- 34. Fleury, La Sainte Vierge. Études archéologiques et iconographiques. Paris 1878. Citirt: Fleury.
- 35. Lüdtke, Die Bilberverehrung und die bilblichen Darstellungen in den ersten driftlichen Jahrhunderten. Gymnasialprogramm. Freiburg 1874.
- 36. Maynard, Vie de la Sainte Vierge. Tours 1875.
- 37. \*Becker, Die Wand- und Deckengemälbe ber römischen Katakomben. Gera 1876.
- 38. Martigny, Dictionnaire des antiquités chrétiennes. ed. II. Paris 1878.
- 39. \* Lübke, Gefchichte der italienischen Malerei. Stuttgart 1878.
- 40. Marucchi, La cripta sepolcrale di San Valentino sulla Via Flaminia (estratto dal Periodo "Gli Studj in Italia"). Roma 1878. Citirt: Marucchi.
- 41. \*Springer, Raffael und Michel Angelo. Leipzig 1878.
- 42. Kraus, Roma Sotterranea Die römischen Katakomben. 2. Auflage. Freiburg 1879. Citirt: Kraus, Roma Sott.

- 43. \* B. Schulte, Archäologische Studien über altdriftliche Monumente. Wien 1880. Citirt: Studien.
- 44. Roller, Les Catacombes de Rome. Histoire de l'art et de la croyance religieuse pendant les premiers siècles du Christianisme. Paris 1881. Citirt: Roller.
- 45. \* B. Schulze, Die Katakomben, die altchriftlichen Grabstätten. Ihre Geschichte und ihre Monumente dargestellt. Leipzig 1882. Citirt: Die Katakomben.
- 46. \* Lübke, Grundriß der Kunstgeschichte. 9. Auflage. Stuttgart 1882.
- 47. Diepolder, Theologie und Kunst im Urchriftenthum. Augsburg 1882.
- 48. Jungmann, J., S. J., Aefthetik. 2. Auflage. Freiburg 1884.
- 49. Reppler, Raffaels Madonnen, in den Hiftorisch-politischen Blättern. Band 96. München 1885.
- 50. \* Hach, Die Varstellungen ber Berkündigung Maria im christlichen Alterthum, in Luthardts Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft. Leipzig 1885.
- 51. Kraus, Real-Encyklopädie der christlichen Alterthümer. Freiburg 1882 bis 1886. Citirt: Kraus, Real-Encykl.
- 52. R. Grousset, Étude sur l'histoire des Sarcophages chrétiens. Catalogue des Sarcophages chrétiens de Rome. Paris 1885. Citirt: Grousset.
- 53. Lehner, Die Marienverehrung in den ersten Jahrhunderten. 2. Auflage. Stuttgart 1886. Citirt: Lehner.
- 54. \* Hafenclever, Der althriftliche Gräberschmudt. Braunschweig 1886.

### Berichtigungen.

S. 36 Zeile 6 bon oben lies: Jeffe's ftatt Jeffe.

S. 128 Anmerfung " II. p. 202 ftatt II p. 116.

S. 231 Zeile 14 von unten " n. 92 ftatt n. 85.

S. 236 Zeile 4 bon oben " n. 91 ftatt n. 84.

S. 240 Unmerkung 2 " Garr. tav. 36 ftatt fehlt bei Garrucci.

S. 253 Zeile 12 von oben " taf. V ftatt taf. IV.



# Verzeichniß der Illustrationen.

| Nr. | Figur      | Gegenstand                  | Fundort           | Hergestellt nach  | Bei<br>Garrucci | Bei<br>Lehner | Bei                                   |
|-----|------------|-----------------------------|-------------------|-------------------|-----------------|---------------|---------------------------------------|
| 1   | Titelbild  | Maria Orans                 | Albano            | Zeichnung         | -               | -             | Boldetti II                           |
| 2   | 1          | " "                         | Berre             | "                 | 482, 18         | 77            | Le Blant, Inscr.<br>chrét. II p. 277. |
| 3   | Tafel I    | ,, , ,,                     | Rom               | ,,                | 178, 11         | 81            |                                       |
| 4   | 2          | ,, ,,                       | ,,                | Garr. 178, 10     | 178, 10         | 80            | _                                     |
| 5   | 3          | Maria, Petrus<br>und Paulus | "                 | Garr. 178, 6      | 178, 6          | 78            | _                                     |
| 6   | 4          | bitto                       | ,,                | Garr. 178, 7      | 178, 7          | 79            | _                                     |
| 7   | 5          | Maria u. Agnes              | ,,                | Garr. 191, 2      | 191, 2          | 82            | _                                     |
| 8   | 6          | M. als Orans                | Catania           | Garr. 171, 3      | 171, 3          | _             | _                                     |
| 9   | 7          | Maria u. Agnes              | Bologna           | Garr. 191, 3      | 191, 3          | 83            | _                                     |
| 10  | Taf. II, 1 | Maria Berkünd.              | Priscilla         | Zeichnung         | 75              | 4             | -                                     |
| 11  | 8          | n = n                       | Domitilla         | Bullett. 1879 I   | _               | -             | Bull. 1879 tav. 1.                    |
| 12  | 9          | , ,                         | Ravenna           | Photographie      | 344, 3          | 69            | _                                     |
| 13  | 10         | Mariä Vermähl.              | Puh=le=Dome       | Garr. 398, 1      | 398, 1          | 71            | _                                     |
| 14  | 11         | Maria Heimfuch.             | Valentino         | Garr. 84, 1       | 84, 1           | -             | -                                     |
| 15  | 12         | " "                         | Ravenna           | Photographie      | 344, 2          | 70            | _                                     |
| 16  | 13         | Chrifti Geburt              | Mantua            | Garr. 320, 2      | 320, 2          | 58            | _                                     |
| 17  | 14         | " "                         | Hom               | Zeichnung         | 398, 6          | M -           | _                                     |
| 18  | 15         | . " "                       | "                 | Inscript. I n. 73 | 398, 8          | -             | De Rossi, Inscr.<br>I n. 73.          |
| 19  | Taf. II, 2 | Cpiphanie .                 | Priscilla         | Beichnung .       | _               |               | _                                     |
| 20  | Taf. III   | , "                         | Domitilla         | "                 | 36              | 6             | Immag. scelt.<br>tav. He III.         |
| 21  | Taf. IV    | "                           | Petr. u. Marcell. | "                 | 58              | 7             | Immag. scelt.<br>tav. IV.             |
| 22  | 16         | ,,                          | Saturninus        | ,,                | 73              | 10            | _                                     |
| 23  | 17         | "                           | Calliftus         | . "               | -               | 11            | De Rossi, R. S.<br>III. tav. VIII.    |
| 24  | 18         | ,,                          | Domitilla         | Bullett. 1879 I   | _               | -             | Bullett. 1879 I.                      |
| 26  | 19         | ,,                          | Petr. u. Marcell. | Garr. 55, 2       | 55, 2           | 9             | _                                     |
| 27  | 20         | ,,                          | Calliftus         | Cod. Vall. G. 6   | 35, 2           | 8             | -                                     |
| 29  | 21         | ,,                          | Chriaca           | Bull. 1863 p. 76  | -               | _             | Bull. 1863 p. 76.                     |
| 31  | 22         | ,,                          | Fünftirchen       | Bull. 1874 VII    | -               |               | Bull. 1874 VII.                       |
| 32  | 23         | . "                         | Lateran           | Photographie      | 365, 2          | 45            | Parfer 2902.                          |
| 33  | 24         | "                           | ,,                | "                 | 358, 1          | 25            | " 2933.                               |
| 34  | 25         | ,,                          | "                 | ,,                | 384, 6          | 29 u. 30      | " 2924.                               |
| 35  | 26         | ,,                          | "                 | Zeichnung         | 359, 1          | 26            | _                                     |
| 36  | 27         | "                           | ,,                | ,,                | 398, 3          | 39            | -                                     |
| 37  | 28         | ,,                          | "                 | "                 | 398, 4          | 36            | _                                     |
| 38  | 29         | ,,                          | "                 | ,,                | 385, 2          | 41            | _                                     |

| Nr.  | Figur   | Gegenstand                 | Fundort       | Hergestellt nach                        | Bei<br>Garrucci | Bei<br>Lehner | Bei                                          |
|------|---------|----------------------------|---------------|-----------------------------------------|-----------------|---------------|----------------------------------------------|
| 39   | 30      | Epiphanie                  | Lateran       | Zeichnung                               | app. 53         | _             | _                                            |
| 40   | 31      | ,,                         | "             | ,,                                      | app. 37         | _             | _                                            |
| 41   | 32      | ,,                         | - "           | Photographie                            | 384, 5          | 60            | Parter 2912.                                 |
| 42   | 33      | ,,                         | "             | ,,                                      | _               | 61            | ,, 2915.                                     |
| 43   | 34      | ,,                         | ,,            | ,,                                      | 39, 85          | 54            | ,, 2932.                                     |
| 46   | 35      | ,,                         | Campo Santo   | Beichnung                               | _               | _             |                                              |
| 48   | 36      | ,,                         | Marcello, Rom | "                                       | 310, 3          | 37            | _                                            |
| 50   | 37      | ,,                         | Kircherianum  | Garr. 398, 2                            | 398, 2          | 47            | _                                            |
| 51   | 38      | ,,                         | Š             | Garr. 334, 2                            | 334, 2          | 51            |                                              |
| 52   | 39      | ,,                         | 8             | Garr. 371, 1                            | 371, 1          | 27            | _                                            |
| 64   | 40      | "                          | Tolentino     | Garr. 303, 3                            | 303, 3          | 28            | _                                            |
| 65   | 41      |                            | Ravenna       | Photographie                            | 311, 2          |               | _                                            |
| 66   | 42      | "                          | Uncona        |                                         | 326, 1          | 55            | Barter 2677.                                 |
| 67   | 43      | "                          | Mailand       | Ferrari p. 101                          | 329, 1          | 46            | Ferrari p. 101                               |
| 68   | 44      | "                          | Spracus       | Garr. 365, 1                            | 365, 1          | 40            |                                              |
| 69   | 45      | "                          | · ·           | Garr. 365, 1                            | 365, 1          | 53            |                                              |
| 70   | 46      | "                          | Sutri         | Garr. 380, 4                            |                 | 59            | Bull. 1865 p. 2                              |
| 71   |         | "                          |               |                                         | 380, 4          |               | Dun. 1000 p. 2                               |
| 72   | 47      | "                          | Ofimo         | Garr. 384, 7                            | 384, 7          | 38            | D 11 1000 0                                  |
| 73   | 48      | "                          | Ravello       | Garr. 398, 10                           | 398, 10         | 31            | Bull. 1868 p. 9                              |
|      | 49      | "                          | Trier         | Wiltheim fig. 97                        | _               | _             | Wiltheim fig. 9                              |
| 74   | 50      | " _                        | Arles         | Garr. 317, 4                            | 317, 4          | 50            | Le Blant, Étud<br>sur les Sarc.<br>pl. XXVI. |
| 75   | 51      | "                          | "             | Garr. 310, 4                            | 310, 4          | 56            | Le Blant pl. XX                              |
| 76   | 52      |                            | "             | Garr. 399, 1                            | 399, 1          | _             | _                                            |
| 79   | 58      | "                          | St. Gilles    | Bull. 1866 p. 63                        | 385, 1          | _             | Bull. 1866 p. 63                             |
| 80   | 54      | "                          | St. Maximin   | Garr. 334, 3                            | 334, 3          | 57            | - T                                          |
| . 81 | 55      |                            | Tolebo        | Garr. 369, 4                            | 369, 4          | 32            | _                                            |
| 82   | 56      | "                          | Karthago      | Bullett. 1884/85                        | 300, I          | -             | Bullett. 1884/8                              |
|      | 00      | "                          | Starringo     | tav. II                                 |                 |               | tav. II.                                     |
| 83   | 57      |                            | Oakanan       | Calco                                   | 485, 5          | 76            | -                                            |
| 84   | 58      | "                          | Lateran       | Photographie                            | 427             | 10            | Barter 3119.                                 |
| 85   | 59      | "                          | Kircherianum  | Zeichnung                               |                 | 85            | puttet 5110.                                 |
| 87   | 60      | "                          | Batican       | 0 / -                                   | 435, 7          | 00            |                                              |
| 88   |         | m ! ( "' '                 | Kircherianum  | Garr. 476, 6                            | 476, 6          | 73            | Kraus, RE.                                   |
| 00   | 61      | Wiederfindung<br>im Tempel | Perngia       | Kraus, RE. I<br>Fig. 160                | 321, 4          | 75            | Fig. 160.                                    |
| 89   | 62      | Hochzeit zu Kana           | Allexandrien  | Kraus, RE. I<br>Fig. 147                | 105, B, 5       | _             | Bullett. 1865<br>p. 57.                      |
| 90   | 63      | Maria unter dem<br>Kreuze  | Valentino     | Garr. 84, 2                             | 84, 2           | _             | _                                            |
| 91   | Tafel V | M. und Prophet             | Priscilla     | Zeichnung                               | 81              | 1             | Immag. scelt.                                |
| 92   | 64      | " " "                      | Domitilla     | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 30              | 2             | -                                            |
| 93   | 65      | Gotteggebärerin            | Briscilla     | "                                       | 78              | 3             | -                                            |
| 94   | Taf. VI | "                          | Ostrianum     | "                                       | 66              | 18            | Immag. sc. VI                                |
| 95   | 66      | "                          | Balentino     | Marucchi I                              | 84              | -             | Marucchi, Cpt<br>di S. Val. tav.             |
| 96   | 67      | Maria                      | Spracus       | Garr. 18, 4                             | 18, 4           | 1 _           | Le Blant, Étud                               |
| 00   | 01      | im Simmel                  | Chinna        | Guil, 10, 2                             | 15, 1           |               | sur l. Sarc. pl.                             |

| =                                 |
|-----------------------------------|
| 2                                 |
| =                                 |
| =                                 |
| 3                                 |
| Katak                             |
| 三                                 |
| =                                 |
| 1                                 |
| den 1                             |
| ==                                |
| 2                                 |
| ~                                 |
|                                   |
| =                                 |
| <b>.</b> =                        |
| -                                 |
| Ξ                                 |
| .Ξ                                |
| =                                 |
| =                                 |
| =                                 |
| 3                                 |
| Aungfrau                          |
|                                   |
| =                                 |
| 2                                 |
| =                                 |
| <u>.</u> Ξ'                       |
| ~                                 |
| =                                 |
| $\approx$                         |
| =                                 |
| =                                 |
| _                                 |
| 2                                 |
| 2                                 |
| ~                                 |
|                                   |
|                                   |
|                                   |
| Ž                                 |
| ă                                 |
| Bilde                             |
| Bilder der                        |
| r Bilde                           |
| er Bilde                          |
| der                               |
| enstellung der Bilde              |
| der                               |
| Insammenstellung der              |
| Insammenstellung der              |
| Insammenstellung der              |
| Insammenstellung der              |
| Insammenstellung der              |
| Insammenstellung der              |
| Insammenstellung der              |
| Insammenstellung der              |
| Insammenstellung der              |
| Insammenstellung der              |
| Insammenstellung der              |
| conologische Insammenstellung der |

| - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | × × ×      | 7.7.0                 | 711 N. K. K.        | 177 Ochuk                                                       | V Gohuh        |             |           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------------------|---------------------|-----------------------------------------------------------------|----------------|-------------|-----------|
| Begenffand ber Barffellung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1. Jahrh.  | 11. Jayry.            | III. Jayry.         | 1v. մակեկ.                                                      | v. Ծակւկ.      | VII. Rahrh. | IX. Nahrh |
| هر در در ساز در | 2. Hälfte. | 1. Hft. 2. Hft        | . 1. Stft. 2. Stft. | 1. FIF. 2. FIF. 1. FIF. 2. FIF. 1. FIF. 2. FIF. 1. FIF. 2. FIF. | . Htt. 2. Htt. |             |           |
| Maria als Orante                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ALLETTA    |                       | n. 3                | 3—9                                                             | _ n. 2         | 1           | n. 1      |
| Maria Berkundigung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1          | п. 10 —               | 1                   | _ n. 11                                                         | n. 12 —        | 1           | 1         |
| Mariä Bermählung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            | 1                     | 1                   | — n. 13                                                         | 1              | I           | 1         |
| Maria Heimsuchung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1          | 1                     | 1                   | 1                                                               | n. 15 —        | n. 14       | 1         |
| Christi Geburt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1          |                       | 1                   | n. 16—17                                                        | -17   -        | 1           | ł         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1          | <br>                  | 1                   | n. 18 —                                                         | 1              | 1           | 1         |
| Anbetung der drei Könige                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1          | п. 19 —               | n. 20 n.21-22       | 1                                                               | <br>           | 1           | 1         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1          | To promote the second | n. 23               | n. 24                                                           | -25 -          | 1           | t         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1          | 1                     | — n. 26             | n. 27—28                                                        | 1              | 1           | 1         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1          | 1                     | 1                   | n. 29 n. 30                                                     | 1              | I           | 1         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1          |                       | 1                   | n. 31                                                           | 1              | 1           | 1         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1          | 1                     |                     | - n. 35                                                         | n. 32—n. 64    | n. 65       | 1         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1          | 1                     | 1                   | n. 6(                                                           | n. 66—n. 82    |             |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1          | 1                     | n. 83               | n. 84—n. 86 n. 87                                               | n. 87 —        | 1           | 1         |
| Wiederfindung Jesu im Tempel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1          | 1                     | 1                   | n. 88 —                                                         | 1              | 1           |           |
| Hochzeit zu Kana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1          | 1                     | р.<br>П             | - 68                                                            | 1              | 1           |           |
| Maxia unter dem Kreuz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1          | 1                     | 1                   | 1                                                               | 1              | n. 90       | 1         |
| Maria mit Propheten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | й.<br>Э    | - 16                  | i<br> <br>          | n. 92 —                                                         | 1              | -           |           |
| Maria als Cottesgebärerin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            | 1                     | n. 93               | n. 94 —                                                         | 1<br>          | n. 95       |           |
| Maria im Himmel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1          | 1                     | 1                   | 1                                                               | n. 96          | 1           | 1         |



# Einleitung.

Die Verehrung der allerseligsten Jungfrau Maria hat ihren Grund und ihre Erklärung in der Gottesmutterschaft derselben. Maria ift die vom Propheten bezeichnete Jungfrau, die uns den Emmanuel, den Sohn Gottes ichenken sollte: in ihrem Schoke ist das Wort Fleisch geworden. Diese Thatsache berechtigt uns nicht allein, sondern verpflichtet uns geradezu, ihr, der "Gnaden= vollen", ihr, die "Gnade gefunden bei Gott", ihr, die "gebenedeit ist unter den Weibern", unsere Hochachtung und Liebe, unsere Chrfurcht und Ber= ehrung darzubringen. Findet es jeder gerechtfertigt, der Königin, die dem Lande einen Thronerben geschenkt hat, Ehre und Achtung zu zollen: um wie viel mehr muß man jene ehren und verherrlichen, die den König des Himmels geboren, die der Welt den Erlöser geschenkt hat; ja, wie viel mehr muß man jene Mutter ehren, die auf wunderbare Weise Mutter und Jungfrau zugleich ift, jene Mutter, die, wie es solch hoher Würde entspricht, einzig dasteht, frei von aller Sünde, frei felbst von dem Makel der Erbfünde, jene Mutter, die erglänzt im Ruhme aller Tugenden und doch im Augenblick ihrer höchsten Erhebung sich "eine Magd des Herrn" nennt!

Wenn Maria eine solche Stellung in der neuen Heilsordnung einnimmt, solche Vorzüge besitzt, so wird es selbstverständlich und naturgemäß erscheinen, wenn in der Kirche zu allen Zeiten und an allen Orten ihr in hervorragender Weise Hochachtung, Liebe und Verehrung zu theil wird; ja es müßte bestremden und würde unerklärlich scheinen, wenn dies nicht der Fall wäre. Was die Natur der Sache erheischt, ist in der That eingetreten; es sind auß glänzendste jene prophetischen Worte in Erfüllung gegangen, die Maria vom Heiligen Geiste erfüllt sprach: "Selig werden mich preisen alle Geschlechter, denn Großes hat an mir gethan der Mächtige, dessen Name heilig ist!" Die Kirche feierte zu allen Zeiten und feiert noch das Lob Mariens auf die mannigfaltigste Weise: Feste verherrlichen die einzelnen Geheimnisse ihres Lebens, Kirchen und Altäre sind ihrem Namen geweiht, ganze

Länder, Städte und einzelne Personen verehren in ihr eine mächtige Schutzherrin. Auch die Kunst ließ es sich nicht nehmen, ihr Scherflein zur Berz herrlichung Unserer Lieben Frau beizutragen: Maserei und Bildhauerei künden ihr Lob und ihre Ehre zu allen Zeiten.

Diese letzten Sätze sprechen eine Thatsache aus, die allgemein zugegeben wird, wenn man sie auf die Zeit nach dem Concil von Ephesus (431) beschränkt; soll sie aber auch für die sogen. "Urkirche" gelten, so erhebt sich von protestantischer Seite Widerspruch.

Im Protestantismus, wo bekanntlich nur geglaubt wird, was in der "Ur= firche" als Glaubenssatz galt — ist freilich heutzutage nicht mehr ganz richtig —, kennt man eine Berehrung Mariens nicht, ja man spricht nur von "der Maria" und scheut alles, was einer Verehrung nur ähnlich ist. "Es ist ein Verhältniß beständiger Flucht vor der Mutter Gottes, steter Angst davor, ihr auch nur ein Wort des Grußes zu gönnen, welches ihr doch der Bater durch Engelsmund zusandte, um damit den ersten Rig in den alten Fluch zu reißen, der uns von ihm und seiner Liebe trennte. Jedem andern Menschenkinde, wenn es in die ewige Heimat vorausgegangen ift, dürfen wir ein Ave pia anima! zurufen, so oft wir wollen — nur der Mutter nicht, denn das wäre katholisch!" 1 Diese Auffassung rechtfertigt man damit, daß "die Ehre Jesu Chrifti, unseres herrn, einzigen Mittlers und heilandes", durch die Berehrung Mariens gefährdet erscheint; ja das Mäteln am Thun und Laffen der Gottesmutter fordere das "protestantische Gewissen", "die Ehre Gottes und Chrifti!" Denn die Berehrung der Unbefleckten rührt "vom Feinde unseres Geschlechtes" her 2.

Die Erklärung dieser Erscheinung sinden wir in der von protestantischer Seite aufgestellten Behauptung, daß die Marienverehrung eine später aufgekommene Neuerung sei; in der sogen. "Urkirche" habe man eine solche Verehrung wenig oder gar nicht gekannt; ja man weiß sogar von ihrem sehr verdächtigen Ursprunge zu erzählen, als sei sie durch Entwicklung und Fortbildung des heidnischen Demetercultus entstanden; man entstellt sie, indem man sagt, in der katholischen Kirche erweise man Maria göttliche Shre, man bete Maria an. Alt gibt die historische Erklärung der Entstehung des Mariencultus also an: "Was die Verehrung der Maria betrifft, so sinden sich die frühesten Spuren davon bei den Kollyridianerinnen, einer Secte von Weibern, deren Eultus in Thracien und Ober-Schthien süblich nach Arabien

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dietlein, Evangel. Ave Maria, VII, Salle 1863.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So Preuß in seinem "Exam. Chemnitii und die Lehre von der unbesteckten Empfängniß" (Berlin 1865). Der Verfasser hat nach seiner Rückschr zur katholischen Kirche laut Erklärung vom 2. Februar 1872 diese Schrift widerrusen.

gedrungen war und nach Epiphanius darin bestand, daß man der Jungfrau Maria auf einem ihr gebeiligten Stuhlmagen fleine Ruchen unter Gebet und feierlicher Procession darbrachte, worauf zum Schlusse der Feier alle von dem Ruchen genoffen . . . Faßt man alles dies zusammen, so läßt fich kaum zweifeln, daß das West der Kollpridianerinnen eigentlich nichts anderes, als ein uraltes heidnisches Erntefest war . . Die driftliche Kirche wollte nun zwar von der Verehrung einer ,Mutter der Götter', wie die Demeter bei den Phöniziern hieß, nichts wissen; aber indem sie lehrte, daß Christus tein bloger Mensch, sondern zugleich wahrer Gott gewesen sei, schien sie wenigstens indirect zu erklären, daß man die Maria für die Mutter eines Gottes zu halten habe, und dies mochte jenen Kollpridianerinnen genügen, um sich für vollkommen berechtigt zu halten, ihren Aftarte- oder Demetercultus auf sie zu übertragen . . . Die Kirchenlehrer konnten damit allerdings nicht einberstanden sein; denn sie mußten sich bald überzeugen, daß der Marien= cultus der Rollyridianerinnen, den Namen abgerechnet, nichts anderes als der alte heidnische Demetercultus war." Alle Verehrung Maria absprechen konnten sie nicht, weil sie sonst die Lehre der Antidikomarianiten begünstigten, welche in Maria bloß eine jüdische Frau sahen. Sie wiesen deshalb die Lehre letterer entschieden zurück, und in Betreff der Rollpridianerinnen betonte man. daß Maria verehrt, aber nicht göttlich verehrt werden dürfe 1. Diefelbe Behauptung spricht Förster in seiner "Geschichte der italienischen Kunft" aus. Nachdem er verschiedene Einrichtungen der Kirche als Fortbildung heidnischer und jüdischer Gebräuche bezeichnet hat, sagt er: "... nicht zu sprechen von der frühen Bflege des Mariencultus, deffen Wurzeln zurückreichen zu dem Dienste der alma mater des Orientes" 2. An einer andern Stelle behauptet er die göttliche Verehrung Mariens, wenn er schreibt: "Raum hatte die Kirche die Rebereien des Arius überwunden, so entstand in ihrem Schofe, und zwar aus strenger Orthodoxie, ein neuer Gegner. Aus dem Dogma von dem Gottsein Christi war nach mythologischer (sic!) Anschauungsweise ganz folgerichtig die göttliche Verehrung derjenigen erflossen, die ihn gebar. Restorius . . . verurtheilte aber die Berehrung der , Gottesgebärerin' als neues Heidenthum, wurde jedoch durch Theodofius II. (!) 431 auf dem Concil zu Ephefus (der alten Beimat der ,großen Mutter') als Reger verdammt." 3 Dieselbe Beschuldigung enthält folgende Stelle: "Alls nun aber doch die Kunft veranlaßt wurde, Chriftus im Bilde aufzuführen, mußte fie — der Auffassung nur einigermaßen zu genügen — in allen Beziehungen weit über Menschliches hinausgehen. Das

<sup>1</sup> Die Heiligenbilder oder die bildende Kunft und die theologische Wissenschaft in ihrem gegenseitigen Berhältniß historisch dargestellt (Berlin 1845) S. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leipzig 1869, Bb. 1, Einseitung S. 13. <sup>3</sup> S. 72

Gleiche geschah auch seiner Mutter, nachdem Nestorius (im fünften Jahrhundert). der fie als ,Chriftusgebärerin' bezeichnet wiffen wollte, auf der Spnode zu Ephefus als Reger verurtheilt, sie aber als Bottesgebärerin' verkundet worden. so daß auch sie ein Gegenstand der Bergötterung durch die Runft wurde . . . Erst als die Religion Tempel brauchte, als der Menschensohn der Rönig des Simmels, seine und seiner Geschwifter Mutter zur göttlichen Jungfrau, zur gottgebärenden Gottheit geworden, konnte die Runft in ihre alten Rechte eintreten und auf dem Boden der Mythen ihre Ideale schaffen und deren Thaten und Leiden verklärt zur Anschauung bringen, wie sie es bei den Griechen und Römern, Bersern, Juden und Negpptern bor dem Christenthum gethan." 1 Soren wir schließlich noch Gregorovius; er fagt: "Der Cultus der Jungfrau Maria war im vierten Jahrhundert in Rom noch nicht officiell anertannt" (!)2, und einige Seiten weiter: "Die Jungfrau Maria hatte im vierten Sahrhundert doch nur erst einen schüchternen Cultus in Rom, und sie trat mit allen Unsprüchen auf Göttlichkeit erft nach dem Jahre 432 auf, als Sixtus III. die Basilika des Liberius neu erbaute, sie mit Mosaiken prächtig schmückte und nun geradezu der "Gottesgebarerin" weihte." 3 Rloden 4 und Franks behaupten, daß Grund und Ursprung des Mariencultus bei den antiken Göttinnen "Aftarte", "Benus Anadhomene", "Benus Urania", "Iss und Cybele", "Demeter und Juno", "Melecheth und Aftarte", Frenja und Nerthus" zu suchen sei.

Wenn solche Behauptungen von Männern, die eine gewisse Autorität beanspruchen und auch genießen, über katholische Verhältnisse verbreitet und mit Aufwand von sprachlich vollendeter Form dem Leser geboten werden; wenn solche unerwiesene Behauptungen, die nur mit Hintanseyung des gesammten gegentheiligen Veweismaterials möglich waren, als feststehende Thatsachen aufgestellt und als Ergebniß von Quellenstudien aufgenommen werden: ja dann muß nicht allein der Protestant, sondern jeder vernünstig denkende Mensch mit vollem Rechte von einem Cultus sich abwenden, der Vernürde des Menschen Hohn spricht. Aber glaubt man denn wohl im Ernste, daß die Katholiken einer Frau göttliche Ehre erweisen, eine Frau anbeten? Es scheint die Sache hat anderswo ihren Grund.

Wir erachten diese Behauptungen einer besondern Widerlegung nicht werth, weil es eben nur Behauptungen sind und weil übrigens unsere ganze Arbeit mehr als zur Genüge die Unrichtigkeit und Grundlosigkeit derselben darthun wird.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. 137. <sup>2</sup> Geschichte ber Stadt Rom (Stuttgart 1859) Bb. 1, S. 102.

<sup>3</sup> S. 108. 4 Bur Geschichte ber Marienverehrung S. 5 ff.

<sup>5</sup> Bersuch einer Geschichte bes Marien= und Annencultus S. 6.

Wir kommen nun zu einer zweiten Klasse von Gegnern. Man beschränkt sich nämlich nicht auf das bloße Behaupten, es wird auch der Versuch gemacht, an der Hand der Kunstdenkmäler der ersten christlichen Jahr-hunderte die Beweise für obige Behauptungen herbeizuschaffen. Bellermann läßt sich in dieser Hinsicht also vernehmen: "Zu den ältesten Marienbildern gehört der Besuch der Maria bei Elisabeth... Sin anderes wurde schon erwähnt bei der Andetung Christi von den Weisen aus dem Morgenlande. Sonst gehört die Vorstellung der Maria erst den späteren Zeiten an, nachem im fünsten und sechsten Jahrhundert die Verehrung der Maria allgemein geworden war." Singehender befaßt sich mit der Sache der Leipziger Privatdocent Schulze, jetzt Prosessor in Greisswald, in seinem Werke "Archäologische Studien über altchristliche Monumente", wo er durch seinen Aufsach vor Marienbilder der altchristlichen Kunst" nachzuweisen bemüht ist, daß der Marienviltus "im eigentlichen Sinne des Wortes" erst im fünsten Jahrhundert auf Grund der Monumente nachzuweisen sei.

Für unfern gegenwärtigen Zweck genügt es, das Refultat seiner Untersuchungen anzugeben. Rach ihm ift vorab ein Theil von den Darftellungen, die man bisher für Marienbilder hielt, als folche zu ftreichen 2; sodann behauptet er von denjenigen Marienbildern, deren Ursprung aus dem zweiten Sahrhundert nicht geläugnet werden kann, daß die beabsichtigte Berehrung nicht Maria, sondern dem Jesuskinde gelte und dieselbe mithin als Beweise für den Mariencultus aus jener Zeit unbrauchbar feien. "Unzweifelhafte Zeugniffe aber eines Mariencultus im eigentlichen Sinne des Wortes sind erft die Darftellungen der Goldgläfer. Denn mährend fämmtliche bis jest in Frage gekommene Bildwerke, mit Ausnahme des fehr späten Reliefs von S. Francesco in Ravenna, die Jungfrau immer in Gemeinschaft mit ihrem Sohne zeigen, erscheint auf den Goldgläfern Maria ohne den Jesusknaben; die Pietät und Verehrung also, welche das betreffende Bild schuf, gilt ihr." 3 Ferner versett er die Darstellungen, wo sich Maria allein findet, in die Beit des Epheser Concils, unter deffen Ginflug fie entstanden sein follen; "demnach ist es fehr wahrscheinlich, daß die Beschlüsse des Concils von Ephefus und die denselben vorhergehenden Controversen bei der Schöpfung dieser Marienbilder unmittelbar wirksam gewesen seien . . . So leiten die Darftellungen der Goldgläfer eine neue Epoche ein, fie find die erften monumentalen Zeugniffe des Mariencultus. Nicht mehr der Refler, der von der Hoheit des menschgewordenen Gottessohnes, den ihre Arme

<sup>1</sup> Ueber die ältesten christlichen Begräbnißstätten und besonders die Katakomben zu Neapel (Hamburg 1839) S. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Studien S. 178-188. <sup>3</sup> Studien S. 203.

tragen, ausgeht, gibt ihr den Glanz und die Feierlichkeit hoher Würde, sondern die Gottesmutter tritt jett für sich selbst Verehrung fordernd und genießend auf."

Die Gründe, welche Schulte zu biefem Ergebniß geführt haben, werden wir später an den betreffenden Stellen beleuchten. Für jett nur noch eine Bemerkung, die den Standpunkt fennzeichnet, von dem aus er an die Sache herangetreten ift. In seiner Vorrede schreibt er also: "Die Ueberzeugung, daß der Theologie, um derentwillen die kirchliche monumentale Forschung überhaupt da ift, durch diefes Studium ein reicher Quellenschat jugeführt werde, bewährt sich unter unseren Augen stets von neuem . . . Um so dringender erhebt sich die Forderung, durch das Mittel archäologischen Forschens und Erkennens in Beziehung auf den vorliegenden Monumenten= Compler dasjenige Mag richtiger Unschauung und Beurtheilung zu erwirken, welches die unumgängliche Borausfegung einer theologischen Berwerthung der Denkmäler bildet. 3med zielen diefe Untersuchungen." 2 Er will also "dasjenige Mag richtiger Anschauung und Beurtheilung" anwenden, "welches die unumgängliche Boraus= setzung einer theologischen Berwerthung der Denkmäler bildet". Da nun Schulte auf protestantischem Standpunkte fteht, der eine Berehrung der aller= seligsten Jungfrau als Berirrung und Neuerung ansieht, so leuchtet ein, daß feine "Forschungen", sollen fie feiner Theologie einen Quellenschat zuführen, naturgemäß von diefer dogmatischen Rudficht beeinflußt werden muffen, daß fie das Refultat ergeben muffen: vor dem ephefinischen Concil gab es eine Marienverehrung "im eigentlichen Sinne des Wortes" nicht.

Wir haben geglaubt, diese Bemerkung nicht unterdrücken zu sollen, weil sie allein die Art und Weise erklärt, wie Schulze sich alle Mühe gibt, die Beweiskraft der Monumente abzuschwächen, und wie er selbst den Thatsachen Gewalt anthut, manchmal dermaßen, daß seine Aufstellungen unsere gerechte Entrüstung hervorrusen.

Nachdem wir so den gegnerischen Standpunkt gekennzeichnet haben, ist für uns ebenso deutlich die Aufgabe vorgezeichnet, die wir zu erfüllen haben. Wir haben nämlich nachzuweisen, daß die Schlüßergebnisse, wie sie sich in dem Werke von Schulße finden, keinen Rückhalt an den Monumenten haben, daß die Monumente vielmehr hinreichendes Material liefern für den Nach-weis des apostolischen Charakters der Marienverehrung.

Damit diese Beweisführung in das richtige Licht trete und in der Weise gewürdigt werde, wie sie es verdient, ist es nothwendig, aus den schrift= lich en Denkmälern den Beweis zu führen, daß von apostolischen Zeiten an

<sup>1</sup> Studien S. 210. 2 Studien S. IV.

Maria in der Kirche als jungfräuliche Gottesgebärerin geehrt und verherrslicht worden ist. Auf diese Weise werden wir einen Einblick gewinnen in die Ansichten und Anschauungen, die in damaliger Zeit in der Kirche über unsern Gegenstand gesehrt und geglaubt wurden; wir lernen dadurch den Boden kennen, auf welchem unsere Kunstdenkmäler entstanden sind und geblüht haben. Wir werden ferner zu der Ueberzeugung gelangen, daß kein Grund vorhanden ist, das eine oder andere Viso in eine spätere Zeit zu versehen, weil "das resigiöse Bewußtsein der Gemeinde es noch nicht forderte", anderersseits die Unrichtigkeit der Folgerung einsehen, als habe, weil gewisse Darsstellungen aus dieser oder jener Zeit zum ersten Male sich nachweisen lassen, damals die betreffende Auffassung in der Kirche erst Aufnahme gefunden.

Einige Worte seien uns noch gestattet über die Art und Weise, wie wir diesen Beweiß zu führen gedenken.

Es gibt zwei Wege, die uns zum Ziele führen. Der eine nimmt seinen Anfang mit der Darlegung der Berichte der Evangelien über Maria und verfolgt das dort Gebotene hinab durch die Jahrhunderte bis auf das Concil von Ephesus. Diesen Weg hat Lehner in seinem Werke "Die Marienverehrung in den ersten Jahrhunderten" eingeschlagen. Auf diese Weise den Beweis des apostolischen Charakters der Marienverehrung zu führen, hat seine Berechtigung, aber auch große Schwierigkeiten. Letztere liegen jedoch nicht so sehr in der Sache selbst, als vielmehr in der Art und Weise, wie das Material zur Anschauung gebracht werden muß. Lehner hat diese Schwierigsteiten nicht ganz überwunden; sie haben ihn vielmehr zu einer mehr oder weniger schiesen und ungenauen Darstellung verleitet. Wir sind genöthigt, dies zu begründen.

Lehner ist der Ansicht, daß die christlichen Kunstideale "ihren Ursprung und ihre Ausbildung in der religiösen Phantasie" haben<sup>2</sup>. Demgemäß hat seine Darstellung der Marienverehrung mit derjenigen Borstellung von Maria zu thun, "die sich von ihr im Geiste der Christen gebildet hat"<sup>3</sup>. Nach ihm gründet sich nun die Borstellung der ersten Christen von Maria wenn nicht ausschließlich, so doch hauptsächlich und meistentheils auf die Nachrichten aus den vier Evangesien. Da nun die Evangesien erst in der Mitte des zweiten Jahrhunderts "in den Augen der überwiegenden Mehrheit der Christen als einander ergänzende Quellen der heiligen Geschichte zusammengesaßt und im Gegensaßu anderen Schristen als die echten Quellen betrachtet werden", so "kann für diese Zeit angenommen werden, daß das Bild, unter welchem Maria im Geiste der Gläubigen lebte"<sup>4</sup>, ungefähr folgende Umrisse hatte: "Maria ist Jungfrau, Mutter des Messias, Josephs Weib. Sie ist gläubig und tugend-

¹ Schultze, Studien S. 195. ² S. VIII. ³ S. 7. ⁴ S. 8.

haft und genießt der Gnade Gottes. Sie wird selig gepriesen." Dies auffallend "magere" Bild ist sein Ausgangspunkt, und er will nun an der Hand der Kirchengeschichte sehen, "wie sich die einzelnen Züge gestaltet, entwickelt, verändert, vermehrt und nach und nach immer voller und reicher ausgeprägt haben, dis die magere Zeichnung zu jenem farbensatten Gemälde wird, welches als Cultobject eine so hervorragende Stellung gewinnt." Drei Factoren sührt er sodann an, welche "dieser Ausgestaltung" wie im allgemeinen, so auch bei dieser "Keligionsvorstellung" "sowohl Anstoß als Förderung" versiehen, nämlich die jüdische und heidnische Opposition, der immer neue Gegensaß der Häresien und "die eigene Triebkraft des christlichen Geistes, der den Glaubensinhalt theils mit dem Wissen zu bemeistern versuchte und in Lehrsäße ausprägte, theils vermittelst der Phantasie in plastische Gestalten, zunächst für den innern Sinn ausbildete und sich Objecte der Verehrung schuf" (sic!) 2. In dieser Weise also denkt sich Lehner die "Aussegestaltung einer Religionsvorstellung", von diesen Grundsäßen und Anschaungen ist seine Darstellung geleitet und beeinsslußt.

Wir können uns damit nicht einverstanden erklären. Bor allem ift es zum mindesten unklar und kann zu Migverständnissen führen, wenn man sagt, die driftlichen Kunstideale haben "ihren Ursprung und ihre Ausbildung in der religiofen Phantafie"; wenn man als dritten Factor der Ausgeftal= tung der Religionsvorstellung "Die eigene Triebkraft des driftlichen Beiftes anführt, der den Glaubensinhalt mittelst der Phantasie in plastische Gestalten, junächst für den innern Sinn ausbildet und sich Objecte der Berehrung schafft". Die chriftlichen Kunstideale haben ihren Ursprung und ihre Ausbildung in erster Linie in der Glaubenslehre, fie find etwas Gegebenes, sie wurden durch die Predigt der Heilswarheiten den Chriften übermittelt; nur einzelne untergeordnete Ideale verdanken der mehr oder minder verbürgten Legende ihren Ursprung. Uebrigens hat Lehner selbst hauptsächlich an der Sand von Aussprüchen der Rirchenväter die Ausgestaltung des Madonnenideals zur Anschauung gebracht; oder sollen diese Aussprüche vielleicht als Ausflüffe der "religiösen Phantafie" der betreffenden Bater betrachtet werden? Einer folden Auffaffung gegenüber mußte dann betont werden, daß diese Aussprüche der hervorragenden Vertreter der lehrenden Rirche die von Gott geoffenbarte und von der Kirche zu glauben vorgelegten Wahr= heiten wiedergeben und nicht Erzeugnisse "der religiösen Phantasie". Für diese Auffassung verweisen wir auf den Ausspruch des fünften ökumenischen Concils zu Constantinopel vom Jahre 553, welcher lautet: "Wir bekennen, daß wir den Glauben festhalten und predigen, welcher anfangs von dem

<sup>1</sup> S. 7. 2 S. 8.

großen Gotte und unserem Erlöser Jesus Christus den heiligen Aposteln gegeben wurde, den diese in der ganzen Welt gepredigt haben, welchen auch die heiligen Väter bekannt und erklärt haben."

Daß wir Lehner nicht Unrecht thun, daß er wirklich die Ansicht zu vertreten scheint, die religiose Phantasie habe Objecte der Verehrung geschaffen, möge seine Aeußerung über das Zustandekommen der "Religionsvorstellung", Maria habe nach der Geburt des Heilandes mit Joseph in jungfräulicher Che gelebt, beweisen. Er schreibt: "Die Evangelien scheinen auf den ersten Blick für das lettere (nämlich, daß Maria und Joseph nicht in jungfräulicher Che gelebt) zu sprechen. Sie berichten: Joseph erkannte sein Weib nicht, bis fie ihren Sohn gebar, was anscheinend schließen läßt, daß er fie nach ber Geburt des Sohnes erkannt habe; sie sprechen von ihrem Sohne als dem Erst= geborenen, was anscheinend Rachgeborene voraussett; ja sie zählen sogar mehrere Brüder Jesu auf und sprechen auch von Schwestern desselben. Wenn man diese Notizen ganz unbefangen und ohne weiteres Nachdenken las oder hörte, so ließen sie sich sammt ihren anscheinend unabweisbaren Consequenzen auch für ein gläubiges Gemüth recht wohl mit den vorausgegangenen Wundern in Harmonie bringen. Maria trat eben nach Erfüllung ihrer Mission voll= ftändig zurud und kam im hinblick auf den geborenen Weltheiland nicht weiter in Betracht; ihr ferneres Thun und Leben war vollkommen gleich= giltig (!). Dies war wohl auch anfangs die Anschauung einer großen Angahl Chriften2, von denen ja viele wohl Jefum felber für des Zimmermanns Sohn hielten und daher an Brüdern und Schwestern desselben um so weniger Anstoß nehmen konnten 3. Andererseits darf (!) angenommen werden, daß ichon frühe es vielen, welche fich in die Geheim= niffe der neuen Religion vertieften, widerstrebte, die Berfon= lichkeit, deren sich die Gottheit bedient hatte, um sich mit der Menschheit zu vereinigen, nach Erfüllung dieses Zweckes gleichsam wie ein ausgebrauchtes Werkzeug weggeworfen und in ordinärem Weibesberufe gewissermaßen untergehen zu sehen. Nöthigte ja bei tieferem Nachdenken die Exegese selbst nicht zu dieser Annahme, wie uns der Berlauf der Untersuchung zeigen wird. Ginem folden pfnchologisch begründeten Gefühle entsprang ohne Zweifel einestheils eine apokryphe Schrift, welche sich unter anderem die Aufgabe stellt, den historischen Beweis zu liefern, daß die Che Mariens teine wirkliche, körperliche, sondern eine bloß ideale, geistige gewesen sei -

<sup>&#</sup>x27; Bgl. außerdem die Stellen bei Alzog, Grundriß der Patrologie § 3 (Autorität der Kirchenväter in der katholischen Kirche) S. 3.

<sup>2</sup> Diese und die folgenden Stellen find von uns unterftrichen.

<sup>3</sup> Ueber diese "Christen", die Jesum als Zimmermannssohn ansahen, werden wir noch später zu sprechen haben.

das Protevangesium Jacobi. Hier erscheint Joseph als hochbetagter Wittwer mit erwachsenen Söhnen aus einer früheren She, der Maria nicht ohne Sträuben und erst nach göttlicher Offenbarung mit dem Bewußtsein, welchen Schatz er zu hüten habe, zu sich nimmt. Das Protevangesium stammt spätestens aus der Mitte des zweiten Jahrhunderts und weist als sixirter Ausdruck einer Borstellung hinter sich, wie, allerdings nach einer andern Seite hin, die canonischen Evangesien. Das Gefühl also, welchem dassselbe zum Theil wenigstens sein Dasein verdankt, muß sich schon in sehr früher Zeit geregt haben. Indessen wurde dieses Gefühl nur langsam zum allgemeinen, und wir dürfen annehmen, daß die beiden entgegengesetzten Anschauungen über die She Mariens geraume Zeit nebeneinander hergingen. So scheint Tertustian an einer physischen She noch kein Aergerniß genommen zu haben, während Origenes dieselbe bereits verwirft."

Lehner fagt alfo, die "Religionsvorstellung" von der immerwährenden Jungfrauschaft Mariens sei einem "psychologisch begründeten Gefühle" ent= fprungen, diefes "Gefühl" habe sich zwar schon in "sehr früher Zeit" geregt, sei aber "nur langsam zum allgemeinen" geworden, und man "dürfe annehmen, daß die beiden entgegengesetzten Anschauungen über die Che Mariens geraume Zeit nebeneinander hergingen". Mit dieser Ansicht stehen im Widerspruch die Worte des hl. Epiphanius, die er selbst etwas später anführt. Er schreibt: "Epiphanius fängt seine Widerlegung mit einem kurzen Rückblick auf die früheren Säresien an. Gine Menge Säretiker, sagt er, haben nach und nach die einzelnen Bersonen der Trinität angegriffen und geschmäht, jett gehe die Schmähsucht weiter, ,denn ich höre, daß man über die heilige Maria, die immermährende Jungfrau, grundlose Meinungen hegt und wagt, auf fie einen verleumderischen Berbacht zu schleudern'. Es sei eine schlimme, gotteslästerliche Zeit; wie man nur auf so etwas kommen könne! "Ift nicht ihr Name felbst ein Zeugniß? Ueberzeugt nicht schon dieser dich, du Streitfüchtiger? Wer hat jemals oder in welchem Zeitalter hat es einer gewagt, den Namen der heiligen Maria zu nennen, ohne, wenn man ihn fragte, fogleich das Wort Jungfrau bei-Bujegen ?2 Denn aus dem Beinamen erhellen auch die Merkmale ber Tugend.' So habe Abraham Freund Gottes geheißen, Jakob Ifrael u. f. w., und die heilige Maria führe den Beinamen Jungfrau, und das wird fich nicht andern, benn unbefledt blieb die Beilige' . . . ,D, ber wahnwitigen Neuerung! . . . o! über unser trübes Zeitalter! . . . Wie tann man sich an die unbeflectte Jungfrau wagen, die gewürdigt ward,

<sup>1</sup> S. 92 und 93. 2 Von uns unterstrichen.

Wohnung des Cohnes zu fein, die gerade dazu aus den Myriaden Ifraels auserlesen ward, um Gefäß und Wohnung für die göttliche Geburt allein zu sein?" 1 Er legt nun die Beweisführung des Epiphanius vor und schließt daran folgende Bemerkung: "... So viel geht aus dem Sendschreiben (des Epiphanius) hervor, daß die Anfechtung des immerwährend jungfräulichen Lebens Maria's von ihm als etwas Neues, Unerhörtes, das gläubige Gefühl der Chriftenheit Emporendes behandelt wird." 2 Wenn es alfo nach Epiphanius in keinem Zeitalter jemand gewagt hat, die immer= währende Jungfrauschaft Maria zu läugnen, wenn es ferner etwas "Neues, Unerhörtes" ift, das immermährend jungfräuliche Leben Maria anzufechten, wie konnten dann "geraume Zeit die beiden entgegengesetten Unichauungen nebeneinander hergeben"? Wenn folches Borgeben "das gläubige Gemüth der Chriftenheit empörend" genannt wird, wie konnten dann "für ein gläubiges Gemüth" folche Angriffe auf die Ehre Mariens "mit den voraufgegangenen Wundern in Sarmonie" gebracht werden? Wenn, wie Lehner felbst fagt, das Protevangelium Jacobi bereits in der Mitte des zweiten Jahrhunderts aus jenem "psychologisch begründeten Gefühle" entstanden ift, wenn ferner dieses "Ge= fühl" fich fcon in "fehr früher Zeit" geregt hat: haben wir dann Unrecht, wenn wir sagen, daß diese "Anschauung" keinem "psychologisch begründeten Gefühle" entsprungen ift, sondern auf Grund apostolischer Bredigt geglaubt murde? Denn in jenen "fehr frühen Zeiten" lebten ja die Apostel und ihre Schüler. Unter diesen Umftanden ift gar fein Raum mehr da, wo das "psinchologisch begründete Gefühl" sich zu regen und dann "langsam allgemein zu werden" anfangen konnte; noch viel weniger, wo "die beiden entgegengesetten Anschauungen über die She Mariens nebeneinander hergingen"; es hat eben in keinem Zeitalter jemand, der auf den Namen "Chrift" Anspruch machen konnte, die Jungfrauschaft Mariä zu läugnen gewagt!

Einen zweiten Fehler, an dem das Lehner'sche Werk leidet, erkennen wir in seiner Behauptung, daß bei den ersten Christen die Vorstellung von der allerseligsten Jungfrau wenn nicht ausschließlich, so doch hauptsächlich auf den Nachrichten der vier Evangesien beruhe. Lehner hat sich dadurch eine Schwierigkeit geschaffen, die ihn zu den sonderbarsten Folgerungen versleitete. Ein Beispiel möge dies erläutern. Er schreibt in dem Kapitel mit der Aufschrift "Jungfrau", wo er die wunderbare Geburt Christi behandelt, also: "Die beiden Evangesien, die das Empfängniswunder erzählen, lassen dasselbe nur einem ganz kleinen, außerwählten Kreise bekannt

<sup>1</sup> Adv. haer. 78 n. 6. Lehner S. 98.

<sup>2</sup> S. 103, von uns unterftrichen.

fein; die nächften Landsleute' des in die Deffentlichkeit getretenen Meffias wiffen nichts davon, sondern halten ihn für den Sohn Josephs, ohne Widerspruch zu finden. Sogar bei Johannes wird Jefus nicht nur von den ungläubigen Juden "Sohn Josephs" genannt, sondern felbst von dem (allerdings kaum erst berufenen) Apostel Philippus. Das Marcus= evangelium hat die Rindheitsgeschichte gar nicht. Es bringt indeffen auch den Ramen des Joseph nirgends vor und unterläßt die Erwähnung seiner Persönlichkeit auch da, wo Matthäus und Lucas von dem Nährvater Jesu reden, ohne ihn zu nennen. "Ift das nicht der Zimmermann?" fragen die Einwohner von Nazareth bei Marcus 6, 3, anstatt ,des Zimmermanns Sohn' bei den beiden Evangelisten, und unmittelbar anschließend nennen fie Jesum bloß ,den Sohn der Maria', ohne eines Vaters überhaupt zu gedenken. Wenn daher hieraus geschloffen werden durf, daß der zweite Evangelist das Empfängniswunder wohl gekannt habe, so drängt sich doch zugleich der Gedanke auf, daß er es noch nicht für opportun gehalten habe, den Kreisen, für die er schrieb, dasselbe schriftlich fixirt zu überliefern. Aus allen diesen Gründen darf wohl angenommen werden, daß anfänglich nicht bei allen Chriftengemeinden von diefem Wunder die Rede war. Es eröffnen also ichon unsere biblischen Quellen einen Ausblick auf verschiedene Vorstellungen."2

Der Verfasser nimmt also hier die Möglichkeit an, daß es Christengemeinden gegeben habe, die an das Grunddogma des Christenthums nicht geglaubt hätten, die ohne Kenntniß von der übernatürlichen Geburt und demgemäß auch von der Gottheit Christi wenigstens eine zeitlang gewesen seien. Abgesehen von dem innern Widerspruch, der darin liegt, daß es Christengemeinden gegeben habe ohne den Glauben an die Gottheit Christi, sehrt uns ein Blick in die Apostesgeschichte schon sattsam, wie unzutressend diese Behauptung ist. Wir verweisen da auf die beiden Reden, die Petrus am Pfingstseste und nach der Heilung des Lahmgeborenen hielt, wo er vor allem die Gottheit Christi verkündete und aus den Weisssaungen bewies. Nach dem Beispiel Petri haben auch die übrigen Apostel gesehrt und gepredigt<sup>4</sup>. Es ist demnach ganz unverständlich, wie man annehmen kann, es habe Christengemeinden gegeben, die ohne Kenntniß von der Gottheit Christi waren. War aber diese Grundsehre bekannt, so konnte die andere von der Geburt aus einer Jungsrau nicht unbekannt sein. Die christlichen Gemeinden sind

<sup>1</sup> Diefe und die folgenden Stellen find von uns unterftrichen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. 10. <sup>3</sup> Apg. 2, 24—36 und 3, 12—36.

<sup>4</sup> Mpg. 8, 37; 9, 20; 10, 34-43; 13, 32-41. Cfr. Irenaeus, Adv. haer. III. c. 9-12.

nicht durch Berbreitung der Beiligen Schrift gegründet und in die Lehren des Christenthums eingeführt worden, sondern durch das lebendige Wort der apostolischen Predigt; Chriftus hatte zu den Aposteln gesagt: "Gehet in alle Welt und lehret alle Bölker!" Wenn selbst in jenen Evangelien das Wunder der jungfräulichen Geburt nicht enthalten wäre, was wir einmal annehmen wollen, so folgte daraus nicht, daß darum die Christengemeinden, die diese Evangelien benutten, ohne Renntniß von diesem Bunder gewesen waren; denn Lehner gibt ja felbst zu, daß auch durch die Predigt die Gläubigen unterrichtet wurden; er hätte also fagen muffen: "daß bei einem Theile der Chriftengemeinden von jenem Wunder nichts gelefen wurde". Schlieglich fei noch bemerkt, daß die ganze Lehner= iche Beweisführung auf einem Fehlichluß beruht. Sie überfieht nämlich, daß an den betreffenden Stellen der Evangelien der Glaube "der nächften Landsleute", d. h. der zeitgenöffischen Juden angegeben wird, die noch außer der Rirche standen; von ihnen wird gesagt, daß sie Chriftum für den Sohn. Josephs hielten; was aber von diesen gilt, kann man nicht auf die Christengemeinden übertragen, in die nur folche aufgenommen wurden, die ihren Glauben an die Gottheit Christi erklärt hatten. Unrecht schließt er also von dem Unglauben der Juden auf einen gleichen Unglauben bei den Christen. Ferner, wenn Lehner in der Borrede sich auf Kirchenväter beruft, die vier Gründe anführen, weshalb dieses Wunder anfangs verborgen bleiben mußte 1, so überfieht er, daß diefes "an= fangs" sich auf die Zeit vor der Herabkunft des Beiligen Geistes bezieht, wo es noch feine "Rirche" gab; nach Gründung der Rirche mußte diefes Bunder zuerst gepredigt werden, wenn die Menschen an die Gottheit Chrifti glauben sollten.

Dadurch, daß Lehner mit der "magern Zeichnung" der Evangelisten begonnen hat und im Verlaufe der Zeiten ausdrücklichere und klarere Aus-lassungen über die Stellung Mariens in der neuen Heilsordnung fand, wurde er verleitet, von einem "Vermehren" und "Verändern" der einzelnen Züge des Vildes zu sprechen: eine Ausdrucksweise, die, besonders mit seinen späteren Ausführungen zusammengehalten, sich als ganz unzulässig erweist. Wir begnügen uns hier damit, darauf hingewiesen zu haben, da wir im Verlauf unserer Arbeit noch Gelegenheit finden, näher darüber zu sprechen.

Zwar bittet Lehner in seinem Vorwort, sein Werk bloß vom archäologischen Standpunkte aus zu beurtheilen und nicht, weil es "vielsach mit theologischen Mitteln arbeitet", vom theologischen; wir sagen jedoch: die theologischen Mittel müssen ihrer Natur entsprechend eine theologisch richtige

<sup>1</sup> S. XII. 2 S. 8.

Behandlung erfahren, wenn sie nicht ihren Werth verlieren sollen. Mit Recht läßt sich deshalb Beissel in seiner Besprechung des Lehner'schen Werkes über das Beweisversahren also aus: "Es liegt nicht bloß in der Aufgabe des theologischen, sondern auch des archäologischen Standpunktes, das Christenthum als das hinzunehmen, was es in Wahrheit und Wirklichkeit ist: als eine göttliche Thatsache, und man muß seine Lehrentwicklungen anders besprechen, als die Ausgestaltung eines philosophischen Systems. Das muß heute um so mehr betont werden, se mehr Stimmen laut werden, welche die christlichen Alterthümer behandeln, wie man mezikanische und indische Alterthümer und Phantastereien vom sogenannten Standpunkt einer wissenschaftlichen Philosophie der Geschichte aus bespricht: der christliche Glaube ist eine zarte Pflanze, die in solcher Luft nicht gedeiht, und ist ein so hohes Gut, daß man nicht ohne Gesahr seine "Ausbildung" in einer Weise besprechen kann, welche sür Gläubige und Ungläubige zugleich passen sollt."

Um nicht in gleicher Weise Gefahr zu laufen, eine ungenaue und schiefe Darstellung zu liefern, ziehen wir es vor, einen Weg zu gehen, der die um=gekehrte Richtung einschlägt.

Es ist eine unbestrittene Thatsache, daß ums Jahr 431 die Marienverehrung in der Kirche zu allgemeiner Uebung und Blüte gelangt war und daß die dieser Verehrung zu Grunde liegende Lehre in seierlicher Weise von den Bätern des Concils als apostolische Lehre erklärt wurde. Von dieser

<sup>1</sup> Stimmen aus Maria-Laach 1882, erstes Seft S. 104 ff. Lehner hat biefe Kritik bes P. Beiffel im Vorwort feiner 2. Auflage als unberechtigt zuruckgewiesen und begründet das also: "Nach meiner Neberzeugung vertragen die alteriftlichen Alter= thumer gang biefelbe Behandlung, wie andere Alterthumer, fogar wie ,merikanische und indifche', vorausgesett, daß diefe Behandlung eine wiffenschaftlich ehrliche und ernste ist; ja sie müßen diese Behandlung vertragen. . . . Man hat entschieden Un= recht, in ernsten, strengen wissenschaftlichen Untersuchungen, auch wenn fie bie rein philologifch-hiftorifche Methode befolgen, eine Gefahr für den Glauben zu erblicken" (Borrede zur 2. Aufl. S. XV). Es ift mahr, daß die alteriftlichen Alterthumer eine solche Behandlung vertragen, und es ist gar nicht nothwendig, sie als ein noli me tangere für "eine ernste, strenge wissenschaftliche Untersuchung, auch wenn fie die rein philologisch-historische Methode befolgt", zu bezeichnen. Aber das muß mit aller Entschiedenheit gefordert werden, daß die Refultate biefer Untersuchung nicht fo bargeftellt werden, als ständen fie nicht in der vollsten Harmonie mit dem, was von bogmatischem Standpunkt aus gelehrt wird. Das ift es, was Beiffel und wir am Lehner'ichen Buche aussehen: Die Darftellung ift nicht immer fo, daß Migverftandniffe vermieden werden. Lehner hat das anerkannt, indem er folche Migverftandniffe von Seiten Beiffels nachgewiesen hat; auch wir werden fo frei fein und Stellen bezeichnen, die an großer Unklarheit leiden und die wir einer Richtigstellung bedürftig halten. Man vergl. die Recenfion des Lehner'ichen Buches von Linfenmann in Tübinger Theologische Quartalichrift 1882, S. 146 ff. und Rösler, Prudentius (Freiburg 1886) S. 410 Anmerkung.

Thatsache als unerschütterlicher Grundlage ausgehend, führt uns unser Weg hinauf durch die Jahrhunderte bis in die apostolischen Zeiten. Bon dem Lichte, das die Zeit des Concils ausstrahlt, unterstützt, durchwandern wir die Jahrhunderte, und alle uns begegnenden Zeugnisse der Bäter jener Zeiten erscheinen uns in heller und klarer, das richtige Verständniß ermöglichender Beleuchtung. Alle auch noch so dunkeln und dürftigen Ausdrücke der Bäter erhalten ihre Erklärung, Ergänzung und Vervollständigung von dem Ereigenisse in Ephesus.

Bu diesem Verfahren berechtigt uns der Grundsat, daß nur das in der katholischen Kirche als Dogma aufgestellt werden kann, was von Gott geoffenbart und allzeit gelehrt und geglaubt wurde. Ift nun auf dem Concil zu Ephesus als Dogma erklärt worden, daß die Jungfrau Maria in Wahr= heit Gottesmutter ift, und da in diesem Dogma alle anderen Lehren in betreff Maria enthalten find oder daraus folgen, so leuchtet ein, daß man damals der begründeten Ueberzeugung war, daß die Lehren in betreff Maria von Gott geoffenbart und allzeit in der Kirche gelehrt und geglaubt worden find. Wir können also ohne Sorgen unfern Weg antreten, wir werden in allen Jahrhunderten bis hinauf in die apostolischen Zeiten dieselbe Lehre und denfelben Glauben in betreff der allerseligsten Jungfrau finden, und wenn Die schriftlichen Zeugniffe auch fehlen follten, wir durfen mit vollem Rechte annehmen, daß berfelbe Glaube nichtsdestoweniger gelehrt und geglaubt wurde. Denn nicht alles, mas gepredigt und gelehrt wurde, ist aufgeschrieben worden, und selbst von dem, was aufgeschrieben worden ift, ist manches für uns berloren gegangen: alfo bas Fehlen ber Zeugniffe beweift tein Fehlen des Glaubens. Ferner find die schriftlichen Aufzeichnungen meistens durch zufällige Verhältnisse veranlaßt worden: weil man die betreffende Lehre läugnete, traten die Bäter als Bertheidiger der althergebrachten Wahrheit auf. Fehlte in ruhigen Zeiten diese Beranlassung, so fehlen auch die Vertheidigungen der Wahrheit. Das feierliche Zeugniß des Ephefer Concils gibt uns aber auch das Recht, alle Zeugnisse der früheren Jahr= hunderte, die in allgemeinen Ausdruden die Stellung Mariens in der neuen Beilsordnung fennzeichnen, im vollen Sinne zu fassen, so wie ihn das Concil von Ephesus kennt, oder wie ihn die allgemein angenommenen termini tochnici ausdrücken. Denn die flarere und deutlichere Erklärung einer Lehre, oft durch zufällige Ursachen bedingt und hervorgerufen, kann feinen wesentlichen Unterschied bilden: es ist dieselbe Sache bei ber= schiedener Ausdrucksweise. Bincentius von Lirin erklärt das also: "Es könnte einer sagen: gibt es denn in der Kirche Christi keinen Fortschritt der Religionserkenntniß? Doch, und zwar einen großen . . . Aber so wird jener Fortschritt sein, daß es ein wahrer Fortschritt ist und keine Umän=

derung. Es gehört nämlich zum Begriff des Fortschreitens, daß ein jedes Ding in sich selbst erweitert werde; zum Begriff des Umänderns aber, daß etwas in etwas anderes umgestaltet werde. Es muß demnach beim einzelnen sowohl wie bei allen, bei einem Menschen wie bei der ganzen Kirche im Laufe der Zeiten und Jahrhunderte die Erkenntniß, das Berständniß und das Wissen wachsen, ja sehr wachsen, aber nur innerhalb seiner Grenzen, nämlich in demselben Dogma, in demselben Sinne und in derselben Auffassung. Die Religionserkenntniß der Seelen ahmt da das Wachsthum der Körper nach, welche, wenn sie sich auch mit den Jahren entwickeln und entfalten, doch stets, was sie waren, bleiben."

Diese Grundfätze befolgend, glauben wir unsere Aufgabe glücklicher lösen zu können.

Um nun schließlich furz den Plan unserer Schrift anzugeben, so wird dieser dogmengeschichtliche Nachweis der Marienverehrung von den apostolischen Zeiten bis auf das Concil zu Ephesus den ersten Theil ausmachen; im zweiten Theil werden wir sodann die Darstellungen der allerseligsten Jungstrau Maria auf den Kunstdenkmälern der Katakomben besprechen und, wo es nothwendig ist, als solche rechtsertigen. Den Schluß werden zwei Kapitel bilden, worin der kunst= und dogmengeschichtliche Werth der Vilder dargelegt wird. Näheres über die Aussührung zu sagen, halten wir nicht für nothwendig, da sich das schon einigermaßen aus der Uebersicht des Inhaltes ergibt, vollständig aber aus dem Buche selbst.

<sup>1</sup> Commonit. c. 23, alias 28 unb 29.

## Erster Theil.

Dogmengeschichtlicher Nachweis für die Verehrung der allerseligsten Jungfran Maria von den apostolischen Zeiten bis zu dem Concil zu Ephesus.



Den dogmengeschichtlichen Nachweis für die Verehrung der allerseligsten Jungfrau Maria liefern wir in den nächsten fünf Kapiteln, und zwar bezinnen wir mit der Darlegung der Lehre und des Glaubens des fünften Jahrhunderts. Dieses Kapitel haben wir auf möglichst breiter Grundlage aufgebaut, was die Natur der Sache rechtsertigt. Daran schließen sich sodann die Darstellungen der Lehre und des Glaubens des vierten, dritten, zweiten und ersten Jahrhunderts. In den einzelnen Kapiteln ist der Stoff nach folgenden Gesichtspunkten geordnet: Maria ist Gottesgebärerin; Maria hat als Jungfrau empfangen und geboren; Maria hat mit dem hl. Joseph in jungfräulicher She gelebt; Maria war heilig und gerecht; Maria wurde verehrt.

#### Erstes Rapitel.

#### Was über Maria zur Zeit des Epheser Concils gelehrt und geglaubt wurde.

Im Jahre 428 war Nestorius Bischof von Constantinopel geworden, ein Mann, der durch seine Beredsamkeit einen großen Auf bereits erlangt hatte. Die Beranlassung zum öffentlichen Bekenntnisse jener Irrlehre, wodurch sein Name so traurig verewigt ist, bot eine Predigt, die der Priester Anastasius (nach Chrillus von Alexandrien war es Bischof Dorotheus) in seiner Gegenwart hielt, worin gewarnt wurde, Maria "Gottesgebärerin" zu nennen, denn Maria sei Mensch gewesen und aus einem Menschen könne Gott nicht geboren werden. Diese Aeußerungen erregten bei dem Bolke großes Aussehen und heftigen Widerspruch, so daß sich Restorius selbst erhob und seinen Freund in Schuß nahm, indem er dessen Ansichten mit seiner ganzen Beredsamkeit vertheidigte. Die Irrlehre des Restorius gibt Vincentius von Lirin kurzalso an: "Restorius... führt, indem er vorgeblich zwei Substanzen in Christus unterscheidet, plöglich zwei Personen ein, und durch ein unerhörtes

¹ In folgendem legen wir die Darstellung der Geschichte des Concils, wie fie sich in Heseles Concilien-Geschichte Bd. 2, S. 171—288, 2. Aufl., findet, zu Grunde.

Berbrechen will er zwei Söhne Gottes, zwei Chriftus, den einen Gott, den andern Mensch, einen, der vom Bater, den andern, der aus der Mutter geboren sei. Und so lehrt er, daß Maria nicht Gottesgebärerin, sondern Christusgebärerin zu nennen sei; weil nämlich aus ihr nicht jener Christusgeboren sei, der Gott ist, sondern jener, welcher Mensch ist."

Diese Lehre fand bei dem anwesenden Volke heftigsten Widerspruch. Chrillus von Alexandrien meldet darüber an den Papst Cölestin: "Da viel Volk in der Kirche war und der sehr ehrwürdige Nestorius auf dem Bischofsstuhle der constantinopolitanischen Kirche saß, stand dieser (nämlich Bischof Dorotheus) auf und wagte mit weithinschallender Stimme zu rusen: "Wenn jemand Maria "Gottesgebärerin" nennt, so soll er im Banne sein." Sofort erfolgte ein ungeheures Geschrei und ein Auseinandergehen des gesammten Volkes. Denn man wollte nicht mehr länger Gemeinschaft mit denen haben, die von solcher Gesinnung beselt seien. Ja das constantinopolitanische Volk, einige leichtsertige und unsinnige Menschen und die, welche ihm schmeicheln, abgerechnet, blieb zu derselben Zeit von seiner Gemeinschaft fern. Es enthalten sich davon fast alle Klöster und deren Vorsteher, auch ein großer Theil des Senates, indem man fürchtet, daß man durch ihn . . . am Glauben Schaden nehmen würde."

Ueber die Aufnahme der Lehre außer Constantinopel moge derselbe Mittheilung machen: "Wiffen möge ferner deine Frömmigkeit," schreibt er in obigem Briefe an Coleftin, "daß bei allen orientalischen Bischöfen zutrifft, was gesagt wird, nämlich, daß fie alle beleidigt und traurig find, besonders die ehrwürdigen Bischöfe von Macedonien. Und weil Nestorius dies nicht unbekannt ist, so hält er sich für klüger als alle anderen, er allein verstehe den Zweck der Heiligen Schrift, er allein kenne das Geheimniß Chrifti. Mußte er nicht vielmehr für sicher wissen, daß, da alle auf dem ganzen Erdfreis befindlichen rechtgläubigen Bischöfe und Laien Christum als Gott, die Junafrau aber, die ihn geboren, als Gottesgebärerin bekennen, daß er allein, der dies läugnet, irrt?" An einen Anhänger des Restorius drückt er sich darüber also aus: "Weil es sich um Glaubenssachen handelt und alle Kirchen, Die fich im römischen Reiche finden, beleidigt find (denn es gibt niemand, er mag aus einer Stadt oder Gegend kommen, woher er will, ber nicht fragt: Bas find das für Unruhen? mas für eine neue Lehre mird in die Rirche eingeschmärzt?) . . . . "3 Rein Bunder! es war ja eine Lehre, die, wie sich Christus in seinem Briefe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Commonit. c. 12 alias 17. Cfr. S. Cyrilli Alex. Commonitorium ad Papam Coelestinum, ed. Constantii ep. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Concil. Collect. a Labbe et Cossart p. 1010 c. XIV unb Cyrilli ep. ad Nestorium p. 883 c. VI.; p. 887 c. VIII. <sup>3</sup> Ibidem p. 1002 c. XI.

an den constantinopolitanischen Clerus ausdrückt, "fremd und ganz ungewohnt" war, eine Lehre, "die in ihrer Abgeschmacktheit nie in irgend einer der alten Kirchen oder Gemeinden bekannt war", eine Lehre, die wir Vincentius von Lirin "ein unerhörtes Berbrechen" nennen hörten<sup>2</sup>, die Lehre des Paul von Samosata, "die schon vor 160 Jahren von den orthodoxen Bischöfen mit dem Banne belegt worden".

Wenn das gläubige Bolk sich so Nestorius gegenüber benahm, so ist zu erwarten, daß die Bischöfe diesem Ereignisse sofort ihre ganze Aufmerk= samkeit zuwandten und fraft ihrer Sendung vom Heiligen Geiste, der sie gesetzt hat, die Kirche Gottes zu regieren, mit aller Macht dem Andrängen der feindlichen Mächte fich entgegenstemmten. Cprillus von Alexan= drien war der hervorragende Rämpe, der für die von den Vorfahren über= mittelte Lehre in die Schranken trat und mit bewunderungswürdiger Klug= heit und Schärfe die neue Lehre auf ihre Richtigkeit prüfte und ihre Un= wahrheit bloßstellte. Anfangs suchte er durch freundliche Ermahnungen und Belehrungen Neftorius von seinen Frrthümern abzubringen. Als dies jedoch ohne Erfolg blieb, berichtete er den ganzen Sachverhalt nach Rom, da, wie er in seinem Berichte schreibt, "ein alter Gebrauch ber Kirchen rath, daß folche Angelegenheiten deiner Seiligkeit mitgetheilt werden" 4. Der Papft berief infolge dessen eine Synode nach Rom (430), und beauftragte den Cyrillus mit der Ausführung der dort gefaßten Beschlüsse. "Da die Machtvollkommenheit unseres Stuhles angerufen ist, so fordere an unserer Stelle von ihm mit Strenge eine Erklärung, nämlich, daß er entweder innerhalb eines Zeitraumes von zehn Tagen, vom Tage unserer Ermah= nung an gerechnet, seine verderblichen Lehren schriftlich verwerfe und den Glauben in Betreff Chrifti, unseres Gottes, Menschwerdung in Zukunft zu bekennen verspreche, den auch die römische und die Kirche deiner Bei= ligkeit und die ganze Christenheit bekennt: oder wenn er das nicht thun follte, foll deine Beiligkeit, um jene Rirche beforgt, wiffen, daß er von unserem Körper (unserer Gemeinschaft) mit allen Mitteln zu entfernen ist." 5 Bevor Chrillus sich seines Auftrages entledigte, hielt er in Alexandrien eine Synode ab, auf welcher die Irrthumer des Nestorius in klarer Beise dargelegt und widerlegt wurden. Zugleich genehmigte man die von Cyrillus aufgestellten zwölf Anathematismen, Sätze, in welchen die Lehre des Restorius, in kurzen Worten gefaßt, verworfen wurde. Der erste lautete: "Wer nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibidem p. 1006. c XII. <sup>2</sup> S. 19 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibidem p. 1007 c. XIII. Contestatio publice proposita a clericis Constantinopolitanis et publicata in Ecclesia. Cfr. Coelestini ep. ad clerum et populum Const.: "nefanda praedicat, vitanda persuadet", ed. Coustantii 14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibidem p. 1011 c. XIV. <sup>5</sup> Ibidem p. 1019 c. XV.

bekennt, daß Emmanuel wahrhaftiger Gott und die heilige Jungfrau deshalb Gottesgebärerin sei, indem sie den fleischgewordenen Logos Gottes dem Fleische nach gebar, der sei im Banne." <sup>1</sup>

Der Bericht über diese Verhandlungen wurde Nestorius mit der Aufsorderung zu widerrusen übermittelt. Da auch jetzt ein Erfolg nicht zu erzielen war und der Streit immer größern Umfang anzunehmen drohte, so wurde nach Ephesus eine allgemeine Synode berusen, auf welcher die Sache endgiltig entschieden werden sollte.

Um 21. Juni 431 trat die Synode in der der Gotteggebarerin geweihten Kirche zusammen. Dreimal wurde Nestorius eingeladen, in der Situng zu erscheinen, doch er erschien nicht. Unter dem Borfitz des hl. Enrillus eröffnete man die erste Sitzung, an der 160 Bischöfe theilnahmen, damit, daß das Zusammenberufungsbecret verlegen murde. Dann murde über das Nichterscheinen des Nestorius Bericht erstattet. Die eigentliche Ber= handlung begann mit der Verlefung des nicanischen Glaubensbefenntuiffes: daran ichloß fich die Berlesung des zweiten Briefes, welchen Cyrillus ichon vor längerer Zeit an Nestorius gerichtet, worin er die hypostatische Ber= einigung der Gottheit und Menschheit in Christus auseinaudergesett hatte. Auf die Frage Cyrills, ob diefes fein Schreiben mit dem Inhalte des nicanischen Symboluma übereinstimme, antworteten alle anwesenden Bischöfe in bejahender und beistimmender Weise. Nun wurde das Schreiben verlefen, welches Neftorius als Antwort auf obigen Brief Chrills geschickt hatte. Nachdem 34 Bischöfe entschieden die Nichtübereinstimmung mit dem nicanischen Glauben erklärt hatten, riefen alle Bifchofe insgesammt: "Wer Nestorius nicht anathematifirt, der sei selbst anathema; der wahre Glaube anathema= tisirt ihn; die heilige Synode anathematisirt ihn! u. s. w." Nachdem zwei weitere Schriftstude verlesen waren, nämlich das Schreiben Colestins und Cyrills an Nestorius, und die Bersuche, Restorius auf andere Wege zu bringen, sich als erfolglos erwiesen hatten, schritt man auf Antrag des Bifchofs Flavian zur Verlefung von Stellen aus Schriften der Kirchenväter, worin der alte Glaube über die Verbindung der Gottheit und Mensch= heit in Christus ausgedrückt war.

"Folgende sind die Männer, deren Schriften auf jenem Concil theils als von Richtern, theils als von Zeugen herrührend verlesen wurden. Der hl. Petrus, Bischof von Alexandrien, ein vorzüglicher Lehrer und seliger Marthrer. Der hl. Athanasius, derselben Stadt Bischof, ein treuer Lehrer und hervorragender Bekenner. Der hl. Theophilus, derselben Stadt Bischof, ein Mann durch seinen Glauben, sein Leben und seine Wissenschaft wohl

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Denzinger, Enchiridion Symb. et Def. ed. V p. 23. XII.

bekannt. Diesem folgte der ehrwürdige Chrillus, der jetzt die alexandrinische Rirche schmückt. Und damit dies nicht als die Lehre einer Stadt und Provinz erscheine, zog man auch jene Leuchten von Cappadocien heran: den hl. Gregorius, Bischof und Bekenner von Razianz; den hl. Bafilius, Bischof und Bekenner von Cafarea in Cappadocien, ebenso den andern Gregorius, Bischof von Anffa, durch sein Verdienst um den Glauben und im Auftreten, seine Unbescholtenheit und Weisheit seinem Bruder Basilius ebenbürtig. Damit jedoch offenkundig werde, daß nicht allein Griechenland und der Orient so immer gedacht habe, sondern auch die abendländische und lateinische Rirche, wurden auch einige Briefe des hl. Felig und des hl. Julius, beide Bischöfe der Stadt Rom, verlesen. Und damit nicht allein das Haupt des Erdfreises, sondern auch die Glieder bei jenem Gerichte Zeugniß ablegten, wurde von Mittag der hl. Chprian, Bischof und Marthrer von Carthago, vom Norden der hl. Ambrofius, der Mailander Bischof, angeführt. Diese alle find also zu Ephefus an der Zahl der heiligen zehn Gebote als Lehrer, Berather und Zeugen angeführt worden, deren Lehre die heilige Synode festhielt, deren Rath sie befolgte, deren Zeugniß sie glaubte, deren Urtheilsspruch sie gehorchte und ohne Abneigung oder Gunft und Boreingenommenheit in Betreff der Richtschnur des Glaubens verkündete. Eine viel größere Anzahl hätte angeführt werden können, aber es war nicht nothwendig; es war nicht noth= wendig, mehr Zeit auf das Verhören einer Menge von Zeugen zu verwenden, weil niemand zweifelte, daß jene zehn anders gedacht haben als alle übrigen Genoffen." 1 Dann spricht er etwas später seine Berwunderung aus, daß eine so gelehrte und gebildete Bersammlung sich auf die Zeugnisse von anderen berief: das fei aber nur geschehen, "daß fie nichts den Nachkommen übermittelten, was fie felbst nicht von den Vorfahren em= pfangen hätten"2.

Die Aussprüche dieser Kirchenväter anzuführen, versparen wir uns für das zweite und dritte Kapitel.

Nachdem nun die fraglichen Stellen aus den Schriften des Nestorius und ein Brief des Bischofs Capreolus von Carthago verlesen waren, fällte man das Urtheil über Nestorius, das also schließt: "Der von ihm gelästerte Herr Jesus Christus bestimmt durch die heilige Spnode, daß Nestorius von der bischöflichen und aller priesterlichen Gemeinschaft ausgeschlossen seil" Welchen Eindruck dieser Ausgang machte, schildert Cyrillus in seinem Briefe an Alexander: "Als man hörte", daß jener Unglückliche abgesetzt sei, singen alle an, die heilige Spnode zu loben und Gott zu verherrlichen, daß der Feind des Glaubens gefallen sei. Als wir aber aus der Kirche gingen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vinc. Lir. Commonit. c. 30 alias 42. <sup>2</sup> Ibidem c. 31 alias 42.

führten sie uns mit Fackeln bis in unsere Wohnungen (denn es war bereits Abend geworden), und es herrschte große Freude, und die ganze Stadt war beleuchtet durch viele Lichter; ja es gingen Frauen mit duftenden Weihrauchsfässern vor uns her. Es zeigte nämlich der Erlöser den Gotteslästerern seine Herrlichkeit, daß er alles kann."

Es ist nun hier die Stelle, etwas über Johannes von Antiochien zu sagen, der unter den Anhängern des Restorius hervorgehoben zu werden verdient. Er war sehr unangenehm berührt worden, als er seinen Freund Lehren portragen hörte, die allgemeines Befremden hervorriefen. Er ichrieb deshalb an Neftorius einen Brief voll freundschaftlicher Ermahnungen, aus welchem wir folgende Stelle ausheben: "Biele, wie ich höre, haben oft von dir ge= hört, daß du nur die Benennung, nicht aber den damit verbundenen Sinn ablehnft; wenn dir aber firchliche Schriftsteller von berühmtem Namen befannt wären, würdest du dich feineswegs weigern, auch den Namen gugu= laffen und die Jungfrau Maria Gottesgebarerin nennen. Deshalb mahne und bitte ich dich inständigft, daß du mit offenem Worte das annehmeft, wovon du wohl weißt, daß es frei von Irrthum ift. Wohlan, zögere nicht, die Bezeichnung der Sache, die du ja richtig erfaßt haft, hinzugufügen, eine Bezeichnung, die oft von vielen Batern gebraucht, gefchrieben und ausgesprochen worden ift, und fahre nicht fort, das Wort gu schmähen, das eine fromme Mahnung in der Seele hervorruft. Denn das Wort Gotteggebärerin' hat noch tein Lehrer der Rirche gurückgemiesen. Die dasselbe zuweilen gebraucht haben, finden sich gablreich, und zwar find es Männer von vorzüglichem Rufe. Wenn fich aber welche finden, die es nicht gebraucht haben, so haben sie nie jene des Irrthums beschuldigt, die es vielleicht gebraucht haben." Dann spricht er seine Befürchtung aus, Restorius moge, wenn er den Namen abweise, leicht in Betreff der Sade in Jrrthum gerathen. Darum fahrt er also fort: "Die Menschwerdung ist uns verbürgt durch die Worte des Apostels: , Es sandte Gott seinen Cohn, Mensch geworden aus dem Weibe.' Deutlich zeigt er hier, daß nicht ein anderer, sondern der Eingeborene Gottes selbst geboren worden ift. Wenn nun die Jungfrau von den Batern wegen dieser Geburt "Gottesgebärerin" genannt wird, wie sie wirklich mit diesem Ramen genannt wird, so weiß ich nicht, wohin das will, daß wir diese keineswegs nothwendige Frage (mit Verlaub gejagt) zu untersuchen beginnen, die, wie du fiehst, gegen jene und den firchlichen Frieden gerichtet ist." 2 Wie ersichtlich, glaubte Johannes, der Streit drehe sich blog um den Namen und nicht um die Sache; er konnte fich deshalb nicht entichließen, gegen Nestorius vorzu=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ap. Baronium ad annum 431. <sup>2</sup> Ap. Baronium ad annum 430.

gehen, ja er ging sogar so weit, gegen Chrillus aufzutreten. So kam es, daß er genöthigt war, um seine Rechtgläubigkeit außer Zweifel zu seten, später folgende Erklärung an Chrislus abzugeben: "Was wir über die Jung= frau und Gottesgebärerin glauben und predigen, und über die Menschwerdung des eingeborenen Sohnes Gottes glauben und predigen, wollen wir kurz fagen; so zwar, daß wir nichts dem hinzufügen, was wir von Anfang an, aus den heiligen Schriften und denen der Bater ichopfend, qelehrt haben; zugleich damit wir von unserem Glauben Rechenschaft ablegen. Wir thun dies, indem wir in keiner Beise dem Glauben, den die heiligen Bäter zu Nicaa auseinander gefett haben, hinzufügen . . . Unfere Erklärung ift nun diese: wir glauben, daß unser Herr Jesus Christus der eingeborene Sohn Gottes ift, vollkommener Gott und vollkommener Mensch, aus einer vernünftigen Seele und einem Leibe zusammengesett; von Ewigkeit vom Bater nach seiner göttlichen Natur gezeugt, in der jüngsten Zeit aber unser und unseres Heiles wegen aus Maria, der Jungfrau, nach seiner menschlichen Natur geboren; eben derselbe ist seiner göttlichen Ratur nach dem Bater gleich= wesentlich, seiner menschlichen Ratur nach aber uns gleichwesentlich : so zwar, daß eine Einigung der Naturen eintrat, wodurch bewirkt wurde, daß wir einen Chriftus, einen Sohn, einen Herrn bekennen, und gemäß dem Begriffe dieser eingegossenen Einheit (infusae unitatis) bekennen wir; daß Maria, die heilige Jungfrau, die Gottesgebärerin ist, deshalb nämlich, weil Gott das Wort von ihr empfangen, Fleisch angenommen und Mensch geworden ist und den aus ihr entnommenen Tempel sich vereinigt hat." 1

Nun wollen wir Zeugnisse vorlegen, welche uns einen Einblick gewähren in die tiefer liegenden Gründe, auf welche hin man in Ephesus so gehandelt hat, oder die uns über die wissenschaftlichen Beweise belehren, welche dem Bewußtsein, die wahre Lehre vertreten zu haben, zur Seite gestanden haben, wie man in jener Zeit für die vom Concil seierlich als Dogma erklärte Lehre aus der Heiligen Schrift und der Tradition den Beweis der Echtheit erbrachte.

Es wären da in erster Linie alle jene Briefe des hl. Chrislus anzuführen, die er an Nestorius richtete und in denen er aus der Heiligen Schrift die wahre Lehre darstellte, von denen der eine auf dem Concil die seierliche Gutheißung aller Bischöfe gefunden hat; es wäre besonders jene Predigt herzusehen<sup>2</sup>, die er zu Ephesus auf dem Concil hielt; desgleichen die Predigten, die der hl. Proclus in Gegenwart des Nestorius hielt, um den Titel "Gottesgebärerin" zu vertheidigen<sup>3</sup>. Da es selbstverständsich ist, daß in diesen

Ap. Baronium ad annum 432.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hom. 11 in Concil. Ephes. habita.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M. Mercatoris operum pars posterior complectens ea quae ad haeresim Nestorii spectant p. 19.

Schriften die Lehre aus der Heiligen Schrift in trefflicher Weise nachgewiesen wird, so stehen wir davon ab, und wollen vielmehr solche Zeugen hören, die am Concil direct nicht betheiligt waren. Unter den vielen, die unmittels bar vor dem Concil oder nachher geschrieben haben und die hier als Zeugen auftreten könnten, wollen wir hauptsächlich dem Johannes Cassianus das Wort gestatten, der auf Veranlassung des Archidiakon, spätern Papstes Leo, im Jahre 432 sein Wert "De incarnatione Christi contra Nestorium libri septem" schrieb.

Den Inhalt seines Wertes gibt er also an: "Du sagst also, wer du auch feift, Säretiker, der du längnest, daß Gott aus der Jungfran geboren ift, Maria, die Mutter unseres herrn Jesn Christi, könne Veordxos. d. h. Mutter Gottes, nicht genannt werden, sondern Noisvordore. d. h. nur Mutter Christi, nicht Gottes; denn feine Mutter, jagst du, gebart ein Kind, das älter ift als fie selbst. Ueber biesen so thörichten Grund ... werde ich später sprechen; jest will ich an der Sand göttlicher Bengen beweisen, jowohl daß Chriftus Gott ift, als auch, daß Maria Mutter Gottes ift." 1 Aus der Bahl der vielen Beweise, die er für seine Behanptung beibringt, führen wir folgende an: "Der Heilige Geift wird über dich tommen und die Rraft des Allerhöchsten wird dich überschatten, darum wird das Heilige, das aus dir geboren wird, Sohn Gottes genannt werden. . . Rann man hier noch ausweichen? was kann man mehr fagen? Gott wird über dich kommen, Gottes Cohn wird geboren werden. Du unterjuche um, wenn es gefällig ift, ob der Cohn Gottes nicht Gott ift; oder ob die, welche Gott geboren hat, Gottesgebarerin, d. h. die Mntter Gottes, nicht fein tann. Diese Stelle allein follte dir genügen." 2 Ueber die Worte des hl. Paulus: "Es ift uns die Gnade unseres Gottes und Beilandes erschienen", ichreibt er: "Siehe, dieser Mann Gottes spricht aus Gott und bezeugt in der deutlichsten Beise, daß aus Maria die Gnade Gottes erschienen ift. Und damit du nicht fagest, aus Maria sei sie nicht erschienen, fügt er bei .und Heilandest, damit du nämlich den, welcher aus Maria geboren wurde, als Gott ansehest, von dem du nicht längnen kanuft, daß er als Beiland geboren murde, gemäß jenem: ,weil heute euch geboren wurde der Heiland." (Luc. 2, 11)3. Anknüpfend an diese Worte des hl. Paulus, erbringt er noch folgenden Beweis: "Du läugnest also nicht, daß von Gott die Gnade gegeben werden muß. Gott ift es also, der fie gibt; gegeben ift fie aber durch unfern herrn Jejum Christum: also ift der herr Jesus Christus Gott. Wenn aber dieser, so wie er es wirklich ift, Gott ift, jo ift auch diejenige, welche Gott geboren, , Gottesgebarerin'." 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. II c. 2. <sup>2</sup> Lib. II c. 2. <sup>3</sup> Lib. II c. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lib. III c. 5; cfr. Cyrilli hom. XI.

In gang claffischer Weise führt er aus dem Bekenntnisse des Betrus folgen= den Beweiß: "Wenn du vielleicht das größere Ansehen der Person vorziehest, ... so wollen wir nicht irgend einen unverständigen Knaben ... oder eine Frau . . . fragen, sondern den Höchsten, den Jünger unter den Jüngern, den Lehrer unter den Lehrern, der, da er das Ruder der römischen Kirche lenkte, sowohl den Vorrang des Glaubens als auch des Priesterthums befaß. Sag' uns also, Petrus, sag' uns also, wir bitten, du Fürst der Apostel, wie haben die Kirchen von Gott zu glauben? . . . Was fagt er also? "Du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes." Ich muß mich nun, um dich, Häretiker, zu überführen, einer einfachen und bäuerlichen Fragweise bedienen. Sage mir, ich bitte: wer war jener, dem Petrus dieses antwortete? Du kannst nicht läugnen, daß es Christus war. Ich frage bich nun: für wen hältst du Christum, für einen Menschen oder für Gott? Natürlich für einen Menschen, ohne Zweifel! Denn darin besteht ja deine Irrlehre, daß du läugneft, Chriftus fei der Sohn Gottes, und deshalb fei Maria nur die Christusgebärerin und nicht die Gottesgebärerin, weil sie Christum geboren und nicht Gott. Du behauptest also: Christus ist ein bloßer Mensch und nicht Gott, und er sei nur Menschensohn und nicht Gottes. Was antwortet nun darauf Petrus? ,Du bist', sagt er, ,Christus, der Sohn des lebendigen Gottes.' Diesen Chriftum, den du nur Menschensohn sein läßt, bezeugt jener als Gottessohn. Wem willst du nun, daß wir glauben follen, dir oder dem Betrus? Ich glaube, du bist nicht so unbescheiden, daß du dich dem ersten der Apostel vorzuziehen wagst." Um die Bedeutsamkeit dieses Argumentes noch zu erhöhen, weist er auf die Bestätigung hin, die die Worte Petri von Christus erfahren haben. ",Selig bist du,' sagt er, "Simon, des Jonas Sohn; denn Fleisch und Blut haben dir das nicht geoffenbart, son= dern der Geist meines Vaters, der im himmel ist.' Also in dem Zeugnisse des Apostels siehst du auch das Zeugniß des Heiligen Geistes, des gegen= wärtigen Sohnes und Gott Baters; was verlangst du noch mehr? Der Sohn lobt es, der Bater ift dabei, der Heilige Geift hat es geoffenbart. Des Apostels Zeugniß ist also ein ganz göttliches Zeugniß; denn man muß ihm das Ansehen beilegen, das der hat, von dem es ausgegangen. "Selig bift du, ' fagt er, ,Simon, Jonas' Sohn; denn Fleisch und Blut haben dir das nicht geoffenbart, sondern der Geist meines Baters, der im himmel ift.' Wenn also Fleisch und Blut dies dem Petrus nicht eingegeben haben, so kannst du erkennen, wer es dir eingegeben hat. Wenn der Geist Gottes jenen belehrt, der bekennt, daß Chriftus Gott ift, erkennst du nicht, daß dich der Geist des Dämons belehrt, der du dies läugnen konntest?" 1 In seinem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. III c. 12 et 13.

sechsten Buche halt er dem Nestorius das antiochenische Glaubensbekenntniß vor, "das den Glauben aller Kirchen ausspricht", das Gott "durch seine Apostel und Priefter aufgestellt hat" 1, "auf das er getauft und wiedergeboren ift", "um ihn so zu sagen mit seinen eigenen Worten zu schlagen" 2. Er halt ihm die einzelnen Bunkte vor und fordert ihn auf, zu antworten : "Was fagt also das Glaubensbekenntniß? oder mas haft du in demfelben gesagt? Daß der Herr Jesus Christus mahrer Gott vom mahren Gott ist, gleichwesentlich mit dem Bater, durch den die Welt geschaffen und alles gemacht ist; daß eben dieser unsertwegen gekommen ift und geboren wurde aus Maria, der Jungfrau. Wenn du nun jagst, daß Gott aus Maria geboren ift, weshalb läugnest du, daß Maria die Mutter Gottes ist? Du sagst, daß Gott gekommen ift; weshalb läugnest du, daß der Gott ist, der gekommen ift! . . . Du siehst alfo, daß du das ganze fatholische Glaubensbefenntniß und allen Glauben des katholischen Geheimnisses mit Grund und Burgel zerftorest. O des Berbrechens und der Ungeheuerlichkeit! die, wie jener (Cicero) jagt, zu den äußersten Grenzen der Erde gebracht werden foll; dies gilt gang von dir, daß du in jene Einsamteit gehest, wo du niemanden findest, den du zu Grunde richten kanust!" 3

Beschließen wir diesen Theil unserer Beweisssührung. "Eine viel größere Anzahl von Zeugnissen hätte angeführt werden können, aber es ist nicht nothwendig", können wir mit Vincentius von Lirin sagen. Wen diese Zeugsnisse nicht überzeugt haben, daß in jener Zeit die Lehre von der Gottessmutterschaft als von Gott geofsenbart und in der Heiligen Schrift begründet erachtet wurde, den werden auch eine größere Anzahl nicht überzeugen.

Wir wollen nun sehen, wie man in jener Zeit dem Bewußtsein, daß diese Lehre allezeit in der Kirche gelehrt und von den Aposteln selbst gepredigt worden ist, Ausdruck verliehen hat.

Einen Traditionsbeweis haben wir bereits gehört, jenen, den das Concil geführt hat (S. 22 f.), der uns, materiell genommen, den Glauben zweier Jahrshunderte, des vierten und des dritten, als übereinstimmend mit der damaligen Lehre bezeugt. Einen zweiten liefert uns der schon erwähnte Johannes Casiianus, indem er sich auf die Zeugnisse des hl. Hilarius († 368), des hl. Ambrosius († 397), des hl. Hieronynus († 383), des Ausinus († 410) und des hl. Augustinus († 430), des hl. Gregor von Nazianz († 391), des hl. Athanasius († 373) und des hl. Johannes Chrysostomus († 407) berust 4. Seine Beweissührung schließt er mit folgenden Worten an Nestorius : "Haben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. VI c. 4. <sup>2</sup> Lib. VI c. 3.

 $<sup>^3</sup>$  Lib. VI c. 10; cfr. S. August, de fide et symbolo c. 4; tract. 2 in Ioan. n. 15.  $^4$  Lib. VII c. 24—30.

nicht diese gleichsam in prophetischem Geiste, um deine Gottesläfterung zu widerlegen, alles diefes gefagt? Du rufft: unfer herr und heiland fei bloß Chriftus, nicht Gott; jene aber: Chriftus der herr ift Gott; du fagst die Bottesläfterung: Maria sei Christusgebärerin und nicht Gottesgebärerin; jene läugnen nicht, daß sie Christusgebärerin ift, wissen aber, daß sie Gottes= gebärerin ift. Nicht allein die Thatsachen sind beinen Gottesläfterungen ent= gegengesett, sondern auch die Berichte über dieselben; damit wir es recht verstehen: schon früher ift von Gott gegen deine Gottesläfterungen ein uneinnehmbares Bollwerk vorbereitet worden, das die Macht eines zukünftigen häretischen Angriffes durch die bereitstehende Mauer der Wahrheit breche. Und du, gottloser und schamloser Beflecker der berühmten Stadt, des hei= ligen und katholischen Bolkes schwere und verderbliche Ansteckung, du wagst es, in der Kirche Gottes zu bleiben und zu reden, und verleumdest mit deinen gottesläfterischen und wüthenden Ausdrücken die Priefter, die ftets den un= verlegten katholischen Glauben bekannt haben, als hätte durch die Schuld der früheren Lehrer das Bolk von Constantinopel geirrt 1; du also, der Berbefferer der früheren Bischöfe, du, der Richter der früheren Briefter, du, hervorragender als Gregorius, du, exprobter als Nektarius, du, besser als Johannes und aller orientalischen Städte Briefter, welche, wenn sie auch nicht denfelben (berühmten) Namen haben mit denen, die ich genannt, so doch denfelben Glauben! Das genügt hier; wenn es sich nämlich um den Glauben handelt, find alle darin den Besten gleich, worin sie Genossen der Besten find." 2

Es mag auffallend erscheinen, daß in diesen beiden Traditionsbeweisen nur eine verhältnißmäßig geringe Zahl von Zeugen, und zwar aus jüngster Zeit, angeführt werden; könnte es da nicht den Anschein gewinnen, als wenn die Behauptung der Gegner von dem spätern Entstehen der Lehre von der Gottesmutterschaft nicht ohne Grund sei? Doch nein, Vincentius von Lirin hat uns bereits diese Bedenken gehoben (S. 23); überdies sind wir in der Lage, eine stattliche Anzahl von Zeugnissen vorzulegen, wo das hohe Alter, ja wo ausdrücklich der apostolische Ursprung dieser Lehre ausgesprochen wird.

In erster Linie soll ein ganz unverdächtiger Zeuge reden: Nestorius selbst. Wir haben gesehen, daß der erste Vorwurf, den man seiner Lehre machte, dahin ging: "Es ist eine neue, unerhörte Lehre." Wie hätte er sich nun besser reinigen und vertheidigen können, als wenn er nachgewiesen hätte, daß der Name "Gottesgebärerin" erst in späterer Zeit aufgekommen sei? Weit entsernt, diesen Beweis anzutreten, versucht er vielmehr, sich dieser Un=

¹ Caffianus spielt hier auf eine Beschuldigung an, die Nestorius gegen die Bischöfe von Constantinopel erhob, die wir später (S. 30) hören werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lib. VII c. 30. <sup>3</sup> Bergl. S. 20 u. 21.

flage durch eine Entschuldigung zu entziehen, die eines Baretikers würdig ift. Er fagt in seiner zweiten Rede: "Das ift nicht die Schuld des Bolfes (nämlich, daß es in Betreff der Bedeutung des Wortes Gottesgebärerin' in Unwissenheit ist), sondern — ohne jemand nahe zu treten, sei es gesagt — daher (seid ihr in Unwissenheit), weil die Lehrer keine Zeit hatten, ausführlicher und klarer über die Glaubensfätze zu sprechen!" 1 Ja noch mehr, er felbst gesteht ein, daß seine Lehre im Widerspruch mit der der Bater steht: "Das habe ich euch, Geliebte, gepredigt und ich würde noch mehr fagen, wenn mir nicht der Gedanke gekommen ware, daß ich im Gegensatz zu den Lehrern der Rirche zu sprechen scheine." 2 Er leistet uns aber noch weitere Dieuste; nachdem er in einer Predigt aus dem Matthäusevangelinn seine Irrlehren zu beweisen versucht hatte, fährt er fort: "Das sind in Kürze die frommen Glaubensfäte. . . . Glaubet aber nicht, daß, weil es bei jenen gebrauchlich ift, ihr den Namen ,Gottesgebarerin' zu geben, so auch die Kirche Gottes "Gottesgebarerin" fage. . . . " 3 Sinweisen wollen wir nur auf das Zeugniß des Johannes von Antiochien 4. Run möge Chrillus als Zeuge für den apostolischen Ursprung der Lehre auftreten. Er schreibt: "Was, weim die frommen Bischöfe des Morgen= und Abendlandes hören, daß fie von jenem (Restorius) mit dem Banne belegt sind? Wie werden sie das aufnehmen? Ober haben es nicht alle sehr schmerzlich empfunden, nicht so sehr wegen ihrer felbst, als vielmehr wegen der beiligen Bater, in deren Schriften man die heilige Jungfrau Maria immer Gottesgebärerin' genaunt findet? Ja, wenn es nicht zu beschwerlich geschienen hätte, ich hätte nicht wenige Schriften verschiedener Bater geschickt, in welchen nicht einmal, sondern sehr oft dieses Wort angewendet sich findet, womit sie die heilige Jungfrau als Gottesgebärerin bekennen." 5 Nachdem er in einem Briefe an Reftorius die Lehre von den beiden Naturen in Christo auseinandergesetzt hat, fährt er fort: "Das lehrt uns überall die Lehre des richtigen Glaubens, das, finden wir, haben die heiligen Bater gemeint: und jo scheuen fie fich nicht, die heilige Jungfrau ,Gottesgebärerin' ju nennen." 6 In einem andern Briefe mahnt er ihn: "Daß du den richtigen Glauben, der von Anfang an von den Aposteln und Evangelisten, welche die Beforger und Diener des Wortes waren, den Kirchen überliefert worden ift, ehrerbietig annehmest." 7 In seiner

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. Mercatoris op. p. 8 serm. II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibidem p. 26 serm. Nestorii de incarnatione.

<sup>3</sup> Acta conciliorum et epistolae decretales ac constitutionum S. Pontificum, tom. I (Parisiis 1714) p. 1334. 4 S. 24 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cyrilli ep. ad eos, quorum litteris notatus fuerat.... Collect. Concil. a Labbe et Cossart p. 899 c. X.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibidem p. 887 c. VIII. <sup>7</sup> Ibidem p. 1070 c. XXVI.

Predigt vor dem Concil läßt er sich also vernehmen: "Wer hat je so schauder= hafte und erschreckliche Dinge gehört? Chriftus und das Wort Gottes, den uns die Propheten und Apostel gepredigt haben, wird jett in einen Menschen umgewandelt und die Gottesgebärerin ,Menschengebärerin' genannt. du (sich an Nestorius wendend) glaubst nicht den Propheten, den Aposteln und dem Erzengel Gabriel; nun, so höre wenigstens auf deine Mitteufel, welche seine Macht scheuend ausriefen: "Was haben wir mit dir zu schaffen, Jesus, Sohn Gottes, du bist vor der Zeit gekommen, uns zu qualen. . . . Er hat gehofft, durch seinen boswilligen und scharfen Berstand die Recht= gläubigen zu überreden, da er in seinem finstern Geifte die Lehren der Bater, der Apostel und Evangelisten und die Stimme des Erzengels nicht versteht." 1 Un den Papst Colestin schreibt er: Restorius "nimmt sich zu predigen heraus, was sinnlos und der Vernunft zuwider ift, was weit entfernt ift von dem apostolischen und evangelischen Glauben, den die Bater mit großer Standhaftigkeit immer bewahrt und uns als eine kostbare Perle übergeben haben" 2.

Hören wir nun, wie auch das Oberhaupt der Kirche die Lehre von der Gottesmutterschaft als apostolische Lehre bezeichnet: "Wer ist je nicht als dem Banne verfallen gehalten worden," schreibt er an Neftorius, "ber dem Glauben etwas hinzufügte oder hinwegnahm? Da er nämlich vollständig und klar von den Aposteln uns übergeben worden ist, bedarf er weder einer Vermehrung noch einer Verminderung. . . . Von dem vielen, was von deiner gottlosen Predigt die ganze Kirche abweist, beklagen wir besonders, daß du aus dem Glaubensbekenntnisse, das die Apostel uns überliefert haben, die Worte ausgemerzt haft, welche uns die Hoffnung des ganzen Lebens und Beiles versprechen." 3 An den Clerus von Constantinopel schreibt derselbe: "Guer Wortführer (Nestorius) erregt einen Kampf gegen die Wahrheit, legt Sand an den alten Glauben, bekampft die Apostel, verwirft die Propheten und befolgt selbst die Worte nicht, welche unfer Berr von fich felbft gebraucht .... Wir rathen ihm, daß er mit uns den Aposteln und Propheten folge, damit er nicht, da er allein allen gegenübersteht, allein von allen verworfen werde." 4 Derselbe Papst richtet folgende Worte an die Bäter des Concils zu Ephesus: "Wir muffen also in gemeinsamem Bestreben dahin wirken, daß wir das, mas wir bisher durch die apostolische Rachfolge empfangen haben, erhalten... Was verlangt man nun anders von eurer heiligen Versammlung, als daß ihr

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hom. XI. <sup>2</sup> Ed. Coustantii 8.

<sup>3</sup> Ed. Coustantii 13. Der Papst meint hier nicht eine wirkliche Ausmerzung, sondern daß durch Nestorius der Inhalt jener Worte verloren gehe.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ed. Coustantii 14.

mit Zuversicht das Wort des Herrn aussprechet! . . . Daß ihr voll des Heiligen Geistes, wie geschrieben steht, ein und dasselbe, wenn auch mit verschiedenem Munde, was der Heilige Geist selbst gelehrt hat, aussprechet!" 1

"Die altesten Berfünder des rechten Glaubens," so schreibt Theodoret († 457), "haben bekanntlich auf Grund apostolischer Ueberlieferung gelehrt, daß die Mutter des herrn , Gotteggebarerin' ju nennen und zu glauben sei." Und an einer andern Stelle: "Sobald Neftorius jenen Sit eingenommen . . ., fonnte er nicht mehr länger die berruchte Meinung, welche er früher im Sinne gefaßt hatte, zurückhalten, sondern . . . bringt sie in die Deffentlichteit und thut allen fund, was für eine Gottesläfterung er früher gegen den Eingeborenen und herrn gehegt, und gegen die apoftolischen Dogmata unternimmt er einen offenen Rrieg, auch gegen Die feligen Bäter, welche von der Wiege des Evangeliums an die Führer und Lehrer des richtigen Glaubens gewesen find; ihre Unsichten will er vernichten . . . von ihm wurde zuerst die verbrecherische Neuerung ausgedacht, von ihm hat es nämlich seinen Anfang, daß man die heilige Jungfrau, die Gebärerin des Sohnes Gottes dem Fleische nach, nicht "Gottesmutter" nennen dürfe, sondern nur "Christi Mutter"; wiewohl fcon lange und bon undenklichen Zeiten ber die Berkunder des richtigen Glaubens nach apostolischer Ueberlieferung uns gelehrt haben, die Mutter des Herrn als , Gottesgebärerin' mit dem Munde zu bekennen und mit dem Herzen zu glauben." 2

Beweisen mehr als zur Genüge diese Aussprüche, daß man die Lehre von der Gottesmutterschaft als auf apostolischer Lehre beruhend damals betrachtete, so wollen wir noch einen Schritt weiter gehen; wir wollen einen Zeugen anführen, der uns sagt: die Benennung "Gottesgebärerin" sei in der Heiligen Schrift enthalten. Papst Leo schreibt an die palästinensischen Mönche also: "Mit dem Anathema werde Nestorius belegt, der von der seligen Jungfrau Maria glaubt, daß sie nur einen Menschen geboren habe, indem er zwei Personen aufstellte, eine menschliche und eine göttliche, und nicht festhält an dem einen Christus, bestehend aus dem Worte Gottes und dem Fleische, sondern getrennt und für sich den einen als Gott, den andern als Menschenschn lehrt; da doch . . . so das Wort Gottes in dem Schoße der Jungfrau Fleisch geworden ist, daß in einer Empfängniß und einer Geburt dieselbe Jungfrau infolge der Vereinigung der beiden Naturen, sowohl Magd als auch Mutter des Herrn ist. Das erkannte schon Elisabeth, wie der Evangelist Lucas berichtet, als sie sagte:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ed. Coustantii 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Haeres, l. 4 c. 12 ap. Baronium ad annum 432.

Woher fommt mir, daß die Mutter meines herrn zu mir fommt?" 1

Dadurch, daß wir das Grunddogma in Betreff der allerseligsten Jungsfrau, ihre Gottesmutterschaft, als unläugbare Wahrheit, als apostolische und auf dem Ansehen der Heiligen Schrift beruhende Lehre nach dem dasmaligen Glaubensbewußtsein erwiesen haben, ist für unsere ganze folgende Beweisführung ein unerschütterliches Fundament gelegt, ein Anhaltspunkt gewonnen, von dem aus wir sicher zum Ziele gelangen, ist eine Leuchte ansgezündet, die durch die früheren Jahrhunderte ein helles und klares Licht verbreitet.

Es liegt uns nun ob, auf Grund von Zeugnissen des fünften Jahrhunderts nachzuweisen, daß das damalige Glaubensbewußtsein die Lehre von der jungfräulichen Gottesmutterschaft auch in ihren einzelnen Entfaltungen und Folgerungen kannte; wir erklären uns deutlicher: daß man damals, wenn man von Maria glaubte, daß sie die Gottesmutter sei, auch ausdrücklich glaubte, daß sie unbeschadet ihrer Jungfrauschaft Christum, den Herrn, empfangen, dann, daß sie ohne Verlust ihrer Jungfrauschaft den Herrn geboren, ferner, daß sie nach der Geburt mit dem hl. Joseph in jungfräulicher She gelebt habe, und daß sie heilig und frei von Sünde gewesen sei, also daß man den Ehrentitel "Gottesgebärerin" im vollsten Sinne des Wortes verstanden habe.

Was den ersten Punkt angeht, die jungfräuliche Empfängniß, so finden wir ihn von folgenden Bätern ausgesprochen: "Der Sohn Gottes", sagt der hl. Augustinus, "ist empfangen bom Heiligen Geiste und der heiligen Jungfrau Maria", und als Beleg führt er folgendes an: "Als die Jungfrau den Engel fragte, wie das geschehen könne, was er ihr ankundigte, da sie ja keinen Mann erkenne, antwortete derselbe: "Der Heilige Geist wird über dich kommen und die Kraft des Allerhöchsten wird dich überschatten, darum wird das heilige, das aus dir geboren werden foll, Sohn Gottes genannt werden.' Und da Joseph sie entlassen wollte, da er sie für ehebrecherisch hielt, von der er mußte, daß er sie nicht erkannt hatte, erhielt er folgende Untwort vom Engel: Fürchte dich nicht, Maria als deine Gemablin zu dir zu nehmen, denn was in ihr erzeugt ift, ist bom heiligen Geiste', d. h. was du als von einem andern Manne herstammend glaubst, ist vom Beiligen Beifte." 2 Leo der Große spricht sich noch klarer aus: "Damit das geschehe, wurde Chriftus ohne männlichen Samen aus einer Jungfrau empfangen, welche nicht menschlicher Beischlaf, sondern der Heilige Geift gesegnet hatte . . . Die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. ad monachos palest., ed. Ballerin. 124 alias 97, script. a. 453.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Enchiridion c. XI; cfr. c. XIII.

unverletzte Jungfräusichkeit kannte die Begierlichkeit nicht." Die Prophezeiung von Jaias (7, 14) umschreibt Proclus also: "An Stelle aller hat, was zu deinem Lobe gesagt werden kann, hinsänglich der Prophet gesagt, da er sprach: "Siehe, die Jungfrau wird empfangen"; ein Wunder theilt er mit, das Wie verschweigt er; "und einen Sohn gebären", verkündet eine Geburt, verletzt aber nicht die Beziehung (nec relationem adulteravit), "und sie werden seinen Namen Emmanuel nennen", ein Geheimniß bringt er vor und mit Donnerstimme nennt er den Namen, was übersetzt heißt: "Gott mit uns". Mit sautem Preise nennt er den Sprößling "Gott" und verschsießt den Juden den Mund."

In noch gahlreicheren Aussprüchen finden wir die beiden Bunkte: die jungfräuliche Empfängniß und die jungfräuliche Geburt, vereinigt ausgesprochen. Der hl. Augustinus erläutert das Glaubensbekenntniß also: Wir glauben "an denfelben Sohn Gottes, der geboren ift durch den Beiligen Geift aus Maria, der Jungfrau; denn durch ein Geschenk Gottes, d. h. durch den Heiligen Geist, ist uns gewährt worden eine so große Erniedrigung des so großen Gottes, daß er sich würdigte, den ganzen Menschen im jungfräulichen Schoße anzunehmen, den mütterlichen Leib unverlett bewohnend, un= verlett verlaffend. Dieser Anordnung in der Zeit widersprechen in vielfacher Weise die Baretiter. Wer aber den fatholischen Glauben bekennt, glaubt, daß der ganze Mensch vom Worte Gottes angenommen wurde" 3. In seinem Enchiridion spricht er sich also aus: "Wer kann in zutreffender Weise dies eine erklären, daß das Wort Fleisch geworden ist und unter uns gewohnt hat, infolge dessen wir an den einzigen Sohn Gottes des Baters, des Allmächtigen, geboren vom Heiligen Geifte und Maria, der Jungfrau, glauben? . . . nicht durch Begierlichkeit . . ., sondern wie er von der Jungfrau geboren werden mußte, den der Glaube der Mutter empfing und nicht die Lust, wobei, wenn durch den zu Gebärenden ihre Unverletztheit zerstört worden wäre, er nicht mehr von der Jungfrau geboren worden wäre, und die ganze Kirche, welche, seine Mutter nachahmend, täglich neue Glieder gebiert und doch Jungfrau bleibt, würde fälschlich von ihm bekennen, daß er von einer Jungfrau geboren fei." 4 Der hl. Fulgentius drudt, fich barüber also aus: "Damit er jene Sunde, welche die menschliche Geburt bei der Bermischung sterblichen Fleisches sich zuzieht, tilge, wurde er auf neue Weise empfangen; Gott ist Fleisch geworden in einer jungfräulichen Mutter, ohne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sermo in nat. D. N. I. Chr., ed. Ballerin. 22; cfr. ep. eiusdem ad Flavianum c. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Orat. V n. 4; cfr. Cassianus l. c. lib. II c. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lib. de fide et symb. c. 4. <sup>4</sup> C. X n. 34; cfr. c. XII.

Buthun eines Mannes, ohne Begierlichkeit der empfangenden Jungfrau, da= mit durch den Gottmenschen, welchen der jungfräuliche Schoß ohne Begier= lichkeit empfing und ohne Verletung gebar, die Sünde getilgt werde, welche allen Menschen, die geboren werden, anhaftet . . . er also allein tilgte die Sünde der menschlichen Empfängnig und Geburt, Gott, der Eingeborene, der, da er empfangen wurde, wirkliches Fleisch annahm aus der Jungfrau und, da er geboren wurde, der Mutter die unverletzte Jungfräulichkeit beließ. Durch diese Ursache ist Gott Sohn der Jungfrau Maria geworden, und die Jungfrau Maria ist die Mutter des Eingeborenen Gottes geworden, und so gebar die Jungfrau ihren Sohn in der Zeit, den der Bater von Ewigkeit gezeugt hatte . . . So also ist die Sünde und ihre Strafe, welche durch die Sünde eines verdorbenen Weibes in die Welt kam, durch die Geburt einer unverletten Jungfrau von der Welt genommen worden." 1 Proclus preist die jungfräuliche Empfängniß und Geburt also: "D Geheimniß! Wunder sehe ich und die Gottheit preise ich! . . . Zwar hat der Emmanuel als Mensch die Thore der Natur geöffnet (d. h. er ist wirklich geboren wor= den), aber den Berschluß der Jungfrauschaft hat er als Gott weder verletzt noch durchbrochen; ja so ist er aus dem Schoße hervorgegangen, wie er durchs Ohr war eingegangen: so ist er geboren, wie empfangen. eingezogen ohne Schmerzen und hinausgegangen ohne jede Verletzung nach den Worten des Propheten Czechiel. ,Es führte mich', fagt er, ,der Herr auf die Straße des Thores des äußern Heiligthumes, welches nach Often schaut, und es war geschlossen. Und es sagte der Herr zu mir: Menschensohn, diefes Thor wird verschlossen sein und wird nicht geöffnet, und niemand wird durch dasselbe eintreten als nur allein der herr Gott Ifraels: er wird hindurchgehen und hinausgehen, und es wird geschloffen bleiben.' Siehe, hier ist deutlich die heilige Gottesmutter Maria bezeichnet." 2 In deutlicherer Weise spricht sich der hl. Leo in seiner Festrede auf Weihnachten also aus: "Auf neue Weise ist er geboren worden, empfangen bon einer Jungfrau, geboren von einer Jungfrau, ohne Begierlichkeit des Baters, ohne Berletzung der Unversehrtheit der Mutter, weil es dem zukünftigen Erlöser der Menschen geziemte, der, obwohl er die Natur des menschlichen Wesens besaß, doch die Makel des menschlichen Fleisches nicht kannte. Denn Gott ist der Urheber des im Fleisch geborenen Gottes, wie der Erzengel der seligen Jungfrau Maria bezeugte: ,denn der Heilige Geist wird dich überschatten'... (Luc. 1, 35). Ein ungleicher Ursprung, aber eine gleiche Ratur; menschlicher Weise ent=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. de fide c. II; cfr. c. XIII.

Oratio: "Virginalis solemnitas", n. 10. Dieje Predigt hielt er auf Wunsch und in Gegenwart des Neftorius. Cfr. n. 1; orat. V n. 3.

behrt, was wir glauben, aber durch göttliche Macht ift beglaubigt, daß sie als Jungfrau empfing, als Jungfrau gebar und Jungfrau verblieb." 1 Anknüpfend an die Worte Ifaias 7, 14: "Siehe, die Jungfrau . . . ", und 11, 1: "Ein Reis wird . . . ", fagt er : "Unter diesem Reis ift unzweifelhaft die seligste Jungfrau Maria gemeint, welche, aus dem Stamme Jeffe und Davids entsprossen, vom Seiligen Geiste gesegnet, eine neue Blume des menschlichen Fleisches zwar in mütterlichem Schof, aber in jungfräulicher Geburt hervorgebracht hat." 2 Aus seinem Briefe an Bischof Flavian heben wir folgende Stelle aus: "Da er (Euthches) nicht wußte, was er über die Menschwerdung des Wortes Gotfes denken foll, . . . fo hatte er wenigftens jenes allgemeine und sichere Bekenntniß aufnehmen sollen, zufolge dem die Gesammtheit der Gläubigen bekennt, daß sie an Gott Bater glaubt, den Allmächtigen, und an Jesum Christum, seinen einzigen Sohn, unsern Herrn, der geboren ift vom Beiligen Geifte aus Maria, der Jungfrau. Diefe drei Sätze vernichten die Umtriebe von fast allen Baretikern; denn wenn man glaubt, daß Gott Bater allmächtig und ewig ift, zeigt man, daß der Sohn ebenso ewig ist, in nichts verschieden von dem Bater . . . ebenso, daß der ewige Eingeborene des ewigen Baters geboren ift vom Beiligen Geiste aus der Jungfrau Maria . . . Er wurde nämlich vom Seiligen Geifte in dem Schoße der Jungfrau empfangen, welche ihn, wie fie ihn ohne Berlegung der Jungfrauschaft empfangen, auch ohne Berlegung der Jungfrauschaft gebar."3 Rachdem Leo in feinem Briefe an den Raiser Leo das nicanische Glaubensbekenntniß angeführt hat, fährt er also fort: "In diesem Bekenntniß ist offenbar enthalten, was auch wir von der Menschwerdung des Herrn bekennen und glauben, der, um das Seil des Menschengeschlechtes herzustellen, das mahre Fleisch unserer Schwäche nicht vom himmel mit sich brachte, sondern in dem Schofe der jungfräulichen Mutter annahm." Und damit die Lehre, die er vortrug, als gleichförmig mit der der früheren Zeiten erscheine, fügt er am Ende eine Anzahl von Stellen aus den Schriften des Hilarius, Athanafius, Ambrofius, Augustinus, Johannes von Constantinopel, Theophilus von Alexandrien, Gregorius, Bafilius und Chrillus von Alexandrien an; so daß er auf diese Beise auch den Beweiß liefert, daß man damals auch in Betreff der jungfräulichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sermo in nat. D. N. I. Chr. II, ed. Ballerin. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sermo in nat. D. N. I. Chr. IV, ed. Ballerin. 24 alias 23; cfr. l. c. n. 3, 4, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ep. ad Flavianum episc. const. c. II, ed. Ballerin. 28; cfr. ep. ad Iulianum episc., ed. Ballerin. 35; ferner ep. ad clerum et plebem Constant. Urbis, ed. Ballerin. 59 alias 46 c. V.

Empfängniß und Geburt der Ueberzeugung war, eine althergebrachte Lehre zu glauben.

Boren wir nun als Schluß diefer herrlichen Zeugniffe die Worte, welche Cyrillus von Alexandrien über diese Lehre auf dem Concil zu Ephesus sprach. Nachdem er den hl. Johannes selig gepriesen, weil ihm, der Jungfrau, "die Gottesmutter und immerwährende Jungfrau" übergeben worden ift, fährt er fort: "Sei auch du gegrüßt, Maria, Gottesgebärerin, Jungfrau, Mutter, Lichtträgerin, unverlettes Gefäß! Sei gegrüßt, Jungfrau Maria, Mutter und Dienerin, Jungfrau wegen deffen, der aus dir, Jungfrau, geboren ift; Mutter aber wegen deffen, den du auf deinen Armen getragen und mit deiner Milch genährt haft; Dienerin wegen deffen, der Knechtsgestalt angenommen Eingezogen ift der König in deine Stadt oder vielmehr in deinen Schoß, und ist wieder hinausgegangen, wie er wollte, und dein Thor ift geschloffen geblieben! Empfangen haft du ohne Samen und auf göttliche Weise geboren!" 1

Die weitere Frage, die uns beschäftigen muß, bezieht sich auf die immermährende Jungfrauschaft Mariens; mit anderen Worten: hat Maria mit dem hl. Joseph in jungfräulicher Che gelebt? Zahlreiche Zeugnisse geben uns darüber Aufschluß. Bom hl. Chrillus haben wir foeben gehört, wie er Maria die "immerwährende Jungfrau" nennt; vom hl. Leo, wie er fagt, "daß sie Jungfrau verblieb" (S. 36). Der hl. Augustinus bedient sich folgender zur stehenden Formel gewordener Ausdrucksweise: "Als Jungfrau hat sie empfangen, als Jungfrau hat sie geboren, und nach der Geburt ift fie unversehrte Jungfrau geblieben." 2 Un einer andern Stelle fagt er: "Denn, von einer Mutter geboren, welche, wiewohl fie von einem Manne unberührt war, empfing und immer unberührt geblieben ift, — als Jungfrau empfing fie, als Jungfrau gebar fie, als Jungfrau ftarb fie, wiewohl fie einem Zimmermanne verlobt mar, - hat er alle Rrant= heit. . . . "3 "Die Antidikomarianiten", sagt derselbe, "sind Häretiker genannt worden, welche der Jungfräulichkeit Mariens bis zu dem Grade widersprachen, daß sie sagten, Maria habe nach der Geburt Christi mit ihrem Manne die Che vollzogen." 4 Isidorius Pelusiota drudt sich darüber also aus: "Das bezeugt auch jenes Testament des Herrn, der zur Zeit, wo er am Kreuze hing und den (uns) lebenbringenden Tod erlitt, dem jungfräulichen Johannes die Gottesgebärerin anempfahl und so beider Jungfrauschaft verband." 5 "Nichts= würdige Menschen", sagt der hl. Hilarius, "stützen ihre Ansicht (Maria sei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Encomium in S. Mariam Deiparam XI habita in Conc. Ephes. n. 4.

Sermo de tempore 17.
 De catechiz. rud. c. 22.
 De haeres. c. 56.
 L. 1 ep. 18.

nicht Jungfrau geblieben) darauf, daß der Herr nach der Ueberlieferung wahre Brüder gehabt habe. Wenn Maria Sohne gehabt hatte, . . . fo ware beim Leiden Maria dem Apostel Johannes nie als Mutter übergeben worden." 1 Bapft Siricius ichließt seine Erklärung der Worte: "Sohn, siehe deine Mutter", also: "Das also ift das Bermächtniß des Sohnes über die Unverletztheit der Mutter, das Maria's reiche Erbschaft der unversehrten Reinheit, das der Schluß der Bollendung." 2 Damit nicht der geringste Zweifel über die jungfräuliche Ehe der allerseligsten Jungfrau und des hl. Joseph obwalte, hören wir nun, wie der hl. Augustinus das Gelübde immermährender Jungfrauschaft Mariens auf das Ansehen der Beiligen Schrift hin bezeugt: "Ihre Jungfräulichkeit war deswegen um so wohlgefälliger und willkommener, weil Chriftus durch seine Empfängniß dieselbe nicht der Berletung durch einen Mann entzog, um sie zu erhalten, sondern vor seiner Empfängniß eine icon Gott geweihte Jungfrau erwählte, um von ihr empfangen zu werden. Dies deuten die Worte an, welche Maria dem Engel, der ihr den Sohn verkundigte, erwiederte: ,Wie fann das geschehen,' fagte fie, ,da ich keinen Mann erkenne?' Dies hätte sie gewiß nicht gesagt, wenn sie nicht vorher ihre Jungfräulichkeit Gott geweiht hatte. Weil dies aber noch die Sitten der Juden nicht zuließen, verlobte sie sich mit einem Manne, der ihr nicht nehmen sollte, sondern der vielmehr gegen Gewaltthätigkeit schützen sollte, was sie schon Gott gelobt hatte. Gleichwohl auch, wenn sie nur dies gefagt hätte: ,Wie fann das geschehen' und hätte nicht hinzugefügt: ,da ich keinen Mann erkenne', so hätte sie doch gefragt, wie sie als Frau den ihr verheißenen Sohn gebären würde, wenn sie nach Art gewöhnlicher Frauen geheirathet hätte. Es konnte ihr ja auch befohlen werden, Jungfrau zu bleiben, in der durch ein entsprechendes Wunder Gottes Cohn Knechtsgeftalt annehme; aber als Beispiel für zukunftige heilige Jungfrauen, damit man nicht glaube, es hätte hingereicht, nur Jungfrau zu sein, um auch zu verdienen, ohne Beiwohnung einen Sohn zu empfangen, gelobte fie Gott die Jungfrauschaft, da sie noch nicht wußte, was sie empfangen sollte, damit in einem irdischen und sterblichen Körper die Nachahmung himmlischen Lebens durch ein freies Gelübde werde, nicht durch ein Gebot, durch die Liebe des Wählens, nicht durch die Nothwendigkeit des Müffens." 3

Als vierten Punkt hatten wir angeführt: Maria habe man als heilig und sündenlos betrachtet. Es will uns fast überslüssig erscheinen, ausdrückliche Zeugnisse hierfür anzuführen; denn wenn man von Maria auf apostolische

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Matth. c. 1 n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ep. 9 ad Anysium n. 4 c. Bonorum; cfr. Paulinus ad Augustinum interhuius ep. 121 alias 58.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De s. virginit. c. 4.

Lehre hin glaubte, daß fie die jungfräuliche Gottesgebärerin sei, so ist es wohl unmöglich, daß man sie als ein sündhaftes und unheiliges Weib betrachtete; sie mußte rein und unbefleckt, heilig und mit allen Tugenden geschmückt sein. Wir begnügen uns deshalb damit, auf die zahlreichen Zeugnisse hinzuweisen, die wir im Verlaufe unserer Darstellung beigebracht haben, in welchen ihr der Ehrentitel "heilig" beigelegt wird de Jedoch wenigstens ein ausdrückliches Zeugniß anzuführen, können wir nicht unterlassen; es sind die Worte des hl. Augustinus, welche von den Theologen als Beweis für die unbefleckte Empfängniß Mariä angeführt werden, die für unsern Zweck gewiß beweisend sind: "Ausgenommen sei die heilige Jungfrau Maria, die ich, wenn von Sünde die Rede ist, wegen der Ehre des Herrn in keiner Weise in Betracht gezogen wissen will; das wissen wir daher, weil ihr viel Enade zur Besiegung der Sünde verliehen worden, ihr, die gewürdigt wurde, den zu empfangen und zu gebären, der sicher ohne Sünde war."

Der Glaube ift seiner Natur nach ein lebendiger, ein fruchtbringender. Satte das gläubige Bolk Maria als die Mutter des Erlösers, als die jungfräuliche Gottesmutter, als heilig und makellos kennen gelernt, so trieb die Bewunderung dieser hehren Gestalt selbiges auch an, Maria als solche zu verehren, ihr Lob und Preis darzubringen, Gott zu danken, daß er durch Maria das Heil der Welt geschenkt, daß er in Maria das Menschengeschlecht so fehr geehrt und geadelt hat, und weil es erkannt hatte, daß Maria besonders hoher Gunft sich bei Gott erfreut, sie um ihre Fürbitte bei Gott anzuslehen. Diese Berehrung offenbarte sich auf mannigfaltige Weise. Besonders sind da die Feste zu nennen, welche in der Kirche gefeiert wurden. Das Sacramentarium Gelafianum (dem 5. Jahrhundert angehörig) führt ichon vier Befttage auf, die zu Ehren einzelner Bebeimniffe ihres Lebens gefeiert murden. So das Fest Maria Reinigung 3, Maria Berkundigung ', Maria Himmelfahrt 5 und Maria Geburt 6. Wie man an diesen Testen Maria ehrte und fie um ihre Fürsprache anflehte, mögen uns einige Gebete bekunden, die wir aus jenen Meffen hersetzen. Un Maria Geburtstage betete der Priefter:

<sup>1</sup> Bergl. Anathema des Chrillus S. 22; Erklärung des Johannes von Antiochien S. 25; Schreiben des Chrillus ad eos, quorum litteris notatus fuerat, S. 30; Schreiben desselben an Neftorius S. 30; Theodoret S. 32; des hl. Augustinus S. 33; des hl. Proclus S. 35.

De nat. et grat. c. 36 n. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Orat. in purificatione Sanctae Mariae IV. nonas feb. Sacr. Gel. I p. 639. VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> In adnuntiatione Sanctae Mariae Matris Domini nostri Iesu Christi VIII. april. cal. ibid. I p. 642. XIV.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> In adsumpt. Sanctae Mariae XVIII. cal. septemb. ibid. I p. 663, XLVII.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> In nativit. Sanctae Mariae VI. id. septemb. ibid. I p. 666. LIV.

"Wir bitten dich, o Herr, daß uns die glorreiche Fürsprache der heiligen Maria helfe, da wir den Tag feiern, wo ihre glückliche Geburt stattgehabt; durch unsern Herrn Jesum Christum. . . . " 1 Am Feste Maria Berkundigung lautet die Oration: "Uns, die du, o Herr, mit himmlischer Speise gefättigt hast, mögest du, wir bitten, durch die Fürsprache der seligen und glorreichen und immerwährenden Jungfrau und Gottesgebärerin Maria von jedem Uebel befreien; durch unfern herrn Jesum Christum. . . . " 2 Dag die Fefte der allerseligsten Jungfrau eine hervorragende Stelle gehabt haben, meldet uns Prolus: "Die Gedachtnißtage aller Heiligen", fagt er, "find wunderbar, aber nichts kann mit der Herrlichkeit dieses Tages verglichen werden" (er führt nun die Heiligen des Alten Bundes an). "Reiner von allen diesen kann mit der Gottesgebärerin Maria verglichen werden; denn fie hat, den jene in Bildern gesehen, da er Mensch geworden, in ihrem Schoße getragen . . . " ihr Tag ift so herrlich, "weil nichts auf Erden gleicht der Gottesgebärerin Maria. Alle geschaffenen Dinge, o Mensch, laß an deinem Geiste vorbeiziehen und betrachte, ob etwas der heiligen Jungfrau und Gottesgebärerin Maria gleich ist oder sie überragt; durchwandere die Erde, überschaue das Meer, durchforsche die Luft, untersuche die Himmel und alle sicht= baren Kräfte, und schaue, ob unter allen Geschöpfen ein gleiches Wunder zu finden ist" . . . (nun führt er die verschiedenen Wunder der leblosen Natur an, wie den "brennenden Dornbusch" u. f. w.). "Durchgehe alle diese neuen Erscheinungen und Wunder und bewundere den Sieg der Jungfrau; denn fie allein ift es gewesen, die auf unaussprechliche Weise den, welchen jedes Geschöpf mit Furcht und Zittern verehrt, in ihrem Schofe aufgenommen hat." 3 Ein noch herrlicheres Zeugniß legt uns der hl. Bafilius von Seleucia ab: "Wer flaunt nicht über den Vorrang, den Maria über alle Beiligen, die wir verehren, hat? Denn wenn Gott seinen Anechten so große Enaden geschenkt hat, welche Tugend mag dann der Mutter innegewohnt haben? Ge= wiß viel größere, als denen, die ihm unterthan sind. Ginem jeden ist das bekannt. Wenn Petrus selig gepriesen wird und die Schlüssel des himmelreiches anvertraut erhielt, weshalb soll nicht eine vor allen selig gepriesen werden, die gewürdigt wurde, den zu gebären, den jener mit dem Munde bekannt hat? Wenn Paulus ein auserwähltes Gefäß genannt worden ist, welch hehren Namen wird dann jenes Gefäß von Chriftus erhalten und darunter in der ganzen Welt bekannt werden, das Mutter Gottes gewesen ist?" 4 Als sprechenden Ausdruck der Berehrung und Hochachtung, die Maria damals genoß, moge eine Stelle aus der Predigt des hl. Cprillus dienen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sacr. Gel. p. 666. <sup>2</sup> Ibid. p. 663; cfr. ibid. p. 643.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Orat. V n. 2. <sup>4</sup> Sermo 39 in Deiparae annuntiat.

die er auf dem Concil hielt: "Sei gegrußt, Maria, du Gottesgebarerin, deinethalben freuen sich die Engel, beten die Magier an, durch dich ift der hl. Johannes im Mutterschoß geheiligt worden! Sei gegrüßt, Maria, du Gottesgebärerin, durch dich ift die unaussprechliche Unade uns geworden, von welcher der Apostel sagt: "Erschienen ist uns die Enade Gottes, beilbringend für alle Menschen!' Sei gegrüßt, Maria, Gottesgebärerin, durch dich ist uns das mahre Licht erschienen, unser Herr Jesus Christus, welcher im Evangelium fagt: ,Ich bin das Licht der Welt!' Sei gegrüßt, Maria, du Gottes= gebärerin, durch dich leuchtet das Licht denen, die in der Finsterniß sitzen und in den Schatten des Todes; benn das Bolk, heißt es, das da faß in Finsterniß, sah ein großes Licht, kein anderes Licht, als unsern Herrn Jesum Chriftum, jenes mahre Licht, das erleuchtet jeden Menschen, der in diese Welt fommt! Sei gegrüßt Maria, du Gottesgebärerin, derenthalben im Evangelium gesagt wird: "Gebenedeit, der da kommt im Namen des Herrn!" Derenthalben in den Städten, Dörfern und Inseln der Recht= gläubigen Rirchen errichtet sind!" 1

Die letzten Worte des hl. Cyrislus weisen uns auf eine neue Bethätigung der Verehrung hin: nämlich, daß Maria zu Ehren Kirchen gebaut wurden. Um die Beweiskraft dieser Worte recht zu würdigen, sei darauf aufmerksam gemacht, daß Cyrislus dieses sagt als etwas, das selbstverständlich ist, das nichts Neues, nichts Ungewöhnliches ist; daß er es sagt, ohne von den viesen Bischöfen einen Widerspruch befürchten zu müssen, als wisse er, daß alle mit ihm übereinstimmen und ihm bezeugen, daß in ihrer Heimat dieselbe Versehrung zu Maria in derselben Weise sich bethätigt. Diese zahlreichen Kirchen sind nicht etwa durch die nestorianischen Streitigkeiten entstanden; nein, sie sind schon da, ehe Nestorius seine ketzerischen Ansichten ausgesprochen. Sie sind beredte Zeugen, wie tief im damaligen christlichen Gemüthe die Verehrung Mariens wurzelte; für einen zweiselhasten, ungewohnten, strittigen Cult begeistert sich das Volk nicht in der Weise, daß es große Ausgaben macht 2.

Die Berehrung Mariens gab sich schließlich auch in der Weise kund, daß man Maria als Borbild der Tugend den Gläubigen vorsührte.

Statt vieler Zeugnisse wollen wir das eine des Maximus von Tours hören. Er ermuntert die Jungfrauen zu einem christlichen Leben, indem er sich am Feste der hl. Agnes also vernehmen läßt: "Die Jungfrauen des

<sup>1</sup> Hom. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diese Worte des hl. Chrislus scheinen Herrn Lehner entgangen zu sein, wenn er schreibt: "Ich habe mir alle Mühe gegeben, die ältesten Nachrichten über die ältesten Marienkirchen zu Kom u. s. w. zu sammeln und zu prüsen; es ist mir aber nicht gelungen, den Beweis für das höhere Alter einer derselben gegenüber der ephesinischen Kirche zu erbringen." Vorrede zur 2. Aust. S. X.

Herrn sollen nur die Jungfrau, die Mutter des Lichtes, nachahmen. Die hl. Ugnes ist, da sie ihr folgte, zum großartigen Beispiel der Schamhaftigseit geworden, die Jungfräulichkeit zog sie nämlich dem Leben vor . . . Sehet also, wie Ugnes Maria nachfolgte durch die Leiden hindurch . . . Denn wie du, Ugnes, in die Fußstapsen Maria's eingetreten und des ewigen Lebens theilhaftig geworden bist, so werden auch alle, das erwarten wir, die dir nachahmen, der ewigen Freuden nicht verlustig gehen!" 1

Rennzeichnen wir zum Schluffe furz den Glauben des fünften Jahr= hunderts in Betreff der allerseligsten Jungfrau Maria. Restorius läugnet, daß Maria Gottesgebärerin sei und so genannt werden könne. Das ganze Bolk ist darob in Aufregung, weil das eine neue Lehre ist; die Bischöfe erheben gegen einen solchen Frevel ihr Hirtenwort, und auf feierlichem Concil erklären sie, es sei eine von den Borfahren überkommene, auf apostolischer Ueberlieferung beruhende Lehre, daß Maria in Wahrheit Gottesgebärerin sei und so genannt werden solle; aus der Beiligen Schrift und den Schriften der Bäter wird der Beweiß erbracht, daß man eine von Gott geoffenbarte und von der Kirche allzeit geglaubte Lehre vertheidige; bei allen Zeugniffen flingt der Grundton durch: was wir glauben und gegen Nestorius verthei= digen, ift die alte apostolische und darum mahre Lehre; nirgends wird ber apostolische Charatter in Frage gezogen, nicht einmal von Restorius, der sich darauf beidränkt, mit einer leeren Ausflucht sein Auftreten zu rechtfertigen; Beugen finden sich, die lehren, daß Maria als Jungfrau empfangen, als Jungfrau geboren habe und daß sie nach der Geburt Jungfrau geblieben ift; daß Maria heilig und gerecht sei, daß sie verehrt und als Vorbild der Tugend betrachtet murde 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hom. in nat. divae Agnetis Virg. et Martyr.

<sup>2</sup> Stellen wir diesem Ergebnisse dasjenige gegenüber, zu dem Lehner in seinem Werke gelangt ist. Nachdem er den nestorianischen Streit geschildert hat, schließt er also: "Der Zug der Mutterschaft an unserem evangelischen Marienbilde hat hiermit seine Vollendung erreicht. Dieser Zug ist begreislicher Weise die Hauptqualität Mariens... Zit Maria Mutter eines Menschen, so unterscheidet sie sich nicht von einem andern Weibe; ist sie Mutter eines göttlichen Sohnes, so ist keine andere Mutter ihr gleich. Die Söttlichkeit des Sohnes entzieht die Mutter als solche dem Naturgeset, wenn auch seine Menschlichkeit sie demselben wieder dis zu einem gewissen Punkte unterwirkt. Ze mehr daher das göttliche Wesen des Sohnes aus der naiven Unmittelbarkeit des Slaubens heraustritt, je allseitiger es von der Wissenschaft discutirt wird, dis es schließlich als Errungenschaft eines vielzüngigen, heißen Kampfes erscheint, — wir erinnern hier daran, daß das "göttliche Wesen" ist, sondern es ist uns gelehrt als Grunddogma des ganzen Christenthums; die Wissenschaft hat durch ihre Discussion nichts weiter errungen, als daß sie einen tressene sprachlichen

Lehner. 43

Ausdruck bafür aufstellte; das Dogma selbst ist uns verbürgt durch das unsehlbare Lehramt der Kirche, die "eine Säule und Grundfeste der Wahrheit ist". In dieser Beise von einer "naiven Unmittelbarkeit des Glaubens" und einer "Biffenschaft" gu fprechen, kann nicht gebilligt werden -, um fo höher muß auch die Mutterwürde fteigen. Und wenn die Wiffeuschaft, um ihre Neberzeugung von dem Wesen des Sohnes in eine pragnante und populare Form zu gießen, nichts Treffenderes zu thun weiß, als der Mutter einen eigenthumlichen Titel ju verleihen, fo tritt lettere hiermit in ben Bordergrund!" — Lehner befindet sich im Frrthum, wenn er glaubt, die "Wissenschaft" habe ben Titel "Gottesgebärerin" Maria beigelegt: "Die ältesten Berkunder des rechten Glaubens haben bekanntlich auf Grund apostolischer leberlieferung gelehrt, daß die Mutter bes herrn Gottesgebarerin' ju nennen und ju glauben fei", so hat Theodoret uns berichtet, so heißt es in den zahlreichen Reugnissen, die wir für den apostolischen Charakter der Lehre von der Gottesmutterschaft beigebracht haben (S. 29-33). - Auf dem Wege innerer Lehrentwicklung wird aus der einfachen "Mutter Jeju' die gefeierte ,Gottesgebärerin" (S. 84). Um dieje letten Worte gu verstehen, ift es nöthig, daran zu erinnern, daß Lehner die Annahme aufgestellt hat (S. 10), es habe Chriftengemeinden gegeben, die eine Zeitlang ohne Kenntniß von der wunderbaren Geburt Chrifti gewesen seien; in den Augen dieser Chriften war dann folgerichtig Maria eine gewöhnliche Frau, die fich von anderen durch nichts unterschied; war das vielleicht die "einfache "Mutter Jefu"? Ferner, daß er gefagt hat: "Die Sache machte positiv einen Schritt vorwärts durch einen Ausdruck, der ... jest ... in häufigen Gebrauch fam . . . , es ift der Titel ,Gottesgebärerin" (S. 75). Dieje Aeußerungen laffen vermuthen, daß der Titel "Mutter Jefu", fachlich genommen, nicht gleichbedeutend mit dem Titel "Gottesgebärerin" ist. Wenn also Lehner fagt: "Auf dem Wege innerer Lehrentwicklung wird aus der einfachen ,Mutter Jefu' die gefeierte , Gottesmutter", fo fann das den Sinn haben: in dem Glauben einer Anzahl von Christengemeinden ist eine Beränderung vor sich gegangen, Maria wurde, was sie ansänglich nicht war; wir hätten also hier ein Beispiel, wo, wie Lehner sich ausdrückt, das Bild Mariens sich "entwickelt, verändert, vermehrt" hat (von uns unterftrichen). Nach katholischer Lehre gibt es aber folche Beränderungen und Bermehrungen in Bezug auf Glaubenswahrheiten nicht. "Wer ist je nicht als bem Bann verfallen gehalten worden, der dem Glauben etwas hingufügte ober hinwegnahm?" fo schreibt Papst Cölestin an Nestorius. Zu allen Zeiten hat sich der Titel "Mutter Jefu" mit dem Titel "Gottesgebärerin" inhaltlich vollständig gedeckt; es ist dieselbe Sache, nur ein verschiedener Name; feiner besagt mehr oder weniger als ber andere; "es ift", um die Worte des Vincentius von Lirin zu gebrauchen, "im Laufe der Zeiten und der Jahrhunderte die Erkenntnig, das Berftandnig und das Wiffen gewachsen, aber nur innerhalb seiner Grenzen, nämlich in demselben Dogma, in demselben Sinn, in derselben Auffassung." Die Möglichkeit ift nun nicht ausgeschlossen, daß wir Lehner migverstanden haben, daß er anderer Meinung ift; aber für diesen Fall haben Beiffel und wir recht, wenn wir sagen, daß die Darstellung an Untlarheiten leidet und einer Richtigstellung bedürftig ift.

### Zweites Kapitel.

# Was über Maria im vierten Jahrhundert gesehrt und gegsanbt wurde.

Da das ganze vorhergehende Kapitel von dem Grundgedanken durchdrungen war, daß die Lehre in Betreff der allerseligsten Jungfrau von jeher
in der Kirche gepredigt und geglaubt wurde, daß man nur den von den
Vorfahren überkommenen Glaubensschatz gegen die Angriffe der Lüge vertheidige, daß man eine von den Bischöfen und Lehrern der früheren Jahrhunderte übermittelte und von den Aposteln selbst gelehrte Wahrheit ausspreche: so können wir getrost die Darstellung des Glaubens des vierten Jahrhunderts beginnen. Das Glaubensbewußtsein und der Glaubensmuth des
fünften Jahrhunderts bietet uns die Gewähr, daß wir denselben Glauben
auch im vierten Jahrhundert finden werden; oder woher anders hatten die
großen Vertheidiger des Dogma's im fünften Jahrhundert die Lehre erhalten,
als von den Bischöfen des vierten Jahrhunderts? sollen nun die Lehrer anders
lehren, als wir gesehen, daß die Schüler gethan, die ängstlich darauf bedacht
sind, "daß sie nichts den Nachkommen übermittelten, was sie selbst nicht von
ben Vorsahren empfangen hätten"? 1

Maria ist Gottes Mutter. Daß dieser Saß im vierten Jahrhundert gelehrt und geglaubt wurde, nachzuweisen, ist uns nicht allein sehr leicht gemacht, wir erfreuen uns auch dabei einer Stüße, die uns eine über allen Zweisel erhabene Sicherheit gewährt. Es steht uns nämlich das Ansehen eines unsehlbaren Concils zur Seite. Um unsern Saß zu beweisen, beschränken wir uns darauf, jene Zeugen anzuführen, die auf dem Concil zu Sphesus für den Glauben des vierten Jahrhunderts Zeugniß abgelegt haben. Genügten diese Zeugen dem Concil, so werden sie auch uns genügen.

"Folgende sind die Männer, deren Schriften auf jenem Concil theils als von Richtern, theils als von Zeugen herrührend verlesen wurden. Der hl. Petrus, Bischof von Alexandrien, ein vorzüglicher Bischof und Martyrer," bezeugte: "Deshalb hat auch der Evangelist richtig gesagt, als er sprach: "Das Wort ist Fleisch geworden." Damals nämlich, als der Engel die Jungfrau grüßte und sagte: "Sei gegrüßt, Gnadenvolle, der Herr ist mit dir", d. h. das Wort Gottes ist mit dir. Denn jener Gruß des Gabriel deutet an, daß das Wort Gottes im Schoße der Jungfrau geboren und Fleisch geworden ist. Deshalb steht geschrieben: "Der Heilige Geist wird über dich kommen und die Krast des Allerhöchsten wird dich überschatten . . . Gottes

<sup>1</sup> Vinc. Lir. Commonit. c. 31.

Wort wurde ohne männlichen Umgang durch Gottes allmächtigen Willen im Schoße der Jungfrau Fleisch, die Thätigkeit oder Gegenwart eines Mannes war hierzu keineswegs nöthig, denn die Kraft Gottes, welche die Jungfrau durch die Ankunft des Heiligen Geistes überschattete, hat das besser als ein Mann bewirkt." <sup>1</sup>

Dann trat auf "der hl. Athanafius, derfelben Stadt Bischof, ein treuer Lehrer und hervorragender Bekenner," und bezeugte: "... Johannes, noch im Schope der Mutter weilend, sprang vor Freude auf, als er die Stimme der jungfräulichen Gottesgebärerin Maria hörte. . . Da das Bleisch aus der Gottesgebärerin Maria geboren ift, so sagen wir, er felbst, der den anderen das Leben verleiht, sei geboren worden."2 Dann hörte man seine Borausverurtheilung des Neftorius: "Wie können aber die unter die Christen gerechnet werden, die in Frage zu stellen wagen, daß der Herr, den Maria gebar, nach Natur und Wesenheit Gottessohn ift, nach seinem Fleische aber aus dem Stamme Davids und der heiligen Maria Fleisch entstammt ist? . . . Wie können sich ferner die= jenigen den Namen eines Chriften beilegen, die behaupten, das Wort sei über einen heiligen Menschen gekommen und nicht selbst in dem aus Maria angenommenen Leibe Mensch geworden, sondern es sei einer Christus, ein anderer sei das Wort Gottes, das vor Maria und von Ewigkeit Sohn des Baters ift? oder wie verdienen die den Namen Christen, die sagen, der Sohn sei ein anderer als das Wort Gottes?" 3 Ihm folgte "der hl. Theophilus, derselben Stadt Bischof, ein Mann, durch seinen Glauben, sein Leben und seine Wiffenschaft wohl bekannt". "Niemand zweifelt," so lauten seine Worte, "daß die Macht Gottes bewirken fann, daß eine Jungfrau gebare; fraft dieser nämlich . . . ift das lebendige Wort Gottes, um nicht durch Lust und Beischlaf, wie das bei den anderen Menschen der Fall ift, einen Leib anzunehmen, uns ganz ähnlich, aus einer Jungfrau hervorgegangen; er zeigte sich den Blicken als ein nach der niedrigen Geftalt uns gang ähnlicher Mensch; durch seine Werke aber - benn er wirkte göttliche Werke — zeigte er sich als der Herr und Schöpfer aller." 4

"Und damit dies nicht als die Lehre einer Stadt und Provinz erscheine, zog man auch jene Leuchten von Cappadocien heran, den hl. Gregorius, Bischof und Bekenner von Nazianz": "Wenn einer von Maria läugnet, daß sie Gottesgebärerin ist, der ist von Gott fern; wenn einer sagt, er (Christus) sei durch Maria nur wie durch eine Röhre gegangen und nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ex lib. de deitate. <sup>2</sup> Lib. c. Arium or. 4.

<sup>3</sup> Ex ep. ad Epictetum; vgl. "das Wort . . . wurde in der Zeit geboren aus der Jungfrau und Gottesgebärerin Maria" (de incarn. c. Arium I. 2).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ex V. epist. paschal.

in ihr auf göttliche und menschliche Weise, weil nach dem allgemeinen Gesetz der Gebärenden, der sei anathema; wenn einer fagt, es sei ein Mensch ge= bildet worden und den habe Gott angenommen, der ift der Verdammung schuldig; das heißt nämlich nicht die Geburt Gottes vertheidigen, sondern Bu Grunde richten" 1 — "und den hl. Bafilius, Bifchof und Bekenner von Cafarea in Cappadocien": "Richt der Himmel," sagt er, "nicht die Erde, nicht die weiten Meere, nicht die Land= und Seethiere, nicht die Bflanzen, nicht die Sterne, nicht die Luft, nicht die Jahreszeiten, nicht der mannigfaltige Schmud des ganzen All zeigt so viel Herrlichkeit der Macht, als daß der unendliche und unermegliche Gott, ohne leiden zu können, durch das angenommene Fleisch mit dem Tode kämpfte, um uns durch seine eigenen Leiden die Freiheit von Leiden zu ertheilen"2; — "ebenso den andern Gregorius, Bischof von Anffa, durch sein Verdienst um den Glauben und im Auftreten, feine Unbescholtenheit und Weisheit feinem Bruder Bafilius ebenbürtig": Un die Worte des hl. Paulus (Philipp. 2, 5) anknüpfend, fagt er: "Was kann man von Gott Niedrigeres fagen, als "Knechtsgeftalt"? was von dem Könige aller Demüthigenderes, als daß er aus freien Studen zu einem Berkehr mit unserer niedrigen Natur sich berstand? Der König der Rönige, der herr der herren wird mit Anechtägestalt bekleidet; der Richter aller wird der Creatur tributpflichtig, der Herr hält sich in einer Höhle auf; er, der alles mit seiner Sand umspannt, findet in der Berberge keinen Plat, sondern wird in die Krippe der Thiere gelegt!" 3 - "Damit jedoch offen= fundig werde, daß nicht allein Griechenland und der Orient so immer ge= dacht habe, sondern auch die abendländische und lateinische Kirche, wurden auch einige Briefe des hl. Felix († 274) und des hl. Julius († 352), beide Bischöfe der Stadt Rom, verlesen" (des ersteren Worte werden wir im nächsten Rapitel hören). Papst Julius schreibt an Docimus: "... Wir predigen auch von dem Sohne Gottes, der aus Maria, der Jungfrau, Menich geworden, und unter uns Menschen weilend, wirkte er nicht durch irgend eine starke Kraft in einem Menschen, denn das fand bei den Propheten und Aposteln statt, sondern als wahrer Gott im Fleische und wahrer Mensch im Geiste; nicht zwei Söhne, von denen der eine, wahrer Sohn, den Menschen annahm, der andere aber, ein sterblicher Mensch, den Gott annahm, sondern ein eingeborener Gott im himmel, und ein ein= geborener Gott auf Erden." 4

"Und damit nicht allein das Haupt des Erdkreises, sondern auch die Glieder bei jenem Gerichte Zeugniß ablegten, wurde von Mittag

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. I ad Cledonium.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lib. de Spir. S. c. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Orat. I de beatitudine.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ex ep. ad Docimum.

der hl. Cyprian († 258), Bischof und Marthrer von Carthago (seine Worte hören wir im nächsten Kapitel), vom Norden der hl. Ambrosius, der Maisländer Bischof, angeführt." Er schreibt: "Halten wir aufrecht die Untersscheidung zwischen der göttlichen Natur und dem Fleische. In beiden spricht ein und derselbe Sohn Gottes, weil in ihm beide Naturen sind, und wenn auch derselbe spricht, so spricht er nicht immer in derselben Weise."

Nach Anhörung dieser Zeugen hatte das Concil seinen Spruch über Reftorius gefällt; in diesen Zeugniffen hatte es den allgemein berrschenden Glauben erkannt; es hatte erkannt, was von jeher und zu allen Zeiten in der Kirche über diesen Punkt geglaubt wurde. Wir erkennen daraus, daß in Betreff dieser Lehre zwischen dem fünften und vierten Jahrhundert kein Unterschied besteht; wie im fünften Jahrhundert, so bekannte und glaubte man auch im vierten Jahrhundert, daß Maria "Gottesgebärerin" sei und genannt werden müffe. Ja man war sich auch bewußt und sprach es unumwunden aus, daß dies die apostolische Lehre sei. Alexander, Bischof von Alexan= drien († 326), bezeugt uns dies in seinem Schreiben an Alexander, Bischof von Constantinopel. "Ferner kennen wir", so schreibt er, "eine Auferstehung von den Todten, deren Erstling unser Herr Jesus Christus ift, der in Wahrheit, nicht dem Scheine nach, aus der Gottesgebärerin Maria einen Leib angenommen . . Dies also lehren wir, dies verkündigen wir, dieses sind die apostolischen Dogmen der Kirche, für welche wir den Tod nicht scheuen." 2

Schauen wir uns nun nach Zeugen um, die beweisen, daß auch die einzelnen Punkte, die in dem Titel "Gottesgebärerin" enthalten sind oder daraus folgen, in dem damaligen Glaubensbewußtsein vorhanden waren.

Daß Maria als Jungfrau den göttlichen Heiland empfangen hat, bezeugen uns die eben angeführten Aussprüche der Bäter, wo immer betont wird, daß der Sohn Gottes aus der Jungfrau Maria ohne Juthun eines Mannes durch die Ueberschattung des Heiligen Geistes geboren wurde. Ferner sinden wir diese Lehre ausgesprochen in dem Symbolum hierosolymitanum: "Wir glauben", heißt es dort, "... an einen Herrn Jesum Christum, den eingeborenen Sohn Gottes, der vom Bater gezeugt ist, wahrer Gott vor aller Zeit, durch den alles gemacht ist, der im Fleische kam und Mensch wurde aus der Jungfrau und dem Heiligen Geiste." So sehrte Chrislussseine Katechumenen an der Hand des von seinen Vorsahren überkommenen Glaubensbekenntnisses. Hören wir nun, wie derselbe Chrislus seinen Zushörern dieses Geheimniß erklärte. Wir wählen ihn deshalb als Zeugen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De fide lib. II c. 9 alias c. 4. <sup>2</sup> Bei Theodoret, Hist. eccl. I c. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Symbolum hieros. ex variis Cyrillianarum catecheseon locis collectum.

weil seine Ratechesen uns zeigen, auf welche Weise man das Bolk unterrichtete, weil wir daraus erkennen, bis zu welchem Grade das Bolk damals in die Glaubenswahrheiten eingeführt wurde. Er lehnt feine Erklärung an die Prophezeiung des Isaias an. "Das beste mare, den Juden diese Frage vorzulegen: War Isaias ein mahrer Prophet, da er fagt, daß der Emmanuel aus der Jungfrau geboren werde, oder war er ein falscher? Wenn sie ihn als einen falschen Propheten beschuldigen, so wundert das nicht; denn sie waren gewohnt, die Propheten nicht allein als falsche anzusehen, sondern auch zu Tode zu fteinigen; wenn er aber ein wahrer Prophet war, fo zeiget den Emmanuel! Ferner: foll, der da kommen soll, den ihr erwartet, aus einer Jungfrau geboren werden oder nicht? Wenn er nicht aus einer Jung= frau geboren werden soll, so beschuldigt ihr den Propheten der Umwahrheit; wenn ihr das aber in Zukunft erwartet, warum denn sträubet ihr euch gegen das, mas bereits geschehen ift?" 1 In einer spätern Katechese läßt er sich also vernehmen: "Untersuchen wir nun, aus welcher Person und auf welche Beise er kommen soll. Das lehrt der Prophet Jaias: "Siehe, die Jungfrau..." Er widerlegt sodann die Juden, die ftatt "Jungfrau" "Mädchen" lesen, und die Meinung, als sei die Prophezeiung bei Achaz in Erfüllung gegangen?. "Das wissen wir sicher, daß Christus aus einer Jungfrau geboren werden foll; wir muffen nun noch zeigen, aus welchem Geschlechte Die Jungfrau ftammt." Aus den Prophezeiungen Davids (Pfalm 113, 11; 98, 30. 36—38), aus Matthäus (23, 2; 21, 9) und Johannes (12, 13) führt er den Beweis und schließt: "Aus Davids Stamm war also die heilige Jungfrau." 3 In einer andern Unterweisung gibt er seinen Zuhörern Unleitung, wie fie die Einwürfe der Gegner beantworten sollten: "Es tadeln uns sowohl die Griechen, als auch die Juden, indem sie sagen, es sei un= möglich, daß Chriftus aus einer Jungfrau geboren werde. Den Griechen verschließen wir mit ihren eigenen Fabeln den Mund. Saget ihr nicht, daß hingeworfene Steine in Menschen verwandelt worden sind? und ihr wollt fagen, es sei unmöglich, daß eine Jungfrau gebare? Die ihr von einer aus dem Gehirn geborenen Tochter fabelt, wie könnt ihr fagen, es sei unmöglich, daß aus einem jungfräulichen Schofe ein Sohn geboren werde? Die ihr fälschlich faget, daß aus den Schenkeln eures Jupiter wie aus einem schwangern Schoße Bacchus geboren worden sei, wie könnt ihr das Unserige, das wahr ift, abweisen? Ich fühle es, daß ich für diese Zuhörer etwas Unpaffendes

¹ Catech. XII de Christo incar. II. Achnliches lesen wir in dem Commentarius in Isaiam, der dem hl. Basilius zugeschrieben wird, c. VII n. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Catech. XXI et XXII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Catech, XXIII et XXIV.

sage; aber damit du es den Griechen gelegentlich vorhalten kannst, habe ich dies gesagt, indem ich sie mit ihren eigenen Fabeln widerlege."

"Du wunderst dich", sagt Cyrillus an einer andern Stelle, "über das, was geschehen; es wunderte sich darüber auch die, welche gebären sollte, denn sie sagte zu Gabriel: "Wie kann das geschehen, da ich keinen Mann erskenne?" Er aber sagte: "Der Heilige Geist wird über dich kommen und die Kraft des Allerhöchsten wird dich überschatten; darum wird auch das Heilige, das aus dir geboren werden wird, Sohn Gottes genannt." Rein und ohne Fehl ist diese Zeugung; denn wo der Heilige Geist weht, da ist jede Makel weggenommen. Frei von Unreinheit ist des Eingeborenen Geburt im Fleische aus der Jungfrau."

Der hl. Ephräm feiert dieses Geheimniß nit folgenden begeisterten Worten: "O große Geheimnisse, o himmlische Glaubenslehren, weil die Natur geboren, was nicht ihr eigen war, und ein Sohn geboren ist, der nicht von einem Manne gezeugt ist! Eine Jungfrau ist Mutter geworden... Christus wuchs im mütterlichen Schoße, während er als Gott niemand bedurfte; und ein Sohn wurde aus der Mutter geboren, während er der Sohn Gottes war. Er hat Maria als Mutter anerkannt; denn die Gottheit hat durch sie die Menschheit angenommen."

Beschließen wir diesen Theil unserer Darstellung mit einigen Aeußerungen des hl. Ambrosius, der uns den Glauben der abendländischen Kirche angeben soll. Der Heilige Geist "kam über die Jungfrau und die Kraft des Allerhöchsten überschattete sie, als sie dem menschlichen Geschlechte die Erstöfung gebären sollte". "Ohne Mutter nach seiner göttlichen Natur, weil er aus Gott Bater gezeugt ist; ohne Bater nach seiner Menschwerdung, da er aus der Jungfrau geboren ist; Ansang und Ende hat er nicht, weil er ist der Ansang und das Ende aller Dinge, er, der erste und letzte."

¹ Catech. XXVII. Bei dieser Gelegenheit können wir nicht unterlassen, die Auffassung Lehners von dieser und ähnlichen Aeußerungen der Bäter zu besprechen. Am Schlusse senitels "Jungfrau" sagt er: "Um das wissenschaftliche Bersahren kurz zu recapituliren, so wird die Möglichkeit dieses Wunders bewiesen 1 . . . 2 . . . 3. durch Beispiele aus der Mythologie" (S. 36). Die Bäter beweisen durch den Hinweis auf die mythologischen Absonderlichkeiten keineswegs die Möglichkeit der jungfräulichen Empfängniß; sondern sie halten den Heiden ihre eigenen Phantasiegebilde vor und sagen: wenn ihr das als wahr hinnehmt, so habt ihr kein Recht, uns zu verhöhnen und als unvernünftig hinzuskellen, da wir die jungfräuliche Empfängniß auf Grund göttlicher Zeugnisse glauben. Bon einem Beweise der Möglichkeit dieses Wunders ist gar keine Rede. Bergl. Lehner S. 13. 18. 20. 24. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Catech. XXXII; cfr. catech. IX, XVII et XXXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Serm. 148 de supernat. partu B. Virg. n. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lib. de myst. c. 3. <sup>5</sup> Lib. de myst. c. 8.

"Nicht immer geschieht die Geburt nach den Gesetzen der Natur; denn wir glauben, daß Christus, der Herr, aus der Jungfrau geboren wurde, und wir verläugnen da die Gesetze der Natur. Denn Maria hat nicht von einem Manne empfangen, sondern sie empfing in ihrem Schoße vom Heiligen Geiste, wie Matthäus sagt: "weil sie gesegnet befunden wurde vom Heiligen Geiste"." Tühren wir nun solche Aussprüche aus jener Zeit an, in denen der Glaube, Maria hat als Jungfrau geboren, enthalten ist.

Dem hl. Ambrofius ertheilen wir an erster Stelle das Wort. "Wer anders ift dieses Thor," sagt er mit Bezug auf das Thor bei Ezechiel, "als Maria? Deshalb ist es verschlossen, weil sie Jungfrau ist. Das Thor also ift Maria, durch welche Chriftus in diefe Welt trat, als er in jungfräulicher Geburt geboren wurde und den Berschluß der Jung= frauschaft nicht öffnete." 2 "Das ist die Jungfrau, die in ihrem Schoß empfing und als Jungfrau ihren Sohn gebar. So nämlich fteht geschrieben: "Siehe, die Jungfrau wird empfangen im Schofe und einen Sohn gebären.' Er fagt, daß sie nicht allein als Jungfrau empfangen, fon= dern auch, daß fie als Jungfrau gebären werde" - folgt nochmals der Hinweis auf das Thor des Gechiel — "dieses Thor ift die selige Maria, von dem geschrieben steht, daß durch dasselbe der herr gehen werde und daß es verschloffen bliebe nach der Geburt; denn als Jungfrau hat fie em= pfangen und geboren." 3 Un einer andern Stelle fagt er, daß Chriftus einen unbefleckten Leib aus Maria durch den Heiligen Geift angenommen habe, "den nicht allein kein Fehler befleckte, sondern den nicht einmal die Makel der Geburt und Empfängniß getrübt haben" 4. In gang claffifcher Beife verwirft hieronymus in feiner Schrift gegen helvidius bie Ansicht, als habe Maria nach Art der anderen Frauen geboren: "... Es sei ferne, so etwas von der Mutter des Heilandes und dem gerechten Manne (Joseph) zu glauben. Dort ift teine Bebamme gewesen, teine geschäftigen Weiber haben da mitgeholfen, fie felbst hüllte das Rind in Windeln; fie mar Mutter und hebamme, ,und fie legte es', so heißt es, ,in eine Krippe, weil in der Herberge kein Plat war'. Dieser Ausspruch zerftort die Phatasiegebilde der Apokryphen, da Maria felbst das Rind in Windeln midelte." 5 In gleicher Weise läßt sich auch der hl. Athanasius vernehmen: "Die, welche ohne irgendwelche Schmerzen Mutter geworden, fie hat auch ge=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. de myst. c. 9 n. 59; cfr. n. 53; c. 4; de poenitentia lib. 1 c. 3; lib. de fide I c. 12 n. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De instit. virg. c. 7. 
<sup>3</sup> Ep. 7 ad Siric. Pap.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De poenit. lib. I c. 3; cfr. tract. de Symbolo Apost. <sup>5</sup> Adv. Helvid. n. 10.

than, mas die Bebamme thut, ohne es von einem Beibe gelernt au haben; benn sie ließ nicht zu, daß die Geburt, die von jeder Makel frei war, durch unreine Hände berührt werde: sie selbst hat jenen, der von ihr und für sie geboren wurde, genommen, in Windeln gewidelt und in die Krippe gelegt." 1 "Das Kind", sagt Gregor von Anffa, "ift in Windeln eingewickelt und ruht in der Krippe, und jene Jungfrau nach der Geburt hegt als unverlette Mutter den Sohn." 2 Soren wir schließlich noch den hl. Ephräm, wie er sich hierüber ausdrückt : "Wir werden, so wie wir empfangen werden, auch geboren . . . Christus ist ohne Schmerzen geboren worden, weil er ohne Berletung war empfangen worden; in der Jungfrau hat er das Fleisch angenommen, nicht vom Fleische, sondern bom Heiligen Geiste; deshalb ging er auch aus der Jungfrau berbor, da der Heilige Geift den Schoß öffnete, damit hervorgehe der Mensch, der der Schöpfer der Natur mar . . . Wie nur Chriftus aus jener Jungfrau geboren wurde, so war auch naturgemäß, daß Maria auch in der Geburt Jungfrau verblieb, daß fie Mutter murde ohne Schmerzen." 3 Un einer andern Stelle fagt er: "Du hast Gott geboren und den Menschen, Jungfrau vor der Geburt, Jungfrau in der Geburt, Jungfrau nach der Geburt." 4

Maria ift nach der Geburt Jungfrau geblieben, d. h. fie hat mit dem hl. Joseph in jungfräulicher She gelebt. Diese Lehre hat, als im vierten Jahrhunderte ein gewisser "ungebildeter Mensch", Helvidius mit Ramen, sie zu läugnen wagte, an dem hl. Hieronhmus einen ebenso eifrigen als ge= schickten Vertheidiger gefunden. Hieronymus zögerte anfangs, gegen Helvidius aufzutreten, da er ihn der Ehre einer Widerlegung nicht werth erachtete. Ms aber zu befürchten war, daß sein Stillschweigen übel gedeutet werde, da widerlegte er in seinem Werfe "De perpetua Virginitate B. Mariae adversus Helvidium" mit umfassender Kenntniß der Heiligen Schrift alle die von Helvidius von dorther genommenen Einwände; er zeigte, daß die Ausdrucksweise der Heiligen Schrift gar keinen Anhalt zu solcher der Ehre Mariens nahetretender Ansicht biete. Der Reihe nach stellte er über die folgenden Texte der Heiligen Schrift, die Helvidius für seine Behauptung anführt, eine Untersuchung an: "bevor sie zusammen kamen" (Matth. 1, 18); "er erkannte fie nicht, bis fie gebar ihren erftgeborenen Sohn" (Matth. 1, 25), und über die Bezeichnung "Brüder des Herrn" (Matth. 12, 47). Seine Untersuchung schließt er mit folgenden Worten: "Wer, sag an, hat

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sermo de nativ. Christi; cfr. Zeno, sermo 6 de nativ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In orat. de nativ. Christi tom. II p. 780.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Oratio de margarita pretiosa p. 668. 
<sup>4</sup> Sermo 2 de laud. B. Virg.

vor dir diese Verleumdung gekannt? . . . Du hast erreicht, was du wolltest, du bist bekannt geworden durch dein Verbrechen . . . Da nun jest die Beweiß= führung durch die Rlippen und gefährlichen Stellen hindurchgefegelt ift, jo wollen wir jett die Segel ausbreiten und gegen seinen Schluß vorgehen, wo er nach Art der Gelehrten sich auf das Zeugniß des Tertullian beruft und die Aeußerungen des Victorius vorlegt. Bon Tertullian fage ich nur, daß er ein Mann der Kirche nicht war. Bon Victorius sage ich dasselbe, was ich von den Evangelisten gesagt habe: er nennt Brüder des Herrn', aber nicht "Söhne Mariens", Brüder aber in dem Sinne, wie wir oben auseinandergesett haben, durch Betterschaft und nicht durch die Natur. Doch wir geben uns mit unnügen Sachen ab und berfolgen unter Beiseitelaffen der Quelle der Wahrheit die Bächlein der Meinungen. Oder kann ich dir nicht eine ganze Reihe ber alten Schriftsteller entgegenhalten: einen Janatius, einen Volhcarpus, einen Frenäus, einen Justinus den Marthrer und viele andere apostolische und beredte Männer, welche gegen Sebion und den Byzan= tiner Theodotus und den Balentinus, die dasselbe, wie du, dachten, Bände voll von Weisheit geschrieben haben? Sätteft du diese gelesen, dann wärest du verständiger." 1

Diese herrlichen Worte des hl. Hieronymus sind uns nicht allein ein Beweis, wie unerschütterlich der Glaube an die immerwährende Jungfrausschaft Mariens im damaligen Glaubensbewußtsein wurzelte; sie liesern uns auch den Beweis, daß der Glaube des vierten Jahrhunderts derselbe war, wie ihn Justinus der Marthrer und Irenäus im zweiten Jahrhundert, und wie ihn Jgnatius und Polycarpus im ersten Jahrhundert, wie ihn "apostoslische Männer" verkündigt und vertheidigt haben<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De perp. Virg. B. M. lib. adv. Helvidium n. 19.

<sup>2</sup> In der Einleitung (S. 9 f.) haben wir es an dem Lehner'ichen Werke getadelt, daß in demfelben der Glaube an die immerwährende Jungfrauschaft Mariens als einem "pfychologisch begründeten Gefühle" entsprungen bezeichnet wird, daß dieses Gefühl nur "langsam um sich griff" und daß "entgegengesette Anschauungen über diese Che geraume Zeit nebeneinander hergingen", und diese "geraume Zeit" habe fich bis auf Tertullian erftreckt. Dort haben wir diese Darstellungsweise an der hand bes hl. Epiphanius als ungutreffend erwiesen; hier wollen wir basfelbe thun an der Sand der Worte des hl. Hieronymus. Lehner führt obigen Text auch an. Aus demfelben geht hervor, daß ichon von den Aposteliculern derselbe Glaube gepredigt murde, den Hieronymus gegen Helvidius so geschickt vertheidigt; es ift also nicht nothwendig, ein "psichologisch begründetes Gefühl" auszudenken, wo die apostolische Lehre so klar bezeugt wird; es ift also auch nicht zutreffend, so ohne weiteres zu fagen, es feien "entgegengesette Meinungen eine geraume Zeit nebeneinander hergegangen"; freilich gab es entgegengesette Meinungen, aber wie uns hieronhmus bezeugt, murde biejenige, welche die jungfräuliche Ehe Maria läugnete, von jeher als falfc, als keterisch bezeichnet; Lehner darf alfo auch nicht ichreiben : "Der erfte, bei bem wir auf die Behand-

Damit die Sache nicht bloß auf dem Zeugniffe eines Mannes beruhe, hören wir noch drei andere Zeugen. Epiphanius schreibt: "Beide (Joseph und Maria) waren nämlich gerecht, und derjenige, welcher einmal gehört hatte, daß das Rind, welches sie in ihrem Schoke trug, vom Beiligen Geifte stamme, hatte es nicht gewagt, das Gefaß, das Gott in dieser Weise gedient hatte, zu gebrauchen, das würdig befunden wurde, den zu empfangen, den wegen seiner ausgezeichneten Herrlichkeit himmel und Erde nicht umfangen fönnen." 1 Und etwas später: "Wenn Maria Kinder gehabt hätte ober wenn ihr Mann noch gelebt hätte, weshalb hat (Chriftus) fie dem Johannes und den Johannes ihr anbefohlen? Warum nicht eher dem Betrus oder dem Andreas oder dem Matthäus oder dem Bartholomäus? Dem Johannes wurde dies wegen seiner Jungfräulichkeit zu theil, daß er sagte: "Siehe deine Mutter' . . . Es fährt der Evangelist fort: "Und von jenem Tage an nahm fie der Jünger in sein Haus auf.' Sie hätte sich doch, wenn sie einen Mann und ein Haus und Kinder gehabt hätte, weit eher zu den Ihrigen begeben, als zu Fremden." 2 Un einer andern Stelle gibt er seiner Ent= rüftung über die Häretiker also Ausdrudt: "Wer wollte so müthend und unsinnig sein und solchen Schimpf der seligen Jungfrau an= thun und feine Stimme gegen sie erheben, feiner Zunge freien Lauf laffen und jene berderbenbringende Ansicht über seine Lippen bringen; anstatt Lob und Preis Schimpf und Schmähworte ausdenken, die geheiligte Jungfrau schmähen, ihr, die aller Ehre werth ist, jede Ehre absprechen!" 3

Der hl. Ambrosius, das Testament Christi erläuternd, schreibt also: "Er sprach nämlich zu seiner Muttter: "Weib, siehe deinen Sohn!" und zu dem Jünger sprach er: "Siehe deine Mutter!" Hätte er dem Gatten die Gattin

Tung bieses Punktes (die Ghe Josephs und Maria) stoßen, ist Origenes" (S. 86), da doch Hieronhmus bezeugt, daß Ignatius und Polycarpus diese Lehre bereits vorgetragen und vertheidigt haben; und dies um so weniger, da Origenes selbst in der dort von Lehner gleich nach obigen Worten angeführten Stelle sagt, daß schon "in einem Briese eines Marthrers, ich meine den Ignatius, den zweiten Bischof von Antiochien nach Betrus, der zu Kom bei einer Versolgung den Thieren vorgeworfen wurde", diese Lehre sich sindet; unter solchen Umständen kann man doch nicht Origenes als den ersten bezeichnen, der diese Lehre vorträgt; der erste ist "der hl. Ignatius, der zweite Bischof von Antiochien nach Petrus". Wir wiederholen nochmals, eine Lehre, die von Apostelschülern und von "apostolischen Männern" vorgetragen wird, ist eine apostolische Lehre, und es ist unstatthaft, sie als aus einem "psychologisch begründeten Gesühle" entstanden zu bezeichnen. P. Beissel hat Recht, wenn er sagt: "Man muß die Lehrentwicklungen des Christenthums anders besprechen, als die Ausgestaltung eines philosophischen Systemes."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Adv. haer. 78 n. 8. <sup>2</sup> Adv. haer. 78 n. 10.

<sup>3</sup> Adv. haer. 78 n. 11; wir verweisen auch noch auf die Stelle, die wir in der Einleitung S. 10 angeführt haben.

genommen, wenn Maria ehelich verbunden gewesen wäre, wenn sie den Gebrauch des Chebettes gekannt hätte? Schließt euren Mund, ihr Verruchte, öffnet die Ohren, ihr Frommen: höret, was Christus sagt! Vom Kreuze herab bezeugt der Hera und verzögert ein wenig das allgemeine Heil, damit er die Mutter nicht ungeehrt zurücklasse. Es hat Johannes das Testament Christi unterschrieben. Es wird der Mutter die Vertheidigung der Unversetztheit, das Zeugniß der Unversehrtheit vermacht: und aus Liebe wird dem Jünger die Hut der Mutter vermacht. Und von da an nahm sie der Jünger in sein Haus auf. Christus hat also keine Scheidung hervorgerusen: Maria hat ihren Mann nicht verlassen; mit wem anders mußte die Mutter zusammenwohnen, als mit dem, von dem sie als Erbe des Sohnes wußte, daß er Hüter ihrer Unversehrtheit sei?" 1

Allen und jeden Zweisel über diesen Punkt hebt das Zeugniß des Berfasser der Weihnachtspredigt, wenn er ausdrücklich sagt, daß Maria das Gelübde der Jungfräulichkeit gemacht habe: "Wenn Maria zu ehelichem Umgange von Joseph genommen worden wäre, weshalb ist sie dem Lingange von Joseph genommen worden wäre, weshalb ist sie dem, als sie des Engels Wort hörte, das ihr die zukünftige Geburt meldete, wie durch etwas Neues erschrocken, wenn sie selbst erwartet hätte, einmal nach dem Naturgeset Mutter zu werden? Weil sie den Gott geweihten Leib nach Art heiliger Weihgeschenke unverletzt bewahren mußte, sagte sie so: "Wenn du auch ein Engel bist, wenn du auch vom Himmel kommst, und das, was kommen soll, den Verstand der Menschen übersteigt, so ist es doch unmöglich, daß ich einen Mann erkenne. Wie werde ich Mutter ohne Mannesumgang? Den Joseph kenne ich als Bräutigam, als Mann erkenne ich ihn nicht"."

Nach Anhörung der voraufgegangenen Zeugnisse, nachdem wir gesehen haben, mit welchem Eifer die heiligen Bäter die Ehre Mariens gegen die Ketzer vertheidigt haben, unterliegt es keinem Zweisel, daß auch dieses Jahrshundert Maria als heilig betrachtete und seiner Hochachtung durch eine Bersehrung, durch einen Cultus Ausdruck verlieh. Für ersteres beschränken wir uns darauf, auf die bereits angeführten Zeugnisse hinzuweisen: auf das Zeugniß des hl. Athanasius 3, des hl. Cyrillus von Jerusalem 4 und des hl. Epiphanius 5, welche Maria die "heilige Jungfrau" nennen.

Was nun die Verehrung angeht, die man gegen die allerseligste Jung= frau hegte, so bezeugt uns dieselbe und stellt sie zugleich in das rechte Licht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De instit. virg. c. 7; cfr. in Luc. l. 2 n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sermo in nativ. Dom. inter dubios S. Gregorii Nyss.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ex ep. ad Epict. (©. 45).

<sup>4</sup> Catech. XXIV (S. 48); catech. IX (S. 49).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Adv. haer. 78 n. 11. (©. 53); 78 n. 6 (©. 10).

der hl. Epiphanius, wenn er schreibt: "Geehrt werde Maria; der Bater, Sohn und Beilige Geift wird angebetet, Maria aber foll niemand Die Berehrung Maria offenbarte sich besonders dadurch, daß an beten." 1 man sie als Borbild der Tugend, dem man nachahmen soll, hinstellte. Dahin gehende Ermahnungen der Bäter sind nicht selten. Der hl. Ambrosius stellt Maria mit folgenden Worten den Jungfrauen als Vorbild bin: "Es fei euch nur wie in einem Abbilde das jungfräuliche Leben Mariä geschildert, aus welchem wie aus einem Spiegel die Schönheit der Jungfräulichkeit und die Gestalt der Tugend widerstrahlte; dort möget ihr eure Lebensbeispiele nehmen, wo, wie an einem herrlichen Borbilde, die ausgeprägte Meisterschaft der Tugend euch zeigt, was ihr verbeffern, was ihr ausbilden, was ihr beibe= halten muffet. Die erste Aneiferung zum Lernen gibt die Vortrefflichkeit des Lehrers. Was ist vortrefflicher als die Mutter Gottes? Was ist glänzender als fie, welche der höchste Glanz sich auserwählte? Was ist keuscher als fie, die einen Leib ohne Berührung des Leibes geboren? Denn was foll ich von ihren übrigen Tugenden sprechen? Jungfrau war sie nicht bloß dem Leibe nach, sondern auch dem Geiste nach, da sie durch keine trügerischen Winkelzüge die reine Gesinnung fälschte; von Herzen demuthig, ernst in ihrer Rede, klugen Sinnes, mit Worten sparfam, eifrig im Lefen, nicht auf die Unsicherheit der Reichthümer, sondern auf das Gebet der Armen ihre Hoffnung setzend, fleißig in der Arbeit, züchtig in der Rede, nicht des Men= ichen, sondern Gottes Urtheil zu suchen gewohnt, niemanden zu beleidigen, allen wohlzuwollen, vor den Aelteren aufzustehen, ihresgleichen nicht zu beneiden, eitlen Brunk zu fliehen, der Bernunft zu folgen und die Tugend zu lieben. Wen hat sie jemals auch nur mit einer Miene verlett? Wann hat sie ihren Eltern widersprochen? Wann hat sie den Niedrigen verachtet? Wann hat sie den Gebrechlichen verspottet? Nur solche Männerkreise war sie zu sehen gewohnt, vor denen das Mitleid nicht erröthen und denen die Züchtigkeit nicht aus dem Wege geben durfte. Ihre Augen blidten nicht scheel, in ihren Worten war nichts, was die Scham verlette, in ihren Handlungen war nichts Unehrerbietiges, ihr Benehmen war nicht zu frei, ihr Schritt nicht zu ungebunden, ihre Stimme nicht herausfordernd. Die gange Gestalt mar das Bild ihres Geiftes, das Abbild der Tugend."2

Der hl. Hieronhmus schreibt an Eustochium also: "Wir wollen besseren Beispielen nachahmen. Nimm dir als Borbild die seligste Maria, welche so große Reinheit besaß, daß sie gewürdigt wurde, Mutter des Herrn zu sein." <sup>3</sup> Er ermuntert sie etwas später in demselben Briefe zur Beharrlichkeit, indem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Adv. haer. 79 n. 7. <sup>2</sup> Lib. 2 de Virg. c. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ep. ad Eustochium, ed. Vallarsi 22 n. 28.

er darauf hinweist, daß Maria sie dereinst in den Himmel einführen werde: "Komm ein wenig, ich bitte, aus deinem Kerker heraus und stelle dir vor Augen den Lohn der jetzigen Arbeit, einen Lohn, den weder ein Auge gessehen, noch ein Ohr gehört, der noch in keines Menschen Herzen gekommen ist. Wie herrlich wird jener Tag sein, wenn Maria, die Mutter des Herrn, von dem Chore der Jungfrauen begleitet, dir entgegenkommt!" Paula und Eustochium, welche in Bethlehem ein klösterliches Leben führten, laden die Marcella, eine vornehme Kömerin, ein, zu ihnen nach Bethlehem ins Kloster zu kommen. Sie führen in ihrem Schreiben verschiedene Beispiele von solchen an, die sich in die Einsamkeit zurückgezogen haben, um ihrem Berufe zu leben. Auch die allerseligste Jungfrau soll ihr ein solches Beispiel sein: "Nachdem Maria, die Mutter des Herrn, die Verheißung des Engels ershalten und sah, daß sie zur Wohnstätte des Sohnes Gottes geworden, da verließ sie die Ebene und stieg aufs Gebirge."

Auch Chrillus von Jerusalem stellt in seinen Katechesen den Jungfrauen Maria als das Borbild in der Kleidung und im Verhalten hin: "Die Jungfrauen sollen sich nach der Jungfrau Maria richten. Jeder gesuchte Schmuck, jeder gefahrbringende Blick und jedes Kleid und Wohlgerüche, die zur Wollust reizen, sollen vermieden werden."

Nachdem Lehner in seinem Abschnitte: "Das geistige Wesen Mariens" die schiefen und unrichtigen Ansichten des Origenes angeführt hat, fährt er fort: "Diese Anschauung des Origenes von den hohen geistigen und sittlichen Vorzügen Mariens, aber auch von ihrem nur allmählichen und nicht ohne Irrthum fich vollziehenden Fortschreiten auf dem Wege zur Vollkommenheit, scheint nun für das dritte und den größten Theil des vierten Jahr= hunderts als die herrschende angenommen werden zu dürfen. seine Deutung des "Schwertes" niemand auffiel, geht daraus hervor, daß seine späteren Gegner, welche ihn mehrerer Irrthumer beschuldigten, dieselbe ihm nicht zum Vorwurf machten, ja daß unter den auf der constantinopoli= tanischen Synode a. 543 gegen ihn erlassenen 15 Anathematismen sich nichts hiervon findet." 4 Was davon zu halten ist, daß Lehner sagt, die Anschauung des Origenes "scheint nun für das dritte . . . Jahrhundert als die herr= schende angenommen werden zu dürfen", so werden wir im nächsten Rapitel Wenn er nun auch für "den größten Theil des darüber reden. vierten Jahrhunderts" dieselbe Anschauung "als herrschende" an= nimmt, so ist sein Schluß: weil man die Deutung des Schwertes, die Ori-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibidem n. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Paulae et Eustochii ad Marcellam ep., ed. Vallarsi 46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Catech. XXXIV. <sup>4</sup> ©. 151.

genes gibt, nicht tadelte, sei dieselbe stillschweigend gebilligt worden, nicht richtig. Hieronymus, der diese Homilien übersetze, tadelt sie gewiß scharf genug, wenn er in seiner Einleitung allgemein sagt: "Origenes komme ihm in diesen Tractaten wie ein Knabe vor, der mit Würfeln spielt." Wenn die Synode von Constantinopel im Jahre 543, also beinahe 300 Jahre später, es nicht der Mühe werth sindet, diesen Punkt eigens zu rügen, so ist das wohl ein Beweiß, daß es nicht nothwendig war, da niemand diese Anschauung des Origenes mehr theilte. Uebrigens ist es gleichgiltig, was die Synode zu Constantinopel im sechsten Jahrhundert that oder nicht that, da es sich hier um die Stellungnahme des vierten Jahrhunderts handelt.

"Er (Drigenes) hat aber", so fährt Lehner fort, "noch an mehreren Bätern des vierten Jahrhunderts Genoffen feiner Auffassung." Er führt sodann den hl. Bafilius (ep. 259), den Titus, Bischof von Bostra (ohne Citat), den Amphilochius, Bischof von Iconium (oratio 3 de occursu Dom.; die Echtheit dieser Rede ift jedoch bezweifelt), den Chrysoftomus (in Psal. 13) und den Chrissus (in Ioann.) an, welche sich in ähnlicher Weise ausdruden. Bom hl. Chrysoftomus fagt er sodann: "Chrysoftomus gefällt sich in der nachdrudlichen Betonung des echt Menschlichen ihres Wefens." Er führt dann eine Stelle an, worin Chrysoftomus zu der Annahme geneigt erscheint, Maria hätte sich wahrscheinlich mit einem Strick oder Schwert das Leben genommen, wenn der Engel erft nach der Empfängniß ihr die Bot= schaft gebracht hätte. "Findet alfo auch Chryfostomus den Glauben Mariens nicht durchaus fo fest, daß nicht auch hin und wieder ein Zweifel ihn er= schüttert hatte, halt er fie bei aller sittlichen Sohe, auf welcher fie als Dienerin folder Geheimniffe' fteben mußte, gar eines Selbstmordes für fähig, um der Schande zu entgehen, so tadelt er ferner bei dem Vorfall zu Rapernaum ihre mütterliche Gitelkeit und Ueberhebung. Chriftus, fagt er, habe dort nicht die Gegenfrage: ,Wer ift mir Mutter u. f. w.' ge= ftellt, ,weil er sich seiner Mutter schämte, sondern um zu zeigen, daß ihr auch die Mutterwürde nichts nügen würde, wenn sie nicht alle Pflichten erfüllte. Denn das, was sie unternahm, war unnütze Prunksucht. Sie wollte nämlich dem Bolke zeigen, daß fie über ihren Sohn Macht habe und ihm befehlen könne, indem fie sich nicht viel aus ihm machte. Daber kam fie auch gur Unzeit herbei. Schauet nun ihren und der Brüder Unverstand!' . . . (Hom. 44 in Matth. t. VII p. 467. Hierzu macht Montfaucon die Bemerkung: Bona verba, Chrysostome!) Wenn man nun in Anschlag bringt, daß obige Aeußerungen des Chrysoftomus aus Predigten stammen, welche vorzugsweise praktische Zwede verfolgten; wenn man auch weiß, daß die alt= driftlichen Prediger so gut als die späteren dem augenblicklichen Effect oft tühne exegetische Concessionen machten, — es kann doch niemanden entgehen,

daß auch für Chrysostomus Maria keineswegs schon ein intellectuell=moralisches Ideal ist." <sup>1</sup>

Diese Stellen sollte Lehner nicht so ohne weiteres als Entwicklungsstufen des Madonnenideals anführen. Er sollte sie bezeichnen als das was fie find, als private Unfichten der betreffenden Bater. Diefe Pflicht ift um fo zwingender, wenn, wie im gegebenen Falle, so haarsträubende Sachen von Maria ausgefagt werden, die eines Selbstmordgedankens fähig gewesen fein foll, ber "mütterliche Gitelkeit und Ueberhebung", "unnüge Pruntsucht" und "Unverstand" vorgeworfen wird, ihr, die zu allen Zeiten als das Ideal der Tugend und Heiligkeit gegolten hat. Bei dem Zeugniß des Amphilochius macht er zwar die Bemerkung, daß die Echtheit dieser Rede angezweifelt wird. Die Unrichtigkeit der Worte des hl. Chrysoftomus liegt klar am Tage. Maria ist die Mittlerin unferes Beiles, weil sie ihre Zustimmung gab zu dem Antrage des Engels (der hl. Augustinus sagt: "Quae singulari tuo assensu mundo succurristi perdito" [serm. 18 de sanct.]), also ist es unstatthaft, bie Boraussehung zu machen, die Berkündigung fei nach der Empfängniß erfolgt. Es liegt aber flar auf der Sand, daß folde Zeugnisse nichts beweisen für den allgemeinen Glauben "des größten Theiles des vierten Sahrhunderts". Es genügt da die Lehner'sche Bemerkung nicht: "Andere Kirchenväter des vierten Jahrhunderts fprechen wieder, wie die altesten, von einzelnen Tugenden der Jungfrau." Denn diefe "anderen Bäter" (10 an der Zahl) geben die von den Vorfahren übermittelte richtige Ansicht wieder, also auch die "herrschende". Schlieglich ift es uns unbegreiflich, mas das bezwecken soll, wenn Lehner die Bemerkung Montfaucon's: "Bona verba, Chrysostome!" — "gut gesprochen, Chrysostomus!" abdruckt! Um Wieder= holungen zu vermeiden, werden wir im nächsten Kapitel (S. 73 f.), wo wir über die Ansichten des Tertullian und Origenes zu sprechen haben, an der Hand der Grundsätze, die Vincentius von Lirin in seinem nicht genug zu schätzenden Buche "Commonitorium" entwickelt und als Norm bei der Ent= scheidung, was allgemeiner Glaube, was katholische Lehre und was private Ansicht ift, aufstellt, auseinandersetzen, wie folche Meugerungen ber Bater zu behandeln und zu beurtheilen sind; dieser Hinweis möge hier genügen.

Nach dieser etwas unerquicklichen Auseinandersetzung wollen wir noch einige Zeugen vernehmen, die uns Aussagen, machen sollen, wie man im vierten Jahrhundert Maria um ihre Fürditte angesteht hat. Statt vieler Belege mögen zwei Gebete hier Plat finden, die uns herrliche Beweise liefern, mit welcher Liebe und Innigkeit man zu Maria slehte. "Höre jetzt, Tochter Davids," so betet der hl. Athanasius, "neige dein Ohr zu unserem Gebete.

<sup>1</sup> Lehner S. 152-153.

Denke an uns, o heiligste Jungfrau! und für das schwache Lob, das wir dir fpenden, gewähre uns große Gaben aus den Schäten deiner Enaden, die du voll der Gnaden bift. Königin, Mutter Gottes, bitte für uns!" 1 Das zweite Gebet wird dem hl. Ephräm zugeschrieben und soll uns zugleich, da wir keine ichonere und beredtere Zusammenfassung des Glaubens des vierten Jahrhunderts geben können, als Schluß des Kapitels dienen. Der hl. Ephräm betet also: "Unverlette, unversehrte, ganz reine und keusche Jungfrau und Gottesgebärerin Maria, aller Königin, der Berzweifelnden hoffnung, unsere glorwürdige und beste und vortreff= lichste Frau, erhabener als die himmlischen Geister, glänzender als der Sonne Strahlen und die leuchtenden Blige, ehrenreicher als die Cherubim und scharfblickender als die vieläugigen Geister, und unvergleichlich glorreicher als alle übrigen himmlischen Seerschaaren, einzige Hoffnung der Vorväter, Ruhm der Propheten, Preis der Apostel, Ehre der Marthrer, Freude der Seiligen und Leuchte der Tugendhaftesten, Krone der Jungfrauen und aller Seiligen, unnahbar wegen beines unermeßlich strahlenden Glanzes, goldenes Rauchfaß, hellste Leuchte, schönstes Gefäß, mit himmlischem Manna gefüllt, Tafel, welche das geschriebene Gesetz den Sterblichen bringt, mahre Arche göttlicher Ur= tunden . . . Du hast Gott geboren und den Menschen: Jung= frau vor der Geburt, Jungfrau bei der Geburt, Jungfrau nach der Geburt! . . . Durch dich sind wir mit Christus, dem herrn, deinem sußesten Sohne, versöhnt. Du bist der Sünder und hilflosen einzige Mittlerin und Helferin, du der Schiffbrüchigen sicherster Hafen, du der Trost der Welt, du der Gefangenen Erlösung und Befreiung . . . unter deinen Sout fliehen wir, o heilige Gottesgebärerin! unter dem Flügel deines Mitleides und beines Erbarmens beschütze und bewache uns, erbarme dich unser, die wir mit dem Schmutze der Sünde verunreinigt sind, die wir durch zahllose Vergehen und Frevel Gott, unsern Schöpfer und allgemeinen Richter, beleidigt haben; damit der verderbenbringende Satan nicht frech gegen uns sich erhebe und rühme, damit nicht unser abscheulicher Feind gegen uns aufstehe . . . Wir haben kein anderes Vertrauen, als auf dich, unbefleckte Jungfrau; denn vom Mutterleibe an sind wir Elende dir, unserer Frau, er= geben und beine Schützlinge genannt." 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sermo in annun. Mariae.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sermo 2 de laud. Virg. Cfr. Cyrillus Hieros., catech. XV.; Hieronymus, ep. ad Eustoch. 22.

## Drittes Kapitel.

## Was über Maria im driften Jahrhundert gelehrt und geglaubt wurde.

Im fünften Jahrhundert hatte Bincentius von Lirin den Grundsat aufgestellt: "In der katholischen Kirche muß man gar sehr darauf bedacht sein, daß man das für wahr hält, was überall, was immer, was von allen geglaubt worden ift; denn das ist wahrhaft und eigentlich katholisch." 1 Denselben Grundsatz wendet im vierten Jahrhundert der hl. Athanasius auf ein einzelnes Dogma an, wenn er schreibt: "Go haben wir gezeigt, daß diese Lehre (von der Wesensgleichheit des Cohnes mit dem Bater) von den Bätern wie von Sand zu Sand den anderen Bätern über= liefert worden ift. Ihr aber, ihr neuen Juden und Schüler des Kaiphas, welche Väter könnt ihr für eure Behauptung anführen? Nicht einen einzigen von den Klugen und Verständigen fönnt ihr nennen: alle sind gegen euch, mit Ausnahme des Teufels, der allein Urheber eures Abfalles gewesen ift und euch zuerst die Gottlosigkeit eingepflanzt hat und auch jekt noch euch räth, die allgemeine Synode mit euren Beschimpfungen zu verfolgen, weil fie nämlich nichts Neues, sondern jenes definirt hat, was von Anfang an Angenzeugen überliefert haben, welche auch Diener des Wortes gewesen sind. Denn der Glaube, welchen die Spnode schriftlich bekannt hat, ist mahrhaftig der der katholischen Kirche, bei dessen Vertheidigung es den heiligen Bätern gefiel, also zu schreiben und die arianische Fresehre zu verurtheilen." 2 Athanafius bezeugt uns also, daß nur das als wahre Lehre zu betrachten fei, was "von den Batern wie von Sand zu Sand" überliefert worden ist, daß nur das vom Concil zu Nicaa definirt worden ist, was von Anfang an von Augenzeugen überliefert worden ift. Im dritten Jahrhun= dert handelt nach demselben Grundsatze der Papft Stephan I., wenn er an Epprian schreibt: "Es soll keine Reuerung gemacht werden (vielmehr soll beobachtet werden), was überliefert worden ift." 3 Wenn solche Grundsätze im fünften, vierten und dritten Jahrhundert geherrscht haben, wenn man da= mals nach jolchen Grundfägen gehandelt hat: dann ift es felbstverständlich, daß im dritten Jahrhundert in Betreff der allerseligsten Jungfrau diefelbe Lehre und derfelbe Glaube geherrscht hat; im fünften und im vierten Jahr= hundert hat man ja nur das gepredigt und geglaubt und gegen die Angriffe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comm. c. II alias c. III. <sup>2</sup> De decret. syn. n. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ep. ad Cyprian. in ep. Cyp. ad Pompei. 74 n. 2.

der Fresehrer vertheidigt, "was von den Bätern wie von Hand zu Hand den Bätern überliesert worden" war, was man vom dritten Jahrhundert als eine heilige Hinterlage, als apostolische Lehre empfangen hatte.

Auf dem Concil zu Ephefus hatte man in feierlicher Weise erklart und als Glaubenssatz ausgesprochen, daß Maria in Wahrheit die Mutter des eingeborenen Sohnes Gottes, daß sie "Gottesgebärerin" sei und genannt werden muffe. Diefen Glaubenssatz hatte man ausgesprochen, weil man ertannt hatte, daß die Vorfahren auf Grund apostolischer Ueberlieferung so gelehrt und geglaubt hatten. Die Zeugen, die damals angeführt wurden, haben wir bei der Darstellung der Lehre des vierten Jahrhunderts gehört. Unter ihnen fanden sich auch zwei, der Papst Felix I. († 275) und der hl. Cyprian von Carthago, die dem dritten Sahrhundert angehören. Sie sollen die Reihe der Zeugen eröffnen, die uns den Glauben des dritten Jahrhunderts in Betreff der Gottesmutterschaft Maria darthun. Felix I. schreibt: "Wir glauben an unsern Herrn Jesum Christum, der aus der Jungfrau Maria geboren ist, daß er ist der ewige Sohn und Logos Gottes und nicht ein von Gott angenommener Mensch und von jenem verschieden. Denn der Sohn Gottes hat nicht einen Menschen an= genommen, so daß dieser ein von ihm verschiedener war, sondern er, der vollkommene Gott, wurde zugleich vollkommener Menich, Fleisch geworden aus der Jungfrau." 1

Wir machen hier darauf aufmerksam, daß Papst Felix dafür angeführt wurde, daß Maria Gottesgebärerin fei und fo genannt werden muffe. Sein Zeugniß selbst besagt aber nur, daß aus der Jungfrau Maria Jesus, der Sohn Gottes, geboren fei; daß der Sohn Gottes mit der menschlichen Natur zu einer Person vereinigt sei. Der Titel "Gottesgebärerin" wird hier nicht gebraucht, und dennoch benutt das Concil fein Zeugniß, um zu beweisen, sowohl daß Maria Gottesgebärerin sei, als auch, daß sie so genannt werden muffe. Wenn wir nun in dem fernern Berlaufe unferer Darftellung feine Beugen mehr anführen könnten, die Maria den Chrentitel "Gotteggebärerin" beigelegt haben, so kann uns das nicht stuzig machen. Das Vorgehen des Concils belehrt uns nämlich, daß es bei dem Glaubensfate von der Gottes= mutterschaft Maria nicht fo febr auf den fprachlichen Ausdruck, hier den Titel "Gottesgebärerin", ankommt, als vielmehr auf die Sache, daß nämlich gelehrt wird: Der Sohn Gottes ift vom heiligen Geifte empfangen und aus Maria, der Jungfrau, geboren worden. Es genügt also beim Beweise des apostolischen Charakters diefer Lehre, dieses nachgewiesen zu haben. Un Zeugnissen für diese Lehre ift das dritte Jahrhundert nicht arm.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ex ep. ad Maxim. Ep. et clerum Alexand.

Boren wir nun den zweiten Zeugen des Ephefer Concils aus diefem Jahrhundert, den hl. Epprian von Carthago. Wir haben nirgends eine genauere Angabe gefunden, welche Stelle aus feinen Schriften vorgelesen worden ist; wir geben daher alle diesbezüglichen Aeußerungen, die wir in seinen Werken gefunden haben. In seinem zweiten Buche der Zeugniffe gibt er dem Quirinus eine gedrängte Begründung der Glaubenslehren, indem er Belegstellen aus der Heiligen Schrift anführt, "damit das Gelefene beffer im Gedächtniß behalten werde". Die Gottheit Chrifti beweist er aus Genesis 35; Isaias 40 und 45; Baruch 3; Zacharias 10; Ofee 11; Pfalm 44, 45, 81, 67; Johannes 1: "Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort": 20: "Lege beinen Finger her und siehe meine Sande, und sei nicht mehr ungläubig, sondern gläubig. Thomas antwortete ihm: "Mein Herr und mein Gott"; Römer 9; Apokalppse 21; Matthäus 1: "Und ihr werdet seinen Namen Emmanuel nennen, was heißt: Gott mit uns" 1. "Da er von Anfang Gottes Sohn war, so mußte er zum zweiten Male nach dem Meische geboren werden. Im zweiten Pfalm fteht: ,Es sprach der Herr zu mir: Mein Cohn bift du, heute habe ich dich gezeugt' . . . im Evangelium nach Lucas: "Und es geschah, als Elisabeth den Gruß Maria hörte, hüpfte das Kind in ihrem Schoße, und sie ward vom Beiligen Geifte erfüllt und rief mit lauter Stimme: Gebenedeit bist du unter den Weibern und gebenedeit ift die Frucht deines Leibes! Woher kommt mir das, daß die Mutter des Herrn zu mir kommt?' Gbenso Paulus an die Galater: "Aber als die Fülle der Zeiten kam, schickte Gott seinen Sohn, geboren aus dem Weibe.' Ebenso in dem Briefe des Johannes: ,Jeder Geift, der bekennt, daß Jesus Christus im Fleische gekommen ist, ist aus Gott; wer aber läugnet, daß er im Fleische gekommen ift, ist nicht aus Gott, sondern hat den Geist des Antichriftes'." 2 Er beweist, "daß das ein Zeichen seiner Geburt sein werde, daß nämlich von einer Jungfrau geboren werde der Gott und Menich, des Menichen und Gottes Cohn", aus Isaias: "Es sprach der Herr zu Achaz: Berlange ein Zeichen . . . darum wird der Herr selbst euch ein Zeichen geben: siehe, die Jungfrau wird empfangen u. f. w.'; daß ein Sproß vom Weibe geboren werde, der den Ropf des Teufels zertrete, hatte Gott vorhergesagt" (folgt die Stelle Gen. 3)3; "daß Chriftus Menich und Gott, aus beiden zusammengeset, damit er der Mittler sein tönne zwischen uns und dem Bater", aus Jeremias 17, Numeri 24, Jaias 61; daher spricht im Evangelium nach Lucas Gabriel zu Maria: "Und es ant-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. II c. VI, ed. Baluzzi p. 548.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lib. II c. VIII. <sup>3</sup> Lib. II c. IX.

wortete der Engel und sprach zu ihr: Der Heilige Geist wird über dich fommen, und die Kraft des Allerhöchsten wird dich überschatten; darum wird das Heilige, das aus dir geboren werden wird, Sohn Gottes genannt werden." Ebenso in dem ersten Briefe des Paulus an die Rorinther (B. 15)1; "daß er aus dem Samen Davids dem Fleische nach geboren werden mußte": 2 Könige 7; ebenso im Psalm 131; ebenso im Evangelium nach Lucas: "Und es sprach der Engel zu ihr: "Fürchte dich nicht, Maria, du haft Enade gefunden bei Gott. Siebe, du wirst empfangen und einen Sohn gebären und ihn Jefus heißen. Er wird groß sein und Sohn des Allerhöchsten genannt werden, und Gott der Herr wird ihm den Thron seines Baters David geben, und er wird herrschen im Hause Jakobs ewiglich, und sein Reich wird tein Ende haben." Ebenso Apokalppse 52. "Der Cohn Gottes", schreibt er bei anderer Gelegenheit, "wird gesendet, der von allen Propheten als Er= leuchter und Lehrer des menschlichen Geschlechtes verkündet wurde . . . fteigt in die Jungfrau hinab, nimmt Fleisch an, Gott vereinigt sich mit dem Menschen. Dieser ift unser Gott, dieser ift Chriftus, der als Bermittler Zweier den Menschen annahm, den er zum Bater führen wollte." 3 ... "Bon jener himmlischen Herrlichkeit herabsteigend auf die Erde, verschmähte es der Sohn Gottes nicht, das menschliche Fleisch anzunehmen." 4 nicht zu verkennender Klarheit ist in diesen Aussprüchen des hl. Enprian die Lehre von der Gottesmutterschaft ausgesprochen: der Sohn Gottes nimmt Bleisch an aus der Jungfrau Maria, die vom Beiligen Geiste empfangen hat.

Auch Origenes bezeugt uns die Gottesmutterschaft Mariens, wenn er, anknüpfend an die Worte der hl. Elisabeth, schreibt: ""Gebenedeit bist du unter den Weibern, und gebenedeit ist die Frucht deines Leibes. Woher kommt mir das, daß die Mutter meines Herrn zu mir kommt?" Das "Woher kommt mir das?" sagt sie nicht aus Unkenntniß — zumal, da sie voll des Heiligen Geistes war —, als wisse sie nicht, daß nach dem Willen Gottes die Mutter des Herrn zu ihr gekommen ist; sie sagt es vielmehr in dem Sinne: was habe ich Gutes gethan, welch große Werke habe ich verrichtet, daß die Mutter meines Herrn zu mir kommt? durch welche Gerechtigkeit, durch welche guten Werke, durch welch gläubigen Sinn habe ich es verdient, daß die Mutter meines Herrn zu mir kommt?"... Der Glaube an dieses Geheimniß ist ihm "die Ursache des Heiles, denn wenn die Geburt des Heilandes nicht him mlisch, nicht selig gewesen, wenn sie nicht etwas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. II c. X. <sup>2</sup> Lib. II c. XI.

<sup>3</sup> Lib. de idolorum vanitate, ed. Baluzzi p. 452; unter bem Spiritus sanctus bes lateinischen Textes: "carnem Spiritus sanctus induitur" ist ber Sohn Gottes zu verstehen; vergl. Baluzzi, notae ad librum de idol. vanit. n. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lib. de bono patientiae, ed. Baluzzi p. 493.

Göttliches, etwas das Menschliche Nebersteigendes an sich gehabt hätte, wie hätte diese Lehre den ganzen Erdkreis durchdrungen? Wenn nur ein Mensch im Schoße Mariens gewesen wäre und nicht der Sohn Gottes, wie hätte es geschehen können, daß zu jener Zeit sowohl als auch jetzt nicht allein der Leiber, sondern auch der Seelen vielfältige Krankheiten geheilt wurden?" Ferner: "... Wenn du (Maria) siehst, wie jener, den du Sohn Gottes nennen hörst, den du ohne Mannes Samen gezeugt wußtest, gekreuzigt wird und stirbt ..."

Tertullian trägt diese Lehre nicht minder klar vor: "Auf neue Weise mußte der Urheber der neuen Geburt geboren werden, von welcher, wie Isaias vorherverkündigt hat, der Herr ein Zeichen geben wollte. Welches ist nun dieses Zeichen? "Siehe, eine Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären." Es hat also die Jungfrau empfangen und den Emmanuel, Gott mit uns, geboren. Dieses ist eine neue Geburt, indem ein Mensch in Gott geboren wird. In diesem Menschen ist Gott geboren, indem er das Fleisch des alten Samens angenommen hat ohne den alten Samen, um es durch neuen Samen, d. h. geistig umzugestalten, zu entsündigen und vom alten Schmuße zu reinigen."

Ja, Tertullian erklärt diese Lehre ausdrücklich als apostolische Lehre. "Glaubensregel — damit wir gleich bekennen, mas wir glauben, — ift, wonach wir glauben, daß es nur einen Gott gibt . . ., der alles aus nichts hervorgebracht hat durch sein Wort, das er vor allem zuerst gezeugt hat; dieses Wort, das sein Sohn genannt wird . . ., stieg aus dem Beifte und der Kraft Gottes des Vaters in die Jungfrau Maria und wurde in ihr geboren als Jefus Chriftus. . . . In Betreff dieser Glaubens= regel, die, wie bewiesen werden wird, von Chriftus aufgeftellt ift, gibt es bei uns keine Fragen, außer benen, welche die Häresien bringen und welche Häretiker machen . . . Dahin richten wir nun unsere Präscriptio; wenn ber Herr Jesus Chriftus die Apostel zum Predigen geschickt hat, so sind keine anderen als Prediger aufzunehmen, als die, welche Chriftus aufgestellt hat . . . Bas fie (die Apostel) gepredigt haben, das ift, was ihnen Chriftus geoffenbart hat, und hier fage ich: das kann nicht anders bewiesen werden, als durch die Kirchen, welche die Apostel selbst gegründet haben, indem sie es selbst denselben theils durch das lebendige Wort, theils durch spätere Briefe gepredigt haben. Wohlan denn, der du deine Wigbegierde in deinem Beilsgeschäfte befriedigen willst, durchgehe die apostolischen Rirchen, bei welchen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hom. VII in Luc. <sup>2</sup> Hom. XVII in Luc.

<sup>3</sup> De carne Christi. Man vergleiche zu dieser Stelle den ersten Anathematismus des Chrillus S. 22.

noch jest die Lehrstühle der Apostel an ihrer Stelle stehen, wo die authentischen Briese derselben vorgelesen werden... Bist du vielleicht nahe bei Achaja? da ist Korinth; wenn du nicht weit von Macedonien bist, da sind die Philipper und Thessalonicenser; wenn du nach Asien gehen kannst, dort ist Ephesus; wenn du aber in der Nähe von Italien bist, da ist Kom, wo auch unser Ursprung ist. Wie glücklich ist diese Kirche, welcher die Apostel mit ihrem Blute die ganze Lehre übergeben haben, wo Petrus dem Herrn im Leiden gleich ward, wo Paulus nach Art des Johannes (des Täusers) gekrönt wurde, wo der Apostel Johannes, nachdem er in siedendes Del getaucht, nichts ersitt und auf eine Insel verbannt wurde! Sehen wir also, was sie gelernt, was sie gelehrt, was sie auch den afrikanischen Kirchen in Freundschaft mitgetheilt hat. Sie kennt einen Gott, den Schöpfer des Weltalls, und Jesum Christum aus der Jungfrau Maria, Sohn Gottes, des Schöpfers..."

In gleicher Weise bezeugt uns den apostolischen Ursprung dieser Lehre der hl. Hippolytus, wenn er schreibt: "Laffet uns also glauben, liebe Brüder, nach der Ueberlieferung der Apostel, daß Gott, das Wort, vom Simmel gekommen ift in die heilige Jungfrau Maria, um aus ihr Fleisch zu werden, die menschliche Seele (die bernünftige meine ich) anzunehmen, ganz und gar Menich zu werden, mit Ausnahme der Sünde, und so den Gefallenen zu retten . . . Wie es also verkündet ward, also ist er erschienen, ein neuer Mensch, geworden aus der Jungfrau und dem Beiligen Geiste. Das himmlische hat er vom Vater, als Wort, das Irdische von dem alten Adam dadurch, daß er aus der Jungfrau Fleisch geworden ift." 2 Un einer andern Stelle fagt er: "Das Wort Gottes, an sich fleischlos, nahm das heilige Fleisch aus der heiligen Jungfrau an." 3 Hören wir zum Schlusse dieses Theiles das Zeugniß des Dionysius von Alexandrien, der ausdrücklich Maria die "Gottesgebärerin" nennt. "Wie, du fagst, Chriftus sei ein ausgezeichneter Mann gewesen, aber nicht wahrhaft Gott und angebetet von allen Geschöpfen nebst dem Bater und dem Beiligen Geift, Fleisch geworden aus der heiligen Jungfrau und Gottesgebärerin Maria?" 4 Anknüpfend an die Worte: "Siehe, die Jungfrau wird empfangen", fagt er: "Er zeigt, daß die jung= fräuliche Gottesgebärerin einen empfangen habe, den wir als unsern Gott erkennen, und der als Sohn und Wort gleich ewig wie der Vater ist." 5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. de praescriptionibus 13—36. <sup>2</sup> C. haer. Noëti 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Demonst. de Christo et Antichristo 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> In ep. Synodica ad Paul. Samosat.

<sup>5</sup> In resp. ad quaestionem V. haeretici; er gebraucht diesen Chrentitel außerbem noch viermal; cfr. Bib. PP. p. 287 d; p. 289 d; p. 295 c; p. 296 c.

Die angeführten Zeugen beweifen aber auch, daß Maria als Jungfrau empfangen hat, und wir könnten mit Fug und Recht auch den zweiten Theil als erwiesen betrachten. Trotdem wollen wir eine Anzahl von Zeugniffen vorlegen, in denen gefagt wird, daß Maria als reine, unverlette Jungfrau vom Heiligen Geiste den Sohn Gottes empfangen hat. Hören wir, wie sich Origenes darüber ausspricht: "Lucas schreibt einestheils: "Der Beilige Geift wird über dich kommen und die Kraft des Allerhöchsten wird dich über= schatten; darum wird auch das Heilige, das aus dir geboren wird, Sohn Gottes genannt'; ferner bezeugt er, daß Jefus der Sohn der Jungfrau ift, empfangen ohne menichlichen Samen; andererseits, daß Joseph fein Bater ift, da er fagt: ,Es waren fein Bater und feine Mutter verwundert über das, was von ihnen gefagt wurde.' Was mag ihn bewogen haben, daß er denjenigen, der nicht Bater war, dennoch Bater nennt? Wer mit einer einfachen Erklärung zufrieden ift, sagt, es hat ihn der Beilige Beift mit dem Titel "Bater" geehrt, weil er den Erlöser ernährt hat. Wer aber tiefer geht, kann fagen, weil die Geschlechtsfolge von David bis auf Joseph geführt wird, und damit es nicht scheine, Joseph werde umsonst genannt, so wird der= jenige, welcher der Bater des Erlösers nicht war, damit die Geschlechtsfolge statthabe, Bater des Herrn genannt." 1 Die Prophezeiung des Jaias: "Siehe, die Jungfrau u. f. w.", erläutert er alfo: Gelfus läßt feinen , Juden' sagen, Christus sei aus dem Chebruch geboren worden. "Diese Fabel habe man in Blindheit des Geiftes erfonnen, um die munderbare Empfangniß vom Heiligen Geiste zu beseitigen . . . Ja, wie auch die Propheten vorhergesagt haben, der mußte aus einer Jungfrau geboren werden — denn das ist das verheißene Zeichen —, aus deffen Berkunft erkannt wurde, daß Gott mit den Menschen sei. Und ich glaube, daß ich der Dichtung des "Juden" gang gut die Prophezeiung des Isaias ent= gegenhalte, wo geweissagt wird, daß der Emmanuel aus der Jungfrau geboren werde." Celfus ichweige wohlweislich von diefer Prophezeiung. "Diefelbe aber lautet: Und es sprach der Herr zu Achaz . . . Siehe, die Jungfrau u. f. w." Er beweift nun, daß die Juden Unrecht haben, wenn fie ftatt "Jungfrau" "Mädchen" setzen. Dem Achaz soll ein Zeichen gegeben werden: "Was wäre das für ein Zeichen, wenn ein Madchen gebiert, das feine Jungfrau ift? Und welchem Weibe fommt es eher zu, den Emmanuel oder , Gott mit uns' ju gebären: dem, das nach der gewöhnlichen Weife der Frauen empfangen, oder nicht vielmehr jenem, welches als reine und unverlette Jungfrau empfangen hat? . . . Aus allem dem icheint mir hinreichend flar bewiesen zu sein, daß unfer Erlofer aus einer Jungfrau geboren

<sup>1</sup> Hom. XVII in Luc.

werden mußte . . . " 3n feinem ,3wiegefpräch über den rechten Glauben' läßt er sich also vernehmen: "Adamantius, der Orthodoxe: Als das Wort Gottes herabstieg, nahm es von Maria, der unverletten Jungfrau, im Schoke den Menschen an, und es wurde Christus gezeugt ohne männ= lichen Beifchlaf. Und der, welcher von Maria, der Jungfrau, vom Beiligen Geifte empfangen wurde, ertrug alle menschlichen Leiden, damit er den Menschen das Heil brächte." Als nun der Marcionit Me= gethius fagte, er glaube auch, daß Chriftus durch Maria geboren fei, aber nicht aus Maria, antwortete Adamantius: "Ich führe das an, was der Engel zu Maria fagte: Der Beilige Geift wird über dich kommen und die Kraft des Allerhöchsten wird dich überschatten, darum wird das Heilige, das aus dir geboren wird, Sohn des Allerhöchsten genannt werden.' Gu= tropius, der Schiedsrichter: Was ist denn mahrer als das, da der Engel fagt: ,deshalb wird das Heilige, das aus dir geboren wird'? Er fagt ja nicht: "was durch dich", sondern "was aus dir geboren wird"." 2 Anknüpfend an die Worte Pauli: "geworden aus dem Weibe", fagt er: "Bon Chriftus wird mit Recht gesagt: ,geworden aus dem Weibe', da er den Ursprung seines Fleisches nicht aus dem Samen eines Mannes nahm." 3 Sa, Drigenes erklärt ausdrücklich, daß diese Lehre zum wahren Glauben gehöre und, wer sie nicht bekennt, verdammt werde: "Wenn einer glaubt, Jesus habe, da er unter Pontius Vilatus ans Kreuz geheftet wurde, etwas Hei= liges und der Welt Beilbringendes gethan; aber nicht zugleich glaubt, daß er aus der Jungfrau Maria und dem Beiligen Geifte geboren fei, sondern von Joseph und Maria, dem fehlt, was zum mahren Glauben nothwendig ift." 4 Nachdem er an einer andern Stelle die Lehre von der jungfräulichen Empfängniß vorgetragen hat, fährt er fort: "Wenn also einer an dem, mas wir oben auseinandergesett haben, zu ändern oder dasselbe zu verkehren wagt, der ist nach des Apostels und unserer Ent= scheidung, da wir deffen Befehle gehorchen, als verdorben und durch sich selbst verdammt zu betrachten." 5

Schließlich soll auch Tertullian hierfür Zeugniß ablegen: "Wie er (Christus) vor seiner Geburt aus der Jungfrau Gott zum Vater haben konnte, ohne menschliche Mutter, ebenso konnte er, als er von der Jungstrau geboren ward, eine menschliche Mutter haben ohne menschlichen Vater." Seinem Buche De praescriptionibus ist ein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. Celsum lib. I. XL, 32, 34 et 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Adamantii (qui et Origenes est) dialogus de recta in Deum fide I.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Com. in ep. ad Rom. lib. III. <sup>4</sup> Com. in Ioann. tom. XXXII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lib. in ep. ad Titum. <sup>6</sup> De carne Christi 17.

Berzeichniß der Irrlehren angefügt, das zwar nicht von Tertullian, aber doch von einem Zeitgenossen herrührt <sup>1</sup>, in welchem folgende Lehren als Irrlehren bezeichnet werden: Die Lehre des Karpokrates (um 120), "Christus sei nicht aus der Jungfrau Maria geboren, sondern aus dem Samen des Joseph . . . ", und die Lehre des Cerinth (erstes Jahrhundert), "Christus sei von dem Samen des Joseph geboren . . . "

Gehen wir nun zu dem andern Punkte über, nämlich, daß Maria als Jungfrau geboren hat. Nachdem wir im vierten Sahrhundert die klaren und deutlichen Zeugnisse eines hl. Ambrosius, Hieronymus, Athanasius und Ephräm vernommen haben, so dürfen wir erwarten, daß auch im dritten Sahrhundert dieselbe Lehre vorgetragen wird. In einigen Zeugniffen, Die wir für die Lehre von der Gottesmutterschaft und die jungfräuliche Empfäng= niß angeführt haben, ift dieser Bunkt bereits ausgesprochen. Papst Felig I. fagt: "ber aus ber Jungfrau geboren ist"; Epprian beweist, "daß das ein Beichen seiner Geburt sein werde, daß nämlich von einer Jungfrau geboren werde der Menfch und Gott", aus der Beisfagung: "Siehe, Die Jungfrau wird empfangen und einen Cohn gebaren." Denn hier ift der Ausdruck "aus einer Jungfrau" offenbar in sensu composito zu fassen, d. h. Maria hat als Jungfrau geboren und ist Jungfrau in der Geburt geblieben, und nicht in sensu diviso, d. h. Maria hat als Jungfrau geboren und hat aufgehört, Jungfrau zu sein. Ferner fagt Origenes von der Geburt des Heilandes (nativitas Salvatoris), daß sie "etwas himmlisches, etwas Göttliches, etwas das Menschliche Uebersteigendes" an sich gehabt habe, was nur von der Jungfrauschaft Mariä in der Geburt verstanden werden fann. Tertullian fagt: "Auf eine neue Weise mußte der Urheber der neuen Geburt geboren werden, von welcher, wie Isaias vorherverfündigt hat, der Berr ein Zeichen geben wollte. Welches ift Diefes Zeichen? , Siehe, Die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebaren.' Es hat also die Jung= frau empfangen und den Emmanuel geboren."

Origenes gibt aber noch deutlicher hierüber Auskunft, wenn er bei Besprechung von Lev. 12, 2 sagt: "Dieser Zusak (das "Samen empfangen" und "etwas Männliches geboren hat") ist nicht überslüssig; denn um jene, die ohne Samen empfangen und geboren hat, von den anderen Weibern zu untersscheiden, hat der Gesetzgeber dieses gesagt. Auch kann man noch hinzusügen, daß das Gesetz von der Unreinigkeit sich auf die Weiber bezieht. Von Maria aber wird gesagt, daß sie als Jungfrau empfangen und geboren hat. Die Weiber mögen also die Last des Gesetzes tragen, die Jungfrauen aber sind davon frei. Wenn uns aber einer spitzsindig

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cfr. Praefatio in ed. Hurteriana p. 18 n. VI.

entgegenhalten würde, daß Maria in der Schrift "Weib' genannt wird — es sagt nämlich der Apostel: "Als die Fülle der Zeiten gekommen war, sandte Gott seinen Sohn, geworden aus dem Weibe . . .' —, so antworten wir ihm, daß hier der Apostel sie "Weib' nennt nicht wegen des Berlustes der Un= versehrtheit (pro corruptela integritatis), sondern um das Geschlecht zu bezeichnen." Dann sei das Wort "Weib" eine Bezeichnung des herangereisten Alters, ebenso wie man einen Jüngling "Mann" nenne, auch wenn er keine Frau hat. "Wenn man also den "Mann' nennt, der das mannbare Alter hat, auch wenn er keine Frau hat, weshalb soll man nicht ebenso eine un= verletzt gebliebene Jungfrau, weil sie das reisere Alter hat, "Weib" nennen?" Dann führt er als Beispiel Rebecca an, die auch "Weib" ge= nannt wird, wiewohl sie noch Jungfrau war 1.

Ein fernerer Zeuge ist Chprian von Antiochien; er betet: "... Gott und Vater unseres Herrn Jesu Christi, deines Sohnes, dich rusen wir slehentslich an; ebenso bitten wir dich, eingeborener Sohn, der du aus dem Munde des Allerhöchsten vor Gründung der Welt hervorgegangen und aus dem Schoße der heiligen Jungfrau Maria durch ein Wunder gestoren worden bist."

Hören wir schließlich noch das Zeugniß des hl. Clemens von Alexanzdrien: "Wie es scheint, sind die meisten bis jetzt der Meinung, Maria sei wegen der Geburt des Sohnes eine Kindbetterin gewesen, ohne Kindbetterin zu sein (nämlich wie die anderen Frauen), denn wie einige sagen, ist sie nach der Geburt untersucht und als Jungfrau erfunden worden." Die Worte: "Maria sei Kindbetterin gewesen, ohne Kindbetterin zu sein", wollen sagen: Maria hat in Wahrheit geboren, aber sie ist Jungfrau geblieben.

Nachdem wir so die Lehre von der jungfräulichen Geburt als im da= maligen Glaubensbewußtsein vorhanden erwiesen haben, sind einige gegen= theilige Aeußerungen des Tertullian und Origenes zu besprechen. Dies wollen wir thun, indem wir zugleich die Darstellungsweise dieser Lehre, wie sie sich bei Lehner sindet, näher beleuchten.

In seinem Kapitel "Immerwährende Jungfrau" sagt Lehner: ob Maria Jungfrau in der Geburt geblieben ist oder nicht, dafür "bietet die Bibel keinen sichern Anhaltspunkt" (Tertullian und außer ihm noch viele andere [vergl. S. 50 u. 51] haben dort sichere Anhaltspunkte gefunden). Ja, man könnte eher das zweite aus ihr entnehmen. "Ohne Zweisel gingen anfäng-lich beide Vorstellungen ebenso nebeneinander her, wie über die She Mariens"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hom. in Lev. VIII. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oratio pro martyr. in app. S. Cypriani Carth. opera omnia ed. Baluzzi XXVII.

<sup>3</sup> Strom. lib. VII. XVI, ed. Pott. p. 889.

(wie diese Aeußerung von dem "Nebeneinanderhergehen" zu würdigen ift, haben wir im zweiten Rapitel S. 52 gesagt). Die erste Nachricht findet er in dem Protevangelium Jacobi; "diese Meinung brach sich jedoch ebenfalls nur langfam Bahn, und ihr Wachsthum hielt wiederum natürlich Schritt mit dem allgemeinen Wachsthum des Namens Maria in der Borftellung der Gläubigen. Der erfte Kirchenvater, welcher sie sich zu eigen macht, ift Clemens von Alexandrien. Dieser schreibt Folgendes (folgt die Stelle, die wir oben aus Strom. lib. VII angeführt haben). Bekennt sich hier Clemens offenbar Bu einer Minorität, so ift andererseits ebenso klar, daß er seine aus den angeführten Apokryphen geschöpfte Ansicht bereits wissenschaftlich zu stützen fucht . . . Obwohl nun Clemens fich nicht bloß als Anhänger, fondern auch als Berfechter der Ansicht zeigt und öfters darauf zurücksommt, fo bleibt er dennoch lange allein (!). Gleich sein Zeitgenosse Tertullian vertritt die ent= gegengesetzte Ansicht." Er führt nun die Stelle von Tertullian an aus De carne Christi 23, wo die Jungfrauschaft Maria in der Geburt geläugnet wird. "Tertullian gehört also zu denen, welche . . . die Geburt für eine natürliche hielten . . . Aber auch Origenes bekannte sich nicht zu der Meinung seines Lehrers Clemens." Folgt die Stelle hom. 14 in Luc., wo er fagt, Maria fei gleich den anderen Frauen der Reinigung bedürftig gewesen. "Tertullian und Origenes liefern hierdurch den Beweis, daß die bewußte Borftellung von der unverletten Jungfrauschaft, welche im zweiten Jahrhundert um sich zu greifen begonnen hatte (!), im dritten jedenfalls nur langsame Fortschritte machen konnte (!). Wir haben denn auch aus diesem Sahrhundert, ja bis über die erste Sälfte des vierten hinaus, keinen sichern Beleg für die Weiterverbreitung der Meinung des Clemens" (wie fteht es denn mit den oben von uns angeführten Zeugniffen des Papftes Felix I., des hl. Cyprian von Carthago, des Origenes, Tertullian, des hl. Cyprian von Antiochien und den anderen aus dem vierten Jahrhundert?). "Aber ebenso wenig für das Gegentheil. Kurz, die ganze Frage ruht, d. h. die Acten schweigen. Erst die zweite Sälfte des vierten Sahrhunderts bringt uns wieder sichere Zeugen, daß das Jacobusbuchlein in der Stille fortgewirkt hat . . . Zeno († 389) ist der erste lateinische Kirchenvater, der den neuen (sic!) Zug verficht. Auch er ift, wie Clemens, durch das Prot= ebangelium darauf gekommen und nimmt dasselbe unbefangen als Geschichte" (sic!) 1.

Wenn man auf diese Weise das Zustandekommen und die Entwicklung einer katholischen Lehre dargestellt sieht, die im Jahre 649 auf dem lateranensischen Concil unter Martin I. seierlich mit folgenden Worten als Dogma

<sup>1</sup> Lehner S. 122-127.

erklärt worden ist: "Wenn jemand nicht bekennt, daß nach den Vätern die eigentliche und wahrhafte Gottesgebärerin, die heilige und immer unsbesleckte Jungfrau Maria Gott das Wort, der vom Vater vor allen Zeiten gezeugt ist, wirklich und wahrhaft in den letzten Zeiten ohne Samen, vom Heiligen Geiste empfangen und ohne Verletzung geboren habe und daß ihre Jungfrauschaft auch nach der Geburt unauflöslich gesblieben sei, der sei verdammt"; dann müssen eigene Gedanken über katholische Dogmen beim Leser aufsteigen. Dieses Vorgehen Lehners haben wir in der Einleitung (S. 9) und im zweiten Kapitel (S. 52), wo wir seine ähnliche Behandlung der jungfräulichen She Mariens besprachen, hinzeichend gekennzeichnet, worauf wir hier verweisen. Sinige Bemerkungen müssen wir zu den Zeugnissen machen, auf denen Lehner seine "Entwickslung" aufbaut.

Was das Zeugniß des Clemens angeht, aus dem er den Glauben einer Majorität und einer Minorität herauslieft, so ist dasselbe offenbar migverftanden worden; Clemens spricht nur von der Meinung "der meisten", er steht also mit seiner Meinung nicht allein 2. Ferner ist es nicht erwiesen, daß Clemens diese Ansicht aus den Apokryphen geschöpft hat; denn es ist noch die Möglichkeit vorhanden, daß er aus derfelben Quelle geschöpft hat, aus der der Verfasser der Apokryphen geschöpft hat: aus der mündlichen, lebendigen Ueberlieferung. Zu diefer Annahme find wir um fo mehr berechtigt, als Clemens in feiner Einleitung fagt: Die Bischöfe von Alexandrien "haben die wahre Tradition der heiligen Lehren bewahrt, und dieselbe kam von Petrus und Jacobus und Johannes und Paulus, den heiligen Aposteln, damit es der Sohn vom Bater erhalte, auch zu uns nach dem Willen Gottes, um jenen von den Vorfahren erhaltenen Samen zu hinterlegen. Sicher aber weiß ich, daß sie sich freuen werden, nicht so sehr über diese Auseinander= setzung, als vielmehr darüber, daß in diefer Schrift beachtet wird, was jene überliefert haben" 5. Ober aus welchen Quellen haben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Can. 3.

<sup>2</sup> Jm Griechischen heißt es: ως κοιχεν τοίς πολλοίς χαὶ μέχρι νόν δοχεί ή Μαρίαμ λεχώ είναι διά την τού παιδίου γέννησιν ούχ ούσα λεχώ. Das ούχ ούσα λεχώ gehört offenbar mit zu bem, was die meisten glaubten, und es ist darum genauer "ohne Kindbetterin zu sein" zu übersehen, und nicht, wie Lehner überseht: "da sie doch keine Kindbetterin war". Dafür spricht auch die nun folgende Begründung: "denn es sagen einige, sie sei nach der Geburt untersucht und als Jungsrau besunden worden"; was die Begründung sagt, das muß auch in dem zu begründenden Sage enthalten sein; die Begründung sagt aber zweiersei, 1. daß sie geboren habe ("nach der Geburt"), und 2. daß sie als Jungsrau ersunden worden sei; vergl. Schwane, Dogmengeschichte der vornicänischen Zeit, 1862, S. 309.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Strom. lib. I. I p. 322.

dann der hl. Ambrosius, der hl. Hieronhmus, der hl. Athanasius, der hl. Gregor von Nyssa, der hl. Ephräm (vergl. S. 50 u. 51), dann Origenes, der hl. Felix I., der hl. Cyprian vom Carthago und der von Antiochien geschöpft?

Die Zeugnisse, die Lehner für die gegnerische Ansicht anführt, lauten: "Un Simeons Prophezeiung anknupfend, fagt Tertullian in der Schrift "Ueber das Fleisch Christift. Dir erkennen also als Zeichen, dem man widersprechen wird, die Empfängniß und Geburt der Jungfrau Maria, worüber jene Atademiter (er meint die Doketen) sich der Ausdrücke bedienen: sie hat geboren und nicht geboren, sie ist Jungfrau und nicht Jungfrau; als ob diese Formeln, wenn man sich je derselben bedienen will, nicht vielmehr uns geziemten; denn sie hat geboren — aus ihrem Fleisch; sie hat nicht geboren — infolge männlichen Beischlafes. Und sie ist Jungfrau — weil sie teinen Mann erkennt; sie ist nicht Jungfrau — mit Bezug auf ihre Geburt. So verstanden, laffen sich diese Worte auf sie anwenden, nicht aber in dem Sinne, daß sie nicht wahrhaft leibliche Mutter wäre . . . Es hat wirklich geboren, die geboren hat. Und wenn sie als Jungfrau empfangen hat, so hat sie in der Geburt ihres Kindes geheiratet, gerade durch Die Beschaffenheit des geöffneten Mutterleibes . . . Ihr Mutter= ichoß ift es, um deffentwillen auch von anderen geschrieben fteht: Alles Männ= liche, das den Mutterschoß öffnet, wird dem Herrn heilig fein; denn wer ist wahrhaft heilig, als der Gottessohn? Und wer hat eigentlich den Mutter= schoß eröffnet, als der, welcher einen noch geschlossenen zu eröffnen hatte? Allen Frauen eröffnet ihn sonft die Beirat. Daher wurde der (Mutterichoß Mariens) um so mehr geöffnet, weil er mehr geschlossen war. Ja, sie ift eigentlich eher nicht Jungfrau zu nennen, als Jungfrau, in= dem sie durch eine Art Sprung früher Mutter wurde als sie verheiratet war. Doch was ift hierüber noch mehr zu reden? Wenn aus diesem Grunde der Apostel gesagt hat, daß der Sohn Gottes nicht aus der Jungfrau, sondern aus dem Beibe geboren sei, so hat er damit anerkannt, daß der Mutter= fchoß Maria durch seine Eröffnung etwas Cheliches erduldet habe. 2 Dri= genes behauptet bei Erklärung von Lucas 2, 22 und 23, Maria sei, wie die anderen Frauen, der Reinigung bedürftig gewesen, denn weil Maria Mensch war, so bedurfte sie der Reinigung; und dafür beruft er sich auf die Worte: Alles Männliche, das den Mutterschoß öffnet . . . , Diefe Stelle ichließt einen heiligen Sinn ein; denn kein männliches Kind, welches aus dem Mutterschoß tritt, öffnet den Leib der Mutter so, wie der Herr Jesus, weil allen Frauen

<sup>1 &</sup>quot;De carne Christi" heißt "Ueber die Menschheit Chrifti".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De carne Christi 23.

nicht die Geburt des Kindes, sondern die Beiwohnung des Mannes den Schoß öffnet. Der Mutter des Herrn aber wurde in dem Zeitpunkte der Schoß geöffnet, in welchem auch das Kind zur Welt kam, weil den heiligen und mit der höchsten Verehrung zu verehrenden Leib vor der Geburt Christi überhaupt kein männliches Wesen berührte."

Wie diese beiden Zeugniffe zu beurtheilen sind, möge uns Bincentius von Lirin lehren: "Sobald die schlimme Fäulniß eines Frethums auszubrechen droht und zu seiner Vertheidigung Worte des heiligen Gesetzes stiehlt und dieselben irrthümlich und betrügerisch auslegt, sollen sofort, um das Richtige zu erklären, die Unsichten der Borfahren gefammelt werden, und so foll das Gottlose ohne Umschweif preisgegeben und ohne Zögern verurtheilt Aber nur die Unsichten derjenigen Bater find zusammenzu= ftellen, welche im tatholischen Glauben und in tatholischer Gemeinschaft heilig, weise und standhaft stets gelebt, gelehrt haben und verblieben find, welche es verdienten, entweder treu in Chriftus zu sterben oder für Chriftus getödtet zu werden. Diefen foll man jedoch unter der Bedingung glauben, daß das, was ent= weder alle oder mehrere in einem und demfelben Sinne offen= fundig, öfters, beständig gleichsam unter dem ihnen zustim= menden Rathe der Lehrer durch ihre Annahme, ihr Festhalten und Lehren bekräftigten, als unzweifelhaft sicher und richtig angefehen werde. Was aber einer, wenn er auch heilig und gelehrt ift, wenn er auch Bischof ober Bekenner oder Marthrer ift, anders als die anderen oder im Widerspruch mit anderen lehrt, fo foll das unter die eigenen, dunkeln und privaten Mei= nungen berwiesen und von dem Ansehen der allgemeinen und öffentlichen und überall üblichen Meinungen getrennt werden, damit wir nicht mit Gefahr, das ewige Leben zu verlieren, nach der verruchten Gewohnheit der Häretiker und Schismatiker die alte Wahrheit der allgemeinen Dogmen verlieren und eines Mannes Irrthum nach= gehen." 2 Was nun Tertullian angeht, so gehört er nicht zu denen, die "im katholischen Glauben und katholischer Gemeinschaft heilig, weise und ftandhaft gelebt, gelehrt haben und verblieben sind"; denn, wie Hieronymus sagt, "er war kein Mann der Kirche"; er ist durch seinen Uebereifer ein Fregläubiger geworden und als solcher gestorben. Aber wenn das auch nicht der Fall wäre, so verdient er in diesem Punkte keinen Glauben — und das gilt auch von Origenes — denn sie lehren nicht, "was entweder alle oder mehrere in einem und demfelben Sinne offenkundig,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hom. in Luc. XIV. <sup>2</sup> Comm. c. 28 al. 39.

öfters, beständig gleichsam unter dem ihnen zustimmenden Rathe der Lehrer durch ihre Annahme, ihr Festhalten und Lehren bekräftigten"; fondern fie stehen sowohl mit fich felbst als auch mit den anderen Bätern im Widerspruch. Man vergleiche, mas Tertullian in demfelben Buche furz vorher gesagt hatte: "Auf neue Beife mußte der Urheber der neuen Geburt geboren werden", und diefe neue Beife sei vorherverkundet durch: "Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären". "Es hat also die Jungfrau empfangen und den Emmanuel geboren." 1 Man vergleiche ferner die Erklärung, welche er hier von dem Ausdrude "Weib" gibt: "Der Apostel habe durch dieses Wort anerfannt, daß der Mutterschoß durch seine Eröffnung etwas Cheliches erduldet hat", und die, welche er an einer andern Stelle gibt, wo er fagt: "Sehen wir zu, ob der Apostel dieses Wort in dem Sinne der Genesis gebraucht, indem er dadurch das Geschlecht bezeichnet, so die Jungfrau Maria ,Weib' nennt, wie die Genesis die Eva. Denn an die Galater ichreibt er: "Es fandte Gott seinen Sohn, geworden aus dem Weibe", von der es denn doch feststeht, daß fie Jungfrau war, auch wenn Sebion dagegen ift." 2 Dann liegt der Irrthum, den Tertullian hier begeht, flar ju Tage, wenn er auf Grund der Worte: "alles Männliche, das den Mutterschof öffnet", von Maria fagt, sie habe durch die Geburt aufgehört, Jungfrau zu sein. Er felbst fagt, die anderen Frauen hören durch die Beiwohnung auf, Jungfrau zu sein; wenn also bei ihnen, wo das sigillum virginitatis fcon verloren ift, dennoch gefagt wird: "alles Männliche, das den Mutterschoß öffnet", so kann da von einer Berlegung des sigillum nicht die Rede fein, es kann nur heißen: "alles Männliche, das geboren wird". Wenn also in ber Beiligen Schrift biese Stelle angeführt wird, um die Darstellung Jesu im Tempel zu begründen, so läßt sich daraus kein Grund gegen die Unversehrtheit Mariens entnehmen 3.

In Betreff des Origenes vergleiche man die oben angeführte Stelle, wo er sagt: "Von Maria aber wird gesagt, daß sie als Jungfrau empfangen und geboren hat. Die Beiber mögen die Last des Gesetztragen, die Jungfrauen aber sind davon frei"; wo er ausdrücklich sagt, daß Maria vom Apostel "Weib" genannt werde "nicht wegen des Verlustes

<sup>1</sup> Bergl. S. 68. 2 De virg. vel. c. 6.

³ Man vergleiche die Auseinandersetungen über diesen Punkt bei Oswald, Dogmatische Mariologie, Abschm. II § 25 S. 114 ff., wo in unrichtiger Weise das aperire vulvam als violatio sigilli virginitatis verstanden wird (der Verfasser kommt sogar zu dem Schluß, daß die Gesetzesstelle: omne masculinum adaperiens vulvam, nicht einmal auf die gemeine Geburt paßt!); serner Hurter, Theol. dogm. comp. II ed. II p. 401, adnotat.

der Unversehrtheit", sondern wegen des Geschlechtes oder wegen des herangereiften Alters. Mit Recht sagt also Hieronymus, daß Origenes in diesen Tractaten ihm wie ein Knabe vorkomme, der mit Würfeln spielt. Daß diese beiden mit den anderen Bätern in Widerspruch stehen, geht aus den angeführten Zeugnissen des dritten, vierten und fünsten Jahrhunderts mehr als zur Genüge hervor. "Was aber einer", sagt Vincentius, "anders als die anderen oder im Widerspruch mit anderen lehrt, das soll unter die eigenen, dunkeln und privaten Meinungen verwiesen und von dem Ansehen der allgemeinen und öffentslichen und überall üblichen Meinungen getrennt werden." Diese Zeugnisse dürsen also nicht ohne weiteres als Glieder einer "Entwicklung" der katholischen Lehre aufgenommen werden. Sie müssen unter die privaten, dunkeln Meinungen verwiesen, und von dem Ansehen der allgemeinen und öffentlichen und überall üblichen Meinungen getrennt werden.

Maria hat mit dem hl. Joseph in jungfräulicher Che ge= lebt. Für diefe Lehre foll uns Origenes Zeugniß ablegen: "Was das angeht," schreibt er, "daß einige behaupten, Maria habe nach der Geburt geheiratet, so können sie das mit nichts beweisen. Diejenigen nämlich, welche Söhne Josephs genannt werden, stammten nicht von Maria, und es findet fich in der Schrift keine Stelle, die das erwähnte." 2 Das Matthaus= Evangelium erklärend, äußert er sich also: "Es sagten aber diejenigen, welche fich wunderten — sie wußten nämlich nicht, daß er der Sohn einer Jungfrau sei, und hätten es auch nicht geglaubt, wenn es ihnen gesagt worden ware; fie hielten ihn vielmehr für einen Sohn Josephs, des Zimmermanns -: "Ift dies nicht der Sohn des Zimmermanns?" Und die ganze Verwandtschaft verachtend, fagten fie: "Beißt nicht seine Mutter Maria und seine Brüder Jacobus, Joseph, Simon und Judas?' Sie glaubten also, er sei der Sohn Josephs und Maria, die Brüder Jesu aber seien Sohne Josephs - mit einer frühern Gattin, welche er vor Maria geheiratet hatte; so sagen näm= lich einige auf Grund einer Ueberlieferung des Evangeliums, welches ,nach Betrus' überschrieben ift, oder des Buches Jacobi; die aber so fagen, wollen Maria die Burde der Jungfrauschaft bis ans Ende bewahren, damit nicht jener Leib, der, um dem Worte zu dienen . . . erwählt worden, den Beischlaf eines Mannes erlitte, nachdem über ihn der Beilige Geist gekommen

¹ Man vergleiche in Betreff des Ansehens des Tertullian und Origenes, was Vincentius von Lirin sagt im Commonitorium c. XVII—XIX; serner die Anmerkungen zu hom. XIV in Luc., ed. Migne, Series graeco-latina XIII, Origenes III; Petavius, De incarn. lib. XIV c. I.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hom. VII in Luc.

und die Rraft des Allerhöchsten ihn überschattet hatte. Und ich halte es für vernünftig, daß unter den Männern Jesus der Erstling der Reinheit, welche in der Keuschheit besteht, sei; unter den Frauen aber Maria. Es ift nämlich gottlos, anderen als ihr den Borrang in der Jungfräulichkeit zuzuertheilen." 1 In feinem Commentar jum Johannes-Evangelium fagt er, "daß diejenigen richtig denken, welche fagen, Maria habe außer Jefum feinen Cohn gehabt" 2. Bei einer andern Gelegenheit gibt er als Grund an, warum Maria und Joseph sich verehelicht haben: daß so die göttliche Empfängniß und Geburt Christi einstweilen berheimlicht werde. "Nach wiederholtem Nachdenken stellte ich die Frage auf, warum Gott, nachdem er einmal beschlossen hatte, daß der Beiland von einer Jungfrau follte geboren werden, nicht ein Mädchen ohne Bräutigam gewählt habe, sondern gerade ein solches, das schon verlobt war. Und wenn ich mich nicht täusche, ist Folgendes der Grund: er mußte von einer folchen Jungfrau geboren werden, welche nicht allein einen Bräutigam hatte, sondern, wie Matthäus schreibt, bereits dem Manne übergeben mar, obwohl der Mann fie noch nicht erkannt hatte, damit der Zustand der Jungfrau, wenn sie als folche schwanger erschien, keinen Unftoß erregte. Daber finde ich in einem Briefe eines Marthrers, ich meine den Ignatius, den zweiten Bischof von Antiochien nach Betrus, der zu Rom bei einer Verfolgung den Thieren vorgeworfen wurde, die feine Bemerkung: dem Fürsten dieser Welt war die Jungfrauschaft Mariä verborgen. Sie war ihm verborgen wegen Joseph, wegen ihrer Che, weil man glaubte, sie habe einen Mann." 3 Der hl. Hippolytus nennt Maria "eine Mutter, die mit dem Manne nicht bekannt geworden" 4.

In Betreff dieses Punktes soll nach einigen Tertullian irrthümliche Anssichten gehegt haben; jedoch bewährte Theologen sind der Meinung, daß man nicht genöthigt ist, anzunehmen, Tertullian habe geirrt; die Ausdruckseweise lasse eine orthodore Erklärung der Stellen zu. Wir gehen auf diese Untersuchung nicht ein; obige Zeugnisse beweisen uns hinreichend, daß diese Lehre damals gepredigt und geglaubt wurde; hat Tertullian nicht geirrt, sokönnen wir also auf sein Zeugniß verzichten; hat er aber geirrt, dann wissen wir nach dem, was wir beim vorigen Punkte gehört haben, was von seinem Ausspruch zu halten ist.

Auch im dritten Jahrhundert galt die allerseligste Jungfrau als ein Borbild der Tugend und wurde als solches verehrt. Unter den bereits an=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comment. in Matth. tom. X. 17. 
<sup>2</sup> Comment. in Ioann. tom. I. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hom. VI in Lucam. <sup>4</sup> Fragmenta ap. Galland t. II. 496.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cfr. Petavius, De incarnat. lib. XIV c. III.

geführten Zeugnissen finden sich drei, in welchen Maria der Chrentitel "beilig" beigelegt wird, so in dem des Hippolytus (S. 65), des Dionysius von Allerandrien (S. 65) und des Chprian von Antiochien (S. 69). Origenes legt ihr ebenfalls diesen Chrentitel bei und bemerkt ferner, daß sie in der Beiligen Schrift wohl bewandert war 1. Diefes Jahrhundert bietet uns aber noch ausführlichere Belege dafür, was man über den Charakter Mariens gedacht hat. Origenes erklärt die Worte des Magnificat: "denn er hat an= gesehen die Niedrigkeit seiner Magd", also: "Was war das für eine Niedrigfeit Maria, die der Herr angesehen hat? Was hatte die Mutter des Bei= landes Niedriges oder Geringzuschätzendes an fich, fie, die den Sohn Gottes im Schoße trug? Ihre Worte wären darum wohl zu verstehen, wenn sie gefagt hätte: er hat angesehen die Gerechtigkeit seiner Magd, die Mäßigung, die Tapferkeit, die Weisheit; denn es ift würdig, daß er die Tugenden ansehe. Es möchte jemand einwenden: Ich verstehe, wie Gott die Gerechtigkeit und Weisheit seiner Magd ansieht; wie er aber die Niedrigkeit ansieht, ift mir nicht klar. Wer solche Fragen stellt, der möge bedenken, daß in der Beiligen Schrift die Niedrigkeit als eine der Tugenden gepriesen wird; denn es fagt der Heiland: "Lernet von mir, denn ich bin fanftmuthig und niedrig (demüthig) von Herzen.' Wenn du darum den Namen diefer Tugend ver= nehmen willst, den ihr auch die Philosophen geben, so wisse, daß die Niedrigkeit, welche Gott anschaut, dieselbe Tugend ist, die von jenen Anmaßungs= losigkeit oder Bescheidenheit genannt wird . . . , Er hat die Niedrigkeit seiner Magd angesehent, heißt also: Gott hat mich, die Niedrige, mich, die Un= hängerin der Sanftmuth und Selbstgeringachtung, angesehen." 2 Ebendaselbst fordert er die Frauen auf, Maria nachzuahmen: "Wie die Sünde von dem Weibe ihren Anfang nahm und sofort auf den Mann überging, so nahm auch der Anfang des Heiles von den Frauen (er meint Maria und Elisabeth) seinen Ausgang, auf daß auch die übrigen Frauen die Gebrechlichkeit ihres Geschlechtes ablegen und das Leben und die Beschäftigung dieser heiligen Frauen nachahmen." 3 Dionysius von Alexandrien fagt von Maria, daß sie "gebenedeit sei vom Scheitel bis zu den Fugen" 4.

Neben diesen herrlichen Aussprüchen sinden sich aber auch solche, und zwar von Tertullian und Origenes, die den Tugendglanz Mariens versdunkeln. Tertullian kommt durch seinen Uebereiser im Streite gegen Marcion zu der Ansicht: Maria habe ihrem Sohne nicht angehangen, sie habe an ihn nicht geglaubt. Origenes meint, Maria habe nothwendig gehabt, durch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hom. VI in Luc. <sup>2</sup> Hom. VIII in Luc.

<sup>3</sup> Bergl. auch hom. VII in Luc. 4 C. Paul. Samos. 9. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De carne Christi 7.

den Besuch bei Clisabeth im Glauben an daß, was ihr der Engel gesagt hatte, gestärkt zu werden 1. Daß Schwert, von dem Simeon prophezeite, daß es die Seele Mariens durchbohren werde, erklärt er alß "daß Schwert der Ungläubigkeit". "Auch deine Seele wird daß Schwert der Ungläubigfeit durchdringen, von der Spize deß Zweiselß wirst du getrossen werden, und deine Gedanken werden dich hin und her zerren, wenn du siehst, wie jener, den du Sohn Gottes nennen hörst, den du ohne Mannes Samen gezeugt wußtest, gekreuzigt wird und stirbt" 2; eine Erklärungsweise, die sich unter anderen auch beim hl. Basilius von Seleucia sindet. Wie diese von der allgemeinen Lehre abweichenden und durch irrthümliche Exegese entstanzdenen Meinungen zu beurtheilen sind, haben wir bereits früher nach Vorzgang des Vincentius von Lirin zu erklären Gelegenheit gehabt.

Unsere Darstellung der Lehre und des Glaubens des dritten Jahrhunderts in Betreff der allerseligsten Jungfrau wollen wir beschließen. Wir haben denselben Glauben gefunden, wie wir gesehen, daß er im vierten und fünsten Jahrhundert geherrscht hat. Dieses Ergebniß berechtigt uns zu der Hoffnung, daß ein gleiches auch im zweiten Jahrhundert stattsinden wird, daß sich auch dort Zeugen sinden werden, die dasselbe lehren, was wir als Gegenstand des allgemeinen Glaubens des dritten Jahrhunderts soehen gehört haben.

## Viertes Kapitel.

## Was über Maria im zweiten Jahrhundert gelehrt und geglaubt wurde.

Der nun folgenden Darstellung müssen wir eine Bemerkung voraussschieden, die wir bereits in der Einleitung (S. 15) kurz angedeutet haben, die aber jetzt näher zu erklären ist. "Man unterscheidet ein ordentliches Lehrsamt: Predigt und Katechese, und ein außerordentliches, wenn austauchende Irrthümer als solche bezeichnet und verworsen werden müssen. Daher gibt es dogmata communi ecclesiae magisterio proposita und dogmata definitione ecclesiae declarata." Benn es also gist, die Glaubenssehren eines Zeitraumes geschichtlich darzustellen, so ist in erster Linie zu berücksichstigen, was die Kirche als Glaubenssatz besinirt hat, ferner was als sirchsliche Lehre allgemein vorgetragen wurde. Ersteres sinden wir in den Entsscheidungen der Päpste und Concisien; setzteres in den Schriften der Väter,

<sup>1</sup> Hom. VII in Luc. 2 Hom. XVII in Luc.

<sup>3</sup> Schwane, Dogmengeschichte der vornicänischen Zeit, 1862, S. 1.

wo sie den allgemein herrschenden Glauben entweder in Predigt und Katechese dem Bolke vortragen oder in Streitschriften gegen Irrlehrer vertheidigen. Es ift klar, daß in ruhigen Zeiten, wo der Glaube seitens der Irrlehrer feine Anfechtungen erlitt, lettere, Die Streitschriften, fehlen; wo kein Angreifer, da auch kein Bertheidiger. Ferner darf nicht übersehen werden, daß die uns erhaltenen Predigten und Ratechefen der Bäter den weitaus fleinern Theil aller Predigten und Katechefen ausmachen, die in den verschiedenen Rirchen der Chriftenheit gehalten worden sind; nur die Predigten und Ratechesen hervorragender Männer hat man aufgezeichnet, und selbst von diesen Aufzeichnungen ift ein Theil im Laufe der Jahrhunderte verloren gegangen. Dies gilt auch von den Bertheidigungsschriften; so find die von Quadratus, Ariftides, Melito von Sardes, Miltiades und Apollinaris verloren gegangen. Was also das ordentliche Lehramt der Kirche in Predigt und Katechese in einem bestimmten Jahrhundert vorgetragen hat, ist nicht auf das allein zu beschränken, was uns zufällig erhalten ift; es muß auch das, was nicht aufgezeichnet oder was verloren gegangen ift, mit in Anschlag gebracht wer= Aber wie können wir davon Kenntnig besitzen? Wir erkennen es aus den Entscheidungen der Bapfte und der Concilien und aus den Schriften der Bäter eines spätern Jahrhunderts, wo Beranlaffung war, über die betreffende Lehre sich zu äußern, oder aus dem uns Zeugnisse erhalten sind. Denn die Papfte und Concilien haben nur dasjenige als Dogma erklart, was Gott geoffenbart und was allzeit in der Kirche gelehrt worden ift; die Bäter haben nur das gepredigt und vertheidigt, mas sie von ihren Bor= fahren erhalten hatten. "Was von den Vorfahren überliefert worden ift, das lehren wir, das glauben wir, das vertheidigen wir", so haben wir in allen drei Jahrhunderten die Bäter betheuern gehört. Wir find demnach berechtigt, sollten im zweiten Jahrhundert für einzelne Bunkte der Lehre über die aller= feligste Jungfrau feine ausdrücklichen Zeugniffe beigebracht werden konnen, Bu behaupten: die Zeugniffe, die wir im fünften, vierten und dritten Jahr= hundert gehört haben, beweisen auch für das zweite Jahrhundert, daß da= mal's diefelbe Lehre und derfelbe Glaube geherricht hat; im zweiten Jahr= hundert war entweder keine Veranlaffung, über den betreffenden Punkt in Streitschriften sich zu äußern, oder es find nicht alle Predigten aufgezeichnet worden oder uns erhalten, in denen vielleicht die Rede davon war 1.

In diesem Jahrhundert treten hauptsächlich zwei Zeugen für die Lehre und den Glauben in Betreff der allerseligsten Jungfrau auf: der hl. Irenäus und der hl. Justinus. Ihrem Zeugnisse muß die höchste Wichtigkeit beisgelegt werden. Der hl. Irenäus ist nach seiner eigenen Angabe ein Schüler

<sup>1</sup> Bergl. Linsenmann gegen Lehner in der Tübinger Quartalschrift S. 153-156.

des Polykarpus, der ein Schüler des hl. Johannes gewesen, "er habe oft den Polykarpus gesehen, gehört und deffen Lehren und Vorträge in der Gemeinde zu Smprna in sein Berg geschrieben" 1. Es sollen uns nun einige Aussprüche der Kirchenväter bezeugen, welch hohes Ansehen der hl. Frenäus in damaliger Zeit genoß. Hieronymus nennt ihn einen "apostolischen Mann" 2, Tertullian gibt ihm den Chrentitel: "aller Lehren forgfältigfter Untersucher"3, und ihm schließt sich Eusebius an, wenn er ihn "steten Bertheidiger ber wahren katholischen Lehre" nennt 4. Das Werk, das ihm diesen Ruhm und diese Auszeichnung einbrachte, schrieb er auf den Wunsch eines ungenannten Freundes unter dem Titel: "Detectionis et eversionis falso cognominatae agnitionis seu contra haereses libri quinque." In der Ginleitung zum dritten Buche gibt er den Inhalt der drei ersten Bücher also an: das erfte Buch enthält die Lehrmeinungen aller Häretiker, im zweiten find ihre schlechten Lehren widerlegt. "In diesem dritten aber werden wir Die Schriftbeweise beibringen, damit nichts von dem Verlangten von unserer Seite abgeht . . . Erinnere dich also deffen, was wir in den zwei erften Büchern gesagt haben, und wenn du dies hier mit jenem verbindeft, so haft du von uns eine vollständige Procefführung gegen alle Häretiker, und du kannst zuversichtlich und nachdrücklichst gegen fie auftreten für den allein mahren und lebendigmachenden Glauben, den die Rirche von den Aposteln empfing und ihren Rindern mittheilt." 5 Das vierte und fünfte Buch ist ber weitern Begründung der katholischen Lehre gewidmet. Die Quellen, aus denen er geschöpft hat, find ihm die Heilige Schrift und die Ueberlieferung der Apostel, die in der Rirche rein und unverfälscht bewahrt worden ift. Wir haben also einen Beugen bor uns, der bon sich sagt, daß er das vertheidige, mas in der Rirche auf Grund apostolischer Ueberlieferung gelehrt und geglaubt wurde, der uns bezeugt, welches "der allein wahre und lebendigmachende Glaube" ift, "den die Kirche von den Aposteln empfing" und den sie durch die Reihenfolge der Bischöfe rein bewahrte 6, und daß dieser Glaube "überall feststehend und gleichmäßig ununterbrochen und durch die Propheten, Apostel und alle Jünger bezeugt" erfunden werde 7. Johannes Caffianus haben wir im fünften Jahrhundert fagen gehört, man muffe dem Zeugniß des hl. Betrus das Un= sehen beilegen, das der besitt, welcher es ihm eingegeben (S. 27); ebenso muffen wir dem Zeugnisse des hl. Frenaus das Unsehen beilegen, das die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. ad Florin. frag. II p. 822, ed. Stiern.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In c. 60 Isai. <sup>3</sup> Lib. c. Val. c. 5. <sup>4</sup> Hist. lib. 3 c. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lib. III praef. <sup>6</sup> Lib. III c. 3; wir geben später ben ganzen Text.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Lib. III c. 24.

besitzen, auf die es sich stützt; es ist also ein klares und deutliches Zeugniß von der apostolischen Lehre; es ist ein apostolisches Zeugniß; es gibt uns nicht allein Aufschluß über den Glauben des zweiten Jahrhunderts, es ist ein vollgiltiges Zeugniß von der Lehre der Apostel.

Der hl. Justinus steht dem hl. Irenaus ebenburtig jur Seite. ungerechte Verfolgung der Christen, welche der haß der Juden und die Berblendung der Heiden heraufbeschworen und die schändliche Berleumdungen rechtfertigen follten, bewog den hl. Justinus, freimuthig mit einer Bertheidigungsschrift, "Pro Christianis apologia ad Antoninum Pium" betitelt, vor den römischen Raijer, Senat und Bolk zu treten und offen zu erklären, daß man mit Unrecht die Anhänger der chriftlichen Religion ver= folge. Er forderte, daß die Christen nicht ungehört verurtheilt wurden, denn daß fie Chriften seien, konne kein Grund ihrer Berurtheilung sein; sie seien nicht ohne Glauben an einen Gott, sie verehrten vielmehr den allein wahren Gott, der die Welt und alles, was darin ist, erschaffen habe; dieser Gott habe ihnen solche Lehren und Borschriften gegeben, wodurch fie gehalten seien, die besten Unterthanen des Raisers zu sein. Im zweiten Theile verspricht er zu beweisen, daß allein von den Christen die Wahrheit ge= lehrt werde, daß der Sohn Gottes wahrhaft Mensch geworden fei, und daß die Götterfabeln durch die bosen Geister erfunden seien, um die Ankunft Christi zu verdächtigen. Schließlich spricht er über das Sacrament der Taufe und die Feier der heiligen Gucharistie und widerlegt so die Berleumdungen, die über die Zusammenkunfte der Christen ausgestreut murden.

Denselben Zweck verfolgt die zweite Apologie.

In gleich meisterhafter Weise vertheidigt er die katholische Lehre gegenüber dem Judenthum in seinem Zwiegespräch mit dem Juden Tryphon, wo er mit erstaunlicher Kenntniß der Heiligen Schriften des Alten und Neuen Bundes alle Einwürse und Ausstüchte des Juden widerlegt und die Wahrheit versicht, daß durch Jesus Christus alle Prophezeiungen erfüllt und in ihm der Welterlöser gekommen sei, daß Jesus Christus der Sohn Gottes sei, der geboren aus Maria, der Jungfrau, die vom Heiligen Geiste empfangen hat, der gelitten habe, gestorben und von den Todten auferstanden sei.

Wir haben also Zeugen vor uns, denen wir mit Recht das größte Gewicht beilegen.

Maria ist Gottesgebärerin, d. h. Maria hat als Jungsfrau vom Heiligen Geiste den Sohn Gottes empfangen und geboren. Diese Wahrheit soll uns der hl. Irenäus bezeugen, und zwar wollen wir zuerst sein Glaubensbekenntniß hören: "Die Kirche," schreibt er, "über den ganzen Erdkreis bis an die Grenzen der Erde verbreitet, hat von

ben Aposteln sowohl als auch von beren Schülern den Glauben empfangen an . . . einen Jefum Chriftum, den Sohn Gottes, der für unfer Beil Menich geworden ift, und an den Beiligen Geift, der durch die Propheten die Heilsveranstaltungen Gottes verkündet hat: die Herabkunft und die Geburt aus der Jungfrau... des geliebten Jefus Chriftus, unferes herrn." Diefen Glauben habe die Rirche überallhin verbreitet und ihn forgfältig bewahrt, und so komme es, daß in allen Ländern derfelbe Glaube herricht 1. In den folgenden Rapiteln befaßt er sich mit den Irrlehren, welche von der falschen Enosis vorgebracht werden. Im zweiten Buche zeigt er die Saltlofigkeit dieser Irrlehren, und im dritten stellt er denselben die mahre Lehre entgegen, welche aus den Schriften der Apostel und der unverfälscht bewahrten Ueberlieferung der Kirche erkannt Er schreibt: "Die Ueberlieferung der Apostel, als in der ganzen Welt offenbar, ist in jeder Kirche ersichtlich für alle, welche die Bahrheit sehen wollen, und wir können die von den Aposteln als Bischöfe in den Kirchen Aufgestellten und deren Nachfolger bis auf uns herzählen . . . Aber weil es zu lang wäre, in einem Werke, wie diefes, von allen Kirchen die Amtsnachfolger aufzugählen, so erwähnen wir nur von der größten, ältesten und allbekannten, von den beiden vornehmsten Aposteln Betrus und Paulus zu Rom gegründeten und aufgerichteten Kirche die von den Aposteln ftammende Ueberlieferung in ihr und den von ihnen den Menschen verkun= deten Glauben, der durch die Amtsnachfolge der Bischöfe bis auf uns gelangt ift, und beschämen so alle, welche wie immer entweder aus Selbst= gefälligkeit oder aus eitler Ruhmsucht oder auch Verblendung und Böswilligfeit neben hinausschwärmen. Denn mit dieser Kirche muß wegen ihres höheren Vorranges jede Kirche, d. h. die Gläubigen allerwärts, übereinstimmen, weil in ihr bewahrt worden ift die von den Aposteln überkommene Ueberlieferung." Er gahlt nun die Bijchöfe Roms auf von Betrus bis auf Gleutherus. "In dieser Ordnung und Nachfolge ist die apostolische Ueberlieferung in der Kirche und die Berkündigung der Wahrheit auf uns gekommen, und das ift der vollkommenste Beweis dafür, daß ein und derselbe lebendig= machende Glaube in der Rirche von den Aposteln bis jest bewahrt und in Bahrheit überliefert murde." 2 Diese Ueberlieferung tann felbst die Schriften der Apostel ersetzen: "Wie aber, wenn uns die Apostel überhaupt keine Schriften hinterlaffen hatten, mußte man nicht ber Ueberlieferung folgen, die sie denen übergeben haben, denen fie die Rirchen anvertrauten? An diese halten sich viele an Chriftus glaubende Barbaren, die ohne Papier und Tinte durch den Beiligen Geift in ihren Bergen das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. I c. 9. <sup>2</sup> Lib. III c. 3.

Heil geschrieben haben und die alte Ueberlieferung sorgfältig bewahren, die da glauben an einen Gott . . . durch Christus Jesus, den Sohn Gottes, der aus überschwänglicher Liebe zu seinem Geschöpfe sich der Geburt aus der Jungfrau unterzog . . . "

Nachdem er so die Quellen angegeben hat, liefert er den Beweiß aus den Evangelien für die mahrhafte Menschwerdung des Sohnes Gottes. "Bon dem Engel sprechend, sagt Matthäus: "Der Engel des Herrn erschien dem Joseph im Traume'; wessen Herrn, erklärt er selbst: ,damit erfüllt mürde, was der Herr durch den Propheten gesagt hat: Aus Aegypten habe ich meinen Sohn gerufen, und: Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären, und sie werden ihn Emmanuel heißen, was bedeutet: Gott mit uns'; von diesem aus der Jungfrau stammenden Emma= nuel hat David gesagt: ,Weise nicht ab das Angesicht deines Gesalbten'; es schwur der Herr dem David, und er wird ihn nicht verschmähen: von der Frucht deines Leibes werde ich auf deinen Thron setzen'. Und wiederum: bekannt ist Gott in Judaa, und sein Ort ist in Frieden'. Ein und derfelbe also, der von den Propheten geweissagt und von dem Evangelium verkundet murde, ift Gott und fein Sohn, welcher aus der Leibesfrucht Davids, d. h. aus der Jungfrau Davids, geboren ift, und Gott mit uns, von deffen Stern auch Balaam prophezeite: , Gin Stern wird aufgehen aus Jakob und aufstehen ein Fürst aus Frael'. Matthäus läßt die vom Aufgang kommenden Weisen fagen: ,Wir fahen seinen Stern und sind gekommen, ihn anzubeten', und läßt die bom Sterne jum Sause Sakobs, zu dem , Gott mit uns' Geführten durch ihre dargebrachten Geschenke anzeigen, wer der Angebetete sei: durch die Myrrhe, daß er es sei, der für das sterbliche Menschengeschlecht sterben und begraben werde; durch das Gold, daß er Berricher fei, deffen Berrichaft tein Ende hat'; durch den Weihrauch aber, daß er Gott fei, der kund geworden in Judaa und offenbar denen, die ihn nicht suchten"." 2

Aus dem Lucas-Evangesium benutt er folgende Stelle: "Gerade zu jener Zeit wurde der Engel Gabriel von Gott gesandt, der zur Jungfrau sprach: "Fürchte dich nicht, Maria, denn du hast Gnade gesunden bei Gott. Und von dem Herrn sagte er: "Dieser wird groß sein und Sohn des Allershöchsten genannt werden, und es wird ihm Gott der Herr den Thron seines Baters David geben, und er wird herrschen im Hause Jakobs ewiglich, und seines Reiches wird kein Ende sein." Wer aber sonst ist es, der da herrscht im Hause Jakobs ununterbrochen in Ewigkeit, als Christus Jesus, unser

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. III c. 4. <sup>2</sup> Lib. III c. 9.

Herr, der Sohn Gottes, des Allerhöchsten, welcher durch Gesetz und Propheten verheißen hat, sein Heil sichtbar machen zu wollen allem Fleische, und deshalb Sohn des Menschen wurde, damit auch der Mensch würde Gottes Sohn."

Nachdem er alle Häresien, die läugnen, daß das Wort Fleisch geworden sei, kurz angeführt hat, sagt er: "Diese alle ftellt der Jünger des Berrn als faliche Zeugen bin, wenn er fagt: "Und das Wort ift Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt." 2 Nachdem er in den folgenden Kapiteln diese Lehre noch weiter durch die Aussprüche der übrigen Apostel erhärtet hat, beweist er im sechzehnten Kapitel, daß ein und derselbe Chriftus ist und Jesus, der mahrhaft Gott ist und Mensch: wahrhaft Gott, weil er von Ewigkeit vom Bater gezeugt ist; mahrhaft Menich, weil er aus der Jungfrau Maria Fleisch angenommen hat und geboren worden ift. "Daß Johannes ein und dasselbe Wort Gottes tennt und dieses als den Eingeborenen, welcher unseres Heiles wegen Menich geworden, haben wir aus den Meugerungen des Johannes felbst hinreichend bewiesen. Aber auch Matthäus fennt nur einen und denselben Jefum Chriftum, wenn er bei Auseinandersegung feiner menfchlichen Geburt aus der Jungfrau, jo wie Gott dem David versprochen hat, daß er ihm aus seiner Leibesfrucht einen ewigen König erweden werde, und wie er viel früher dem Abraham dasselbe Versprechen gegeben hatte, fagt: "Stammbuch Jeju Christi, des Sohnes Davids, des Sohnes Abrahams'. Um uns fodann von dem Berdachte in Betreff des Joseph gu befreien, sagt er: Mit der Geburt Christi verhielt es sich also: als seine Mutter dem Joseph verlobt war, fand es sid, che sie zusammenkamen, daß fie vom Beiligen Geiste empfangen hatte.' Alls nun Joseph mit dem Gedanken umging, Maria zu entlaffen, habe ihm der Engel des Herrn gesagt: "Fürchte dich nicht, Maria als deine Gattin zu dir zu nehmen, denn was in ihrem Schoße ift, ftammt bom Beiligen Geifte. Gie wird einen Cohn gebaren, und du wirst ihn Jesus heißen, denn er wird sein Bolk von seinen Gunden er= lösen. Das aber ist geschehen, damit erfüllt werde, was vom herrn durch den Propheten gesagt wurde: Siehe, die Jungfrau wird empfangen u. s. w.'; er zeigt also offenbar, daß die Berheißung, welche den Bätern geworden, erfüllt fei, da der Cohn Gottes aus der Jungfrau geboren ward, und diefer fei der Erlofer, welchen die Propheten ber= fündet haben; nicht, wie jene sagen: der, welcher aus Maria geboren wurde, sei Jesus, Christus aber derjenige, welcher von oben herabgestiegen ift. Uebrigens hatte Matthaus ja auch schreiben können: "Mit der Geburt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. III c. 10. <sup>2</sup> Lib. III c. 11.

Jefu verhielt es sich also'; aber der Heilige Geift sah die Fälscher voraus, und um ihren Betrügereien vorzubeugen, fagt er durch Matthäus: ,Mit der Geburt Chrifti verhielt es fich alfo', und daß diefer der Emmanuel ift, damit wir ihn nicht etwa für einen blogen Menschen ansähen (denn nicht aus dem Willen des Fleisches, noch aus dem Willen des Mannes, fondern aus dem Willen Gottes ift das Wort Fleisch geworden) und wir nicht vermuthen könnten, daß ein anderer Jesus sei, ein anderer Chriftus, sondern damit wir wiffen, daß es ein und derfelbe ift . . . Ferner, der Engel, welcher Maria die frohe Botichaft brachte, fagte: "Diefer wird groß sein und Sohn des Allerhöchsten genannt werden, und Gott wird ihm den Thron seines Baters David geben'; er bekennt so, daß eben berjenige, welcher Sohn des Allerhöchsten ift, ebenfalls Sohn Davids ift . . . Jener Simeon, welcher vom Beiligen Geifte die Zusage erhalten hatte, daß er nicht eher den Tod schauen werde, als bis er Jesum Chriftum gefehen, hielt auf den Banden den Erstgeborenen der Jungfrau und pries Gott und sprach: ,Mun läffest du, o herr, deinen Diener in Frieden fahren, denn meine Augen haben bein Beil gesehen, das du bereitet haft bor dem Angesichte der Bolker, ein Licht zu erleuchten die Beiden und gur Chre deines Boltes Ifrael'; er bekennt, dag das Rind Jejus, das er auf seinen Sänden trug, das geboren aus Maria, dieses sei Christus, der Sohn Gottes, das Licht der Menfchen." 1

Er beweift nun, daß Jesus Christus als mahrer Gott vom Bater gezeugt ist, und als wahrer Mensch von Maria geboren ist. "Es erkennt ihn derjenige, welchem es der himmlische Bater geoffenbart hat, damit er einsehe, daß der, welcher nicht aus dem Willen des Fleisches, noch aus dem Willen des Mannes als Menschensohn geboren worden ift, Christus der Sohn des lebendigen Gottes ist. Denn keiner von allen Söhnen Abams wird Gott oder Herr genannt, das haben wir aus den Schriften bewiesen. Daß er aber allein von allen, die damals lebten, Gott und Berr und emiger Ronig und Eingeborener und menschgewordenes Wort genannt wird, nämlich von allen Propheten, Aposteln und dem Beiligen Geifte felbft: das tann jeder erkennen, der die Wahrheit ein wenig berührt hat. Dies würden aber die Beiligen Schriften von ihm nicht bezeugen, wenn er ein Mensch gewesen wäre, wie die anderen. Aber daß ihm vor allen als Auszeichnung die Geburt aus dem höchften Bater eigen mar, und daß er als einer Auszeichnung der Geburt aus der Jungfrau fich erfreute,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. III c. 16.

das bezeugen die göttlichen Schriften . . . Diefer ift also Sohn Got= tes, unfer herr, da er das Wort des Baters ift, und Cohn des Menichen, weil er aus Maria, die von den Menichen abstammt und felbst Mensch mar, die menschliche Geburt hatte und Menschensohn geworden ift. Deshalb hat uns Gott felbst ein Beich en gegeben in der Tiefe und oben in der Höhe, mas nicht ein Mensch verlangt hat, weil er nicht hoffte, daß eine Jungfrau als Junafrau empfangen und einen Sohn gebären fonne und diefer Sohn "Gott mit uns" fei, der herabsteige in die Niederungen dieser Erde, um das Schaf zu suchen, das verloren war." 1 "Deshalb also ift der herr felbft, der Emmanuel aus der Jungfrau, jenes Zeichen un= feres Beiles, denn Gott felbst mar es, der die erlöste, welche durch fich felbst nicht erlöst werden konnten." 2 Das Geheinniß der Geburt erläutert er nun näher: "Gott ift also Mensch geworden, und der Berr felbft wird uns erlofen, indem er felbft uns das Beichen der Jungfrau gab." Er widerlegt die von dem Ephesier Theodotion, dem Pontier Aquila und den Chioniten vertretene Lesart "Mädchen" statt "Jungfrau" in der Prophezeiung des Isaias. "Fest aber und nicht er= dichtet und allein mahr ift der Glaube, den wir haben, da er einen klaren Rachweis hat aus den auf obengenannte Weise übersetzten Schriften, und da die Verfündigung der Kirche ohne Fälschung ift. Denn die Apostel, die ja älter find als alle diese da, stimmen mit der genann= ten Ueberlieferung, und die Uebersehung stimmt überein mit der Ueberlieferung der Apostel. Denn Betrus, Johannes, Matthäus und Baulus, und so die übrigen und deren Schüler, haben alle prophetischen Stellen jo angegeben, wie fie die Ueberschung der Siebenzig enthält. Denn ein und derselbe Beift Gottes, der in den Propheten vorhersagte, welches und wie beschaffen die Unkunft des Herrn sein werde, hat in den Aeltesten richtig übersetzt, was das richtig Vorhergesagte war, und er selbst hat auch durch die Apostel ver= fündet, die Fülle der Zeiten der Adoption sei gekommen und das himmel= reich sei nahe und wohne unter den Menschen, die da glauben an den aus der Jungfrau geborenen Emmanuel, wie fie felbst bezeugen, daß, ehe Joseph mit Maria zusammenkam (also im Stande der Jung= fräulichkeit), ,fie vom Beiligen Geiste empfangen hatte', und daß der Engel Gabriel zu ihr jagte: "Der Beilige Geist wird über dich kommen und die Kraft des Allerhöchsten wird dich überschatten, darum wird auch das Beilige, das aus dir geboren wird, Sohn Gottes genannt werden', und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. III c. 19. <sup>2</sup> Lib. III c. 20.

daß der Engel im Traume zu Joseph sprach: "Das aber ist geschehen, da= mit erfüllt würde, mas gesagt wurde durch den Propheten Ifaias: Siebe, die Jungfrau wird empfangen. Die Aeltesten haben den Ausspruch des Jaias also übersett: "Und es sprach der Herr zu Achaz"... [folgt die bekannte Stelle]. Sorgfältig also bezeichnet der Heilige Geist durch diese Worte feine [Christi] Geburt als aus einer Jungfrau und fein Wesen als Gott (denn der Name Emmanuel bedeutet dies), und thut tund, daß er Menich fei, dadurch, daß er fagt: ,Butter und Honig wird er effent, und daß er ihn "Anabet nennt und [von ihm fagt:] ,bevor er Gutes und Boses erkennt'. Denn das sind alles Zeichen eines Menschenfindes; daß er aber ,dem Bofen nicht zustimmen wird, um zu mählen das Bute', das ift Gott eigenthümlich — damit wir ihn wegen des Butter und Sonig wird er effen' nicht als blogen Menschen betrachten, noch auch wieder wegen des Namens , Emmanuel' für Gott ohne Fleisch hielten. Durch die Worte: "Höre denn, Haus David", deutet er an, daß der, welchen Gott dem David aus seiner Leibesfrucht als ewigen König erwecken zu wollen verhieß, aus der Jungfrau vom Stamme Davids geboren fei. Denn darum verhieß er auch aus der Frucht seines Mutterleibes einen Rönig, was Merkmal einer gesegneten Jungfrau ift, und nicht aus der Frucht seiner Lenden . . . , was Merkmal eines zeugenden Mannes und eines vom Manne empfangenden Weibes ift. Es ichloß also die Schrift bei der Berheißung den Mann aus, ja sie erwähnt ihn gar nicht, weil nicht aus ,Manneswille' war ber Geborene. Sie bejahte aber und bezeugte die Frucht des Mutterleibes, um die Geburt deffen, der aus der Jungfrau fein follte, zu ber= fünden, wie Glifabeth, erfüllt bom Beiligen Geifte, bezeugt hat, ba fie gu Maria sprach: "Gebenedeit bist du unter den Weibern, und gebenedeit ist die Frucht deines Leibes', wodurch der Heilige Geift denen, die hören wollen, anzeigt, die Verheißung, nach welcher Gott von der Frucht "seines Mutterleibes" einen König zu erweden verhieß, fei erfüllt in der Geburt der Jungfrau, d. h. Maria. Die also die Stelle bei Isaias umandern: "Siebe, ein Mädchen wird empfangen', und ihn für einen Sohn Josephs halten, sollten jene Verheißung umändern, die bei David steht, wo ihm Gott verhieß von der Frucht seines Mutterleibes zu erwecken ein Horn, das Reich Chrifti. Aber fie haben diese nicht verstanden, sonst hätten sie sich auch das zu verändern erkühnt." Mit Rücksicht auf die Worte: "Gott felbst wird ein Zeichen geben", fagt er: "Was mare das denn Großes oder mas mare das für ein Zeichen, wenn ein Mädchen von einem Manne empfangen und gebären würde, mas ja bei allen Weibern der Fall ift, die gebären. Aber als das unerwartete Beil den Menichen werden follte, da geschah unter Mit=

wirkung Gottes eine unerwartete Geburt der Jungfrau, da Gott dieses Zeichen gab und nicht ein Mensch."

Da es einzelne Häretiter gab, die einen Scheinleib bei Christus annahmen, so beweist jetzt der hl. Frenäus, um den ganzen Inhalt der Gottessmutterschaft außer Zweisel zu stellen, daß Christus wahres Fleisch aus Maria angenommen hat. "Es sind die im Frrthum, welche sagen, daß er nichts von der Jungsrau angenommen habe." Wenn Christus nicht wahrer Mensch sein, so könne vom hl. Paulus auch nicht gesagt werden: "Es sandte Gott seinen Sohn, geworden aus dem Weibe", und: "von seinem Sohne, der geboren aus dem Geschlechte Davids dem Fleische nach, der als Gottes Sohn erwiesen ist . . ." Er beweist nun die wahre menschliche Natur Christi daraus, daß Christus gegessen und gesastet hat, daß er müde wurde, geweint und Blut geschwitzt hat, und daß aus seiner Seitenwunde Blut und Wasser gessosen sicht den Stammbann bei Lucas, der ihn als einen Nachtommen Adams erweist.

Er schließt mit folgenden Worten: "Nachdem wir alle, welche Falsches über die Person unseres Herrn und seine Veranstaltung lehrten, die er der Menschen wegen gemacht hat, überführt, haben wir auch gezeigt, daß die Verkündigung der Kirche überall feststehend und gleichmäßig verharrend und durch die Propheten, Apostel und alle Jünger bezeugt ist, und zwar im Anfang, in der Mitte und am Ende, und in der ganzen Heilsordnung Gottes, besonders in dem, was er in Betreff des Heilsordnung Gottes, besonders in dem, was er in Betreff des Heiles des Menschen gewirft hat, und daß die Verfündigung in unserem Glauben enthalten ist, welchen wir von der Kirche empfangen haben und bewahren und welcher durch den Geist Gottes immer jung ist, wie eine kostbare Hinterlage in einem guten Gefäß, und der auch das Gefäß selbst, in dem er ist, jugendlich macht."

Wenn nun nach dem hl. Irenäus "der Sohn Gottes, der Sohn des Allerhöchsten, der Emmanuel aus der Jungfrau geboren wurde", "Gott also Mensch geworden ist"; wenn "das Kind Jesu, das Simeon auf seinen Händen trug, das geboren war aus Maria, Christus der Sohn Gottes ist"; wenn ferner durch diese Geburt die Prophezeiung erfüllt wurde: "Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären", da Maria "als Jungstrau empfing vom Heiligen Geiste", "und einen Sohn geboren hat, und dieser Sohn "Gott mit uns" ist": dann ist wohl kach dem Zeugnisse des hl. Irenäus damals geglaubt und gelehrt worden, daß die allerseligste Jungfrau Maria die jung fräuliche Mutter des Sohnes Gottes oder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. III c. 21. <sup>2</sup> Lib. III c. 22. <sup>3</sup> Lib. III c. 24.

die Gottesgebärerin ist. Diese Lehre ist nicht das Ergebniß dogmatischer Streitigkeiten des zweiten Jahrhunderts; nein, sie ist, wie Frenäus bezeugt, die Lehre der Apostel, welche in der Kirche unverfälscht bewahrt wird.

Der hl. Justinus soll nun bestätigen, was Frenaus als katholische Lehre in Betreff der Gottesmutterschaft vorgetragen hat. Nachdem er die Haltlosigkeit der verschiedenen heidnischen Götterlehren in seiner Apologie nachgewiesen hat, fagt er: "Wir aber glauben an einen Gott, den Schöpfer aller, der hervorragender ift als die veränderlichen Dinge." Dies erklärt er nun näher durch einen Bergleich mit den heidnischen Götterfabeln, und dabei drudt er fich über den driftlichen Glauben in Betreff der Menich= werdung also aus: "Das Wort, welches von Gott zuerst gezeugt ist . . ., ift Jesus Chriftus, unser Lehrmeister; ebenderfelbe ift gekreuzigt worden, ift gestorben, auferstanden und in den himmel aufgefahren" 1; ferner: "Der Sohn Gottes, welcher Jesus genannt wird, ware, wenn er nur ein einfacher Mensch gewesen ware, wegen seiner Weisheit würdig, Sohn Gottes genannt zu werden"; ferner: "Wenn wir von ihm glauben, daß er aus der Jungfrau geboren ift, so . . . "2 In diesen Aussprüchen ift die Geburt des Sohnes Gottes aus der Jungfrau klar ausgedrückt. Er stellt nun drei Sate auf, die er naher beweifen will; der zweite lautet: "Dann [will ich Beweise vorlegen], damit ihr von unserer Lehre überzeugt werdet, daß Jesus Chriftus, der das Wort und der Eingeborene und die Rraft Gottes ift, allein als eigentlicher Sohn von ihm [dem Bater] gezeugt ift, und daß er nach deffen Willen, um das Menschengeschlecht zu erneuern und zurückzurufen, Mensch geworden ift."3 Diesen Sat begründet er aus den Prophezeiungen, in welchen "der prophetische Geift das Zukunftige, bevor es geschah, vorher= gefagt hat". "In diesen Büchern der Propheten finden wir die Berheißung, daß unfer herr Jefus Chriftus kommen und aus einer Jungfrau geboren werde, daß er zum Mannesalter gelangen, alle Krankheiten und Gebrechen heilen, die Todten zum Leben rufen werde, daß er gehaßt, verkannt, gekreuzigt, sterben und auferstehen und in den himmel auffahren werde, daß er Sohn Gottes fein und genannt werde, und daß von ihm einige geschickt werden zu allen Menschen, welche diefes predigen follen, und daß die Beiden eher glauben merden." 4 Er er= klärt nun die Prophezeiung Jakobs (Genef. 49, 10) und fährt dann fort: "Jfaias, ein anderer Prophet, hat mit anderen Worten dasselbe geweissagt: "Es wird aufgehen ein Stern aus Jakob und eine Blume entsprießen aus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apologia I n. 21. <sup>2</sup> n. 22. <sup>3</sup> n. 23. <sup>4</sup> n. 31.

ber Wurzel Jeffe, und auf feinen Urm werden die Bolter hoffen.' Es ift ein leuchtender Stern aufgegangen und eine Blume ift entsproffen aus der Burgel Jeffe, nämlich Chriftus, denn er ift aus einer Jungfrau des Stammes Jakob, welcher der Bater bon Juda mar, durch die Rraft Gottes geboren worden." 1 "Boret nun, wie Sfaias mit folgenden Worten vorhergefagt hat, daß er aus einer Jungfrau ftammen werde. Er fagt fo: , Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebaren, und fie werden ihn "Gott mit uns" nennen", benn mas den Menschen unglaublich und unmöglich schien, davon hat Gott durch den prophetischen Geift vorhergesagt, daß es geschehen werde, damit es, wenn es geschehe, nicht auf Unglauben stoße, sondern, weil vorhergesagt, geglaubt werde. Damit aber diejenigen, welche die besagte Prophezeiung schlecht verstehen, uns nicht vorwerfen, was wir den Dichtern vorwerfen . . . , so wollen wir die Worte des Propheten zu erklaren versuchen. Die Worte: ,Siehe, Die Jungfrau wird empfangen', beweisen, daß die Jungfrau ohne ehelichen Umgang empfangen werde - benn wenn ihr jemand beigewohnt hätte, märe fie nicht mehr Jungfrau -, sondern die Kraft Gottes kam über die Jungfrau und überschattete fie und bewirkte, daß sie als Jungfrau empfing. Und der Engel Gottes, der zu jener Zeit zu der Jungfrau felbst geschickt murde, brachte ihr die frohe Botschaft: "Siehe, du wirst empfangen in deinem Schoße bon dem Beiligen Beifte und einen Sohn gebaren, und er wird Sohn des Allerhöchsten genannt werden, und du wirst ihm den Ramen Jesus geben, benn er wird fein Bolf von feinen Gunden erlojen': fo haben alle jene gelehrt, die alles auf unfern Beiland Jefus Chriftus Bezügliche niedergeschrieben haben, benen wir glauben, weil der prophetische Geift, wie wir schon gesagt haben, bereits verkündigt hat, daß er so, wie wir auseinandergesett haben, geboren werden foll 2. . . . Und diefer Beift, der über die Jungfrau tam und fie überschattete, ließ fie empfangen nicht durch Beiwohnung, fondern durch heilige

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> n. 33.

<sup>2</sup> Lehner hat die Worte: "so haben alle jene gelehrt, die alles auf unsern Heiland Jesus Christus Bezügliche niedergeschrieben haben", durch Punkte ersetzt. Es wäre denn doch gut gewesen, dieselben anzusühren, damit seine vorhergegangene Bemerkung: "So sehen wir denn schon von den apostolischen Zeiten an den Zug der Jungfräulichsteit angesochten... Hiegegen treten nun die christlichen Schristseller mit der herzgebrachten sehren sehranken. Der älteste ser übersieht hier die Zeugnisse des hl. Fgnatius, die wir im nächsten Kapitel hören werden ist ... Justinus Martyr, der um das Jahr 130, vielleicht noch von Apostelsschülern, bekehrt worden war" (S. 12) — in klares Licht gestellt worden wäre.

Rraft." <sup>1</sup> Seine Beweisführung schließt er also: "Weshalb durch die Kraft des Wortes nach dem Willen des Baters aller und Gottes und Herrn er aus der Jungfrau geboren und Jesus genannt und gekreuzigt wurde, gestorben, auferstanden von den Todten und in den Himmel aufgesahren ist: das wird ein verständiger Mann aus dem, was wir so weitläusig auseinandergesetzt haben, leicht verstehen." <sup>2</sup> Später kommt er nochmals auf das Geheimniß der Menschwerdung zu sprechen, wo er die Offenbarung Gottes im Alten mit der im Neuen Bunde vergleicht: "Früher ist Gott dem Moses und den anderen Propheten in Gestalt eines Feuers oder in einem unkörperlichen Bilde erschienen; jetzt aber, zu den Zeiten eurer Herrschaft, ist er aus der Jungfrau Mensch geworden nach dem Willen des Baters zum Heile derer, die an ihn glauben, und er übernahm es, für nichts gehalten zu werden und zu leiden, damit er todt und wieder auferstanden den Tod besiege." <sup>3</sup>

Auch in seiner zweiten Apologie äußert er sich über dieses Geheimniß: "Sein Sohn, welcher allein eigentlicher Sohn genannt wird, das Wort, bevor die Welt geschaffen wurde, das zugleich mit ihm war und gezeugt ist, als er alles durch dasselbe anfangs gründete und schuf, dieser Sohn, sage ich, wird Christus genannt, weil er gesalbt ist und Gott alles durch ihn geordnet hat..., Jesus aber ist der Name und die Bezeichnung des Wenschen und Erlösers. Denn er [der Sohn Gottes] ist auch Mensch geworden, wie wir früher [Apol. I n. 23 u. 33] sagten, nach dem Willen Gottes und des Vaters, geboren für die Menschen, die an ihn glauben, und zur Vernichtung der bösen Geister."

In dem Zwiegespräch mit dem Juden Trhphon trägt er dieselbe Lehre vor; er sagt: "Es wird jeder böse Geist besiegt und unterworfen durch den Namen eben jenes Sohnes Gottes, des Erstgeborenen vor aller Creatur, der aus der Jungfrau geboren ist, der als Mensch den Leiden unterworfen war und unter Pontius Pilatus von eurem Bolke gekreuzigt wurde und starb, der aber von den Todten auserstanden und gegen Himmel ausgesahren ist." Med worte Christi: "Niemand kennt den Vater außer dem Sohne" u. s. w., anknüpsend sagt er: "Uns hat er nun alles, was wir durch seine Gnade aus den Schriften erkannt haben, geoffenbart, und wir erkennen, daß er der Eingeborene Gottes ist vor allen geschaffenen Dingen, und daß er der Sohn der Patriarchen ist, da er aus der Jungfrau, die von ihnen abstammt, Fleisch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> n. 33. <sup>2</sup> n. 46. <sup>3</sup> n. 63. <sup>4</sup> Apol. II n. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Dialog. c. Tryph. n. 85.

geworden ift . . . Darum fagt er in seinen Reden, ba er von seinen Leiden sprach: "Es muß der Menschensohn vieles leiden . . . Er nennt sich also Menschensohn, entweder weil er aus der Jungfrau geboren war, die, wie ich bereits gesagt, von Davids und Jakobs und Isaaks und Abrahams Geschlecht abstammt, oder weil Abraham sowohl sein als auch der Bater derer war, die ich aufgezählt habe, von denen Maria abstammt . . . Und da wir in den Schriften der Apostel lefen, daß er Sohn Gottes fei, so nennen wir ihn Sohn und erkennen ihn als solchen und daß er vor allen geschaffenen Dingen bom Bater gezeugt ift, und daß er aus der Jungfrau Menich geworden ift, damit auf dem Wege, auf welchem der bon der Schlange entstandene Ungehorsam seinen Anfang nahm, derselbe auch seine Lösung fande. Denn Eva hat, da sie noch Jungfrau und unverlett war, durch das Wort der Schlange den Ungehorsam und durch ihn den Tod geboren; Maria aber hat als Jungfrau, da fie Glauben und Freude empfand, dem Engel Gabriel, der ihr die frohe Botschaft brachte, nämlich, daß der Beilige Geift über fie kommen und die Kraft des Allerhöchften sie überschatten werde, und daß deshalb das Heilige, das aus ihr geboren werden wird, der Sohn Gottes fein wird, - geantwortet: ,Mir geschehe nach deinem Worte.' Und durch sie ist jener geboren worden, von dem, wie gezeigt worden, fo viele Schriftsteller gefprochen, durch welchen Gott die Schlange und die ihr gleichgemachten Engel und Menschen zermalmt." 1 "Schon früher habe ich nachgewiesen, daß er der Eingeborene des Baters des All ift, als eigentliches Wort und Kraft von ihm gezeugt, und daß er nachher als Mensch aus der Jungfrau geboren sei, wie wir aus den Commentaren (b. h. Heiligen Schriften) erfahren." 2 Un einer andern Stelle fagt er: Die Bestimmungen bes Alten Bundes mußten aufhören "bei Christus, dem Sohne Gottes, der nach dem Willen des Baters aus einer Jungfrau des Samens Abraham, vom Stamme Juda und dem Geschlechte Davids, geboren ift" 3.

Diese Worte des hl. Justinus bezeugen uns, daß nach der damaligen katholischen Lehre "Zesus Christus, der das Wort und der Eingeborene und die Kraft Gottes ist, allein als eigentlicher Sohn vom Vater gezeugt ist, und daß er nach dessen Willen Mensch geworden ist", und zwar "aus der Jungsfrau Maria", die "ohne ehelichen Umgang" "durch die Kraft Gottes" "des Heiligen Geistes", "da sie Jungfrau war, empfangen hatte"; dieser Jesus Christus ist wahrer Gott und wahrer Mensch in einer Person: wenn also Maria als Jungfrau den empfangen und geboren hat, der wahrer Gott und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> n. 100. <sup>2</sup> n. 105. <sup>3</sup> n. 43.

wahrer Mensch war, den menschgewordenen Sohn Gottes, so ist sie die jungfräuliche Mutter des Sohnes Gottes oder die Gottes=gebärerin. Von dieser Lehre bezeugt auch Justinus, daß sie apostolisch ist, denn "in den Schriften der Apostel lesen wir", oder "aus den Commentaren erfahren wir", "daß er der Sohn Gottes ist und daß er aus der Jungfrau Mensch geworden ist".

Daß Maria nach der Lehre des zweiten Jahrhunderts die jungfräuliche Gottesgebärerin ist, das beweisen die angeführten Zeugnisse mehr als zur Genüge; nicht minder aber auch die darin eingeschlossenen Wahrheiten, daß Maria als Jungfrau empfangen und als unverletzte Jungfrau geboren hat.

In den vernommenen Zeugnissen der beiden Väter begegnet uns wohl dreißigmal der Ausdrud, Chriftus ift "aus der Jungfrau geboren" worden. Die Anwendung dieses Ausdruckes ift ein klarer und deutlicher Beweis für die katholische Lehre von der jungfräulichen Empfängniß und jungfräulichen Geburt Maria. Folgende Gründe berechtigen uns nicht allein, sondern nöthigen uns, denfelben in diesem Sinne aufzufassen. Erstens der Wortlaut verlangt es; es wird gefagt: Jesus ist aus der Jungfrau geboren worden; da nun niemand von einem gewöhnlichen Menschenkinde sagen wird, es ift "bon einer Jungfrau" geboren, sondern stets "von einer Frau", — von einer Gefallenen fagt man freilich, fie hat als Jungfrau geboren, aber nicht um ihren Stand zu bezeichnen, sondern ihre Schande, — so wird eben dadurch, daß gefagt wird: "aus der Jungfrau", ausgeschlossen, daß er von einer Frau geboren ift; wird aber die Geburt aus einer Frau in Abrede geftellt, so wird eben dadurch alles dasjenige in Abrede gestellt, was der Geburt der Frauen eigenthümlich ift, nämlich der Berluft der Jungfräulich= feit und die Schmerzen der Geburt; Chriftus ift aus der Jungfrau geboren worden heißt also: ohne daß Maria bei der Empfängniß und Geburt die Jungfrauschaft eingebüßt hat, daß sie schmerzloß geboren hat. Ferner, die Bater beweisen daraus, daß Chriftus von einer Jungfrau geboren worden ift, daß seine herkunft eine wunderbare war, daß so erfüllt wurde die Prophezeiung: "Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebaren", was ein großes "Zeichen" sein soll. Diefer Zweck wird aber nur dann erreicht, wenn der Ausdruck so verstanden wird, daß Maria als Jungfrau empfing und ohne Verlust der Jungfrauschaft geboren hat. drittens, wir muffen diesen Ausdruck in der angegebenen Weise auffaffen, denn, wie wir gesehen haben, find alle diejenigen, welche es wagten, entweder die jungfräuliche Empfängniß und Geburt oder die jungfräuliche Geburt allein zu läugnen, als Reger und als im Glauben verdächtig bezeichnet worden.

Wir haben aber auch Zeugnisse gehört, in welchen diese Lehren außdrüdlich vorgetragen werden; es wurde nämlich gefagt: "Der Evangelist Matthäus bekennt offenbar, wenn er fagt: ,Es fand fich, daß fie pom Beiligen Geiste empfangen habe', und : ,Was in ihrem Schofe ift, stammt vom Beiligen Geiste', daß dadurch die Verheißung: "Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebaren', erfüllt fei" (S. 84); ferner: "Gott selbst hat uns ein Zeichen gegeben . . ., was nicht ein Mensch verlangt hatte, weil er nicht hoffte, daß eine Jungfrau als Jungfrau empfangen und einen Sohn gebären könne" (S. 86); es wurde ferner bewiesen, daß die Lesart "Jungfrau" in der Jsaiasprophezeiung die einzig richtige sei, daß also infolge dessen auch Maria als Jungfrau empfangen und geboren haben muß (S. 86 und 90); ferner, daß Maria "im Stande der Jungfräulichkeit vom Heiligen Geiste empfangen" habe, daß "der Heilige Geist über sie kommen werde und die Kraft des Allerhöchsten sie überschatten werde" (S. 86); endlich durch die dem David gewordene Berheißung werde dargethan, "daß die Mitwirkung eines Mannes bei der Empfängniß des Sohnes Gottes ausgeschlossen sei" (S. 87). In Bezug auf die jungfräuliche Geburt hörten wir den bl. 3u= stinus sagen: "Eva hat, da sie noch Jungfrau und unverlett war . . . den Ungehorsam und durch ihn den Tod geboren; Maria aber hat als Jungfrau . . . dem Engel Gabriel . . . geantwortet: , Mir geschehe nach deinem Wort", und durch sie sei "jener geboren worden . . . durch welchen Gott die Schlange . . . zermalmt" (S. 92); Justinus sieht hier offenbar in der unverletten Jungfräulichkeit der Eva ein Borbild der unverletten Jungfräulichkeit Maria. Frenaus ließ sich also vernehmen: "Die göttlichen Schriften bezeugen, daß er (Christus) als einer Auszeichnung der Geburt aus der Jungfrau sich erfreute" (S. 86); wo ist aber die "Auszeichnung", wenn bei seiner Geburt die Jungfrauschaft der Mutter ähnlich wie bei den anderen verloren geht? Diefe Geburt aus der Jungfrau wird überdies auf gleiche Linie mit der Geburt aus dem Bater gestellt, beides sei eine Auszeichnung für Christus.

Aber damit es nicht den Anschein gewinnt, als sei der Schat des Beweismaterials, den das zweite Jahrhundert bietet, erschöpft, wollen wir einige neue Zeugnisse anführen. In dem Zwiegespräch mit dem Juden Tryphon spricht sich Justinus über beide Lehrpunkte also aus: "Auch jene Prophezeiung gilt von ihm: "Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären." Denn wenn jener, von welchem Isaias sprach, nicht aus der Jungfrau geboren werden sollte, wer ist denn jener, von welchem der Heisige Geist ausruft: "Siehe, der Herr selbst wird euch ein Zeichen geben: Siehe, eine Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären?" Denn

wenn auch diefer, wie alle anderen Erstgeborenen, aus der Che entspringen sollte, warum hatte denn Gott felbst gesagt, er werde ein Zeichen geben, welches keineswegs allen Erstgeborenen gemeinschaftlich war? Aber was wahrhaft ein Zeichen ift und was dem menfch= lichen Geschlechte in der Zukunft gewiß gegeben werden follte, nämlich, daß der Erstgeborene aller erschaffenen Dinge aus einem mahrhaft jungfräulichen Schofe als Rind geboren werden follte: das hat der Prophet, wie ich euch auseinandergesett habe, vom Beiligen Geifte erleuchtet in verschiedenen Bildern vorherverkündet, damit, wenn es geschehen sei, erkannt werde, daß es durch die Macht und den Willen des Schöpfers des All geschehen sei." Dann wendet er sich gegen die, welche ftatt "Jungfrau" "Mädchen" lefen, und fagt: "Als wenn das ein großes Wunder mare, wenn ein Weib durch Beiwohnung gebären foll; das geschieht bei allen jungen Frauen, mit Ausnahme der Unfruchtbaren, wiewohl auch Gott, wenn er will, bewirken kann, daß diese gebären (Beispiel der Anna, der Mutter des Samuel, der Sara und der Elijabeth). Ihr braucht also auf nichts zu sinnen, was Gottes Willen nicht thun kann. Zumal aber, da es vorhergesagt ist, daß es so kommen werde, solltet ihr es nicht wagen, die Prophezeiung zu fälschen oder durch verkehrte Auslegung zu verdrehen, da ihr bloß euch schadet, Gott aber nicht." 1 An einer andern Stelle beruft er sich auf die allgemein bekannte Thatsache, daß die Prophezeiung des Jaias nur bei Christus in Erfüllung gegangen sei. Nachdem er den Text angeführt hat, sagt er: "Allen ist es bekannt, daß es niemanden unter den leiblichen Rachkommen des Abraham gibt, mit Ausnahme dieses unseres Chriftus, der aus einer Jungfrau geboren sei, oder von dem dies gesagt wird." 2 Der hl. Frenäus wendet sich gegen die Häretiker, welche die jungfräuliche Em= pfängniß läugnen, und fagt: "Die ihn bloß als Menschen erklären, von Joseph gezeugt, verharren in der Knechtschaft des alten Ungehorsams und sterben ab . . ., die aber den aus der Jungfrau geborenen Emmanuel nicht kennen, gehen seines Geschenkes verlustig, welches ift das ewige Leben." 3 Un einer andern Stelle kennzeichnet er die Häretiker also: "Die Häretiker sind ungelehrt und kennen die Anordnungen Gottes nicht und sind mit den Anordnungen in Betreff des Menschen unbekannt; sie sind nämlich blind für die Wahrheit; sie widersprechen ihrem eigenen Heile, die einen . . . die anderen . . . und wieder andere, indem sie das, mas in Betreff der Jungfrau angeordnet worden ist, nicht kennen und sagen, er sei von Joseph gezeugt worden." 4 Von den Ebioniten sagt er, daß sie "nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> n. 84. <sup>2</sup> n. 43. <sup>3</sup> Lib. III c. 19. <sup>4</sup> Lib. V c. 19.

verstehen wollten, daß der Beilige Beift über Maria tam und daß die Rraft des Allerhöchsten fie überschattete, weshalb auch heilig ift, mas aus ihr geboren mird, und Sohn des aller= höchften Gottes, des Baters aller, der seine Menschwerdung gewirkt und eine neue Geburt gezeigt hat." 1 "Gott", fagt er ferner, "hat die Unkunft des Sohnes durch die Propheten vorhersagen lassen, damit man um so leichter daran glaube", und als Beispiel führt er den hl. Joseph an: "Mis Joseph erkannte, daß Maria empfangen habe, und er daran dachte, fie heimlich zu entlassen, da sagte der Engel im Traume zu ihm: "Scheue dich nicht, Maria als Gattin zu dir zu nehmen, denn was in ihrem Schoße ift, ftammt von dem Beiligen Geifte. Sie wird einen Sohn gebaren, und du wirst ihn Jesus heißen, denn er wird sein Bolk von seinen Sünden erlösen. Und um ihn zu überzeugen, fährt er fort: "Das aber ist geschehen, damit erfüllt würde, was von Gott durch den Propheten gesagt wurde: "Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären, und er wird Emmanuel genannt werden.' Durch diese Worte des Propheten suchte er ihn zu über= zeugen und Maria zu entschuldigen, indem er zeigt, sie sei eben jene von Isaias vorherverkundete Jungfrau, welche den Emmanuel gebären foll."2

Nun noch einige Zeugniffe für die Lehre von der unverletten Jungfräulichkeit in der Geburt. Im vorigen Kapitel hörten wir den hl. Clemens von Alexandrien sagen: "Wie es scheint, sind die meisten bis jetzt der Meinung, Maria sei wegen der Geburt des Sohnes eine Kindbetterin gewesen, ohne Rindbetterin zu sein, denn wie einige sagen, ist sie nach der Geburt untersucht und als Jungfrau erfunden worden." 3 Dieses Zeugniß gilt auch für das zweite Jahrhundert, denn Clemens starb im Jahre 217, der größte Theil seines Lebens fällt also in das zweite Jahrhundert; dazu tommt noch, daß er das in Frage stehende Buch im Jahre 194 abgefaßt hat. Zu diesen äußeren Gründen kommt noch ein innerer; er sagt nämlich, daß diese Meinung "bie Meinung der meisten bis jett" sei, was offen= bar von dem zweiten Jahrhundert gesprochen ift. Im vorigen Kapitel haben wir gegenüber Lehner, der fagt, "Clemens habe offenbar aus den Apokryphen diese Ansicht geschöpft", geltend gemacht, daß man zu dieser Unnahme nicht genöthigt sei, daß vielmehr die Unnahme die richtige ift, er habe aus der mündlichen apostolischen Ueberlieferung geschöpft. Die bereits angeführten Zeugniffe von Juftinus und Irenaus find altere Belege für Diefe Lehre, als die Worte des Clemens, ferner ift kein Grund vorhanden, zu behaupten, beide hätten aus den Apokruphen geschöpft, - beide konnten mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. V c. 1. <sup>2</sup> Lib. IV c. 23. <sup>3</sup> Strom. lib. VII n. XVI.

apokraphen Schriften nichts beweisen: Justinus nicht gegenüber den Beiden und Juden, Frenäus nicht gegenüber den Häretikern; in Schriften wie die des Justinus und Frenäus muß man sich auf authentische Quellen berufen. Endlich wollen wir ein Zeugniß des hl. Frenäus anführen, woraus der apostolische Charakter dieser Lehre klar ersichtlich ist. Er sagt, die wahre Erkenntniß, d. h. der mahre Glaube sei in der Lehre der Apostel zu suchen, diese Lehre haben die Apostel der Rirche anvertraut, und die Kirche habe fie, "ohne etwas hinzuzufügen oder davon wegzulaffen, bis auf uns bewahrt"; unmittelbar nach diefer Meugerung ichreibt er über die jungfräuliche Geburt also: "Die (Propheten), welche von dem Emmanuel, der aus der Jungfrau ftammt, geweisfagt haben, haben auch die Berbindung des Wortes Gottes mit seinem Fleische geoffenbart: daß nämlich das Wort Fleisch sein werde und der Sohn Gottes Menschensohn (als Reiner hat er nämlich den reinen Schoß auf reine Beise geöffnet, den Schoß, welcher die Menschen für Gott erneuert, den er selbst rein gemacht hat), und der starke Gott ift geworden, was wir find, und hat eine unaussprech= liche Herkunft." 1 Der hl. Frenäus fagt alfo: "Als Reiner hat er ben reinen Schoß auf reine Beife geöffnet" (purus pure puram aperiens vulvam); wir haben nun im vorigen Kapitel (S. 74) nachgewiesen, daß der Ausdruck aperire vulvam in prägnanter Weise für "geboren werden" gebraucht wird, daß man mit Unrecht an eine damit verbundene violatio sigilli virginitatis denkt. Mithin sind die Worte des hl. Frenäus also zu verstehen: als Reiner ift er aus reinem Schofe auf reine Beife geboren worden; mit anderen Worten: es ift eine Geburt, die durch und durch rein ift: der, welcher geboren wird, ift rein (purus), der Schok, aus welchem er geboren wird, ist rein (puram vulvam), und die Weise der Geburt ist rein (pure aperiens). 2 Dieses Zeugniß läßt über die damalige Lehre sowohl, als auch über ihren apostolischen Charafter keinen Zweifel mehr übrig.

Maria hat mit dem hl. Joseph in jungfräulicher Che gelebt. 2113 im vierten Jahrhundert Helvidius die Lehre von der immer= währenden Jungfrauschaft Maria läugnete, da trat, wie wir gesehen haben, der hl. Hieronymus gegen ihn auf, indem er nachwies, daß Helvidius die Beilige Schrift nicht verstanden habe und daß er sich in Widerspruch mit der althergebrachten, von "apostolischen Männern" vorgetragenen Lehre besinde. "Ober", so redet er Helvidius an, "kann ich dir nicht eine ganze Reihe der alten Schriftsteller entgegenhalten: einen Ignatius, einen Polycarpus, einen Frenaus, einen Juftinus den Martyrer und viele andere apostolische

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. IV c. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bergl. auch Petavius, De incarnatione lib. XIV c. V n. VI et c. VI n. 1. Liell, Marienbarftellungen.

und beredte Männer, welche gegen Hebion und den Byzantiner Theodotus und den Balentinus, die dasselbe wie du dachten, Bande voll Beisheit geschrieben haben? Sättest du biese gelesen, so wärest du verftandiger." 1 Hieronymus behauptet alfo, daß die Lehre von der immermährenden Jung= frauschaft Maria so alt ift, wie die Kirche, "apostolische Männer" haben so gelehrt; ja noch mehr: er macht uns die Schriftsteller namhaft, welche in früheren Zeiten diese Lehre vertheidigt haben, und unter diesen nennt er den hl. Juftinus und den hl. Irenaus: diese hatten im zweiten Jahrhundert diese Lehre vertreten. Welches ift nun das Zeugniß, das beide ablegen? Das erfte Zeugniß erbliden wir in der Thatsache, daß beide Kirchenväter Maria nie anders nennen als "die Jungfrau", und dies ist nicht allein an solchen Stellen der Fall, wo sie über die jungfräuliche Empfängniß und Geburt reden, wo es durch die Ratur der Sache verlangt wird, sondern gang allgemein, als fei das der Name, welcher Maria eigenthumlich ift, als wiffe jeder, wer unter dieser Jungfrau gemeint sei. Wir sehen hierin nebenbei bemerkt - eine Bestätigung deffen, was Spiphanius im vierten Jahrhundert gesagt hat: "Wer hat jemals oder in welchem Zeitalter hat es einer gewagt, den Namen der hl. Maria zu nennen, ohne, wenn man ihn fragte, sogleich das Wort , Jungfrau' beizuseten?" 2 Der Titel "Jungfrau" war also Maria eigenthümlich, fie war die Jungfrau schlechtweg, oder die Jungfrau im vollsten Sinne des Wortes. Legen nun Justinus und Frenaus Maria diesen Titel bei, so bezeugen fie auch den jungfräulichen Charafter ihrer Che; denn wenn Maria mit dem hl. Joseph wie andere Menschen in der Che gelebt hätte, so hätte sie aufgehört, "die Jungfrau" zu sein. Ferner wurden alle diejenigen, wie wir gesehen haben, welche Maria den Titel "Jungfrau" im vollen Sinne des Wortes nicht beilegen wollten, welche entweder die jungfräuliche Empfängniß oder die jungfräuliche Geburt oder die jungfräuliche Che läugneten - als Säretiker erklärt, ein folches Unterfangen wurde als "Berleumdung der immerwährenden Jungfrau", als "wahnwißige Neuerung" bezeichnet. Endlich der Umstand, daß Justinus vom hl. Hieronymus als Zeuge für diese Lehre angeführt wird, der sich bei keiner Gelegenheit ausdrücklich über den jungfräulichen Charafter dieser Che (für die Zeit nach der Geburt Chrifti nämlich) ausspricht, belehrt uns, daß in den Augen des hl. hieronymus Juftinus den Titel "Jungfrau" im vollen Sinne des Wortes gebraucht haben muß. Die Thatsache also, daß Maria den Titel "Jungfrau" führt, beweist uns, daß man sie für die immermährende Jungfrau angesehen hat, daß man von ihr glaubte, fie habe mit dem hl. Joseph in jungfräulicher Che gelebt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Adv. Helv. n. 19. <sup>2</sup> Adv. haeres, 78 n. 6.

Damit dieser Beweiß voll und gang gewürdigt werde, sei bemerkt: beide Rirchenväter berühren nur insoweit das Berhältniß zwischen der allerseligsten Jungfrau und dem hl. Joseph, als von seiten der Häretiker dasselbe falich dargestellt murde. Die Baretifer behaupteten: Jefus fei der Sohn Maria und Josephs, und darum ift das auch der Bunkt, den die Bertheidiger des katholischen Glaubens richtigstellen muffen; sie sagen: es ist katholische Lehre, daß Maria vom Beiligen Geiste empfangen hat und nicht vom hl. Joseph. Den andern Bunkt, ob diefe Ghe in Zukunft jungfräulich geblieben ift, erörtern sie ausdrücklich nicht, weil niemand war, der ihn läugnete. Wenn also die Kirchenväter des zweiten Jahrhunderts einen Theil des Titels "Jungfrau" vertheidigen, fo geben fie zu erkennen, daß fie diefen Titel Maria voll und gang erhalten miffen wollen; wenn fie daber Maria "die Jungfrau" nennen, so beißt das: Jungfrau im vollsten Sinne des Mortes.

Nach den in der Ginleitung zu diesem Rapitel entwickelten Grundfäten (6. 78-79) find wir ferner berechtigt, auf Grund der Zeugniffe des fünften, vierten und dritten Sahrhunderts anzunehmen, daß man im zweiten Sahr= hundert Maria als immerwährende Jungfrau angesehen hat.

Schlieglich führen wir eine Meugerung bes hl. Frenaus an, die, im Lichte dieser Erörterungen betrachtet und gewürdigt, nicht unklar bon dem jungfräulichen Charakter diefer Gbe Zeugniß ablegt. "Die Jungfrau Maria wird als gehorsam erfunden, wenn sie fagt: "Siehe, ich bin eine Magd des Herrn, mir geschehe nach deinem Worte.' Eva aber war ungehorsam, denn fie gehorchte nicht, als fie noch Jungfrau war. Wie fie einen Mann hatte, aber noch Jungfrau war und durch ihren Ungehorsam fich und dem ganzen menschlichen Geschlechte die Urfache des Todes wurde, fo ift Maria, die einen ihr bestimmten Mann hatte und dennoch Jungfrau war, durch ihren Gehorsam sich und dem gangen menschlichen Geschlechte Ursache des Heiles geworden. Und darum nennt das Gesetz fie, die einem Manne verlobt mar, Gattin des Berlobten, wiewohl fie noch Jungfrau ift, indem fo der Kreislauf bezeichnet wird bon Maria zu Eva." 1

Maria murde berehrt. In den boraufgegangenen Rapiteln waren wir ftets in der Lage, Zeugniffe anzuführen, in welchen Maria ausdrücklich "heilig" genannt wurde. Diese Zeugnisse fehlen in diesem Jahrhundert. Wir sagen, die Zeugniffe fehlen, ohne damit sagen zu wollen, daß der Glaube an ihre Heiligkeit und Tugendhaftigkeit gefehlt habe. In einer wirklich großen Anzahl von Zeugniffen diefes Jahrhunderts haben wir gelefen, daß

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib. III c. 22.

Maria den Sohn Gottes empfangen und geboren habe, daß fie die Mutter des Sohnes Gottes gewesen sei; es ist nun selbstverständlich, daß man bon Maria auch glaubte, fie fei einer fo erhabenen Stellung entsprechend beilig und tugendhaft gewesen. Wir konnen also alle jene Zeugniffe, in denen ihre Gottesmutterschaft gelehrt wird, als ebenso viele Zeugniffe ihrer Beiligkeit betrachten. Uebrigens besitzen wir einige Zeugnisse, in denen zweier ihrer Tugenden ausdrüdlich Erwähnung geschieht, Tugenden, welche, weil Inbegriff aller Tugenden, die Grundlage ihrer Gottesmutterschaft und die Quelle ihres und der ganzen Welt Seil geworden find. Bom hl. Justinus fowohl, als auch vom hl. Frenäus haben wir gehört (S. 92 und 99), wie fie den Gehorsam Maria als die Ursache bezeichneten, durch welche die Menschen errettet worden sind. Der hl. Frenaus fahrt an der angeführten Stelle, die Bedeutung dieser Tugend erläuternd, also fort: "So hat der Knoten, den Eva's Ungehorsam geschürzt hat, seine Lösung gefunden durch den Gehorsam Maria's; was nämlich die Jungfrau Eva durch ihre Ungläubigkeit verknüpft hat, hat die Jungfrau Maria durch ihren Glauben gelöft." 1 Roch klarer ftellt er an folgender Stelle die Bedeutung des Gehorfams Maria dar: "Denn wie jene (Eva) durch die Worte des (bosen) Engels verführt wurde, Gott zu fliehen und seinen Worten nicht zu trauen, so erhielt diese (Maria) durch des Engels Wort die frohe Botichaft, daß fie Gott tragen foll, feinem Borte gehorsam. Und wie jene Gott ungehorsam war, diese aber Gott zu gehorchen geneigt war: so wurde die Jungfrau Maria die Fürsprecherin der jungfräulichen Eva. Und wie das mensch= liche Gefchlecht durch eine Jungfrau dem Tode anheimfiel, fo wurde es errettet durch eine Jungfrau, indem die Wage gleichgestellt ift: nämlich jungfräulicher Ungehorsam durch jungfräulichen Gehorfam."2

Wenn im zweiten Jahrhundert die Stellung Mariens in der Heilsordnung so großartig aufgefaßt wurde, wenn man Maria als die Fürsprecherin Eva's betrachtet, wenn man sagte, durch Maria sei das
menschliche Geschlecht errettet worden: so ist die naturgemäße
Folge, daß man eine solche Fürsprecherin hochschätzte, daß man ihr Verehrung
zollte, daß man sich an sie um ihre Fürsprache wandte. Wenn uns auch
feine Zeugnisse beweisen, daß diese Folgerung gezogen wurde, so müssen
wir doch annehmen, daß sie gezogen worden ist; denn wie uns die früher
durchwanderten Jahrhunderte besehrt haben, hat man vom dritten Jahrhundert
an diese Folgerung gezogen, und da kein Grund angeführt werden kann,
weshalb das zweite Jahrhundert sich in diesem Punkte von den anderen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lib, III c. 22. <sup>2</sup> Lib, V c. 19.

unterscheiden soll, so sind wir berechtigt, anzunehmen, daß auch im zweiten Jahrhundert Maria verehrt wurde. Oder haben wir nicht stets gehört: "Was die Vorsahren gesehrt und geglaubt haben, das sehren und glauben auch wir"? — und dasselbe gilt von den Bethätigungen dieses Glaubens; wenn man nun im fünsten, vierten und dritten Jahrhundert Maria verehrt hat, so hat man geübt, was man als heilige Gewohnheit vom zweiten Jahrhundert erhalten hatte. Es beweisen also die ausdrücklichen Zeugnisse der späteren Jahrhunderte auch für das zweite Jahrhundert, daß eine Marienverehrung stattgefunden hat.

Ein Schlußwort, das eine Gesammtdarstellung des Glaubens und der Lehre des zweiten Jahrhunderts enthalten würde, wollen wir nicht anfügen: es würde ebenso lauten, wie es zu Ende des ersten, zweiten und dritten Kapitels gelautet hat. Wir wollen vielmehr zur Darstellung der Lehre des ersten Jahrhunderts eilen und schauen, ob die Quelle dieselben Wahrheiten enthält, welche wir in dem daraus entsprungenen Bächlein gefunden haben.

### Fünftes Kapitel.

# Was über Maria im ersten Jahrhundert gelehrt und geglaubt wurde.

Die Lehre und den Glauben des fünften, vierten, dritten und zweiten Jahrhunderts in Betreff der allerseligsten Jungfrau Maria haben wir kennen gelernt, wir haben gefunden, um mit dem hl. Frenäus zu reden, daß "die Berkündigung der Rirche überall feststehend und gleichmäßig verharrend und durch die Propheten, Apostel und alle Jünger bezeugt ist", wir haben in allen Jahrhunderten als Grundton der Beweisführung gehört: was wir lehren, was wir glauben, was wir vertheidigen, ift apostolische Lehre. Fragen wir nun die Apostel und ihre Schüler, ob die Bater sich mit Recht auf sie berufen haben; untersuchen wir, ob die Apostel in Wahrheit gelehrt haben: Maria ist Gottesgebärerin, ist Jungfrau vor, in und nach der Geburt, ob sie uns melden, daß Maria verehrt worden ift. Streng genommen, waren wir der Mühe überhoben, diese Frage zu beantworten, diese Untersuchung anzustellen; denn in allen Jahrhunderten haben wir gesehen, wie die Bater ihre Lehren durch Aussprüche der Apostel begründet und so den apostolischen Charakter ihrer Lehre dargethan haben. Damit es uns jedoch voll und ganz zum Bewußtsein kommt, daß wirklich ein und derselbe Glaube und eine und dieselbe Lehre sowohl in den vier voraufgegangenen Jahrhunderten, als auch im ersten Sahrhundert geherrscht hat; damit wir uns davon überzeugen, daß

in den Kanälen dasselbe Wasser der wahren Lehre geflossen ist, welches auch die Quelle bietet: so wollen wir diese Untersuchung zuversichtlich und freudig anstellen. Damit obiger Zweck vollkommen erreicht werde, werden wir bei jedem Punkte in Kürze die Reihenfolge der Zeugnisse der voraufzgegangenen Jahrhunderte zusammenstellen und dann die Lehre der Apostelsschüler und der Apostelsschüler und der Apostelsschüler und der Apostelsschüler

Maria ist Gottesgebärerin. Für dieses Grunddogma sind so zahlreiche Zeugen in den vier Jahrhunderten aufgetreten, daß wir eine Ausswahl treffen müssen; wir wollen nur diesenigen anführen, die ausdrücklich bezeugt haben, die Lehre von der Gottesmutterschaft Mariä sei apostolischen Ursprungs.

Im fünften Jahrhundert mahnt Chrillus den Reftorius, "daß er den richtigen Glauben, der bon Unfang an bon den Aposteln und ben Evangeliften ben Kirchen überliefert worden ift", ehrerbietig annehme (S. 30); in seiner Predigt auf dem Concil sagt er: Restorius versteht nicht "die Lehre der Bater, der Apostel und Evangelisten und die Stimme des Erzengels" (S. 31); Papst Coleftin I. jagt: Nestorius "merze aus dem Glaubensbekenntniffe, das uns die Apostel überliefert haben, die Worte aus, die uns die Hoffnung des ganzen Lebens und Beiles bersprechen"; dann beschuldigt er ihn in einem andern Schreiben, daß er "einen Kampf errege gegen die Wahrheit, Hand an den alten Glauben lege und die Apostel bekämpfe" (S. 31). Theodoret schrieb: Nestorius "unternimmt einen offenen Rrieg gegen die apostolischen Dogmata, auch gegen die seligen Bäter, welche von der Wiege des Evangeliums an die Führer und Lehrer des richtigen Glaubens gewesen find; ihre Anfichten will er vernichten, von ihm wurde zuerst die verbrecherische Renerung ausgedacht, von ihm hat es nämlich feinen Anfang, daß man bie heilige Jungfrau, die Gebärerin des Sohnes Gottes dem Fleische nach, nicht Bottesgebarerin' nennen durfe, fondern nur ,Chriftusgebarerin', wiewohl icon lange und von undenklichen Zeiten her die Berkunder bes richtigen Glaubens nach apostolischer Ueberlieferung uns gelehrt haben, die Mutter des Herrn als , Gottesgebärerin' mit dem Munde ju bekennen und mit dem Herzen zu glauben" (S. 32).

Im vierten Jahrhundert hat sich Alexander von Alexandrien also hierüber ausgesprochen: "Dies (daß Jesus aus der Gottesgebärerin Maria einen Leib angenommen hat) also lehren wir, dies verkündigen wir, diese sind die apostolischen Dogmata der Kirche, für welche wir den Tod nicht scheuen" (S. 47).

Im dritten Jahrhundert beweist Tertullian auf Grund der Reihenfolge der Bischöfe von Rom, was apostolische Lehre sei, nämlich "daß Jesus Christus aus der Jungfrau Maria Sohn Gottes, des Schöpfers", ist (S. 65). Hippolytus schrieb damals: "Laßt uns also, liebe Brüder, nach der Ueberlieferung der Apostel glauben, daß Gott das Wort vom Himmel gekommen ist in die heilige Jungfrau Maria, um aus ihr Fleisch zu werden..." (S. 65).

Im zweiten Jahrhundert sagt der hl. Frenäus, um nur eines seiner Zeugnisse anzuführen: "Die Kirche hat von den Aposteln den Glauben empfangen . . . an Jesum Christum, den Sohn Gottes, der Mensch geworden ist" (S. 81).

Bas lehren nun die Apostelschüler über dieses Dogma der Gottesmutterschaft Maria? Der hl. Ignatius trete als Zeuge auf: "Jejus Chriftus, unser Gott, ift in dem Schofe von Maria getragen worden nach der Anordnung Gottes, aus dem Samen Davids zwar, aber durch den Seiligen Geift; der geboren und getauft worden ift, damit er durch sein Leiden das Wasser reinige." 1 "Der Arzt aber ift einer, nämlich Jesus Chriftus, unser Berr, Fleisch und Geift, geboren und nicht geboren, der im Fleische seiende Gott, im Tode wahres Leben, sowohl aus Maria als auch aus Gott, zuerst leidensfähig, dann leidensunfähig." 2 ". . . zumal, wenn der Herr mir offenbart hat, daß ihr alle . . . durch die Enade übereinstimmet in einem Glauben und an einen Jesus Chriftus, der, feinem Fleische nach aus Davids Geschlecht, Sohn des Menschen und Gottes ift ... "3 Un die Smyrnäer schreibt er: "Ich preise Gott Jesum Christum, ber euch so verständig gemacht hat; ich habe nämlich bemerkt, daß ihr fest stehet in unerschütterlichem Glauben, wie mit Nägeln geheftet an das Kreuz unseres Herrn Jesu Chrifti, sowohl forperlich, als auch geistig, und daß ihr befestigt seid in der Liebe durch das Blut Christi, indem ihr mit vollem und festem Glauben glaubet an unsern herrn, der mahrhaft aus Davids Gefchlechte feinem Fleifche nach ftammt, Gottes Sohn, der nach dem Willen und der Macht Gottes mahrhaft geboren ift aus der Jungfrau" (γεγενημένον άληθῶς ἐχ παρθένου) 4.

In diesen Worten des hl. Ignatius ist alles enthalten, was das Concil zu Ephesus als Dogma erklärt hat: "Jesus Christus ist Gott", er "ist im Schoße Mariens getragen worden", "aus dem Samen Davids zwar, aber durch den Heiligen Geist"; er ist "Sohn Gottes, der nach dem Willen und der Macht Gottes wahrhaft geboren ist aus der Jungfrau", und der, welcher geboren wurde, ist "der im Fleische seinen Gott"; ein und derselbe ist

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. ad Ephes. c. XVIII. 2. <sup>2</sup> Ep. ad Ephes. c. VII. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ep. ad Ephes. c. XX. 2. <sup>4</sup> Ep. ad Smyrn. c. I. 1.

"sowohl aus Maria, als auch aus Gott", er ist "Sohn des Menschen und Gottes"; oder, mit kurzen Worten: nach der Lehre des hl. Ignatius ist Maria die Gottesgebärerin.

Dem hl. Ignatius schließt sich mit derselben Lehre der hl. Polycarpus an; er macht die Worte des hl. Johannes, seines Lehrmeisters, zu den seinigen und sagt: "Ein jeder, der nicht bekennt, daß Jesus Christus im Fleische gekommen sei, der ist ein Antichrist; und der nicht bekennt das Kreuzesmarthrium, der ist aus dem Teusel." Diesen "Jesus Christus" nennt er an einer andern Stelle "Sohn Gottes".

Der hl. Barnabas drückt sich über die Menschwerdung also aus: "Christus... hat damals offenkundig gemacht, daß er der Sohn Gottes ist; denn wenn er im Fleische nicht gekommen wäre, wie könnten die Menschen gerettet werden, welche ..." Ferner: "Deßshalb ist der Sohn Gottes im Fleische gekommen, damit er das Maß der Sünden derer voll mache, welche seine Propheten bis zu Tode verfolgt haben."

Der Papst Clemens schreibt an die Korinther: "Von jenem (Jakob) stammt der Herr Jesus seinem Fleische nach", und: "Wenn Christus der Herr, der uns erlöste, da er anfangs ein Geist war, Fleisch geworden ist..."

Maria hat als reine Jungfrau vom Heiligen Geist empfangen und in jungfräulicher Geburt den Sohn Gottes geboren. Auch hier liegt es nicht in unserer Absicht, all die herrlichen Aussprüche anzuführen, denen wir im Laufe der Jahrhunderte begegnet sind; nur diejenigen sollen erwähnt werden, die sich an die Prophezeiung des Isaias anlehnen; wir ertennen so an einem Beispiele, mit welcher Treue die kirchliche Tradition fortgepflanzt wurde.

Im fünften Jahrhundert schrieb Johannes Cassianus: "Wo ist hier für ungläubige Zweifel Platz? Der Prophet sagt, daß die Jungfrau empfangen werde: die Jungfrau hat empfangen; daß ein Sohn geboren werde: ein Sohn ist geboren worden; daß man ihn Gott nennen werde: er wird Gott genannt." In gleicher Weise bedienen sich der hl. Proclus (S. 35) und der hl. Leo (S. 36) dieser Prophezeiung.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. ad Philipp. VII. 1. <sup>2</sup> Ibidem XII. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ep. Barnab. V. 9 et 10.

<sup>4</sup> Ibidem V. 11. Wenn auch dieser Brief dem hl. Barnabas nicht zugeschrieben werden kann, so ist er hier doch beweiskräftig, weil er im ersten Jahrhundert versaßt sein soll. Cfr. Funk, Opera Patr. I, Proleg. p. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ep. ad Corinth. I. XXXII. 2. <sup>6</sup> Ep. II. IX. 5.

<sup>7</sup> De incarn, Christ, c. Nest, lib. II c. III.

Im vierten Jahrhundert vernahmen wir, wie der hl. Chrissus von Jerufalem die Prophezeiung seinen Katechumenen erklärte und die jung-fräusiche Empfängniß daraus bewies (S. 48), und wie der hl. Ambrosius das Gleiche that in Betreff der jungfräusichen Geburt (S. 50).

Im dritten Jahrhundert benutt diese Prophezeiung Origenes und widerlegt den Gessüs; er fragt: "Was wäre das für ein Zeichen, wenn ein Mädchen gebären würde, das keine Jungfrau ist?" (S. 66.) Chprian sagte, das werde ein Zeichen seiner Geburt sein, daß er, der Mensch und Gott, von einer Jungfrau geboren werde; denn Isaias habe geweissagt: "Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären" (S. 68). In derselben Weise gebraucht sie Tertullian (S. 68).

Im zweiten Jahrhundert haben wir dreimal eine Erklärung und Anwendung dieser Prophezeiung gehört, um die jungfräuliche Empfängniß und Geburt Mariä zu beweisen (S. 83, 86, 89).

Im ersten Jahrhundert haben wir zwar kein Zeugniß eines Apostelschülers, der sich dieser Prophezeiung zu dem besagten Zwecke bedient hat; aber gleich werden wir den Evangelisten selbst hören, wie er diese Stelle anwendet.

Maria hat mit dem heiligen Joseph in jungfräulicher Ehe gelebt, sie ist die immerwährende Jungfrau.

Im fünften Jahrhundert bedient sich der hl. Augustinus folgender zur stehenden Formel gewordenen Ausdrucksweise: "Als Jungfrau hat sie empfangen, als Jungfrau hat sie geboren, und nach der Geburt ist sie unversehrte Jungfrau geblieben", oder, wie er an einer andern Stelle sagt: "als Jungfrau starb sie, wiewohl sie einem Zimmermanne verlobt war" (S. 37). Die Worte Christi am Kreuze: "Sohn, siehe deine Mutter", haben Isidorus Pelusiota, Hilarius und Papst Siricius als Testament Christi an seine jungfräuliche Mutter aufgefaßt (S. 37). Ja der hl. Augustinus lehrt geradezu, daß Maria das Gelübde der Jungfräulichkeit abgelegt habe (S. 38).

Im vierten Jahrhundert hat die Lehre von der immerwährenden Jungfrauschaft an dem hl. Hieronhmus einen eifrigen Vertheidiger gefunden, der zugleich den Nachweis liefert, daß diese Lehre von "apostolischen Männern" vorgetragen wurde (S. 52). Auch in diesem Jahrhundert führen Epiphanius und Ambrosius die Worte Christi am Kreuze als Beweis für die immerwährende Jungfrauschaft an (S. 53). Der hl. Ephräm bedient sich solgender Worte: "Jungfrau vor der Geburt, Jungfrau bei der Geburt, Jungfrau nach der Geburt" (S. 59). Der Verfasser der dem hl. Gregor von Nyssa zugeschriebenen Weihnachtspredigt verkündet klar und deutlich, Maria habe für immer ihren Leib Gott geweiht (S. 54).

Im dritten Jahrhundert ist es Origenes gewesen, der uns die jungfräuliche Che bezeugte, und der sagt: es sei "gottlos, einer andern als ihr den Borrang in der Jungfräulichkeit zuzuertheilen" (S. 76).

Im zweiten Jahrhundert haben Frenäus und Justinus den Titel "Jungfrau" Maria beigelegt als einen ihr eigenthümlichen Namen, weil sie die Jungfrau im vollsten Sinne des Wortes gewesen ist (S. 97—99). Von Frenäus hörten wir, "daß Maria einen ihr bestimmten Mann hatte, aber dennoch Jungfrau war"; daß "das Gesetzsie, die einem Manne verlobt war, Gattin des Verlobten nennt, wiewohl sie Jungfrau ist" (S. 99).

Im ersten Jahrhundert gibt uns Jgnatius den Zweck dieser jungfräulichen She an, wenn er schreibt: "Dem Fürsten dieser Welt war die Jungfrauschaft und Geburt... verborgen" (nämlich durch den hl. Joseph, dadurch, daß sie als verheiratet erschien, so erklärt Origenes).

Treten wir nun an die Quelle, auf welche alle diese Bächlein als auf ihren gemeinsamen Ursprung hinweisen und zurückführen, und fragen wir: haben auch die Apostel gelehrt, daß Maria die Gottesgebärerin ist, daß Maria Jungfrau war vor der Geburt, in der Geburt und nach der Geburt?

"Im sechsten Monat", so berichtet der Evangelist Lucas, "ward der Engel Gabriel gefandt von Gott in eine Stadt in Galilaa, die Nagareth beißt, zu einer Jungfrau, die mit einem Manne verlobt mar, Ramens Joseph, vom Hause Davids und der Name der Jungfrau war Maria. Und der Engel kam zu ihr herein und sprach: "Gegrüßet seist du, voll der Enaden! der Herr ift mit dir! du bist gebenedeit unter den Weibern!' Und da sie das hörte, erschrak sie über sein Wort und dachte nach, mas das für ein Gruß fei. Und der Engel fprach zu ihr: "Fürchte dich nicht, Maria, denn du haft Gnade gefunden bei Gott! Siehe, du wirft in deinem Schofe empfangen und wirft einen Sohn gebaren, und du follft feinen Ramen Jefus nennen; diefer mird groß fein und Sohn bes Allerhöchsten genannt werden, und Gott der Berr wird ihm den Thron seines Vaters David geben, und er wird ein König sein über das Saus Jakob ewiglich, und seines Reiches wird kein Ende sein. Maria aber iprach ju dem Engel: ,Wie wird das geschehen, da ich keinen Mann erkenne?' Der Engel antwortete und iprach zu ihr: Der Heilige Beift wird über dich tommen und die Rraft des Allerhöchften wird dich überschatten; darum wird auch das Beilige, das aus dir geboren wird, Sohn Gottes genannt werden. Und fiehe! Elisabeth, deine Verwandte, auch fie hat einen Sohn empfangen in ihrem Alter, und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. ad Ephes. c. XIX. 1.

die unfruchtbar genannt wird, geht im sechsten Monat; denn bei Gott ift fein Ding unmöglich.' Maria aber fprach: ,Siehe, ich bin eine Magd des Herrn, mir geschehe nach deinem Wort!' Und der Engel schied von ihr." 1 "Als Maria, seine Mutter," so fährt der hl. Matthäus fort, "dem Joseph vermählt war, fand es sich, ehe sie zusammen gekommen, daß sie vom Beiligen Geifte empfangen hatte. Joseph aber, ihr Mann, der gerecht war und sie nicht in üblen Ruf bringen wollte, wollte sie heimlich entlaffen. Als er darüber nachdachte, siehe, da erschien ihm im Traume ein Engel des Herrn und sprach: "Joseph, Sohn Davids, fürchte dich nicht, Maria als beine Gemahlin zu bir zu nehmen; benn was in ihr erzeugt ift, ift bom Beiligen Geifte; fie wird aber einen Cohn gebaren, und den follst du Jesus heißen, denn er wird sein Bolk von feinen Gunden erlöfen.' Das alles aber geschah, damit erfüllt murde, mas der herr durch den Propheten vorhergesagt hat, der da spricht: "Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären, und er wird Emmanuel heißen, d. h. Gott mit uns!' Da nun Joseph vom Schlafe erwachte, that er, wie ihm der Engel des Herrn befohlen hatte, und nahm fein Weib zu fich." 2 "Es geschah aber zu dieser Zeit," berichtet der hl. Lucas weiter, "daß ein Gebot vom Raiser Augustus ausging, daß das ganze Reich geschätzt würde. Und alle gingen, sich aufzeichnen zu laffen, ein jeder in feine Stadt. Es ging aber auch Joseph hinauf aus Galilaa, aus ber Stadt Nazareth, nach Judaa zur Stadt Davids, die Bethlehem heißt (weil er vom Hause und dem Geschlechte Davids war), auf daß er sich aufzeichnen ließe mit Maria, seinem vermählten Weibe, die empfangen hatte. Und als fie dort waren, fam die Zeit, daß fie gebaren follte, und fie gebar ihren erftgeborenen Cohn und widelte ihn in Windeln und legte ihn in die Rrippe; denn sie hatten keinen Raum in der Berberge." 3

Was diese beiden Evangelisten als geschichtliche Thatsache erzählen, vertündet der Theologe unter den Evangelisten also: "Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort... und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt, und wir haben seine Herrlichteit gesehen, eine Herrlichteit, wie die des Eingeborenen vom Bater, voll Gnade und Wahrheit."

Maria ist Gottesgebärerin; der Apostel sagt: "Siehe, du wirst in deinem Schoß empfangen und einen Sohn gebären . . . der wird Sohn des Allerhöchsten genannt werden"; "das Heilige, das aus dir geboren wird, wird Sohn Gottes genannt werden".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Luc. 1, 26—38. <sup>2</sup> Matth. 1, 18—24. <sup>3</sup> Luc. 2, 1—7.

<sup>4</sup> Joh. 1, 1. 14.

Maria hat als Jungfrau empfangen; der Apostel sagt: "Der Heilige Geist wird über dich kommen, und die Kraft des Allerhöchsten wird dich überschatten"; "was in ihr erzeugt ist, stammt vom Heiligen Geiste. Das alles aber ist geschehen, damit erfüllt würde, was der Herr durch den Propheten vorhergesagt hat, der da spricht: Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären, und er wird Emmanuel heißen, d. h. Gott mit unß!"

Maria hat als Jungfrau geboren; der Apostel sagt: "Und sie gebar ihren erstgeborenen Sohn und wickelte ihn in Windeln und legte ihn in eine Krippe" (vergl. Hieronymus und Athanasius S. 50).

Maria ist nach der Geburt Jungfrau geblieben; der Apostel sagt: "Maria sprach zu dem Engel: "Wie wird das geschehen, da ich keinen Mann erkenne?" (Vergl. Augustinus S. 38.) "Jesus, der seine Mutter und den Jünger dastehen sah.., sprach zu dem Jünger: "Siehe, deine Mutter!' Und von der Stunde an nahm der Jünger sie zu sich" (vergl. Isidorus Pelusiota, Hilarius und Siricius S. 37; Epiphanius und Ambrosius S. 53).

Das ist die Lehre der Apostel, die sie in den Evangelien uns niedergeschrieben haben. Das Bild, welches Lehner "an der Hand der biblischen Ereignisse" von Maria gewinnt: "Maria ist Jungfrau, Mutter des Messias, Josephs Weib. Sie ist gläubig und tugendhaft und genießt der Gnade Gottes. Sie wird selig gepriesen" — ist offenbar eine gar zu "magere Zeichnung"!

Ist so der vollgiltige Nachweis geliesert, daß die gesammte Lehre in Betreff der jungfräulichen Gottesmutter Maria, so wie sie das Concil von Ephesus lehrt und das fünste Jahrhundert kennt, apostolischen Ursprungs ist, so erübrigt uns nun noch eine Frage zu beantworten, nämslich: wurde Maria bereits zu apostolischen Zeiten verehrt?

"Als die Fülle der Zeiten gekommen war, sandte Gott den Engel Gabriel zu der Jungfrau Maria. Und der Engel trat zu ihr herein und sprach: "Gegrüßet seist du, voll der Gnaden! der Herr ist mit dir! du bist gebenedeit unter den Weibern!" — "Gegrüßt seist du!" Wenn Gott im Alten Bunde mit den Patriarchen, mit Moses und den Propheten redete, wenn er ihnen Aufträge gab, so hat er sie nie vorher gegrüßt; selbst als der Engel zu Zacharias gesandt wurde, um die Geburt des Vorläusers Christi zu melden, entbot er keinen Gruß: "Fürchte dich nicht, Zacharias!" so begann seine Rede. Bei Maria macht Gott eine Ausenahme. Ihr sendet er einen Gruß: einen Gruß, der, wie Origenes bemerkt,

¹ Joh. 19, 26. 27. ² S. 7.

"allein für Maria aufbehalten war; denn wenn Maria gewußt hatte, daß schon jemand anders so gegrußt worden ware - sie kannte nämlich durch tägliche Betrachtung die Weissagungen der Propheten -, so ware sie über diesen Gruß als über einen fremden nicht erschrocken" 1. Maria wird also einer Ehrenbezeugung von Gott werth erachtet, die sie mit keinem Menschen theilt. Die Ehre, die uns ein Gruß bringt, ift um fo größer, je höher die Berfon fteht, die uns gruft. Gott, der Berr der Beerschaaren, der dreimal heilige Gott, sendet durch Engelsmund diesen Gruß an die Jungfrau Maria! Gott Vater fendet diefen Gruß feiner vielgeliebten Tochter, die er von allen Töchtern Eva's auserwählt hat, daß sie der Schlange den Kopf zertrete; Gott Sohn grußt so seine Mutter: es ift der erfte Gruß, den der Sohn der Mutter entbietet, der erste Beweis seiner Liebe und Berehrung; Gott der Beilige Geist entbietet diesen Gruß seiner heiligen, makellosen Braut! Die allerheiligste Dreifaltigkeit also würdigt sich, Maria zu grußen und ihr Berehrung darzubringen! "Boll der Enade!" Gott der Berr verfündet nun, welch große Seiligkeit Maria besessen, welch erhabenes Bunder der Gnade fie ift. Alle Menschen seufzen unter dem Fluche der Gunde, find "Kinder des Zornes" 2, sind "todt in der Sünde" 3; nur Maria macht eine Ausnahme: Maria ift "voll der Gnade"! Sie ift ganz heilig: "ganz schön bift du, meine Freundin, und kein Makel ift an dir!" 4 "Der Herr ift mit dir!" "Nicht allein Gott der Sohn ist mit dir, welchen du mit deinem Fleische bekleiden sollst; nein, auch Gott der Heilige Geist, von dem du empfangen follft, und Gott der Bater, der gezeugt hat, den du empfangen wirft. Der Beilige Geift ift mit dir, der im Berein mit dem Bater und dem Sohne dich geheiligt hat. Der Herr also ift mit dir." 5 "Du bist gebenedeit unter den Beibern!" Du bift die, welche aus den Tausenden und aber Tausenden beines Geschlechtes der herr auserwählt hat, daß du Mutter seines Sohnes werdest. Alle Töchter Fraels haben gehofft, daß aus ihnen der Heiland geboren werden konnte; aber du bist die Gebenedeite unter den Weibern! "Da Maria das hörte, erschrak sie über diese Worte und dachte nach, was das für ein Gruß sei." In ihrer Demuth und Bergenseinfalt tonnte fie fich nicht benten, daß diefer Gruß ihr gelte; fie konnte nicht verstehen, wodurch sie einer solchen Ehre werth sei. Nachdem fie vom Engel Aufschluß erhalten, daß sie die Mutter des Sohnes Gottes werden solle, da sprach fie die Worte, auf welche die allerheiligste Drei= faltigkeit mit Freuden wartete, welche zu hören alle Gerechten des Alten Bundes mit heißer Sehnsucht sich gesehnt hatten, jene Worte, welche einer

<sup>1</sup> Hom. VI in Luc. 2 Ephej. 2, 3. 3 Ephej. 2, 5. 4 Hohel. 4, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bernardus, Hom. III sup. "Missus est" 4.

neuen Welt der Gnade das Dasein verleihen sollten: "Siehe, ich bin eine Magd des Herrn, mir geschehe nach deinem Wort."

Die Berehrung Mariens ift also göttlichen Ursprunges.

Gott, der herr, hat ein Beispiel gegeben, wie die allerseligste Jungfrau und Gottesgebärerin Maria verehrt werden folle. Und alsbald fand biefes Beispiel Nachahmung von seiten der Menschen. Nachdem der Engel die begnadigte Jungfrau verlaffen hatte, machte fie fich auf und ging ins Gebirg zu ihrer Verwandten Elisabeth; der Evangelist Qucas erzählt uns also: "Und sie kam in das Haus des Zacharias und grußte Elisabeth. Und es geschah, als Elisabeth den Gruß hörte, hupfte das Rind in ihrem Schofe. Und Elisabeth ward vom Beiligen Geiste erfüllt, und mit lauter Stimme rief fie und fprach: ,Gebenedeit bift du unter den Weibern, und gebenedeit ift die Frucht deines Leibes! Und woher kommt mir das, daß die Mutter meines herrn zu mir fommt? ... Selig bift du, die du geglaubt haft; denn es wird vollendet werden, was dir vom herrn gesagt worden ift!" 1 Bas mag die demuthige Jungfrau von Nazareth gedacht haben, als fie auf diese Weise von Elisabeth gegrüßt wurde, als sie sah, daß ihr Geheimnig, daß ihre hohe Würde, Mutter des Herrn zu fein, den Menschen bereits befannt ift, fie, die bei dem Gruße des Engels im ftillen Kammerlein schon erschrocken ift? Dort, wo sie mit dem Engel allein war, sprach sie nur: "Siehe, ich bin eine Magd des Herrn, mir geschehe nach deinem Worte"; aber jett, wo Gottes Erbarmen offenkundig geworden ift, wo bekannt geworden, welch großes Wunder Gott an ihr gewirkt hat, da galt es, Gott, dem Herrn, die Ehre zu geben! Sie schaute, vom Heiligen Geiste erleuchtet, die ganze Pracht und Herrlichkeit und Auszeichnung, die Gott über sie ausgegossen, eine Herrlichkeit, welche die der Bundeslade weit überragt, mit der die des Gefäßes mit Manna nicht verglichen werden fann, von der der Tempel in Jerusalem nur ein schwaches Vorbild war; sie schaute auch in die Zukunft und erkannte, was das heißt: "Du bist gebenedeit unter den Weibern!" Und von heiliger Begeisterung ergriffen, stimmt sie jenen herrlichen Lobgesang an, der da lautet: "Boch preiset meine Seele den Berrn, und mein Beift frohlodt in Gott, meinem Seile. Denn er hat herabgesehen auf die Niedrigkeit feiner Magd; denn fiche, von nun an werden mich felig preisen alle Geschlechter; denn Großes hat an mir gethan der Mächtige, und deffen Rame heilig ift. Und fein Erbarmen mahret von Beichlecht zu Geschlecht, über die, welche ihn fürchten. Gewalt hat er geübt mit seinem Urm, gerftreut hat er die Stolgen in

<sup>1</sup> Luc. 1, 40-45.

ihres Herzens Sinn; von den Thronen hat er gestürzt die Mächtigen, und die Demüthigen erhöhet. Die Hungrigen hat er mit Gütern gesättigt, und die Reichen ließ er leer außegehen. Angenommen hat er sich seines Anechtes Israel, einegedenk seiner Barmherzigkeit, so wie er gesprochen hatte zu unseren Lätern, zu Abraham und seinen Nachkommen in Ewigkeit."

"Bon nun an werden mich selig preisen alle Geschlechter, denn Großes hat an mir gethan der Mächtige, und dessen Name heilig ist", so prophezeit die allerseligste Jungfrau — und siehe, nicht lange dauert es, noch zu ihren Ledzeiten, und diese Prophezeiung beginnt sich zu erfüllen. Fand die dissherige Berehrung Mariä im Geheimen statt, in dem stillen Kämmersein zu Nazareth und in dem Hause der Elisabeth oben im einsamen Gebirge, so wird jest ihr Lob und ihr Preis vor allem Volke versündet. "Selig ist der Leib, der dich getragen, und selig sind die Brüste, die du gesogen!" so rief voll heiliger Begeisterung ein Weib, das die Wunderthaten sah, welche der Sohn der Jungfrau von Nazareth wirkte. Und dieses Weib ist, wie der ehrwürdige Beda sagt, "ein Vorbild der katholischen Kirche" geworden², welche, wie wir gesehen, in allen fünf Jahrhunderten, ja dis auf unsere Zeit, Maria mit inniger Liebe verehrt und verherrlicht: alle Geschlechter preisen Maria selig, weil Großes an ihr gethan der Mächtige, und dessen Name heilig ist!

Dignare me laudare Te, Virgo sacrata!

<sup>1</sup> Luc. 1, 46-55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hom. in Luc. 11 lib. 4 c. 49.



# Zweiter Theil.

Die Darstellungen der allerseligsten Jungfrau Maria auf den Kunstdenkmälern der Katakomben.

JIME THINK

Denn wir die Bildnisse der allerseligsten Jungfrau Maria, die sich unter den Kunstdenkmälern der Katakomben sinden, auf den Gegenstand der Darstellung prüsen, so lassen sich zwei große Gruppen unterscheiden: Bilder, die Maria als Jungfrau darstellen, und Bilder, die sie uns als Gottesgebärerin vergegenwärtigen. Die erste Gruppe zeigt uns Maria nur in der Stellung der Oranten; die zweite Gruppe weist eine größere Mannigfaltigkeit auf; es sinden sich da die verschiedenen Geheimnisse ihres Lebens als Gegenstand der Darstellung.

## Erste Gruppe.

# Die Darstellungen Mariens als Jungfrau unter dem Bilde der Orante.

Wie wir aus dem ersten, dogmengeschichtlichen Theile erkannt haben, herrschte von apostolischen Zeiten an in der Kirche der Glaube an die immerwährende Jungfrauschaft Mariens. Es drängt sich nun die Frage auf, ob die altchristlichen Künstler Maria in dieser Hinsicht zum Gegenstand ihrer künstlerischen Thätigkeit benutzt haben, ob sie in ihren Werken diese hervorzagende Eigenschaft Mariens verherrlicht haben. Die Beantwortung dieser Frage erheischt eine eingehende Untersuchung derzeitigen Darstellungen der altchristlichen Kunst, die unter dem Namen "Oranten" begriffen werden: eine Untersuchung, die um so gerechtsertigter erscheint, als bisheran den Orantenssiguren nur gelegentliche Besprechungen gewidmet worden sind.

### Sechstes Kapitel.

#### Die Granten in der altdriftlichen Kunft. Allgemeines.

Mit dem Namen "Orans", "Orante" bezeichnet man in der archäologischen Kunstsprache jene menschlichen Figuren der altchriftlichen Kunst, welche in aufrechtstehender Stellung, mit ausgebreiteten und erhobenen Armen und mit aufwärts gerichtetem Blide abgebildet sind. Diese Darstellungsweise ist die Regel; ausnahmsweise sinden sich auch solche, welche nur einen Arm erheben, und deren Blid geradeaus gerichtet ist. Dem Geschlechte nach unterscheidet man Darstellungen männlicher und weiblicher Personen, letztere in den weitaus meisten Fällen. Auch der Unterschied des Alters sindet sich berücksichtigt.

Wiewohl in der alten Kirche die Sitte vorherrschte, knieend zu beten — stehend zu beten, war nur von Ostern bis Pfingsten und an den Sonntagen im Gebrauch <sup>1</sup> —, so sinden sich doch auf den Kunstdenkmälern keine Oranten in knieender Stellung; alle sind stehend. Bottari meldet von einem einzigen Beispiel, das er in der Antichità di Aquileja abgebildet sah, wozu er jedoch die Bemerkung macht, es möge wohl einzig in seiner Art sein <sup>2</sup>.

Die Kleidung ist die gleiche, wie bei den übrigen altchristlichen Bildwerken; nur in Betress der Kopsbedeckung sind wir veranlaßt, eine Bemerkung zu machen. Es scheint nämlich, daß die Künstler die Borschristen des hl. Paulus, die er in Bezug auf das Verhalten beim Gebet gibt, beobachtet haben. Der hl. Paulus schreibt an die Korinther: "Jeglicher Mann, der mit bedecktem Haupte betet oder weissagt, entehrt sein Haupt. Jegliches Weib, das mit unbedecktem Haupte betet oder weissagt, entehrt sein Haupt. Der Mann soll sein Haupt nicht umschleiern, da er Gottes Sebenbild und Abglanz ist . . Das Weib soll ein Zeichen der Unterwürsigseit auf dem Haupte haben, der Engel wegen." Wir sinden nämlich, daß kein einziger Mann in Drantenstellung das Haupt bedeckt hätte. Nur die drei Jünglinge im Feuerosen, Daniel, Abdo und Senne, bilden eine Ausnahme; die phrygische Müße, die sie tragen, gehört zu ihrer Landestracht. Die weiblichen Oranten dagegen tragen mit wenigen Ausnahmen alle den Schleier auf dem Haupte.

Die Oranten begegnen uns als Gemälde, Sculpturen, Graffiti und auf Goldgläsern, und zwar in auffallend großer Anzahl. Nicht allein dieses häufige Borkommen lenkt unsere Aufmerksamkeit auf sie, auch die Thatsache, daß sie sich unter den Erzeugnissen aller Jahrhunderte der altchristlichen Kunstepoche vorsinden. Es drängt sich unter diesen Umständen sofort die Bermuthung auf, daß wir es mit einer nicht allein beliebten, sondern auch bedeutungsvollen Darstellung zu thun haben.

Die erste und allgemeine Bedeutung der Oranten deutet bereits der Name an: es sind Darstellungen von betenden Personen. Die Berechtigung dieser Erklärung ergibt sich aus zahlreichen Zeugnissen, welche uns die Stellung beschreiben, die man damals beim Beten einnahm. Schon im Alten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bergl. Iustinus, Apol. II. <sup>2</sup> Bottari tom. I p. 64.

<sup>3 1</sup> Ror. 11, 4-10.

Testamente lesen wir, daß Moses mit ausgebreiteten Armen betete 1. Auch im Beidenthum herrichte die gleiche Sitte: "Man betet in der Beife, daß man mit ausgebreiteten Sanden jum himmel fleht."2 Diese heidnische, ober beffer gefagt, diese dem allgemein menschlichen Gefühle entsprechende Gebets= weise hat die chriftliche Kirche beibehalten. Den ersten hinweis auf diese Sitte finden wir im Briefe des hl. Paulus an Timotheus. "So will ich denn," fcreibt er, "daß die Männer das Gebet verrichten an allen Orten, reine Sande erhebend, ohne Born und Zweifelhaftigkeit." 3 Uehnlich ichreibt Tertullian: "Die jum himmel blidenden Chriften beten mit au 3= gefpannten, weil unbeflecten Banden, mit entblößtem Saupt, weil fie nicht erröthen" 4, und an einer andern Stelle: "Wir machen unfere Gebete Gott angenehmer, da wir mit Bescheidenheit und Demuth beten; auch heben wir die Hände nicht übermäßig in die Höhe, sondern maßvoll und anständig; ebenso bliden wir nicht kühn in die Höhe." 5 Wir finden aber auch die symbolische Bedeutung dieser Gebetsweise erklart: "Schon die Stellung des Menschen, der die Sande erhebt," schreibt der hl. Ambrofius, "erweist fich als ein Kreuz; und deshalb follen wir mit erhobenen Sänden beten, damit wir schon durch die Stellung der Glieder das Leiden Christi bekennen. Denn dann wird unfer Gebet ichneller erhört, wenn unfer Körper Chriftum, an den man benkt, darftellt." 6 Aus den angeführten Stellen geht zur Ge= nüge hervor, daß die Erklarung, die Figuren, die uns beschäftigen, seien Darstellungen von betenden Bersonen, berechtigt erscheint.

Bevor wir die Untersuchung über die engere Bedeutung der Oranten beginnen, ist eine Scheidung unter denselben vorzumehmen. Schon bei oberplächlicher Betrachtung der in Frage kommenden Figuren fällt es auf, daß eine nicht unbedeutende Anzahl durch gewisse Beigaben und Umstände als Darstellungen bestimmter, hauptsächlich alttestamentlicher Personen gekennzeichnet erscheint. Nicht selten sinden wir männliche Oranten in einem kastenähnlichen Behälter, auf die eine Taube mit einem Oelzweig im Schnabel zusliegt: es sind Darstellungen des Noe in der Arche. In dem Bilderkreise der Sacramentskapellen sinden sich zwei Oranten nebeneinander, der eine ein Mann, der andere ein Knabe, die durch den Widder, das Holzbündel und durch einen Baum als Abraham und Isaak beim Opfer auf dem Berge näher

<sup>1 2</sup> Mof. 17, 11; vergl. Pf. 27, 2; 140, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apuleius, De mundo vol. II p. 276; cfr. Virgil. Aeneis II. 687. Ovid. Met. IX. 701.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 1 Tim. 2, 8. <sup>4</sup> Apol. c. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De orat. c. 17; cfr. Lib. ad nationes I.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Serm. 56; cfr. Origenes, De orat. c. 31; M. Felix in Octavio; Eusebius, Vita Const. Mag. lib. 4 c. 25.

bezeichnet sind 1. Manchmal sieht man einen Mann in Orantenstellung, zu bessen beiden Seiten sich grimmige Löwen erheben: es ist Daniel in der Löwengrube. Ferner ist eine besiebte Darstellung das Urtheil des Nabuchodo-nosor über die drei Jünglinge, die in Orantenstellung zwischen den Flammen des Feuerosens abgebildet sind. Zuweilen sindet sich eine Orante zwischen zwei Männern, die ihr nachzustellen scheinen: es ist die keusche Susanna nebst den Alten.

Eine genauere Betrachtung dieser biblischen Darstellungen macht uns auf mannigfache Abweichungen und Berschiedenheiten aufmerksam, welche sie bei sonstiger Uebereinstimmung der Gesammtauffassung von einander unterscheiden.

Folgt man dem Berichte der Heiligen Schrift, so wäre Noe in der Arche als ein bejahrter Mann aufzufassen. Bei viesen Darstellungen ist dieser Wink befolgt; andere jedoch weichen davon ab. Statt eines alten Mannes sindet sich zuweisen ein Knabe in der Arche?; andere Bilder zeigen uns einen jugendlichen Mann, der theils nacht³, theils bekleidet ist⁴. Ein Sarkophag, der sich im Museum zu Trier besindet, zeigt uns Noe, wie er inmitten seiner Familie und mehrerer Thiere in der Arche steht⁵. In Bezug auf die Gestalt der Arche sei bemerkt, daß sie ein kastenähnlicher Behälter ist, an dem in einigen Fällen der aufgeschlagene Deckel bemerkbar ist; einmal ist sie mit Löwenköpsen verziert 6.

Die Darstellungen des Daniel in der Löwengrube zeigen folgende Berschiedenheiten. In den meisten Fällen ist Daniel nackt, zuweilen aber auch bekleidet. Bei einigen Reliefs ist auch Habakuk mit dem Speisekorb in die Darstellung aufgenommen.

<sup>1</sup> Roma Sott. II tav. XVI. Bon einer zweiten berartigen Darstellung macht uns Bosio Mittheilung (p. 279; Bottari tav. 162; Garr. tav. 69, 3), sie soll sich in S. Trasone finden, ist aber bis heute noch nicht wieder gefunden. Bei der Ungenauigkeit der bei Bosio gebotenen Bilder kann man darüber ein sicheres Urtheil nicht fällen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Garr. tav. 31; 34; 44; 53; 73, 2. <sup>3</sup> Garr. tav. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Garr. tav. 51; 52; 71, 2; 318, 3; 321, 4.

<sup>5</sup> Bergl. Einladungsprogramm zu dem Bonner Winckelmannsfest von 1850, von Prof. Braun.

<sup>6</sup> Garr. tav. 72, 3; Bottari tav. 172.

<sup>7</sup> Garr. tav. 19; 311, 4; 323, 3. Folgende Stelle in der Kraus'schen Reals Enchklopädie bedarf einer Berichtigung: Daniel erscheint "in der Regel nackt, und in der Haltung der Oranten, während je ein Löwe rechts und links sich neben ihm aufrichtet. In dieser Weise ist er auf dem ältesten Bilbe im Cometerium der Domistilla dargestellt, und das nach Jahrhunderten in der jetzigen Unterkirche von San Clemente gemalte Bild zeigt durchaus denselben Typus." In beiden Fällen ist Daniel ausnahmsweise bekleidet dargestellt.

<sup>8</sup> Garr. tav. 318, 3; 323, 2; 358, 3; 365, 2; 367, 1, 2, 3.

Die drei Jünglinge im Feuerofen sind in mannigsacher Weise aufgefaßt. Theils erscheinen sie in ihrer Landestracht: phrygischer Müze, geschürzter Tunica, Mantel und eng anliegenden Hosen i, theils nacht 2; in der Regel sindet sich der Ofen angedeutet 3; einigemal stehen sie frei in den Flammen 4; in einigen Fällen ist die Darstellung insofern erweitert, als ein Henker dort abgebildet ist, der Holz in den Ofen legt 5. In vier Fällen ist eine vierte Person in abweichender Kleidung bei ihnen abgebildet, über deren Bedeutung noch später die Rede sein wird 6.

Die Geschichte der keuschen Susanna erfuhr eine mehr gleichförmige Behandlung: meistens beschränken sich die Künstler auf die Darstellung der als Orante dastehenden Susanna inmitten zweier Bäume, hinter welchen die Alten hervorlugen 7; nur in einzelnen Fällen ist die Begebenheit in ihren verschiedenen Momenten aufgefaßt 8.

Nebenbei wollen wir eine Ansicht richtigstellen, der Kraus also Ausdruck gibt: "Gegen Ende des dritten Jahrhunderts hatte dieser Bilderchklus eine bestimmte, traditionelle Gestalt gewonnen, von der man sich später nicht mehr entsernte. Bon da ab nahm die christliche Kunst, ähnlich der altäghptischen und der neubyzantinischen, einen hieratischen und stereothpen Charakter an; ihre Typen glichen ewig einer dem andern, ohne irgend eine realistische und naturalistische Färbung." Der Besund an obigen vier Darstellungen, die der betressenden Zeit angehören, zeigt, daß Kraus ofsenbar zuviel behauptet, wenn er sagt: "ihre Typen glichen ewig einer dem andern, ohne irgend eine realistische oder naturalistische Färbung."

Diese Klasse von Oranten ist von der nun folgenden Untersuchung ausgeschlossen; sie wird im Berein mit den anderen biblischen Darstellungen im achten Kapitel besprochen werden. Der zweiten Klasse weisen wir alle übrigen Darstellungen von betenden Personen zu.

Ueberblicken wir die Ansichten, die in Betreff der engern Bedeutung der Oranten geltend gemacht werden, so erkennen wir darin hauptsächlich zwei Richtungen: die eine ist geneigt, den Oranten jede symbolische Bedeutung abzusprechen und sogar in einem Theile nur ornamentale Figuren zu sehen;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Garr. tav. 62; 64, 2; 69, 2; 71, 3; 318, 2; 351, 3; 382, 4; 383, 3; 384, 1; 397, 4, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Garr. tav. 68, 1; 365, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Garr. tav. 318, 2; 334, 2; 382, 4; 383, 3; 384, 1; 397, 1, 3, 4, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bottari tav. 181.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Garr. tav. 71, 3, 384, 1; 397, 1, 6, 7.

<sup>6</sup> Garr. tav. 82, 1; 334, 2; 383, 3; Roma Sott. III p. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Garr. tav. 366, 3 u. a. m. <sup>8</sup> Garr. tav. 366, 2; 377, 2.

<sup>9</sup> Kraus, Roma Sott. S. 226.

die andere behauptet, daß den Oranten eine symbolische Bedeutung innewohnt, und zwar ein Theil sei eine symbolische Darstellung der Seelen der Verstorbenen, ein anderer sei eine symbolische Darstellung der Kirche. Letztere werden sodann nach dem Ausspruch des hl. Ambrosius: "Multa in figura Ecclesiae de Maria prophetata sunt" 1, als Darstellungen der allerseligsten Jungfrau betrachtet. In den nun folgenden Kapiteln werden wir die einzelnen Ansichten des Nähern zu besprechen haben.

# Siebentes Kapitel.

# Widerlegung einiger Ansichten in Betreff der Bedeutung der Oranten.

Die im vorigen Rapitel an erfter Stelle gekennzeichnete Richtung finden wir, soviel uns bekannt geworden, nur von Schulte vertreten. Bon einer Anzahl Dranten behauptet er nämlich, daß sie bloße Ornamente ohne jedwede Bedeutung seien 2. Zum Beweise für diese Behauptung beruft er sich erstens auf das Deckengemälde in der Lucina-Arnpta, welches "deutlich zeigt, zu welchem Zwede folche Figuren hier und fonft auf Dedengemälden verwendet wurden. Die beiden Oranten erscheinen nämlich in der Umgebung von Genien und phantastischen Frauenköpfen, dienten also offenbar demselben 3wede, d. h. als bloße Ornamente". Diese Beweisführung hat an der thatsächlichen Beschaffenheit des Gemäldes keinen Rückhalt. Ein Blick auf die Anordnung des Bildwerkes wird uns sofort von der Unrichtigkeit der Schulte'ichen Aufstellung überzeugen. Schulte beschreibt das Deckengemalbe also: "Das von einem Kreise umschlossene Centrum nimmt der gute Hirte ein. Um ihn schließen sich außerhalb der Peripherie vier kleinere und vier größere Frauenköpfe, abwechselnd zusammengestellt" (folgt eine Beschreibung und Deutung dieser Röpfe). "Gin größerer Rreis schließt diese Figuren Außerhalb desfelben (von uns unterftrichen) ftehen nahe an der Umringeslinie (sic!) der Decke zwei Oranten, zwei Hirten und vier Genien, und zwar in der Anordnung, daß sich die gleichartigen Figuren correspondiren." 3 Un der Hand diefer Beschreibung erkennt man, daß schon die Un=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De inst. virg. c. XIV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Studien S. 89 u. S. 179 f.; Ratatomben S. 312.

<sup>3</sup> Katakomben S. 311; vergl. Abbildung Roma Sott. I tav. X; Kraus, Roma Sott. Taf. IX.

ordnung der Bilder den Oranten den gleichen Kang zuweist, wie der Figur des guten Hirten und nicht wie den "phantastischen Frauenköpfen": sie sind also ebenso wenig als bloße Ornamente aufzufassen, als man den guten Hirten als bloßes Ornament auffassen kann.

"Dies ergibt sich weiterhin", fährt er fort, "aus der Wiederholung und der langgestreckten Form der Figuren, den allgemeinen, ausdruckslosen Ge= sichtszügen, vor allem aber aus der gleichen Berwendung von weiblichen Oranten in der Antike." Daß die Orante dort zweimal angebracht ist, beweist nicht, daß sie bloßes Ornament ist, denn sonst mußte das auch vom auten Sirten gelten, der dort sogar dreimal dargestellt ift. Was nun die "langgestreckte Form der Figuren, die allgemeinen, ausdruckslosen Gesichtszüge" angeht, fo bemerken wir, daß diese Umstände höchstens bei Beurtheilung der Runftfertigkeit des Malers — und der wird allgemein das höchste Lob ge= spendet - in Frage kommen, die Bedeutung der Figuren jedoch unberührt laffen. Daß sodann weibliche Oranten in der Antife eine gleiche Verwendung gefunden haben, hat Schulte behauptet, und, wenn man die in der Anmerkung angeführten Belegftellen ansieht, auch scheinbar bewiesen. Wir haben sämmt= liche Stellen, die er für seine Behauptung anführt, nachgeschlagen und auf ihre Beweiskraft geprüft. Diese Mühe war nicht umsonst, denn es ist uns jest möglich, einen Einblick zu gewinnen in die Art und Weise, wie Schulte Denkmäler "einer eingehenden Untersuchung" unterzogen hat. Wir haben dies auch deswegen thun zu muffen geglaubt, um das Auftreten in das richtige Licht zu stellen, das Schulte dem allgemein als Autorität anerfannten De Roffi gegenüber einzunehmen beliebt. Das Ergebniß unferer Untersuchung läßt sich furz alfo ausdrücken: Schulte hat lauter Beispiele angeführt, die mit der Sache, um die es sich handelt, in keinem Zusam= menhang stehen! Hier der Beweiß!

Sein erstes Citat lautet: "Vestigia delle terme di Tito tav. 42, 44, 58 (vergl. auch tav. 14 ff., 6)." Jedem, welcher den Zweck und die diesem entsprechenden Decorationen der römischen Bäder näher kennt, muß es auffallend und absonderlich erscheinen, wenn man dort als Ornamente weibliche Oranten, d. h. Darstellungen von betenden Personen sucht, und die Verwunderung wird sich noch steigern, wenn man sich die Figuren selbst ansieht, die Schulze als "weibliche Oranten in der Antike" ausgibt. Beschreiben wir kurz die einzelnen Taseln. Tav. 42: auf diesem Deckengemälde sind drei Arten von Figuren vorsindlich, die hier in Betracht kommen können. Die erste Art besteht aus vier nackten, nur von einem schmalen Streisen umflatterten Frauengestalten, welche nach Art der Karyatiden in den Ecken des mittlern Vierecks gemalt sind. Die zweite besindet sich zwischen obigen Ecksiguren und erweist sich als eine Reihe von — tanzenden Bacchantinnen, die mit den

Sänden Guirlanden in die Sohe halten. Die dritte Art unterscheidet sich von der zweiten in der Weise, daß diese Bacchantinnen Schalen und Scheiben in die Sohe halten. Tav. 44: die "Oranten" biefes Deckengemäldes find Frauengestalten, welche in den erhobenen Händen Blumen halten; oder follen vielleicht die fast ganz nackten Figuren gemeint sein, die auch die Arme in die Sohe halten? Tav. 58: auf diesem Dedengemälde tommen zwei Arten bon Figuren vor, die antike Oranten sein sollen. Es stehen dort Frauengeffalten auf Arabesten zwischen Pfauen, welche in der erhobenen Sand eine Schale, in der gesenkten einen Krug (!) halten; dann folche, die bei fehlenden Beinen aus Arabesken hervorwachsen, in beiden Sänden Schalen tragen, und mit Flügeln versehen sind. Tav. 15 ff.: diese "Oranten" machsen bei bis an die Kniee fehlenden Beinen auf einem dunnen Stengel aus einer Blume hervor und tragen in den Händen Schalen. Tav. 6: die dortigen "Oranten" find Frauengestalten, welche in der einen Sand einen Krug, in der andern eine Schale halten. Alle angeführten Figuren sind insofern den Oranten mehr oder weniger ähnlich, als sie die Arme in die Höhe heben; aber ebenso wenig man eine Frau, die beim Gähnen die Arme in die Höhe hebt, für eine Orante halten fann, ebenso wenig wird es Schulte gelingen, zu beweisen, daß Karnatiden und Bacchantinnen "weibliche Oranten der Untife" find.

Das zweite Citat lautet: "Ciampini, Vetera monimenta, vol. II, tab. I (Mosaif)." In Frage steht hier das Mosaif aus San Costanza bei Rom. Dasselbe ist gegenwärtig zerstört, und wir haben nur aus alten Beschreibungen und Zeichnungen Kenntniß von seiner Beschaffenheit. Die dort besindlichen "Oranten" beschreibt der von Schulze citirte Ciampini also: "Ebenso sind Karnatiden und Telamonen dargestellt, über deren Köpfen sich verschiedenes Blattwerk ausbreitet . . . Ueber ihnen sieht man armlose Karnatiden und Telamonen, die nach Art der Göttin Schate ein dreisaches Gesicht haben." Eine ähnliche Beschreibung gibt Bellori, er nennt sie ebenfalls Karnatiden und bemerkt dazu, daß sie ganz den Borschriften des Vitruventsprechen, und daß sie den Zweck hätten, Lasten zu tragen 1. Ein Blick auf die uns erhaltenen Zeichnungen 2 belehrt uns, daß die dortigen Karnatiden, mit Ausnahme einer einzigen, selbst der äußern Aehnlichkeit mit den Oranten entbehren, da sie in der verschiedensten Weise die Arme halten; nur die eine hebt beide in die Höhe.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Picturae ant. Romae 1750 zu tab. II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die von D'Ollanda hat Garrucci nach der Originalzeichnung des Escurial in Spanien veröffentlicht, tav. 204, 4; ein Theil ift uns auch erhalten in einer im fechzehnten Jahrhundert angefertigten Sfizze, die sich in der Bibliothef von San Marco in Benedig findet (Fonds italien cl. IV no 149), veröffentlicht von Münz in der Revue archéol. 1878 tom. 35 p. 353 pl. XI.

Das dritte Citat entnimmt Schulze Montfaucon: "L'Antiquité t. III Suppl. pl. 58". Mit diesen "Oranten der Antike" steht es nicht besser. Montfaucon nennt sie "Rymphen": die eine hält in den erhobenen Händen Blumen, die andere einen Stab und eine Scheibe, die dritte und vierte je eine Schale und einen Blumenkranz. Alle Figuren haben leichtfertig geschürzte Kleider an, bei tanzender Stellung, und das sollen "weibliche Oranten in der Antike" sein!

Endlich beruft sich Schulze auf Oranten, die in heidnischen Columbarien vorkommen und bei Montfaucon l. c. tom. V pl. 9 et 17 abgebildet sind. Die auf pl. 9 dargestellten "Oranten" erweisen sich als Frauengestalten, welche die Arme in die Höhe heben, um — zu beten? nein, um Guirlanden zu tragen; die auf pl. 17 (soll pl. 16 heißen) vorkommenden "Oranten" halten einen großen, vom Kopf herabfallenden Schleier mit beiden Händen außeinander!

Aus allen diesen Citaten geht hervor, daß Schulze Bacchantinnen, Karnatiden und Nymphen, freilich alles Figuren, die zuweilen die Hände erheben, aber keine betenden Personen sind, für "weibliche Oranten in der Antike" angesehen wissen will. Unter diesen Umständen fällt selbsteverständlich der ganze gelehrte Apparat, mit dem er seine Behauptung stügen will, in nichts zusammen; mithin auch seine Folgerung daraus auf die christelichen Oranten, daß sie, wie jene "weiblichen Oranten in der Antike", bloße Ornamente seien.

"Das Auftreten von folder Gattung in der altdriftlichen Kunft", fährt Schulte erklarend fort, "begreift fich recht wohl in einer Zeit, wo diefe bon der Runft des Beidenthumes noch in hohem Grade abhängig ftand. Daber verschwindet diese decorative Figur, von welcher sich überhaupt nur zwei Beispiele nachweisen laffen (außer auf dem erwähnten Deckengemälde in S. Lucina bei Aringhi II. 315), sehr bald oder wird durch Engelsfiguren ersett (S. Vitale in Ravenna, S. Prassede in Rom)." Die Behauptung, daß die Abhängigkeit der chriftlichen Runft von der Antike das Vorkommen der decorativen Oranten erkläre, ftütt er offenbar auf seine vorherige Aufftellung. Da wir nun nachgewiesen haben, daß ein Zusammenhang zwischen den "weiblichen Dranten der Antike" und den chriftlichen nicht besteht, so ist diefe Erklärung ebenfalls hinfällig und unzuläffig. Was die decorativen Dranten auf dem Deckengemalde bei Aringhi angeht, fo hat Schulte keinen Grund dafür angeführt, daß es blog decorative Oranten seien; wir durfen also diese Behauptung als grundlos abweisen. Es ift übrigens auffallend, daß Schulte an nur zwei Deckengemälden decorative Oranten gefunden hat, Beispiele, die sich in nichts wesentlich von allen anderen unterscheiden. irren nicht, wenn wir fagen, er hat sich zu biefer absonderlichen Behauptung

nicht auf Grund archäologisch-fritischer Studien, sondern aus protestantische dogmatischer Voreingenommenheit verstanden. Die Oranten in Lucina wers den nämlich von vielen katholischen Archäologen als symbolische Figuren der Kirche und in übertragenem Sinne als Vilder der allerseligsten Jungstrau Maria angesehen. Ferner werden diese Oranten, ohne daß widersprochen wird, der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts zugeschrieben; wir hätten also hier aus der ältesten Zeit Bilder der allerseligsten Jungstrau, welche selbst Schulze als "monumentale Zeugnisse des Marienscultus" gesten lassen muß; solche "monumentale Zeugnisse des Marienscultus" wären nun der protestantischen Theologie sehr unbequem und darum muß "daszenige Maß richtiger Anschauung und Beurtheilung" angewendet werden, "welches die unumgängliche Voraussetzung einer theologischen Verswerthung der Denkmäler bildet", d. h. die Oranten der Lucina-Arypta müssen "bloße Ornamente" ohne jedwede Bedeutung sein.

Wenn er ferner fagt, die decorativen Oranten seien bald aus dem Bilderkreis verschwunden oder durch Engelsfiguren ersetzt worden, so widerlegt er sich selbst, indem er sich auf S. Vitale in Ravenna und S. Praffede in Rom beruft. Bekanntlich ist S. Vitale im Jahre 547 unter der Regierung Juftinians und Theodora's, Praffede in Rom unter Paschalis I. (817—824) erbaut und mit Mosaiken geschmückt worden. Niemand wird im Ernste sagen wollen, eine Darftellung, die erft im fechften oder gar erft im neunten Jahr= hundert durch Engeläfiguren ersett worden ist, die also während der ganzen Dauer der altchristlichen Kunstperiode angewendet wurde, sei "sehr bald" aus dem Bilderfreis verschwunden. Dann ist uns aber auch Schulte den Beweis schuldig geblieben, daß wirklich diese Ersetzung stattgefunden hat. Für jeden ift es einleuchtend, daß zwischen der Darstellung von betenden Personen und der bon himmlischen Geistern weder ein innerer noch ein äußerer Zusammen= hang besteht, der eine solche Ersetzung veranlassen oder erklärlich erscheinen ließe. Aber auch zugestanden, die Oranten seien durch Engelsfiguren ersett worden, so kann doch niemand behaupten wollen, die Engel der altchrift= lichen Kunft seien "bloße Ornamente" gewesen, ähnlich wie die "phantastischen Frauenköpfe"; mithin ist die ganze Exemplification auf die Engel als verfehlt zu bezeichnen.

Wir wollen hier die Gelegenheit wahrnehmen und die Frage allgemein aufstellen: haben die chriftlichen Oranten in der antiken Kunst Vorbilder gehabt; sind sie Nachahmungen heidnischer Kunstwerke?

Wie wir aus den oben angeführten Zeugnissen heidnischer Schriftsteller ersehen haben, beteten auch die Heiden mit ausgebreiteten, zum himmel

<sup>1</sup> Studien S. 210, 2 Studien S. IV.

erhobenen Händen; ein Gleiches erfuhren wir von den Juden, und haben dort diese Gebetsweise als dem allgemein menschlichen Gefühle entsprechend bezeichnet. Unter diesen Umständen darf es uns nicht befremden, wenn wir auf nichtchristlichen Denkmälern Darstellungen von Oranten sinden. Beisspiele solcher Art sind die Darstellungen der Pietas — der Besucher des Museo Pio Clementino im Batican erinnert sich der schönen Statue der Pietas, die man dort aufgestellt hat <sup>2</sup>, — ferner die Abbildungen von Priesstern und Priesterinnen in der Stellung der Oranten<sup>3</sup>.

Die Thatsache, daß es heidnische Oranten gibt, läßt sich also nicht läugnen. Es fragt fich nun: in welchem Zusammenhang stehen sie zu den driftlichen? Um hier eine zutreffende Antwort geben zu können, muffen wir zwischen der materiellen und formellen Seite, d. h. zwischen der äußern, in die Sinne fallenden Erscheinung, und der dieser Erscheinung zu Grunde liegenden Idee unterscheiden. Ohne dem driftlichen Charafter der Oranten etwas zu vergeben, können wir zugeben, daß die heidnischen und chriftlichen Dranten in Bezug auf die äußere, sinnliche Erscheinung einander ähnlich find. Wir verwahren uns jedoch gegen die Folgerung, als seien die christ= lichen Künstler genöthigt gewesen, heidnische Darstellungen als Vorbilder zu nehmen. Untersuchen wir aber die beiden Darstellungen zu Grunde liegende Idee, so erkennen wir, daß da von einem Zusammenhang keine Rede sein kann. Die Bietas ist eine Darstellung der personificirten Verehrung gegen die Götter und Menschen; die Oranten hingegen find symbolische Darstellungen der Seelen der Berftorbenen, die um Fürbitte flehen, oder die für uns bitten, wie wir im nächsten Rapitel beweisen werden. Diese Ansicht vertritt auch Pieper, der in seinem Werke "Mythologie und Symbolik der chriftlichen Kunst" 4 mit Fleiß alle jene Darstellungen aufführt, die als Nachahmung heidnischer Vorbilder gelten können; er fagt, daß die Oranten mit der Pietas nichts gemein haben. Gin Gleiches gilt von den anderen Darftellungen; die Idee, welche in ihnen verkörpert ist, ist von der der Oranten verschieden. Martigny 5 und Braun 6 finden schon in dem äußern Auftreten der heidnischen und driftlichen Oranten einen Unhaltspunkt, um diefen

<sup>4</sup> Rapitel 6 S. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bergl. Hirt, Bilberbuch für Mythologie, Archäologie und Kunst II S. 113 f., Taf. 13 n. 10 und 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cfr. Montfaucon, L'Antiquité tom. II pl. VII fig. 4. 6. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bon der altesten Zeit bis ins sechzehnte Jahrhundert. Weimar 1847. Bb. 2. Anhang S. 678.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Dictionnaire des antiquités chrétiennes p. 667: "Prière".

<sup>6</sup> Jahrbücher des Bereines von Alterthumsfreunden im Rheinlande, Jahrgang XIII S. 150.

Unterschied zu beweisen. Gestützt auf die Worte Tertullians: "Wir erheben nicht nur die Sande, sondern wir breiten sie auch aus, indem wir fo das Leiden des Herrn nachbilden" 1, sind sie der Ansicht, Tertullian gebe hier einen wesentlichen Unterschied zwischen der Gebetsweise der Beiden und Christen Dazu müssen wir jedoch bemerken, daß das Büchlein De oratione eine Unterweifung für Chriften enthält und keinen apologetischen Charakter hat, insbesondere, daß er obige Worte im Gegenfat zu der judifchen Gebetsweise sagt, und nicht der heidnischen, wie der Zusammenhang lehrt. Wenn wir mithin auf diesen Anhaltspunkt verzichten muffen, so ift doch der Unterschied nicht weniger sicher. Die Darstellungen von betenden beidnischen Priestern haben einen ausschließlich historischen Charakter; es sind Abbildungen von Prieftern, wie sie ihres Amtes walten, an einen symbolischen Charakter ist bei ihnen nicht zu denken. Dagegen sind die chriftlichen Dranten, wie gesagt, wesentlich symbolisch e Figuren. Es ergibt sich also daraus für die driftlichen Oranten, daß sie vollständig ohne jeden innern Zusammenhang mit den heidnischen als der chriftlichen Runft allein eigenthümliche Erzeugniffe sich erweisen. Somit haben wir hier bestätigt, was Braun allgemein fagt: "Wenn man in der neuesten Zeit die Ansicht geltend macht, die chriftliche Runft habe in ihrem Ursprunge mit der Form auch die Idee der Antike herübergenommen, so hat man die Wahrheit so wenig auf seiner Seite, als wenn man behaupten wollte, die driftliche Religion habe mit den claffischen Sprachen, welcher fie fich bediente, auch die Ideen und Dogmen der claffischen Welt entlehnt." 2

Eine zweite Ansicht in Betreff der Bedeutung der Oranten geht dahin, daß man in einer Anzahl derselben die Portraits der dort Beigesetzen zu erfennen habe. Je nachdem man diese Ansicht näher bestimmt, ist sie richtig oder sie ist als unzutreffend abzuweisen. Diese Bestimmung kann in dreisacher Beise geschehen: erstens die Oranten der Deckengemälde sind Portraits; zweitens unter den Oranten der Wandgemälde, Sculpturen, Goldgläser und Graffiti sind Portraits, und drittens diesenigen, welche Portraits sind, haben keine symbolische Bedeutung. Untersuchen wir diese Ansichten.

Die Oranten der Deckengemälde sind Portraits, behauptet Schulze. Er schreibt: "Wo aber die Orans der Deckengemälde nicht Ornamentstück ist, . . . ist sie als Portrait der Verstorbenen zu fassen." Für diese Behauptung beruft er sich darauf, "daß die Cubicula, deren Plasonds jene Orantensiguren tragen, einzelnen Familien angehörten, also Privatbesitz waren und demnach recht wohl zu Trägern persönlicher Erinnerungen gemacht werden konnten und auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De orat. c. 14. <sup>2</sup> Jahrbücher 1848, XIII S. 159.

gemacht worden sind; denn nicht nur sind Beispiele von vereinigten männslichen und weiblichen Oranten mehrfach vorhanden, sondern es sinden sich auch in den Deckengemälden Portraits in Medaillonform". In seinem Werke "Die Katakomben" sagt er ganz allgemein: "Wir haben in den Oranten Portraits der Todten zu sehen, die auf diese Weise als solche bezeichnet werden, die im Glauben und in vertrauensvollem Gebete aus dem Leben geschieden sind." Bevor wir jedoch die Gründe, die Schulze anführt, auf ihren Werth oder Unwerth prüfen, legen wir das Ergebniß einer eingehenden Untersuchung vor, das in vorliegendem Falle von entscheidender Wichtigkeit ist.

Ms wir damit beschäftigt waren, die Anbetung der zwei Weisen in der Ratakombe der hll. Petrus und Marcellinus abzuzeichnen, fiel es uns auf, daß fich an dem untern Ende des Bildes der Mörtelverschluß des Grabdeckels fand, und zwar ungefähr acht Centimeter oberhalb des das Bild einrahmenden rothen Striches, also auf dem Frescogrund: ein klarer Beweis, daß das Bild vor Schluß des Grabes gemalt worden war 3. Wir betrachteten nun die übrigen Loculi des Cubiculums, ob sich vielleicht dort Alehnliches beobachten ließe. der linken Wand wies der Kalkbewurf drei Lücken auf, welche die Größen= verhältniffe eines Loculus zeigten. Auf der rechten Seitenwand zeigt fich dasselbe, mit dem Unterschiede, daß zwei Lücken wirklich zur Aushöhlung von Loculi benütt worden find. Diefe Beobachtung gab uns die Gewißheit, daß das Cubiculum zuerst mit Stud überzogen und gemalt wurde, und dann erft die Leichen beigesett wurden, daß also die Malerei alter als selbst die erfte Grabanlage ift, mithin unabhängig von den dort beizusetenden Bersonen ausgeführt wurde. Unter den dortigen Bildern finden fich nun fünf Oranten, eine an dem Arcosolium und vier an der Decke, lettere sollen nach Schultze Portraits der dort Beigesetzten sein. Der Umstand jedoch, daß die Malerei ausgeführt war, ehe auch nur eine Leiche in dem Cubiculum beigesetzt war, schließt jeden Gedanken an Portraits aus; denn es ift undenkbar, daß die ersten Chriften fich ichon bei ihren Lebzeiten in den Grabkammern hatten portraitiren laffen. Dann: jene Oranten stellen zwei Männer und zwei Frauen dar; es ware nun mehr als auffallend, daß dort gerade zwei Männer und zwei Frauen beigesetzt worden wären. Die Loculi belehren uns übrigens durch ihre Größenverhältniffe, daß in diesem Cubiculum drei Erwachsene, ein Kind von acht bis zehn Jahren und ein Säugling beigesetzt waren. Also jede per= fönliche Beziehung zwischen den Berftorbenen und den Oranten ist unerweiß= bar, Portraits find dort unmöglich ausgeführt.

Diese Beobachtung veranlaßte uns, die übrigen Cubicula in dieser Hinsicht zu untersuchen. In elf anderen derselben Katakombe konnten wir auf Grund

<sup>1</sup> Studien S. 180. 2 S. 113. 3 Bergl. Tafel IV.

der Beschaffenheit der Loculi feststellen, daß in denselben die Stuckirung und Ausmalung älter ift, als die Anlage oder Berichließung der Graber. dem Cubiculum XIII (nach der Bezeichnung Bosio's) fand fich folgende Eigenthumlichkeit: die in dem Stud und der Ornamentirung freigelaffene Lude war für die Leiche eines Erwachsenen berechnet; es sollte jedoch ein Kind dort beigefett werden, und man höhlte dem entsprechend den Loculus aus; die Folge davon war, daß ein Theil des Tuffes frei blieb. Dort fanden fich ferner vierzehn Loculi größtentheils mit Rinderleichen befest; Oranten fanden sich an der Decke nur vier: zwei Männer und zwei Frauen. Uso auch hier können keine Portraits gesucht werden. Unsere Untersuchung hatte sich aber nicht bloß auf Cubicula mit Malereien beschränft, auch folche haben wir hineingezogen, die nur einen Kalkbewurf erhalten haben. Wir fanden dieselbe Erscheinung; so in zwei Cubiculen in der Nähe der Grabkammer, welche die Bilder der hll. Petrus und Marcellinus an der Decke aufweist. Damit es nicht den Anschein habe, als hätten wir es hier mit einer Eigenthümlichkeit der Katakombe der hll. Petrus und Marcellinus zu thun, stellten wir dieselbe Untersuchung in Callistus, in Domitilla, in Priscilla und in Hippolytus an, und zwar mit demfelben Ergebniß: auch dort fanden sich Cubicula, deren Bewurf oder Malerei älter war als die Anlage oder Berichluß der Gräber.

Unter den Deckengemälden gibt es zehn, die Oranten unter ihrem Vildwerk aufweisen 1. In der Lucina-Arypta konnte nichts erkannt werden, weil
durch Ausmauerung der Loculi jede Spur verwischt ist; eines dieser Gemälde
kennen wir nur aus den Zeichnungen Bosio's, weil das betreffende Cubiculum
bis heute nicht wiedergefunden ist. Bon den übrigen acht besinden sich fünf
unter denen, die wir untersucht haben und in denen wir seststellen konnten,
daß die Ausmalung vor der ersten Beisetzung ausgeführt ist. Die drei anderen,
welche sich im Ostrianum sinden, konnten wir wegen der vorgerückten Sommerzeit nicht untersuchen. Berücksichtigt man jedoch, daß alle diese Gemälde

<sup>1</sup> Es find folgende: I. Lucina-Arypta Roma Sott. I tav. X. Kraus, Roma Sott. Taf. IX. Priscilla cub. VI. Aringhi II. p. 145. Bottari tav. 183. Garr. tav. 78, 2. II. 42, 1. cub. II. II. p. 31. 99. III. 46, 2. cub. VI. II. p. IV. Petrus 35. 107. cub. X. II. p. 49, 2. V. und 41. 115. VI. Marcellinus cub. XIII. II. p. 45. 122. 54, 1. 58. VII. cub. 49. II. p. 116. 61. VIII. Oftrianum cub. I. II. p. 81. 140. 63. cub. II. II. p. 85. 145. IX. 151. 65. cub. IV. II. p. 88. X.

— das in Lucina und in Priscilla ausgenommen — ungefähr in demselben Jahrhundert entstanden sind, so kann man füglich annehmen, daß man auch bei denen im Ostrianum ebenso verfahren ist, wie bei den übrigen. Unter diesen Umständen sind wir zu der Behauptung berechtigt, daß alle Oranten an den Deckengemälden, weil vor der Beisetzung der Leichen ausgeführt, keine Portraits der dort Begrabenen uns überliefern, überhaupt in keinem unmittels bar persönlichen Zusammenhang mit denselben stehen.

In diefer Meinung beftartt uns noch folgende Beobachtung. Unter den Oranten finden sich einige, die durch beigesetzte Ramen als Portraits der dort Begrabenen gekennzeichnet sind. Alle diese treffen wir an den Wänden neben oder über dem betreffenden Loculus; keine einzige dagegen unter den Decken= gemälden. Ferner, eine Untersuchung des Frescogrundes und des Verschlusses der Loculi, wo diese benannten Oranten angebracht sind, ergibt, daß der Frescogrund nach bereits erfolgtem Verichluffe des Loculus auf= getragen wurde; denn er bildet zugleich den Verschluß, und die Malerei bedeckt den Verschluß selbst 1. Wir haben hier eine indirecte Bestätigung des oben Gejagten, wo nämlich Portraits angebracht find, find fie nicht vor Berschluß des Loculus, sondern nach Berschluß desselben ausgeführt. Bergleicht man endlich die als Portraits gesicherten Oranten mit denen der Deckengemälde, so findet man, daß erstere auch eine portraitartige Behandlung erfahren haben, jede ift in etwa individualisirt, 3. B. die beiden Oranten in Saturninus, die Mutter mit ihren Söhnen und Töchtern in Soteris 2, die fünf Heiligen ebendaselbst. Bei den Oranten der Deckengemälde ist aber keine Spur von portraitartigen Zügen zu entdecken, alle sind schematisch behandelt, jedesmal find alle gleich groß, haben gleiche Gewänder, gleichmäßig den Schleier ober nicht; kurz, jeder Gedanke an Portraits ist ausgeschlossen.

Prüfen wir nun die Gründe, die Schulze für seine Ansicht beibringt. Seinen ersten Grund entnimmt er dem Umstande, daß "Beispiele von vereinigten männlichen und weiblichen Oranten mehrsach vorhanden sind". Wie man hieraus folgern kann, diese Oranten seien deshalb Portraits, ist nicht ersichtlich. Dann sagt er: "es sinden sich in den Deckengemälden Portraits in Medailsonform", und verweist auf ein Beispiel in einer Unterkirche in Fünfstirchen in Ungarn und auf eines aus den heidnischen Kunstwerken 4. In

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bergl. die zwei großen Oranten in Saturninus Garr. tav. 73, 6; die Orante mit Namen GRATA ebendajelbst Garr. tav. 69, 2; die fünf Heiligen in Soteris Roma Sott. III tav. I et II.
<sup>2</sup> Roma Sott. III. tav. VI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Besprochen von De Rojsi im Bullettino 1874 n. 3 tav. VII; ferner im Jahrbuch der f. f. Central-Commission zur Ersorschung und Erhaltung der Baudentmale 1856 S. 124 f.

<sup>4</sup> Mitgetheilt von Bellori, Picturae ant. (Romae 1750) tav. IV, Anhang. Liell, Marienbarstellungen.

dem Jahrbuch der k. k. Central-Commission wird die Gewölbedecke in Bunffirchen also beschrieben: "Die Gewölbedede ift in Felder getheilt . . ., in den vier Eden find in Kranzen vier Röpfe, zwei weibliche und zwei männliche, angebracht, von denen zwei gang gut erhalten find. Sie haben etwas Bortrait= artiges an sich." Was nun das Beispiel aus der heidnischen Decorations= malerei angeht, so erblickt man dort die Bildnisse einer Familie: in der Mitte die Bruftbilder von Mann und Frau; in den vier Edmedaillons die der fünf Rinder, so zwar, daß die beiden jüngsten sich in ein Medailson theilen, während die drei anderen, ein Knabe und zwei Mädchen, jedes für sich ein Medaillon innehat. In beiden Fällen, besonders im zweiten, ist es außer Zweifel, daß wir Portraits vor uns haben. Betrachtet man aber die Beschaffenheit dieser Bilder, so wird man den himmelweiten Unterschied einsehen, der zwischen ihnen und den Oranten der Deckengemalde obwaltet. Bei jenen Bildern sind alle Anforderungen erfüllt, die man an ein Portrait stellen muß; bei diesen jedoch, wie wir früher ausführten, gänzlich unberücksichtigt gelassen. Diese Beispiele beweisen höchstens, daß man Portraits an Deckengemälden anbrachte, aber nicht, daß die Oranten der Dedengemälde Portraits find.

Unterziehen wir die Oranten, welche sich auf den Wandgemälden, Sarkophagen, Goldgläsern und Graffiti sinden, einer nähern Untersuchung, so sinden wir dort eine Anzahl, die mit Recht als Portraits der dort Beigesetzen bezeichnet werden kann. Damit wir jedoch nicht misverstanden werden, nuß die Benennung "Portrait" näher erklärt werden. Wir bezeichnen mit dem Worte "Portrait" alle jene Vilder, welche durch den beigesetzen Namen oder durch die technische Behandlung erkennen lassen, daß sie eine bestimmte Person vorstellen, ohne auf getreue Wiedergabe der Natur Anspruch zu machen 1. In diesem weitern Sinne also gebrauchen wir das Wort "Portrait" bei einer Anzahl von Oranten.

Bei den heidnischen Römern war es Sitte, bei Begräbnissen die Todtenmaske des Verstorbenen auf dem verschlossenen Sarge anzubringen<sup>2</sup>; an den Grabdenkmälern war es Brauch, die wohlgetroffenen Portraits der dort Beisgesten aufzustellen; alles dieses geschah, um die Erinnerung an den Verstorbenen in dem Gedächtniß der Ueberlebenden lebendig zu erhalten.

Betrachtet man eine Anzahl von Gemälden, Sculpturen und Goldgläsern der Katakomben, so muß man gestehen: sie dienten ganz demselben Zwecke,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es finden sich nämlich verschiedene Bildnisse, die durch den beigesetzen Namen als Wiedergabe ein und derselben Person bezeichnet sind, welche sich jedoch nicht im entserntesten ähnlich sind; wir verweisen auf die verschiedenen Bilder der hl. Agnes auf den Goldgläsern Garr. Vet. tav. 21, 1—5; tav. 22, 1—6.

<sup>2</sup> Vergl. Marquardt, Kömische Privatalterthümer, 5. Theil, I. Abth., S. 360.

wie die heidnischen Bildnisse; sie sind da, um das Andenken an den Berstorbenen fortzupflanzen, von einer symbolischen Bedeutung kann keine Rede sein 1.

Diese Thatsacke legt die Vermuthung nahe, daß auch in Vetreff der portraitartigen Oranten ein Gleiches anzunehmen sei, nämlich, daß sie nur Portraits sind ohne jede symbolische Vedeutung. Schulze ist geneigt, dies anzunehmen, wenn er schreibt: "Wo aber die Orans der Deckengemälde nicht Ornamentstück ist, entbehrt sie der symbolischen Vedeutung und ist als Portrait der Verstorbenen zu fassen", und etwas später: "Während sich also jene anzgebliche Symbolisirung... durch nichts erweisen läßt, sichern diejenigen Fälle, in welchen überhaupt eine Entscheidung möglich ist, den weiblichen Orantenssiguren eine persönliche, individuelle Beziehung und machen wahrscheinlich, daß auch diejenigen Darstellungen, die uns durch kein inschriftliches Zeugniß interpretirt werden, in derselben Weise zu begreifen sind."

Wir glauben jedoch, den symbolischen Charakter aufrecht halten zu sollen. Wo die Künstler nur Portraits beabsichtigt haben, haben sie die Vilder in der gewöhnlichen Weise ausgeführt, wie obige Beispiele darthun. Dadurch aber, daß sie diesen Portraits die Stellung der Oranten gegeben haben, betunden sie offenbar, daß etwas mehr als die bloße Wiedergabe der Persönlichkeit beabsichtigt ist. Dies scheint auch Schulze später eingesehen zu haben, wenn er schreibt: "Wir haben in ihnen die Portraits der Todten zu sehen, die auf diese Weise als solche bezeichnet werden, die im Glauben und vertrauens-vollem Gebete aus dem Leben schieden."

Fassen wir das Gesagte kurz zusammen, so ergibt sich für die Lösung der Frage in Betreff der Bedeutung der Oranten: erstens, daß die Oranten der Deckengemälde weder bloße ornamentale Figuren noch Portraits sind; ferner, daß ein Theil der Oranten zwar Portrait ist, aber gleich den übrigen eine symbolische Bedeutung hat.

¹ Hierher gehören: daß auf Leinwand gemalte Portrait eines Mannes in dem Cubiculo del Oceano in Calliftus (vergl. Roma Sott. II tav. 28; Garr. tav. 14); daß Brustbild eines Mannes, von einem Lorbeerkranz umgeben, in Saturninus (vergl. Roma Sott. I p. 23; Bottari tav. 160; Garr. tav. 68); ein ähnliches, wo der Manne eine Lanze in der Hand hat, ebendaselbst (vergl. Bottari tav. 161; Garr. tav. 69, 1); dann die zahlreichen Büsten an den Sarkophagen (vergl. Garr. tav. 358, 1; 365, 2; 367, 1); endlich unter den Goldgläsern (siehe die Beispiele Garr. Vet. tav. 26—32).

2 Studien S. 181. 3 Katakomben S. 133.

# Achtes Kapitel.

# Die Granten sind zum Theil symbolische Darstellungen der Seelen der Verstorbenen.

Im vorigen Kapitel haben wir den symbolischen Charafter der Oranten behauptet und gegen die entgegengesetzten Meinungen vertheidigt. Bevor wir jedoch näher auf die Erklärung desselben eingehen können, haben wir noch nachzuweisen, daß die Oranten Darftellungen der Seelen der Berftorbenen find. Garrucci ist anderer Ansicht; er hält dafür, daß man nicht so sehr die Seelen der Verftorbenen, als vielmehr die Bilder der Verftorbenen felbft in ihnen ju sehen hat. Er ftutt diese Unsicht auf eine Beobachtung an den Sar= tophagen, wo er gefunden haben will, daß oft die Gesichtszüge der weiblichen Dranten unausgeführt geblieben find, woraus er schließt, daß die Bortraitzüge dort angebracht werden sollten, es also feine Bealgestalten bleiben sollten 1. Dieser Umstand ift für uns keine Schwierigkeit, da wir nachgewiesen haben, daß die portraitartigen Oranten symbolische Figuren sind, und dieser symbolische Charafter verlangt, wie wir später sehen werden, daß man in den Oranten die Bilder der Seelen erkennt. Dann beruft sich Garrucci auf eine in alter Zeit herrschende Ansicht, zufolge der die abgeschiedenen Seelen die körperliche Geftalt beibehielten - die später anzuführenden Zeugnisse aus den Marthrer= acten beweisen, daß auch eine gegentheilige Ansicht geherrscht hat —, dem entsprechend hätten alle weiblichen Oranten, wenn sie Namen trügen, weibliche Namen; die Männer seien als männliche, die Frauen als weibliche Oranten dargestellt. Daraus, daß die weiblichen portraitartigen Oranten stets weibliche Namen tragen, folgt nicht, daß es darum Bilder der Berftorbenen find; denn es ift selbstverständlich, daß man eine weibliche portraitartige Orante nie durch den Namen eines Mannes zum Bilde eines Mannes machen wird. Es ift zwar richtig, daß die mannlichen Oranten stets männliche Namen haben; aber daraus folgt nicht, daß alle Männer durch männliche Oranten dargestellt wurden; denn es läßt sich eine Anzahl weiblicher Dranten anführen, welche symbolische Darstellungen von verstorbenen Männern sind. Wir glauben darum, daß man, um allen borkommenden Fällen Rechnung tragen zu können, die Ansicht vertreten muß, die Oranten seien symbolische Darftellungen der Seelen der Berftorbenen und nicht Bilder der Verstorbenen. Wir ftugen unfere Meinung auf folgende Gründe.

Wir haben früher bemerkt, daß die Anzahl der weiblichen Oranten bei weitem die der mannlichen übertrifft. Sollen nun die Oranten uns die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Storia tom. I p. 305 sq.

Bilder der Verstorbenen, gleichviel, ob Portrait oder nicht, wiedergeben, so mußte man fich zu der Annahme verstehen, in allen jenen Gräbern, an denen sich weibliche Oranten finden, Frauengraber zu erkennen; eine Erscheinung, die zum mindesten auffallend, wenn nicht unerklärlich wäre. Rath diefer Umstand icon, in den Oranten die symbolische Darstellung der Seelen zu erkennen und nicht die Bilder der Berftorbenen, so werden wir noch mehr hierin bestärkt, wenn wir die Beschaffenheit der Oranten näher betrachten. Wie wir bei Besprechung der Oranten der Deckengemalde im vorigen Kapitel (S. 127 ff.) bereits nachgewiesen haben, besteht zwischen ihnen und den dort Beigesetzten kein unmittelbarer, perfönlicher Zusammenhang. Die Oranten auf den Grabsteinen, wo das Alter zuweilen beigesetzt ift, bestätigen dies. Wir verweisen auf jenen FELIX, von dem die Inschrift sagt:

# QVI Bixit ANNVm Dies Numero XXVIII (Der ein Jahr und achtundzwanzig Tage lebte),

der als erwachsener Mann dargestellt ift 1; ferner auf eine von Boldetti mit= getheilte Inschrift, wo der acht Monate alte PAVLINVS als Knabe von zehn bis zwölf Jahren abgebildet ist; 2 ferner auf jenen RESPECTVS auf einer Inschrift bei Aringhi, der ein Jahr und acht Monat alt war, und doch als erwachsener Anabe dasteht 3; endlich auf das Bild eines fünfjährigen Mädchens, das, wie Montfaucon bemerkt, für sein Alter viel zu groß dargestellt ift, worin er eine Wiederholung der sonstigen Erscheinung sieht, daß ein-, zweiund dreijährige Kinder als Erwachsene dargestellt worden sind 4. Also selbst in Fällen, wo ein innigerer Zusammenhang vorhanden ift, hat man kein eigentliches Bild des Verstorbenen hergestellt.

Machen diese Beobachtungen es mahrscheinlich, daß man bei den Oranten eine symbolische Darstellung der Seelen beabsichtigte, so wird diese Wahr= scheinlichkeit an der Hand folgender Monumente zur Gewißheit erhoben. In der Katakombe des hl. Saturninus befindet sich ein Arcosolium, auf deffen Lunetta neben dem guten hirten ein Anabe abgebildet ift, der in der hand eine Tafel halt mit der Inschrift: DORMITIO 5 SILVESTRI = Rubestätte des Splvefter. Bevor wir diese Inschrift für unsern Zwed gebrauchen können, muffen wir erst die Lesart feststellen. Als P. Marchi diese Malerei fand, ließ er eine Abbildung davon für das Lateran-Museum anfertigen, auf welcher man statt SILVESTRI die weibliche Form SILVESTRE = Silvestrae lieft. In gleicher Weise hat Garrucci SILVESTRE gelesen 6.

<sup>1</sup> Im Museum des Campo Santo in Rom. <sup>2</sup> Boldetti lib. II p. 369.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Aringhi II p. 118; cfr. ibidem p. 120: FAVSTINA.

<sup>4</sup> L'Antiquité, Supplement zum 5. Bb. pl. XXXI. 5 Perret lieft "RORMITIO"! <sup>6</sup> Tay, 70.

Wir haben nun das E der Endung genau untersucht und gefunden, daß das mittlere Strichlein, welches das E fennzeichnen foll, auf der Original= Inschrift fich nicht findet. Wir fanden vielmehr dort ein Candforn, welches im Stud eine kleine Erhöhung bildet und ichwarz durchichimmert, neben dem Grundstrich des I; dieser schwarze Punkt steht mit dem Grundstrich des I in keinerlei Berbindung. Dann, vergleicht man das vermeintliche E mit dem vorhergehenden, so findet man sofort folgenden Unterschied: das erste E ist so geschrieben: E; das fragliche aber so: I. Mithin ift die Lesart SILVESTRI als die richtige anzusehen. Un diesem Arcosolium findet sich an der Augenwand eine weibliche Orante. Wiewohl also hier ein Mann begraben war, fo hat man doch deffen Seele durch das Bild einer weiblichen Orante dargeftellt: ein flarer Beweis, daß man nicht das Bild des Berftorbenen, sondern eine symbolische Darftellung der Seele des Berftorbenen beabsichtigte. Im Oftrianum, um ein zweites Beispiel anzuführen, erbliden wir auf der Lunetta eines Arcofoliums das Bruftbild eines jungen Mannes, der in seinen Sanden eine Rolle tragt. Bur Rechten und Linken ftehen wei bliche Dranten 1. Dieselbe Erscheinung bietet uns ein Sartophag des Lateran-Museums, wo eine weibliche Orante inmitten zweier Männer abgebildet ift; die Inschrift bezeugt uns, daß dort ein Mann beigesetzt war; fie lautet nämlich:

SABINO CONIVGI QVI VIXIT . . . (Dem Gatten Sabinus, welcher lebte . . .) 2

Ein anderer Sarkophag daselbst, der, wie die Inschrift meldet, die sterblichen Reste eines jüngst verheirateten Mannes barg, zeigt ebenfalls eine weibliche Orante inmitten zweier Männer<sup>3</sup>. Fügen wir noch einen dritten hinzu; seine Inschrift lautet:

## SATVRNINVS ET MVSA FILIO DVLCISSIMO FECERVNT

(Saturninus und Musa setzten dieses Denkmal ihrem sehr lieben Sohne).

Die Seele des Verstorbenen ist durch eine weibliche Orante symbolisirt 4. De Rossi fand in dem Cubiculum, das den Titel: BITHVS · FECIT · SIBI · ET · SVIS trägt, eine Inschrift, über welcher eine weibliche Orante steht, wiewohl sie einem Manne gilt:

CAESIDIO FAVSTINO CYRIACA fecit be-NEMERENTI CONIUGI CVM Quo vixit A XVIII D... boNAE ANimae iN PACe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Garr. tav. 66, 2. <sup>2</sup> Garr. tav. 382, 2. <sup>3</sup> Garr. 380, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Garr. tav. 296, 1.

(Dem Cäsidius Faustinus setzt Chriaca dies Denkmal als ihrem wohlverdienten Gemahl, mit welchem sie lebte 18 Jahre . . . Tage. Der guten Seele in Frieden).

Die Orante ist also hier die figürliche Darstellung der Formel: Bona anima in pace 1. Sine Bronzemedaille beschreibt De Rossi also: "Hier ist das Marthrium des hl. Laurentius dargestellt, wie ein Henker ihn über den Rost ausgestreckt hält . . In Gestalt einer betenden Jungfrau erhebt sich seine (des Laurentius) Seele über ihm und wird von einer Hand aus der Höhe gekrönt." Ferner führen wir zwei von De Rossi veröffentlichte Grabsteine an, die in San Callisto gefunden wurden. Der eine trägt die Inschrift:

ΜΟΥCΗC ΖωΝ εποίηςεΝ Ατω ΚΑΙ ΤΗ ΓΥΝεΚΙ

(Bei seinen Lebzeiten sette Muses sich und seiner Gattin dies Denkmal).

Es handelt sich also um ein Grab, das für den Muses und seine Gattin bestimmt ist. Neben der Inschrift steht links eine weibliche Orante, rechts der gute Hirt: also, um die Seele beider zu symbolisiren, bedient man sich der einen weiblichen Orante. Dieselbe Darstellung erblicken wir auf dem andern Steine, dort heißen die Bestatteten Prisca und Muses.

Diese Denkmäler beweisen, daß die altchristlichen Künstler zur symbolischen Darstellung der Seelen, gleichviel, ob eines Mannes oder einer Frau, die Figur der weiblichen Oranten angewendet haben. Dies bestätigen uns auch die schriftlichen Zeugnisse jener Zeit. In den Acten der hll. Petrus und Marcellinus lesen wir: "Der Henker bezeugte, daß er ihre (d. i. des Petrus und Marcellinus) Seesen aus dem Körper habe scheiden sehen als Jungstrauen, die, mit Gold und Selsteinen geschmückt und mit glänzenden Gewändern angethan, von Engelhänden in den Himmel geführt wurden." Aehnliches sindet sich in den Acten der hl. Cäcilia: "Er sah die aus den Körpern scheidenden Seesen (nämlich die des Tiburtius und Valerianus)... wie Jungfrauen."

Man könnte uns den Einwand machen: wie kommt es denn, daß man nicht wenige Fälle anführen kann, in denen nicht weibliche, sondern männliche Oranten zur Darstellung der Seelen der Berstorbenen angewendet wurden? oder: wie ist die Anwendung von männlichen Oranten, die zuweilen ohne Namen — also keine Portraits — vorkommen, nach dieser Theorie zu verstehen? Wir glauben eine hinreichende Erklärung dieser Erscheinung zu geben,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cfr. Bullett. 1868 p. 13. <sup>2</sup> Bullett. 1869 p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Roma Sott. II tav. 39 n. 10. n. 11.

wenn wir sagen, die Rünftler haben in den betreffenden Fällen, der Ubwechslung halber, männliche und weibliche Oranten gewählt. Auch mag von Einfluß gewesen sein der Umstand, daß sonst männliche Oranten als Portraits mit symbolischer Deutung auf die Seelen vorkamen; so hat man sie auch da, wo kein Portrait beabsichtigt mar, ohne Bedenken angewendet.

Faffen wir alle Beweismomente zusammen, so wird man zugestehen muffen, daß für die Ansicht, die Dranten seien symbolische Darstellungen der Seelen der Verstorbenen, so zahlreiche und so durchschlagende Gründe sprechen, daß wir berechtigt sind, diese Ansicht als die richtige zu vertreten. Diese Unsicht wird auch von anderen Archäologen als die richtige angesehen 1.

Die Dranten find symbolische Darstellungen der Seelen der Berftorbenen, das ist das Ergebniß unserer bisherigen Untersuchung. Geben wir nun einen Schritt weiter und fragen wir: weshalb hat man denn diesen symbolischen Figuren die Stellung der Betenden gegeben, wie ist diese Stellung zu ver= stehen? Das ist die Frage, die uns jest beschäftigen muß; eine Frage, die, foll sie richtig beantwortet werden, eine Untersuchung in Betreff der Bedeutung der Katakombenbilder überhaupt erheischt. Es kann nicht in unserer Absicht liegen, alle Ansichten, die in dieser Beziehung vertreten werden, anzuführen und auf ihre Richtigkeit oder Unrichtigkeit zu prüfen, das würde ein eigenes Buch erfordern 2. Wir beschränken uns darum darauf, die Unsicht des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cfr. Roma Sott. II p. 322; Bullett. 1867 p. 85; 1868 p. 13; 1869 p. 33; 1876 p. 145; Stevenson in der Sitzung vom 5. Febr. 1882, Bericht im Bullett. Paris 1882 p. 179; Northcote, Epitaphs of the catacombs p. 158.

<sup>2</sup> Kraus gibt die Regeln für die übliche Auslegung der Bildwerke alfo an: "Es erhebt fich die Frage: welche Regeln haben uns bei der Erklärung der altchriftlichen Symbole gu leiten? Augenicheinlich werden wir den guverläffigsten Schlüffel gu ihrem Berftandniffe besiten, wenn wir und mit den Anschauungen und Gedanken der Runftler felbst oder derjenigen, unter welchen sie lebten oder für welche sie arbeiteten, vertraut gemacht haben. Gine einzige Meugerung eines Rirchenvaters, ber gur Zeit ber Unfertigung eines Gemäldes ober furz nachher geschrieben hat, führt uns unvergleichlich tiefer und zuverläffiger in den Ginn der betreffenden Darftellung ein, als ein ganzer Band voll Spothesen, mogen dieselben auch noch so geiftreich und von modernen Auslegern noch jo glangend unterftugt fein. Die Gewißheit einer gegebenen Erklarung wächst natürlich in dem Mage, wie fich die Zahl und Alarheit der beigebrachten Texte, fowie das Gewicht der angeführten Schriftfteller mehrt" (Roma Sott. S. 235). Es läßt fich nicht läugnen, daß diese Regel eine gewisse Berechtigung besitht; durch die Predigt der hl. Bater nämlich wurden die Glaubigen mit der Auslegung der Beiligen Schrift befannt, fie hörten ba, wie die einzelnen biblifchen Ereigniffe zu deuten und zu verfteben find. Aus den Predigten, überhaupt aus den Schriften der Bater konnen wir alfo erkennen, welche Auslegung diefem ober jenem biblifchen Greigniffe gegeben wurde. Es läßt fich ferner vermuthen, daß bie Runftler aus biefem Gedankenkreis ichopfend ihre Bilder angefertigt haben; daß alfo auch in ben Schriften ber Bater ber

Herrn Le Blant, die wir für die richtige halten, auseinanderzusetzen und die Gründe vorzulegen, die er dafür angeführt hat 1.

Sollen wir uns ein Urtheil über die Bedeutung der Ratafoniben= darstellungen bilden, so ist vor allem nothwendig, daß wir uns über den 3med flar werden, den diefelben gehabt haben. Geftütt auf die Worte des hl. Gregor d. Gr.: "Deshalb werden in den Kirchen Gemälde angebracht, damit diejenigen, welche des Lesens unkundig find, an den Wänden sehend lesen, was sie in den Büchern nicht lesen können . . . , und damit die des Lefens Unkundigen ein Mittel hatten, sich Kenntniß der Beiligen Schrift zu verschaffen" 2, ist man geneigt, anzunehmen, der Zweck der Katakombenbilder sei gewesen, die Chriften mit den Ereignissen der Beiligen Schrift und mit den Lehren der Kirche bekannt zu machen. In der Real-Encyklopädie von Rraus ift diefes alfo ausgedrückt: "Die biblijchen Scenen waren immer nur die Hülle, unter der sich für den Eingeweihten eine tiefere Idee verbarg, nur Symbole und Typen der Geheimlehren des Christenthums, den Beiden un= verständlich, den Ratechumenen eine Art Biblia pauperum, den Gläubigen aber wie ein Buch, das zu immer wiederholtem Lesen reizt, und in welchem man immer neue Schönheiten und tiefere Gedanken entdeckt . . . Was der Berftorbene im Leben geglaubt, was feine Stärkung gewesen war in den Stürmen der Verfolgung, was er und was für ihn die Zurndgebliebenen im Tode hofften, das suchten die Künftler durch biblische Bilder anzudenten."3 Daß dieses der Zweck der Ausmalung "der Kirchen" war, kann man nach

Schlüssel zum Verständniß der Bilber zu suchen ist. Damit diese Vermuthung berechtigt ist, muß nachgewiesen werden, daß zwischen den Erklärungen der biblischen Ereignisse der Väter und den Darstellungen dieser Begebenheiten am Grabe ein Zusammenhang besteht, oder daß die Väter diese Begebenheiten, wenn nicht geradezu erklären, so doch wenigstens unter dem selben Gesichtspunkte betrachten, wie die Künstler es thaten, die dieselben als Schmuck eines Grabes benutzen. Daß ein solcher Zusammenhang besteht, wird man nicht nachweisen können. Ferner ist es bekannt, daß die Väter ein und dasselbe Ereigniß aus dem Alten Testament in verschiedener Weise aufgesaßt haben; welche von diesen Erklärungen bei den Katakombenbildern zutrifft, bleibt unentschieden. Daß wirklich diese Erklärungsweise keinen genügenden Aufschluß über die Bedeutung der Vilder gibt, geht aus der Verschiedenheit, wie man die einzelnen Vilder auffaßt, hervor; man vergleiche nur die Literatur, die über den Sarkophag von St. Paul erschienen ist (im Kapitel 16 n. 32), und was S. 166 Anm. 1 über den guten Hirten gesagt wird.

¹ Le Blant, Étude sur les Sarcophages chrétiens antiques de la ville d'Arles (Paris 1878), Introduction; abgebruct auch in Revue archéolog. 1879 p. 223—241 und p. 276—292 unter dem Titel Les Bas-Reliefs des Sarcophages chrétiens et les liturgies funéraires; ferner desfelben Manuel d'Epigraphie chrétienne d'après les marbres de la Gaule (Paris 1869) p. 87—94.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lib. IX ep. 115 ed. Maur. "ad Serenum". 3 "Biblische Darstellungen" S. 157.

den Worten Gregors nicht in Abrede stellen; daß dieses aber auch von der Ratasombenmaserei gesten soll, können wir nicht zugeben, in dem Sinne nämlich, als sei die Besehrung des Bolses die erste und vor allem maß=gebende Rücksicht bei der Wahl der Bilder gewesen.

Das fragliche Bildwerk schmudt die Loculi, die Arcofolien, die Sartophage und die Grabkammern der Ratakomben. Daß man bei der Berzierung der Loculi, Arcosolien und Sarkophage Bilder mählte, die in einem möglichst engen Zusammenhang mit dem Grabe stehen, ift natürlich; dasselbe gilt auch von dem in den Grabkammern angewendeten Bilderschmuck; denn dieselben hatten als ersten Zweck, Räumlichkeiten zu liefern, wo die Leichen der Gläubigen auf eine des Chriften würdige Beije bestattet werden sollten. Man fonnte hiergegen geltend machen, daß die Grabfammern zur Feier der heiligen Geheimniffe gebraucht worden sind und daß also auch dieser Zweck bei Auswahl der Bilder von Einfluß gewesen sein kann. Daß Cubicula in dieser Weise benutzt worden sind, läßt sich nicht in Abrede stellen. Daß diese Benutung auch auf die Ausschmückung bestimmend gewirkt habe wir nehmen die sogenannten Sacramentstapellen und jene Cubicula, die ihren Bilderschmud der spätern Berehrung der Martyrer verdanken, 3. B. das Cubi= culum des hl. Cornelius, des hl. Balentinus und das in Albano, aus —, wird man als unwahrscheinlich erkennen, wenn man bedenkt, welcher Art diefe Benutung gewesen ift. Burden die Cubicula zur Feier des Gottes= dienstes benutt, jo geschah das nur vorübergehend, ausnahmsweise. Die regelmäßigen gottesdienftlichen Versammlungen wurden bis zum dritten Jahrhundert in den geräumigen Sälen der reichen Patrizier abgehalten, jo im Saufe des Budens, des Clemens, der Cacilia, Lucina u. f. w., die wir später als Bafiliten wiederfinden !. Wie De Roffi darthut, wurden nur ausnahmsweise in jener Zeit in den Katakomben diese Bersammlungen abgehalten; häufiger jedoch in den Zeiten der Berfolgungen des dritten und vierten Jahrhunderts?. Gelbst die Gedächtnistage der Martyrer wurden bis zur Mitte des dritten Jahrhunderts gewöhnlich in den kleinen, ober= irdischen Bafiliken gefeiert 3. Diese vorübergehende Benutung der Grabfammern als Bersammlungsort der Gläubigen in den Zeiten der Berfolgung tann nicht von entscheidendem Ginfluffe auf die Musschmüdung gewesen sein, zumal, wenn man sich erinnert, daß, wie wir im vorigen Kapitel nachgewiesen haben (S. 127 f.), die Malereien bereits ausgeführt waren, ehe auch nur die erste Leiche in der betreffenden Grabkammer beigesetzt war. Man wird demnach

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bergí. Kraus, Real-Encykl. I S. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Roma Sott. III p. 478—488. Kraus, Real-Encykl. I S. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Roma Sott. III p. 489 sqq.

zugeben müffen, daß der erste und hauptfächliche Zweck, eine Zierde der Gräber zu schaffen, vorgeherrscht hat und in erster Linie maßgebend gewesen ist.

Welche Gedanken, welche Vorstellungen werden nun das Schaffen der Künstler bestimmt haben, als ihnen der Auftrag wurde, einen driftlichen Grabschmud herzustellen? Wo werden fie fich Raths erholt haben in Betreff der Gedanken, die an einem Christengrabe zum Ausdruck kommen sollen? Werden fie, wie Schultze meint, an beidnischen Denkmälern zu lernen gesucht haben, was sie an einem driftlichen Grabe malen oder meißeln sollten 1; oder werden sie gar anfangs gedankenlos heidnische Decorationen covirt haben? 2 Gine solche Unnahme verfennt gang das Berhältnig des Chriften= thums zum Beidenthum. Le Blant gibt die richtige Antwort auf diefe Fragen, wenn er fagt: Die alten Meifter fuchten bei der Rirche ju erfahren, mas an einem Christengrabe dargestellt werden foll; fie fuchten die Gedanken, welche in den liturgischen Gebeten, die am Sterbebett und am Grabe gefprochen murden, ju erfaffen und bildlich darzustellen. Demgemäß fei in diefen liturgifchen Gebeten ber Schluffel zum Berftandniß der Ratatombenbilder zu suchen. Man wird zugestehen muffen, auf diesem Wege das Verständniß des Schmuckes der Gräber zu suchen, empfiehlt die Natur der Sache; man fann nicht fagen, der fo hergestellte Zusammenhang sei gezwungen oder kunftlich; hier ist ein naturlicher Zusammenhang zwischen dem zu Erflärenden — dem Schmude der Graber — und der Erflärung, den liturgischen Gebeten des Todtenofficiums. Hören wir nun, wie Le Blant seine Ansicht begründet!

Eine Untersuchung der Texte der Inschriften ergab, daß sich dort kürzere und längere Jurufe und Gebete finden, die sich als Bruchstücke und Theile von Gebeten erweisen, die in den alten Todtenofficien gesprochen wurden. Ja, er führt Grabinschriften an, so eine aus Calasaucia in Rubien, welche mit den Gebeten der griechischen Officien fast wörtlich übereinstimmen. Für die zahlreichen, mit großem Fleiß und Scharfsinn gesammelten Belege verweisen wir auf seine oben (S. 137) angeführten Werke. "Man begreift," schließt er diese Untersuchung, "daß nichts natürlicher ist, als daß man auf den Marmortaseln der Gräber Stellen sindet aus Gebeten, welche bei den Obssequien oder in den letzten Augenblicken derer, welche hier begraben sind, gesprochen wurden. Dieselben Stellen, welche den Verfassern der Grab-

<sup>1</sup> Studien S. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Katakomben S. 90; er schreibt dort: "Die christliche Kunst ist auf dem Boden der antiken Kunst entstanden, hat diese als Vorausseyung. Es gab eine Zeit, wo die Kunst in der Kirche die unverändert heidnische war." Vergleiche dazu dasjenige, was wir im Ansang des 26. Kapitels zu sagen haben.

inschriften als Vorbild dienten: konnten sie nicht auch auf gleiche Weise für die Steinmetzen bei Anfertigung der Sarkophage maßgebend sein", und wir fügen hinzu, auch für die Maler bei Ausführung ihrer Gemälde?

Le Blant begnügt sich nicht, diese Vermuthung auszusprechen; er geht einen Schritt weiter und führt aus den liturgischen Gebeten Belegftellen an, die diesen Zusammenhang nicht allein wahrscheinlich machen, sondern, man tann fagen, als ficher ericheinen laffen. Er weift an erfter Stelle auf das alte Gebet hin, das den Titel trägt: "Commendatio animae, quando infirmus in extremis est." Dieses Gebet lautet: "Nimm, o Herr, deinen Diener auf an den Ort der von deiner Barmherzigkeit zu hoffenden Rettung. Umen. Befreie, o Herr, die Seele beines Dieners von allen Gefahren der Hölle und von den Fesseln der Strafe und allen Trübsalen. Amen. Befreie, o Berr, die Seele deines Dieners, wie du befreit haft den Henoch und Elias von dem allgemeinen Tode der Welt. Amen. Befreie, o Herr, die Seele deines Dieners, wie du befreit haft den Noe aus der Sintflut. Amen. . . . wie du befreit haft Abraham aus Ur in Chaldaa; . . . wie du befreit hast den Job von seinen Leiden; . . . wie du befreit haft den Isaak vom Opfertode und aus der Hand seines Vaters Abraham; . . . wie du befreit hast den Lot aus Sodoma und den Feuerflammen; . . . wie du befreit haft den Mofes aus der Sand des Pharao, des Königs der Aegypter; . . . wie du befreit hast den Daniel aus der Löwengrube; . . . wie du befreit haft die drei Jünglinge aus dem brennenden Feuerofen und der Hand des verruchten Königs; . . . wie du befreit haft die Sufanna von der falichen Unklage; . . . wie du befreit haft den David aus der Hand des Königs Saul und der Hand des Goliath; ... wie du befreit hast den Betrus, und den Paulus aus den Banden; und wie du befreit hast die seligste Jungfrau und Martyrin Thekla von den drei schredlichen Qualen: so befreie gutigft die Seele dieses beines Dieners und laß sie mit dir sich der himmlischen Güter erfreuen. Umen."

Der lateinische Text lautet: Suscipe, Domine, servum tuum in locum sperandae sibi salvationis a misericordia tua. Amen. Libera, Domine, animam servi tui ex omnibus periculis inferni, et de laqueis poenarum, et ex omnibus tribulationibus. Amen. Libera, Domine, animam servi tui, sicut liberasti Henoch et Eliam de communi morte saeculi. Amen. Libera, Domine, animam servi tui, sicut liberasti Noe de diluvio. Amen. . . . sicut liberasti Abraham de Ur Chaldaeorum; . . . sicut liberasti Iob de passionibus suis; . . . sicut liberasti Isaac de hostia et de manu patris sui Abrahae; . . . sicut liberasti Lot de Sodomis et de flamma ignis; . . . sicut liberasti Moysen de manu Pharaonis, regis Aegyptiorum; . . . sicut liberasti Danielem de lacu leonum; . . . sicut liberasti tres pueros de camine ignis ardentis et de manu regis iniqui; . . . sicut liberasti Susannam de falso crimine; . . . sicut liberasti David de manu regis Saul et de manu Goliae; . . . sicut liberasti Petrum et Paulum de carceribus; et sicut beatissimam Theclam, Virginem

In diesem Gebete wird eine ganze Reihe von biblischen Ereigniffen angeführt, wo das hilfreiche Eingreifen Gottes ersichtlich ift, und Gott wird ersucht, ebenso, wie er damals geholfen hat, so auch jett der armen Seele beizustehen. Bergleichen wir nun diese biblischen Ereignisse mit den biblischen Darstellungen unter den Katakombenbildern, so sehen wir, daß eine ganze Ungahl derfelben an den Grabern in Malerei und Sculptur dargeftellt ift: 1. Die Himmelfahrt des Elias, 2. Noe in der Arche, 3. Job auf dem Mist= haufen, 4. Abrahams Opfer, 5. Durchzug durchs Rothe Meer, 6. Daniel in der Löwengrube, 7. die drei Jünglinge vor Nabuchodonofor, und 8. im Feuerofen, 9. Susanna zwischen den ihr nachstellenden Alten, und 10. bor Bericht, 11. David mit der Schleuder, 12. Gefangennahme Petri. Wie wäre es denn nun, wenn diese Bilder denfelben Sinn und denfelben Zweck hatten, wie jene in dem Gebete angeführten biblischen Begebenheiten; wenn sie in Farbe und Stein diefes Gebet verkörpert uns vorführten; wenn fie eine ununterbrochene Aufforderung an den Befucher des Grabes enthielten, fo für den Beerdigten zu beten, wie beim Tode desselben der Priester gebetet hat? Fürmahr, eine solche Berwerthung der firchlichen Gebete würde den altchriftlichen Rünftlern alle Ehre machen, murde ihre Arbeiten, die man theils wegen ihrer Gedankenarmuth, theils wegen ihres Mangels an Formenschönheit kaum einer Berücksichtigung für werth erachtet, in gang anderem Lichte erscheinen laffen. Doch bevor wir Folgerungen ziehen, wollen wir zuerft die Voraussetzungen beweisen.

Die Bilder der Katakomben mit Hilfe dieses Gebetes zu erklären, sind wir nur dann berechtigt, wenn zwei Borausseyungen eintressen, nämlich: daß dieses Gebet so alt ist, wie unsere Bilder, wodurch die Möglichkeit einer Berwendung erwiesen wäre; zweitens, daß wirklich diese Benutung stattgefunden hat.

Le Blants Untersuchungen haben in dieser Hinsicht ganz erfreuliche Exgebnisse zu Tage gesördert. Er sindet die Commendatio in ihrer jezigen Form bereits in dem Pontisicale, das im neunten Jahrhundert der hl. Prudentius der Kirche von Tropes gab unter dem Titel "De agonizantibus, c. IV". Aus dem Umstand, daß dieses Gebet bis auf den heutigen Tag underändert geblieben ist, schließt er mit Recht auf das hohe Ansehen, das es in der Kirche genossen, und er vermuthet, daß die Absassiung und Feststellung einer viel frühern Zeit als das neunte Jahrhundert angehört. In dieser Meinung bestärkt ihn der ganz classisch klingende Wortlaut des Titels: "Commendatio animae, quando insirmus in extremis est"; noch mehr: er sindet diesen Titel bereits in dem Sacramentarium Gelasianum aus dem fünsten Jahrhundert und in den dem vierten Jahr=

et Martyrem tuam, de tribus atrocissimis tormentis liberasti: sic liberare digneris animam huius servi tui et tecum facias in bonis congaudere coelestibus. Amen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muratori, Liturg. rom. tom. II p. 751.

hundert angehörenden Constitutiones Apostolicae. Was nun den Inhalt angeht, so macht Le Blant darauf aufmerksam, daß in den Martyreracten, die meift dem vierten und fünften Jahrhundert angehören, Gebete und Theile von Gebeten sich finden, die mit der Commendatio übereinstimmen: sie also als im Gebrauche und als bekannt voraussetzen. Die Belege hierfür kann man in den Werken Le Blants nachsehen. Diesen Belegen fügen wir folgende zwei Gebete an. Bon dem hl. Epprian von Antiochien, der im Jahre 304 den Martyrtod erlitt, sind uns zwei Gebete erhalten, die es außer allen Zweifel segen, daß er die Commendatio animae gekannt hat. Das erfte Gebet lautet: "Beiliger, Beiliger, Beiliger; Beiliger ber Beiligen; Bater unserer Bäter; Gott Abrahams, Gott Isaats, Gott Jakobs, Gott der Apostel, Gott der Propheten, Gott der Jungfrauen, Gott derer, die fromm leben, Gott der Gläubigen, Gott und Bater unseres Herrn Jesu Christi, deines Sohnes, dich bitten wir flehentlich, und in gleicher Weise bitten wir dich Eingeborenen Sohn, der du aus dem Munde des Allerhöchsten bor der Gründung der Welt hervorgegangen bist und aus dem Schoße der heiligen Jungfrau Maria durch ein Wunder geboren bist: uns, die wir bitten, verleihe gnädig geistiges Wachsthum des heiligen Verlangens und Unversehrtheit des Herzens, damit die in heilsamem Bade erneuerte Bruft von fleischlichen Fehlern frei bleibe ... Dich Herrn, allmächtigen Bater bitten wir . . ., daß du uns schenkest einen unbescholtenen Sinn, eine wahre Unschuld, eine ergebene Aufrichtigkeit, ein heiliges Gewiffen, das rein, nüchtern, keufch, gegen alle Nachstellungen der Welt durch glorreichen Glauben dauernd ist; gegen die Drohungen des Teufels und die Lodungen des Tleisches gewähre uns eine starke Bruft, damit wir nicht in die todbringenden Schlingen des gewaltthätigen, blutdürstigen Feindes verwickelt werden, damit wir das Zeichen des ewigen Seiles unverlett tragen. Halte fern von uns allen Schmut der Welt und jeden Trug des Teufels. Er foll gebunden, geschlagen und überwunden werden von uns, und von uns ferngehalten werden, wie von deiner Dienerin Sara der nichtswürdige Dämon Asmodäus, ertödtet durch den hl. Raphael. Und wie du dem Tobias beigestanden, so würdige dich, auch mir beizustehen. wie du den drei Anaben im Feuerofen und dem Daniel Barmherzigkeit erwiesen haft, so geruhe auch deinen Dienern zu thun. Der du die Todten auferwedt haft, die Blinden geheilt, den Tauben das Gehör, den Stummen die Sprache, den Lahmen den Gebrauch der Glieder, den Ausfätzigen die Gesundheit gegeben haft: hilf auch uns, beinen Dienern, die wir von ganzem Bergen glauben, daß du geboren murdeft, gelitten haft und tommen mirft, gu richten die Lebenden und die Todten. Stehe uns bei, wie du den Aposteln beigestanden bist in den Banden, der Thekla im Feuer, dem

Paulus in den Berfolgungen, dem Petrus in den Fluten; der du fiteft auf sieben Thronen zur Rechten des Baters, blide auf uns und befreie uns von dem Untergang des ewigen Todes - Giner in Ginem, Bater im Sohn, Sohn im Bater, Beiliger Geift, durch den und mit dem dir in der heiligen Rirche Ehre ist und Kraft und Herrlichkeit und Majestät und Macht und Preis und Unsterblichkeit, sowohl jett, als auch in Ewigkeit, immer und in alle Ewigkeit. Amen." 1 Das zweite Gebet enthält ähnliche Bitten um Beiftand in dem bevorstehenden Marthrium und um ein gnädiges Gericht, aus dem wir der Rurge halber nur die einschlägigen Stellen herseben: "Du herr und herrscher aller, befreie mich aus dieser Zeitlichkeit und erhore mein Flehen, wie du erhört haft die Rinder Ifraels im Lande Megypten . . . Erhöre mein Gleben; wie du erhört haft den Jonas im Bauche des Ungeheuers (sicut exaudisti Ionam de ventre queti), so erhöre mich und wirf vom Tode mich zum Leben . . . Tilge alle meine Sünden und erhöre mein Flehen, wie du erhört hast die drei Jünglinge im Feuerofen (tres pueros de camino ignis), Ananias, Azarias und Mifael, und du haft geschickt deinen Engel mit einer Thauwolke, und zu Schanden wurde Rabuchodonofor, der Herricher des Reiches . . . Erhöre mein Flehen, wie du erhört haft den Daniel in der Löwengrube (Danielem de lacu leonum), und du schicktest den Propheten Habatuf . . . Erhöre mein Bleben, wie du erhört hast den Tobias und die Sara, da fie im Utrium des Saufes beteten . . ., und erleuchte mein Berg, wie du die Augen des Tobias erleuchtet haft. Erhöre mein Flehen, wie du erhört haft die Susannam inter manus seniorum) ... Befreie mich aus der Mitte dieser Zeitlichkeit, wie du befreit haft die Thekla in der Mitte des Umphitheaters; befreie mich von aller Schwäche des Fleisches . . . Und dich bitte ich, Sohn des lebendigen Gottes, der du so viele Wunder gewirft hast, der du in Kana in Galiläa aus Baffer Bein gemacht haft, der du den Blinden die Augen geöffnet, der du die Tauben hören machst, der du den Gichtbrüchigen die Glieder wieder ichenkeft, der du löfest die Bungen der Stammelnden, der du die mit bojen Geiftern Geplagten geheilt haft, die Lahmen wie Sirfche laufen gemacht haft, der du das Weib vom Blutfluffe befreit hast, der du die Todten auferweckt hast . . . Ich bitte in deinem Namen, daß du mir vom Bater erbittest, und es wird mir gegeben werden. Bereit bin ich, deines Namens wegen das Opfer meines Blutes zu vergießen und jegliche Qual auszuhalten . . . Der Engel beines

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oratio S. Cypriani Antiocheni pro Martyribus in app. S. Cypriani Carthag. opera omnia ed. Baluzzi p. XXVII.

Lichtes möge mich beschützen . . . Dein Wille geschehe an mir, denn auf dich habe ich gehofft alle Tage meines Lebens, der du gelitten haft unter Pontius Pilatus . . . Der du gefreuzigt murdeft und herabgestiegen bist und zertreten haft den Stachel des Todes. Besiegt ift der Tod, befiegt ift der feindliche Teufel. Du bift auferstanden bon den Todten . . . Du wirst herrschen; befreie mich aus der Hand dessen, der meiner Seele nachstellt . . . Und du, Herr, heiliger Bater, ichaue gnädig auf meine Bitten, wie du geschaut haft auf das Opfer Abels, bewahre mich gnädig vor dem Feuer und der ewigen Strafe und vor jeder Qual, die du den Bosen bereitet haft, durch den guten und gebenedeiten Jesum Christum, unsern Erlöser, durch den dir Lob und Chre und Macht und Preis sei in alle Ewigkeit. Amen." 1 Es bedarf wohl keines Beweises, daß diese beiden Gebete die Commendatio als bekannt voraussetzen. Da nun diese Gebete aus dem Jahre 304 stammen, so ist auch der vollgiltige Beweis erbracht, daß die Commendatio mit unseren Bildern gleichalterig ift, also auch als Quelle für unsere Künstler gedient haben kann.

Daß sie in Wirklichkeit ihnen gedient hat, dies behauptet mit Recht Le Blant, geftügt auf einen Fund, den man in Podgorita gemacht hat. Man fand dort eine dem fünften Sahrhundert angehörige Glasschale, welche mit einer Reihe von biblischen Darstellungen geschmückt ist, deren Bedeutung durch beigesetzte Inschriften angegeben ift. Wir erbliden dort: 1. den Daniel in der Löwengrube; die Inschrift lautet: DANIEL DE LACO LEONIS (Daniel de lacu leonis); 2. die drei Jünglinge im Teuerofen: TRIS PVERI DE ECNE CAMI (tres pueri de igne camini); 3. Eujanna al3 Orante: SVSANA DE FALSO CREMINE (Susanna de falso crimine); 4. 30na3: DIVNAN DE VENTRE QUETI LIBERATVS EST (Ionas de ventre ceti liberatus est); 5. bei Adam und Eva stehen die Worte: ABRAM (jtatt ADAM) ET EIFVAM (Adam et Evam); 6. die Auferwedung des Lazarus: DOMINVS LAIARVM (suscitat: Dominus Lazarum suscitat); 7. ein Mann schlägt mit einem Stabe an einen Baum, daneben in schwer zu entziffernder Currentschrift: Petrus virga perquodset, fontes ciperunt quorere; nach De Rossi zu lesen: Petrus virga percussit, fontes ceperunt currere 2; 8. das Opfer Abrahams ohne beigesette Inschrift. Auch hier genügt eine einfache Vergleichung ber Inichriften mit den Ausdrücken der Commendatio, um einzusehen, daß erstere die lettere zur Grundlage und Boraussetzung haben; ja, man darf annehmen, daß die Inschriften, wenigstens theilweise, ohne weiteres aus der Commendatio

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oratio S. Cypriani l. c. p. XXX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bullett. 1877: L' insigne Piatto vitreo di Podgoritza oggi nel Museo Basilewsky in Parigi, p. 77 sqq.

ausgeschrieben worden find. Die übrigen mögen anderen liturgischen Gebeten, die am Grabe gesprochen wurden, entnommen fein.

Somit ift wohl ein vollgiltiger Beweiß erbracht, daß zwischen der Commendatio animae und dem Bilderschmuck der Katakomben ein Zusammen= hang besteht, und daß man mit Recht in diesem Gebete den Schlüffel zum Berständniß der Bilder sucht. Was wir aber hier von der Commendatio behaupten, gilt in demfelben Mage von den Gebeten der alten Todtenofficien, die, da sie meistens dem fünften und vierten Jahrhundert angehören, uns ebenfalls Aufschluß geben, welche Gedanken beim Grabe damals zum Ausdruck kamen; auch sie hat darum Le Blant mit in Betracht gezogen. Grund dieses Materials glaubt er folgende biblische Darstellungen in der oben angeführten Beise erklären zu dürfen, d. h. in ihnen eine Wiedergabe der Gedanken zu sehen, die in den Todtenofficien ausgesprochen find.

#### 1. Hoe in der Arche.

"Befreie, o Herr, die Seele beines Dieners, wie du befreit haft den Noe aus der Sintflut." 1 Auf einem Sarkophage der Inschriftengalerie des Lateran ist statt des Noe eine Frau als Orante, die symbolische Dar= ftellung der Seele, in der Arche sichtbar 2, um fo zu erkennen zu geben, daß die Seele ebenso gerettet werden möge, wie Noe. Jest verstehen wir auch, weshalb Noe als Orans in der Arche steht: er fleht um Hilfe.

#### 2. Das Opfer Abrahams.

"... wie du befreit haft den Isaak vom Opfertode und aus der Hand des Abraham." 3 Die Art und Weise, wie das Opfer Abrahams dargestellt ift, bestätigt die Unsicht Le Blants; wir sehen nämlich in der Regel den Augenblick vergegenwärtigt, wo Gott den Abraham hindert, den tödtlichen Streich zu führen: Ifaak kniet am Boden, meistens mit auf den Ruden gebundenen Sänden; Abraham hat die Rechte mit dem Meffer erhoben, eine Sand aus der Wolke halt fie fest. Es ist also gang klar und deutlich das dargestellt, mas das Gebet besagt: "... wie du befreit hast den Isaak von dem Opfertode und aus der Hand des Abraham."

#### 3. Mofes loft die Schuhe.

Bu diesem Bilde führt Le Blant folgende Stelle an: S. Gregorii Nyss. oratio habita in funere Meletii ep. Antioch. tom. III p. 59.

# 4. Der Durdjug durchs Rothe Meer.

"... wie du befreit haft den Moses aus der Hand des Pharao, des Königs der Aegypter." 4 Das Sacramentarium Gelasianum sagt, daß bei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Commendatio animae.

<sup>3</sup> Commendatio animae.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Garr. tav. 301, 2.

<sup>4</sup> Commendatio animae.

dem Begräbniß der Psalm "In exitu Israël de Aegypto" gesungen wurde"; dasselbe sindet sich in dem Ordo ex ms. codice Romaricense, Ordo ex ms. codice Gemmeticense, Ordo ex vetusto rituali monasterii S. Eligii Noviomensis², im Pontificale Salisburgense. Wir fügen hinzu auß den Orationes S. Cypriani: "Erhöre mein Flehen, wie du erhört hast die Kinder Israels im Lande Aegypten."

#### 5. Job auf dem Mifthaufen.

"... wie du befreit hast den Job von seinen Leiden." 3 Bergl. Liturgia mozarabica ed. Migne tom. I p. 1017: Missa pro defuncto sacerdote, und p. 1023: Missa pro uno defuncto; Lib. comitis: Lectiones defunctorum, die dem Buche Job entnommen sind 4.

#### 6. David mit der Schleuder.

"... wie du befreit haft den David aus der Hand des Boliath."

#### 7. himmelfahrt des Elias.

"... wie du befreit hast... den Elias von dem allgemeinen Tode der Welt." by "Befreie, o Herr, seine Seele, wie du befreit hast den Elias." Der Codex Gemmeticensis: Ordo in exitu animae, hat denselben Text. "Der du den Elias den Tod nicht kosten ließest."

### 8. Daniel in der Löwengrube.

"... wie du befreit hast den Daniel aus der Löwengrube." <sup>10</sup> "Herr, der du die zwei Löwen gedemüthigt hast, nimm seine Seese auf in Frieden." <sup>11</sup> "Denn der, welcher den Daniel aus dem Rachen der Löwen befreit hat, dem wird nicht die Macht fehlen, auch uns lebendig zu machen." <sup>12</sup> Wir fügen hinzu aus den Orationes S. Cypriani: "Und wie du dem Daniel Barm-herzigkeit erwiesen hast, so geruhe auch deinen Dienern zu thun"; "wie du erhört hast den Daniel in der Löwengrube und schicktest den Propheten Habakuk." Die Orantenstellung des Daniel ist jest erklärt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muratori, Liturg. rom. tom. İ p. 751.

Dom Martène, De antiquis Ecclesiae ritibus tom. II p. 1080. 1085. 1096.
 1098. 1108.
 Commendatio animae.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Baluze, Capitular. II p. 1351.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Commendatio animae. <sup>6</sup> Commendatio animae.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Pontificale Prudentii: Ordo de agonizantibus.

 $<sup>^8</sup>$  Dom Martène l. c. tom. II p. 1075 et 1096.

<sup>9</sup> Constit. Apost. lib. VIII c. 41: Oratio pro mortuis.

<sup>10</sup> Commendatio animae.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Vita S. Simeonis Stylitae c. IX. Rosweyde, Vitae Patrum p. 172.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Constit. Apost. lib. V c. 7.

#### 9. Die drei Jünglinge vor Nabuchodonofor und 10. im feuerofen.

"... wie du befreit haft die drei Jünglinge aus dem brennenden Feuer= ofen und der Hand des verruchten Königs." 1 "Herr, der du das gewaltige Feuer der Chaldaer beschwichtigt hast für deine Diener, nimm seine Seele in Frieden auf." 2 Wir fügen hinzu aus den Orationes S. Cypriani: "Wie du den drei Knaben im Teuerofen Barmherzigkeit erwiesen hast, so geruhe deinen Dienern zu thun"; "erhöre mein Fleben, wie du erhört hast die drei Jünglinge im Feuerofen: Ananias, Azarias und Misael, und du hast geschickt deinen Engel mit einer Thauwolke, und zu Schanden wurde Nabuchodonosor, der Herrscher des Reiches . . . " Einige Eigenthümlichkeiten dieser Darstellungen bestätigen die Le Blant'sche Erklärungsweise. In drei Fällen 3 erblicken wir außer den drei Jünglingen eine vierte Berson im Feuerofen. Sie ist nicht in Orantenstellung, sondern mit verschränkten Armen dargestellt; außerdem stets in verschiedener Rleidung, und einmal bartig. Diese vierte Figur kann man nicht als den Engel ansehen, den Gott gesendet hat, das verbietet das eine Beispiel, wo die Figur bartig ist. Wir sind der An= sicht, daß die Rünftler den ganzen Inhalt des Gebetes, nämlich den hilfs= bedürftigen Berstorbenen und die drei Jünglinge, denen Gott geholfen hat, uns vorführen wollen. Auf zwei Sarkophagen 4 tritt noch eine andere Eigen= thumlichkeit zu Tage: außerhalb des Feuerofens fieht man eine Figur, welche die Rechte rufend erhebt und die Jünglinge gleichsam auffordert, aus dem Beuerofen herauszusteigen; in dem einen Falle ist einer von ihnen dem Rufe gefolgt, und außerhalb des Ofens stehend reicht er dem zweiten die Hand hilfreich entgegen. Die Künftler geben so zu erkennen, daß sie hauptsächlich die Befreiung aus dem Teuerofen, wie es in dem Gebete erfleht wird, ausdrücken wollen. Bei diefer Auffaffung des Bildes ift auch die Orantenstellung der Jünglinge erklärlich.

#### 11. Susanna gwischen den Alten und 12. vor Gericht.

"... wie du befreit haft die Susanna von der falschen Unklage." 5 In den Orationes S. Cypriani heißt es: "Erhöre mein Flehen, wie du erhört hast die Sufanna zwischen den Alten."

#### 13. Jonas von dem Ungeheuer verschlungen, ausgespieen und unter der Laube ruhend.

"Der, welcher den Jonas lebendig und unversehrt nach drei Tagen aus dem Leibe des See-Ungeheuers herausgeführt hat . . ., dem wird nicht die

f Commendatio animae. 2 Vita S. Simeonis Stylitae l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Garr. tav. 82, 1; 334, 2; 383, 3. <sup>4</sup> Garr. tav. 334, 2; 397, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Commendatio animae.

Macht fehlen, auch uns wieder lebendig zu machen." \*Der hl. Chprian betet: "Erhöre mein Flehen, wie du erhört hast den Jonas im Bauche des Ungeheuers."

#### 14. Die Caufe Chrifti.

"Es segne dich der Heilige Geist, der in Gestalt einer Taube auf Christus im Jordanfluß geruht hat."

# 15. Die Auferweckung des Lajarus, 16. der Cochter des Jairus und 17. des Jünglings von Naim.

"Der, welcher den seit vier Tagen todten Lazarus und die Tochter des Jairus und den Sohn der Wittwe erweckt hat . . . , dem wird nicht die Gewalt sehlen, auch uns lebendig zu machen." <sup>3</sup> "O Herr, der du den Lazarus aus dem Grabe, da er schon roch, erweckt hast, schenke ihm die Ruhe." <sup>4</sup> Aus den Orationes S. Cypriani fügen wir hinzu: "Und ich bitte dich, Sohn des lebendigen Gottes, der du so viele Wunder gewirkt hast, der du die Todten auserweckt hast. . ."

#### 18. Die Auferstehung Chrifti.

Gemeint ist die Darstellung, wo das Monogramm Christi in einem Lorbeer-kranze über einem Kreuze steht, neben dem zwei Wächter am Boden sißen. (Lateran-Museum in zwei Beispielen.) "Der du geschaffen hast, was nicht war, du kannst auch wiederherstellen, was gewesen, und du hast uns ein Unterpfand der zukünstigen Auferstehung nicht allein durch die Lehre der Propheten und Apostel gegeben, sondern auch durch die Auserstehung deines Sinzgeborenen, umseres Erlösers, damit, was die Propheten vorherverkündet, durch die Apostel überliesert, durch das Beispiel deiner Auserstehung beglaubigt sei." Der hl. Cyprian betet: "Denn auf dich habe ich gehosst alle Tage meines Lebens... Der du bist auferstanden von den Todten..., besreie mich aus der Hand bessen, der meiner Seele nachstellt."

## 19. Chriftus überreicht dem Petrus die Schluffel.

Der Text: "Dir will ich die Schlüffel des Himmelreiches geben" 6, findet sich im Missale Gothicum und im Sacrament. Gallic. also verwendet: nach der Oratio "post nomina" folgt die Commendatio defunctorum:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Constit. Apost. lib. V c. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dom Martene 1. c. tom. I p. 855 et 857, unter ben Sterbegebeten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Constit. Apost. lib. V c. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Antiphonae et Responsoria ad vigilias defuncti ap. Dom Martène 1. c. tom. II p. 1088.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sacramentarium Gregorianum: Missa plurimorum defunct. ap. Muratori, Liturg. rom. tom. II p. 356. <sup>6</sup> Matth. 16, 19.

"Wir bitten Gott, der dem hl. Petrus eine folche Macht gegeben, daß, was er bindet, kein anderer lösen könne, und was er auf Erden löst, auch im Himmel gelöst ist: daß die Seelen aus der Unterwelt herausgeführt, nicht überwältigt werden durch die Ruchlosigkeit der Pforten der Hölle, welche (Pforten) durch des Apostel's Glauben besiegt werden, wie die Kirche glaubte." Auch in dem Euchologium, herausgegeben von Goar, ift diefe Stelle ähnlich verwendet 2. Wir fügen hinzu: "Es nehme dich auf der hl. Apostel Betrus, dem von Gott die Schlüffel des Himmelreiches übergeben find." 3

#### 20. Die Gefangennahme Petri.

"Wie du befreit hast den Petrus aus den Banden." 4 Aus den Orationes S. Cypriani fügen wir bei: "Stehe uns bei, wie du den Aposteln beigestanden bist in den Banden."

#### 21. Die Darftellungen von Mahlzeiten.

Die Verstorbenen werden genannt "die zum Gastmahl Berufenen" 5. "Mache sie würdig deines beseligenden Mahles." 6 "Laß sie doch zu den geladenen Gästen deines Mahles gehören." De Rossi hat diesen Darstellungen in seinem Bullettino vom Jahre 1882 eine eigene Abhandlung gewidmet, wo er die Ansicht Le Blants bestätigt und durch andere Belege unterstütt. Er führt aus den Marthreracten folgende Stellen an: "Jacobus fagt: Ich gehe zu dem Gastmable der seligen Marthrer; denn diese Nacht fah ich unfern Agapius ein feierliches und freudevolles Mahl feiern. Als ich und Marianus dorthin, wie zur Agape, durch den Geift der Liebe und Freundschaft gezogen wurden, tam uns ein Anabe entgegen gelaufen, den ich als einen der Zwillinge erkannte, die vor drei Tagen mit ihrer Mutter gelitten hatten, und fagte: Was eilet ihr? Freuet euch und frohlocket, morgen werdet ihr mit uns beim Mahle sein!" 8

#### 22. Die klugen Jungfrauen.

"Sie möge aufgenommen werden unter die Zahl der klugen Jungfrauen, damit sie den himmlischen Bräutigam mit brennenden Lampen und dem Del

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muratori, Liturg. rom. tom. II p. 564 et 807. <sup>2</sup> p. 546.

<sup>3</sup> Oratio post obitum hominis in Sacram. Gelas. XCI ap. Muratori, Liturg. rom. tom. I p. 748.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Commendatio animae.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Renaudot, Lit. rom. tom. II p. 196.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. c. p. 164. <sup>7</sup> L. c. p. 520.

<sup>8</sup> Ruinart, Act. martyr. sincera ed. Amsterdam p. 228. Bullet., Paris 1882, р. 124—134.

der Vorbereitung erwarte"; so betete man am Grabe einer Jungfrau 1. Ein Grabstein in Aosta bestätigt diesen Zusammenhang; dort heißt es:

# $\begin{array}{c} \text{INSTAR} \cdot \text{SAPIENTIVM} \cdot \text{PVELLARUM} \cdot \text{SPONSUM} \cdot \text{EME-} \\ \text{RVIT} \cdot \text{HABERE} \cdot \overline{\text{XPM.}}^2 \end{array}$

(Wie die klugen Jungfrauen verdiente sie Christum als Bräutigam zu besitzen.)

Die weiteren zahlreichen Belege siehe bei Le Blant, Manuel d'Epigraphie 3.

#### 23. Der gute Birt.

Diese so beliebte Darstellung der altchristlichen Künstler erhält ebenfalls in den liturgischen Gebeten ihre Erklärung. Die Belege dafür werden wir im nächsten Kapitel anführen, weil wir uns dort eingehend damit zu beschäftigen haben.

Diese Darstellungen sind nach Le Blant durch die liturgischen Gebete veranlaßt und demgemäß darnach zu erklären. Es begegnen uns aber noch manche andere Bilder aus der heiligen Geschichte, für die wir dieselbe Ersklärungsweise in Anspruch nehmen. Für folgende können wir die nothwensdigen Belegstellen anführen.

#### 24. Erschaffung der Eva, und 25. Chriftus inmitten von Adam und Eva.

"Aus Erdenstaub hat mir der Schöpfer nach göttlichem Rathschluß einen Leib gebildet und mir . . . eine Seele eingehaucht . . . Dem , welchen du aus dem Leben genommen haft, gib Ruhe mit deinen Heiligen." <sup>4</sup> "Rimm auf, derr, dein Geschöpf, das nicht von anderen Göttern erschaffen ist, sondern von dir allein, dem wahren und lebendigen Gott." <sup>5</sup> "Wir bitten inständig deine Barmherzigkeit, ewiger, allmächtiger Gott, der du den Menschen nach deinem Sbenbilde zu erschaffen dich gewürdigt hast, daß du den Geist und die Seele deines Dieners, dem du heute von den menschlichen Dingen sich zu trennen und zu dir zu kommen befohlen hast, gnädig und barmherzig aufsnehmest." <sup>6</sup> "Allmächtiger, ewiger Gott, der du dich gewürdigt hast, dem menschlichen Körper eine Seele einzuhauchen: jetzt, wo auf deinen Besehl Staub wieder zu Staube wird, besiehl, daß dein Gbenbild deinen Heiligen und Auss-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sacram. Gelas. ap. Muratori l. c. tom. I p. 630; cfr. p. 632 et 634; Sacram. Gregor. l. c. tom. II p. 377; Missale Francorum p. 675; Sacram. Gallic. p. 955.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Inscript. Chrét. de la Gaule n. 392. 
<sup>3</sup> p. 88 et 89.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Goar, Euchologium p. 454.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Muratori l. c. tom. I p. 748, in Sacram. Gelas. n. XCI: Oratio post obitum hominis.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Muratori l. c. tom. II p. 216, in Sacram. Gregor.: Oratio ante sepulchrum priusquam sepeliatur.

erwählten auf den emigen Sigen möge beigefellt werden durch unfern herrn Jesum Christum." 1 "Der du das bernünftige Menschenwesen bei seiner Er= schaffung fterblich gemacht und ihm die Auferstehung versprochen haft . . . " 2

#### 26. Das Opfer Abels.

"Und du, Herr, heiliger Bater, schaue gnädig auf meine Bitten, wie du geschaut haft auf das Opfer Abels." 3

#### 27. Mofes ichlägt den Felfen, und 28. das Manna-Sammeln.

Bei Erklärung der Darftellung des Durchzuges der Ifraeliten durch das Rothe Meer hat Le Blant den Pfalm 113 angeführt, der nach mehreren Officien beim hinaustragen der Leiche gefungen murde (S. 145 n. 4). In diesem Pfalm wird die Güte Gottes verherrlicht, welche die Kinder Ifraels aus der Knechtschaft Aegyptens wohlbehalten ins Gelobte Land führte — ein Pfalm, der gang fürs Todtenofficium paßt, da man dadurch Gott bittet: fo, wie du damals den Kindern Ifraels geholfen haft, fo ftehe auch der armen Seele bei und führe fie wohlbehalten in das Gelobte Land des Paradiefes. Diese Anwendung auf die Seele spricht folgendes Gebet flar aus: "Nimm auf, o herr, die Seele beines Dieners, die zu dir zurüdkehrt und aus dem Lande Aegypten zu dir kommt." 4 In diesem Pfalm wird nun als ein Beispiel des Schutes, den Gott den Kindern Ifraels angedeihen ließ, erwähnt, daß er Felsen in Wasserquellen verwandelt habe: qui convertit petram in stagna aquarum et rupem in fontes aquarum 5, wodurch offenbar auf das Wunder hingewiesen wird, wo Moses mit seinem Stabe den Felsen schlug und so eine Wasserquelle hervorrief. Wir haben also die Darstellungen des Moses am Felsen in dieser Beise zu verstehen. Diese Darftellungen weisen noch eine Eigenthumlichkeit auf, die uns in dieser Erklärungsweise stutig machen könnte: es finden fich nämlich drei Beispiele, wo neben der Figur des Moses die Inschrift PETRVS steht. Doch dies hindert uns nicht, diese Denkmäler wie die anderen als in den Todtenofficien begründet zu betrachten, und zwar nicht allein für die historische Gestalt des Moses, sondern auch für die symbolische Geftalt des Betrus. Wir haben früher (S. 144) nachgewiesen, daß die Inschriften der Schale von Podgorita der Commendatio animae, überhaupt den Todtenofficien entnommen seien. Unter biesen Infchriften findet fich die des dritten Beispieles, nämlich neben einem Manne,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muratori l. c. tom. I p. 751, in Sacram. Gelas.: Oratio post sepulturam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Constit. Apost. lib. VIII n. 41: Oratio pro defunctis.

<sup>3</sup> Oratio II S. Cypriani.

<sup>4</sup> Muratori l. c. tom. I p. 748, in Sacram. Gelas. n. XCI: Oratio post obitum <sup>5</sup> Ps. 113, 8. hominis.

der mit einem Stabe an einen Baum schlägt, steht geschrieben: "Petrus percussit, fontes coeperunt currere". Aus dieser Inschrift folgt somit, daß sowohl das historische Ereigniß, als auch die symbolische Deutung auf Betrus in irgend einer einstweilen noch nicht näher zu bestimmenden Beise Berwendung gefunden hatte. Diese Bilder sind also in gleicher Weise, wie die anderen, zu verstehen. Der Grundgedanke dieser Darstellungen ift die Hilfe Gottes, die hier offenbar wurde; derselbe Gedanke liegt aber auch den Bildern des Manna-Sammelns zu Grunde, und darum sind sie diesen Bildern beizugesellen, wenn wir auch außer dem indirecten Zeugnisse des Psalms 113 noch keine ausdrücklichen Belege anführen können.

#### 29. Tobias und der Engel Raphael.

"Und wie du dem Tobias beigestanden, so würdige dich, auch mir bei= zustehen"; "erhöre mein Flehen, wie du erhört haft den Tobias und die Sara, Da sie im Atrium beteten." 1

#### 30. Das Wunder auf der fochzeit ju Rana.

"Und dich bitte ich, Sohn des lebendigen Gottes, der du fo viele Bunder gewirkt hast, der du in Kana in Galiläa aus Wasser Wein gemacht haft . . . " 2 "Der aus Waffer Wein machte, wird ebenso die Todten erwecken." 3

#### 31. Die Beilung des Blindgeborenen.

"Der du . . . die Blinden geheilt, . . . so hilf auch uns, beinen Dienern." "Dich bitte ich, Sohn des lebendigen Gottes, der du dem Blinden die Augen geöffnet haft . . . " 4 "Der dem von Geburt an Blinden wiedergab, was ihm fehlte, wird auch uns ins Leben zurückrufen." 5

#### 32. Die Beilung des Gichtbrüchigen.

"Der du den Lahmen den Gebrauch der Glieder gegeben haft"; "der du den Gichtbrüchigen die Glieder wieder schenkest" 6; "der den Gichtbrüchigen wieder gefund machte, . . . derfelbe wird auch uns ins Leben zurückrufen" 7.

### 33. Die geilung des blutfluffigen Weibes.

"Dich bitte ich, Sohn des lebendigen Gottes, der du fo viele Wunder gewirkt haft, . . . der du das Weib vom Blutfluffe befreit haft . . . " 8

<sup>1</sup> Orationes S. Cypriani. <sup>2</sup> Orationes S. Cypriani..

<sup>6</sup> Orationes S. Cypriani. <sup>7</sup> Constit. Apost. 1. c. <sup>8</sup> Orationes S. Cypriani.

<sup>3</sup> Constit. Apost. lib. V c. 7. Das fünfte Buch der Constitutionen handelt von den Marthrern; es werden in dem fiebenten Rapitel "Ueber den Glauben an die Auferstehung" also Gedanken ausgeführt, die den Glaubensmuth im Marthrium stärken jollen. 4 Orationes S. Cypriani. 5 Constit. Apost. l. c.

#### 34. Die wunderbare Brodvermehrung.

"Der mit fünf Broden und zwei Fischen 5000 Menschen sättigte, . . . wird ebenso die Todten erwecken."

#### 35. Chriftus vor Pilatus, und 36. die Dornenkrönung.

"Dein Wille geschehe an mir, denn auf dich habe ich gehofft alle Tage meines Lebens, der du gelitten hast unter Pontius Pilatus; der du gekreuzigt wurdest und herabgestiegen bist und zertreten hast den Stachel des Todes."

Seiner Zeit werden wir für zehn verschiedene Darstellungen der allerseligsten Jungfrau die nothwendigen Belege beibringen, daß diese ebenfalls
aus den Todtenofficien zu erklären sind. Es wäre also für 46 Darstellungen
aus der heiligen Geschichte der Nachweis erbracht, daß ihre Erklärung in
den liturgischen Gebeten zu suchen ist.

Es bleibt nun noch eine Anzahl biblischer Darftellungen übrig, für deren Erklärung wir einstweilen keine Belegstellen aus den liturgischen Gebeten beibringen können. Es sind folgende: 1. Der Sündenfall (man könnte es zur Noth bei n. 24 einfügen); 2. Moses zieht die Schuhe aus (dieses Bild kann mit Recht durch die in n. 4 angeführten Belege als erklärt betrachtet werden, da es den Anfang der Befreiung der Fraeliten aus Aegypten ber= gegenwärtigt); 3. Moses erhält das Geset; 4. Salomons Urtheil; 5. Daniel gibt dem Drachen den Ruchen; 6. Ezechiel erweckt die Todten; 7. Jesus und die Samariterin; 8. Jesu Einzug in Jerusalem; 9. Betri Verläugnung; 10. Maria Magdalena mit der Salbbüchse. Da diese Bilder in Verbindung mit den anderen vorkommen, mit ihnen in gleicher Weise theils Arcosolien, theils Sarkophage schmuden, so muß man annehmen, daß fie in derselben Weise zu begreifen find, wie die anderen. Um durch ein Beispiel klar zu machen, wie richtig diese Annahme ift, weisen wir auf den bekannten Sarkophag von St. Paul im Lateran-Museum hin 3. Dort finden wir folgende Bilder: 1. Erschaffung der Eva; 2. Christus inmitten von Adam und Eva; 3. Wunder Rana; 4. Brodvermehrung; 5. Auferwedung des Lazarus; 6. Anbetung der Weisen; 7. Heilung des Blindgeborenen; 8. Daniel in der Löwengrube; 9. Petri Berläugnung; 10. Petri Gefangennahme; 11. Mofes schlägt den Felsen. Unter diesen elf Bildern ist nur ein einziges (n. 9), für das aus den Todtenofficien keine Belege beigebracht sind. Es ware nun völlig un= verftändlich, follte dieses Bild eine Ausnahme machen. Unter diesen Umftänden muß es wohl ebenso erklärt werden, wie die übrigen. In ähnlicher Weise kann man von allen übrigen nachweisen, daß, sollen sie nicht als fremd und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Constit. Apost. l. c. <sup>2</sup> Orationes S. Cypriani.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Garr. tav. 365, 2.

störend in einem gleichartigen Ganzen betrachtet werden, sie von der Regel keine Ausnahme bilden.

Außer diesen Darstellungen, welche der heiligen Geschichte entlehnt sind, sinden sich noch andere, specifisch christliche oder der heidnischen Mythologie entlehnte Bilder, ferner symbolische Figuren aus dem Thier- und Pflanzen-reich, endlich rein ornamentale Figuren. Es würde uns zu weit führen, wollten wir über deren Bedeutung und Berhältniß zu den obengenannten uns näher aussprechen. Soviel wollen wir nur sagen, daß dieselben, soweit sie hier in Betracht kommen, mit der von Le Blant aufgestellten Erklärungs-weise nicht im Widerspruch stehen. Es sei noch erwähnt, daß die Ansicht Le Blants der vollständigen Zustimmung von seiten De Rossi's sich erfreut. Auch Kraus hat sich für dieselbe erklärt; er nennt sie "wichtige principielle Erörterungen".

In Berbindung mit diesen biblischen Darftellungen finden wir die Oranten; in vielen Fällen nehmen fie den Mittelpunkt ein, und zu beiden Seiten gruppiren sich die betreffenden biblischen Darstellungen in größerer oder geringerer Ungahl. Ihre Bedeutung als betende Gestalten ist nun flar: rufen uns die umgebenden Bilder die Bitten ins Gedächtniß, die der Priester am Grabe gesprochen hat, so vergegenwärtigt uns die Drante die Seele des Berstorbenen, wie sie um Hilse und Fürbitte flehend sich an den Besucher des Grabes wendet. Gehen wir einmal auf die Absicht der altchriftlichen Rünftler ein und lesen wir die geheimnigvolle Bilderschrift eines Arcosoliums oder eines Sarkophages, fo finden wir folgendes herrliche Gebet im Bilde dargestellt: "Wie du, o Gott, den Noe aus der Sintflut, den Isaak von dem Opfertode und aus der hand des Abraham, die Kinder Ifraels aus der Gewalt des Königs der Aegypter, den Daniel aus der Löwengrube, die drei Jünglinge aus dem Feuerofen, die Sufanna von der falichen Anklage, den Apostel Petrus aus den Banden befreit haft, fo befreie die Seele des Berftorbenen vor den Fallstriden des Teufels und der Qual der Hölle; denn siehe, es ist ja bein Geschöpf, er hat geglaubt, daß du geboren bist aus ber Jungfrau, daß du gelitten haft unter Pontius Bilatus, daß du geftorben und auferstanden bist von den Todten; er hat auf dich seine gange Soffnung gesett, weil du so viele Wunder gewirkt haft: zu Rana, an den Gicht=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Er schreibt: "Die Grabliturgien, beren Zusammenhang mit den Grabdenkmälern mein berühmter College Le Blant so klar auseinandergesetzt hat, verlangen..." Bullet., Paris 1882, p. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Literarische Kundschau 1881 Rr. 1 S. 15—19. Wir bedauern, daß in der Kraus'schen Real-Encyklopädie die Ansicht Le Blants wenig berücksichtigt ist. Vergl. Repertorium für Kunstwissenschaft. Stuttgart 1879, Bd. II. 3. u. 4. Heft: Kraus, Christliche Archäologie "Le Blant".

brüchigen, an den Blinden, an dem blutflüssigen Weibe, und selbst die Todten wieder zum Leben erweckt hast."

Die munderbare Sarmonie zwischen dem mannigfaltigen Bildwerk und der Orante, die sich nach dieser Erklärungsweise herausstellt, bietet uns Gewähr, daß wir den richtigen Schlüffel zum Berftandniffe der geheimnisvollen Bilderichrift gefunden haben; es kommt aber noch eine herrliche Bestätigung von seiten der Todtenofficien und der Monumente selbst hinzu. An einem Arcosolium in der Katakombe der hl. Chriaca sehen wir die Orante inmitten zweier Männer fteben, welche Vorhänge hinwegheben, damit die Orante eintreten könne 1. "Die Thore des himmlischen Jerusalems mögeft du offen sinden", heißt es in dem Sacramentarium Gelasianum 2. "Christus möge dich ausruhen laffen in dem Lande der Lebendigen und dir die Thore des Paradieses öffnen." 3 "Die Seele beines Dieners möge ruhen in den Wohnungen der Gerechten." 4 "Nimm auf, o Herr, die Seele deines Dieners, die zu dir zurückfehrt und aus Aegyptens Land zu dir kommt. Sende deine heiligen Engel ihr entgegen und zeige ihr den Weg der Gerechtigkeit. Deffne ihr das Thor der Gerechtigkeit und halte fern von ihr die Fürsten der Finsterniß." 5 In Domitilla sehen wir auf der Mauer, die ein Arcosolium verschließt, folgendes Bild: die verstorbene VENERANDA steht als Orante da, den Schleier auf dem Haupte, neben ihr zur Linken die Martyrin PETRONELLA; sie ift, wie De Rossi treffend bemerkt, im Sauskleide, ohne Schleier, und ladet durch die Bewegung ihrer Rechten die Beneranda ein, ins Paradies einzutreten 6. Kann man sich eine schönere Wiedergabe des "Subvenite Sancti Dei" — "Kommet zu Hilfe, ihr Heiligen Gottes," denken? Denfelben Sinn haben alle die Darstellungen, wo die Orante zwischen zwei Beiligen steht, die in vielen Fällen als Petrus und Paulus kenntlich find. So auf einem Sarkophage in Saragoffa, wo Inschriften der Orante den Namen FLORIA, den Heisigen die Namen PETRVS und PAVLVS geben. Beide Apostel sind ihr behilflich und unterstüßen sie, während eine hand aus der höhe die Rechte der Floria ergreift, um fie in den Himmel aufzunehmen 7. "Es nehme ihn auf der heilige Apostel Betrus, dem Gott die Schlüffel des Himmelreiches gegeben hat; es helfe ihm der heilige Apostel Paulus, der gewürdigt wurde, ein Gefäß der Erwählung zu sein." 8 Im Oftrianum, in der Rahe der Kapelle, ubi Petrus primum sedebat, erbliden wir eine Inschrift mit folgender Darstellung: die Orante

Bullett. 1863 p. 76.
 Muratori l. c. tom. I p. 748 et 749.
 Goar, Eucholog. p. 340.
 Cfr. p. 429. 430. 463. 472.

 <sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Oratio post obitum hominis in Sacrament. Gelas. n. XCI ap. Muratori l. c. tom. I
 . 748.
 <sup>6</sup> Bullett. 1875 tav. I.
 <sup>7</sup> Garr. tav. 381, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Oratio post obitum hominis in Sacram. Gelas. ap. Muratori l. c. p. 148.

steht zwischen zwei Männern, von denen der zur Linken eine brennende Lampe in der Hand trägt. De Rossi erklärt dieses Licht als das ewige Licht, als Christus. Er stützt diese Erklärung auf ein Gesicht, das in den Marthreracten des Montanus und Lucius erzählt wird; es heißt dort: "Renus, der bei uns war, sah im Traume, wie die einzelnen vorgeführt wurden: jedem wurde eine Lampe vorangetragen; jene, denen keine Lampe vorangetragen wurde, gingen auch nicht vor. Und da wir mit unserer Lampe vorangingen, erwachte er. Und wie er uns dies erzählte, freuten wir uns im Vertrauen, daß wir mit Christus wandeln, welcher ist eine Leuchte unseren Füßen und das Wort, nämlich Gottes."

Schließlich wollen wir noch eines Umstandes Erwähnung thun; man bemerkt nämlich öfters, daß die Oranten mit reichverzierten Gewändern bekleidet sind, so 3. B. die großen Oranten in Saturninus<sup>2</sup>, die Oranten ILARIAS, THOTECNVS und NONNOSA in der Januarius-Aatakombe zu Neapel und die BESSVLA und BELVCIA auf Grabsteinen des Lateran-Museums; auch diese Eigenthümlichkeit sindet ihre Erklärung in den alten Gebeten: "... und du mögest ihn versehen unter die Schaaren deiner Heiligen und besehlen, daß er, bekleidet mit dem Gewande der Unstervlichkeit, sich erfreue der Herrlichkeit des Paradieses." und wir zurücksehrt, und bekleide sie mit himmlischem Gewande."

Die Oranten find symbolische Darstellungen der Seelen der Berftorbenen, wie sie um Hilfe und Beistand flehend sich an den Besucher des Grabes wenden. Diese Bedeutung haben die Oranten in der Regel; einige bilden eine Ausnahme, die aber auf das klarfte die Regel bestätigt. Es finden sich einige, die uns die Bilder von Marthrern vergegenwärtigen, z. B. die hl. Cäcilia in ihrer Gruft; Abdo und Senne, Milix und Bicentius an dem Sarkophage in Pontianus; die hll. Dionysas, Zoe Eliodora, Nemesius und Procopius in Soteris; Januarius in seiner Ratakombe zu Neapel. Diese glorreichen Marthrer bedürfen unseres Gebetes nicht; sie genießen bereits den wohlverdienten Lohn im Himmel. Wie ift nun ihre betende Stellung zu verstehen? Alls für sich um Silfe flehend kann man sie nicht auffaffen, sondern als um Silfe für uns bittend. Die heiligen Blutzeugen, die Mitglieder der triumphirenden Rirche, bitten für uns, die sie auf Erden im Rampfe mit dem Bosen und der Welt zurückgelaffen haben. Diefe Erklärung findet durch die Monumente eine herrliche Bestätigung. Reine Diefer Oranten kommt nämlich in Berbindung mit obigen biblifden Darftellungen vor; vielmehr

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ruinart, Acta sincera p. 231. Bullet., Paris 1880, p. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Garr. tav. 73, 1. <sup>3</sup> Garr. tav. 101, 2.

Incipiunt orationes post lavationem corporis, in Sacram. Gregor. ap. Muratori
 l. c. tom. II p. 215.
 Sacram. Gregor. ap. Muratori
 l. c. p. 747.

in einer Umgebung, welche die Herrlichteit des Paradiefes nicht undeutlich er= fennen läßt. Die hl. Cäcilia steht in herrlichem, mit Edelsteinen reich besetztem Gewande inmitten von Blumen; biblifche Scenen fehlen. Gin gleiches beobachten wir bei den fünf Heiligen (Cinque Santi) Dionnsas, Nemesius, Procopius, Esiodora und Zoe, die alle, wie die Inschriften fagen, "in pace" find. Blattwerk und Blumen, zwischen denen muntere Bögelein umherfliegen, umgeben bie Blutzeugen; auf bem Rande großer Schalen figen Bögelein und trinken mit Behagen daraus: alles eine Berfinnbildung der Freuden, deren die Heiligen im Paradiese theilhaftig geworden sind. Die heiligen Marthrer Abdo und Senne nebst Milig und Bicentius finden wir auf ihrem Sarkophage in Pontianus nicht inmitten biblischer Darstellungen, sondern von Blumen umgeben abgebildet; oben in der Sohe ift Chriftus sichtbar, der beiden die verdiente Krone aufsett 1. Gin Gleiches beobachten wir auf dem Deckengemälde in der Katakombe der hll. Petrus und Marcellinus; dort ift Chriftus thronend zwischen Betrus und Paulus, ferner Betrus, Marcellinus, Gorgonius und Tiburtius zu beiden Seiten des Lammes, das auf dem Felsen fteht, dem vier Flüsse entspringen, abgebildet; Guirlanden deuten die Herrlichkeit des Paradieses an. Auf allen diesen Bildern fehlen also die biblischen Darstellungen, weil eben die Martyrer sich nicht um Hilfe flehend an den Besucher des Grabes wenden; sie sind vielmehr als Fürbitter im Genuffe der ewigen Seligkeit dargestellt.

<sup>1</sup> Ueber diefes Bild lefen wir in der Real-Enchklopadie von Kraus: "Ueber die eigenthümliche Bekleidung der Abdo und Senne sprechen sich Bosio, Bottari und Lami weiter aus. Im Gegensat zu den zwei anderen Marthrern tragen fie eine aus Thier= fellen bestehende Tunica, welche die unteren Gliedmagen von der Salfte der Oberichenkel nackt läßt. Darüber haben fie einen mantelartigen Aeberwurf mit Kapuze, ber auf der Bruft mit einer Spange ansammengehalten wird. Die fonft bei Orien= talen üblichen Hofen (saraballa) fehlen hier" (Abdo und Senne S. 2). Diefe, wie alle anderen Beschreibungen, richtet sich nicht nach dem Original, sondern nach der Copie, die in Bosio's Werk veröffentlicht wurde. Bis heute wird diese Copie einfach nachgedruckt, wiewohl sie, besonders was die Bekleidung der heiligen Marthrer angeht, vollständig ungenau ift; es ist unrichtig, daß Abdo und Senne eine Tunica aus Thierfellen anhaben, diese Tunica existirt nur in der Phantasie des ersten Abzeichners; es ift ferner unrichtig, daß die Sofen fehlen, ihre grune Farbe macht fie hinreichend tenntlich; es ift ferner nicht richtig, daß Chriftus ihnen Blumenkranze auffett, er hat Reifen in der Hand. Diese vollständig ungureichende Copie hatte den P. Brugga veranlagt, eine neue Copie anfertigen ju laffen. Er beehrte uns mit biefem Auftrage. In natürlicher Größe haben wir das Bild genau nach Zeichnung und Farbe copirt, und diese Zeichnung sollte photographisch reducirt einer Publication beigegeben werden, die P. Brugga über Abdo und Senne beabsichtigt hatte. Doch der Tod hat ihn leider an der Ausführung seines Planes gehindert (efr. Bullet., Paris 1883. Séances de la société d'arch. chrét. à Rome; 26 mars 1882, p. 80).

Zwei Klassen von Oranten haben wir also gefunden: solche, welche inmitten biblischer Darstellungen, die Verkörperung der Vitten des Priesters am Grabe, stehend den Besucher des Grabes um sein Gebet anslehen, und solche, die in einer Umgebung, welche die Freuden des Paradieses ausdrückt, für uns zu Gott slehen; ein Ergebniß, dessen dogmengeschichtliche Bedeutung sosort in die Augen springt. Der Gräberschmuck der Katakomben ist ofsenbar auf zwei Dogmen gegründet: auf die Lehre, daß wir für die Verstorbenen beten sollen und daß unser Gebet ihnen nützlich ist; zweitens, daß die Heistigen unsere Fürsprecher bei Gott sind.

Zum Schlusse müssen wir Herrn Le Blant zu seiner geistreichen Erklärung der Katakombendenkmäler aufrichtig Glück wünschen. Er hat ein natürliches, wissenschaftlich wohlbegründetes Fundament gelegt, auf welchem ein Weiterbau die schönsten Resultate erzielen wird; er hat uns in den Inhalt der Katastombenbilder einen Einblick ermöglicht, der dazu angethan ist, in uns die größte Hochachtung vor den Leistungen der altchristlichen Künstler zu erwecken. Denn wenn auch die altchristlichen Kunstwerke nicht jene Formenschönheit aufweisen, durch welche die Erzeugnisse späterer Zeiten glänzen, was Inhalt und Idee angeht, stehen sie allen ebenbürtig zur Seite.

# Neuntes Kapitel.

# Eine Anzahl Granten sollen symbolische Darstellungen der Kirche sein.

Die Ansicht, daß in einer Anzahl von Oranten eine symbolische Darsstellung der Kirche zu erkennen sei, geht von der Boraussetzung aus, daß es in der alten Kirche gebräuchlich gewesen, die Kirche als Braut, als Mutter aufzusassen. Diese Boraussetzung muß als vollständig zutressend bezeichnet werden. Der hl. Paulus nennt die Kirche "unsere Mutter", eine Frau, "die keine Flecken habe oder Runzel oder irgend etwas dergleichen, sondern die heilig ist und untadelhaft." In der geheimen Offenbarung des hl. Johannes lesen wir: "... Komme, ich will dir zeigen die Braut, die Bermählte des Lammes." Diese Außerungen mögen den Anstoß gegeben haben, die Kirche als Braut, als Mutter aufzusassen, eine Aussassen, der wir in unzähligen Fällen bei den Kirchenvätern begegnen. Führen wir einige der ältesten Ausssprüche an: "Ich glaube," schreibt der hl. Clemens an die Korinther, "daß ihr wohl wisset, daß die lebendige Kirche der Leib Christi ist, denn es

<sup>1</sup> Galat. 4, 26. 2 Ephe. 5, 27. 3 21, 9.

heißt in der Schrift: es schuf Gott den Menschen als Mann und Weib, der Mann ist Christus, das Weib die Kirche." <sup>1</sup> "Es wurde mir im Schlafe von einem herrlichen Jünglinge geoffenbart, indem er sagte: "Tür wen hältst du die Frau, die dir das Buch gegeben?" Ich sagte: "Tür wen hältst du die Frau, die dir das Buch gegeben?" Ich sagte: "Tür eine Sibylle.", Du irrst," sagte er, "das ist sie nicht!" "Wer ist sie denn?" fragte ich; er antwortete mir: "Die Kirche."" Uuch Justinus der Martyrer kennt diese Auffassung; in seinem Dialoge mit dem Juden Tryphon stellt er einen Verzgleich an zwischen Jakob, der die Lia und Kachel heiratet, und Christus in seiner Beziehung zum Judenthum und der Kirche. "Lia bedeutet euer Volk und die Synagoge, Rachel aber unsere Kirche." <sup>3</sup> Tertullian nennt die Kirche "Mutter". Der hl. Cyprian bezeichnet sie als "unverletzte und keusche Braut Christi" und fährt dann fort: "Gott kann niemand zum Vater haben, der die Kirche nicht zur Mutter hat."

. Nach diesen Zeugnissen, die in noch größerer Anzahl angeführt werden könnten, ift man wohl zu der Annahme berechtigt, daß in jener Zeit die Borftellung der Kirche als Braut oder als Mutter bekannt und gemeinber= ständlich gewesen ist. Es ist nun zu untersuchen, ob unter den Runstdenk= mälern sich solche finden, die man als bildliche Wiedergabe dieser Anschauung anzusehen hat. Wird diese Frage allgemein gestellt, so ist sie unbedenklich zu bejahen. In der alten, aus dem fünften Jahrhundert stammenden Basi= lika von San Sabina in Rom finden sich nämlich zwei Darstellungen dieser Art in Mosaik ausgeführt. Man sieht dort zwei in reiche Gewandungen gehüllte Frauen, welche die Rechte zeigend erhoben haben, während die Linke ein aufgeschlagenes Buch hält; die darunter befindliche Inschrift besagt, daß es die ECCLESIA EX CIRCVMCISIONE, "die Kirche aus den Juden= chriften", und die ECCLESIA EX GENTIBVS, "die Kirche aus den Beiden= chriften", ist. Wird die Frage jedoch so gestellt: "Sind unter den Oranten solche, welche als symbolische Darstellungen der Kirche anzusehen sind?" so wird die Antwort verschieden gegeben.

Hallium bekleidet, der über die Speisen seine Hangelium bekleidet, der Bieche Ballium bekleidet, der Bieche Ballium bekleidet, der Bieche Ballium bekleidet, der Bieche Ballium bekleidet, der Bieche Ballium bekleidet, der über die Speisen seine Hande ausgebreitet hält; zur Ballium bekleidet, der über die Speisen seine Hande Ballium bekleidet, der über die Speisen seine Hande Ballium bekleidet, der über die Speisen seine Hande ausgebreitet hält; zur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. II ad Cor. c. XIV, 2 ed. Funk. <sup>2</sup> Hermae Pastor c. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> n. 134. <sup>4</sup> De orat. c. 2; cfr. Ad martyr. c. I.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De unitat. eccl. c. 5; cfr. ep. 5. 8. 43, 63. 73. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Rom. Sott. II tav. XVI.

Rechten steht eine Frau als Orante. Im zweiten Bande der Roma Sotterranea befaßt sich De Rossi mit der Erklärung diefes Bildes auf das ein= gehendste 1. Er sieht darin eine Darstellung der heiligen Meffe: der Mann stellt den consecrirenden Priester vor, die Frau die Kirche, — eine Erklärung, der allgemein beigepflichtet wird; nur Schulte glaubt fie als unzutreffend abweisen zu muffen. Die Gründe, die für ihn bestimmend waren, sind furz folgende: Die Art der Bekleidung des Mannes "läßt fich sonst mit keinem Beispiele belegen" — wir muffen hier dem furzen Gedachtniß des Herrn Schulte etwas aufhelfen; er erinnere sich doch, mas er über die in dem= felben Kapitel mitgetheilten Bilder fagt: "Fig. 4. Das Pallium ift fo gefaltet, daß der Oberkörper unbedeckt bleibt" 2; "Fig. 5. Neben ihm fieht man den nadten Oberkörper einer männlichen Geftalt . . . es ift das Fragment eines Christus, der das Pallium in gleicher Weise gefaltet trug, wie der Besitzer des Grabes" 3; Fig. 10. Moses, den Felsen ichlagend, "feine Gewandung ift, in Abweichung von der gewöhnlichen Auffaffung, die leichte Exomis, die den rechten Urm nacht läßt und nur bis zu den Knieen reicht" 4; ein Relief im Lateran beschreibend sagt er: ". . . ein nach links gewendeter Mann, der genau dieselbe Kleidung trägt, wie die männliche Berfon auf unferem Fresco" [er meint unferen Priefter in der Sacramentskapelle!]5. Sind das keine Belege? — "und hat schwer= lich in Wirklichkeit existirt" — man vergleiche dazu, was Schulte unmittelbar darauf über die Philosophenkleidung des Justinus, des Presbyters Seraklas und Tertullian fagt! 6 - "und ist bei einem Christen um so weniger voraus= zusetzen, da eine solche Entblößung des Körpers die Grenzen des Anstandes überschreitet" 7 — darnach scheint es wohl eine heidnische Darstellung zu sein. Uebrigens nimmt sich dieses Zartgefühl Schulge's im Vergleich mit folgenden Ueußerungen absonderlich aus; von den sieben nackten Männern, die am Mahle sitzen, schreibt er: "... die in idealer Nacktheit (sic!) abgebildet find." 8 Ueber die Nacktheit des Jonas und Daniel läßt er sich also vernehmen: "Das Sujet war bei den altchriftlichen Künftlern außerordentlich beliebt, hauptfächlich wohl deshalb, weil dasselbe ihnen Gelegenheit gab, das Nacte darzustellen. Denn es ist charakteristisch für die alteristliche Runft und ein beachtenswerthes Symptom ihres Zusammenhanges mit der Antike, daß die Figuren, welche man einmal in idealer Nacktheit (sic!) zu bilden pflegte, wie Daniel und Jonas, am häufigsten — ist nicht wahr; die Orante, der gute hirt kommen häufiger vor — producirt wurden." 9 Also die Schulter

¹ C. XII p. 328 sqq. ² Stubien S. 27. · 3 Stubien S. 28.

<sup>4</sup> Studien S. 34. 5 Studien S. 91. 6 Studien S. 87.

<sup>7</sup> Studien S. 87. 8 Studien S. 24. 9 Studien S. 163.

entblößen "überschreitet die Grenzen des Anstandes"; aber ganz nackte Figuren sind "in idealer Nacktheit" abgebildet! — Nun bemüht sich Schulze, nachzusweisen, das Pallium sei nicht das Priestergewand: "Es ist nicht anzunehmen, daß der Künstler einen Mann, der nach De Kossi den consecrirenden Priester darstellt und im Vollzuge des geheimnißvollen und feierlichsten Sacramentes begriffen ist, in solch leichtsertiger, unziemlicher Gewandung vorgeführt habe." <sup>1</sup> Weshalb Schulze dies nicht annehmen will, ist gar nicht zu verstehen, da nach seinen Begriffen diese Kleidung eher als "classisch", denn als "leichtsertig und unziemlich" zu bezeichnen ist.

Er bestreitet ferner, daß die Stellung des Mannes die eines conse= crirenden Priesters sei, und sagt, dieser Gestus weiche ab von dem, "mit welchem auf den Sarkophagen Chriftus bei der Consecration von Brod und Fischen erscheint" 2. Darauf erwiedern wir, daß Chriftus nie Brod und Fische consecrirt ("consecriren" heißt in der Kirchensprache "verwandeln", "weihen", "heiligen"), sondern vermehrt hat. Wenn wir ihm auch die Berwechslung von "confecriren" und "vermehren" zu gute halten3, so be= streiten wir doch entschieden, daß eine wesentliche Verschiedenheit zwischen den Geftus besteht. Die Darstellungen der wunderbaren Brod= und Fisch= vermehrung zeigen uns Chriftus in zweierlei Stellungen: einmal berührt er mit einem Stabe das Brod und die Fische, das andere Mal hält er seine Hände darüber ausgebreitet. Diese lette Darstellungsweise kommt hier in Betracht. Chriftus steht auf diesen Bildern inmitten zweier Apostel, die ihm Brod und Fische hinhalten. Wenn nun ein Unterschied zwischen dem Bilde der Sacramentskapelle und den Darstellungen der Brodbermehrung in Betreff des Geftus gefunden werden soll, so besteht er darin, daß dort der Mann feine Sande nach einer Seite ausgestredt halt, weil eben die Gegenstände nur auf einer Seite sich befinden, hier aber Christus seine Bande nach beiden Seiten ausstreckt, weil auf beiden Seiten die Gegenstände find. Dies ist aber ein zufälliger Unterschied, der das Wesen des Gestus unberührt läßt. Wir berufen uns deshalb auf alle jene Darstellungen der Brodber= mehrung 4, um zu beweisen, daß die Stellung des Mannes ausdrückt: es geht von ihm eine Kraft aus, er übt einen Einfluß auf das Brod aus, im gegebenen Falle: er verwandelt das Brod in den Ichthys Jesus Christus.

<sup>1</sup> Studien S. 88. 2 Studien S. 90.

<sup>3</sup> Wir haben hier ein Beispiel der protestantischen "Bescheibenheit", wonach Männer, die nicht einmal die einfachsten Kedeweisen der katholischen Kirche kennen, uns belehren wollen, was die ersten Christen über die Sacramente, Meßopfer und Heiligenverehrung gedacht und geglaubt haben!

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cfr. Garr. tav. 312, 1; 313, 4; 358, 1; 365, 2; 367, 1; 370, 1; 372, 2; 382, 1; 384, 5 etc.

Schultze selbst bestätigt uns diese Erklärung, wenn er schreibt: "Diese Reliefs (Darstellungen der wunderbaren Brodvermehrung) sind liturgisch sehr werthvoll, insofern daraus der Ritus erhellt, nach welchem in der alten Kirche der administrirende Geistliche die Consecration der Abendmahlselemente vollzog." <sup>1</sup>

Nachdem Schulte so De Rossi "widerlegt" hat, gibt er seine Erklärung zum besten. "Der symbolische Inhalt dieser Darstellungen (der Gastmähler) liegt vollkommen flar (sic!); sie idealisiren das häusliche Familienmahl zu dem himmlischen Festmable, die irdische Freude zu der seligen, paradiesischen. Dieser Bildergruppe ist auch das in Frage stehende Fresco zuzuweisen. Berftorbene, Gatte und Gattin, . . . ichiden sich an, das häusliche Mahl zu begehen, indem sie dasselbe nach driftlicher Sitte mit Gebet eröffnen. Rünftler hat das Weib betend, den Mann die Speisen ergreifend gebildet, in der Absicht, den mit Danksagung verbundenen Genuß der Gaben dar= "Dieser symbolische Inhalt" scheint nicht so "vollständig klar Bu liegen"; denn in "Die Katakomben" gibt Schulte, ohne obige Erklärung zu widerrufen, eine andere Erklärung: "Als neu tritt uns entgegen . . . ein Chepaar, welches neben einem dreifüßigen Tische steht, auf dem ein Fisch und mehrere (nur ein einziges) Brode liegen, eine Symbolifirung bes gemeinschaftlichen Abendmahlsgenuffes." 3 Früher war es ein idealisirtes "häusliches Mahl"; jest ist es "die Symbolisirung des gemeinschaftlichen Abendmahlagenuffes". Schulte follte fich denn doch zuerst selbst klar werden, was das Bild vorstellt, ehe er sich unterfängt, an den Erklärungen des Herrn De Rossi zu verbessern; ehe er sich untersteht, die Erklärung katholischer Gelehrter als "den Höhepunkt phantaftischer Auslegung" 4 zu bezeichnen. Es darf hier nicht übersehen werden, daß an beiden Stellen Schultze fich der Mühe überhebt, für seine Behauptungen einen Beweis zu erbringen (was er in den "Studien" über die ähnliche Scene auf einem Sartophage im Lateran fagt, ift eine unberechtigte Bermengung von zwei getrennten Darstellungen und stimmt schlecht zu dem, was er selbst unmittelbar vorher gesagt hat: "Die altchriftliche Kunst bietet keine dieser analoge Gruppe" 5), und deshalb wird man es uns nicht berargen, wenn wir bei der von De Roffi gegebenen Erklärung stehen bleiben und in dem Bilde eine Darstellung der heiligen Messe sehen und die Orante als Symbol der Kirche auffassen 6.

<sup>1</sup> Ratakomben S. 112. 2 Studien S. 91.

<sup>3</sup> Ratakomben S. 319. 4 Ratakomben S. 320. 5 Studien S. 91.

<sup>6</sup> De Rossi sieht in der Orante die Kirche, insosern sie das Priesterthum besitzt und den Gläubigen das Brod des Lebens spendet; wir sind dagegen geneigt, in der Orante die Kirche zu sehen, insosern sie, als Gesammtheit der Gläubigen gesaßt, der heiligen Messe beiwohnt. Zu dieser Annahme veranlaßt uns solgendes. Wir sind der

Es entsteht nun die Frage: ift das besprochene Bild das einzige derartige Beispiel, oder sind noch andere Oranten in dieser Weise zu verstehen? In Betracht kommen hier alle jene Darstellungen, wo der gute hirt in Berbindung mit der Orante abgebildet ift. In dem ersten Bande der Roma Sotterranea (S. 347) äußert sich De Rossi hierüber also: "Welche Bedeutung muffen wir der Orante beilegen (er spricht von der Orante auf dem Decken= gemälde in Lucina)? Saint-Laurent hat die Orante, die in Berbindung mit dem guten Hirten vorkommt, als Jungfrau Maria erklärt. Ich will hier über diesen Punkt keine Erörterung anstellen, welche eine ernste und große Untersuchung erheischen würde. Ich sage nur, daß ich der Meinung bin, gewisse Oranten, wie die in Frage stehende, seien evident in einer solchen Weise angebracht, die eine mehr erhabene und mehr mit dem guten Hirten verbundene Erklärung erfordere, fo daß man in ihnen etwas mehr als einfache Berstorbene erkennen zu sollen glaubt. Es scheint, daß wir entweder den Vorschlag des Herrn Saint-Laurent annehmen, oder an die Braut des guten Sirten, die Kirche, denken muffen." Rachdem er im zweiten Bande feines Werkes in Betreff der Orante neben dem guten hirten die Meinung ausgesprochen, daß sie die Seelen der Verstorbenen symbolisire, fährt er fort: "Wenn aber folche Oranten sich finden, die eine mehr allgemeine, ideale Erklärung ju fordern icheinen, dann muß man zurüdgreifen auf die Personi= fication der jungfräulichen Mutter, der Kirche. In diesem Falle ändert sich die symbolische Bedeutung dieses Bildes wesentlich nicht, sondern wird zu einem höhern Zeichen erhoben. Denn die durch die Frau personisicirte Rirche . . . ift nicht allein die Gefellschaft der Gläubigen auf Erden, sondern auch der Heiligen im himmel . . . Wenn also die Orante bei dem guten Hirten die Mutter, die Kirche bedeutet, so verliert fie die Eigenschaft nicht,

Meinung, daß wir von den alten Liturgien Ausschlüß über dieses Bild zu erhoffen haben. Nach der Liturgie des hl. Marcus rief der Diakon vor der Consecration zum Bolke: ἐχτείνατε — "erhebet die Hände!" Die Gläubigen erhoben darauf hin die Hände nach Art der Oranten und blieben in dieser Stellung während des ganzen Canon stehen (Probst, Die Liturgien der drei ersten christlichen Jahrhunderte. Tübingen 1870. S. 336). Diese Stellung erklärt Probst also: "... Durch das Ausstrecken der Hände am Kreuze symbolisirte Christus die Besiegung des Satans und die Darbringung sines Opfers. Da nun die Gläubigen dei der Feier der Eucharistie gleichfalls die Hände ausstreckten, symbolisirten sie dadurch die Besiegung des Satans und die Darbringung eines Opfers. Daß dieses Opfer nicht die Darbringung ihres eigenen Leibes, sondern die Darbringung der Eucharistie war, folgt aus obigem zur Genüge" (ebendaselbst S. 80, wo er die Liturgie des hl. Ignatius von Antiochien erklärt). Nach unserer Meinung hat der Künstler in historischer Weise die heilige Messe volls als Orante, wie es anbetet und mitopsert.

die Seelen der aus diesem Leben Geschiedenen und ins Paradies Aufgenom= menen zu symbolisiren." 1

In seinem Bullettino sprach er sich früher also aus: "Wenn die Drante in Berbindung mit dem guten hirten in paradiefischen Scenen dargeftellt ift. so ist es die in Maria personificirte Kirche der triumphirenden Heiligen, die für ihre Brüder bittet, welche noch streiten auf der Arena und noch laufen im Stadium des irdischen Lebens." Etwas später gibt er einen Umftand an, "der diese mehr allgemeine und ideale Erklärung zu fordern scheint". Er fagt: "Aber damit die Orante, befonders wenn fie vom guten hirten begleitet ift, eine specielle Person bedeutet, ift es nöthig, daß ein specielles Beichen dafür da ift . . . Beftimmte Zeichen find Inschriften oder die Beziehung des Bildes zu einem speciellen und bestimmten Grabe oder Denkmal." 2 Er ift also der Ansicht, daß, wo diese Inschriften oder die specielle Beziehung au einem Grabe fehlen, in der Orante die personificirte Kirche zu sehen ift. Ueber diese Erkennungszeichen spricht sich Beder deutlicher also aus: "Wir haben wohl bestimmt an eine Darstellung der Kirche zu denken, wenn wir eine Betende an einer Dede, deren übrige Felder sämmtlich von biblischen Bersonen oder Scenen eingenommen werden, abgebildet finden, oder wenn wir etwa auf einem Grabfteine eine Betende zwischen zwei Schafen an Stelle des guten Hirten dargestellt sehen." 3 Carrucci endlich gibt noch folgende Erkennungszeichen an; er fagt, wenn die Drante in Gestalt einer erwach= senen Person sich an einem kleinen, wahrscheinlich Kindersarge findet, oder wenn zwei Oranten an einem Sarge, der zur Aufnahme von zwei Leichen zu klein ift, dargestellt sind, dann seien die Oranten symbolische Zeichen der Kirche; ferner, wenn die Orante sich zwischen zwei Aposteln oder Beiligen findet 4.

Alle diese Erkennungszeichen müssen wir als unzureichend betrachten, um die Symbolisirung der Kirche durch die Orante zu beweisen. Wenn die Orante zwischen zwei Heiligen steht, um beim letzten anzusangen, so haben wir in ihr eine Symbolisirung der Seele des Verstorbenen zu sehen, wie wir im vorigen Kapitel nachgewiesen haben (S. 155). Ferner, was die Orante angeht, die als erwachsene Person an Kindersärgen steht, oder in der Zweizahl an Särgen, die nur für eine Person bestimmt waren, so ist das nach dem, was wir früher (S. 133) gesagt haben, kein Grund, der eine Ausnahme bedingen kann; zumal, da sich auch männliche Oranten in Gestalt von Erwachsenen am Grabe von Kindern nachweisen lassen sseispiele auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Roma Sott. II p. 322.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bullett. 1867 p. 84: Della donna orante con la vittoria.

<sup>3</sup> Becker, Die Wand= und Deckengemalbe ber Ratakomben S. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Garr. tom. I lib. IV c. 4 p. 271.

S. 133) und Beispiele sich finden, wo dieselbe Person durch zwei Oranten symbolisirt ist, so jene GRATA in Saturninus, wo neben jeder Figur der Name GRATA steht 1, ferner die zwei Oranten, die an dem Loculus gemalt sind, der den Titulus trägt:

### IANVARIVS CONIVGI FECIT 2.

Ebenso wenig kann der Umstand, daß die Orante zwischen zwei Läm= mern fteht, einen Grund abgeben, derfelben eine höhere Bedeutung jugu= erkennen. Denn es finden sich auch männliche Oranten, die sich dieser angeblichen Auszeichnung erfreuen. Go auf einem Decengemalbe im Oftrianum<sup>3</sup>, wo die zwei männlichen in gleicher Weise wie die zwei weiblichen Oranten je zwei Schafe neben fich haben. Dasfelbe beobachten wir auf dem schon öfter erwähnten Grabstein des FELIX und auf einem Fragmente, das De Rossi veröffentlicht hat 4; es mußte diefen somit auch eine höhere Bedeutung beigelegt werden. Endlich foll der Orante eine höhere Bedeutung zu= tommen, wenn sie nicht in unmittelbarem Zusammenhang mit einem Grabe ift, oder, wie Beder fagt, wenn fie auf Dedengemalben bortommt. In diefen Fällen kann man höchstens schließen, daß die Orante in keinem unmittel= baren, perfonlichen Zusammenhang mit dem Berftorbenen fteht. Dies scheint uns nicht hinreichend zu sein, um darum in der Drante ein Symbol der Kirche ju feben; oder wollte man auch den biblischen Scenen der Decken= gemälde eine andere Bedeutung beilegen als denen, welche sich an den Arcofolien und Sarkophagen finden?

Die äußere Beschaffenheit der Oranten, die in Verbindung mit dem guten Hirten vorkommen, bietet also keinen Grund, ihnen eine höhere Bedeutung beizulegen. Ferner die höhere Bedeutung, die ihnen beigelegt wird — nämlich, ein Symbol der triumphirenden Kirche zu sein —, kann nach unserer Erklärung im vorigen Kapitel nicht als zutressend angesehen werden. Wir haben dort gehört, daß die Oranten an den Gräbern, Arcosolien und Deckengemälden symbolische Bilder der Seelen der Verstorbenen sind, das haben uns die sie umgebenden biblischen Scenen bewiesen. Es sind also keine Darstellungen der Seligen im Himmel — als solche haben wir nur die Oranten, die Marthrer darstellen, erkannt —, sondern der Seelen im Fegfeuer, für welche die Kirche gebetet hat und für die zu beten der Vilderschmuck des Grabes uns auffordert. Wenn man in der Orante nicht eine einzelne Seele, sondern eine Gesammtheit dargestellt sehen will, so kann das nur die Gesammtheit der Seelen im Fegfeuer sein oder die leidende Kirche.

Soviel wir die einschlägigen Meußerungen anderer Archaologen fennen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Garr. tav. 69, 2. <sup>2</sup> Garr. tav. 36, 2. <sup>3</sup> Garr. tav. 61.

<sup>4</sup> Roma Sott. III tav. 30 n. 39.

wird der Orante beim guten Hirten ganz allgemein die Bedeutung eines Symbols der Kirche beigelegt, und auf Grund dieser Erklärung bauen sich weitere, sehr wichtige Folgerungen auf. Kraus schreibt: Die Orante kann nicht das Bild des Verstorbenen sein, "wenn sie offenbar als Begleiterin des guten Hirten erscheint (vergl. Taf. IX)". Rachdem er nun die Erkennungszeichen aufgezählt hat, die wir bereits von Becker gehört haben, sagt er: "Wir sehen also die Kirche oder die seligste Jungfrau in diesen Oranten."

<sup>1</sup> Kraus, Roma Sott. S. 301; cfr. Real-Encyklopädie (Art. "Gebet") S. 552. "Es ift barum eine tieffinnige Ibee, wenn Ratakombenbilber, wie oben ausgeführt, die Rirche als die Drans darftellen, denn fie umtleidet alle ihre Functionen - Opferung, Sacramentenspendung und Segnungen - mit Gebetsformeln . . . " (ebendafelbst S. 563). Die Unficht Saint-Laurents werden wir im nächsten Kapitel hören; vergl. P. M. Wolter, Die römischen Katakomben (Frankf. Broschüren 1866, Nr. 7, S. 30): "Schlieglich mögen noch zwei Darstellungen Erwähnung finden, welche den alleinseligmachenden Charafter ber Kirche in ihrer ftrengen Absonderung von den Irr= und Ungläubigen ausprägen. Die eine befindet fich zu den beiden Seiten eines Arcofoliums. Wir erbliden rechts das Bilb des guten hirten, wie er feine Schafe auf guter, fetter Beibe hütet, dagegen links den Miethling, der fich zwischen Schilf und Moorgras anschieft, auf brutale (nicht brutale, fondern nach allgemein römischer) Beife feine Schafe gu melten - eine braftische Gegenüberftellung bes Segens ber fatholischen Rirche und bes gangen Unfegens ber Sarefie" (Die zweite Darftellung ift jenes Bild ber Sufanna zwischen den SENIORES). "Es kann nicht wohl stärker gegen die Lehre von der "Souveranität der Gemeinde' protestirt werden, als es durch bas immer wiederkehrende Bild bes guten Sirten mit feinen Schafen gefchieht, welches ben Unterschied wie das Wechselverhaltniß der firchlichen Stande fo icharf ausprägt. Die Sirtenpfeife in demfelben weift auf ben fanften Lehrer, ber Stab auf ben Regierer, bas Milchgefäß auf ben Priefter bin. Gin Schäflein aber ichmudt in ichlichter Zeich= nung manchen Grabstein, als wollte die gläubige Seele noch im Tode ihren treuen Gehorfam bekennen gegen die firchliche Antorität" (ebendafelbst S. 31). "Die Buge . . . In den Vordergrund tritt hier bas angiehende Bild bes guten Sirten. Es fcmudt faft alle Grabfammern und Galerien, grugt uns von gahlreichen Lampen, Sculpturen und Emailgtäfern, belebt felbft viele befchriebene Grabfteine, in welche es die Sand des Foffors roh eingegraben. Gewöhnlich in jugendlicher Geftalt . . . erscheint der hirte manchmal nur umgeben von weibenden oder ihm folgenden Schafen, und bann ift wohl blog im allgemeinen bas Berhält= nig zwischen Chriftus und ben Erlöften, zwischen ben geiftlichen Birten und ben Laien bargeftellt. Defter jedoch, ja fo oft, bag es fast die Regel bilbet, trägt ber Sirte ein Lamm ober als Emblem bes Sunbers einen Bod auf ben Schultern gur Beerbe Burud. In dieser beliebteften Borftellung nun ift, neben ber Errettung aus bem heidnischen Unglauben, die Begnadigung des Sünders durch die Buge gefinnbilbet. Jeber Bug bes Bilbes mußte bas Berg bes Chriften mit Staunen und dankbarer Rührung erfullen. Bald liebkoft ber Sirte aufs gartlichfte das gefundene, freudig um ben hals geschlungene Schaf, balb rebet er traulich zu ihm, mahrend es ihn wie verftandig anblodt, bald muntert er es burch bas Spiel feiner Sirtenpfeife auf, - alles nur der Ausdruck ber väterlichen, mitleidsvollen Liebe, womit der gott=

Man hat diese Bedeutung durch Aussprüche der Bater zu beweisen gesucht. Es ift mahr, dag die Bater die Kirche öfters eine "Mutter" oder eine "Braut" nennen (zu Anfang des Kapitels haben wir folche Stellen angeführt); schaut man jedoch diese Stellen genauer an, so wird man einsehen, daß die Bater die Kirche nur unter einem gemissen Gesichtspunkte "Braut" ober "Mutter" nennen. Man unterscheidet eine dreifache Kirche: die triumphirende im himmel, die leidende im Fegfeuer und die ftreitende auf Erden. Die ftreitende Kirche ift, wie die Schule sagt, eine societas inaequalis, d. h. man unterscheidet in ihr die lehrende und die hörende Kirche, oder die leh= rende, Sacramente fpendende und regierende Kirche, und die hörende, Sacramente empfangende und regierte Kirche. Wenn nun die Bater die Kirche eine "Mutter", eine "Braut" nennen, so ist es offenbar, daß sie damit die lehrende meinen und nicht die hörende. Die Kirche kann nämlich nur insofern "Mutter" genannt werden, als sie geistiger Weise Kinder für das ewige Leben wiedergebiert, ernährt und erzieht. Der Titel "Mutter" kann ihr als hörende Kirche nie und nimmer zukommen, denn das mare eine contradictio in terminis, die Kinder nennt man nie "Mutter". Daß die Bäter in dieser Beise die Bezeichnung "Mutter" und "Braut" gebraucht haben, foll uns der hl. Chprian beweisen; er fagt: "Wenn also diese die Geliebte und die Braut ift, welche allein von Chriftus geheiligt und durch sein Bad allein gereinigt wird, so ift es offenbar, daß die Irrlehre, welche die Braut Chrifti nicht ift, also auch durch sein Bad weder gereinigt noch geheiligt werden fann, Gottesfinder nicht gebaren fann . . . Die Wiedergeburt und Beiligung durch die Taufe soll allein bei der Braut Christi sein, welche geistiger Beise gebären und Gotteskinder hervorbringen kann; wo und aus welcher und wem ist nun der geboren, der ein Sohn der Kirche nicht ift, als könne einer Gott zum Bater haben, bebor er die Kirche zur Mutter hat?" . . . "Durch die Mutter (die Kirche) werden wir geboren, durch ihre

liche Hirte und sein priesterlicher Stellvertreter das verirrte Schaf wieder ausnimmt, belehrt, tröstet und ermuthigt. Um zum seierlichen Protest wider die häretischen Montanisten, welche die Lösegewalt der Kirche beschränken und gewissen schweren Sündern die Wiederausnahme verweigert wissen wollten, und ferner zum Zeugnisse, daß "mehr Freude ist im Himmel über einen Sünder, der Buße thut, als über neunundeneunzig Gerechte, die derselben nicht bedürfen", erscheint der gute Hirt zuweilen nicht allein mit einem Bocke auf den Schultern, sondern auch mit einem solchen zu seiner Rechten, während das (unschuldige) Schaf zur Linken sieht. Jenen ist der Ghrenplatz eingeräumt, gleichwie der Bater dem verlorenen Sohne und nicht dem zurückgebliebenen ältern Bruder das Ehrenmahl bereiten ließ" (a. a. D. Nr. 9 u. 10 S. 19). "Die Figuren (der gute Hirt und die Orante in dem Deckengemälbe in Lucina) stellen den Heiland und Maria (beziehungsweise die Kirche) dar" (a. a. D. S. 37).

Milch ernährt und durch ihren Geist belebt." <sup>1</sup> Ferner: die Kirche, insosern sie Mutter ist, d. h. insosern sie durch die Tause Kinder Gottes gebärt und ernährt, kann nur als auf Erden existirend gedacht werden, nur auf Erden wird gesehrt, werden Sacramente gespendet und wird das Hirtenant ausgeübt. Die Aussprüche der Bäter kennen also nur die auf Erden existirende, sehrende Kirche. Wir haben nun nachgewiesen, daß die Oranten eine symbolische Darstellung der Seelen sind, die theils im Himmel (die Marthyrer), theils im Fegseuer sich besinden; aus zwei Kücksichten können also die Bäterstellen auf sie nicht bezogen werden, einmal, weil die Seelen die triumphirenden oder seidenden Kinder der mater ecclesia sind, zweistens, weil sie nicht auf Erden, sondern im Jenseits sich besinden.

Unter diesen Umständen sind wir der Meinung, daß kein genügender Grund vorhanden ist, ja, daß es unstatthaft ift, von der Regel abzugeben, Die De Rossi aufstellt, wenn er schreibt: "Bon der Gesammtheit der Dranten auf den cometerialen Denkmälern ift es flar, daß fie auf den Grabern ge= wöhnlich die Seelen der Verstorbenen und nicht die Lebenden darstellen. Die Drante auf den Gräbern also, die sich bei dem guten hirten oder bei hirten und ländlichen Scenen finden, scheinen hinzudeuten auf die Seelen, die ins Paradies aufgenommen sind "2; foll heißen: "die ins Paradies aufgenommen werden follen", wie wir gleich sehen. Es liegt uns nun ob, an der Hand der Todtenofficien die Bedeutung des guten hirten festzustellen. Der gute hirt kommt im Berein mit den im achten Kapitel angeführten biblischen Bildern vor; er bildet in den meisten Fällen den Mittelpunkt des gangen Bilderschmudes, sei es eines Arcosoliums, oder sei es eines Sarkophages, sei es eines ganzen Cubiculums. Der gute hirt macht nun keine Ausnahme; die liturgischen Gebete sind vielmehr ganz vortrefflich durch dieses Bild wieder= gegeben. Le Blant sagt allgemein: "Die alten Liturgien, welche uns die Parabel des verlorenen Schafes vorführen, enthalten wirklich die flehentliche Bitte zu dem Heiland, daß er den Todten gegen die Angriffe des Löwen und des Drachen, Sinnbilder des Teufels und der Hölle, beschütze. stelle sich ihm nicht entgegen', lesen wir in dem Sacramentarium Gallicanum, der brüllende Löwe und der gierige Drache, der die Seelen der Armen zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. V; cfr. Cyprianus, De unitate Eccl. c. 5 et 6; De lapsis c. IX; De habitu Virg.; ep. ad martyr. 8; ep. 43; ep. 44; ep. 73; ep. 74. — Tertullian., Ad martyres c. I. — Cyrillus Hieros., Procatech. XVI; Catech. I. — Augustinus, De fide rerum, quae non videntur c. 3; Enchiridion c. IX, 29; c. X, 34; c. XII, 39; De symbolo ad catech. lib. IV. — Ambrosius, De mysteriis c. 9. — Leo, Sermo 4 de nativ. D. n. 3; Sermo 5 de nativ. D. n. 5; Chrysostomus, Hom. 26 (al. 25) in Ioan. n. I; Rupertus Tuitiensis, De operibus S. Spiritus 1. 3. c. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Roma Sott. II p. 322.

verschlingen gewohnt ist." <sup>1</sup> In dem Sacramentarium Gelasianum findet er folgende Oratio post sepulturam: "Wir slehen zu Gott, daß er den Berstorbenen, den der gute Hirt auf seinen Schultern zurückgebracht hat, die Gesellschaft der Heiligen genießen lassen möge." <sup>2</sup> De Rossi sieht in dieser Stelle eine "offenbare Anspielung auf daß Bild des guten Hirten" <sup>3</sup>. In dem Sacramentarium Gregorianum steht die Bitte: "Mögen die Berstorbenen gerechnet werden zu dem Reiche, zum ewigen Segen deiner dir wohlsgefälligen Schase." <sup>4</sup> "Es nehme dich Christus, der Sohn des lebendigen Gottes, in die immer lieblichen Auen seines Paradieses auf, und es möge dich jener wahre gute Hirt als eines von seinen Schasen erkennen." <sup>5</sup>

Diefe Stellen belehren uns, daß wir unter dem Bilde des guten hirten Chriftum zu verstehen haben, an den die Bitte gerichtet wird, er moge die Seele des Berftorbenen in das Paradies glüdlich gelangen laffen. Es unterliegt somit auch keinem Zweifel, was das Schaf zu bedeuten hat, das er entweder auf seinen Schultern trägt oder das neben ihm fteht: "Das verlorene Schaf bin ich; rufe mich, mein Erlöser, und errette mich", fo heißt es im Officium exequiarum 6. Gibt dieses Bild also schon allein für sich einen vollen Sinn, war es icon für den Beschauer verständlich genug, so haben doch in einigen Fällen die altchriftlichen Rünftler ihren Gedanken noch flarer ausdrücken wollen: fie haben die andere symbolische Figur für die Seele des Verstorbenen hinzugefügt, nämlich die Orante. Daß die Künstler wirklich diese Absicht gehabt haben, erkennen wir an einem Gemälde, das ein Arcosolium in Domitilla ziert, das bis jest (1887) noch nicht veröffent= licht ift. Der gute hirt fteht dort in der Mitte, das Schaf auf der Schulter; zu seinen beiden Seiten stehen Schafe und unmittelbar hinter, resp. über einem jeden ist eine Orante in leichten Strichen angedeutet. Der Rünftler will uns fo zu verstehen geben, daß er unter den Schafen die durch die Oranten gesinnbildeten Seelen der Berftorbenen meint. Ginen weitern Beleg bietet uns ein Sarkophag in der Inschriften-Galerie des Laterans, wo der gute Hirt und die Drante rechts und links die Darstellungen abschließen 7.

¹ Mabillon, Mus. Ital. tom. I p. 385; er führt noch andere Väterstellen an, aus welchen hervorgeht, daß der Löwe und der Drache als Symbol der Hölle angesehen wurden, wosür wir auf sein Wert verweisen: Les Basreliefs etc. in Revue archéol. 1879 p. 280 et 281.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Muratori l. c. tom. I p. 751.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Roma Sott. III c. XV: Exsequie dei martiri e dei fedeli, p. 497.

<sup>4</sup> Muratori l. c. tom. II p. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ordo commendationis animae, oratio III.

<sup>6</sup> Goar, Euchol. p. 425; Kraus schreibt: "Als Personificationen ber Kirche gelten erstens Schafe auf ben Bilbern bes guten Hirten . . . . (Real-Encykl. II S. 172).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Garr. tav. 301, 2.

Neber der Orante hat man den Namen der Verstorbenen, IVLIANE, angebracht. Daraus geht klar und deuklich hervor, daß die Orante nach Absicht der Bildhauer und nach Meinung derer, die den Namen haben anbringen lassen, eine symbolische Darstellung der Seele der Verstorbenen war. Zest verstehen wir auch, weshalb sowohl neben weiblichen, als auch männlichen Oranten zwei Schase angebracht wurden: eine Darstellung soll die andere erklären.

Die Verbindung von "guter Hirt und Orante" ist also so aufzufassen: "So wie du, guter Hirt, das verlorene Schaf vom Untergang gerettet hast, so bewahre auch die Seele des Verstorbenen vor dem bösen Feinde und dem Abgrunde der Hölle und laß sie eingehen in die Aue deines Paradieses." Man wird zugestehen müssen, daß diese Erklärung die Grabdecoration als ein harmonisch abgeschlossenes Ganze erscheinen läßt: denn nun haben die mannigfaltigen Vilder aus dem Alten und Neuen Testamente in dem Vilde des guten Hirten mit der Orante ihren verbindenden Grundgedanken: an den guten Hirten werden die Vitten gerichtet, und diese Vitten beziehen sich auf die Orante, die Seele des Verstorbenen. Nun ist vollkommen klar, weshalb der gute Hirt oder die Orante oder beide zusammen eine so hervorragende Stelle in den Vecorationen einnehmen: sie bilden eben den Kernpunkt der Vitten, die dort in Farbe oder Stein ausgedrückt sind.

# Behntes Rapitel.

# Eine Anzahl Granten sind Darstellungen der allerseligsten Jungfrau Maria.

Wir sind jest an dem Punkte unserer Untersuchung in Betreff der Oranten angelangt, wo wir die Frage zu erörtern haben, ob unter denselben sich solche sinden, die mit Grund als Bildnisse der allerseligsten Jungfrau Maria angesehen werden. Die Antwort auf diese Frage lautet bejahend, denn wir sinden eine stattliche Anzahl von Oranten, die durch den beigesetzten Namen als Bildnisse der allerseligsten Jungfrau kenntlich gemacht sind.

### § 1. Unter ben Gemälden.

## 1. In Albano (Titelbilb).

In der Katakombe Della Stella 1 zu Albano ist uns ein Bild der allerseligsten Jungfrau Maria als Orans erhalten. Boldetti, der zuerst der

<sup>1</sup> Dieser Name rührt von der Kirche und dem Kloster — jest Zündholzsabrit her, das über dem Cometerium erbaut ist.

Ratakombe Erwähnung thut, beschreibt den Fundort also: "Un der hintern Wand der Kapelle sieht man, daß dort offenbar ein Altar mit einem Grabe darunter gemesen ift; darüber ift in der Mitte der Erlöser gemalt, zu seiner Rechten das Bild der allerseligsten Jungfrau mit den Worten MITER THEV, d. h. Mutter Gottes; auf der linken Seite ift das Bild eines Beiligen, das Saupt nach Art der Clerifer geschoren und im Gewande eines Diakons, daneben die Worte S SMARAGDVS. Die drei Bilder find nur Bruftbilder." 1 Boldetti hat seiner Beschreibung eine Abzeichnung beigefügt, die in flüchtigen Strichen die Figur wiedergibt, ohne auf Aehnlichkeit mit dem Original Anspruch zu machen. Nach dieser Zeichnung hat D'Agincourt seine Abbildung anfertigen laffen 2. Perret veröffentlicht in seinem Werke Catacombes de Rome 3 eine Copie in einem Drittel der natürlichen Größe des Bildes. 3m allgemeinen ist der Charakter des Bildes getroffen, jedoch die ganze Ausführung ift zu sehr modernisirt. Auch einzelne Fehler laffen sich angeben: die Stirne ift breiter und mehr geradlinig vom Schleier bedeckt; die Richtung der Augen ist mehr geradeaus; der Mund ift zu wellenförmig gezeichnet; die Sande des Originals find steifer und geradliniger; der Faltenwurf ift theilweise unrichtig wiedergegeben, theilweise erganzt.

De Rossi hat eine Beschreibung dieses Bildes in seinem Bullettino versöffentlicht, jedoch keine Abbildung 4. Garrucci hat dasselbe in seinen Taseln nicht wiedergegeben, weil er nur Kunstwerke der acht ersten Jahrhunderte der Kirche veröffentlicht, dieses Bild aber einer spätern Zeit angehöre. Krausthut seiner kurz Erwähnung, wo er die suburbicarischen Katakomben bespricht. Sine kurze Notiz hat auch Fleury 6. Schulze und Lehner haben dieses Bild nicht berücksichtigt.

Die allerseligste Jungfrau — daß es ihr Bildniß ist, besagt die in rother Farbe ausgeführte Inschrift: MITER THEV =  $\mu$ /171 $\rho$  derő, d. h. Mutter Gottes — erscheint hier als jugendliche Frau, deren Haupt ein Nimbus umgibt. Sie ist in der Stellung der Oranten, jedoch wendet sie sich nach einer Seite, nämlich zu dem in der Mitte besindlichen Christus; diese Stellung wird auch sonst beobachtet. Ihren violett gefärbten Mantel hat sie über den Kopf gezogen und das eine Ende vorn um die Brust geschlagen, eine Bekleidungsweise, die uns öfters auf byzantinischen Kunstwerken begegnet. Das Unterkleid, nur wenig sichtbar, zeigt einen rothen Ton. Unter dem Bilde

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Boldetti lib. II c. 18 p. 558. <sup>2</sup> Le pitture tav. X n. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tom. I. pl. LXXXIV.

<sup>4</sup> Bullett. 1869 p. 65. 78, und 1873 p. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Roma Sott. S. 556; cfr. Real-Encykl. II S. 118. <sup>6</sup> Tom. II p. 8.

<sup>7</sup> Cfr. Garr. tav. 285; tav. 288; ferner in dem Manuscript des Cosmas im Batican aus dem sechsten Jahrhundert und im Dom zu Spoleto vom Jahre 1207.

war auf rothem Grunde eine Inschrift in weißer Farbe angebracht, von der jedoch nur die Reste einzelner Buchstaben erhalten sind (soviel noch zu erkennen war, haben wir auf unserer Copie angemerkt). Boldetti saß nach De Rossi die Buchstaben: ANI EGO — in Boldetti's Werke stehen aber folgende Buchstaben: ANTEOC. De Rossi ist nach dem Vorbilde einer Widmung in der Pontianus-Katakombe geneigt, die Inschrift also zu ergänzen: De Donis Dei et sanctorum Secundi, Carpophorii, Victorini et SeveriANI EGO . . . (folgt der Name des Schenkgebers) seei.

Was die Ausführung angeht, so sind die einzelnen Flächen mit einer Lokalfarbe angegeben, auf welche in schwarzen Linien die Umrisse und der Faltenwurf gezeichnet ist. Am Kopse zeigt der Mantel Andeutungen der Lichter. Das Gesicht hat eine blaßrothe Färbung, die durch etwas dunkleres Roth schattirt ist; mit derselben Farbe ist auch das Roth der Wangen angedeutet, jedoch ohne Uebergänge. Die Umrisse der Augen, der Nase und des Mundes sind in rothen und schwarzen Linien ausgeführt; auf der Lichtseite der Nase ist eine Strich in grauer Farbe zu sehen. Die Hände zeigen nur geringe Spuren von Schattirung, aber eine sehr steife Zeichnung.

Diese Beschreibung der technischen Ausführung des Bildes ift uns ein Fingerzeig, um die Entstehungszeit desselben zu erkennen: es ist eine jener letten Arbeiten, die in den Katakomben vorgenommen worden sind. zehnten Jahrhundert hat man die Leiber der hll. Marcellus, Largus und Smaragdus in der Kirche des bl. Marcellus zu Rom geborgen. Unfer Bild ift also alter als diese Erhebung. Da nun der Stil fich als der spatern Beriode angehörig erweist, so hat De Rossi das neunte Jahrhundert als Entstehungszeit unseres Bildes angenommen. Diesem Urtheil stimmt auch Stevenson bei 2. Wir hatten also ein Bild vor uns, das bei der letten Restauration der Krnpta entstanden ware. Diese späte Entstehungszeit benimmt unferem Bilbe in gewiffem Sinne feinen Werth, ja feine Besprechung hätte füglich unterbleiben können. Daß das Bild hier besprochen wurde, ift jedoch einmal durch den Fundort, die Katakomben, gerechtfertigt, dann aber auch dadurch, daß wir hier nicht das ursprüngliche, erfte Bild, fondern deffen spätere Erneuerung vor uns haben, ein Umftand, der dasfelbe dem Rahmen unserer Besprechung wieder enger einfügt. Gine Untersuchung des Frescogrundes diefer Kapelle läßt mehrere übereinander geschichtete Kalkbewürfe erkennen. Jede Schichte zeigt die Spuren einer frühern Malerei, und zwar find ftets dieselben Figuren wiederholt. Diese Erscheinung läßt fich leicht erklären: die alten, ersten Gemälde waren theils durch boswillige Sand, theils durch die Einflüffe von Feuchtigkeit und den Qualm der Lichter schadhaft geworden und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bullett. 1869 p. 72. <sup>2</sup> In Kraus, Real-Encykl. II S. 118.

erheischten eine Erneuerung, sollten sie ihrem Zwecke, ein Schmuck der Kapelle zu sein, entsprechen. Man überzog deshalb die schadhaften Bilder mit einem Kalkbewurf und malte darauf von neuem dasselbe Bild. Diese Erneuerung ist im Lause der Zeiten an einigen Bildern dreimal, bei einem sogar fünsmal nothwendig gewesen. Auch unser Bild zeigt Spuren einer solchen Erneuerung. Es war uns nicht möglich, festzustellen, wie oft dieselbe stattgesunden hat — zwei Schichten lassen sich jedoch klar erkennen —, da die oberste Schichte fast unverletzt erhalten ist; es wäre demmach nöthig gewesen, diese theilweise zu entfernen; doch dies dursten wir uns nicht erlauben. Sicher ist, daß unser Bild die Wiederholung eines viel ältern Vildes ist, das vielleicht dem fünsten oder sechsten Jahrhundert seine Entstehung verdankt. Doch wir lassen es hierbei bewenden, da uns einstweilen keine nähern Angaben bekannt sind, auf Erund deren eine genaue Datirung des Originals möglich wäre.

# § 2. Unter ben Graffiti.

## 2. In Berre (Fig. 1).

In der Krypta des hl. Maximinus bei Tarascona bewahrt man eine Maxmorplatte auf, welche aus der Kirche des hl. Stephan von Berre stammt, auf welcher Maria als Orante abgebildet ist. Dieses Denkmal alkchristlicher Kunst hat bereits eine vielfältige Besprechung erfahren?.

Die allerseligste Jungfrau ist hier stehend abgebildet, mit zum Gebete erhobenen Armen; das aufgelöste Haar fällt zu beiden Seiten auf die Schultern und die Brust. Ihre Aleidung besteht aus der weitärmeligen Dal-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieses Versahren steht nicht vereinzelt da; das Frescobild in der Krypta der hl. Cäcilia ist eine Erneuerung, resp. Ersehung eines ältern Mosaisbildes; in S. Gaubioso in Neapel sindet sich ein Christuskops, unter dessen Grund derselbe Kops nur in kleinerem Maßstade gemalt war. Auch in S. Valentino hat Marruchi eine doppelte Schichte des Frescogrundes bemerkt (Garr. tav. 105; bei Kraus, Roma Sott. Fig. 49 und Fig. 91; in Real-Encykl. II Fig. 15 und 17).

² Le Blant, Inscript. chrét. II p. 277 et p. 72 n. 433; er verzeichnet noch folgende Literatur: Note anonyme dans le ms. de Peiresc, Suppl. lat. n. 101 f. 104 (bibl. imp.); Spon Brouillard, Suppl. lat. n. 1466 f. 70 (bibl. imp.); Faillon, Monuments inédits sur l'apostolat de sainte Madelaine tom. I p. 777; Rosten, Notice sur l'église de Saint-Maximin, 2° éd. p. 109; Macarius, Hagioglypta, ed. Garrucci p. 36 et 238; Cavedoni, Giunta alla dichirazione delle sacre immagini di Maria santissima interceditrice, Messaggiere di Modena 1856; Nicolas, La Vierge Marie, 3° part. t. II p. 61. — Garrucci tav. 482 n. 18; Fleury I p. 51 tab. 116; Schulze, Studien S. 119; Berzeichniß n. 35a; Lehner S. 327 Taf. VIII n. 77. Hytet in Kraus, Real-Encykl. II S. 362.

matica und der Tunica; der sonst gewöhnliche Schleier fehlt. Ueber ihrem Haupte steht die Inschrift:

# MARIA VIRGO MINESTER DE TEMPVLO GEROSALE (Junafrau Maria, Dienerin des Tempels au Jerusalem).



Fig. 1. Maria als Orans.

Die künstlerische Ausstührung ist, wie das bei den meisten Graffiti der Fall ist, keine besonders gute. Als Entstehungszeit hat Le Blant mit Recht das Ende des fünsten Jahrhunderts angenommen: die Beschaffenheit der Inschrift bestätigt und unterstützt diese Datirung. Schulze widerspricht zwar, ohne jedoch einen stichhaltigen Gegengrund anzusühren.

Dieses Bild ist insofern merkwürdig, als die Inschrift auf eine Mittheilung der Apokrhphen über die Kinderjahre Mariens hinweist. Die Apokrhphen erzählen uns nämlich, daß Maria als kleines Mädchen von seinen Eltern Joachim und Anna in den Tempel gebracht worden sei, damit sie dort dem Herrn als Tempeljungfrau diene. In dem Protevangelium des Jacobus lesen wir darüber also: "Dem Kinde Maria mehrten sich seine

Monate. Es wurde zweijährig; da sprach Joachim: "Laßt es uns hinauf= führen in den Tempel des Herrn, auf daß wir erfüllen das Gelübde, das wir gethan, damit nicht etwa der Herr sich von uns wende und unsere Gabe unwillkommen werde.' Anna sprach: ,Warten wir das dritte Jahr ab, damit das Kind nicht Bater und Mutter vermisse.' Und Joachim sprach: .Warten wir!' Und das Kind wurde dreijährig, und Joachim sprach: "Rufet die Töchter der Hebraer, die unbefleckten, und fie sollen nehmen jede eine Lampe und diese sollen angezündet sein, damit das Kind sich nicht rück= wärts wende und sein Herz entfremdet werde dem Tempel des Herrn.' Und fie thaten so, bis sie hinaufkamen in den Tempel des Herrn. Und der Priefter empfing das Mädchen und fußte und segnete es und sprach: "Der Herr macht groß beinen Ramen in allen Geschlechtern; in dir wird am Ende der Tage der Berr offenbaren seine Sühnung den Söhnen Ifraels.' Und er fette fie auf die dritte Stufe des Altares, und Gott der Berr gog feine Enade auf fie, und fie tangte mit ihren Gugen, und es bewilltommnete fie das ganze Haus Frael. Ihre Eltern gingen weg voll Verwunderung und lobten Gott den Herrn, weil das Kind sich nicht rückwärts gewendet hatte. Maria wurde in dem Tempel des Herrn wie eine Taube aufgezogen und empfing ihre Nahrung aus Engelshand." 1 Auf diese Erzählung spielt offenbar die Inschrift an.

# § 3. Unter den Goldgläsern.

Bevor wir die Darstellungen der allerseligsten Jungfrau beschreiben, sind einige Bemerkungen über die Goldgläser vorauszuschicken. Man nennt diese Erzeugnisse der altchristlichen Kunst "Goldgläser", weil das Bildwerk derselben auf der Glassstäche in Blattgold ausgeführt ist. Die Herstellung eines solchen Goldglases geschah in folgender Weise: der glattgeschliffene Boden der Glassschale wurde sorgfältig gereinigt und dann mit Blattgold belegt, wobei jedes Faltenwersen vermieden werden mußte. Zur Besestigung des Goldes auf die Glassssäche, glaubt man, sei Gummi verwendet worden 2; nothwendig ist dies nicht, da ein einsaches Anhauchen, wie uns ein Versuch belehrt, genügt, um das Gold hinreichend zu besestigen. Nun wurden mit einem Stichel oder einer Radel die Umrisse der Figuren, Inschriften und Verzierungen eingezeichnet und dann alles Gold, was nicht zur Zeichnung gehörte, abgeschabt. An den Figuren wurden sodann die Gesichtszüge und der Faltenwurf durch Linien vervollständigt. In dieser Weise sind die meisten Exemplare aus-

¹ Protevang. Iacobi VII et VIII n. 1. Tischendorf, Evang. apocr. ed. 2. Lipsiae 1876, bei Lehner überseht S. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aus'm Weerth, Jahrb. der Alterthumsfreunde, 36. Jahrg. S. 119 ff.

geführt; bei einigen benutzte man noch Farben, so Roth, Grün, Blau und Weiß. War das Bild vollendet, so wurde es mit einer Glasscheibe bedeckt, so daß die Zeichnung nun wohlverschlossen zwischen zwei Glasscheiben vor Zerstörung durch Abreiben geschützt war. Auf welche Weise die altchristlichen Kunsthandwerker die zweite Scheibe befestigten, ist nicht vollständig ermittelt. Die Gläser aneinander zu schweißen, wie angenommen wurde, konnte wohl kaum angewendet werden, da, wie die in England auf Veranlassung des Cardinals Wiseman angestellten Versuche ergaben, das Gold sich aufrollte oder schwarz wurde.

Die Goldgläser (fondi d' oro) sind wohl zu unterscheiden von jenen Glasgefäßen, auf welchen die Bilder durch Einschleifen hergestellt wurden (vetri lavorati ad incavo); sodann von den vasa diatreta, deren Herstellungsweise nicht klar ermittelt ist; ferner von den vasa pseudodiatreta, wo die Figuren aus Glassluß gearbeitet aufgesetzt waren, und endlich von den mit Temperafarbe (?) gemalten Gläsern 1.

Seit Bosio sind bis zum Jahre 1864, wo P. Garrucci sein Werk Vetri ornati di figure in oro trovati nei cimiteri di Roma heraus=gab, 340 Goldgläser in den römischen Katakomben gefunden worden, und zwar theils im Innern des Loculus, theils an der Außenwand mit Kalkmörtel besestigt. Seit dieser Zeit wurden sowohl in Kom als auch in Köln und Aquileja einzelne werthwolle Stücke gefunden. Ihrer größern Mehrzahl nach sind-die Goldgläser die Böden von Schalen; einige sind, wie die Ein-

<sup>1</sup> Bon dieser Art find bis jest nur zwei Exemplare gefunden worden, und zwar beide in der Katakombe des hl. Saturninus. Das erfte befindet fich noch an Ort und Stelle an ber Wand eines Ganges befeftigt; Bogel find bort abgebilbet, wie fie an Früchten picken; im chriftlichen Museum bes Vaticans ift eine getreue Copie bavon ausgestellt. Das zweite waren wir so glücklich, zu finden, und zwar in jenem Theile der Katakombe, in welchen man durch den Eingang in der Villa Floritta gelangt. Dasfelbe ift ein Bruchftud einer größern Tafel, welche mit menichlichen Figuren und einer Inichrift bedeckt mar. Die Malerei hat aber fo gelitten, daß nur eine Figur mehr ober weniger gang erhalten ift; fie ift mit einer weißen Tunica bekleibet, bie mit schwarzen Streifen (clavus) verziert ift. Von den anderen Figuren find nur mehr einzelne Theile erkennbar. Bon ber Inschrift find mit Sicherheit die Buchftaben MOYC (Μουσης) zu lefen, von den anderen Buchftaben fieht man nur noch einzelne Refte. Der Stil ift berfelbe, wie wir ihm in bem alten Manuscripte bes Birgil im Batican begegnen. Wir haben eine Copie davon angefertigt, fowohl in Farben als auch in Schwarz. Das Original übergaben wir Herrn De Roffi. Da burch bie Feuchtigkeit das Bindemittel in den Farben gerftort mar, murden die letteren nur fo lange erhalten, als man fie anfeuchtete; bies wurde jedoch auf einige Zeit vergeffen und die gange Farbichichte blätterte ab und gerfiel in Staub, fo daß diefes mertwürdige Denkmal alteriftlicher Runft nur mehr in unseren Copien erhalten ift. Bergl. Bullet., Paris 1882, p. 75 und 1883 p. 75. 76.

faffung zeigt, als Medaillon getragen worden, oder stammen von größeren Schalen, in die sie eingefügt waren. In Betreff des Gebrauches dieser Gläser find die Archäologen getheilter Ansicht. Man muß einen doppelten Gebrauch unterscheiden, oder: wozu dienten die Goldgläser vor ihrer Anbringung in den Katakomben, und weshalb hat man sie in den Katakomben angebracht? Bei Beantwortung der ersten Frage muffen die Beschaffenheit der Darftellung — ob heidnisch, bürgerlich oder chriftlich, ob Bilder von Heiligen, biblische Scenen oder Cheschließungen u. f. w. - und die Inschriften - ob einfache Namen oder ob Trinksprüche — berücksichtigt werden, so daß man demgemäß für die verschiedenen Schalen verschiedene Zwede und Berwendungen annehmen muß. Die Urfache der Anbringung in den Katakomben ift eine zweifache, nämlich dem Orte entsprechend, wo man die Gläser gefunden hat. Einige fand man im Innern der Loculi; sie haben aller Wahrscheinlichkeit nach denselben Zwed, den auch die sonstigen Gegenstände haben, die man in die Graber legte, wie Mungen, Schmudfachen und bergleichen. Diejenigen aber, welche an der Außenwand befestigt waren, dienten dazu, das Grab von anderen zu unterscheiden; es find also Erkennungszeichen, ähnlich den Münzen, Muscheln, Ringen, Buppen, Marken (tessarae) u. s. w.

Die reichste Sammlung von Goldgläsern besitzt das christliche Museum des Batican; eine Anzahl sindet sich im Museum Kircherianum (sind jedoch jetzt [1882] nicht zugänglich), dann im Museum Borgianum der Propaganda, im British Museum, in den Museen zu Paris, Florenz, Neapel und in einigen Privatsammlungen. Bisher wurden dieselben schon verschiedentlich veröffentlicht; abgesehen von den älteren Publicationen, hat Garrucci in dem bereits erwähnten Werke Vetri alle dis dahin gesundenen zusammengestellt. De Rossi hat einige in seiner Roma Sotterranea und in seinem Bullettino veröffentlicht. Einige sinden sich auch dei Perret. Wir hatten gewünscht, alle jene Goldgläser, welche Darstellungen der allerseligsten Jungfrau ausweisen, nach den Originalen zu copiren und zur Beurtheilung vorzulegen; es war uns dies aber nur bei dem einen möglich, welches im christlichen Museum des Vatican ausbewahrt wird. Für die anderen mußten wir uns begnügen, die Copien Garrucci's abdrucken zu lassen.

### 3. Im driftlichen Museum des Batican (Tafel I).

Ueber den Fundort dieses Goldglases haben wir nirgendwo eine Nachricht gefunden. Vergleicht man die Abbildung, die Garrucci davon veröffentlicht hat, mit dem Original, so ergeben sich folgende Abweichungen. Die

<sup>1</sup> Bergl. Kraus, Real-Encykl. I ("Gegenstände, biverse, aus den Katakomben" und "Glasgefäße") S. 585—592. 608—621.

Liell, Marienbarftellungen.

Augäpfel und der Mund sind zu klein gezeichnet; die Haarfrisur ist nur durch zwei kleine Strichlein angedeutet, also nicht so ausführlich wie bei Garrucci; der Haarwulst am Hinterhaupt ist ganz übersehen worden; im ganzen ist die Figur etwas schlanker; die Ausladungen an den Buchstaben sind zu regelsmäßig angegeben.

Maria steht hier als Orante zwischen zwei Bäumen, bekleidet mit einer bis auf die Füße reichenden Tunica, darüber hat sie eine zweite, nur bis in die Mitte der Oberschenkel reichende und gegürtete Tunica, die an ihrem Saume regelmäßig gezackt ist. Um die Schultern trägt sie das Pallium, das auf der Brust mit einer verzierten Spange zusammengehalten wird, und das in reichen Falten über die Arme fällt. Das Haar ist, nach den schwachen Spuren zu urtheilen, rings um das Gesicht, ähnlich wie bei der Dionysas in Soteris, in strahlenförmigen Locken geordnet und hinten zu einem Wulste zusammengebunden. Die Hände sind ungleich und auffallend groß gezeichnet. Zu beiden Seiten ihrer Schulter erblicht man zwei längliche Gegenstände, es sind Schriftrollen. Das Häupt umgibt ein Nimbus. Neben ihrem Haupte stehen die Buchstaben MARA, eine verdorbene Schreibweise für MARIA. Daß wir in diesem Bilde eine Darstellung der allerseligsten Jungsrau Maria vor uns haben, wird allgemein zugestanden. Garr. Vet. tav. IX. 11. Perret IV pl. XXI. 7; Schulze, Berzeichniß n. 38; Lehner S. 329 Tas. VIII. 81.

### 4. "In der vaticanischen Bibliothet" (Fig. 2).

Bei Garrucci und nach ihm bei Schulze und Lehner finden wir als Aufbewahrungsort die vaticanische Bibliothek bezeichnet; dem ist nicht so; wir haben vergebens darnach gesucht; auch sagte uns Herr De Rossi, daß die vaticanische Bibliothek nur das eine, welches wir unter n. 3 beschrieben haben, besitzt. Wo es gegenwärtig ausbewahrt wird, konnten wir nicht ersahren. Aringhi, der dieses Goldglas zuerst veröffentlicht hat, theilt mit, daß es in S. Agnese (Ostrianum) innerhalb eines Loculus (intra coemeteriales cavernas) gesunden wurde 2.

Vergleichen wir diese Darstellung mit der vorigen, so macht sie einen weit gefälligern Eindruck als jene. Maria steht mit zum Gebet erhobenen Armen inmitten zweier! Bäume. Neben ihr sind außerdem zwei Säulen angedeutet, auf welchen Vöglein sitzen. Nach der Garrucci'schen Copie zu urtheilen, hat Maria einen freundlichen und jugendlichen Gesichtsausdruck. Das Haar liegt vorn kurz geschnitten um die Stirne, während es hinten in Wüssen zusammengebunden ist. Ein schmaler Nimbus umgibt das Haupt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bergl. das Bilb in Alexandrien, wo geschrieben steht H AΓIA MAPA (Kap. 20 n. 89).
<sup>2</sup> II p. 377.

Auf der Copie von Aringhi ift der Gesichtsausdruck ein ganz verschiedener. Ihre Kleidung besteht aus dem Pallium, das unten einen Saum hat und um die Beine eng angezogen ist. Die Füße scheinen bekleidet zu sein, wenig=



Fig. 2. Maria als Orans.

stens glauben wir, daß Lehner Unrecht hat, wenn er sagt, sie seien nackt, da die Andeutung der Zehen gänzlich fehlt. Die Inschrift MARIA belehrt uns, daß hier die allerseligste Jungfrau dargestellt ist. Garr. tav. 178, 10; Vet. IX. 10; Perret IV pl. XXI. 1; Schulze, Verzeichniß n. 36; Lehner S. 329 Taf. VIII. 80.

### 5. Aus der Katakombe "der hl. Agnes" (Fig. 3).

In den uns zugänglichen Werken fanden wir keine Notiz über den jetzigen Aufbewahrungsort dieses Goldglases. Wie Bianchini mittheilt, wurde es in der Katakombe der hl. Agnes (Ostrianum) gefunden. Wir ersblicken hier die allerseligste Jungfrau inmitten der beiden Apostelsürsten Petrus und Paulus; so melden die Inschriften. Maria hat keinen Schleier; reiches Haar umrahmt das odale Gesicht; eine gegürtete Tunica und das Pallium bilden die Gewandung; den Hals umgibt eine Perlschnur. Die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ad Anastas. biblioth. II. 247 bei Garrucci, Text zu tav. 178, 6.



Fig. 3. Maria, Petrus und Paulus.

beiden Apostel, nach ihr hingewendet, haben ein jugendliches, bartloses Gesicht; ihre Rleidung ist die gleiche: die Tunica und das in reichen Falten geraffte Ballium. Rechte haben sie erhoben, der Ausdruck der Rede; mit der Linken halten sie das Ballium. Bei allen Figuren sind die Bande auffallend groß gezeichnet. Zwischen ihnen sieht man zwei Bücherrollen. Garr. tav. 178, 6; Vet. IX. 6; Perret III pl. XIV; Schulke, Berzeichniß n. 37; Lehner S. 328 Taf. VIII. 78; Kraus, Real-Encykl. II Fig. 202.

### 6. In dem Museum Borgianum der Bropaganda (Fig. 4).

Dieses Goldglas bewahrt das Museum Borgianum der Propaganda auf. Es wurde, wie Cavedoni berichtet, in einem Grabe einer römischen Katakombe



Fig. 4. Maria, Petrus und Paulus.

gefunden; die Katakombe bezeichnet er jedoch nicht näher. Wie auf dem vorigen Goldglase, so steht auch bier Maria inmitten der beiden Apostelfürsten, mit dem Unterschiede jedoch, daß jetzt Petruß zu. ihrer Rechten und Pauluß zur Linken steht. Maria trägt einen Schleier über den gescheitelten Haaren, der auf die Schulkern herabfällt und dann bis auf den Boden reicht. Ihre Kleidung besteht auß der gegürteten Tunica und dem Pallium. Auch dießemal sind die Apostel bartloß und jugendlich dargestellt. Sie halten Schrifterollen in ihren Händen; ihre Kleidung besteht auß der Tunica und dem Pallium. Ihr Haarschnitt ähnelt dem des Kaisers Alexander Severuß (222—235), wie Cavedoni durch Bergleich mit Münzen erkannt haben will.



Fig. 5. Maria und Agnes.

Zwischen den Figuren sieht man Aehren und Aepfel (?). Die Zeichnung ist sehr unvollkommen: Petrus hat eine schiefe Schulter, sein rechtes Bein scheint zu kurz zu sein; die Hände der Mutter Gottes und die Füße von allen drei Figuren sind sehr ungeschickt gezeichnet. In dem Umstande, daß die Figur der allerseligsten Jungfrau die der Apostel an Größe übertrifft, will Cavedoni einen Hinweis darauf erkennen, daß Maria alle Heiligen überrage; diese etwas gesuchte Auffassung theilen wir nicht; die Beschaffenheit der Raumverhältnisse

ift da allein maggebend gewesen. Um rechten Fuß des hl. Baulus bemerkt man auf der Copie von Garrucci einen durch Strichlein gebildeten Salbtreis, auf der Copie von Cavedoni wird er durch mehrere concentrische Linien ge= bildet. Cavedoni ist geneigt, an die Blocke zu denken, die der hl. Paulus im Rerker geheiligt hat. Gine Untersuchung des Originals wird wahrschein= lich ein anderes Resultat ergeben; wir vermuthen, daß es eine fehlerhafte Stelle in dem Blattgold ift, die beim Auflegen entstanden ist, und die jeder Bedeutung entbehrt. Die Zeichnung bei Garrucci ist weniger roh wie die bei Cavedoni, Cavedoni, Sacra Immagine della B. V. Maria . . . una delle più antiche che si cognoscano . . . Modena 1855; Garrucci tav. 178, 1; Vetri IX n. 7; Perret IV pl. XXXII. 101; Schulze, Berzeichniß n. 39; Lehner S. 328 Taf. VIII. 79; Spencer Northcote, Die römischen Katakomben Taf. VII.

# 7. Aufbewahrungsort unbefannt (Fig. 5).

Weder wo dieses Goldglas gefunden wurde, noch wo es gegenwärtig aufbewahrt wird, konnten wir in Erfahrung bringen. Es bietet uns in unbeholfener Zeichnung die Bilder der allerseligsten Jungfrau Maria und der hl. Agnes, wie die Inschriften bekunden: ANNE = Agnes; MARA = Maria. Beide Figuren sind gleichmäßig mit der Tunica und dem Pal= lium bekleidet, die Haare sind gescheitelt und oben auf dem Ropfe zusammen= gebunden: eine Haartracht, die man auf vielen Katakombengemälden zu sehen Gelegenheit hat. Sanclementi, Mon. select. tab. XLI. 2; Garr. tav. 191, 2; Schulte, Verzeichniß n. 40; Lehner S. 329 Taf. VIII. 82.

## 8. In dem Museum Recupero in Catania (Fig. 6).



Fig. 6. Maria als Orans.

Die Darstellung, mit der wir uns jest zu beschäftigen haben, findet sich im Berein mit mehreren anderen auf einem Goldglase, welches das Museum Recupero in Catania giert. Zuerst wurde es von d'Agincourt veröffentlicht 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pitture tav. XII n. 27.

Die Zeitschrift La Civiltà cattolica brachte eine eingehende Beschreibung, die den P. Garrucci zum Verfasser hat 1.

Das Bildwerk ist folgendermaßen angeordnet: die Mitte nehmen die von einem Areise umgebenen Brustbilder des hl. Petrus und des hl. Paulus ein; der übrig bleibende Ring ist durch radiale Linien in sechs Felder eingetheilt, welche folgende Darstellungen ausweisen: 1. die drei Jünglinge im Feuerofen; 2. Moses am Felsen; 3. Daniel mit der Schlange; 4. das Marthrium des Isiais; 5. eine Orante zwischen zwei Bäumen; 6. ein Mann zeigt nach einer von Strahlen umgebenen Büste. Die Inschrift lautet:

DIGNITAS · AMICORVM · VIVATis . . . TE . . . in paCE · DEI · ZEses.

Die beiden letzten Darstellungen müssen wir näher beschreiben. Die Orante steht zwischen zwei Bäumen; sie ist mit der Tunica bekleidet, über welche sie ein Oberkleid, die sogen. cipassis, trägt, ein Kleid, das bei den Griechen den Jungfrauen eigenthümslich war. Beide, Tunica wie Oberkleid, sind mit einem doppelten Purpurstreisen verziert und werden von einem Gürtel zussammengehalten. Das gelockte Haar deckt ein Schleier, der hinten tief herabhängt. Das zweite Bild zeigt uns einen in sein Pallium gehüllten Jüngling, der die Rechte erhoben hat, während seine Linke das Pallium hält. Neben ihm steht eine mit Strahlen umgebene Büste, welche mit dem Pallium beskleidet ist; vor ihr steht die Erdsugel. Unterhalb dieser Figur ist eine große Schriftrolle, die mit ihrem Ende an einen Behälter angelehnt ist.

Nach der Erklärung, die Garrucci von diesen beiden Bildern gibt, ist in dem Manne, der nach der Büste hinweist, Isaias zu erkennen, welcher von dem als Sonne oder Leuchte kommenden Messias weissagt. In der Orante erkennt er sodann die allerseligste Jungfrau Maria, die den Messias empfangen und gebären soll. Gegen diese Erklärung, die von De Rossi nicht allein getheilt, sondern als "meisterhaft" bezeichnet wird und der auch andere bewährte Archäologen beistimmen, glaubt Schulze Einspruch erheben zu sollen. Er schreibt: "Die männliche Figur macht nicht einen Gestus des Zeigens, sondern des Besehlens, und zwar in sehr entschiedener Weise, kann also nur entweder Josua sein, welcher der Sonne Stillstand gebietet, oder Isaias, der den Sonnenzeiger zurückgehen läßt. Auch ist es undenkbar und beispiellos, daß der Messias unter dem Bilde der personisicirten Sonne mit Strahlensglanz und Globus dargestellt werde." Benn Schulze hier den Gestus des Besehlens erkennen will und nicht den des Zeigens, so sind solche seine Unters

¹ Ser. V vol. I, 1862, p. 691 sqq.; Storia tav. 171, 3; Vet. tav. I. 3; Lehner ⑤. 330.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Immag. scelt. p. 8. <sup>3</sup> Studien S. 207.

scheidungen zum mindesten gewagt (eine genaue Vergleichung nämlich folder Scenen, wo der Geftus des Befehlens verlangt wird, 3. B. bei Nabuchodonofor, der den drei Jünglingen befiehlt, seine Statue anzubeten 1, oder bei Salomon. der das Rind ju gertheilen befiehlt 2, mit folden, wo der Geftus des Zeigens geboten ift, 3. B. beim Propheten Czechiel's, ergibt, daß kaum ein Unterschied zwischen beiden Geftus zu erkennen ift), aber doppelt gewagt bei fo kleinen und unvollkommen ausgeführten Bildern (daß die Sand unvollkommen ausgeführt ift, beweist, daß der Daumen nach unten gekehrt ist, der seiner natür= lichen Stellung gemäß nach oben ftehen mußte). Aus der Beschaffenheit der Sand kann man also gar keinen Anhaltspunkt dafür gewinnen, daß es der Geftus des Befehlens ist; mithin ift auch die Folgerung nicht zutreffend, es sei hier Josua dargestellt, der die Sonne stillstehen heißt. Uebrigens hat Garrucci schon im voraus die Schulke'iche Meinung widerlegt, indem er darauf aufmerksam macht, dieser Mann könne Josua nicht sein, da er keine Soldatenfleidung anhabe. Es kann aber ebenfo wenig der befehlende Isaias fein, wohl aber ber weissagende Isaias, denn als folder ift er auch auf anderen Bildern ähnlich dargestellt, 3. B. bei der Madonna in Briscilla; ferner deutet dies nicht unklar die Schriftrolle an. Dann foll es nach Schulte undentbar fein, den Meffias unter der personificirten Sonne darzustellen. Weshalb dies undenkbar sein foll, besonders für Schulte, der sonst so geneigt ift, überall Nachahmungen von heidnischen Vorbildern zu sehen, ist gar nicht ersichtlich. Hat man doch den Beiland unter dem Bilde des Orpheus dargestellt, weshalb nicht als, personificirte Sonne? Uebrigens gibt die Ausdrucksweise des Propheten hinreichend Beranlaffung ju einer folchen Borftellung: "Wache auf, werde hell, Jerufalem, denn es kommt bein Licht . . ., über dich geht der Herr auf . . ., es wandeln die Bölker in deinem Lichte und die Könige im Glanze seines Aufganges ... Nicht haft du mehr die Sonne, die dir erleuchtet den Tag . . ., sondern der herr wird beine Leuchte sein in Emigfeit . . . Nicht wird untergehen beine Sonne, . . . weil der Herr eine Leuchte ift in Ewigkeit." 4 Der Maler hatte also gar nicht nothwendig, auf heidnische Vorbilder Rücksicht zu nehmen; er brauchte nur bildlich darzustellen, was der Prophet jagte. Die Einwände, die von Seiten Schulte's gemacht werden, sind also nicht berart, daß wir genöthigt wären, die bisherige Erklärung aufzugeben; wir bleiben also dabei, daß es eine Darstellung des Propheten Saias ift, der von dem zukunftigen Mefsias als einem Lichte prophezeit, der von einer Jungfrau empfangen und geboren werden foll.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Garr. tav. 317, 3; 326, 3; 329, 1; 334, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Garr. tav. 334, 3. <sup>3</sup> Bergl. n. 92; Garr. tav. 30.

<sup>4 31. 60, 1-3</sup> tt. 19-20.

## 9. 3m Mufeum zu Bologna (Fig. 7).

Die Ueberschrift des Kapitels fündigt nur Beschreibungen von Bildern Mariens als Orante an. Wir glauben jedoch die Besprechung gegenwärtigen



Fig. 7. Maria und Agnes.

Bildes, wo Maria zwar als Jungfrau, aber nicht als Orans dargeftellt ist, anfügen zu sollen, weil es das einzige derart ist, und weil die anderen Kapitel keinen geeigneten Plat bieten, es einzufügen.

Auf diesem Kunstdenkmale, über dessen Fundort wir keine Rachricht fanden, erblicken wir zwei Frauenzestalten, die durch die Inschriften als Maria und Agnes gekennzeichnet sind. Beide schauen sich gegenseitig an; ihre Kleidung ist die gleiche; über dem rückwärts gekämmten Haar liegt ein

Schleier; die Hände haben sie unter dem Pallium versteckt. Inmitten beider sieht man eine große Schriftrolle und darüber das Monogramm Christi. Die Zeichnung ist sehr unvollkommen .

Wenn es nun gilt, die Entstehungszeit dieser Goldgläser zu bestimmen, so ist der Fundort hierbei in erster Linie von Bedeutung. Die uns erhaltenen Goldgläser stammen mit Ausnahme von drei Exemplaren (zwei wurden 1864 und 1866 zu Köln und eines 1877 zu Aquileja gesunden) aus den römischen Katakomben. Dies war bis zum Jahre 1864 so allgemein anerkannt, daß man der Meinung war, nur in Kom sei eine solche Fabrikation geübt worden. Schulze will nun außer den drei obengenannten noch für einen Theil der übrigen einen andern Fundort annehmen. Doch er selbst sagt, daß "die Mehrzahl der Goldgläser uns durch die Katakomben erhalten ist"; serner von keinem der 340, die bis zum Jahre 1864 bekannt waren, wird ein anderer Fundort angegeben; ferner alse diesenigen, welche nach 1864 bis heute gefunden wurden, stammen mit Ausnahme der drei aus den römischen Katakomben: unter diesen Umständen ist kein Grund vorhanden, anzunehmen, daß diesenigen nicht in den Katakomben gefunden worden sind, von denen die Katakomben als Fundort nicht ausdrücklich angegeben werden.

¹ Garr. tav. 196, 8; Schultze, Berzeichniß n. 41; Lehner S. 329 Taf. VIII. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bullett. 1868 n. 3 § III. <sup>3</sup> Studien S. 206.

Die Goldgläfer murden, wie bereits erwähnt, theils in den Loculi, theils an der Außenwand derselben befestigt gefunden. Da man mit Silfe der Inschriften und Münzen, die dort gefunden wurden, und der Topographie Anhalts= puntte gewinnt zur Bestimmung der Zeit der Gräberanlagen, jo ergibt sich daraus auch ein Unhaltspunft für die Entstehungszeit der Goldgläfer. Diefer Schluß sett voraus, daß die Goldgläser gleichzeitig mit der Grabanlage niedergelegt oder befestigt wurden. Schulte stellt dieje Boraussetzung in Frage, "denn es fteht fest, daß durch das gange fünfte Sahrhundert hindurch bis tief ins fechste Jahrhundert hinein die römischen Katakomben bei Gelegenheit von Heiligen= und sonftigen firchlichen Festen von der Bevölkerung aufgesucht murden. Da nun aber ein großer Theil der Goldgläfer offenbar der Erinnerung an folche Feftlichkeiten bestimmt ift (ift noch zu beweisen!), so darf mit Sicherheit angenommen werden (aus einer unerwiesenen Thatsache tann man nichts ,mit Sicherheit' schließen!), daß bei solchen Gelegenheiten eine gewisse Anzahl derselben in den Katakomben deponirt worden sei." 1 Er beruft sich sodann auf "das gewiß auf einer allgemeinen Sitte beruhende Verfahren der Monica bei Augustinus" (Confess. VI. 2). Diefe Stelle meldet erftens nur von einem versuchten Besuch der Gräber, aber nichts von einer Anbringung von Gold= gläfern; zweitens ift diefe Stelle ein ichlagendes Zeugniß gegen Schulte, ber die Goldgläsersabrikation ins fünfte Jahrhundert verlegt. Der Text lautet: "Alls nämlich Monica zu den Memorien der Heiligen (in Mailand), so wie sie es in Ufrika gewohnt war, Mehl, Brod und Wein tragen wollte, und dies ihr der Thürsteher verwehrte, nahm sie dieses Berbot, sobald sie hörte, daß es vom Bischof stamme, ebenso ruhig als gehorsam an." Die Confessiones hat Augustinus im Jahre 400 geschrieben; seine Mutter hat also vor diesem Jahre die Katakomben besuchen wollen, aber damals waren schon die Spenden wegen der Migbräuche, die sich dabei eingeschlichen, verboten. Wenn also bei Gelegenheit der Spenden Goldgläfer in den Ratakomben niedergelegt wurden, jo geschah das offenbar vor dem Jahre 400. Also selbst für diesen Fall find die Goldgläfer älter als das Jahr 400. Aber es ist nicht mahr= scheinlich und, wie gejagt, noch zu beweisen, daß die Goldgläfer bei diefen Gelegenheiten in den Katakomben niedergelegt worden find; es ist vielmehr die Annahme vorzuziehen, daß sie gleichzeitig mit der Grabanlage dorthin famen. Dafür fpricht die Thatfache, daß eine Ungahl Goldglafer innerhalb der Loculi gefunden murden - dies ift 3. B., um bei den in Frage stehenden zu bleiben, von n. 4 und n. 6 bezeugt. — Was die angeht, welche außen an den Gräbern angebracht waren, jo find offenbar alle diejenigen, welche in den Mörtelverschluß des Loculus eingefügt waren, mit der Grabanlage gleich=

<sup>1</sup> Studien S. 207.

zeitig. Dasselbe gilt auch von denen, welche mittelst eines eigenen Mörtelbewurfes befestigt waren. Wie wir gesagt haben, find diese Gläser als Erkennungszeichen, gleichwie die Münzen, Ringe, Muscheln u. f. w., oder die in den Ralk eingeritten Zeichen, angebracht worden 1. Diese Erkennungszeichen wird man, wie das natürlich ist, gleich beim Berschluß des Grabes und nicht erst 30 oder 50 Jahre später angebracht haben. Dann ift nicht gut anzunehmen, daß man viele Jahre nach Schluß des Grabes Mörtel an dasselbe hingetragen habe, um dort ein Glas zu befestigen; es liegt vielmehr näher, anzunehmen, daß man das damals that, als der Mörtel zum Berichluß des Grabes vorhanden war. Aus dem Gefagten geht hervor, daß man mit Grund annimmt, die Goldgläser seien gleichzeitig mit den Gräbern in den Katakomben nieder= gelegt worden. Run ift es Thatsache, daß die letten Beerdigungen in den ersten Decennien des fünften Jahrhunderts stattfanden. "Die Ueberzeugung, daß nach 409 (407 lettes Datum auf Inschriften) in den Katakomben nicht mehr beerdigt wurde, tritt in De Roffi's brittem Bande (S. 562 ff.) nur noch stärker hervor. Sie ist das Ergebniß der Analhse von nahezu 14 000 Epitaphien Roms. Die von Settele beigebrachten Steine aus dem Jahre 568 und 600 beweisen nichts hiergegen: das erfte Datum ist falich, das zweite gehört keiner Katakombeninschrift an. Alles vereinigte sich, um diese Chronologie zu bestätigen: Die Inschriften der Ratakomben nennen keine Indictionen, sie kennen die Formel ,sub dio' nicht, fie haben keine fortlaufenden Monatsnamen, keine Aemterbezeichnungen: alles Dinge des fechsten Jahrhunderts. Stil, Paläographie, Symbole der Grabsteine weisen auf die ersten vier oder fünf Jahrhunderte, ebenso die Nomenclatur. Die in den Ralf der Ratakombengraber eingedrückten Siegel haben kein Kreug, keine Formel des sechsten Jahrhunderts, nur ein Spes in Deo, vivas. Kein Ziegelstempel des fünften oder fechsten Jahrhunderts ift daselbst bemerkt worden; profane Inschriften als Berichluffteine der Loculi kommen nur aus den ersten drei Jahrhunderten vor; die daselbst gefundenen Münzen und Medaillen entstammen ausschließlich den vier ersten Jahrhunderten; keine der im vierten und fünften Jahrhundert gebräuchlichen Contorniaten, keine Devotionsmedaillen mit byzantinischem Charakter, nur solche mit alteristlichen Symbolen kamen hier zu Tage: eine Summe von positiven und negativen Beweisen, gegen die nichts mehr einzuwenden ift." Go gibt Rraus das Resultat der Untersuchungen De Rossi's wieder 2.

Für die Datirung der Goldgläser hätten wir so den Zeitpunkt gefunden, bis zu welchem sie vorkommen; nämlich das erste Decennium des fünften Jahr=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Roma Sott. III p. 574—579. Seuser in Kraus, Real-Encyklopädie I S. 591 und 608.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Roma Sott. S. 113; cfr. Bullett. 1868 p. 2; Bullett., Paris 1883, p. 81.

hunderts; es gilt nun noch zu bestimmen, seit wann sie in Gebrauch kamen. De Rossi hat die Bemerkung gemacht, daß an Gräbern des ersten, zweiten und dis zur Hälfte des dritten Jahrhunderts sich keine Spur von Goldgläsern sindet 1. Es ergibt sich also als Entstehungszeit der Goldgläser die Zeit von 250—400 spätestens. Diese allgemeine Datirung wird durch drei Funde, wo eine genauere Beurtheilung möglich war, bestätigt. Bosio fand in einem und demselben Gange sünf Goldgläser und 67 Inschriften. Letztere stammen, wie De Rossi erkannt hat, aus den Jahren 250—350. De Rossi sah im Ostrianum die Reste von drei Goldgläsern an einem Grabe, dessen Inschrift die Jahreszahl 291 trägt. Ebenso fand er in Petrus und Marcellinus, nicht weit von drei Medaillen des Maximian (286—305), die Reste eines Goldgläses<sup>2</sup>.

Mit dieser Datirung stimmt der Stil und Charafter der Zeichnungen sowohl wie der Inschriften gang genau überein. Bei Beurtheilung des Stiles muß man berücksichtigen, daß wir es hier nicht mit Malereien zu thun haben, sondern mit Arbeiten, die mit einem Stichel auf einer glatten Glasfläche ausgeführt wurden: Arbeiten, bei denen jeder Fehlstrich unverbeffer= lich war. Es ist darum ungerechtfertigt, wenn Schulte aus kleinen Unregelmäßigkeiten und Verzeichnungen auf ein späteres Jahrhundert schließen will; wenn er ferner fagt: "Das Gros der Sartophagreliefs sowohl als auch die Fresten (der ersten Sälfte des fünften Sahrhunderts) zeigen durchweg einen beffern Stil als die Goldgläfer" 3: das find eben Reliefs und Fresken und teine Goldgläser. Ferner darf nicht außer Acht gelassen werden, daß wir keine Erzeugniffe von Künftlern vor uns haben, sondern Arbeiten der in technischer Beziehung tiefer stehenden Kunsthandwerker; man kann also "die überladene, schwerfällige Kleidung, die gebundene, stereotype (?) Zeichnung und die fragenhaften Gesichtszüge" nicht als Beweis einer spätern Entstehungszeit ansehen. Berücksichtigt man diese Gesichtspunkte, so wird man zugeben muffen, daß der Stil der des Endes des dritten und des vierten Jahrhunderts ift. Dies bestätigt ganz besonders der Charafter der Inschriften. Sie bekunden nämlich dieselbe Beschaffenheit, die wir auch an den Inschriften der Münzen jener Zeit finden. Wenn Schultze schreibt: "Die Schriftzüge tragen vielfach den Stempel einer spätern Zeit, die Buchstaben laufen breit und edig aus, die Mittelftriche des M berühren nur selten die Fußlinie, der Bindestrich des A hat Würfelform und schließt nicht an die beiden Schenkel an, das S lädt sich unförmlich dick aus und das N hat eine rohe Gestaltung — Eigenthümlichkeiten, welche eine ganze Anzahl von Goldgläfern . . . als dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bullett. 1864 p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bullett. 1864 p. 81; 1868 p. 2. Kraus, Real-Encykl. I S. 612.

<sup>3</sup> Studien S. 205.

fünften Jahrhundert angehörig bestimmen" 1: so hört das sich sehr "wissenschaftlich" au; aber wir können ihm constantinische Münzen vorlegen, die also aus den Jahren 306—337 stammen, welche alse diese gerügten Eigensthümlichkeiten besitzen: das M ist dasselbe, ebenso das N und S; ferner, vergleicht man die E, V, L, T, C, so ergibt sich derselbe Charakter bei den Goldgläsern, wie bei den Münzen. Nebenbei sei bemerkt, daß wir nach den Originalen des christlichen Museums im Vatican urtheilen und nicht nach "den idealisierten Garrucci"schen Abbildungen".

Gegen diese Datirung führt Schulte auch einen Beweis aus den Darftellungen der Goldgläfer. Er fchreibt: "Die Goldgläfer verzeichnen drei Marthrer aus der diocletianischen Berfolgung: Marcellinus, Genesius und Lucas (Garr. Vet. tav. XIX. 3, 5). Bon diesen gehören die beiden letten Spanien an. Es ift aber schlechterdings undentbar, daß in der großen Bahl der Marthrer jener Zeit vor Ablauf eines halben Jahrhunderts diefe Männer zu einer solchen Anerkennung und Verehrung gelangt seien, daß die Goldgläser-Fabrifation sich ihrer bemächtigte." 2 Die diocletianische Berfolgung hat infolge der Abdankung der Raifer Diocletian und Maximian bereits im Jahre 305 ihr Ende erreicht3; wenn es nun nach Schulte "schlechterdings undenkbar ift, daß vor Ablauf eines halben Jahrhunderts die Männer zu einer solchen Unerkennung und Berehrung gelangt seien, daß die Goldgläser= Fabritation sich ihrer bemächtigte": so wird Schulte benn doch zugeben muffen, daß diefe Goldgläfer nach Ablauf eines "halben Jahrhunderts", alfo etwa im Jahre 356 ober 357, schon möglich waren; zufällig verschlägt das gegen unsere Datirung gar nichts.

Einen fernern Beweis gegen unsere Datirung schmiedet Schulze aus der Anwendung des Nimbus: das sei ein Zeichen für die zweite Hälfte des fünften Jahrhunderts. Er schreibt: "Die Entwicklung (des Nimbus) hat vielmehr den Gang genommen, daß zuerst Christus, dann die Engel, darauf die Apostel und Evangelisten, und zulezt Maria und die übrigen Heiligen mit dem Nimbus ausgezeichnet wurden. Dieser letzte Schritt kann aber nicht vor der Mitte des fünften Jahrhunderts gethan worden sein, denn (man höre und staune!) es läßt sich keine einzige Darstellung der Maria oder der Heiligen, ausgenommen Petrus und Paulus (er meint mit Nimbus), nachweisen, die jenseits dieser Grenze läge." Ein einziges Beispiel wollen wir ansühren, das uns klar beweist, daß diese "Entwicklung" an den Monumenten keinen Rüchalt hat, daß sie vielmehr eine vollständig willkürliche Unnahme von Schulze ist. In der Regione di Damaso in Domitilla sindet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Studien S. 206. <sup>2</sup> Studien S. 204.

<sup>3</sup> Görres in Kraus, Real-Encyklopädie I S. 247. 4 Studien S. 208.

sich ein Cubiculum, deffen Malereien aus dem vierten Jahrhundert ftammen 1. Dort ist folgenden Personen der Nimbus zuertheilt: Christus, Maria und Engeln. Wo ift nun die "Entwicklung"? Hier haben alle die Berfonen, die nach Schulte erft nacheinander den Nimbus erhalten follen, bereits zu gleicher Zeit und zwar lange vor der zweiten Salfte des fünften Jahrhunderts den Nimbus. Um das Unglück voll zu machen, haben die Apostel, die nach Schulte icon längst vor Maria einen Nimbus haben follten, hier teinen! Die ganze Beweisführung ift folgende: man hat Maria den Nimbus nicht vor der Mitte des fünften Sahrhunderts zuertheilt; denn es läßt sich fein Beispiel davon nachweisen, das alter ware: also find die Goldglafer, wo Maria den Nimbus hat, der zweiten Hälfte des fünften Jahrhunderts zuzu-Wie ware es benn, wenn sich nicht nur "eine einzige Darstellung", sondern fogar zwei nachweisen ließen, die "jenseits dieser Grenzen liegen" und wo Maria den Nimbus hat? Eines haben wir bereits erwähnt, das in Domitilla, welches wir im nächsten Kapitel in n. 11 noch näher kennen lernen werden. Ein zweites bietet uns fogar das Goldglas n. 4. Bon demselben hat Uringhi ausdrücklich vermerkt, daß es im Innern eines Loculus gefunden worden ift; wir haben aber oben nachgewiesen, daß diese Goldgläfer zweifelsohne alter als das Jahr 409 find: es laffen fich also zwei "Darftellungen der Maria" mit Nimbus nachweisen, die nicht allein älter als die Mitte des fünften Jahrhunderts, fondern sogar alter als das Jahr 409 find; mithin hat man "den letten Schritt" schon vor der Mitte des fünften Sahrhunderts gethan: also das Borkommen des Nimbus ift kein Beweis, daß die betreffenden Gold= gläfer in der zweiten Sälfte des fünften Sahrhunderts entstanden sind 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bullett. 1879 p. 94.

<sup>2</sup> Bur weitern Beleuchtung des wiffenschaftlichen Verfahrens, das Schulte anzuwenden beliebt, diene Folgendes. Er fchreibt: "Die Behauptung De Roffi's (Bullett. 1867 p. 44), daß die Form des Nimbus bereits im vierten Jahrhundert zugetheilt werde, ift nicht begründet worden und stütt fich, wie es scheint, eben auf das hier in Frage stehende Beispiel" (er meint Goldglas n. 3; Studien S. 208). Sätte Schulte bas Bulletino an der betreffenden Stelle nachgelesen, fo hatte er sich überzeugen können, daß ihn der Schein betrogen hat: De Roffi ftütt feine Behauptung nicht auf das in Frage stehende Goldglas — von Goldglafern ift in dem ganzen Artikel keine Rebe —, fondern auf ein Mofait, auf welchem der hl. Petrus einen Rimbus hat; dieses Mosaif war bis zum Jahre 1595 in der Kirche des hl. Pudens zu feben; ein gewiffer Maximus ließ es ansertigen, MAXIMVS FECIT CVM SVIS lautet die Inschrift. Diefer Maximus lebte gegen Ende des vierten Jahrhunderts, unter Papft Siricius. Auf Dieje Thatfache ftust De Roffi feine Behauptung: "es icheine, bag man im vierten Jahrhundert der Jungfrau Maria und den Aposteln Petrus und Paulus den Rimbus zu geben angefangen habe". - Gin zweites Beifpiel! In einer Anmerkung fchreibt er: "Auch de Rossi (Bullett. 1868 p. 76) erklärt die Darstellung einer Heiligen mit Rimbus auf einer in Porto gefundenen, ber zweiten Salfte bes fünften Jahrhunderts (ober

Nachdem wir so die negative Arbeit Schulge's gewürdigt haben, schauen wir uns nun seine positive Arbeit an: nämlich seine Datirung der einzelnen Goldgläfer mit Darftellungen der allerseligsten Jungfrau. "Bon diesen Darftellungen läßt fich mit Sicherheit", so schreibt er, "IX, 11 (bei Garrucci, er meint unsere n. 3) chronologisch bestimmen, weil hier Maria durch einen Nimbus ausgezeichnet erscheint." Es folgt nun der oben gewürdigte "Entwicklungsgang" des Nimbus. "Dadurch wird das Goldglas IX, 11 zeitlich bestimmt, und dasselbe kann der durch Monumente gestützten Regel (sic!) um so weniger entzogen werden, da hier Maria den Nimbus mit einer Gruppe von Heiligen theilt, welcher derselben nach übereinstimmendem Urtheil (sic!) früheftens am Ende des fünften Jahrhunderts gegeben wurde." 1 So Schulte; wir bitten nun den verehrlichen Leser, Goldglas IX, 11 bei Garrucci, unsere n. 3, sich einmal anzusehen und gefälligft dort "die Gruppe von Heiligen" zu suchen, mit denen "Maria den Nimbus theilt"! — Das nennt man in einer gewissen "beutschen Wissenschaft" etwas "mit Sicherheit dronologisch bestimmen"! Er fährt nun fort: "Bon diesem festen Bunkte aus ist es nicht schwierig, die übrigen Mariendarstellungen der Goldgläser chronologisch zu ordnen." Nachdem wir solche Probe von "chronologischer Bestimmung" gehört haben, lohnt es fich nicht der Mühe, ihm weiter auf diesem Wege zu folgen. Er schließt also: "Doch, wie man fich im einzelnen bei der Bestimmung des chronologischen Verhältnisses dieser Darstellungen zu einander entscheiden mag, die Thesis, daß dieselben der Zeit von 430-470 angehören, dürfte nicht zu erschüttern fein." Sehr bescheiden gesagt! Doch mit diefer Uner= schütterlichkeit scheint es nicht weit her zu sein, da Schulte selbst schon nach zwei Jahren diese "unerschütterliche Thesis" erschüttert hat. Er schreibt in seinem

bem sechsten Jahrhundert) angehörenden Patene für das erste Beispiel dieser Art, freilich im Widerspruch mit seiner Datirung der Goldgläser, welche auch die hl. Agnes
mit Nimbus zeigen" (Studien S. 205, Anmerkung). Diese wenigen Zeilen enthalten
folgende Anrichtigkeiten: 1. es ist unrichtig, daß De Rossi diese Darstellung als "das
er ste Beispiel dieser Art" bezeichnet; er schreibt: "Diese Figur hat den Nimbus um
das Haupt; ein sehr bemerkenswerthes und altes Beispiel dieser Auszeichnung, welche
man Heiligen zuertheilt hat" (esempio assai notabile ed antico di cotesta insegna
data ai santi...); 2. es ist unrichtig, daß De Rossi diese Patene "der zweiten Hälfte
des fünsten Jahrhunderts (oder dem sechsten Jahrhundert)" zuertheilt; er schreibt:
"Diese Umstände bestimmen mich, die erste Hälfte des fünsten Jahrhunderts der
zweiten vorzuziehen, wenn es gilt, die Zeit dieser Erzeugnisse zu suchen" (mi
fanno preferire la prima alla seconda metà del secolo quinto nel cercare di tempo
di cotesto manusatto); 3. wo steht nun: "(oder dem sechsten Jahrhundert)"? Es ist
endlich 4. also unrichtig, daß De Rossi hier mit seiner Datirung der Goldgläser im
Widerspruch steht. Eine solche Kampsesweise richtet sich selbst.

<sup>1</sup> Studien S. 209.

Werke "Die Katakomben": "Unter Constantin dem Großen, wo römische und driftliche Cultur ineinander treten, wird eben dadurch und durch unmittelbares Eingreifen des Raisers noch einmal eine Hebung der altchriftlichen Runft auf dem Gebiete der Sarkophagiculptur und Goldgläserkunst erwirkt; doch nur vorübergehend." 1 Wenn nun ju Zeiten Constantins (306-337) "eine Hebung der altdriftlichen Runft auf dem Gebiete der Goldgläserkunft" ftattfand, so hat offenbar diese Kunft schon vor Constantin bestanden, das ware also in der zweiten Hälfte des dritten Jahrhunderts; ja, wenn er fagt: "noch einmal eine hebung", fo fest das eine fruhere Bluteperiode voraus! Damit ift aber seine Thesis, daß die Goldgläser in der Zeit von 430-470 entstanden sind, empfindlich erschüttert. Noch empfindlicher erschüttert er diese Thefis mit folgenden Worten: "Composition und Stil nicht minder wie Orthographie und Schriftzuge machen es in Berbindung mit einigen Gigenthümlichkeiten dieser Monumente zweifellos (sic!), daß die Mehrzahl (sic!) der Goldgläser vielmehr in der Zeit von der Mitte des vierten bis zur Mitte des fünften Jahrhunderts geschaffen wurde (sic!). Einige Exemplare dürften sogar noch in die ersten Decennien des sechsten Jahrhunderts hineinreichen (welche?). Andererseits steht fest, daß die ersten Anfänge der Goldgläser= Fabritation in die zweite Salfte des dritten Jahrhunderts fallen (sic!!)." 2 Trot dieser Erschütterung, die wohl hinreicht, seine Thefis jum Falle gu bringen, drudt er nachher in den Anmerkungen zu dem Artikel "Die Goldgläfer" aus feinen "Studien" die oben besprochenen Behauptungen ab und bezeichnet sie als "durch monumentalen Befund gesichert" (sic!)3.

Die ganze Schulke'sche Datirung wird nun durch folgende Sätze in das richtige Licht gestellt: "Demnach (weil die Goldgläser mit Mariendarstelsungen aus den Jahren 430—470 stammen) ist es sehr wahrscheinlich, daß die Beschüsse des Concils von Ephesus und die demselben vorhergehenden Controversen bei der Schöpfung dieser Marienbilder unmittelbar wirksam gewesen seien." <sup>4</sup> Auf dem Concil zu Ephesus wurde die Gottesmutterschaft Mariens als katholische Lehre seierlich ausgesprochen. Wenn nun diese Desinition einen Einfluß auf die Kunstschöpfungen gehabt hat, so ist es nicht allein "sehr wahrscheinlich", sondern zweisellos, daß man insolge dieser Desinition Maria als Gottesgebärerin, d. h. mit dem Zesusinde abbildete, aber nicht als Jungsrau, wie dies auf den Goldgläsern der Fall ist, wo, wie Schulke sagt, "nicht mehr der Reslex, der von der Hoheit des menschsgewordenen Gottessohnes, den ihre Arme tragen, ausgeht, ihr den Glanz und die Feierlichseit hoher Würde gibt". Oder wem wäre es im Jahre

<sup>1</sup> Ratafomben S. 94. 2 Ratafomben S. 192.

<sup>3</sup> Ratafomben S. 187. 198. 4 Studien S. 210.

1854 eingefallen, Bilder der Mutter Gottes mit dem Jesustnaben oder gar der schmerzhaften Mutter zu malen und zu sagen, die Dogmatifirung der unbeflecten Empfängniß habe ihn beeinflußt? Dies scheint so selbstverständlich zu sein, daß man es kaum für möglich halten follte, jemand nehme das Gegentheil an. Aber bei Schulte ift vieles moglich, wenn es gilt, "dasjenige Maß richtiger Anschauung und Beurtheilung zu erwirken, welches die unumgängliche Boraussetzung einer theologischen Berwerthung der Denkmäler bildet" 1. Doch hören wir ihn bis zu Ende: "Die Bäume in IX, 11 (n. 3) und Bäume und Säulchen in IX, 10 (n. 4) bezeichnen den Eingang des Paradieses. Daher findet man sehr häufig Berstorbene in dieser Umgebung . . . Die Tauben sind der Noe-Scene entnommen. Alls Trägerinnen des friedenbringenden Delzweiges specialisiren sie weiterhin das Paradies als Stätte friedlicher Rube. Offenbar also ist Maria hier als diejenige dargestellt, welche im Jenseits eine besondere Würde genießt und durch deren Fürbitte der Zugang in das Paradies in gleicher Weise erwirkt werden könne, wie durch die hl. Algnes und den guten Hirten. So leiten die Darstellungen der Goldgläser eine neue Epoche ein, sie find die ersten monumentalen Zeugniffe des Mariencultus. Nicht mehr der Refler, der von der Hoheit des menschgewordenen Gottessohnes, den ihre Urme tragen, ausgeht, gibt ihr den Glanz und die Teierlichkeit hoher Bürde, sondern die Gottesmutter (foll heißen die Jungfrau Maria) tritt jest, für sich selbst Verehrung fordernd und genießend auf." 2 Jett wissen wir, warum die Goldgläser dem fünften Sahrhundert angehören müffen; wären sie älter, jo fonnten fie von Schulte feine "theologische Berwendung" finden; aber jest ift der Protestantismus gerettet, denn "die ersten monumentalen Zeuaniffe des Mariencultus" stammen aus dem fünften Jahrhundert; der Mariencultus ift also eine Neuerung! "Das Zeugniß der Katakomben beweist mehr als alles andere den ungeheuern Contrast zwischen dem Urchristenthum und dem modernen Romanismus!" 3 Schulze hat es bewiesen!

# § 4. Sind noch andere Oranten als Bilder der allerseligsten Jungfrau Maria anzusehen?

Von den Archäologen wird die Frage aufgeworfen, ob nicht unter den übrigen Oranten die eine oder andere sei, die man als Bild der allerseligsten Jungfrau anzusehen habe. Saint-Laurent hat dieser Frage eine eigene Unterssuchung gewidmet. Seine Ansicht spricht er also auß: "Maria... ist in ihrer Kolle als Fürbitterin auf den Goldgläsern dargestellt, wo ihr Name dabeisteht; dann auf allen Bildern der Katasomben und Sculpturen der Sarsophage,

<sup>1</sup> Studien S. IV. 2 Studien S. 210. 3 Studien S. 3.

wo es möglich ist, sie zu erkennen." Den allgemeinen Ausdruck: "auf allen Bildern . . . wo es möglich ist, sie zu erkennen", sucht er in Folgendem näher Bu bestimmen. Unlehnend an einen Sarkophag in Arles, wo der gute Hirt und eine Drante abgebildet find, sieht er in allen jenen Dranten, die in dieser Berbindung, "welche so sehr die hohe Würde Mariens enthält, daß sie nicht wohl auf andere angewendet werden konnte", vorkommen, ein Bild Mariens. Ferner hält er die Oranten, welche inmitten der beiden Apostel Betrus und Paulus vorkommen, für symbolische Darftellungen der Rirche. und in übertragenem Sinne für Marienbilder; befonders dann, wenn bie Drante dazu noch im Gegensatz zu Eva fteht 1. Diese Ausführungen scheint De Rossi zu bestätigen, aber nicht in dem Umfange, wie Saint-Laurent will; in seinen Immagini scelte sagt er: "Die Orante in Berbindung mit dem guten Sirten ift nach dem Urtheil des Herrn Saint-Laurent Die Jungfrau im vollen Sinne des Wortes, die neue Eva, Maria, die Mutter Gottes, ohne daß sie darum aufhört, ein Typus der Kirche, der Beterin und endlich der chriftlichen Seele zu fein . . . Ich halte es für fehr richtig, daß die Orante in Verbindung mit dem guten Hirten, besonders auf den alteften Gemälden, die Jungfrau Maria, den Thous der Rirche, symboli= fire; ich werde darüber ausführlich im ersten Bande der Roma Sotterranea sprechen." 2 Seine diesbezügliche Meußerung haben wir bereits im borigen Kapitel gehört (S. 163 f.). Aus seinem Bullettino wiederholen wir folgende Neußerung: "Wenn die Orante in Verbindung mit dem guten Hirten in paradiefischen Scenen dargestellt ift, so ist es die in Maria personificirte Rirche der triumphirenden Beiligen."3 Diese Unsicht vertritt auch Becker: Die Oranten neben dem guten Hirten "haben wir zuweilen als Berstorbene, zuweilen aber auch als Personification der Kirche und vielleicht auch als Bild der Jungfrau Maria zu erklären." 4 Auch Kraus vertritt diese Ansicht, wie wir früher gehört haben (S. 166).

Wie ersichtlich, stütt man sich für diese Unsicht auf folgende Sate:

- 1. Die Orante ift eine symbolische Darstellung der Seele des Berftorbenen.
- 2. Einzelne Oranten, besonders diejenigen, welche in Verbindung mit dem guten hirten vorkommen, sind so beschaffen, daß sie eine höhere Bebeutung zu beanspruchen scheinen.
- 3. Diese höhere Bedeutung besteht darin, daß die Orante nicht eine Seele allein symbolisirt, sondern die Gesammtheit der triumphirenden Seelen im Paradiese oder die triumphirende Kirche.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La Prière de Marie et le bon Pasteur in Revue de l'art chrét. (Paris 1862) p. 283--299.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Immag. scelt. p. 9. <sup>3</sup> Bullett. 1867 p. 84.

<sup>4</sup> Die Wand- und Deckengemälbe ber römischen Ratakomben S. 51.

- 4. Diese Symbolisirung unterstützen zahlreiche Stellen der Bäter, welche die Kirche eine "Braut", eine "Mutter" nennen.
- 5. Die Orante, welche eine symbolische Darstellung der Kirche ist, ist aber auch dadurch ein Bild der allerseligsten Jungfrau Maria, denn die Bäter vergleichen sehr oft Maria mit der Kirche; der hl. Ambrosius sagt: "Bieles ist im Bilde der Kirche von Maria vorhergesagt." <sup>1</sup>

#### Auf diefe Sage erwiedern wir:

- ad 1. Es ist richtig, daß die Oranten eine symbolische Darstellung der Seelen der Verstorbenen sind. Doch muß diese Bedeutung näher dahin sixirt werden, daß es zwei verschiedene Arten gibt: Oranten, welche die Seelen der im Paradies triumphirenden Marthrer darftellen, und Oranten, welche die Seelen der Verstorbenen im Fegseuer darstellen. Da bei ersteren der Name beigefügt ist, so kann von einer weitern symbolischen Vedeutung keine Rede sein; es handelt sich also nur um solche, welche Darstellungen der leidenden Seelen im Fegseuer sind (S. 165).
- ad 2. Im neunten Kapitel haben wir nachgewiesen, daß die äußere Beschaffenheit der Oranten keinen Grund abgibt, ihnen eine höhere Bedeutung beizulegen (S. 164 f.).
- ad 3. Wenn die Orante nicht das Bild einer einzelnen Seele sein soll, sondern einer Gesammtheit von Seelen, so kann das nur die Gesammtheit der Seelen im Fegseuer sein, die leidende Kirche; aber nicht die Gesammtheit der triumphirenden Seelen im Himmel oder die triumphirende Kirche.
- ad 4. Im neunten Kapitel haben wir nachgewiesen, daß die Väterstellen diese Symbolisirung nicht unterstützen; daß, wenn die Kirche "Mutter" oder "Braut" genannt wird, stets die streitende Kirche und zwar insosern sie die lehrende ist, gemeint wird; daß die leidende Kirche, weil aus den Kindern dieser "Mutter" bestehend, nicht "Mutter" genannt werden kann (S. 167).
- ad 5. Es ift richtig, daß die Väter die Kirche mit Maria vergleichen; aber in diesen Aussprüchen ist und kann nur die lehrende, die Sacramente spendende, die regierende Kirche auf Erden, und nicht die triumphirende oder leidende Kirche im Jenseits gemeint sein. Zum Beweise führen wir folgende Stellen an. Der hl. Augustinus sagt: Christus ist "aus der Jungfrau Maria geboren worden, wie die ganze Kirche bekennt, welche, seine Mutter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De instit. virg. c. 14.

nachahmend, täglich feine Blieder gebiert und doch Jung= frau ift." 1 In gang claffifcher Beife erklärt er diefen Zusammen= hang an einer andern Stelle also: "Da euch die heilige Mutter. Die Rirche, durch das heilige Zeichen des Rreuzes in ihren Schof aufgenommen, und euch, wie auch eure Brüder, mit der größten Freude geiftiger Weise gebaren wird als neue zukunftige Sproßlinge einer so großen Mutter, nährt sie, bis daß sie die durch das Bad der Taufe Wiedergeborenen dem mahren Licht wiedergibt, in ihrem Schoße mit entsprechenden Speisen diejenigen, welche fie trägt, und führt froh die Frohen zum Tage ihrer Geburt: denn sie ist nicht betroffen von dem Spruche, nach welchem Eva ihre Söhne in Traurigfeit und Schmerzen, noch auch als Frohe, sondern als Weinende gebiert. Sie hat nämlich gelöft, was jene gebunden hatte: damit sie den Spröß= ling, welchen jene durch ihren Ungehorsam dem Tode überantwortet hatte, durch ihren Gehorsam dem Leben schenke . . . Ihr habet auch das Glaubensbekenntniß empfangen, den Schutz der Gebärenden gegen das Gift der Schlange. In der Offenbarung des Apostels Johannes ist geschrieben, daß der Drache vor dem Weibe, das gebaren sollte, gestanden ift, damit er, wenn sie geboren, den Sohn verschlinge. Jeder von euch weiß, daß der Drache der Teufel ift, daß jenes Weib die Jungfrau Maria bedeutet, welche al's Unverlette unser unverlettes Saupt geboren, welche sich auch als ein Bild der Rirche erweist; wie sie, den Sohn gebärend, Jungfrau blieb, so follte auch diese zu jeder Zeit seine Glieder gebären und Die Jungfrauschaft nicht verlieren." 2 "Bergleichen wir, wenn es beliebt, diese beiden Mütter (Maria und die Kirche), und beider Geburt wird unsern Glauben an beide ftarken. Die Ueberschattung des Heiligen Geistes hat durch geheimnisvolle Herabkunft Maria erfüllt: die Kirche macht die Eingießung des Heiligen Geistes in geweihtem Quell zur Mutter; Maria hat ihren Sohn ohne Sünde geboren: Die Rirche zerstört in denen, welche fie gebiert, die Sünden; durch Maria ist geboren worden, was im Anfang war: durch die Kirche wird wiedergeboren, mas anfangs verloren mar; jene hat vielen geboren (das Seil): diese Bölker; jene hat, wie wir wiffen, Jungfrau berbleibend, einen Sohn geboren: diese gebiert immer durch ihren jungfräulichen Bräutigam." 3 Aus diefen Stellen geht flar hervor, daß

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Enchiridion n. 34. <sup>2</sup> De symbol. ad catech. lib. IV c. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Caesarius Arelat. hom. 3. Leo: "Aqua baptismatis instar uteri virginalis, eodem Spiritu s. replente fontem, qui replevit Virginem" (Serm. 4 de nativ. Domini n. 3). "Originem, quam sumsit in utero virginis, posuit in fonte baptismatis.

das tertium comparationis bei dem Vergleiche der allerseligsten Jungfrau Maria mit der Kirche die geheimnisvolle Mutterssichaft ist. Da nun diese Mutterschaft der Kirche nicht ohne weiteres, sondern nur insofern zukommt, als sie die lehrende, Sacramente spendende und regierende Kirche auf Erden ist, so kann also auch nur die lehrende Kirche in dem Vergleiche mit Maria gemeint sein. Da nun die Orante keine symbolische Darstellung der lehrenden Kirche auf Erden ist, sondern der leidenden Kirche im Fegeeuer, so kann man in ihr auch, gestützt auf den obigen Vergleich, kein Vild der allerseligsten Jungfrau Maria sehen.

Diese Erwägungen bestimmen uns, obiger Ansicht unsere Zustimmung zu versagen, und wir sind der Meinung, daß außer den oben in  $\S 1, 2$  und 3 besprochenen keine Orante als Bild der allerseligsten Jungfrau angesehen werden kann.

# Zweite Gruppe.

# Die Darstellungen der allerseligsten Jungfrau Maria, welche uns Ereignisse ihres Lebens vorführen.

Beginnen wir nun die Untersuchung derjenigen Vildwerke, in welchen uns die altchriftlichen Künstler einzelne Begebenheiten aus dem Leben der allerseligsten Jungfrau veranschaulichen. Wir führen diese Vilder in der Reihenfolge auf, welche durch die zeitliche Auseinandersolge der Ereignisse bedingt ist. Wir werden so sehen, daß fast das ganze Leben in seinen einzelnen Theisen von den Künstlern zum Gegenstand ihres Schaffens gewählt worden ist.

Virtus enim altissimi et obumbratio Spiritus s.: quae fecit, ut Maria Salvatorem pareret, eadem facit, ut regeneret unda credentem" (Serm. 5. n. 5). Rupertus Tuitiensis: "Qui enim divina omnipotentia sua in Mariam supervenit et obumbravit illi, ut conciperetur et nasceretur ex ea unigenitus Filius Dei, ipse eadem omnipotentia supervenit aquis et eis foecunditatem tribuit, ut renascantur ex eis filii Dei; fons aquae elementaris hoc Spiritu superveniente vivificatus fit uterus Ecclesiae, uterus gratiae" (De operib. Spiritus s. lib. 3 c. 9; cfr. Fulgentius, De incarn. et gratia c. 20 n. 40; Chrysologus s. 117).

# Elftes Rapitel.

# Die Darftellungen von Maria Verkundigung.

Wenn die altchriftlichen Rünftler die Ueberbringung der frohen Botschaft an Maria im Bilbe darstellen wollten, so war es felbstverständlich, daß sie in erster Linie den Bericht des Evangelisten maggebend sein ließen. "Im sechsten Monat, so erzählt uns der hl. Lucas, ward der Engel Gabriel bon Gott gefandt . . . zu einer Jungfrau, die mit einem Manne verlobt war Namens Joseph . . . und der Name der Jungfrau war Maria. Engel kam zu ihr herein und sprach: "Gegrüßet seist du voll der Enade! Der Herr ist mit dir! Du bist gebenedeit unter den Weibern!' Da sie das hörte, erschrak sie über sein Wort und dachte nach, was das für ein Gruß sei. Und der Engel sprach zu ihr: Fürchte dich nicht, Maria, denn du hast Gnade gefunden bei Gott. Siehe, du wirst in deinem Schoße empfangen und einen Sohn gebaren, und du follst ihn Jefus beißen. wird groß sein und Sohn des Allerhöchsten genannt werden, und Gott, der Herr, wird ihm den Thron seines Baters David geben, und er wird ein König sein über das Haus Jakob ewiglich, und seines Reiches wird kein Ende sein.' Maria aber sprach zu dem Engel: ,Wie wird das geschehen, da ich keinen Mann erkenne?" Der Engel antwortete und sprach: "Der Beilige Geist wird über dich kommen, und die Kraft des Allerhöchsten wird bich überschatten, darum wird auch das Beilige, das aus dir geboren wird, Sohn Gottes genannt werden. Und fiehe! Elisabeth, deine Verwandte, auch fie hat einen Sohn empfangen und geht schon im sechsten Monate, fie, die unfruchtbar genannt wird. Denn bei Gott ift kein Ding unmöglich. Maria fprach: ,Siehe, ich bin eine Magd des Herrn, mir geschehe nach deinem Worte!' Und der Engel schied von ihr." 1 Wir finden, daß ichon frühe die Legende sich dieses Ereignisses bemächtigt hat. Da einzelne Bilder den Ginfluß diefer Legende bekunden, so wollen wir kurz herseten, wie dort der evangelische Bericht ergänzt und ausgemalt wurde. "Und Maria nahm den Krug, ging hinaus, Wasser zu schöpfen, und siehe, eine Stimme sprach: "Gegrüßet seift du voll der Enaden, der Herr ift mit dir, gebenedeit bift du unter den Weibern!' Und sie schaute umber, rechts und links, woher die Stimme komme. Es befiel fie ein Zittern, und fie ging hinweg in ihr Haus und stellte den Krug hin und nahm den Purpur und fette sich auf ihren Stuhl und spann. Und siehe, ein Engel des herrn ftand vor ihr und sprach: ,Fürchte dich nicht, Maria, denn du haft Gnade gefunden vor dem

<sup>1</sup> Luc. 1, 26-38.

Herrn der Welt, und du wirst empfangen von seinem Worte . . . ": in dieser Weise erzählt uns das Protevangesium des Jacobus den Borgang 1. Damit stimmt im ganzen das Evangesium des Pseudo-Matthäus überein, nur daß dort zwischen der ersten Begrüßung am Brunnen und der zweiten beim Spinnen drei Tage verstrichen sind 2.

#### § 1. Die Gemälde.

# 10. In der Katafombe der hl. Priscilla (Tafel II, 1).

In der Ratatombe der hl. Priscilla fand Bosio an der Dede eines Cubiculums (cubiculum IV) ein Bild, über das er sich also ausspricht: "Die dortigen Figuren haben durch die Feuchtigkeit fo fehr gelitten, daß man sie kaum mehr erkennen kann. Man sieht noch eine sitzende Frau und eine vor ihr stehende Gestalt, welche auf sie hinweist oder ihr etwas reicht; was aber hier dargestellt sein soll, können wir nicht bestimmen." 3 Eine genauere Beschreibung und eine Deutung des Bildes gibt Bottari: "Tav. 176. Hier ist das Deckengemälde des vorigen Cubiculums abgebildet, wo man eine Frau auf einem Seffel, der für die Sigende sehr hoch ist und der eine niedrige Rudlehne hat, sigen sieht. Die Rudlehne schließt geradlinig ab und nicht halbrund, wie sonst die Bischofsstühle, die man auf unseren Abbildungen fieht. Vor diesem Seffel fteht ein Fußschemel . . . Die Frau ist bekleibet mit einer unter der Bruft gegürteten Tunica, darüber hat fie das Pallium, welches auch den Ropf bedeckt. Bor ihr steht ein Mann, welcher sich zu ihr wendet, befleidet mit einer Tunica, über welcher er den furzen Mantel trägt, wovon er das unter dem rechten Arm durchgezogene Ende mit der Linken festhält . . . Was für ein Gegenstand hier abgebildet ist, ift sehr schwer mit Sicherheit anzugeben. Uebrigens, wer weiß, ob es nicht die Verkundigung Maria ift, die in jenen ungebildeten Zeiten in einer Beise dargestellt ift, die uns neu und absonderlich vorkommt? Wir sind nämlich gewohnt, die Engel mit Flügeln dargestellt zu sehen, während die alten Christen sie ohne Flügel abbildeten, als fie begannen, dieselben unter ihre Gemälde aufzunehmen, wie man fie in den fehr alten Mosaifen bei Ciampini und anderen Alterthums= forschern fieht. Auf den erften Blid scheint der stehende Mann wirklich im Begriff zu fein, eine Rede zu halten und mit der Frau nach Art eines Redners zu sprechen, denn er hält die Finger nach den Vorschriften der Beredjamkeit, welche uns lehren, dieselben nach den verschiedenen Redeweisen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tischendorf, Evang. apocr. ed. 2 (Lips. 1876) XI. 1 et 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tischendorf l. c. p. 54—92. IX.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lib. III c. 61 p. 541; Aringhi II p. 136.

und Redeaffecten verschieden zu halten. So sagt Quintilian: "Es ist ein sehr gewöhnlicher Gestus, wo der mittlere Finger an den Daumen gezogen wird, während die drei anderen ausgestreckt sind . . . . Diesem fügt er eine andere Art des Gestus bei, die dem unseres Gemäldes ähnlich ist: "Auch die beiden Mittelsinger kommen unter den Daumen, und dieser Gestus ist noch eindringlicher als der vorige." Aber ich sage nochmals, daß ich nicht die Bedeutung dieses Bildes erklären will, ich überlasse dies Gelehrteren und Muthigeren, als ich bin." Wenn diese Beschreibung genauer ausgesallen ist, so hat das seine Ursache nicht in einem bessern Zustande des Bildes, sondern darin, daß Bottari die Abbildung beschreibt, die dem Werke Bosio's beigegeben worden ist; dort ist alles so klar und deutlich zu sehen.

Was hier Bottari nur als Vermuthung ausspricht, behauptet Garrucci als sicher 3. Dieser Ansicht schließen sich an: De Rossi 4, Martigny 5, Kraus 6, Lehner 7, Roller 8 und Hytref 9. Es hat aber an solchen nicht gesehlt, welche diese Erklärung als unzutreffend abweisen. She wir jedoch auf die gegnerischen Meinungen näher eingehen, müssen wir den Leser mit dem Fundorte, der Beschaffenheit der Figuren und den bis jetzt veröffentlichten Abbildungen bekannt machen.

In der Priscilla-Katakombe unterscheidet man zwei voneinander vollsständig verschieden gestaltete Theile, wie man sich durch einen Blick auf den von De Rossi veröffentlichten Plan überzeugen kann 10. Der eine Theil weist sehr breite und unregelmäßige Gänge auf (es war dieser Theil ursprünglich eine Sandgrube, die zur Begräbnißstätte benutzt wurde; um den durch die Anlage der Loculi zu befürchtenden Einsturz der breiten Gänge zu verhindern, wurden vor den Loculi Mauern als Stügen aufgesührt 11); der andere Theil, die Fortsetzung dieses ältesten Theiles, hat nach Art der übrigen Katakomben schmale und planmäßig angelegte Gänge. In dem ersten Theile sindet sich das Cubiculum mit dem fraglichen Bilde.

Dieses Cubiculum ist nicht, wie das sonst der Fall ist, eine seitliche Anlage an einen Gang, sondern es ist dadurch hergestellt worden, daß man den breiten Gang der Sandgrube durch eine Mauer derart abschloß, daß

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Instit. orat. l. IX c. 3. <sup>2</sup> Bottari p. 141 tav. 176.

<sup>3</sup> Macarii Hagioclypta p. 245; Storia vol. I lib. 6 c. 1, und vol. II, Text zu tav. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Immag. scelt. p. 11; Roma Sott. III p. 252.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> p. 49. <sup>6</sup> Roma Sott. S. 306. <sup>7</sup> S. 290. <sup>8</sup> p. 206.

<sup>9</sup> In Kraus, Real-Encykl. S. 363.

<sup>10</sup> Roma Sott. I; Analisi geologica ed architettonica dichiarata da M. St. De Rossi p. 32; ferner bei Kraus, Roma Sott. S. 385; Schulze, Die Katakomben S. 63.

11 Cfr. Bullett., Paris 1880, p. 36.

nur eine schmale, von Travertinpfosten eingefaßte Thure offen blieb; die weitere Fortsetzung des Ganges schloß man ebenfalls durch eine Mauer ab, die gegenwärtig zum Theil eingestürzt ift. Gine seitliche Fortsetzung der Sandgrube (links vom Eingang) ift jest gang mit Schutt angefüllt, fo daß man nicht mehr erkennen kann, wie sie benutt wurde; nur so viel sieht man, daß fie mit Stud überzogen ift. Nachdem auf diese Weise eine nicht gerade regelmäßig geformte Rammer hergestellt war, wurde sie mit Stuck beworfen und mit Frescomalerei geziert. Auf der Wand gerade der Thure gegenüber und der zur Rechten wurde ein in Felder eingetheilter Sochel ausgeführt; in den so nach oben halbrund abschließenden, übriggebliebenen Feldern hat man den guten hirten und den unter der Kürbisstande ruhenden Jonas gemalt. Da die Decke kein regelmäßiges Biereck bildete, fo murde rechts ein Streifen abgegrenzt, welcher für die Darstellungen: Auferwedung des Lazarus, und: Jonas wird aus dem Schiffe geworfen und ans Land gespieen, Blat bot; der Theil der Decke über dem Eingange wurde mit Linear-Ornamenten verziert, und nun blieb ein regelmäßiges Biered übrig, deffen Mitte unfer Bild einnimmt. Eine vierfache Perlichnur umgibt dasselbe, an welche sich an vier Puntten Guirlanden anschließen; an den vier Eden sind durch Linien tleine Felder abgegrenzt, auf welchen Bögelein gemalt sind. Bekundet schon diese geschmackvolle Anordnung der Bilder und Berzierungen, daß wir ein Werk aus besserer Zeit vor uns haben, so wird diese Meinung noch bestärkt durch die Art und Weise, wie die Bilder gemalt sind. Das Laubwerk der Bäume, die neben dem guten Hirten stehen, und besonders einige vortrefflich erhaltene Blumen zeigen eine große Meisterschaft in der Pinfelführung und Nachahmung der Natur. Ein Gleiches gilt von den Figuren der biblischen Bilder: überall eine geschickte Zeichnung, freie und sichere Ausführung und gewählte Farbengebung. Bedauerlicher Weise hat gerade das Deckengemalde von der Feuchtigkeit und von dem Qualm der Lichter sehr gelitten, welchen Buftand ichon Bofio beklagte. Rur fparliche Refte laffen uns die Berrlichkeit des ursprünglichen Bildes ahnen; Bosio's Roma Sotterranea brachte die erfte Abbildung von diesem Gemälde, die jedoch auf getreue Wiedergabe des Originals keinen Unspruch machen kann. Nach dieser wurden alle anderen bisher veröffentlichten hergestellt 1. Unter diesen Umständen schien es angezeigt, eine neue Abbildung von dem kostbaren Gemälde zur Beurtheilung vorlegen zu können. Wir haben uns deshalb die Mühe — und es war keine kleine, da es galt, ein Deckengemälde abzuzeichnen, - nicht verdrießen lassen, so genau als möglich unsere Copie anzufertigen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bosio p. 541; Aringhi II p. 137; Bottari tav. 176; D'Agincourt, Pitture pl. XII. 4; Garrucci tav. 75; Martigny p. 49; Sehner Zaf. I n. 4; Roller p. 206 fig. 3.

Ein Vergleich der Abbildung bei Bosio und seinen Nachfolgern mit der unserigen ergibt folgende Verschiedenheiten: die Abbildung Bosio's ist an allen erloschenen Stellen erganzt, so daß die Gewandungen einen vollständigen und untadelhaften Faltenwurf aufweisen; die uns erhaltenen Spuren des Faltenwurfes bieten keinen Anhaltspunkt für die Erganzungen, mithin auch nicht für die Beschreibung, die Bottari und Garrucci geben; nämlich: die Frauengestalt sei mit dem Pallium bekleidet, das fie als Schleier über den Ropf gezogen habe. Das Pallium scheint vielmehr ganz zu fehlen, und der Schleier ift für sich selbständig. Die Röpfe der Figuren find ganglich umgestaltet: der der Frauengestalt ift im Profil; das Original zeigt ihn jedoch zwei Drittel en face; dasselbe gilt von dem Kopfe des Mannes. Dann blickt die Frau auf der Copie von Carrucci und Martigny bescheiden zu Boden, was letteren zu folgender Beschreibung veranlagt: "Die Jungfrau zeigt auf ihrem Gesichte den Ausdruck der Ueberraschung und sehr liebens= würdiger Schüchternheit." 1 In Wirklichkeit schaut fie mit fast starrem Blicke geradeaus; daß somit der Ausdruck ein gang anderer ift, ift offenbar. Das Gesicht des Mannes ist so verdorben, daß die Zeichnung der Augen, der Nase und des Mundes gang verloren ift; das Gesicht bei Bosio ift also eine Erganzung. Die Stellung der Guge des Mannes ift verfehrt wieder= gegeben: der rechte Fuß ruht nicht auf der Ferse, sondern auf den Zeben, eine Stellung, die schließen läßt, daß der linke Ruß auf der Ferse ruht. Der Fußschemel endlich fehlt auf dem Original.

Nachdem so der Leser mit unserem Bilde bekannt gemacht ist, können wir die Ansichten derer ansühren, die Bottari's und der anderen Archäologen Erklärung als unzutressend bezeichnen. Wir erwähnen an erster Stelle die Auffassung des Abbé Davin, nicht, um sie zu widerlegen, sondern um ein Beispiel anzusühren, was eine phantastische Erklärung zu leisten im Stande ist. Davin sieht in der sitzenden Person, deren Füße nacht sind — "ein Zeichen der Trauer bei den Juden" —, deren "Antlitz Schmerz und Niedergeschlagenheit, vielleicht Thränen" zeigt, deren linke Hand erhoben ist, "als ob sie spräche und ihre Sache vertheidige", niemanden anders, als — "die keusche Susanna", die zu trösten Christus vom Himmel gekommen ist! "Wenn es nicht Christus ist," so schreibt er, "so hat uns der Maler ein unlösdares (?) Käthsel aufgegeben, und er hat der Menge eine unvermeidliche Falle gestellt (!). Aber wenn es Christus ist, wer kann dann diese Frau auf ihrem Sessell, übereinstimmend mit Lazarus in seinem Grabe (!), anders sein als Susanna?" <sup>2</sup> De Rossi nennt die Priscilla-Katakombe wegen der vielen Muttergottesbilder —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Martigny p. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Revue de l'art chrétien 1880 tom. 29: La cappella greca, p. 144.

es wurden dort fünf gefunden — "die Katakombe der Madonna"; Davin gefällt sich nun darin, weil nach seiner Meinung dort so viele Susanna-Bilder sich sinden, dieselbe die "Katakombe der Susanna" zu nennen! Um diese Bezeichnung zu rechtfertigen, sieht er überall, und so auch hier, Darstellungen der Susanna! Solche Phantasiegebilde beauspruchen keine Widerslegung.

Anders geartet ist der andere Gegner obiger Erklärung, er hat wenig= ftens den Schein der Wiffenschaftlichkeit sich zu geben bemüht; wir meinen Schulte. Er ift der Meinung, daß "der Berftorbene in dem Augenblide dargestellt worden ift, wo er bon seiner Mutter oder Gattin Abschied nimmt" 1. Schauen wir uns seine Beweise an! Er schreibt: "Bosio und Aringhi wußten für das Bild keine Erklärung. Bottari sprach zuerst schüchtern die Bermuthung aus, daß das Fresco die Berkundigung darftelle, eine Ansicht, welcher die Neueren, soweit mir bekannt, zugestimmt haben. Aber die That= fache, daß die alteriftliche Runft erft in der zweiten Balfte des fünften Jahrhunderts diese Scene aufnimmt, mahrend dieses Bild spätestens der Mitte des dritten Jahrhunderts angehört, und daß die altere Runft bis jum Ende des vierten Jahrhunderts Maria nie ohne den Jesusknaben darstellt, verbieten es, dieser Interpretation mehr als den Werth einer Spothese zuzuerkennen." Schulke gibt alfo gu, daß diefes Bild allgemein als Maria Berkundigung angesehen wird; aber er ift anderer Ansicht, weil er der "Ueberzeugung" ift, wie er sich in seiner Vorrede ausdrückt, "daß die nach den Interpreten des 17. Jahrhunderts orientirte herkömmliche Art und Weise, . . . die altchrist= lichen Bildwerke . . . auszulegen, auf unrichtiger Voraussetzung beruhe" 2. Daß dieses hier zutrifft, beweist er mit "Thatsachen". Doch diese "Thatsachen" find absonderlicher Urt! Um mit der zweiten zu beginnen, so haben wir im zehnten Kapitel (S. 185-193) nachgewiesen, daß die Goldgläfer, wo Maria ohne den Jesusknaben abgebildet ift, aus der zweiten Sälfte des dritten und dem vierten Jahrhundert entstammen, und daß die gegentheilige Ansicht Schulte's unbegründet ift. Ferner: "Thatsachen" laffen fich durch Zeugniffe belegen; wo sind nun die Zeugnisse, welche die erfte "Thatsache" beweisen, daß vor der zweiten Salfte des fünften Jahrhunderts die Verkündigung nicht dargestellt worden ift? Schulte enthebt sich der Mühe, dies zu beweisen. Er gründet somit sein Beweisverfahren auf unerwiesene "Thatsachen"; dasselbe ist somit also beschaffen: das fragliche Bild ist älter als die zweite Sälfte des fünften Sahrhunderts; da es nun unerwiesenermaßen bor der zweiten Salfte des fünften Sahrhunderts feine Darftellungen der Ber= fündigung gibt, so ift das fragliche Bild keine Darstellung der Berkundigung!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Studien S. 185. <sup>2</sup> S. III.

Schulte sollte nicht so schnell von "unrichtigen Boraussetzungen" sprechen! "Auch ist zu beachten," fährt er fort, "daß die Darstellung der Annuntiation, wo sie zuerst in der altchriftlichen Kunst auftritt, sich an eine apokryphe Quelle anlehnt." Hindert dies denn, daß man nicht schon früher die Berkündigung auf Grund der evangelischen Erzählung darstellte, oder meint er vielleicht, die altchriftlichen Künstler hätten nur durch die Apokryphen Nachricht von der Verkündigung erhalten? "Andererseits bietet die antike Runft vielfach Bildwerke von gleicher oder ähnlicher Anordnung; besonders ift an die sogenannten Abschiedsscenen, bei welchen die weibliche Gestalt fehr häufig fitt, Bu erinnern. So scheint mir auch auf diesem Fresco der Berftorbene in dem Augenblicke dargestellt zu sein, wo er von der Mutter oder der Gattin Abschied nimmt. Daß folde Abschiedsscenen in der altdriftlichen Runft nicht beifpiellos find, geht aus dem oben beschriebenen gallischen Sarkophag-Relief und anderen Bildwerken hervor." 1 Alls Beleg führt er nun eine ganze Anzahl von Monumenten der heidnischen Kunft an, die ähnliche Darstellungen aufweisen: Maffei, Museo Veron. S. 53 n. 10, 13; S. 49 n. 2 (vergl. n. 3); S. 51 n. 1 u. 11; vergl. Friedländer a. a. D.; Pervanoglou, Die Grabfteine der Griechen S. 53 ff. n. 1, 2, 3, 4, 5, 9, 13, 17, 20 u. Taf. I, 10; II, 13, 14. Wenn man diese Menge von Belegstellen betrachtet, so follte man meinen, daß Schulge mit Recht unfer Bild, weil es fo vielen ähnlich ift, auch als Abschiedsscene ansieht. Sieht man sich aber die Monumente, die hier angeführt find, felbst an, so findet man, daß die Sache einen Hafen hat. Wir haben alle diese Monumente in den betreffenden Buchern nachgesehen, und gefunden, daß dort von "einer gleichen oder ähnlichen Unordnung" mit unserem Bilde in feiner Weise die Rede sein kann. Auf allen find die Figuren fo dargestellt, wie fie fich die rechte Sand geben, oder sich mit der Rechten gegenseitig die Wangen berühren. Sätte nun Schulte unser Bild sich genauer angeschaut, oder, was noch leichter gewesen, seine eigene Beschreibung davon, so hätte er gefunden, daß er mit Unrecht von "einer gleichen oder ähnlichen Anordnung" spricht. Er beschreibt die Haltung der Frau also: "... die den rechten Urm auf der Stuhllehne ruhen läßt, den linken etwas erhebt." kann von einem Sändereichen keine Rede sein, denn gibt man jemand die Sand, so gibt man ihm anständiger Weise die rechte und nicht die linke! Ferner beschreibt er den Mann also: ". . . der die rechte Sand mit ausgestredtem Zeigefinger nach ihr erhebt"; gibt man jemand die Hand zum Abschied, so streckt man ihm nicht den Zeigefinger entgegen, sondern Die gange Hand, wie es auf den citirten Abschiedsscenen auch zu sehen ift.

<sup>1</sup> Studien S. 184 und 185.

Unser Bild zeigt also gerade das Gegentheil von dem, was die Abschiedsscenen verlangen! Schließlich hat Schulze "nach der Copie von Bosio und Garrucci geurtheilt", wenn er sagt: die männliche Gestalt sei "im Begriffe, nach rechts fortzugehen". Ein Blick auf das Original hätte ihn belehrt, daß die Stellung der Füße das Gegentheil andeutet: die Gestalt ist nicht im Begriffe sortzugehen, sondern sich zu nähern; würde sie fortzehen, so müßte der Körper auf dem linken Fuße ruhen; nun ruht er aber auf dem rechten und der linke wird leicht nachgezogen: offenbar die Stellung eines Kommenden. Man vergleiche unsere n. 12, wo die Füße des Engels wohlerhalten sind und dieselbe Stellung haben wie hier. Jedem wird es einleuchten, daß unter solchen Umständen die Ansicht, unser Bild sei eine Abschiedsscene, unhaltbar ist, und wir können deshalb nicht umhin, der "Interpretation" Schulze's nicht einmal "den Werth einer Hypothese zuzuerkennen", da sie "auf unrichtigen Boraussexungen beruht".

Wir haben in der Einleitung (S. 6) gesagt, daß Schulte durch seine dogmatische Voreingenommenheit den Monumenten zuweilen Gewalt anthut: wir glauben hier ein Beispiel solchen Borgehens vor uns zu haben. Wenn er nämlich fagt, es sei "Thatsache, daß die altdriftliche Runft erft in der zweiten Hälfte des fünften Jahrhunderts diese Scene aufnimmt . . . und daß die altere Kunft bis zum Ende des vierten Jahrhunderts Maria nie ohne den Jesusknaben darstellt", so verräth er, daß es ihm darum zu thun ist, die Hinderniffe aus dem Wege zu räumen, die seiner Behauptung entgegen= fteben, welche lautet: "Unzweifelhafte Zeugniffe eines Mariencultus im eigent= lichen Sinne des Wortes find erft die Darftellungen der Goldgläfer", auf welchen Maria ohne den Jesusknaben erscheint und deren Fabrikation er ins fünfte Jahrhundert verfett. Beil hier Maria ohne den Jesusknaben auftritt, so wäre unser Bild "ein unzweifelhaftes Zeugniß eines Mariencultus im eigentlichen Sinne des Wortes", und zwar "spätestens aus der Mitte des dritten Jahr= hunderts"; darum darf es kein Marienbild sein, sondern es muß eine — "Abschiedsscene" sein. "Zu demselben Resultat (wie Schulte) kommt Theodor Sach in seinem Auffate: Die Darstellung der Berkundigung Maria im driftlichen Alterthum", so schreibt Hafenclever, der ebenfalls Schulze's Ansicht zu der seinigen gemacht hat 1. Daß Hach zu demselben Resultat wie Schulze gelangt, ift nicht zu verwundern, da er in seinem bewußten Aufsatze einfach Schulte ausschreibt! 2 Hafenclever hat wenigstens noch einen neuen Grund

<sup>1</sup> Der altchriftliche Gräberschmuck S. 243, Anmerkung 2.

<sup>2</sup> Man vergl. Schultze, Studien S. 184—185, und Hach a. a. D. S. 426—427 in der Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft und firchliches Leben von Dr. Luthardt (Leipzig 1885).

angeführt, nämlich: "... es wäre ein eigenthümlicher Engel, dieser sehr realistisch gebildete Mann!"; aber er verräth, daß er "nach Bosio's und Garrucci's Copie" urtheilt. Wenn aber Hach sagt: "Wir lehnen mit Schulze jenes Fresco als Verkündigungsbild ab und besinden uns damit im Einklang mit dem Verkasser der Recension von Lehners Marienverehrung im Literarischen Centralblatt 1881 Nr. 42, welcher ausdrücklich hervorhebt, daß diese Ablehnung Schulze's noch nicht widerlegt sei": so glauben wir diese Widerslegung wohl geliesert zu haben.

Nachdem wir den Widerspruch Schultze's gegen die hergebrachte Erklärung als unbegründet erwiesen haben, entsteht die Frage: welche Gründe lassen sich denn anführen, daß das fragliche Bild eine Darstellung der Verkündigung des Engels an Maria ist?

Beginnen wir mit der Untersuchung der männlichen Figur. Wie wir gehört haben, ift Bottari geneigt, dieselbe als Engel Gabriel aufzufaffen, wiewohl die Flügel fehlen. Garrucci bestätigt diese Annahme durch den Hinweis auf eine Darstellung des Engels Raphael in Saturninus, der ebenfalls keine Flügel hat 2. Daß Bottari keine unberechtigte Vermuthung, und daß Garrucci eine begründete Behauptung ausgesprochen haben, wird ein= leuchten, wenn wir uns die Anhaltspunkte näher betrachten, welche den altdriftlichen Rünftlern bei ihren Engeldarstellungen geboten waren. hatten eine gang neue Aufgabe gu lofen; fie follten Engel, d. h. reine, un= förperliche Geister bildlich darstellen. Da es aber nicht möglich ist, ein unförperliches Wefen durch ein diesem Wesen entsprechendes Mittel sichtbar darzustellen, so mußten sie ein Zeichen, eine Figur dazu mählen, die allgemein als Darftellung eines Engels berftanden murbe. Bei der Wahl dieses Zeichens tonnten die nachten, wohlgenährten Amorgestalten, Butten und Genien der heidnischen Kunft nicht berücksichtigt werden, denn folche Gestalten find nicht geeignet, in dem Beschauer die Idee eines reinen, forperlofen Engels hervor-Diefe als Borbilder für Engelgestalten zu mählen, mar der Renaiffance aufbehalten; ein Borgeben, das Kreuser treffend also kennzeichnet: "Immer malte die alte guchtige Runft ihre Engel bekleidet, und nachte Engel erlaubte sich erst die heidnische Richtung der Römelei und Griechelei, welcher Cupido- und amorartige Geftalten bewunderungswürdiger erschienen als driftliche Bucht." 3 Unfere Künstler waren vielmehr barauf angewiesen, die Beilige Schrift zu Rathe zu ziehen; dort konnten sie Aufschluß erhalten, wie Engel darzustellen find; das hatte noch den weitern Bortheil: Diese Beschreibungen der Engel waren dem Bolke bekannt, und so wurde auch die bildliche Dar=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. a. D. S. 243 Text. <sup>2</sup> Ad tav. 75.

<sup>3</sup> Der chriftl. Kirchenbau II S. 116.

stellung dieser Angaben bom Bolke verstanden. Die Engel, welche von Gott als Boten benutt wurden, werden als Männer, als Jünglinge in weißen Rleidern geschildert. Den Lot führten zwei Engel aus Sodoma, die in Gestalt von Männern gekommen waren 1. Der Erzengel Raphael, der Begleiter des Tobias nach Medien, glich einem "herrlichen Jünglinge, der gegürtet dastand und reisefertig war" 2. Daniel fah den Engel als einen Mann, gekleidet in Linnen und die Lenden umgürtet mit goldenem Gürtel 3. Die Engel, die den Frauen die Auferstehung Christi meldeten, werden von den Evangeliften also beschrieben: "Er war anzusehen wie ein Blitz und fein Gewand war wie Schnee" 4; "und als fie in das Grab hineingingen, faben fie rechts einen Bungling figen, bekleidet mit einem weißen Bewande" 5; "und es geschah, da sie im Geiste darüber verwirrt waren, siehe, da ftanden zwei Männer neben ihnen in glänzenden Gewändern" 6; "und sie schauten ins Grab und sahen zwei Engel in weißen Rleidern da= fiten" 7. Die Engel, welche die Apostel nach der Auffahrt Christi trösteten, waren "zwei Männer in weißen Rleidern"8. Diese Zeugnisse waren für die Rünftler maßgebend, und auf Grund derselben haben wir zu erwarten, daß die Engel als Männer oder Jünglinge in weißen Gewändern abgebildet wurden. Dieser Erwartung entspricht die mannliche Gestalt in ihrer weißen Gewandung bollkommen; fie kann alfo als eine Darstellung des Engels aufgefaßt werden 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gen. 19, 1. 5. <sup>2</sup> Tob. 5, 6. <sup>3</sup> Dan. 10, 6. <sup>4</sup> Matth. 28, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Marc. 16, 5. <sup>6</sup> Luc. 24, 4. <sup>7</sup> Joh. 20, 2. <sup>8</sup> Apg. 1, 10.

<sup>9</sup> Wir wollen hier die Gelegenheit wahrnehmen, die Ansicht Schulte's näher zu beleuchten, die er in Betreff der Darftellungsweise der Engel bei Besprechung des Sarkophages aus S. Paolo fuori le mura entwickelt hat. "Man fieht dort neben dem thronenden Gotte, der die Schöpfung des Weibes vollzieht, zwei Männer (beide mit Barten; von uns hinzugefügt). Diefe Figuren find Engel. Denn in Uebereinftimmung mit der biblischen Borftellung hat die Runft der erften fünf Sahrhunderte die Engel ausnahmslos als Jünglinge oder als bartige Männer gefaßt" (Die Katakomben S. 149). Es ware hier nun nothwendig gewesen, die betreffende Stelle ber Beiligen Schrift anzuführen, die von Engeln "als bartigen Männern" fpricht; er unterläßt es aber, weil er keine berartige Stelle finden kann! "Die Behauptung, daß die alt= chriftliche Kunft die Engel ausnahmslos jung und bartlos gebildet habe (De Roffi), ift unrichtig" (Studien S. 150). Nach diefem Machtspruch burfen wir hoffen, bag der Berr Profeffor auch durchichlagende Beweise anführt. Er fahrt fort: "Diefer Typus (der bartlose) herrscht freilich vor, aber er ist nicht der ausschließliche. bietet das Lateran-Mufeum zwei Beispiele von bartigen Engeln in ben Darftellungen ber Opferung Jaaks, fie halten in Diesen Scenen den Arm des zum Todesftreiche ausholenden Abraham zuruck. Gbenfo wird die bartige Figur, welche auf einem Sartophage ebendafelbst das erfte Menschenpaar aus dem Paradiese stößt, besser auf einen Engel als auf Gott bezogen, da auf gleichzeitigen und späteren Monumenten (Bottari

Fragen wir nun: kann die sitzende Frauengestalt eine Darstellung der allerseligsten Jungfrau sein? Hier ist besonders darauf Gewicht zu legen, daß die Gestalt auf einem Sessel mit hoher Rücklehne, dem bischöflichen Seisel, sitzt. Auf den Bildern, auf welchen ohne Zweisel Maria dargestellt

51; Ciampini, Vet. Monim. II tav. X, n. 9) Genefis 3, 23 als eine That des Engels Gottes verstanden ift. Auch die eine bartige Figur, welche auf einem römischen und auf einem gallischen Sarfophag-Relief (Bottari 137; Millin, Voyage pl. LXVII n. I, Text, vol. III p. 524) neben dem thronenden Gotte steht, sowie die bartige und unbartige Person, die einmal in der Umgebung Gottes erscheinen (Bottari 51), laffen sich nur als Engel erklären" (Studien S. 150). Schauen wir uns diese "bärtigen Engel" etwas näher an! Schulte hat seine Beispiele aus dem Lateran-Museum nicht näher bezeichnet; wir haben deshalb alle dort vorfindlichen Darstellungen des Opfers Abrahams untersucht und feine einzige Darftellung gefunden, wo bartige Engel "den Urm des zum Todesstreich ausholenden Abraham" zurüchalten. Bir haben aber in drei Fällen gegehen, daß dort Figuren neben Abraham fteben, die den linken Urm desselben festhalten. In zwei Fällen ift die Figur bartlos (bei Garr, tav. 367, 1; 367, 2), in einem Falle ift fie bartig (bei Garr. 364, 2). Es ergabe fich also nur ein Beispiel eines "bartigen Engels". Es fragt fich nun: find biefe Figuren als Engel anzuschen? In der Beiligen Schrift lesen wir: "Und fiehe. der Engel des herrn rief vom himmel" (Gen. 22, 11). Um diefes Eingreifen bes Engels Gottes auszudrücken, haben die Runftler in allen drei Fällen oben in der Sohe eine Sand angebracht, welche sonst zuweilen das Meffer selbst ergriffen hat. Sieraus geht hervor, daß die fraglichen Personen zur Darftellung des Vorganges nicht nothwendig find. Sierin werden wir noch beftartt, wenn wir berudfichtigen, daß bie bärtige Figur vom Künftler un vollen det gelassen ift. Sie gehört also zu den sonst jo häufigen Figuren, die in den Luden zwischen den einzelnen Bildergruppen angebeutet, zuweilen auch ausgeführt find (man vergleiche Garr. 314, 6; 312, 2; 366, 2. 3; 379, 2; 322, 3). Wir sehen also in ihnen Lückenbüger, die keinen andern Zweck haben, als der Gruppe eine harmonische Gliederung und mit Rücksicht auf andere Gruppen die gleiche Angahl von Personen zu verleihen. Wir verstehen und eber gu biefer Erflärung, als zur Annahme von "bartigen Engeln". Selbst Sasenclever gefteht ein: "es wären curioje Engel, dieje alten bärtigen Mannesgestalten" (a. a. O. S. 255). Was dann ferner die bartige Figur angeht, welche die ersten Menschen aus dem Paradiese stößt, so sieht man gar nicht ein, weshalb fie "beffer" als Engel erflart wird. Der Text Genefis 3, 23 lautet: "Und es schickte ihn Gott ber Serr aus dem Paradiese der Wonne"; also Gott der Herr ist es gewesen und nicht der "Engel Sottes". Aringhi hat demnach vollkommen Recht, wenn er in der betreffenden Figur "Gott ben Herrn" fieht. Auch foll Schulge feine möglichen Darftellungen von "bärtigen Engeln" anführen, — als folden gibt er biefen denn doch offenbar nur aus - sondern unzweifelhafte; nur solche können seinen Machtspruch beweisen. Wenn er sich nun auf gleichzeitige ober spätere Monumente beruft, um gu beweisen, daß Genesis 3, 23 als eine That des "Engels Gottes" verftanden worden ist, so antworten wir mit Rucksicht auf Ciampini: Dieses Monument ist keine Darftellung von Genefis 3, 23, sondern von Genefis 3, 24, wo es heißt: "und er setzte vor das Baradies der Wonne einen Cherub"; beweift also nichts für den vorliegenden

ift (wir meinen die Darstellungen der Anbetung der Weisen), sinden wir die auffallende Erscheinung, daß Maria in 40 Fällen auf einem ähnlichen Lehn= sessel sigt. Dazu kommt, daß dieser Lehnsessel, einige wenige Beispiele abgerechnet, fast ausschließlich Maria zugetheilt ist. Dieser Umstand macht es

Fall; ferner: bei Bottari 51 ift freilich "ber Engel Gottes", b. h. Chriftus bargeftellt; es handelt fich aber hier nicht um Darftellungen "bes Engels Gottes", fondern um Die Darftellung von jenen himmlischen Geiftern, Die von Gott als Boten benutt werden; kann also in vorliegendem Falle nichts beweisen. Was nun fchließlich die Figuren bei Bottari 137 und Millin pl. LXVII n. I angeht, so ist es gar nicht richtig, daß fie fich "nur als Engel" erklären laffen; Millin gibt die gang annehmbare Erflärung, wenn überhaupt eine zu geben ist, es sei Abam, "weil Abam und seine beiden Söhne damals die einzigen Männer auf Erden waren" (Text tom. III p. 524); was follen auch Engel bei bem Opfer Abels und Rains? — Wie wir feben, find auch De Waal und Kraus der Anficht, daß es bartige Engel gibt; fie feben nam= lich in den bärtigen Figuren, die zuweilen bei Daniel in der Löwengrube find, Engel (Real-Encykl. I S. 417 [Art. "Engelbilder"]); mit Recht macht jedoch Seuser geltend, daß biese Figuren, weil bartig, nicht als Engel aufgesaßt werden können (Real-Encykl. I S. 344 [Art. "Daniel"]); berselben Ansicht ift auch De Rossi (Bullett. 1865 p. 71). Zuweilen find es offenbar Luckenbuger; zuweilen mag man fie als Darftellungen Gottes erflären (vergl. De Rossi l. c. und Garrucci, Civiltà Catt. 1881, Quad. 742 p. 473). — Wo find nun die "bärtigen Engel" der altchriftlichen Runft? Schultze orakelt weiter: "Der vorherrschende Typus ist indes, wie bemerkt, der jugendlich bartloje, aber gewiß nicht der ursprüngliche, denn er bildet den Uebergang zu den beflügelten Engeln, welcher weiterhin zu der mit Nimbus ausgestatteten Figur fich entwickelte. Es ift aber unzweifelhaft, daß die Weiterbildung burch die antiken Darstellungen der Genien und Eroten veranlagt und getragen wurde, da in dem Mage, wie die beiden letten Stufen der Engeldarstellungen fich herausbilden, die Genien und Eroten, die anfangs noch gang unbefangen und ziemlich häufig in der altehriftlichen Kunst erscheinen (ganz recht! als bedeutungslose Ornamente, aber nie als Darstellung von reinen Geiftern), seltener werden, bis sie, nachdem der Bildungsproces unter ihrem Ginfluß fich vollendet hat, faft gang ausscheiden.". Man glaubt hier Ovids Metamorphofen zu lefen! Die Engelbarftellungen machen nach Schulte folgende Metamorphose durch: der ursprüngliche Typus war bärtig; dann kamen "jugendlich bartlofe Engel" in Mode; dann find ihnen "unter dem unzweifelhaften Ginflug der Genien und Eroten" Flügel gewachsen; an einer andern Stelle drückt er sich alfo aus: ber flügellose Thous "verlor sich in den aus der Antike übernommenen jugendlichen Fi= guren der Eroten und Genien" (Katakomben S. 149); und als die Genien und Eroten ihre Arbeit gethan, konnten fie gehen! Endlich gab man ihnen auch noch einen Nimbus. Unter welchem Ginfluß haben fich bann die beflügelten Engel "zu ber mit bem Nimbus ausgestatteten Figur" entwickelt? Ift das vielleicht auch geschehen, wie bei ben antiken Statuen, von wegen der Bogel? Diefes Berbeigiehen der Antike, um Ericheinungen in der altdriftlichen Kunft zu erklären, charakterifirt Richter ganz vortrefflich also: "Wenn Schulte's Theorie richtig ift, so scheint es allerdings, als ob die Phantafie der alten Chriften ohne Lecture Homers fich nicht einmal zur bildlichen Darftellung eines Stockes habe aufschwingen können" (bei Kraus, Literar. Rundschau 1881 Ep. 16—19).

nun zum mindesten wahrscheinlich, daß auch hier Maria den Lehnsessel ein= nimmt; denn es liegt näher, an die Regel zu denken, als an die Ausnahme.

Beide Figuren können alfo die fraglichen Berfonen darftellen. Daß wir in Wirklichkeit die Begebenheit, wo der Engel Gabriel Maria die frohe Botschaft brachte, vor uns haben, wird einleuchten, wenn wir die vom Evangeliften gebotenen Unhaltspunkte, die bei einer folden Darftellung vom Rünftler verwerthet werden muffen, mit den Momenten, die unfer Bild zum Ausdruck bringt, vergleichen. Lefen wir aufmerksam den evangelischen Bericht, so können zwei Momente fünftlerisch aufgefaßt und dargestellt werden; erstens: "und es kam der Engel zu ihr herein und fprach: . . . Da fie das hörte, erschraf fie"; zweitens: "und Maria fprach: "Siehe, ich bin eine Magd bes Berrn, mir geschehe nach beinem Wort", wo dann der Engel als ruhig ftebend zu denken ift. Beide Momente verlangen für beide Personen eine besondere Darstellungsweise. Das erste Moment ist in unserem Bilde wiedergegeben, und zwar mit nicht zu verkennender Klarheit. Ein Blick auf dasselbe beweist es uns: die Stellung der männlichen Figur ist die eines Rommenden, wie wir früher nachgewiesen haben; ihre Saltung, besonders der Geftus ihrer Rechten, fennzeichnet fie als fprechend: fie entspricht also vollständig einer Darstellung des Erzengels Cabriel, wie wir sie nach dem Berichte des Evangelisten zu erwarten haben. Die sitzende Frau schaut auf zu dem sprechenden Manne; ihr Blick, ihre Mienen und die Haltung ihrer linken Sand find ein gang gelungener Husdrud ber Seelenstimmung, in ber Maria sich bei der Botschaft des Engels befand. Nehmen wir nun alle angeführten Buntte zusammen, so können wir mit vollstem Rechte der Ansicht der bewährten Archaologen beitreten und fagen: in diesem Bilde ift die Berfündigung Maria dargestellt.

Es gilt nun schließlich, die Zeit zu bestimmen, der unser Bild sein Entstehen verdankt. Was wir früher im allgemeinen von der Beschaffenheit der Ausmalung des Eubiculums gesagt haben, daß sie nämlich eine ganz vortrefsliche Malweise bekunde: das dürsen wir in gleicher Weise auch für unser Bild in Anspruch nehmen. Wir haben aber außerdem noch einen Vorzug gefunden, nämlich, daß der Meister es verstand, klar und deutlich den im Geiste erfaßten Moment zur Anschauung zu bringen und seine Figuren mit dramatischer Lebendigkeit vorzusühren. Wir haben somit ein Werk aus besserer Zeit vor uns, das sich in jeder Beziehung vortheilhaft von den Ar-

Man darf sich wundern, daß ein Herr Prosessor einer deutschen Universität, der die ganze katholische Archäologie in die Schranken rust, an die Spize solcher Phantasies gebilde den kecken Satz stellt: "Die Behauptung, daß die altöristliche Kunst die Engel ausnahmslos jung und bartlos gebildet habe (De Rossi), ist unrichtig!" Zu unserer Entschuldigung sagen wir: dissicile est satyram non scribere.

beiten des dritten und vierten Jahrhunderts unterscheidet, also ein höheres Alter beanspruchen muß. Dieses Eubiculum sindet sich, wie wir bereits gesagt haben, in dem ältesten Theile der Priscilla-Ratakombe, welcher, wie wir später bei Besprechung des Bildes der Madonna mit dem Propheten Isaias (Kapitel 22) nachweisen werden, im ersten und zweiten Jahrhundert zu Begräbnissen benutzt wurde. Was nun insbesondere unser Eubiculum angeht, so fällt bei der Zeitbestimmung noch der Umstand in die Wagschale, daß hier keine Loculi angetrossen werden, sondern nur Nischen zur Aufnahme von Sarkophagen. Diese Eigenthümlichkeit theilt es mit den anerkannt ältesten Cubiculen, so mit der sogenannten Cappella greca in derselben Katakombe, mit dem Cubiculum des Ampliatus und dem Theile, der als Sepulcrum Flaviorum bezeichnet wird, in Domitissa, sowie mit der Crypta quadrata in Prätextatus, deren Entstehen man spätestens in der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts zu suchen hat. Wir können somit die erste Hälfte des zweiten Jahrhunderts su sales entstehungszeit unseres Bildes annehmen 1.

#### 11. In der Katafombe der hl. Domitilla (Fig. 8).

Boldetti macht die Mittheilung, daß in der Callistus-Katakombe (Domitilla), nicht weit von dem Cubiculum des Fossor Diogenes, eine Kapelle sich sindet, die eine schöne Architektur und einen mannigkaltigen Bilderschmuck aufweise. Unter letzterem besinde sich auch eine Darstellung der Verkündigung

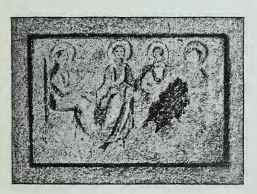


Fig. 8. Maria Berfündigung.

an Maria: "Man bemerkt dort zwischen verschiedenen ansetern Figuren die knieende Jungfrau und den Engel, der ihr das Geheimniß der Menschwerdung des Wortes verkinstigt." Im Jahre 1853 hat De Rossi in der Regione di Damaso, nahe bei dem Grabe des Diogenes, ein Eubicusum gefunden, was wohl das von Boldetti beschriebene ist. Dasselbe zeichnet sich durch

seine große Geräumigkeit vor anderen vortheilhaft aus. Alle Wände sind mit Fresken bedeckt, jedoch durch die Feuchtigkeit haben sie so sehr gelitten, daß sie ganz schwarz und einzelne ganz unkenntlich geworden sind.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cfr. Lefort, Chronologie des peintures des catacombes romaines n. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lib. I c. V p. 21.

Un der Decke erkennt man den Heiland als Bufte mit Nimbus. Un der dem Eingange gegenüberliegenden Wand läßt sich Christus mit den zwölf Aposteln eben noch erfennen. Un der rechten Seitenwand fieht man die Auferstehung des Lazarus, dann eine sigende Frau, deren Haupt mit einem Nimbus umgeben ift; vor ihr stehen drei Männer, ebenfalls mit Nimben; das dritte Bild ist unkenntlich. Das mittlere Bild scheint die von Boldetti gemeinte Berkundigung zu fein. Zwar stimmt seine Beschreibung nicht überein mit dem jetigen Befunde; ein solches Berseben, die sitzende Frau als knieend anzusehen, ift bei dem verdorbenen Zustande des Bildes voll= ftändig erflärlich, zumal auch der Zeichner De Roffi's anfangs eine knieende Figur erkennen zu sollen glaubte, wie De Roffi bemerkt. In seinem Bullettino beschreibt De Rossi dieses Cubiculum und die Malereien, soweit sie kenntlich waren; auch hat er eine Abbildung veröffentlicht und versprach, später, wenn das große Luminare geöffnet sein werde, eine genauere Untersuchung anstellen au wollen 1. Wir haben in den Jahren 1881 und 1882 zu wiederholten Malen das Cubiculum aufgesucht, in der Erwartung, das Luminare sei geöffnet und die Bilder befänden sich, weil trockener, in einem bessern Zustande; doch vergebens. Wir mußten darauf verzichten, eine Copie des Bildes anaufertigen; wir geben darum die Abbildung nach De Rossi.

Wir erbliden auf diesem Bilde eine Frauengestalt, die auf einem Bischofs= ftuble fist; ihr Saupt umgibt ein Nimbus. Bor ihr ftehen drei ebenfalls mit Nimben versehene Männer, die in Tunica und Vallium gekleidet sind; es find diefes drei Engel. Es mag auffallend erscheinen, daß hier drei Engel abgebildet find; ja dieser Umstand konnte Zweifel berechtigen, ob wir es hier mit einer Darstellung der Berfündigung zu thun haben, und die Bermuthung nahelegen, ob es nicht eine jener Darstellungen sei, wo die drei Könige vor Herodes stehen. Letteres anzunehmen, verbietet der Umstand, daß die drei Männer nicht in der orientalischen Tracht abgebildet sind, während die Könige auf der gegenüberstehenden Wand in derselben erscheinen. Daß die Dreizahl von Engeln nichts Ungewöhnliches ift, erkennen wir aus den etwas später ausgeführten Mosaifen in Maria Maggiore, wo bei der Berkündigung ebenfalls drei Engel erscheinen, die durch ihre Flügel als folche fenntlich find. De Rossi verjett diese Malereien in das Ende des vierten Jahrhunderts, weil dieser Theil der Ratakombe unter Papft Damasus angelegt worden ift. Soviel wir gesehen, ift dieses Bild von allen anderen Archaologen außer Acht gelassen worden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bullett. 1879 p. 94 tav. I e II.

#### In der Ratakombe des hl. Calliftus.

Der Bollständigkeit halber müffen wir noch ein Gemälde besprechen, das fich in der Liberianischen Region von Calliftus befindet. Auf der Lunetta eines Arcofoliums fieht man eine Darftellung, gang mit schwarzen Fleden bedeckt, über welche sich De Rossi also ausspricht: "In der Mitte sind offenbar die Spuren einer figenden Figur, die nach rechts fchaut. Auf den erften Blid schien es mir eine Frau zu sein, und ich glaubte, daß es die allerseligste Jungfrau mit dem göttlichen Kinde auf dem Schoße fei. Nachdem der Stuck jedoch abgewaschen war, zeigte sich deutlich, daß der Jesustnabe nicht vorhanden ift, daß die sikende Figur einen Nimbus um das Haupt hat und lange, gelockte Haare, wie an den bekannten Typen des jugendlichen und bartlofen Christus. Ebenso ist auch die Figur, welche vor ihr aufrecht steht, sicher keiner von den Magiern, da man deutlich den Kopf, die Kleidung und den rechten Urm erkennt. Sie ift nicht in orientalischer Tracht, sondern hat eine schwarz gestreifte Tunica und ein Ballium an; den rechten Urm hat sie nicht erhoben, wie jemand, der etwas darbringt, sondern wie jemand, der spricht. Auch die sigende Figur erhebt den rechten Urm und berührt fast die Sand des vor ihr stehenden Mannes. Hinter der sitzenden Figur sieht man eine männliche Gestalt in Tunica und Pallium. Bei beiden Figuren steht auf dem Boden ein runder Behälter mit Bücherrollen." Nach dieser Beschreibung versucht De Rossi eine Erklärung dieses Bildes. Er denkt zuerst an eine Darstellung ähnlich derjenigen, die sich in Chriaca findet, wo der sitzende Chriftus die Verstorbene richtet und in das Paradies aufnimmt. Er macht sodann auf die Bedenken aufmerksam, die eine solche Unnahme hat. Dann spricht er die Vermuthung aus, ob es nicht eine Darstellung der Verkündigung an Maria sein könne. Er schreibt: "Die Neuheit dieses Gegenstandes hat mich veranlagt, die sigende Figur einer mehrmaligen Untersuchung zu unterziehen. Ift es sicher ein Bild von Christus? Könnte es nicht auch die Jungfrau Maria sein, die der Engel grußt? Ich habe meine gelehrten Freunde, den P. Tongiorgi und P. Bruzza, zu Rathe gezogen. Der lettere hielt die sikende Rigur für den jugendlichen Christus; der erstere blieb un= foluffig . . . Die Berkundigung ift in einem bekannten Cubiculum in Briscilla gemalt; dort hat der Engel feine Flügel und ift bekleidet mit Tunica und Pallium, wie auch der Sprecher auf unserem neuen Bilde; in ähnlicher Aleidung erscheint der Engel auf einem Gemälde in Thrasonis. Aber wenn die fitende Figur die Jungfrau im Gefprach mit Gabriel ift, wer ift dann ber dritte hinter dem Seffel? Es konnte, wie auf dem Bilde in Briscilla, ein Prophet sein, und die zwei Behälter mit den Rollen bedeuten die durch das Evangelium erfüllten Prophezeiungen. Den Nimbus haben wir niemals bei

cömeterialen Malereien um das Haupt der Jungfrau gefunden (diese im Jahre 1877 gemachte Bemerkung muß nach seinem Bullettino von 1879 dahin berichtigt werden, daß in der erwähnten Kapelle der Regione di Damaso zwei Gemälde den Nimbus um das Haupt Mariens ausweisen; vergl. n. 11 und n. 24); einmal hat sie ihn auf einem Goldglase. Die Jungfrau pflegt auf ähnlichen Gemälden, wo sie sitzt, beschuht zu sein und hat nicht durch Niemen besestigte Sandalen, was bei Christus und den Aposteln gebräuchlich



Fig. 9. Maria Berfündigung.

ist. Im ganzen genommen, scheint die sitzende Figur männlich zu sein; so meinen auch die zwei Zeichner, welche das Bild untersucht und abgezeichnet haben. Ich überlasse es übrigens gern anderen, zu entscheiden, ob es mögelich ist, mit besseren Gründen darzuthun, welches die Bedeutung der neuen Gruppe ist." Wir haben dieses Bild untersucht und den Kopf der sitzenden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Roma Sott. III p. 251 tav. XXXVIII.

Frau in natürlicher Größe abgezeichnet, und sind der Meinung, daß der Ausdruck eher männlich als weiblich ist. Wir haben Herrn De Rossi diese Ansicht, als wir ihm die Zeichnung des Kopfes vorlegten, mitgetheilt, und er stimmte uns bei.

#### § 2. Die Sculpturen.

#### 12. In Ravenna (Fig. 9).

In Navenna, nicht weit von der Kirche San Nicold degli Agostiniani, bewahrt man einen Sarkophag auf, der uns eine merkwürdige Dar= stellung der Verkündigung bietet. Wir sehen dort Maria ausnahmsweise auf einem Stuhle ohne Lehne sigen, bekleidet mit Tunica und Pallium, das sie als Schleier über den Kopf gezogen hat. Sie ift damit beschäftigt, Purpur mittelft des Spinnrodens ju spinnen; bor ihr fteht ein bon Weiden geflochtener Korb, in welchem sich der Purpur befindet. Sie schaut nach dem Engel, der diesmal Flügel hat und dessen Aleidung aus der Tunica und dem Pallium besteht. Die rechte Hand des Engels ift abgebrochen; es scheint, daß er sie in dem bei n. 10 beschriebenen Redegestus ausgestreckt hielt; in der linken hat er einen Stab, "das Zeichen der Sendung", wie Garrucci erklärt. Der Künstler hat offenbar die Angaben der Apokryphen benutt, die wir in der Einleitung zu diesem Kapitel gehört haben. Dieses Bild nimmt die rechte Schmalseite des Sarkophages ein; auf der vordern Haupt= seite sieht man Christus, thronend zwischen den Aposteln Betrus und Paulus; auf der linken Schmalseite befindet sich eine Darstellung von Maria Beimsuchung, welche später (S. 219 f.) besprochen wird. Was nun die Zeit angeht, in der unfer Sarkophag entstanden ift, so nimmt man den Anfang des fünften Jahrhunderts an. Schulze gibt folgende Data: "Relief von Ravenna aus der Mitte des fünften Jahrhunderts, welches die Verkündigung darstellt" 1; in "San Francesco in Ravenna" (Verfündigung): "Das Monument gehört dem Unfang des fünften Jahrhunderts an"2; endlich in seinem Werte "Die Katakomben" nennt er es "früh mittelalterlich"!3

Garr. tav. 344, 3; Schulte, Berzeichniß n. 28; Lehner S. 322 Taf. VII n. 69. Unsere Abbildung nach einer Photographie.

<sup>1</sup> Studien S. 211. 2 Verzeichniß n. 28. 3 S. 156.

# Zwölftes Kapitel.

# Die Darftellungen von Maria Bermählung.

13. In Bun-le-Dome (Fig. 10).

In Puy-le-Dome findet sich ein Relief, auf welchem die Vermählung Mariä oder, nach Garrucci, wo der hl. Joseph dargestellt ist, wie er Maria, die er zu entlassen gedacht hat, zu sich nimmt. Garrucci beschreibt das Vild also: "Links ist das Thor von Nazareth, vor welchem ein jugendlicher Engel steht; er hat gekräuseltes Haar und einen Nimbus; mit der Linken hält er



Fig. 10. Maria Vermählung.

jein Pallium, die Rechte hat er erhoben, wie wenn er mit dem schlafenden Joseph spräche. Dieser ist in der Weise hingelagert, daß er die Wange in die linke Hand legt und den Ellenbogen mit der rechten auf dem Knie unterstüßt; er ist mit der kurzärmeligen Tunica bekleidet." Wie ersichtlich, erfennt Garrucci in dieser Scene eine Darstellung der Worte des Matthäuß-Evangesiums: "Da

erschien dem Joseph im Traume ein Engel des Herrn und sprach: , Joseph, Sohn Davids, fürchte dich nicht, Maria als deine Gattin zu dir zu nehmen' u. s. w." (1, 18). Rechts von dieser Gruppe sieht man eine Frauengestalt, die ihre Linke in die Rechte eines Mannes legt, der seine Linke auf die Bruft hält; zwischen beiden steht eine jugendliche Gestalt mit Nimbus, die eine Schriftrolle in der Hand hat. Dies foll eine Darftellung fein von: "Da nun Joseph vom Schlafe erwachte, that er, wie ihm der Engel befohlen hatte, und nahm sein Weib zu sich" (Matth. 1, 24). Garrucci schreibt darüber: "Hier ver= ftand es der Künftler, die Begebenheit im richtigen Sinne darzustellen, wie wir in der heiligen Schrift lefen. Der griechische Ausdruck λαμβάνειν und παραλαμβάνειν γυναίχα bezeichnet hier nicht, wie anderwärts, ein Weib nehmen, weil Joseph schon mit Maria verlobt war, weshalb sie auch von Lucas mulier desponsata (γυνή ή μεμνηστευμένη) genannt wird. Μεμμένω bedeutet aber das vorgeschriebene Ceremoniell erfüllen, indem er sie feierlich als Gattin erklärt und in sein Haus führt. Es bezeichnet also nichts anderes, als die Gattin behalten, die er zu entlassen gedachte und von der er sich ferngehalten

hatte. Diese Scene hat der Bildhauer von Buy hier wiedergegeben, indem er Joseph darstellt: nicht, wie er die Braut bei der Hand faßt, nach dem Ritus der Hochzeit, sondern wie er seine Rechte auf die Rechte der Frau legt (ma soprappone invece la sua destra a quella della donna) — ein Geftus, der einem, der führt, eigenthümlich ist; auch verspricht er offenbar, wie die Haltung der Linken zeigt, die er auf die Bruft halt, wie er schon früher versprochen hatte, ehe sie gesegnet war: der Bräutigam wird also Beschützer fein." 1 Diefer Erklärung stimmen wir insofern bei, als wir eine Darftellung der Vermählung von Maria und Joseph hier sehen; jedoch, wenn Garrucci speciell den Augenblick vergegenwärtigt glaubt, wo Joseph seine Gattin bei sich zu behalten sich entschließt, so können wir nicht zustimmen. Die Auffaffung Garrucci's hat nämlich weder an der Heiligen Schrift, noch an dem Monumente einen Rückhalt, und mit Unrecht beruft er sich auf beide. Patrizi jagt über diese Ansicht: So die Worte des Evangelisten auslegen "hieße nichts anderes, als die Wörter verdrehen, fo daß fie einen Sinn bekommen, den sie nicht haben können"2. Wenn Garrucci ferner in der Haltung der Sände beider Figuren eine Wiedergabe seiner Exegese sieht, so ift er offenbar im Irrthum: er fagt, es fei ein Geftus, der dem eigenthümlich ift, der führt, weil Joseph seine Rechte auf die Rechte der Frau legt; das Bild zeigt aber das Gegentheil: Joseph hält seine Rechte hin und Maria legt ihre Linke hinein; sie reichen sich also die Hände gang genau so, wie das auf zahlreichen Darftellungen von Cheschließungen zu sehen ift. Dieses hat De Rossi bewogen, unser Beispiel als Beweis anzuführen: daß die Ansicht, welche accipere coniugem für "heiraten", für "Hochzeit halten" nimmt, die richtige sei3. Dieses Denkmal steht bis jetzt in der altchristlichen Kunft einzig da.

Garr. tav. 398, 1, wonach unfere Abbilbung; fehlt im Berzeichniß von Schulze; Lehner S. 323 Taf. VII n. 71.

# Dreizehntes Kapitel.

#### Die Darstellungen von Maria Beimsuchung.

Der Svangelist Lucas erzählt uns den Besuch Mariens bei Elisabeth also: "Maria aber machte sich auf und ging eilends in das Gebirge zu einer Stadt Juda. Und sie kam in das Haus des Zacharias und grüßte Elisabeth." Es folgt nun der Gruß, den Elisabeth Maria entbot, und dann

<sup>1</sup> Tav. 398, 1 Text, und I lib. VI c. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De evangel. lib. III p. 125 et 132. 
<sup>3</sup> Bullett. 1865 p. 31.

das Magnificat, das Maria, vom Heiligen Geiste erfüllt, sang 1. Diese Bezgebenheit ist von den altchristlichen Künstlern zweimal im Bilde verherrlicht worden.

#### § 1. Als Gemälde.

# 14. In der Katafombe des hl. Balentinus (Fig. 11).

In der Roma Sotterranea des Bosio sindet sich in einem Berichte über die Katakombe von San Balentino an der Via Flaminia ein mit Malereien geschmücktes Cubiculum erwähnt, welches nach der Beschreibung Bosio's mehrere für uns interessante Bilder enthielt: nämlich ein Bild der



Fig. 11. Maria Beimfuchung.

Gottesgebärerin Maria, ein Bild der Beimsuchung, und endlich ein Bild der schmerzhaften unter dem Kreuze. Diese Bilder machen im Verein mit noch zwei anderen den Schmud einer Wand aus. Dieses gewiß merkwürdige Cubiculum wurde lange von der archäologischen Commission gebens gesucht, bis es endlich Herrn D. Marucchi gelang, in einem Weinfeller die frühere Grabfammer wieder zu erkennen. Ueber seinen Fund hat er in der Zeit= schrift Gli studi in Italia Bericht erstattet, der auch als selb= ständige Broschüre erschienen ift unter dem Titel: La cripta se-

polcrale di San Valentino sulla Via Flaminia rinvenuta e descritta da O. Marucchi (Roma 1878). Bojio hatte das Cubiculum noch in seiner ursprünglichen Form gesehen, Marucchi fand es in sehr bedauerlicher Weise verändert. In der Zwischenzeit war die Katakombe in einen Weinkeller umgewandelt worden; man hatte die Loculi, um breite Gänge herzustellen, heruntergeschlagen, den Durchgang zwischen dem Cubiculum und der dahinter sich ausedehnenden Katakombe verbreitert und mit Mauerwerk unterstützt. Diese Arbeit an dem Durchgang war sür unsere Bilder verhängnißvoll geworden. Als Marucchi das verdeckende Mauerwerk theilweise entsernen ließ, konnte er sich überzeugen, daß das Bild der schmerzhasten Mutter ganz zerstört, daszenige der

<sup>1</sup> Luc. 1, 39 ff.

Gottesmutter zwar noch vorhanden ist, aber in ganz schadhaftem Zustande (wir werden später noch auf diese Bilder zurückzukommen haben), daß das Bild der Heimsuchung Mariä spurlos verschwunden ist, da die Feuchtigkeit den Rest der Zerstörungsarbeit übernommen hatte. Herr Marucchi hatte die Freundlichkeit, uns in dieses Cubiculum zu führen, und wir konnten uns an Ort und Stelle von dem beklagenswerthen Zustande und der Vernichtung der Vilder überzeugen.

Für unsere Darstellung sind wir also allein auf Bosio's Beschreibung und Abbildung angewiesen. Er beschreibt das Bild also: "... zwei Frauensgestalten, die sich gegenseitig umarmen, wodurch wahrscheinlich der Besuch der glorreichen Jungfrau bei Elisabeth dargestellt ist." Uuf seiner Abbildung sieht man zwei Frauen, die sich innig umarmen; sie sind gleichmäßig in Tunica und Mantel gekleidet und durch einen Nimbus ausgezeichnet. Soviel uns bekannt, ist die Erklärung der Gruppe von niemanden beanstandet worden.

Was nun die Entstehungszeit angeht, so ist Marucchi geneigt, mit Rüdssicht auf den Stil, den man noch bei den erhaltenen Bildern beurtheilen kann, das siebente Jahrhundert anzunehmen, und er hält dafür, daß wir in diesen Bildern die Restaurationsarbeiten des Papstes Theodorus zu sehen haben. Marucchi hat jedoch nachgewiesen, daß das gesammte Bildwerk des Cubiculums die Erneuerung einer frühern Ausmalung ist, wir also auch eine frühere Entstehung des Originals annehmen können, wie wir das bei dem Bilde in Albano (S. 173) gethan haben.

Garr. tav. 84, 1, wonach unfere Abbildung; fehlt bei Schulte und Lehner.

#### § 2. Mis Sculptur.

#### 15. In Ravenna (Fig. 12).

Auf dem bereits früher besprochenen Sarkophage (S. 215) findet sich die zweite Darstellung der Heimsuchung Mariä. Der Künstler hat den Augensblick dargestellt, wo Maria ihre Verwandte Elizabeth begrüßt und ihr die Hand reicht. Diese Begrüßung läßt er nicht im Hause, sondern im Freien geschehen, was die beiden Bäume andeuten, die neben den Figuren stehen. Beide Frauen sind in lange Tuniken und Mäntel gehüllt, deren Zipfel sie mit der Linken in die Höhe halten. Leider hat das Bild sehr gelitten; besonders stark sind die Köpfe beschädigt, die rechten Hände sind

¹ Pomponio Ugonio hat diese Malereien zwar auch gesehen, aber auffallenderweise hat er unser Bilb auf seiner flüchtigen Stizze, die er seinen Notizen beigefügt hat, nicht vermerkt. Cod. Barb. 1057. XXX. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lib. III c. LXV p. 526.

fast ganz abgebrochen. Garrucci denkt bei diesem Bilde nicht an die Heimsuchung, sondern an die Vermählung Mariä, indem er die Figur rechts für den hl. Joseph ansieht. Wir glauben, daß Garrucci hierin das Richtige nicht getrossen hat; denn es lassen sich diesbezügliche unterscheidende Merkmale nicht erkennen. Die Gesichtszüge sind ganz zerstört, die Gewandung ist bei beiden

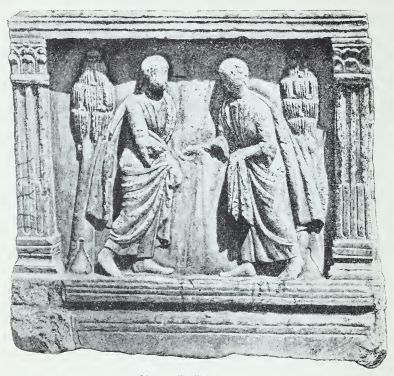


Fig. 12. Maria Beimfuchung.

dieselbe: es bietet sich also kein Anhaltspunkt, hier eine Unterscheidung zwischen männlicher und weiblicher Figur zu machen. Die Kleidung erweist bielmehr beide Gestalten als Frauen.

Wie wir bei der Beschreibung der Verkündigung Mariä (S. 215) gesagt haben, gehört dieses Resief dem Anfang des fünften Jahrhunderts an.

Garr. tav. 344, 2; fehlt in Schulte's Verzeichniß; Lehner S. 323 Taf. VII, n. 70. Unfere Abbildung nach einer Photographie.

# Vierzehntes Kapitel.

#### Die Darftellungen von Chrifti Geburt.

Das gnadenreiche Ereigniß der Geburt Chrifti erzählt uns der Evangelist Lucas also: "Und als sie (Maria und Joseph) daselbst (in Bethlehem) waren, kam die Zeit, da sie gebären sollte. Und sie gebar ihren erstgeborenen Sohn und wickelte ihn in Windeln und legte ihn in die Krippe, denn sie hatten keinen Kaum in der Herberge." Nachdem nun die Engel den Hirten auf dem Felde die frohe Botschaft von der Geburt des Heilandes gebracht hatten, "kamen die Hirten eilends und fanden Maria und Joseph und das Kind, das in der Krippe lag". Die altchristlichen Künstler haben auffallenderweise dieses Ereigniß in ganz wenigen Fällen bildlich dargestellt. Diese Bilder haben nun noch das Eigenthümliche, daß nur in drei Fällen Maria dabei abgebildet ist.

#### § 1. Mls Gemälde.

#### In der Katakombe des hl. Sebastianus.

In dem Bullettino vom Jahre 1877 2 macht De Kossi von einer ganz eigenartigen und unter den Gemälden einzig dastehenden Darstellung der Geburt Christi Mittheilung. Un einem Arcosolium der Katakombe des hl. Sebastianus erblicken wir folgende Scene: in der Krippe ruht der Jesusknabe in Windeln eingewickelt, ein Nimbus umgibt sein Haupt; Ochs und Esel hauchen ihm Wärme zu. Oberhalb sieht man die Büste des jugendlichen, bartlosen Heislandes, dessen Haupt ein Rimbus umgibt. Rechts von dieser Krippendarstellung steht eine Orante, links ist Moses am Felsen und unten trinkt ein Jude aus dem wunderbar entsprungenen Quell. De Kossi versetzt die Anlage und Ausmalung dieses Arcosoliums in die ersten Decennien des fünften Jahrhunderts.

Lehner S. 315; Kraus, Real-Encykl. II S. 485.

### § 2. Als Sculptur.

### 16. In Mantua (Fig. 13).

In der Kathedrale zu Mantua bewahrt man einen Sarfophag auf, dessen Bildwerk sehr zerstört ist; jedoch die am Deckel befindliche Geburt Christi macht eine Ausnahme. Man sieht dort unter einem auf zwei Pfosten ruhenden Dache das Jesuskind in Windeln eingewickelt in der Krippe liegen; links

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Luc. 2, 6—7. 16. <sup>2</sup> p. 141 sqq.

davon sitzt Maria, in ihren Mantel gehüllt, auf einem Sessel mit hoher, abgerundeter Rücklehne; rechts davon sieht man den Ochsen und den Ssel. Eine männliche Sestalt folgt sodann, welche die Rechte staunend erhebt, wäh-



Fig. 13. Chrifti Geburt.

rend sie in der Linken einen kurzen, stark gebogenen Stab hält; sie ist nur mit der Tunica bekleidet, welche die rechte Schulter freiläßt (tunica exomis): es ist der hl. Joseph. Oben am Dache sieht man auffallenderweise den Stern. Die Arbeit stammt aus dem vierten oder der ersten Hälfte des fünften Jahrhunderts.

Garr. tav. 320, 2; fehlt in Schulte's Verzeichniß; Lehner S. 319, Taf. VI, n. 58; unjere Abbildung nach Garrucci.

#### 17. 3m Lateran-Minjeum (Fig. 14).

Im Lateran-Museum ist oben, rechts neben der Treppe, ein Fragment in die Mauer eingelassen, in dem wir eine Darstellung der Geburt Christi



Fig. 14. Chrifti Geburt.

erfennen. Rechts sitzt Maria; in ihren Mantel gehüllt und das Kinn auf die Linke stügend, schaut sie nach links auf die Krippe, in welcher das Kind, in Windeln ganz eingewickelt, liegt. Von dem Esel ist nur der Kopf erhalten. Darüber ist das Dach des Stalles sichtbar. Der Stern neben demselben

nöthigt uns nicht, an eine Anbetung der Weisen zu denken, wie uns vorige Rummer belehrt.

Garr. tav. 398, 6; Schulze, Verzeichniß n. 33; Lehner S. 321 n. 62; die Abbildung ift nach unserer Zeichnung angesertigt.

#### 18. Anfbewahrungsort unbekannt (Fig. 15).

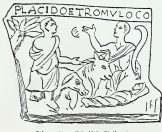


Fig. 15. Chrifti Geburt.

De Rossi fand in dem Codex Barb. XXX. 92 f. 55 von einem Ungenannten die Zeichnung eines Reliefs, das die Geburt Christi darstellt. In welcher Katakombe dasselbe aufgefunden wurde und wo es jetzt aufbewahrt wird, ist nicht vermerkt. Wir sehen dort das Jesuskind in der sehr niedrigen Krippe liegen, in Windeln eingewickelt und von Ochs und Esel angehaucht.

Hinter der Krippe und links davon stehen Hirten. Rechts erkennt man noch Spuren der sitzenden Mutter Gottes. Auf dem obern Rande stehen die Worte: PLACIDO ET ROMVLO CO..., wodurch unser Relief dem Jahre 343 zugewiesen wird.

De Rossi, Inscript. tom. I p. 51 n. 73; Garr. tav. 398, 8; fehlt in Schulze's Berzeichniß; Lehner S. 315; unsere Abbildung nach De Rossi.

#### 3m Lateran=Mufeum.

Im Berein mit anderen Darstellungen ist die Geburt Christi an einem Sarkophage in der Weise zur Anschauung gebracht, daß das Jesuskind auf einer tischähnlichen Krippe liegt, die mit einem Tuche bedeckt ist. Die Köpfe von Ochs und Esel sind hinter der Krippe sichtbar. Zu beiden Seiten stehen zwei Hirten, mit der tunica exomis bekleidet.

Garr. tav. 316, 1; Kraus, Real-Encykl. II S. 485.

### In der "Billa Borghefi".

Auf dem Fragmente eines Sarkophagdeckels, das aus der "Callistus"= Ratakombe stammt, das nachher, wie Aringhi und Gori melden, in der Villa Borghesi aufgestellt war, sahen wir eine der vorigen ganz ähnliche Darstellung. Sie unterscheidet sich nur dadurch von der letztern, daß die Hirten neben der Krippe stehen und Ochs und Ssel im Hintergrunde sichtbar sind.

Bosio p. 287; Aringhi I p. 347; Bottari tav. 85; Gori, Osservazioni tav. II n. I; Garr. tav. 380, 4; Schulße, Verzeichniß n. 14; Lehner S. 319, Taf. VI n. 59; vergl. unsere n. 52.

#### Im Lateran-Museum.

Auf dem Sarkophagdeckel, in dessen Mitte eine Frauengestalt mit Namen CRISPINA steht, sahen wir rechts von der Anbetung der drei Könige, von zwei Palmen eingerahmt, eine Geburt Christi. Das Jesuskind liegt in Windeln eingewickelt in einer aus Flechtwerk hergestellten Krippe; dahinter sind Ochs und Esel sichtbar; das Ganze überdeckt ein auf zwei Pfosten ruhendes Ziegelsdach. Rechts davon steht der hl. Joseph, mit Pallium und Tunica bekleidet; er erhebt staunend die Rechte, in der Linken hat er den gekrünmten Reisestab.

Garr. tav. 384, 5; Lehner S. 320, Taf. VI n. 60; bergl. unsere Fig. 32.

#### In Mailand.

Der Sarkophag, welcher die Gebeine des hl. Celsus barg, bietet eine von allen bisher beschriebenen verschiedene Darstellung der Geburt Christi. Der Jesusknabe liegt in Windeln gehüllt in einer sehr hohen Krippe, welche von einem nach oben spiß zulausenden Strohdache, das auf korinthischen Säulen ruht, überdeckt ist. Im Vordergrunde stehen Ochs und Esel. Ueber dem Dache ist der hl. Joseph sichtbar, eine jugendliche, bartlose Geskalt; er ist mit der tunica exomis bekleidet und hat in der Linken eine Aut, das Abzeichen des Zimmermanns. Nach rechts stehen die drei Magier, und der Krippe den Kücken fehrend zeigen sie nach dem rechts oben besindlichen Sterne. Der Sarkophag stammt aus dem vierten oder dem Anfang des fünsten Jahrhunderts.

Bugati, Memorie storico-critiche intorno le Reliquie ed il Culto di S. Celso Martire (Milano 1782); Bullett. 1865 p. 27; Garr. tav. 315, 5.

#### In Mailand.

Auf dem Sarkophage, der in S. Ambrogio unter der Kanzel steht, sehen wir zwischen den ruhenden Thieren das Kind Jesu in Windeln einzgewickelt auf einer Art Lectica liegen.

Allegranza, Monum. 63 tav. V; Kraus, Real-Encykl. II S. 484 Fig. 319.

In der Einleitung haben wir gesagt, daß der evangelische Bericht für die Künstler maßgebend gewesen sei; an den Monumenten haben wir aber gefunden, daß ein neues Moment in die Darstellung aufgenommen wurde, wir meinen die Unwesenheit des Ochsen und des Esels. Später wird sich Gelegenheit bieten, Näheres darüber zu sagen.

Bei der großen Anzahl von Darstellungen der Anbetung der Weisen erschien es angezeigt, von der bis jeht befolgten Regel abzuweichen und den einschlägigen Stoff auf mehrere Kapitel zu vertheilen. Im 15. Kapitel besprechen wir nur die Darstellungen unter den Gemälden, im 16. die unter den Sculpturen und im 17. die unter den Erzeugnissen des Kunsthandwerkes. Daran wird sich dann im 18. Kapitel eine Darlegung schließen, wie die heiligen drei Könige in der altchristlichen Kunst dargestellt wurden.

# Künfzehntes Kapitel.

# Die Darstellungen der Anbetung der Weisen unter den Gemälden.

Den Künftlern gab folgende Erzählung des Evangelisten Stoff zur Darstellung: "Da nun Jesus geboren war zu Bethlehem im Lande Juda, zur Zeit des Königs Herodes, siehe, da kamen Weise aus dem Morgenlande gen Jerusalem und sprachen: "Wo ist der neugeborene König der Juden? Denn

wir haben seinen Stern im Morgenlande gesehen und sind gekommen, ihn anzubeten." Alls sie bom König Berodes gehört hatten, daß er in Bethlehem geboren sei, zogen fie hin, "und fiebe da, der Stern, den fie im Morgen= lande gesehen hatten, ging bor ihnen ber, bis er hinkam und oben über dem Ort stand, wo das Rind war. Da sie den Stern saben, wurden fie hoch erfreut. Und sie gingen in das Haus und fanden das Kindlein mit Maria, seiner Mutter, und fielen nieder und beteten es an; fie thaten ihre Schätze auf und brachten ihm Geschenke dar: Gold, Weihrauch und Myrrhe." 1

#### 19. In der Katakombe der hl. Priscilla (Taf. II, 2).

Es gereicht uns zu nicht geringer Freude, mit gegenwärtigem Bilde ein bis jett noch nicht veröffentlichtes zur Beurtheilung und Werthschätzung vorlegen zu können. Die erste Kunde von dem Vorhandensein dieses Bildes gibt uns De Rossi: "In der Hauptkrypta (der Priscilla-Ratakombe), die mit fehr alten Gemälden geschmückt ift und die von unseren Arbeitern Cappella greca, griechische Kapelle' genannt wird, nimmt die höchste und am meisten geehrte Stelle ein Bild der allerseligsten Jungfrau ein, wie fie ihren göttlichen Sohn auf dem Schoße hält und wie vor ihr die drei Magier stehen und ihre Geschenke darbringen. Es ist an einem hohen Bogen, der Thure gegenüber angebracht. Dieses Gemalde ift mit einer Kruste Tropf= stein überzogen, durch welche die Figuren matt durchschimmern; aber im Jahre 1851 konnte ich es in der Nähe untersuchen, nachdem ich die Wand mit Wasser angefeuchtet hatte. Damals war die Rapelle noch mit Schutt hoch angefüllt und ich konnte so dem Bogen nahe kommen." 2 Gegenwärtig ist die Kapelle von allem Schutte befreit, und es gehört ein gutes Auge dazu, um sich von dem Vorhandensein des Bildes überzeugen zu können. Diese Schwierigkeit konnte uns nicht abhalten, alles zu versuchen, um in den Besitz einer Copie des Bildes zu gelangen. Auf einer Leiter stehend wurde es uns möglich, eine soweit es anging getreue Copie anzufertigen, die wir hier Taf. II, 2 als erste veröffentlichen.

Wenn auch das Bild fehr gelitten hat, so viel läßt sich doch noch mit Sicherheit erkennen, daß Maria auf einem Seffel faß, deffen Rudlehne ziemlich hoch ift und halbrund abschließt. Das Vorhandensein des Jesusknaben kann man nicht mehr erkennen, muß aber vorausgesetzt werden. Die Weisen, drei an der Zahl, kommen eiligen Schrittes beran; ihre Gaben sind unkenntlich; ihre Kleidung besteht aus der gegürteten Tunica und eng anliegenden Hosen; die Mäntel und phrygischen Müten fehlen hier.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Matth. 2, 1—2 u. 9—11. <sup>2</sup> Immag. scelt. p. 10.

Was nun die künstlerische Ausführung angeht, so haben wir ein vortrefflich gezeichnetes Bild vor uns. Jede Figur ist frei und selbständig aufgefaßt und dargestellt. Die Gleichmäßigkeit, die auf den später zu besprechenden Bildern bei den Figuren der Weisen auffällt, ist hier vermieden. In Betress der Farben hat es gegenwärtig den Anschein, als ob alle Figuren gleichmäßig in einem blaugrünen Tone ohne Schattirung ausgeführt wären; ursprünglich mag die Ausführung sorgfältiger gewesen sein; diese Vermuthung legen die anderen Bilder dieser Kapelle nahe, die besser erhalten sind: so sind z. B. die Gewänder der Jünglinge im Feuerosen in röthlichem Tone mit hellen Lichtern und sanst braunen Schatten ausgeführt.

Außer diesem Bilde finden sich dort noch folgende: auf der Thurwand rechts die drei Jünglinge im Feuerofen, links eine männliche, nur mit dem Pallium bekleidete Geftalt, die nach rechts hinzeigt; oberhalb der Thure: Moses am Felsen; die großen Seitenflächen nehmen Darftellungen ein, die man als Scenen aus der Geschichte der keuschen Susanna erklärt; an der Dede ift uns nur erhalten: oberhalb der Thure ein phantastischer, mit großer technischer Fertigkeit gemalter Ropf; links ber Gichtbrüchige, wie er sein Bett trägt; dazwischen vorzüglich ausgeführte Ornamente. In dem zweiten Theile der Rapelle sind die Decke und die Seitenwände zum Theil in tiefrothem Tone gehalten; an der Dede erkennt man Ornamente von Weinreben und in den Eden große, in weiße Gewänder gehüllte Gestalten (feine Oranten); zwei find jedoch zu Grunde gegangen. In der ganzen Rapelle zieht fich nach Art der pompejanischen Zimmerdecorationen ein Codel von gemaltem Marmor hin. Die an verschiedenen Stellen, so auch an unserem Bilde erhaltenen Studverzierungen (hier ein Gierstab, sonst reiche Gewinde von Atanthusblättern) zeigen eine schöne Ausführung. Ueber den Stil dieser Malereien fagt De Rossi: Die Cappella greca ift "mit Gemälden geschmüdt, welche unserem (er meint die Madonna mit Isaias) durch ihren Stil ganz nahe kommen . . . und man erkennt bort noch beffer ben griechisch=römischen Stil, als an unserem Gemälbe. Auch die dortige Stuckberzierung zeigt einen ausgezeichneten Geschmadt." 1 Garrucci fagt: diese Bilder seien in einzig dastehender Malweise und mit ungewöhnlicher Fertigkeit ausgeführt 2.

Diese in allen ihren Theilen ganz classische Ausschmückung der Kapelle läßt keinen Zweisel übrig, welcher Zeit unser Gemälde angehört: es ist ein Werk, das der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts spätestens sein Entstehen verdankt. In dieser Ansicht werden wir bestärkt, wenn wir bedenken, daß diese Kapelle jenem Theile von Priscilla angehört, von dem wir im elsten Kapitel gehört haben, daß er in der ersten Zeit der christlichen Zeitrechnung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Immag. scelt. p. 18. <sup>2</sup> Text zu tav. 80.

zur Begräbnißstätte eingerichtet worden ist; ferner dadurch, daß unsere Kapelle fast ganz gemauert ist; daß sich dort keine Loculi sinden, sondern nur Nischen zur Aufnahme der Sarkophage: Eigenthümlichkeiten, die sie mit den anerkannt aus dem ersten und der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts stammenden Cubiculen theilt. Es leuchtet ein, daß dieses hohe Alter den Werth unseres Bildes gar sehr erhöht: es ist die erste von allen bis jetzt bekannt gewordenen Darstellungen der Anbetung der drei Weisen — ein Vorzug, den wir noch später (im 18. Kapitel) näher zu würdigen haben.

Erwähnung dieses Bilbes geschicht bei Garr. tav. 80 Text; in Revue de l'art chrét. tom. XXXI p. 289 (La Cappella greca) von Davin, und bei Lehner S. 291 n. 5. Schulze hat dieses Bilb nicht berücksichtigt.

## 20. In der Katakombe der hl. Domitilla (Taf. III).

In einem Gange der Domitilla-Katakombe findet sich eine Grabstätte, aus zwei übereinander angelegten Loculi bestehend, welche durch ihre Malereien unsere Aufmerksamkeit auf sicht. Unten am Boden zieht sich ein kräftiges, aber etwas unbeholfen ausgeführtes Blattgewinde hin; zu beiden Seiten der Loculi ranken sich Reben mit Trauben hinauf; oben vollendet die Umrahmung ein leichter ausgeführtes Blumengewinde. Die Fläche zwischen den Loculi nimmt die Darstellung der Anbetung der Weisen ein, die uns nun beschäftigen soll.

Dieses Bild war ichon den alten Archäologen bekannt; daß es jedoch von ihnen nicht veröffentlicht wurde, hat eine eigene Bewandtniß. Die Bibliotheca Vallicellana bewahrt einen Codex (G. 6) auf, der Abzeichnungen von Gemälden aus den Katakomben enthält. Dieselben find auf Beranlaffung des Dominikaners Ciacconio angefertigt worden und dienten später als Bor= lagen für die Illustrationen, die dem Werke Bosio's beigegeben wurden. Auf einem Blatte findet sich eine ganz ungewöhnliche Darstellung: inmitten hoch auflodernder Flammen erblickt man eine nachte, knieende Frauengestalt; ihre Sande find auf den Ruden gebunden, ein turzer, weißer Schleier bedeckt ihr Bu beiben Seiten kommen eiligen Schrittes je zwei Männer berbei, die Holz dem Feuer zutragen; alle vier haben gleichmäßig phrygische Müten auf und find mit der gegürteten Tunica, fliegenden Mänteln und eng anliegenden Sosen bekleidet. Die Gewänder zeigen verschiedene Farben: der erfte von links hat ein violettes Vallium, eine gelbe mit roth schattirte Tunica und ebensolche Hosen; der zweite: graues Ballium, blaue Tunica und rothe Hosen; der dritte: röthliches Pallium, grüne Tunica und gelbe Hosen; der vierte: violettes Pallium, gelbe Tunica und rothe Hosen, die jedoch nur bis an die Aniee reichen, grüne Stiefel bedecken seine Füße. Ueber dieser Darstellung stehen von der Hand des Zeichners die Worte: In quodam monumento in via publica eiusdem coemetery (Domitilla) — "An einem Grabe in freiem Gange desselben Cömeteriums". Die Worte sind von einer andern Hand durchstrichen, desgleichen das ganze Bild, und die Worte beigefügt: Non se vedeva bene, pero se lasce — "Man sah es nicht mehr gut, darum lasse man es aus". Diese Bemerkung wurde offenbar für den Kupfersstecher, der die Taseln für Bosio's Werk herstellte, geschrieben. Insolge bessen blieb das Vild unveröffentlicht. So ungehenersich es auch scheinen mag: in dem eben beschriebenen Bilde haben wir die erste Abzeichnung unserer Anbetung der Weisen vor uns. Den Abzeichner verleitete die rothe Färbung des Sessel, hier ein Feuer zu sehen; den Schleier sah er deutlich, darum behielt er ihn bei; wie er aber hier eine nachte Frauengestalt erkennen konnte, ist unerklärlich. Die harmlosen Magier wurden in Henfer verwandelt, die Holzstücke dem Feuer zutragen, und die Marthrerscene war fertig.

De Roffi hat das Bild untersucht und dasfelbe als eine Anbetung der Weisen erkannt. In seinen Immagini scelte hat er die Mutter mit dem Jesusknaben in natürlicher Größe (tav. II) und die Ansicht der gesammten Ausschmückung der beiden Loculi in verkürztem Maßstabe (tav. III) in Chromolithographie veröffentlicht. Wie De Rossi uns mittheilte, hat er seinen Zeichner angewiesen, das Hauptaugenmerk darauf zu richten, soviel als möglich an der Hand des Borhandenen das Bild in seiner ursprüng= lichen Gestalt wiederzugeben, demgemäß alle zufälligen Veränderungen, die durch die Feuchtigkeit und den Qualm der Lichter entstanden sind, un= berücksichtigt zu lassen. Dieses Verfahren hat vieles für sich; wenn man jedoch die praktische Ausführung näher ins Auge faßt, manches Bedenkliche. Es ist nämlich dem Abzeichner die Möglichkeit gegeben, so zu reftauriren, als er glaubt, daß das Bild gewesen ist; inwieweit er das Rich= tige getroffen hat, bleibt fraglich; der Werth der Copie hängt also von dem Glüde des Abzeichners bei Wiederherstellung des Originals ab. So vortrefflich im ganzen der Zeichner De Rossi's seine Aufgabe auch gelöst hat, so sind doch einige Ungenauigkeiten zu nennen. Die Gesichtsfarbe ift viel zu hart braun, das Original zeigt eine ganz garte Färbung; die Stirne ift etwas zu hoch; die Rinnbaden find zu fräftig angegeben; die Wiederherstellung der Augen ist fehr fraglicher Natur. Die Streifen an dem Rleide der Mutter Gottes find in graugrünem Tone angegeben, während das Original schwarzbraune Färbung aufweift. Die theilweise Erganzung des Ropfes bes Jesuskindes ift gewagt, da das Bild gerade hier am meisten gelitten hat. Die Tunica des Knaben ift bräunlich und nicht hellgelb. Im ganzen hat die De Rossi'sche Copie, weil alle Fleden weggelassen und verschwundene

Stellen erganzt find, lebhaftere Farben, was zum Theil auch auf die Rechnung des Druckers zu feten ift. Bei Anfertigung unserer Copie liegen wir uns von folgendem Grundsate leiten: das Bild so zu copiren, wie wir es fanden, ohne irgend welche Erganzung oder Wiederherstellung zu versuchen. In Betreff der Gesammtansicht auf De Rossi's tav. III sei bemerkt, daß der Zeichner noch weitergehende Erganzungen vorgenommen hat; dies foll kein Tadel fein, denn hier galt es, nur die allgemeine Beschaffenheit der Figuren anzugeben. Wir mußten dies jedoch erwähnen, weil diese tav. III den Abbildungen, die sich bei Garrucci tav. 36; bei Schultze, Studien S. 200; bei Lehner Taf. II n. 6; bei Kraus, Real-Encyklopädie II, Fig. 206 finden, als Borbild gedient hat. Von unserem Bilde hat auch Parker eine photographische Aufnahme beforgt 1, welche jedoch nur Maria und die beiden Weisen rechts in etwa erkenntlich wiedergibt, da die Beleuchtung unzulänglich war. Diese Photographie hat Roller als Illustration benutt (pl. LXVIII, 2). Fleury hat Die Mutter Gottes aus diesem Bilde nach feiner eigenen Zeichnung veröffentlicht. Seiner idealifirten Copie entspricht auch feine Befchreibung 2.

Gegenwärtig finden wir, wie ein Blick auf unfere Illustration lehrt, das Bild in einem sehr traurigen Zustande. Es ift über und über mit schwarzen und grauen Fleden bedeckt, welche theils durch den Qualm einer Lampe, die an der linken Seite befestigt ift, theils durch die Feuchtigkeit entstanden sind; im mittlern Theile ift der Kalkbewurf heruntergeschlagen, wahrscheinlich ein Werk beren, die nach Reliquien suchten und auf diese Weise sich vergewifferten, ob hinter dem Bilde ein Loculus sei. In der Mitte des Bildes erbliden wir Maria auf dem bekannten Lehnsessel, der eine hochrothe Färbung hat, die für den Zeichner des Ciacconio so verhängnisvoll war. Maria ist mit einer gelblich gefärbten Dalmatica bekleidet, die sowohl von oben bis unten, als auch an den beiden Aermeln mit Purpurstreifen verziert ift; ihr Haupt bedeckt ein lichter Schleier, deffen auf die Schulter fallende Enden Tupfen (caligulae) aufweisen; ihre Füße sind beschuht. Auf ihrem Shoße fitt der göttliche Rnabe, der gleich wie die Mutter die Rechte den ankommenden Magiern entgegenstreckt. Seine Tunica ist bräunlich gefärbt und an den engen Aermeln mit Purpurftreifen befett; Tupfen an der Schulter und an dem Saume vervollständigen die Zierde des Kleides. Mutter und Kind find etwas nach links gewendet, im ganzen en face. Die Magier (hier abweichend von der Regel vier an der Zahl, worüber wir im 18. Kapitel Näheres hören werden) sind gleichmäßig nach Art der Orientalen mit phry-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A Selection from the tree thausand Historical Photographies of Rome and Italy Nr. 1613.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La S. Vierge tom. II pl. 79.

gischer Müße, gegürteter Tunica, welche bei einigen noch die Spuren von Tupfen aufweisen, wallendem Pallium und eng anliegenden Hosen bekleidet. Sie tragen, wie es noch bei einem zu erkennen ist, große Schüsseln mit leider ganz unkenntlichen Gaben für den göttlichen Heiland. Zwischen den einzelnen Figuren erblickt man rothe Guirlanden, welche an der obern Umrahmung des Bildes aufgehängt sind. Es sei noch erwähnt, daß Maria, wiewohl sie in sigender Stellung sich besindet, doch so groß ist wie die Magier, die stehen; eine Sigenthümlichkeit, die wir an kast allen derartigen Darstellungen bemerken.

Gilt es nun, die Zeit zu beftimmen, in welcher unser Bild entstanden ift, so muffen wir zuerst die Beschreibung, die Schulte gibt, in das richtige Licht stellen und so seiner von De Rossi abweichenden Datirung den Boden entziehen. Er schreibt: "Das Gemälde nimmt künftlerisch eine sehr tiefe Stufe ein. Die Zeichnung ist hart, die Magierpaare zu beiden Seiten sind kaum mehr als Copien. Faltenwurf findet sich nur selten und mager angedeutet, wodurch das Ganze ein schwerfälliges, unfertiges Aussehen erhält. Die Hände der Maria und des Kindes sind übergroß gezeichnet und plump gebildet, die Füße durch dice Stoffschuhe unförmlich gemacht. Noch mehr trifft der Vorwurf der Unbollkommenheit das Colorit. Für Harmonie der Farben scheint dem Künftler jedes Verständniß abgegangen zu sein: die Magier sehen wie mit zufälligen bunten Lappen behangene Faschings-Figuren aus (Schulte verrath hier in fehr ungeschickter Weise seine Absicht!), und die dicken grünen (sic!) Streifen auf der gelben Dalmatica stechen von dem Untergrunde grell ab. Dazu ift das Colorit berb, und der scharfe, kupferfarbene (sic!) Fleischton beleidigt das Auge. Der Schimmer ftiller, seliger Mutterfreude, der jungfräulich berichamte Gesichtsausdruck (den er an dem Bilde in Petrus und Marcellinus entdeckt hat) ift ernsten, ausdruckslosen Zügen gewichen; aus dem Anabenbilde voll lieblicher Naivität ist eine Kindsfigur mit altklugem Antlitz und räthselhaftem Ausdruck geworden. Dazu kommen noch die cere= moniell placirten Magier und die Scheidung der einzelnen Figuren durch Buirlanden, wodurch sich die feierliche, pompofe Ausstaffirung des Bildes vollendet." 1 Schulte schreibt in seiner Ginleitung: "Die nachstehend veröffentlichten Auffäte sind zum größten Theil in Rom, in unmittelbarer Unschauung der behandelten Monumente entstanden." 2 Dbige Beschreibung des Bildes scheint zu jenem kleinern Theile zu gehören, der nicht "in unmittelbarer Anschauung der behandelten Monumente" entstanden ift. Oder ist es nicht offenkundig, daß Schulte nur nach der Copie von De Roffi urtheilt? Nur dort beleidigt der "icharfe, tupferfarbene Fleischton"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Studien S. 201. <sup>2</sup> S. III.

das Auge; nur dort "stechen bide, grüne Streifen auf der Dalmatica von dem Untergrunde grell ab"; nur dort ist der "Faltenwurf (bei den Magiern) nur selten und mager angedeutet", weil es nur eine Stizze ist und keine genaue Copie; nur dort ift "eine Kindesfigur mit altklugem Antlit und räthselhaftem Ausdruck", auf dem Original ist nur "eine Kindsfigur mit räthfelhaftem Ausdrud", weil das Gesichtchen fast gang zerstört ift. Diese Beschreibung gilt also nicht vom Original. Die Magier sollen kaum mehr als Copien sein; zu dieser Ansicht bietet nicht einmal die kleine Skizze bei De Rossi Anhaltspunkte; das Original belehrt uns jedoch klar, wie un= richtig dies ist: es ist wahr, die vier Magier unterscheiden sich wenig bon= einander, weil eben alle vier in derfelben Handlung und in derfelben Tracht vorgeführt werden sollten; aber was hier entscheidend ist, das sind die Röpfe, und die sind alle vier vollständig individualisirt aufgefaßt. Die Sände "der Maria und des Kindes" sollen "übergroß" gezeichnet sein; mittelst des Birkels und der Proportionslehre des menschlichen Körpers kann man sich überzeugen, daß fie eber zu klein gezeichnet find. Der ganze Beweis für die Behauptung: "das Gemälde nimmt fünftlerisch eine fehr tiefe Stufe ein", fällt also in Nichts zusammen, mithin auch die daraus gezogenen Folgerungen. Schulte schreibt weiter: "Somit kann über das Alter des Gemäldes, speciell über das chronologische Verhältniß desfelben zu der Darstellung in SS. Pietro und Marcellino kein Zweifel sein, und man darf fich wundern, daß De Rossi dasselbe unmittelbar auf das Fresco in S. Priscilla folgen läßt. Dadurch wird eine bestimmte Entwicklungsreihe (welche denn?) unterbrochen und ein Typus anticipirt, der das Auftommen von Darstellungen, wie das Fresco in Betrus und Marcellinus (unfere n. 21), Madonna del Orfeo (n. 85), Petrus und Marcellinus cub. XIV (n. 25) und Domitilla (foll heißen Callisto, n. 26) unerklärlich macht. Das Bild leitet vielmehr in die Periode über, in welcher auch die Sculptur sich biefes Sujets zu bemächtigen anfing, d. h. es gehört dem Anfange des vierten Jahrhunderts an. Diefer Zeit entsprechen auch die roben Ornamentstücke, die sich auf den Wandslächen in der Nähe des Fresco's finden und diesem gleichzeitig find." 1 Wenn Schulte fagt: "man darf sich wundern, daß De Rossi dasselbe unmittelbar auf das Fresco von S. Priscilla folgen läßt", so ist diese hämische Bemerkung voll= ftändig ungerechtfertigt; denn es ist nicht wahr, daß De Rossi dieses Bild unmittelbar auf das Fresco in Briscilla folgen läßt. Das Bild in Priscilla versett er in die erste Sälfte des zweiten Sahrhunderts 2, dieses hier jedoch in die erste Hälfte des dritten Jahrhunderts 3. Dann hat De Rossi gar nicht die Absicht, eine "bestimmte Entwicklungsreihe" à la Schulte zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Studien S. 201. <sup>2</sup> Immag. scelt. p. 19. <sup>3</sup> L. c. p. 20.

construiren, denn dann hätte er noch die Anbetung der Weisen in der Cappella greca (n. 19) und die Berkündigung ebendaselbst (n. 11) berücksichtigen müssen, die älter sind als dieses Bild. Er sagt nur: von den vier behandelten Bildern ist das in Priscilla das älteste, das im Ostrianum das jüngste, und zwischen beiden liegt das von Domitilla und Petrus und Marcellinus. Man darf sich aber wundern, daß Schulze hier mit einer von ihm ausgedachten "bestimmten Entwicklungsreihe" operirt und dieselbe als beweisen voraussetz, die denn doch noch sehr des Beweises bedarf.

Wie oben erwähnt, versett De Rossi dieses Bild in die erste Hälfte des dritten Jahrhunderts, und mit Recht; denn vergleicht man es mit den aus dem vierten Jahrhundert stammenden Bildern, so sindet man einen bessern Stil an ihm, als an jenen; vergleicht man es aber mit den Malereien, die anerkanntermaßen der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts angehören, so wird man sehen, daß ihm die Feinheit und Classicität dieser Bilder abzeht: es wird also in der Zeit zwischen dem vierten und dem zweiten Jahrhundert entstanden sein, oder, wie De Rossi sagt, der ersten Hälfte des dritten Jahrhunderts. Eine genauere Begründung dieser Datirung wird erst möglich sein, wenn De Rossi den vierten Band seiner Roma Sotterranea veröffentslicht haben wird, in welchem er die Domitilla-Katakombe bespricht.

#### 21. In der Ratafombe der hll. Betrus und Marcellinus (Taf. IV).

Als man mit der Aufnahme des Planes der Katakombe der hll. Petrus und Marcellinus beschäftigt war, fand man ein Cubiculum, das Bosio in den Erklärungen des Planes beschreibt, dessen Bilder er aber nicht veröffentlichte. Seine Beschreibung lautet: "Die dort (n. 49 des Planes) besindlichen Bilder haben ihren frischen und lebhaften Farbton bis jett bewahrt. Der Thüre gegenüber besindet sich ein Arcosolium, auf dessen Lunetta die Anbetung der Weisen mit der Mutter Gottes in der Mitte gemalt ist." <sup>1</sup> De Kossi war es ausbehalten, dieses Bild zuerst zu veröffentlichen <sup>2</sup>. Seine Copie hat allen anderen bisheran herausgegebenen als Vorlage gedient <sup>3</sup>.

Die Beschreibungen, die von unserem Bilde veröffentlicht sind (De Rossi hat nur einige kurze Bemerkungen dazu gemacht), richten sich nach den Copien

<sup>1</sup> Aringhi hat diese Stelle ungenau übersetzt, da er schreibt: "man sieht die Bilder der drei Magier" u. s. w. (II p. 202).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Immag. scelt, tav. V.

<sup>3</sup> Garr. tav. 58; Northcote-Brownlow, Roma Sotterranea, bei Kraus, Roma Sotterranea Taf. IV n. 2; Schulze, Studien S. 197; Lehner Taf. II n. 7. Eine Außnahme macht die Fleury'sche, welche eine Originalcopie ift, tom. II pl. 82. In ber Parker'schen Photographien-Sammlung ist es n. 2116, von Roller benutzt pl. LXVIII n. 1.

und nicht nach dem Original. Es ist darum nothwendig, die Copien auf ihre Treue zu prüfen. Der Abzeichner des Herrn De Rossi hat wiederum nach den Grundsätzen gehandelt, die wir beim vorigen Bilde dargelegt haben, und eine Wiederherstellung des Bildes versucht, und wir muffen sagen: mit wenig Glüd. Der Ropf der Madonna, der ganz vortrefflich erhalten ist, ist unter seiner Sand ein gang anderer geworden: das Gesicht bildet ein schönes Oval, die Wangen find voll, die Augen niedergeschlagen, die Augen= brauen rund und gewölbt, die Nase und der Mund sind in schönen Linien ausgeführt, das haar ift wohlgeordnet: es ist das Gesicht einer jugendlichen Frau. Das Original zeigt, wie ein Blick auf unsere Copie lehrt, mehr ober weniger das Gegentheil: das Gesicht ist mager, ja man kann sagen knochig; die Augen sind weit geöffnet und schauen gerade aus, ohne darum unfreund= lich zu sein; die Nase und der Mund sind durch flüchtige Linien angedeutet; das Haar ift durch wirr durcheinander gehende dunkle Linien auf braunem Grunde hergestellt. Gin Gleiches gilt in noch größerem Magstabe von dem Gefichte des Jesusknaben: die flüchtig hingeworfenen Linien des Originals hat der Abzeichner zu einem netten Kindergesichtchen verarbeitet. Die Hände der Mutter Gottes sind ergangt. Auch der Gesichtsausdruck der Magier ist verändert wiedergegeben, mas besonders von dem zur Rechten (vom Beschauer aus gerechnet) gilt. Bei den Gewändern sind die Särten des Originals vermieden und theilweise andere Farben zur Anwendung gekommen, wodurch der Gesammtcharafter des Bildes in technischer Beziehung unausgedrückt geblieben ift.

Nach der De Rossi'schen Copie hat Garrucci die seinige anfertigen lassen; sie ist insofern verbessert, als dort die Augen der Mutter Gottes richtig wiederzgegeben sind.

Auch Schulze hat unser Bild veröffentlicht, jedoch seine Copie übertrifft weit die De Rossi'jche an Idealisirung. Seine Madonna ist ein nettes Mädchen und der Jesusknabe ein liebliches Kind. Doch hören wir, wie er selbst sie beschreibt: "Die Mutter und das Kind haben einen natürlichen, ungezwungenen Ausdruck; der verschämt zu Boden gerichtete Blick der erstern (hier hat Schulze seine eigene Copie schlecht angesehen, denn dort schaut Maria gerade aus!) und das freie, offene Antliz des Knaben (vorsher sagte er: "der Knabe zeigt ein frisches, anmuthiges Kindergesicht") wirken ausdrucksvoll nebeneinander." Etwas später spricht er von einem "Schimmer seliger Muttersreude", von "jungfräulich verschämtem Gesichtsausdruck", von einem "Knabenbilde voll lieblicher Naivität". "Auch das unverschleierte Haupt der Jungfrau mit seinen edlen Linien und die frei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Studien S. 198. <sup>2</sup> Studien S. 201.

gezeichneten nachten Füße (Diese "frei gezeichneten nachten Füße" nur auf seiner Copie; es ware ihm also anzurathen, sich beffer bas Original anzusehen, als folgende Bemerkung zu machen: "Auf einem Mangel an Berftändniß für fünstlerischen Takt beruht die Meinung Martigny's [Dict. vêtem. p. 786], daß die spätere Sitte, Maria mit Schuhbekleidung darzuftellen, ein höher entwickeltes Anstandsgefühl documentire" 1) bezeugen dem Künstler. daß die Entwicklung, in welcher die Kunst vorwärts ging, ihn noch nicht in dem Grade beeinflußte, um in ihm die Traditionen der Antike völlig er= ftiden zu können." 2 Diefe Beschreibung paßt gang vortrefflich - obigen Ber= ftog abgerechnet - auf seine Copie, aber nicht im entfernteften auf das Driginal. Es scheint, auch dieser Theil seines Auffates gehört zu jenem kleinern Theile, der nicht "in unmittelbarer Anschauung der behandelten Monumente" entstanden ift. Seine Copie hat außer den gerügten noch folgende Mängel: die phrygischen Mügen der Magier find verschwunden und in mächtige Haarwülfte verwandelt, eine Ungenauigkeit, die Schulte der Garrucci'schen Copie abgesehen hat. Der Gesichtsausdruck beider ift gang moderni= firt. Die Spange, welche den Mantel des einen Magiers auf der Schulter zusammenhält, fehlt auf dem Originale. Aus seiner Beschreibung der Gruppe wollen wir noch folgenden Sat anführen: "Die Rleidung der Magier erscheint hier, wie gewöhnlich auf Fresten, um den Mantel vermehrt, welchen die Plastik, offenbar aus äußeren technischen Gründen, fast ausnahmslos zu= rudweift." Es scheinen aber biefe "äußeren technischen Grunde" keinen gar großen Einfluß gehabt zu haben; denn unter den 50 plastischen Darstellungen, die wir im nächsten Kapitel besprechen werden — sieben kommen jedoch nicht in Betracht, da die Magiergruppe dort fehlt, und zehn andere ebenfalls nicht, weil wir die Bilder nur aus Beschreibungen kennen, wo das Borhandensein der Mäntel nicht erwähnt ist; bleiben also 33, und unter diesen 33 - finden sich 26 Darstellungen, auf welchen "die Rleidung durch den Mantel vermehrt erscheint"!

Vergleicht man die Beschreibung dieses Bildes mit der, welche er von dem vorigen Bilde geliesert hat, so fällt die ganz verschiedene Behandlung sofort auf: dort hat er nur Tadel, hier nur Lob; aber beidemal im offenen Widerspruch mit dem Befund am Original, beidemal um seine "bestimmte Entwicklungsreihe" zu begründen!

Fleury hat seine Illustration nach dem Original angesertigt; er beschränkt sich jedoch darauf, nur Maria mit dem Kinde abzuzeichnen. In einfachen Umrissen hat er die Figur gut wiedergegeben, besonders der Gesichtsausdruck der Mutter ist getreu zu nennen; ihre Hände sind jedoch sehlerhaft gezeichnet.

<sup>1</sup> Studien S. 199. 2 Studien S. 199.

Nachdem wir so das Bild, um uns so auszudrücken, richtiggestellt haben, wollen wir es kurz beschreiben. Dasselbe, auf der Lunetta eines Arcosoliums angebracht, zeigt uns Maria, wie sie den herankommenden Magiern das göttliche Kind zur Berehrung hinhält. Sie sitzt auf einem mit hoher Kücklehne versehenen Sessel und ist mit einer weißen Tunica, die zwei Purpurstreisen verzieren, bekleidet; der sonst gebräuchliche Schleier fehlt. Das Kind, in eine Tunica gehüllt, hat sie von ihrem linken Arm umfangen auf dem Schoße sitzen. Leider ist nur das Köpschen und ein Theil der Brust erhalten. Die Magier treten hier nur zwei an der Zahl auf, eine Sigensthümlichkeit, auf welche wir im 18. Kapitel zu sprechen kommen werden. Ihre Kleidung besteht aus der phrygischen Mütze, der gegürteten Tunica, dem Mantel und den anliegenden Hosen. Auf großen Schüsseln vingen sie ihre Geschenke; doch nicht, wie man erwarten sollte, Gold, Weihrauch und Myrrhe, sondern der eine hat eine Puppe auf seiner Schüssel und sonstige nicht näher bestimmbare Dinge.

Der Schmuck des Cubiculums besteht in folgenden Bildern: an dem Bogen des Arcosoliums ist oben ein Orans, links unten die Auferweckung des Lazarus, rechts die Brodvermehrung; außen über dem Arcosolium sieht man Moses am Felsen und Noe in der Arche; die beiden Seitenwände sind durch lineare Ornamente geziert; auf der Thürwand stehen rechts und links Fossores; an der Decke nimmt die Mitte der gute Hirt ein, in den Eckseldern sind zwei männliche und zwei weibliche Oranten; nach den Seiten hin sieht man vier Scenen aus der Jonasgeschichte.

Was nun die Entstehungszeit angeht, so ist De Kossi der Ansicht, das Bild stamme aus der zweiten Hälfte des dritten Jahrhunderts. Mit Recht beruft er sich dafür auf den Stil, der sowohl bei der Anbetung als auch bei den übrigen Gemälden des Cubiculums zwar nicht so vortrefslich, wie bei den Bildern der ältesten Zeit ist, aber auch noch nicht die Eigenthümslichkeiten des constantinischen Zeitalters aufweist. Ferner hat De Kossi auf Grund der Inschriften, die in jener Gegend aufgefunden wurden, nachgewiesen, daß dieser Theil der Katakombe in der zweiten Hälfte des dritten Jahrhunderts mit Leichen beseht wurde. Gegen diese Datirung, der sonst allgemein beisgepslichtet wird, glaubt Schulze Einspruch erheben zu sollen. Auffallenderweise ist ihm das Bild in eine zu späte Zeit versetz; er ist der Meinung, daß es aus den ersten Decennien des dritten Jahrhunderts stammt. Diese Datirung soll dann obige idealissierende Beschreibung rechtsertigen. Sinen fernern Grund für diese Datirung entnimmt er dem Umstande, daß die Ents

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Immag. scelte p. 20 und Bullet., Paris 1882, p. 115, wo er die unmittelbar baranstoßenden Galerien bespricht.

widlung des Madonnenbildes unserem Gemälde diese Stufe anweise. schreibt: "Die Huldigung der Magier in SS. Pietro e Marcellino bezeichnet in der altchristlichen Kunstentwicklung den Punkt, wo alte und neue Auffaffung der Jesus= und Mariagruppe sich zum erstenmal berühren und mischen (alte Auffassung ist ihm unsere n. 84; neue Auffassung unsere n. 20). Die in Activität tretenden neuen Einflüsse (welche denn?) sind zwar nicht stark genug, die lebendigen, durch die Macht ihrer fünstlerischen Bollendung ge= ftütten Elemente der bis dahin herrschenden Auffassung vollständig zu eli= miniren; aber der Gesammtcharakter dieser synkretistischen Production, die jett in Thätigkeit tritt, trägt doch bereits entschieden das Gepräge einer mächtig aufdringenden neuen Strömung, die seit dem Ende des dritten Jahrhunderts die allein herrschende wird. Daher dürfte das Fresco den ersten Decennien dieses Jahrhunderts angehören, wie auch zwei Darstellungen in Domitilla und eine dritte in Betrus und Marcellinus, die denselben Widerstreit zweier entgegengesetter Unschauungen zeigen." Schulte rechnet hier mit unbekannten Größen. Erste unbekannte Größe: "Die in Activität tretenden neuen Ginfluffe"; zweite unbekannte Größe: "die lebendigen, durch die Macht ihrer künstlerischen Vollendung geftütten Elemente"; dritte unbekannte Große: "das Geprage einer mächtig aufdringenden neuen Strömung". Das Facit aus diefer Rech= nung wird dann wohl auch eine unbekannte Größe fein. Solche Redens= arten erinnern lebhaft an das Wort, das sich zur rechten Zeit einstellt. schließlich die drei Bilder angeht, "die denselben Widerstreit zweier entgegen= gesetzter Anschauungen zeigen", so sind das folgende: die Madonna im Cubiculum del Orfeo in Domitilla, das andere "in Domitilla" befindet sich in Calliftus und ist wie das in Petrus und Marcellinus bis heute (1884) nicht wiedergefunden, wir kennen sie nur aus den sehr unvollkommenen Copien des Bosio; diese beiden können also hier nicht in Betracht kommen. Das erste ist, wie unsere Copie (Fig. 64) zeigt, so sehr zerstört, daß es schon große Schwierigkeiten hat, überhaupt die Unwesenheit der Mutter Gottes zu er= tennen; es dürfte also unmöglich fein, dort "denselben Widerstreit zweier entgegesetter Anschauungen" zu erkennen.

Schulze verfolgt bei seiner Datirung endlich den Zweck, dieses Bild, weil nur zwei Magier vorhanden sind, als die erste Darstellung der Anbetung der Magier zu erweisen, worüber wir im 18. Kapitel das Weitere hören werden.

## 22. In der Katakombe der hll. Thraso und Saturninus (Fig. 16).

In ähnlicher Weise, wie wir in Domitilla gesehen haben, schmückt eine Darstellung der Anbetung der Weisen im Berein mit anderen Bisbern eine Grabstätte in einem Gange der Katakombe der hll. Thraso und Saturninus.

Biell, Marienbarftellungen.

Fig. 16. Anbetung ber Weisen in Thrafo und Saturninus.



Ursprünglich wurde in der Wand ein Loculus ausgehöhlt und nach dessen Berschluß die Stuckirung und Bemalung der Wand ausgeführt. Oberhalb des verschlossenen Loculus wurde später ein Loculus ausgehöhlt, der in der Studirung ausgespart mar. Es murde noch eine dritte Leiche dort beigesett, für die man einen Loculus unterhalb des ersten anlegte. Außerdem hat man rechts von dem mittlern Loculus eine kleine Nische angebracht, die einer Lampe als Standort dienen sollte. Auf dieser Wand sind folgende Bilder zu sehen: rechts neben dem obern Loculus steht Moses am Felsen; links Roe in der Arche; zwischen dem obern und mittlern Loculus die Brodbermehrung und die Anbetung der Weisen; rechts daneben drei Oranten, wie es scheint, ein Bater und seine beiden Sohne; unterhalb diesen Oranten zwischen dem mitt= lern und dem untern Loculus sieht man Daniel zwischen den Löwen, Tobias mit dem Tisch und den Engel Raphael, die beiden nochmals auf der Reise, und schließlich eine Fluggottheit: alter Mann auf ein Gefäß gelehnt. Diefe Bilder blieben den alten Katakombenforschern unbekannt; Garrucci hat diefelben zum erstenmale veröffentlicht. Bon seiner Copie schreibt er: "Hier die Malereien der andern Wand, welche P. Marchi hat abzeichnen lassen und die ich nachgesehen und am Original vollendet habe." 1 Diese Worte laffen erwarten, daß seine Copie eine genaue Wiedergabe des Originals sei; dem ist leider nicht so. Die Garrucci'sche Copie ist so sehr idealisirt und erganzt, daß fie kein Urtheil über die Beschaffenheit des Originals erlaubt. Wir sehen dort die Figur der Mutter Gottes, wie wenn fie wohl erhalten ware, auf ihrem Haupte den Schleier und unter ihren Füßen ein Schemel. Das in eine Tunica gehüllte Kind sitt auf ihrem Schofe, während sie den Magiern die Rechte entgegenstreckt. Die Magier haben alle drei phrygische Mützen auf und bei nachten Beinen Stiefel an den Füßen. Der erfte und dritte sind im Profil, der zweite ift zwei Drittel en face.

Als wir das erste Mal das Original sahen, konnten wir nicht glauben, die von Garrucci gemeinte Darstellung vor uns zu haben; nur die gesammte Ausschmückung gab uns Sicherheit, daß dieses Bild gemeint ist. Wir fanden das Vild in recht traurigem Zustande: über und über ist es mit schwarzen Flecken bedeckt, besonders da, wo die Mutter Gottes gemalt war. Dann bemerkten wir, daß der obere Theil des Vildes ungefähr 5—6 cm breit durch den Mörtelverschluß des obern Loculus bedeckt ist. Die Folge davon war, daß von dem Kopfe des ersten und zweiten Weisen nur die untere Hälfte, von dem Kopfe der Mutter Gottes nichts sichtbar war. Die punktirte Linie auf unserer Copie gibt die Grenze an, wie weit der Mörtel ging. Es ist somit klar, daß der Zeichner des

<sup>1</sup> Text zu tav. 73, 2.

P. Garrucci das Fehlende ergänzt hat; aber mit wenig Glück. Als wir mit Hilfe eines starken Messers den Mörtel entsernt hatten, sahen wir, daß der Kopf der Mutter Gottes schon beim Verschlusse des obern Loculus vollständig durch den Lampenqualm vernichtet war; es fand sich, daß die Magier sämmtlich ohne Kopfbedeckung dargestellt sind; daß die Gesichtszüge auf der Garrucci'schen Copie eine Ergänzung sind. Es ist unsicher, ob ein Schemel vor dem Sessel gestanden war. Unter diesen Umständen dürsen wir unsere Illustration als die erste Veröffentlichung des Vildes bezeichnen.

Dieses Bild nimmt in der "bestimmten Entwicklungsreihe" Schulte's eine hervorragende Stelle ein. Soren wir alfo, mas er darüber zu fagen weiß. "Die neue Richtung (nämlich die zum Cermoniellen hinneigende) drängt rasch vorwärts. Gine Magierhuldigung in SS. Trasone e Saturnino zeigt fie im Besitze fast des gangen Terrains: der Knabe wird ängstlich (!) in die Gewandung verhüllt (?), über das Haupt der Mutter legt sich der Schleier (ift schon bei viel älteren Bildern vorhanden!), und ihren Füßen wird das Suppedaneum untergerückt (!). Beider Antlitz nimmt einen Zug tiefen Ernftes an (!! man vergleiche unsere Copie!). Aber unbestimmte Reminiscenzen an die alte Tradition schimmern auch noch durch (wo?), bis endlich die neue Auffaffung ihren vollendeten Ausdruck findet in einem in S. Domitilla zwischen die Langseiten zweier Loculi eingeschobenen Fresco." 1 Schulte muß geglaubt haben, daß niemand seine Beschreibung mit dem Original vergleichen werde; andernfalls hätte er es sich doch überlegt, ehe er solche Ausgeburten seiner Phantasie zu Papier brachte. Schulte scheint das Bild überhaupt nicht gesehen zu haben, denn sonst hätte ihm die Ergänzung Garrucci's nicht ent= geben können; es scheint, er hat in aller Gemuthlichkeit auf der Bibliothek des deutschen archaologischen Instituts auf dem Capitol die Tafeln Garrucci's "einer eingehenden Untersuchung unterzogen" und dort seinen Auffat "in unmittelbarer Anschauung der Monumente" geschrieben! Ja, nicht einmal die Garrucci'sche Copie gibt zu folchen Auslaffungen Anlaß!

Lehner hat dieses Bild auch veröffentlicht; seine Copie ist eine Wieder= gabe ber Garrucci'schen, und dem entsprechend ist auch seine Beschreibung 2.

Welchen Anblid bietet denn in Wirklichkeit dieses Bild? Maria war dort abgebildet, sitzend auf dem Sessel, das Jesuskind auf dem Schoße. Die obere Hälfte ist fast ganz zerstört; der Qualm der Lampe, welche in der Nische aufgestellt war, hat alles verdorben. Das Köpschen des Jesuskindes ist zwar sichtbar, aber gänzlich verunstaltet. Die drei Magier haben auch gelitten, wenn auch nicht so sehr, wie die Mutter Gottes. Sie erscheinen hier

<sup>1</sup> Er meint unsere n. 20. Studien S. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. 295 Taf. II n. 10.

alle barhaupt, ihre Gesichtszüge sind unkenntlich; ein Gleiches gilt von ihren Gaben; ihre Aleidung besteht aus der Tunica, dem Mantel und eng anliegenden Hosen. Ueber den Stil ist schwer ein richtiges Urtheil abzugeben; da jedoch die anderen Bilder besser erhalten sind, so kann man daraus erkennen, wie unser Bild gemalt war. Dieselben bekunden einen bessern Stil, als diesenigen Bilder, die in der constantinischen Zeit entstanden sind. Auch folgender Umstand spricht dafür, daß unser Bild der vorconstantinischen Zeit angehört. Es sindet sich nämlich in einer Hauptgalerie, von der zahlreiche Seitengalerien

abzweigen. Während nun in den Seitengalerien das Monogramm zahlreich vorkommt, findet es sich in der Hauptgalerie gar nicht. Werden so die Seitengalerien der constantinischen Zeit zugewiesen, so ist die Hauptgalerie in den vorausgegangenen Decennien mit Leichen besetzt worden. Daraus ergibt sich für unser Bild die zweite Hälfte des dritten Jahrhunderts als Entstehungszeit.

## 23. In der Katakombe des hl. Callistus (Fig. 17).

Mit gegenwärtigem Bilde bieten wir manchem Leser eine Darstellung, die ihm aus eigener Anschauung bekannt ist. Alle, die in Rom die Callistus-Katakombe besucht haben, haben dieses Bild wohl gesehen. Es sindet sich unter den Bildern, welche das Arcososium einer Galerie schmücken. Die Lunetta ist durch zwei Loculi zerschnitten; so viel läßt sich noch erkennen, daß dort eine Tasel für den Grabtitel gemalt war, zu deren beiden Seiten Oranten stehen. Am Bogen sind drei Gemälde zu sehen: oben der gute Hirt zwischen zwei Bäumen; rechts (vom Beschauer aus gerechnet) eine kast ganz unkenntlich gewordene Darstellung; De Ross glaubt, es sei Jesus und die Samariterin am Jakobsbrunnen; links die Anbetung der drei Weisen.

Bosio war dieses Bild nicht unbekannt, da er an die Wand seinen Namen hingeschrieben hat; aber weil er es in so schadhaftem Zustande sah, hat er es nicht beschrieben. Vor Bosio war es schon durch den Zeichner des Ciacconio abgezeichnet worden; seine Zeichnung ist uns in dem schon erwähnten Coder der Vallicellana (G. 6) ausbewahrt. Keine erklärende Beischrift nennt uns den Fundort; aber die allgemeine Beschaffenheit läßt uns erkennen, daß es eine Wiedergabe unseres Vildes ist. Alle Schäden sind ausgebessert. Maria sitzt auf dem Lehnsessel, in eine rothe, mit blauen Streisen verzierte Tunica gehüllt; einige leichte Striche deuten den Schleier an; auf dem Schoße hat sie den nackten Jesusknaben, welcher wie die Mutter den Weisen die Rechte entgegenstreckt. Die Weisen sind hier als bärtige Männer abgebildet.

Als P. Marchi das Bild fand, ließ er eine Copie davon in natürlicher Größe im Lateran-Museum aufstellen. Leider ist diese Copie so idealisirt und ergänzt, daß sie zur Beurtheilung des Originals untauglich geworden ist 1. Besser gibt den Charafter des Originals die ergänzte Copie wieder, die De Rossi verössentlicht hat 2.

Maria fitt hier auf dem bekannten Seffel; eine rothe, mit dunkeln Streifen besetzte Tunica hullt ihre Geftalt ein; auf dem Ropfe hat fie einen lichten Schleier. Der Jesusknabe, gleichfalls mit einer rothen Tunica befleidet (also nicht nacht, wie der Zeichner des Ciacconio will), sitt auf ihrem Schoße; feine Geftalt, befonders das Röpfchen, hat arg gelitten; das Geficht der Mutter verunstalten zwei Löcher; übrigens ift diese Gruppe der beffer erhaltene Theil des Bildes. Die Gruppe der Magier ist durch die Feuchtig= keit fast zur Unkenntlichkeit zerstört; nur mit Mühe kann man die einzelnen Figuren erkennen; es ift darum fehr fraglich, ob fie bartig waren, wie Ciacconio's Copie zeigt. So viel sieht man noch, daß ihre phrygischen Mützen nicht niedergedrückt sind, sondern fast aufrecht stehen, und daß ihre Tuniken ausnahmsweise lang sind. De Rossi will auch Spuren von Mänteln erkannt Zwischen den Magiern und der Mutter Gottes und hinter dem Lehnsessel sieht man blaugrüne, unregelmäßige Streifen. Auf der Copie von Marchi sind Bäume daraus geworden. Auch Fleury hat dort Bäume erkannt; weil sie ohne Blätter sind, glaubte er, sie deuten die Jahreszeit an, in welcher die Magier kamen, oder es seien symbolische Zeichen der troft= losen Zeit, als Christus in die Welt kam3. Diese Ausdeutung geht offenbar zu weit. Erwähnt sei noch, daß die Magier nicht in gleichmäßigen Zwischenräumen hintereinander aufgestellt sind, sondern der erste und dritte verdecken in etwa den mittlern, wodurch eine schönere Gruppirung erreicht murde.

Durch den Vergleich mit anderen Bildern erkennt De Rossi, daß dieses Vild noch der bessern Schule angehört, daß es noch nicht die Eigenthümliche keiten des Uebergangsstiles zum byzantinischen an sich trägt. Die Topographie ergibt ferner, daß diese Galerie gegen Ende des dritten und zu Anfang des vierten Jahrhunderts in Benutzung waren. Auf Erund dieser Anhaltspunkte

<sup>1</sup> Nach dieser Copie hat Martigny seine Illustration ansertigen lassen. Dict. s. v. "Mages" p. 442, welche auch Kraus seinem Artisel "Die Magier" beigegeben hat. Real-Encykl. II S. 351, Fig. 195; vergl. Roma Sott. S. 302.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Roma Sott. III tav. VIII. Lehner hat danach seine Junstration ansertigen lassen Taf. II n. 11. Schulze hat das Bild nicht besprochen; er führt es in seinem Berzeichniß unter n. 8 auf; Fleury p. 4 pl. 8; sehlt bei Garrucci.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fleury p. 4 pl. 8.



Fig. 17. Anbetung der Weisen in Castillo.



versetzt er unser Bild in die letzten Jahre des dritten oder in die ersten des vierten Jahrhunderts.

## 24. In der Katakombe der hl. Domitilla (Fig. 18).

Das nun zu beschreibende Bild findet sich in der Regione di Damaso in Domitilla, in derselben Kapelle, die wir im elften Kapitel bei n. 11 beschrieben haben. Da dieses Bild mit jenem das gleiche Schicksal theilt, so

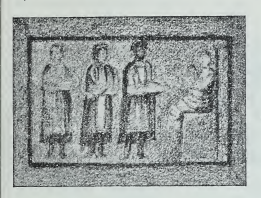


Fig. 18. Anbetung ber Beifen.

sei hier auf das früher Gesagte hingewiesen. De Rossi veröffent-licht in seinem Bullettino 2 eine Abbildung desselben, nach welscher unsere Illustration angefertigt ist. Man erkennt auf diesem Bilde noch mit ziemslicher Deutlichkeit die auf dem Bischofsstuhle sitzende Mutter Gottes mit dem Jesusknaben, vor der die drei Weisen, in lange Tuniken und Mäntel geshüllt, stehen, scheinbar ohne

Ropfbedeckung. Die Geschenke sind unkenntlich. De Rossi versetzt dieses Bild an das Ende des vierten oder in den Anfang des fünften Jahrhunderts.

Immag. scelt. p. 11; Bullett. 1879 p. 94. Bei Lehner erwähnt S. 296 n. 13, sonst sehlt es.

## 25. In der Katakombe der hl. Domitilla.

In seinem Werke Immagini scelte macht De Rossi von einer Anbetung der Weisen Mittheilung, "die ganz unbekannt ist und wenig erhalten"; er habe sie gefunden, als er in die entlegensten Ruinen dieser ungeheuern Todtenstadt (Domitilla) eindrang. Er sagt darüber nur so viel, daß dort drei Magier abgebildet seien, und daß das Bild dem Ende des vierten oder dem Anfange des fünften Jahrhunderts angehöre.

Immag. scelt. p. 11; bei Lehner erwähnt S. 296 n. 15, sonst fehlt es.

## 26. In der Katakombe der hll. Petrus und Marcellinns (Fig. 19).

Bosio beschreibt in seiner Roma Sotterranea mit folgenden Worten das Bild, welches wir jetzt zu behandeln haben: "Die drei Weisen oder drei

¹ Roma Sott. III p. 64. ² 1879 tav. I. II. Liell, Marienbarstellungen.

Hiration geht hervor, daß es eine Anbetung der Weisen ist. Er sagt, daß er dieses Bild in dem Cubiculum XIV gefunden habe, das nicht weit entfernt sei von Cubiculum XIII; es sei auf der Wandsläche links neben dem Eingang,

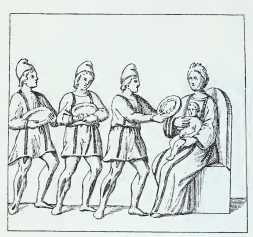


Fig. 19. Anbetung ber Weisen.

im Berein mit Moses am Felsen; rechts vom Eingang sehe man eine Orante zwischen zwei Männern und den Sün-Auf der Lunetta des denfall. dem Eingang gegenüberliegen= den Arcosoliums sah er den guten hirten mit einem Schäflein auf der Schulter zwischen zwei anderen Schäflein stehend, zu seiner Linken eine Orante. Den Bogen ziert oben eine Darstellung von Daniel in der Löwengrube; zu beiden Seiten Guirlanden. Bis zum Commer 1882 war das betreffende

Eubiculum noch nicht wiedergefunden. Das Cubiculum, das Bosio das XIII. nennt, haben wir gesehen und von dort aus im Berein mit Herrn Stevenson den Bersuch gemacht, in das Cubiculum XIV zu gesangen. Doch die Galerie, in welcher es sich sinden muß, ist vollständig durch eingestürzte Erde angesüllt, so daß unserem Bordringen bald ein Ziel geseht war. Wir versuchten nun, von der Gegend des Cubiculums mit der Anbetung der zwei Weisen, also von der entgegengesehten Seite, das fragliche Cubiculum zu sinden; doch auch hier dieselben Hindernisse: nach kurzer, mühevoller Wanderung zwangen uns Schuttmassen, die bis an die Decke reichten, zum Rückzuge. Im Frühsahre 1882 ließ zwar die päpstliche Commission vom Cubiculum XIII aus die Schuttmassen aus der Galerie entsernen; es wurden mehrere Cubiculen und Arcososien mit bisher ganz unbefannten Vildern entseckt, jedoch bis zu unserer Abreise im Juli war man bis zu dem gewünschten Cubiculum noch nicht vorgedrungen; auch hat bis heute (1887) De Rossi in seinem Bulletino noch seine dahingehende Rachricht gebracht.

Unter diesen Umständen mussen wir uns damit zufrieden geben, die Copie Bosio's näher zu beschreiben. Maria, in derselben Kleidung wie auf n. 23, sitzt ganz majestätisch auf dem Sessel, das nackte Jesuskind auf dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> p. 389. Aringhi II p. 47.

Schoße. Ihre Rechte scheint die Rechte des Kindes zu unterstüßen. Die Magier sind wie sonst gebräuchlich gekleidet, nur daß die Mäntel sehlen und daß ihre Tuniken und auffallenderweise auch die Hosen mit kräftigen Purpurskreisen verziert sind. Der erste hat auf seiner Schüssel einen Blätterkranz, während die beiden anderen leere Schüsseln tragen. Wenn die Copie treu ist, so hätten wir eine gute Leistung vor uns, denn die einzelnen Figuren sind sehr lebhaft und lebendig dargestellt und dieses Bild würde sich vortheilshaft von anderen unterscheiden; doch ehe hierüber ein zutressendes Urtheil abgegeben werden kann, muß das Original wieder gefunden sein. Da dieses Bild, nach der Lage des Cubiculums zu urtheilen, ungefähr in derselben Zeit entstanden sein wird, wie das mit der Anbetung der zwei Weisen und wie diesenigen, welche im Sommer 1882 aufgedeckt worden sind, so dürfen wir einstweilen ebenfalls die zweite Hälfte des dritten Jahrhunderts als Entstehungszeit annehmen.

Cfr. Bullet., Paris 1882, p. 115—123; Bottari tav. 126; Garr. tav. 55, 2, darnach ift unsere Abbilbung; Schulze, Berzeichniß n. 4; Lehner S. 294, Taf. II n. 9.

## 27. In der Katakombe "Sancti Callisti Papae" (Fig. 20).

Nachdem Bosio das Cometerium der hl. Domitissa — "Sancti Callisti Papae", wie er es nennt -, soweit es ihm möglich war, durchforscht hatte, suchte er durch andere Eingänge in ihm noch unbekannte Theile einzudringen. Einen folden Eingang fand er links von der Bia Appia, in der Nähe der Rirche des hl. Sebastianus. Er hatte so, wie wir durch De Rossi's Ent= deckungen wissen, das wahre Coemeterium sancti Callisti betreten. Er fand in dem Theile, der heute als Coemeterium sanctae Soteridis erkannt ist, zwei Arcosolien, die mit Malereien geschmückt waren, außerdem auf einer Wand die Bilder: Moses zieht die Schuhe aus, das Wunder der Brodvermehrung, und Moses schlägt den Felsen; das mittlere ift durch die Unlage eines Arcofoliums fast gang zerstört. Un dem Bogen des einen Arcofoliums fah er rechts unten eine Anbetung der Weisen, ferner oben den guten Sirten, umgeben von vier Scenen aus der Jonasgeschichte; links unten die drei Jünglinge vor der Statue des Nabuchodonofor. Auf der Lunetta fah er einen Mann, eine Frau und einen Anaben, letzteren in Orantenstellung. Bon diesen Malereien sind bis heute nur die beiden Mosesdarstellungen und die Brodvermehrung wieder gefunden worden 1. Die beiden Arcosolien hat man vergebens gesucht. Da der Theil von Soteris, wo sich diefelben finden follen, durch Ginfturze unzugänglich ift, fo juchten wir bon dem Cometerium der hl. Balbina aus, das an Soteris angrenzte, in diesen Theil vorzudringen, in der Hoffnung, eine Spur des für uns so intereffanten Arco-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Roma Sott. II. tav. d'aggiunta A. B. III tav. 9.

soliums zu finden. Doch als wir uns der Verbindungsstelle näherten, erwies sich ein weiteres Vordringen als lebensgefährlich. Anscheinend durch die Erschütterungen eines lokalen Erdbebens sind hier die Gänge ganz unpassirbar: ganze Wände sind aus dem Loth gewichen, an der Decke hängen große Tussmafsen drohend hernieder und mächtige Blöcke füllen die Gänge, so daß ein weiteres Vordringen unmöglich war. Wir sind darum auf die Nachrichten der Alten in Wort und Bild angewiesen, wenn wir uns eine Vorstellung von dieser Anbetung der Weisen machen wollen. Die Veschreibung Vosio's beschränkt sich auf folgende wenige Worte: "Auf der rechten Seite des



Rig. 20. Anbetung ber Beifen.

Bogens . . . sind die drei Magier abgebildet, welche Christum den Herrn anzubeten kommen." Wenn Bottari eine genauere Beschreibung gibt, so kommt das daher, daß er die Copie beschreibt, welche er nach der von Bosio hat ansertigen lassen. Die Copie Bosio's ist bekanntlich nach der Zeichnung Ciacconio's ausgeführt; darum legen wir unserer Beschreibung die Zeichnung Ciacconio's zu Grunde, die wir in Fig. 20 veröffentlichen. Wir wollen so zugleich Gelegenheit bieten, den Werth der alten Copien zu beurtheilen, denen ähnliche Zeichnungen als Borlage gedient haben. Auf Blatt 17 des Coder G. 6 der Ballicellana sindet sich unser Wild. Nach dieser Copie

<sup>1</sup> Auch der Codex Vaticanus 5409 fol. 19, 21 bietet dasselbe mit der Beischrift "Coemeterium Felicitatis".

zu urtheilen, sitt Maria auf einem rothen Sessel mit hoher, rund abschließender Lehne; den nackten Jesusknaben hat sie auf dem Schoße und hält ihn mit beiden Händen. Sie ist ohne den Schleier; ihre Haare sind auf dem Scheitel in einem Doppelbüschel zusammengebunden. Ihre Tunica ist grün, und über derselben trägt sie ein röthlichgelbes Pallium. Die Magier sind mit phrygischen Mügen und gegürteter Tunica bekleidet; die des ersten ist grünlich, die des zweiten röthlichgelb, und die des dritten grün. Ihre Beine sind nur mit Stiefeln bekleidet, die bei einem bis an das Knie reichen, bei den beiden anderen nur bis an die Waden. Einzig in der altchristlichen Kunst ist, daß sie Sporen an den Stiefeln haben: wahrscheinlich eine Zuthat des Zeichners. Unstatt der sonst gebräuchlichen Schüsseln haben sie viereckige Kapseln mit gebuckeltem Deckel, in welchen sich ihre Geschenke besinden.

Da die Beschaffenheit der Copie kein zuverlässiges Urtheil über den Stil des Originals erlaubt, so sind wir für die Bestimmung der Entstehungszeit allein auf den Fundort angewiesen. Der Theil der Soteris-Katakombe, wo unser Bild zu suchen ist, wurde im vierten Jahrhundert angelegt und benützt, somit wäre unser Bild diesem Jahrhundert zuzuweisen.

Bosio p. 227—229 tab. IX; Aringhi I, p. 331 tab. IX; Bottari tav. 82; Roma Sott. III tav. X. 2; Garr. tav. 35, 2; Kraus, Roma Sott. S. 203 und 204; Schulze, Berzeichniß n. 5; Lehner S. 293, Taf. II n. 8.

## 28. In der Katakombe der hl. Balbina.

Um 13. Februar 1867 untersuchte M. De Rossi, der Bruder des großen Archäologen, die Gegend zwischen der jetigen Bia Appia und Bia Ardeatina in der Richtung nach dem Kirchlein Domine quo vadis, in der Boraus= setzung, dort einen Eingang in das Cometerium der hl. Balbina zu finden, von dem man wußte, daß es an Calliftus anstoße. Er fand dort eine einige Meter tiefe Senkung, und als er in dieselbe hinabgestiegen war, sah er, daß Gänge einer Katakombe dahin mündeten: er hatte die lange gesuchte Katafombe der hl. Balbina gefunden. Schon bei diesem ersten Besuche fand er ein Arcosolium, wo er unter den Resten von Malereien eine Anbetung der Weisen zu erkennen glaubte. Am folgenden Tage untersuchte J. B. De Rossi die neue Katakombe, und in seinem Bullettino erstattete er alsbald Bericht über den Fund 1. Er beschreibt das uns interessirende Arcosolium also: "Das Arcosolium, dessen Malereien gang erloschen oder durch die weiße Ausschwitzung des Kalkes verdeckt sind, war wirklich, wie mein Bruder zu erkennen glaubte, mit der bekannten Darstellung der Anbetung der Weisen geschmüdt. Es sind drei Beise; das Bild des letten in dem gebräuchlichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bullett. 1867 p. 4: Ritrovamento del cemetero di Balbina.

persischen Gewande ist noch in etwa erkennbar; von dem zweiten habe ich noch einige Linien erkannt; von dem dritten sieht man nur, daß dort Farbe war; von den anderen Figuren (Maria und dem Kinde) sieht man noch hie und da Farben durchschimmern. Diese Darstellung nimmt an dem Bogen die linke Seite (vom Beschauer auß gerechnet) ein, ähnlich wie an dem Arcosolium, daß sich in dem zugänglichen Theile von Callistus sindet (er meint n. 23). An einem Arcosolium deßselben Sömeteriums, daß Bosio abgezeichnet hat und daß bis heute noch nicht wieder gefunden ist, nimmt diese Darstellung die rechte Seite ein (er meint n. 27)."

Am 24. December 1880 haben wir diese Katakombe besucht, um dieses Bild zu studiren und allenfalls abzuzeichnen. Wir fanden die Zerstörung der Malerei derart fortgeschritten, daß wir die von De Kossi bemerkten Spuren kaum wiedererkennen konnten. Wir müssen uns demgemäß mit der Beschreisbung De Kossi's zufrieden geben. Da das Cömeterium der hl. Balbina im vierten Jahrhundert angelegt wurde, so wird das Vild auch diesem Jahrhundert zuzuweisen sein.

## 29. In der Katakombe der hl. Cyriaca (Fig. 21).



Fig. 21. Bruchftiid einer Unbetung ber Beifen.

In der Katakombe hl. Chriaca fand De Rossi ein Arcosolium mit folgenden Ma= lereien: auf der Lunetta stand Christus inmitten der klugen und thörichten Jungfrauen; am Bogen fah er das Mannasam= meln und die Verläugnung Petri; an der Mensa eine Orante inmitten zweier Männer, welche Vorhänge hinwegheben. Un der Außenwand über dem Arcoso= lium, "zur Rechten des Bogens", so schreibt De Rossi, "ift eine Figur von wirklich seltenem Werthe angebracht. Ein Mann, der mit einer gegürteten Tunica,

einem Mantel, den eine Spange auf der Schulter zusammenhält, mit eng anliegenden Hosen und einer phrygischen Mütze bekleidet ist, und den jeder Archäologe sofort als einen der Weisen erkennt, zeigt himmelwärts; nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. c. p. 5.

nach dem Sterne, sondern nach dem Monogramme Christi, welches in constantinischer Form von einem Kreise umschlossen und von Wölkchen umgeben Das Monogramm ift nicht gemalt, sondern mit einem Griffel in den frischen Ralk geritt." Die Figuren, welche dieses Bild vervollständigt hatten, sind verloren. "Ueber dem Bogen scheint das Bildwerk aus drei durch Streifen eingerahmten Gemälden bestanden zu haben. Bon dem linken Bilbe ist nur ein Bruchstück erhalten, in welchem man zwei mit eng anliegenden blaugefärbten Hofen bekleidete Beine sieht. Es läßt sich leicht hierin der Reft eines Bildes von einem der Weisen erkennen, der im Begriffe ift, nach links zu gehen, wie gewöhnlich die Magier abgebildet werden, welche ihre Geschenke dem auf dem Schofe der Jungfrau sitzenden Jesuskinde bringen." Bon den beiden anderen Gemälden ist nichts erhalten; man kann aber mit Sicherheit vermuthen, daß dort Maria mit dem Kinde dargestellt war 1. Rach dieser Beschreibung wäre also oben eine Anbetung der Magier dargestellt gewesen; unterhalb zu beiden Seiten des Bogens diefelben Magier, wie fie nach dem Sterne, hier Monogramm, hinweisen. De Roffi verfett diese Malereien in die erste Hälfte des vierten Jahrhunderts. Unsere Abbildung ift nach der von De Rossi veröffentlichten angefertigt; wir geben nur den Magier, der nach dem Monogramme hinweist, weil das Fragment der andern Figur, wie De Roffi bemerkt, von feinem Zeichner verkehrt wiedergegeben ift. Gegenwärtig ist das Arcosolium, wie man uns sagte, durch die Ausdehnung des Agro Verano zerstört.

# 30. 3m Museum der Benediftiner zu Catania.

In dem Museum der Benediktiner zu Catania bewahrt man das Bruchstück eines Gemäldes, das den römischen Katakomben entstammt; es scheint eines jener Bilder zu sein, welche man im vorigen Jahrhundert von den Wänden der Katakomben lossöste, wodurch bekanntlich manches Vild vollskändig zerstört wurde. Unser Freund, Herr Stevenson, hat uns folgende Notiz darüber geboten: "In dem Museum der Benediktiner in Catania ist eine Sammlung von Gemälden, welche besonders durch Vermittlung des P. Plascidus Scamacca aus den römischen Katakomben dorthin kamen. Alle sind auf moderne Weise ergänzt. Ich habe mir ein Frescobild gemerkt, wo man die drei Magier in großer Figur vor der Jungfrau sieht, von welcher nur der untere Theil der Kleidung übrig geblieben ist. Es scheint mir, der Fälscher oder Wiederhersteller hat einzelne Theile der ursprünglichen Composition, die sehr schön gewesen sein muß, von ihren Stellen gerückt."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bullett. 1863, p. 79.

## 31. In einem Cubiculum ju Fünffirchen (Fig. 22).

In Fünfkirchen in Ungarn wurde im Jahre 1780 eine Grabkammer in der Nähe der Kathedrale entdeckt. Unter dem leider sehr zerstörten Bild=



Fig. 22. Bruchftud einer Anbetung ber Beifen.

werk, das man dort fand. be= merkte man auch die Ueberreste einer Anbetung der heiligen drei Könige. Auf einem mehrfach mit Linien umrahmten Welde sieht man die spärlichen Reste von den drei Weisen. Sie waren in der ihnen als Orientalen eigenthümlichen Kleidung: Mantel, gegürtete Tunica und eng anliegende Hosen; ob sie Müken aufhatten, läßt sich nicht mehr feststellen; ihre Stellung verräth große Gile. Auf einem ent= sprechenden Welde, das gegen= wärtig zerstört ist, muß sich Maria mit dem Jesusknaben befunden haben. Ueber diesen

Fund, der bis jetzt diesseits der Alpen einzig dasteht, haben folgende geschrieben: Canonicus Koller<sup>4</sup>, Henßlmann<sup>2</sup>, De Rossi<sup>3</sup>, Schulze<sup>4</sup>. Die Malereien werden einstimmig ins vierte Jahrhundert versetzt. Unsere Ilustration ist nach der, welche De Rossi veröffentlicht hat<sup>5</sup>, angesertigt.

# Sechzehutes Kapitel.

# Die Darstellungen der Anbetung der Weisen unter den Sculpturen.

Die Darstellungen der Anbetung der Weisen unter den Sculpturen führen wir in der Reihenfolge auf, daß zuerst diesenigen besprochen werden, welche sich in Rom befinden, dann diesenigen, welche in anderen Städten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prolegomena in historiam episc. Quinque eccl. p. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die altchristliche Grabkammer in Fünfkirchen, in den Mittheilungen der k. k. Cent.-Commiss. (Wien 1873) S. 57.

<sup>3</sup> Bullett. 1874 p. 150. 4 Die Ratakomben S. 334.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bullett, 1874 tav. VII.

Italiens aufbewahrt werden, und endlich die, welche außerhalb Italiens gefunden wurden.

## 32. Im Lateran-Museum (Fig. 23).

Beim Eintritt in das Lateran=Museum lenkt ein riesiger Sarkophag, der bei Gelegenheit der Fundamentirung des Baldachins in St. Paul vor den Mauern gefunden wurde, unsere Aufmerksamkeit auf sich. Eine doppelte Reihe von Bildern ist an demselben zur Ausführung gebracht. In der Mitte der obern Reihe erblickt man in einem Kreise die unvollendet gebliebenen Büsten eines Mannes und einer Frau; links davon die Erschaffung der Eva, Christus, wie er dem Adam einen Aehrenbüschel, der Eva ein Böcklein reicht, und den Baum mit der verbotenen Frucht, um den sich die Schlange windet; rechts Christus, wie er Wasser in Wein verwandelt, Brod und Fische wunder= bar vermehrt und den Lazarus von den Todten erweckt. Die untere Reihe

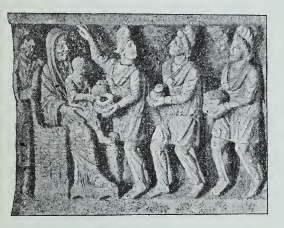


Fig. 23. Anbetung ber Beifen.

jetzt sich aus folgenden Bildern zusammen: Die Anbetung der Weisen, die Heilung des Blindgeborenen, Daniel in der Löwengrube, die Versläugnung und Gefangennahme Petri und Moses am Felsen.

Dieser Sarkophag hat eine vielfältige Besprechung erfahren 1, welche sich hauptsächlich mit der Erklärung und Darlegung der Bedeutung der ein-

zelnen Bilder und ihres Zusammenhanges untereinander befaßt. Wir brauchen hier darauf nicht einzugehen, da wir im achten Kapitel (S. 153) unsere Ansicht darüber ausgesprochen haben.

Was die Anbetung der Weisen angeht, so erblicken wir hier Maria auf einem geflochtenen Sessel sigend, die beschuhten Füße auf einem Fußschemel.

¹ Abeken im Tübinger Kunftblatt 1838 S. 238; Marchi in der Civiltà Cattolica 1854, anno V° vol. VII p. 571; Didron, Annales archéol. t. 24 p. 266; De Rossi, Bullett. 1865 p. 68; Garrucci tom. I p. 46, und ad tav. 365 n. 2; Revue de l'art chrét. 1876 p. 145; Kraus, Roma Sott. S. 354 Taf. VIII; Real-Encykl. I S. 595, Fig. 210; Schulze, Studien S. 150; Berzeichniß n. 16, Katakomben S. 172; Lehner S. 312 Taf. V, n. 45.

Ihre Kleidung besteht aus der Tunica und dem Mantel, der als Schleier auch über den Ropf gezogen ift. Das Jesuskind ist mit einer Tunica bekleidet und greift nach der Cabe des ersten Magiers. Sein Röpfchen ift abgebrochen und murde nicht ungeschickt erneuert. hinter dem Stuhle steht der hl. Joseph, ein älterer, bärtiger Mann; er ist mit der Tunica und dem Ballium bekleidet: seine Rechte hat den Stuhl ergriffen. Die Magier sind hier wie gewöhnlich mit phrygischer Mütze, gegürteter Tunica, Hosen und Schuhen bekleidet. Ihre Geschenke haben die Gestalt eines Kranzes (wohl Gold) und Büchsen oder Kapseln, in welchen man sich Weihrauch und Myrrhe zu denken hat. Ihre Gruppe zeigt eine von den bisher beschriebenen Gemälden verschiedene Auffaffung. Auf den Gemälden faben wir fie dargeftellt, wie fie ihre Ge= schenke darbrachten; hier zeigt der erste mit der Rechten in die Sohe nach drei Ringen (Sternen) 1; er schaut nach rückwärts, gleichsam als sage er zu seinen beiden Genoffen: hier ist der gesuchte König der Juden, seht, hier fteht fein Stern; die beiden anderen ichauen dem entsprechend nach den Sternen hin. Go ift die bisherige Ginformigkeit in der Stellung geschickt vermieden, und die Gruppe ist lebendiger geworden.

Boren wir nun, wie Schulte diese Darftellung zu beschreiben beliebt: "Maria, auf einem thronartigen Stuhle mit Scabellum sigend, ift in eine langfaltige Stola gekleidet; unter dem tief herunterfallenden Kopftuche (foll Mantel heißen) wird nur ein Theil ihres streng gescheitelten (!) Haupthaares sichtbar. Die Haltung ist ernst und ceremoniell (!), der Blid fremdartig (!); um den Mund spielt ein blödes (!) Lächeln. Dieser Fassung entspricht auch die Figur des theatralisch aufgeputten Knaben (!!), der in künstlerischer Un= freiheit der Mutter parallel gebildet ist und die kindliche Naivität und Freude über die dargebrachten Geschenke in unnatürlichen Ernst und gezwungene Bürde gewandelt zeigt. (Schulte ift hier ein kleines Miggeschick paffirt, da er übersehen hat, daß das Röpfchen des Jesustindes eine moderne Er= gangung ift!) Es ift ein Thpus, der jum Bygantinismus überleitet und sich von der ältern Darftellungsweise durchaus losgelöst hat. (Wenn Schulte ein solches Urtheil abgibt, so muffen wir ftark daran zweifeln, ob er eine richtige Vorstellung von "Inpen" hat, "die zum Byzantinismus überleiten"; hier von Byzantinismus reden, verdient keine ernste Widerlegung.) Der Stuhl, auf dem die Mutter mit dem Rinde sitt, ift die römische Cathedra in ein= fachster Form; auch hier also hat der Künstler das solium verschmäht, welches fich sonst zuweilen (es laffen sich nur zwei Beispiele davon anführen:

¹ Diese Ringe sind, weil nur schwach angebeutet, auf der Photographie und unserer Julftration nicht erkennbar. Lehner, der nach der Photographie urtheilt, hat sie übersehen, da er schreibt: "deren vorderster mit der Hand auf den (in Gedanken zu ergänzenden) Stern zeigt".

unsere Fig. 40 und 41!) als Sitz der Maria findet . . . Die schwach angebeuteten Hintergrundsfiguren sind die Hirten, die auch sonst mit dieser Scene verknüpft sind." 1 Hier darf man füglich die lebhaste Phantasie des Herrn Schulze bewundern, die in den "schwach angedeuteten Hintergrundssiguren" die "Hirten" erkennt! Uebrigens sind nirgends an dieser Stelle die Hirten abgebildet, wohl aber Kameele! Die ganze Beschreibung ist erklärlich, da sie dazu dienen soll, die Schulze'sche Datirung des Sarkophages zu rechtsertigen.

Unsere Copie ift nach der Photographie von Parker n. 2902 angefertigt.

#### 33. 3m Laterau-Museum (Fig. 24).

Unter dem Fußboden von St. Peter fand man einen Sarkophag, der weit kleiner als der eben beschriebene, sonst aber in ähnlicher Weise mit Bildwerk verziert ist. Auch hier sieht man zwei Reihen von Darstellungen und in der Mitte der obern in einem Kreise die Büste eines Jünglings. Links davon ist der Sinzug Christi in Jerusalem und die wunderbare Brodvermeherung; rechts der Durchzug durchs Rothe Meer; in der unteren Keihe, unmittelbar unter der Büste die Anbetung der Weisen; links Moses am Felsen, Gesangennahme und Berläugnung Petri; rechts Daniel, der Sündenfall, Abrahams Opfer und Roe in der Arche.

Auch diesmal sitt Maria auf dem bekannten Sessel, bekleidet mit Tunica und Mantel, ebenso das Jesuskind mit Tunica. Dasselbe greift nach der



Fig. 24. Unbetung ber Beifen.

Sabe des ersten der Magier, welcher, dicht herangetreten, andächtig und ehrfurchtsvoll das Kind anschaut; ein Gleiches gilt auch von dem Gesichtsausdruck der beiden anderen: so zeichnet sich diese Darstellung vortheilhaft vor anderen aus. Die Magier erscheinen in der gewöhnlichen Kleidung; nur die Müßen sind hier mehr flach auf dem Kopfe aufliegend als sonst. Ihre Gaben sind völlig unkenntlich. An allen Figuren des Sartophages bemerkt man eine sorgfältige Aus-

führung der Köpfe, was bei den Gewandungen nicht der Fall ist, die scheinsbar unvollendet geblieben sind.

Bosio p. 99, Aringhi I p. 199; Bottari tav. 40; Garr. tav. 358, 1; Schulze, Berzeichniß n. 13; Lehner S. 304 Taf. IV, n. 25; alle diese Copien sind mehr ober weniger ungenau; die unserige ist nach der Photographie von Parker n. 2933 angesertigt.

<sup>1</sup> Studien S. 157.

#### 34. 3m Lateran-Museum (Fig. 25).

Aringhi meldet von dem nun zu besprechenden Sarkophagdeckel, daß derselbe in der Nähe von San Lorenzo fuori le mura gefunden worden sei. Später 2 gibt er die Abbildung eines ganz ähnlichen Deckels und sagt davon: "Ex coemeteriis (ut creditur) effossus." Weiter sagt er, der Ritter Gualdus habe denselben am Porticus der liberianischen Basilika auftellen lassen im Verein mit einem Sarkophage". Beide sind von dort nach dem Lateran-Museum gebracht worden. Garrucci hat nun mit Recht darauf aufmerksam gemacht, daß beide Abbildungen, welche Aringhi auf p. 61 und auf p. 191 veröffentlicht hat, nach einem und demselben Original angesertigt sind, und nur die ungenaue Zeichnung habe die Meinung veranlaßt, es seinen zwei Deckel vorhanden.

Den Deckel schmücken folgende Bilder: der Sündenfall, Moses empfängt das Gesetz, die Anbetung der Weisen, der Titulus, gehalten von zwei Genien, Noe in der Arche, Jonas aus dem Schiffe geworfen und ans Land gespieen, und Moses am Felsen.

Maria sitzt, wie auf den früher beschriebenen Beispielen bekleidet, auf einem geflochtenen Lehnstuhl und hält das Jesuskind, das diesmal eingewickelt



Rig. 25. Anbetung ber Beifen.

ist, den kommenden Magiern entgegen. In ihrer orientalischen Tracht bringen sie ihre Gaben dar; der erste hat einen Kranz, die Gabe des zweiten und dritten ist nicht näher zu erkennen. Die Abbildung, welche Aringhi II p. 61 gibt, stimmt so ziemlich mit dem Original, nur daß die Mützen etwas spizer und die Mäntel, besonders

der des ersten, etwas deutlicher angegeben sind. Auf der Abbildung p. 191 sehlen die Mügen und Mäntel; ferner trägt der erste statt des Kranzes eine Base mit Henkeln.

Bosio p. 141 et 589; Aringhi II p. 61 et 191; Bottari tav. 131 e 193; Garr. tav. 384, 6; Schulze, Verzeichniß n. 17; Lehner S. 307 n. 29, u. 307 Taf. IV n. 30. Unsere Illustration ist nach der Photographie von Parker n. 2924 angesertigt.

#### 35. Im Lateran-Museum (Fig. 26).

Ein kleiner Sarkophag weist folgende Darstellungen auf: Die Anbetung der Weisen, Moses am Felsen, das Brustbild des Verstorbenen, unter welchem Jonas ausruhend liegt, das Opfer Abrahams, die Gefangennahme Petri

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II p. 61. <sup>2</sup> II p. 191. <sup>3</sup> Garr. tav. 316, 1.



Fig. 26. Unbetung ber Beifen.

und schließlich Daniel zwischen den Löwen. Die äußere Erscheinung der Figuren unterscheidet sich von den bisher beschriebenen nur in folgenden Punkten: das Jesuskind ist nackt, die Gabe des zweiten Magiers sieht zwei übereinander befindlichen Kugeln gleich, die des dritten ist kegelförmig; sie kommen nicht eilend heran, sondern stehen gerade vor Maria. Bedauerlicher Weise ist der Kopf der allerseligsten Jungfrau abgebrochen.

Garr. tav. 359, 1; fehlt bei Schulze; Lehner 305 TafIV n. 26. Die beigegebene Illustration ist nach unserer Zeichnung angesertigt.

#### 36. 3m Lateran-Museum (Fig. 27).

An einem Sarkophagdeckel, der linker Hand in die Mauer eingelassen ist, sieht man inmitten der Darstellungen: Bision des Ezechiel und Jonas,



Fig. 27. Unbetung ber Beifen.

eine Anbetung der Weisen. Maria sit, gekleidet wie auf den früheren Bildern, auf einem Lehnsessel, der oben gerade abschließt; ihre Füße ruhen auf einem Schemel. Das Jesuskind ist mit einer Tunica bekleidet. Bon den Weisen, die in ihrer eigenthümlichen Tracht auftreten, zeigt der erste nach dem Sterne.

Ihre Gaben sind folgende: ein Kranz, ein Gefäß und ein einer Mauerstrone ähnlicher Gegenstand. Neu ist an dieser Darstellung die Anwesenheit zweier Kameele, deren Köpfe man in den Zwischenräumen erblickt.

Schulze führt diesen Sarkophag in seinem Berzeichniß unter n. 12 an und gibt dabei als anderweitige Citate folgende: Aringhi I, 327 (197); Bosio p. 95; Bottari tav. 38. Bergleicht man nun diese Abbildungen mit dem Original, so ergibt sich ein solcher Unterschied, daß es uns schwer war, anzunehmen, die Abbildungen seine Wiedergabe dieses Sarkophages. Da aber die Andetung der Weisen sonst nirgends in Berbindung mit der Vision des Czechiel vorkommt, so kann kein anderes Denkmal gemeint sein. Die Gruppe der Mutter mit dem Kinde ist noch am getreuesten wiederzgegeben; die Magier dagegen sind ganz andere Figuren geworden, auch sehlt der Stern und die Darstellung des Jonas. Dies gilt auch von der Copie Garrucci's tav. 398, 3, und Lehners Tas. V n. 39. Somit wäre unsere Illustration als die erste Veröffentslichung zu betrachten.

#### 37. 3m Lateran-Mufeum (Fig. 28).

In der Nähe der Basilika der hl. Agnes fand man einen Sarkophag, der eine Anbetung der Weisen bietet, die der soeben beschriebenen ziemlich ähnlich ist. Maria sitzt jedoch hier zur Linken und schaut nach rechts, von



Fig. 28. Anbetung ber Beifen.

wo die Magier kommen. Der Lehnsesselle der Mutter Gottes hat diesmal eine abgerundete Lehne. Das Jesuskind greift nach der Gabe des ersten Magiers, der mit der Rechten nach dem Stern hinzeigt. Ihre Gaben bringen sie in kleinen Gefäßen, beim dritten

als Kugeln kenntlich. Auch diesmal sind mit Zäumen versehene Kameele in die Darstellung aufgenommen. Erwähnt sei noch, daß auf den alten Copien der Stern in eine phrygische Müße (?) verwandelt ist, die der erste Magier in der Rechten trägt. Außer dieser Darstellung sehen wir noch Daniel in der Löwengrube dort, dem Habatuk Brod bringt; rechts und links stehen Männer mit Schriftrollen.

Bosio p. 423; Aringhi II p. 71; Bottari tav. 133; Garr. tav. 398, 4; Schulze, Berzeichniß n. 11; Lehner S. 309, Taf. V n. 36. Die beigegebene Illustration ist nach unserer Zeichnung angesertigt.

#### 38. 3m Lateran-Museum (Fig. 29).

Ueber den Fundort des nun zu beschreibenden Sarkophagdeckels haben wir nirgends eine Nachricht gefunden. Sein Vildwerk besteht aus folgenden



Fig. 29. Unbetung ber Weisen.

Darstellungen: das Ende links und rechts verziert eine Maske; in der Mitte sieht man den Titulus, welchen zwei Genien halten; links davon halten zwei Genien ein Brustbild; rechts davon ist die Anbetung der Weisen. Maria sitzt hier in der gebräuchlichen Kleidung auf dem Lehnsessel; das Jesuskind

greift nach dem Kranze des ersten Magiers, der mit der Rechten nach dem Sterne hinzeigt. Alle drei Magier in ihrer orientalischen Tracht kommen

eiligen Schrittes heran und halten ihre Gaben freigebig hin. Im hintersgrunde sind zwei Kameele sichtbar. Die Figuren sind sehr roh und unbeholfen ausgeführt.

Garr. tav. 385, 2; Lehner S. 311, Taf. V n. 41; fehlt bei Schultze; die beisgegebene Juftration ist nach unserer Zeichnung angesertigt.

# 39. 3m Lateran-Museum (Fig. 30).

Auch von dieser Anbetung der Weisen haben wir keine Nachricht über den Fundort. Das Relief hat gar sehr gelitten, auch scheint es vom Steinnießen nicht vollständig ausgeführt gewesen zu sein. Dieser ruinenhafte Zustand



Fig. 30. Unbetung ber Weifen.

mag auch der Grund sein, weshalb dieses Bild bis jetzt noch nicht veröffentlicht wurde. Man erkennt dort Maria auf dem Lehnsessel; vor ihr stehen die Magier mit ihren Kameelen.

Erwähnt bei Garrucci n. 53, app. ad tom. V; bei Lehner S. 311 n. 44; fehlt bei Schulze. Die Junftration ift nach unserer Zeichnung.

#### 40. 3m Lateran-Museum (Fig. 31).

Eine weitere Darstellung der Anbetung der Magier ist uns nur als Bruchstück erhalten. Man sieht dort Maria auf dem geslochtenen Lehnsessel, der diesmal mit einer Decke überlegt ist, wie sie das Jesuskind auf dem Schoße hält, dem ein Magier sein Geschenk bringt; die beiden anderen Magier sind verloren gegangen. Hinter dem Sessel stecht der hl. Joseph, unbärtig, mit Tunica und Pallium bekleidet. Dieses Fragment ist bis jetzt noch nicht veröffentlicht worden; besprochen wurde es von Garrucci n. 37, app. ad tom. V; von Lehner S. 313 n. 38. Da sonst kein Fragment im Laterans Museum vorkommt, wo Maria auf einem geslochtenen Stuhle, der mit einer Decke überlegt ist, sit, so muß Schulze dieses Fragment gemeint haben, wenn er in seinem Verzeichniß schreibt: "n. 19, LateransMuseum, Fragment. In der Mitte sitzt nach rechts Maria auf einem verhüllten Lehnstuhl mit

großem Schemel: Tunica, Stola und Kopftuch, auf ihrem Schoße der Knabe; Kopf abgestoßen. Rechts ein Magier; der zweite (für drei ist offenbar der



Fig. 31. Anbetung ber Weisen.

Raum zu eng) ausgebrochen." Was die lette Bemerkung sagen will, ist nicht gut verständlich; denn kein Grund zwingt zur Annahme, daß hier nur ein Magier ausgebrochen ist; Schultze gebraucht jedoch dieses Monument, um zu beweisen, daß die altschriftlichen Künstler auch nur zwei Magier auf einer Seite dargestellt haben; darüber Räheres im 18. Kapitel.

Die Junftration ist nach unserer Zeichnung angesertigt.

## 41. Im Lateran-Museum (Fig. 32).

Der Fundort dieses Sarkophagdeckels ist unbekannt. Folgende Scenen sind hier dargestellt: Anbetung der Weisen; davon durch eine Palme getrennt das Jesuskind in der Krippe nebst Ochs und Esel, von einem Dache überragt; daneben steht ein Mann mit einem kurzen Stabe in der Hand, der hl. Joseph; eine zweite Palme, neben welcher ein Mann mit erhobener Rechten und einer Schriftrolle in der Linken steht; dann folgt Daniel in der Löwengrube;



Fig. 32. Unbetung ber Weifen.

zwischen zwei anderen Palmen steht eine weibliche Gestalt, welche in einer Schriftrolle liest, auf der das Monogramm Christi sichtbar ist; neben ihr steht der Name CRISPINA; nun folgen zwei Männer mit Kollen in den Händen, welche nach links schauen; dann die wunderbare Brodvermehrung, Petri Gesangennahme und Moses am Felsen.

Maria sitzt auf einem Lehnsessel, der mit einer Decke überlegt ist, in der gewöhnlichen Kleidung. Das Jesuskind, das nach der Gabe des ersten Weisen greift, ist mit der Tunica bekleidet. Die Kleidung der Weisen ist die orienstalische. Die Gabe des zweiten besteht aus kugelförmigen Gegenständen; die

des dritten ähnelt einer Ananas. Im Hintergrunde sind die Köpfe dreier Kameele sichtbar.

Garr. tav. 384, 5; Lehner S. 320, Taf. VI n. 60; fehlt bei Schulze. Unsere Junftration ist nach der Photographie von Parker n. 2912 angesertigt.

#### 42. Im Lateran-Museum (Fig. 33).

Ein Sarkophagrelief, dessen Fundort unbekannt ist, bietet uns folgende merkwürdige Darstellung. Wir sehen nämlich hier die Anbetung der Weisen und die Geburt Christi der vorigen Rummer zu einer Darstellung vereinigt. In der Mitte sitt Maria auf einem geslochtenen Lehnstuhl in der gewöhnlichen Kleidung; sie hält den als Wickelkind abgebildeten Jesusknaben den von linkskommenden Magiern entgegen; sie hat ihn aus der Krippe, die rechts von



Fig. 33. Unbetung ber Beifen.

ihr unter einem Dache nebst Ochs und Sel steht, aufgenommen. Rechts von der Krippe steht der hl. Joseph, der sich auf einen großen, oben etwas gestrümmten Stab stützt und die Linke verwundert erhoben hält; er ist nur mit einer gegürteten Tunica bekleidet. Die Magier sind in ihrer gewöhnlichen vrientalischen Tracht. Ihre Geschenke bestehen aus einem Kranze und aus in Körben besindlichen kugelförmigen Gegenständen. Auch hier sind die Magier von zwei Kameelen begleitet. Rechts von der Mutter Gottes ist der Stern angedeutet, den die Illustration jedoch kaum erkennen läßt. Die Darstellung schließen nach rechts und links Bäume ab. Die Zeichnung und demgemäß auch die Beschreibung Lehners ist insofern unrichtig, als die Krippe auf dem Original leer ist; nur die Stelle ist angedeutet, wo das Kind gelegen war; die Photographie mag ihn hier getäuscht haben.

Sarrucci beschreibt das Bild n. 36 app. tom. V, ohne eine Abbildung zu geben; Schulze, Berzeichniß n. 20; Lehner S. 311 n. 42, und 320 n. 61, Taf. VII n. 61; unsere Justration nach der Photographie von Parker n. 2915.

#### 43. Im Lateran-Mujeum (Fig. 34).

. Eine Darstellung ganz eigenthümlicher Art wollen wir nun besprechen. Haben wir bisher die biblische Begebenheit in der Weise dargestellt gefunden, daß Maria den Magiern das Kind zur Berehrung hinhält, so sehen wir Leelt, Marienbarstellungen.

jetzt eine völlig andere Auffassung. In der Mitte der Scene liegt das Kind ganz eingewickelt in einer korbartigen Krippe, daneben stehen Ochs und Esel; darüber deutet ein Dach den Stall an, rechts nahen sich die Weisen mit ihren Geschenken, welche die beiden letzten auf den vom Mantel bedeckten Händen tragen; der erste schaut nach seinen Genossen und deutet mit der Rechten nach dem Stern, der oben sichtbar ist. Hinter den Magiern folgt ein Kameel. Links von der Krippe steht der hl. Joseph, mit der tunica exomis bekleidet, die Rechte erhoben; in der Linken hält er einen Stab, er schaut auf die kommenden Magier. Rechts von ihm sitzt Maria auf einem Felsen und schaut auffallenderweise nach rechts, als wenn sie bei der Sache gar nicht betheiligt wäre. Sie ist in ihr Pallium ganz eingehüllt und stützt sich mit der linken Hand auf den Felsen. Rechts und links schließen Bäume



Wig. 34. Unbetung der Beijen.

das Bild ab. Als Fundort gibt Schultze die Katakombe der hll. Petrus und Marcellinus an.

Garr. tav. 398, 5; Schulze, Verzeichniß n. 10; die anderen Citate, die er anführt, beruhen auf einer Verwechslung, wie wir bei n. 51 hören werden; Lehner S. 317, Taf. VI n. 54. Unfere Junftration ist nach der Photographie von Parker n. 2932 angeserigt.

## 44 n. 45. Im Lateran-Museum.

Es sind noch zwei Fragmente zu erwähnen, auf welchen uns Maria mit dem Kinde erhalten ist, die offenbar Theile von Epiphanie-Darstellungen bilden. Schultze erwähnt dieselben als im Lateran-Museum vorsindlich; wir konnten dieselben dort nicht finden, weshalb wir keine Abbildung geben können. In beiden Fällen sehen wir nach Schultze Maria auf dem Lehnsessel, den Jesusknaben auf dem Schose. Bei dem einen sind beide Köpfe abgestoßen, bei dem andern nur der des Kindes.

Schulze, Berzeichniß n. 21 und n. 22; Lehner S. 321 n. 66, und S. 332 n. 67. Es folgen nun jene Darstellungen, die sonst in Rom, in Museen oder Kirchen, aufbewahrt werden.

## 46. In der Sammlung des deutschen Campo Santo (Fig. 35).

Die Hälfte eines Sarkophagdeckels, die in der Sammlung des deutschen Campo Santo Aufstellung gefunden, bietet uns eine Darstellung der Anbetung der Weisen nebst einem Genius, der den Titulus hält. Der Titulus selbst und die übrige Hälfte sehlen. Das Kameel und die beiden einrahmenden Bäume, die wir bei n. 43 sahen, abgerechnet, ist diese Darstellung obiger fast vollkommen gleich. In der Mitte sehen wir wieder das Kind eingewickelt in einer korbähnlichen Krippe, daneben Ochs und Esel, von einem Dache überzagt. Die Magier stehen diesmal nicht hintereinander, sondern der zweite



Fig. 35. Unbetung der Beifen.

ist von dem dritten in etwa verdeckt. Der erste zeigt nach dem Sterne, während er nach links umschaut; ihre Gaben sind folgende: der erste hat ein Gefäß, der zweite eine Schüssel mit beerenartigem Inhalt, der dritte hat zwei Tauben; die beiden letzten tragen ihre Gaben auf den mit dem Mantel bedeckten Händen. Rechts von der Krippe steht der hl. Joseph und sitzt die Mutter Gottes genau in derselben Stellung, wie wir sie bei n. 43 beschrieben haben. Bedauerlicherweise sind die Köpfe aller Figuren abgeschlagen.

Die Mustration, die erste, die geboten wird, ist nach unserer Zeichnung angesfertigt. Grousset, Catal. n. 105.

# 47. "Im Befit römischer Antiquitätenhändler."

In den alten archäologischen Werken wird die Hälfte eines Sarkophagdeckels veröffentlicht, dessen Bildwerk mit dem eben n. 46 beschriebenen identisch
zu sein scheint. Aringhi meldet, daß dieser Deckel in einem Weinberge in
der Nähe von San Sebastiano gesunden worden sei und sich jetzt (zu Aringhi's
Zeiten) im Verein mit einem andern Fragmente, auf welchem die Jonasgeschichte dargestellt ist, in dem Hause eines Matthäus Maurelius "vico

Burgundiorum vulgo dicto" befinde 1. Die Abbildung, die beigefügt ift, hat allen anderen, die bis jest veröffentlicht wurden, als Borlage gedient. Garrucci fügt seiner Beschreibung folgende Bemerkung bei : "Zwei Bruchstücke von diesem Marmorsarge find jüngst in Rom zum Rauf ausgestellt gewesen. Ich habe fie getrennt voneinander gesehen, das eine bei Capobianco und das andere bei Scalambrini, beide hiesige Antiquitätenhändler; ich ließ sie vereinigen und da schien es mir, als seien sie so einmal veröffentlicht worden; nur hat man den mittlern Theil ergänzt, der heute verloren gegangen ift, nämlich das Geschenk des ersten Magiers, den Stern und einen Theil des Bergleicht man die Abbildung Garrucci's mit dem Fragmente in der Sammlung des Campo Santo, so ist man geneigt, anzunehmen, die Abbildung gebe dieses Denkmal wieder; sie unterscheiden sich jedoch in folgenden Punkten: auf der Abbildung find die Köpfe als wohlerhalten gezeichnet, während fie auf dem Fragmente im Campo Santo fehlen; dann hat dort der erste Magier einen Krug in der Hand (welcher eine Zuthat des Abzeichners sein kann), hier zeigt er mit der Hand nach dem Sterne; endlich das Relief des Campo Santo ift vollständig erhalten und zeigt keine Spur von einer Ergänzung der Theile, die oben als fehlend bezeichnet wurden. Wir haben also zwei verschiedene Denkmäler vor uns, die jedoch einander sehr ähnlich sind. Wir haben deshalb Abstand genommen, hier die Abbildung Garrucci's beizufügen.

Aringhi I. 348; Bottari tav. 86; Garr. tav. 398, 7; Kraus, Roma Sott. S. 365 Fig. 63; Lehner Zaf. VI n. 52; Schulze, Berzeichniß n. 15.

#### 48. In San Marcello am Corjo (Fig. 36).

In der Sacristei von San Marcello am Corso dient ein altchristlicher Sarkophag als Wasserbehälter. Man hat dort eine Anbetung der Weisen und den Sündenfall ausgemeißelt. Alle Figuren haben mehr oder weniger nicht so sehr durch Abbrechen als vielmehr durch Abnuhung gelitten. Maria sitzt links auf ihrem Lehnsessel und hält den von rechts herankommenden Magiern den Jesusknaben, diesmal wieder als Wickelkind dargestellt, entgegen. Die Weisen kommen eiligen Schrittes heran, gekleidet wie gewöhnlich und gefolgt von zwei Kameelen. Die Arbeit ist steif und unbeholfen.

Garr. tav. 310, 3; fehlt bei Schulze; Lehner S. 309, Taf. V n. 37. Die Ilustration ift nach unserer Zeichnung angesertigt. Grousset, Catal. n. 129.

# 49. In dem Mufeum Kircherianum.

Die nun zu besprechende Darstellung konnten wir nicht in Augenschein nehmen, da damals das Museum Kircherianum geschlossen war. Schulze,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. 348.

der das Museum noch besuchen konnte, beschreibt das Denkmal also: "Zwei Fragmente eines Sarkophages. Marmor. Länge 0,33, Höhe 0,24. a) Hulzdigung der Magier: Maria sitt nach rechts schauend auf einem thronartigen Stuhle mit Suppedaneum, in eine tief herabfallende Stola gehüllt. Darüber das zugleich als Schleier verwendete Pallium. Auf ihrem Schoße, nach rechts blickend, in langärmeliger, faltiger Tunica der Jesusknabe. Beiden naht sich von rechts ein Magier in Tunica und Bracca, mit dem Zeigesinger der Rechten in die Höhe (auf den Stern) weisend, mit der Linken die dars



Fig. 36. Anbetung ber Beifen.

zubringende Gabe haltend. Hinter dem Sitze der Maria sieht man einen den Kopf rückwärts nach rechts wendenden Eros in langem Chiton; derselbe dient als Medaillonhalter. b) Rechts eine tragische Maske, links eine jugendzliche Gestalt en face, Joseph, in Tunica gekleidet. Er hält in der Linken eine Rolle, die er mit dem Mittelz und Zeigesinger der Rechten berührt. Beide Fragmente sind roh gearbeitet und gehören dem fünsten Jahrhundert an. Das zwischen a und dasgebrochene Stück vervollständigt die Magierzurppe." In der jugendlichen Gestalt sieht Schulze mit Unrecht eine Darzstellung des hl. Joseph, da Joseph nie mit einer Kolle in der Hand abzgebildet wird.

Grousset, Catal. n. 123.

<sup>1</sup> Studien S. 258; Verzeichniß n. 23. Lehner S. 314 n. 49; er hat die Notiz in Studien S. 258 übersehen.

# 50. In dem Mufeum Kircherianum (Fig. 37).

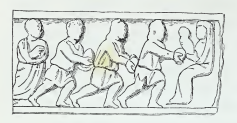


Fig. 37. Anbennug der Weisen. zeichnisse; Lehner S. 313, Taf. V n. 47.

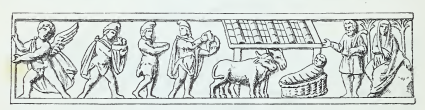
Grousset, Catal. n. 126.

Eine zweite Darstellung der Ansbetung der Weisen hat Garrucci veröffentlicht. Maria sitzt in ihr Pallium gehüllt auf dem Lehnstuhl und hält das in Windeln gewickelte Jesuskind den von linkskommenden Magiern entgegen.

Garr. tav. 398, 2; Schulge, Stubien S. 259 n. 3, fehlt in seinem Ver-Unsere Junftration ist nach Garrucci.

# 51. Aufbewahrungsort unbefannt (Fig. 38).

Aringhi meldet uns von der Auffindung eines Sarkophages im vatiscanischen Cömeterium, auf dessen Deckel eine Anbetung der Weisen zu sehen ist. Er sagt, dieser Sarkophag sei in der Nähe der Kirche der hl. Martha zu sehen, aber ohne den Deckel; wo dieser ausbewahrt wird, ist unbekannt. Nach der Illustration Aringhi's zu urtheilen, ist die Anbetung ganz in derselben Weise mit einigen Abweichungen dargestellt, wie wir sie oben n. 43, n. 46 und 47 beschrieben haben. Nechts am Ende sitzt Maria in ihr Palslium gehüllt auf einem Felsen mit abgewendetem Gesichte; neben ihr steht der



Rig. 38. Unbetung ber Beifen.

hl. Joseph, der nach dem Kinde schaut, das als Wickelfind in der forbähnlichen Krippe liegt. Neben der Krippe stehen Ochs und Ssel und darüber ist das Dach des Stalles. Die Magier kommen von links; der erste hat einen Krug in der rechten Hand, in der linken einen Kranz; er schaut nach den beiden anderen um, von denen der eine eine Schüssel, der andere Tauben trägt. Hieran schließt sich der Titulus, welcher von Genien gehalten wird. Auf der andern Hälfte sieht man die Statue des Rabuchodonossor und die drei Jünglinge im Feuerofen.

Bosio p. 63; Aringhi I p. 185; Bottari tav. 22; Garr. tav. 334, 2; Lehner

S. 315, Taf. VI n. 51; Schultze hat die Citate aus Bosio u. s. w. bei seiner n. 10 angeführt; doch er hat dabei übersehen, daß die Darstellung des Lateran-Museums sich von der von diesen Autoren veröffentlichten wesentlich unterscheidet; auf jener schließen Bäume das Bild ab und hinter dem dritten Magier steht ein Kameel, Bäume und Kameele sehlen auf dieser; jenes stammt aus Petrus und Marcellinus, dieses aus dem vaticanischen Sömeterium. Unsere Abbildung nach Garrucci.

#### 52. Aufbewahrungsort unbefannt (Fig. 39).

In dem vaticanischen Cömeterium fand man einen kleinen Sarkophag, der mit einer doppelten Reihe von Bildern geschmückt ist. Aringhi sagt, zu seiner Zeit stehe er ante aedes Mutorum in platea ex adverso Ecclesiae S. Ioannis a Pinu vulgo dictae. Wo er sich jetzt besindet, ist nicht bekannt. Wir kennen sein Bildwerk nur aus der alten Abbildung Bosio's. In der obern Reihe sehen wir: Moses am Felsen, die wunderbare Brodvermehrung, die Gefangennahme Petri, eine Orante, Adam und Eva neben dem Baume, das Opfer Abrahams, die Auferweckung des Lazarus. In der untern Reihe:



Fig. 89. Anbetung der Beisen.

die Anbetung der drei Könige, Roe in der Arche, Jonas aus dem Schiffe geworfen und unter der Staude ausruhend. Maria sitzt auf dem geflochtenen, mit hoher, abgerundeter Lehne versehenen Sessel, mit Tunica und Pallium bekleidet. Der mit der Tunica bekleidete Knabe steht auf ihrem Schoße und ninmt die Gabe des ersten Magiers in Empfang, welche in

einem pokalartigen Gefäße besteht; die beiden anderen haben ihre Gaben auf Schüsseln. Wie auf dem Gemälde in Callisto (n. 23), haben sie auffallend lange Tuniken an; die Kopsbededung sehlt. Wenn die Copie getreu ist, so hätten wir hier das erste Beispiel, wo ein Magier bärtig dargestellt ist.

Bosio p. 93; Aringhi I p. 197; Bottari tav. 37; Garr. tav. 371, 1; Schulte, Berzeichniß n. 18; Lehner S. 305 Taf. IV. 27. Unsere Abbildung nach Garrucci.

# 53. Im capitolinischen Museum.

Schulze führt eine Darstellung der Anbetung der Weisen in seinem Verzeichniß auf als im capitolinischen Museum besindlich. Wir haben das Museum besucht, konnten jedoch diese Sculptur nicht sinden. Wir geben deshalb die Schulze'sche Beschreibung: "Rechts Maria auf einem Lehnstuhle. Kleidung: Stola und Pallium, letzteres über den Kopf gezogen. Auf ihrem Schoße in Tücher gewickelt der Knabe. Links nach rechts schreitend die Magier."

Schulze, Verzeichniß n. 24; bei Lehner S. 308 n. 33; bei Garrucci haben wir diese Darstellung nicht gesunden. Grousset, Catal. n. 111.

# 54. In der Bafilita der hll. Nerens und Achillens in Domitilla.

In der Basilika der hll. Nereus und Achilleus in Domitilla, welche bekanntlich im Jahre 1874 von De Rossi aufgedeckt wurde, sahen wir eine Anbetung der Weisen auf einem Sarkophagdeckel. Maria sitzt auf dem Lehnssessell, nach rechts gewendet, und hält den Jesusknaben auf dem Schoße; die drei Magier kommen von rechts und opfern ihre Gaben, die jedoch nicht näher kenntlich sind. Es hat uns an der Zeit gesehlt, um dieses und das folgende Relief abzuzeichnen.

Grousset, Catal. n. 165.

# 55. In der Bafilita der hll. Nerens und Achillens in Domitilla.

An dem Bruchstück eines Sarkophagdeckels sieht man die Taufe Christi (sehr wenig erhalten), dann von einer Anbetung der Magier zwei Magier und die Hand des dritten; alles übrige ist verloren.

Grousset, Catal. n. 162.

# 56. Jm Klosterhof von S. Paolo fuori le mura.

Schulze sah dort eine Darstellung der Anbetung, von der er sagt, sie sei ganz ähnlich seiner n. 20 oder unserer n. 42. Wir haben die dortigen Denkmäler in Augenschein genommen, konnten jedoch diese Darstellung nicht aussindig machen.

Schulte, Berzeichniß n. 20 a; Lehner S. 311 n. 43; fehlt bei Grouffet.

# 57. In der Villa Pamfili.

In der Villa Pamfili sah De Rossi eine Anbetung der Weisen; es ist jedoch nur Maria mit dem Kinde erhalten. Er schreibt darüber: "An einem Bruchstück, gefunden in der Villa Pamfili, habe ich am äußersten Ende einer Vorderseite eines Sarkophages Maria sitzen gesehen mit dem göttlichen Sohne auf dem Schoße, ohne die Magier." Es kann sein, daß dieses Fragment mit einem der beiden, welche jetzt im Lateran-Museum sich finden (unserer n. 43 oder 44), identisch ist.

Fehlt bei Grouffet.

# 58. In der Villa Pamfili.

An der Mauer eines Hauses neben dem Teiche sieht man das Fragment eines Sarkophagdeckels mit einer ganz eigenen Darstellungsweise. Maria sitt nicht, wie das sonst der Fall ist, auf einem Lehnsessel oder Felsen, sondern liegt auf einem Bette und hält das Kind in den Armen. Die Magier ersicheinen in ihrem gewöhnlichen Anzuge. Die Arbeit ist sehr unbeholsen.

Rach Grousset, Catal. n. 80.

#### 59. In der Villa Mattei.

In der Nähe des Thores, das nach San Stefano führt, befindet sich in einer Mauer ein Sarkophagdeckel, wo die Anbetung folgendermaßen dargestellt ist. Rechts sigt Maria mit dem Kinde auf dem Schoße (die Köpfe sind abgeschlagen); die Magier kommen in ihrer phrygischen Tracht und opfern ihre Gaben, die jedoch unkenntlich geworden sind.

Nach Grousset, Catal. n. 95.

#### 60. Im Magazin bei San Lorenzo fuori le mura.

Grouffet beschreibt diese Darstellung also: "Rechts, das Relief abschließend, sitt Maria, den Mantel über den Kopf gezogen, auf einem Lehnsessel, das Kind in den Armen. Die drei Magier in phrygischer Kleidung opfern ihre Geschenke, unter denen man die Goldkrone unterscheiden kann. Hinter ihnen steht eine Person mit einer Rolle in der Hand, die nur mit der Exomis bekleidet ist." Dann folgt die Verläugnung des Petrus, der Einzug in Jerusalem; die letzte Darstellung ist unkenntlich. Die Arbeit ist sehr unbeholfen.

Grousset, Catal. n. 156.

# 61. Im Magazin bei San Lorenzo fuori le mura.

"Fragment eines Sarkophages. Untere Hälfte einer imago clypeata. Darunter befand sich die Anbetung der Magier, wie der Rest eines Kopfes mit phrhgischer Müße andeutet."

Nach Grousset, Catal. n. 158.

#### 62. Im Magazin bei San Lorenzo fuori le mura.

"Fragment eines Sarkophages" mit folgenden Darstellungen: Abrahams Opfer; "zwei Magier in kurzer Tunica bringen Geschenke — dem ersten ist der Kopf abgebrochen, der zweite hat eine eigenthümliche Kappe auf"; Jonas unter der Staude, Brodvermehrung, Gichtbrüchige, Erschaffung der Eva oder Bisson des Ezechiel.

Mach Grousset, Catal. n. 161.

# 63. In Porto.

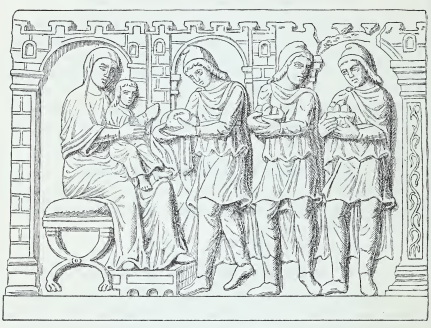
In der Sammlung des Bischofs von Porto befindet sich ein Fragment einer Anbetung der Magier, die Grousset also beschreibt: "Die Jungfrau sitzt mit dem Kinde auf einem Lehnsesset; unter ihren Füßen das Fußebänkchen. Der untere Theil der Tunica, die beiden Beine des ersten Magiers und ein Rest der Beine des zweiten Magiers sind erhalten."

Grousset, Catal. n. 189.

Es kommen nun jene Sarkophagreliefs zur Besprechung, welche in den anderen Städten Italiens aufbewahrt werden.

# 64. In der Kathedrale zu Tolentino (Fig. 40).

Auf der Seitenfläche eines Sarkophages in der Kathedrale zu Tolentino erblickt man eine schöne Darstellung der Anbetung der Weisen. Maria hat hier ausnahmsweise auf einem gepolsterten Klappstuhle Platz genommen; ihre Füße ruhen auf einem Schemel; sie ist mit Tunica und Pallium bekleidet,



Big. 40. Unbetung ber Beifen.

welche in reichem Faltenwurf ihre Gestalt umgeben. Auf ihrem Schoße sitzt der mit der Tunica bekleidete Jesusknabe. Die Gruppe der Magier unterscheidet sich diesmal vortheilhaft von anderen Darstellungen. Der erste reicht in ehrsturchtsvoll gebeugter Stellung seine Gabe, eine Schüssel mit einem Kranze darauf, dar; der zweite und dritte scheinen im Gespräch miteinander begriffen zu sein; ihre Gaben, kugelförmige Gegenstände in kleinen, tiesen Schüsseln, halten sie mit beiden Händen. Ihre Kleidung ist die orientalische; die Mäntel sind auffallend lang. Der Hintergrund ist durch eine in Zinnen endigende Mauer, in welcher drei hohe Thore und einige kleine Fenster angebracht sind, belebt.

Auf der entsprechenden andern Seite des Sarkophages sind die drei Jünglinge vor der Statue des Nabuchodonosor dargestellt; auf der Fronte der aute Hirt inmitten der Apostel Petrus und Paulus.

Garr. tav. 303, 3; Schulze, Berzeichniß n. 25; Lehner S. 306, Taf. IV n. 28. Unsere Abbildung nach Garrucci.

## 65. In San Vitale in Ravenna (Fig. 41).

Der Sarkophag, in welchem der Exarch Isaak VIII. beigesetzt war, bietet uns auf seiner vordern Seite eine Anbetung der drei Könige. Maria sitt hier auf einem Klappstuhle (das zweite Beispiel dieser Art), in Tunica und Pallium gehüllt. Auf ihrem Schoße sitt der Jesusknabe, dessen Haupt ein Kimbus mit eingeschriebenem Monogramm Christi umgibt. Oben ist der Seren sichtbar. In eiligem Schritte, so daß die Mäntel hinten nachslattern,

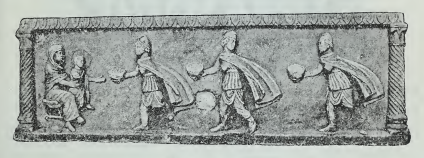


Fig 41. Unbetung ber Beifen.

fommen die Magier heran; der zweite schaut rückwärts; ihre Gaben bringen sie auf Schüsseln, ohne daß man jedoch im einzelnen erkännte, was sie darsbringen. Leider hat das Relief gelitten: so ist der Klappstuhl schadhaft, die rechte Hand des Jesusknaben, der linke Arm des dritten Magiers und das linke Bein des ersten und dritten sind abgebrochen. Man ist geneigt, anzusehmen, daß dieser Sarkophag aus dem Jahre 643, dem Todesjahre Isaaks VIII., stammt.

Ciampini, Vet. Moniment. II. tav. III. G. H.; Camillo Spreti, Desiderii Spreti historici Ravenn. de ampl. eversione et restauratione urbis Ravennae 1793 vol. I tab. 8; Garr. tav. 311, 2; Schulze, Berzeichniß n. 27. Unsere Abbildung nach einer Photographie.

#### 66. In der Rathedrale zu Ancona (Fig. 42).

Einer neuen Auffassung und Darstellung der Anbetung der Weisen begegnen wir auf einem Sarkophage, der in der Arppta der Kathedrale zu Ancona seine Aufstellung gefunden. Diesmal sigt Maria auf einem Steine; sie ist in ihr Pallium ganz eingehillt. Den Kopf stützt sie auf ihre linke Hand und schaut auf die herankommenden Magier. Das Jesuskind, in Windeln eingewickelt, liegt in einer Wiege, die auf zwei niedrigen Schragen ruht. Hinter der Krippe schaut der Kopf des Esels heraus; rechts neben derselben steht der Ochs. Ueber der Krippe deutet ein Dach den Stall an. Unmittelbar hinter dem Ochsen steht eine jugendliche Gestalt, die mit der tunica exomis bekleidet ist und die Rechte verwundert erhebt, während sie in der Linken einen Stab hält: der hl. Joseph. Die Gruppe der Magier

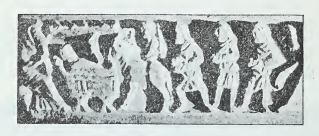


Fig. 42. Anbetung ber Weifen.

zeigt ebenfalls eine ganz selbständige Behandlung: der erste schaut vorn übergeneigt nach dem göttlichen Kinde; der zweite ist weniger eilig, und endlich der dritte scheint sich zaghaft zu nahen. Sonst war immer das Darreichen der Gaben ausgedrückt; jetzt scheint der erste Augenblick ihrer Ankunft für den Künstler bestimmend gewesen zu sein. An diese Darstellung schließt sich der Titulus an, von zwei Genien gehalten, mit der Inschrift:

# 

Dann folgt Moses, sich die Schuhe lösend, David mit der Schleuder und die Taufe Christi. Am Sarkophage selbst ist Christus, auf einem Berge stehend, dargestellt, inmitten von zehn Aposteln. Am Fuße des Berges sind kleine Figuren eines Mannes und einer Frau, welche flehentlich die Füße Jesu berühren. Den Hintergrund ziert eine reiche Architektur.

Garr. tav. 326, 1; Schulte, Verzeichniß n. 34; Lehner S. 317, Taf. VI n. 55. Unsere Junftration ist nach der Photographie von Parker n. 2677.

#### 67. In Sant' Ambrogio in Mailand (Fig. 43).

Die Anbetung der Weisen ist im Verein mit der Darstellung der drei Jünglinge vor der Statue des Nabuchodonosor am Deckel eines Sarkophages ausgemeißelt, der in Sant' Ambrogio unter dem Pulpitum steht. Maria sitht hier nicht auf einem Stuhle, sondern auf einem Felsen und hat den schon

ziemlich erwachsenen, in eine lange Tunica gekleideten Knaben auf dem Schöße sitzen (das Köpfchen ist leider abgestoßen). Auf der Copie von Garrucci ist Maria ungenau wiedergegeben: sie ist nicht vorn übergebeugt, sondern sitzt gerade. Die Magier sind mit Tunica, langen Mänteln, Hosen und Schuhen bekleidet (ihre Köpfe sind größtentheils abgestoßen); ihre Gaben sind unkenntslich geworden, nur bei dem mittlern erkennt man noch eine Schüssel mit



Fig. 43. Unbetung ber Beifen.

beerenartigem Inhalt. Zwischen dem ersten Magier und der Mutter Gottes sieht man den bartlosen hl. Joseph (bei Garrucci ist er im Prosil, auf dem Original jedoch fast en face).

Allegranza, Monumenti crist. di Milano tav. IV; Ferrari, Monumenti della Basilica Ambrosiana p. 101, wonach unfere Abbilbung angefertigt ift; Garr. tav. 329, 1; Schulze, Berzeichniß n. 31; Lehner S. 312, Taf. V n. 46.

# 68. Im Museum zu Spracus (Fig. 44).

Im Jahre 1872 fand M. Saverio Cavallari in der Katakombe San Giovanni in Spracus einen großen Sarkophag mit zwei Darstellungen der Anbetung der Weisen. Der Sarkophag ist insbesondere dadurch merkwürdig, daß er Spuren einer Bemalung trägt, was man auch an einigen römischen im Lateran-Museum beobachten kann. Das Bildwerk ist in zwei Reihen übereinander geordnet. In der obern Reihe nimmt die Mitte eine Muschel mit den Büsten eines Mannes und einer Frau ein; links davon ist: Christus gibt Adam einen Aehrenbüschel, Eva ein Böcklein; die Verläugnung Petri, die Heilung der blutschissischen Frau, Moses empfängt das Gesetz rechts: das Opfer Abrahams, die Heilung des Blindgeborenen, die wunderbare Brodvermehrung, die Auserweckung des Jünglings von Naim. In der

untern Reihe: die drei Jünglinge vor der Büste des Nabuchodonosor, das Wunder zu Kana, die Anbetung der Weisen, der Sündenfall und der Einzug Christi in Jerusalem. Die andere Anbetung sindet sich an dem in nächster Rummer zu besprechenden Deckel. Nach links gewendet sitzt Maria



Fig. 44. Anbetung ber Weisen.

auf einem Lehnsessel, der mit einer Decke überlegt ist, und hält den unverhältnißmäßig großen Jesustnaben den verehrenden Magiern entgegen. Der Kopf Mariens macht ungefähr den vierten Theil der Figur aus. Die Magier kommen laufend heran und strecken ihre Gaben dem Jesuskinde entgegen. Im Hinter-

grunde sind drei Kameele sichtbar. Die ganze Arbeit ist roh und unbeholfen.

Bullett. 1872 p. 81 sqq.; Garr. tav. 365, 1; Schulze, Berzeichniß n. 30; Lehner S. 310, Taf. V n. 40. Unsere Abbildung nach Garrucci.

#### 69. Im Museum zu Spracus (Fig. 45).

Die Darstellung der Anbetung der Weisen am Deckel des eben beschriebenen Sarkophages ist ähnlich der, welche wir im Lateran-Museum (n. 43) und in der Sammlung des Campo Santo (n. 46) besprochen haben. Rechts sitzt Maria auf einem Felsen, in ihr Pallium gehüllt; schaut aber nicht, wie auf jenen Beispielen, nach rechts, sondern auf die kommenden Magier. Neben ihr steht der hl. Joseph in der schon öfter beschriebenen Stellung. Unter



Fig. 45. Anbetung ber Beisen.

dem Dache des Stalles liegt das Kind in der forbartigen Krippe, von Ochs und Esel angehaucht. Die drei Magier kommen von links; der erste zeigt nach dem Stern, die beiden anderen strecken die Rechte in die Höhe; ihre Geschenke sind wenig kenntlich. Außerdem sindet sich dort noch eine Darstellung, wie Maria die Seelen der Verstorbenen im Himmel in Empfang nimmt, worüber später die Rede sein wird.

Bullett. 1872 p. 81 sqq.; Garr. tav. 365, 1; Schulze, Verzeichniß n. 30 a; Lehner S. 317, Taf. VI n. 53. Unsere Abbildung nach Garrucci.

## 70. In Sutri (Fig. 46).

In dem Cometerium "Callifti", d. i. Domitilla, fand man einen Sarkophag, an deffen Deckel eine Epiphanie abgebildet ist. Aringhi sagt, daß derselbe in der Billa Borghesi zu sehen sei. Leider ist dieses Monument später zerbrochen worden. Ms Gori 1470 seine Osservazioni sopra IV monumenti degli antichi cristiani rappresentanti il presepio del nato Salvatore 1 schrieb, sah er dort nur mehr den mittlern Theil des Deckels. Infolge deffen fehlen auf feiner Abbildung die Anbetung der Weisen und von der Jonasgeschichte der Theil, wo Jonas unter der Staude ruht. Gori hat jedoch die Inschrift mitgetheilt, die auf dem Rande und dem Titulus geschrieben stand, die bei Aringhi ausgelaffen ist. Die obere Reihe lautet: ... mENSIBVS ACTIS Q POST NVPTIAS TENERO PERQVAM BIDVATVS EST Q CASTA CVI COIVX O . . . De Rossi hat ein Fragment aus Sutri veröffentlicht, das gegenwärtig in der Sammlung des Grafen Flacchi fich befindet, auf welchem uns Maria sitzend auf einem Seffel, das Jefuskind auf dem Schoße, und der hl. Joseph, hinter dem Seffel stehend, erhalten ist; am obern Rande stehen die Buchstaben hIC SITVS . . . Garrucci



Fig. 46. Unbetung ber Beifen.

ist der Ansicht, und es scheint mit Recht, daß dieses Fragment zu dem von Gori beschriebenen in der Billa Borghesi gehört. Es wären also gegenwärtig die Figuren der drei Magier mit ihren Kameelen, welche die Copien Bosio's, Aringhi's und Bottari's ausweisen, verloren. Garrucci sagt, daß der Deckel sich jest im Lateran-Museum besinde, was wohl ein Frrthum sein wird.

Auf den alten Abbildungen sehen wir Maria in der gewöhnlichen Kleidung auf einem Lehnsesself sitzend, mit dem in die Tunica gekleideten Jesusknaben auf dem Schoße; hinter dem Stuhle steht der hl. Joseph in Tunica und Pallium; bei Bosio und Aringhi scheint er bartloß zu sein; bei Gori jedoch bärtig. Das Fragment von Sutri zeigt uns einen alten Mann mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Sannazarii de partu Virginis libri tres.

theilweise kahlem Kopf und langem Barte. Die Magier, in der gewöhnlichen Kleidung, jedoch ohne Mäntel, bringen einen Kranz, zwei Vögel und kugelstörmige Gegenstände dem göttlichen Kinde dar; hinter einem jeden ist ein Kameel sichtbar. Unmittelbar an diese Darstellung schließt sich die Anbetung der Hirten an, die wir früher besprochen haben; dann folgt der Titulus, von zwei mit Mänteln bekleideten Genien gehalten; dann, wie Jonas aus dem Schiffe geworfen und von dem Ungeheuer verschlungen wird; schließlich, wie er unter der Staude ruht.

Bosio p. 287; Aringhi I. 347; Bottari tav. 85; Gori tav. II n. II; Bullett. 1865 p. 27; Garr. tav. 380, 4; Schulze, Verzeichniß n. 14 u. 32; Lehner S. 319, Taf. VI n. 59. Unjere Abbildung nach Garrucci.

#### 71. In der Rathedrale zu Ofimo (Fig. 47).

Wir sehen hier Maria, in Tunica und Pallium gehüllt, auf einem gestochtenen Lehnsesselfel sitzen, den mit einer Tunica bekleideten Jesusknaben auf dem Schoße, der die Gabe des ersten Magiers in Empfang ninunt. Die Magier erscheinen in der gebräuchlichen orientalischen Kleidung; der erste zeigt mit der Rechten

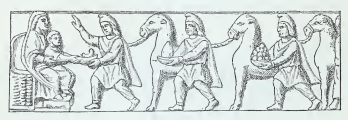


Fig. 47. Unbetung ber Beifen.

nach oben; die beiden anderen folgen in mäßigen Zwischenräumen, in welchen Kameele sichtbar sind, die am Zügel geführt werden. Die Gabe des ersten ist nicht näher zu bestimmen; die des zweiten besteht aus einem kegelförmigen Gegenstande, und die des dritten aus aufeinander gethürmten kugelförmigen Gegenständen. An diese Darstellung reihen sich folgende an: Moses am Felsen, der Titulus, Noe in der Arche, Jonas aus dem Schisse geworfen und ans Land gespieen.

Garr. tav. 384, 7; fehlt bei Schulze; Lehner S. 309, Taf. V n. 38. Unsere Abbildung nach Garrucci.

#### 72. In Ravello (Fig. 48).

Ueber die dortige Darstellung meldet De Nossi in seinem Bullettino also: "In Ravello bei Amalsi fand Herr Novile Reid in dem aufgehobenen Convent Della Trinità eine Platte, welche im Mittelalter als Verschluß eines Grabes gebraucht worden war. Sie bildet die Hälfte eines antiken Sarges, der mit Bildwerk im Stile des vierten Jahrhunderts geschmückt ist . . . Am Sarkophage zu Ravello nimmt die Mitte eine Orante ein, wie an so vielen ähnlichen Särgen. Un der rechten Seite, vom Beschauer aus gerechnet, sitzt Maria auf einer Kathedra, das Haupt mit einem weiten Pallium bedeckt, und hält auf ihren Urmen den Jesusknaben, um ihn den Weisen zu zeigen.



Rig. 48. Anbetung ber Beifen.

Der erste derselben bringt einen Kranz (Gold), der zweite einen Zuckerhut (Myrrhe), der dritte auf einer Schüssel drei große Körner (Weihrauch). Die ganze Gruppirung und die persische Kleidung der Magier sind getreue Nachsahmungen des Thpus dieser evangelischen Begebenheit, welche auf Denkmälern jeder Art so oft abgebildet ist."

Bullett. 1868 p. 94; Garr. tav. 398, 10; Schulze, Berzeichniß n. 29; Lehner S. 307 Taf. IV n. 31. Unsere Abbildung nach Garrucci.

Schließlich sind noch jene Darstellungen zu besprechen, die in Städten außerhalb Italiens gefunden werden.

#### 73. Aus bem Cometerium St. Maximini bei Trier (Fig. 49).

In den mansfeldischen Gärten zu Luxemburg sah P. Alexander Wilt= heim einen altdriftlichen Sarkophagdeckel aus parischem Marmor, den er also Liell, Mariendarsteaungen.

beschreibt: "Wer die Roma Subterranea des Paul Aringhi nur einigermaßen kennt, sieht, daß hier die drei heiligen Weisen, welche dem Christusknaben Geschenke bringen, abgebildet sind. Rechts ist die Mutter, auf einem Sesselsigend, mit dem Sohn auf dem Schöße, zur Hälfte nur erhalten; das übrige ist durch die Länge der Zeit oder durch einen Unfall verloren gegangen. Der Marmor ist nämlich sehr dünn . . . Die Magier erscheinen in Tuniken, die der Reise halber geschürzt sind, in eisigem Schritte. Der Mantel ist auf der rechten Schulter mit einer Spange gehalten; die beiden Hände sind auszesktreckt und mit dem Mantel überdeckt, und darauf haben sie ihre Gaben, so, wie es bei den Alten Sitte war, heilige Sachen mit verhüllten Händen zu tragen." In der Mitte des Deckels fand sich der Titulus, von zwei Genien gehalten; auf der linken Hälfte sind die drei Jünglinge vor der Statue des Nabuchodonosor abgebildet. Wiltheim spricht die Vermuthung aus, daß

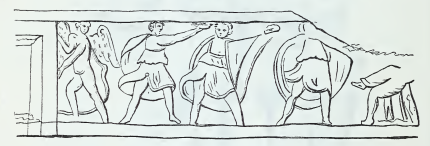


Fig. 49. Unbetung ber Weifen.

dieses chriftliche Denkmal aus dem Aloster St. Maximin von dem Grafen Mansfeld nach Luxemburg gebracht worden sei, "denn als Mansfeld seine Gärten anlegte, baute der Abt Reiner Biverus die Basilika, wobei er in dem alkhristlichen Cömeterium geradezu wunderbare und fast unzählige Sachen sand, die wir alle in einer andern Abhandlung vollskändig behandelt haben." Dieser Beschreibung hat er eine Illustration beigegeben, welche wir in unserer Figur 49 veröffentlichen, die jedoch nur als Stizze betrachtet werden kann. Ueber den jezigen Berbleib des Monumentes schreibt Bischof von Hontheim also: "Die luxemburgischen Denkmäler, die nicht bloß aus Inschriften bestanden, sondern auch aus Statuen, Altären, Graburnen und anderem Bildwert und Symbolen, sind aus gewissen Ursachen und bei gewissen Gelegenheiten vor unseren Augen verschwunden: die mansfeldischen nämlich sind nach dem Tode des Marschalls Peter Ernst Graf von Mansfeld durch die Erben nach Spanien gebracht worden, da man die Gärten vernachlässigte und zum Theile vernichtete, die doch überall gerühmt zu werden verdienen."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prodromus Hist. Trev. dipl. tom. I p. 181.

P. Alex. Wiltheim, Luciliburgensia vol. II tav. 27 n. 97. Kraus schreibt in seiner Roma Sotterranea: "Auf beutscher Erbe ist außer dem berühmten, den Durchgang durchs Nothe Meer darstellenden, seiner Zeit zur Beisetzung Ludwigs des Frommen benutzten Sarkophag in Met nur ein römischer Steinsarg mit nennenswerthen altschriftlichen Sculpturen gefunden worden. Im Jahre 1780 hinter dem Klostergarten von St. Matthias auf dem ehemaligen Cömeterium St. Cucharii bei Trier zum Vorschein gekommen . . . (Noe in der Arche) . . ., wird er jetzt im Museum zu Trier aufbewahrt" (S. 351). Unsere Nummer wäre also das dritte der auf deutscher Erde gefundenen Denkmäler.

#### 74. In Arles (Fig. 50).

In der Kirche des hl. Trophimus zu Arles finden wir eine Darstellung der Anbetung, die in mancher Beziehung von den bisher beschriebenen abweicht. An einem altchristlichen Sarkophage — jetz Tausbecken — sehen wir Maria ganz jugendlich und mädchenhaft dargestellt; ihre Haare, weder von einem Schleier, noch vom Pallium bedeckt, sind rückwärts gekämmt; auf ihrem Schoße hat sie den Jesusknaben, abweichend, wie wir das bisher gesehen



Fig. 50. Anbetung ber Weisen.

haben, quer sizen; das Köpschen hat er jedoch den herankommenden Magiern zugewendet. Die Füße Maria's sind diesmal ohne Schuhwerk. Un Stelle des Lehnsessles ist ein Felsblock getreten. Hinter Maria steht der hl. Joseph, ein bärtiger Mann, nur mit der tunica exomis bekleidet; er hat Sandalen an den Füßen. Neben Maria rechts ruhen am Boden der Ochs und der Esel. Wie man sieht, ist diese ganze Gruppe vollständig eigen geartet. Bon der Gruppe der Magier jedoch gilt dies nicht; sie sind ganz ähnlich dargestellt, wie wir sie schon öfters gesehen haben. Die Gaben sind gut kenntlich: der erste hat einen Kranz (Gold), der zweite einen kegelsörmigen Gegenstand (Myrrhe), der dritte eine Schüssel mit Körnern (Weihrauch). Das

Monument hat etwas gelitten, da dem dritten Magier beide Beine abgeschlagen sind. Unser Bild nimmt die obere Hälfte der einen Schmalseite ein; auf der untern Hälfte sieht man den Einzug Christi in Jerusalem; auf der andern Schmalseite ist das Opfer Kains und Abels, darunter die drei Jünglinge vor der Statue des Rabuchodonosor; an der vordern Seite erkennt man noch die wunderbare Brodvermehrung, Petri Berläugnung, die Heilung des Blinden, Moses am Felsen, Orante, Heilung der Blutsstüsssigen, Wunder zu Kana; die übrigen Darstellungen sind die zur Unkenntlichseit zerstört.

Millin, Voyage pl. LXI n. 4; Garr. tav. 317, 4; Le Blant, Étude sur les Sarcophages chrét. pl. XXVI; Lehner S. 314 Taf. VI n. 50. Unfere Abbildung nach Garrucci; fehlt bei Schulze, Berzeichniß.

#### 75. In Arles (Fig. 51).

Eine durch ihre Anordnung merkwürdige Darstellung bietet uns ein anderer Sarkophag im Museum zu Arles. Seine Vorderseite ist in fünf Felder eingetheilt. Auf den Eckseldern sieht man die Darstellungen: Moses empfängt das Gesetz, und das Opfer Abrahams; das mittlere Feld — die Zwischenfelder sind mit Strigissen verziert — enthält die Anbetung der Weisen, jedoch in zwei übereinander geordneten Gruppen. Auf der obern



Fig. 51. Anbetung ber Weisen.

Abtheilung erbliden wir Maria, ganz in ihr Pallium gehüllt; neben ihr steht auf gabelförmigen, niedrigen Pfosten die forbartige Arippe, in welcher das Kind ganz eingewidelt liegt; Ochs und Esel stehen das hinter; oben ist der Stern neben dem Dache anzgebracht. Rechts steht der hl. Joseph, jugendlich, mit dem gekrümmten Reisestabe in der linken Hand, während er die Rechte verwundert in die Höhe hebt. In der untern Abtheilung sehen wir die ganz lebshafte Gruppe der Magier. Sie haben keine Geschenke; sie sind vielmehr in dem Augenblicke darzgestellt, wo sie den wunderbaren Stern wieder sahen; der erste zeigt freudig bewegt seinen Genossen den

durch lebhafte Bewegung der Arme kundgeben. Ihre Kleidung ist im Ganzen die gewöhnliche; nur ihre Tunica ist insofern verschieden, als sie in drei Zipfeln endigt: eine Eigenthümlichkeit, die wir in etwa auf n. 40, n. 51, n. 69 finden, jedoch nicht so ausgeprägt, wie hier. Auf anderen Denkmälern kann man die Zipfel klar erkennen, so bei Abdo und Senne,

bei Daniel 1, den drei Jünglingen im Feuerofen 2 und auf der Anbetung, die wir in der nächsten Nummer zu besprechen haben.

Le Blant, Étude pl. XXI; Garr. tav. 310, 4; Schulze, Berzeichniß n. 26; Lehner S. 318, Taf. VI n. 56. Unfere Abbildung nach Garrucci.



Fig. 52. Unbetung ber Weifen.

## 76. In Arles (Fig. 52).

Auf einem Fragmente eines Sarkophages ist die Anbetung in ähnlicher Weise dargestellt, wie bei voriger Nummer. Diesmal sitzt Maria auf der rechten Seite der Krippe, jedoch fast ganz zerstört. Der Ochse steht links von der Krippe und hinter ihm der hl. Joseph. Von den Masgiern ist nur einer erhalten. Nach links ist ein Feld mit Strigillen verziert, und auf dem Ecfesche sind zwei Darstellungen übereinander: Elias in den Himmel sahrend, und Elisäus mit dem Mantel.

Millin, Voyage pl. LXVI n. 4; Le Blant, Étude pl. XVIII fig. I; Garr. tav. 399, 1; fehit bei Schuiße, Berzeichniß; Lehner S. 321 n. 63. Unfere Abbildung nach Garrucci.

#### 77. In Arles.

In der schon erwähnten Kirche des hl. Trophimus findet sich noch ein Fragment einer Anbetung, das uns nur Maria mit dem Kinde und dem hl. Joseph aufbewahrt hat; die Wagiergruppe ist zerstört.

Immag. scelt. p. 6 not. 2; fehlt bei Garrucci und Schultze; Lehner S. 321 n. 65. Cahier, Nouveaux mélanges (Paris 1875) p. 80.

# 78. In der Sammlung bes Herrn Révoil in Servanne.

Le Blant macht von einer Darstellung der Anbetung der Weisen Mittheilung, die jetzt verloren ist. Er schreibt: "Herr Révoil, ein geschickter Künstler und gelehrter Archäologe, besitzt auf seinem Landgute Servanne den Rest eines Sarkophages aus der Kirche des hl. Honoratus, kostbar durch seine Originalität. Unter den bis jetzt bekannten gibt es keinen, der mit diesem könnte verglichen werden. In dem Zustande der Zerstörung, in dem er auf uns gekommen ist, wäre eine genaue Beschreibung gar schwierig, wenn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Garr. tav. 311, 4; tav. 332, 3. <sup>2</sup> Garr. tav. 334, 2.

nicht Beiresc, der ihn früher fah, uns folgende Beschreibung hinterlaffen hatte: ,Marmorfarg mit doppelter Reihe von Figuren. In der obern Reihe: die Jungfrau Maria fitt dort verschleiert und hält den Chriftusknaben den an= kommenden Weisen, die eine Tiara aufhaben, entgegen, von denen der erste eine Krone, die beiden anderen Schüffeln voll Weihrauch und Myrrhe darbringen. Gegenwärtig ift nur mehr die Lehne des Stuhles, auf welchem Maria fikt. erhalten. Außer dieser genauen Beschreibung haben wir noch eine Nachricht. welche sich unter den zahlreichen Zeichnungen des Herrn Albert Lenoir gefunden hat; nämlich eine Copie unseres Sarkophages, die um das Jahr 1783 Beaumeni ausgeführt hat. Man muß sich auf jeden Fall hüten, die Zeichnung dieses fremden Archäologen in allen ihren Theilen als richtig anzunehmen; denn hier, wie auch sonst, zeigt er uns seine absonderliche und schlüpferige Phan= tafie. Indem Beaumeni vier Theile aus den beiden übereinander gesetzten Reihen macht, ändert er in der untern Reihe die Aufeinanderfolge, damit er unanständige Figuren einfügen konnte, die der Stein von Arles niemals hatte." Was unfer Bild betrifft, fo hat er aus dem hl. Joseph einen Sathr gemacht. Le Blant bemerkt noch, es habe den Anschein, als sei dort ein Engel dargestellt gewesen, der die Magier führt.

Mur bei Le Blant, Étude p. 49 pl. XXIX.

# 79. In St. Gilles (Fig. 53).

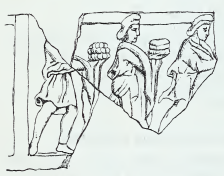


Fig. 53. Bruchftud einer Unbetung ber Beifen.

In St. Gilles bewahrt man die spärlichen Reste einer Anbetung der Weisen auf. Die Mutter Gottes und das Kind sehlen ganz; von dem ersten und zweiten Magier sehlen die Beine, von dem dritten der Kopf. Bei den beiden letzen kann man noch erkennen, daß sie Gaben auf den mit dem Pallium überdeckten Händen trugen; diese bestanden aus (Weihrauch-)Körnern und einem (Myrrhe-)Kuchen. Außer

dieser Darstellung sinden sich links die drei Jünglinge vor der Statue des Nabuchodonosor, und in der Mitte dieser Darstellungen zwei Genien mit dem Titulus.

Bullett. 1866 p. 63; Garr. tav. 385, 1; fehlt bei Schulte, Berzeichniß; Lehner S. 308 n. 34. Unfere Abbildung nach De Roffi.

# 80. In St. Maximin in der Provence (Fig. 54).

Die nun zu besprechende Darstellung befindet sich an einem Sarkophagdeckel, den man in der Krhpta der St.-Maximins-Kirche in der gleichnamigen Stadt sieht. Rechts sitzt Maria, in ihr Pallium gehüllt, das Haupt auf die Rechte gestützt. Neben ihr nach links steht die Krippe mit dem Jesuskinde,



Fig. 54. Unbetung ber Beifen.

das von Ochs und Esel angehaucht wird. Darüber das Dach des Stalles und der Stern. Von links kommen die Magier in der gewöhnlichen orientalischen Kleidung; der erste hat sich umgewendet, um mit seinen Nachfolgern zu sprechen. Ihre Gaben bestehen aus einem Kranze (Gold), Körnern (Weiherauch) und Kuchen (von Myrrhe).

Garr. tav. 334, 3; fehlt bei Schulze, Berzeichniß; Lehner S. 318, Taf. VI n. 57. Unsere Abbildung nach Garrucci.

# 81. In Toledo (Fig. 55).

In der Kirche San Domingo le Reija zu Toledo steht ein Sarkophag mit folgendem Bildwerk: Auferweckung des Lazarus, Opfer Abrahams, Brodevermehrung, männlicher Orans, der Sündenfall und die Anbetung der Weisen. Maria sitzt, nach links gewendet, anscheinend auf einem Lehnsessell und hält das Jesuskind ganz eingewickelt auf dem Schoße, jedoch so, daß es sie anschaut. Ihre Füße stehen auf einem Schemel. Dicht aufeinander gedrängt kommen die Magier mit ihren Gaben heran. Die ganze Darstellung ist sehr unbesholsen und steif, besonders die Figur Mariens.

Garr. tav. 369, 4; fehlt bei Schultze, Berzeichniß; Lehner S. 307 Taf. IV n. 32. Unsere Abbildung nach Garrucci.

# 82. In Carthago (Fig. 56).

De Rossi veröffentlicht in seinem Bullettino 1884/85 das Fragment eines Reliefs, das von Delattre in der Nähe von Carthago gefunden wurde. Er gibt folgende Beschreibung: "Die beschädigten Figuren der Gruppe . . . stellen ohne Zweifel die Jungfrau mit dem göttlichen Sohne

auf dem Schoße dar; von der Gestalt des Engels ist so viel erhalten, daß man an seiner Anwesenheit nicht zweiseln kann. Hinter dem Sessel streckt, wie es scheint, ein in derselben Höhe wie das auf Säulchen gestellte Suppedaneum stehender Mann seine Rechte in die Höhe. Der Vergleich mit dem berühmten Bilde in Priscilla (er meint unsere n. 91 Taf. V) und mit dem Spitaph der Severa (unsere n. 83 Fig. 57) belehrt, daß dieser Mann und dieser Gestuß hinweise auf einen in der Höhe besindlichen Stern." Wir erstauben uns eine andere Erklärung vorzulegen: die Hand des Propheten Jsaias auf n. 91 und die des hl. Joseph auf n. 83 ist verschieden von der hier sichtbaren Hand. Dort sind nur zwei Finger, während hier alle Finger ausgestreckt sind; auch sieht man hier in das Innere der Hand, was bei



Fig. 55. Anbetung ber Beifen.

obigen Beispielen nicht der Fall ist. Diese Hand ist vielmehr vollständig gleich der, welche wir auf folgenden Darstellungen sahen: n. 41 Fig. 32, n. 42 Fig. 33, n. 46 Fig. 35, n. 51 Fig. 38, n. 67 Fig. 43, n. 69 Fig. 45, n. 74 Fig. 50 — auf Darstellungen, wo der hl. Joseph nicht nach dem Stern hinweist, sondern seiner Berwunderung Ausdruck gibt. Es dünkt uns demnach nicht nothwendig zu sein, an einen Stern zu denken. Diese Beschaffenheit der Hand ist Herrn De Ross nicht entgangen; er fährt also fort: "In der That, wiewohl der Zeigefinger nicht allein, sondern alle Finger der Hand ausgestreckt sind, so scheint der sehobene Arm mehr auszu-

drücken, als einen einfachen Redegestus. Herr G. Mariani hat die Ergänzung vorgenommen, welche ich auf Tasel II n. 2 biete. Die Arme des Engels sind ganz verloren; ihre Ergänzung ist sehr unsicher. Wenn er in Wahrheit die Rechte nach dem fehlenden Theile des Sarkophages ausstreckt, so sage ich, daß er die Magier zu kommen und anzubeten einladet." Er führt nun eine Reihe von Beispielen an 1, wo ein oder mehrere Engel bei der Anbetung der



Rig. 56. Anbetung der Beifen.

Weisen zugegen sind, um diese Annahme wahrscheinlich zu machen. Ein end= giltiges Urtheil behält er sich vor, bis mehrere derartige afrikanische Denk= mäler gefunden sind.

Bullett. 1884/85 p. 49 sqq. tav. I e II. Darnach unsere Abbilbung.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Garr. tav. 244; 418, 1; 281; 433, 9; bann Bayet, Bibl. des écoles fr., d'Athènes et de Rome I a. 1876 p. 252 sqq.; wir fügen unfere n. 78 bei.

Untersuchen wir nun, welcher Zeit diese Darftellungen zuzuweisen find. Da erwiesenermagen 1 die Beisetzung in Sartophagen seit dem erften Jahr= hunderte bei den Christen im Gebrauche war, da ferner De Rossi die Beobachtung gemacht hat, daß die Särge der ersten Jahrhunderte zwar mit Bildwerk geziert waren, jedoch mit foldem, das jeden ausschließlich driftlichen Charakters bar ist 2, so muß unsere Untersuchung dahin geben, festzustellen, wann die Anwendung driftlichen Bildwerkes auf Sarkophagen aufkam. Unter den 493 datirten Inschriften, welche De Roffi aus den vier erften Jahrhunderten gesammelt hat, find nur 18 von Sarkophagen entnommen; von diesen stammen nur vier aus der Zeit vor Constantin; die übrigen find nachconstantinisch. Die vier sind mit Genien, Greifen, Hirten= und Jagdscenen verziert. Der älteste datirte Sarkophag mit unzweifelhaft driftlicher Darstellung stammt aus dem Jahre 343; es ist derjenige, den wir unter n. 18 (S. 222) besprochen haben. So wird schon hinreichend beutlich auf das vierte Jahrhundert hingewiesen als Entstehungszeit unserer Reliefs. Der Stil und die Composition der Bilder bestärft uns in dieser Meinung. Schulte ichreibt zwar mit Rudficht auf die Epiphanie-Darstellungen: "Den weitern Schritt auf dem Wege des Verfalles bezeichnen die Relief-Mariendarstellungen. Leiftungsunfähigkeit der altchriftlichen Bildhauerkunft tritt in feinem Sujet bemerkbarer hervor als in diesen. Aenastlicher Anschluß an die durch die Malerei gebotenen Muster, beharrliche Wiederholung des mühsam erworbenen Inpus, Barte und Strenge der Formen — das sind die Characteristica dieser Productionen, aus deren Sobenlage nur fehr wenige Exemplare heraustreten." 3 Much Kraus spricht bon den Kunfterzeugnissen des vierten Jahrhunderts, als wenn sie "gleich den altägyptischen und neubyzantinischen einen stereotypen und hieratischen Charakter" annahmen; "ihre Typen glichen ewig einer dem andern, ohne irgend eine realistische und naturalistische Färbung." 4 In dieser Allgemeinheit find diese Urtheile offenbar unrichtig. Wir haben im Berlaufe der Beschreibung der Sarkophagreliefs zu wiederholten Malen darauf hingewiesen, wie die einzelnen Reliefs sowohl von den Gemälden, als auch von= einander verschieden aufgefaßt und ausgeführt sind; wir haben gesehen, wie sowohl in der Gesammtauffaffung (bald hielt Maria das Kind den Weisen zur Berehrung hin, bald schaute sie ihnen entgegen, während das Kind in der Rrippe lag; bald faß sie mit abgewendetem Gesichte wie theilnahmslos da; wir sahen die Magier, wie sie auf die Krippe zueilen oder wie sie miteinander

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bergi. Roma Sott. III p. 440; Visconti, Mus. Pio-Clem. t. IV pref. VII; Cavedoni, Dichiarazione degli antichi marmi Modenesi p. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Roma Sott. I p. 343. <sup>3</sup> Studien S. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kraus, Roma Sott. S. 226.

reden und nach dem Stern hindeuten, oder endlich, wie fie ihre Gaben darbringen) als auch in den Einzelheiten (jo in Betreff der Rleidung der Figuren, des Seffels, auf dem Maria fitt, der Beschaffenheit der Krippe und der Geichenke; fo in Betreff der Unwesenheit des hl. Joseph, der Thiere, des Sternes und des Stalles) die größte Mannigfaltigkeit herrscht. Die Ueberzeugung drängte sich uns so auf, daß die Künstler, weit entfernt, Typen geschaffen zu haben, von "benen ewig einer dem andern glich", fehr bestrebt waren, ihren Stoff immer mehr zu durchdringen, und ihm so die mannigfachsten Seiten abzugewinnen wußten. Man redet also mit Unrecht von einem "ängst= lichen Anschluß an die durch die Malerei gebotenen Mufter" und von einem "beharrlichen Wiederholen des mühfam erworbenen Typus". Bergleichen wir unsere Sculpturen mit den gleichen Arbeiten heidnischer Künftler, so finden wir denfelben Charafter und benfelben Stil an den Monumenten des vierten Jahrhunderts wieder. Um Triumphbogen des Kaisers Constantin sind die Sculpturen, welche aus feiner Erbauungszeit ftammen (ein Theil ist bekannt= lich dem frühern Trajansbogen entlehnt), vollständig den unserigen gleich: dieselbe Haltung und Gruppirung der Figuren, dieselbe Behandlung der Gewandung und des Nackten. Ja manche driftliche Arbeiten find vollendeter ausgeführt, als die Siegesgöttinnen über dem mittlern Bogen und die Frauengestalten an den Sockeln der Säulen. De Rossi hat somit Recht, wenn er eine Anzahl driftlicher Sculpturen in die vorconstantinische Zeit versett. Dagegen kann man nicht geltend machen, daß die Verfolgung der Chriften durch die heidnische Staatsgewalt solche Arbeiten unmöglich gemacht habe; denn der diocletianischen Berfolgung war eine längere Zeit des Friedens vorausgegangen, wo es den Christen sogar möglich war, Kirchen zu bauen'. Es fteht also gewiß nichts der Annahme im Wege, daß auch Sculpturen chriftlichen Inhaltes offen ausgeführt werden konnten. Wir hätten also das Ende des dritten Jahrhunderts als den Zeitpunkt anzusehen, wo die Sculptur in den Dienst der driftlichen Bildnerei trat. Da andererseits unsere Dentmäler, etwa mit Ausnahme von n. 65 (S. 267), von dem wir das Jahr 643 als Entstehungszeit angegeben haben, noch frei von den Eigenthümlichkeiten sind, welche man als der byzantinischen Periode angehörig bezeichnet, so wird das Ende des fünften Jahrhunderts auch der Zeitpunkt sein, wo die letten unserer Darstellungen entstanden sind. Diese Datirung wird bestätigt durch die Beschaffenheit des Fundortes. Unsere Sarkophage stammen theils aus den unterirdischen, theils aus den oberirdischen Cometerien, theils aus den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In dem Decrete des Diocletian und Gallienus vom Jahre 303 heißt es, daß die chriftlichen Kirchen und Berfammlungsorte zerftört werden sollten. Bergl. Kraus, Real-Encykl. I S. 117. S. 245.

größeren oder kleineren Basiliken, also aus Dertlichkeiten, die bis gegen Ende des fünften Jahrhunderts zur Beerdigung benutzt worden sind. Dieser Beweis würde genauer ausfallen, wenn in den Aufzeichnungen der alten Katakombensforscher stets bemerkt worden wäre, ob der Sarkophag in dem unterirdischen Cömeterium und in welchem Theile desselben, oder in dem oberirdischen gestunden wurde, was leider nicht geschehen ist.

# Siebenzehntes Rapitel.

# Die Parstellungen der Anbetung der Beisen unter den Erzeugnissen des Funsthandwerkes.

Es gelangen nun die Erzeugnisse des Kunfthandwerkes zur Besprechung, die uns einige Darstellungen der Anbetung der Weisen bieten.

# 83. Im Lateran-Museum (Fig. 57).

In der Inschriftengalerie des Lateran=Museums (Pil. XIV. 1) sieht man eine Inschrift, auf welcher die Anbetung der Weisen nicht als Relief, sondern als Graffito eingemeißelt ist. Diese Tafel stammt nach der Angabe von De Rossi aus der Katakombe der hl. Priscilla i; Garrucci ist im Irrthum, wenn er sagt, sie stamme aus Callisto. Neben dem Portrait der Versstorbenen (auf unserer Copie nicht berücksichtigt) stehen die Worte:

# SEVERA IN DEO VIVAS (Severa, du mögest in Gott seben!)

Dann folgt die Anbetung der Weisen. Maria sitzt auf einem hohen, geflochtenen Lehnsessel, nur mit der Tunica bekleidet, ohne Kopsbedeckung (Lehner sagt, gestützt auf seine Copie, "die nackten Füße kreuzend", doch das Original bietet dazu keinen Anhaltspunkt, da die hier entscheidende Zeichnung der Zehen sehlt); sie hat den nackten Jesusknaben auf dem Schoße, welcher seine Händchen den herankommenden Magiern entgegenstreckt. Diese kommen in solcher Sile, daß ihre Mäntel in der Luft flattern, wodurch sie in etwa ein komisches Aussehen erhalten. Ihre Gaben lassen sich nur insofern erkennen, als der erste einen Kranz trägt, der zweite einen kegelsörmigen Gegenstand und der dritte ebenfalls einen Kranz oder Schüssel. Hinter dem Stuhle der Mutter Gottes steht der hl. Joseph, seine Rechte über Maria ausstreckend.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Immag. scelt. p. 6 e 11.

Garrucci sagt, er zeige auf den Stern, der zwischen Maria und dem ersten Magier sichtbar ist; doch die Zeichnung ist zu unvollkommen, als daß man dies erkennen könnte. Seine Kleidung besteht aus der Tunica; er ist unbärtig. Den Lesern der Fabiola von Wiseman ist diese Darstellung bekannt, da sie dort auf dem Titelbilde verwendet ist.



Fig. 57. Unbetung ber Weifen.

De Rossi gibt als Entstehungszeit, gestützt auf den Charakter der Buchstaben und auf die Form der Acclamation: Severa in Deo vivas, das dritte Jahrhundert an.

D'Agincourt, Sculpt. pl. VII. 6; Perret tom. V pl. 12; Immag. scelt. p. 6 e p. 11; Bullett. 1865 p. 25 sqq.; Garr. tav. 485, 5; Schulze, Berzeichniß n. 35; Lehner S. 327 Taf. VIII n. 76; Roller pl. 10. Unsere Abbilbung ist nach einem Calco des Originals hergestellt.

# 84. Im Mufeum Kircherianum (Fig. 58).

Im Museum Kircherianum hat man eine merkwürdige Vase aus schwarzem Marmor aufgestellt. Sie wurde im Jahre 1845 in sehr zerstörtem Zustande gefunden; man hat sie jedoch, soweit es anging, wiederherzustellen versucht. Die Außenwand des Kelches ist in drei bandförmige Felder eingetheilt, wovon die beiden unteren reich mit Blattornamenten verziert sind. Das obere Feld schmücken zwei Darstellungen: Christus inmitten der Apostel, und Maria mit dem Jesustinde, das die Magier andeten. Maria sitzt auf einem Thronsessel, die Füße ruhen auf einem Schemel. Ihre Stellung ist nicht im Prosss, sondern vollständig en kace. Auf dem Schoße hat sie den nackten Jesustinden, jedoch nicht, wie wir ihn bisher gefunden haben, den Magiern zugewendet, sondern wie er an der Mutterbrust trinkt. Von beiden Seiten nahen sich je drei Könige in eiligem Schritte. Sie haben diesmal feine

Mühen auf, auch keine Mäntel an, sondern nur die Tunica, welche gleich früheren Beispielen (n. 75 u. 76) vorn in Zipfel endigt, und eng anliegende Hosen und Schuhe. Schulze erkennt hier keine Anbetung der Magier, sondern der Hirten, "wenngleich die Männer die den Magiern eigenthümliche Aleidung tragen, da die Sechszahl von Magiern in jenem Jahrhundert nicht denkbar ist; auch fehlen die üblichen Gaben." Beshalb, so fragen wir, ist eine Sechszahl von Magiern in diesem Jahrhunderte nicht denkbar? Nur deshalb, weil; dies in die von Schulze ausgedachte Entwicklungskheorie der Magier=



Fig. 58. Unbetung ber Beijen.

darstellungen nicht paßt! Im nächsten Kapitel werden wir darüber das Nähere hören. Dann, sagt er, sehlen die üblichen Gaben. Das kommt aber daher, weil sie abgestoßen sind; daß sie vorhanden waren, kann man mit Grund aus dem Bruche schließen, der sich neben der linken Hand des ersten Magiers zur Linken Mariens sindet. Wir bleiben also dabei, daß es eine Huldigung der Magier ist und nicht der Hirten. Das Denkmal hat sehr gesitten; näher die Schäden anzugeben, ist uns nicht gut möglich, weil wir das Original nicht sahen, die Photographie aber nicht immer klar erkennen läßt, was moderne Ergänzung und was Original ist. Die Vase stammt aus dem vierten Jahrhundert.

Immag. scelt. p. 12; Garr. tav. 427; Schulze, Studien S. 283 n. 120 (in seinem Berzeichnisse der Marienbilder sehlt diese Darstellung); Fleury vol. I tab. 25 p. 158; Lehner S. 322 n. 68; Roller pl. 68. Unsere Allustration ist nach der Phostographie von Parker n. 3119 angesertigt.

<sup>1</sup> Studien S. 283.

# 85. Im driftlichen Museum des Vaticans (Fig. 59).

Für das christliche Museum des Baticans hat Garrucci eine Bronzemedaille erworben, welche folgende Darstellung der Anbetung der Weisen



Fig. 59. Unbetung der Beifen.

Maria, mit aufweist: Tunica und Pallium, das zugleich den Schleier ver= tritt, bekleidet, sist auf einem Lehnsessel und hat den nadten Jesustnaben auf ihrem Schoke. Ueber demselben sieht man den Stern. Die Magier in der gewohnten orientali= schen Kleidung — die Mäntel fehlen — bringen ihre Gaben auf Schüffeln dar. Der erste und dritte sind so dicht zusammen= geftellt, daß von dem

zweiten nur der Kopf sichtbar ist. Die Medaille wird allgemein dem vierten Jahrhundert zugeschrieben.

Garr. tav. 435, 7; Fleury vol. I tab. 34; Lehner S. 231, Taf. VIII n. 85; fehlt in Schulze's Verzeichniß. Die beigegebene Jllustration ist nach unserer Zeich=nung angesertigt.

# 86. Im Besite bes Herrn Le Blant.

In dem Bulletin arch. de l'Athenaeum français <sup>1</sup> veröffentlicht Le Blant eine von ihm erworbene Medaille, welche der im vaticanischen Museum fast ganz gleich ist. Le Blant versetzt sie ins vierte Jahrhundert.

Erwähnt in Immag. scelt. p. 6; Fleury vol. I tab. 34; Lehner S. 331 n. 86; fehlt in Schulze's Verzeichniß.

# 87. Im Museum Kircherianum (Fig. 60).

Auch das Töpferhandwerk hat unsere Darstellung zum Schmucke einer Lampe benutzt. Diese Lampe findet sich jedoch nur als Bruchstück im Museum Kircherianum. Man sieht noch kleine Reste von dem mit einem Nimbus ver=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1856 p. 9.

seinen Nimbus um das Haupt, schauen nicht nach Maria und dem Kinde,



Fig. 60. Unbetung ber Beifen.

sondern geradeaus auf den Beschauer. Zwischen densselben und Maria steht eine Palme. Wohl ein Werk des fünsten Jahrhunderts.

Unsere Abbilbung ist nach Garrucci (tav. 476, 6).

Zum Schlusse ist noch eine Art von Denkmälern zu besprechen, die uns eine einzelne Figur aus der Anbetung bieten. Unter den Erzeugnissen der Goldgläserkunst fand man kleine,

runde Medaillons, auf welchen einer der Magier abgebildet ift. Aringhi theilt zwei 1, Buonarotti ein derartiges Beispiel mit 2; ob letteres mit einem von den von Aringhi mitgetheilten identisch ist, kann man schwer erkennen; Garrucci hat alle bisher gefundenen zusammengestellt3. Ueber den Zweck dieser Bildchen war man lange im Unklaren. Ein Exemplar, das man im Jahre 1766 im Cometerium der hl. Priscilla in dem Kalkbewurfe eines Kindergrabes fand, ist mit einem metallenen Ringe umgeben, an welchem eine Defe zum Durchziehen einer Schnur uns lehrt, daß diefes Medaillon um den hals getragen wurde. Als man im Jahre 1864 in Röln die bekannte Glasschale fand, zeigte sich noch eine andere Verwendung. die flache Schale waren mehrere folcher Medaillons mit Theilen von bibli= ichen Scenen eingefügt, fo zwar, daß die zusammengehörigen in unmittel= barer Nähe sich befanden. Auf einem folden Bildden sieht man Daniel als Orans; rechts baneben auf einem andern einen der Löwen. Auf vier anderen waren die verschiedenen Scenen der Jonasgeschichte; auf zwei an= deren zwei von den babylonischen Jünglingen. Es scheint demnach, daß obige Bildchen der Magier eine ähnliche Berwendung gefunden hatten, daß je drei derselben im Berein mit einem vierten, auf welchem Maria mit dem Rinde abgebildet war, einer größern Schale eingefügt gewesen find 4.

Die Darstellung eines einzelnen Magiers sei noch erwähnt, welche eine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II p. 123 n. VIII und n. X. <sup>2</sup> Tav. IX. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vetri tav. 4 n. 7, 8 (= Buonarotti IX. 3), 9, 10, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cfr. Bullett. 1864 p. 89.

Thonlampe ziert. P. Delattre fand dieselbe in Tunesien. Den Magier erstennt man an der orientalischen Tracht (die Mütze fehlt). Sein Haupt umgibt ein Nimbus. Die Gabe ist ein viereckiger Gegenstand 1. Diese Verwendung der einen Figur ist sehr auffallend, da man nicht wie bei den Glasmedaillons die Ergänzung auf anderen Lampen suchen kann.

# Achtzehntes Kapitel.

# Die heiligen drei Könige in der altdriftlichen Kunft.

Bei der Darstellung der Anbetung der Magier waren, wie wir zu Anfang des 15. Kapitels gesagt haben, die altchristlichen Künstler auf die Erzählung des Evangelisten Matthäus angewiesen. Heben wir kurz nochmals die einzelnen Momente aus, die bei der bildlichen Darstellung benutt werden konnten. Die Männer, welche den neugeborenen Heiland zu verehren nach Bethlehem kamen, waren "Magier" (magi); sie stammten aus dem "Morgenslande" (ab oriente), sie wurden von einem "Sterne" geleitet, sie traten in das Haus (domum) und fanden das Kind mit Maria, seiner Mutter, siesen nieder und beteten es an, und sie thaten ihre Schäße auf und opferten Gold, Weihrauch und Myrrhe<sup>2</sup>. In welcher Weise haben die altchristlichen Künstler diese Angaben benutzt?

# § 1. Die Beimat der Beisen.

Ueberschauen wir sämmtliche Darstellungen, die wir in den drei vorauf= gegangenen Kapiteln kennen gelernt haben, ferner jene Darstellungen, wo die

¹ Abgebildet in "Katholische Missionen" 1882 Ar. 2, und Kraus, Real-Encykl. II S. 277 Fig. 162.

<sup>2</sup> Matth. 2, 1-2 u. 11.

<sup>3</sup> Ueber diesen Gegenstand hat Zappert eine Abhandlung veröffentlicht unter dem Titel: Epiphania. Ein Beitrag zur christlichen Kunstarchäologie, Wien 1857. Er gibt an der Hand von einigen 80 Darstellungen recht interessante Aufschlüsse über die Att und Weise, wie die Künstler vom vierten bis vierzehnten Jahrhundert die Ansbetung der Weisen aufgesaßt und zur Anschauung gebracht haben. Zahlreiche Belegstellen aus den schriftlichen Denkmälern derselben Zeit machen sein Werkchen besonders werthvoll. Von den altchristlichen Denkmälern waren ihm nur zwei Gemälbe bekannt, das aus Callisto (Bottari tav. 82 n. 23) und eines aus Petrus und Marcellinus (Bottari tav. 126, n. 26), und neun Sarsophagrelies, nämsich sieben aus Vottari (tav. 32, 37, 38, 86, 131, 133, 193), eines aus Allegranza (tav. 4) und eines aus Bugati (tav. 1). Unter diesen Umständen ist es erklärlich, daß manches, was der Verssssier mit Rücksicht auf die altchristliche Kunstaufsassung sagt, einer Vervollständigung und Richtigstellung bedarf.

drei Magier vor Herodes stehen (von uns nicht eigens besprochen), so fällt sofort auf, daß die Magier in einer Gewandung abgebildet sind, die sie mit einigen wenigen Figuren gemein haben, durch die sie sich aber zugleich von allen anderen unterscheiden. Die altdriftlichen Künftler kleiden in der Regel ihre Figuren in die römische Tracht, die Magier dagegen, die drei Jünglinge im Feuerofen, Daniel, wenn er auf späteren Denkmälern bekleidet ift, und die Marthrer Abdo und Senne und Orpheus in eine Tracht, die aus einer Müte, gegürteter Tunica, einem Mantel, Hofen und Schuhen besteht. einigen wenigen Fällen fehlt die Mütze oder der Mantel 1. Diese Kleidung sehen wir auf dem altesten Gemalde in Priscilla wie auf den spätesten Sculpturen. Man kann wohl nicht läugnen, daß diese beständige Anwendung einer abweichenden Tracht einen Grund gehabt haben muß. Da es eine orientalische Tracht ift, fo könnte man glauben, die betreffenden Bersonen sollten dadurch im Gegensatz zu den Römern als Orientalen gekennzeichnet werden. diese Antwort ist zu unbestimmt; denn warum hat man die anderen biblischen Personen: Noe, Abraham, Moses, Tobias, Christus und die Apostel, die denn doch auch Orientalen gewesen, nicht in derselben Weise gekleidet? Diese Aleidung muß den Bewohnern des Landes, aus welchem die Magier, die Jünglinge und Abdo und Senne 2c. ftammen, als eigenthümlich betrachtet werden. Bon den Jünglingen wiffen wir, daß fie zu der Zeit, wo die Begebenheiten, die in den Bildern wiedergegeben find, sich ereigneten, in Babylon sich aufhielten. In Babylon wurden die Jünglinge Ananias, Azarias und Misael aufgefordert, die Statue des Nabuchodonosor zu verehren, und da sie sich weigerten, in den Feuerofen geworfen; ebendaselbst wurde Daniel in die Löwengrube eingeschlossen. Bon den Martyrern Abdo und Senne wissen wir, daß sie Berfer gewesen sind 2. Diese Aleidung muffen wir demgemäß als die persische Landestracht ansehen. Wenn nun die alteristlichen Bildner die Magier in derselben Tracht uns vorführen, so sind wir berechtigt, anzunehmen, daß es in der Absicht geschah, dieselben als Angehörige Berfiens zu kennzeichnen. hiermit stimmt gang vortrefflich die Bemerkung des Evan= geliften, die Beisen seien aus dem "Morgenlande" gekommen. Fragen wir

¹ In Kraus, Real-Encykl. (II S. 349), schreibt De Waal: "Die phrygische Müße fehlt bei ihnen so wenig, wie bei ben babylonischen Jünglingen"; dies ist ungenau, da sowohl bei den Magiern (vergl. n. 19, 22, 24, 52, 84) als auch bei den Jünglingen die Müße sehlt (vergl. Garr. tav. 320, 1; 350, 3; 397, 1 u. 4; 403, 6; und den Artifel: "Jünglinge, drei, im Fenerosen" bei Kraus, Real-Encykl. II S. 77). Ferner: "meistens sind die Beine nacht und die Füße mit Halbsteilen befleibet". Dies gilt nur von den alten Copien bei Bosio und Garrucci, aber nicht von den Originalen.

<sup>2</sup> Der persische Sonnengott Mithras wird auf heidnischen und gnostischen Denfmälern stets in der Tracht der Magier abgebildet.

nun die Kirchenväter, welchem Lande die Magier angehört haben, so ant= worten sie fast einstimmig: Persien sei ihre Heimat gewesen <sup>1</sup>. Die bildlichen Darstellungen stehen also auch mit der Tradition der Väter im vollsten Einklang.

# § 2. Die Weisen sind Rönige gewesen.

Die Männer, die nach Bethlebem kamen, find auf den altchriftlichen Denkmälern durch ihre Kleidung nicht allein als Perfer, sondern geradezu als Könige gekennzeichnet. Den Beweis hierfür führen wir in der Weise, daß wir darthun: ihre Kleidung ist die den Magiern eigenthümliche; dann, daß die Magier auch "Könige" genannt wurden. Daß die in Frage stehende Rleidung die der Magier gewesen ift, erhellt aus dem Buche Daniel. Es wird dort 2 die Kleidung der drei Jünglinge beschrieben und gesagt, daß dieselbe aus "Hosen", "Mügen", "Schuhwerk" und "Kleidern" (also Tunica und Mantel) bestanden habe - also gang genau dieselbe Kleidung, die wir auch auf den Monumenten finden. Es wird dort aber auch gemeldet, daß Daniel und seine drei Genoffen zu den "Magiern, Chaldäern und Weisen von Babylon" gehört haben: als die "Magier, Chaldäer und Weisen von Babylon" umgebracht werden sollten, weil sie den Traum des Königs nicht errathen hatten, "wurden auch Daniel und seine Genoffen aufgesucht, damit fie getödtet würden"3. Diese Kleidung wird also die Amts= oder Standes= fleidung der "Magier, Chaldäer und Weisen von Babylon" gewesen sein: mithin sind auch unsere Männer als zu den "Magiern, Chaldäern und Weisen von Babylon" gehörig bezeichnet.

Die Tradition meldet uns, daß die nach Bethlehem gekommenen Magier "Könige" gewesen seien. "Jene Magier sollen drei Könige gewesen sein", so schreibt im sechsten Jahrhundert Cäsarius Arelatensis 4. Es fragt sich nun:

¹ Bon Patrizi, De evangeliis lib. III p. 317 werden folgende Bäter für diese Ansicht angesührt: Clemens Alexandrinus, Iuvencus, Basilius, Ephraem, Diodorus Tarsensis, Ioannes Chrysostomus, auctor operis impers. in Matthaeum, Prudentius, Cyrillus Alexandrinus, Isidorus Hispalensis, Photius, Orientalium Apologeticus pro XII capitibus Cyrilli; dazu sind zu zählen serner: Celsus, Chalcidius, Caesarius Gregorii Naz. frater, Theodotus Ancyranus, Maximus Taurinensis, Rusticus Elpidius, scriptor quaestionum v. et n. Testam., welche sagen, die Beisen seinen Chalder gewesen; die Hersbergeht, so wird dort Balthasar rex Chaldaeus genannt, der in Babhson residirte. Benn einige Bäter Arabien als Heimatland angeben, so widerspricht das nicht dem soeben Gesagten, da im Alterthum die geographischen Bezeichnungen sehr ungenau und dehndar sind.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dan. 3, 21. <sup>3</sup> Dan. 2, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Opp. August. ed. Maurin. t. V. app. serm. 139, 3.

bieten die Monumente einen Anhaltspunkt für diese Tradition? Patrizi und nach ihm Mofler glauben unsere Frage auf Grund des Befundes an den Monumenten verneinen zu follen. Bevor wir auf ihre Beweisführung antworten, wollen wir uns klar machen, was der Titel "König" bedeutet. Mit dem Titel "König" wurde im Alterthume und besonders im Oriente ein viel weiterer Begriff verbunden, als wir jest zu thun gewohnt sind. In der Genefis wird erzählt, daß Abraham mit seinen 318 Knechten vier "Könige", die fünf andere besiegt hatten, in die Flucht schlug und ihnen die ganze Beute abnahm2. Im zwölften Kapitel des Buches Josue werden all die "Könige" aufgezählt, welche Josue im Lande Kanaan besiegt hat: im ganzen 31 "Könige"! Im Buche ber Richter gefteht Adonibezec, als ihm Judas die Finger und Zehen abschneiden ließ: "70 ,Könige' mit abgeschnittenen Fingern und Zehen haben unter meinem Tische die Refte der Speisen aufgelefen; wie ich gethan, fo hat mir Gott vergolten." 3 Aus der Odpffee wiffen wir, daß auf der kleinen Insel Ithaka viele Könige (βασιλήςες) geherrscht haben. Hieraus ergibt sich, daß der Titel "König" im Alterthum nicht viel Bu bedeuten hatte, daß solche Könige höchstens ein Dorf oder eine Stadt mit dem zugehörigen Weichbilde ihr "Königreich" nannten. Ja, nach orientalischem, insbesondere persischem Gebrauche ift mit dem Titel "König" noch lange nicht gefagt, daß der Inhaber darum ein felbständig regierender Fürst sei; den Titel "König" führten fast alle abhängigen Satrapen. So wird uns in der Anabasis gemeldet, daß die Satrapen, welche das Recht hatten, den Purpur zu tragen, die φοινιχισταί, ohne weiteres "Könige" (βασιλείς) genannt wurden. Weil nun die Satrapen und Statthalter ichon den Titel "König" führten, fo bieß im perfifchen Reiche der regierende Fürft: "König der Könige", "Schah der Schahs", der "Groß-König" 4.

Nachdem wir so den Titel "König" auf seinen wahren Werth zurückgeführt haben, wollen wir die Monumente befragen, ob sie einen Anhaltspunkt bieten, die sen Titel den Magiern beizulegen. Wie gesagt, Patrizi stellt dies in Abrede. Er schreibt: "Was an Monumenten aus den ältesten Zeiten der Kirche erhalten ist, bietet nichts, woraus man vermuthen könnte, die alten Christen hätten die Magier als Könige angesehen: keine königliche Kleidung, keine Wassen, kein Scepter, kein Diadem; im Gegentheil, weil die betressenden

¹ 3n Kraus, Real-Encykl. II. 348.

<sup>2</sup> Gen. 14. 3 Richter 1, 7.

<sup>4</sup> Cfr. "Artaxerxes rex regum", "König ber Könige" (1 Esdras 7, 12); Daniel rebet den Nabuchodonojor an: "Du bift der König ber Könige" (Daniel 2, 37); die Grabinschrift des Chruß lautet: "Hier ruht Chruß, der König der Könige", βασιλεδς βασιλέων (ap. Strab. l. 15 p. 730). Im Oriente herrschte die Magie über die "Könige der Könige" (Plinius, Hist. nat. l. 30, c. 1 bei Patrizi l. c. p. 312).

Bilder der Magier aller dieser Dinge bar find, so schließen wir mit Recht, Diese Ansicht sei den Alten unbekannt gewesen. Ja, wie schon Bottari bemerkt hat, die Form der Mütze, welche meistens diese Figuren tragen, beweist es flar; die Könige der Berser hatten nämlich als Auszeichnung eine aufrecht= ftehende Tiara, welche fie vom Bolke unterschied, das eine gebogene oder niedergelegte benutte, wie die Müten der Magier sind." 1 Wenn nach Ba= trigi, um mit dem letten zu beginnen, die aufrechtstehende Tiara eine Auszeichnung der Könige war, dann sind die Magier wenigstens einmal als Könige abgebildet, nämlich auf dem Gemälde in Callisto (n. 23); dort tragen sie eine aufrechtstehende Tiara. Wenn Patrizi aber "königliche Kleider, Waffen, Scepter und Diadem" verlangt, um in Figuren Könige erkennen zu tönnen, so ist es um den königlichen Charakter des Königs Salomon, des "Königs der Könige" Nabuchodonosor, des Königs Herodes geschehen. Diese Könige entbehren auf den alteriftlichen Denkmälern aller dieser Auszeichnungen. Sie find nämlich ftets in der Rleidung eines römischen Prators abgebildet und unterscheiden sich in ihrer Tracht gar nicht von dem römischen Land= pfleger Vilatus. Ja, auf einem Gemälde im Oftrianum ift Herodes einfach in eine Tunica gekleidet, und man würde ihn nicht erkennen, wenn nicht die Weisen neben ihm ständen und der Stern vorhanden wäre. Wenn also regierende Könige von den altchriftlichen Künftlern nicht mit diefen Infignien abgebildet wurden, um wie viel weniger dürfen wir erwarten, daß Die "Unterkönige" in folden Infignien erscheinen! Die Anforderungen, Die Patrizi stellt, sind offenbar zu groß. Wir sind nun der Ansicht, daß die Monumente hinreichend klar beweisen, daß man im driftlichen Alterthum die Magier als "Könige" in dem oben dargelegten Sinne ansah. Die Gewandung unserer Figuren ift die Tracht derjenigen Personen, welche im persischen Reiche das Recht hatten, den Königstitel zu führen, welche den Rang eines Unterkönigs hatten. Die Martyrer Abdo und Senne, welche in derselben Gewandung wie die Magier auf ihrem Sarkophage in Pontianus abgebildet find, waren Unterkönige2. Aus dem Buche Daniel erfahren wir, daß Daniel und seine drei Genossen zu jenen Personen gehörten, welche, wie wir früher gesehen haben, das Recht hatten, den Titel "König" zu führen. Daniel wurde zur Belohnung dafür, daß er den Traum des Königs errathen und erklärt hatte, von Nabuchodonosor zum Fürsten (principem) aller Provinzen Babylons und zum Vorgesetten aller Behörden über alle Weisen Babylons ernannt. Daniel hat sodann beim Könige erwirkt, daß seine drei Genossen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. c. p. 320.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cfr. Bolland. Acta Sanct. tom. VII. die 30. iulii p. 131: "Usuardus dicit: Romae natalis s. Abdon et Sennen subregulorum."

über alle Geschäfte der Provinz Babylon gesetzt wurden <sup>4</sup>. Der König Darius hat später über seine 120 Satrapen drei Fürsten gestellt, und einer von diesen drei war Daniel. "Daniel überragte alle Fürsten und Satrapen . . . und der König gedachte ihm die Verwaltung des ganzen Reiches zu übergeben." <sup>2</sup> Wenn nun die Magier ausnahmslos in der Tracht uns vorgeführt werden, welche wir oben als Amts= oder Standestracht der Personen bezeichnet haben, welche das Recht hatten, den Königstitel zu führen, so ist damit klar angebeutet: die alkchristlichen Künstler hielten unsere Männer für berechtigt, gleich jenen den Königstitel zu führen.

Dieser Beweiß für das Königthum der Weisen wird von der Tradition voll und gang bestätigt. Wir haben oben bereits gehört, daß Cafarius Arelatenfis fagt: "Jene Magier follen drei Könige gewesen fein." Wie ersicht= lich, beruft fich Cafarius für feine Behauptung auf die Ueberlieferung. Der unbekannte Berfasser (sechstes Sahrhundert) der Homilien über das Lucas= Evangelium nennt ebenfalls die Magier "Könige"3. Amphilochius nennt fie "Fürsten" (δυνάστας) 4. Patrizi macht hierzu die Bemerkung, daß die Magier nur "Fürsten" und nicht "Könige" genannt würden. Doch darin liegt eben eine Bestätigung deffen, mas wir gesagt haben: es find Fürsten gewesen, die auch "Unterkönige" genannt wurden. Gin weiterer Zeuge für diese Tradition ist Maximus Taurinensis. Er führt die Prophezeiung an: "Die Könige der Erde und der Inseln werden Geschenke opfern, die Könige Arabiens und von Saba werden Gaben darbringen", und fagt dann: "alfo Morgen= und Abendland. Dies ift nochmals offenbar geworden, als die Magier des heiligen Evangeliums tamen und ihre Geschenke brachten." 5 Batrizi will diese Stelle entfräften, indem er sagt: Maximus sehe die Brophezeiung durch das Kommen der Magier nicht als erfüllt an, sondern als erneuert. Aber er muß felbst für diesen Fall uns zugestehen, daß, soll durch die Weisen, die nach Bethlehem kamen, die Weissagung, welche bom Kommen von Königen spricht, erneuert werden, diese Weisen offenbar Könige gewesen sein muffen. Denn durch das Rommen von persischen Bauern kann diese Prophezeiung nicht erneuert werden. Hilarius nennt die Magier "Fürsten" und fagt, daß durch sie die Prophezeiung Davids: die Konige von Tharsis opfern Geschenke u. f. w., erfüllt sei 6. 3m dritten Jahrhundert

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Daniel 2, 48—49. <sup>2</sup> A. a. D. 6, 2—4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> "Et ideo sancti viri reges et patres Saba venerunt ipsi Magi" (inter Chrysostom. t. II. col. IV B).

<sup>4</sup> Or. de mul. pecc. § 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> "Quod manifestatum est denuo in sancto Evangelio, quando Magi venerunt portantes munera" (cont. Iud. tract. c. 5).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> De trinit, l. 4 n. 38.

ift es Tertullian, der ichon von dem königlichen Charafter der Weisen spricht; er schreibt: "Von diesem Geschenke des Goldes hat schon David gesprochen: .Man wird ihm bom Golde Arabiens geben' und , die Könige von Arabien und Saba werden Gaben opfern', denn der Orient hatte Magier zu Königen." 1 Bu biefer Stelle ichreibt Patrizi: "Aber niemand, glaube ich, wird läugnen, daß aus den Worten Tertullians nur dies Gine nothwendig folgt, daß diese Magier aus jenem Geschlechte stammten, aus welchem meistens die Könige im Oriente waren; nicht aber, daß fie felbst Könige gewesen." Gang recht, die Magier gehören zu jenem Geschlechte oder jener Secte oder Rafte, aus welcher die regierenden Könige genommen wurden; das hindert aber nicht, daß fie felbst die Unterkönige der regierenden Rönige, des Großkönigs waren. Ja dadurch, daß Tertullian dies fagt, hat er uns bezeugt, daß die Magier zu jenen gehören, die den einfachen Königstitel führten. Nur so ist es ber= ftändlich, wenn er das Gold der Weisen und die Gaben der Könige in Berbindung bringt. Doch Patrizi stellt ganz allgemein in Abrede, daß diese Prophezeiung auf die Magier sich bezieht; sie spreche vielmehr von der Un= erkennung Christi seitens aller Könige und Bölker. Wenn das der Fall ift, wir wollen es annehmen, so schließt es keineswegs aus, daß diese Prophe= zeiung auch auf das Ereigniß in Bethlehem bezogen wird. Da wir ander= weitig nachgewiesen haben, daß man die Magier als Könige betrachtet hat, so kann also die Prophezeiung auf sie angewendet werden; ja man hat sie auf sie angewendet, wie uns Hilarius, Maximus und die kirchliche Liturgie belehren 2. Patrizi macht nun für seine Behauptung geltend, der Evangelist habe die Magier nicht für Rönige angesehen, denn dann hätte er gewiß auch auf obige Prophezeiung hingewiesen, die durch die Ankunft der Magier wört= lich erfüllt worden wäre. Doch dieses Argument ist nicht beweisend, da Matthäus noch manche Prophezeiung nicht angeführt hat, die auch wörtlich in Erfüllung gegangen ift 3. Dann fagt Patrizi: weil die Magier aus Berfien ftammen, wo nur ein König herrschte, können die Bäter, welche fagen, die Magier stammen aus Persien, dieselben nicht als Könige angesehen haben. Maximus Taurinenfis icheint diese Schwierigkeit nicht gehabt zu haben, da er sagt, sie stammten aus Persien, und sie Könige nennt; ja, wir berufen uns auf alle jene Bater, die Perfien als heimat der Magier angeben, als auf ebenso viele Zeugen, daß die Magier königlichen Charakter gehabt haben,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Adv. Iud. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Um Feste Epiphania Domini wird diese Prophezeiung als Offertorium in der Messe, und als Versiculus in der Vesper gebetet; so bereits im Sacramentarium Gregorianum aus dem sechsten Jahrhundert.

<sup>3</sup> Man vergleiche seinen Bericht über bas Leiden Chrifti, wo er nur zwei von den vielen Prophezeiungen anführt, die wörtlich in Erfüllung gegangen sind.

da gerade in Persien dies möglich war. Endsich führt er eine Stelle an, in welcher so von ihnen gesprochen werde, daß sie unmöglich Könige gewesen sein können: "Wenn sie ihn als einen irdischen König gesucht hätten, wären sie, nachdem sie ihn gefunden, bei ihm geblieben . . Jezt haben sie diesen angebetet und sind dann zu dem ihrigen zurückgekehrt, damit sie jenen zum Könige ihrer Seelen hätten, den irdischen aber als ihrer Leiber." Es bedarf seines Beweises, daß diese Worte nicht im geringsten mit dem "Königthume" im Widerspruch stehen, welches wir den Weisen beigelegt haben; sie sind zu ihrem Könige zurückgekehrt, d. h. zum "König der Könige", zum "Eroßekönige". Somit können wir als erwiesen betrachten, daß die Monumente im Einklang mit der schriftlichen Tradition darthun: die Weisen, welche nach Bethlehem kamen, seien "Könige" gewesen.

#### § 3. Die Dreizahl der heiligen Könige.

Der Bericht des Evangelisten läßt uns im unklaren, wie viele Magier nach Bethlehem kamen. Die ältesten Kirchenväter sprechen sich ebenfalls nicht darüber aus. Erst im fünften Sahrhundert finden wir Zeugnisse, wo aus= drudlich die Zahl auf drei angegeben wird. Leo der Große spricht zu wieder= holten Malen in den Homilien, die er am Feste Erscheinung des herrn hielt, von den drei Magiern und, was wohl zu beachten ift, ohne irgend welche erläuternde Bemerkung zu machen; er fagt es, als fei das etwas allgemein Bekanntes, als etwas Herkömmliches; so z. B.: "Den drei Magiern erschien im Oriente ein Stern von neuer Marheit." 2 Sein Zeitgenoffe Maximus von Turin macht diefelbe Angabe3. Das dritte Zeugniß entnehmen wir dem Sacramentum Gelasianum (fünftes Jahrhundert), wo die Oratio "in Theophania in die" also lautet: "Gott, du Erleuchter aller Bölker, laß deine Bölker sich immerwährenden Friedens erfreuen und gieße jenes helle Licht in unsere Bergen, das du dem Geiste der drei Magier gewährt haft." 4 Besonders dieses Zenaniß weist auf die allgemein vorausgegangene Tradition hin.

Was uns an schriftlichen Zeugnissen für die ältere Zeit mangelt, das ersehen die altchriftlichen Denkmäler. Sie belehren uns nämlich mit unab-weisdarer Klarheit, daß von den ältesten Zeiten christlicher Zeitrechnung an die Tradition drei Könige gekannt hat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Script. Op. imperf. in Matth. tom. II. p. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hom. I in Epiph. c. I; cfr. ibid. c. 2; hom. III c. 3; hom. IV c. 2; hom. V c. 1, c. 2; hom. VI c. 1; hom. VII c. 2 (S. Leonis M. opera omnia, Venetiis).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hom, XVII. XVIII. XIX. XX. XXVI (Romae 1784).

<sup>4</sup> Muratori, Lit. rom. lib. I p. 502; cfr. Sacr. Goth. II p. 541.

In den drei voraufgegangenen Kapiteln haben wir 69 Darstellungen der Anbetung der Weisen besprochen, von denen die älteste (n. 19) der ersten Hülfte des zweiten Jahrhunderts und die jüngste (n. 65) dem siebenten Jahrhundert angehört. Zehn dieser Darstellungen sind uns nur als Bruchstück erhalten; in sechs Fällen sehlen alle Magier. Es bleiben also 59 Monumente, die bei Feststellung der Ueberlieserung in Anschlag gebracht werden können. Auf 56 Darstellungen erblicken wir drei Könige; drei Darstellungen weichen hiervon ab, da sie vier (n. 20) oder zwei (n. 21) oder sechs (n. 84) Könige haben. Aus Grund der Monumente erkennen wir somit, daß von der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts an die Ueberlieserung maßgebend war, es seinen drei heilige Könige gewesen. Soviel uns bekannt, ist dies die allgegemeine Ansicht der Archäologen; jedoch Schulze glaubt anderer Ansicht sein zu sollen.

Bei Gelegenheit der Beschreibung des Bildes in Petrus und Marcellinus, wo nur zwei Magier abgebildet find (n. 21) schreibt er: "Sie (die Magier) treten hier zum erstemmale in der altehristlichen Kunft auf. Die Dreizahl ist in der kirchlichen Literatur und Anschauung erst spät, wenn auch nicht erst zur Zeit Leo's des Großen, zur Figirung gelangt, und aus diesem Um= stande allein läßt sich das numerische Schwanken in den Epiphaniasdarstellungen erklären; nicht aber aus funftlerischen Motiven, aus dem Streben nach harmonischer Anordnung . . . Es ist endlich schwer denkbar, daß, wenn einmal die Dreizahl kirchlich figirt war, die Künstler noch zwei Jahrhunderte lang ihre eigenen Wege gegangen sein sollten, um so weniger, da sie für harmonische Anordnung im allgemeinen nicht feinfühlig waren." 1 "Die Zweizahl erklärt sich aus der unsichern Tradition hinsichtlich der Zahl der Magier, die bis zum Ende des vierten Jahrhunderts zwischen zwei, drei und vier schwankt. Später consolidirte sich die Zahl auf drei." 2 Schulte ift von dem Factum einer kirchlicherseits geschehenen Fixirung so überzeugt, daß er, wie wir bereits früher (bei n. 84) gehört haben, auf Grund desfelben "die um Maria sich ordnende Gruppe" als "Huldigung der Hirten" auffaßt, "wenngleich die . . . Männer die den Magiern eigenthumliche Gewandung tragen; denn die Sechszahl von Magiern ist in jenem Jahrhundert nicht denkbar." 3 Un allen diesen Stellen ftutt Schulte feine Behauptung auf das Factum, daß firchlicherfeits eine Figirung der Zahl der Magier auf drei stattgefunden habe. Facta lassen sich durch Zeugen beweisen. Doch Schulte erachtet es nicht für nothwendig, solche anzuführen; er begnügt sich damit, das Factum behauptet zu haben. Bekanntermaßen läßt sich aus nur behaupteten Thatsachen nichts beweisen; somit entbehrt sein ganzes Verfahren der nothwendigen Grundlage. Unter=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Studien S. 198. <sup>2</sup> Die Katakomben S. 153. <sup>3</sup> Studien S. 283.

fuchen wir nun näher fein Vorgehen in diefer Frage. Jeder wird uns bei= pflichten, wenn wir fagen: foll auf Grund der Denkmäler der altehriftlichen Runft die Tradition, die in Betreff der Zahl der Weisen von Ginflug mar, festgestellt werden, so muffen fammtliche uns erhaltene Denkmäler berücksichtigt werden; ferner muffen fie in dronologisch richtiger Reihenfolge aufgeführt werden. Gegen diese Forderungen verstößt aber Schulte. Er behandelt nicht jämmtliche Denkmäler; er verschweigt vollständig zwei Bilder, nämlich das älteste aus Priscilla (n. 19) und das, was mit seinem "ersten" gleichalterig ift, auf dem Epitaphium der Severa (n. 83), wiewohl er dies lettere in seinem Berzeichniß unter n. 35 aufführt. Diese beiden find aber hier von entscheidender Bedeutung. Dann stellt er dasjenige, mas die Regel war, vollständig in den Hintergrund; nämlich die 56 Darstellungen mit drei Magiern; die zwei Monumente jedoch, die offenbar eine Ausnahme bilden, nimmt er zum Hauptgegenstand seiner Argumentation. Er behandelt infolge seiner Auslaffung obiger zwei Denkmäler dieselben nicht in chronologisch richtiger Reihenfolge. So ift es ihm möglich geworden, die Sache also barzustellen: die Magier treten in der Zweizahl "zum erstenmale in der alt= christlichen Kunft auf"; dann erscheinen sie in der Bierzahl auf feinem zweiten Bilde in Domitilla, und erft auf den späteren Bildern fommen drei Magier vor. Stellt man die Sache fo dar, dann hat es freilich den Anschein, als habe anfangs ein Schwanken in Betreff der Zahl ftattgefunden. In Wahrheit liegt die Sache aber so: sowohl die weitaus meisten — 56 an der Bahl — als auch die ältesten Darstellungen zeigen uns die Magier in der Dreizahl. Daraus erkennen wir, daß das Vorkommen von zwei, vier oder sechs Magiern nicht der Anfang, beziehungsweise die Glieder eines sich ftetig entwickelnden Processes sind, sondern, daß es als ein Abweichen von der hergebrachten Darstellungsweise betrachtet werden muß.

Sehen wir uns die drei fraglichen Bilder näher an, so werden wir uns überzeugen, daß es nicht nöthig ist, auf ein Schwanken in der traditionellen Zahl zu schließen, daß vielmehr dieses Abweichen von der Regel durch die Rücksicht auf Synumetrie und Harmonie seine genügende Erklärung sindet. Beginnen wir mit dem Bilde in Domitilla. Schulze schreibt darüber: "Die Grafsitospuren auf dem Fresco in Domitilla, aus welchen De Rossi schließen zu können glaubt, daß der Künstler anfänglich die Absicht gehabt habe, drei Magier darzustellen, dann aber der Symmetrie willen zu der Vierzahl übergegangen sei, sind so verwischt und in ihrer Intention so unklar, daß außgeschlossen wird, aus ihnen zu beweisen." Diese Bemerkung Schulze's war uns Beranlassung, diese Grafsitospuren einer gründlichen Untersuchung zu

<sup>1</sup> Studien S. 198.

unterziehen; besonders war es uns darum zu thun, eine genaue Abbildung derselben zur Beurtheilung vorlegen zu können. Zu diesem Ende calquirten wir die ganze Bildssläche und erhielten so ein genaues Bild aller Vertiesungen und Einritzungen. Auf unserer Illustration (Taf. III) sind dieselben als rothe Linien wiedergegeben. Diese Spuren sind, wie man sich überzeugen kann, nicht verwischt und in ihrer Intention unklar; sie sind ganz geeignet, die Entstehungsweise unseres Vildes erkennen zu sassen.

Der Künftler hatte eine Fläche von 1,47 m Länge und 0,43 m Breite zu bemalen. Wie der fenkrecht von oben nach unten gehende Strich (unmit= telbar hinter dem letten Magier rechts befindlich) zeigt, beabsichtigte der Rünftler anfangs nicht, die ganze Fläche zu benuten, sondern er blieb 0,08 m von der jetigen Umrahmung fern. Ungefähr in die Mitte diefer abgegrenzten Mache ritte er mit flüchtigen Strichen die Umriffe der Mutter Gottes mit dem Jesuskinde ein; links deutete er sodann in ähnlich flüchtiger Weise die Stelle an, wo zwei Könige ihren Plat finden follten; rechts that er dasfelbe; er bezeichnete nochmals die Stelle für zwei Könige. Als er nun diefe Vertheilung der Figuren über die Bildfläche überschaute, merkte er, daß die abgegrenzte Bildfläche nicht mit der Gesammtdecoration harmonirte, ferner, daß er sinks den ersten König näher an den Rand gezeichnet hatte, als rechts den vierten (den ersten nämlich in einem Abstand von 0,23 m, den vierten von 0,39 m). Um diesen Uebelständen abzuhelfen, verlängerte er die Bildfläche um 0,08 m und rudte seine Figuren mehr nach rechts: den zweiten Magier um 0.04 m, die Mutter Gottes um 0,12 m, den dritten Magier um 0,13 m und endlich den vierten um 0,16 m. Dieses Verfahren hatte den gewünschten Erfolg; jest befindet sich der erste und der vierte Magier in einem Abstande bon 0,23 m bom Rande, die anderen Figuren in gleichmäßigen Zwischenräumen voneinander, und die Harmonie mit dem Ganzen ist auch erreicht. Ohne noch= mals die Umriffe anzudeuten, führte er sofort seine Figuren in Farbe aus.

Mit dieser Erklärung der Entstehung des Bildes steht im Widerspruch, was De Rossi in seinen Immagini scelte geschrieben hat. Er ist der Ansicht, der Maler habe anfänglich, nach den Grafsitospuren zu urtheisen, nur drei Magier vorgezeichnet, zwei sinks und einen rechts von der Mutter Gottes; "da er nun gesehen, daß durch diese Vertheisung keine symmetrische Composition erreicht werde und daß auch Maria nicht in der Mitte derselben sich sinde, opferte er diesem Zwecke und der Symmetrie die von der Tradition gesorderte ungerade Zahl und verwandelte sie in eine gerade Zahl, indem er noch eine Person hinzufügte." <sup>1</sup> De Rossi fam zu dieser Erklärungsweise, weil er die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> p. 12. Dieser Ansicht find gesolgt Kraus, Roma Sott. S. 304; De Waal in Kraus, Real-Encykl. II S. 349 und Hytref ibid. S. 363.

Spuren von nur drei Magiern im Kalf eingeritt bemerkt hatte; die Spuren oberhalb der großen schadhaften Stelle rechts neben der Mutter Gottes waren ihm entgangen. Als wir ihm unsere Copie vorlegten, machten wir ihn auf diesen Umstand aufmerksam; er dankte uns freundlichst und stimmte unserer Erklärung bei.

Wir müssen also barauf verzichten, in der Weise, wie De Rossi gethan, das Abweichen von der traditionellen Dreizahl zu erklären. Darum ist aber nicht minder sicher, daß allein die Rücksicht auf die Symmetrie und Harmonie dasselbe veranlaßt hat. Unsere Erklärung der Entstehung des Bildes zeigt zur Genüge, daß der Maler gar sehr, ja man kann sagen ängstlich darauf bedacht war, seine Figuren genau nach den Regeln der Symmetrie über die Bildsläche zu vertheilen. Berücksichtigen wir diese Sorgfalt für Symmetrie, so wird uns erklärlich erscheinen, daß er von der Tradition in Betreff der Zahl der Weisen abwich. Er hatte nämlich eine unverhältnißmäßig lange Fläche zu bemalen. Er konnte nun die Mutter Gottes andringen, wo er wollte, stetz war die Schwierigkeit zu lösen: wie soll der übrigbleibende Raum mit den drei Figuren der Magier ausgefüllt werden? Er glaubte seiner Aufgabe am besten gerecht zu werden, wenn er der Mutter Gottes den Mittelpunkt zuwies und dann zu beiden Seiten je zwei, also vier statt drei Magier ausssührte.

Der Maler des Bildes in Petrus und Marcellinus hatte eine Fläche von halbkreisförmiger Gestalt zu bemalen. Diese Beschaffenheit der Bildfläche verlangt, daß die Hauptsigur ihre natürliche Stelle in der Mitte sinden muß; im gegebenen Falle mußte also der Maler Maria mit dem Kinde die Mitte zuweisen; zu ihren beiden Seiten war sodann die gesorderte Stelle für die anderen noch anzubringenden Figuren. Da es nicht ging, die drei Magier gleichmäßig auf beide Seiten zu vertheilen, so war er genöthigt, die von der Tradition gesorderte Dreizahl aufzugeben, und er begnügte sich damit, nur zwei zu malen. So erzielte er eine symmetrisch wohlgeordnete Gruppe.

Das dritte Beispiel, die Base im Museum Kircherianum, führt uns die Magier in der Sechszahl vor. Daß hierbei ebenfalls nur "künstlerische Mostive und das Streben nach harmonischer Anordnung" von Sinsluß gewesen, seuchtet ein, wenn man die andere Hälste des dortigen Bilderschmuckes mit in Betracht zieht. Auf der entgegengesetzen Hälste erblicken wir Christus inmitten von sechs Aposteln; hierzu ist unsere Darstellung das Gegenstück: Christus entspricht der Mutter Gottes, und den sechs Aposteln mußten somit sechs Magier entgegengestellt werden.

Wie ersichtlich, beruht unsere Erklärung, daß die Ausnahmestellung dieser drei Bilder in der symmetrischen und harmonischen Anordnung ihren Grund habe, auf der Annahme, daß die altchristlichen Künstler großes Gewicht auf

Symmetrie und Harmonie gelegt haben. Diese Annahme läßt Schulte nicht gelten. "Das numerische Schwanken bei den Epiphaniasdarstellungen läßt sich nur aus der spätern Fixirung firchlicherseits erklären, nicht aber aus fünstlerischen Motiven, aus dem Streben nach harmonischer Anordnung"; denn die altchriftlichen Künstler waren "für harmonische Anordnung im allgemeinen nicht feinfühlig" 1. Diefes Urtheil ift Schulge durch den Drang der Umftande abgerungen worden; an anderen Stellen lautet fein Urtheil gang anders. Ueber die Dedengemälde fagt er: "Die Fläche ift meiftens gefcidt und mit gutem fünstlerischem Berständniß getheilt." 2 Das berräth offenbar ein feines Gefühl für harmonische Anordnung! Bon den Sculp= turen fagt er: "Die Technik erscheint gut, die Composition ift geschickt, die Auffassung ungezwungen." 3 Ja, er gibt folgendes allgemeine Urtheil ab: "Die Kirche der ersten Jahrhunderte" hat "allein in den Katakomben einen überaus reichen Runftschatz hinterlaffen", "woraus sich auf eine rege und leistungsfähige Mitarbeit an der Kunftthätigkeit der alten Welt und auf ein gutes Berständniß für dieses Gebiet zurüchschließen läßt." 4 Diefer Widerlegung haben wir nichts hinzuzufügen! Doch Schulte führt noch einige Monumente ins Feld, die seine Behauptung unterstützen sollen. Er schreibt: "So bietet das Lateran-Museum allein vier Beispiele von einem, zwei und vier Magiern, die auf eine Seite neben Mutter und Kind geordnet find." 5 Was das eine von diesen Beispielen angeht, nämlich jenes mit einem Magier, so muffen wir Schulte ber Unredlichkeit zeihen, denn er berschweigt, daß er ein Fragment anführt, wo die übrigen Magier abgestoßen sind. Er selbst bezeichnet dieses Beispiel in seinem Berzeichniß unter n. 19 mit "Fragment"!6 Ferner muffen wir ihn der Unredlichkeit zeihen, wenn er fagt, dort fänden sich zwei Beispiele mit zwei Magiern; solche existiren nicht; er führt zwar in seinem Verzeichniß unter n. 21 und 22 zwei "Fragmente" auf; aber dort ift nur Maria mit dem Kinde erhalten, alles andere ift ber= loren gegangen! Endlich: ein Beispiel mit "vier auf eine Seite geordneten Magiern" gibt es nicht; Schulte führt auch in seinem Verzeichniß kein berartiges Beispiel an. Es scheint, daß er bei dem Sarkophage n. 34 den Moses, der das Gesetz aus den Wolken empfängt, als den vierten Magier angesehen hat; aber dann irrt er eben. Bei solchen Monumenten ift "auß= geschlossen, aus ihnen zu beweisen"!

Wir hätten somit den Nachweis geliefert, daß die drei Monumente Ausnahmen von der Regel sind und daß diese Ausnahmen nicht in der schwankenden Tradition, sondern durch die Kücksicht auf Symmetrie und

<sup>1</sup> Studien S. 198. 2 Die Ratafomben S. 161. 3 Chendas. S. 167.

<sup>4</sup> Cbendaj. S. 88. 5 Studien S. 198. 6 Bergl. unsere n. 40 Fig. 31.

Harmonie ihre vollgiltige Erklärung finden. Es entsteht nun die Frage: wie verhält sich denn diese kunftlerische Freiheit zu der kirchlichen Beaufsichtigung; gestattete die firchliche Beaufsichtigung ein solches Abgehen von der Tradition? Schulte verneint dies: "Es ift schwer denkbar," fagte er, "daß, wenn einmal die Dreizahl kirchlich fixirt war, die Künstler noch zwei Jahrhunderte ihre eigenen Wege gegangen sein sollten." 1 Sa, er geht noch weiter; er ift von dem Ginfluß der firchlichen Behörde fo überzeugt, daß er die Figuren auf der Base für Sirten erklärt, wenngleich die Männer die den Magiern eigen= thumliche Gewandung tragen; denn die "Sechszahl von Magiern ist in jenem Jahrhundert (fünftes) nicht denkbar." 2 Um das Maß der Bevormundung voll zu machen, behauptet er fogar, die Rünstler hätten Vorlagen benutt, "die vielleicht von Rom aus verbreitet wurden", und dies fagt er gerade mit Rudficht auf "den Aufzug der Magier vor Maria"3. Wenn eine folche Beaufsichtigung ausgeübt wurde, und dennoch kommen solche Ausnahmen vor, so scheint es, daß man an maggebender Stelle noch schwankte in Betreff ber Bahl der Magier. Diesmal sind wir der Mühe enthoben, die Unrichtigkeit diefer Behauptungen darzuthun; Schulte beforgt das felbst. In feinem Werke "Die Ratakomben" ichreibt er über die Beaufsichtigung von Seiten der firchlichen Behörde also: "Die altdristliche, cometeriale Runft ift, soweit fie nicht antife leberlieferung, eine Schöpfung des volksthümlichen, drift= lichen Geistes, weder herangezogen, noch in ihrer Einzelentwicklung regulirt durch die firchliche Behörde, sondern aus der Gemeinde herausgewachsen. Die Theologie hat nicht den geringsten Einfluß auf die damalige Runft geübt." 4 Diefen echt protestantischen Sat begründet er in den Noten also: "Die allgemeine Anschauung geht gegenwärtig dahin, daß die altdriftlichen Künstler unter Aufsicht der firchlichen Behörde gearbeitet hätten . . . Dieser Annahme steht der allgemeine Charafter der alteriftlichen Runft, der auf freie Entwicklung hinweift, nicht minder entgegen, wie das Borhandensein gablreicher beidnischer Stude, das andauernde Schwanken einzelner Typen und die vielfachen Widersprüche zwischen den Bildwerken und dem Wortlaute der biblischen Erzählung." 5 In feinen "Studien" behauptet er alfo eine firchliche Beauf= sichtigung, so zwar, daß die Sechszahl der Magier im fünften Jahrhundert nicht mehr denkbar ift; in seinen "Katakomben" läßt er zwar einen heidnischen Einfluß zu, aber die driftliche "Theologie hat nicht den geringften Einfluß auf sie gehabt"; sie ist "weder herangezogen, noch in ihrer Einzelentwicklung durch die kirchliche Behörde regulirt" worden! Was ist nun richtig? Keines

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Studien S. 198. <sup>2</sup> Studien S. 283. <sup>3</sup> Die Katakomben S. 172.

<sup>4</sup> S. 94; von uns ist das Betreffende unterstrichen. 5-S. 96 n. 4.

von beiden; die Wahrheit liegt in der Mitte. Es hat eine firchliche Beaufsichtigung, eine Ueberwachung der Kunstthätigkeit bestanden, insoweit nämlich als heidnische, den Götendienst betreffende Darstellungen nicht zugelassen, beziehungsweise unschädlich gemacht wurden 1. Man forgte dafür, daß kein Bild, das gegen den Glauben und die guten Sitten verftieß, angebracht wurde. In dieser mehr negativen Beise muffen wir uns die Beaufsichtigung von Seiten der firchlichen Behörde denken; daß die Künstler auch positiv beeinflußt wurden, haben wir bereits im achten Kapitel gehört, dadurch nämlich, daß man ihnen in den Todtenofficien den Stoff zu ihrer Arbeit bot. Den Rünftlern aber mar es vollständig frei gelaffen, wie fie diefen Stoff im einzelnen auffagten, wie sie die Figuren gruppirten und anordneten. Jeder, der aufmerksam die sämmtlichen uns erhaltenen Darstellungen betrachtet und die verschiedenen Darstellungen desselben Gedankens oder Ereignisses vergleicht, wird sich davon überzeugen können, daß in der Auffassung und Ausführung eine große Mannigfaltigkeit herrscht. Dies näher zu begründen und die entgegenstehenden Anfichten zu widerlegen, wurde uns zu weit führen; wir wollen nur daran erinnern, was wir im fechsten und im fechzehnten Rapitel in Betreff ber mannigfaltigen Auffaffung gesagt haben, und auf dasjenige verweisen, was wir sogleich bei Besprechung des Hauses, des Sternes, der Gaben und der Thiere ju fagen haben. Wenn also die Künftler in Ausführung ihrer Bilder frei waren, so fallen die Bedenken, die in dieser Be= ziehung gemacht werden können, vollständig weg.

Wir hielten es für angezeigt, in dieser Ausführlickeit vorliegenden Punkt zu erörtern, weil die Aufstellungen Schulze's geeignet sind, die Verehrung der Reliquien der heiligen drei Könige, deren herrlichstes Denkmal der Dom in Köln ist, in ein verdächtiges Licht zu stellen. Oder muß man sich nicht fragen: wie steht es mit den heiligen Reliquien in Köln, wenn die Dreizahl nur das Ergebniß kirchlicher Fixirung ist?

#### § 4. Der Stern.

Als einen weitern Punkt, der nach der Angabe des Evangelisten von den Bildnern zu berücksichtigen war, haben wir den Stern bezeichnet. "Dieser

¹ Eine Bethätigung bieser Aufsicht erkennen wir in dem Umstande, daß ein Sarkophag mit einer bacchischen Scene so aufgestellt gefunden wurde, daß dies Bildwerk der Wand zugekehrt war; ferner barin, daß in der Lucina-Arhpta ein Sarkophag mit Amor und Psyche Spuren eines Mörtelüberzuges trägt und in den Fußboden eingelassen war; endlich darin, daß man in einem Cubiculum die heidnische Darstelslüng (Steinbock) mit einem Kalkbewurf zugedeckt und darauf das Bild der Taufe Christi gemalt hat. Garr. tav. 94.

Stern findet fich regelmäßig auf den Darftellungen Mariens, sowohl in Gemälden als auf Sculpturen, wenn, wie bei der Anbetung der Weisen oder neben der Krippe mit Ochs und Esel, eine Veranlaffung dazu in der Geschichte der betreffenden Begebenheit liegt." 1 Der Befund an den Dentmälern rechtfertigt diese Aeußerung nicht. Unter unseren 69 Darstellungen der Anbetung der Weisen ift der Stern nur ausnahmsweise angebracht: auf einem Gemälde (n. 29) und vierzehnmal auf den Sculpturen. dies um so auffallender, als bei den Gemälden technische Schwierigkeiten das -Auslassen desselben nicht verursacht haben können; eher sollte man das bei den Sculpturen erwarten. Gine Besonderheit sei noch erwähnt: in vier Fällen nämlich zeigt der erste König mit der Rechten in die Sobe, wiewohl kein Stern dort angebracht ist. In Betreff der Gestalt des Sternes herrscht Manniafaltiakeit: einigemal ist er sechstheilig, meistens ist er von einem Reifen umgeben, so daß er radförmig erscheint; einmal, auf dem Gemälde (n. 29), hat er die Gestalt des Monogrammes, das über einem Bölfchen schwebt; einmal am Sarkophag von San Paolo (n. 32) find drei Ringe statt des Sternes ausgeführt. Daß dieser lettern Form eine symbolische Bedeutung zu Grunde liegt — Saint Laurent benkt an ein Bild der allerheiligsten Dreifaltigkeit 2 ist unwahrscheinlich.

#### § 5. Der Schauplat ber Handlung.

Durch die Worte: "und sie traten in das Haus", gibt der Evangelist den Ort an, wo diese Begebenheit spielte. Es ist hier wiederum die aufsfallende Erscheinung zu verzeichnen, daß auf sämmtlichen Gemälden diese Ortsangabe unberücksichtigt geblieben ist; wir sehen nur die handelnden Perssonen auftreten. Die Sculpturen dagegen bieten zwölf Beispiele, wo die Oertslichteit näher bezeichnet wird. Die Künstler haben die Krippe unter ein aufzwei Pfosten ruhendes Dach gestellt, die ganze Beschaffenheit des Gebäudes hat somit wenig Aehnlichteit mit einem Hause, eher mit einem Stalle. Berücksichtigt man nun, daß in allen diesen Fällen das Jesussind eingewickelt in Windeln in der Krippe liegt, so wird die Bermuthung nahe gelegt, daß diese Künstler von jener Tradition sich haben leiten lassen, die wir bei Jusstinus sinden: "Gleich nach der Geburt verehrten ihn die aus Arabien gestommenen Magier", zusolge der also die Andeung der Beisen bald nach der Geburt im Stalle zu Bethlehem stattfand. Nachdem Zappert die Oertslichteit der Anbetung auf Grund der ihm bekannten Denkmäler besprochen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kraus, Roma Sott. S. 305. <sup>2</sup> Manuel de l'art. chrét. p. 550.

<sup>3</sup> Dialog. c. Tryph. n. 77; cfr. n. 88, n. 102; weitere Bäterstellen siehe bet Patrizi lib. III c. V p. 340.

hat, macht er die Bemerkung: "Wir erkennen somit, daß in der Darstellung der Anbetung germanischer Künstler vorwiegend stallartige, in der der romanischen Schule, angeregt durch die heimatlichen Ueberreste antiker Bauwerke, vorwiegend säulenhalle nartige Baulichkeiten sich geltend machen." Dies ist jetzt dahin zu ergänzen, daß die altchristlichen römischen wie gallischen Künstler bereits "stallartige Baulichkeiten" angewendet haben.

#### § 6. Die Anbetung der Weisen.

Als die Könige Maria mit dem Kinde gefunden hatten, "fielen sie nieder und beteten es an . . ." Diese Angabe haben die altchristlichen Künstler, wie uns sämmtliche Denkmäler belehren, außer Acht gelassen; auf keinem Bilde sehen wir die Könige in knieender Stellung vor dem Jesuskinde. Unsere Denkmäler geben vielmehr die nun folgenden Worte wieder: "und sie thaten ihre Schähe auf und opferten Gold, Weihrauch und Myrrhe". Stehend und ihre Gaben andietend erblicken wir in der Regel die Könige. In einigen Fällen ist der Augenblick dargestellt, wo sie sich dem Stalle genähert haben und der erste auf den Stern in der Höhe hinweist. Auf anderen Bildern sehen wir, daß ein neues Motiv von Einfluß gewesen ist; wir meinen die nicht zu verkennende Sile, mit der sie sich dem Kinde nähern. Dieser Auffassung begegnen wir auch bei Origenes: "Sie kamen eilig . . ." 2, und bei Sedulius, der von den heiligen Königen singt:

"Ergo alacres summo servantes lumina coelo Fixa Magi sidusque micans regale secuti."

"Die Magier schau'n am Himmelszelt den Stand der Lichter Und folgen schnell des Königssternes Clanze nach." 3

Auch im Officium des Dreikönigtages heißt es: "Es eilen mit Geschenken die Weisen zur königlichen Hochzeit."

#### § 7. Die Beichente.

Die letzte Angabe, die den Künstlern von Seiten des Evangelisten geboten wurde, betrifft die Geschenke. "Sie öffneten ihre Schätze und opferten Gold, Weihrauch und Myrrhe." So klar und deutlich auch diese Angabe ist, die Beschaffenheit der Geschenke ist jedoch derart, daß es den altchristlichen Künstlern schwer wurde, dieselben bildlich darzustellen. Wir sahen daher

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiphania S. 21. <sup>2</sup> Hom. XIII in Luc.

<sup>3</sup> Op. pasch. lib. 2 v. 91. 4 Antiph. ad Benedict. Siell, Marienbarsteumgen.

die Geschenke in den verschiedenartigsten Formen. In den meisten Fällen läßt leider der Zustand der Bilder kein Urtheil über die Beschaffenheit dersselben zu; wo das nicht der Fall ist, sehen wir einmal eine Juppe (n. 21), öfters Tauben, Kränze, fruchts oder beerenartige, runde und kegelförmige Gegenstände, welche auf Schüsseln oder in Näpsen oder Kapseln getragen werden. Es läßt sich also schwer feststellen, inwieweit die altchristlichen Bildner dem Berichte des Evangelisten gefolgt sind.

#### § 8. Die Rameele, Ochs und Gfel.

Die altchriftlichen Darstellungen der Anbetung der heiligen Könige sind nicht allein eine Wiedergabe des evangelischen Berichtes, in ihnen spiegelt sich auch die Tradition jener Zeiten wieder. Einige derartige Punkte haben wir bereits erwähnt; es erübrigt noch, die Anwesenheit der Kameele, des Ochsen und des Efels zu besprechen. Auf elf Darstellungen sahen wir Kameele, auf welchen die Könige die Reise gemacht haben, die Scene vervollständigen. Die Worte des Propheten Ssaias: "Gine Flut von Kameelen wird dich bedecken, Dromedare aus Madian und Epha; aus Saba kommen alle und opfern Gold, Weihrauch und verkünden das Lob des Herrn", welche von den Kirchenvätern auf das Ereigniß in Bethlehem bezogen werden, mögen da von Einfluß gewesen sein. Auf zwölf Darstellungen der Anbetung der Weisen und auf fämmtlichen der Geburt sind neben der Krippe ein Ochs und ein Esel abgebildet. Die Bemerkung des hl. Lucas, daß Maria das Kind in eine Krippe legte, rechtfertigt schon diese Zuthat. Zugleich hat aber auch die firchliche Tradition hier mitgewirkt. Origenes fagt mit Rücksicht darauf, daß das Kind in einer Krippe lag: "Hiervon hat der Prophet geweissagt, wenn er spricht: "Es erkannte der Ochs seinen Besitzer und der Esel die Rrippe seines Herrn.' Der Ochs ift ein reines Thier, der Esel ein unreines Thier. Es erkannte der Esel die Arippe seines Herrn. Das Volk Ifrael erkannte nicht die Krippe seines Herrn, sondern das unreine Thier aus den Beiden." 2 Dagegen bezeugen ausdrücklich die Anwesenheit dieser Thiere Petrus Chrhsologus 3, Hieronymus 1, Paulinus von Rola 5, Chrislus von Jerusalem 6 und andere. Auch in dem Pfeudo-Matthäus-Evangelium geschieht ihrer Erwähnung: "Am dritten Tage aber nach der Geburt des herrn schritt Maria aus der Höhle und trat in einen Stall und legte den Knaben in die Krippe, und Ochs und Gfel beteten ihn an. Da ward erfüllt, was gesagt ift burch den Propheten Maias, der da spricht: "Es erkannte der Ochs u. s. w.";

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sf. 60, 6. <sup>2</sup> Hom. XIII in Luc. <sup>3</sup> Serm. 156 u. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ad Eustochium ep. 108. <sup>5</sup> Ad Sever. ep. 11. <sup>6</sup> Catech. 12.

die Thiere felber aber, die ihn in der Mitte hatten, beteten ihn unaufhörlich an. Da ward erfüllt, was gesagt ist durch den Propheten Habakuk, der da spricht: "Inmitten zweier Thiere wirst du bekannt werden."

### Neunzehntes Kapitel.

# Die Parstellungen der Parbringung und Wiedersindung Jesu im Tempel.

Der Evangelist Lucas erzählt: "Als die Tage ihrer Reinigung nach dem Gesetze Moses' gekommen waren, brachten sie ihn nach Jerusalem, um ihn dem Herrn darzustellen." <sup>2</sup> Auf einem Sarkophage des Museums zu Marseille (n. 6) glauben einige die bildliche Wiedergabe dieser Begebenheit erkennen zu sollen.

Der Sarkophag bietet folgendes Bildwerk: fechs dorische Säulen, die von Bogen überspannt sind, theilen die Fläche in fünf Felder; in dem mittlern sehen wir eine jugendliche, männliche Gestalt als Orans; die Tunica und die Bänula bilden ihre Gewandung; in den unmittelbar nach rechts und links befindlichen Feldern stehen bartige Männer, welche, der Mitte zugewendet, die Rechte erheben, mit der Linken aber das Gewand in die Söhe halten. Auf dem äußern Felde rechts steht eine bartlose Gestalt in derselben Stellung, wie die beiden eben genannten Figuren. Auf dem entsprechenden Felde links erblickt man einen Mann, der auf seinen Armen ein Knäblein trägt, das feine Arme etwas erhoben hält; neben dem Manne steh<mark>t e</mark>ine Frauengestalt mit gesenktem Saupte, über das sie den Mantel gezogen hat; die Sande halt fie in ähnlicher Weise wie das Kind. Diese lette Gruppe soll die Darbringung Jesu im Tempel vergegenwärtigen: die Frauengestalt soll Maria sein, der Mann Joseph und das Knäblein das Jesuskind3. Diese Erklärung der Gruppe ist nicht unangefochten geblieben, und mit Recht. Man hat andere Deutungen vorgeschlagen, auf die wir nicht näher einzugeben brauchen; aber jo viel scheint gewiß, daß man mit Unrecht hier eine Darstellung Jesu im Tempel sehen will. Bor allem ist es sehr befremdend, daß der Mann das Knäblein auf den Urmen trägt, da man doch nach dem Berichte des Evangelisten erwarten muß, daß Maria das Kind dargebracht hat: eine Rotiz, die stets in der christlichen Runst maßgebend gewesen ist; wenigstens erinnern wir uns nicht, eine fichere Darftellung der Darbringung Jesu gesehen zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Evang. apoc. Pseudo-Matth. n. XIV (Tischendorf ed. II).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Suc. 2, 22. <sup>3</sup> Millin, Voyage vol. III p. 177.

haben, wo Joseph das Kind getragen hätte. Ferner, da das Knäblein wie betend seine Arme erhebt, so kann man darin eine Darstellung Jesu nicht erkennen; denn auf keinem einzigen Denkmal der alkchristlichen Kunst mit einer sichern Darstellung Christi sehen wir ihn als Orans abgebildet. Aus diesen Gründen können wir diese Gruppe als eine Darstellung Jesu im Tempel nicht anerkennen.

Als der göttliche Knabe zwölf Jahre alt geworden war und seine Eltern nach Jerusalem zum Feste gingen, blieb er nach der Abreise derselben noch dort. Sie suchten ihn unter den Reisegefährten und in Jerusalem. "Und es begab sich, nach drei Tagen fanden sie ihn im Tempel mitten unter den Lehrern sitzen, wie er ihnen zuhörte und sie fragte... Als sie ihn sahen, wunderten sie sich, und seine Mutter sprach zu ihm: Sohn, warum hast du uns das gethan? Siehe, dein Bater und ich haben dich mit Schmerzen gesucht. Und er sprach zu ihnen: "Warum habt ihr mich denn gesucht; wußtet ihr nicht, daß ich in dem sein muß, was meines Baters ist?" 2

"Diese Begebenheit", schreibt De Rossi, "ist auf einem Sarkophage der Provence abgebildet, und ich erinnere mich, sie an einem Sarkophage mit der Nummer 26 im Museum zu Arles gesehen zu haben. Dort wird ein Knabe, bekleidet mit einem leichten Oberkleide (alicula), von einem Manne, der eine Pänula anhat (beide haben also Reisekleider an), an der Hand geführt und einer Frau vorgestellt, die zu fagen scheint: ,Sohn, warum haft du das gethan?" 3 Wenn man diese Beschreibung liest, so entgeht es nicht, daß die Begebenheit im Tempel sehr fremdartig aufgefaßt wäre: denn es ist nicht aut denkbar und der evangelische Bericht gibt gar keinen Unhaltspunkt, diese Begebenheit so aufzufassen, als habe Joseph das Kind zuerst gefunden und es dann der Mutter zugeführt. Mit Recht hat darum Garrucci diefe Erklärung angezweifelt und gefagt, es fei die Auffindung im Tempel hier nicht dargestellt; die Figuren gehörten vielmehr zu der voraufgegangenen Scene, wo der Durchzug durch das Rothe Meer abgebildet ift; so finden freisich die Reisekleider, die wahrscheinlich für De Rossi entscheidend waren, eine genügende Erklärung 4.

Lehner führt dieses Bild als Mariendarstellung auf, gestützt auf die

<sup>1</sup> Man vergl. Dassy, Monuments chrét. primitifs à Marseille in der Revue de l'art chrét. 1862, p. 225—237; Garrucci, Text zu tav. 368, 1; von Schulze und Lehner ist dieses Bild nicht besprochen worden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Suc. 2, 42—49. <sup>3</sup> Immag. scelt. p. 9.

<sup>4</sup> Garr, tav. 366, 2 Text; vergl. Aringhi II p. 191; Sarkophag mit dem Durch= zug durchs Rothe Meer, wo sich zwei gleiche Gruppen finden.

Erklärung von De Rossi; unterläßt es jedoch, der gegentheiligen Ansicht Garrucci's Erwähnung zu thun. Nun hat aber De Rossi später seine Deutung als unzutressend erkannt und die Garrucci'sche als die richtige angenommen; er schreibt: "Auf dem Sarkophage des Museums zu Arles n. 26, sagt Garrucci, sei nicht die heilige Familie, sondern eine hebräische Familie, die dem Rothen Meere entronnen ist, dargestellt. Meine falsche Meinung entstand durch Notizen, die ich auf der Reise gemacht habe; Garrucci hat eine genaue Zeichnung dieses Reliefs zur Hand gehabt, und die von ihm vorgeschlagene Erklärung scheint mir ganz richtig." Dieses Relief ist also als Mariendarstellung zu streichen.

#### 88. In Perugia (Fig. 61).

Eine zweite Darstellung dieser Art beschreibt De Rossi also: "Dieser herrliche Sarkophag wurde in San Francesco in Perugia, als der selige Egidius, ein Genoffe des hl. Franciscus, ftarb, gefunden und diente ihm noch als Sarg. Eine sehr schlechte — nicht Zeichnung, sondern — Skizze hat Bottari davon veröffentlicht, der das Original nicht gesehen haben muß, da er schreibt: die Figuren seien mit einer unsagbaren Roheit und Tölpel= haftigkeit gemeißelt 2. Der Sarkophag ist einer der besseren und ältesten des vierten Jahrhunderts; besonders die Gestalten der Lehrer, welche in der Säulen= halle des Tempels den redenden Jesus umstehen, und die der Maria, welche zu ihrem Sohne fagt: "Sohn, warum haft du uns das gethan?" find mit einem wahren Studium und Nachahmung der classischen Borbilder gekleidet, geftellt und mannigfaltig aufgefaßt." 3 Der Bordertheil des Sarkophages ift durch Säulen, die abwechselnd einen Bogen und ein Spigdach tragen, in sieben Nischen getheilt. In der mittlern Nische fitt Jesus auf der Rathedra, seine Rechte redend erhoben, während die Linke eine Rolle hält; seine Fuße ruhen auf einem Schemel; hinter ihm ist eine bärtige, männliche Gestalt sichtbar. In der ersten Nische nach links steht Maria und Joseph; Maria hat den Mantel, deffen Ende über ihren linken Urm in schönen Falten ge= rafft ift, über den Ropf gezogen; in der linken Sand halt fie eine Rolle (?), mit der rechten, die theilweise in den Mantel gehüllt ift, zeigt sie auf den figenden Jefus; diese Figur ift besonders naturwahr aufgefaßt. Joseph, gang jugendlich, ohne Bart, ift theilweise hinter Maria, theilweise hinter der Säule versteckt. In der zweiten Nische links steht ein bartloser Mann mit einer Rolle in der Hand; dahinter eine zweite Verson. In der dritten Nische hält

¹ Bullett. 1865 p. 31. Lehner S. 324, Taf. VII n. 72; von Schulze nicht besprochen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bottari II p. I; cfr. pref. p. V. <sup>3</sup> Bullett. 1871 p. 127.

Fig. 61. Wiederfindung Jesu im Tempel.

ein bärtiger Mann mit beiden Händen sein Gewand. Auf der rechten Seite erblickt man in der ersten Nische neben dem Jesusknaben einen bärtigen Mann, der, in der Linken eine Rolle haltend, beide Arme vor dem Leibe gekreuzt hält, in nachdenkender Stellung; dahinter einen Mann, gleichfalls bärtig, der nach dem sitzenden Jesus hinweist, gleichsam mit ihm redend. In der zweiten Nische steht ein bartloser Mann, ganz nach rechts gewendet; eine Rolle steht neben ihm am Boden; er macht den Eindruck, als denke er über das Gehörte nach. Endlich in der dritten Nische sieht man einen alten Mann mit Bart, der geradeaus schaut; neben ihm ein Schrein mit Schloß: enthält wohl Schriftrollen, deren eine er in der Linken hat.

Betrachtet man die gesammte Gruppe, so scheint es außer Zweisel zu sein, daß hier die Scene der Auffindung Jesu durch Maria und Joseph abgebildet ist. Die Stellung der Männer, ihre Rollen, ihr Nachdenken, alles paßt zu einer Wiedergabe der Lehrer im Tempel. Garrucci hat jedoch geglaubt, diese Erklärung anzweiseln zu sollen, und zwar deshalb, weil die vermeintliche Maria eine Rolle in der Hand trägt. Keines von den Bildern, die als Marienbilder sicher erkannt werden, gebe ihr eine Rolle in die Hand. Um diese Schwierigkeit zu würdigen, wäre es nöthig, das Original selbst zu untersuchen, da die uns vorliegenden Abbildungen nicht ganz übereinstimmen; nach der beigegebenen Abbildung könnte man allenfalls das, was Garrucci als Kolle bezeichnet, für einen Zipfel des Gewandes halten.

Garr. tav. 321, 4; Lehner S. 324, Taf. VII n. 73; von Schulze nicht besprochen; Kraus, Real-Encykl. I. Bd. S. 476 Fig. 160 (darnach ist unsere Junstration angefertigt); II. Bd. S. 8.

### Zwanzigstes Kapitel.

# Die Darstellungen der allerseligsten Jungfrau auf der Sochzeit zu Kana.

Im zweiten Kapitel seines Evangeliums melbet uns der hl. Johannes, daß zu Kana eine Hochzeit geseiert wurde, und die Mutter Jesu war dort. Es waren aber auch Jesus und seine Jünger geladen. Und da es an Wein gebrach, sprach die Mutter Jesu zu ihm: "Sie haben keinen Wein mehr!" Jesus sprach zu ihr: "Weib, was habe ich mit dir zu thun? Meine Stunde ist noch nicht gekommen." Seine Mutter sprach zu den Dienern: "Was er euch sagt, das thut!" Und nun wirkte Jesus, wie bekannt, das Wunder, indem er das Wasser in den sechs Krügen in Wein verwandelte 1.

¹ Joh. 2, 1—10.

Die Denkmäler der Katakomben, besonders die Sarkophage — im Lateran-Museum allein 18 Beispiele —, bieten häusig Darstellungen dieser Begebenheit. Wir sehen jedoch stets den Augenblick vergegenwärtigt, wo der göttliche Heiland, mit einem Stabe die Krüge berührend, die Verwandlung des Wassers vollzieht; die Mutter Jesu ist auf diesen Denkmälern in die Scene nicht mit aufgenommen. Ein Beispiel sindet sich, wo Maria mit abgebildet ist, nämlich unter den Gemälden der Katakombe, die C. Wescher im Jahre 1864 in Alexandrien entdeckt hat.

#### 89. In der Katakombe zu Alexandrien (Fig. 62).

An der Apsis einer dortigen Kapelle fand sich ein Gemälde mit folgenden nebeneinander gereihten Darstellungen. In der Mitte sitt Christus, einen Nimbus um das Haupt, daneben die Siegel sc und Kc; links steht Petrus, wie die Inschrift NeτPOs besagt; er hat Körbe mit Brod vor sich stehen; rechts kommt Andreas (ANΔPEAC) heran mit einer Schüssel, auf welcher zwei Fische siegen; auch vor ihm stehen Körbe mit Brod. Christus hält segnend die Hände über Brod und Fische. Rechts von dieser Gruppe sind die Reste einiger Personen sichtbar, über deren Häupter die Inschrift steht: TAC EΥΛΟΓΙΑC ΤΟΥ ΚΥ εκθΙΟΝΤΕΚ ("die Christi Segen Genießenden"). Links von der mittlern Gruppe sehen wir mehrere Personen in sitzender Stellung; über einer Figur stehen die Worte H AΓΙΑ MAPA ("die heisige Maria"); rechts davon steht das Wort ΠΑΙΔΙΑ ("die Diener"); es ist somit ersichtlich, daß wir



Fig. 62. Sochzeit zu Rana.

eine Darstellung der Hochzeit zu Kana vor uns haben, wo "die heilige Maria" den "Dienern" sagt: "Was er euch sagt, das thut!" Bedauerlicherweise hat das Gemälde sehr gelitten; nur spärliche Keste sind uns aufsbehalten. Die Figur der Mutter Jesu ist noch mit am besten ers

halten. Wir unterlassen es darum, eine genauere Beschreibung zu geben, und verweisen den Leser auf die beigegebene Abbildung, welche nach der von Kraus in seiner Roma Sotterranea angesertigt ist. Irrthümlich steht dort MAPIA statt MAPA. Wie De Rossi bemerkt, wurde das Bild im dritten, spätestens im vierten Jahrhundert angesertigt; später wurde es theilweise erneuert; unsere Scene soll noch die ursprüngliche Malerei sein.

Bullett. 1865 p. 57—6<mark>4 und</mark> p. 73—77; Kraus, Roma Sott. S. 251, Fig. 33; Real-Encykl. II. S. 439 Fig. 147 (barnach unfere Junstration); Garr. tav. 105 B, 5; Schulze, Berzeichniß n. 9; Lehner S. 299 n. 20.

An dem Arcosolium der Callistus-Ratakombe, dessen Darstellung der Anbetung der Weisen wir oben (S. 239) besprochen haben, ist an dem entgegengesetzten Theile des Bogens eine Scene gemalt, welche De Rossi als Jesus und die Samariterin erklärt. Lehner glaubt die Deutung vorschlagen zu sollen, es sei Jesus und Maria auf der Hochzeit zu Kana. Als De Rossi das Bild veröffentlichte (1877), fand er es in solch zerstörtem Zustande, daß er eine sichere Erklärung für unmöglich hielt. Als wir im Sommer 1882 das Arcososium, um die Anbetung der Weisen zu copiren, aufsuchten, fanden wir die Zerstörung derart fortgeschritten, daß wir nur mit Mühe die De Rossi'sche Abbildung wiedererkennen konnten; wir müssen also darauf verzichten, hier ein Urtheil abzugeben. So viel können wir jedoch sagen, daß die Lehner'sche Erklärung unwahrscheinlich ist, weil, wie bereits bemerkt, weder auf römischen Gemälden, noch auf allen bisher bekannten Sarkophagen mit der Hochzeit zu Kana Maria in die Scene mit aufgenommen ist.

Roma Sott. III tav. VIII Text p. 65; Lehner S. 299, Taf. I n. 19.

### Einundzwanzigstes Kapitel.

#### Die Darstellung der allerseligsten Jungfran unter dem greuze.

Die letzte Begebenheit aus dem Leben Mariä, die den Künstlern, welche die Katakomben mit ihren Gemälden schmückten, als Vorwurf diente, erzählt uns der Svangelist Johannes mit folgenden Worten: "Es standen aber bei dem Kreuze Jesu seine Mutter und seiner Mutter Schwester, Maria Kleophas, und Maria Magdalena. Jesus nun, der seine Mutter und den Jünger, den er lieb hatte, sah, sprach zu seiner Mutter: "Weib, siehe deinen Sohn!' Darnach sprach er zu dem Jünger: "Siehe deine Mutter!' Und von der Stunde an nahm sie der Jünger zu sich."

#### 90. In der Katakombe des hl. Valentinus (Fig. 63).

Wie wir im dreizehnten Kapitel gehört haben, fand sich in dem Cubiculum am Eingange der Katakombe des hl. Valentinus ein Gemälde, das die Mutter Jesu unter dem Kreuze darstellte. Wir haben dort (S. 218) das Nothwendige über die Beschaffenheit des Cubiculums gesagt, worauf wir hier verweisen. Das Vild bedeckte die Wand rechts von dem Durchgange, der das Cubiculum mit der Katakombe verbindet. Durch die Verbreiterung dieses

¹ 3oh. 19, 25-27.

Ganges, welche im vorigen Jahrhundert vorgenommen wurde, ging die Figur der Mutter Gottes verloren. Bosio hat das Bild noch unversehrt gesehen; auf seine Beschreibung und Abbildung sind wir also angewiesen, wenn wir uns davon eine Borstellung machen wollen. Bosio schreibt: "Die anderen



Miguren, die dort zu sehen sind, ftellen Chriftum den Berrn dar. wie er mit vier Nägeln ans Kreuz geheftet ist; er ist mit einem purpurnen Gewande befleidet: daneben ift die Mutter Jesu und der hl. Johannes." 1 Seine Ab= bildung auf "tabula secunda cubiculi unici coemeterii Sti Valentini" ergänzt in etwa diese furze Notig. Wir sehen Christus am Kreuze, auf einem Fußbankchen stehend; seine Urme sind gang wagerecht ausgestrecht; eine ärmel= lose Tunica, die bis auf die Rüße reicht, bedeckt ihn; das Haupt ist nach rechts geneigt; oben am Kreuze ist die Inschrift IESVS · REX · IVDEORVM (Ugonio hat auf seiner Stizze nur die Buchstaben INRI2). Rechts und links oben sind Sonne und Mond dargestellt; neben dem Monde ist noch die Inschrift zu sehen: LVNA. Unter dem rechten Rreuzesbalken steht die Mutter Gottes, das Haupt mit dem Mantel verhüllt; sie schaut schmerz= voll mit erhobenen Sänden nach dem fterbenden Sohne. Ihr gegen= über steht der hl. Johannes, in der Linken ein mit Edelsteinen

geziertes Buch haltend. Alle drei Figuren haben den Nimbus. Wir muffen uns mit dieser mehr allgemeinen Beschreibung begnügen, da die Copie Bofio's

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cod. Barb. 1057, XXX, 67, <sup>1</sup> Lib. III p. 526.

auf Treue keinen Anspruch erheben kann. Mit Hilfe der Abbildung, die Marucchi veröffentlicht hat, auf welcher der Rest des Bildes wiedergegeben ist, können wir uns ein richtigeres Urtheil über den Stil der Malerei bilden. Die plastischen Gestalten bei Bosio erscheinen hier ganz flach gemalt; kräftig ausgeführte Linien umschreiben die Figuren und deuten den Faltenwurf an. Der Gesammtcharakter ähnelt dem, welchen man an den Bildern der hll. Corenesius, Chprianus und Sixtus in San Callisto beobachtet. Wir haben somit das siebente Jahrhundert als Entstehungszeit unseres Bildes anzuschen; damit stimmt die Nachricht, daß die Päpste Honorius und Theodorus in diesem Cömeterium Restaurationen haben vornehmen sassen.

Bosio lib. III p. 526; Aringhi II p. 163—165; Garr. tav. 84, 2; Marucchi, La cripta sepolcrale di San Valentino p. 35—51; Schulze und Lehner haben dieses Bild nicht besprochen.

## Dritte Gruppe.

# Die Darstellungen der allerseligsten Jungfrau Maria ohne historischen Hintergrund.

Es bleibt uns noch eine Anzahl von Bildern zu besprechen, welche uns Maria in ihrem Berufe und ihrer Bürde vergegenwärtigen. Es sind keine geschichtlichen Ereignisse, die durch den Maler wiedergegeben werden, sondern die übernatürliche Bedeutung Maria, ihre erhabene Stellung in der Heilssordnung ist Gegenstand der Darstellung. Maria ist die von dem Propheten verheißene Mutter des Messias, Maria ist die Gottesgebärerin, Maria nimmt die Seelen der Berstorbenen im Himmel in Empfang: diese drei Vorzüge sind zum Ausdruck gebracht. Eingefügt ist die Untersuchung, ob die altschristliche Kunst Bilder der heiligen Familie aufzuweisen hat.

### Zweiundzwanzigstes Rapitel.

# Die Darstellungen der allerseligsten Jungfrau Maria, insofern Brophezeiungen durch sie erfüllt wurden.

Außer den Nachrichten, welche die Evangelisten über die allerseligste Jungfrau bieten, haben die altchriftlichen Künstler auch die Prophezeiungen des Alten Bundes berücksichtigt, und so wurde es ihnen möglich, Maria nicht

allein in den einzelnen Momenten ihres Lebens hiftorisch darzustellen, sondern sie konnten auch ihre übernatürliche Bedeutung und Würde zum Ausdruck bringen.

#### 91. In der Katakombe der hl. Priscilla (Taf. V).

Durchwandert man den Theil der Katakombe der hl. Priscilla, welchen wir im elften Kapitel (S. 200) als den ältesten bezeichnet haben, von der Cappella greca ausgehend in südwestlicher Richtung, so gelangt man in eine Rapelle, in welcher wir oben an der rechten Seite der Decke ein Bild der allerseligsten Jungfrau erbliden, das für uns von dem höchsten Interesse ift. Diefes Bild gehört zur Ausschmüdung des oberften Loculus der rechten Seitenwand. Rach Schluß des Loculus hatte man die unmittelbare Umgebung und einen Streifen an der Dede mit dem feinsten Stud überzogen, welcher sodann mit folgenden Darstellungen bemalt wurde: rechts von dem Loculus eine Figur, die den Urm zeigend erhoben hat; links drei Oranten, ein Mann, eine Frau und ein Knabe (ob letterer auch in Orantenstellung steht, ist nicht mehr erkennbar). Die Hälfte der Decoration, die auf dem Streifen an der Decke ausgeführt war, ift verloren gegangen; auf der erhaltenen Sälfte feben wir die Figur des guten hirten immitten zweier Schafe als Relief in Stud ausgeführt, leider theilweife zerstört; zu beiden Seiten stehen Bäume mit rothen Früchten; nach rechts beschließt die Decoration das Bild der allerseligsten Jungfrau mit dem Propheten Isaias.

Leider hat theils die Teuchtigkeit, infolge der die untere Balfte fast gang herabgefallen ift, theils der Qualm der Lichter großen Schaden angerichtet. Auffallenderweise findet sich bei Bosio keine Nachricht über dieses Bild. Daraus folgt nun nicht, daß es den alten Archäologen unbekannt gewesen ware. Bon Ciacconio find uns zwei Abzeichnungen erhalten; die eine im Coder Baticanus n. 5409, die andere in dem Coder G. 6 der Ballicellana. Erstere Abzeichnung ist insofern ungenau, als eine neue Person hinzugefügt ift, die gleich dem Propheten auf Maria hinweift. Die zweite, eine einfache Federzeichnung, bietet uns das Bild in demfelben Zustande der Zerftörung, wie wir es gegenwärtig sehen. Dabei steht folgende Beschreibung: "Diese Figuren finden sich an einem gewöhnlichen Grabe oben an der Decke. ist hier in der Mitte ein guter hirte in Stud abgebildet, und an derselben Decke desfelben Grabes die Frau mit dem Knaben im Urm (la donna con il putto); an der rechten Seite in der Ede born an dem Grabe ift eine Frau mit erhobenen Armen und ganz nahe dabei ein Mann; auch fieht man noch, daß dabei eine andere Figur gewesen ift, scheinbar ein Knabe. dem andern Ende, unter der Frau mit dem Kinde, sieht man einen Mann, der im Begriffe ift, zu zeigen; mahricheinlich Mofes, der den Felfen fchlägt."

Wenn diese Beschreibung uns schon jeden Zweifel benimmt, daß wir hier das in Frage stehende Bild vor uns haben, so bestätigt uns die Bemerkung auf der Rückseite des Blattes: "Denkmäler des Cömeterium Cuppis" dies aus=drücklich; denn unter dem Cömeterium Cuppis ist Priscilla zu verstehen, weil das Grundstück gegen Ende des 16. Jahrhunderts einem gewissen Giroslamo Cuppis gehörte.

De Rossi war es aufbehalten, dieses Bild zum erstenmale in weiteren Kreisen bekannt zu machen. In seinem Werke "Immagini scelte" gibt er eine eingehende Beschreibung und eine vortreffliche Copie in natürlicher Größe, außerdem eine Ansicht der ganzen Decoration 1. Garrucci hat seine Copie 2 zwar nach einer Photographie anfertigen lassen, aber sie ist in mehreren wesentlichen Bunkten unrichtig ausgefallen. Die Mutter schaut bei ihm bei etwas gesenktem Kopfe zu dem Propheten hin, während auf dem Originale ihr Blid auf den Beschauer gerichtet ift. Das Köpfchen des Kindes ift in vollständig veränderter Lage wiedergegeben: auf dem Originale ift es etwas mehr als halb gewendet, während bei Garrucci dasselbe vollständig en face ericheint. Der Gesichtsausdruck des Propheten endlich ift ein ganz anderer geworden. Nach De Rossi ist die in der Roma Sotterranea von Northcote= Brownlow und von Kraus veröffentlichte farbige Copie 3 und die in der Real-Encyklopädie enthaltene 4 angefertigt; dieselben lassen an Genauigkeit zu wünschen übrig, was durch das kleine Format verursacht wurde. Ebenso haben Schulte und Lehner mehr oder minder genau die De Rossi'iche Copie wiedergegeben. Roller hat sowohl die Parker'sche Photographie (n. 1467) als auch eine heliotypische Abbildung der Chromolithographie De Rossi's seinem Texte beigegeben 7. Fleury veröffentlichte eine fehr ungenaue Originalcopie 8.

Herrn De Rossi wollen wir nun hören, wie er das Bild beschreibt: "Daß hier Maria mit dem göttlichen Kinde abgebildet ist, ist für den hinzreichend klar, welcher einigermaßen mit den Bildern bekannt ist, die auf den Fresken des unterirdischen Koms dargestellt sind. Uebrigens hat der Maler selbst hier ein Merkmal angebracht, das jeden Zweisel aushebt. Oben ist ein gegenwärtig wenig sichtbarer Stern gemalt; dieser Stern sindet sich fast immer bei Maria; sei es, daß sie ihren Sohn den Magiern zur Anbetung hinhält, sei es, daß sie neben der Krippe sitt. Auf dem Kopse hat sie einen kurzen Schleier; ihre Kleidung besteht aus einer kurzärmeligen Tunica und dem Pallium. Links (vom Beschauer gerechnet) steht ein jugendlicher Mann

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tav. I u. IV. <sup>2</sup> Tav. 81. <sup>3</sup> Taf. IV n. 1. <sup>4</sup> II. Fig. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Studien S. 189, Katakomben S. 151. 6 Taf. I n. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> pl. XV p. 85. <sup>8</sup> Tom. II p. 2 pl. 78.

<sup>9</sup> In seiner spätern Beschreibung im Bullettino 1868 p. 22 sagt er, Maria sei

mit spärlichem Barte unter dem Kinn; er ist nur mit dem Pallium bekleidet, erhebt die Rechte und zeigt in der Richtung zwischen der Jungfrau und dem Sterne. In der Linken hat er eine Rolle, wobon nur spärliche Reste erhalten sind; die Haltung der Sand macht es jedoch unzweifelhaft, daß eine folche vorhanden war. Beim Unblide dieser Person wird unser erster Gedanke auf Joseph, den keuschen Bräutigam der Jungfrau, hingelenkt, welcher fich neben Maria auf römischen, italienischen und frangosischen Sarkophagen, auf ben Diptychen, auf den Mosaiken in Maria Maggiore und auf der erwähnten Inschrift (der Severa n. 83) abgebildet findet. In einigen wenigen Fällen ist er bärtig und greisenhaft, meistens jugendlich und bartlos. Die Alten ftimmen in Betreff seines Alters nicht überein; die einen sagen, er sei ein alter, die andern ein junger Mann gewesen. Gewöhnlich ist er mit einer kurzen, gegürteten Tunica bekleidet; sehr selten hat er Tunica und Pallium an; ich erinnere mich nicht, ihn mit einer Rolle in der Hand gesehen zu haben. Diese Beobachtungen verlangen, daß wir eine Untersuchung anstellen, ob diese Figur, die nur mit dem Pallium bekleidet ift, das über die linke Schulter geworfen ift, fo, wie die antike Kunft die Philosophen abbildete, und die in der linken Sand eine Rolle trägt, nicht eine andere, von dem Brautigam der Jungfrau verschiedene Person darstellt. Wenn man nun die Beziehung zwischen dem Alten und Neuen Testamente bedenkt und den daraus entspringenden Symbolismus, von dem die alte Kunft ganz durchdrungen war, so wird man leicht einsehen, daß der mit dem Pallium bekleidete und auf die Jungfrau und den Stern mit der Rechten binzeigende Mann ein Prophet des Alten Bundes fein fann, der von der Jungfrau und dem aus ihr dereinst hervorgehenden Sterne, der die Finsterniß der heidnischen Welt erleuchten werde, weissagt. Diese dem Geiste der alteristlichen Runft so entsprechende Erklärung wird durch die Composition selbst angedeutet und erfreut sich der Unterstützung durch Vergleich mit ähnlichen Denkmälern. Auf einem Sarkophage des Lateran=Museums hat P. Marchi gefeierten Undenkens in der Person, die hinter dem Stuhle der Jungfrau steht, die man auf den erften Blid für Joseph ansehen sollte, eine Personification des Seiligen Beistes erkannt 1. Sodann hat Bojio und andere in Uebereinstimmung mit ihm

<sup>&</sup>quot;das Kind stillend" dargestellt; Schultze schreibt, daß "der Knabe seine Rechte an die von der Mutter gereichte Brust legt" (Studien S. 188); Becker spricht auch von einem "die Mutterbrust nehmenden" Jesuskinde (Wand= und Deckengemälde der Katakomben S. 45); für diesen Moment bietet das Original keinen Anhaltspunkt, wie man sich auf der Photographie von Parker, auf der Copie von De Rossi und unserer Copie überzeugen kann.

<sup>1</sup> Dieser Ansicht des P. Marchi sind wir nicht beigetreten; wir erkennen vielmehr in dieser Figur den hl. Joseph, vergl. 16. Kapitel n. 32 S. 250.

auf einem Katakombenbilde einen Propheten erkannt, der seine Rechte gegen eine Scene erhebt, wo die seligste Jungfrau mit dem göttlichen Kinde auf dem Schoße und hinter ihr zwei thurmartige Gebäude abgebildet sind. Zwar hat Bosio geglaubt, der Geftus des Propheten ziele nur auf die zwei Thurme und er weißsage etwas von dieser Stadt. Aber heute, wo eine große Unzahl von driftlichen Denkmälern bekannt geworden und der tiefe und geheimniß= volle Sinn besser erklärt wird, scheint es sicher zu sein, daß der Gestus des Propheten sich auf die ganze Gruppe bezieht; er weissagt also von der Herrlichkeit Bethlehems, wo der Erlöser der Welt geboren werden sollte. Solche Compositionen kommen auch auf den Monumenten der späteren Jahrhunderte vor, welche die Traditionen der altchriftlichen Kunst bewahrt haben: jo 3. B. fteben zwei Propheten in derfelben Stellung, wie hier, zu beiden Seiten der Jungfrau auf einem roben Relief des neunten Jahrhunderts, das von Fiesole nach der Kirche San Biero Scheraggio in Florenz übertragen wurde. Und wenn meine Ansicht richtig ift, so ware der Seher Isaias dargestellt, welcher die Geburt der Jungfrau weissagt und an vielen Stellen seiner Brophezeiung den Stern und das heilbringende Licht vorhersagt, das die Finsterniß des Heidenthums verscheuchen sollte. Isaias ist auch auf einem bekannten Goldglase in jugendlicher Gestalt abgebildet, das von P. Garrucci meisterhaft erklärt worden ist." 1

Diese Erklärung und Beschreibung hat allgemein Anklang gefunden; nur Garrucci glaubte in dem Propheten nicht Jsaias, sondern Balaam erstennen zu sollen. Nachdem er jedoch das Bild sich genauer angesehen hatte, stimmte er De Rossi bei ; nur insofern weicht er noch von De Rossi ab, als er nicht den Gestus des Zeigens annimmt, sondern des Redens; eine Unterscheidung, die an der Sache selbst nichts ändert.

Kraus schreibt: "Ganz unhaltbar ist die von Marriott aufgestellte Ansicht, als sei hier eine heilige Familie vorgestellt." Diese als "ganz unshaltbar" bezeichnete Ansicht hat an Schulze einen eifrigen Vertheidiger gefunden. Er schreibt: "De Rossi sieht in der männlichen Figur den Propheten Isais... Gegen diese Deutung spricht zuerst der Umstand, daß der Mann nicht auf den Stern zeigt, sondern sich zu der ihm gegenüber besindlichen Gruppe wendet, wie auch aus der Richtung des Gesichtes und der ganzen Körperstellung hervorgeht" (De Rossi sagt gar nicht, daß er auf den Stern

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Immag. scelt. p. 7. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bullett. 1865 p. 66; vergl. Becker, Wand- und Deckengemälbe der Katakomben S. 45; Kraus, Roma Sott. S. 290. 304; Real-Encykl. II S. 362; Lehner S. 286; Fleury II p. 2; Roller p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The Testimony of the Catacombs p. 24.

<sup>4</sup> Roma Sott. S. 305 Anmerkung.

zeigt, sondern: "er zeigt in der Richtung zwischen der Jungfran und dem Sterne"). "Außerdem liegt diefer Ansicht eine Berwechslung des Sternes, der die Magier führte, und des Sternes, der über Juda aufgehen soll, zu Grunde; dieser ift der Messias selbst, jener der Führerstern, der seine Geburts= ftätte zeigt." (Wer fagt dem Schulte, daß dies der "Führerstern" ift? hätte er beweisen sollen!) "Auch vergleicht Isaias den zufünftigen Messias nicht mit einem Stern, sondern schildert das Kommen desselben gang allgemein wie ein aufflammender Lichtglanz." Ifaias fpricht von "einem großen Lichte (lux), das aufgegangen ift": "dir wird nicht mehr die Sonne am Tage leuchten, noch dich erhellen der Glanz des Mondes, sondern der Herr wird dir ein ewiges Licht sein . . . Deine Sonne wird nicht mehr untergehen und bein Mond wird nicht abnehmen, weil der Herr dein ewiges Licht sein wird." 1 Uns diesen Worten geht denn doch zweifellos hervor, daß Isaias den kommenden Messias mit der Sonne und dem Monde vergleicht; allgemein gesprochen mit dem Aufgange eines Gestirnes und nicht mit einem Lichtglanze. Die Gründe, die Schulte gegen die De Rossi'sche Erklärung auführt, find also hinfällig. Wie beweist er nun, daß die männliche Figur den hl. Joseph darstellt? "Die Beziehung zwischen Mutter und Kind einerseits und dem links ftebenden Manne anderseits ist zu unmittelbar, als daß man die einen von dem andern zeitlich icheiden dürfte; es find nicht zwei Scenen, die wie wohl fonst in der alt= christlichen Kunst dicht aneinander gerückt sind" (hat niemand behauptet!), "sondern die drei Figuren bilden eine einzige einheitliche, in sich abgeschlossene Gruppe, die keine Auseinanderreißung leidet" (wir sind derselben Meinung). "Bie der Stern der Geburtsgeschichte angehört" (gehört der Stern bei Ssaias, der, wie Schulhe fagt, der Meffias ift, nicht der Geburtsgeschichte an?), "so auch der Mann, welcher die Arme nach Mutter und Kind ausftreckt. In ihm einen Repräsentanten der Magier zu sehen, ist nicht ftatt= haft; . . . auch an einen hirten . . . ist nicht zu denken . . . So bleibt nur übrig, die Darstellung auf Joseph zu beziehen, der fich freudig dem neugeborenen Kinde zuwendet. Dieser Unnahme entspricht auch der ganze Charafter des Bildes. Es fehlt ihm das feierlich=ceremonielle Moment, das ausnahmslos da zu bemerken ift, wo nicht zu dem Familienkreise gehörige Versonen, Magier oder Hirten, in die Scene treten. Der Gesichtsausdruck der Mutter ift symvathisch und seelenvoll und hat nicht jenen fremdartigen, ernsten Zug, der später in den Magier-Huldigungen stereotyp wird" (von Maria in der Un= betung in Petrus und Marcellinus [n. 21] schreibt Schulte: "Die Züge ber Mutter haben einen natürlichen, ungezwungenen Ausdruck . . . " Er fieht dort einen "Schimmer seliger Mutterfreuden", einen jungfräulich verschämten Ge-

¹ 3f. 9, 2; 60, 19. 20.

sichtsausdrud"! - "auch der Knabe an ihrer Bruft schaut sonft nirgends jo ked und so kindlich in die Welt hinaus als hier". Bon dem Jesusknaben auf n. 21 fagt er: "Der Knabe zeigt ein frisches, anmuthiges Rindergeficht"; er spricht von einem "Anabenbilde voll lieblicher Naivität"!). "Die liebliche Gruppe vervollständigt Joseph, der als Ausdruck lebhafter Freude nach dem Rinde hier die Urme ausstreckt und, im Gegensatz zu dem Berfahren einer spätern reflectirenden Zeit, seinem Weibe und bem Rinde gleichftebend gefaßt ift." Bur Würdigung biefer Borte erinnern wir an folgenden Sat: "Die Theologie hat nicht den geringsten Einfluß auf die damalige Runst geübt, und gerade dieser Umstand erhöht den Werth dieser lettern insofern, als fie sonach als ein unmittelbares und ungetrübtes Zeugniß des volts= thumlichen driftlichen Glaubens, der durchaus nicht immer mit der zeit= genöffischen Theologie fich dedt, zu betrachten ift", und mit Rüdficht auf unfer Bild an folgenden Sat: "Die Priscilla-Gruppe entbehrt jeglicher Spur der Einwirkung einer bestimmten dogmatischen Reflexion, oder auch nur eines besonders gesteigerten religiösen Bewußtseins in der Seele des Berfertigers." 2 "Das ftille Glud der heiligen Familie, eine eigentlich inner= häusliche Scene vorzuführen, war die Absicht des Künstlers, und er hat dieselbe so fehr innerhalb der Sphare des rein Menschlichen und mit Bermeidung all des feierlichen Apparates, durch welchen die Epigonen Mutter und Kind auszuzeichnen sich abmühen, vollzogen, daß allein der Stern diese Familie als die von Bethlehem fennzeichnet." 3 Wie ersichtlich, beruht dieser ganze "Beweis" auf der Annahme, daß hier "das stille Glück der heiligen Familie" vom Rünstler vorgeführt werde, und in eine folche Scene paffe nur der freudig die Arme ausstreckende Joseph. Die völlige Unhaltbarkeit dieser Unnahme darzuthun, ist uns erspart; Schulte besorgt das selbst, und damit dies klar zu Tage trete, segen wir die betreffenden Stellen einfach nebeneinander. "Der Gesichtsausdruck der Mutter ist sympathisch und seelenvoll" — "Auf dem Antlite der Maria wäre ein freundlicher Zug der Situation angemessener gewesen, als diese verschwommene, unbestimmte Milde." 4 "Die liebliche Gruppe vervollständigt Joseph, der als Ausdruck lebhafter Freude nach dem Kinde die Arme ausstreckt", und "der Mann zeigt nicht auf den Stern, sondern wendet sich zu der ihm gegenüber befindlichen Gruppe, wie auch aus der Richtung des Gefichtes und der ganzen Köperstellung hervorgeht". - "Die Körperstellung Josephs entspricht nicht wohl der Richtung seiner Arme, wodurch in die Figur etwas Gezwungenes (!), Unnatürliches (!) fommt; auch das Gesicht ift ausdruckslos (!)." 5 "Die drei Figuren bilden eine einzige, einheitliche,

<sup>1</sup> Bon uns unterftrichen.

<sup>2</sup> Katakomben S. 94 u. 152.

<sup>3</sup> Studien S.-189 u. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> S. 190 u. 194. <sup>5</sup> S. 189 u. 194.

in sich abgeschlossene Gruppe, die keine Auseinanderreißung leidet" — "Bor allem drängt sich die Isolirtheit der Figuren, die ohne rechte Beziehung zu einander sind (!), als ein Manges auf. Der Blick der Maria gleitet über den Knaben hinweg, wie auch der des Kindes auf ein Object, das in dem Bilde selbst nicht gegeben und nur schwer zu errathen ist." Dieser Selbstwiderlegung fügen wir nur eine Frage an: was soll denn die Schriftrolle in der Hand des hl. Joseph, deren Anwesenheit ja Schulze selbst erwähnt? War der hl. Joseph vielleicht ein Schriftgelehrter? Gerade dem Umstande, daß die Figur eine Schriftrolle in der Hand hat, legt De Rossi eine entscheiden de Bedeutung bei. Das hätte Schulze entkräften sollen; er hat es aber vorgezogen, sich darüber in völliges Schweigen zu hüllen.

Selbst für hafenclever ift der Umftand, daß die Figur eine Rolle in der Hand trägt, ein entschiedener Grund gegen die Annahme einer Josephsfigur. "Letteres (die Figur als Joseph zu erklären) dünkt mir, wenn man die Gruppe als Madonnenbild auffaßt, doch das Unwahrscheinlichste: . . . die Rolle in der Hand weist doch auf eine irgendwie lehrende Eigenschaft der Person hin; sie könnte also doch eher ein Prophet sein." 3 "Aber", fährt Hasen= clever fort, "ein zwingender Grund, die Gruppe für ein Marienbild zu halten, scheint mir überhaupt nicht vorzuliegen. Schulge hat mit Recht darauf hin= gewiesen, daß das Bild unter den Malereien des betreffenden Grabes an einer untergeordneten Stelle angebracht sei. Würde man ihm diese Stelle angewiesen haben, wenn man ein firchlich=religiöses Bild aus dem Motiv einer Verehrung für die Jungfrau und zur Verherrlichung derfelben hätte schaffen wollen?" (Im 27. Rapitel werden wir uns hiermit näher zu befaffen haben.) "Die übrigen dabei stehenden Bilder sind, abgesehen von Moses am Felsen" (er meint die von De Roffi als Propheten erklärte Figur) "und den drei Junglingen im Feuerofen" (er meint den Mann, die Frau und das Kind, welche als Oranten links neben dem Loculus stehen), "offenbar Darstellungen Berftorbener" (es findet sich noch der gute Hirt dort! ist das vielleicht auch das Bild eines Berstorbenen?), "die hier beigesetzt waren; wäre dies mit dem angeblichen Marienbilde nicht auch möglich? ja, ist es nicht in dieser Umgebung wahr= scheinlich? Ohne den Stern würde gewiß jeder das Bild für eine der Familien= scenen halten, wie solche im antiken Gräberschmuck so häusig vorkommen. Das Bild ift wegen seiner Stellung in einem Winkel allem Anscheine nach später als die anderen Bilber dieses Grabes gemalt" (dies auch nur in etwa zu beweisen, dürfte Hasenclever schwer fallen) "und verdankt seine Existenz vielleicht dem Umstande, daß nachträglich noch ein Kindlein hier beigesett wurde (!).

<sup>1</sup> S. 190 u. 194. 2 Studien S. 189.

<sup>3</sup> Der altchriftliche Gräberschmuck S. 244.

Wäre es so undenkbar, daß ein Christ auf den Gedanken kam, ein solches im antiken Gräberschmuck so häufiges Bild dadurch christlich zu modificiren, daß er durch den Bater oder einen Lehrer der Gemeinde die trauernde Mutter (!) auf den Stern des Trostes hinweisen ließ, der von oben strahlt?" Hasensclever bezeichnet diese Erklärung nur als "Bermuthung", der, wie ersichtlich, kein stichhaltiger Grund zur Seite steht.

Nachdem wir so die Erklärung der Figuren sichergestellt haben, wollen wir unter der zuverlässigen Führerschaft De Rossi's die Zeit kennen lernen, der wir dieses Bild verdanken. Wir legen die Gründe vor, welche De Rossi bestimmt haben, unser Bild der ältesten Zeit christlicher Kunstthätigkeit zuzuweisen, und führen dabei die von Schultze gemachten Ginwände auf ihren wahren Werth zurück.

De Rossi vergleicht unser Vild in Bezug auf den Stil mit den Malereien, welche die sogenannten Sacramentskapellen in Callisto schmücken, und da stellt sich heraus, daß diese nicht so vollendet gemalt sind als jenes. Dies führt ihn zu der Vermuthung, daß es älter als diese ist, d. h. älter als die Mitte des dritten Jahrhunderts. Ein weiterer Vergleich mit den Vildern der Crypta quadrata in Prätextatus, die der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts entstammen, ergibt, daß unser Vild, weil besser gemalt, auch älter als diese sein muß. Endlich übertrifft es selbst jene Malereien, die in dem ältesten Cubiculum von Domitilla ausgeführt sind, erweist sich also als ein Werk des Ausganges des ersten oder des Anfanges des zweiten Jahrhunderts.

Bu diefem mehr in allgemeinen Ausdrücken gehaltenen Beweise wollen wir eine nähere Erklärung geben; wir wollen außeinandersetzen, wodurch sich die Malweise unseres Bildes von der der späteren so vortheilhaft unterscheidet. Wir greifen der größern Rlarheit halber noch weiter als De Rossi zurud, nämlich auf die letten Arbeiten, die in den Katakomben ausgeführt wurden. sehen wir die Figuren in folgender Weise gemalt: auf den Frescogrund wurden die Umrisse und der Faltenwurf in schwarzen, kräftigen Linien ge= zeichnet, die Fleischfarbe durch einen lichten Ockerton angegeben; die Gewänder erhielten einen Localton ohne jede oder nur spärliche Andeutung des Schattens (Beispiele: die Mutter Gottes von Albano n. 1; die Figuren auf dem Sarkophage von Abdo und Senne in Pontianus); oder die Umriffe des Balliums wurden mit Oder gezeichnet, um es so von der Tunica zu unterscheiden (Beispiele: die Bilder der hll. Marcellinus, Polonius, Petrus, Pumenius in Pontianus). Die Umrifilinien bilden also das charafteristische Merkmal der Runftleistung aus der Zeit vom fünften bis siebenten Jahrhundert. Arbeiten des dritten und vierten Sahrhunderts weisen eine bessere Technik auf: die Umriglinien verschwinden bei den Fleischtheilen, bei den Gewandungen find fie feiner und gefälliger ausgeführt; der Faltenwurf ift durch Linien,

verbunden mit Schattirung, hergestellt (Beispiele find die verschiedenen Marien= bilder aus diefer Zeit, n. 20, 21, 22, 23, und die Gemalde der Sacramentskapellen). Betrachtet man endlich die Arbeiten heidnischer Künstler, sei es auf pompejanischen Wandgemälden oder im Hause des Baters des Tiberius auf dem Palatin (Arbeiten des ersten Jahrhunderts), so fehlen die Umriftlinien vollständig; der Localton ift durch Lichter und Schatten und deren Uebergänge auf gang geringe Flächen beschräntt; die Figuren zeigen eine vollkommene Nachahnung der Natur. Hieraus ergibt sich, daß ein Bild um so jünger ift, je mehr die Umriglinien hervortreten und die Schattirung fehlt; daß es um so älter ift, je mehr die Umriglinien zurüdtreten oder fehlen und Schattirung vorherricht. Auf unserem Bilde fehlen die eigentlichen Umriflinien vollständig; die vorhandenen Linien sind Schlagschatten. Auch der Localton ift durch Lichter und Schatten und Uebergangstone gebrochen. Besonders die Fleisch= theile sind sehr sorgfältig gemalt; der Arm des Propheten und der Mutter Gottes und der Rücken des Kindes verrathen eine glückliche Rachahmung der Natur. Es leuchtet ein, daß unfer Bild noch zu jenen Zeiten gemalt wurde, wo die Kunstfertigkeit noch nicht gesunken war, daß es also mit Recht dem Ausgange des ersten oder dem Anfange des zweiten Sahrhunderts zugewiesen wird.

Dieser Beweis findet seine volle Bestätigung durch eine Untersuchung des Frescogrundes. In der Abhandlung "Ueber die antiken Wandmalereien in technischer Beziehung" 1 hat D. Donner eingehende Aufschlüsse über die Be= handlung des Frescogrundes der Alten gegeben. Die antiken Künftler ließen, wie Bitrub meldet, feche Schichten Mortel auftragen, die drei ersten mit grobem Sand, die drei letten mit Marmorfand gemengt, in welchen in der untersten dem Kalke grobe, in der zweiten weniger grobe, in der obersten feine Marmorstüdchen als Zuschlag beigemischt find. "Wenn die Wände mit drei Lagen Sandmörtel und ebenso vielen Lagen Marmormörtel beworfen find, so werden in ihnen weder Risse noch andere Fehler entstehen können, sondern sie geben vermöge ihrer durch das Schlagen mit Solzern verdichteten und durch den steten Glang der Marmorstücken glatten Masse, nachdem auch bei dem Poliren die Farben aufgetragen worden find, einen leuchtenden Schimmer von sich." 2 Bon dieser forgfältigen Behandlung ift man fpater, wie Donner in Pompeji bemerkt hat, theils um ichneller und billiger fertig zu werden, theils weil das Bauhandwerk schon im Rückgang war, abgegangen, indem man theils weniger Schichten auftrug, theils indem man ftatt Marmor=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einleitung zu "Wandgemälbe der vom Besuv verschütteten Städte Campaniens" von B. Selbig.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vitruv. LVII. c. III, 7.

fand andere Zufäge (zerstoßene Scherben von Thongefäßen oder Meerjand) benutt hat 1. Wir haben den Frescogrund der Katakombengemälde in dieser Beziehung untersucht und gefunden, daß bei den Bildern, die anerkannter= magen dem dritten und vierten Sahrhundert angehören, nur eine Mörtelschichte aufgetragen wurde, die meistens mit Tuffsand versett ift. Bei dem Bilde der Anbetung der vier Magier in Domitilla, das wir in die erste Salfte des dritten Jahrhunderts versett haben, konnten wir zwei Mörtelschichten unterscheiden; die erste besteht aus Ralf, vermengt mit schwärzlichem, grobem Tufffande, und ist fast 0,03 m did; die zweite Schichte ist ganz weiß und schimmernd, hat jedoch nur die Dicke einer starken Tünche. Bei unserem Bilde in Priscilla konnten wir klar drei Mörtelschichten unterscheiden, von denen die erste groben, die zweite feinern schwarzen Tuffsand und die dritte weißen Marmorfand enthält; eine jede Schichte ift 0,01 m bid. Wir sehen alfo, daß bei Berstellung dieses Bildes noch die alten Regeln, wenn auch in abgeschwächtem Mage, in Gebrauch waren, daß unser Rünstler noch mit der alten claffischen Technik in Fühlung stand.

Diese Datirung auf Grund des Stiles und der Technik steht im Ginklang mit den Anhaltspunkten, die der Fundort bietet. De Rossi weist kurz nach, daß dieses Bild in dem Cometerium der hl. Priscilla sich findet, das der apostolischen Zeit seine Entstehung verdankt, und zwar, da sich deutlich zwei Unlagen, eine ursprüngliche und eine spätere, unterscheiden laffen, in dem ältesten Theile 2. Diesen Beweis für das hohe Alter des Bildes will Schulte nicht gelten laffen, indem er behauptet, das fragliche Cubiculum befinde sich nicht in dem ältesten, sondern in dem später angelegten Theile. Er schreibt: "Das Gemälde liegt in der That der Mitte des zweiten Sahrhunderts nicht fern, kann aber unmöglich der Zeit der Flavier oder gar der Apostel zuge= wiesen werden; denn obgleich das Cometerium der Priscilla ohne Frage eines der ältesten ift, so heben sich doch in dem Ganzen, wie auch allgemein aner= kannt wird, verschiedene Bauperioden scharf voneinander ab. Das in Frage ftehende Cubiculum nun gehört der ersten Bauperiode, welche durch die soge= nannte Cappella greca und die umliegenden Räume repräsentirt wird, nicht an. Denn dasselbe liegt nicht nur von dieser Region ziemlich entfernt, wenn auch in demfelben Biano, sondern weist außerdem eine andere, unvollkommenere Architektur auf. Die Anlage ist unregelmäßig, Die Decke nachlässig gearbeitet und die Loculi entbehren der Correctheit und des icharfen Schnittes (Diefes Kennzeichen ist eine Erfindung Schulte's! Es scheint, er weiß nicht, daß

<sup>1</sup> A. a. D. S. XXXIX u. XLI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Immag. scelt. p. 17—18. Bullet. 1865 p. 25; Bullet., Paris, 1880: Fouilles et découvertes dans le cimetière de Priscille p. 5—59.

die "Correctheit und der scharfe Schnitt" der Loculi von der Beschaffenheit des Tuffes, ob weich oder hart, abhängt.), wodurch die alten Räume aus= gezeichnet find. Es ift hier nicht der Ort, eine genaue Analyse der architektonischen Verhältnisse der einzelnen Theile des Cometeriums zu einander zu geben, da eine solche in einem spätern Bande der Roma Sotterranea zu erwarten ift; ich darf indeffen mit gutem Grunde überzeugt sein, daß eine jachverständige Forschung dieses Urtheil bestätigen wird." 1 Wenn Schulte erst von einem spätern Bande der Roma Sotterranea eine genaue Analyse der architektonischen Berhältnisse der einzelnen Theile des Cometeriums erwartet, jo verschweigt er, daß eine solche bereits (1864) von De Rossi veröffentlicht ift; im ersten Bande der Roma Sotterranea, Anhang p. 32, hat M. St. De Roffi den eigenthümlichen Charafter des ältesten Theiles von Prizeilla beiprochen und seinen Ausführungen einen Plan beigefügt, der sowohl das in eine Katakombe umgewandelte Arenarium als auch die spätere Anlage veranschaulicht. Wir fagen "verschweigt", benn Schulte kennt diese "sachverständige Forschung" und den beigefügten Plan; er hat ihn nämlich in seinem Werke "Die Ratatomben" S. 63 Fig. 6, freilich ohne Angabe der Quelle, abgedruckt. founte ihn auch fennen auß Kraus, Roma Sotteranea (Freiburg 1879) S. 385 Fig. 69. Auf diesem Plane ist unser Cubiculum zu sehen, und zwar mit einem A bezeichnet, was, wie Schulge felbst erklärt, "die breiten Gänge des Arenariums" bedeutet! 2 Ferner, mas Schulte als Beweis einer spätern Entstehung des Cubiculums anführt: "unregelmäßige Anlage", "nachläffig gearbeitete Decke", "Loculi ohne Correctheit und scharfen Schnitt" - alles das ift ein Beweis, daß unser Cubiculum nicht eigens als solches angelegt, sondern daß es aus einem "breiten Gange des Arenariums" umgearbeitet wurde, daß die Loculi in den weich en Tuff der Sandgrube ausgehöhlt wurden. Ein Blid auf den beigefügten Grund- und Aufrig dieses Cubiculums (Taf. V) wird jeden Zweifel daran beseitigen. Unter diesen Umftanden erscheint die Behauptung Schulte's: "biefes Cubiculum gehört der erften Bauperiode . . . nicht an", in eigenthümlichem Lichte. Wir sehen uns darum nicht veranlagt, seine anderen Argumente näher zu prüfen, die sich als unbewiesene Verneinungen charakterifiren. Uebrigens muß Schulge zugeben, daß das Bild "frühestens in die Zeit von 150-170 zu setzen" sei; da er aber sein "früheftens" nicht bewiesen hat, so stimmt er ungefähr mit De Rossi überein 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Studien S. 192-193. <sup>2</sup> Ratafomben S. 61.

<sup>3</sup> In einer Anmerkung S. 195 sagt er jedoch: "Herr Dr. von Duhn, der auf mein Ersuchen das Fresco in Augenschein nahm, erklärt dasselbe auf Grund stilistischer Untersuchung sogar für ein Werk des dritten Jahrhunderts." Es scheint, Schulze legt dieser "stilistischen Untersuchung" keinen besondern Werth bei, da er ihr weder beipflichtet, noch sie einer Widerlegung werth hält. Solche Anmerkungen sind aber verständlich.

#### 92. In der Katakombe der hl. Domitilla (Fig. 64).

Wie wir bereits oben (S. 318) gehört haben, hat Bosio eine zweite berartige Scene in der Domitissa-Katakombe erkannt. In dem Cubiculum quartum Coemeterii sancti Callisti Papae (Domitissa) fand er folgende Malereien: an der Decke das Brustbild eines Mannes (Christus?), von einem Kreise umschlossen, der von drei Achtecken umgeben ist; in den Ecken sind Kreissegmente mit Bögeln, an den Schmalseiten Bierecke mit Blumenvasen; die Lücken füllt Blattwerk auß; an der rechten Seitenwand ist auf der Lunetta

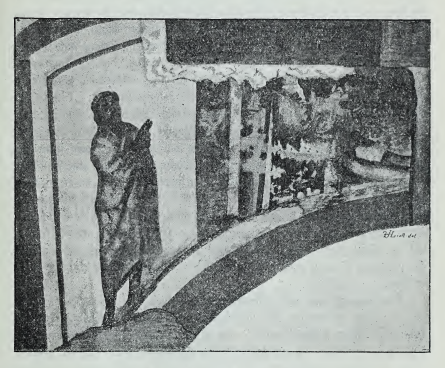


Fig. 64. Maria und Prophet Ezechiel.

des Arcososiums die Himmelfahrt des Clias, darüber auf der Wand eine Orante, Noe in der Arche und die Auferweckung des Lazarus gemalt; auf der sinken Seitenwand sieht man Job auf dem Misthausen, Moses, wie er die Schuhe auszieht, und auf der Lunetta des Arcososiums Daniel zwischen den Löwen; auf der Wand dem Cingange gegenüber sindet sich auf der Lunetta des Arcososiums Orpheus mit der Leier inmitten der Thiere; darüber, ungefähr in der Mitte, sieht man Maria mit dem Kinde; sinks davon einen Mann, der mit der Rechten nach Maria hinweist, und zwischen ihnen zwei

thurmartige Gebäude; rechts von Maria ift auf eine Strecke der Stuck herabgefallen; dann folgt Mofes am Feljen. Bor Bofio hatte icon Ciacconio unser Bild abzeichnen lassen, aber wie gewöhnlich sehr ungenau. Die betref= fende Zeichnung ist in dem Coder G. 6 der Ballicellana aufbewahrt. Figur des Mannes steht auf derselben Linie wie die Mutter; diese hat fein Kind auf dem Schoffe; fie beugt fich, die Arme vorstredend, wie wenn sie etwas vom Boden aufheben wollte, vornüber. Ihre Rleidung besteht aus einer gelb gefärbten Tunica. Unmittelbar daneben ift die andere Scene mit Moses; die Lücke ist vernachlässigt. Der Herausgeber der Roma Sotterranea des Bosio hat diese Zeichnung als untauglich befunden und sie deshalb ebenso, wie wir dies bei der Anbetung der vier Magier gefunden haben, durchstrichen, dem Rupferstecher zur Nachricht, daß sie zur Bervielfältigung nicht benutt werden soll. Es wurde eine andere Zeichnung benutt, die sich genauer an das Original anschließt; fie ist das Borbild für alle anderen bisher veröffent= lichten geworden 1. Bosio beschreibt das Bild folgendermaßen: "Gine Figur zeigt mit der Hand nach einem Gebäude, welches Mauer oder Thurme einer Stadt zu sein scheint; vielleicht ift er ein Prophet, welcher etwas von dieser Stadt weisfagt. Die Königin des himmels halt in ihren Urmen ihren ein= gigen Cohn, und es icheint, daß nach Art anderer Bilder hier eine Anbetung der Weisen dargestellt war; lettere sieht man nicht, weil dort, wo fie vielleicht gemalt waren, der Stud heruntergefallen ift." Aringhi erklärt die zeigende Figur näher dahin, daß sie die Stadt segne oder ihr drohe - eine Erklärung, die Bottari nicht gelten läßt; er nimmt an, es sei diese Figur nur als Gegenftück zu Moses aufzufassen 2. Wie Bosio, Aringhi und Bottari, nehmen auch Garrucci und Schulte und nach ihnen Lehner an, es sei hier eine Anbetung der Weisen dargestellt.

Ein Vergleich der bisher veröffentlichten Copien mit dem Original ergab, daß bei allen auf Grund der vorhandenen Spuren das ursprüngliche Bild wieder herzustellen versucht wurde. Die Gruppe der Mutter Gottes mit dem Kinde hat, wie man sich auf unserer Copie überzeugen kann, gar sehr gelitten. Durch die Anlage eines Loculus ist der obere Theil durchbrochen, und infolge dessen wurde der Kopf der Mutter Gottes theilweise zerstört; dann hat die Feuchtigkeit die übrigen Theile, besonders das Kind, fast unkenntlich gemacht.

<sup>1</sup> Perret hat eine Originalcopie ansertigen lassen, jedoch nur von dem Propheten; für die Beurtheilung hat diese Copie keinen Werth, weil sie eine ganz selbständige Arbeit ist (I pl. XXI; in Kraus, Real-Encykl. II S. 661 Fig. 413); ein Gleiches gilt von der Copie Fleury's (pl. 80). — Bosio p. 310; Aringhi I p. 321; Bottari tav. LXXI; Garr. tav. 30; De Rossi, Immag. scelt. p. 21; Kraus, Roma Sott. S. 290; Schuske, Verzeichniß n. 3; Lehner S. 287, Taf. I n. 2; sehst bei Roller.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bottari p. 55.

So erklärt sich auch die abweichende Copie Ciacconio's. So viel kann man noch mit Sicherheit erkennen, daß Maria auf dem bekannten Bischofssessellen nach rechts gewendet sitt, das Kind auf dem Schoße. Der Sesselles ist, wie auch sonst, in hochrother Farbe ausgesührt; das Gewand der Mutter Gottes hat eine gelbliche Färbung; ob es aus Pallium und Tunica bestand und wie der Faltenwurf beschaffen war, läßt sich nicht mehr erkennen. Die Figur des Propheten ist besser erhalten. Zwischen dem Propheten und der Mutter Gottes sieht man noch die Reste von "thurmartigen" Gebäuden.

Wie wir gehört haben, ist die Ansicht ausgesprochen worden, es sei eine Anbetung der Beisen hier zu erkennen. Doch man hat die Größenverhältnisse der Lücke außer Acht gelaffen. Sowohl bei Bosio, als auch auf der "ber= befferten" Copie Garrucci's ist die Lücke viel zu groß angegeben. Nach unserer Meffung ift sie an der weitesten Stelle 0,65 m, an der engsten nur 0,54 m breit. Ferner wurde ein Theil dieser Fläche noch von dem Felsen bededt, an den Moses schlägt, so daß also höchstens 0,40 m Raum für die drei Figuren übrig bleibt. Mit Recht fagt darum De Roffi, es sei nicht ausreichend Blat, um drei Magier anzubringen 1. Unfer Bild ift also als vollständig erhalten zu betrachten und als solches zu erklären. Wenn gesagt wird, die männliche Figur sei der Prophet Michaas, so hätten wir hier eine Darstellung der Prophezeiung: "Und du, Bethlehem, bist keineswegs die geringste unter den Fürstenstädten Juda's, denn aus dir wird hervorgehen, der Fürst in Ifrael sein soll." 2 Bedenkt man jedoch, daß das "thurmähnliche Gebäude" zur Darstellung der "Stadt" Bethlehem etwas durftig und unzureichend erscheinen muß, so wird folgende Erklärung eher als zutreffend zu erachten sein. Wir betrachten das "thurmartige Gebäude" als ein "Thor" und sehen dann in dem Bilde eine Darstellung des Propheten Gzechiel und feiner Prophezeiung von dem verschloffenen Thor, durch das der Herr hin= durchgehen foll, eine Prophezeiung, welche auf die unverletzte Jungfrauschaft Mariens in der Geburt bezogen wird.

Der zerstörte Zustand gestattet kein sicheres Urtheil über den Stil und demgemäß über das Alter des Bildes. Die anderen Gemälde des Cubiculums, die besser erhalten sind, bekunden, daß man das Bild dem Ende des dritten oder dem Ansang des vierten Jahrhunderts zuweisen kann. Ein genaueres Urtheil wird man dann erst abgeben können, wenn De Rossi den vierten Band seiner Roma Sotterranea veröffentlicht hat, wo die topographischen und epigraphischen Anhaltspunkte gegeben sein werden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Immag. scelt. p. 21. <sup>2</sup> 5, 2.

### Dreinudzwauzigstes Kapitel.

# Die Darstellungen der allerseligsten Jungfrau Maria als Gottesgebärerin.

In diesem Kapitel haben wir drei Darstellungen zu besprechen, die uns Maria mit dem Jesusfinde allein, ohne sonstige Figuren, die eine historische oder prophetische Beziehung begründen, zeigen: Maria ist als Gottesmutter, als die Mutter des Sohnes Gottes aufgefaßt.

#### 93. Ju der Katakombe der hl. Priscilla (Fig. 65).

In der Katakombe der hl. Priscilla fand Bofio in einem Cubiculum, das er das fünfte nennt, folgende Malereien. Die Decke des ziemlich tiefen Einganges ift mit einem Bilde des Jonas verziert, wie er von dem Ungeheuer aus Land gespieen wird. Die Dede des eigentlichen Cubiculums ift durch Linien mannigfaltig getheilt, und in den so entstandenen Feldern erblicken wir folgende Darstellungen: in der Mitte den guten hirten; vier Felder sind durch auf dem Boden stehende Bogel, die vier Edfelder durch fliegende Bogel belebt. Oberhalb der Loculi an der rechten Wand sicht man die drei Jünglinge in phrygifcher Kleidung im Teuerofen, über ihnen eine Taube mit dem Del= zweige; auf der gegenüberstehenden Wand Abrahams Opfer; auf der Wand, die dem Eingange gegenüber ift, folgende drei Gruppen: ein älterer Mann sitt auf einem Lehnsessel; vor ihm steht eine Jungfrau, welche eine Binde in den Händen hält, und hinter ihr fteht ein junger Mann, der ebenfalls eine Binde in der Sand hat. In der Mitte steht eine große Orante, mit Tunica und Schleier bekleidet. Rechts davon fitt eine Frau auf dem bekannten Bischofsstuhl und hat ein nacktes Knäblein auf dem Schofe.

Die Abbildung, die Bosio von diesem Gemälde veröffentlicht hat, gibt im allgemeinen die Figuren richtig wieder. Was jedoch insbesondere den Gesichtsausdruck bei der Mutter mit dem Kinde angeht, so ist er ein völlig anderer geworden. Das gilt auch von der Copie Garrucci's 1, der des Abbé Davin 2 und Lehners 3; diese Köpfe sind alle ganz selbständige Arbeiten 4.

Bosio gibt von den drei Gruppen folgende Erklärung: in der Orante sieht er die hl. Priscilla, die Scene links bedeutet ihm die Sinkleidung einer Jungfrau, und er ist geneigt, anzunehmen, es sei Papst Pius, welcher der Prazedis oder der Pudentiana den Schleier anlegt unter Beihilfe des Priesters Pastor; rechts, glaubt er, sei die allerseligste Jungfrau mit dem Christusknaben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tav. 78. <sup>2</sup> Revue de l'art chrét. 1880 p. 151 pl. XIV.

<sup>3</sup> S. 288, Taf. I n. 3.

<sup>4</sup> Wenn unsere Illustration oben rund abschließt, so ist das durch ein Migverftändniß bei der Reproduktion entstanden.

auf dem Schoße dargestellt <sup>1</sup>. Im Gegensatz zu Bosio hat Bottari <sup>2</sup> die Vermuthung ausgesprochen: die Orante sei eine römische Matrone, die Mutter der zur Rechten und Linken abgebildeten weiblichen Personen; eine von diesen sei im Begrisse, den Schleier zu nehmen, die andere sei als verheiratete Frau abgebildet. Es scheint auch, daß er die Beziehung auf Priscilla und Papst Bius und Pragedis billigt; nur die Erklärung der sitzenden Frau mit dem



Big. 65. Gottesgebarerin.

Knäblein mißfällt ihm. Die Archäologen sind alle Bosio's Erklärung beigetreten; nur Schulze hat die Ansicht Botatari's zu der seinigen gemacht, dem dann Kraus gesolgt ist 3; Roller hat für die Gruppe links eine ganz neue Erklärung gegeben, nämlich: sie stelle die Bermählung Mariä mit Joseph dar; Maria sei im Begriffe, sich den Frauenschleier umzuslegen 4. Was macht denn der bermeintliche Joseph mit dem Schleier in der Hand?

Schultze bestreitet, daß die Scene links die Einkleidung einer Jungfrau bedeute 5; sie scheint ihm vielmehr einen Vater und zwei Kinder darzustellen, die in erbaulicher Betrachtung der Heiligen Schrift begriffen sind, mit bestimmter Beziehung auf die im Vordergrunde stehende Orans, welche wohl die hingeschiedene Mutter des Hauses sift. Es kann uns hier ganz gleichsgiltig sein, ob die Einkleidung einer Jungfrau, oder eine bibels

lesende Familie dargestellt ist; wir erklären die Bilder aus den in denselben gebotenen Merkmalen und nicht durch künstlich in dieselben hineingetragene Be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bosio p. 549; Aringhi II p. 138. <sup>2</sup> Text zu tav. 189.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Literar. Rundichau 1881, n. 2 Sp. 50. <sup>4</sup> Roller p. 153.

<sup>5 &</sup>quot;Da das Gemälde", so schreibt er, "unverkennbar dem zweiten Jahrhundert

ziehungen. Mit Unrecht schreibt darum Schulze: "Auch die rechts sitzende junge Frau mit dem Kinde wendet sich dieser zu und erweist sich dadurch gleichfalls als ein Glied derselben Familie. Außerdem trägt sie durchaus individuelle Züge, und kurz geschnittenes Haar sindet sich nie bei Idealgestalten wie Maria. Wahrscheinlich ist in der Figur mit Bottari eine ältere Tochter der betenden Matrone zu erkennen. Frauen, die Kinder auf dem Schoße tragen, erscheinen

angehört, so ist von vornherein ausgeschlossen, auf demselben eine liturgische Sand= lung bargeftellt zu finden, welche weit spätern Ursprungs ift (Tertullian 3. B. kennt verschleierte Jungfrauen als besondern Stand noch nicht, sonft würde er fich in feiner Schrift De vel. virg. gewiß auf dieselben bezogen haben. Statt bessen fucht er muhfam fernliegende Beispiele zu nennen)" (Studien S. 182). Mit Unrecht verset Schulke Diese Malereien ins zweite Jahrhundert; fie gehören vielmehr bem britten Jahrhundert an, wie wir nachher beweifen werden. Aber auch felbst für den Fall, daß er Recht hätte, fo ift feine Behauptung, die liturgifche Sandlung der Ginkleidung einer Jungfrau fei fpatern Ursprungs, nicht ftichhaltig. Tertullian kennt "einen besondern Stand" ber verschleierten Jungfrauen fehr wohl. Bekanntlich hat feine ganze Schrift De velandis virginibus keinen andern Zweck, als die Jungfrauen zu mahnen, ihre Stande 8= tracht, den Schleier, beizubehalten. Dag er die verschleierten Jungfrauen als "besondern Stand" fannte, geht aus folgenden Worten hervor: plures Ecclesiae virgines suas abscondunt (c. 2). Er kennt also Jungfrauen, die in besonderer Weise der Kirche angehörten, die unter einer besondern Aufsicht und Votmäßigkeit der Kirche ftanden, die in vielen Kirchen getrennt von den Gläubigen leben mußten: die also offenbar einen besondern Stand ausmachten. Ferner das Erkennungszeichen ihres besondern Standes war der Schleier: "die Jungfrauen sollen sich vor den Außenstehen= den scheuen und Achtung vor ben Brüdern haben, fie follen alfo auch auf den Stragen als Jungfrauen fich zu zeigen den Muth haben (indem fie den Schleier tragen), wie fie es in der Kirche thun" (c. 13). "Du haft bich Chrifto angelobt . . ., darum trage dich auch nach dem Willen deines Bräutigams" (c. 16). Es steht somit nichts der Unnahme im Wege, daß bereits zu Tertullians Zeiten die Jungfrauen durch einen firchlichen Ritus den Schleier erhielten; mithin ist auch die Möglichkeit gegeben, daß hier diese liturgische Sandlung abgebildet ift. Schulte fahrt jedoch fort: "Aber auch im Bilbe selbst findet jene Deutung keine Stütze, denn das Mädchen hält nicht eine Mitra in der Sand, wie Garrucci meint, sondern eine aufgewickelte Rolle . . . unrichtig ift es, in dem hinter ber Jungfrau stehenden Junglinge einen Archidiakon zu erkennen, welcher ben Schleier halte, mit dem jene verhüllt werden foll; gang abgesehen davon, daß es Archidiakone erst seit dem vierten Jahrhundert gibt, zieht in diefem Falle der junge Mann nur den Zipfel seines eigenen Gewandes nach links herauf" (Studien S. 183). Schulte irrt, wenn er fagt, der junge Mann "ziehe den Bipfel feines Gewandes herauf". Das Original belehrt uns, daß dieser vermeintliche Bipfel ein von den übrigen Gewändern verschiedenes Stuck Zeug ift; die in den Ralk eingeritten Conturen und die andersartige Färbung beweisen dies. Dann, wenn es auch erft im vierten Jahrhundert Archidiakone gibt, so hindert das nicht, in dieser Figur einen Diakon ju feben, ober, wie Bofio will, einen Priefter. Endlich: Die Beichaffenheit des Gegenstandes, den die Jungfrau in der Sand halt, ift vollständig verichieden von den fonft vorkommenden Rollen.

auf antifen Grabmonumenten nicht selten." 1 Schulge hat hier wiederum nicht nach dem Original, sondern nach der Copie Garrucci's sein Urtheil abgegeben. Auf dem Original find weder individuelle Büge, noch kurggeschnittene Haare zu erkennen. Und wenn auf "antiken" Grabmonumenten Frauen mit Kindern auf dem Schoße vorkommen, so folgt daraus nichts für driftliche Monumente. Die Ansicht Bosio's, wonach hier eine Darftellung der allerseligsten Jungfrau Maria zu erkennen ift, muß als die richtige ver= treten werden. Es ift bereits früher darauf hingewiesen worden (S. 208), daß unter den Darstellungen, welche ohne Zweifel Mariendarstellungen sind, Maria in ungefähr 40 Fällen auf einem ähnlichen Lehnsessel wie hier sitt; daß dieser Lehnsessel fast ausschließlich Maria zugetheilt wurde. Es ist darum gewiß gerechtfertigt, auch in diesem Falle anzunehmen, daß wir eine Darftellung der allerseligsten Jungfrau bor uns haben. Undernfalls bliebe nur übrig, an eine gewöhnliche Mutter zu denken; doch De Rossi hat mit Recht darauf aufmerksam gemacht, daß folche Familienscenen, wie Schulte will, in den Ratakomben nicht gefunden werden 2.

Unser Bild zeigt uns die allerseligste Jungfrau, auf einem Lehnsessels sitzend, den Jesusknaben auf dem Schoße. Sie ist in eine gestreifte Tunica von grünlicher Färbung gekleidet; der Schleier fehlt diesmal, ein Umstand, dem keine weitere Bedeutung beizulegen ist. Das Jesuskind ist nackt; es lehnt sich an die Brust der Mutter an, die mit fast starrem Blicke nach links schaut, während sie halb rechts gewendet sitzt. Die Füße der Mutter sind scheinbar bloß. Der Sessel hat eine dunkelbraune Färbung. Durch die Feuchtigkeit hat das Bild in einzelnen Theisen sehr gesitten, besonders die Hände und Füße sind fast unkenntsich geworden. Auch das Gesicht hat gesitten; denn so kann es ursprünglich nicht beabsichtigt gewesen sein.

Das Cubiculum, zu bessen Bilderschmuck unser Bild gehört, findet sich in dem Theile der Priscilla-Katakombe, welcher eigens als Katakombe angelegt wurde, der also später zu Begräbnissen benutzt wurde, als jener, welcher ursprünglich eine Sandgrube war. Wir werden somit auf das dritte Jahr-hundert als Entstehungszeit unseres Bildes hingewiesen, womit auch der Stil und die Malweise übereinstimmen, die bei den anderen, besser erhaltenen Bildern klar erkenntlich sind.

#### 94. 3m Cometerium Oftrianum (Taf. VI).

Bosio entdeckte in der von ihm nach der hl. Agnes benannten Katakombe, die, wie wir jetzt wissen, das Cömeterium Ostrianum ist, ein Arcosolium mit Malereien, die uns nun beschäftigen sollen. Auf der Lunetta des Arcos

¹ Studien S. 183. 2 Immag. scelt. p. 10. vergl. S. 335.

soliums sehen wir eine Frauengestalt mit erhobenen Armen nach Art der Oranten. Ihre Gewandung besteht aus einem lichten Schleier, einem blauen Pallium und einer rothen Tunica; den Hals schmückt ein Halsband aus Sdelsteinen. Bor sich hat sie, eben noch kenntlich, einen Anabenkopf; der Körper des Knaben und der Mutter ist in den unteren Theilen theils infolge Herabsallens des Mörtels, theils durch die Ansage eines Loculus zerstört. Zu beiden Seiten steht je ein Monogramm Christi, und zwar so, daß die Rundung des Rho rechts nach links gewendet ist. Am Bogen des Arcosoliums sehen wir oben in einem Kreise eine jugendliche männliche Gestalt; links eine weibliche, rechts eine männliche Orante.

Bosio hat auch eine Abbildung von dem Bilde veröffentlicht, welche die allgemeine Stellung der Figuren wiedergibt, aber fonst ohne jeden Werth ift. Die Abbildung ist sodann von Aringhi 1 und Bottari 2 benutt worden. Perret hat eine neue Copie anfertigen laffen, die jedoch eher nach einer Beschreibung, als nach dem Original ausgeführt zu sein scheint. Die Mono= gramme find ftatt rechts und links von den Sanden der Mutter, zwischen dem Ropfe und den erhobenen Händen angebracht3. Im Jahre 1863 hat De Roffi unter seinen Immagini scelte auf tav. VI dieses Bild in einem Fünftel der natürlichen Größe mit Farben veröffentlicht. Bei Gelegenheit der Besprechung des Bildes in Domitilla (n. 20 S. 228) haben wir das Berfahren, das der Zeichner De Rossi's einzuhalten hatte, näher beleuchtet und gefagt, daß die Treue der Copie dadurch fehr in Frage gestellt wird. Dies gilt gang besonders von vorliegender Copie: es ist ein Versuch, das Driginal in seiner ursprünglichen Geftalt wiederherzustellen. Dabei ift jedoch der Zeichner theils zu fklavisch, theils zu frei zu Werke gegangen. Eine genaue Untersuchung der Augen der Mutter hätte ihn belehrt, daß die große Ausdehnung des Weißen durch ein Umfichfressen von Salpeter entstanden ift; er hätte also, wollte er restauriren, die Augen weniger weit geöffnet zeichnen sollen. Gar zu große Freiheit hat er sich bei der Zeichnung des Mundes gestattet; eine solch feine Ausführung war dort sicher nicht zu sehen, ebenso wenig fanden fich folch zarte Reflexlichter um Kinn und Wange. Ganz besonders selbständig war er bei dem Kopfe des Jesuskindes; er hat jede Alehnlichkeit mit dem Original verloren, da er ein nicht unangenehmes Anaben= gesicht zeichnete, während auf dem Original ein ältliches Gesicht zu erkennen ift. Wir finden jedoch diese Abweichungen auch dadurch erklärlich, daß der Zeichner sein Bild fofort in verkurztem Magstabe ausführte, ein Unternehmen, das bei dem ungemein schadhaften Zuftande des Bildes undankbar fein mußte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II p. 89. <sup>2</sup> Tav. 153.

<sup>3</sup> Vol. II pl. LVI. Diese Copie ist auch in "Die ersten Chriften ober und unter ber Erbe" von Ott S. 122 übergegangen.

Die De Rossi'sche Copie diente fast allen anderen, die bis jetzt veröffentslicht wurden, als Vorlage, die jedoch wieder mehr oder weniger getreu wiedersgegeben wurde. Das Vild hat, wie man auf unserer Copie erkennen kann, durch Feuchtigkeit, hauptsächlich aber durch den Qualm der Lichter sehr gesitten. Ganze Stellen sind geschwärzt oder von Salpeter zerfressen. Wir haben deshalb auf unserer Copie das Vild so wiedergegeben, wie wir es fanden, ohne etwas ergänzen zu wollen. Nur die schwarzen Flecken haben wir etwas lichter gehalten, damit die Figur besser zur Gestung komme.

Bofio erklärt diefes Bild alfo: "Die glorreiche Jungfrau, im Gebete begriffen, mit Christus, unserem Herrn, auf dem Schofe, wie die zu beiden Seiten befindlichen Monogramme beweisen." 2 Bottari hat die Richtigkeit dieser Erklärung angezweifelt; er glaubt, eine Mutter habe dort ihr Söhnchen begraben und habe fich dort abbilden laffen, wie fie ihr Rind Gott, dem Herrn, darbringe und empfehle3. Jedoch Marchi, De Rossi und Kraus halten die Ansicht Bosio's für die richtige. Schulke dagegen und Roller find Bottari gefolgt und läugnen, daß hier die allerseligste Jungfrau dargestellt sei. Schulte schreibt: "De Rossi stütt seine Behauptung, daß hier ein Marienbild vorliege, auf folgende Gründe: 1. Familienmütter wurden in der alteristlichen Kunst niemals mit dem Kinde auf dem Schofe abgebildet. Dagegen ist auf das Fresco in Prizcilla (unfere n. 93) und auf ein Goldglas bei Garrucci Vet. XXXI, 1 zu verweisen, welche beide Kinder zeigen, die von ihren Müttern auf dem Schoße gehalten werden. Eine Orans freilich mit dem Rinde, genau in dieser Stellung, ift nicht nachgewiesen; aber ebenso wenig wird man sonst eine Maria in dieser Auffassung aufzeigen können." 5 Darauf antworten wir: 1. es ift nicht richtig, daß De Rossi schreibt: "Familienmütter wurden in der altchriftlichen Runft niemals mit dem Rinde auf dem Schoße abgebildet"; er sagt vielmehr, daß solche Scenen niemals "auf den Bemälden der unterirdischen Gräber" dargestellt wurden, und bezieht fich dabei auf eine frühere Stelle, wo er fagte: "Un den Gräbern und den unterirdischen Cubiculen sehen wir nie sogenannte Familienscenen abgebildet." 6 Wenn also auf einem Goldglase eine solche Darftellung sich findet, deffen Verzierung offenbar einem andern Zwecke diente als die Ausmalung eines Grabes, so beweist das nichts gegen die Behauptung De Rossi's. 2. Wenn Schulte sich auf das Fresco in Priscilla (unsere n. 93) beruft, so haben

¹ Garr. tav. 66; Kraus, Roma Sott. S. 303 Fig. 51; Real-Encykl. II S. 364 Fig. 207; Lehner S. 297 Taf. I n. 18; Fleury hat eine leider ungenaue Originalscopie; Roller sowohl die Parker'sche Photographie n. 627 A, als auch eine durch Lichtsbruck hergestellte Copie der De Rossi'schen veröffentlicht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> p. 471. <sup>3</sup> p. 83. <sup>4</sup> p. 204.

wir nachgewiesen, daß seine Behauptung nicht stichhaltig ist, daß er mit Unrecht eine gewöhnliche Mutter dort erblickt. 3. Endlich läßt Schulte den Nachweis De Roffi's für die Behauptung, daß man "Maria in diefer Auffaffung sonft aufzeigen könne", vollständig außer Ucht. De Roffi fdreibt: "In der byzantinischen Kunst ist die fragliche Auffassung sehr gebräuchlich, um die Mutter Gottes darzustellen. Es ist mahr, daß auf den Mosaifen, dem Delfläschen von Monza, auf einem spätern Gemälde der Katakomben (er meint unsere n. 95) und auf anderen Bildern die Jungfrau Maria ihren Sohn, wenn fie ihn auf dem Schose hat, mit ihren Sänden festhält und nicht die Urme nach Art der Oranten ausbreitet. Aber andere Beispiele und besonders Münzen zeigen, daß die Jungfrau mit Jesus vor der Bruft bei den Byzan= tinern ohne Unterschied bald als Orante, bald nicht als Orante abgebildet worden ift." Er führt nun eine Reihe von byzantinischen Kaisern an, auf beren Münzen neben der Orante mit dem Kinde das Siegel M-P OY fich findet 1. Wenn man diese Belege einfach übersieht, kann man leicht schreiben: "aber ebenso wenig wird man sonst eine Maria in dieser Auffassung aufzeigen tönnen". Da sich also "sonst" Maria in dieser Beise abgebildet findet, steht nichts im Wege, auch bier an ihre Darstellung zu benten. Schulte fahrt fort: "2. Das Monogramm Christi mit dem nach innen gewendeten 9 weist auf den Erlöser hin. Go ichon Bofio. Ware dies richtig, jo durfte man sich wundern, daß das Monogramm nicht tiefer gesetzt ist; denn so, wie es gestellt ift, zeigt es birect auf die Drans." (Diese Ginwendung durfte nicht ernst gemeint sein.) "Aber diese pleonastische Anwendung des Monogrammes Chrifti ist wohl ein Symptom einer lebhaften religiojen Stimmung, aber keine besondere Auszeichnung für Christus oder für Maria" (es hat niemand das doppelte Monogramm als eine "besondere Auszeichnung für Christus", noch viel weniger "für Maria" aufgefaßt; Schulte läugnet also etwas, was gar nicht behauptet wird; wohl deshalb, weil er nicht in Abrede stellen kann,

daß das Monogramm den Namen Christi bedeutet!); "denn dasselbe sindet sich neben Aposteln und Heiligen, z. B. in den neapolitanischen Katastomben, wie neben einsachen Verstorbenen ohne Unterschied, ja auch in der Dreizahl, einmal sogar sechsmal und ebenso in der Form des rückwärts gewendeten Mittelbalkens." (Es ist wahr, daß das Monogramm auch neben

¹ Cfr. Sabatier, Description générale des monnaies Byzantines t. II pl. 51, 17; 52, 8, 9, 12, 21; 54, 14; 57, 4, 20; 58, 5; Didron, Histoire de Dieu p. 267 fig. 73; Fleury II pl. 146; 149; 101, 106 a, 125; ein Beijpiel jei noch erwähnt, bie jog. Madonna  $\tau \tilde{\eta}_i \in \pi \eta_i \tilde{\eta}_i$ ; bei Garr. tav. 478 n. 36; Kraus, Real-Encykl. S. 364 Fig. 208.

"den Aposteln und Seiligen und einfachen Verstorbenen" vorkommt; aber weil es in diesen Fällen neben Personen angebracht ift, die anderweitig befannt find, fo gibt es nicht ben Namen "ber Apostel und der Beiligen, oder der einfachen Verstorbenen" an, sondern es heißt dort, daß diese in Chriftus selig entschlafen sind. Also diese Beispiele widerlegen die Behauptung Bosio's und De Rossi's nicht, daß das Monogramm den Namen Chrifti angebe. Uebrigens können wir drei Beispiele anführen, wo anerkanntermaßen die betreffende Figur durch das Monogramm als Chriftus bezeichnet wird: man vergleiche unsere n. 65; Chriftus inmitten von Aposteln und ein Elfenbeintäfelchen des vaticanischen Museums 2.) "3. Wenn hier eine gewöhn= liche Berftorbene gemeint ware, so ware der Bambino als Orans gezeichnet. Aber zwei Oranten in dieser Verbindung kommen überhaupt nicht vor, offenbar weil eine folche Anordnung dem fünstlerischen Gefühle zu sehr widersprach, während andererseits die vorliegende Form der Darstellung die innige Gemeinichaft zwischen Sohn und Mutter, welch lettere schützend und segnend über ihren Liebling die Arme ausbreitet und ihn und sich in gläubigem Gebete Gott empfiehlt, tief empfunden jum Ausdrud ju bringen geeignet ift." Wenn De Rossi sagt: ware hier eine gewöhnliche Berftorbene gemeint, so ware der Bambino als Orans gezeichnet, so ist das ein Urtheil, das durch die Funde bisber vollauf bestätigt worden ist. In allen Fällen, wo an Gräbern Bäter oder Mütter mit ihren Kindern als Oranten abgebildet find, gilt dies auch von den Kindern: in der Katakombe der hll. Thraso und Saturninus ist an dem Loculus, wo sich die Anbetung der Weisen findet (n. 22), ein Bater mit seinen beiden Söhnen abgebildet, alle drei als Oranten 3; ferner: in der Katakombe der hl. Soteris, nahe bei dem Cubiculum der Cinque Santi, findet sich auf der Lunetta eines Arcosoliums eine Mutter mit ihren fünf Rindern, alle in Orantenstellung 4; ferner: auf einer Inschrift steht der Bater Zenobius und die Tochter Severa, beide als Oranten 5; in Neapel jind ILARIAS, NONNOSA und THEOTECNVS 6, und IANVARIVS und NICATOLIA und COMINIA 7 in der Orantenstellung abgebildet; es scheint, daß "eine solche Anordnung dem fünstlerischen Gefühle" nicht wider= iprochen hat. Wenn nun der Künftler auf unserem Bilde den Anaben nicht als Orans darstellt, so hat er offenbar in seiner "Mutter mit dem Kinde" etwas anderes darzustellen beabsichtigt als eine gewöhnliche Verstorbene. "Andererseits", so fährt Schulte fort, "dürfte folgendes zu erwähnen sein:

Liell, Diariendarftellungen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Garr. tav. 17, 2. <sup>2</sup> Kraus, Real-Encykl. I S. 404 Fig. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Garr. tav. 73, 2. <sup>4</sup> Roma Sott. III tav. VI.

<sup>5</sup> Montfaucon, L'antiquité, Suppl.-Bd. zum 5. Bd. pl. XXXI.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Garr. tav. 101, 2. <sup>7</sup> Garr. tav. 102, 2.

das lugurioje Collier und die kostbaren Ohrringe paffen wenig auf ein Marienbild des vierten Jahrhunderts." — Es ift mahr, "toftbare Ohrringe paffen wenig auf ein Marienbild des vierten Jahrhunderts", das hat auch unfer Künstler in richtigem Takte erfaßt und darum die "kostbaren Ohrringe" weggelaffen! Dag das Collier ein Stein des Anftoges fein foll, glaubt Schulte felbst nicht, da er auf die Goldgläser hinweist, wo Maria "Pretiosen" trägt; aber, fagt er, dort seien sie "viel einfacher und sparsamer" als hier. Es ift selbstverständlich, daß man an einem Figurchen von 0,04 m Große die Pretiosen "einfacher und sparfamer" anbringt als an einem lebens= großen Bruftbilde (0,50 m hoch). Wenn er fodann fagt: die "haarfrifur", die "entschieden portraitartigen Züge, das breite, volle Gesicht mit den mäch= tigen Augenöffnungen (!) und die ausgewählte moderne (!) Gewandung schließen die Beziehung auf eine Idealgestalt aus", so ist dies leicht nach dem Voraus= gegangenen zu beurtheilen: der Wunsch ift eben der Bater des Gedankens! -"Wenn man ferner den in der ersten Sälfte des fünften Sahrhunderts lebenden Christen ein Verständniß dieses Sujets nicht wird absprechen durfen, so ist diesen wenigstens das Bild nicht als eine Mariendarstellung erschienen. Denn das Fresco ist in jener Zeit durch die Anlage eines Loculus rücksichtslos zerschnitten und in seinem untern Theile zerstört worden, was schwerlich geschehen wäre, wenn man das Bewußtsein gehabt hätte, daß diese Darstellung der Mutter von Nazareth und ihrem Cohne gelte." 1 Es scheint, Schulte weiß nicht, daß die Christen auch anderweitig so "rücksichtslos" Bilder zerstört haben; oder hat man nicht das Bild in Domitilla, wo "die Mutter von Nazareth mit ihrem Sohne" dargestellt ist (unsere n. 92), durch einen Loculus in seinem obern Theile zerstört? Ferner: hat man nicht bei unserer n. 22 den Kopf der Mutter Gottes mit Mörtel überdectt? Ferner: sind nicht zu wiederholten Malen selbst die Bilder Christi, 3. B. wo er in Domitilla den Lazarus erweckt 2, oder wo er inmitten seiner Apostel sitt 3, oder wo er das Brod vermehrt 4, oder wo er als guter Hirte dargestellt ift 5, durch Anlage eines Loculus zerftort? Oder haben die in der erften Salfte bes fünften Sahrhunderts lebenden Chriften auch für diese Sujets kein Berftandniß mehr gehabt? Man wird einsehen, daß solche "Gründe nicht beweiskräftig" sind und daß es nicht nothwendig ist, an dieses Bild einen "andern Maßstab der Beurtheilung" anzulegen, als er bisher angelegt worden ift.

In Betreff der Zeit, in welcher dieses Bild entstanden ist, schreibt De Rossi: "Die ersten Anfänge eines hieratischen Typus und der rein driftlichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Studien S. 187. <sup>2</sup> Garr. tav. 31; 73, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Garr. tav. 32, 1; 89. <sup>4</sup> Garr. tav. 18, 3; 26, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Garr. tav. 16, 1; 17, 1; 18, 2; 26, 1; 37, 1; 50, 1.

Kunst, welche an diesem Bilde erkennbar sind, bestimmen mich, dasselbe der Zeit des Friedens zuzuweisen. Hierin bestärkt mich das doppelte Monogramm. Ich habe immer gesagt, daß diese Form des Monogrammes nicht erst durch Constantin entstanden ist; doch ist es sicher, und jeden Tag mehren sich die Beweise, daß die Anwendung dieses Zeichens nach der Niederlage des Maxentius und der Aufpssanzung des constantinischen Labarums im kaiserlichen Heere, wenigstens in Kom, gebräuchlicher und häusiger geworden ist. Bei den bis jett bekannten Katakombengemälden habe ich beobachtet, daß das Monogramm sich auf solchen besindet, die offenbar nach der Berfolgung entstanden sind."

Er führt einige Beispiele mit dem aus Prätextatus, Callistus, Domitilla und Chriaca an, "Denkmäler, die zweiselsohne im vierten oder den ersten Jahren des fünften Jahrhunderts entstanden sind. Auf den unzähligen anderen, älteren Bildern sindet sich kein Beispiel eines Monogrammes. Diese Untersuchung in Verbindung mit der des Stiles des Gemäldes bestimmt mich, gegenwärtiges Vild dem vierten Jahrhundert zuzuweisen. Auch scheint mir, daß es gerade in die Zeit Constantins, höchstens etwas später, fällt; denn sein Stil hat weit mehr als die oben angesührten Gemälde die breite und freie Malweise der classischen Zeit bewahrt; auch der Kopf des Jesuskindes ohne Nimbus ist ein deutliches Zeichen für eine frühere Zeit als jene, in der es gebräuchlich wurde, dem Erlöser den Nimbus zu geben, also früher als die Mitte des vierten Jahrhunderts."

#### 95. In der Katakombe des hl. Valentinus (Fig. 66).

In dem schon früher <sup>2</sup> beschriebenen Cubiculum, wo der Leib des hl. Balentinus ruhte, fand Bosio "ein Bild der allerseligsten Jungfrau Maria mit ihrem Sohne in den Armen, und daneben liest man diese Worte: SCA DIGENETRIX; es ist in einer Nische angebracht, und darunter ist ein Kindergrab." <sup>3</sup> Seiner Beschreibung hat Bosio eine Abbildung beigefügt, die allen anderen bisher veröffentlichten als Vorlage gedient hat <sup>4</sup>. Wie bereits früher erwähnt, hat Marucchi dieses Cubiculum wiedergesunden und die

<sup>1</sup> Immag. scelt. p. 19. Zur Erheiterung des Lesers setzen wir noch die Datirung des Abbé Mahnard her: "Der Kopf des Nero, welcher auf ihrer Brust an Stelle eines Kopfes des Sohnes Gottes angebracht ist, gibt uns das Datum der Malerei an, und zwar das Ende des ersten Jahrhunderts"! (La Sainte Vierge p. 357.)

<sup>2 13.</sup> Kapitel S. 218.

<sup>3</sup> Lib. III c. 65 p. 526. Aringhi II p. 163. Auch Ugonio hat dieses Bilb gesehen; vergl. Codex Barb. XXX. 67.

<sup>4</sup> Bottari tav. 191; Garr. tav. 84.

dortigen Bilber von neuem untersucht, beschrieben und abzeichnen lassen. Bergleicht man dessen Abbildung mit der Bosio's, so ergibt sich, daß die Copie Bosio's im allgemeinen die Stellung der Figuren wiedergibt, ohne



Fig. 66. Gottesgebarerin.

jedoch den wirklichen Charafter ge= troffen zu haben. Leider hat auch dieses Bild dasselbe traurige Schicksal mit den anderen Bildern getheilt: es ist fast gang durch den Qualm und die Feuchtigkeit verschwunden. Chen kann man noch die Amwesenheit einer Figur erkennen, sowie einzelne Spuren der mit weißer Farbe ausgeführten Jufdrift. Die allerseligste Jungfrau, gang in den Mantel eingehüllt, hat den Jesusknaben vor sich auf dem Schoße sigen und legt ihre beiden Sände auf deffen Schultern. Beide Figuren haben den Nimbus; der des Rindes hat ein Kreuz eingeschrieben. Die beigefügte Inschrift SCA DI-GENETRIX (heilige Gottesgebärerin) - die Buchstaben stehen senkrecht über= einander -- schließt jeden Zweifel an der Bedeutung des Bildes aus.

Wie wir schon früher bemerkt haben, entstammen die Bilder dieses Cubiculums in ihrer jegigen Gestalt dem siebenten Jahrhundert und sind die Erneuerung früherer Gemälde, deren Alter zu bestimmen jedoch sichere Anhaltspunkte sehlen.

## Vierundzwanzigstes Kapitel.

#### Die Darftestungen der heiligen Samilic.

Bei gegenwärtiger Untersuchung fommen zwei Darstellungen in Betracht. Die erste sindet sich in Priscilla an demselben Loculus, wo die Mutter Gottes mit dem Propheten Isaias abgebildet ist. Ueber dieses Bildschreibt De Rossi also: "Zur Rechten des Loculus sieht man die spärlichen Reste eines Mannes, bekleidet mit dem Pallium, der mit seiner Rechten auf eine Gruppe hinweist, die ihm gegenüber steht. Diese Gruppe besteht nur

aus drei Personen, die erste, eine Frau als Drante, ist mit der Tunica, dem Ballium und dem Schleier bekleidet. Es folgt ein Mann in kurzer Tunica und Pallium, die Arme zum Gebete erhoben. Endlich ein Knabe von un= gefähr zehn Sahren, von dem jedoch nur die untere Sälfte erhalten ift. Wem käme beim Anblick dieser Gruppe nicht der Gedanke an Jesus, Maria und Joseph? Der Gedanke ist nicht unbegründet, auch nicht bloß von der Frömmigkeit, sondern durch die Untersuchung des Monumentes eingegeben. Es ist mahr, die Bilder von betenden Personen an den Gräbern sind gewöhnlich Bilder der Verstorbenen; aber nicht immer." Er führt nun zwei Beispiele aus Callifto an, wo die Oranten Abraham und Isaak vorstellen. "Daß wir in unserer Gruppe nicht bloß einen Mann, eine Frau und ein Rind, die verstorben sind, erkennen, sondern etwas mehr, dazu mahnt uns die Berson, die auf der andern Seite gemalt ift, die aus der Ferne geheim= nigvoll gegen sie die Hand zeigend erhebt und uns bestimmt, in dieser Gruppe teine gewöhnliche Familie zu erkennen. Für mich ist es sicher, daß diese Figur ein Prophet ist, und deshalb sind diejenigen, welche er aus der Ferne fieht und auf die er uns hinweift, niemand anders als der Meffias mit seiner jungfräulichen Mutter und seinem Nährvater. Es ist nichts Neues oder Unerhörtes, daß in den Katakombengemälden die fogen. heilige Familie, der Jesusknabe, Maria und Joseph, abgebildet ift. Gine ähnliche Darstellung haben andere in den drei Figuren eines Arcofoliums in Callifto erkannt, wiewohl Bosio, Aringhi und Bottari dort nur einen Bater, eine Mutter mit ihrem Kinde, die dort begraben find, gesehen haben. Wenn schließlich diese Erklärung jemandem vielleicht modern erscheinen will, als wenn die Idee der heiligen Familie dem Geifte der alteristlichen Runft widerspräche, fo fann man leicht dieser Schwierigkeit begegnen, indem man das, was vielleicht modern erscheint, als dem alten Geschmacke entsprechend bezeichnet. Das Alter des Zesustindes läßt vermuthen, daß dieses Gemälde Maria und Joseph mit ihrem göttlichen Sohne nicht so fehr in abstracter Weise, um so zu sprechen, darstellt, sondern vielmehr so wie der Jesusknabe von den betrübten Eltern wiedergefunden worden ift. Dieje Scene ift auf einem Sarkophag der Provence abgebildet, und ich erinnere mich, sie an einem Sarkophage des Museums zu Arles mit Rummer 26 gesehen zu haben. Dort wird ein Knabe, bekleidet mit einem leichten Oberkleide (alicula), bon einem Manne, der die Bänula anhat (beide haben also Reisekleider an), an der Hand geführt und einer Frau vorgestellt, die zu fagen scheint: "Sohn, warum hast du uns das gethan?"" Ebenso ift nach seiner Meinung auf den beiden Ge= malden in Priscilla und Callifto diefes Ereigniß "in viel geheimnigvollerer und feierlicherer Weise und mehr der tiefen und symbolischen Richtung der altchriftlichen Runft entsprechend" dargestellt. Diefer Erklärung De Rossi's

müssen wir salva reverentia unsere Zustimmung versagen. Das Haupt= moment, das De Roffi für diese Auffassung geltend macht, ift die Figur des Propheten rechts von dem Loculus. Der Zustand der Figur läßt mit Sicherheit einen Propheten nicht erkennen, es kann auch Moses am Felsen sein. Aber auch angenommen, es sei ein Prophet, so genügt die Anwesenheit dieser Figur nicht, um obige drei Personen darum als heilige Familie zu tennzeichnen. Wir sehen nämlich die ganz gleiche Figur in der Capella greca derselben Katakombe links neben dem Eingange, wie sie auf die rechts neben dem Eingange befindlichen drei Jünglinge im Teuerofen zeigt. Co wenig man nun den Jüng= lingen durch die zeigende Figur eine höhere Bedeutung beilegen kann, ebenfo wenig kann man diefe Gruppe darum als heilige Familie auffaffen. De Roffi weift sodann auf zwei Gegenstücke bin, wo zwei Oranten, das eine Mal durch ein Bündel Solz und einen Widder, das andere Mal durch einen Alltar und einen Widder, als Albraham und Sjaak gekennzeichnet find. Dieser Sinweis fann nicht beweisträftig fein, weil hier die Gegenstände in unmittelbarer Verbindung mit den Oranten stehen, was bei unserem Bilde nicht der Fall ift. Er führt auch eine Darstellung aus Callifto an, wo die heilige Familie dargestellt sein soll; doch die Beschaffenheit dieses Bildes ift jo wenig ficher, wie wir gleich hören werden, daß man es als Beleg nicht aut gebrauchen kann. Endlich beruft er sich auf eine ähnliche Darftellung auf einem Sarkophage im Museum zu Arles, um zu beweisen, daß die Darstellung keine abstracte, wie die modernen, sondern eine concrete, d. h. hiftorische sei, nämlich eine Darstellung der heiligen Familie nach der Auffindung Jesu im Tempel. Doch wie wir im neunzehnten Kapitel gehört haben, hat sich De Rossi hier im Irrthum befunden und selbst anerkannt, daß dort keine Auffindung des Jesustnaben zu seben sei 1. Wir betrachten darum die drei Figuren als Darftellungen der Seelen der Berftorbenen.

Das zweite Bild soll sich in Callisto besinden an dem Arcosolium, das, wie wir im fünfzehnten Kapitel gehört haben (S. 244), eine Darstellung der Anbetung der Weisen bietet. Wie schon dort gesagt wurde, kennen wir das Bildwerk dieses Arcosoliums nur aus den Zeichnungen der alten Katastombenwerke. Wir sehen auf der Lunetta eine Gruppe von drei Personen: in der Mitte steht ein bärtiger Mann, mit Tunica und Pallium bekleidet, seine Rechte hält er wie zeigend auf der Brust, seine Linke ist in das Gewand gehüllt; rechts von ihm steht ein Knabe, mit einer gegürteten Tunica angethan, die Arme nach Art der Oranten erhoben; die Beine sind nacht, an den Füßen hat er Halbstiesel; er schaut nach links; rechts steht eine Frau

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bullett. 1865 p. 31; vergl. oben S. 308 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bosio p. 318; Aringhi I p. 331 tab. IX; Bottari tav. 82.

in Tunica und Pallium, das über den Kopf gezogen ist, gehüllt. Die Rechte hat sie erhoben, die Linke ruht auf der Brust; sie schaut nach links. Dieses Bild ist vollständig anders von dem Maler des Ciacconio in Coder G. 6 abgebildet worden. Dort steht der Knabe in der Mitte zwischen dem Manne und der Frau, und beide legen ihm ihre rechte Hand auf den Kopf. Welche von beiden Copien genau ist, die des Bosio oder des Ciacconio, läßt sich nicht eher entscheiden, als bis das Bild selbst wieder gefunden ist.

Garrucci hatte in seinem Werke Hagioglypta <sup>1</sup> dieses Vild als Darstellung der heiligen Familie erklärt. Auf diese Erklärung hin hat sich De Rossi oben gestüßt. Später hat Garrucci seine Auffassung als irrig bezeichnet, weil der Knabe nicht der Jesusknabe sein kann, da er als Orans abgebildet sei, Christus werde nie als Orans dargestellt <sup>2</sup>. Diese Erwägung hat auch die Zustimmung De Rossi's gefunden <sup>3</sup>. Beide Gesehrte stimmen jeht der Ansicht der Alten, Bosio und Bottari, zu, daß hier die Bilder der Verstorbenen zu erkennen sind <sup>4</sup>.

Somit hätten wir keine Darstellung der heiligen Familie als solcher aus der altchristlichen Kunstepoche.

## Fünfundzwanzigstes Kapitel.

Die Darstellung der allerseligsten Jungfrau, wie sie die Seelen der Verstorbenen im Simmel in Empfang nimmt.

96. Im Museum zu Spracus (Fig. 67).

Auf dem bereits 5 erwähnten Sarkophage von Spracus ist unter den Reliefs, welche den Deckel zieren, eine Darstellung der allerseligsten Jungsfrau, wie sie die Seesen der Verstorbenen im Himmel in Empfang nimmt, von Herrn Le Blant erkannt worden. Statt selbst das Vild zu beschreiben, wollen wir lieber die Worte des geistreichen Erklärers hören: "Die Gruppe, die dis zu dieser Stunde einzig in ihrer Art dasteht, ist auf verschiedene Weise erklärt worden. Sine verschleierte Frau sitzt auf einem Throne, einen Schemel unter ihren Füßen; drei andere Frauen stehen zu ihren Seiten; eine vierte sitzt auf der Erde in betrachtender Stellung und schaut zu ihr auf mit gesalteten und erhobenen Händen, alle sind gleichmäßig verschleiert. Sine fünste schreitet auf die, welche den Thron einnimmt, zu, von zwei anderen Frauen vorangeführt, welche wie sie den Kopf unbedeckt haben und wovon

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> p. 172. 
<sup>2</sup> Storia ad tav. 35. 
<sup>3</sup> Bullett. 1865 p. 25 sqq.

<sup>4</sup> Bergl. Kraus, Real-Encykl. I p. 474. 5 15. Kapitel S. 269 n. 68.

eine ihr den Arm hält. Suchen wir zuerst die Hauptperson. Unser Sarstophag selbst wird sie uns erkennen lassen: es ist die verschleierte, sitzende Jungfrau, so wie wir sie hier zu zweien Malen in der doppelten Scene der Magier sehen. Das Borhandensein des Schemels unter ihren Füßen bestärkt mich in diesem Gedanken; er ist den Ehrensitzen beigegeben, und oft sinden wir ihn an dem Sessel der Mutter Christi. Ist vielleicht die Jungstrau hier in einer Scene dargestellt, die nicht ihrem sterblichen Leben ansgehört? Die Gruppe der Franen, welche der Bischauer um sie gereiht hat und deren mehrere verschleiert sind, bringt mich zu diesem Gedanken, denn es gibt mehrere Texte, welche sie uns im Himmel von den Chören der Jungstrauen und Heisigen umgeben schildern. Don diesen Texten nuß ich eine gewisse Jahl ansühren, denn in dem so delicaten Studium der altchristlichen



Fig. 67. Maria im Simmel.

Bildwerke soll man nichts behaupten, was man nicht durch Beweise stützen kann. Es sind zuerst die Zeugnisse des hl. Hieronymus anzusühren: in seinem Briese an Paula läßt er die Todte zu ihrer Mutter sagen: "Claubst du, daß ich allein sei? Anstatt deiner habe ich nun Maria, die Mutter Gottes; viele sehe ich hier, die ich früher nicht gekannt habe . . . Hier ist Anna, die im Evangesium geweissagt hat." Die Eustochium ermuntert er zur Beharrsichkeit durch den Hinweis, daß Maria sie dereinst in den Himmel einstühren werde: "Komm ein wenig, ich bitte, aus deinem Kerker heraus und stelle dir vor Angen den Lohn der jetzigen Arbeit, einen Lohn, den weder ein Auge gesehen, noch ein Ohr gehört, der noch in keines Menschen Herz

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bottari tav. 38 e 40; Ciampini, Vet. monim. t. II tav. 27; De Rossi, Bullett. 1865 p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ep. 39 ad Paulam super obitu Blaesillae filiae § 6.

gekommen ift. Wie herrlich wird jener Tag fein, wenn Maria, die Mutter Gottes, von dem Chore der Jungfrauen begleitet, dir entgegenkommt." 1 Dann das Zeug= niß des Sulpicius Severus: ,Ich fage euch, Agnes, Thekla und Maria find bei mir gewesen', so erzählt der hl. Martinus eine himmlische Vision 2; das des Fortunatus: ,Maria ist die erste in den Chören der Junafrauen . . ., dort glänzt Maria, die Gottesgebärerin, die gütige Jungfrau, und führt die Jungfrauen von der Heerde des Lammes wie Schafe.'3 Diese Stellen zeigen uns die Mutter Gottes umgeben von der Prophetin Anna, von Agnes, Thekla; also mit Jungfrauen, Wittwen und keuschen Frauen umgibt der Glaube unserer Bater den Thron der Mutter Gottes im himmel. Unser Basrelief scheint mir das Bild diefes Chores der Seligen wiederzugeben. Die Beschaffenheit der voranschreitenden Gruppe bestärkt mich in diesem Ge= danken: zwei Frauen führen zu der sitzenden Jungfrau eine dritte, deren Urm fie halten. In meinen Augen ift diese Frau die Verstorbene, welche von zwei heiligen Maria vorgestellt wird. Das Bild der Aufnahme einer Christin in die himmlischen Wohnungen ist in dieser Form zwar neu für uns, aber wir finden es bereits erwähnt durch Texte und auf Monumenten. Fresken, welche uns durch Garrucci und De Rossi bekannt geworden sind, zeigen uns die verstorbenen Gläubigen, wie sie von den hll. Betrus und Baulus in den Himmel eingeführt werden; ferner wie die hl. Petronilla die verstorbene Beneranda aufnimmt 4. Die Inschriften und die Bäter sprechen von dem Chore der Jungfrauen, der ein junges Mädchen aufnimmt; die elhseischen Felder, wie eine Inschrift fagt, jauchzen dem Eintritt des gallischen Chriften Marinas entgegen 5; die Gafte des Baterlandes dort oben beeilen sich, dem hl. Kelix von Rola entgegenzugehen 6; die Engel, Maria selbst mit ihren jungfräulichen Genoffinen wünschen den keuschen Jungfrauen, die den Schiffbrüchen hienieden entgangen find, Glück über ihre Ankunft im Himmel 7. Un die Seite dieser Monumente und Texte glaube ich die neue Darstellung setzen zu durfen, welche uns unser Basrelief bietet; es ift dies, wenn ich so sagen kann, eine in Stein ausgeführte Uebersetzung des Ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. ad Eustoch., ed. Vallarsi 22 n. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dial. II. 13. <sup>3</sup> Miscell. IV. 26; VIII. 6; vergl. VIII. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bullett. 1863 p. 79; 1875 tav. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Inscript. de la Gaule n. 657 et 421.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Paul. Nol. de s. Félice natale VI. v. 139 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> "Quantis illa (Maria) virginibus occurret... quae pompa illa, quanta angelorum laetitia plaudentium quod habitare mereatur in coelis, quae coelesti vita vixit in saeculo. Tum etiam Maria tympanum sumens, choros virginales excitabit cantantes Domino, quod per mare saeculi sine saecularibus fluctibus transierunt." (S. Ambrosius, De virginibus lib. II c. II § 16 et 17.)

dankens, welchen Gregor von Tours ausspricht: "Wir wiffen, daß du aufgenommen bift in den Chor der heiligen Jungfrauen und in das Paradies Ein Sartophag, der bereits feit lange durch Lafinio 2 veröffentlicht ift, scheint mir, was jener nicht bemerkt hat, eine Scene derselben Art dar= zubieten. Ich will noch von einem Sarkophage in Pifa fprechen, wo sich der Bufte der Berftorbenen, die in einem Rundschilde ausgehauen ift, eine Gruppe von Frauen nähert, wovon die ersten und die letzte mit einer Bewegung des Empfanges und freudigen Begrußens die Band nach ihr ausftreden. Dag Dieses auch der Chor der Seligen ift, der einer Chriftin ent= gegengeht, wie der hl. Hieronymus schreibt 3, läßt mich dieser Geftus annehmen, und die linke Partie des Reliefs, wo man Schafe unter der Obhut des guten hirten fich ebenfalls dem Bilde der Berftorbenen nähern fieht, beftätigt mich in dieser Meinung 4. Denn diese mustischen, auf den Grabern der Gläubigen abgebildeten Beerden werden mit Recht als die Bilder der in die himmlische Rube zu dem Seilande aufgenommenen Auserwählten angesehen 5. Das Bild am Sartophage zu Spracus stellt nach meiner Mei= nung, ich wiederhole es, den Eintritt Adelphia's (jo hieß die dort Beigesette) in den Chor der Seligen, dem die heilige Jungfrau vorsteht, dar, d. h. in den Ort der Glückseligkeit, wohin der Glaube der Bater berühmte Christinnen ihrer Zeit versetht hat." - In Nebereinstimmung mit dem in unserem achten und neunten Kapitel Gefagten wird das Bild richtiger so zu versteben sein: es stellt die Bitte dar, die Abelphia in den Chor der Seligen aufzunehmen. Wenn Abelphia eine Martyrerin gewesen ware, würden wir die Le Blant'iche Erklärung für richtig ansehen; da aber der gange Sarfophag mit Bilbern bedeckt ift, welche die Gebete des Priefters am Sterbebette und am Grabe illustriren, von denen wir gesagt haben, daß sie sich nie an Gräbern von Martyrern finden, jo muffen wir Adelphia für eine gewöhnliche Christin ansehen, und obiges Bild drudt eine Bitte aus, ebenso wie die anderen Darstellungen. - ". . . Wenn ich mich bei Erklärung dieses Bildes nicht geirrt habe, bote uns das merkwürdige Grab der Adelphia einen Typus mehr, der den alten Darstellungen der allerseligsten Jungfrau Maria binguzufügen wäre." Den Sarkophag versetzt er ins fünfte Jahrhundert 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De gloria Confess. c. CVI; cf. Hieronymus ep. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Raccolta dei sarcofagi del Campo Santo di Pisa, tav. 40 e p. 12. 13.

<sup>3</sup> Bergl. S. 344 f. ep. ad Eustoch.

<sup>4</sup> Le Blant fieht also hier nur "den Chor der Seligen", und nicht, wie Lehner meint, "die heilige Jungfrau an der Spize des Chores der seligen Jungfrauen" (S. 326 n. 75).

<sup>5</sup> Besser: "der in die himmlische Ruhe Aufzunehmenden"; vergl. unser achtes und neuntes Kapitel.
6 Revue archéol. 1877 p. 355—359.

## Shluß.

Die Beschreibung und Rechtfertigung der Darstellungen der allerseligsten Jungfrau Maria in den Katakomben haben wir zu Ende geführt. Richt allein die verhältnißmäßig große Anzahl und mannigfaltige Auffassung hat unser Interesse wachgerusen und uns mit stets wachsender Befriedigung erfüllt, sondern ganz besonders der Umstand, daß sich selbst aus den ersten Jahrzehnten christlicher Zeitrechnung Bilder der allerseligsten Jungfrau vorgefunden haben. Unwillkürlich drängen sich da zwei Fragen auf: welchen Rang nehmen denn diese Werke der altchristlichen Künstler in kunstgeschichtlicher Beziehung ein, und welchen Werth haben sie in dogmengeschichtlicher Beziehung? Diese beiden Fragen sollen uns in den nun folgenden Kapiteln beschäftigen.

### Sechsundzwanzigstes Kapitel.

# Die Bedeutung der Bilder der allerseligsten Jungfrau Maria in den Katakomben in kunstgeschichtlicher Beziehung.

Bei Beurtheilung von Kunstwerken vom kunstgeschichtlichen Standpunkte aus ist es wichtig, zu wissen, in welchem Zusammenhang diese Werke mit den Schöpfungen einer vorangegangenen Kunstperiode stehen; ferner, ob die Bildner ihre Hauptaufgabe in getreue Nachahmung der Natur gesetzt, im gegebenen Falle ob sie Portraits gemalt oder ob sie selbständige Idealgestalten geschaffen haben.

Wenn man die Darstellungen der Anfänge und Entwicklung der altschristlichen Kunst liest, so scheint dieselbe wenigstens eine Zeitlang in völliger Abhängigkeit von der heidnischen Kunst gewesen zu sein. Radul-Rochette hat den Sat aufgestellt: "un art ne s'improvise pas" (eine Kunstschule entsteht nie plöglich). "Es scheint," sagt er, "daß wir von den ersten Schritten in den römischen Katakomben an uns noch auf dem Boden des Alterthums besinden; die Denkmäler der ersten Christen bieten eine Tradition oder vielsmehr ein Echo des letztern dar; die christlichen Künstler erscheinen so abhängig von der heidnischen Kunst, daß sie die Modelle für ihre biblischen Suinstler sich auf eigene Küße zu stellen genöthigt sind, ihre Ausführungen im höchsten Grade mangelhaft, ja mehr eine einfache Andeutung als eine künstlersiche Darstellung der gegebenen Sujets zu nennen sind." 1 "Der Sat: "un art ne s'improvise

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Discours sur les types imitatives qui constituent l'art du Christianisme (Paris 1834); Tableau des Catacombes (Paris 1837), bei Kraus, Roma Sott. S. 228.

pas", fagt Kraus, "hat seine volle Richtigkeit: die alten Christen konnten sich so wenig eine neue Bildersprache schaffen, als es in ihrer Gewalt lag, auf einmal eine absolut neue Sprache, ein neues Latein oder Briechisch, hervorzubringen. Aber neue Ideen verlangen einen neuen Ausdruck; und wie das Christenthum überall, wo es Fuß faßte, tiefgreifende Beränderungen in der Sprache der betreffenden Länder herbeiführte, fo bedingt es auch in der Kunft neue Formen oder wenigstens eine allseitige Modification der alten; natur= gemäß nußte die driftliche Runft sich immer mehr von den Borftellungen der Beiden entfernen, sich allmählich einen entschieden driftlichen Bildercnklus ichaffen und ichlieflich mit der heidnischen Runft vollständig brechen." Diefe letten Worte laffen den Sinn zu, als fei die alteriftliche Kunft auch in Betreff des Gegenstandes von der heidnischen abhängig gewesen. etwas später sagt Kraus: "Wenn wir die Anfänge der chriftlichen Kunft durchaus im Einklang mit den driftlichen Ideen finden, fo . . . ", und : "es leuchtet demnach ein, daß die altchriftlichen Künstler darauf angewiesen waren, mit den in ihrer heidnischen Schule erlernten Kunftformen zu arbeiten . . . ", und wieder: "es konnte aber nicht fehlen, daß auf diesem Wege manche ur= fprünglich polytheiftisch-mythologische Darstellungen auf driftlichen Runftwerten vorkommen; zur Zeit, als das Chriftenthum auftrat, waren diese antiken Runft= vorstellungen ihres religiös=polytheistischen Juhaltes meift gänzlich entkleidet; man bediente sich ihrer mit dem mehr oder weniger flar ausgesprochenen Bewußt= fein, daß der einmal geschaffene und nicht leicht willfürlich neu zu schaffende Mythus der schönste und populärste Ausdruck einer allgemein giltigen Wahr= heit, einer allgemein getheilten, rein menschlichen und darum ewig wahren Empfindung fei." 1 In seinem Artifel "Mythologie der driftlichen Kunft" beschränkt er an der Hand De Rossi's den Zusammenhang auf das Technische allein & Schulte fpricht fich in diefer Richtung also aus: "Die driftliche Runft ist auf dem Boden der antiken Runft entstanden, hat diese zur Boraus= setzung. Es gab eine Zeit, wo die Kunft der Kirche die unverändert heidnische war." 3 Sasenclever hat sogar herausgefunden, das Vorkommen von heidnischen Esementen in dem Gräberschmuck beweise: "es habe eine mehr oder weniger gedankenloje Fortjetzung der bisherigen (heidnischen) Uebung obgewaltet." 4 Darum fagt er auch: "Man muß mit der Ginfügung der altdriftlichen Kunft in den Zusammenhang der gesammten Runftentwicklung wirklich Ernst machen, muß speciell die Bedeutung des alteristlichen Gräberschmuckes zu erfassen suchen im engften Zusanmenhang mit demjenigen der antik-römischen Welt." 3 Dieje

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Roma Sott. S. 219, 221, 227. <sup>2</sup> Real-Encykl. II. 462.

<sup>3</sup> Katakomben S. 90. 4 Der altchriftliche Gräberschmuck, 1886, S. 10.

<sup>5</sup> A. a. D. S. 16.

Ansicht ist bei Hasenclever nur eine Folge seines Standpunktes, den er dem Christenthum gegenüber überhaupt einnimmt. Ihm ist das Christenthum keine Frucht göttlicher Offenbarung, sondern eine Fortentwicklung des Heidenthums: "Der historische Sinn unserer Zeit hat ja auch die neuere Theologie vermocht, das Christenthum in die gesammte Geistesentwicklung des Menschengeschlechts einzureihen: ein Bestreben, welches von der römischen Kirche dis zum heutigen Tage gründlich ignorirt wird; sie betrachtet die Entstehung des Christenthums wie einen deus ex machina und ist darum auch nicht im Stande, dem mit der antiken Culturwelt bestehenden Zusammenhang des altchristlichen Culturelebens auf seinen einzelnen Gebieten nachzugehen."

Es ift erfichtlich, daß in diefen Stellen sowohl mit Ruckficht auf die Technik, als auch auf den Inhalt der altchristlichen Werke ein mehr oder weniger enger Zusammenhang mit den heidnischen Bildwerken behauptet wird. Wenn von einem Zusammenhang der heidnischen und driftlichen Runft die Rede sein foll, so muß vor allem klargestellt werden, was ein Runftwerk zu einem heidnischen oder zu einem chriftlichen macht, worin das unterscheidende Merk= mal besteht. Un einem jeden Runstwerk kann man zwischen Technik und Inhalt der Darstellung unterscheiden. Bei einem Gemälde 3. B. kann man fragen: mas ift dargeftellt und mie ift es dargeftellt? Es ift felbstverftand= lich, daß die Technit, d. h. die Fertigkeit des Zeichnens, der Farbengebung und Gruppirung, die bei einem Gemälde bethätigt worden ift, kein Unterscheidungsmerkmal zwischen heidnischen und driftlichen Kunstwerken sein kann. Die heidnischen Künstler haben nicht wefentlich anders gezeichnet, gemalt und gruppirt als die chriftlichen. Wie verhält es sich mit dem Inhalte des Bildes oder mit dem Gegenstande, der im Bilde dargestellt ift? Sier muß man zwischen indifferenten und religiösen Gegenständen unterscheiden. der Maler einen indifferenten Gegenstand gemalt, 3. B. eine Landschaft, ein Genrebildchen, ein Stillleben, fo kann man dem Bilde nur dann den Namen "heidnisches Kunstwert" beilegen, wenn man anderweitig weiß, daß es von einem heidnischen Rünftler gemalt ift; bann ift aber diefe Bezeichnung im uneigentlichen Sinne zu verstehen. Gin folches Bild kann ebenso gut auch von einem christlichen Maler herstammen. Anders verhält sich die Sache, wenn der Gegenstand des Bildes dem religiofen Gebiete entnommen ift. Da wird sich sofort ein wefentlich er Unterschied bemerklich machen. Ein heidnischer Maler malt gemäß seiner Glaubens= und Sittenlehre andere Borwürfe als ein driftlicher; jener malt seine Götter, Göttinnen, Halbgötter und Begebenheiten aus deren Leben; dieser malt Christus, die allerseligste Jungfrau und die Ereigniffe, die ihm in der Beiligen Schrift ergahlt werden.

<sup>1</sup> Cbendafelbft.

Die Antwort auf die Frage nach dem Zusammenhang der heidnischen und driftlichen Kunst lautet nun also: in Bezug auf die Technik besteht ein Zusammenhang. Die altdriftlichen Künftler haben keine neue Technik erfunden, sondern find entweder bekehrte heidnische Maler gewesen, oder sie find bei heidnischen Meistern in die Lehre gegangen; ihre Werke stehen auch auf der= selben jedesmaligen Stufe der Bollendung wie die heidnischen derfelben Zeit. In Bezug auf den Inhalt muß aber jeder Zusammenhang verneint werden. 3wijchen den heidnischen und den driftlichen Kunftwerken besteht genau dasfelbe Berhältniß wie zwischen dem Christenthum und Seidenthum. ift ersteres etwas anderes, als was "der historische Sinn unserer Zeit", um mit Hasenclever zu reden, daraus machen will. Ein solches Verhältniß annehmen bedeutet denn doch den göttlichen Charakter des Christenthums läugnen, heißt das Chriftenthum als foldes aufgeben. Ein foldes "Bestreben wird von der römischen Kirche bis zum heutigen Tage" mit Recht "gründlich ignorirt". Das Christenthum ist eine göttliche Thatsache; es hat an Stelle des Jrrthums des heidenthums die Wahrheit gesett; mas das heiden= thum an natürlichen Wahrheiten erkannt, hat es fester begründet und gestütt. So wenig die Wahrheit eine vollkommenere Stufe des Jrrthums ift, ebenso wenig ift das Christenthum eine vollkommenere Stufe der Entwicklung des Beidenthums. Daraus folgt, daß man mit Unrecht von einer Entwicklung der christlichen Kunft mit Bezug auf den Gegenstand der religiösen Darstellung aus der heidnischen redet.

Die Richtigkeit dieser allgemeinen Erwägung wird klar erkannt, wenn wir den besondern Zweck ins Auge fassen, dem die christlichen Kunstwerke dienten. Die Katakombenmaler hatten einen Grabschmuck herzustellen, und dabei waren wesentlich andere Gedanken darzustellen, als wie sie heidnischen Malern bei demselben Zwecke vorschweben. Der hl. Paulus kennzeichnet dieses Verhältniß mit kurzen Worten also: "Brüder, wir wollen euch nicht in Unkenntniß lassen in Vetress der Entschlasenen, damit ihr nicht traurig seid wie die, welche keine Hossmung haben" also die Heiden sind am Grabe traurig, weil sie keine Hossmung haben; die Christen sind getröstet, weil sie Hossmung haben, wieder von den Todten aufzustehen. Der katholische Dichter Prudentius drückt diese Hossmung also auß:

Was sagt uns die Gruft dort im Felsen? Was kündet das herrliche Denkmal? Daß das Pfand, so ihm vertraut ward, Nicht dem Tode versiel, daß es schläft nur.

<sup>1</sup> Theff. 4, 12.

So schweige benn Trauer und Klage, So trocknet die Thränen, ihr Mütter; Die er liebte, soll niemand beweinen: Wir sterben ja nur, um zu leben.

Tief jet in der Erde geborgen, Grünt neu das vertrocknete Saatkorn; Einst hoch auf dem Halme verjüngt es Das Bild der früheren Aehre 1;

ferner an einer andern Stelle:

"Ich weiß: mein Leib stehet in Christo mit auf; warum willst du, Daß ich verzag'? Ich komme dereinst auf dem Wege, wo jener Wiedergekehrt zertretend den Tod: das ist's, was wir glauben."

Das sind die Gedanken der Christen am Grabe, und diese waren von unseren Künstlern darzustellen. Darum haben die Künstler, wie wir im achten Kapitel bereits gesagt haben, nicht an dem trostlosen Gräberschmuck der Heiden zu lernen gesucht, was sie an einem Christengrabe darstellen sollten, sondern sich an die liturgischen Gebete angeschlossen. Diese eminent christlichen Gedanken haben ihnen Stoff zu ihrer Arbeit geboten.

Was die Natur der Sache zu fordern scheint, das bestätigt der Befund in den Katakomben vollauf. Durchgeht man sämmtliche Grabkammern, welche in den beiden ersten Jahrhunderten, wo nach obigen Neußerungen die Loslösung von der heidnischen Kunst stattgefunden haben soll, wo also auch noch Berührungspunkte zu sinden wären, angelegt wurden: so sehen wir bereits mehr als zwanzig verschiedene Darstellungen 3, d. h. bereits mehr als die Hälfte jener Darstels

¹ Hymnus circa exequias defuncti (Migne, Patrol. tom. 59 col. 875 sqq.), 13., 30. und 31. Strophe, bei Jungmann, Aesthetik, 2. Aust. S. 767.

<sup>2</sup> Apoth. v. 1062 sqq., bei Rösler, Prudentius S. 450.

<sup>3</sup> In Priscilla: in dem Cubiculum der Madonna: 1. guter Hirt, 2. Maria mit dem Propheten Jsaias, 3. drei Oranten, 4. Prophet oder Moses am Felsen (?); in dem Cubiculum der Verkündigung: 5. Mariä Verkündigung, 6. Jonas wird aus dem Schiff geworfen, vom Ungeheuer ausgespieen, und seine Kuhe unter der Laube; 7. Auferweckung des Lazarus, der gute Hirt; in der Capella greca: 8. Moses am Felsen, 9. die drei Jünglinge im Feuerosen, ein Prophet, 10. der Gichtbrüchige, 11. die Anderweckung der drei Weisen, 12. die Geschichte der Susanna (?); in Callistus in der Lucina crypta: der gute Hirt dreimal, zwei Oranten, 13. die Taufe Christi; in Präteytatus in der Crypta quadrata: Moses am Felsen, der gute Hirt, Jonas ins Meer geworfen, 14. die Heilung der Vlutssüssissen, 15. Susanna zwischen den Alten, 16. die Samariterin im Gespräch mit Jesus, 17. die Verhöhnung des Herrn; in Domitisser gute Hirt, 18. Daniel zwischen den Löwen, 19. Noe in der Arche, 20. das Gastmahl; in der Januarius-Katakombe in Neapel: 21. Adam und Eva, 22. der Säemann, der gute Hirt, die Auserweckung des Lazarus, Jonas unter der Laube, Moses am Felsen, 23. Christus und die Jünger, Daniel in der Löwengrube.

lungen, welche, der Liturgie entnommen, zum Schmucke der Gräber und Sarkophage überhaupt benutt wurden. Diese Bilder unterscheiden sich von den Arbeiten des dritten und vierten Jahrhunderts einzig und allein durch die vollendetere Technik, durch ichonere, naturwahrere Zeichnung und forgfältigere Farbengebung; die Auffaffung ift durchaus diejelbe; alle sind ebenso rein christlich, ohne heidnische Beimischung, wie die entsprechenden Bilder des dritten und vierten Jahrhunderts. Ferner: unter ihnen findet sich kein ein= ziges Bild, das man specifisch heidnisch nennen könnte. Alle jene Denkmäler nämlich, auf welche sich die Vertreter obiger Ansichten berufen, fehlen hier: theils gehören sie beidnischen Anlagen an, theils stammen sie erft aus dem dritten Jahrhundert. Co gehören die Malereien, welche für Raoul-Rochette hauptsächlich maßgebend waren, nicht der Prätertatus-Katakombe an, wie er irrthumlich annahm, fondern einem gnoftischeidnischen Cometerium. Ferner: das eine Deckengemalde, auf das fich Schulte beruft, um zu beweisen, daß "es eine Zeit gab, wo die Kunft der Kirche die unverändert heidnische war", ist nicht driftlichen, sondern beidnisch en Ursprungs! Schulte felbst fagt, daß diefes Gemälde seine gute Erhaltung einer spätern Uebermalung verdanke 1. Diese Uebermalung nahm man nämlich vor, um die ursprünglich heidnische Decoration "des Tricliniums der Familie der Januarier" zuzudeden und diesen Saal "für die Chriften umzuändern". Man hat die Wände und Dede mit Ralf beworfen und neue, driftliche Bilber, 3. B. die Taufe Chrifti, darauf gemalt 2. Die Thatsache, daß diese Decoration zugedeckt wurde, ift ein schlagender Beweiß für unsere Ausicht: man wollte ausschließlich heidnische Decorationen in einem driftlich gewordenen Cometerium nicht dulden; man war sich sofort bewußt, daß heidnische Decorationen für eine chriftliche Grabftätte nicht pagten. Es ift mehr als auffallend, daß Schulge biefes Gemalbe ohne weiteres zur Conftruction seiner Entwicklung der driftlichen Kunft benutt. Un zweiter Stelle beruft er fich auf die Unfangsgalerie in Domitilla: "Chriftliche Figuren und Zeichen fehlen; dagegen find Landichaftsbilder im Stile der in Pompeji erhaltenen ausgeführt. Auf einem derselben sieht man fogar einen Spendeact vor einer Herme. Auch der mit erntenden Butti besetzte gewaltige Weinstodt . . . ift ein antikes Decorationsstück." 3 Allio "driftliche Figuren und Zeichen fehlen"; sind denn vielleicht der gute Hirt, Daniel in der Löwengrube und Noe in der Arche keine chriftlichen Figuren? 4 Seit wann sind denn "Landschaften im Stile der in Pompeji erhaltenen" specifisch heidnische Darstellungen? Nach solchen Proben ift es wohl nicht nothwendig, noch ferner die "Beweise" Schulte's ju untersuchen; aber wir sprechen

<sup>1</sup> Katafomben S. 304. 2 Bergl. Kraus, Real-Encykl. II S. 132.

<sup>3</sup> Katakomben S. 92. 4 Bergl. Bullett. 1865 p. 43.

ihm das Recht ab, zu sagen: "Diese Auffassung (De Rossi's und Kraus' in Betreff der Amor= und Psyche=Darstellung) versteht nicht den Entwicklungs= gang der altchristlichen Kunst und das Culturleben jener Zeit und ist in der ungeschichtlichen Boraussetzung befangen, daß das Bolksthum in der alten Kirche dem heidnischen Bolksthum gegenüber, aus dem es hervorgegangen, spröde und mit Entschiedenheit abweisend sich verhalten habe."

Jene Darstellungen, welche nan als aus dem Heidenthum herrührend ansehen könnte (wir meinen die des Orpheus, der Jahreszeiten oder Flüsse u. s. w.), stammen aus dem dritten und vierten Jahrhundert, beweisen also nichts für die Anfänge der christlichen Kunst; man könnte eher von einem Kückfall ins Heidenthum reden, als von einer Zeit, wo die christliche Kunst die unverändert heidnische war. Zwar sinden sich unter den Ornamenten solche, z. B. Genien, phantastische Köpse, Bögel, Blumen, Weinranken, Guirlanden, Landschaften, denen man auch auf heidnischen Denkmäsern begegnet. Es kann jedoch niemand im Ernst behaupten wollen, das seien specifisch heid nische Ornamente.

Es ist somit die Annahme vollständig ausgeschlossen, als hätte "es eine Beit gegeben, wo die Runft der Rirche die unverändert heidnische mar", als hätte sich "die driftliche Runft immer mehr von den Vorstellungen der Beiden entfernt, fich allmählich einen entschieden driftlichen Bilderchklus geschaffen und schließlich mit der heidnischen Runft vollständig gebrochen". Die driftliche Runft hat nie den Vorstellungen der Beiden nahegestanden; ebenso wenig, wie der driftliche Glaube in Betreff der Auferstehung und der Fürbitte für die Verstorbenen der heidnischen Anschauung nabestand; sie hat sich nicht "allmählich", sondern sofort bei ihrem ersten Auftreten einen ent= ichieden driftlichen Bilderchklus geschaffen und sofort mit der heidnischen Runft gebrochen. Die altchriftliche Runft ift also wie das Chriftenthum selbst etwas ganz Originelles; fie unterscheidet sich in jeder Beziehung von allen anderen Rünsten: die griechische, etrustische und römische Runst beginnen mit unbeholfener Zeichnung, spärlicher Farbengebung, um sich im Laufe der Jahrhunderte zu hoher Blüte zu entwickeln; die altchriftliche Kunst weist gleich anfangs Werke ber ichonften Zeichnung und vollendetsten Farbengebung auf, so daß der Grundsat: ein Bild ift um so älter, je beffer die Technik ift, bei der Datirung allgemein als richtig anerkannt wird. In gleicher Weise sind die Ideen gleich anfangs rein und ausschließlich christliche. Wenn also ber Sat: "un art ne s'improvise pas", auf alle anderen Künste mit Recht an= gewendet wird, bei der driftlichen Runft, wenn er sich auf den Inhalt der Darftellung beziehen soll, hat er keine Berechtigung.

<sup>1</sup> Ratafomben S. 101.

Liell, Marienbarftellungen.

Durch diese allgemeine Erörterung ist für unsere Untersuchung in Betreff des Zusammenhanges der Marienbilder mit heidnischen Vorbildern die Grundlage gewonnen, ja die Sache ist bereits entschieden.

Soweit uns bekannt, sind nur Schulte und Hafenclever der Ansicht, die altchriftlichen Maler hätten bei ihren Marienbildern heidnische Borbilder Schultze beschränkt seine Behauptung auf das Bild in Prizcilla: Maria mit dem Propheten Jaias. Ihn zu widerlegen, ift einfach, da er das selbst wiederum besorgt. Er schreibt: "Das Charakteristische dieses Typus ift der Ausdrud des rein Menschlichen, das ausschließliche Bestimmtsein durch fünstlerische Motive und die vollkommene Unabhängigkeit von dogmatischer Reflexion. Ja es ist wahrscheinlich, daß dieses Fresco nicht einmal einen bestimmten religiosen Gedanken zur Boraussetzung hat" (Schulte nimmt an, daß diefes Bild die allerseligste Jungfrau vorstellt; nun ift aber die aller= seligste Jungfrau ein durch und durch religioses Sujet, also!), "sondern daß vielmehr die überaus gahlreichen antiken Vorbilder von gleicher Form, seien es Botivstatuetten, seien es Götterbilder, wie des Iupiter lactans, der Ifis und anderer, zuerst den Gedanken wachgerusen haben, den heidnischen Darftellungen eine driftliche Parallele an die Seite zu fegen." Dies mehr als sonderbare Interesse angenommen, fragen wir: wie kann dieses Bild, "das nicht einmal einen bestimmten religiösen Gedanken zur Voraussetzung hat", eine Parallele bilden zu den religiösen Darstellungen eines Iupiter lactans oder einer Isis? Schließlich fagt er noch: "Doch wird es dabei sein Bewenden haben muffen, (Die Berührung der heidnischen und driftlichen Runft hier) als eine rein äußerliche, formale zu fassen"; er kennzeichnet dadurch seine ganze Auseinandersetzung als eine höchst überflüssige und mußige! Ja, da er diese Berührung nur bei dem Bilde in Briscilla findet, "da die späteren Bilder einen veränderten Typus und eine Disposition haben, welche den antiken Darstellungen durchaus abgeht", so könnten wir diese Untersuchung schließen; aber Hasenclever hat noch Borbilder zu den Darstellungen der Anbetung der Weisen entdekt, welche wir uns noch ansehen muffen. mögen wohl vielleicht solche Gedanken, wie die der Offenbarung des Heils an die Heidenwelt, in dem oder jenem Beschauer dieser Bilder machgerufen worden sein; aber sie erklären nicht die Schöpfung derselben. Wahrscheinlich haben hier antike Vorbilder eingewirkt. Die Mutter mit dem Kinde stand in den Bildwerken der Demeter, welche den Anaben Jachos trägt, vor Augen. Außerdem finden sich in der antiten Runft mannigfache Botivsteine, welche ganz ähnliche Scenen wie die der Anbetung durch die Magier darftellen, befonders solche der Demeter, welcher hinzuschreitende Figuren Fruchtförbe, Schalen oder Räftchen darbringen. Opfernde Personen, welche die auf einen runden Teller gesetzten Räftden mit Rauchwerk zum Altar hintragen, seben wir auch auf pompejanischen Wandgemälden: es wäre wohl möglich, daß solche Vilder die Erinnerung an die ähnliche Scene der evangelischen Geschichte wachgerusen und deren künstlerische Darstellung veranlaßt haben. " Warum denn diese Umwege machen? Oder konnten die altchristlichen Künstler nicht allein durch die "evangelische Geschichte" veranlaßt werden, die Anbetung der Weisen darzustellen; mußten sie denn erst durch solch heidnische Vilder "an eine ähnsliche Scene der evangelischen Geschichte" erinnert werden, um schließlich zu deren "künstlerischer Darstellung veranlaßt zu werden"? Uedrigens würden diese "antiken Vorbilder" im besten Falle die Art und Weise der Eruppirung erklären, aber nie und nimmer die "Schöpfung" der Spiphanie-Darstellungen. Wir erinnern hier an den Ausspruch Richters (vergl. S. 209 Anmerkung) und schließen: die Marienbilder der altchristlichen Kunst sind Originalwerke und keine Nachahmungen heidnischer Vorbilder.

Untersuchen wir nun, ob sich vielleicht eines oder das andere unter unseren Bildern findet, das als Bortrait der allerseligsten Jungfrau angesehen werden kann. Die getreue Wiedergabe ber Züge der allerfeligsten Jungfrau ware für einen altdriftlichen Runftler eine dankbare Arbeit gewesen. Soviel uns bekannt, hat sich bis dahin nur einer, der Abbé Mannard, bejahend ausgesprochen. Er schreibt über das Bild im Oftrianum: "Uns ergött der Anblick diefer jungen Frau, die in halber Gestalt sitzend abgebildet ist, welche die Arme in Gebetsstellung ausgebreitet und die Hände geöffnet hat und dem Beschauer zuwendet, als wolle sie ihm ihre Gaben austheilen . . . Ja, es ist das Portrait oder die Copie eines andern Portraits, das von der Hand des hl. Lucas oder nach der Erinnerung von einem Jünger gemalt wurde, der Maria lange gekannt und betrachtet hatte, die ja jung in ihrem Greisen= alter und schön blieb unter den ohnmächtigen Wirkungen des Alters." 2 Wenn man wie Abbé Mannard annimmt 3, dieses Bild sei zu Nero's Zeiten gemalt worden, dann darf man sich nicht wundern, daß er darin ein Portrait der allerseligsten Jungfrau sieht. Solche Schöngeistereien sind nicht geeignet, der guten Sache zu dienen. Seine Ansicht ift als eine willkürliche zu bezeichnen. Es läßt fich kein Grund aus der Beschaffenheit des Bildes herleiten, der für Diese Ansicht spricht. Soweit der jetige Zustand der Bilder eine Beurtheilung zuläßt, erkennen wir, daß die Röpfe vollständig selbständige Arbeiten sind. Zwischen den einzelnen herrscht keine Aehnlichkeit; es hat also den Rünstlern tein genau bestimmtes Bild vorgeschwebt; jeder hat seine eigene Vorstellung wiedergegeben. Ferner ergibt die Betrachtung eines jeden einzelnen Kopfes,

<sup>1</sup> Der driftliche Graberschmud S. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La Sainte Vierge p. 358.

<sup>3</sup> Bergl. S. 339 Anmerkung 1.

daß die Gesichtszüge ideale sind, und zwar manchmal recht unvollkommene, die weit entfernt sind, Portraitzüge sein zu sollen 1.

<sup>1</sup> Wir wollen hiermit keineswegs die allgemeine Frage nach einem Vortrait der allerfeligften Jungfrau verneint haben, wie bas 3. B. von Schulte, Studien S. 177. von Kraus, Roma Sott. S. 297, von Sytref in Kraus, Real-Encykl. II S. 361, Lehner S. 340 und anderen gefchieht. Sytrek begründet feine Stellungnahme alfo: "Wir besigen fein authentisches Portrait der heiligen Jungfrau; ichon der hl. Auguftinus (De Trinitate VIII, 5) schreibt: . . . neque novimus faciem virginis Mariae." Diese Stelle können wir als beweisträftig nicht anerkennen. In bem gangen fünften Rapitel ift von dem Glauben an das Dafein eines Dinges die Rede und von der Borftellung, die man fich im Geifte von demfelben macht. Auguftinus fagt, wir glauben 3. B. an das Dafein Chrifti, wenn auch unfere Vorstellung von feiner äußern Er= icheinung keine zutreffende ift. Es handelt fich also nicht um eine Vorstellung, Die burch Bilder vermittelt ift, sondern um Borftellungen, die fich in der Phantafie eines jeden bilden. Er fagt: "Co wissen wir auch nicht, wie das Gesicht der Jungfrau Maria beschaffen war . . ., auch kennen wir die Züge des Lazarus nicht, noch haben wir Bethanien, bas Grab und ben Stein, ben er wegwälzen ließ, als er ihn auferweckte, bas neu ausgehauene Grab im Gelfen, aus bem er erftand, ben Delberg. von wo er in den himmel fuhr, gesehen; überhanpt wissen wir nicht, ob dies alles fo ift, wie wir es uns benten, ba wir es nicht gefehen haben." Offenbar fpricht hier ber hl. Auguftinus von einer Borftellung, die durch ben Augenfchein ge= wonnen wird. Alfo der Grund, weshalb wir keine fichere Vorstellung von Maria haben, liegt barin, daß wir fie felbft nicht gefehen haben. Daburch läugnet aber ber hl. Auguftinus feineswegs birect bas Borhandensein von getreuen Bilbern. Aber auch nicht indirect, denn es läßt sich salva reverentia annehmen, daß er von dem Vorhandensein folder Bilber, die ja im Orient entstanden find und erft später im Occidente bekannt wurden, feine Renntniß hatte. Dies wird mahricheinlich gemacht durch feine Bemerkung über ben hl. Panlus. Er fagt etwas früher, daß bie verschiedenen Lefer ber Briefe des hl. Paulus fich eine verschiedene Vorftellung von deffen Person machten; und doch gab es in Rom ein Portrait bes hl. Paulus, das uns auf der Medaille des vaticanischen Museums erhalten ift, eine Arbeit, die späteftens bem zweiten Jahrhundert zugeschrieben wird. Bergl. Kraus, Roma Sott. S. 337, Taf. VI. 1; Roma Sott. III p. 597; Bullett. 1864. 42. - "Es bedarf wohl heute feiner großen Kenntniß der alteriftlichen Malerei, um die fogen. Lucas-Madonnen als folde auszuschließen . . . Abgesehen bavon, daß wir auch nicht eine einzige Nachricht haben, nach welcher der hl. Lucas die Runft der Malerei geübt habe, wiffen wir aus dem hl. Paulus (Kol. 4, 14), daß derfelbe vielmehr Arzt gewesen ift." Wenn der hl. Lucas ein Arzt war, so ist damit doch nicht ausgeschlossen, daß er auch Maler fein konnte. Dann ift es nicht richtig, daß wir "auch nicht eine einzige fichere Rach= richt" haben, daß Lucas Maler war; aus bem fechften Jahrhundert melbet uns benn doch Theodor Lector, daß Lucas ein Marienbild gemalt habe. Er schreibt: "Es befand sich zu Constantinopel ein altes Bild ber Gottesmutter, welches Eudopia gu Berufalem erwarb und an (ihre Tochter, die Raiferin) Bulcheria (Gemahlin Theodofius' II.) übersandte: basselbe Bild hatte ber Apostel Lucas gemalt" (Collect. I c. 7). Daß biefe Anficht allgemein verbreitet gewesen ift, beweift Garrucci aus Germanus, zur Zeit bes Fauricus Bijchof von Conftantinopel (Ep. in vita Stephani ap. Montf., Analecta

Nach Erledigung dieser Vorfragen gilt es nun, den kunstgeschichtlichen Werth unserer Marienbilder festzustellen; mit anderen Worten: welchen Werth muß man diesen Werfen unter den übrigen Vethätigungen fünstlerischen Schaffens zuerkennen? Unsere Vilder spiegeln je nach der Tüchtigkeit der betreffenden Meister mehr oder weniger vollkommen die Vorstellung wieder, welche die altchristlichen Künstler sich von der allerseligsten Jungfrau machten.

gr. [Paris. 1688] p. 413), und aus Andreas von Creta (Boissonade, Anecd. gr. tom. IV p. 472). Diese Nachricht ift alter als die sogen. byzantinischen Bilber. — "Auch ift die Zahl der dem hl. Lucas zugeschriebenen Madonnenbilder fo groß, daß ein Methusalem=Alter ju ihrer Anfertigung faum hingereicht haben wurde" (Diefer Grund ift hinfällig, da bekanntlich öfter die Copien als Originale bezeichnet werden. Die Copien wurden von anderen Malern angefertigt und heißen nur im uneigentlichen Sinne "Lucasbilber"); "außerdem fpricht auch ber Umftand bagegen, daß trot verfciebener conventioneller Uebereinstimmung ber Schule keine Portraitgleichheit gu feben ift." - Um ein folches Urtheil fällen ju konnen, mußte es feststehen, welche Bilber Originale, und welche Copien find; ferner mußte man die Originale felbst ge= feben haben, und man durfte fich nicht barauf beschränken, nach Copien zu urtheilen. Wie Copien angefertigt werden, davon haben wir manches zu berichten gehabt. Uebrigens melbet Ludolf, ein Geiftlicher ber Diocese Paderborn, der 1336-1341 den Drient bereifte, von einem Lucasbild in Attalia alfo: "In dem Stadttheile, den bie Griechen bewohnen, befindet fich ein Bild der feligften Jungfrau Maria. Es ift auf eine Tafel gemalt, und es gibt biefer Bilber nur brei in ber Belt, nämlich eins zu Rom, ein zweites zu Conftantinopel, und dieses dritte zu Attalia. Alle drei haben bie nämliche Große und dasfelbe Ausfehen. Diefe brei Bilber foll ber hl. Lucas zu Lebzeiten ber heiligen Maria gemalt haben, und Gott wirkt allba wegen der Berehrung dieses Bildes viele Bunder" (Ludolfi de itinere terrae sanctae liber, ed. Deyks, 25. Publication bes Literarischen Bereins zu Stuttgart S. 35). Man vergl. Flog, Geschichtliche Rachrichten über die Aachener Seiligthumer (Bonn 1855) S. 124-150; Saint-Laurent, La Prière de Marie et le bon Pasteur, Étude, in der Revue de l'art chrét. (Paris 1862) p. 283 note. Saint-Laurent weist dort auf die Gefichte der gottseligen Katharina Emmerich hin, wonach das jest in Maria Maggiore befindliche Bild nicht das Original, sondern eine Copie sein soll. "Ich habe Lucas mehrere Abbildungen ber heiligen Jungfrau malen gesehen," fo erzählt die Augustinernonne, "und einige auf miraculose Beise. Ginmal malte er an einem Bruft= bilbe Maria, es wollte nicht gelingen, er betete und fiel in Entzuckung, und als er wieder ju fich tam, fand er es fertig vor fich. Dieses Bilb ift in ber Kirche Maria Major in Rom über dem Altare einer Rapelle zur Rechten des Sochaltares bewahrt. Es ift aber nicht bas Original, sondern eine Copie. Das Original ift in einer Wand, bie man zu einer Saule geformt hatte, einstmals bei einer Gefahr mit vielen anderen heiligen Sachen vermauert worden. Es liegen auch Gebeine von Beiligen darin und Schriftrollen bon großem Alter. Wenn ber Priefter an bem Marienbilbniß=Altar Dominus vobiscum fagt, fo beutet feine rechte Sand auf den mittlern Pfeiler, worin die Heiligthümer bewahrt find" (Schmöger, A. R. Emmerich, Leben Jesu III. Bd. 1. Aufl. S. 591; vergl. Chriftianus Marianus, Jesus und Maria [Köln 1870] S. 81 ff.; Garrucci, Storia vol. III p. 13).

Sollen wir ein zutreffendes Urtheil über ihre Fähigkeit, die Mutter Gottes im Bilde darzustellen, fällen, so ist es zweckdienlich, vorerst klarzulegen, was für eine Aufgabe ein Künstler in diesem Falle zu lösen hatte; wissen wir, was dargestellt werden sollte, so können wir leicht erkennen, wie die altschristlichen Bildner ihre Aufgabe gelöst haben. Erörtern müssen wir jedoch noch ferner, welchen Zweck der Künstler hier haben muß und welche Mittel ihm zu Gebote stehen, seinen Zweck zu erreichen.

Die altchriftlichen Künstler wollten in ihren Marienbildern das Ideal der Mutter Gottes darstellen. Ideale in einer sinnlich faßlichen und wahren Genuß bereitenden Weise darstellen ist ja die Aufgabe des Künstlers. "Das Ideal nun eines Dinges", so erklärt Jungmann, "ist ein vom Geiste gedachtes Ding der gleichen Art, welches die demselben eigenthümlichen Vorzüge in ungewöhnlicher, überaus hoher Vollendung besitzt." Weil es sich im gegebenen Valle um eine historische Person handelt, die als Weib dem menschlichen Geschlechte zwar angehört, die aber, weil wahre Jungsrau und wahre Mutter zugleich, weil Gottesmutter, einzig ohne Gleichen dasteht, so muß die Desinition eine Lenderung ersahren, sollen wir sie hier gebrauchen können. Wir sagen demnach: das Ideal der jungsräulichen Gottesmutter ist eine im Geiste gedachte jungsräuliche Gottesmutter, welche alle jene Vorzüge und erhabenen Eigenschaften so vollkommen als möglich in sich vereinigt, die wir an dem Urbilde bewundern. In poetischer Weise drückt dieses Novalis also aus:

"Ich sehe dich in tausend Bildern, Maria, lieblich ausgedrückt; Doch keins von allen kann dich schildern, Wie meine Seele dich erblickt.

Ich weiß nur, daß der Welt Getümmel Seitdem mir wie ein Traum verweht, Und ein unnennbar füßer Himmel Mir ewig im Gemüthe steht." 2

Da es dem beschränkten menschlichen Geiste nie möglich sein wird, die Herrlichkeit und Erhabenheit Mariens voll und ganz zu erkennen und zu begreisen, da ferner der eine mehr, der andere weniger tief in das Geheimniß eindringt, so wird dies Gedankenbild bei den verschiedenen Künstlern verschieden sein. Jedoch der Willkür ist keineswegs Spielraum gegeben. Sollen wir uns im Geiste ein Bild von Maria machen, so müssen wir zu erfahren suchen, wer Maria ist und welche Bedeutung ihr zukommt: eine Frage, die wir an die katholische Dogmatik zu stellen haben. Nach katholischer Lehre ist Maria jenes Weib, von dem Gott im Paradiese verheißen hat, daß es der Schlange den Kopf zertreten werde; jene vom Propheten

<sup>1</sup> Aefthetik S. 190. 2 Bei Jungmann a. a. O. S. 190.

vorherverkundete Jungfrau, welche den Emmanuel, den Sohn Gottes, empfangen und gebären werde; jene Jungfrau, die, ohne Sünde empfangen, ganz beilig und gerecht in diese Welt trat; jene Jungfrau, welche, als der Engel sie grußte und ihr die Gottesmutterschaft antrug, das für die ganze Welt so wichtige: "Mir geschehe nach beinem Worte!" sprach; die dann im Stalle zu Bethlehem den Seiland der Welt gebar und den Glanz der Jungfrauschaft sich bewahrte: Jungfrau und Mutter zugleich; "sie gebar ja den, der sie erschaffen, und betete an, den sie geboren hat"; sie ist jene Mutter, die in unsagbaren Schmerzen unter dem Kreuze des einzigen Sohnes stand, deren Seele ein Schwert des Schmerzes durchdrang, als sie den Leichnam ihres Rindes auf ihrem Schofe liegen sah; die nun, da sie aus diesem Thränen= thale geschieden und in die himmlischen Freuden eingegangen ist, unsere milde Fürsprecherin und Helferin bei Gott ift. Das ift nach der Lehre der Kirche Maria; nach diesen Angaben muß der Künstler das Ideal eines Bildes der jungfräulichen Gottesmutter in seinem Geiste zu gestalten versuchen. Diese Wahrheiten muß er in sich aufnehmen, sie verstehen und schätzen lernen, mit den Augen des Glaubens sein Urbild schauen und mit Liebe umfangen, durch Gebet und Betrachtung sein Gemüth für diese himmlischen Gedanken empfanglich machen; er muß gleichsam diese duftere Erde verlaffen und sich in jene lichten Söhen erheben, wo fein Vorbild thront. Denn "nur in dem Herzen, das glauben und lieben gelernt hat, spiegeln sich klar die Gestalten einer unfichtbaren Welt; nur in den Empfindungen eines Gemüthes, das tiefer geht als das seichte Fahrwaffer des Alltagslebens, prägt das Edle und das Große und das Schone der Geistersphäre sich lebendig und treu und allverständlich aus. Sinn für das Uebernatürliche und Verständniß desselben kann nur der besitzen, der selbst ein übernatürliches Leben führt." 1 Die Lehre der Kirche ist also die Quelle, aus welcher der Künftler schöpfen muß; anders die allerseligste Jungfrau auffassen wollen hieße das Ideal des Marienbildes verzerren, ja zerftören. Wenn demnach auf Grund der Bilder einem Künstler nachgesagt wird: "er löste die Madonna von dem kirchlichen Boden ab und hob sie aus dem besondern Glaubenskreise zu allgemeiner menschlicher Bedeutung empor (ein absonderliches "Emporheben"!); die Eigenschaften, welche der gläubige Sinn an Maria verehrt, werden von ihm nicht verneint, sondern nur aus der dunkeln und vielfach dumpfen Welt der firchlichen Bekenntniffe in das Reich lichter, allgemein und unmittelbar ansprechender Empfindung übertragen" 2; wenn von demfelben Künstler ferner gesagt wird: er war

¹ Jungmann a. a. O. S. 396.

<sup>2</sup> Springer über Raffael in "Raffael und Michel Angelo" S. 58. Was benkt sich der Versasser wohl unter der Gottesmutterschaft Mariens, wenn sie "in das Reich

"unerschöpflich reich und seelenvoll in der eigentlichen religiösen Malerei; vor allem in den Madonnen und heiligen Familien, und in all dieser umfassenden. schöpferischen Rraft fennt er nur eine felbst gezogene Grenze, das ift bie Schönheit", und an einer andern Stelle: in seinen "Madonnen und seinen heiligen Familien hat Raffael mit voller Seele fein Eigenftes gegeben und das ursprünglich bloß kirchliche Thema zur höchsten rein mensch= lich en Bollendung und Freiheit erhoben (!) . . . Raffaels Madonnen und im höchsten Sinne die Sixtinische sind nicht für eine bestimmte Epoche ober für eine besondere religiose Unichauung geschaffen; fie leben für alle Zeiten und alle Bölker, weil sie eine ewige Wahrheit (er will fagen "das Ewig-Weibliche") in ewig giltiger Form offenbaren" 1: fo läßt fich wohl keine schärfere Verurtheilung benken. Jungmann fagt darum, an die letten Worte Lübke's anknüpfend, mit Recht: "Die gebenedeite Jungfrau von Nazareth, welche der Welt den Sohn des lebendigen Gottes gebar, kennt niemand als der Chrift, welcher die übernatürliche Offenbarung glaubt; ein Bild, das ,für keine besondere religiöse Anschauung geschaffen ist' und darum ,für alle Beiten und alle Bölfer lebt', also auch für Ungläubige und Beiden: ein folches Werk fann dem Gebiete der religiofen Kunft unmöglich angehören, man mag es nun ,eine Madonna' nennen, oder wie es sonst beliebt." 2

Das Ideal, das sich der Künstler in seinem Geiste bilden muß, ist also ganz religiöser Natur. Damit ist auch der Zweck vorgezeichnet, der für das Kunstwerk maßgebend sein nuß. "Tede religiöse Kunst hat wesentlich und ausschließlich die Aufgabe, Werke zu liesern, welche die Erbauung, die Förderung des christlichen Lebens zu wirken geeignet, d. h. dazu angethan seien, in den Menschen religiöse Erkenntnisse und religiöse Gefühle zu veranlassen." Der Künstler darf und kann nur arbeiten, um durch sein Vild das erhabene Urbild, die jungfräusliche Gottesmutter, zu ehren und zu versherrlichen. Sein Werk muß demnach in den Menschen religiöse, d. h. übernatürliche Erkenntnisse bewirken, es muß den Menschen die Herrlichkeit und

lichter, allgemein und unmittelbar ansprechender Empfindung" übertragen ift? Wahrscheinlich, was er nachher "anmuthige Frau" nennt, die "holdselig zu ihrem Erstlinge herabblickt, ihn an den Busen drückt, sein Erwachen, sein Spiel belauscht"; heißt das nicht die Eigenschaften, die "der gläubige Sinn an Maria verehrt", verneinen?

¹ Lübke, Grundriß der Kunftgeschichte S. 215. 225. 229. Kreuser bestätigt dies in seiner Weise also: "Alle Religionen und Parteien erfreuen sich der Bilder Raffaels, weil sie eben nichts Christliches noch Himmlisches darin finden, sondern eben nur Irdisches, für die Sinne Liebliches. Seine Madonnen sind gar hübsche Mädchen, aber keine heiligen Himmelsköniginnen, und sind zum Küssen, aber nicht zum Verechren, und niemals hat jemand vor ihnen gebetet" (Kirchenbau I S. 556).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jungmann a. a. D. S. 409.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jungmann a. a. D. S. 330.

Erhabenheit Mariens, ihre Würde als Gottesmutter und Himmelskönigin zeigen und so in denselben religiöse Gefühle hervorrusen; Gefühle der Bewunderung, Hochachtung und Berehrung, überhaupt das christliche Leben fördern. Was der Künstler im Geiste geschaut, was er bewundert und geliebt hat, das soll auch für andere ein Gegenstand der Bewunderung, der Liebe werden.

Bildwerke, die diesem wesentlichen Zwecke nicht entsprechen, die nicht dazu angethan sind, im Beschauer Berehrung und Liebe zur Mutter Gottes wachzurusen oder zu besördern, sind demnach als versehlte zu bezeichnen. Wenn man im 15. Jahrhundert in Florenz als allerseligste Jungfrau auf Altarbildern Portraits von Mädchen malte, und zwar zumeist von solchen, die in Florenz mehr als gut bekannt waren; wenn man der gebenedeiten Mutter ein Kostüm gab, in welchem sie sich ungefähr wie eine vornehme Buhlerin ausnahm ("Ihr laßt die Jungfrau Maria auftreten, wie eine öffentliche Dirne gekleidet!" ruft Savonarola in seiner Fastenpredigt aus) i; wenn, wie Springer von den Kassalischen "Madonnen" bezeugt, diese Vilder "keine streng religiöse Andacht wecken, keine Zeichen und Wunder thun", wenn "man nicht zu ihnen betet"; wenn man, wie Lucas Cranach, ein "schönes Väckermädchen", oder wie Kubens "niederländische Kuhmägde" zur Madonna machte 3: so haben solche Leistungen ihren Zweck versehlt; solche Vilder sind keine religiösen Kunstwerke.

Hiermit stimmt Keppler überein, soweit es die sogenannten Madonnen Rassaels betrifft. Bon den 46 Bildern, die er bespricht, bezeichnet er drei als "religiöse Bilder im engern und strengern Sinne"; die übrigen 43 nennt er "religiöse Genrebilder im reinsten und heiligsten Sinne des Wortes" 4. Jungmann gibt folgende Erklärung von "Genrebild": "Genrebild nennt man jene Erzeugnisse der Malerei, welche Scenen aus dem gewöhnlichen täglichen Leben, so wie dieselben in der Wirklichkeit sich darzustellen pslegen, treu und wahr wiedergeben sollen." 5 Demnach hätten wir ein religiöses Genrebild, wenn eine religiöse Scene aus dem gewöhnlichen täglichen Leben, z. B. wenn eine Mutter mit ihrem Kind vor einem Crucisixbilde betend dargestellt wäre. Dieses Kriterium, auf die sogenannten Madonnen Rassaels angewendet,

<sup>1</sup> Rach Rio bei Jungmann a. a. D. S. 387.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. a. O. Soviel uns bekannt, findet sich keine einzige Raffael'sche "Madonna" in einer Kirche, alle befinden sich in Musen und zuweilen in einer Umgebung, die zu allem andern stimmt, nur nicht zur Andacht (Tribuna in den Ufsizien zu Florenz); vergl. Keichensperger, Fingerzeige auf dem Gebiete der kirchl. Kunst S. 14.

<sup>3</sup> hiftor.-polit. Blätter Bb. 34, 1854, S. 944, bei Jungmann S. 414.

<sup>4</sup> Hiftor.=polit. Blätter Bd. 96, 1885, S. 100 u. 101.

<sup>5</sup> A. a. D. S. 657.

ergibt, daß bei manchen nicht einmal der Titel "religiöses Genrebild" zutreffend ist; denn "dieser Mund, dessen Lippen in selig-wehmuthigem Lächeln, in sußem Entzuden und bang-freudigem Uhnen gittern", ober "ber Zauber, ber Refler aus einer andern Welt", oder "der leise Anflug von Schwermuth", oder "die tiefe Melancholie", oder "die suge Melancholie", oder "ein leifer Schatten von Wehmuth", oder "ein religiöser Schimmer", oder "voller religiöser Duft", oder "eine tragische Rebenbedeutung": alle diese von Keppler angeführten Merkmale genügen nicht, um den Bildern den Stempel "religiös" aufzudruden. Dann, wenn Reppler von diefen "religiöfen Genrebildern" fagt: "Der eigentliche religiöse Ton klingt nur leise mit", "fie find religiöse Bilder im strengen Sinne des Wortes nicht zu nennen", "es muß zugegeben werden, die drei Bilder (Madonna del Cardinello, nel verde und la belle jardinière) find keine kirchlichen Andachtsbilder; die meisten Reize derselben sind aus dem natürlichen, irdischen Leben geschöpft"; in der Madonna della Sedia und della Tenda "liegt nicht direct religiöse Tendenz"; von der Madonna di Loretto: "ein rein irdisches Motiv und eines religiösen Schimmers wenigstens nicht bar": dann ift es selbst nach ihm mehr als zweifelhaft, daß sie "reli= giofe Genrebilder" find. Aber mit Rudficht auf den erhabenen Charafter der allerseligsten Jungfrau können wir nie und nimmer zugeben, daß man ihre Darstellungen in "religiose Bilder im engern und ftrengern Sinne" und in "religiöse Genrebilder" eintheilt; in Bilder, die "für die Kirche" und in solche, die "für das Haus" bestimmt sind. So lange es nur Eine Mutter Gottes gibt, so lange ist auch nur Gine Art der Darstellung die richtige. Sind darum gewiffe Bilber nach Reppler "teine religiöfen Bilber im engern und ftrengern Sinne", jo hören sie damit auf, überhaupt Bilder ber allerseligsten Jungfrau zu sein. Ober seit wann berehren wir im Sause eine andere Mutter Gottes als in der Rirche? Es ift überall Diefelbe jungfräuliche Mutter des Sohnes Gottes! Raffael zuliebe sollte man doch nicht Darstellungen ber allerseligsten Jungfrau zu "Scenen aus dem gewöhnlichen täglichen Leben, so wie dieselben in der Wirklichkeit sich darzustellen pflegen", machen!

Das Ideal der allerseligsten Jungfrau ist, wie wir gesehen haben, ganz übernatürlicher Art; es soll die jungfräuliche Mutter des Sohnes Gottes im Bilde vergegenwärtigt werden. Da der Mensch nur mit Hilse der sinnlich wahrnehmbaren Dinge sich eine Vorstellung von dem Uebernatürlichen machen kann, so ist dem Künstler der Weg gezeigt: er muß, um das Ideal der Mutter Gottes bildlich darzustellen, unter den Erscheinungen des menschlichen Lebens solche auswählen, die geeignet sind, uns eine klare Erkenntniß seines Ideals zu vermitteln, die dann in der Weise auf uns wirken, daß wir mit Ehrfurcht und

Liebe erfüllt, daß unsere Verehrung der Mutter Gottes angeregt und gefördert werde, kurz, daß wir erbaut werden.

Bor allem muß der Rünftler eine klare Erkenntniß seines Ideals vermitteln; er muß die Eigenschaften und Vorzüge, sowohl die natürlichen wie die übernatürlichen, durch welche Maria so herrlich dasteht, uns in möglichst verständlicher Weise vorführen. In seinem Bilde muffen wir sehen können, was uns der Glaube von Maria lehrt. Die vorzüglichste Eigenschaft, die wir an Maria bewundern, ist ihre Gottesmutterschaft: sie ist die wahre, aber jungfräuliche Mutter des göttlichen Rindes. Unter den Er= scheinungen des menschlichen Lebens, die der Künstler als Hilfsmittel benuten foll, um diese übernatürliche Gestalt bildlich darzustellen, bietet fich bor allem die menschliche Mutter dar. An das Ideal einer menschlichen Mutter muß er sich anlehnen, ihm alles entlehnen, was zu seinem Zwecke dienlich ist; alles jedoch fernhalten, was die Erkenntniß des übernatürlichen Charakters der Mutterschaft Mariens erschwert oder unmöglich macht. Das Ideal einer menschlichen Mutter ift eine im Geiste gedachte Mutter, welche alle einer Mutter eigenthümlichen Eigenschaften in überaus hober Vollendung in sich vereinigt.

"Stillleben" ift ein Bild betitelt, auf welchem eine junge, vornehme Mutter, auf einem Sopha liegend, dargeftellt ift, die voll Seligkeit ihren Sprößling betrachtet, dem "eine gesunde Amme vom Lande" die Bruft reicht. Im Texte wird die Erklärung gegeben, das fei die "höhe des Gludes" einer Mutter 1. In fast sämmtlichen illustrirten Zeitschriften belletristischer Ratur tann man Darftellungen sehen, welche unter dem Titel "die junge Mutter", "Mutterglück", "Mutterfreuden", "frohe Stunden", "ber Erstling", "unser Liebling" uns eine junge Frau, zuweilen in sehr freiem Anzuge, zeigen, wie fie mit ihrem eben erwachten Kinde spielt, lacht und scherzt. Solche Scenen werden dann, wie schon die Titel bekunden, als das größte Glück einer Mutter, als die herrlichste und beseligendste Bethätigung der Mutterliebe hingestellt. Mban Stolz beschreibt in seinem "Spanischen" in der ihm eigenen Beise, wie eine Mutter ihrem Sprößling Suppe gab. Er macht dazu die Bemerkung: "Ich habe auch sonst schon bemerkt, daß vornehme Weiber an öffentlichen Orten gern Oftentation treiben mit ihrer Mütterlichkeit und gleich= sam wie Priesterinnen allgemein die höchste Ehrfurcht zu erwecken meinen, wenn fie ihrem Gögenbilde die Nahrung reichen. Es kommt diefes jum Theil daher, weil in vielen Lehr= und Unterhaltungsschriften (und in kunst= hiftorischen Werken) für gebildete Stände, ja selbst in Predigten, mit sußlichen Phrasen die Mutterliebe hochheilig gesprochen, angebetet und als etwas Un-

<sup>1</sup> Ueber Land und Meer 1871 Nr. 11 S. 75.

aussprechliches gepriesen wird. Frauen, die solches schon gehört und gelesen haben, bilden sich dann ein, sie seien wahrhaft übernatürliche Wesen und müßten die Bewunderung und heilige Chrsurcht der Welt sich zuziehen, wenn sie ihrem Kinde mütterliche Abwartung angedeihen lassen." Uns den angeführten Beobachtungen, sowohl auf dem Gebiete der Kunst als auch der Wirklichkeit, scheint hervorzugehen, daß die hervorragendste Eigenschaft einer Mutter, die also auch dem Ideal zukommen muß, die natürliche Liebe zu dem Kinde ist; theils wie sie der Mutter Glück bereitet, theils wie sie sie sich um das Wohlsein des Kindes kümmert. Springer bestätigt uns dies: "Die Liebe der Mutter zum Kinde ist selbstlos, frei von jedem sinnlichen Zuge, keusch und dennoch glühend, von unnennbarer Süße und Innigkeit . . Keine Empfindung kann sich an idealem Schwung, an Keinseit und gleichmäßiger Wärme mit der Mutterliebe messen. Sie verschönt selbst das häßliche Weib, sie hebt die schöne Frau in die Gottesnähe."

Diefer Unficht können wir nicht beipflichten; die einfache natürliche Liebe der Mutter zum Kinde und deren Bethätigung können wir als die hervor= ragendste Eigenschaft einer Mutter nicht anerkennen. "Die Mutterliebe", fagt gang richtig Alban Stolg, "ift weiter nichts als eine erweiterte Selbftliebe, ein Naturtrieb (also nicht "frei von jedem sinnlichen Zuge"; sie hat vielmehr die Sinnlichfeit zur nothwendigen und wesentlichen Boraussetzung), der bekanntlich bei den Thieren ebenso stark zu finden ist. So wenig ich daher die Schwalbe bewundere, welche im eigenen hunger die aufgefangene Rahrung nicht felbst verzehrt, sondern ihren Jungen bringt, so wenig bewundere ich eine Mutter, die für ihr Kind forgt. Bas ich bewundere, ift allein Gott, seine Allmacht, Weisheit und Güte. Ihm allein gebührt Verherrlichung, daß er Mensch und Thier innerlich mit großer Kraft nöthigt, für die Nachkommen= schaft so sehr und mehr als für sich selbst zu sorgen, so lange die Pflege nöthig ist. Ja ich finde, daß dieses Naturgesetz bei den Thieren noch reiner und schöner sich offenbart und Gott verherrlicht, als bei den meisten Menschen; bei den Menschen wird oft die Schönheit des Naturgesetzes gestört, weil eben durch die Sündhaftigkeit und unnatürlichen Lebensverhältniffe die reine, ur= sprüngliche Natur verzerrt ift." 3 Gine Gigenschaft, die der Mutter und dem

<sup>1</sup> Spanisches, 7. Aufl., S. 287.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. a. D. S. 58. Daburch, daß Raffael, so hörten wir früher (S. 359), "die Madonna vom firchlichen Boden ablöfte", sie als "anmuthige Frau, die holdfelig zu ihrem Erstling herabblickt, ihn an den Busen drückt, sein Erwachen, sein Spiel beslauscht", also als rein menschliche Mutter darstellte, "hob er sie zu allgemein menschslicher Bedeutung empor"; hier "hebt" die rein menschliche Liebe "die schone Frau in die Sottesnähe"! Bei einer solchen Begriffsverwirrung denkt man unwillfürlich an die Worte, die sich einstellen, wenn die Gedanken sehlen.

<sup>3</sup> A. a. D. S. 288. Es muß jedoch hierzu bemerkt werden, daß das Thier

Thiere gemeinsam ist, kann, insofern sie gemeinsam ist, d. h. als rein natürliche Liebe, nicht als das Ideal der Mutter ausmachend angesehen werden. Wir sagen: "insofern sie gemeinsam ist"; denn es gibt noch eine andere Mutterliebe. "Es ist ein geistig icones Schauspiel, wenn eine driftliche Mutter die junge Seele ihres Kindes fliegen lehrt, d. h. Gott zuzuwenden sucht, indem sie ihm ehrerbietig von Gott spricht, es mit sich in die Kirche nimmit, mit ihm betet und für es betet, es lehrt, aus Rüdficht auf Gott das Bofe zu meiden, und von Herzen wünscht, daß es lieber sterbe, als daß es einmal gottvergessen werde. Gine solche Mutterliebe hat allein das mit dem Thiere Gemeinsame abgestreift und ist eine gottähnliche Liebe geworden; und am Sonnenschein einer solchen Mutterliebe sind schon große, beilige Männer gediehen, wie z. B. Bafilius der Große, der hl. Ludwig." 1 Bur beffern Bürdigung diefer Beispiele fügen wir bei: die hl. Emmelia gab mit ihrem heiligen Gemahl Bafilius neun Kindern, darunter Bafilius dem Großen, das Leben und erzog fie so, daß alle neun in der Kirche als Heilige verehrt werden; das ist wahrlich eine andere Bethätigung der Mutterliebe, als wie wir sie oben haben schildern gehört. Alls im Jahre 1215 in der Schloßfirche zu Poissy der kleine Ludwig getauft wurde, da ließ die fromme Mutter Blanca das Kind nach der Taufe auf ihr Bett legen. Sie nahm es in die Urme, drüdte einen Ruß auf seine Bruft und sprach: "Kind, du bift jest eine Wohnung des Heiligen Geiftes; o moge diese Wohnung nie mit einer Sünde befleckt werden!" Als der Knabe herangewachsen war, sprach fie einmal mit tiefem Ernste zu ihm: "Kind, ich liebe dich gewiß und so innig, als eine Mutter nur lieben kann; aber lieber wollte ich dich todt zu meinen Füßen liegen, als jemals eine Todfünde begehen sehen." Am 29. Juni 1886 war Madrid Zeuge, wie die Königin-Regentin Christina ihren Sohn Alfonso einer alten Sitte gemäß in der Atocha-Kirche feierlich unter den Schutz der Mutter Gottes ftellte. In der prachtvoll geschmudten Rirche murde die Königin vom Erzbischof von Toledo empfangen, und nachdem das Te Deum gesungen war, kniete die Königin vor dem Bilde der Mutter Gottes nieder und empfahl ihr Rind dem besondern Schutze der himmelskönigin.

Welche Mutterliebe wir als hervorragende Eigenschaft des Ideals einer Mutter gelten lassen, ist klar: nicht die rein natürliche, wenn auch noch so große Liebe und ihre Bethätigung, sondern nur die von der Religion geadelte und geheiligte Liebe; jene Liebe, die im Kinde das Geschenk Gottes sieht, die sich bewußt ist, daß das Kind außer einem Leibe auch eine Seele hat; eine

blind dem Naturtrieb folgt; die Mutter jedoch handelt aus Pflichtgefühl, weil fie ein vernünftiges Wefen ift, das diese Nothwendigkeit anerkennt.

<sup>1</sup> Alban Stolz a. a. D. S. 290.

Seele, die mit dem Blute Jesu Christi erlöst ist und für die dereinst die Mutter vor Gottes Richterstuhl Rechenschaft ablegen muß. Wir sind Christen, und als solche sind wir berechtigt, so die Bedeutung der Mutter aufzusassen, ja als solche können wir uns nicht auf den "rein menschlichen Standpunkt" stellen, der, nebenbei bemerkt, ein Unding ist; wir müssen die Mutter im Geiste des Christenthums betrachten. Da ist sie etwas anderes, etwas Erhabeneres und Berehrungswürdigeres als das, was das moderne Heidenthum aus ihr machen will. Selbst das alte Heidenthum hat anders gedacht; "man hat wohl angemerkt, daß die heidnischen Griechen niemals säugende Frauen als Idealsiguren dargestellt haben."

Für den Künstler ergibt sich hieraus, daß die rein menschliche Liebe, insofern sie die Mutter beglückt und freudig stimmt, und insofern sie sich auf das Wohlsein des Kindes bezieht, also als Sorge für Nahrung und Reinlichkeit u. s. w. offenbart, schon ungeeignet, das Ideal einer menschlichen Mutter darzustellen, erst recht untauglich ist, um als Hilfsmittel zu dienen, wenn es gilt, die Gottesnutterschaft Mariens darzustellen. Aus dieser Rücksicht sind alle jene Darstellungen der allerseligsten Jungfrau, wo sie mit dem Kinde spielt und scherzt<sup>2</sup>, oder seinem Spiele mit dem hl. Johannes zuschaut<sup>3</sup>, oder seinen Schlaf überwacht<sup>4</sup>, oder dasselbe aus der Wiege aufnimmt und ankleidet <sup>5</sup>,

<sup>1</sup> Kinkel, Geichichte der bildenden Rünfte (Bonn 1845) S. 208.

<sup>2</sup> Vergl. Lucca bessa Kobbia, Madonna ("holdselige beglückende Mutterliebe" ift dargestesst. Lübke, Grundriß der Kunstgeschichte II S. 134); Rassack, Madonna di Casa Colonna im Bersiner Museum; Madonna col Bambino, del Garofano in Florenz, de la maison d'Orléans, di casa Tempi in München, La Vierge au lézard, Madonna Nicolini in der Gasserie Cowper; Correggio, Madonna di Parma, Madonna mit dem Kinde im Tempes, Madonna in der Tribuna der Ussizien ("zähst zu seinen anmuthigsten und am reinsten empsundenen Werken, von herrsichem Ton im Helsdunkel, die Madonna zwar ohne idealere Auffassung, aber ganz holdselige Muttersiebe". Lübke a. a. D. S. 234).

<sup>3</sup> Bergl. Raffael, La Vergine nel verde im Belvedere zu Wien, Madonna del Lago, colla legenda, col Bambino; Leonardo da Vinci, Vierge au basrelief im Schlöß des Lord Warwick.

<sup>4</sup> Vergl. Alvise Vivarini, Madonna in Rebentore zu Benedig; Raffael, Il sono di Gesù, Madonna au diadème im Louvre; Hannibale Carracci, Vierge au Silence im Louvre; Kembrandt, Die heilige Familie, in München; Ittenbach, Die heilige Familie; C. Müller, Die heilige Familie (vergl. dazu Jungmann a. a. D. S. 383).

<sup>5</sup> Vergl. Naffael, Die heilige Familie Franz' I. im Louvre; Correggio, Vierge au panier in London. "Es ist dies ein echtes Bild häuslichen Glückes, ein liebenswürdiges Genrestück, welches durchaus keine biblischen Bezüglichkeiten mehr enthält. Maria, in einer Landschaft sizend, ist damit bezschäftigt, das lebhast bewegte Christisch anzukleiden. In ihrem Gesichte prägt sich unnachahmlich die Mutterfreude an den frischen, ausgelassenen (!) Lebensäuße-

oder demselben die Brust reicht 1, oder das Kind badet 2, weil die Aeußerungen und Bethätigungen der rein natürlichen Liebe einer Mutter als Hilfsmittel gewählt sind, als verfehlt zu bezeichnen; diese Bilder geben nicht einmal eine entsprechende Vorstellung des Ideals einer menschlichen Mutter, geschweige der Gottesmutter 3. Man halte uns nicht entgegen und sage: es ist doch sicher anzunehmen, daß Maria wie jede andere Mutter sür das leibliche Wohlsein ihres Kindes gesorgt hat; ferner, daß es doch sicher richtig ist, was Oswald sagt: "Der göttliche Säugling an der jungfräulichen Mutterbrust: in der That, diese Vorstellung gehört mit zur vollendeten Wahrsheit der Mutterwürde und zum süßen Kamen einer Gottesgebärerin" 4; es ist doch sicher, daß die Kirche nach Vorgang des Weibes im Evangelium die

rungen des Kindes aus" (W. Becker, Kunft und Künstler im 16.—18. Jahrhundert. Bb. I S. 136).

<sup>1</sup> Bergl. Jan van Chet, Madonna von Lucca im Städel'ichen Museum zu Frankfurt ("in traulicher Häuslichkeit", "ein zart idhllischer Zug, eine durchaus lyrische Empfindung" spricht aus dem Bilde! Lübke a. a. D. S. 278); Michel Angelo, Mabonna mit dem Rinde ("an dem Chriftuskinde find besonders die heftige Bewegung und der derbe Gliederbau für den Meifter harakteriftisch und nur bei ihm [Michel Angelo] erträglich [!]; denn er hat es verftanden, diesem herkulischen [!] Kleinen, ber mit Saft nach der dargereichten Bruft der Mutter greift, eine fo überzeugende Wahr= heit zu geben, daß wir darüber das Gezwungene des Motives vergeffen und uns an bem frischen Raturquell, ber bier ftromt, erquicken" [!]. Lübke, Denkmaler ber Runft, Text zu Taf. 72 Fig. 3 S. 231. Das Motiv ift nicht allein "gezwungen", es ift geradezu unanftändig, benn wie ber Knabe dafigt, muß auch bei Michel Angelo un= anständig genannt werden; von der Mutter wollen wir schweigen); Murillo, Madonna mit dem Chriftkind ("die ruhig mit dem Kinde dasitzende Mutter wird nur durch den Beiligenschein gur Mutter Gottes, im übrigen tommt fie nicht über die Sphare einer folichten, durch aus finnlich bedingten Weiblich feit hinaus". Lübke, Grundriß ber Runftgeschichte S. 349; basselbe gilt auch von feiner Madonna im Batican, wo ber Seiligenschein jedoch fehlt); Lovino, Jesus an der Mutterbruft, in München; Rubens, Madonna mit dem Kinde; Anton van Dyck, Die heilige Familie; Abrian van der Werft, Die heilige Familie; Rembrandt, Die heilige Familie - alle drei in München, durch rohen Realismus gleich ausgezeichnet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Giulio Romano, Madonna in Dresden ("das Baden des Kindes ift zu einer Genrescene voll heitern Muthwillens [!] benutt... Das Christfind, ein kräftig entwickelter Bube [!], wird von der Mutter über eine bronzene Badeschüssel gehalten, während der kleine Johannes voll Geschäftigkeit Wasser über [ben Rücken] seines [schelmisch lachenden] Spielkameraden ausgießt." Lübke, Geschichte der italienischen Malerei S. 364).

<sup>3</sup> Wir weisen darauf hin, daß uns keine Darstellung einer menschlichen Mutter bekannt ist, wo sie ihrem Kinde die Brust reicht; wo solche Darstellungen z. B. auf der Predella von Kassael im Batican, von Andrea del Sarto im Louvre zu sehen sind, find dieselben sonderbarer Weise symbolische Darstellungen der "Charitas"!

<sup>4</sup> Mariologie S. 127.

368 Einwürfe.

Brüste selig preist, die der Sohn Gottes gesogen hat: also weshalb soll man das nicht im Bilde darstellen dürsen? Der Künstler hat nicht die Aufgabe, historisch wirkliche oder mögliche Begebenheiten darzustellen, sondern das Ideal der Mutter Gottes, und zwar so, daß der Beschauer die im Bilde dargestellte Mutter als wahre, aber als jungfräusiche Mutter des göttlichen Kindes erkennt und durch diesen Anblick erbaut wird. Daß obige Aufstassen, wird man nicht behaupten wollen; was für Vorstellungen diese Vilder hervorrusen, ist aus den einzelnen Kritiken ersichtlich. Springer nennt die Madonnen Kassaels "pikante Darstellungen". Wenn das auch Wahrscheiten sind, so sind sie aber darum noch nicht geeignet, im Bilde dargestellt zu werden. Durch Worte mag man dieselben verherrlichen, z. B. wie in dem Hymnus "O gloriosa virginum", wo es heißt:

"Qui te creavit, parvulum Lactente nutris ubere",

oder in dem Responsorium: "Beata ubera, quae lactaverunt Christum Dominum, qui hodie pro salute mundi de Virgine nasci dignatus est" 2; oder: "Nesciens Mater Virgo virum peperit sine dolore Salvatorem saeculorum ipsum Regem Angelorum, sola Virgo lactabat ubere de coelo pleno" 3; oder in dem Symnu3 "A solis ortus cardine":

"Et lacte modico pastus est, Per quem nec ales esurit."

Denn hier wird flar und deutlich der übernatürsiche Charakter der Mutterschaft Mariens ausgesprochen; das Kind erscheint nicht so sehr als hissebedürftig, sondern es wird "allmächtiger Gott", "des ewigen Baters Sohn", "Christus unser Herr" genannt; es wird der wunderbare Ursprung der Milch betont; es wird gesagt, daß es eine jungfräusliche Mutter ist: alles Umstände, die jeden Gedanken an eine rein natürsliche Mutterschaft ausschließen, die zugleich vom Bildner unmöglich in gleich klarer und unzweideutiger Weise ausgedrückt werden können. Ferner, Jungmann sagt: "Die Darstellung von Scenen, sür welche die philosophische Wahrheit eine vollkommen geziemende Bekleidung der Gestalten nicht zuläßt, wie z. B. manche Marthrien, haben aus dem Grunde (daß es sich bei der religiösen Kunst an erster Stelle um Erbauung und Andacht handelt) die bildenden Künste ofsenbar zu vermeiden; nicht sie, sondern die Poesie und die Beredsamkeit, welche ihrer Natur nach minder klare Vorstellungen veranlassen, sind berufen, dieselben zu verherrlichen." <sup>4</sup>

<sup>1</sup> A. a. D. S. 58. 2 Ad I. lect. III. noct. in f. Nat. Dom.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Respons. ad VIII. lect. III. noct. in Circ. Dom.

<sup>4</sup> A. a. D. S. 644.

Beim Stillen des Kindes läßt aber die philosophische Wahrheit eine vollkommen geziemende Bekleidung nicht zu, also ist diese Bethätigung der Mutterliebe nicht geeignet, vom Bildner dargestellt zu werden.

Das Unzutreffende dieser Hilfsmittel erkennen wir ferner, wenn wir den Charafter des Kindes, das vergegenwärtigt werden soll, berücksichtigen. Wir haben oben gesagt, der Künstler habe eine jungfräuliche, aber mahre Mutter mit einem göttlichen Kinde darzustellen. Der Sohn der Jungfrau Maria war, so lehrt uns der Glaube, mahrer Mensch und mahrer Gott. Beide Naturen, die menschliche und die göttliche, muffen also auf dem Bilde erkennt= lich sein, wenn der Künstler seine Aufgabe gut gelöst haben soll. In Betreff der menschlichen Natur hat es keine Schwierigkeit: die menschliche Figur des Rindes kennzeichnet sie hinreichend klar. Um den göttlichen Charakter dieses Rindes auszudrücken, muß er vor allem alles vermeiden, mas es dem Be= ichauer erschwert oder unmöglich macht, dasselbe als göttliches Kind anzusehen. Wird uns im Bilde ein Kind gezeigt, das muthwillig mit Händen und Füßen um sich schlägt 1, oder wie es mit seinen Zehen, mit einer Blume, einer Wage, einem Lamme spielt2, oder wie es muthwillig der Mutter in die Aleider greift 3, oder mit dem kleinen Johannes schäkert, ihn am Kinn faßt oder ihm einen Ruß gibt4: so kann ein solches Kind unmöglich in uns die Vorstellung wecken, daß hier der Sohn Gottes gemeint sei; spielen und Muthwillen treiben verträgt sich nicht mit der Majestät Gottes. Ferner: ein Kind, das der Ruhe, der Nahrung, der Reinigung bedürftig uns gezeigt wird, ift nicht geeignet, uns zu der Vorstellung der Allmacht des Sohnes Gottes ju verhelfen. Ruben, effen und sich reinigen laffen muffen find Bedürfnisse, die den Menschenkindern höchst eigenthümlich sind, die klarer als alles andere ihre Hilflosigkeit und Armseligkeit bekunden, die darum nur Gedanken an ein menschliches Kind weden, wird die Befriedigung derfelben uns im Bilde gezeigt. Der Künftler foll aber ben Sohn Gottes darftellen, der nichts zu seiner Seligkeit bedarf, der "alles gemacht hat und ohne den nichts gemacht wurde, was gemacht ift"5, "auf den aller Augen warten und der Speise jur rechten Zeit gibt, der seine Sand öffnet und alles, mas da lebt, mit Segen erfüllt" 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bergl. Raffael, Madonna di Foligno im Batican; Tizian, Madonna di Pesaro in Benedig.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bergl. Raffael, Madonna col Bambino, Die heilige Familie, in Madrid, Madonna del Garofano; Luiui, Madonna Certosa, Chriftus, Maria und Johannes; Abrian van der Werft, Die heilige Familie; Leonardo da Vinci, Vierge aux balances.

<sup>3</sup> Bergl. Raffael, Madonna di casa Colonna, de la maison d'Orléans.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bergl. Raffael, Madonna di passeggio in der Galerie Bridgewater in London; Leonardo, La Vierge au basrelief.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Joh. 1, 3. <sup>6</sup> Pf. 144, 15. 16.

Liell, Marienbarftellungen.

Die Aeußerungen der rein natürsichen Liebe einer Mutter zu ihrem Kinde erkennen wir also als ungeeignete, weil dem Charakter der Gottesmutter und des göttlichen Kindes widersprechende Hilfsmittel, um das Ideal der Mutter Gottes bildlich darzustellen. Wie verhält es sich nun mit der Liebe und ihrer Bethätigung, die wir für geeignet erklärt haben, das Ideal einer Mutter auszudrücken? Die Mutterliebe, welche durch die Resigion geadelt, welche bei aller Innigkeit und Zärtlichkeit doch wohl geordnet ist, die, wiewohl sie die Sinnsichkeit zur wesentlichen Grundlage hat, doch, soweit sie in die Erscheinung tritt, frei von jedem rein sinnsichen, rein natürsichen Zuge ist, die getragen, geleitet und durchdrungen ist von dem Bewußtsein, welch hohes Gut Gott einer Mutter anvertraut hat: diese Liebe ist geeignet, gelingt es dem Künstler, sie in seinem Bilde auszudrücken, uns ein Hilfsmittel zu sein, um einen hohen Begriff von der Mutter zu erhalten, die dargestellt ist; nichts nöthigt uns, an eine rein natürsiche Mutter zu denken; es ist uns vielmehr die Mögslich feit geboten, an eine heisige, an eine wunderbare Mutter zu denken.

Der Heilige Geist hat uns im Evangelium eine Begebenheit aufzeichnen laffen, welche dem Künftler in diefer Beziehung fehr lehrreiche Winke gibt. "Und da Jefus zwölf Jahre alt war, gingen seine Eltern gen Jerusalem hinauf, wie man an den Festtagen pflegte. Und als die Tage vorüber waren und sie wieder nach Sause gingen, blieb das Rind Jesus zu Jerusalem, und seine Eltern wußten es nicht. Indem sie meinten, er sei bei den Gefährten, gingen sie eine Tagereise und suchten ihn bei den Verwandten und Bekannten. Und da sie ihn nicht fanden, gingen sie wieder nach Jerusalem und suchten ihn. Und siehe, nach drei Tagen fanden sie ihn im Tempel mitten unter den Lehrern sigen, wie er ihnen zuhörte und Fragen an sie richtete, und alle, die ihn hörten, erstaunten über seinen Berstand und seine Antworten. sie ihn sahen, verwunderten sie sich, und seine Mutter sprach zu ihm: "Mein Kind, warum haft du uns das gethan? Siehe, dein Vater und ich haben dich mit Schmerzen gesucht." 1 Denken wir uns nun eine menschliche Mutter, die von einem ahnlichen Unfall getroffen wird; die ihren einzigen Sohn berloren hat, an dem fie mit ganger Seele hangt, den fie mit ftets großerer Freude hat heranwachsen sehen, der ihr, solange sie ihn ihr Kind nannte, noch nie Kummer und Verdruß bereitet hat, deffen liebenswürdiges und freundliches Benehmen ihr Mutterstolz war, auf den sie ihre ganze Hoffnung für die Zukunft gesetzt hat: in welches Klagen, Jammern und Weinen würde fie ausbrechen! Würde fie nicht mit thränenerstidter Stimme einen jeden fragen, ob er ihr nicht sagen könne, wo ihr Kind sei? Welch unsagbarer Schmerz würde ihr Mutterherz durchwühlen, wenn fie ichon drei lange Tage

<sup>1</sup> Suc. 2, 42-48.

vergebens nach ihrem Kinde gesucht hätte; oder mußte ihr nicht der schreckliche Gedanke kommen: vielleicht haft du dein Kind für immer verloren? Ja, es wäre nicht undenkbar, daß fie ihrem Manne Vorwürfe machte, weil er nicht beffer auf das Kind Acht gehabt hat! Jeder, der mußte, welch liebes Kind fie verloren, murde diese Aeußerungen des Schmerzes gerechtfertigt finden. Und nun die Freude beim Wiederfinden! Ginen Schrei würde sie ausftogen, mit haft auf ihr Kind zueilen und es an ihr herz drücken, damit es ihr ja nicht wieder verloren gehe; einen heißen Kuß würde sie ihm auf die Stirne drücken, und unter die Thränen des Schmerzes wurden sich Freudenthränen mischen! — Wie ganz anders schildert uns der Heilige Geist die Meußerung der Mutterliebe der allerseligsten Jungfrau! Rein Wort lefen wir von der Rlage, von dem Leid der drei Tage, wo sie ihr Rind gesucht. Wir hören nur, wie Maria fagt: "Siehe, dein Bater und ich haben dich mit Schmerzen gesucht!" Mit Schmerzen; aber wie groß die Schmerzen, wie sie sich geäußert haben, wird nicht gemeldet! Ja, Maria sagt: "Dein Bater und ich . . . ", fie erwähnt an erfter Stelle den Schmerz des hl. Joseph und dann erst ben ihrigen! In gleicher Weise wird von ihrer Freude Mittheilung gemacht; es heißt nur: "und als sie ihn sahen, wunderten sie sich" — Worte, wie sie wohl kaum schlichter und einfacher gewählt werden können. Und so sehr auch die Aeußerungen ihrer Mutterliebe in den Hintergrund gedrängt werden, ihre wahre Mutterschaft wird klar ausgesprochen: "Mein Kind, warum hast du uns das gethan?" So redet sie ihren Sohn an; sie macht von ihrem Rechte als Mutter Gebrauch und stellt ihr Kind über sein Berbleiben zur Rede. Eine mahre Mutter — und doch wie verschieden von anderen Müttern!

Insofern sich jedoch die Mutterliebe in der Erziehung des Kindes offensbart, ist sie für unsern Zweck unbrauchbar. Ein Kind erziehen heißt es Gott fürchten lehren, heißt ihm Liebe zur Tugend und Haß gegen die Sünde einpflanzen, heißt es zum Guten aufmuntern und vom Bösen durch Ermahsnung und allenfalls durch Strafe abhalten. Der Sohn der allerseligsten Jungfrau ist Gott, und als solcher liebt er mit unendlicher Liebe das Gute und haßt er ebenso das Böse; er ist der unendlich Heilige selbst. Er bedurfte also keiner Erziehung. Es wäre darum eine ganz falsche Auffassung, wollte man Maria abbilden, wie sie z. B. ihr Kind beten lehrt.

Wenn wir uns eine ideale Mutter denken, so denken wir sie uns selbstverständlich nicht als eine Mutter, die mit Noth und Elend zu kämpsen hat, auch nicht als eine ehrsame Handwerkers- oder Bürgersfrau, sondern als eine Frau, die, der Sorgen und Mühen dieses Lebens enthoben, ein glückliches Dasein führt; nicht ein Bettelweib, in armselige Lumpen gehüllt, werden wir uns denken, sondern eine reiche, vielvermögende Frau, eine Fürstin oder

Neußere Pracht und äußerer Glang find nothwendige Mittel, um in uns die Vorstellung des Großen und Erhabenen hervorzurufen. Die Pracht= gewänder werden ja darum von den geistlichen und weltlichen Fürsten getragen, damit das Volk an die hohe Würde denke, die den Trägern innewohnt. Diefer Bunkt wird auch vom Künstler zu berücksichtigen sein, da er ja die erhabene Mutter des Sohnes Gottes, die Mutter des Herrn über himmel und Erde, die himmelskönigin darzustellen hat. Prachtvolle Gewänder, reich mit Gold und Edelsteinen besetzt, eine goldene Krone mit funkelnden Diamanten, ein Scepter, reich verzierte Schuhe, ein herrlicher Thron, vor dem koftbare Teppiche ausgebreitet liegen: alles das wird dem Künftler helfen, uns eine hohe Meinung von seiner im Bilde dargestellten Mutter beizubringen; unsere Phantasie wird dadurch unwillfürlich veranlagt, an eine höhere, erhabenere Mutter zu denken, als die find, welche man im gewöhnlichen Leben fieht. wird er auch das conventionelle Zeichen, um die Beiligkeit und den überirdischen Charakter einer Person auszudrücken, den Heiligenschein, anwenden und, damit in dem Beschauer nicht im geringsten Zweifel über seine Absicht obwalte, den Namen der Gottesmutter: DEI GENETRIX, oder die Siegel M-P - OT als Inschrift auf seinem Bilbe anbringen. Diese Inschrift ware zugleich ein demüthiges Geständniß des Rünftlers, daß er außer Stande ift, vollkommen entsprechend sein hohes Ideal im Bilde darzustellen.

Dieselben Mittel, welche bei der Darstellung der Mutter so gute Dienste geleistet haben, werden es auch bei dem Kinde thun. Als im Jahre 1741 am 11. September Maria Theresia, von allen Seiten aufs höchste bedrängt, in Pregburg von den Ungarn Beiftand in ihrer Noth verlangte, fprach fie, auf dem Throne stehend, ihren halbjährigen Sohn Joseph auf den Armen haltend: "Wir bitten die Stände in diefer außerften Gefahr, für unfere Person, unsere Kinder, die Krone und das Reich wertthätige Sorge zu tragen." Diese Worte thaten ihre Wirkung. Die ganze Versammlung stimmte begeistert in den Ruf ein: "Vitam nostram et sanguinem consecramus!" Wenn Maria Theresia bei diesem feierlichen Staatsacte ihren Sohn nact gezeigt hätte, so würde man ihr das mit Recht als eine grobe Rücksichts= lofigkeit, als Berletzung allen Anstandes auslegen. So etwas ware mit ber Majestät einer Königin und eines königlichen Prinzen unvereinbar. der Würde einer Königin und eines königlichen Prinzen zuwider ift, foll das vielleicht bei der Himmelskönigin, bei dem "Kaifer aller Könige", wie Berthold von Regensburg fich ausdrückt, in der Ordnung fein? Soll es fich mit der Erhabenheit, mit der Majestät des Sohnes Gottes vereinen laffen, diesen Sohn Gottes als nacktes Rind darzustellen? So scheint es, wenn man die Bilder ungähliger Meifter seit dem 13., besonders seit dem 14. Jahr= hundert sieht. Seit dieser Zeit "wird das Kleid des Kindes immer fürzer, verliert das Ansehen königlicher Tracht und macht zuletzt einem bloßen Tuche oder Schleier Play"; ja man ging noch weiter, man malte das Jesuskind ohne alle und jede Bekleidung.

Wir haben oben gejagt, der Künftler solle aus den Erscheinungen des menschlichen Lebens folche auswählen, welche geeignet find, uns eine möglichst klare Vorstellung seines Ideals, hier des göttlichen Kindes, zu geben. Borstellung ruft denn für gewöhnlich der Anblick eines nackten Kindes in uns wach? Ein Rind, das nicht hat, seine Bloge zuzudeden, das der Rälte und dem Ungemach der Witterung schutlos preisgegeben ift, ift ein armes Rind; fein Anblid ruft in uns Mitleid und Entruftung hervor: Mitleid, daß es fein Leben in der bitterften Roth verbringen muß; Entruftung, daß man ihm die Schande anthut, so vor den Menschen erscheinen zu muffen. Wir seben bier gang bavon ab, daß ein nadter Leib ethisch durch und durch häklich ist, also und Abscheu und Etel verursacht. Wir sagen, das sind die Gefühle, die ein folder Anblid "für gewöhnlich" in uns wachruft. Soll es nun anders fein, wenn eine berartige Erscheinung uns im Bilbe vorgeführt wird? Soll da Nacktheit und Blöße nicht Mitleid und Entruftung, sondern die Borftellung von etwas Erhabenem, Großartigem, Majestätischem, Göttlichem bewirken? So lange der Sat mahr ift: gleiche Urfachen bringen unter wesentlich gleichen Umständen gleiche Wirkungen bervor, so lange muß man eine verneinende Antwort geben. Nie und nimmer wird, ebenso wenig wie die Wirklichkeit, die bildliche Darftellung eines nacktes Kindes uns veranlaffen, au denken: dieses Rind ift ein erhabenes, ein majestätisches, ein göttliches Rind. Wo so sehr die Armseligkeit der menschlichen Natur in den Vordergrund tritt, wird niemand angeregt, an eine höhere, göttliche Natur dieses Kindes zu denken. Man könnte sagen, die nachten Anaben, die man als Sesusknaben ausgibt, machen nicht den Eindruck der Armfeligkeit, des Elendes. Das ift wahr; diese Knaben sehen nicht aus, als wenn sie in Armuth und Noth aufgezogen worden feien; sie sind wohlgenährt und haben von Gesundheit ftrogende Glieder, sind voll von Lebenglust und Muthwillen, und darum macht ihre Nacktheit nicht den Eindruck, als fei sie eine Folge von Armuth, fondern von Ueppigkeit.

Wiewohl sich die Darstellung des Sohnes Gottes als nacktes Kind als ein Mißgriff erweist, wird doch der Versuch gemacht, dieselbe zu rechtfertigen. Im Städel'schen Institut zu Frankfurt befindet sich eine "Wadonna mit dem segnenden Kinde", wo "der Körper des ganz nackten Knaben hell und leuchtend strahlt". "Gar schön hat Cima da Conegliano in der Mutter die

¹ Ulrici, Ueber die verschiedene Auffassung des Madonnenideals bei den älteren deutschen und italienischen Malern S. 9.

demuthsvolle Hingebung und das gleichsam scheue Zurücktreten hinter dem der Welt das Seil bringenden Rinde jum Ausdruck gebracht, das trot feiner Kindlichkeit doch viel größer und bedeutsamer ist als die Mutter . . . Anderer= seits hat der Maler dem Kinde doch nicht den kindlichen Charafter genommen: es muß von der Mutter gehalten und geftütt werden; über dem Ausdruck der welterlösenden Kraft geht das Wesen der menschlichen Sulle nicht verloren, wie es sich trefflich in den vollen, runden Gliedern, in dem unbeholfen gehaltenen linken Urm mit dem geöffneten Bandchen, in der Saltung des Ropfes und selbst in der segnenden rechten Sand ausprägt, die noch nicht die volle Herrichaft über die Bewegung der Figur erlangt hat." 1 Alfo "über dem Ausdrud der welterlösenden Kraft" follte "das Wefen der mensch= lichen hülle nicht verloren gehen"; wahrlich, wer dieses Kind mit dem blöden Gesichtsausdrud, "das von seiner Mutter gehalten und gestützt werden muß", mit dem unbeholfen gehaltenen linten Urm mit dem geöffneten Sändeben, das, wie die Haltung des Ropfes und felbst der jegnenden rechten Sand bekundet, "noch nicht die volle Herrschaft über die Bewegung der Figur erlangt hat", wir sagen: wer eine solche Figur sieht, der sucht vergebens "den Ausdruck der welterlösenden Kraft", der mag an alles andere denken, aber nicht an den Cohn Gottes; hier ift feine Gefahr borhanden, bor lauter "Ausdruck ber welterlösenden Kraft" die "menschliche Sülle" zu vergessen. Es ift also voll= ftandig unnöthig gewesen, "das Wesen der menschlichen Sulle" noch durch die "vollen, runden Glieder", d. h. durch den "hell strahlenden Körper des gang nadten Knaben" zu retten, wenn es überhaupt zu retten war. - "Die Madonna schaut dem anmuthigen Spiele ihres Kindes mit dem fleinen 30= hannes zu. Roch etwas befangen (foll heißen "verschämt") tritt dieses Motiv bei der ,Madonna mit dem Stieglit in der Tribung der Uffizien auf; freier und unbefangener (foll heißen "unverschämter") bei der Madonna im Grünen' im Belvedere zu Wien; zu vollendeter Anmuth (foll heißen "zu vollendeter Unverschämtheit") entwickelt bei der ,belle jardinière' im Museum des Louvre zu Paris. Noch weiter führte Raffael diesen Gedanken in dem Bilde der heiligen Familie aus, das sich in der Pinakothek zu München befindet und wo Elijabeth und Maria, einander gegenüberknieend, sich an dem naiven Treiben der Kinder ergößen." 2 Auf diese und ähnliche verstedte Weise wird die Nacktheit des Kindes entschuldigt, oder (und das ist meistens der Fall) man ichweigt vollständig darüber. Doch es wird noch ein dogmatischer Grund für die Nachtheit angeführt! "Zweifelsohne mar der Gedanke, aus

<sup>1</sup> Lügows Zeitschrift für bilbende Kunft 1878 C. 288.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lübke, Grundriß der Kunstgeschichte II S. 217. Kreuser sagt von diesen Knaben: "Setzt unter diesen nachten Jesusknaben und Johannes die Namen Amor und Cupido, und jeder glaubt der Inschrift auss Wort" (Kirchenbau I S. 556).

welchem sich (diese Manier) herausbildete, sogar ein dogmatischer: die Blöße des Kindes sollte die Selbstentäußerung, die exinanitio des Sohnes Gottes zu unserem Beile aussprechen." 1 Das Mittel, das hier die Rünftler gewählt hätten, würde gerade das Gegentheil ausdrücken. Als Adam und Eva noch Rinder Gottes waren, als das Chenbild Gottes in ihnen noch im vollen Glanze strahlte, gingen fie nacht; als fie aber gefündigt hatten, als das Ebenbild Gottes theils verloren, theils verdunkelt war: da hatten fie Rleider nöthig. Radtheit an und für fich ift also ein Zeichen, daß die heiligmachende Unade, daß das Chenbild Gottes in uns noch unversehrt ift, daß wir Gott ähnlich find. Das Bekleidetsein aber ift ein Zeichen, daß die beiligmachende Enade verloren, daß das Chenbild Gottes in uns gerftort ober gefdmächt ift, dag wir Gott unahn= lich find. Soll nun der Gedanke, dag der Sohn Gottes in seiner außern Erscheinung sich seiner göttlichen Majestät entäußert hat, daß er sich un= ähnlich geworden ift, ausgedrückt worden, so kann das nur durch eine bekleidete Geftalt geschehen. Gin nadtes Jesuskind wurde also das Gegentheil von dem bedeuten, was man beabsichtigte. Wir sagen: das bedeutet Nacktheit "an und für sich"; seit dem Sündenfalle, also mit Rücksicht auf unsere durch die Sünde verdorbene Natur, ift die Sache eine andere geworden; da ift Nadtheit eine Schande. "Selig" nennt die geheime Offenbarung, "wer seine Rleider bewahrt, damit er nicht nacht einhergehe und man seine Schande nicht sehe!" Darum rath fie: "Raufe dir Rleider, damit die Schande beiner Radtheit nicht offenbar werde!" 2 Es heißt also den menschgewordenen Sohn Gottes entehren, wenn man ihn als nacttes Rind darftellt. Uebrigens kann Reppler dies Darftellungsmittel, wenn anders er sich consequent bleiben will, als zutreffend nicht anerkennen. Er stellt zur Beurtheilung der Darstellungsmittel folgenden Satz auf: "Ein negatives Ariterium bietet junächst der unanfechtbare Cat, daß Mutter und Rind nie in einer Situation vorgeführt werden durfen, in welcher eine ehrbare, edle Mutter mit ihrem Kinde sich niemals öffentlich wird sehen laffen" 3; nun wird aber "niemals" eine "ehrbare, edle Mutter" sich mit ihrem nachten Rinde "öffentlich" seben laffen: also ift es eine unanfechtbare Wahrheit, daß Bilder mit einem nachten Jesustinde verfehlt sind .

<sup>1</sup> Reppler a. a. D. S. 90. 2 Offenb. 16, 15 u. 3, 18.

<sup>3</sup> A. a. D. S. 96.

<sup>4</sup> In dem "Jahresbericht des Salzburger katholischen Büchervereins" lesen wir solgendes: "Die Bilder (in einem Gebetbuch) müssen durch und durch würdig und zur Andacht stimmend sein; lieber kein Bild als ein schlechtes. Also Bilder, wie z. B. die sogenannte Madonna von Raffael und alle nach ähnlichem Schlage, taugen absolut nicht. Irgendwo ist es vorgekommen, daß ein Mädchen von ungefähr sechs Jahren,

Wir haben oben gejagt, die nadten sogenannten Jesusknaben machten den Eindruck von Ueppigkeit. Wir wollen nicht behaupten, daß dies von den Künftlern beabsichtigt war; ihre Absicht war eine andere. In der Tribuna der Uffizien zu Florenz findet fich eine fogenannte "beilige Familie" von Michel Angelo: "die Madonna sitt mit unterschlagenen Füßen am Boden, hat eben ihr Gebetbuch, das in ihrem Schofe liegt, geschloffen und langt nach dem Kinde, das ihr von dem hinter ihr sitzenden Joseph darge= reicht wird. Den hintergrund füllen nadte Gestalten, die sich an eine Bruftwehr lehnen und allerdings teinem andern Grunde ihre Ent= stehung verdanken, als dem Bedürfniß des Rünstlers, fich im Beichnen der menichlichen Formen zu genügen." 1 Das hier bon den nadten Männergeftalten Michel Angelo's gesagt wird, gilt auch von den nadten Anaben, die man als Jesusknaben ausgibt; diese Anaben sind aus feinem andern Grunde nadt gemalt, als weil der Künftler das Bedürfniß fühlte, "sich im Zeichnen der menschlichen Formen zu genügen". Man wollte zeigen, daß man nicht allein Gewänder mit schönem Faltenwurf, sondern auch einen anatomisch richtigen und nach der Natur getren gefärbten Kinderleib in allen möglichen Lagen und Stellungen zeichnen und malen könne. In dieser Unsicht werden wir bestärtt durch das Bestreben, das an vielen Bildern zu Tage tritt, das Fleisch des Kindes zur Geltung kommen zu laffen, es "hell und leuchtend" oder gar "durchsichtig" erscheinen zu lassen. Die tief dunkeln Tone der unmittelbaren Umgebung des nachten Leibes berrathen die Albficht des Künftlers sofort 2. Unter diesen Umständen wird man uns unbedingt zustimmen müssen, wenn wir sagen: es ist ungerechtsertigt und mit der Würde des Cohnes Gottes unvereinbar, wenn Künftler bei der bildlichen Darstellung des Sohnes Gottes die Gelegenheit wahrnehmen, uns zu zeigen, wie fehr fie ihr Sandwert versteben.

Sollte unsere Behauptung: ein nacktes Kind kann uns die Borstellung der göttlichen Natur des Sohnes der allerseligsten Jungfrau nicht vermitteln, noch des Beweises bedürfen, so wollen wir hierüber Jungmann hören: "Die

dem man natürlich auch mitunter eine Mahnung zu zarter Schamhaftigkeit gab, einmal, als ihm ein Bilb in die Hand kam, wo das Jesuskind zum guten Theil nackt dargestellt war, die Bemerkung fallen ließ: "Das Jesuskind war auch nicht schamhaft."
— Diese Bilder sind nicht zur Andacht, sondern zum Aergerniß!"

<sup>1</sup> Lübke a. a. D. II S. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man vergl. Raffael, La belle jardinière, La Vergine nel verde, Die heilige Familie, in der Galerie Esterhazh, Il sono di Gesù, Madonna au diadème, del Garofano; Leonardo da Vinci, Madonna mit dem Jesusstind, in München; Correggio, Madonna des hl. Franzistus, in Dresden; Andrea del Sarto, Die heilige Familie, in München; Lovino, Jesus an der Mutterbrust, in München; Francia, Madonna mit Engeln, in München u. s. w.

Aesthetik verlangt, daß in jedem Werke einer schönen Kunst und in allen Theilen eines folden volle philosophische Wahrheit herrsche. Steht eine Leistung ihrem ganzen Inhalte nach im Widerspruch mit den Gesetzen des zufälligen' Seins, fo ist fie vollständig miglungen; werden diese Gesetze in minder wesentlichen Zügen verlett, so ist sie fehlerhaft; als vollendet dagegen muß ein Werk unter dieser Rudficht gelten, wenn es uns vorkommt - nicht die dargestellte Erscheinung fei unter den in dem Werke gegebenen Voraussetzungen und Umständen, bei dem Charafter und den Eigenthümlichkeiten der auftretenden Bersonen, in der That in dieser Weise möglich - sondern vielmehr, als ob dieselbe gar nicht anders denkbar wäre. Das ist nach Aristoteles der Sinn des Gesetzes von der philosophischen Wahrheit. Was nun unter den Bersonen, die uns in den Werken der bildenden Runfte vorgeführt werden, zunächst diejenigen betrifft, welche Träger einer hohen innern Schönheit, mithin einer hohen ethischen Bollkommenheit find, so leuchtet doch wohl von felber ein, daß die Entfernung der Bekleidung oder auch nur eine den Gesetzen der ftrengsten Buchtigkeit minder entsprechende Bekleidung ihrem Charakter und ihren Grundfäten — ihrer Idee — geradezu widerspricht. Wo folche Bersonen anders als vollkommen züchtig bekleidet gemalt oder gebildet werden, da fehlt mithin dem Werke in einer Rücksicht die philosophische Wahrheit ganz und gar . . . So oft es auch geschehen und geschieht, es ist schlechthin widersinnig, wenn die bildenden Künste den menschgewordenen Sohn Gottes als Kind in der Krippe oder auf dem Arm seiner gebenedeiten Mutter voll= ftändig nacht erscheinen laffen; denn diese Nachtheit steht mit der Idee der Jungfrau wie des , Eingeborenen vom Bater' in unvereinbarem Widerspruch. Lehrt ja doch felbst Riegel, nachdem er gesagt hat, ,das Schönste, mas die Plastik leisten könne, sei das Nackte', daß ,dennoch Bedingungen auftreten, die sich gegen die Nacktheit erklären und eine Bekleidung fordern'. ,Diese wurzeln hauptfächlich darin, fest er hinzu, ,daß die Racktheit dem darzu= stellenden Individuum und feinem Wefen feindlich fein würde, oder daß in der Bekleidung ein besonderes Moment des Ausdrucks liegt. Unbekleidete Bilder der Mufen, der Artemis, der Athene oder Here würden aufhören, Bilder dieser Gottheiten ju sein.' Und ein unbekleidetes Bild des Jesuskindes sollte nicht aufhören, das Bild des Sohnes der Jungfrau zu fein ?" 1

Nachdem Sokrates auseinandergesetht hat, daß die Werke der Poesie, welche falsche, niedrige, unwürdige Vorstellungen von den Göttern erzeugen, der Jugend verderblich seien, weil sie das religiöse Gefühl vernichten, schließt er also: "Wo ein Dichter unwürdige Dinge dieser Art von den Göttern

<sup>1</sup> A. a. O. S. 670.

vorbringt, da werden wir uns energisch wider ihn erheben und sein Werk zurückweisen: und wir werden um keinen Preis gestatten, daß die Lehrer beim Unterricht sich eines solchen Werkes bedienen, wenn uns anders daran gelegen ist, daß unsere Kinder die Götter ehren und fürchten lernen und, soweit es den Menschen gegeben ist, ihnen ähnlich zu werden trachten." De eisert der Heide Sokrates für die Ehre seiner Götter; die Anwendung auf unsern Gegenstand zu machen, überlassen wir dem verehrlichen Leser.

Auf die Aleidung darf der Künstler nicht nur nicht verzichten, sie ist vielmehr ein sehr geeignetes Mittel, um den übernatürlichen Charakter des Kindes auszudrücken, soweit derselbe sich nämlich ausdrücken läßt. Sollen wir zu der Vorstellung wenn nicht der Allmacht, so doch wenigstens der Macht des Kindes gelangen, so muß der Künstler dasselbe in der Tracht und Kleidung der Mächtigen dieser Erde, in der königlichen Tracht erscheinen lassen. Sanz richtig war darum die Wahl der Künstler dis zum 13. oder 14. Jahrhundert, welche das Zesustind in langer, purpurner, goldverbrännter Tunica, über welche zuweilen das faltenreiche Pallium geworfen war, darstellten, die ihm eine Krone aufs Hanpt setzen und den Reichsapfel in die Hand gaben — die Wiedergabe des paulinischen "portans omnia" —, die ihm einen Heiligenschein gaben und zuweilen, entsprechend dem Siegel M-P — Tr, die Siegel sen könig denn als Kind dem Beschauer vorsührten².

Wenn ein Künstler eine fromme, edle Mutter in prachtvoller Gewandung mit einem Kinde auf dem Arme oder auf dem Schoße, das gleichfalls königsliche Kleidung und Zeichen königlicher Macht trägt, darstellt, so hat er seiner Aufgabe noch nicht vollständig genügt. Der jungfräuliche Charakter der Gottesmutter ist noch unaußgedrückt geblieben. Es ist nicht zu verkennen, daß der Künstler hier eine schwierige Aufgabe zu lösen hat, denn eine wahre Mutter und eine wahre Jungfran in einem Bilde darstellen heißt sich gegenseitig ausschließende Merkmale vereinigen; auch sehlt ihm für eine derartige Darstellung jedes Vorbild unter den menschlichen Müttern. Doch die Schwierigseitet darf von einem Versuche wenigstens nicht abschrecken. Da der mütterliche

<sup>1</sup> Plato, De republ., bei Jungmann a. a. D. S. 460.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Einige Kinftler, so Lucca bella Robbia, Perugino und Filippo Lippi, suchten ben Gebanken, daß das Kind der Sohn Gottes sei, speciell daß es das "Wort" sei, dadurch auszudrücken, daß sie dasselbe mit dem Finger auf den Mund zeigen ließen. Als wir im vaticanischen Museum vor dem betreffenden Bilde Perugino's standen, traten drei Damen herzu, um sich das Bild anzusehen; auf einmal hörten wir, wie eine derselben auf gut deutsch sagte: "Seht einmal, wie lieb, das Jesuskind steckt den Finger in den Mund, um daran zu lutschen sangen)!" Ob Perugino auch an diese zunächstliegende Erklärung gedacht hat, als er sein ganz nacktes Jesuskind malte?

Charafter dadurch, daß das Kind auf dem Arme oder dem Schoße sigt, ferner, wie bei manchen Künstlern Brauch war, dadurch, daß man dem Kinde ähnliche Züge wie der Mutter gab, hinreichend ausgedrückt ist, so muß der Künstler bei der Gestalt und dem Gesichtsausdruck seiner Gottes=mutter alles vermeiden, was einer Mutter eigenthümlich ist: er muß sie als eine blühende, jedoch nicht mädchenhafte Jungfrau darstellen.

Unsere bisherige Untersuchung hat sich auf Mittel erstreckt, die geeignet sind, den übernatürlichen Charakter der Mutterschaft Mariens, daß sie mahre Mutter eines göttlichen Kindes und zugleich Jungfrau ift, bildlich zu vergegenwärtigen. Wir haben dabei das innige Verhältniß, in welchem Maria und ihr Kind zu der übrigen Menschheit steht, ganz unberücksichtigt gelaffen. Aber Maria ift, so lehrt uns der Glaube, nicht Mutter Gottes geworden, damit ihr dadurch eine persönliche Ehre und Auszeichnung zu theil werde; sie hat vielmehr deshalb den Sohn Gottes geboren, damit der Welt das Beil, die Erlösung aus der Knechtschaft der Sunde werde. Ihr Sohn ift der verheißene Messias, "das Lamm Gottes, das die Sünden der Welt hinwegnimmt"; sie ift die verheißene Jungfrau, die den Heiland der Welt geboren hat. Diese ihre erhabene Würde als Vermittlerin des Heiles der Welt, dieser erste und lette Grund ihrer Gottesmutterschaft darf, das leuchtet ein, vom Rünftler nicht außer Acht gelaffen werden. Er muß, foll sein Bild ein mahres Muttergottes= bild fein, diese Beziehung der Mutter und des Kindes zur Welt, soweit es geht, klar zur Anschauung bringen. Diefen Zwed erreicht er dadurch, daß er alle jene Darstellungsweisen bermeidet, die diesen Gedanken ausschließen oder erschweren. Ungeeignet, im Beschauer den Gedanken an die Beziehung zur Welt zu weden, ware die Darstellung, wo Maria ihr Kind voll Innig= feit an sich brückt, der Ausdruck des Gedankens: du bift mein Kind. Diese Rücksicht verbietet uns, alle jene Bilder als Marienbilder anzusehen, wo die Mutter mit dem Kinde spielt, fich an seinem Spiele mit Johannes ergögt, seinen Schlaf betrachtet, dasselbe aus der Wiege nimmt, demselben die Bruft reicht oder dasselbe badet: bei allen diesen Darstellungen ift der Gedanke, dies Rind ift der Heiland der Welt, Maria hat der Welt den Beiland geschenkt, nicht nahegelegt, ja ausgeschlossen. "Das Kind ift der Heiland der Welt", wird vor allem dadurch auszudrücken sein, daß dasselbe nicht die Mutter ansieht, sondern sich an die Welt, d. h. den Beschauer wendet. Mit der Welt will es in Verbindung treten, weil es für die Welt gekommen ift. Das Jesuskind ift der Heiland der Welt, d. h. es hat den Fluch, der auf der Welt laftete, weggenommen und hat dafür den Segen gebracht: qui solvens maledictionem dedit benedictionem 1; ein segnendes Jesuskind

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Antiph. ad Mag. in f. Desp. B. M. V.

wäre ein vortrefssicher Ausdruck dieses Gedankens. Deger hat eine Mutter Gottes gemalt, die ihrem Sohn die Weltkugel hinhält; er nimmt das Sinnsbild der Leiden, das Kreuz, hinweg und segnet die Weltkugel. Wenn jedoch das segnende Jesuskind so dargestellt wird, wie ihm die Mutter die Hand führt, so ist dadurch der ganze Gedanke zerstört und die Darstellung wird zu einer sinnlosen Spielerei. Segnen heißt eine Kraft, eine Stärke mittheilen: niemand kann aber geben, was er nicht hat. Wird nun das Kind als schwach, als unterstützungsbedürstig dargestellt, so ist das kein Jesuskind, denn der Sohn Gottes hat in sich die Kraft; er ist der Allmächtige: "ein Kind ist unz geboren . . . und auf seinen Schultern ruht die Herrschaft, und sein Name wird sein . . . der Starke", so redet der Prophet Isaias von dem Kinde Zesus?

Für Maria ergibt sich dieser Auffassung entsprechend, daß sie darzustellen ist, wie sie ihr Kind der Welt bringt, wie sie die Trägerin des Heiles der Welt ist; dies kann geschehen, entweder wie sie ruhig und voll Andacht uns ihr Kind hinhält, oder wie sie den Beschauer ansieht und mit der Hand auf das Kind hinzeigt, als wolle sie sagen: siehe hier deinen Heiland!

In dieser oder ähnlicher Weise, denn unsere Untersuchung will in Betreff des letzten Punktes auf Bollständigkeit keinen Anspruch machen, kann das Ideal der Mutter Gottes dargestellt werden. Bildet jedoch die Aufgabe des Künstlers nicht so sehr das Ideal im eigenklichen Sinne des Wortes, als vielemehr eine einzelne Begebenheit oder ein einzelnes Geheimniß aus dem Leben Mariä, so ist es leicht, unter Berücksichtigung der Eigenkhümlichkeiten, welche die jedesemalige Begebenheit erfordert, an der Hand des Gesagten zu bestimmen, wie die allerseligste Jungfran in der betreffenden Situation dargestellt werden muß.

Daß dieses erhabene Ideal der jungfräusichen Gottesmutter mit Aufwand aller technischen Fertigkeit im Bilde dargestellt zu werden verdient, bedarf wohl nicht des Beweises. Nur das soll betont werden, daß die Technik Mittel zum Zwecke ist und nicht sich selbst Zweck; daß sie also nie den klaren Ausdruck des Inhaltes beeinträchtigen darf.

Die altchristlichen Künstler hatten also das Ideal der jungfräulichen Gottesmutter klar und verständlich und in wahren Genuß bereitender Weise darzustellen. Haben sie ihr Ideal klar und verständlich

<sup>1</sup> So auf dem Entwurfe zu einer Madonna von Raffael im Städel'schen Institut ("auf dem Franksurter Blatt ist es überaus anziehend, wie die Mutter die rechte Hand ihres Lieblings führt, um in kindlichem Spiel ihn die Bewegung des Segnens zu lehren." Lübke, Geschichte der italienischen Malerei S. 218); Raffael, Madonna del divino amore (das Kind "segnet unter holbseligem Lächeln der Mutter, gehalten von Elisabeth..., den Johannes". Keppler a. a. D. S. 33); vergl. oben S. 373 f. das Bild von Eima da Conegliano.

dargestellt? mit anderen Worten: kann man in ihren Bildern die jungfräuliche Gottesmutter erkennen? Um diese Frage zu beantworten, theilen wir ihre Bilder in zwei Alassen; der ersten weisen wir jene zu, welche das Ideal als solches darstellen, nämlich jene, wo Maria in Verbindung mit Propheten abgebildet ift, die von ihrer Gottesmutterschaft weißsagen (n. 8, n. 91 und n. 92); ferner jene, wo sie als Gottesmutter dargestellt ift (n. 1, n. 93, n. 94 und n. 95); endlich jene, wo Maria, weil Gottesgebärerin, als unsere Fürbitterin im himmel erscheint (n. 3, n. 4, n. 5, n. 6, n. 7, n. 9 und n. 96); der zweiten Rlaffe gehören alle anderen an, da fie uns Maria in den verschiedenen Lagen ihres Lebens, als Tempeljungfrau (n. 2), wie sie die frohe Botschaft des Engels empfängt (n. 10, n. 11, n. 12), wie fie Elisabeth heimsucht (n. 14 und n. 15), wie sie von Joseph als Gemahlin angenommen wird (n. 13), bei der Geburt Christi (n. 16 bis n. 18), bei der Anbetung der Könige (n. 19 bis n. 87), wie fie Jesum im Tempel wiederfindet (n. 88), auf der Hochzeit zu Kana (n. 89) und unter dem Kreuze (n. 90), vergegen= märtigen.

Bei den Bildern der ersten Rlaffe bildete eine Mutter mit ihrem Kinde oder eine Jungfrau allein den Ausgangspunkt für die Darstellung des Ideals der Gottesgebärerin. Den übernatürlichen Charakter dieser Mutterschaft kenn= zeichnen sie auf verschiedene Weise. In einigen Fällen (n. 8, n. 91 und n. 92) stellen sie neben die Mutter den Propheten, der weissagt, daß sie das Licht der Welt, daß sie als Jungfrau gebären werde, wodurch der Beschauer wirksam veranlaßt wird, an ihre übernatürliche Mutterschaft zu denken; oder sie lassen die Mutter auf einem Lehnsessel sitzen (n. 92 und n. 93), der ihre Auszeichnung bekunden foll; oder sie suchen durch Schmucksachen und einen Rimbus den erhabenen Charafter der Mutter auszudrücken. Lehner sagt hierüber: "Man behilft sich mit Aeußerlichkeiten, bekleidet die Figur mit Schmud, zeichnet fie durch einen Nimbus aus" 1; wenn er darin ein Unvermögen, das Ideal darzustellen, sieht, so können wir nach dem, was wir früher (S. 371 u. 378) gesagt haben, ihm darin nicht Recht geben. Schließlich hat man dem Beschauer durch die beigesetzte Inschrift SCA DIGENETRIX Gewißheit über den Zweck der Darstellung verschafft; auch das Kind als Gottessohn zu bezeichnen, wird nicht verabsäumt. Zwar sehen wir in zwei Fällen (n. 91 und 93) ein nacktes Kind auf dem Schofe der Mutter, eine Beise, die unsere Billigung nicht finden kann; auf n. 92, n. 94 und n. 95 sehen wir es jedoch mit der Tunica bekleidet; im Oftrianum (n. 94) schrieb

man seinen Namen dazu: "Christus", und auf dem Bilde in Valentino

<sup>1</sup> A. a. O. S. 341.

umgibt ein kreuzförmiger Nimbus, das Zeichen seiner überirdischen Herkunft, sein Haupt.

Bei einer Anzahl von Bildern hat der Künstler einfach eine Jungfrau mit zum Gebet erhobenen Händen dargestellt und durch die beigesetzte Inschrift MITER THEV sie als Gottesgebärerin gekennzeichnet, oder durch den einssachen Namen MARIA (MARA). Auf diesen letzteren erscheint Maria theils inmitten der beiden Apostel Petrus und Paulus, oder neben der hl. Agnes, oder zwischen Bäumen, wodurch sie als in den Freuden des Paradieses besindlich bezeichnet wird — Darstellungsweisen, die klar und deutlich uns sagen: weil Maria uns den Heiland der Welt geboren hat, darum ist sie jetzt im Himmel umsere mächtige Fürbitterin . In allen Bildern sehen wir die Mutter in ruhiger und edler Haltung und, soweit erkennbar, mit seierlichsernstem Gesichtsausdruck, so wie es sich für die Vermittlerin des Heiles der Welt geziemt. Auch der Gedanke: "das Kind ist der Heiland der Welt", sindet auf den Vildern im Ostrianum und in Valentino seinen funstgemäßen Ausdruck; nur auf denzenigen, wo es nacht erscheint, ist es abweichend so dargestellt, wie es sich an die Mutter auschmiegt.

Was die Klarheit der Darstellung angeht, so stehen die historischen Bilder jenen der ersten Klasse nicht nach. Die betreffenden Begebenheiten sind in martigen, klaren Zügen aufgesaßt und zur Anschauung gebracht. Bei den Gemälden tritt die Einfachheit der Composition am meisten hervor; man begnügte sich, nur die handelnden Personen vorzusühren; dagegen ist man bei den Sculpturen (besonders bei den Darstellungen der Anbetung der Könige) bestrebt, auch die Derklichseit des Borganges zu vergegenwärtigen. Es ist freilich wahr, daß einzelne Bilder als Marienbilder angezweifelt wurden, was gegen die von uns behauptete Klarheit der Darstellung sprechen würde; wir haben jedoch gesehen, daß die Zweifel nicht in der Beschaffenheit der Bilder begründet waren, daß sie vielmehr "theologischen" Rücksichten ihren Ursprung verdanken.

In ähnlicher Weise, wie bei den Bildern der ersten Alasse, ist auch hier die Mutter flar als Gottesmutter kenntlich gemacht. Was insbesondere das Kind angeht, so sehen wir es meistens mit der Tunica bekleidet, zuweilen auch als Wickelkind und in sechs Fällen nackt. Dabei muß bemerkt werden, daß die Anzahl der letzten Darstellungsweise verschwindend klein ist im Hinblick auf die 56 Darstellungen, auf welchen das Kind bekleidet ist; und daß uns vier dieser Beispiele auf den Erzeugnissen des Kunsthandwerkes begegnen, wo die strengen Regeln nicht so betont wurden. Auf den Abbildungen zweier Gemälde (n. 26 und n. 27) sieht man zwar das Kind

<sup>1</sup> Bergl. Schulte, Studien S. 210.

auch nackt, aber, da der Maler des Ciacconio bei dem Gemälde n. 23 das Kind nackt gezeichnet hat, wiewohl wir es bekleidet sehen, so ist es nicht ausgemacht, ob auf den Originalen das Kind nackt gemalt ist.

Sollen wir ein zutreffendes Urtheil fällen, ob die altchriftlichen Runftler ihre Conception auch in wahren Genuß bereitender Weise ausgeführt haben, so muffen wir bor allem den Zustand, in dem wir die Bilder feben, berud-Wir sehen die Bilder nicht, wie der Künftler fie betrachtete, als er den Pinsel niederlegte und sich seiner vollendeten Arbeit erfreute; wir seben fie meistentheils als Ruinen: theils find Stude des Malgrundes abgefallen, theils ift die Farbe erloschen; was erhalten ift, bededt der schwarze Qualm der Lichter oder eine Kruste von Salpeter. Es ist sicher: faben wir die Bilder auf glänzendweißem Grunde, in allen Theilen wohl erhalten, frei von jedem Schmut - sie würden einen weit bessern Eindruck machen, als jett, da man fich zuweilen Mühe geben muß, um das Bild zwischen den Flecken heraus= zufinden (vergl. n. 11, n. 20, n. 22, n. 23, n. 92, n. 94, n. 95). In ähnlich traurigem Zustande befinden sich auch manche Sculpturen. darf nicht außer Acht gelaffen werden, daß die Ratakombenkunftler genöthigt waren, beim spärlichen Lichte einer Lampe und oft in fehr unbequemer Stellung (besonders an den Arcosolien) ihre Arbeiten auszuführen: Umftande, die der technischen Bollendung nicht günftig waren, die aber den gleichzeitigen heidnischen Künftlern bei ihren Malereien in den Salen der reichen Batrizier oder in den Kaiserpalästen nicht im Wege standen. Schließlich glauben wir noch auf einen Umstand aufmerksam machen zu muffen, der Beachtung verdient, wenn es gilt, die Gesammtheit der altchriftlichen Kunstleiftungen im Bergleich mit denen späterer Jahrhunderte zu beurtheilen. Runftbenkmälern ber späteren Jahrhunderte zur Beurtheilung vorliegt, ift ein Ganges, das aus den beften Leiftungen gusammengeftellt ift. Was minderwerthig war, fand selten Beachtung, wurde der Nachwelt nicht erhalten, fand in den Mufeen und Galerien keine Aufnahme. Daher kommt es, daß die späteren Jahrhunderte uns durch vollendetere Arbeiten bekannt sind, und die Folge davon ift, daß unser Urtheil über die Leiftungsfähigkeit zu Gunften derfelben beeinflußt ift. Ware es uns möglich, alles, was in den betreffenden Jahrhunderten geschaffen wurde, zu berücksichtigen, die vorzüglichen Arbeiten würden unter den minderwerthigen und werthlosen als wenige erscheinen und an Eindruck bedeutend verlieren. Anders verhalt es fich bei dem Gefammt= funstschatz, den uns die Katakomben übermittelt haben. Da hat keine 2(u3= wahl des Bessern das jetige Ganze geschaffen, sondern was wir besitzen, verdankt sein Vorhandensein einzig dem Umstande, daß es nicht zerstört wurde. Ja, wie zu erwarten, wurden an den Gräbern berühmter und vornehmer Kamilien die Bilder von tüchtigen Meistern ausgeführt, war die ganze Ausjchmückung prächtig und kostbar: und gerade dieser Umstand wurde für die Erhaltung der Bildwerke am verhängnisvollsten; dort suchte die Habgier der beutelustigen Banden nach Schähen und führte den Untergang wohl manchen Kunstwerkes herbei. So erklärt es sich (wenigstens theilweise), daß wir verhältnismäßig wenige hervorragende Kunstwerke aus altchristlicher Zeit besigen, daß das Mittelmäßige und das Werthlose zahlreicher vertreten ist und das Werthvolle in den Hintergrund drängt. Der Gesammteindruck ist, daß mehr Mittelmäßiges und Werthloses als Hervorragendes geschaffen wurde, und es sollte doch eigentlich heißen "erhalten" ist.

Nur wenn wir diese Bunkte in Anschlag bringen, konnen wir ein gerechtes Urtheil fällen. Man wird nun nicht läugnen können, daß bei allen Bildern ein redliches Streben erkennbar ift, den erhabenen Inhalt, soweit es in dem jedesmaligen Bermögen ftand, in entsprechender Form wiederzugeben; ein Streben, das uns in den ersten Jahrhunderten Bilder schuf, die an Clegang der Zeichnung und Farbengebung und dramatischer Auffaffung den gleichzeitigen heidnischen nicht nachstehen, die classisch genannt zu werden verdienen (wir haben hier besonders die drei Bilder in Priscilla: Maria mit Sfaias, die Berkundigung und die Anbetung der drei Könige im Auge); ein Streben, das alfo Werte geschaffen hat, die einen rühmlichen Unfang jener Runftschöpfungen bilden, die in allen chriftlichen Jahrhunderten sich bemühten, das erhabene Ideal der jungfräulichen Gottesmutter darzustellen. Wir haben hier eine Erftlingsfrucht des Chriftenthums vor uns, die alle Beachtung verdient, die beweist, daß die fatholische Kirche ichon gleich anfangs die Bedeutung der Kunft als Mittel zur Bildung und Veredlung der Menschen erkannt hat. Wenn auch die späteren Werke in technischer Beziehung die Spuren des allgemein immer zunehmenden Verfalles an fich tragen, wenn auch die Malerei sich immer mehr zur Zeichnung vereinfacht (vergl. S. 323 ff.), wenn auch die Sculpturen mehr angedeutet als ausgeführt erscheinen, so ist doch das hervorragendere Element an einem Kunstwerke, die Klarheit der Darstellung, unverändert geblieben. Ja es zeigt sich ein Streben, die Scenen naturmahrer zu gestalten. Bei den Scenen der Anbetung der Rönige 3. B. wird die Dertlichkeit durch den Stall angedeutet; der Stern, Ochs, Gfel, die Kameele vervollständigen die Darstellung, wie wir das im 18. Rapitel näher kennen gelernt haben. Es ist darum unzutreffend, wenn Kraus gerade von den späteren Werken sagt: "Bom Ende des dritten Jahrhunderts ab nahm die driftliche Runft, ähnlich der altägyptischen und der neubyzantinischen, einen hieratischen und stereotypen Charafter an: ihre Typen glichen ewig einer dem andern ohne irgend eine realistische und naturalistische Färbung." 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Roma Sott. S. 226.

Wenn Lehner sein Urtheil in folgende Worte zusammenfaßt: "Der Bersuch ist gemacht" (das Ideal darzustellen), und "über den ersten Bersuch kommt die altdristliche Kunft nicht hinaus": so ist das offenbar zu wenig gesagt. Aber vollständig unrichtig ift, wenn er also fortfährt:" "Und mit Bersuchen müht sich auch das Mittelalter ab. Die byzantinische Kunft frei= lich fommt bald ans Ziel. Ihre Madonnen erscheinen häufig in derfelben Haltung, wie das Bild von S. Ugnese; aber sowohl dieser Typus als alle anderen erstarren in hieratischer Gebundenheit. Im Abendlande gelingt es, bald die eine, bald die andere Seite des Wesens der heiligen Jungfrau, bald die irdische, bald die himmlische glaubhaft darzustellen. Doch um das Geheimniß dieses Wesens zur Unschauung zu bringen, braucht die mittelalterliche Runft immer noch einen rein äußerlichen, symbolischen und typologischen Upparat (vergl. dazu, was wir S. 371 u. 378 gefagt haben). Das Wunderweib, das über dem Naturgesetze steht, das von der Sunde unberührt ist und doch mit dem ganzen Glück und Wehe der Menschheit zusammenhängt, in einem überzeugenden Bilde darzustellen, ift der Triumph der Renaissance und ist vielleicht im ganzen Berlauf der Kunftgeschichte kein zweites Mal so gelungen, wie in der Sixtina des Raffael." 1 Was von den sogenannten Madonnen Raffaels und überhaupt von denen der Renaissance zu halten ist, haben wir oben gezeigt. Die blendende Tednit der Renaissance-Meister kann uns dafür nicht entschädigen, daß der Inhalt fast gang verloren ging, daß, wie Springer (freilich in anderem Sinne) fagt, "das Madonnenideal bei Raffael Fleisch geworden ift" 2. Freilich, wenn technische Vollendung, wenn die Fertigkeit im Zeichnen und Malen allein ausschlaggebend ist bei Beurtheilung eines Runftwerkes, wenn man auf Inhalt, Zweck und Mittel keine Rücksicht zu nehmen braucht, dann hat Lehner Recht. Diese einseitige Beurtheilung der Renaissance=Werke bewirkt es, daß man den altdriftlichen und mittelalterlichen Leistungen nicht gerecht wird.

Der Umstand, daß beinahe sämmtliche wichtigeren Ereignisse aus dem Leben Mariens uns in Bildern gezeigt werden, veranlaßt Lehner zu der Ansicht: es sei "unverkennbar ein Anlauf genommen zu der chklischen Darstellung des "Marienlebens", welche das Mittelaster sich so häusig zur Aufgabe gemacht hat. Einzelne Scenen sind schon zusammengerückt, zwei auf mehreren Sarkophagen, mindestens vier in S. Maria Maggiore. Auch vorbiscliche Beziehungen zwischen alttestamentlichen Figuren oder Scenen und Maria lassen sich ahnen, wie zwischen Sva und Maria, zwischen den drei Knaben im Feuerofen und dem Epiphanie-Bilde." <sup>3</sup> Die chklischen Darstellungen des

<sup>1</sup> A. a. D. S. 341. In Betreff ber Sixtina fiehe Jungmann, Aesthetit S. 410.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> U. a. D. S. 58. <sup>3</sup> U. a. D. S. 338.

Mittelalters hatten als wesentliche Voraussetzung die Absicht, durch Vorführung und Bereinigung der einzelnen Begebenheiten die ganze Herrlichkeit und Bedeutung Mariens dem betrachtenden Geiste zu zeigen und dadurch desto wirtsameren Einfluß auf das Gemüth zu üben. Diese Absicht fehlte den Katakombenkunstlern; sie verfolgten einen andern Zweck, wie wir Wenn darum einzelne Scenen zusammengerückt erscheinen, jo ist das rein materiell zu nehmen. Anders verhält sich die Sache bei den Mosaifen von Maria Maggiore; da hat Lehner Recht, von einem "Unlauf zu der chklischen Darftellung des Marienlebens" zu reden. Was nun die Bermuthung Lehners in Betreff der Borbilder angeht, so tritt Eva nicht als Borbild Mariens auf in dem Sinne, als sei das der lette Grund ihrer bildlichen Darstellung. Gbenjo ift das Bild der drei Jünglinge vollständig unabhängig von den Epiphanie-Bildern. Wie geartet der Zusammenhang ift, haben wir im achten Rapitel dargelegt, und die dortige Auseinandersetzung foll nun im letten Rapitel mit Rudficht auf die Marienbilder ihre Bervoll= ständigung erfahren.

## Siebenundzwanzigstes Kapitel.

## Die Bedeutung der Bilder der afferseligsten Jungfrau Maria in den Statakomben in dogmengeschichtlicher Beziehung.

Nachdem wir in den fünf ersten Kapiteln an der Hand der Aussprüche der Bäter und der Heiligen Schrift den Nachweis gesiefert haben, daß die Verehrung der allerseligsten Jungfrau Maria in der katholischen Kirche von den apostolischen Zeiten an in Nebung war, also daß daßzenige, was darüber in der katholischen Kirche gesehrt wird, in der Nebersieferung sowohl wie auch in der Heisessen Schrift wohl begründet ist: so können wir in aller Ruhe die Monumente prüfen, inwieweit sie ihrerseits für die katholische Lehre Zeugniß ablegen.

Die Darstellungen der allerseligsten Jungfrau Maria auf den Kunstdenkmälern der Katakomben liefern einen unumstößlichen Beweiß für den apostolischen Ursprung der Marienverehrung. Dieser Sat wird, soweit unß bekannt, von allen katholischen Archäologen sowohl in wissenschaftlichen als auch in populär gehaltenen Werken und Aussätzen als richtig vertreten.

De Rossi findet die Bedeutung unserer Bilder darin, daß sie einen schlagenden Beweiß gegen jene liefern, welche behaupten, erst nach dem Concil

von Sphesus habe man angesangen, Marienbilder zu masen; dann aber auch gegen jene, die meinen, vor dem Concil habe man Maria nur historisch dargestellt und erst nach dem Concil habe man bei den Bildern die Absicht gehabt, Maria zu verehren. Er führt eine Anzahl Denkmäler an, wo die Verehrung Mariä beabsichtigt ist, nämlich Maria mit Islaias (n. 91), Maria mit dem Kinde (n. 93), beide in Priscilla; Maria mit dem Propheten in Domitilla (n. 92); endlich alle Darstellungen der Anbetung der Weisen, weil "die Jungfrau und das Kind die Hauptsache, die Magier nebensächliche Figuren sind". Von den anderen Vildern schein er anzunehmen, daß sie historische Darstellungen seien. Seine Schüler gehen weiter; ohne einen Unterschied zu machen, betrachten sie alle als Vilder, die zum Zwecke der Verehrung gemalt worden sind.

"Die Bildwerke", schreibt Wolter, "werden überzeugend darthun, daß auch in diesem Punkte die jezige Kirche die Erbin und das treue Abbild der apostolischen ist. Die bis jezt (1866) entdeckten Marienbilder aus den ersten Jahrhunderten der Kirche legen offenbar² Zeugniß ab für einen bevorzugten Eult Mariens, für eine ihr zuerkannte, über alle anderen Heiligen strahlende Hoheit." Er beschreibt kurz die einzelnen Vilder und schließt also: "Neberblickt man den Kreis altchristlicher Madonnenbilder, so erstaunt man mit Grund über die Fülle der Motive, welche Maria schon den Künstlern der ersten Jahrhunderte inspirirte. Wichtiger für uns ist der dadurch postulirte Kückschluß auf die Eultstellung Mariä in der Urkirche und die ihr von Anbeginn erwiesene Huldigung." Die Mutter Gottes des Ostria-nums läßt er in der sogenannten "Marienkapelle" sich besinden 4.

Kraus schreibt in seiner Roma Sotterranea also: "Die Entdeckung so vieler Gemälde aus den ältesten Zeiten hat die katholischen Schriftsteller selbstverständlich 5 veranlaßt, entschiedener als je zuvor das Zeugniß des Alterthums für ihre Theorie und Praxis betreffs der Bilderverehrung anzurusen." Nach Vorgang De Kossii's theilt er die in den Katakomben vorsindlichen Bilder in fünf Klassen ein; die vierte umfaßt "die kirchenhistorischen und ikonographischen Darstellungen — Bilder Christi, Mariä und der Heiligen". In diesem Kapitel führt er alle Marienvilder ohne Unterschied auf 6. In seiner Real-Enchklopädie läßt er sich also vernehmen: "Vilderverethung. Bei dem gegenwärtigen Standpunkt unserer archäologischen Wissenschaft ist es überslüssig, diesem Artikel einen größern Kaum zu gönnen. Da der Gebrauch der Bilder seit den ersten drei Jahrhunderten über jeden Zweisel erwiesen,

<sup>1 &</sup>quot;Sono figure accessorie" (Immag. scelt. p. 20—22).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Von uns unterstrichen. <sup>3</sup> Von uns unterstrichen.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die römischen Katakomben, Frankfurter Broschüren 1866 n. 7 S. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bon uns unterstrichen. <sup>6</sup> Roma Sott. S. 216. 233. 301—306.

da die Ausschmüdung der gottesdienstlichen und Cometerial-Anlagen der alten Christen mit Bildwerten eine Thatsache ift, so ergibt fich von felbft 1, daß die an diesen Orten angebrachten religiösen Runstworstellungen in engster Beziehung zu dem Cultus ftanden." 2 Huch für Lüdtfe ist, wie der Titel feiner Schrift besagt: "Die Bilderverehrung und die bildlichen Darftellungen in den ersten chriftlichen Jahrhunderten" 3, die Thatsache, daß es von jeher chriftliche Bilder gegeben hat, hinreichend, um von einer Bilderverehrung zu reden. Diepolder gruppirt in seinem Buche "Theologie und Kunft" bie Bildwerke in verschiedener Weise. Gine Gruppe hat die lleberschrift: "Hagiologische Bildwerke", wo an erster Stelle die Marienbilder besprochen werden; er sieht sie also als solche an, die der Berehrung Mariens dienen sollen. Nachdem Lehner die einzelnen Bilder aufgezählt, fagt er: "In dieser Weise also hat die Kunft unserer Veriode an der Marienverehrung theilgenommen." Etwas später, wo er von dem Zusammenhang mit heidnischen Vorbildern redet, scheint er dies gewissermaßen in Abrede zu stellen, wenn er schreibt: "Die altdriftlichen Runftler machten erftlich feine Gultbilder . . . " Der foll damit bloß verneint werden, daß fie feine Bilder zur Unbetung machten?5 Linfenmann wurde dadurch zu folgender Bemerkung veranlagt: Die Ratafombenbilder "haben für uns zu einem großen Theil die Bedeutung von Gultbildern; sie wollen nicht bloß Ideen, sondern Sandlungen symbolisiren; fie deuten einen Cultus an und find hiftorische Zeugnisse für das Vorhandensein desselben. Und was wir im allgemeinen von dem altehriftlichen Bildercytlus behaupten, das trifft mit Modificationen auch auf die Marienbilder zu . . . " De Rossi nehme symbolischen, beziehungsweise liturgischen Charafter an, Schulte nur Familien= oder Sepulcralbilder; Lehner stehe zwar auf De Roffi's Standpunft, "aber er macht wieder ,der Boraussehungslosigkeit' eine zu weit= gehende Concession, wenn er (S. 340) behauptet, die altchriftlichen Künftler haben keine Cultbilder gemacht" 6.

In populären Schriften wird dies also ausgedrückt: "Wir werden die Verehrung Mariens nicht in den Inschriften suchen dürsen, sehen sie aber deutlich in den Visdwerken, welche den Eingeweihten verständlich, den Uneingeweihten aber unbekannt waren, und gerade diese bildlichen Darstellungen bezeugen, daß die Verehrung der heiligsten Jungfrau so alt ist wie die Kirche." 7 "Das Visdniß der Mutter Gottes mit dem Jesuskinde ist in den Katakomben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von uns unterstrichen. <sup>2</sup> Real-Encykl. I S. 160.

<sup>3</sup> Programm, Abhandlung. Freiburg 1874.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Augsburg 1882 S. 62. <sup>5</sup> S. 338 u. 340.

<sup>6</sup> Kritif über Lehner, Marienverehrung, in der Tübinger Quartalschrift 1882 S. 156 bis 157. Lehner hat scheinbar diese schon 1882 erschienene Kritik bei seiner zweiten Auslage nicht benutzt. 7 Ott, Die Christen ober und unter der Erde S. 178.

sehr häufig . . . Diese Bilder sind ein schlagender Beweis für den Marien= cultus in der ersten chriftlichen Zeit."

Wenn diesen Behauptungen katholischer Archäologen und Schriftsteller die protestantischen Gelehrten mit aller Kraftanstrengung entgegentreten, wenn sie die Richtigkeit dieser Behauptungen ansechten: so sindet das jeder erklärlich. Dieses Zeugniß der Monumente widerlegt ja vollständig, was von protestantischer Seite über Marienverehrung und Bilderverehrung im allgemeinen gesagt wird.

Schulte anerkennt, daß die Darstellungen der allerseligsten Jungfrau "dogmengeschichtlich werthvoll find, infofern durch dieselben für das Aufkommen des Mariencultus in der Gemeinde ein chronologischer Anhaltspunkt gewonnen wird." 2 Um nun den "dronologischen Anhaltspunkt" in möglichst späte Zeit hinaufzuschieben, weist er, wie wir gehört haben, die Oranten ohne beigesetzten Namen MARIA als Marienbilder ab, und läugnet eine Anzahl von Bil= dern als Marienbilder. Er geht aber noch weiter; bei denjenigen Bildern, die er als solche sowohl als auch deren hohes Alter er nicht in Abrede ftellen kann, 3. B. bei der Mutter Gottes mit Isaias in Priscilla, sucht er die Bedeutung also abzuschwächen: "An seinem bescheidenen Plate läßt sich dasselbe wie ein erster Versuch an, ein Sujet, das durch das religiöse Be= wußtsein der Gemeinde noch nicht gefordert wurde, in den Bilderkreiß einzuführen." 3 Bei denjenigen Bildern, wo Maria nebst dem Kinde dargestellt ift, läugnet er, daß diese Denkmäler für die Marienverehrung beweiskräftig seien. "Denn unzweifelhafte Zeugnisse eines Mariencultus im eigentlichen Sinne des Wortes find erft die Darstellungen der Goldgläfer. Denn während fammtliche Bildwerke die Jungfrau immer in Gemeinschaft mit dem Sohne zeigen, erscheint auf den Goldgläfern Maria ohne den Jesusknaben; die Bietät und Berehrung also, welche das Bild schuf, gilt ihr: bei dieser Sachlage erscheint es werthvoll, für diese ersten monumentalen Zeugnisse der Mariolatrie genauere chronologische Daten zu haben." 4 Er gelangt bei seiner Datirung der Gold= gläser zu der Ansicht, daß "es sehr wahrscheinlich ift, daß die Beschlüsse des Epheser Concils und die demselben vorhergehende Controverse bei der Schöpfung dieser Marienbilder unmittelbar wirksam gewesen seien . . . Die Darstellungen der Goldgläser leiten eine neue Epoche ein; sie sind die ersten monumentalen Zeugniffe des Mariencultus. Nicht mehr der Refley, der von der Hoheit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schetters, Zwei Tobtenstädte, Pompeji und die römischen Katakomben, in Kathol. Studien XI. Heft 1875 S. 20. <sup>2</sup> Studien S. 177. <sup>3</sup> Studien S. 195.

<sup>4</sup> Studien S. 203. Schulze und auch Hafenelever a. a. D. S. 127 stellen sich durch den Ausdruck "Mariolatrie", auf deutsch "Marienanbetung", auf Seite jener, welche aus Bosheit die Katholiken verleumden, sie beteten Maria an; oder auf die Seite jener, welche nicht wissen, was "latria" heißt; zu ihrer Ehre wollen wir das letztere annehmen.

des menschgewordenen Gottessohnes, den ihre Arme tragen, ausgeht, gibt ihr Glanz und die Feierlichkeit hoher Würde, sondern die Gottesmutter tritt jett für sich selbst Verehrung fordernd und genießend auf."

Noch entschiedener als Schulte läugnet Sasenclever, daß die Monumente einen Beweiß für die Bilderverchrung im allgemeinen und für die Marienverehrung in den erften Sahrhunderten liefern. "Gur den römijden Bilder= dienst ift damit (daß Bilder vorhanden sind) noch nicht das Geringfte bewiesen, und er wird für die ersten vier Sahrhunderte gerade durch eine historische Betrachtung über die Entstehung und Bedeutung der altdriftlichen Runft am besten widerlegt." 2 "Es zeugt entschieden von der Abhängigkeit des altdriftlichen Graberichmudes von dem antifen, daß erfterer folche Bilder, die ihm bei einer originalen Kunstthätigkeit so nahe gelegen hätten, wie diejenigen Jesu und der Jungfran Maria, nicht geschaffen hat." — Hier darf man wohl fagen, Sasenclever fällt mit dieser Behauptung der Lächerlich= feit anheim. — "Für die Berehrung der Jungfrau Maria läßt sich aus dem ältesten Gräberschmuck nirgends ein Anhaltspunkt gewinnen." 3 Betreff der einzelnen Bilder vertritt er dieselbe Ansicht wie Schulte; ja es ware nicht schwer, die Sate ju bezeichnen, die aus Schulte einfach herüber= genommen find. - "Böllig ficher find in dem malerischen Schmucke der Grabstätten Marienbilder nur in der Scene der Huldigung durch die Magier. Gür den Mariencultus beweisen aber diese Bilder rein gar nichts; denn nicht die Mutter, sondern das Kind ist hier die Hauptsache, und diesem, nicht jener, gilt die Verehrung. Es ist gegenüber dem Wortlaut der biblischen Erzählung unbegreiflich, wie Kraus (Roma Sotterranea S. 304) behaupten mag, daß in diesen Darstellungen Maria den Mittelpunkt oder wenigstens die Hanptfigur' bildet!! Einzelbilder der Jungfrau Maria, die irgendwie von einer ihr erwiesenen besondern Berehrung Zeugniß ablegten, kommen weder in dem malerischen noch plastischen Schmucke ber Ratakomben vor; auf eine jolde Berehrung laffen erft die Abbildungen auf Goldgläfern ichließen." 4

Gründlicher, als hier geschieht, kann man sowohl die Thatsache, als auch die "chronologischen Anhaltspunkte" der Marienverehrung, welche die katholischen Archäologen behaupten, wohl nicht weglängnen. Bon gegnerischer Seite wird also a) eine Anzahl Bilder überhaupt als Marienbilder geläugnet, b) die unzweiselhaften werden als Beweis für den Marien cultus, weil die Berehrung dem Kinde gilt, nicht anerkannt, e) nur die Goldgläser, welche zur Zeit des Concils von Sphesus entstanden sein sollen, läst man als vollswichtigen Beweis von Seiten der Monumente für die Marienverehrung gelten.

Wenn wir auf Grund der Kunftdenkmäler, welche Maria darftellen,

<sup>1</sup> Studien S. 210. 2 S. 7. 3 S. 241. 4 S. 241-245.

einen Beweiß für die Marienverehrung in den ersten Jahrhunderten führen wollen, fo muffen wir nachweifen, 1. daß es aus jenen Zeiten Bilder gibt, welche fichere Darftellungen der allerseligsten Jungfrau find; 2. daß diese Bilder als ersten und hauptsächlichen Zweck den hatten, den Beichauer zur Berehrung der allerseligsten Jungfrau Maria aufzufordern. Was den ersten Bunkt angeht, jo haben wir den Nachweis geliefert, daß von der zweiten Salfte des erften Jahrhunderts an Bilder der allerfeligsten Jungfrau angefertigt worden find. Wir haben ferner nach= gewiesen, daß die Goldgläser, nicht wie von gegnerischer Seite (ad c) behauptet wird, zur Zeit des Concils von Ephesus, sondern in der Zeit von 250 bis 400 entstanden find. Was die Behauptung der Gegner ad a angeht, so haben wir, soweit die Oranten in Betracht kommen, im zehnten Kapitel § 4 unsere Ansicht dabin ausgesprochen, daß nur die Oranten mit beigesetztem Namen MARIA und das eine Goldglas n. 8 als Marienbilder anzusehen find; soweit aber die anderen Bilder (Maria Verfündigung n. 10, Maria mit Isaias n. 91, die Mutter Gottes n. 93 und n. 94) in Betracht kommen, bewiesen, daß die gegnerische Ansicht unbegründet ift.

Der zweite Buntt, daß diese Bilder als ersten und hauptsächlichen Zwed den hatten, den Beschauer zur Berehrung der allerseligsten Jungfrau Maria aufzufordern, ift bis jest stets als felbstverständlich von den fatholischen Ar= chäologen angenommen worden, wie aus ihren oben (S. 387 u. 388) angeführten Aussprüchen ersichtlich ift. Auf dem Concil zu Nicaa (vom Jahre 787) wurde als Glaubenslehre aufgestellt: "Daß nach der Ueberlieferung der katholischen Kirche ... als ehrwürdig und heilig anzusehen seien die Bilder (Christi) sowohl ... als auch der unversehrten, heiligen Gottesgebärerin, unserer Herrin; . . . denn je häufiger sie durch die bildlichen Darstellungen gesehen werden, desto mehr wird der Beschauer aufgemuntert, an die im Bilde Dargestellten zu denken und ihnen nachzuahmen ... und ihnen Verehrung darzubringen; ... denn die Ehre, welche einem Bilde erwiesen wird, bezieht sich auf die im Bilde Dargestellten, und wer ein Bild verehrt, verehrt in ihm die Person, welche abgebildet ist." 1 Daß unsere Bilder diesen Zwed erreicht haben, mag sein, und Kraus mag Recht haben, wenn er schreibt: "Konnten die Gläubigen anders als mit Gefühlen der Chrfurcht, der Bewunderung, der Liebe zu diesen Gemälden aufbliden?" 2 Aber daraus folgt noch nicht, daß diefer Zweik als erfter und haupt fächlicher beabsichtigt war. Nur wenn bewiesen ift, daß dieser Zweck beabsichtigt war, ist die in unserer Frage nothwendige Voraussehung vorhanden.

Gewöhnlich werden die Bilder der Katakomben in symbolische, allegorische, biblische, historische, ikonographische und liturgische eingetheilt. Diese Eintheilung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Denzinger, Enchiridion p. 87, 243, 244. <sup>2</sup> Real-Encykl. I S. 161.

leidet an einem wesentlichen Fehler; man fragt nämlich bei der Einreihung der einzelnen Bilder in die betreffenden Klassen nur: kann dasselbe dieser Klasse zugewiesen werden? und nicht: hat der Künstler die Absicht gehabt, ein derartiges Bild zu malen? Darum ist diese Eintheilung unbrauchbar, wenn es gilt, auf Grund derselben ein Urtheil über den beabsichtigten Zweck der Bilder zu gewinnen.

Man wird uns nun fragen: wie fann man denn Gewißheit über die Absicht des Künstlers erlangen? Diese Frage beantworten wir, indem wir die Boraussetzung machen, daß die altdriftlichen Kimftler vernünftige Menschen waren, die zwedentsprechend gehandelt haben. Diese Borausjegung durfen wir machen, solange das Gegentheil nicht nachgewiesen ift. Die altehristlichen Künstler hatten die Aufgabe: 1. in den Katakomben die Loculi, Arcosolien, Sarfophage und Grabkanmiern, 2. Gegenstände, welche im gewöhnlichen Leben gebraucht wurden, 3. B. Trintgläfer, Bafen, Lampen, Ringe u. f. w., mit Bildwerten zu schmuden. Lettere Gegenstände find zwar in und an den Gräbern gefunden worden, wurden aber nicht für die Graber, d. h. als Grabdecoration gearbeitet. Es ist flar, daß bei Ausschmüdung der Gräber u. f. w. ein wesentlich anderer 3 wed zu erfüllen war, als wie bei der Ausschmüdung der Gegenstände, die im gewöhnlichen Leben gebraucht wurden. In den Katafomben waren zweierlei Graber zu zieren: Graber der Marthrer und der gewöhnlichen Chriften. Da nun der Chrift am Grabe eines Martnrers weientlich andere Gedanten und Empfindungen hat als am Grabe eines gewöhn= lichen Chriften (der Marthrer genießt bereits die Freuden des Simmels, der gewöhnliche Chrift nuß wahrscheinlich noch im Tegfener bugen; für alle Claubigen wird, wenn sie auch im Rufe der Heiligkeit gestorben sind, eine Missa de Requiem gehalten), so wird sich auch der bildliche Husdruck dieser Gedanken wesentlich voneinander unterscheiden: am Martyrergrab werden Darstellungen des Marthrers in den Frenden des Paradieses zwedentsprechend gewesen sein, und am Grabe eines gewöhnlichen Chriften Darftellungen, welche der Bitte um Befreining aus dem Gegfener Ausdruck verleihen. Auf Grund dieser Erwägungen ftellen wir den Sat auf: Die Abficht, welche den Rünftler bei feiner Arbeit leitete, erfenne ich aus der Beichaffenheit des Ortes, wo er fein Bild ausgeführt hat. hat er fein Bild an einem Martyrergrabe ausgeführt, so hat es den Zweck, die Herrlichkeit des Marthrers und zu vergegenwärtigen; es foll uns auffordern, den Marthrer zu verehren. 2013 wir die Bedeutung der Dranten feststellten, haben wir den Nachweis geliefert, daß fämmtliche Gräber, die als Marthrergräber gesichert find und die einen bildlichen Schmud aufweisen, mit Darftellungen des Marthrers, umgeben von Sumbolen, welche die Freuden des himmels ausdrücken, verschen worden sind (vergl. S. 156), und wir haben darauf aufmerksam

gemacht, daß nur solche Ornamente verwendet wurden. Hat er sein Vild an dem Grabe eines gewöhnlichen Christen ausgeführt, so hat es den Zweck, uns aufzufordern, für die arme Seele im Fegfeuer zu beten. Dem entsprechend haben wir gefunden, daß die Gräber der gewöhnlichen Christen mit Vildwerken geschmückt wurden, welche die Gedanken des Todtenofficiums illustriren (vergl. S. 154). Hat er sein Vild auf Gegenständen ausgeführt, welche im gewöhnlichen Leben gebraucht wurden, so richtet sich die Bedeutung nach den Zwecken, welchen die Gegenstände dienten.

Wollen wir nun erfahren, welchen Zweck die Künstler bei Ausführung der einzelnen Marienbilder beabsichtigt haben, so müssen wir zusehen, welchen von diesen drei Klassen sie auf Grund der Oertlichkeit, wo sie angebracht sind, angehören.

Am Grabe des hl. Smaragdus in Albano feben wir ein Bild Christi, links davon die Mutter Gottes (n. 1), rechts den hl. Smaragdus; die Inschriften besagen dies. Ift es nun sicher, daß das Bild des hl. Smaragdus gemalt wurde, um diesen Beiligen zu verehren, so folgt auch für die beiden anderen Bilder, daß dieselbe Absicht sie geschaffen hat: das Bild in Albano n. 1 ift also ein Bild, das gemäß der Absicht des Malers die Verehrung Mariens bezweckte. In der Grabkammer, wo der hl. Valentinus seine Rube= ftätte fand, sehen wir einestheils das Bild des hl. Laurentius und dreier uns unbekannter Heiligen, anderntheils die Bilder der Gottesmutter, des Besuches bei Clifabeth, der Geburt Christi und Christus am Kreuze, daneben Maria und Johannes. Wie es bei den ersten Bildern sicher ift, daß sie die Berehrung der betreffenden Heiligen bezwecken, ebenso gewiß ist es somit auch von den übrigen; oder: die drei Muttergottesbilder (n. 14, n. 90, n. 95) find gemalt worden, um Maria in ihnen zu verehren. Das Gemälde "Maria auf der Hochzeit zu Kana" (n. 89) findet sich in einem Cubiculum, das aller Wahrscheinlichkeit nach die Ruhestätte eines Martyrers war 1. Im Verein mit zwei anderen Darstellungen (die wunderbare Brodvermehrung und eine Gruppe mit der Neberschrift: "Die Chrifti Segen Effenden") bildet es die Decoration der Apsis, und zwar mit Rücksicht auf den früher davor befindlichen Altar, auf welchem das heilige Opfer dargebracht wurde. Unser Bild ist somit eine historisch-symbolische Darstellung, deren erster Zweck die Wiedergabe der historischen Begebenheit der Verwandlung des Wassers in Wein war mit symbolischer Beziehung auf die Eucharistie. Maria ift somit hier als historische Person zu verstehen, ohne daß ihre Verehrung in erster Linie beabsichtigt wäre.

Un den Grabern der gewöhnlichen Chriften finden wir die weitaus meisten Bilder der Mutter Gottes: in 80 Fällen zieren sie Loculi, Arcosolien,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bullett. 1865 p. 61 sqq.

Sarkophage und Grabkammern. Unfere Ansicht geht nun dahin, daß diefe Muttergottesbilder demfelben 3mede dienten, den auch die übrigen dort befindlichen Darftellungen gehabt haben. Bei der Beschreibung der einzelnen Bilder haben wir jedesmal alle Bilder angegeben, die im Bereine mit dem Muttergottesbilde den Schnuck des Loculus, des Arcofoliums, des Sarkophages oder der Grabkammer ausmachen. nun die Künstler bei der Ausführung der Muttergottesbilder einen andern Zweck verfolgt, als wie bei den übrigen Darstellungen, so hätten sie das vernünftigerweise auf irgend eine Urt, 3. B. dadurch, daß sie den Mutter= aottesbildern ftets einen hervorragenden Plat in der Decoration angewiesen hätten, zu erkennen geben muffen. Jedoch eine derartige Auszeichnung der Muttergottesbilder läßt sich nicht nachweisen. Wenn auch ein oder das andere derselben zuweilen den Mittelpunkt der Decoration einnimmt, wie 3. B. die Maria Verfündigung (n. 10), die Anbetung der Weisen (n. 19, n. 21, n. 22, n. 33), die Mutter Gottes im Oftrianum (n. 94)1: fo find das im hinblid auf die übrigen 74 Falle, wo das Marienbild den Mittelpunkt nicht einnimmt, Ausnahmen. Co wenig man für die anderen Darstellungen, 3. B. Daniel in der Löwengrube, Orpheus, Gastmahl, Jonas in den ver= schiedenen Lagen, Roe in der Arche, weil einige derselben in manchen Fällen im Mittelpuntte der Ausschmudung angebracht find, einen andern Zweck annehmen fann, ebenso wenig fonnen obige wenigen Beispiele genügen, um eine Ausnahmestellung aller Muttergottesbilder zu begründen. Ferner können ebenso viele Beispiele angeführt werden, wo die Muttergottesbilder offenbar eine untergeordnete Stelle einnehmen. In diefer Beziehung find befonders die Bilder der Anbetung der Beisen lehrreich, die an den Bogen der Arcofolien ausgeführt find, 3. B. n. 23, n. 27, n. 28; ferner der Sartophag in Arles, wo die Anbetung der Beisen (n. 74) auf der Schmal= seite angebracht ift, während an der vordern Seite mehrere biblischen Scenen sich finden; ferner der Sarkophag in Ravenna, wo die Maria Berkundigung (n. 12) und die Heimsuchung (n. 15) an den beiden Schmalseiten angebracht sind. Ja, unsere Bilder nehmen nicht nur keinen bevorzugten Plat ein, sie finden fich zuweilen fogar an einer Stelle, die man zur Aufnahme eines Bilbes, das von den Gläubigen verehrt werden soll, für geradezu ungeeignet halten muß. Dies ift 3. B. bei dem Bilde in Priscilla, Maria mit dem Propheten Jaias,

<sup>1</sup> Wenn Wolter dieses Bild in der "sogen. Marienkapelle" sein läßt, wenn bei Ott, Die Christen ober und unter der Erde, unter der Abbildung der Kapelle steht: "Mutter=Gottes=Kapelle aus der Katakombe der hl. Ugnes" (S. 186), so muß daran erinnert werden, daß diese Bezeichnung dazu angethan ist, den Leser irrezusühren. Denn jeder, der obigen Titel liest, ist geneigt, anzunehmen, jenes Cubiculum sei der allerseligsten Jungsrau geweiht gewesen; daß zu beweisen, wird aber unmöglich sein.

der Fall, von dem Hasenclever mit Recht sagt: "Würde man ihm diese Stelle angewiesen haben, wenn man ein kirchlich-religiöses Bild aus dem Motiv einer Berehrung für die Jungfrau und zur Verherrlichung derselben hätte schaffen wollen?" Dasselbe gilt von den eben erwähnten Bildern an den Seiten des Bogens der Arcosolien und an den Schmalseiten der Sarkophage.

Erscheinen die in Frage stehenden 80 Marienbilder von den altchriftlichen Rünftlern gerade so behandelt, wie die übrigen Darstellungen, so ergibt sich die Berechtigung unferer Unnahme, daß fie auch demfelben 3 wede dienten, wie die anderen Darstellungen. Wenn bisher diese Folgerung nicht gezogen worden ift, so hat das seinen Grund darin, daß man die Marienbilder aus ihrem Zusammenhange mit den anderen Bildern losgelöft, für sich betrachtete — ein Verfahren, das wissenschaftlich unzulässig ift. Ohne uns einstweilen näher auf den Zweck der anderen Bilder einzulaffen, fagen wir: weil bei den anderen biblifchen Darftellungen feine Berehrung der betreffenden Person beabsichtigt sein kann, jo kann auch bei den Marienbildern als erster und hauptsäch= licher Zwed die Berehrung Mariens nicht beabsichtigt fein. Niemand wird behaupten wollen, daß die Darftellung des Sündenfalles eine Berehrung von Adam und Eva beabsichtige, daß die Darstellung des Noe in der Arche, oder Abrahams beim Opfer, Moses' am Felsen, Daniels in der Löwengrube, Jonas' in den verschiedenen Lagen, der Jünglinge im Feuerofen, der Susanna zwischen den Alten eine Berehrung dieser biblischen Bersonen beabsichtige. Oder wer ift bis jest auf den Gedanken verfallen, diese biblischen Darstellungen unter die ikonographischen oder hagiologischen Bilder zu rechnen? Wenn nun alle Bilder, welche in der jedesmaligen unmittelbaren Umgebung der Marienbilder vorkommen, eine Verehrung der dargestellten Bersonen nicht bezwecken, wenn die Marienbilder in keiner Weise als Ausnahme gekennzeichnet erscheinen, so ergibt sich, daß man auch bei ihnen eine Berehrung Maria in erster Linie nicht beabsichtigt hat; oder: es läßt sich für die Bilder der zweiten Klasse der erforderliche Beweis nicht erbringen, daß die altdriftlichen Künftler in erster Linie eine Berehrung beabsichtigt haben.

Im achten Kapitel haben wir nachgewiesen, daß die biblischen Darstellungen an den Loculi, Arcosolien, Sarkophagen und Grabkammern der gewöhnlichen Christen durch die Gebete veranlaßt worden sind, welche der Priester am Sterbebett und am Grabe gesprochen hat: somit werden auch unsere Marienbilder dort ihren Ursprung haben; auch sie werden Ilustrationen der Gebete des Todtenossiciums sein. Schauen wir also nach, ob das Todtenossicium die nothwendigen Belege für unsere Behauptung bietet. In dem

<sup>1</sup> H. a. D. S. 244.

Euchologium, d. i. dem gricchischen Nituale, finden wir folgende Gebete, in denen Maria angesieht wird, sie solle sich für den Verstorbenen bei ihrem Sohne verwenden, sie solle ihren Sohn um Befreiung des Verstorbenen aus dem Fegseuer bitten:

- 1. "Allein reine und unverletzte Jungfrau, die du Gott geboren hast, bitte, daß die Seele dieses gerettet werde."
- 2. "Durch die Bitten deiner Mutter, des Borläufers, der Apostel, der Propheten, der seligen Priester, der Gerechten und aller Heisigen gewähre, o Christus, deinem verstorbenen Diener die Ruhe."
- 3. "Bitte Christum, beinen Sohn, Mutter und Jungfrau, daß er beinem Diener, der dich als Gottesgebärerin befannte und dem wahren Worte glaubte, Nachlassung der Vergehen gewähre und ihn des Glauzes und der Freuden der Heiligen in seinem Neiche sich erfreuen lasse."
- 4. "Unserer Stammuntter Eva Schuld hast du, o Neine, gesühnt, als du Gott empfingst, der den Gläubigen Unsterblichkeit und Auferstehung schenkt und mit ewiger Glorie die krönt, welche dich loben: ihn bitte ohne Unterlaß, daß er diesen Verstorbenen in den Glanz seines Lichtes versehe."
- 5. "Den Worten göttlicher Herolde folgend, glauben wir, daß du die Gottesgebärerin bist: du haft nämlich Gott, den du auf unbegreifliche Weise empfangen, geboren, der uns in Sünden Gefangene befreit. Dich bitten wir deshalb, daß du deinen verstorbenen Diener mit dem dir eigenthümlichen Glanze erleuchtest, o Reine!" <sup>5</sup>
- 6. "Du Heiligste warst Gott eine würdige Wohnung, denn Gott hast du empfangen und hast Gott in zwei Naturen und in einer Person ohne Heirat geboren. Bitte deinen Eingeborenen und Erstgeborenen, der dich als unversehrte Jungfrau auch nach der Geburt bewahrt hat, daß er der Seele des glänbigen Todten im Lichte, in wahrer Frende und Sesigkeit Ruhe verseihe."
- 7. "Da du alle Freiheit genießest, so bitte als Mutter beinen Sohn, daß er der Seele des aus dem Leben Geschiedenen die Ruhe verleihe, o du Lobwürdige!"
- 8. "Heiligste Jungfrau, unsere wahre Herrin, höre nicht auf, deinen Sohn zu bitten, daß er den verstorbenen Gläubigen seines Reiches würdig nache."
- 9. "Aus dir, o Jungfrau, wurde auf übernatürliche Weise der Erlöser unserer Natur geboren: ihn bitte inständig, o Unverletzte, daß wir von der

<sup>1</sup> Officium exequiarum fidelium quopiam vita functo p. 423.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> p. 432. <sup>3</sup> p. 440. <sup>4</sup> Officium funeris monachorum p. 440.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> p. 442. <sup>6</sup> p. 443. <sup>7</sup> p. 444. <sup>8</sup> p. 455.

Berdammniß und von den schweren und erschrecklichen Qualen der Hölle befreit werden, und errette den, der eben von uns geschieden ist."

- 10. "Vergiß nicht die mit großer Trauer Flehenden, o heilige Gottes= gebärerin, daß du allen die Ruhe erwirkest, und versetze deinen treuen Diener ins besser Jenseits." 2
- 11. "Dich, o Gottesgebärerin, besitzen wir Gläubige als eine unüberwindliche Mauer und als unsere ganze Hoffnung: vergiß darum nicht, o Herrin, für die im Glauben Gestorbenen im Gerichte zu bitten, wo dein Sohn als Richter sitzen wird, daß er ihnen Nachlassung gewähre — denn du kennst unsere allen Sünden unterworfene und umstrickte Natur —, danit wir dich preisen." 3
- 12. "Beste Herrin, bitte den besten Herrn, der aus dir geboren ist, daß er deinen Diener im Gerichte als nicht verdammt erkläre."
- 13. "Die du allein die Quelle des Heils und die Auferstehung und das Leben im Fleische geboren haft, bitte für alle inständig, daß der Verstorbene zur Ruhe gelange." <sup>5</sup>
- 14. "Heilige Jungfrau, Wohnung Gottes, die du durch deine übernatürliche Geburt die Höhlen der Unterwelt entvölkert hast, gewähre dem von uns Geschiedenen ewige Nachlassung". 6
- 15. "Heiligste Jungfrau, des heiligsten Wortes Gebärerin, bitte, daß der, welcher von der Erde geschieden ist, in den Gezelten der Gerechten ruhe, die du als Beschützerin der Gläubigen giltst."
- 16. "D Reine, du bist der Schutz der Lebenden und Verstorbenen: bitte unsern aus dir geborenen Gott, daß er deinen Diener theilhaftig mache des Antheils der Gerechten."  $^8$
- 17. "Die du auf geheimnißvolle und unbekannte Weise den gütigen Gott geboren hast, erstehe durch deine mütterlichen Bitten deinem treuen Diener die Ruhe in der Freude und ewigen Herrlichkeit des Paradieses."
- 18. "Unversehrte und reine Herrin, bitte inständig deinen Sohn, unsern Richter und Gott, daß er dem Verstorbenen im Lande der Lebendigen, wo niemals das Licht erlischt, mit allen Auserwählten eine ewige Wohnung gewähre, o immerwährende Jungfrau." <sup>10</sup>

Außer diesen Gebeten, in welchen Maria um Fürbitte für den Todten angegangen wird, findet sich noch eine Anzahl, in welchen die Leidtragenden die Mutter Gottes bitten, daß sie ihnen dereinst im Tode beistehe.

19. "Wir wissen, daß Gott aus dir Mensch geworden ist, o jungfräuliche Gottesgebärerin; diesen bitte, daß er unsere Seesen rette." 11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> p. 456. <sup>2</sup> p. 456. <sup>3</sup> Officium funerum in sacerdotem vita functum p. 463.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Officium funerum pro viris saecularibus p. 468.

p. 468. 6 p. 468. 7 p. 469. 8 p. 469. 9 p. 469. 10 p. 470.

<sup>11</sup> Officium funerum in sacerdotem vita functum p. 461.

20. "Schaue auf die Noth, die mich wegen der Menge meiner Sünden befällt, und bevor ich aus diesem Leben scheide, gewähre mir den Trost, daß durch deine mütterlichen Bitten Gott mir gnädig sei."

Endlich drittens wird die allerseligste Jungfran wegen ihrer wunderbaren Empfängniß und Geburt, wegen ihrer Keinheit und Tugend, wegen ihrer Sorge um das Heil der Menschen gelobt und gepriesen, ohne daß eine Bitte ansedrücklich beigefügt wird. Diese Lobpreisung ist kein fremdartiges Element; sie gehört ganz zum Wesen dieser Gebete: man lobt Maria, weil man dann eher Erhörung der Bitte hoffen kann.

- 21. "Sei gegrüßt, Berehrungswürdige, die du zum Heile aller Gott geboren hast: denn durch dich hat das Menschengeschlecht das Leben gesunden, durch dich haben wir das Paradies wieder erlangt, Gottesgebärerin, Reine, Gebenedeite!"
- 22. "Alls Schutzmauer, als Hafen, als Fürbitterin haben wir dich bei Gott, den du wunderbar geboren haft, o Gottesgebärerin, du Heil der Gläubigen."

Ans diesen Gebeten des Todtenofficinus erkennen wir klar, in welch herrlicher Weise man damals der Bitte, die wir jest in dem "Gegrüßet seist du Maria" aussprechen: "Heilige Maria, Mutter Gottes, bitte für uns Sünder jest und in der Stunde unseres Todes", Ausdruck verliehen hat. In den Marienbildern an den Gräbern der Christen erkennen wir eine Wiedergabe dieser Gedanken. Die Bitten, welche die Leidtragenden hörten oder mitsprachen, sollen dem Besucher des Grabes durch diese Bilder wieder ins Gedächtuiß zurückgernsen werden, und er

¹ Canon funereus pro pueris vita functis p. 476; cfr. p. 426: Qui e virgine . . . und Non est practer te . . .; p. 462: In huius vitae pelago . . .; p. 463: Sola pura . . .; p. 464: Protectio tua . . .; p. 475: Sapientiam Verbumque . . . und Animo despondeo . . . und Mente in omnibus . . .; p. 476: Ut refugii . . .; p. 477: Exurge in auxilium . . . und Cordis oculum . . . Begen der Schönheit des Gedankens möge noch folgendes Gebet hier Platz finden: "Du hast, o Christus, der du, ohne dich zu verändern, Kind geworden bist und freiwillig den Tod am Kreuze erstitten hast, die mütterlichen Schmerzen beiner Gebärerin wohl erkannt; darum lindere die Traurigkeit der Seele und die Schmerzen der gländigen Eltern dieses verstorbenen Kindes, damit wir deine Macht preisen" (p. 477).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Officium exequiarum fidelium quopiam vita functo p. 425.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Officium funeris monachorum p. 439; cfr. p. 445: Beatam te...; p. 460: Iudex ille... und Te ut supra...; p. 461: Studiosa omnium opitulatrix...; p. 445: Ex debiti officio...; p. 472: Secrete et mystice... und Scala, quam... und Verbi divini... und Ut venustam sponsi...; p. 473: Conceptus et partus... und Scriptis lex exorata...; p. 478: Deipara virgo afflictorum solamen, infirmorum salus, bellis oppressorum securitas, fluctuantium tranquillitas, sola fidelium protectrix, civitatem populumque serva.

soll so veranlaßt werden, zum Wohle des Verstorbenen diese Bitten zu wiederholen: das ist der Zweckunserer Marienbilder. Die Künstler haben ihre Aufgabe in der Weise gelöst, daß sie die Bedeutung und Würde Mariens theils ideal, theils historisch in den einzelnen Begebensheiten ihres Lebens vergegenwärtigten; sie zeigten Maria als die vom Propheten vorhergesagte Mutter Gottes, oder als Mutter Gottes selbst, oder wie der Engel ihr die frohe Botschaft brachte, oder wie sie ihr Kind geboren, oder wie sie es den Weisen zur Anbetung darbietet u. s. w., und so erinnerten sie in klarer und verständlicher Weise an den in den liturgischen Gebeten ausgesprochenen innigen Zusammenhang, welcher zwischen der Mutter und dem Sohne, dem Richter nach dem Tode, besteht. Durch den Anblick eines solchen Bildes war somit die Boraussehung gegeben, sich an Maria mit der Bitte zu wenden, sie solle von ihrer mütterlichen Gewalt (potestate materna) Gebrauch machen und dem Verstorbenen Einlaß in die Freuden des Himmels erwirken.

Den Zusammenhang unserer Vilder mit den Gebeten des Todtenofficiums in dieser allgemeinen Weise nachgewiesen zu haben, könnte genügen. Aber wir gehen weiter: einzelne Bilder erscheinen geradezu unmittelbar durch jene Gebete veranlaßt zu sein. Die Mariä Verkündigung bildet eine Illustration folgender Gebete:

23. "Uns, die wir durch das Gesetz der Sünde in Knechtschaft gerathen, hast du, Herrin, befreit, da du den Gesetzgeber und König, Christum, durch dessen Wohlthat und Gnade wir gerechtsertigt werden, einzig als Mutter und Jungfrau in deinem Schoße empfangen hast: ihn bitte, daß er die Seesen derer, welche dich als die Gottesgebärerin preisen, in das Buch des Lebens einschreibe."

24. "Die du Gott und Gottes Wort empfangen hast, bitte doch inständig mit mütterlicher Gewalt, daß er deinen Diener an den Ort versetze, wo der Chor der in Ewigkeit Frohen und dich Lobenden ist, o Gottesgebärerin." <sup>2</sup>

25. "Gegen alle Gesetze der Natur hast du in deinem Schoße den ewigen Gott empfangen, und den, der in dir wahrer Gott und Mensch ohne jede Beränderung oder Vermengung beider Naturen geworden, geboren, deshalb..."

26. In der Oratio II sancti Cypriani Antiocheni heißt es: "Dich bitte ich nun, Bater der Majestät, der du dich zur Zeit erbarmt und uns deinen Sohn Jesum Christum, unsern Herrn und Gott und Erlöser, geschickt hast, geboren aus Maria, der Jungfrau, und dem Heiligen Geiste, wie der Engel Gabriel es verkündigte, durch den du uns besreit hast von der Gesahr des bevorstehenden Todes."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Officium funeris monachorum p. 442. <sup>2</sup> p. 444. <sup>3</sup> p. 455.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> S. Cypriani Carth. Opera omnia ed. Balluzzi p. XXX.

Das Bild in Priscilla, Maria und Jjaias (n. 91), findet seine Veranlassung in folgenden Gebeten:

27. "Eine Wolfe hat dich, o Jungfrau, Jsaias offenbar genannt, auf welcher Christus, das unnahbare Licht, wirklich geseifen und die Finsterniß meiner Unwissenheit erleuchtet hat."

Oder wäre dieses Gebet keine passende Unterschrift zu unserem Bilde: Isaias steht da, prophezeiend von der "Wolke", d. i. Maria, auf deren Schoß "Christus sith, das unnahbare Licht", wie uns der Stern belehrt?

- 28. "Wir wissen alle, o Gottekgebärerin, daß du die geistliche Leuchte empfangen hast, deren Licht die mit der menschlichen Natur verbundene Gottsheit war: darum bitte deinen Sohn und Gott, daß er diesem Verstorbenen die Ruhe gebe in der Stätte der Freuden, wo der Fröhlichen Wohnung ist, o Reine, daß er dich als Unverletzte preise."
- 29. "Rette, die auf dich hoffen, Mutter der Sonne, die den Untergang nicht tenut (H. 50, 19), Gottesgebärerin! Deinen siehsten Sohn siehe au, wir bitten, daß er dem Abgeschiedenen die Ruhe schente, wo die Seelen der Gerechten ruhen."
- 30. "Heiligste Jungfrau, Unversetzte, die du das unuahbare Licht geboren hast: ich bitte und slehe inständigst, daß du doch nicht aushörest, Gott für den Berstorbenen zu bitten, Unversehrte! (Bitte,) daß er am Tage des Gerichtes Nachlassung seiner Vergehen erlange, o Neinste! Denn du darzst deinen Sohn inständig auslehen" (has libertate namque frueris, ut filium tuum iugiter depreceris).
- 31. "Wir alle betennen dich als Gottesgebärerin, o Reine, denn du hast die Sonne der Gerechtigkeit geboren, o immerwährende Jungfrau."

Das Bild in Domitilla, Maria und Ezechiel (n. 92), bildet eine paffende Illustration zu folgenden Gebeten:

- 32. "Du immer verschlossenes und geheimnißvoll versiegeltes Thor, gebenedeite Jungfran, Gottesgebärerin, nimm unsere Bitten auf und bring sie vor deinen Sohn und Gott, damit unsere Seelen gerettet werden."
- 33. "Ezechiel, unter den Propheten bewunderungswürdig, hat dich erkannt als das versiegelte Thor, in dem das Wort des Vaters durch den Heiligen Geist Mensch geworden ist; seinen Lobgesang vervollständigend, ehre, preise und seiere ich dich gläubig als Mutter Gottes."
- 34. "Du helllenchtendes Thor, durch das, wie bekannt, Gott hindurchgegangen ist: erstehe deinem Diener, daß ihm die himmlischen Thore offen stehen, damit er in der Ruhe dich preise, du einzige Fürsprecherin des Menschengeschlechtes."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> p. 473. <sup>2</sup> p. 441. <sup>3</sup> p. 432. <sup>4</sup> p. 459. <sup>5</sup> p. 475. <sup>6</sup> p. 462.

<sup>7</sup> Im lateinischen Texte steht irrthumlich Isaias. 8 p. 474. 9 p. 470.

Das Bild an dem Sarkophage zu Sprakus, wo Maria die Seele der Berstorbenen im Himmel in Empfang nimmt (n. 96), findet durch die liturgischen Gebete seine Erklärung.

Das Ergebniß unserer Untersuchung wäre also: die 80 Darstellungen Mariens an den Loculi, Arcosolien, Sarkophagen und in den Grabkammern der gewöhnlichen Chriften bezwecken in erster Linie eine Wiedergabe der Gedanken, die in obigen Gebeten ausgesprochen wurden; fie sollen den Besucher des Grabes aufmuntern, zu Maria zu beten, daß fie bei ihrem Sohne für den Verftorbenen Fürsprache einlege. Diese Auffassung empfiehlt sich, abgesehen von ihrem echt katholischen Charakter und davon, daß so die Marienbilder auf eine natürliche und ungezwungene Weise in den jedesmaligen Bilderschmuck des Loculus, des Arcosoliums, Sarkophages oder der Grabkammer eingereiht erscheinen, besonders dadurch, daß zwei Einwürfe der Gegner, welche gegen die Ansicht, die Bilder bezweckten in erster Linie die Berehrung Mariens, gemacht werden, gegenstandslos werden. Wir haben oben gesagt, daß der Rang, den die Marienbilder unter den übrigen biblischen Darstellungen einnehmen, und daß der Ort, wo fie zuweilen ausgeführt find, mit dem Charakter eines Andachtsbildes nicht übereinstimme: ein Umftand, auf welchen die Protestanten mit Recht zur Begründung ihrer gegentheiligen Ansicht hinweisen. Bei unserer Auffassung besteht diese Schwierigkeit nicht; find es bloß Erinnerungsbilder, wie die anderen biblischen Darstellungen, dann darf es uns nicht wundern, wenn sie ebenso behandelt sind, wie die anderen Darstellungen. Un jeder auch noch so untergeordneten Stelle des Grabes erfüllen fie ihren Zweck voll und gang.

Bon Schulte und Hafenclever haben wir oben (ad b) gehört, daß sie die Bilder der Anbetung der Weisen als untauglich zurückweisen, wenn es gilt, aus den Monumenten einen Beweis für die Marienverehrung zu führen. Werden diese Bilder als solche angesehen, in welchen eine Verehrung als erster und hauptfächlicher Zwed beabsichtigt ift, so muß man Schulte und Hasenclever Recht geben: diese Bilder beweisen dann für eine Marien verehrung nichts, sondern nur für eine Berehrung des Herrn: es sind nämlich, so aufgefaßt, Bilder des Herrn und nicht der Mutter Gottes. Es find Darftellungen, wo "der neugeborene König der Juden" Huldigung und Geschenke entgegennimmt. Daß das Jesuskind auf dem Schoße Mariens sigt, ift nicht unumgänglich nothwendig; wenigstens hat der Künstler, welcher im fünften Jahrhundert die Mosaiken in Maria Maggiore ausführte, so ge= dacht und das Rind auf einem Thron figend dargestellt. Es ift sodann sicher, daß das Fest Erscheinung des Herrn ein Fest des Herrn ift und nicht der Mutter Cottes; ift das der Fall, so wird auch die bildliche Darstellung des Festgedankens ein Bild des Herrn sein und nicht der Mutter Gottes. Dies scheint De Rossi gefühlt zu haben, wenn er, um

die Epiphanie-Vister als Marienbister verwerthen zu können, die Magierfiguren als nebensächliche, unwesenkliche Figuren bezeichnet: "sono figure
accessorie" <sup>1</sup>. Dieses Auskunftsmittel können wir salva reverentia als zulässig nicht anerkennen. Die Magiersiguren können nicht als nebensächliche
Figuren betrachtet werden, die also, ohne daß der wesenkliche Inhalt der Darstellung versetzt wird, auch ganz sehsen könnten. Ihre Anwesenheit allein
erklärt die Stellung der Mutter und des Kindes; oder was soll das Entgegenstrecken der Hände, was soll das Greisen des Kindes nach den Gaben
bedeuten, wenn niemand da ist, der bewillkommt werden soll, wenn niemand
da ist, der Gaben darbringt? Gehören somit die Magier zum wesenklichen
Inhalte der Darstellung, so ist auch sicher, daß wir Vilder des Herrn vor
uns haben. So muß man urtheisen, wenn man diese Vilder als Andachtsbilder ansieht, d. h. als solche, welche den einzigen Zweck haben, dem
Beschauer als Mittel zur Verehrung der betressenden Person zu dienen.

Anders gestaltet sich jedoch die Sache, wenn man diese Bilder durch die Gebete des Todtenofficiums veranlagt fein läßt. In diefen Gebeten wird ftets darauf hingewiesen, daß Maria ihren Cohn deshalb für den Berftorbenen bitten joll, weil fie den Heiland der Welt geboren: "Du haft Gott, der auf unbegreif= liche Weise Menich geworden, geboren, der uns, die wir in den Sünden gefangen liegen, befreien foll." Maria ift also die hauptperfon; an fie werden die Bitten gerichtet, und zwar deshalb, weil fie die Gottesgebärerin ift, weil sie uns den Erlöser geschenkt hat. Wollten num die Künstler diesen Gedanken bildlich ausdrücken, jo mußten fie eine Darftellung wählen, aus der klar hervorgeht, daß Maria Gottesgebärerin ist und daß das Kind der Heiland der Welt sei. Diesen Gedanken historisch auszudrücken, war keine Begebenheit passender, als gerade die Anbetung der Könige: Maria erscheint dort als Mutter des "neugeborenen Königs der Juden", der von den Magiern als Gott angebetet wird und dem Opfergaben dargebracht werden: fie ift also die Gottesgebarerin; das Kind erscheint zugleich als Seiland ber Welt, indem es von Maria den Magiern gezeigt und zur Verehrung dargeboten wird 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Immag. scelt. p. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In der Todtenkapelle zu Mühlborf ist eine Anbetung der heiligen drei Könige (aus der letzten Periode der romanischen Kunst) angebracht. "Die östere Wahl dieses Gegenstandes für eine Todtenkirche ist räthselhaft." So Sieghart (Geschichte der bildenden Künste in Bahern S. 261). Unsere Aufsassung der Epiphaniebilder löst dieses Käthsel: diese Erzengnisse der romanischen Kunst verdanken ihre Entstehung den Nachmirkungen der altchristlichen Kunsttradition. Auch von den anderen biblischen Darstellungen lassen sich ähnliche späte Anwendungen auf Grabsteinen nachweisen. Der Kirchhof von St. Peter in Stranbing bietet mehrere Beispiele: so von Abam und Eva am Baume (1585 und 1597), von der Visson des Ezechiel (16. Jahrhundert) und von der Tause Christi (1594).

So erscheinen also die Bilder der Anbetung der Weisen als Mutter= gottesbilder und finden eine wohlberechtigte Stelle unter den Monumenten, die für die Berehrung Mariens in ihrer Weise Zeugniß ablegen.

Gegen unsere Erklärung der Bedeutung der Marienbilder an den Gräbern der gewöhnlichen Christen könnte man einwenden und sagen: es werden hier Bilder, die dem ersten und zweiten Jahrhundert angehören, durch Gebete erklärt, die dem fünften Jahrhundert entstammen. Im achten Kapitel haben wir nachgewiesen, daß die Todtenofficien in ihrem wesentlichen Inhalte gleichalterig find mit den Bildern des vierten Jahrhunderts. Die hier angezogenen Gebete stammen aus der Liturgie des hl. Chrysostomus, wurden also im fünften Jahrhundert aufgezeichnet. Es fteht aber nichts der Unnahme im Wege, daß ihre Abfaffung in viel frühere Zeit fällt. Es konnen alfo die Bilder des vierten Jahrhunderts durch diese Gebete veranlagt sein, also auch erklärt werden. Dann, wenn die Bilder des vierten Sahrhunderts in diesen Gebeten ihre Erklärung finden, wenn wir ferner sehen, daß Diefelben Bilder gu bemfelben 3med in den früheften Zeiten gemalt worden find: so kann man eher das Borhandensein der Bilder als Beweis ansehen, daß in jenen frühesten Zeiten das Todtenofficium ichon im Gebrauch war; oder die Anficht, daß unsere Liturgien apostolischen Ursprungs sind, gewinnt einen neuen Anhaltspunkt.

Die Bilder der zweiten Klasse hatten also den Zwed, den Besucher des Grabes an die Gebete zu erinnern, welche früher dort gesprochen wurden, und ihn aufzufordern, diese Bitten zu wiederholen.

Der dritten Klaffe weisen wir alle jene Darstellungen zu, welche auf Goldgläfern, Medaillons, Basen und Lampen zu sehen sind. Es sind dies fieben Darstellungen der allerseligsten Jungfrau als Drante auf Goldgläsern (n. 3, n. 4, n. 5, n. 6, n. 7, n. 8, n. 9) und vier Darstellungen der Au= betung der Beisen (n. 84, n. 85, n. 86, n. 87). Bei den Goldgläsern ift es außer Zweifel und wird allgemein zugestanden, daß die Berehrung der allerseligsten Jungfrau sie geschaffen hat. Man hat diese Gläser an den Marienfesten gebraucht, ähnlich wie die Gläser mit den Bildnissen der Apostel Betrus und Paulus oder anderer Heiligen an ihren Natalitien. Besonders bei jenen, wo neben Maria die hl. Agnes abgebildet ift, scheint dies zweifellos zu sein, da in der Festliturgie der Anhaltspunkt für diese Zusammenstellung gegeben war. In der collectio post nomina der Missa in natale Agnes Virginis et Martyris heißt es: "O Gott, der du die jungfräuliche Blüte durch den Schoß Mariens erneuert hast, indem du uns in der Jungfrau-Mutter wieder gabst, was durch die unenthaltsame Mutter verloren gegangen; dieser folgend sind die heiligen Jungfrauen mit der Palme des Marthriums bis zu deinem Brautgemach gelangt. Zu diesen gehört die selige Marthrin Agnes,

beren Leidensfeier wir heute begehen." Die vier Darstellungen der Anbetung der Weisen erweisen sich als Bilder des Herrn. Da sie nämlich die Decoration einer Base, zweier Medaillen und einer Lampe, Gegenstände, welche in keinem directen Zusammenhang mit dem Grabe stehen, ausmachen: so können wir hier die Gründe nicht gestend machen, wie bei denselben Bildern der zweiten Klasse. Wir betrachten sie als Bilder des Herrn.

Bett find wir in der Lage, die Antwort auf die Frage zu geben, inwieweit die Denkmäler der Katakomben einen Beweis für die Marienverehrung in der sogenannten "Urfirche" liefern. Die Bilder der erften Klaffe find in dieser Begiehung von geringem Belang. Wiewohl bei ihnen die Berehrung Mariens zweifellos beabsichtigt ift, so gehören sie doch einer Zeit an (dem siebenten und neunten Jahrhundert), in der die Marienberehrung nicht mehr ftrittig ift. Wir haben jedoch seiner Zeit darauf hingewiesen, daß die jett fichtbaren Bilder Biederholungen früherer find, die wahrscheinlich dem fünften Jahrhundert angehört haben. Ließe fich dies mit Sicherheit feststellen, fo würde ihr Werth bedeutender sein. Wichtiger sind die Deufmäler ber dritten Rlaffe, Die Goldglafer: jie find Die erften Dentmaler, Die in Den Ratatomben gefunden wurden, von denen fid nachweifen läßt. daß die Berehrung Mariens bei ihnen beabsichtigt ift. Sie find also ein Beweiß für die Marienverehrung aus der Zeit von 250-400; also aus einer Zeit, wo man an nestorianische Streitigleiten noch nicht bachte (vergl. gehntes Rapitel C. 192 u. 193). Wenn auch bei den Denkmälern der zweiten Maffe die Berehrung Marieus in erster Linie nicht beabsichtigt war, fo liefern fie doch durch ihr Dasein einen herrlichen Beweis für die Marienverehrung. Diese Bilder belehren uns, daß die Gläubigen nach Vorgang der Liturgie Maria als die machtige Gurbitterin im besonderen Gerichte angefleht haben; daß fie der Bitte Mariens großes Gewicht beigelegt haben, weil fie die Gottesgebärerin, die Mutter unseres Gottes und Richters ift. Ein herrlicheres Bengniß für die Bethätigung der Marienverehrung, für die hohe Ehre und Bürde, für die erhabene Stellung Mariens in der Heilsordnung läßt fich wohl kaum denken! Doppelt herrlich, weil es bereits in der zweiten Sälfte des erften Jahrhunderts, wo noch Apostel und Apostelschüler lebten, seinen Aufang nimmt, und so lange dauert, als in den Katakomben begraben murde. Mit anderen Worten: Die Darftellungen der allerfeligften Jungfran Maria auf den Runstdenkmälern der Ratakomben liefern einen vollgiltigen und unumftöglichen Beweiß für den apostolischen Charatter der Marienverehrung.

Dignare me laudare te, Virgo sacrata!

# Namen- und Sachverzeichniß.

 $\mathfrak{A}.$ 

Abdo und Senne 157, 290, 323. Abels Opfer 151. Abrahams Opfer 145. Abschiedsscenen 204. Abam und Eva 150. ADELFIA 346. Agnes auf Goldgläsern 130. - im Miss. goth. 403.

Mbano 170.

Alexander von Alexandrien 47, 102. Alexandrien, Katakombe 312. Mt 2.

Ambrofius 23, 47, 49, 50, 53, 55, 105.

Amor und Pfyche 303.

Amphilochius 57, 294.

Anastafius, Priester in Constantinopel 19. Anathematismen des Christus 21.

Anbetung der Weisen in Ancona 267. — im Besitz römischer Antiquitätenhänd= ler 259.

- in Arles 275, 276, 277.

- in Balbina 245.

— in Callisto 239, 243. – im Campo Santo 259.

— im capitolinischen Museum 263.

- in Carthago 279. <del>– in Cat</del>ania 247. – in Chriaca 246.

<del>– in Domiti</del>lla 227, 241, 264.

– in Fünfkirchen 248. — in St. Gilles 278.

– im Kircherianum 260, 262, 285, 287.

— im Lateran 249—258, 284.

— in San Lorenzo 265. — in Mailand 268.

– in San Marcello 260.

— in Villa Mattei 265. — in St. Maximin 279.

— in Ofimo 272.

— in Villa Pamfili 264.

— im Klosterhof von St. Paul 264. — in Petrus u. Marcellinus 232, 241. Anbetung der Weisen in Porto 265.

— in Priscilla 225. — in Ravello 272.

in Ravenna 267.

— in Servanne 277.

— in Sutri 271.

- in Spracus 269, 270.

— in Toledo 279.

— in Tolentino 266. — in Thrafo 236.

- in Trier 273.

- im Batican 287. Anrufung Mariens im Todtenofficium 396-398.

Antidikomarianiten 3, 37.

Apokryphen 10, 50, 70, 96, 174, 306. Aringhi 292.

"un art ne s'improvise pas" 347. Athanafius 22, 45, 50, 54, 59, 60. Aufficht, kirchliche, über Kunft 302.

Augustinus 33, 34, 37, 38, 39, 105. Aussprüche der Kirchenväter, Werth 8.

Bacchische Scene 303.

Balaam 319.

Balbina, Katakombe der heiligen 245.

Barnabas=Brief 104.

Bafilius von Casarea 23, 46, 365.

von Seleucia 40, 78.

Bäume 193.

Beiffel 14, 53. Bellermann 5.

Berre 173.

Beten, fnieend, stehend 116.

Biblia pauperum 137. Biblische Bilder 137.

Bilder durch Loculi zerstört 338.

Bildercharakter stereothp 119, 384. Blanca 365.

Blant, Le 137, 139, 277, 343.

Blindgeborenen, Heilung des 152. Boldetti 171, 211.

Bologna 185. Borgiauum 180. Bosio 118, 199, 218, 232, 241, 243, 327, 330, 333. Bottari 116, 199, 331. Braun 118. Brodvermehrung 153. Brüder des Herrn 52.

#### C.

Cafarius Arelatenfis 291.

Cappella greca 225. Capreolus von Carthago 23. Carracci, Hannibale 366. Caffianus 26, 28, 104. Cavedoni 181. Charitas 367. Chriftenthum und Beidenthum 350. Chrifti Auferstehung 148. Christi Geburt vom Jahre 343 S. 222. — in Villa Borghefi 223. - im Lateran 222, 223. — in Mailand 223, 224. -- in Mantua 221. — in San Sebastiano 221. – in Valentino 393. Chriftus am Kreuz 314, 393. – vor Pilatus 153. Chrifoftomus 57. Ciacconio 227, 239, 244, 328, 343. Cima da Conegliano 373. Cinque Santi 156. Clemens von Allegandrien 69-71, 96. von Rom 104, 158. Codex Vallicell. G. 6 E. 227, 239, 244, 316, 328, 343. Coleftin, Papft 20, 21, 31, 102. Cometerium Cuppis 317. Commendatio animae 140. Alter derfelben 141. Correggio 366. Christis von Alexandrien 20, 21, 30, 37, 40, 102. - von Jerusalem 47-49, 54, 56, 104. Cyprian von Carthago 23, 47, 61-63. - von Antiochien 142.

## D.

Daniel in der Löwengrube 118.

David mit der Schleuder 146.

— Kleidung 290.

— Fürst 291.

— und der Drache 153.

Darbringung Jesu im Tempel 307.

Darstellungen, chklische des Marieulebeus 385.

Davin 202.
DEI GENETRIX 372.
Desattre 289.
Dietsein über Marienverehrung 2.
Dieposder 388.
DIGENETRIX, SCA 340.
Donner 324.
DORMITIO SILVESTRI 133.
Dornenkrönung 153.
Dornenkrönung 153.
Dorothens, Bijchof 19, 20.
Dush, v. 326.
Durchzug durchs Nothe Meer 145.
Dych, Unton van 367.

#### 6

Ecclesia — mater 159.
Cfias' Himmelfahrt 146.
Engel bärtig 209.
Engelbarstellungen 207.
Ephräm 49, 51, 59, 105.
Ephrer Concil 22, 103.
Epiphanins 10, 53, 54, 55, 105.
Ereignisse, biblisse 141.
τάς τος Χριστος εθλογίας έσθίοντες 312.
Enthehes 36.
End, Jan van 367.
Ezechiel 50.
— erwedt die Todten 153, 403.

#### F.

Fabeln, von den Bätern gebraucht 48. Familie, heilige, in Callifto 342. — in Priscilla 340. FELIX 133. Felix I. 23, 46, 61. Fest Maria Reinigung 39. - Verkündigung 39. — Himmelfahrt 39. - Geburt 39. Filippo Lippi 378. Flavian, Bischof 22. Fleury 229, 232, 234, 240, 328. Förster 3. Fondi d' oro 176. Fortunatus 345. Frescogrund, Mittel der Datirung 173, 324.Fulgentius 34.

## G.

Gaben ber Weisen 305. \*
Garrucci 122, 132, 164, 177, 183, 200, 216, 220, 226, 237, 317, 319, 329, 348. Gebete, die liturgischen, erklären die biblischen Darstellungen 139. Gelübde immerwährender Keuschheit 38, 54.

Genien 209, 282. Gichtbrüchigen, Heilung des 152. Giulio Romano 367. Gläfer gemalt 176. Glasmedaillon 177. Glaspatene 177. Gnoftisch-heidnische Malerei 352. Goldgläser 175, 403.

— Zweck 177. – Alter 185.

Gottesgebärerin in Priscilla 330.

— im Oftrianum 333. – in Balentino 339. Grabbecoration 392, 393. Graffiti 173. Gregor von Nazianz 22, 45. — von Nyssa 23, 46, 51.

- d. Gr. 137. Gregorovius 4.

Sach 205, 322, 348, 354, 389, 401. "Haus" 304. Beiligenbilder 156. Beiligenschein 189, 372. Helvidius 50, 51. Seufer 209. Sieronnmus 50, 51, 55, 57, 105, 306, 344. Hilarius 37, 105. Šippolytus 65, 103. Širt, der gute 150, 168. — und Orante 164, 168. - und Orante — Maria 194. Hochzeit zu Kana in Alexandrien 311, 393. - in Callisto 313.

## 3.

Ideal der Mutter Gottes 358. einer Mutter 363. Jesu Einzug in Jerusalem 153. Jesus und die Samariterin 153. Jesusknabe, Heiland der Welt 379.

- nackt 372 ff. – Orans 343. - seanend 380.

Sytref 200.

- Zimmermannssohn 9, 12, 75. Ignatius von Antiochien 53, 103, 106. Inhalt, unterscheidendes Merkmal zwischen heidnischer und driftlicher Runft 349. Job 146.

Johannes, Evangelift 107. — von Antiochien 24—25.

Jonas 147. Joseph, der hl., hat in jungfräulicher She gelebt 37, 51, 54, 75, 97, 105.

- vermählt 216.

Joseph, der hl., bei der Geburt Chrifti 222, 223.

bei der Anbetung der Weisen 249, 256—259, 262, 268—271, 275—277,

- bei der Wiederfindung Jesu im Tem= pel 309.

- bei Maria in Priscilla 320—322. als Glied der heiligen Familie 341. Frenäus 79—89, 94—100, 103, 106. Ffaias 104, 183, 306, 316, 320, 380. Ffbor Pelufiota 37, 105.

Ittenbach 366.

Jünglinge, die drei, im Feuerofen 119,

Junglings von Raim, Auferwedung des 148.

Julius, Papft 23, 46.

Jungfrau vor der Geburt 33—34, 47—50, 93—96, 104.

- in der Geburt 34-37, 50-51, 93, 97, 104, 108.

nach ber Geburt 37—38, 51—54, 75—76, 97—99, 105, 108. Jungfrauen, die klugen 149.

Jungfrau nimmt den Schleier 331. Jungfräulicher Stand 332.

Jungmann 358, 359, 360, 368, 376, 385. Iupiter lactans 354.

Justin der Marthrer 81, 89—93, 94—100, 106, 116.

#### $\Omega$ .

Kameele 306. Rana, Hochzeit von 152. Ratakomben zu gottesdienstlichen Zwecken Reppler 361, 375. Rind, das göttliche 369. Rirche, lehrende - Mutter 167. Rönigstitel im Orient 292. Rollyridianerinnen 2 f. Rraus 118, 136, 209, 282, 317, 348, 384, 387. Rünftlerfreiheit 302. Runft, byzantinische 385. - mittelalterliche 385. Runftschat, alteriftlicher, entstanden 383.

## N.

Lateranconcil (649) 70. Saint-Laurent 163. Laurentius 393. Lazarus' Auferweckung 148. Lehner 7—14, 41, 42—43, 49, 52—53, 56—58, 69—75, 90, 108, 313, 346, 385, 388.

Leo b. Gr. 32, 35, 37, 105, 296. Leonardo da Vinci 366. Linsenmann 14, 79, 388. Lovino 367. Lucas, Evangelift 106. Lucasbilder 356. Lucca della Robbia 366, 378. Lucina=Arypta 120. Ludwig der Heilige 365. Lübke 360, 376, 388.

#### MŁ.

Magier 288; siehe Weisen, die.

Mahlzeiten 149. Malereien, heidnische 324, 352. Maltedynik 323. Manna=Sammeln 151. Mannigfaltigkeit der Auffassung der Rünftler 119. МАРА, Н АГІА 312. MARA = MARIA 178.Marcellinus, Genefins u. Lucas 189. Marchi 133, 237, 240, 318. Maria göttlich verehrt 3, 4.

- verehrt 39, 54-59, 76-78, 99 bis 101, 108—111.

- nicht angebetet 55.

— überragt alle Heiligen 40. - wird heilig genannt 38, 54, 77.

- Gottesgebärerin 19-33, 44-47, 61 bis 65, 83—89, 89—93, 102—104, 108.

- diese Lehre ist apostolischen Ursprungs 30-33, 47, 64, 82, 88-89, 93, 102, 106.

— Vorbild der Tugend 41, 55, 56, 77.

– und Agnes 185.

— инб Czechiel 327, 400. — инб Jfaias 182, 316, 400. — инter dem Krenze 313, 393.

- und Petrus und Paulus 180.

- empfängt die Seelen im himmel 343.

— Magdalena 153. — Therefia 372.

Maria Beimsuchung in Ravenna 219. — in Valentino 218, 393.

Maria Verkündigung 198. - im Tobtenofficium 399.

- in Callifto 213. - in Domitilla 211.

— in Priscilla 199. — in Kavenna 215. — Vermählung 216.

Marienbilber, Bedeutung 401. — Portrait? 355.

- feinen hervorragenden Plat 394. Mariendarstellungen, heidnische Vorbilder

Marienfeste 39-40.

Marienideal 158. Marienkavelle 394. Marienfirchen 41.

Marienverehrung apostolischen Ursprungs 386, 404.

- Fortsetzung des Demetercultus 3. Mariolatrie 389.

Martigny 200, 234. Marthrerbilder 156. Marthrerscene 227.

Marucchi 218, 315, 339. Matthäns, Evangelift 107. Maximus von Tours 41, 294.

Mannard 339, 355. Messe, heilige 160. Michäas 329. Michel Angelo 367.

Millin 307. Mithras 290.

Monogramm Christi 336. Montfaucon 123, 337.

Mosaiken in Maria Maggiore 212, 318.

- in San Costanza 122. Moses am Felsen 151. -- erhält das Gesetz 153.

- die Schuhe ausziehend 145.

Mosser 292. Mühlborf, Todtenkapelle 402. Müller, E. 366.

Münzen mit Maria als Orante 336.

Mutter Gottes in Albano 393. — im Oftriamum 333. — in Priscilla 330. — in Valentino 339.

#### 91.

Nacktheit eine Schande 375. Neftorius 19-22, 23. - zeugt gegen sich 29. Nimbus 171, 178, 189. Noe in der Arche 118, 145. Northcote 136, 232.

## D.

Ochs und Ejel 224, 306. Orante - Allgemeines 115.

— weibliche in der Antike 122—123.

- allgemeine Bedeutung 117.

- bedeutungsloses Ornament 120.

— biblische 118.

- nicht Bilder der Berftorbenen 132.

- und Karnatiden 122. — Kleidung 116.

— Rirche 159.

- nicht Rirche 163. — Kirche, Maria? 194.

- Maria 115, 170 ff.

Orante nicht Maria 198.

– Portrait 127.

- Symbol der Seele 132, 136, 165. — weibliche, Symbol eines Mannes 134 bis 135.

– männliche und weibliche zwischen Schafen 165.

- zwischen zwei Männern 155.

- heidnische Vorbilder 125. Orationes S. Cypriani 142.

Origines orthodox 53, 63, 64, 75, 105, 106.

— heterodox 56, 72, 74, 77.

Ornamente 353. Orpheus 353.

Ott 334, 388.

Paralytischer 152. Parker 229. Paftor 330. Patrizi 291. Paul von Samosata 21. Paulinus von Nola 306. Paulus (Theffal. 4, 12) 350. Perret 171, 328, 334. Petri Gefangennahme 149. Petrus am Feljen 151. – erhält die Schlüssel 148. — Bischof von Alexandrien 22, 44. Perugia 309. Perugino 378. Pius, Papst 330. Plan von Priscilla 326. Podgoriţa, Schale 144. Polycarpus 52, 53, 104. Portrait an Arcosolien 131. — auf Deckengemälden 129. portans omnia 378. Prazedis 330. Preuß über Marienverehrung 2. Priscilla-Ratafombe 200. Proclus 25, 34, 35, 40, 104. Prudentius 350. Pudentiana 330.

#### R.

Raffael 359, 361, 366, 369, 374, 376, 380, 385. Raoul=Rochette 347. Rembrandt 366. Renaissance 385. Richter 209. Riegel 377. Rösler 14, 351. Roller 200, 229. Rossi, De 154, 225, 228, 231, 233, 239, 241, 283, 299, 317, 334, 386.

<u>ල</u>,

Sabina, San, Mojaik 159. Sacramentarium Gel. 39, 145, 296.

Sacramentstapellen 138, 159.

Salomons Urtheil 153.

Sarkophag von S. Paul 153, 249.

Schetters 389.

Schleier zur Jungfrauentracht 333.

Schultze 5, voreingenommen 6, 120—124, 126—131, 160.

die Goldgläser - datirt 186—193, 215, 230, 233, 235, 238, 250, 260, 286, 297, 319, 331, 335, 348, 352, 354, 389, 401. Sculpturen, Alter 282—284.

- heidnische 283.

- stereothper Charakter 282.

Sedulius 305.

SEVERA IN DEO VIVAS 285.

Siegel M-P Ol' und IC XC 372, 378.

Sieghart 402.

Siricius 38, 105.

Smaragdus 171, 393.

Söhne Mariens 52.

Sokrates 377.

Springer 359.

Stephan I. 60.

Stern 303.

als Monogramm 247. Stevenson 136, 242, 247.

Stolz, Alban 363.

Sündenfall 150.

Sulpicius Severus 345.

Sujanna 119, 147.

Symbolum Antioch, 28.

— Hierosol. 47. — Nicaen. 22, 25, 36.

Synode in Alexandrien 21.

- in Ephejus 22.

- in Rom 21.

Taufe Christi 148. Technik, kein unterscheidendes Merkmal zwischen heidnischer und dristlicher Runst 125, 349.

Tertullian 295, 332.

- orthodox 64, 102. - heterodox 52, 72, 74, 77.

Testament Christi 37, 38, 53.

Theodoret 32, 102.

Theologie keinen Ginfluß auf die Runft

Theophilus 22, 45. Thiere an der Krippe 46.

Tobias 152.

Tochter des Jairus auferweckt 148.

Liell, Marienbarftellungen.

Rubens 367.

Thor, verschlossenes 35, 50, 329, 400. Triclinium der Januarier 352.

11.

Mrici 373.

23.

Valentino 218, 339. vasa diatreta 176. pseudodiatreta 176. Verlängnung Petri 153. Victorius 52. Dincentius Livinensis 15, 19, 21, 22, 43, 44, 60, 73. Vitruv 324. Vorbilder 386. Vulvam aperire 74, 97.

W.

Waal, De 209, 290. Wandmalerei, pompejanische 324. Weib, blutstüffiges, geheilt 152. Weisen, die, nebensächliche Figuren 401.
— Dreizahl 296.
— Vierzahl 227, 299.

— Zweizahl 232, 300. — Sechszahl 285, 300. - Rönige 291.

- Kleidung 290. — Heimat 289.

Wescher 312. Wiederfindung Jesu im Tempel 307. Wiltheim 273. Wolter 166, 387.

3.

Zappert 289. Beno 51, 70.



# 3. Goldglas MARA.

Natürliche Grösse.

Verlag von Herder in Freiburg (Baden) 1887. Lith.v.R.Hülcker, Berlin.





10. Mariae Verkündigung in Priscilla. Grösse 1:7.



19. Anbetung der 3 Weisen in Priscilla. Grösse 1:6.





THE iell del

20. Anbetung der Weisen in Domitilla. Grösse 1:7%.

Verlag von Herder in Freiburg (Baden) 1887. Lith.v. R. Hülcker, Berlin.





THE iell del.

21. Anbetung der 2 Weisen in Petrus u. Marcell. Grösse 1:7.

Verlag von Herder in Freiburg (Baden) 1887. Lith.v.R.Hülcker, Berlin.





HLiell del.

# 91. Maria und Jsaias in Priscilla. Grösse 1:21/2.

# Erklärung des Planes:

A u.A' Gänge des Arenariums;

B Stelle, wo an der Decke die Muttergottes gemalt ist;

C eigens angelegter Katakombengang.

Verlag von Herder in Freiburg (Baden) 1887. Lith.v. R. Hülcker, Berlin.





94. Maria mit dem Kind im Ostrianum. Grösse 1:8.

Verlag von Herder in Freiburg (Baden) 1887. Lith.v. R.Hülcker, Berlin.







3 3125 01421 3298

