禁兴春春楼文話

文320 , 道光癸日 孟夏维

書狀格旣乖迕詞鮮切當雖廣搜蛮 也蓋凡文皆有體裁荷豐裁不合 層吾樓文話序 古人作文無一字無來歷今人 有出於杜撰者非獨議事之不核 所謂以註疏為記戶以詞賦為 )則 則

撫皆得謂之杜撰也是故欲免杜撰 於法而於法仍不合者非法之難合 之病者必切究為支之法然有斤 已晷見古人論文之三而文心雕龍 書則溯流討源六爲六備嗣是而 知文法之難其人也陸士衡交賦

先哲論文之語各散見少集中不能 然其不離乎法則無或果也余每苦 之文又異唐宋時勢不同詞事俱别 後文土代出體製与 編舉以語學者今讀慈水葉君琴樓 異素漢則唐宋之文亦異魏晉元明 新總晉之文旣

幾可以得爲女之法地夫 學者誠能創葉君之書而玩索之废 也夫古今詩話多矣交而則未之聞 所著唇吾樓文話而深歎先得我心

道光甲午新城陳用光初稿

之之難苟非有關世要或前人已競逃之則余將 所繇得非有志者之公患耶乃今閱 奚爲甚矣置古人於前求爲之役,何倀倀焉苦無 葉氏唇吾樓文話叙 余受斯言於阮雲臺師既不敢思妄作顧及念述 作不如述雖聖人猶擇所從与可以下學而昧諸 **眎交話不禁憮然愾且墓户是可謂述焉而得** 琴樓光祿

其要者矣在昔八經並著、以治倫理之大以逮名

得為文章之祖自賈生枚叔相如子雲孟堅季長 成體孫卿屈原或賦或騷更追其變由今辨之並 物之繊悉 滛 平子之徒繼踵而起相與瑪章缘何下啟建安浸 名然當時猶不甚區别物至而反刀有穆伯長柳 友焉被 大職 至乎江左於是目紀叙為筆忙沈思翰藻乃稱 志也泊韓柳諸公思文之不古而古交始 昭明操選與意和之論 一繫於文周秦四子與史家选出各自 乐 相標準此漢以後

精選 班 皆道所散見古今人事日出故文章之體日詳譬 宋以來又 文關鍵西山之文章正宗持流滋嚴體製務 在原本六經 仲塗之尊韓由是歐蘇曾王遞建門仞東萊之古 楊 物 焉 理天有四時地有五之參和以備其氣環循 人 明水醴 易 嘗非子史 才 昌 祭 稱 韓 筆 亦 易 嘗 一大職志也余嘗謂文以載道而萬事 出入子央朱右因之遂定入家此 酒莞簟蒲越孰能持偏廢之議 İ 要

其事而已宇宙政治倫理之八以逮名物之織悉 以乘其運夫文豈異於是故發之稱其情施之皆 載籍列文章家言甚眾以其武出無緒故 盡識之爲難按前此詩話無處百 Im 亦 所 自 在平文而交之事又如是其旦出 以善者以期各得乎其善則於人 非從大備之中各取其善者以為 無以見道之無窮是其關於 世要何 了家亦或為 m 事必有 的 不能以 如也 及 編觀而 備究 偏 缺

或日 基 聞 **種**鳥 可以 專之耳夫以前 六話若交則元 助 宜然是之爲功猶隘且小者琴樓兹事侈矣哉 制義 印 從遊多達則信乎學古八之學未嘗不與科 一時妨也苟慮交之傳將以 輩迂齋樓氏以崇古文訣爲發策持論之 無此書抑琴樓自序謂有一棵時交云云余 既 典世且既此為河漢噫千古之事非 王氏構繞 人著作之林 偶及琴樓此書乃始 而 寂寥若是獨 制義而失則世 何

道光九年歲在已丑長至前三只婣家弟用一 敏度益無可述矣 槐書於影紅香碧之簃

其日交話不日古交話尤法有愜於余心也余不

者成知範又使一善射者於此教人以周旋進退 百八十度以及南北二道之能遷動乎氣者也宗 射之而天下之治者皆善治天下之射者皆善射 與審固之法而射者咸知的守範以治之準的以 今使有善治者于此教人以陷鎔錯鑄之方而 不觀夫經天明地者平日月星辰繫於虚者也三

極星以定四時而寒暑災於無或失山林川澤其

宿之列者或昭明朗潤如日月之懸者或光澤如 者射者終不能舍範與的而成其技也余蓋恍然 抱之準以求其氣脈所由而旨凶無或弛是即治 氣勢有寒燥脈絡有寬促一吳無定理矣得收束廻 于文馬統古今之大支而論之或錯綜繁行如聚 也有淨如水舒卷如瀾平行效陸者有精以奧而 雨露者或精銳如雷霆絢爛如雪霓者是支猾 得陵谷之遂密者有峭以折而得山巒之起代者

法 有縱以放 有不善于治準其的以射未有不善于射即能法 極星之在天脈絡之行地也雖然寬古人行交之 文話一書而爲天下之治。有射者示以範與的終 其法以支未有不善於支此 者射者之必準乎範與的是人能守其範以治未 而其行乎不得不行止乎不得不止者法也且猶 如天地之得乎紀與綱推古人作文之心如治 而得長江大河之滂沛者是交猶地也 琴樓光祿所以輯

氣脈之原哉今 射師之前而試其技也然自今以後 道光九年已丑小春之仲上湖弟姚燮拜序 我者多矣至輯書之苦心其從弟 之詳茲不復贅云 何異為天下之祭天審地音與之指極星之本探 琴樓屬余序是直迫余于治師 鶴農先生岸 琴模之征

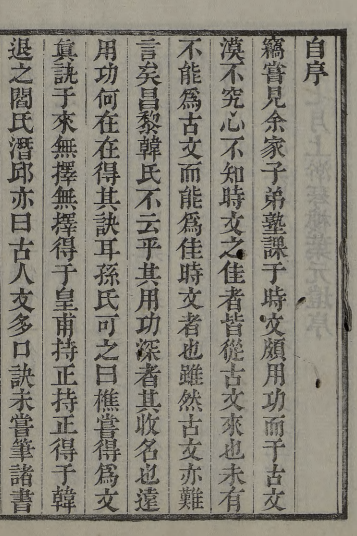
作者雖盛衰升降之間不能不因時而變要未有 離法以言支者也昧者遂欲一切掃棄之以自騁 法故其為法也嚴而不可犯余嘗持此以衡古今 放其為法也密而不可親唐與朱之亥以有法為 告荆川唐氏有言漢以前之交法寓於無法之中

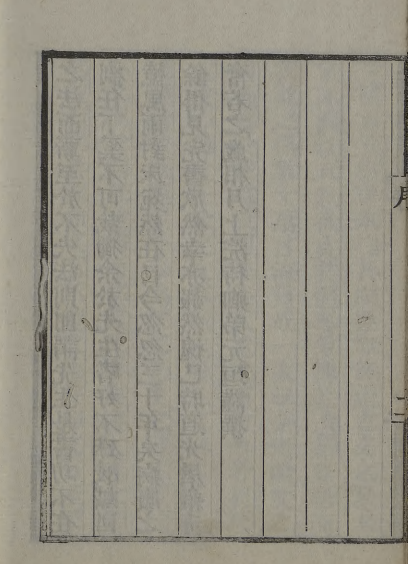
幾熄矣此從兄琴樓先生交話之所為輯也先生

其臃腫支離之習白葦黄茅瀰望無際而女之道

其波而討其源知支有不變之法并知支有至變 書權與於擊虞流别歷年久遠佚而勿傳若劉氏 摘靡遺故就苑至今奉爲枕秘先生之書其體例 之文心雕龍任氏之支章緣起於凡支解利病扶 於不講法耳思欲究其體要爱博綜遺籍條舉而 少嗜古文辭能别自其蹊徑慨然謂古文之衰衰 不必同於、劉任諸儒而篡言紀要傳綴文之士沿 **劄記之得數十萬言淹貫成一家學余考論交之** 

之法而蘄至於不失法則卽謂先注是書功不在 劉任下奚不可哉獨余於先生嗜好不殊酸鹹回 奮者之歲相月上浣待卿弟元垣謹撰 憶風雨對床宛然在日今忽忽三十年矣病廢之 餘得見完書欣然幸亦赧然愧已時道光屠維赤





矣而又未必非時文之一助焉爾道光九年歲次 課本傳子弟稍知其體格而已而或者因話而用 未墜所愧淺見寡聞難免遺漏之譏然祗爲家塾 故難卒曉要在讀者善體會耳然則得其訣者可 已丑七月上澣琴樓葉元塏序 功焉因用功而得其訣焉則古文之道亦思過半 古今名論積久成帙名之日文話先正典型庶幾 以謂之文不得其訣者安望收名之遠哉余摭拾

凡例

書名在文集者直標某日以便稽查 是編所採之書某人某書先行標出惟常見者只標

是編為古文作法起見前輩短說統行全錄長篇祇 節錄其要語

又選 **客**分時代前後以便檢閱 一二以故古今人不得不參錯互見惟每卷內

是編偶有所見筆之簡牘或一人之說前採

前輩之說有見于三四處者畧有異同兹擇其明 層吾樓藏板

|       |        |        |        |        | -2     |        |       |      |           |
|-------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|-------|------|-----------|
| 一月錄   | 卷七四十二則 | 卷六四十一則 | 卷五三十三則 | 卷四三十七則 | 卷三四十三則 | 卷二四十一則 | 卷一五十則 | 目錄   | 葉氏脣吾樓文話目錄 |
|       |        |        |        |        |        |        |       | 10 B | 母錄        |
| 層吾樓藏板 |        |        |        |        |        |        |       |      |           |

|  | <b>郑雎與行文法無涉姑存之以博閱</b> | 腹等類雖與行文法無涉姑存之以博閱者之趣<br>卷中如歐陽公作文三上陸魯望藏文稿于塑像之 | 了當者錄之 |
|--|-----------------------|---------------------------------------------|-------|
|--|-----------------------|---------------------------------------------|-------|

葉氏唇吾樓文話卷 陸景典許日所謂文者非徒執卷於儒生之門據筆干 左傳仲尼日志有之言以足志攻以足言不言誰知其 桓寬論云內無其質而外學其支若雕脂鏤冰費日損 翰墨之采乃貴其造化禮樂之淵之盛也能纂淵海 功 志言之無交行之不違 慈谿葉元塏晏爽纂輯 族姪師濂鏡猶衆閱 男金潮靜瀾核字

**春** 手 婁 父 活 巻

| 附卷十八潘蓍崖金石例 | 附卷十五潘奢崖金石例 | 卷十四三十六則 | 卷十三四十九則 | 卷十二四十九則 | 卷十一四十則 | 卷十四十二則 | 卷九四十八則 | 卷八三十六則 |  |
|------------|------------|---------|---------|---------|--------|--------|--------|--------|--|
| 目錄         |            | 0       |         |         | • 1    |        |        |        |  |

月三十八三十二

顏之推日夫文章者原出五經認語策檄生於書者也

序述論議生於易者也歌詠賦碩生於詩者也祭祀

延憲章軍旅誓語敷暢仁義發明功德牧民建國皆 哀誄生於禮者也書奏箴銘生於春秋者也故凡朝

不可無

王通中說日房元齡問來子日古之文也約以達今之 文也繁以塞

韓昌黎上于襄陽書云文章言語變化若雷霆浩瀚若

江漢正聲諧韶獲勁氣沮金石豐而不餘 言約而

不失一詞

徐堅初學記日古者登高能賦 紀能誄作器能銘則可以爲大夫矣三代之後篇什 山川能祭師旅能誓喪

稍多又訓譜宣於邦國移檄陳於師旅箋奏以申情 理箴誠用弱遠邪贊碩美於形容碑銘彰於勲德諡 册褒其言行哀弔悼其淪亡章表通於下情箋疏陳

柳子厚日文有二道辭令褒貶本乎著作者也導揚諷 於宗敬議論乎其理駁難考其差此其畧也

容子妻又舌谷

李德裕文章論日魏文典論稱文以氣爲主氣之淸濁 裴度寄李翺書日文之異者在氣格之高下思致之淺 諭本平比與者也著作者流蓋出於書之謨訓易之 商周之風雅其要在於麗則清越言暢而意美謂宜 謂宜藏於簡册者也比與者流蓋出於虞夏之詠歌 象繫春秋之筆削其要在於高壯廣厚詞正而理備 清濁心志之通塞不在倒置着目及易冠帶也 深不在磔裂章句隳磨聲韻心人之異者在神氣之 流於謡詞者也

摩吾村支言卷

竹繁奏必有希聲窈眇聽之者悅聞如川流込激必 有體斯言盡之矣然氣不可以不貫不貫則雖有英 壯為美勢不可以不息不息則流岩而忘返亦獨怒 詞歷藻如編珠綴玉不得為金璞之寶矣鼓氣以勢

萬馬風恬雨霽寂無人聲蓋是謂也 有廻狀迤浬觀之者不厭從兄翰常言交章如干兵

司馬溫公适書日或謂适叟子于道則得其一二矣惜

夫無交以發之透叟日然君子有支以明道小人有 文以發身夫變白以爲黑轉南以爲北非小人有支

柜

唇后地交流多

者熟能之 格子ポッラー記名

程子日道者支之根本支者道之枝葉

費変梁溪漫志日文字中用語助太多或令文氣鼻弱

典謨訓誥之友其末句初無耶飲者也之詞而渾渾

灝灝噩噩列於六經然後之女人多因難以見巧退 之祭十二郎老成女一篇大率皆用助語其最妙處

自其信然耶以下至幾何不從汝而死也一段僅

字者四連用矣字者七幾于句句用助辭矣而反覆 十句凡句尾連用耶字者三連用平字者三連用也

此其後歐陽公作醉翁亭記繼之又特盡紆徐不迫 出沒如怒濤驚湍變化不測非妙於衣章者安能及

之態二公固以為遊戲然非大手筆不能也

黄山谷日凡爲交須讀司馬子長韓退之交每作

皆有宗有趣終始關鍵有開有闔如四瀆雖納百川

或滙而為廣澤汪洋千里要自發源注海耳馬人支 雖奇不作可也東坡文章妙天下其短處在好罵切 勿襲其軌也

唇音事义西段一

山谷與何靜翁書或傳荆公稱竹樓記勝歐陽公醉翁

困學紀聞日劉夢得女不及詩祭韓退之女乃謂子長 王伯厚辭學指南日夏女莊云美詞施於頌贊明文布 在筆一長在論持矛舉楯卒莫能因可笑不自量也 於箋奏部語語重而體去歌詠言近而旨遠 亭記或日此非荆公之言也某以謂荆公出此言未 荆公之言不疑也 韓白優劣論耳以此考之優竹樓而劣醉翁亭記是 醉白堂記戲日文辭雖極工然不是醉白堂記乃是 失也荆公評支章常先體製而後工拙蓋觀蘇子蟾 屋書相ラ言学

朱弁曲洧舊聞日古語云大匠不示人以璞蓋忍人見 及日東坡嘗語子過日素少遊張文階才識學問為當 其斧鑿痕跡也黃脅直于相國寺得朱子京唐史稿 世第一無能優劣二人者少遊下筆精悍心所默識 易句字與初造意不同而識其用意故也 一册歸而熟觀之自是交章日進此無他也見其寬

肾可模文活矣一

州來者遞至少遊所惠詩書累幅近居蠻夷得此

朗當推交潛二人皆辱與予遊同升而並熟有自雷

而口不能傳者能以筆傳之然而氣韻雄拔疎遍秀

匠

見される一言へ

在齊聞部也女可記之勿忘吾言

又日歐陽公歸田錄初成未出而序先傳神宗見之遠 命中使宣取時公已致仕在額川以其間紀述有未

之事以充滿其卷帙旣鱔寫進入而舊本亦不敢存 欲廣者因盡删去之叉惡其太少則雜紀戲笑不急

今世之所有皆進本而元書蓋未嘗出之於世至今

其子孫循謹守之 60

又日歐陽交忠公謂謝希深日吾平生作女章多在二

上馬上枕上厕上也蓋难此可以屬思耳

事文類聚云陳師錫序五代史荆公日釋迦佛頭上不

堪着糞

葉正則日爲文不關世故雖工何益

呂氏童蒙訓云老杜詩云新詩改罷自長吟文章頻改

篇不留一字者曾直晚年多改為前作可見大畧 工夫自出近世歐公以支先貼于壁時加寬定有終

叉曰作支字須是靠實說得有條理乃好不可架空細

只是靠實而有條理如張承業及宦者等傳自然好

香雪樓文話起一

巧大率要七分實只二三分文如歐陽公文字好者

呂居仁日班固叙事詳密有次第專學左氏如叙霍光 叉日讀莊子令人意寬思大敢作讀左傳便使八入法 叉日孫子十三篇論戰守次第與山川險易長短小大 東坡靈壁張氏園亭記最好亦是靠實秦少遊龍井 之狀皆曲盡其妙摧高發隱使物無遁情此尤支章 記之類全是架空說去殊不起發人意思 上官相失之由正學左氏記秦穆晉惠相失處 屋里在水子二百年

度不敢容易此二書不可偏廢也近世讀東坡魯直

詩亦類此

朱夏答程伯大論支書日古之為支非有意於支也若 風之于水適相遭而女生也故鼓之而爲濤含之而

也風也二者適相遭而女生也天之于女也獨不然 爲滴蹙之而爲穀澄之而爲練激之而爲珠璣非水

劉祁歸潛志云文章各有體本不可相犯故古文不宜 物物而雕之哉彼珠於此者三年而刻楮

蹈襲古人成語當以奇異自强四六宜用前人成語

乎織者禮者丹者堊者莫不極其美麗而造物者豈

叉日金朝取士止以詞賦為重故士人往往不暇讀書 皆判然各異如雜用之非惟失體且梗目難逼然學 者誾于識多混亂交出且互相武誚不自覺知此弊 第後始讀書爲文者諸名士是也南渡以來士人多 故學者止工於律賦問之他女則情然不知問 爲他支嘗聞先進故老見子弟輩讀蘇黃詩軟怒斥 復不宜生雖求異如散文不宜用詩家句詩句不宜 用散支言律賦不宜犯散支言散支不宜犯律賦 一二名公不免也 局百花文言角 有登

舉子為科舉之學為科舉之學者指女士為任子弟 疾之為仇讐若分為兩途互相詆譏其作詩支者目 笑其不工科舉殊不知國家初設科舉用四篇文字 爲古學以著文作詩相高然舊日專爲科舉之學者 以究經濟之業論以考識歷之方四者俱工其人材 本取全才蓋賦以擇制語之才詩以取風騷之旨策 爲何如也而學者不知狃于習俗止力爲律賦至于

究詩策論也

詩策論俱不留心其弊基于爲有司者止考賦而不

陶宗儀文章宗旨日蓋清廟亭屋謂之古朱門大厦謂 美味可謂之古不可知此者可與言古支之妙矣夫 贅辭夫記者所以紀日月之遠近工費之多寡主佐 者次叙其語前之說勿施于後後之說勿施於前其 作議論以結之然不可多蓋記者以備不忘也夫叙 之姓名叙事如書史法尚書顧命是也叙事之後畧 古文以辨而不華質而不俚為高無排句無陳言無 之華屋可謂之古不可大羹元酒謂之古八珍謂之 語次第不可顛倒故次叙其語日叙尚書序毛詩序 尾語植文言指

墳帝典三代之書及夫子定書之由又次言秦亡漢 當取其人平生忠孝大節其餘小善寸長書法宜暑 文言人人殊面目首尾決不再行蹈襲神道碑揭于 作又次言二南王化之自碑文惟韓公最高每碑行 古今作序大格樣書序首言畫卦書喫之始次言皇 字不汎用善爲文者宜如古詩雅碩之作行實之作 與求書之事詩序首言六義之始次言變風變雅之 外行友稍可加詳埋文擴記最宜謹嚴銘字從金

爲八立傳之法亦然跋取古詩狼跋其胡之義犯前

看后要文舌宏二

荆川稗編日東坡詩友落筆報為 叉云謝疊山日東坡作史評必有 公為終 坡公數日汝記吾言三十年後世上人更不道著我 之理使吾身生其人之時居其人之位遇其人之事 也崇寧間海外詩盛何後生不復有言歐公者 揚無所不可如韓公師說是也 則躐其胡跋語不可多多則冗尾語宜峻峭以其不 可復加之意說則出自已意橫說監說其文詳贍抑 日喜前後類如此一日與子棐論文因及東 人傳誦每 一段萬世不可磨滅 一篇到歐

當如何處置妙法從老泉傳來凡議論好事 圓活義理亦精微意味亦悠長 段万說凡議論一段不好事須要一段好說文勢亦 須要

日知錄云唐朝一帝改年號者十餘其見于文必全書 無割取一字用之者至宋始有熈豐政宣建紹乾淳

之語已是不敬然猶一帝之號自相連屬無合兩帝 别故用下一字本朝文人有稱派宣成宏嘉隆 而稱之者叉必用上一字惟元豐以元字與元祐無

為一稱天敢六年初

帝之號而爲一稱

又云地名割用一字如登萊如溫 石二山 成犍廣是犍為廣漢一郡左思蜀都賦跨躡犍牂是 縣魏晉以下始多此語常據華陽國志分巴割蜀 勃海碣石漢書王恭傳成命于巴岩注云巴郡岩渠 則不逼矣然漢人已有之史記天官書勃碣海岱之 犍爲牂牁一 間氣皆黑貨殖傳大燕亦勃碣之間一都會也注云 正近又有去上字而稱慶歷啟正更爲不通矣 一郡魏都賦恒碣碪碼于青霄是恒山碣 台則可如真順廣大

又云人名割用一字者左傳以太皥濟 年史記以黃帝老子為黃老曹相國世家張

以王喬赤松子為喬松蔡澤以伊尹管仲爲伊管 傳以絳侯灌嬰爲絳灌傳生

又日效楚詞者必不如楚詞效七發者必不如七發蓋

其意中先有一人在前既恐失之而其筆力復不能

自遂此壽陵餘子學步邯鄲之說也

魏善伯曰文章大意大勢正如霧中之山雖未分明而 偏全正側胚胎已具作者保此意勢經營出之便與

**养生樓女舌珍一** 

初情相肖若另結構未免到員方竹也 府手村为語外

及日有出口條理而出手無緒者便可以出 口爲畫家

朽筆此法至捷而妙

叉日文章煩簡非因字句多寡篇幅短長若庸絮懈蔓 一句亦謂之煩切到精詳連篇亦謂之簡

及日有主有客有主中客客中主有主中主客中客有

客即是主主即是客其中又有變化能文能處事者

總此道也

舊爲新之法蘇氏多胡之 事作証蓋發已論則識愈奇証古事則議愈確此翻 不去論古人自已馮空發出議論可驚可喜只借古

及日吾輩生古人之後當爲古人子孫不可爲古人奴 婢蓋爲子孫則有得於古人眞血脈爲奴婢則依傍

錢竹汀十駕齋養新錄日古人文字有不宜學李翺述 其大父事狀題云皇祖實錄當時不以爲怪若施之 後代則犯大不韙矣唐宋人碑誌稱其父日皇考歐 肾马樓及舌埃二

叉日喜雨亭記末皆韻語大守不有歸之天子子與有 及日白樂天云凡人為文私於自是不忍於割截或失 韻從古音也天子日不歸之造物物與不韻讀不爲 弗從廣韻也俗本不下多然字蓋沒人妄增 息者討論而削奪之然後蘇簡當否得其中矣 於縣多其間妍媛益又自惑必待交友有公整無站 從宜也 陽公瀧岡阡表亦稱其父皇考宋徽宗始禁止之南 宋以後遂無敢用者好古之士當隨時變通所謂禮 月下れる言名

袁子才日黃梨洲云行狀為請諡而作者不書子女及 叉子才與友人論文書日竊爲足下之爲古文是也是 唐宋諸大家行狀無不書婚娶及諡法者合從之 諡法為請慕志而作者書之今請諡之狀久不行矣

劃今之界不嚴則學古之詞不類韓則日非三代兩 等岳樓欠舌於二

文之不古而古文始名是古文者别今文而言之也

之至狹者也唐以前無古文之名自韓柳諸公出懼

不貪多務博以求之此未爲知古文也夫古文者途

下之論古文非也足下之言日古文之途甚廣不得

恒

古商書渾渾爾夏書噩噩爾作詩者不知有易作易 者不知有詩下此左穀以序事勝屈宋以詞賦勝 過矣蓋嘗論之古書愈少文愈古後書愈多文愈不 也深思而慎取之脅慮勿暇而乃狃於厖雜以自淆 彈琵琶久染滛俗非數十年不近樂器不能得正聲 築于時今百家回**冗**又復作時藝弋科名如康崑崙 漢之書不觀柳則日懼其昧沒而雜也廉之欲其節 列以論辨勝賈董以對策勝就一古交之中猶不肯 二公者當漢晉之後其百家諸子未甚放紛循且 見古木為言省

旗幟召海內方聞綴學之徒而談論角逐以震耀平 有所雜其弊立見而况其下焉者乎今將登騷壇樹 通禪理故其文蕩之數公者皆抱萬夫之稟者也偶 禮解詩故其說拘元次山好子書故其文碎蘇長公 才力有所不足而歲月有所偏短哉荀子日不獨則 合數家爲一家以累其樸茂之氣專精之神此豈其 錯之遇深武帝是也若夫傳一篇之工成一集之美 耳目此非繁稱博引不可也邯鄲淳之見東阿王李 不誠不誠則不形天下事不徒文章然也鄭康成以

后接攻击的一

閉戸覃思不蹈襲前人一字而卓然為行遠計此其

原門村內言名一

道誠不在是矣

又隨筆日韓歐之集無一字及釋老者交品最高曾蘇

便不免矣范文正公有水陸齋薦祖先之文文文山

有誕節升遐保安等疏俱非文章上乘至宋金華焦

弱侯侏偽雜引而江河日下矣

**唇吾樓文話卷一終** 

葉氏唇吾樓文話卷二

慈谿葉元愷晏夾纂輯 族姪師濂鏡薌叅閱 男金泉醴淵校字

共人同生活也

魏祖瑩嘗語人日文章須自出機杼成一家風骨何能

柳子厚答章中立書日叅之穀梁以属其氣叅之孟荀 **黎之離騷以致其幽察之太史公以著其潔** 以暢其文叅之莊老以肆其端叅之國語以博其趣

陸龜蒙日交病而後竒不竒不能駭俗

唇苔樓灰舌岑

唐子西文錄日六經以後便有司馬遷三百五篇之後 上闢之澠水燕談錄日胡旦文辭敏麗見推一時晚年 辭相與見旦旦日何不日某少嘗操刀以割示有宰 病目閉門閉居一日史館其議作一貴侯傳其人少 賤嘗屠豕豬史官以為諱之卽非實錄書之卽難為 馬遷作詩當讀杜子美二書亦須常讀所謂不可 便有杜子美六經不可學亦不須學故作文當學司 天下之志莫不歎服 日無此君也 月三木ブララネー

及日司馬遷敢亂道卻好班固不敢亂道卻不好不亂 及日凡爲文上句重下句輕則或爲上句壓倒畫錦堂 道及好是左傳亂道又不好是唐書八識田中若 亂道則切中矣 記云仕宦而至將相富貴而歸故鄉下云此人情之 所榮而今昔之所同也非此兩句莫能承上句居士 毫唐書亦為來生種矣挨同話錄不好本品之書

集序云言重大而非夸此雖只一句而體勢則甚重

下乃云賢者信之衆人疑焉非用兩句亦載上句不

**春**写樓、话铃二

起韓退之與人書云泥水馬弱不敢出不果鞠躬親 問而以書若無而以書三字則上重甚矣此爲文之 層書村文言第一

法也

李方叔日人之文章闊達者失之太塽謹嚴者失之太

易

費茲梁溪漫志日東坡教人讀檀弓山谷謹守其言傳 之後學檀弓誠文章之模範凡為文記事常思意晦 而辭不達語雖蔓衍而終不能發明惟檀弓或數句 事或三句書一事至有兩句而書 一事者語極

之交此所以爲可法也 簡而味長事不相涉而意脈貫穿經緯錯綜成自然

又日東坡帥定武有武臣狀極樸陋以啟事來獻坡讀 之甚喜日竒交也客退以示慕客李端叔問何者最

爲佳句端叔日獨開一府收徐庾于幕中並用五材

坡日使其果然固亦具眼矣卽爲具召之與語甚歡 笑謂坡日視此郎滑宇間决無是語得無假諸人平 走孫吳於堂下此佳何也坡日非君誰識之者端叔 府皆驚竹坡老人周少隱聞之李端叔嘗記其事

唇唇腹收 活生

吳氏林 李耆卿交章精義日學文切不可學怪句且 又日文章不難於 難於 管說去說得反覆竭處自住所謂行乎其所當行止 大務要十句百句只作一句貫串意脈說 乎其所不得不止也 自淳熈後道學興廢立君用兵始末國勢汙隆君子 離合消長歷歷可見後之爲史者可資焉 州 下偶譚日葉水心文可資為史其文用編年法 而難於粗不難於華而難於質 屋書 村 不 二 第一 巧而難於拙不難於 曲 而難於直 一須明白 得通處儘

曾三異同話錄 日 世言泰山府君海龍正之類鄙俗不

百神受職意甚高也 山君海王時節來朝以謹其藏豈惟融化語竒亦見 可入文字東坡作明州僧寺御書樓銘有咨爾東南

朱語錄云山谷使事多錯本旨如作人墓誌云敬授 事 使病於夏畦本欲言皇忠之甚却不知與夏畦關其

讀書隅見日作記之法禹貢是祖而下漢官儀載馬弟 伯封禪記儀爲第 其體勢雄渾莊雅碎語如畫不

**管理** 发活 经

及日交章家貴于風行水上繁星麗天此一說也回旋 曲 言之便見與天地萬物相似處黍離之詩其一日彼 似六經上文章法度極多今姑以詩三百篇 便覺與弱 雖能曲折回旋作碎語然交字止於清峻峭刻其體 可及也其次柳子厚山水記法度似出於封禪儀 黍離離彼稷之苗其二日彼黍離離彼稷之穗其三 日彼黍離離彼稷之實自苗而穗自穗而實誦此詩 折開闖收縱干變萬化俱要自然與天地萬物 屋子本文言名 兩字

者黍之生毓成熟可見矣庭療之詩其一 可以不 實其三日其葉素素字眼上皆有造化作詩者尤不 度節奏 其夜鄉晨誦此詩者一夜之漏刻疾徐可問矣由淺 其夜未央其二日夜如何其夜未艾其三日夜如何 天之詩句法又變其一日灼灼其華其二日有費其 而深作文最妙若夫感動之情箴規之意與文章法 知 一步逼一步多少涵音讀之令人神爽如桃 日夜如 何

辨體日徐節孝云某少讀貨殖傳見所謂人葉我取人

管写 雙 活 然二

丘

又日人當先養其氣氣全則精神全其爲文則 滔如江河斯為極妙若退之近之矣然未及孟子之 富新美然自嚴毅可畏 治事則有果斷所謂先立其大者也故凡人之文必 用人所不能用斯為善矣文字須運成而不斷續陷 取我與遂悟爲學法蓋學能知人所不能知爲支能 之嚴近世孫明復石徂徠公之女雖不若歐陽之豐 如其氣班固之支可調新美然體格和順無太史公 岡

履齋示兒編日為女有三難命意上也破題次也遣餅 意破題何自而道盡哉則是破題尤難者也嘗即是 又其次也不善遣鮮則莫能敷暢其意不善涵蓄題

朝得三人焉歐陽文忠公縱囚論曰信義行於君子

而觀古文第一句便道盡題意而盡善盡美者我

益公必大三忠堂确其日支章天下之公器萬世不 看 度 及 活 告 二

天下法叉一句道盡昌黎之道義矣百有餘年至周

韓文公廟碑蘇文忠有匹夫而爲百世師一言而爲

刑戮施于小人則一句道盡太宗求名之意矣其後

叉日良齋先生謝公昌國自起部丏洞歸渝上嘗往謁 請日四字謂何答日竒而法正而能易詩之體盡在 時讀昌然文得四字取為文法平生用不盡乃跟而 一字無來處殆與歐蘇爭光 義鳴故首句已道盡三公平生事實然太宗支公二 焉春容狹日無所不論因求作支之法先生日余少 人耳皆易道三忠既三人又兩途光難道公雨句無 謂文忠歐陽公以支鳴忠襄楊公忠簡胡公俱以 可得而私也節義天下之大閑萬世不可得而踰也 イート グラダニ

又嘗得尚書張公茂獻玄箴日作女有三病意到而 難到况今支乎 法度正而有葩華兩兩相濟不至偏勝則古作者不 之以法文貴乎正過于正則樸故濟之以葩竒而有 是矣交體亦不過是然支貴乎奇過于奇則艷故濟

堂衣冠美丈夫而無精神三病又日非積氣之清以

爲日月星辰則日月星辰不足以爲天下之女非馭

皆時襲以 活出二

不達如訟者抱直理口訥莫伸一病詞達而調不工

如委卷相爾汝俚鄙厭聞二病調工而體

不健如堂

叉日漢人文章最為近古然文之重複亦自漢儒倡之 交是說也雖詩人之優遠騷客之靚深史家之詳贍 義乎既日接以商王之箸及日承以帝辛之杯豈商 **嫠爲之辦標又日孀老爲之嗚咽豈或嫠孀老果一** 并吞八荒之心四句而一意也至於陸士衡文賦序 氣之正以爲充實之交則文雖文不足以議自然之 賈生過秦論日席卷天下包舉字內囊括四海之意 日妍始好惡四字而一意也張景陽之七命既日数 學而兼之又豈特舉子之女而已哉

盛如梓老學叢談云柳仲塗日古交非在詞澀言苦使 王帝辛果二人平既日蹙封豨又日償馮豕豈封豨 馮豕果二物乎

作制同古人之行事是謂古女 人難讀誦之在于古其理高其意隨言語短長應變

又日昔嘉定沈宰論作文以戴得之以艱出之其文必 之其交必率 澀以戴得之以易出之其文必平以易得之以易出

叉日陳同甫作文之法日經句不全兩史句不全三不 皆ら腹とると一

楊愼丹鉛錄云漢與文章有數等蒯遍隋何陸賈酈 遊說之支宗戰國賈山賈誼致事之支宗管晏申韓 造古人所不到處至於使事而不為事使或似使事 向楊雄說理之文宗經傳李尋京房術數之文宗讖 用古人句只用古人意若用古人語不用古人句能 折關鍵自有成模不可隨他規矩尺寸走也 出題意非直使本事也若夫布置開闔首尾該貫曲 而不使事或似不使事而使事皆是使他事來映帶 司馬相如東方朔譎諫之交宗楚辭董仲舒匡衡劉

屋在村內言名

叉日莊尚皆文土而有學者其說劍成相篇與屈騷何 姜南叩粒憑軾錄云陳後山日余以古交爲三等周爲 異楊子雲文好奇而卒不能奇也故思苦而詞艱善 孟支士不如諸子也 支也道失而意意失而解可以見諸子不如六經孔 六經孔孟也七國之支諸子之文也漢之支支士之 騁漢之支華赡其失緩東漢而下無取焉蓋周之女 緯司馬遷紀事之文宗春秋嗚呼盛矣 上七國次之漢為下周之文雅七國之文壯偉其失

場子上版 と 活成 に

魏善伯日詩女不外情事景而三者情爲本然置頓不 氣壯故志節著而支愈竒楊雄之氣弱故志節靡而 交愈遊孟子曰其為氣也配義與道無是餒也若雄 赴谷風摶物激然後盡天下之變子雲难好奇故不 累之病古人為文雖有偉詞俊語亦删而舍之者正 得法則情為章句所職尤貴善養其氣故無窘室懈 其餒者平 能奇也愚以爲文章以理爲主而輔之以氣莊荀之 為支者因事以出奇江河之行順下而已至其觸 **属产性** 双言 第二

及日人之爲人有一端獨至者即生平得力所在雖日 之精神亦必聚於此人之一端乃能寫其獨至太史 解緩者亦如勞役之際閉目偃倚乃不至於困竭也 至者反為浮美所施人精神聚於一端乃能獨至吾 類上三毛滑間一點是也今必合衆美以譽人而獨 恐累氣而節其不勝也收結恒須緊束或故為散弛 一端而其人之全體著矣小疵小癖反見大意所謂

又日文主於意而意多亂交議論主於事而事雜亂議

公善識此意故文極古今之妙

魏冰叔曰女之感慨痛快馳驟者必須往而復還往而 及日歐女之妙只是說而不說說而又說是以極吞吐 叉日轉折句太多交反不得員動 往復參差離合之致史遷加以超忽不羈故其支特 嗚咽頓挫所從出也 不還則勢直氣泄語盡味止往而復還則生顧盼此 然亦有意多事雜之交必有法以束之不然則如紫 師離塾呼喊跳踢関然一屋矣 屬西格双語名

雄

朱竹垞與李武曾論文書旣至大同閉戸兩月深原古 言行錄日文章自唐之末日淪淺俗浸以大做宋柳仲 及日古文轉接之法一定不可易或問古文轉接極奇 也若非一定便任人改換得 鼓動之文風一變 塗始以古道發明之卒不能振天聖初尹師魯與穆 意改換至再至十終不能及便知此竒變乃是一定 變出人意外處何謂一定日試將原文轉接處以已 伯長矯時所尚以古交爲主次得歐陽示叔以雄詞 **滑**吾 農文 舌 岩二

<

謂文哉魏晉以降學者不本經術惟浮寿是務文運 之徒品行自詭於聖人務掇奇字以自矜倘安知所 文惟董仲舒劉向經術最純故其文最爾雅彼楊雄 之厄數百年賴昌黎韓氏始倡聖賢之學而歐陽氏 術故能横絕一世蓋文章之壞至唐始反其正至宋 王氏曾氏繼之二劉氐三蘇氏羽翼之莫不原本經 而始醇宋人之文亦猶唐人之詩學者含是不能得

作者所由得與今之所由失嘿然以疑憬然以悔然

層門得效言者二

後知進學之必有本而文章不離乎經術也西京之

稽之六經以正其源者之史以正其事不之性命之 順之崑山歸氏有光諸家之文遊泳而紬繹之而 方氏孝孺餘姚王氏守仁晉江王氏愼中武進唐氏 其概矣以武曾之才正不必博搜元和以前之文但 氏表元陳氏族吳氏師道黃氏溍吳氏萊明之寧海 之學出之故其文在諸家中最醇學者於此可以得 在諸家中為最下南宋之文惟朱元晦以窮理盡性 師也北宋之文惟蘇明允雜出乎縱橫之說故其文 取有宋諸家合以元之郝氏經虞氏集揭氏傒斯戴

~ ききりるから

又答胡司臬書古文之學不講久矣近時欲以此自鳴 成而武洪隨之矣僕之於文不先立格惟持已之所 榜以爲大家然終不足以眩天下之目而塞其口集 守歸熙甫之緒論未得古人之百一轍高自位置標 惟詩詞不入名家文不入大家廣幾可以傳於後耳 欲言辭荷足以達而止恒自笑日平生無大過人處 者或辜傲司馬氏之形模或拾歐陽子之餘壁或局 不工有是理哉 理傳不惑於百家二氏之說以正其學如是而女猾 

其恒本之禮以求其宜本之春秋以求其斷本之易 也誠也來教謂法平素漢不失為唐法乎唐不失為 而柳子厚論文亦日本之書以求其質本之詩以来 文之流委而非其源也顏之推日文章者原出五經 宋於理誠然若僕之所見素漢唐宋雖代有升降要 雖然僕之為此非名是務也實也其子文也非作為 以求其動王禹偁日爲交而舍六經及何法焉李塗 日經雖非爲作文設而干萬代文章從是出是則六

經者文之源也足以盡天下之情之辭之政之心不

**警与隻**文话参三

法者莫若經焉爾矣經之爲数不一六藝異科衆說 之言覧之令人作惡此固執事之所不唇為而僕 其正每見南宋而後士人文集往往多頌德政上壽 之左右而逢其原也至於體製必極其潔於題必擇 六朝爲唐宋爲元明靡所不有亦靡所不合此謂取 之郭大道之管得其機神而闡明之則爲素爲漢爲 有嬲執事爲之者冀執事力爲淘汰斯谷園之編足 以不朽矣

入於虛偽而歸於有用執事誠欲以古文名家則取

曹操办言第二

方望溪日南宋以來古文義法不講久矣古文中不可 入語錄中語魏晉六朝人藻麗俳語漢賦中板重字

法詩歌中雋語南北史佻巧語

全謝山鮭埼亭集答沈東甫問潛邱談南雷不當以行 狀行述預碑版中其說甚是然南雷何以不及別白

有太史之狀以上國史有太常之狀以請諡有求確 志之狀原非金石文字也然尹河南集自十二卷以 下首狀次确次表次碣次述次志竟以狀述雜碑版

唇音樓文话绘

To the

答云魏晉人所著先賢行狀是傳換耳其後唐人則

葉氏唇吾樓文話卷三 行述刻碑或直謂之墓狀然則南雷所據未可非也 行狀碑故潘蒼厓金石例多本昌黎而亦以行狀不 唐旌表萬敬儒孝行狀碑化州譙國夫八洗氏廟有 金石乃知行狀固屬碑版文字之一而高僧尤多以 一終 0

中初嘗疑其例之未合其後乃知古人之爲狀與述

神様が一角地

者雖不盡刻石而石刻亦有之輿地碑記目廬州有

葉氏唇吾樓支話卷三

慈谿葉元埕晏麥纂輯 族姪師濂鏡齊祭閱 男金湖靜瀾梭字

摯處交章流別論日文章者所以宣上下之象明人倫

陳詞官箴王闕

成功臻而碩與數德立而銘著嘉美終而誄集祝史

之叙窮理盡性以究萬物之宜者也王澤流而詩作

劉魏文心雕龍日故論說辭命則易統其首詔策章奏 則書發其源賦頌歌贊則詩立其本銘誄箴祝則禮 長時唯处 居 送 三

遠以啟殭所以百家騰躍終入簑內也 總其端紀傳銘檄則春秋為之根並窮高以樹表極

張說洛州張司馬集序夫言者志之所之交者物之 相

雜然則心不可蘊故潤色以形容許不可陋故錯綜

以盡變

張鶯朝野食載云路賓三好以數對如素地重關一百 劉賓客日其詞甚約而味大淵然以長氣爲幹女爲枝 二漢家離宮三十六時號算博士

又云楊炯爲交好以古人姓名連開如張平子之談畧

陸士衡之所記潘安仁之所賦宜其陋矣仲長統何 足以知之號點鬼簿

又云徐彦伯為文多求新奇以鳳閣爲鷗閣龍門為虬

戸金谷為銑溪玉山為瓊岳以芻狗為卉犬以竹馬

爲篠驂後進效之謂之澁體

皇甫湜答李生書日今之工女或先予竒怪者顧其女 工與否耳夫意新則異於常異于常則怪矣詞高則

鸞鳳之音不得不銹於烏鵲金玉之光不得不炫于 出于泉出於泉則竒矣虎豹之支不得不炳于犬羊

長百隻と活出三

薄進士尤甚廼至有一謙三十年之說爭爲虛張以 **尾石非有意於先之也廼自然也必崔嵬然後為獻** 筆語未有駱賓王一學已罵朱玉為罪人矣書字未 必治天然後為海明堂之棟必撓雪霓驪龍之珠必 識偏旁高談稷契讀書未知句度下視服鄭所當嫉 初且未自盡其才何遽稱力不能設又日近風教偷 者生美才勿似之 固深泉足下以少年氣盛固當以出拔于意學文之 相高自讀詩未有劉長卿一句已呼阮籍爲老兵矣

及事件少言第三

歐陽公答徐秘校書云所寄近著尤佳議論正宜如此 然著撰荷多他日更自精擇少去其繁則峻潔矣然

文之體初欲奔馳久當撙節使簡重嚴正或時肆放 不必勉强勉强簡節之則不流暢須待自然又云作

以自舒勿為一體則盡善矣

孫元忠樸嘗問歐陽公爲文之法公孟於吾姪豈有惜

黄山谷日陳履常作文深知古人之關鍵其論事故首 激尾如常山之蛇 只是要熟耳變化姿態皆從熟處生也

青石建と活め三

張耒答李推官書日學文之端急於明理夫决水於江 陳騤女則日古人之支用古人之言也古人之言後世 激之欲見其奇只蛙蛭之玩耳江淮河海理道之文 也不求奇而奇至矣激溝濱而求水之奇此無見於 所遇而變生焉溝瀆東决而西涸木滿而上虛日夜 梁其舒爲淪漣鼓爲波濤蛟龍魚騰噴薄出沒 河淮海順而行之沿沿汩汩日夜不止衝砥柱絕 不能盡識非得訓切殆不可讀如登婚險一步九嘆 理而欲以言語句讀爲奇之交也 原产本 沙言第二 因

家婢學夫人舉止羞澁終不似真也 强學焉搜摘古語撰叙今事殆如昔人所謂大

又日倒言而不失其言婚言之妙也倒支而不失其交 者文之妙也文有倒語之法知者罕矣春秋書曰吳

平巢而卒也然夫子先言門後言予巢者于文雖倒 子過伐楚門于巢卒公羊傳日門于巢卒者何入門

而寓意微矣

容齊三筆日盤谷序云坐茂林以終日濯清泉以自潔 采於山美可茹鈞於水鮮可食醉翁亭記云野花發

四

育品 と 話とこ

大抵化韓語也然釣于水鮮可食與臨溪 爲酒泉香而酒冽山殺野蔌雜然而前陳歐公文勢 而幽香佳木秀而繁陰臨溪而漁溪深而魚肥釀泉 而漁溪深

而魚肥采于山與山殺前陳之句煩簡工夫則有不

位多

叉日士人爲文或采已用語言當深究其旨意荷失之 成轉特進制詞云惟宣仁之誣謗未明致哲廟之憂 不考則必治論議紹與七年趙忠簡公重脩哲錄

勤不顯此蓋用范忠宣遣表中語兩句但易兩字而

甚不然范之詞云致保佑之憂勤不顯專指母后以 言正得其實今以保佑爲哲廟則了非本意矣紹典

十九年予爲福州教授爲府作謝歷日表頌德一 聯

證至乾道中有外郡亦上表謝歷紫其采取用之讀 云神祇祖考旣安樂于太平歲月日時又明章於庶

在德壽所謂考者何哉坐客皆縮頸信乎不可不審

者以為駢麗精切子笑謂之日此火有利害今光堯

也

**春**写樓火话除三

又四筆云稱譽人過實最爲作文章者之疵病班孟堅

丘

宜得周孔千百何吾生胸中擾擾焉多周孔設是時 周孔去之京師京師顯人爲文詞立聲名以于數又 子厚復杜溫夫書日三辱生書書皆逾千言抵吾必 劉夢得在連韓退之在潮故子厚云然此交人人能 誦然今之好爲諛者固自若也予表出之以爲子孫 刺史即周孔之今而去我道連而謁于潮又得一 周孔周孔安可當也語人必于其倫生來柳州

尚不能免如薦謝夷吾一書子蓋論之于三筆矣柳

孫明復答張洞書日夫文者道之用也道者教之本也 故文之作也必得之於心而成之于言得之於心者 所護幾于隕命此但形于語言之間耳 明諸內者也成之於言者見諸外者也明諸內者故 可以適其用見諸外者故可以張其教是故詩書禮

樂大易春秋之文也總而謂之經者以其終于孔子

之手写而異之爾斯聖人之文也後人力薄不克以

旨或則擿諸子之異端或則發千古之未寢或則正

嗣但當左右名教夾輔聖人而已或則發列聖之微

哉 狀而作非文也乃無用之聲言爾徒汚簡册何所貴 雖其目甚多同歸于道皆謂之文也若肆意構虛無 感而作爲論爲議爲書疏歌詩贊頌箴解銘說之類 術或則揚聖人之聲刻或則寫下民之憤歎或則陳 天人之去就或則述國家之安危必皆臨事摭實有 時之所失或則陳仁政之大經或則斥功利之末 尾君有人言為二

范正敏遯齋閑覧云王羲之蘭亭叙世言昭明不入文 選者以其天朗氣清或日楚詞云秋之爲氣天高而

氣清似非清明之時然管粒絲竹之何語行而複爲 逸少之累耶

陳唯室步里客談日賈誼鵬賦流源自檀弓來 會鞏後耳目志日東坡平生詩學劉夢得字學徐季海

晚年妙處乃不减李杜顏柳

叉日荆公謂歐公之女如决積水于下何之溪其清駛 就能禦之 眼見歌即是今之剃胎頭文也 私記日內翰所作文字名目至廣唐學士撰宮中

家田俊人古代は

属西根本計卷三 -

陶宗儀輟耕錄日凡書官銜俱當從實如廉訪使總管 之類若改之日監司太守是亂其官制久遠莫可考

多

湧幢小品日陸魯望建洞堂塑已像咸淳中 有盛氏子

日知錄云古八作史取其事之相屬不論月日故有追 醉撲其像于水腹中皆生平詩文親稿

書有竟書左傳成公十六年鄢陵之戰先書甲午聯 後書癸巳甲午為正書而癸巳則因後事而追書也

昭公十三年平邱之盟先書甲戌後書癸酉甲戌爲

正書而癸酉則因後事而追書也昭公十三年楚靈

正書而五月癸亥則因前事而竟書也蓋史家之文 王之弑先書五月癸亥後書乙卯丙辰乙卯丙辰爲

常患為月日所拘而事不得以相連屬故古人立此

變例

叉云今人謂日多日日子日者初一初二之類是也子 者甲子乙丑之類是也古人文字年月之下必繫以 如脅相瑛孔子廟碑云元嘉三年三月丙子朔世七 朔必言朔之第幾日而又緊之干支故日朔日子也

李岳農文活念

及云漢人之文有即朔之日而必重書一日者廣漢 毅復華下民租碑云光和二年十二月庚午前十 晨孔子廟碑云建學二年三月癸卯朔七日 守沈子琚綿竹江堰碑云熹平五年五月辛酉朔 然在朔言朔在晦言晦而旁死魄哉 日壬午是也此日子之稱所自起若史 尚書則有兼日而書者矣 子而無日春秋是也後漢書院 日壬寅叉云永與元年六月甲辰朔十八日辛酉史 已酉樊 則有

朔一日 日辛酉綏民校尉熊君碑云建安廿 丙寅此則繁而無用不若後人之簡矣 一年十月丙寅

叉日唐宋以下何文人之多也固有不識經術不遍古 今而自命爲交人者矣韓文公符讀書城南詩日女

章豈不貴經訓乃菑畬潢潦無根源朝滿夕已除 不通古今馬牛而襟裾行身陷不義况望多名譽而

雲所謂擴我華而不食我實者也黃魯直言數十年 宋劉摯之訓子孫每日士當以器識爲先一號爲女 無足觀矣然則以文人名于世焉足重哉此楊

奉云度に舌吟に

嘉靖以來亦有此風而陸文裕深所記劉文靖彼告 來先生君子但用亥章提獎後生故華而 屋手根文言卷三 不實本朝

又日文之不可絶于天地間者日明道也紀政事 吉士之言空同學梦大以爲不平矣 也察

民隱也樂道人之善也若此者有益于天下有益于

稽之言勦襲之說諛僚之文若此者有損于已無 將來多一篇多一篇之益矣若夫怪力亂神之事無

于人多一篇多一篇之損矣

叉日後周書柳蚪傳時人論交體有今古之異蚪以爲

時有今古非交有今古此至當之論,今之不能 漢循二漢之不能爲尚書左氏乃勦取史漢中女

法以爲古甚者獵其一二字句用之于女殊爲不稱

叉日以今日之地為不古而借古地名以今日之官為 不古而借古官名舍今日恒用之字而借古字之通

又日何孟春餘冬亭錄日今人稱人姓必易以世望稱 官必用前代職名稱府州縣必用前代 用者皆交人所以自蓋其淺俚也 郡邑名欲以

爲異不知文字間著此何益于工拙此不惟于理無

京石 腹に 活跃に

魏善伯 無取而事復有礙者也 長樂公冷齊夜話稱陶穀爲五柳公類以昔人之號 此應付莫便於此 必用前代名號而稱之後將何所考焉此所謂于 而概同姓尤是可鄙官職不邑之建置代有沿革今 失自唐朱五季問孫光憲輩始夢北瑣言稱馮涓 日琅邪鄭日榮陽以一姓之望而概衆人 取且于事復有礙矣李姓者稱隴西公杜 日职前景口頭語當時情意中事神妙莫過干 目京兆 可乎此其

魏冰叔日文之工者美必兼兩每下 及日粗做到細細做到粗文章定妙 筆其可見之妙

右砂低卸必須培高右砂方稱诎者輩土填石人 見知為補石砂之關巧者只栽竹樹令高與左齊 在此却又有不可見之妙在彼辟如作屋左砂高聳

有竟不顧者有若無意牵動者有反罵破通篇大意 低卸也及文字首尾照應之法有明明繳應起處者 一見只賞歎林木幽茂之妙而不知其意實補右砂

實是照應收拾者不明變化則千篇一律而文亦易 學子婁女舌家仁

及或問學古人而不襲其跡當由何道日平時不論 若駑馬下峻阪只是滑溜將去四蹄全作主不得有 轉時情勢先轉少駐而後下則頓挫沉鬱之意生辟 法人所難曉凡文之轉易流便無力故每于字句未 人何交只將他好處沈酣福歷諸家博采諸篇刻意 當轉而不用轉語以開爲轉以起爲轉者以起爲轉 轉之能事盡矣 如駿馬下阪雖疾驅如飛而四蹄害石處步步有去 板俗矣及古文接處用提法人所易知轉處用駐 屋書村河言名二

閻百詩日余戊午已未間在京師見汪苕文繆封 體認及臨文時不可著一古人一名文在胸則 無及高祖者間及高祖亦必以其人其事是書非空 志載及高祖謂之日古人叙人家世皆自曾祖以 肆中衣帶間無一毫香物却逼只香氣迎人也 與古法會而自無某人某篇之跡蓋模擬者 香編身便佩香囊沈剛而不模擬者如人日夕住 如人 公墓 觸

空僅及其名諱

而已歷覧韓歐王荆公以及明初朱

潛溪皆然此唐宋以來高曾之規矩也但古人文多

はするとはなったというだとい

馬少渠日學者當師經師經必先求其意意得則心 苕交怒甚有代之答者日家先生本元人余日近 于事果毅 心定則道純純則充充則實充實則發於交輝光施 爲書祖文廣一例耳惜道遠不入質黃太 柳文肅集于廟市亦自曾祖叙起渠非元人 君所痛武之牧齋猶不失此規矩初學 三刻堯峯文鈔此篇削去高祖諱某某五字此及當 訣未嘗筆諸書故難卒曉要在讀者善體會雖 產者 想沙司先三 集 可拨 神 後見 也時

又日作文之法以簡爲高以潔爲貴不簡不潔易薄弱

而多蔓

汪 雖不行宜存遺意女子無傳諡奚為行狀哉其不同 鈍翁日誌銘首行及禁蓋宜書某府君勿加 皆無之古之誌錦上之太東立傳上之太常立諡 字此近來無識者所爲唐朱人家及成宏以前名家 **暨元** 配

及附見夫志者别為之誌可也雖表之可也一於女

子行狀悉不作而篆蓋稍存古法

は一年度に出ると

袁子才隨園隨筆日 香祖筆記日唐人作集序例叙其人之道德功業如碑 篇一律殊厭觀聽 版之體後 穆員狀女所云祖思恭考元休白樂天狀祖所云 父之稱孫狀祖而稱祖之祖考必從其祖 况集亦能不落窠 無與乎其狀之者故于狀发而稱及之祖考必從其 如獨 亚 屋書楊文言第二 則歷舉其交某篇某篇如何如何不勝更 及權德與諸序及英華文料所載皆然子 凡行狀之作特狀其所狀之人 至昌黎始一洗之若皇甫是作顧 E 之稱故 Mi

世皆稱五代祖則離身數之也按古交尚書云七世 蔡邕傳邕六世祖勲勲乃邕高祖之父邕傳注引邕 其祖父之祖考而從狀之者之所自稱不從所狀之 之廟可以觀德荀子云有一國者事五世有五乘之 祖之父連身數之爲六世離身故之爲五世後漢書 志善父溫皆其祖父之祖考也惟明之中葉乃有 也陳子昂誌父墓柳子厚表父神道下高祖之上 人之所稱者此流俗無稽之失不可以爲典也凡高

といれた

前者將以上太常史館議諡編錄仁彦昇之狀蕭子 地者事三世是祖禰而上皆身所治數世離身實本 狀馬彙蘇子瞻之狀其祖序是也 疏于狀之內者將以托文章家們著碑誌韓退之之 證也至凡所狀之曾祖祖父與其卿貫有列于狀之 古制故韓退之撰薛戎墓鉻稱高祖為四世祖此其 良韓退之之狀董晉柳子戶之狀柳渾陳京是也有 尾君相或言先二

葉氏唇吾樓交話卷三終

集氏唇吾樓交話卷四 孫可之與王霖秀才書曰營屬之音必傾聽雷霆之聲 兹谿葉元垲晏爽纂輯 族姪師濂鏡獅祭閱 男金泉醴淵极字

必該心龍章虎皮是何等公日月五星是何等象儲 怪走竒中病歸正以之明道則顯而後以之揚名則 思必深摘詞必高道人之所不道引人之所不到移 久而傳前着作者正如是

唐書文藝傳亭日唐有天下三百年文章無慮三變高 直当樓水后影响

東坡雜說日吾為文如萬斛泉源不擇地皆可平地滔 前是等和之排逐百家法受森嚴抵轢晉魏上軋漢 浮氣益雄渾則點許擅其宗大歷三元間美才輩出 為之伯元宗好經術羣臣稍厭雕琢索理致崇雅點 橋咀道真涵泳聖進於是韓愈倡之柳宗元李劉皇 祖太宗初沿江左餘風絲章繪句揣合低昂故王楊 滔泪汨雖一日干里無難及其與石山曲折隨物賦 周唐之文完然為一王法 形而不可知也所可知者常行于當行止於不可

上如是而已矣

黄山谷答王觀復書云所送新詩心與寄高遠但語生 蘇子由上韓太尉書日轍生好爲文思之至深以爲文 者氣之所形然文不可以學而能氣可以養而至

書未精博耳長袖善舞多錢善買八處語也南陽劉 硬不諧律呂或詞氣不逮が造意時此病亦只是讀

勰嘗論文章之難云意翻空而易いて後實而難て

論如此好作奇語自是文章一病但當以理為主理 此語亦是沈謝輩爲儒林宗主時好奇語故後生立

**香毒酸**处活等四

深溪漫志日古人文字間于輩行稱謂極嚴凡視余猶 甫蘇子瞻秦少遊乃無此病耳 蓋自建安以來好作奇語故其《象菱蘭其病至今 後知後世作文章不及古八之病如觀日月也文章 讀禮記檀弓當得之旣而取檀弓.篇讀數百過然 猶在难陳伯玉韓退之李習之近世歐陽丞叔王介 後詩韓昌黎自潮州還朝後文章皆不煩繩削而 得而詞順文章自然出羣拔萃觀杜子美到夔州以 合矣往年嘗問東坡先生作文章:污東坡云但熟 自

父者則名之馬大年嘗論是之作詩名籍徹而字東 東坡既非輩行以前輩著一言之法觀之恐不當名其 問有達官著書于歐湯叔弼蘇叔黨皆直名之如日 野則知東野乃其友而籍微輩則弟子也大觀政和 予見非言又日子見過當問之た類此達官于六·

贊功德刻之于石亦謂之碑降及南朝復有銘誌世 廟其獎則有豐碑以下棺耳泰漢以來始命交士褒

野岩樓<br />
友<br />
舌<br />
を<br />
四<br />

又日溫公論碑誌謂古人有大數德門。定鐘問職之宗

待碑誌始為人知若其不賢也雖以巧言麗詞强加 之墓中使其人果大賢耶則名聞昭顯眾所稱酒豈 深族改墓而云然予嘗思之藏誌於廣恋古人自有 誌乃藏于擴中自非開發莫之覩心蓋公剛方正直 孫避地歷祀綿遠遂心所在魏公既貴始物色得之 采飾徒取譏笑其誰肯信碑獨立: 三道人得見之 而疑信相半乃命儀公祭而開擴各得鎔誌然後韓 深意韓魏公四代祖葬于趙州二代祖奏於博野子 氏翕然取信重加封植而嚴奉之蓋臺道之碑易致

月音本の言名し

其姓名官職鄉里系以卒葬歲月而納諸擴觀韓公 古人作事必有深意藉誌以諛墓則固不可若止書 移徙使當時不納誌於擴則終無自而知矣故予恐

**占氏**崇訓日韓退之答李翱,言老蘇上歐陽公書最見 之事恐亦未可廢也

矣此學者所宜戒 復簡古而谷永等書雜引經傳無行見而古學遠 爲文養氣妙處西漢自王褒以下一字專事詞葉不

**李三楼** 医多时

又曰作女必要悟入處悟入必自工夫中來非僥倖可

容齊五筆日歐陽公作文多自稱予二說君上處亦然 倪正父日前人援引經語欲合律度截長為短避重就 呂居仁日東坡云意盡而言止者天下之至言也然言 掌書記壁記科斗書行記李虚中墓誌之類皆日愈 得之也如老蘇之於文魯直之於詩蓋盡此理矣 可見其謙以下人後之為大者所應取法也 記袁公先廟爲尊者所作謙而,有名宜也至於徐 三筆嘗論之矣歐公取法了韓公而韓不然滕王 而意不止尤為極至如禮記左、行可見 閣

月子村不二百分

吳氏林下偶談日莊子內篙德充符云自其異者視之 輕一字之間必加審訂

其不變者觀之則物與我心無盡也而又何羨乎蓋 賦云蓋將自其變者觀之雖天此曾不能以 肝膽楚越也自其同者視之萬物皆一也東坡赤壁 一瞬自

樂城遺言日東坡遺交流傳海內中, 一十二十下篇墓 用莊子語意 言今見莊子得吾心矣乃出中庸論其言微妙皆古 碑云公少年讀莊子太息日吾昔有見于中口不能

青宝樓处话绘吗

黃鑑楊文公談苑日學上之職所草文辭名目凌廣拜 李格非善論文章嘗日諸葛孔明出師表劉伶酒德 陶淵 免公王將相如主日制賜尽有日赦書日德音處公 之間初未嘗欲以文章名世而其詞意超邁如此是 中流出殊不見斧鑿痕是數君子二後漢之末 事日勅榜文號令日御札賜五品官以上日詔六品 知文章以氣爲之氣以誠爲主 所未喻今後集不載此三論誠為關曲 明歸去來詞李令伯乞養親三一沛然自 兩晉 肺 肝

謹見臣東原錄云葉 祖時新丹鳳 | 梁周翰獻丹鳳門 建日上梁文宣勞賜日口宣此外更有祝文祭文 道日青詞釋門 以下日敕書批敕羣臣表奏日批答賜外國日蕃書 日齋文聞及坊宴會日白語土木與

吳徵别趙子昂序日為文而欲為 獻言語即擲于地即今宣德門也 所興建即為歌碩帝日人家蓋一管門樓措大家又 賦帝問左右何也對日周以儒臣在文字職國家有 一世之人好吾悲其

交爲支而使

世之人不好吾悲其人

**漫**幢 馬時可雨航雜錄日西京之儒術衰于楊雄為利祿也 又日宋儒之於女也嗜易而樂淺于為人也喜核而務 蓋不啻數千里矣古人作女納大而小今之作交推 節行權而清談起矣世變之移人常 東京之經師衰於馬融爲奢淫也經衰而節行振矣 深于奏事也粗翹拂遂貴三而少諷所以去古愈遠 小而大煩簡亦如之此所以分也 不能經天下 小品載造橋記日上控衡皖西緒潯陽彭鑫之 シン

茅元儀野航史話云秦宓日僕文不能盡言言不能盡

第一流語也 彩自篩畫哉天性自然。玄不甚見然自是文章家 意何交藻之有夫虎生而文炳鳳生而五色豈以文

吾學編傳日詹同太祖嘗諭之日古人文章明道德诵 世務如典謨之言皆明白坦易無然怪險僻之語孔 明出師表亦何嘗雕刻為文而誠意 活出至今讀之

神實用

至音樓文话於四。

感動今世詞雖艱深意實淺近即使過相如楊雄何

魏善伯曰鍊句須簡而明如邶風涇以渭濁四字精簡 極矣却不費解左傳多簡勁語而費解已甚者不學

月三十村 グラロイ

可也

及日古人作字于楷細秀婉中忽作 其精神機勢所發無能自污不覺縱筆覧者亦遂怵 重大竒險者蓋

**澳之荷無是而學為張口他展豈得快哉交之段格** 情與徒欲作怪故也人有呵欠噴嚏必舒肆震動 然改觀後人見此學為怪異而戶書不足動 人本

章句長短亦復如是

及日文有四說 日說 日不說 日說而不說

說而又說

及日古八嘗有不通處王古人大通處给似曾子朱子 雅逍遥也之類<br />
本<br />
が<br />
上<br />
に<br />
方<br />
に<br />
っ<br />
に<br />
い<br />
に<br />
い<br />
に<br />
っ<br />
に<br />
い<br />
に<br /> 、誠兵事 而已矣今

附會苟爲同矯爲里而已矣 人嘗有大通處正今人不記處及稱詩史

之類牽强

魏叔子日為文當先留心史鑑熟識 文雖不合古法而昌言偉論亦足信 爲文合一之功也論古文須如快刀切物迎刃而解 今傳後此經世 沿亂之故則

記音度な話がり

及日作論有三不必二不可可人所已言衆人所易 前賢之短而不中要与取新出奇以翻音八之案而 摘拾小事無關尔處此三不必仁地巧文 家干證十已得九故引古得力則。一一不煩而事理 不切情實此二不可作也作論須先去此五病然後 如與人構訟有得力于證嘗謂善照訟者但審鞫 又如利錐攻堅木左右鑽研如不得入而引證古事 已暢此要法也 乃議文章耳 刻深以

侯雪苑與任王谷論文書云大約秦以前之太主骨漢 者如縱舟長江大海間其中煙嶼三島往往可自成 舉明文如李夢陽者亦所謂蹶其一片也運骨於氣 危磴非仙靈變化未易攀陟尋步。三里必蹶其趾姑 于氣者也飲氣於骨者如為華三客直與天接層風 也漢以後之文、不史若漢若八、具擅其勝皆運骨 其他如老韓諸子左連戰國策國語皆飲氣于骨者 以後之文主氣素以前之之若六經非可以交論也 都會即颶風忽起波濤萬狀東泊西注未知所底

宗丘· 度又 4百名 四

苟能操於战星立意不亂亦可自允漂溺之失此韓 歐諸子所以獨差峩于中流也

又云行文之旨全在裁制無論細大 漫越碎處反宜動色而陳鑿鑿娓、班使讀者見其關 了驅遣當其間

係尋繹不倦至大議論人人能解者不過數語發揮

無復餘地矣辟如泥丘飲水霜隼搏空皆然一見瞬 便須控駁歸于言著若當快荒戶時其縱橫必一為

息滅没神力變態轉更天為足下以為何 女口

朱竹烂閒居謂其孫稻孫曰凡學詩文須根本經史方

能深入古人變奧未有空珠淺陋剿義的言而可 稱作者記云時過然後學川勤苦而難成獨學而無 則孤陋而寡聞

姜湛園扎記日古八多省文稱明一出 唐詩明到湘山與洞庭猶之稱去一單稱去字羊於 史外戚杜超傳明當入謝齊宣慈大后令明可臨軒 用明字甚多北

云是來月亦稱明月也

書得去六月告是也左氏其明月、

走立公孫漢云

汪堯峯答陳靄公書云古人之于文心揚之欲其高飲 高省<br />
一等<br />
文<br />
古<br />
安<br />
回

之欲其深推而遠之欲其雄且驗其高也如垂天之 也方正學唐荆川學二蘇者也其他楊交貞李文正 學退之者也歸震川學亦以者也王瓊嚴學子固者 間最卓卓知名者が無不學于古人而得之羅圭峯 舉如此也前明 操縱頓挫之法無不備焉則今之所傳唐宋諸大家 也又如神龍之蜿蜒而不露其首 压蓋凡開闊呼應 雲其深也如行地之泉其雄且駁心如波濤之沟湧 如萬騎千乘之奔馳而及其變化上了一歸于自然 一百七十餘年上上、嘗屢變矣而中

今文偶見徐鳳輝答謝獅泉書日噫古文一道不絶如 從事于此道者果何人哉大率童一時曾讀南昌故 确祠堂園亭等記故尚相仍而不尽年然當今之世 綫以丧爽則需行述誌銘表章則一家傳書事慶用 欲以剽竊模擬旨之而古文於 則有壽序祭交刻詩交則有詩序 加變化焉以成一家若是也後生小子不知其說乃 人者非學其詞也學其開门呼應操縱頓挫之法 王文恪又學示叔子瞻而未至者也前賢之學于古 二八建造則有廟 亡矣

日至若從時交出身艺尤不知古交為何物以古女 爲涇見其有似乎洋洋灑灑也羣然震而驚之以爲 亦有之乎者也也而讀之心然成句以古文亦有起 宗匠以為老手、為大家夫誰《朝 論起而筆之于書以無目者視無口者孰辨其為渭 承轉合也而解之或尚粗通至何者為合可者為 名之人欲張已能則復取此數十二者稍稍溫智之 郡環滁皆山等文數十篇一旦得一或負盛名或好 可足高氣揚鄒翔于壇站之中一臺評文放言高 其深者

月三木 少言名

白湖三伯父細碎条序云余嘗謂云音之道必隨時為 發揮三代主于明義理泰漢以來士于切事情六朝 也然則何必與之口一手亦何足與之深論乎 三唐北宋主于諧聲律而騁議論 亂談自欺欺人以交其固內血非其心之所得如是 何者為是何者為非茫然無以無從是賢乃隨

所造者各自成此所謂隨時以發了者也文之所以 

事情所以明義理聲律則諧夫義、這情者也綜義

〈義理自切事情

理事情聲律以騁其議論而其所二者各有在故其

未失其真也竊怪夫後之儒者不上之隨而古之襲 乎後之明義理者有人異此 高乎哉道無過于三綱五常重三綱而敦五常簡可 何高下哉文有至不至耳六經終。皇常新獨以道之 而欲明義理奮然日文以載道也 于是以議論為不足轉聲律為不了譜事情之不切 語是足謂之父乎不足謂之又多其足謂之載道 八方而文自至道

葉氏唇吾樓文話卷四終



