

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

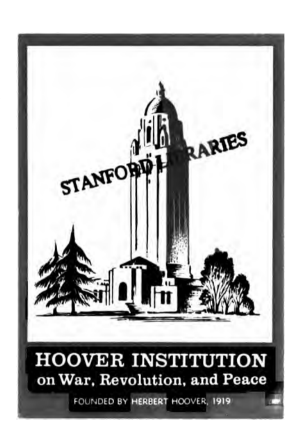
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





Supplied .

Digit zed by Google

11008

## ИСТОРІЯ

Shipping Chi

Clotoria now lat it in which

# РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ

### томъ и.

ДРЕВНЯЯ ПИСЬМЕННОСТЬ. ВРЕМЕНА МОСКОВСКАГО ЦАРСТВА. КАНУНЪ ПРЕОБРАЗОВАНІИ.

А. Н. Пыпина.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ.
Тинографія М. М. Стасюлевича, Вас. Остр., 5 лин., 28.
1898

PG2933 P997 v.2



## содержаніе.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | CTP.     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Глава XII. — Легенды о московскомъ царствъ. Стр.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
| 1—19.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
| Преемство Византійской имперіи и центра православія въ Москвѣ.—Сказаніе о Мономаховомъ вѣнцѣ.—Сказаніе о Вавилонскомъ царствѣ.—Самарская сказка.—Генеалогія Ивана Грознаго.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1<br>18  |
| Глава XIII.—Древняя пов'єсть. Стр. 20—70.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |
| Историческій интересъ пов'єсти.—Отсутствіе точной хронологіи.— Историческій интересъ пов'єсти.—Странствующія сказанія; ж'єсто, занимаемое въ ихъ средѣ русскими памятниками.  Пов'єсти византійскія и латино-романскія, приходившія черезъ южно-славинское посредство.—Александрія, въ редакціяхъ болгарской, сербской и позднівшихъ.—Троянскія сказанія: "Притча о кралехъ"; Троянская исторія Гвидона де-Колумин.—Сказаніе о царѣ Синагрипѣ или премудромъ Акирѣ; чудо Николая Чудотворца, въ сказаніи о патріархѣ Феостириктѣ; связь съ басно-словной біографіей Езопа. — Девгеніево Дѣяніе. — Сказаніе объ Инҳѣйскомъ царствѣ и пресвитерѣ Іоаннѣ.—Сказаніе о Варлаамѣ и Іоасафѣ.—Стефанитъ и Ихиилатъ.—Сказанія о царѣ Соломонѣ.—Слово о купцѣ Басаргѣ | 20<br>61 |
| Глава XIV.—Іосифъ Волоцкій и Нилъ Сорскій. Стр. 71—119.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| Религіозное міровоззрѣніе нашихъ среднихъ вѣковъ. — Обрядовое благо- честіе. — Чрезвычайное развитіе монастырей въ центрѣ и на сѣверѣ; ихъ зна- ченіе культурное и политическое.  Монастырская дѣятельность Іосифа Волоцкаго. — Его "Просвѣтитель". — Церковные споры. — Стригольники: различные взгляды на происхожденіе этой ереси. — Жидовствующіе. — Обличенія Іосифа. — Его инквизиторскій фанатизмъ: "богопремудростное коварство". — Его школа: "іосифляне".  Нилъ Сорскій. — Немногія біографическія свѣдѣнія — Пребываніе на Асонъ. — Аскетизмъ и созерцательность. — Основаніе пустыни. — Ученія Нила Сор-                                                                                                                                        |          |
| CRATO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 71       |
| Библіографическія примъчанія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ogle     |

| Глава XV.—Броженіе XVI въка. — Максимъ Грекъ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CTP.       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Вассіанъ Патрикъевъ; Зиновій Отенскій.—Князь Курбскій.                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| Стр. 120—175.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| Необходимость "просвъщенія" для защиты самой церкви.—Призывъ Максима Грека.—Отношеніе русскаго просвъщенія къ западному.—Ученая школа Максима Грека.—Труды въ Москвъ: исправленіе книгъ. — Гоненія.—Сочиненія Максима.                                                                                                                                       |            |
| Борьба іосифлянъ и "заволжскихъ старцевъ". — Князь-инокъ Вассіанъ Патрикѣевъ: Бесѣда Валаамскихъ чудотворцевъ.  Новыя ереси: Башкинъ, Косой. — "Истины показаніе" Зиновія Отенскаго. Князь Курбскій. — Его значеніе политическое и литературное                                                                                                              | 120<br>172 |
| Глава XVI.—Итоги Московскаго царства. Стр. 176—225.                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
| Политическій усп'яхъ Москви.—Его односторонность бытовая и образовательная. —Историческое значеніе Ивана Грозпаго. — Понятія о высокомъ назначеніи Москви.—Посланія старца Филовея.—Политическое объединеніе въ "царствъ".—Д'ялельность митр. Макарія.—Канонизація русскихъ святихъ.—Стоглавъ.—, Четьи-Минен" митр. Макарія.— Домострой. — Стремленіе закръ- | 176        |
| пить старину                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 219        |
| Глава XVII.—Паломничество съ XV въка. — Старыя                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| путешествія. Стр. 226—269.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| Изміненіе въ характеріз паломничества. — XVI вікь. — Купець Василій Позняковь. — Мнимое хожденіе Трифона Коробейникова. — XVII вікь. — Купець Василій Гагара. — Черный дьяконь Іона Маленькій. — Общій характерь хожденій. — Арсеній Сухановь. — Паломники позднійшіе.                                                                                       |            |
| Другія путешествія.—Хожденіе Асанасія Никитина.—Путешествія на Фло-<br>рентинскій соборъ: суздальскаго ісромонаха Симеона и спископа Авраамія.—<br>Путешествіе въ Китай Ивана Петрова и Бурнаша Елычева; въ персидское<br>царство—Осдота Котова.                                                                                                             |            |
| Статейные списки московскихъ пословъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 226<br>265 |
| Глава XVIII.—Исправленіе книгъ и начало раскола.<br>Стр. 270—318.                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| Обрядовое благочестіе; книжное невъжество. — Сознаніе необходимости исправленія внигъ: Максимъ Грекъ; Стоглавъ; судьба троицкаго игумена Діонисія; вмъшательство вселенскихъ патріарховъ.—Печатаніе церковнихъ книгъ.  —Патріархъ Іосифъ: Кириллова книга и Книга о въръ. — Визовъ кіевскихъ ученыхъ.                                                        |            |
| Путешествіе на Востокъ Арсенія Суханова: Пренія съ греками; Проски-<br>нитарій.                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |

Digitized by Google

| Патріархъ Никонъ.—Столкновеніе съ приверженцами старины.—Суровыя мѣры натріарха и ожесточеніе старовѣровъ.— Положеніе царя Алексѣя Михайловича.—Протопопъ Аввакумъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 270<br>316 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Глава XIX.—Кіевская школа. — Симеонъ Полоцкій.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
| Стр. 319—368.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| Пробужденіе образовательных винстинктовъ.—Разстояніе, дѣлившее Москву и Западъ въ просвѣщеніи.—Преданіе и наука.—Необходимость помощи иноземнаго знанія: иноземцы въ Москвѣ. — Колебаніе старины съ XV—XVI вѣка.—Польскія вліянія.—Кіевская школа.—Положеніе кіевскихъ ученыхъ въ Москвѣ, между московскими книжниками.  Симеонъ Полоцкій.—Его школа. — Переѣздъ въ Москву. — "Жезлъ правленія".—Назначеніе учителемъ царскихъ дѣтей.—Богословскія сочиненія; проповѣди.—Стихотворство. —Драма. — Двѣ школы въ Москвѣ: "греческаго ученія"—въ Чудовомъ монастырѣ, "латинскаго"—въ Заиконоспасскомъ.—Значеніе дѣятельности Симеона | 319<br>365 |
| Глава XX.—Сильвестръ Медвъдевъ и "латинская часть".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| —Патріархъ Іоакимъ. — Св. Димитрій Ростовскій. Стр.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| 369—423.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
| Смівшеніе литературных теченій — Біографическія свідінія о Медвідеві. — Отношеніе къ Симеону Полоцкому. — Строительство въ Заиконоснасскомъ монастырів. — Споръ о пресуществленіи. — Вражда съ братьями Лихудами. — Политическія партіи. — Заговоръ Шакловитаго. — Казнь Медвідева. — Патріархъ Іоакимъ. — Даніилъ Туптало, потомъ св. Димитрій Ростовскій. — Біографическія свідінія. — Трудъ надъ житіями святыхъ. — Назначеніе митрополитомъ. — Ростовская школа. — Окончаніе Четіихъ-Миней. — Проповіди. — "Розыскъ о брин-                                                                                                   |            |
| ской вірів".—Канунъ реформы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 369        |
| Библіографическія примічанія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 419        |
| Глава XXI.—Григорій Котошихинъ, подъячій посольскаго приказа. Стр. 424—461.  Открытіе его сочиненія.—Біографическія свідінія.—Отзывы историковъ о его предполагаемой тенденціозности.—Разборъ показаній Котошихина о старомъ московскомъ быть.—Книга его какъ ожиданіе новаго порядка вещей. Библіографическія примічанія                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 424<br>460 |
| Глава XXII.—. Тътопись и исторія. Стр. 462—491.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| Лѣтописние своды XVI вѣка.—Царственныя, знаменныя книги.—Степенная книга.—Сказанія о Смутномъ времени.—Литературный стиль.—"Исторія" дъяка Өедора Грибоѣдова.—Кіевская школа.—Хроника Өеодосія Сафоновича.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
| —Синопсисъ.—Историческій трудъ Манкіева                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 462<br>490 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4370       |



### Глава XXIII.—Поздняя повъсть. Стр. 492—563.

Полу-историческіе разсказы.—Пов'єсть о цариц'я иверской Динар'я. - Сказаніе о мутьянскомъ воевод'я Дракул'я. - Сказаніе Ивана Пересв'ятова о цар'я турскомъ Махмет'я, и др.

Повъсти восточния.—Сказаніе о двънадцати снахъ царя Шаханши.— Шемякинъ судъ.—Сказка о Ерусланъ Лазаревичъ.

Новыя заимствованія съ Запада.—Пов'єсти славяно-романскія; посредство б'єлорусское, чешское, польское.—Бова королевичь. — Тристанъ и Изольда, Ланцелоть (Трысчанъ, Ижота, Анцалоть). —Исторія объ Атылі, королів угорскомъ.—Исторія о чешскомъ королевичі Брунцвикі. — О королевичі Василін Златовласомъ чешскія земли.—Римскія Діянія (Gesta Romanorum).—Великое Зерцало.—Пов'єсть о Семи Мудрецахъ.

Рыцарскіе романы: исторія о Мелюзинѣ; о князѣ Петрѣ Златыхъ-Ключахъ и о королевнѣ Магелонѣ; о преславномъ римскомъ кесарѣ Оттонѣ; объ Аполлоніи королѣ Тирскомъ.

Апофоегматы. -- "Смѣхотворныя повѣсти".—Сказанія о злыхъ женахъ.—О высокоумномъ хмѣлѣ.—О травѣ табакѣ.—Басня.—Шуточные разсказы.

Опити русской пов'єсти. — Сказаніе о Савв'є Грудцин'є. — Отголосокъ народной старини: пов'єсть о Гор'є-Змочастіи. — Пов'єсть о Фрод'є Скоб'євь'є.

| Популярное  | TTE | еніе | ĸ | оні | (a  | ΧV  | TI- | го | H | нач | BLBI | X | ľ | П-1 | · o | Cto. | лът | iя. |  |     |      | 492  |
|-------------|-----|------|---|-----|-----|-----|-----|----|---|-----|------|---|---|-----|-----|------|-----|-----|--|-----|------|------|
| Библіографи | чес | кія  | п | инс | rbq | ані | я.  |    |   |     |      |   |   |     |     |      |     |     |  |     |      | 550  |
| Дополненія. |     |      |   |     |     |     |     |    |   |     |      |   |   |     |     |      |     |     |  | . ! | 564- | -566 |

## 19年00

### ГЛАВА ХИ.

### ЛЕГЕНДЫ О МОСКОВСКОМЪ ЦАРСТВЪ.

Преемство Византійской имперіи и центра православія въ Москвѣ.—Сказаніе о Мономаховомъ вѣнцѣ.—Сказаніе о Вавилонскомъ царствѣ.—Самарская сказка.—Генеалогія Ивана Грознаго.

Если "Слово о погибели русскія земли" есть памятникъ XIII въва, въ немъ получить особенный историко-литературный интересъ та подробность, что Мануилъ царегородскій очень боялся князя Владимира и посылалъ къ нему дары, чтобы тотъ подънимъ Царя-города не взялъ. Впослъдствіи на тему подобныхъ отношеній древней Руси къ Царьграду выработались цълыя легенды, которыя были пріурочены къ позднъйшему основанію Московскаго царства.

Въ пятнадцатомъ въкъ совершился переломъ во внутреннемъ развитін русскаго государства. Татарское господство видимо клонелось въ упадку; рядомъ съ этимъ поднималось могущество великаго княжества московскаго, которое давно уже не только подчинило массу удъльныхъ князей, превращавшихся въ московскихъ придворныхъ бояръ, но во второй половинъ XV въка нанесло ръшительный ударъ и старой новгородской свободъ. Авторитетъ московскаго князя увеличивался и внъшними событіями: таковы были завоеваніе Константинополя турками и паденіе Византійской имперіи, и бракъ Ивана III съ царственной представительницей византійскаго императорскаго дома, Софьей Палеологь. Это было уже не первымъ примъромъ брачныхъ связей русскихъ князей съ греческими императорами; подобныя связи и прежде получали извъстное значеніе, а теперь бракъ Ивана III могъ произвести твиъ большее впечатлъніе, что Софья послъдняя представляла собою исчезавшій царственный домъ: она какъ бы приносила съ собою послёдніе завёты славной имперіи. Въ параллель и въ

Digitized by Google

дополненіе во всему этому, самыя внутреннія отношенія московской власти все больше изм'внялись въ смысл'в единодержавія и самодержавія. Московскій великій князь еще за н'всколько покол'вній раньше выказываль себя почти абсолютнымъ государемъ и боярство начинало терять привилегію представлять собою обязательныхъ сов'втниковъ великаго князя; и теперь великій князь не отказывался сов'втоваться съ боярами, но это была только его добрая воля. Фактически онъ готовъ былъ стать царемъ; требовалось только оффиціальное заявленіе, церковное освященіе и историческое оправданіе. Такимъ оправданіемъ явился, притомъ заран'ве, рядъ легендъ.

Мы уже не разъ видъли, что историческое возстановленіе старой литературы представляеть неръдко чрезвычайныя трудности. Еще въ старые въка она забывалась, между прочимъ потому, что исторически была пережита. Последующее время покидало первую точку зрънія, изъ которой ся факты проистекали; мотивъ ея возникновенія становился непонятенъ, и когда терялись и самыя рукописи и памятникъ сохранялся только въ позднъйшихъ, не всегда удовлетворительныхъ копіяхъ, реставрація становилась тімь трудніве. Такь было и здівсь. Слівды старыхъ легендъ остались лишь въ случайныхъ отрывкахъ, и только собравъ эти disjecta membra, изследователь можетъ возстановить ихъ первоначальный видь, ихъ старый смыслъ и назначеніе. Въ свое время они имъли, однако, широкое распространеніе, получали разнообразную книжную форму, пріобрѣтали оффиціальное значеніе и, наконецъ, становились достояніемъ народнаго преданія, гдё можно прослёдить ихъ въ исторической пёснё, съ какими-то на первый взглядъ непонятными чертами, или просто въ сказкъ, -- потому что содержание легенды въ концъ концовъ переходило въ чистую фантастику. Средоточіемъ, къ которому примыкали всв эти произведенія, было основаніе московскаго царства, и именно не совершившійся фактъ, а его подготовленіе, предварительная работа историческихъ соображеній и фантазій, поэтизированіе будущаго событія, которое такимъ образомъ явилось съ готовой почвой въ умахъ.

Основной смыслъ легендъ, о которыхъ мы говоримъ, заключается въ образномъ представленія того преемства, которое перенесло въ Москву древнее политическое и церковное значеніе Византіи и сдълало московскихъ царей единственными и законными продолжателями греческихъ императоровъ. Легенды сложились изъ нъсколькихъ мотивовъ, которые впослъдствіи переплелись между собою, хотя и не успъли сложиться въ одно цълое.

Эти мотивы состояли, во-первыхъ, изъ древней сказочной повъсти, несомнънно византійскаго происхожденія, существовавшей у насъ въ разныхъ редакціяхъ и извъстной также средневъковому западу; во-вторыхъ, изъ книжнаго генеалогическаго сказанія, которое, начавшись по старинному обычаю отъ Адама или по крайней мъръ отъ Ноя, доводило историческій обзоръ до Августа Кесаря: этотъ Кесарь, устроивая "вселенную", между прочимъ послалъ своего брата или сродника Пруса на берегъ ръки Вислы въ землю, названную потомъ прусскою землею, и здъсь прямымъ потомкомъ его былъ Рюрикъ, а этотъ послъдній, призванный на русское княженіе, сталъ родоначальникомъ русскаго княжескаго дома; вътретьихъ, изъ лѣтописнаго преданія, имъвшаго въроятно народную основу, о томъ, какъ нѣкогда при Владимиръ Мономахъ или даже при Владимиръ Святомъ перешли на Русь императорскія византійскія регаліи, царскій вънецъ, бармы и пр., служившіе потомъ при вѣнчаніи русскихъ царей.

Было бы слишкомъ долго входить въ подробности тъкъ варіацій, въ которыхъ существовали эти основные легендарные мотивы и въ какихъ они смъшивались между собою. Отмътимълишь существенныя черты.

Византійскія легенды (неизвъстно когда перешедшія въ русскую письменность и очень въ ней распространенныя, судя по разнообразію сохранившихся русскихъ редакцій) разсказывають о чудесной исторіи города Вавилона во времена царя Навуходоносора и его преемниковъ, когда великольный городъ запустьль, сдълался жилищемъ безчисленныхъ змъй и самъ окруженъ былъ однимъ великимъ змъемъ, такъ что городъ сталъ недоступенъ. Въ одной изъ этихъ легендъ о Вавилонъ разсказывается, что греческій царь Левъ, "въ святомъ крещеніи Василій", отправилъ въ Вавилонъ пословъ, чтобы "взять знаменіе" отъ святыхъ трехъ отроковъ Ананіи, Азаріи и Мисаила (горъвшихъ нъкогда въ пещи огненной; въ нъкоторыхъ варіантахъ сказанія предполагалось, что они послъ того остались въ Вавилонъ живыми) и добыть тамъ вещи, принадлежавшія нъкогда Навуходоносору. Собравши войско, Левъ отправился къ Вавилонъ не дошедши до него пятнадцать поприщъ, остановился и послалъ въ Вавилонъ трехъ благочестивыхъ мужей—грека, обежанина 1) и русина. Путь быль очень трудный: вокругъ города на шестнадцать верстъ поросла трава великая, какъ волчецъ; было множество всякихъ гадовъ, змъй, жабъ, которые, какъ сънныя копны,

<sup>1)</sup> Обезами назывались абхазцы.

вились отъ земли и до верху, -- они свистели и шипели, а отъ иныхъ несло стужею, какъ зимой. Послы прошли благополучно къ стънъ города и къ великому змъю. У стъны была лъстница съ надписью на трехъ упомянутыхъ языкахъ, гласившая, что по этой лёстницё можно благополучно пробраться въ городъ. Послы дъйствительно вошли въ городъ, и въ церкви, на гробницъ святыхъ, нашли чудный драгоценный кубокъ, полный мирры и ливана; они испили изъ кубка, стали веселы и на долгое время уснули; проснувшись, хотели взять кубокъ, но голосъ изъ гробницы запретиль имь это дёлать и велёль идти въ царскую сокровищницу: тамъ они должны были взять "знаменіе". Въ сокровищниць они нашли всякія драгоцьности, множество золота, серебра, дорогого бисера, и между прочимъ два царскихъ вънца (первый быль вънецъ Навуходоносора, "царя вавилонскаго и всея вселенныя", другой-его царицы), при которыхъ была "грамота", гдъ говорилось, что вънцы сдъланы были Навуходоносоромъ, а теперь должны быть носимы царемъ Львомъ и его царицей; кромъ того послы нашли въ вавилонской казнъ "крабицу сердоликовую" (т.-е. коробку), въ которой была "царская багряница, сиръчь порфира",—а по другому варіанту сказанія въ крабицъ лежали "царскій виссонъ и порфира, и шапка Мономахова, и скипетръ царскій". Взявши вещи, послы вернулись въ церковь, повлонились гробницъ трехъ отроковъ, изъ которой на этотъ разъ "гласа" не было (въ знавъ того, что они сдѣлали дѣло, какъ следовало); затемъ они еще выпили изъ кубка, отдохнули и на другой день пошли въ обратный путь. Одинъ изъ нихъ на той же лъстницъ оступился, упалъ на великаго змія и разбудиль его: когда же "великій змей услышаль его, то встала на немъ чешуя, какъ волны морскія, и начала колебаться"; послы ухватили товарища и поспъшно бъжали; они уже добрались до мъста, гдъ оставили своихъ коней и положили на нихъ добычу, когда великій змей свиснуль: они попадали на землю и долго лежали какъ мертвые, и когда очнулись, отправились къ царю. Оказалось, что отъ зменнаго свиста и въ войске цари Льва погибло не мало воиновъ и коней. Царь съ войскомъ бъжаль и за тридцать версть отъ Вавилона ждаль своихъ посланцевъ. Вернувшись, они разсказали свои приключенія и принесли дары. Въ разныхъ варіантахъ сказанія подробности міняются; говорится, напр., что патріархъ возложиль вінцы на царя Льва и его царицу, что полный кубокъ золота царь послаль въ Іерусалимъ, богато одарилъ пословъ; или что царь сотворилъ пиръ на князей и бояръ и что на этомъ пиру "русенинъ" поднесъ царю

и царицѣ порфиру и вѣнецъ Навуходоносора, "гречанинъ" — царское дивное узорочье, отъ котораго освѣтилась вся палата, "обежанинъ" — смирну и оиміамъ, и т. д.

Сказаніе, очевидно идущее изъ византійскаго источника, до сихъ поръ не найдено въ греческомъ текстъ; но историко-литературныя сличенія указывають, что оно изв'єстно было среднев'яковой западной литературь и разработывалось тамъ въ баснословныхъ повъстяхъ и романахъ. Различныя черты его вошли въ нъмецкую поэму объ Аполлоніи Тирскомъ, въ старо-французскій романъ объ Оберонъ, въ романъ Huon de Bordeaux; преданія о посъщени трехъ отроковъ въ Вавилонъ повторяются кромъ того въ житін Кира и Іоанна; различнымъ образомъ варынровались у насъ и въ западной средневъковой литературъ сказанія о царъ Навуходоносоръ и судьбъ города Вавилона и т. д. Что касается "знаменій", вынесенныхъ изъ Вавилона послами царя Льва, то г. Ждановъ замъчаетъ: "Въ житіи Кира и Іоанна упоминаются части мощей святыхъ отроковъ; въ поэмъ объ Аполлоніи-драгоцънные камни и пряжка Навуходоносора. Только въ русскихъ повъстяхъ и сказкахъ ръчь идетъ о царскихъ инсигніяхъ. Это даеть основание предполагать, что упоминание о вавилонскомъ вънцъ не представляетъ существенной, исконной подробности разсматриваемаго круга сказаній". Эти царскія инсигніи, —которыя еще разъ явятся предъ нами въ русскихъ сказаніяхъ, —были важны именно своимъ отношениемъ къ баснословной истории преемства византійской царственности, перешедшей въ Москву. Г. Ждановъ объясняеть соединение разсказа о Вавилонъ съ преданіями о добываніи царскаго вънца вліяніемъ очень распространенныхъ сказочныхъ представленій о зміномъ царів и змінной коронь. Съ другой стороны, г. Веселовскій припоминаль паломническое хожденіе Добрыни Ядрейковича (новгородскаго арх. Антонія), гдъ говорится также объ отношеніяхъ императора Льва къ Вавилону 1), и заключаль, что уже въ XII въкъ существовало въ Византіи сказаніе, сходное по типу и по имени главнаго действующаго лица съ посланіемъ русской пов'єсти; что посланіе это явилось эпическимъ отвітомъ на вопросъ о происхожденіи загадочныхъ пророчествъ о судьбъ Византіи, въ которыхъ знаменательно чередовались имена Даніила и Льва Мудраго.

<sup>1) &</sup>quot;Той царь Корлей (киръ Леонъ), взявъ грамоту Вавилонъ во градъ у св. пророка Даніила и особя содержа, по смерти же его во мнозъхъ лътъхъ принесена бисть въ Царьградъ и преведена бисть отъ философа на греческій языкъ. Написана бисть имена въ ней царей греческихъ, кому царемъ бити, дондеже стоитъ Цареградъ".



Таковъ былъ одинъ мотивъ, послужившій для сказаній о византійскомъ преемствъ московскаго царства. Опускаемъ другія баснословныя подробности о Вавилонъ, разслъдованныя названными историками: давая не мало любопытныхъ историко-литературныхъ сближеній, онъ выходять за предълъ сюжета, который мы здъсь имъемъ въ виду.

Другой мотивъ, послужившій для сказаній о преемствъ, составили разсказы о томъ, какъ русскій князь Владимирь успълъ добыть царскій вінець, бармы и пр. Разсказь существуєть опять въ различныхъ варіаціяхъ. Вообще полагалось, что Владимиръ Мономахъ (въ другихъ случаяхъ Владимиръ Святой), по примъру своихъ предшественниковъ, задумываетъ идти на Царь-градъ, и русскіе возвращаются изъ похода домой съ богатою добычей. Греческій царь Константинъ Мономахъ шлеть въ Владимиру пословъ съ дарами: это-крестъ, вѣнецъ и другія драгоценности. Владимиръ принялъ дары и былъ съ техъ поръ въ миръ и любви съ Константиномъ Мономахомъ; при этомъ онъ самъ получилъ название Мономаха. Исходнымъ пунктомъ (и старъйшимъ памятникомъ) является здъсь сказаніе о Мономаховомъ вънтъ въ посланіи нъкоего Спиридона-Саввы. Посланіе Спиридона писано при великомъ внязв Василіи Ивановичв. Авторъ почти несомнънно быль тотъ Спиридонъ, который быль одновремя (1476-1477) митрополитомъ кіевскимъ; а потомъ, доживая въкъ въ Осрапонтовомъ монастыръ, онъ былъ авторомъ нъсколькихъ сочиненій, между прочимъ житія святыхъ Зосимы и Савватія соловецкихъ, славился ученостью, мудростью и, по отзыву известнаго архіепископа Геннадія, быль "столпъ церковный " 1). Данное посланіе, какъ надо полагать, не было прямо его сочинениемъ, но имъло болъе ранний первообразъ. Оно вызвано было темъ, что некто настойчиво просилъ Спиридона сообщить ему некоторыя сведенія "оть историкіи"; авторь вь то время быль "старостію одержимь многою", имъль оть роду лъть "девятьдесять и едино", и посланіе писано не позже 1523 года. Здёсь передается удивительная исторія, восходящая ко временамъ Ноя. За разсказомъ о раздъленіи земли между потомвами Сима, Хама и Іафета следуеть перечень великихъ властодержцевъ: называются имена Сеостра и Оиликса, царей египетскихъ, Александра Македонскаго, Юлія Цезаря. По смерти Юлія, братъ его Августъ, находившійся съ войсками въ Египтъ, про-

<sup>1)</sup> Его двойное имя (онъ называетъ себя: "Спиридонъ рекомый, Сава глаголемый") г. Ждановъ объясияетъ тъмъ, что подъ конецъ онъ принялъ схиму, что сопровождалось новымъ наименованіемъ.

возглашенъ былъ властителемъ вселенной; его облекли въ одежду царя Сеостра, на голову возложили митру Пора, царя индейскаго, принесенную Александромъ Македонскимъ, плечи покрыли "оврайницею" царя Оиликса; кром'ь того, Августь ув'внчанъ быль "вънцомъ римскаго царства". Ставши верховнымъ властителемъ, Августъ "началъ рядъ покладати на вселенную". Своего брата Патрикія онъ поставилъ царемъ Египта, Августалія властодержцемъ Александріи, Ирода Антипатрова—царемъ еврейскимъ, Азію поручилъ сроднику Евлагерду и т. д., "а Пруса въ брезехъ Вислы ръки, во градъ глаголемый Мамборокъ, и Туровъ и Хвойница и преславный Гданескъ и иныхъ многихъ градовъ по ръку глаголемую Нъмокъ, впадшую въ море". По имени этого Пруса названа прусская земля. Затемъ одинъ воевода новгородскій, именемъ Гостомыслъ, передъ смертью созваль другихъ владъльцевъ новгородскихъ и посовътовалъ имъ послать въ прусскую землю и призвать въ князья одного изъ тамошнихъ потомковъ римскаго кесаря Августа: такъ призванъ былъ князь Рюрикъ съ его братьнии. "И отъ великаго князя Рюрика четвертое кольно внязь великій Володимирь, просвятивый землю русскую святымъ крещеніемъ, нареченный во святомъ крещеніи Василен; и отъ него четвертое кольно князь великій Володимеръ Всеволодовичъ".

Затьмъ идеть вторая часть посланія, гдь разсказывается объ отношеніяхъ этого последняго Владимира къ греческому царю Константину. Владимиръ собралъ своихъ князей и бояръ и просиль ихъ совъта, такъ какъ хотълъ, по примъру Олега и Игоря, взять дань съ Константинополя, и когда князья и бояре отвътили, что они въ его волъ, онъ собралъ большое войско и отправиль во Оракію; войско вернулось съ богатой добычей. Слівдуеть вставка о римскомъ папъ Формозъ, который впаль въ ересь, и на соборъ въ Константинополъ ръшено было исвлючить имя этого папы "изъ паралипомена церковныхъ престолъ". Затъмъ Константинъ Мономахъ послалъ къ кіевскому князю пословъ: митрополита ефесскаго Неофита, двухъ епископовъ, Августалія александрійскаго и игемона ісрусалимскаго Евстафія. Послы принесли дары: крестъ "отъ самого животворящаго древа, на немъ же распятся владыка Христосъ"; вънецъ царскій; "крабицу сердоликову, изъ нея же Августъ кесарь веселящеся"; ожерелье, которое онъ носиль на плечахъ, и иные дары. Царскій вънецъ долженъ былъ послужить для коронованія Владимира, въ знакъ "вольнаго самодержства великія Россія". "И съ того времени, говорить сказаніе, —великій князь Владимирь Всеволодовичь назвался Мономахомъ и великимъ царемъ великой Россіи, и съ того времени этимъ вънцомъ царскимъ, что прислалъ великій царь греческій Константинъ Мономахъ, вънчаются всъ великіе князья владимирскіе, когда ставятся на великое княженіе русское, какъ и сей вольный и самодержецъ царь великой Россіи Василій Ивановичъ".

Такъ кончается посланіе. Тѣ же извѣстія о генеалогіи русскихъ князей и дарахъ царя Константина, съ нѣкоторыми варіаціями, повторены въ стать подъ названіемъ: "Сказаніе о великихъ внязехъ владимирскихъ", затъмъ въ Родословіи великихъ князей русскихъ 1); далъе, разсказъ о Мономаховыхъ утваряхъ читается въ видъ отдъльной статьи въ сборникахъ, въ Хронографъ, помъщенъ на затворахъ царскаго мъста въ Успенскомъ соборъ; краткіе пересказы, опять съ варіаціями, находятся въ позднихъ лътописяхъ и въ Степенной книгъ. Наконецъ, въ болъе позднихъ произведеніяхъ, какъ Густинская лістопись и Синопсисъ. то же извъстіе внесено съ поправками и дополненіями: въ первый разъ замъчена была неправильность хронологіи, --- импера-торъ Копстантинъ Мономахъ умеръ въ 1055 году, когда русскому Мономаху было только около двухъ лътъ, -- поэтому имя Константина Мономаха было замънено именемъ Алексъя Комнина, который кром'в даровъ посылаеть русскому князю особую грамоту, и т. п.

Руководящій смысль этихъ сказаній быль опредёленно высказанъ въ Степенной книгъ, авторитетномъ трудъ митрополита Макарія. Владимиръ принялъ діадиму и вънецъ греческаго царя Константина Мономаха, крестъ животворящаго древа, порамницу царскую, "крабійцу сердоличную, изъ нея же веселяшеся иногда Августъ кесарь римскій, и чепь златую аравицкаго злата и иныя многія царскія почести въ дарахъ", принялъ "мужества ради своего и благочестія-и не просто рещи таковому дарованію не отъ человъкъ, но (по) божіимъ судьбамъ неизреченнымъ претворяюще и преводяще славу греческаго царства на россійскаго царя". Митрополить ефесскій Неофить вінчаль Владимира, "и оттолъ боговънчанный царь нарицащеся въ россійскомъ парствін". Такимъ образомъ инсигніи Константина Мономаха уже заранъе "переводили" на русскаго "царя" славу греческаго царства: это должно было оправдаться въ XV въкъ послъ паденія Царяграда и посл'є сверженія татарскаго ига; оконча-

<sup>1)</sup> Между прочимъ, это родословіе еще въ XVI вѣкѣ переведено было на латинскій языкъ: Magni Moscoviae ducis genealogiae brevis epitome ex ipsorum manuscriptis annalibus excerpta. Въ Rerum moscoviticarum auctores varii, 1600.



тельно быль вънчань на царство Иванъ Грозный, 1547... Исторически было, однако, извъстно, что послъ Владимира русскіе князья не бывали "боговънчанными царями" и не было на лицо самыхъ царскихъ регалій. Для объясненія противоръчія придумана была историческая фикція, состоявшая въ следующемъ. Нькоторые списки сказанія о Мономаховыхъ вещахъ разсказываютъ (опять съ варіантами), что Владимиръ Мономахъ, умирая, вручиль царскую утварь шестому своему сыну Георгію, вельль хранить ее, какъ душу или какъ зъницу ока, и передавать изъ рода въ родъ, пока Богъ воздвигнетъ царя, истиннаго самодержца въ государствъ великороссійскомъ; пока не явится такой парь, потомки Мономаха не имъли права надъвать этихъ парскихъ уборовъ и вънчаться на царство. Г. Ждановъ замъчаетъ, что это было предсвазание после события, что это не могло быть и родовымъ преданіемъ, потому что ни о какихъ подобныхъ вещахъ не упоминалось въ завъщаніяхъ московскихъ князей, хотя другія родовыя вещи въ нихъ перечислялись.

Разобравшись въ массъ варіантовъ сказанія о генеалогін московскихъ князей, о дарахъ греческаго императора и т. д., г. Ждановъ приходитъ въ заключенію, что въ ряду текстовъ, извъстныхъ теперь по рукописямъ, долженъ считаться, если не первоначальнымъ, то наиболъе близкимъ къ первоначальному тотъ текстъ, какой представляется въ "Сказаніи о князехъ владимирскихъ". Отъ него идутъ всъ послъдующіе пересказы, какъ и упомянутое посланіе Спиридона-Саввы.

"Сказаніе появилось въ концъ XV-го или въ началъ XVI-го въка. На первыхъ порахъ оно не пользовалось, повидимому, большой извъстностью. Тотъ, къ кому обращено Спиридоново посланіе, не разъ обращался къ своему духовному отцу съ просьбой пересказать повъсть "отъ исторіи Хапаоновы"; какъ видно, достать списокъ этой повъсти было не легко. Родословіе отъ Пруса и сказаніе о Мономаховомъ вѣнцѣ получили широкую извъстность только со временъ Ивана IV. Грозный царь, словесной премудрости риторъ, не могъ не обратить вниманія на замысловатыя историческія построенія, изложенныя въ "Сказаніи о внязехъ владимирскихъ". Въ памятникахъ дипломатическихъ сношеній временъ царя Ивана не разъ повторяется указаніе на римское происхождение московскихъ князей: генеалогіи отъ Пруса придается при этомъ значеніе несомнівннаго историческаго извъстія. "Мы отъ Августа кесаря родствомъ ведемся", —писалъ Иванъ IV шведскому королю. — "Это всемъ известно", —заметилъ Грозный дитовскому послу Мих. Гарабурдъ, чиомянувъ о томъ

же римскомъ родословіи. Торжественное коронованіе Ивана придало особенный интересъ и второму отдёлу нашего сказанія—разсказу о Мономаховомъ вёнцё. Въ 1552 году устроено было "царское мёсто, еже есть престоль"; на затворахъ этого мёста помёщенъ разсказъ о войнё Владимира Мономаха съ греческимъ царемъ и о присылкё вёнца изъ Византіи. Припомнимъ еще, что къ царствованію же Грознаго относится пересмотръ Степенной книги и царскаго Родословца; въ томъ и въ другомъ памятникё нашли мёсто извёстія и о Прусё, и о Константинё Мономахё. Въ царствованіе Ивана IV появляется и латинскій переводъ нашего родословія, познакомившій съ сказаніями о Прусё и о Мономахё европейскихъ читателей".

Откуда же взялось Сказаніе? Изследованіе этого вопроса принадлежить къ любопытнъйшимъ страницамъ въ трудъ г. Жданова. Въ прежнее время полагали, что баснословная генеалогія московскихъ нарей составилась подъ зашедшимъ въ Москву вліяніемъ польскихъ "ученыхъ" писателей, которые разсказывали о римскихъ колонистахъ въ Пруссіи. Такъ думалъ еще Байеръ, Татищевъ, потомъ Шлецеръ, наконецъ, г. Куникъ и Первольфъ, но, сличая разсказы нашего сказанія съ польскими баснями, г. Ждановъ не находить между ними ничего общаго; для того времени, къ какому могло относиться сказаніе, онъ даже не считаеть возможнымъ польскаго вліянія на нашихъ книжниковъ, и съ гораздо большимъ основаниемъ ищеть въ другомъ мъстъ источниковъ нашего баснословія. Стараясь опредёлить хронологію Сказанія, авторъ установляетъ два крайнихъ предъла: оно явилось не позже 1523 года, когда оно было внесено въ посланіе Спиридона-Саввы, и не раньше 1480, когда Вассіанъ писалъ свое посланіе къ Ивану III на Угру, гдв напоминаль ему о доблестяхъ предковъ и гдъ надо было бы ожидать повторенія славныхъ преданій о Владимир' Мономах'; но этихъ преданій ніть въ посланіи Вассіана, а еслибъ онъ существовали, ихъ долженъ быль бы знать ростовскій архіепископъ, ближайшій совытникъ и духовный отецъ Ивана III. Итакъ, Сказаніе должно было явиться въ послъдніе годы XV-го въка или въ первые годы XVI-го, и его источника надо искать въ связи съ самымъ его содержаниемъ. "И содержаніе, и изложеніе Сказанія переносять насъ въ эпоху, предшествовавшую проникновенію къ намъ польской учености. Начитанность, какую высказываетъ составитель Сказанія, напоминаетъ своимъ составомъ кругъ сведеній, которымъ владели такіе внижные люди, какъ составитель первой редакціи Хронографа. Библія, греческія хроники, Слово Менодія Патарскаго, сочиненія противъ латинянъ, — вотъ та литература, на которой воспиталась историческая ученость нашего автора. Обратимъ еще вниманіе на форму нѣкоторыхъ именъ (Вругосъ, Патрикій), ясно указивающую на вліяніе памятниковъ греческихъ или, по крайней мѣрѣ, переведенныхъ съ греческаго. Все это заставляетъ поискать объясненій для загадочной родословной внѣ польской исторической литературы".

Припомнивъ свидътельство Татищева о многочисленныхъ трудахъ извъстнаго митрополита Кипріана (ум. 1406), предполагаемаго перваго составителя Степенной книги, нашъ авторъ останавливается въ своихъ поискахъ на немъ, такъ какъ онъ былъ своего рода центромъ особой литературной школы, которая привилась и въ старой русской литературъ съ конца XIV въка. "Болгаринъ по происхожденію, современникъ и другъ знаменитаго терновскаго патріарха Евенмія, Кипріанъ первый познакомилъ русское общество съ твиъ образовательнымъ движеніемъ, которое открылось въ это время среди южныхъ славянъ. Движеніе началось въ Болгаріи, гдё главнымъ дёятелемъ выступилъ упомянутый Евоимій: онъ заботился объ исправленіи церковныхъ книгъ, объ установленіи правилъ для върной передачи священнаго текста, собиралъ и излагалъ свъдънія о лицахъ и событіяхъ, съ которыми связаны были священныя, важныя для болгарь, воспоминанія: писаль житія, похвальныя слова, посланія. Это болгарское движеніе, начатое Евоиміемъ, вскоръ переходить въ Сербію, гдъ находить для себя удобную и подготовленную почву". Тяжелое положение балканскаго славянства съ распространениемъ турецваго владычества на первое время не уничтожило этой книжной дъятельности, которая, между прочимъ, нашла себъ пріють на Абонъ. Здъсь, повидимому, былъ издавна тотъ посредствующій пункть, черезъ который происходила связь древней русской письменности съ южно-славянскою. Въ особенности знаменита была въ это время обитель Хиландарская. Выше мы упоминали о тъхъ заъзжихъ болгарахъ и сербахъ, которые съ конца XIV-го въка приходили въ Россію, поселялись въ ней, между прочимъ, занимали высокіе посты въ іерархіи и развивали общирную литературную дівтельность, какъ митрополить Кипріань, Григорій Самвлавъ, Пахомій Лагооетъ и въ началѣ XVI въка Аникита Левъ Филологъ. Они получали значение въ особенности потому, что уровень этого южно-славянскаго образования въ его послъднюю пору былъ выше того, на какомъ стояли тогда русские книжники 1).

<sup>1)</sup> Отмътимъ, между прочимъ, что южно-славянскому источнику Соловьевъ при-



"Захожіе болгары и сербы, — говорить г. Ждановъ, — явились къ намъ съ запасомъ литературной образованности, они пънились какъ книжные люди, искусные въ плетеніи словесь: но литературнымъ вліяніемъ не ограничивалось значеніе этихъ представителей юго-славянской ученности. Митр. Кипріанъ быль не литературнымъ только, но и государственнымъ дъятелемъ. Ему приходилось считаться съ задачами и стремленіями московскаго правительства, съ вопросами, выдвигавшимися движеніемъ русской государственной жизни. Отвъты, которые могъ давать на эти вопросы болгаринъ, опредълялись, конечно, кругомъ тъхъ политическихъ воззрѣній, которыя были въ ходу на его далекой родинъ, которыя сложились подъ вліяніемъ исторіи балканскихъ государствъ". Г. Ждановъ припоминаетъ, что именно при митрополить Кипріань, въ княженіе Василія Дмитріевича, у насъ было отмънено церковное поминаніе именъ византійскихъ императоровъ. Константинопольскій патріархъ прислаль по этому случаю московскому великому князю наставленіе, въ род'в выговора, гд'в объясняль между прочимь, что какъ есть одна православная церковь, такъ есть и одинъ каоолическій царь, и этоть единственный дарь быль, конечно, византійскій императорь: "если же нівоторые изъ христіанъ усвоили сами себъ имя царя, то это не естественно, не законно и допущено болъе по произволу и насилію". "Кипріанъ, - товоритъ г. Ждановъ, - могъ сказать Василію Лимитріевичу, что къ числу этихъ христіанъ нужно причислить и сербовъ, и болгаръ".

Дъло въ томъ, что старыя притязанія грековъ господствовать церковно и политически въ православномъ восточномъ мірѣ несли теперь большой ущербъ. Балканскія славянскія земли давно уже стремились пріобръсти равенство съ греками въ политическомъ отношеніи, принимая для своихъ царей высокіе титулы и въ церковномъ добившись, наконецъ, автокефальности своихъ церквей въ видѣ патріархій. "Кипріанъ могъ объяснить москвичамъ, какъ возникли и пали юго-славянскія державы. Онъ могъ разсказать о той долгой и упорной борьбъ съ Византіей, которая проходитъ черезъ исторію сербовъ и болгаръ и которая воспитала въ нихъ мысль о "царствъ", какъ выраженіи полной государственной самостоятельности, автократіи, равноправности съ греческимъ государствомъ. О подобной же самостоятельности

писываетъ происхождение сказания объ убіеніи Батыя въ Венгріи, въ Никоновской літописи. "Исторія Россіи", новое изданіе І, стр. 1318—1319. Онъ не сомнівается, что это сказаніе принесено на сіверь именно сербиномъ Пахоміємъ. Въ соображеніяхъ историка надо только откинуть ссылку на чешскаго воеводу Ярослава, по мнимо- древней Краледворской рукописи.

думаль и московскій князь. Греческій патріархь держался, конечно, иныхъ взглядовъ, чёмъ русскій князь и митрополить-болгаринъ. Патріархъ догадывался, что русскіе вступили на ту же дорогу, по которой шли болгары и сербы; мъра, принятая русскимъ княземъ, его непочтительность къ "канолическому парю". могли казаться только первымъ шагомъ на этомъ пути, первымъ проявленіемъ на Руси "произвола и насилія", для которыхъ уже имълись примъры" — у сербовъ и болгаръ. Нашъ авторъ припоминаеть далье, что тоть же Кипріань дылаеть у нась извыстной "молитву на постановление паря или князя", что въ написанномъ имъ житіи митрополита Петра впервые записано пророчество о Москвъ: "градъ сей славенъ будеть во всъхъ градъхъ русскихъ, и святители поживугь въ немъ, и взыдуть руцъ его на плеша врагъ его".

Подобное отношение къ этому вопросу историкъ указываетъ у другого юго-славянина, серба Пахомія. Въ одномъ сочиненіи (1461) противъ латинянъ, которое 1) должно быть приписано именно Пахомію и по высвазаннымъ въ немъ взглядамъ сходится съ извъстными сочиненіями этого сербина, авторъ постоянно употребляеть при имени вел. князя Василія Васильевича ти-"царь" и "боговънчанный царь", и вмъсть съ тъмъ заставляетъ самого греческого императора Іоанна Палеолога признавать за русскимъ вняземъ этотъ титулъ и заявлять объ этомъ предъ восточными и западными ісрархами на феррарскомъ соборъ: Палеологъ говорилъ на соборъ о "большемъ православіи и высшемъ христіанствъ Бълой Руси", и что великій князь московскій не зовется царемъ только "ради своего смиренія, благовърія и величества разума". "Дальнъйшія событія, — замъчаеть т. Павловъ, -- по мысли автора, навсегда утвердили за русскимъ великимъ княземъ титулъ царя, провизорно данный ему византійскимъ императоромъ. Такъ мыслить и писать могъ только человъкъ, воспитавшійся подъ ближайшими въяніями Византін, очевидецъ паденія своего родного царства, современникъ такой же участи греческаго Царяграда и, съ другой стороны, свидътель сравнительнаго могущества русской земли и ея неизмънной върности православію. Такой писатель могь даже находить особенное правственное утъщение въ томъ, чтобы называть православнаго русскаго государя не иначе, какъ боговънчаннымъ царемъ 12). Такимъ образомъ мысль о московскомъ царствъ

<sup>1)</sup> По соображеніямъ А. С. Павлова.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А. С. Павловъ, Критич. опыты по исторіи древиващей греко-русской поде-мики противъ датинянъ (въ XIX отчетв объ Увар. преміяхъ), стр. 100—101, 108; v Жданова, стр. 93-94.

была готова, оставалось найти для нея историческое оправданіе, и такимъ оправдательнымъ документомъ явилось "Сказаніе о князехъ владимирскихъ".

По весьма доказательно обставленной гипотезь г. Жданова, "Сказаніе" составилось именно по этимъ южно-славянскимъ внушеніямъ и даже образцамъ, —хотя, конечно, только потому, что они имъли уже почву въ дъйствительныхъ отношеніяхъ московскаго государства и готовомъ настроеніи умовъ. Съ 1453 г. не было уже давняго "кафолическаго" греческаго царя; но по словамъ самого константинопольскаго патріарха христіанамъ невозможно было имъть церковь и не имъть цари, —и теперь московскій князь задумывалъ стать такимъ царемъ. Было затрудненіе въ томъ, что "кафолическій" царь, отождествлялся съ римскимъ императоромъ, но одинъ разъ это "кафолическое", т.-е. всемірное, царство было перенесено изъ Рима въ Византію; оно могло найти, послъ паденія Византіи, и новый пріютъ. Составилось и извъстное представленіе о Москвъ, какъ третьемъ Римъ: "два Рима пали, третій — Москва — стоитъ, а четвертому не быть". Но Константинъ, перенесшій царство въ Византію, быль однако самъ римскимъ императоромъ; поэтому надо было отыскать въ исторіи генеалогическія основанія и для римско-византійскаго преемства Москвы.

Основанія найдены въ открытіи генеалогіи отъ императора Августа и "Пруса" до Рюрика и до московскихъ князей. Образцы подобныхъ генеалогій были уже даны у болгаръ и сербовъ. Болгарскіе цари Асвни утверждали свое происхожденіе отъ знатнаго римскаго рода; родъ сербскихъ Неманей былъ отъ племени Августа Кесаря и именно въ родствъ съ Константиномъ Великимъ (послъдній далъ свою дочь Константію въ жены Ливинію и отдълилъ ему часть греческаго царства, а Ликиній, "далматскій господинъ" и родомъ сербинъ, былъ родоначальникъ Неманей). Оставалось идти по этимъ слъдамъ, и брать Августа Прусъ оказался родоначальникомъ русскихъ князей.

Авторъ "Сказанія" остался неизвъстенъ. Нашъ авторъ дълаетъ предположеніе, что это могъ быть самъ Пахомій сербинъ, весьма уважаемый въ московской книжности писатель; но основнымъ фактомъ остается совпаденіе возростанія московскаго княженія въ державу всея Руси и вліянія сербской образованности на нашу письменность. "Эти два ряда явленій не могли оставаться уединенными: литература давала выраженіе тому, что наэръвало въ жизни, но форма, въ какую облекались идеи въка, опредълялась ходомъ литературной исторіи".

Но если "Сказаніе" выросло изъ техъ историко-политическихъ представленій, какія обращались въ нашей литературъ послъ флорентійской уніи и особенно послъ паденія Константинополя, то, по митнію г. Жданова, изъ этихъ разсказовъ о византійскомъ преемствъ вовсе не слъдуеть заключать, чтобы въ русскую государственную жизнь въ самомъ дълъ переходило византійское начало, чтобы московскій князь действительно превращался въ каоолического паря: это значило бы придавать слишкомъ мало цѣны русскимъ государственнымъ и церковнымъ преданіямъ. "Можно ли думать, —говорить г. Ждановъ, —что среди русскихъ людей откроется какое-то особенное увлечение византійскими идеалами какъ разъ въ то время, когда государственный строй, ихъ воплощавшій, терпыль крушеніе, когда византійскому "царству" пришлось выслушать суровый историческій приговоръ? Наши предки долго и пристально наблюдали процессъ медленнаго умиранія Византіи. Это наблюденіе могло давать уроки отрицательнаго значенія, а не вызывать на подражаніе, могло возбуждать отвращеніе, а не увлеченіе. И мы видимъ дъйствительно, что какъ разъ съ той поры, когда будто бы утверждаются у насъ византійскіе идеалы, наша государственная и общественная жизнь медленно, но безповоротно вступаеть на тоть действительно новый путь, который привель въ реформъ Петра. Любопытно, что изъ всей повъсти "отъ исторіи Ханаоновы" Иванъ IV придаваль значеніе одной подробности, происхожденію Рюрика отъ Пруса... Ивану Грозному, при его несомивнимых, котя ивсколько сумбурныхы влечениямы кы западу, генеалогія отъ Пруса нравилась тавъ же, какъ нравилась и причудливая этимологія слова: "бояре" отъ Bayern. "Мои предви были нъмцы", говаривалъ Иванъ Васильевичъ, если върить Флетчеру" 1). Когда впоследствии шель вопрось о выборе царя Өедора Ивановича на польскій престоль, московскіе бояре заявляли, что въ титулъ онъ долженъ былъ называться царемъ и великимъ вняземъ владимирскимъ и московскимъ, королемъ польскимъ и великимъ княземъ литовскимъ, и прибавляли: "хотя бы и Римъ старый, и Римъ новый, царствующій градъ Византія, начали прикладываться къ нашему государю, то какъ ему можно свое государство московское ниже какого-нибудь государства поставить? Г. Ждановъ замвчаеть: "Въ глазахъ людей, говорившихъ такія ръчи, могли ли имъть какую-нибудь цъну

<sup>&#</sup>x27;) Г. Ждановъ замъчаетъ, что авторъ Сказанія, ограничивая владёнія Пруса пространствомъ между Вислой и Нѣманомъ, едва ли хотѣлъ сказать, что Рюрикъ былъ призванъ именно "изъ нѣмецъ".



мечты о византійскомъ наслѣдствѣ, о каоолической монархіи .—
и авторъ припоминаетъ затѣмъ извѣстныя слова Ивана Грознаго въ посланіи къ князю Курбскому о томъ, какъ разоряются
царства, "отъ поповъ владомыя", о томъ, какъ погибло царство
греческое и покорилось туркамъ.

Но если у насъ не установилось византійское царство, если возобладали собственныя стремленія русскаго народа, то нельзи сказать однако, чтобы представление о византийскомъ преемствъ, было и осталось только фантазіей цервовных книжниковъ, какъ, повидимому, полагаетъ г. Ждановъ. "Сумбурныя" представленія Ивана Грознаго о западъ указывали, что онъ чувствовалъ необходимость извёстныхъ связей съ более образованнымъ западомъ, но какъ онъ самъ, такъ и всв болве просвъщенные люди того въка были обыкновенно и церковными книжниками, и представленіе о канолическомъ царъ различнымъ образомъ соединялось съ представленіемъ о царъ московскомъ. Въ Москвъ привыкли ссылаться съ гордостью на то, что Московское царство, какъ это действительно и было, осталось одно свободнымъ православнымъ царствомъ и свободною отъ иноплеменнаго насилія церковью. Это давало Московскому царству особый и великій авторитеть на православномъ востокъ, --особенно въ въка наибольшаго развитія турецкаго могущества; основой широкаго вліянія Россіи на востовъ становилась не только милостыня, которая шла изъ Россіи для православныхъ іерарховъ и монастырей, но и надежда на политическое освобождение когда-либо въ туманномъ будущемъ. Представление о касолическомъ царъ заняло свое мъсто и въ томъ понятіи о царской власти, какое возникало въ XVI въкъ и установлялось въ XVII-мъ: если царь пріобръталь то мистическое значеніе, какимь онь быль окружаемь въ понятіяхъ народной массы, это представленіе велось между прочимъ подъ вліяніемъ идей о безграничномъ властелинъ-похожемъ на византійскаго касолическаго царя. Выше было упомянуто, какъ любимы были въ древней Руси, до самыхъ временъ Петра, ссылки на византійскую исторію, которая одна, при помощи Хронографа, была источникомъ историческаго поученія, тімь больше, что она одна была исторіей царства православнаго, не впавшаго въ поганыя ереси 1).

Наконецъ, въ "Сказаніи" требовалъ объясненія еще одинъ эпизодъ—отношенія князя Владимира къ греческому Мономаху.

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Множество такихъ цитатъ изъ византійской исторіи въ древне-русской книжности и самой государственной практикъ собрано въ названной выше книгъ  $\Phi$ . Терновскаго.



Сопоставляя лътописныя преданія, старыя и позднія, и отголоски древняго народнаго эпоса, г. Ждановъ приходить къ заключенію, что позднъйшіе лътописные разсказы были попыткой воспользоваться эпическимъ матеріаломъ для исторіи. Онъ именно полагаеть, что въ XV—XVI въкахъ существовало народно-поэтическое сказаніе о войнъ Владимира съ греками, стоявшее въ связи вообще съ былинами Владимирова цикла, и въ которомъ осталось эпическое воспоминаніе о походъ Владимира Святославича на Корсунь.

Но, кром'в воспоминаній объ этомъ эпизод'в дізній Владимира въ былинів, народная поэзія сохранила и сліды самыхъ легендъ о началів и византійскомъ преемстві московскаго царства. Въ пізсняхъ объ Иванів Грозномъ сохранился также разсказъ объ его царскомъ візнуаніи. Въ пізснів говорится:

Когда-жь то возсіяло солнце красное, Тогда-то воцарился у насъ Грозный царь, Грозный царь Иванъ Васильевичъ. Заводиль онъ свой хорошъ почестный пиръ: Всѣ на почестномъ напивалися И всѣ на пиру порасхвасталися. Говорилъ Грозный царь Иванъ Васильевичъ: "Есть чѣмъ царю мнѣ похвастати: И повынесъ царенье изъ Царя-града, Царскую порфиру на себя одѣлъ, Царскій костыль себѣ въ руки взялъ, И повыведу измѣну съ каменной Москвы!" 1).

Если здёсь шла рёчь о фактё царскаго вёнчанія Грознаго, то все-таки есть намекъ на происхожденіе царскихъ регалій изъ Византіи. Въ другихъ случаяхъ цёликомъ принята и въ народномъ стилё переработана баснословная исторія о первоначальномъ добываніи царскихъ регалій изъ самого Вавилона. Въ числё сказокъ Самарскаго края, собранныхъ Садовниковымъ, есть одна, гдё въ роли упомянутаго выше греческаго царя Льва является самъ Грозный. "Царь Иванъ Васильевичъ кликалъ кличъ: "вто мнё достанетъ изъ вавилонскаго царства корону,

сталь грознам царь и

<sup>1)</sup> Сборникъ Рыбникова, I, стр. 385; Онежскія былины, Гильфердинга, стр. 785; Ждановъ, стр. 6. Въ варіантахъ, мало извѣстное въ народѣ названіе "порфиры" смѣшивается иногда съ собственнымъ именемъ Порфирія (Перфила), такъ что въ одной пѣсиѣ читается напр.: "царскую перфилу на себя одѣлъ", или: "вывелъ я измѣну изъ своей земли, вывезъ Перфила изъ Царя-града", или: "вывелъ Перфила изъ Новагорода".

Въ другой пъснъ говорится, что порфиру Иванъ Грозный добыль въ Казани, гдъ онъ силъ ее съ царя, и затъмъ: "привезъ порфиру въ каменну Москву,—крестилъ я порфиру въ каменной Москвъ,—эту порфиру на себя наложилъ,—послъ этого сталъ Грозный царъ" и т. д.

скипетръ, рукъ державу и внижку при нихъ?" По трои сутки кликалъ онъ кличъ, но никто не являлся. Приходить Борма нрыжка" и т. д., - повторяется съ разными сказочными варіаціями приведенное выше сказаніе о посольствъ отъ царя Льва въ Вавилонъ и о добываніи царскихъ регалій. Но измінилась самая постановка сюжета: вибсто агіографическаго тона легенды въ самарской сказкъ явился стиль picaresco, въ родъ разсказовъ о ловкихъ пройдошествахъ, на что указываетъ уже и наименование героя. Приключения Бормы-ярыжки заняли цълыя тридцать лътъ; въ концъ концовъ онъ является къ царю Ивану Васильевичу съ добытыми короной, скипетромъ, рукъ державой и кпижкой 1), и въ награду просить у царя Ивана только одного: "дозволь мив три года безданно, безпошлинно пить во всьхъ кабакахъ! "Этоть кабацкій идеаль уже легь пятномъ на многія произведенія народной поэзіи, пъсенныя и сказочныя, какъ черта новъйшаго времени. Этого грубаго стиля нътъ въ другомъ пересказъ исторіи, который сообщенъ былъ Е. В. Барсовымъ: здёсь являются дёйствующими лицами Егорій Победоносепъ и Митрій Салынскій, -- посл'єдній изъ легенды о Дмитріи Солунскомъ въ связи съ посвященнымъ ему народнымъ духовнымъ стихомъ 2).

Сказки о Вавилонскомъ царствѣ:—Отрывокъ былъ сообщенъ Буслаевымъ, въ статьѣ о пословицахъ, въ "Архивѣ ист.-юридич. свѣдѣній", Калачова, 1854, II, 2, стр. 47—79;—мною изданъ Румянцовскій текстъ, № 374, въ "Извѣстіяхъ" II отд. акад. III, ст. 313—320 (въ моемъ "Очеркѣ литер. исторіи стар. повѣстей и сказокъ", 1857, стр. 99—102);—Тихонравовъ издалъ нѣсколько варіантовъ въ Лѣтоп. русск. лит. и древн. 1859, I, кн. 2, стр. 161—165; 1859—60, т. III, кн. 5, стр. 20—33;—Н. И. Костомаровъ, въ Памятникахъ стар. русск. литер. Спб. 1860, II, стр. 391—396.

Сказаніе о великихъ князехъ владимирскихъ издано, не вполнѣ, въ Древней Росс. Вивліое., изд. 2-е, VII, стр. 1—4: "о поставленіи великихъ князей россійскихъ на великое княженіе" и пр.;—по списку XVI в. разсказано у Карамзина, II, прим. 220. Сказаніе внесено въ Воскресенскую и Царственную лѣтопись, встрѣчается также отдѣль-

ною статьей въ сборникахъ и Хронографъ.

Сказаніе о Мономаховомъ вѣнцѣ Спиридона-Саввы указано въ первый разъ А. Ө. Бычковымъ въ Описаніи рукоп. сборниковъ Публ. Библіотеки. Спб. 1882, стр. 58—59.

Обстоятельное изследование этихъ преданий сделали:

<sup>1)</sup> Воспоминаніе о грамотѣ, найденной въ Вавилонѣ послами царя Льва.
2) Мы не останавливались здѣсь на другихъ сказаніяхъ о Москвѣ, напр. объ ся началѣ, на пѣсняхъ объ Иванѣ Грозномъ и т. д., такъ какъ они не имѣютъ ближайшаго отношенія къ данному предмету.



- А. Веселовскій, Отрывки византійскаго эпоса въ русскомъ. Повъсти о Вавилонскомъ царствъ, въ "Слав. Сборникъ". Спб. 1876. стр. 122—165, сводный текстъ по шести рукописямъ и комментарій (тоже въ "Архивъ" Ягича, ІІ);—въ Исторіи р. словесности, Галахова, 1880, І, стр. 409 и д.;—Древне-русская повъсть о Вавилонскомъ царствъ и такъ называемыя видънія Даніила, въ Запискахъ Акад. Н. 1883, т. XLV, приложеніе, стр. 9—14;—въ Журн. мин. просв. 1888, мартъ, въ разборъ книги Гастера;—въ "Извъстіяхъ" ІІ отд. академіи, 1896, стр. 647—694: сказанія о Вавилонъ, скиніи и св. Гралъ.
- И. Н. Ждановъ, Повъсти о Вавилонъ и сказаніе о князехъ владимирскихъ, первоначально въ Журн. мин. просв. 1891, потомъ въ "Русск. былевомъ эпосъ". Спб., 1895, стр. 1—151. Когда Веселовскій слъдить главнымъ образомъ цъльную исторію восточно-европейскихъ христіанскихъ миновъ, Ждановъ объясняетъ въ особенности русское легендарно-историческое пріуроченіе сказаній о Вавилонъ. Въ приложеніяхъ помъщено нъсколько новыхъ текстовъ.

По вопросу о византійскомъ преемствъ см.:

- В. Йконниковъ, Опыть изследованія о культурномъ значеніи Византіи въ русской исторіи. Кіевъ, 1869.
  - Ф. Терновскій, Изученіе визант. исторіи и пр. Кіевъ, 1875—76.
- Н. Каптеревъ, Характеръ отношеній Россіи къ правосл. Востоку въ XVI и XVII стольтіяхъ. М. 1885.
  - М. Дьяконовъ, Власть московскихъ государей. Спб., 1889.
- М. Владимірскій-Будановъ, Обзоръ исторіи р. права. Изд. 2-е. Кіевъ, 1888, стр. 143 и д.

Указанія о чинъ вънчанія на царство, царскомъ титуль и регаліяхъ:

- А. Лакіеръ, Исторія титула государей Россіи, въ Журн. мин. просв. 1847.
- Е. Барсовъ, Древне-русскіе памятники свящ. вънчанія царей на царство въ связи съ греческими ихъ оригиналами. Съ историческимъ очеркомъ чиновъ вънчанія на царство въ связи съ развитіемъ идеи царя на Руси, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и др. 1883, кн. І.
- А. Ө. Вельтманъ, Царскій златой вѣнецъ и царскія утвари, присланныя импер. Василіемъ и Константиномъ первовѣнчанному вел. князю Владимиру кіевскому, въ "Чтеніяхъ", 1860, кн. І.
- Прозоровскій, Объ утваряхъ, приписываемыхъ Владимиру Мономаху, въ Запискахъ отд. русской и славянской археол. Имп. р. Археол. Общества, III. 1882.
- Н. П. Кондаковъ, Русскіе клады. Изследованіе древностей великокняжескаго періода, І. Спб. 1896 (здесь указаны также труды нашихъ византинистовъ: Д. О. Беляева, Вуzantina; Регеля, Analecta Вуzantino-russica и пр.), археологическое изследованіе Мономаховой шапки, бармъ и пр.

### ГЛАВА ХШ.

#### древняя повъсть.

Источники древней русской повъсти. — Отсутствіе точной хронологіи. — Историческій интересъ повъсти. — Странствующія сказанія; мъсто, занимаемое въ ихъсредь русскими памятниками.

Повъсти византійскія и датино-романскія, приходившія черезь южно-славянское носредство. — Александрія, въ редакціяхъ болгарской, сербской и позднъйшихъ. — Троянскія сказанія: "Притта о крадехъ"; Троянская исторія Гвидона де-Колумни. — Сказаніе о царъ Синагрипъ или премудромъ Акиръ; чудо Николая Чудотворца, въ сказаніи о патріархъ беостириктъ; связь съ баснословной біографіей Езопа. — Девгеніево Дъяніе. — Сказаніе объ Индъйскомъ царствъ и пресвитеръ Іоаннъ. — Сказаніе о Варлаамъ и Іоасафъ. — Стефанитъ и Ихнилатъ. — Сказанія о царъ Соломонъ. — Слово о купцъ Басаргъ.

Съ тъхъ поръ, какъ древняя русская повъсть привлекла вниманіе историковъ, изданы были ея тексты, сдъланы разысканія объ ея происхожденіи, — раскрылась цълая обширная область старой письменности, и въ связи съ нею могли быть выяснены любопытныя черты легендарныхъ и сказочныхъ мотивовъ въ исторіи самой народной поэзіи—былины, сказки и духовнаго стиха.

Нѣкогда, и еще недавно, существовало мнѣніе о полной самобытности древней русской жизни: западное влінніе считалось для нея только враждебнымъ и вреднымъ, и сама она его чуждалась 1); факты указываютъ однако, что старая письменность не только не чуждалась иноземныхъ произведеній, какія становились ей доступны, но охотно ихъ воспринимала—до усвоенія ихъ въ составъ собственнаго преданія. Въ древнемъ періодѣ источникъ заимствованій былъ по преимуществу византійскій и южно-славянскій, какъ это былъ вообще основной источникъ старой русской письменности; но въ южно-славянской книгѣ была уже посредствующая ступень къ книгѣ латинской и романской: роман-

<sup>1)</sup> Шевыревъ; К. Аксаковъ.

скій элементь присутствуєть въ древнійшихь и ніжогда весьма любимыхъ повъстяхъ, какъ Александрія и сказанія Троянскія. Правда, это романское вліяніе не было сознаваемо въ его церковно-славянскомъ одъяніи; но факты литературные и бытовые убъждають, что если была потомъ усвоена отъ грековъ великая антипатія къ западу въ вопросъ исповъданія, то въ началь повидимому свободно воспринимались воздействія поэтическія, художественныя, культурныя. Въ древней, до-татарской Руси являются строителями церквей художники не только греческіе, но нъмецкие и итальянские; въ поэзіи, по Слову о полку Игоревъ, можно наблюдать широкій поэтическій горизонть его автора, — это лишь, правда, намеки, но ихъ историческая ценность подтверждается другими подобными намеками. По случайнымъ указаніямъ старыхъ книжниковъ можно заключить, что до нихъ доходили отголоски нъмецкой героической саги 1); въ старыхъ поэтическихъ преданіяхъ не однажды является столь близкое сходство съ преданіями западными, что необходимо предположить непосредственное общение, - какъ это было, напримъръ, въ нъкоторыхъ новгородскихъ сказаніяхъ. Эти международные поэтическіе элементы не нашли у насъ широкаго развитія, --- но, къ сожальнію, этого развитія не нашли и домашніе поэтическіе элементы. Весь складъ старой письменности быль таковъ, что въ усиленномъ распространении церковнаго стили свободная поэтическая дъятельность не получила права гражданства.

При всемъ гоненіи на "бъсовскія пъсни" и "сказки небылыя" нельзя было нодавить поэтическаго инстинкта и потребности въ произведеніяхъ фантазіи, и если собственная поэзія народа не осмълилась показаться въ книгь, съ очень древняго времени стала проникать повъсть иноземная. И именно съ древними памятнивами русской повъсти мы вступаемъ въ общирный циклъ странствующихъ, перехожихъ сказаній, господствовавшихъ въ средніе віжа на западі и на востокі Европы и имівших свой первый корень въ далекихъ литературахъ старой Азіи, а также и въ классической древности. Эти перехожія сказанія крівцю привились и въ нашей письменности: свидътельствомъ этого осталось, кром' множества рукописей, то обстоятельство, что чужая повъсть пріурочивалась мало-по-малу къ своей средв и въ концъ концовъ усвоивалась до той степени, что входила въ кругъ народнаго преданія и сливалась съ народно-поэтическимъ творчествомъ.



<sup>1)</sup> Дитрихъ Бернскій и пр.

Въ теченіе въковъ, которые жила древняя русская повъсть, характерь ея бываль различень по различію самых источниковь, изъ которыхъ она приходила. Мало общаго между греческой Александріей, наполненной чудесными подвигами знаменитаго завоевателя, и Девгеніевымъ Дъяніемъ, отражавшимъ героическій эпосъ византійской эпохи, или сказаніемъ о Синагрипъ, изъ Тысячи и одной ночи, съ тономъ восточной сказки, или "Варлаамомъ и Іоасафомъ", наполненнымъ мудрыми поученіями, или поздними "Римскими Дѣяніями" и рыцарскими романами, любовпыми исторіями, или, наконець, шуточными повъстями, гдъ были уже начатки бытового реализма и даже сатиры. Но такъ разнообразна была вообще область перехожихъ сказаній, и простодушная непосредственность стараго книжника мирила все это живымъ интересомъ къ вымыслу. Было, однако, извъстное различе въ слояхъ этой литературы. Въ древнее въка преобладали сказанія героическія и поучительныя, и только поздиве становится доступна реальная и смъхотворная новедла, и древніе въка относились въ поэтическимъ сказаніямъ съ гораздо большею вёрой, принимая ихъ за полную историческую правду. Первая повъсть, которая разсказывала, напр., объ Александръ Македонскомъ, безъ сомнънія принималась за самую подлинную исторію: объ этомъ Александръ говорилъ совершенно достовърный Хронографъ, и "Александрія" служила иногда только его дополненіемъ; въ "Александрін" разсказывалось о египетскихъ волхвованіяхъ, но объ нихъ извъстно было и изъ библейской исторіи; говорилось о необычайныхъ чудесахъ, видънныхъ Александромъ въ далекихъ странахъ востока и Индіи, но о подобныхъ чудесахъ разсказывала Палея, писанія церковныя, и особое сказаніе объ Индейскомъ парствъ; подлъ Александра стоялъ знаменитый философъ Аристотель, имя котораго названо было еще въ первыхъ памятникахъ славяно-русской письменности, но подлъ него поставленъ быль и пророкь Іеремія, и Александрь изображался царемь благочестивымъ. Если изъ исторіи Александра извлекалось христіанское поученіе, то мудрый царскій сов'ятникъ Акиръ въ арабской сказкъ о Синагрипъ прямо изображается какъ благочестивый христіанинъ, — чёмъ онъ не былъ въ своемъ источникъ; легенда разсказывала даже, что надъ этимъ сказочнымъ царемъ совершилъ чудо Николай Чудотворецъ, —и въ одномъ спискъ стараго индекса сочтено было нужнымъ упомянуть сказаніе объ Акиръ, какъ книгу ложную 1). Это христіанское осв'єщеніе дано было иногла еще

¹) Румянцовскій Сборния. № 362; Летопись занятій Археогр. Комм. Спб., 1862, стр. 39.



въ греческихъ источникахъ сказаній. Только позднѣе, когда сталъ умножаться матеріалъ повѣсти, она понимается свободнѣе, какъ произведеніе фантазіи, но для народнаго читателя, — какимъ бывалъ читатель старинный, — сказка и донынѣ представляется настоящей исторіей, только происходившей очень давно. На почвѣ этой эпической вѣры утверждалось и сліяніе чужихъ поэтическихъ мотивовъ съ туземными въ народномъ эпосѣ. Позднѣйшая повѣсть уже не представляла прежнихъ эпическихъ элементовъ: Бова Королевичъ могъ сдѣлаться народной книгой, но остался чуждъ былинѣ 1); повѣсти съ рыцарскими приключеніями, любовными и шутливыми исторіями могли быть только любимымъ чтеніемъ и войти въ народный анекдотъ.

Въ этой литературъ повъсти, какъ вообще въ древней письменности, мы видимъ то же отсутствие хронологіи. Во-первыхъ, нигдъ не отмъчены ни время появленія того или другого памятника въ нашей письменности, ни имя книжника (хотя для древняго періода всего чаще это быль книжникь южно-славянскій), который потрудился надъ переводомъ, или того книжника, который уже въ кругу русской письменности приложилъ свою руку въ разнообразнымъ редакціямъ нікоторыхъ изъ этихъ произведеній. Во-вторыхъ, эта литература не была привязана къ какой-либо литературно-исторической эпохъ: произведения дотатарскаго періода продолжали неизм'янно обращаться въ теченіе средняго періода и еще много списковъ ихъ доходитъ въ XVIII-е столътіе, — и по условіямъ нашей письменности эти литературные элементы не достигають самостоятельнаго развитія. Далье нельзя уследить пикакого различія между слоями читателей: вследствіе отсутствія школы уровень понятій въ средв книжныхъ людей быль одинаковь; одни бывали болье, другіе менье начитаны, но свойство начитанности было сходное.

Въ первую пору изученій этой поэтической старины казалось чрезвычайно привлекательнымъ это свойство ея всенародности, тёснаго общенія между книгой и народной поэзіей, откуда укрёплялось единство міровоззрёнія у разныхъ классовъ народа, ихъ единство умственное и нравственное <sup>2</sup>). Но всенародность старой литературы основывалась только на невысокомъ уровнё ея содержанія, и при немъ только была возможна. Уровень былъ такъ невысокъ, что старая литература была совсёмъ лишена какъ научнаго движенія мысли, такъ и личнаго поэтическаго творчества: это было все еще продолженіе первобытнаго эническаго

2) Буслаевъ.



Только Полканъ увеличилъ собою списокъ именъ популярныхъ богатырей.

періода, и въ данномъ случат притокъ иноземной повъсти не подъйствовалъ на расширеніе литературныхъ интересовъ. Потому именно, первое стремленіе къ знанію, первое знакомство съ другими литературами должны были нарушить это единство міровоззртнія и первобытную непосредственность, и новый періодъ литературной жизни начиналъ разрывомъ съ этой стариной, не оставившей ни самостоятельно выработанныхъ памятниковъ, ни стиля и языка. Первая школа XVII-го втка открывала своимъпитомцамъ совствить иную литературу (классическую и псевдоклассическую), чтобы положить грань между традиціонной письменностью и новой литературой съ иными формами и содержаніемъ.

Изученіе древней пов'єсти представляєть въ разныхъ отноменіяхъ историческій интересъ. Эти памятники являются, вопервыхъ, свид'єтельствомъ о положеніи книжной д'єятельности; вовторыхъ, въ нихъ находятся указанія о развитіи народнаго міровоззр'єнія и между прочимъ о связи памятниковъ письменности съ народной поэзіей; наконецъ, произведенія старой пов'єсти представляютъ не мало любопытныхъ данныхъ для общей исторіи среднев'єковыхъ преданій и поэзіи. Изученіе международныхъ отношеній славяно-русской пов'єсти дало не мало любопытныхъ указаній для исторіи среднев'єковой литературы, особливо византійской.

Русскіе памятники обогащали исторію странствующихъ сказаній новымъ звеномъ, тѣмъ болѣе любопытнымъ, что они представляютъ иногда отсутствующіе или пока не отысканные греческіе тексты. Эта исторія, открывая вообще мало извѣстные до сихъ поръ факты международнаго общенія и взаимодѣйствія, и относительно русской письменности устраняетъ прежнее предположеніе объ ея изолированности въ старомъ періодѣ: гдѣ только допускали условія, она охотно почерпала матеріалъ повѣсти и ноэтическаго сказанія на югѣ, западѣ и востокѣ, былъ ли то источникъ византійскій, южно-славянскій, германскій, романскій, восточно-азіатскій. Только слабое вообще литературное развитіе не дало этому чужому и собственному матеріалу сложиться въ болѣе самостоятельныя и цѣльныя произведенія: въ условіяхъ старой поэтической дѣятельности этотъ матеріалъ былъ воспринять и переработанъ почти только въ области устной народной поэзіи.

<u>Однимъ</u> изъ древнъйшихъ и наиболъе популярныхъ памятниковъ старой повъсти была "Александрія" — менъе историческій,



чъмъ баснословный разсказъ о подвигахъ Александра Македонскаго, почти одинаково изв'естный и любимый въ средніе в'ека на западъ и на востокъ. Первый источникъ этого памятника быль греческій, изъ александрійской эпохи (около второго въка по Р. Х.), на что указываеть между прочимъ особенная роль города Александріи въ самомъ разсказъ. Это произведеніе приписывалось въ древности племяннику Аристотеля, Каллисоену, находившемуся при Александръ и которому принадлежалъ, повидимому, какой-то историческій трудь объ Александръ; но памятникъ, извъстный теперь съ именемъ "Александріи", не могъ быть составленъ Каллисоеномъ потому уже, что Каллисоенъ умеръ раньше Александра. Книга, составленная въ Александріи, повидимому получила большую славу еще въ древности: въ началъ четвертаго въка она была переведена на латинскій языкъ Юліемъ Валеріемъ, давно стала извъстна на армянскомъ языкъ. Популярность памятника въ Византіи опредъляется значительнымъ воличествомъ его греческихъ редакцій. Одна изъ нихъ переведена была въ Х столетіи на латинскій языкъ неаполитанскимъ архипресвитеромъ. Львомъ: это была, по позднейшему сокращенному заглавію, Historia de preliis (Исторія о битвахъ) или, въ болве полномъ заглавін, Historia Alexandri Magni regis Macedoniae de preliis, которая и послужила главнымъ источникомъ для средневъковыхъ обработокъ исторіи Александра въ литературъ французской, нъмецкой, потомъ чешской и пр. Наконецъ, псевдо-Каллисоенъ проникъ и въ литературы восточныя, гдв "Искандеръ" сталь мусульманскимь народнымь героемь. Произведение псевдо-Каллисоена проникло и въ письменность южно-славянскую, откуда было унаследовано русскими книжниками.

Когда былъ сдѣланъ южно-славянскій переводъ и когда онъ перешель на Русь, остается, по обывновенію, неизвѣстно. Единственный внѣшній признакъ, которымъ можетъ быть опредѣлена хронологія памятника, состоитъ въ томъ, что рукопись XV вѣка, въ которой сохранилась одна (такъ-называемая болгарская) редакція псевдо-Каллисоена, является копіей съ рукописи 1261 года, такъ что въ половинѣ XIII-го вѣка "Александрія" можеть считаться извѣстной; но самый переводъ могъ быть гораздо старѣе, какъ можно заключать по древнимъ остаткамъ въ языкѣ, сохранившимся иногда и въ позднѣйшихъ, котя сильно подновленныхъспискахъ. Но переводовъ было даже два: кромѣ болгарскаго—сербскій, сдѣланный по другой редакціи подлинника и также значительно древній.

Первая форма "Александрін", которую будемъ называть бол-

гарской, въ старыхъ рукописяхъ оказывается внесенной въ вигонтійскую хронику Іоанна Малалы, какъ отдёльная вставка, и впоследствии встречается у насъ по преимуществу въ составе стараго Хронографа. Она извёстна теперь въ большомъ числъ рукописей, представляющихъ до пяти различныхъ редакцій. Исторію ихъ образованія новъйшія изысканія излагають такъ. Время и мъсто происхожденія нашей "Александрін" (въ ея первой формъ) съ точностью опредълить еще нельзя, но въ XII въкъ она уже существовала. Она была первоначально переводомъ изъ псевдо-Каллисоена (по второй его редакціи, хотя оригиналомъ этого перевода не былъ ни одинъ изъ до сихъ поръ извъстныхъ греческихъ списковъ); переводъ былъ буквальный, слово за словомъ, не исправлявшій ошибокъ греческаго оригинала и самъ дълавшій ошибки. Къ первоначальному составу "Александрін" прибавился потомъ разсказъ о вшествін Александра въ Герусалимъ, взятый изъ переводной византійской хроники Амартола, и въ XIII въкъ "Александрія", уже съ этой вставкой, внесена была въ хронику Іоанна Малалы. Эта первоначальная редакція подверглась потомъ большимъ измъненіямъ, результатомъ которыхъ явилась, въроятно въ нъсколько пріемовъ, вторая редакція "Александрін", отличающаяся отъ первой множествомъ добавленій. По словамъ новъйшаго изслъдователя, нъкоторыя изъ прибавовъ второй редакціи только распространнють тексть, не разъясняя его, но другія обнаруживають желаніе осмыслить чтеніе первой редакціи, а также сообщають и новые факты, и этоть второй редакторь "Александріи", повидимому русскій, проявиль въ своей работь большую начитанность -- въ литературъ исторической, поучительной и въ апокрифахъ. Онъ прибавляетъ историческія свъденія изъ Амартола, Малалы и "Еллинскаго лътописца", польвуется сочиненіями Епифанія Кипрскаго и Кирилла Александрійскаго и Прологомъ, береть изъ Меоодія Патарскаго сказанія объ основаніи Византіи, о заключеніи нечистыхъ народовъ въ горахъ, изъ сказанія объ Индейскомъ царствъ-разныя подробности о чудесахъ Индіи, изъ Физіолога разсказы объ ехиднахъ, о Горгоніи, изъ апокрифическаго хожденія Зосимы-изв'ястія о рахманахъ, изъ апокрифическаго хожденія трехъ иноковъ къ Макарію Римскому—разсказы о разныхъ чудесахъ, видънныхъ Александромъ на крайнемъ востокъ, не вдалекъ отъ рая (Макарій жиль отъ него въ двадцати поприщахъ или верстахъ), наконецъ, изъ народныхъ сказаній. Составитель второй редавціи вообще воспользовался своимъ матеріаломъ весьма умъло; лишь въ немногихъ случаяхъ онъ не умълъ связать изложения. "Въ обри-

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

совив характера Александра, — говоритъ г. Истринъ, — наша Александрія стоить нисколько не ниже западныхъ Александрій. Но она ръзво отличается отъ нихъ полнымъ отсутствиемъ анахронизмовъ. Ея редакторъ, заимствуя откуда только могъ различные эпизоды и приписывая ихъ Александру, такъ искусно все спанваль, что ничто не отзывается неправдоподобностью. Въ западныхъ же Александріяхъ Александръ прежде всего рыцарь, и вся обстановка, среди которой онъ воспитывается и дъйствуеть, чисто рыцарская; онъ представленъ дъйствующимъ не въ древнее время, а въ рыцарское. Въ нашей Александріи ничего подобнаго нътъ: Александръ не вышелъ изъ рамокъ, очерченныхъ ему оригиналомъ нашего романа. Это особенно сказывается въ томъ. что на Александра въ нашемъ романъ не легла ни одна черта христіанства: поворность судьбъ уже намъчена въ его оригиналъ, и авторъ романа только попалъ въ тонъ и провелъ его съ послѣдовательностью"... (стр. 240).

Эта вторая редакція, в'вроятно путемъ н'всколькихъ переработокъ, получила свою окончательную форму въ XIV-XV въкъ, вошла въ этомъ видъ въ составъ "Еллинскаго Лътописца", но затьмъ начинаеть выходить изъ употребленія, а въ то же время, приблизительно въ XIV-XV въкъ, начинаетъ распространяться сербская "Александрія", которая расходилась потомъ въ большомъ количествъ списковъ. "Видимое дъло, — говоритъ тотъ же изслъдователь, -- псевдо-Каллисоеновская Александрія была вытёснена новой Александріей, сербской, пришедшейся больше по вкусу читателямъ, чъмъ ея предшественница. Такое явленіе нисколько не удивительно... Сербская Александрія больше представляла интереса для читателя, чъмъ псевдо-Каллисоеновская. Она именно, а не псевдо-Каллисоеновская, подходила подъ понятіе свътской литературы: въ ней романизма 1) гораздо больше, чёмъ въ псевдо-Каллисоеновской. Ея герои произносять при удобномъ случав ръчи, которыя привлекали къ себъ, особенно ръчи жалостныя. Затъмъ она приходилась по вкусу читателямъ множествомъ афоризмовъ, разсъянныхъ во многихъ мъстахъ, что сближало ее съ Пчелами, а Пчелы были любимымъ чтеніемъ нашихъ предковъ. Навонецъ, Александръ являлся въ ней полу-христіанскимъ героемъ: пророкъ Іеремія является его сопутникомъ и помощникомъ, что, разумъется, больше удовлетворяло древне-русскаго человъка, воспитывавшагося подъ вліяніемъ церковно-христіанской литературы, чёмъ упоминаніе о Гермесь, о которомъ онъ не имълъ и пред-

<sup>1)</sup> Авторъ хочетъ сказать-романическаго элемента.

ставленія. Все это было причиной, почему псевдо-Каллисоеновская Александрія, представляющая ту же идею, что и сербская, —ничтожество человъка, —была вытъснена послъдней изъ домашняго обихода читателей, изъ круга занимательныхъ повъствованій и сохранилась въ хронографахъ" (стр. 250).

Впоследствіи переделки продолжались: образовались еще третья и четвертая редакціи "Александріи", гдъ старый текстъ быль сокращень, но выбсть съ твых получиль и некоторыя новыя добавленія: источникомъ ихъ послужилъ опять византійскій историческій памятникъ (Паралипоменонъ Зонары) и особливо сербская "Александрія", тѣмъ временемъ распространившаяся въ нашей письменности. Эти новыя переработки относятся въ конецъ XV въка. Въ началъ XVI въка "Александрія" была передълана еще разъ, — какъ и предъидущія редакціи, —въ составъ того Хронографа, которому она принадлежала: прежній тексть быль опять сокращень, но опять получиль дополненія изъ новыхъ источниковъ, тъмъ временемъ явившихся въ нашей письменности, а именно изъ переводной хроники Мартина Бъльскаго, изъ старой подробной редакціи "Александріи", навонецъ, изъ появившейся тогда въ переводъ мнимой книги Аристотеля "Тайная тайныхъ". Была, наконецъ, и еще одна форма Александрін, которую считали ел южно-русской редакціей, но она оказалась буквальной переписью русскими буквами стараго польскаго перевода латинской Historia de preliis 1).

Объясненіе особеннаго успъха сербской "Александріи", явившейся у насъ въ XIV — XV въкъ, заключается въ томъ, что эта редакція еще расширяла элементъ чудеснаго, а кромъ того давала самому Александру христіанскую окраску. Она послужила въ особенности предметомъ разысканій г. Веселовскаго. Происхожденіе сербской "Александріи" представляло вопросъ болъе сложный, чъмъ исторія "Александріи" болгарской: послъдняя была прямо переводомъ греческаго текста псевдо-Каллисвена, въ связи съ извъстными греческими хронистами, съ дополненіями изъ памятниковъ славяно-русской письменности; характеръ "Александріи" сербской представляется гораздо болъе запутаннымъ. Подлинникъ ея былъ несомнънно греческій: есть греческіе тексты того же типа; въ переводъ сохранились грецизмы, но есть и черты, указывающія на присутствіе элемента

<sup>1)</sup> Истринъ, стр. 136, 138—139, 251, 287—288, 313. Не совстить понимаемъ, почему авторъ постоянно неправильно пишетъ имя Каллисоена. Непонятое имъ слово: "въ талбу" (стр. 230 и стр. 231 текстовъ) значитъ: въ заложники, отъ стараго слова "талъ".



романскаго, и какъ видно изъ нъкоторыхъ греческихъ рукописей 1), этотъ романскій элементь находился уже и въ греческомъ текстъ, какой могъ быть подлинникомъ сербской редакціи. Между прочимъ, въ эпизодъ преданій о Троъ, внесенномъ въ "Александрію", подобный греческій тексть приводить собственныя имена отчасти въ ихъ обыкновенной формъ, а отчасти въ такой, которая указываеть, что онъ прошли черезъ латинскую форму: въ такой же латинизированной формъ эти имена повторяются и въ сербской редакціи Александріи 2). Эти особенности языка вивств съ некоторыми подробностями самаго изложения приводили г. Веселовскаго къ заключенію, что и самый подлинникъ сербской Александріи испыталь средне-латинское и романское вліяніе. "Греческій источникъ сербской рецензіи, — говорить онъ, --- очевидно, не непосредственно выработался на греко-византійской почвъ изъ какого-нибудь текста псевдо-Каллисоена; последовательное употребленіе романизмовъ и латинскій обликъ собственныхъ именъ указываютъ на знакомство редактора съ литературой западной романтики, если не на посредство или вліяніе какой-нибудь западной, нын'в утраченной обработки, въ род'в Historia de preliis, пространный текстъ которой не разъ служилъ намъ комментаріемъ къ нашему роману. Какъ пересказана была по-гречески, по одной изъ позднейшихъ европейскихъ передъловъ, византійская повъсть о Floire и Blanceflor, утраченная въ подлинникъ, но сохранившаяся въ старо-французской поэмъ, такъ вообще старые греческіе и византійскіе мотивы и разсказы, унесенные на западъ, возвращались на родину въ новомъ освъщении. Взятие латинянами Константинополя (1203 г.), открывшее пути западному литературному вліянію, взятіе Даміэтты (1220 г.), обновившее память мъстныхъ преданій о пророкъ Іереміи, играющемъ столь видную роль въ сербской Александріи —таковъ terminus a quo 3) сложенія и ея греческаго подлинника. Другую хронологическую грань представляють списки старославянскаго перевода, восходящіе къ XV въку; въ XIV-XV вв. могъ быть сдёланъ и самый переводъ, что отнесло бы время составленія греческаго подлинника къ XIII—XIV стольтіямъ". Далье, указаніемъ о времени составленія этой формы "Александрін" можеть служить то, что псевдо-Каллисоеновы скиом, война съ которыми составляеть одинъ изъ первыхъ подвиговъ Алек-

<sup>1)</sup> Вънская, изданная Веселовскимъ въ приложения къ его изслъдованию.

в) Напр.; Кандархусъ, Полукратушь, Вринеушь, Селевкушь, "сынъ Киросовъ" (Кировъ), Пріамушь и т. п.; вообще окончанія на из (ушъ), ев; переходъ ф въ п и обратно.

в) Т.-е. хронологическій пункть, съ котораго можно считать это сложеніе,

сандра, замънены здъсь куманами (половцами): Византія вела съ ними войны, которыя завершились окончательнымъ пораженіемъ ихъ въ 1095 году, и по мивнію г. Веселовскаго, появленіе ихъ имени могло быть отголоскомъ если не непосредственнаго, то близваго воспоминанія. "Страннымъ въ нашей гипотезъ о западномъ источникъ или источникахъ греческаго подлиннива сербской Александріи представляется то обстоятельство, что до сихъ поръ между европейскими пересказами романа не встрътилось ни одного съ характерными признаками нашей редакціи",--но есть указанія, что отдільные, спеціально ей принадлежащіе, эпизоды были извъстны и въ западной литературъ. Какъ мы замътили, собственныя имена передаются въ сербской Александрін, вследь за греческимъ, латинизированнымъ подлинникомъ, особеннымъ образомъ: подобныя формы встръчаются и въ другихъ памятникахъ той же группы (какъ Троянская притча, о которой будемъ говорить далве, и др.) и указывають на извъстныя діалектическія особенности, а также на установившійся пріемъ и возможность западнаго вліянія 1). Съ фактами этого сербо-романскаго вліянія въ древней русской пов'єсти мы еще встр'єтимся.

Что Александръ Македонскій сдълался уже въ древнее время героемъ любимаго героическаго и чудеснаго романа, легко объясняется его громкой исторической ролью. Онъ былъ исполнителемъ самаго сильнаго движенія греческой власти и цивилизаціи на азіатскій востокъ, гдъ онъ и утвердились потомъ на цълые въка. Его походъ въ Малую Азію, Персію и еще болъе отдаленныя страны азіатскаго востова, о которыхъ до тѣхъ поръ существовали только самыя темныя представленія, этоть походъ быль быстрымъ побъдоноснымъ шествіемъ, не могъ не поразить современниковъ и тъмъ болъе окружаемъ быль чудесвыми сказаніями въ потомствъ; возбуждала сочувствіе и личность самого героя, умершаго молодымъ, отличавшагося героической смълостью и вмъстъ мудростью и великодушіемъ. Новъйшіе изслъдователи ставили вопросъ о томъ, гдъ былъ источникъ этой героической повъсти-была ли это народная сага или внижный романъ, украшавшій подлинную исторію: въроятно, что въ составъ повъсти участвовало и то, и другое. Многія подробности не могли быть произвольно выдуманы книжникомъ, и впослъдствии къ "Александріи" легко приставали другія народныя сказанія; съ другой стороны, "Александрія" переполнена эпизодами чисто книжнаго рода, каковы, напр., многочисленныя посланія, кото-

<sup>&#</sup>x27;) Изъ исторіи романа и пов'єсти, I, стр. 437—451.

рыя пишеть и получаеть Александръ. Начало повъсти, которое повторяется во всёхъ ен редавціяхъ и прицисываеть Александру происхождение отъ египетскаго царя и волхва Нектанава, явившагося въ Олимпіадъ въ видъ египетскаго бога Аммона, --представляется уже преданіемъ, которое хотьло привязать Александра къ Египту и городу Александріи: онъ получаеть Египеть не какъ плодъ завоеванія, а какъ законное наслъдіе. Но если одни эпизоды повъсти должны были прославлять городъ Александрію, то другія редакціи псевдо-Каллисоена носять іудейско-христіанскій характеръ: Александръ приходить въ Герусалимъ; іудеи, видя невозможность сопротивленія, торжественно встр'ячають его и на вопросъ: "какому богу служите вы?" ему отвъчали: "мы служимъ единому Богу, который сотворилъ небо и землю и все, что въ нихъ; никто изъ людей не можетъ Его постичъ". Тогда Александръ сказалъ: "такъ какъ вы служите истинному Богу, то идите съ миромъ; Богъ вашъ будетъ моимъ Богомъ". И потомъ пророкъ Іеремія является ему во снъ, говорить ему объ истинной въръ, о Богъ-Саваооъ и т. д. Эта близость Александра къ нравственнымъ понятіямъ христіанскимъ не разъ высказывается въ теченіе разсказа: онъ со вниманіемъ слушаеть поученія "нагомудрецовъ", которыхъ нашелъ на дальнемъ востокъ, и благоволить имъ; среди своихъ побъдъ и могущества онъ сознаетъ пичтожество земного величія, и если въ военныхъ дълахъ отличается большимъ искусствомъ и хитростью, то въ своихъ нравственныхъ понятіяхъ выказываетъ великое смиреніе и мудрость. Отдаленные походы естественно давали поводъ къ невъроятнымъ разсказамъ о чудесахъ дальнихъ странъ, никъмъ раньше не виданныхъ — разсказовъ, которыхъ, конечно, невозможно было провърить.

Классическая слава подвиговъ, героическаго характера и мудрости Александра перешла и въ христіанскія времена. Не было историческаго лица, знаменитость котораго распространялась бы такъ широко и привлекала такой интересъ; онъ сталъ центромъ богатой легенды. "Александрія" передаетъ много поучительныхъ изреченій, мудрыхъ рѣшеній Александра въ родѣ судовъ Соломона, и съ этой стороны отвѣчала также вкусамъ древнихъ и средневѣковыхъ читателей. Сопоставляя легендарныя черты Александра въ литературѣ древней и средневѣковой, г. Веселовскій указываетъ, какъ античный Александръ развивался, наконецъ, въ полу-христіанскаго героя. "Назидательный характеръ нашего памятника достаточно выяснился изъ предъндущаго изложенія; онъ сознательно любитъ апофтегму: ею ще-

голяеть и Дарій, и Поръ, но особливо Александръ, сложившійся уже у Плутарха въ типическій образъ царя-философа, бесъдующаго съ брахманами-гимнософистами (Плутархъ, псевдо-Каллисеенъ, Палладій), съ мудрецами (Талмудъ), философами, не даромъ сходящимися у его гроба, чтобы задуматься надъ бренностью земного величія. Въ то время какъ средневъковые жонглёры увлекались представленіемъ блестящаго, щедраго царя, старая и новая новелла любили ставить его въ положенія, вызывавшія общіе вопросы и философскія сомнінія". Таковы разсказы еще Цицерона и Валерія Максима, потомъ блаженнаго Августина и затемь средневековых сборниковь, изъ которых одинь, напр., выводить самого Александра въ бесъдъ съ наслъдникомъ древнихъ царей, отказавшимся отъ власти и проводящимъ все время въ склепъ, гдъ онъ перебираетъ кости, стараясь узнать, какія изъ нихъ принадлежали царямъ, какія рабамъ-и не находя между ними никакой разницы".

"Этотъ идеализированный образъ Александра полюбился отцамъ церкви, —продолжаетъ г. Веселовскій: —Василій Великій, Григорій Назіанзинъ, Іоаннъ Златоустъ приводятъ примъры его мудрости, справедливости, воздержанія и милосердія, и цитируютъ его изреченія. Его слабости и порочныя увлеченія не забыты, но не всегда ведутъ къ отрицательной характеристикъ, какъ у Евсевія и Орозія: чаще они упоминаются какъ бы затъмъ, чтобы оттънить положительныя стороны идеала: и такого-то героя, мудреца, одолълъ порокъ, скосила смерть! "Такъ, напр., писалъ о немъ І'ригорій Назіанзинъ въ своихъ стихотвореніяхъ, и старое русское "Преніе живота и смерти" вспоминаетъ о немъ въ томъ же смыслъ: смерть похваляется: "Александръ Македонскій и удалой и храбръ, и всей подсолнечной царь и государь былъ, ла и того азъ взяла!"

"Это представленіе чего-то рокового усиливалось, въ иной связи, тімъ містомъ, какое выпало на долю Александра въ талмудическихъ и христіанскихъ толкованіяхъ Даніиловыхъ пророчествъ. Вся его историческая роль явилась въ фаталистическомъ освіщеніи: побідитель персовъ, создавшій всемірное господство македонянъ, онъ пришелъ какъ бы за тімъ, чтобы уготовить такое же господство римскаго имени. Римляне славны уже тімъ однимъ, что переяли власть македонянъ, говоритъ Златоустъ... Все это указываетъ въ христіанскомъ обществі на своеобравный интересъ къ Александровой легендів, отрывочныя упоминанія которой у перковныхъ писателей дають матеріаль для исторіи ея позднійшихъ версій... Въ такой средів становится

понятно сложеніе "христіанизованныхъ" Александрій въ родъ нашей и включенной эпизодомъ въ житіе Макарія римскаго; понятна своеобразная историко-политическая идея псевдо-Меоодіевыхъ откровеній, ділающая Олимніаду-Хусиоу матерью не только Александра, но и Византіи, сыновья которой властвують въ Римъ, Царьградъ и Александрін, — какъ съ другой стороны насъ не поразять ни церковныя изображенія легенды о полеть Александра на грифахъ, примънительно къ Исайъ, гл. XIV, ни помъщение одного изъ чудесныхъ эпизодовъ Александрін въ Цвътнивъ XVI в., среди чудесъ, совершившихся въ Печерской обители, съ заглавіемъ: "А се иное чюдо Александра". Александръ христіанизовался" 1).

Чудеса, видънныя Александромъ въ далекихъ странахъ востока, также подпали христіанскому истолкованію. Выше мы указывали совпаденіе "Александріи" съ апокрифическимъ сказаніемъ о лустынникъ Макаріи ("римскомъ"), жившемъ въ двадцати верстахъ отъ рая. Одна изъ старыхъ редакцій нашей "Александрін" прямо воспользовалась этимъ сказаніемъ въ дополненіе своего изложенія: г. Веселовскій объясняеть, что самый апокрифъ образовался на почвъ какого-нибудь христіанизованнаго посланія Александра къ Олимпіадъ и Аристотелю, гдъ Александръ говорить о своемъ хожденіи въ страну блаженныхъ людей (Makares), съ воторыми авторъ апокрифа по типу и имени сблизилъ пустынножителя Макарія; съ другой стороны сербская "Александрія", или ея греческій подлинникъ, воспользовалась между прочимъ сказаніемъ сходнаго типа, и въ заключеніе чудовищные народы и звъри, видънные Александромъ, обращались въ фантасмагорію христіанскихъ мытарствъ, а страна блаженныхъ приготовляла въ виденію рая: Александръ быль недалеко отъ рая, но не могь бы его видъть, потому что рай обведенъ неприступной ствной <sup>2</sup>).

Таковъ быль характеръ памятника, который пришель къ намъ еще въ древнемъ періодъ нашей письменности однимъ изъ первыхъ образцовъ внижной повъсти, и понятно, почему "Александрія" распространилась у насъ едва ли не больше, чёмъ вакое-либо другое произведение повъствовательной литературы. Уже въ своемъ первообразъ она являлась со всей привлекательностью повъствованія, которая приближала ее къ героическому эпосу, съ великимъ обиліемъ чудеснаго, наконецъ съ примъненіями въ смыслъ христіанской легенды и минологіи. Не мудрено, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ исторін романа и пов'єсти, І, стр. 420—424.. <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 305—329.

Digitized by Google

на русской почев она была еще прикрашена новыми баснословными и апокрифическими подробностями—изъ домашнихъ внижныхъ источниковъ... Рукописи ея весьма многочисленны, и многія изъ нихъ— "лицевыя", т.-е. идлюстрированныя 1); Александръ былъ знакомымъ именемъ въ произведенияхъ народной письменности и въ народной картинкъ 2).

Выше мы привели мненіе одного изъ изследователей нашей "Александрін", что въ обрисовкъ характера Александра она стоитъ нисколько не ниже западныхъ "Александрій" и ръзко отличается отъ нихъ полнымъ отсутствіемъ анахронизмовъ, тогда какъ въ западныхъ романахъ Александръ изображается въ настоящей рыцарской обстановкъ, что является "неправдоподобнымъ" 3). Можеть быть, однако, что эта черта западныхъ "Александрій", съ другой точки эрвнія, вовсе не была особеннымъ недостаткомъ. Русская "Александрія", хотя бы избъгала анахронизмовъ, не была все-таки исторіей и не въ этомъ состоить историко-литературный интересъ памятника: если западныя поэмы приближали античнаго героя въ быту своего времени, это означало только, что онъ живъе воспринимали содержание сказаний, больше старались усвоить его идеальныя стороны. Трудъ западныхъ писателей былъ болъе самостоятельной попыткой воспроизведения героической темы, когда работа нашихъ редакторовъ была только внёшнимъ компилятивнымъ подборомъ подробностей. Въ этомъ сказалась разница двухъ состояній литературнаго развитія.

Къ той же области южно-славянского литературного преданія, накъ сербская "Александрія", и въроятно той же эпохъ принадлежить одно свазание о Троянской войнь, извъстное въ старыхъ рукописяхъ подъ заглавіемъ: "Притча о кралехъ".

Троянскія свазанія были очень распространены въ средневъковой литературъ, особливо въ западной — между прочимъ всявдствіе распространенной легенды о троянскомъ происхожденіи западныхъ государствъ и народовъ; но источникъ этихъ сказаній быль не Гомерь, а позднівишія сказанія, въ особенности мнимыя произведенія Диктиса и Дарета. Диктись быль гревь сь острова Крита, спутникъ Идоменея: его мнимая исторія троян-



<sup>1)</sup> Такая лицевая рукопись издана Обществомъ любителей древней письменности, другую, "великольщно иллюстрированную", упоминаеть Веселовскій изъ собранія Буслаева (Изъ ист. романа и пр., I, 450); еще одну иллюстрированную Александрію мы видьли въ библіотекь Павловскаго дворца, и т. д.

3) О последнемъ у Ровинскаго, "Русскія народныя картинки" (указатель).

3) Истринъ, стр. 240.

ской войны долго оставалась въ неизвѣстности и открыта была уже при Неронъ, когда землетрясение раскрыло его могилу, гдъ и хранилось его твореніе. Оно сохранилось только въ латинскомъ пересвазъ, но неръдво упоминается у византійскихъ писателей, напр. въ хроникъ Малалы; древній славянскій переводъ Малалы, относимый въ Х въку, представляеть старъйшее изложение троянской исторіи въ славяно-русской письменности. Диктисъ былъ въ своемъ разсказъ партизаномъ грековъ; напротивъ, на сторонъ троянцевъ стоитъ Даретъ (Dares). Это былъ опять упоминаемый въ Иліадъ троянскій жрецъ Гефеста и написалъ будто бы свою фригійскую Иліаду, восхваляющую троянцевъ и сохранившуюся въ датинскомъ переводъ, который ходилъ съ именемъ Корнелія Непота. Даретъ пользовался въ средніе въка особенною популярностью: на немъ основалъ Бенуа де-Сентъ-Моръ свой французскій романъ о Тров, который послужилъ образцомъ для латин-ской Historia destructionis Trojae Гвидона де-Колумны, переве-денной позднве на русскій языкъ. Сочиненія Диктиса и Дарета были въ числѣ первыхъ печатныхъ книгъ въ концѣ XV-го сто-Riter.

Славяно-русская "Притча о кралехъ" представляетъ особую троянскую исторію. Въ древнъйшемъ ея текстъ она помъщена при славянскомъ переводъ византійской хроники Манассіи (половины XIV въка), послъ разсказа о троянской войнъ самого Манассіи. Языкъ притчи отличается отъ перевода Манассіи и признается народно-болгарскимъ; но есть также хорватско-глаголическіе тексты этой повъсти, которые вмъстъ съ болгарскимъ восходятъ, въроятно, къ болье древнему оригиналу; наконецъ, въ сокращенномъ и значительно обрусъвшемъ изложеніи притча вошла, вмъстъ съ хроникой Манассіи, въ русскіе хронографы и существуеть также во множествъ отдъльныхъ списковъ, подъ новымъ заглавіемъ: "Повъсть о созданіи и поплъненіи тройскомъ и о конечномъ разореніи, еже бысть при Давидъ царъ іудейскомъ".

Троянская притча обратила уже вниманіе Востокова своеобразнымъ написаніемъ собственныхъ именъ, аналогичнымъ съ
тъмъ, какое мы видъли въ сербской "Александріи", и Востоковъ
предположилъ уже для притчи латинскій источникъ; г. Веселовскій полагаетъ возможнымъ и источникъ романскій. Что оригиналъ притчи былъ вообще западный, это представляется несомнъннымъ послъ замъчаній Ягича, и особенно послъ подробныхъ
сличеній Веселовскаго. Какой именно былъ этотъ источникъ,
остается неясно. Нъкоторыя греческія слова, которыя встръчаются

въ притчъ, приводили Миклошича къ заключенію, что она моглабыть переведена съ греческаго; по мнѣнію г. Веселовскаго, это можно было бы допустить лишь при предположеніи, что самый греческій текстъ быль переводомъ съ латинскаго или романскаго, сохранивъ черты его міросозерцанія и форму собственныхъ именъ. По содержанію притча распадается на двѣ части: первая, объюности Париса, совпадаетъ съ различными средневѣковыми поэмами; вторая принадлежитъ только славянскимъ текстамъ,—ното и другое могло заключаться вмѣстѣ въ оригиналѣ славянской притчи, который до сихъ поръ остается, однако, неизвѣстнымъ: видно только, что составитель этого оригинала пользовался Овидіемъ (Героиды и Метаморфозы).

На вопросъ, гдъ сдъланъ былъ славянскій переводъ повъсти, г. Веселовскій замівчаєть: "Сходство стиля и направленія, а также и звуковыя особенности (упомянутыя выше) не позволяють отдёлить ее отъ сербской Александріи, относимой Ягичемъ въ Босніи и съверной Далмаціи, и отъ сербскихъ подлинниковъ бълорусскихъ Тристана и Бовы (о нихъ далъе). Именно въ указанной мъстности византійское и западное теченія могли скрещиваться и вызвать литературу переводовъ, распространившихся отъ Болгарін до Россіи. Насколько эти переводы върно сохранили намъ свои подлинники, объ этомъ судить трудно; подлинника троянской повъсти мы не знаемъ, какъ не знаемъ западнаго текста Александрін, который подходиль бы къ греко-сербскимъ версіямъ этого романа"... Здёсь, въ Босніи и северной Далмаціи, была. именно удобная почва для сближенія славянской письменности съ литературой романской: нъкогда здъсь шло движение богомильской ереси на западъ, здёсь составилась хорватская хроника. попа Дуклянина, здёсь вскорё развилась по итальянскимъ образпамъ далматинская поэзія и т. д.

Въ славяно-русской письменности троянскія сказанія, какъ и "Александрія", не получили такой самостоятельной обработки, съпримъсями національнаго быта, какъ было съ тъмъ и другимъ на западъ. Единственныя національныя примъненія состоять вътомъ, что рядомъ съ классическими именами являются передълки на славянскій ладъ: Ифигенія называется Цвътаною, Юнона—Юная, Юпитеръ названъ пророкомъ, а три богини на судъ Париса переведены "вилы-пророчицы". Парису, воспитанному пастухомъ, придано отчество: "Фарижъ Пастыревичъ" и т. п. Славянскому переводчику принадлежитъ, кажется, заключеніе, одинаково повторенное въ древней ватиканской рукописи и новъйшей русской: "и такъ кончилось троянское кралевство... такъ Богъ

смиряеть возносящихся, и съмя нечестивыхъ истребляеть, какъ провозвъстилъ пророкъ, говоря: я видълъ нечестиваго превозносящимся и высящимся, и прошелъ мимо, и не нашлось его мъсто, потому что Богъ праведенъ и любитъ правду, а пути нечестивыхъ истребляетъ и своею мышцею гордымъ противится, а право ходящимъ даетъ благодать и не лишаетъ добра ходящихъ не злобою". Было уже замъчено, что собственно говоря ничто въ троянской повъсти не приготовляетъ къ этому нраво-ученю; впослъдствіи, въ русскомъ Луцидаріи преданіе о Троъ сообщено съ суевърнымъ оттънкомъ: "Таможъ было превеликое Троянское царство; зломерзкого-жь ради волхвованія раззорися попущеніемъ божія чудодъйства, и въ конечную гибель суждено, яко отнюдь тамо нъсть жилища человъкомъ, но дивіи звъріе и зміеве тамо пожирають".

Въ старой славянской письменности были и другіе памятники, примыкавшіе къ троянскимъ сказаніямъ, но которые до сихъ поръ еще не были встрѣчены въ русскихъ рукописяхъ, какъ болгарское "Слово о ветхомъ Александрѣ".

Гораздо позднъе, повидимому, не раньше XVII въка, явился русскій переводъ троянской исторіи Гвидона де-Колумны. Это была одна изъ многихъ средневъковыхъ варіацій Дарета и Диктиса, составленная на латинскомъ языкъ въ концъ XIII въка: Троянская исторія получила романтическій характеръ, съ рыцарской обстановкой. Книга Гвидона прошла еще въ концъ XV-го въка въ числъ первыхъ печатныхъ книгъ по всей Европъ и, наконецъ, дошла къ намъ, гдъ помъщалась, между прочимъ, въ Хронографъ вмъсто "Притчи о кралехъ". У насъ она также явилась въ числъ первыхъ печатныхъ книгъ Петровскаго времени и имъла много изданій вплоть до настоящаго стольтія, при чемъ сдъланъ былъ и новый ея переводъ.

Если можно было приблизительно опредълять византійскій оригиналь "Александрін" и въ меньшей степени—Троянской притчи, то до сихъ поръ не было открыто слёда греческаго источника любопытнаго сказанія о цар'в Синагрип'в (или "Слова о премудромъ Акир'в"), представляющаго переработку сказки Тысячи й одной ночи о цар'в Сенхариб'в и его мудромъ сов'втник'в Гейкар'в. Это сказаніе находилось въ состав'в того знаменитаго, потеряннаго въ 1812 году, сборника, изъ котораго извлечено было Слово о полку Игорев'в,—но сказаніе о Синагрип'в или Синограф'в сбереглось въ большомъ числ'в другихъ списковъ,

обывновенно позднихъ, но изъ которыхъ одинъ восходитъ въ-XV въку: по этому и по другимъ обстоятельствамъ очевидно, чтосказаніе было очень популярно. Содержаніе его вкратив слъдующее. Царь Синагрипъ обладаетъ страной адорской (аравійской или ассурской) и наливской (ниневійской). У него есть мудрый советникъ, Авиръ, богатый, но бездетный: онъ тяготится этимъ одиночествомъ-когда онъ умретъ, не будетъ у него наследника, некому будеть изъ мужского пола постоять на гробе его и изъ дъвическаго-его оплакать. Онъ усыновляеть сына своей сестры, Анадана, даетъ ему наилучшія наставленія и, наконецъ, представляетъ его царю на свое мъсто. Но злобный Анаданъ хочетъ совсвиъ уничтожить его-обвиняетъ передъ царемъ, что Акиръ измънилъ ему и хочетъ лишить его престола. Акиръ долженъ быть казненъ, но върный слуга успълъ спасти его. Между тімь, Фараонь, услышавь о мнимой смерти Акира, посылаеть Синагрипу запрось, чтобы онъ прислаль Фараону тавого строителя, который построиль бы ему домъ между небомъи землей: если царь пришлеть такого, то Фараонъ четыре года. будеть платить ему дань, если-нъть, то царь долженъ платить Фараону. Царь не знаеть какъ быть; тогда слуга открываеть, что Акиръ живъ, и Синагрипъ посыдаеть его подъ другимъ именемъ въ Египетъ, гдъ онъ успъшно разръщаетъ задачу: онъ пріучиль двухь орлиць взлетать на воздухь съ клѣткой, въ которой посаженъ былъ мальчикъ; орлицы взлетъли и мальчикъ вричалъ сверху, что строители готовы и пусть только египтяне подають имъ каменья и известь. Подобнымъ образомъ онъ рѣшаеть другія загадки Фараона, возвращается домой, гдв царьосыпаеть его почестями; Анадань быль жестоко наказань.

Разсказъ совершенно сходенъ со сказкой Тысячи и одной ночи, до самыхъ собственныхъ именъ. Путь, какимъ она пришла къ намъ, до сихъ поръ не выясненъ: не было встръчено греческаго памятника, который могъ быть оригиналомъ нашего сказанія, но что подлинникъ былъ именно греческій, въ этомъ едвали можетъ быть сомитніе ).

Указаніемъ на его существованіе можеть служить давно отмѣченное и недавно изданное сказаніе, изъ котораго оказывается, что съ этимъ царемъ Синагрипомъ совершилъ одно чудо Николай Чудотворецъ. Царь Синагрипъ отправляется моремъ на войну, возстали великіе вѣтры и корабль готовъ былъ разбиться. Въ то время былъ у него "рядца" (совѣтникъ), именемъ Авиръ,

<sup>)</sup> Нъкоторыя черты въ старой редакціи Синагрипа, указывающія на греческій оригиналь, отмъчены въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 83—84.



премудрый и "зъло крестьянъ" (очень хорошій христіанинъ); онъ сказалъ царю: призови святого Николу и объщай ему канунъ и свъчу, и избавить тебя изъ моря. Царь возрадовался его словамъ, сдълалъ все по его совъту и началъ призывать святого Николу. И пошелъ корабль по морю и пришли они въ свой городъ. И спросилъ царь Акира: вто есть святой Никола, призови его во мив; тоть сказаль: есть митрополить въ Халвидонв, именемъ Өеоктиристъ — тотъ можетъ призвать Николу въ образв человъва. Царь послалъ звать митрополита въ себъ "на бракъ" (?), такъ какъ "царь объщалъ на моръ святому Николъ канунъ и свъчи, и транезы и столы готовы". Осоктиристь пришель, но, чтобы призвать Николу, надо было выстроить церковь. Въ три дня была построена церковь, отслужена была литургія, молебень, освященъ канунъ; съли за трапезу, Өеоктиристъ готовилъ мъсто святому Николь, безъ котораго нельзя вкусить брашна. Предстоящіе не върили и думали, что это ложь; но вскоръ Осоктиристь увидёль идущаго святого Николу, быстро вскочиль и пошель на встрвчу къ нему съ свечами и кадиломъ. Святой Николай свазалъ: "былъ я на моръ Тиверіадскомъ, и поднялась великая буря, и начали корабли утопать, и корабленники возопили и начали призывать мое имя, и я избавиль изъ моря корабль". Өеовтиристь спросиль его: "а что ты у нихь взяль?" Святой Николай сказаль: "объщали мнъ канунъ и свъчи и темьянъ, и дали мив печенаго тъстянаго кура", и показалъ, что ему дали. Өеоктиристъ сказалъ ему <sup>1</sup>): "а я бы ради этого тъстянаго кура и трехъ ступеней не ступилъ", а святой Никола, услышавъ эти слова отъ "святого" Оеоктириста, возвратился отъ входа царевой палаты и сказалъ: "ты гордъ, а называешься святителемъ, но сотворю на тебя молитву Вышнему царю Христу Богу". Өеоктиристь паль къ его ногамъ съ плачемъ, царь и всь люди умоляли святого Николу, чтобы онъ вошель въ палату; святой Никола вошель въ цареву палату и благословиль брашна и вино и питье, и начали ъсть и пить, а святой Нивола сталъ невидимъ. Царь и съ нимъ всв люди прославили Бога и сотворили честный праздникъ святому Николь. А святого Өеовтириста за эти "три ступени" святые отцы велъли по три года не поминать, а велёли поминать только на четвертый годъ-тогда бываетъ високосъ, - а святого Николу велёли святые отцы поминать трижды въ годъ: въ день его рожденія, на его успеніе и на перенесеніе его мощей.

<sup>&#</sup>x27;) Въ одномъ варіантъ пишется: "рече философією", т.-е. съ высовоуміємъ.



"Патріархомъ" легенды предполагается Өеостириктъ Пелекитскій, испов'єдникъ VIII вѣка, который патріархомъ не былъ. Имя его не было особенно знаменито, такъ что образованіе легенды надо относить ко времени довольно близкому, когда оно еще не было забыто; въ это время и должно было существовать на греческомъ языкъ сказаніе о Синагрипъ.

Извъстность сказанія въ греческой литературъ подтверждается еще совсимь съ другой стороны, а именно содержание его повторяется почти буквально въ эпизодъ баснословной біографіи Езопа, пришисываемой византійскому ученому монаху половины XIV въка, Максиму Плануду. Біографія по обывновенію представляєть компиляцію, и нов'яйшіе критики ея приходили въ завлюченію, что біографія носить только имя Плануда, но была сочинена не имъ; издатель біографіи по тексту, очень мало отличному отъ Планудова, Вестерманнъ, полагалъ ее около X въка; слъдовательно къ подобной, болъе далекой поръ должно быть относимо и существование арабской сказки въ византійской литературь. Дълалось и обратное предположеніе, что въ арабскій сборникъ сюжеть сказки попаль изъ греческаго источника; но для насъ этотъ вопросъ безразличенъ. Когда сказаніе о Синагрип' явилось въ славяно-русской письменности, остается, по обыкновенію, неизв'єстно: древн'єйшій русскій списокъ относится къ XV въку; къ тому же времени относятся сербо-хорватскія редакціи, весьма отличныя отъ нашихъ, и уже это одно заставляетъ предполагать гораздо болъе раннее появленіе памятника; дал'те, кром'ть того, что нашелся довольно старый сербскій списокъ, сходный съ древней русской редакцій сказанія, аналогія другихъ памятниковъ заставляеть предполагать, что и здёсь переводъ быль не русскій, а южно-славянскій. На старое происхождение его указывають арханческия черты языка.

Свазаніе, повидимому, было очень популярно и списки его доходять до XVIII-го стольтія. Между прочимъ видимо нравились поученія Акира Анадану, и онъ встрьчаются въ старыхъ рукописяхъ въ видъ отдъльныхъ статей, съ заглавіями: "поученіе отъ святыхъ книго о чадъхъ" и т. п. Сборники наставительныхъ изреченій, какъ особенно "Пчела", были вообще весьма любимы въ старину: въ эту категорію входили и поученія Акира. Акиръ учитъ Анадана хранить царскую тайну — пусть она сгніетъ въ его сердцъ, — уважать умъ въ человъкъ, не смъяться надъ чужими недостатками, не завидовать чужому счастію, быть правдивымъ. "Чадо, — говорить онъ, — лживъ человъкъ исперва въълюб-

ленъ будетъ и наконецъ въ смъсъ будетъ и въ укоризнъ бываетъ; лжива человъка ръчь яко птича шептанія суть, и безумніи послушають его. Сыну, уне (лучше) есть человъку добра смерть, нели золъ животъ; сыну, уне есть овча нога въ своею руку, нели плече въ чужей руцъ, и ближнее овча уне есть, нели далней волъ; уне есть единъ врабьи, иже въ руцъ держиши, негли тысяща птича, летяща по аеру; уне есть коноплянъ портъ, иже имъещи, нели брачиненъ (шелковый), его же не имъещи". Онъ прибавляетъ и простыя житейскія наставленія: не ходи на объдъ, не побывавши прежде у хозяина; когда много выпьешь, то поменьше говори, и прослывешь умнымъ человъкомъ; на пиру долго не сиди, чтобъ тебя не прогнали раньше твоего ухода. Въ концъ Акиръ говоритъ своему чаду: "уже научихъ тя о Христъ Іисусъ".

Позднъйшая редавція потеряла многія древнія черты, но получила много русскихъ примъненій, которыя приближали ее къ тону русской сказки. Она вообще короче древней, собственныя имена испорчены и прибавлены русскія подробности: Авиръ, между прочимъ, учитъ сына русской грамотъ; освободившись изъ заключенія, онъ идетъ "въ баняхъ паритися"; у него своя дружина — "отроки"; царя Фараона окружаютъ "посадники"; въ поученіи говорится, въроятно, пословицею, "добро сытому у великаго князя объда ждатъ, также и праведному смертнаго часу ждатъ", тогда какъ обыкновенно упоминаются цари. Между прочимъ, въ позднъйшихъ списвахъ Акиръ остерегаетъ сына отъ тъхъ же пороковъ, какіе Максимъ Грекъ, авторъ Домостроя и другіе наши моралисты XVI—XVII в. осуждали въ своихъ современникахъ.

Въ томъ же сборникъ, гдъ находилось Слово о полку Игоревъ и сказаніе о Синагрипъ, было еще одно произведеніе, свъдъніе о которомъ сохранилось въ упоминаніи Карамзина. Оно называлось "Дъяніе и житіе Девгеніево Акрита". Долго оно считалось потеряннымъ и найдено было мною около 1856 года въ одномъ погодинскомъ сборникъ Публичной Библіотеки. О древнемъ текстъ извъстны изъ Карамзина лишь немногіе отрывки съ интересными подробностями содержанія и языка. Текстъ новъйшій (въ рукописи XVII—XVIII въка и не имъющій окончанія) значительно измънился отъ въкового обращенія въ рукахъ нашихъ книжниковъ. утративъ многое изъ старины и, какъ но-

въйшія редавціи Синагрипа, впадаеть вътонъ русской внижной сказви.

Въ погодинской рукописи содержание "Дъянія" состоить въ следующемъ. Сарацинскій или аравитскій царь Амиръ влюбился въ дочь одной набожной вдовы парскаго рода въ землъ гречесвой; онъ собралъ войско и пошелъ "пакости творити въ греческой земль для ради красоты дъвицы тоя", похитиль дъвушку и скрылся. Вдова посылаеть трехъ сыновей въ погоню: "идите вы, -- сказала она имъ, -- и угоните Амира царя и отоймите сестрицу свою прекрасную; еще сестры своея не возмете, и вы и сами тамо головы своя положьте". Братья снарядились и бросились за Амиромъ, какъ ястребы златокрылатые; на границъ земли аравитской они встрътили стражу Амира и начали бить ее, "яко добрые косцы траву косити". Прівхавши потомъ къ стану царя, братья подняли на копья царскій шатеръ, и Амиръ предложиль имь бросить жребій, кому изъ нихъ достанется биться съ нимъ за сестру ихъ; три раза былъ брошенъ жребій и каждый разъ приходилось меньшому брату, потому что онъ родился вивств съ сестрой. Амиръ былъ побъжденъ на поединкв, но соглашался причять истинную въру, если братья отдадутъ ему сестру свою. Братья спросили ее, какъ жила она у царя Амира: я разсказала ему о вашей храбрости-отвъчала она, и онъ не вельль никому входить въ мой шатеръ, вельль сродникамъ скрыть мое лицо, и разъ въ мъсяцъ прівзжаль посмотреть на меня издалека; но если Амиръ крестится, то не нужно вамъ зятя лучше его, потому что онъ и славою славенъ, и силою силенъ, и мудростію мудръ, и богатствомъ богатъ. Братья согласились и Амиръ, собравши множество совровищъ, отказался отъ своего царства и ужхалъ въ землю греческую; свадьбу отпраздновали великолепнымъ пиромъ. Между тъмъ мать Амира услышала о его отступничествъ и послала трехъ сарацинянъ на волшебныхъ коняхъ, вывести Амира изъ греческой земли; въ то же время царица Амира царя видъла зловъщій сонъ; призваны были волхвы, книжники и "фарисен", и объявили, что за Амиромъ присланы гонцы изъ аравитской земли. Гонцы действительно были найдены въ тайномъ мъсть за городомъ; ихъ крестили, а волшебные кони были отданы тремъ братьямъ-богатырямъ. Черезъ нъсколько времени у Амира родился сынъ; его назвали Акритомъ, а въ крещеніи дали ему имя: прекрасный Девгеній. Онъ рось не по днямъ, а по часамъ; на тринадцатомъ году онъ уже готовился въ воинскимъ потъхамъ, "самъ же юноша красенъ велми, лице же его яко снъгъ, а румяно яко маковъ цвътъ, власы же его яко злато, очи же его велми великія яко чаши". Однажды, когда отецъ вывхаль съ нимъ на охоту, Девгеній изумиль его и всёхъ спутниковъ неустрашимостью своей въ борьбъ съ дикими звърями; туть же убиль онь четыреглаваго змія и сь тёхъ поръ сталь думать о ратныхъ делахъ. Сначала побеждаеть онъ Филипата, — который называется въ погодинской рукописи: "Филипъ-напа", — и воинственную дочь его Максиміану, которые хотъли въроломно завлечь его къ себъ; побъжденный Филипатъ сказалъ Девгенію, что есть на свётё витязь храбр'е и сильне Девгенія, Стратигъ, съ четырьмя сыновьями и дочерью Стратиговной, которая имъеть мужскую дервость и храбрость и которой напрасно добивались многіе цари и короли. За такое извъстіе Девгеній объщаль отпустить Филипата,— "только возложу знаменіе на лице твое протчаго ради времени", — но хотъль сперва увршться въ справедливости его словъ: сдавъ Филипата отцу, а Максиміану матери своей, Девгеній отправился на новые подвиги, несмотря на всъ увъщанія Амира. Погодинская рукопись прерывается на описаніи похищенія Стратиговны; изъ замътокъ Карамзина о старой рукописи видно, что Девгеній побъдилъ и Стратига, и женился на славной красавицъ.

Византійскій подлинникъ "Д'янія" быль удостов'єрень только въ последнее время. Нашелся если не самый оригиналь, то очень близкое произведеніе, — какъ и предполагалось, героическій эпось X въка изъ эпохи борьбы Византіи съ сарацинами. Русская повъсть представляеть значительныя отличія отъ изданной греческой поэмы, но основныя черты содержанія тв самыя. Въ греческой поэмъ исторія героя обставлена опредъленными историческими подробностими, отнесена къ опредъленной мъстности; въ русской повъсти эти черты стерлись, потому что были безразличны, и главное внимание обращено на подробности героическія и свазочныя, между прочимъ такія, которыхъ нёть въ изданной греческой поэмъ. Въ основъ славянскаго перевода могъ лежать особый греческій пересказъ. Какъ стерлись историческія черты, такъ въ славяно-русской повъсти слабъе выразился и любовный элементь, а взамёнь усилень элементь религіозный, и вивсто борьбы національной между греками и сарадинами сильнве выступаеть борьба религіозная между православными и погаными. Идуть приготовленія къ бою: "И начаша братаничи меньшово брата кругить (вооружать, готовить къ битвъ), а гдъ стоятъ братаничи, и на томъ мъсть аки солнце сіяеть, а гдъ Амира царя врутять, и тамъ нъсть свъта, аки тма темно, —братія же ангельскую пъснь ко Богу возсылающе: Владыко, не поддай со-

зданія своего въ поруганіе поганымъ". Подобное противоположеніе встръчается и въ русскомъ духовномъ стихъ о Дмитровской субботъ: "христіане-то какъ свъчки теплятся, а татары какъ смола черна" и т. д. Девгеній по-гречески есть Василій Дигенисъ, т.-е. двуродный, потому что онъ былъ сынъ сарацина Амира и гречанки; бабка его по греческой поэмъ—вдова Андроника Дуки, который прославился въ царствованіе Оеодоры и Льва Мудраго; царь Аравитской земли Амиръ есть эмиръ и пр. "Дъяніе" пришло въ русскую письменность въроятно опять изъюжно-славянскаго источника, но въ самыхъ рукописяхъ южно-славянскихъ не было встръчено.

Отголоски Дигениса остались и въ нашей народной поэзіи.

Наконецъ, еще одно сказаніе находилось въ старомъ сборникъ, заключавщемъ Слово о полку Игоревъ: это было сказаніе объ Индівискомъ царствів. Оно сохранилось въ другихъ рукописяхъ, было очень популярно въ старой письменности и опять оставило свои отраженія въ народной поэзіи. Сказаніе объ Индіи богатой есть знаменитое въ средніе въва посланіе Пресвитера Іоанна въ греческому императору Мануилу. Въ XII стольтін, или еще ранье, въ западной Европъ начали говорить о существованіи сильнаго христіанскаго государства въ Азін, которымъ управляль царь и витстт священникъ Іоаннъ (Presbyter Johannes). Извъстное сперва по темнымъ преданьямъ, имя это появилось въ сочиненіяхъ путешественниковъ, напр. у Плано-Карпини, Рубруквиса, Монте-Корвино и другихъ, которые съ увъренностью говорили о загадочномъ пресвитеръ; но извъстія ихъ противоръчили одно другому и представленія о неизвъстномъ царствъ запутывались болъе и болъе. Преданіе, впрочемъ, сохранялось, и имя пресвитера Іоанна вошло въ народныя легенды: извъстные три царя, отправляясь съ востока въ Виолеемъ, поручали будто бы Іоанну управленіе своими индійскими царствами. Были въ обращеніи письма, которыя писаль онь къ греческому императору, къ Фридриху Барбаруссв и др. о чудесахъ своего царства. Мандевиль разсказывалъ о немъ въ своемъ сказочномъ путешествіи. Личность пресвитера Іоанна представлялась въ самыхъ смутныхъ чертахъ, но не подвергалась сомивнію, тімь болье, что хотіли вірить удивительнымь чудесамь, воторыя находились въ его странв. Его считали татарскимъ ханомъ, принявшимъ христіанство, индейскимъ царемъ и несторіанскимъ патріархомъ; д'ялали его главою сказочныхъ рах-

манъ, о которыхъ говорила исторія Александра; позднѣе его перенесли въ Абиссинію, гдв путешественники описывали что-то подобное христіанскому царству Іоанна. Въ эпоху крестовыхъ походовъ надъялись, что могущественный пресвитеръ придетъ въ Герусалимъ и освободить эту землю отъ враговъ христіанства. Онъ — могущественный царь и первосвященникъ вмъстъ, ему служать цари и епископы, его страна преисполнена неисчислимыми богатствами и невиданными чудесами. Когда греческій царь Мануиль послаль въ нему свое посольство съ дарами и спрашивалъ объ его царствъ, то царь Иванъ сказалъ послу: рцы царю своему Мануилу—аще хощеши увъдать мою силу и вся чудеса моего царства, продай все свое царство и приди ко мив самъ, и послужи мив, и поставлю тя у собя слугою вторымъ или третьимъ... аще восхощеши писать царства моего, и ты со всвии книжники своими не можеши исписати моего царства до исхода души твоей, и ни твоего царства не станеть, и тебя съ харатьею, на чемъ мое царство исписати, занеже нелзъ тобъ моего царства земли писати и всъхъ чудесъ. Азъ бо есмь до объда патріархъ, а послъ объда царь, а царь есми надъ треми тысящами цари и шестью соть, а поборнивь есми по православной въръ Христовой, а царства моего итти на едину страну 10 мъсецъ, а на иную страну не въдаю и самъ, гдъ небо и земля соткнулась", и т. д. Кромъ этихъ богатствъ, средневъковое воображение наполнило страну царя Ивана всявими чудесами: тамъ живутъ удивительные люди, пигмен и веливаны, люди съ четырьмя руками, люди-половина пса и половина человъка, люди съ очами и ртомъ на груди, люди съ свотьими ногами, сильные блёднолицые люди, такъ что "единъ ударится на тысячу человъкъ" и т. д.; родятся въ той странъ всякіе чудные звіри, птица фениксь, всякіе дорогіе камни, между прочимъ камень, который светить ночью точно огонь горить; есть море песочное и ръка, которая три дня течеть каменьемъ безъ воды; страна полна обиліемъ и нѣть въ ней ни татя, ни разбойнива, ни завистливаго человъва. Когда царь Иванъ идетъ въ походъ (у него сто тысячъ конной рати и сто тысячъ пѣшей), то передъ нимъ несутъ двънадцать врестовъ и двънадцать стяговъ, и одинъ крестъ деревянный съ изображениемъ Господня распятія, а въ сторон'в того вреста несуть золотое блюдо, на воторомъ положена одна земля, "и смотря на эту землю, мы вспоминаемъ, что отъ земли созданы и въ землю опять пойдемъ", а на другомъ волотомъ блюдъ драгоцънный камень и "четій жемчугъ", воторымъ означается величіе Индейскаго царства и т. д.

Происхожденіе сказанія до сихъ поръ не выяснено въ самой западной литературь, гдь оно было въ средніе выка чрезвычайно распространено: явилось ли оно изъ греческаго источника или возникло самостоятельно на западной почвъ. Нъкоторыя подробности посланія допускали возможность перваго предположенія, но до сихъ поръ не было найдено нивакого слъда греческаго оригинала. Нашъ новъйшій изследователь, разлагая посланіе (какъ мы знаемъ его теперь) на его составныя части, находить, что оно отличается двойственнымъ характеромъ — религіознымъ и сказочнымъ: пресвитеръ Іоаннъ есть христіанскій царь, смиренный служитель Христа, аттрибуты его власти — церковнаго характера, онъ-защитникъ гроба Господня и т. д.; съ другой стороны его царство — царство чудесъ: въ его царствъ живутъ различные звъри, текутъ особыя ръки, живутъ рахманы, амазонки, десять племень іудейскихь и т. п. Съ теченіемъ времени Посланіе пресвитера встрътилось съ "Александріей"; такъ какъ въ обоихъ произведеніяхъ была затронута Индія съ ея чудесами, то между двумя произведениями естественно возникло взаимодъйствіе: Александру стали приписывать то, что находилось въ царствъ пресвитера, а пресвитеру то, что видълъ Александръ. Но если взять не позднія, а древнюю редакцію латинскаго посланія, то въ ней не окажется никакого сходства съ "Александріей". Александръ не видалъ ни одного чуда, которыя находятся въ парствъ пресвитера: это какъ будто двъ совершенно различныя Индіи, если не считать рахманъ и амазонокъ, но они и не могуть идти въ счеть въ виду своей общеизвъстности и помимо псевдо-Каллисоена. Нашъ изследователь замечаеть, что еслибы посланіе явилось въ Византіи, то было бы естественно ожидать въ немъ отголосковъ "Александріи"; если же этого нъть, то можно предполагать, что сказочная сторона посланія составилась, независимо отъ псевдо-Каллисоена, въ то время и въ томъ мъстъ, гдъ псевдо-Каллисоенъ еще не быль извъстенъ, —а на западъ онъ сталъ распространяться главнымъ образомъ только съ XI въка. Представляется такой выводъ, что религіозная часть посланія, сопоставленіе пресвитера Іоанна съ императоромъ Мануиломъ, могла образоваться на византійской почвѣ и для заимствованій изъ псевдо-Каллисеена не было основаній, потому что вся обстановка пресвитера христіанская, — именно въ этой части посланія и зам'вчаются н'якоторые грецизмы. Но если доля латинскаго посланія могла быть заимствована съ греческаго, то другая часть его, сказочная, составилась на западъ на основании одного еврейскаго баснословнаго путешествия ІХ

въка или другого подобнаго источника. Съ прибавкой сказочнаго элемента посланіе получило новый интересъ и стало широко распространяться на западъ: образовался цълый рядъ редакцій, которыя все болъе дополняли содержаніе посланія новыми чудесами 1).

Этой судьбой памятника опредъляется и происхождение славяно-русскаго сказания объ Индъйскомъ царствъ. Оно было, безъ сомнъния, переведено съ латинскаго, по одной изъ болъе старыхъ редакцій: латинскій источникъ обнаруживается въ переводъ пълымъ рядомъ латинизмовъ, какъ напр.: "сатыръ" (satyri), "гигантешь" (gygantes), "тигрисъ" (tigres), "мнокли человъци" (monoculi)- "леонисъ, лютый звъръ" (leones), "урши бъліи, рекше медвъди" (ursi albi), "бовешь", будто бы звърь о пяти ногахъ (boves) и т. п. Представляется очень въроятнымъ, что мъстомъ появленія перевода былъ тотъ самый пунктъ южнославянской литературной дъятельности, гдъ мы уже видъли встръчу византійскихъ и латино-романскихъ вліяній, именно Боснія и съверная Далмація, откуда вышла сербская "Александрія" и Троянская притча.

По общему отношенію въ Индіи Сказаніе сближалось съ "Александріей" и послужило къ дополненію последней. Такъ именно оно вошло во вторую редавцію русской псевдо-Каллисоеновой "Александрін", а такъ какъ последняя существовала уже въ началъ XV въка, то первая редакція Сказанія можетъ быть отнесена въ конецъ XIV въка или даже въ XIII—XIV в., въ упомянутой выше мъстности. "Очевидно, —завлючаетъ г. Истринъ (стр. 62),—въ XIII—XIV въвъ на Далматинскомъ побережьъ было особенное литературное движение, во время котораго совершались переводы съ греческаго и латинскаго языковъ. Въ Сербін это было царствованіе Н'вманей, а изв'єстно, что они стремились создать независимое государство не только въ политическомъ, но и въ умственномъ отношеніяхъ. Нътъ особенныхъ указаній на то, что переводъ Сказанія объ индейскомъ царстве сдъланъ былъ на сербскій языкъ: намятникъ слишкомъ малъ, да въ тому же первая редакція его въ отдёльномъ спискъ не сохранилась. Но въ виду всего сказаннаго, въ этомъ нътъ ничего неправдоподобнаго". Болъе древняя редакція Сказанія вошла въ "Александрію"; вторая редакція существуеть въ отдёльныхъ спискахъ.



<sup>1)</sup> Истринъ, стр. 7-9, 11.

Исторія Варлаама и Іоасафа, или Іосафата, была чрезвычайно любима въ средніе въка на Востокъ и на Западъ. Іоасафъсынъ индъйскаго царя Абеннера (въ нашемъ старомъ переводъ: Авенира), идолопоклонника и гонителя христіанства. Когда у царя родился сынъ неописанной красоты, звъздочеты предсказывали ему славу и богатство; но мудръйшій изъ нихъ замътилъ, что царство его будеть не въ этомъ мірѣ и что царевичъ вѣроятно сделается последователемъ гонимой религии. Чтобы отвратить эту опасность, царь выстроиль сыну богатыя палаты, окружиль его роскошью, но держаль взаперти, чтобы предотвратить всякія встръчи съ бъдствіями жизни и также съ христіанскимъ ученіемъ. Но паревичь поняль наконець, что живеть въ заключеніи, и жаловался отцу, что не можеть выносить этой жизни. Царь разрѣшилъ ему выходить, но велѣлъ, чтобы на дорогѣ его удалнемо было все печальное; паревичу случилось однако встрътить двухъ людей, прокаженнаго и слепого, потомъ дряхлаго старца: онъ понялъ, что на землъ есть страданіе и смерть. Онъ сталь задумываться надъ тщетою жизни и искаль, кто бы могь его просвътить. По высшему откровенію узналь объ этомъ святой пустынникъ Варлаамъ и подъ видомъ купца пришелъ въ индъйскую землю; онъ говорилъ приставнику Іоасафа, что имъетъ драгоценный камень, который хотель продать царевичу. Камень имълъ чудесное свойство: онъ освъщаетъ истиной сердца слъпыхъ, открываетъ слухъ глухимъ, исцеляетъ больныхъ, изгоняетъ демоновъ, но онъ виденъ только людямъ съ здоровыми очами и чистымъ теломъ. Царевичъ пожелалъ видеть камень, но Варлаамъ сказаль, что должень испытать сперва его разумъ. Следуеть затемъ рядъ притчъ, которыми Варлаамъ постепенно разъясняетъ ему христіанское ученіе. Сюжеты разсказовъ взяты отчасти изъ евангельскихъ притчъ, отчасти изъ восточныхъ сказаній. Въ концъ концовъ Варлаамъ креститъ царевича и уходитъ, оставивъ ему по его просъбъ свою грубую одежду. Между тъмъ царь узнаеть о сношеніяхъ царевича съ Варлаамомъ, посылаеть за пустынникомъ погоню, призываетъ одного мудреца своей въры. чтобы разубъдить царевича, но самъ мудрецъ въ бесъдахъ съ царевичемъ обращается въ христіанство и бъжить въ пустыню; наконецъ царь призываетъ волшебника, который съ помощью демоновъ старается возбудить страсти въ юношъ, окружаетъ его красавицами, но царевичь остается непоколебимъ, и самъ волшебникъ обращается въ христіанство. Царь разділиль, наконецъ, свое царство и отдалъ половину его царевичу, ожидая, что заботы правленія возвратять его къ прежней въръ; царевичь не сопротивлялся, началь правленіе, научиль свой народъ истинной въръ и сдълалъ свою землю образцомъ христіанскаго царства. Наконецъ обратился въ христіанство самъ царь Авениръ. По его смерти новый царь нъсколько лътъ правилъ еще своимъ народомъ, оплакивая отца, но затъмъ, назначивъ паремъ одного изъ вельможъ, ръшился удалиться въ пустыню. Опечаленный народъ погнался за нимъ и вернулъ его, но Іоасафъ повториль ему свое ръшение и тайно ушель въ пустыню къ той власяниць, которую нькогда оставиль ему Варлаамь. Два года онъ скитался въ пустынъ, отыскивая своего учителя среди всявихъ лишеній и искушеній, придуманныхъ дьяволомъ, пока другой пустынникъ указалъ ему путь къ Варлааму. Царевичъ прожилъ въ пустынъ тридцать пять лъть, схоронилъ своего учителя и затемъ самъ скончался. Похоронилъ его тотъ же самый пустынникъ, который указалъ ему путь къ Варлааму. Въ видъніи одинъ страшный мужъ вельлъ ему идти въ индъйское царсто и возвъстить о смерти царевича; пришелъ царь съ толной народа, нашелъ тъла царевича и Варлаама нетлънными и благоуханными и торжественно перенесъ ихъ въ столицу.

Оригиналомъ нашего сказанія былъ греческій памятникъ, авторомъ котораго считали Іоанна Дамаскина или другихъ Іоанновъ. Давно дѣлалось предположеніе, что авторомъ этой исторіи былъ какой-либо восточный христіанинъ, эвіопскій или абиссинскій, книга котораго перешла въ греческую литературу. Въ новѣйшее время установилось мнѣніе, что исторія Варлаама и Іоасафа есть христіанская передѣлка исторіи Будды.

"Эстетическое достоинство этой пламенной апологіи христіанской жизни, -- говоритъ о греческомъ "Варлаамъ" историкъ византійской литературы Крумбахеръ, — гдв съ убъдительною силой изображается борьба противъ мірской суеты, стоить внъ всяваго сомнънія. Композиція превосходна; противоположности настроеній лицъ и жизненныхъ условій изображены прекрасно. Поэтому книга должна была произвести самое глубокое впечатление на върующіе народы Европы. И однако, источникъ этого произведенія быль вовсе не христіанскій. Какь исторія Синдибада и Калила-и-Димна, такъ и романъ о Варлаамъ произошелъ изъ Индін; это есть предпринятая въ христіанскомъ духв переработка исторіи Сиддарты, который поздніве подъ именемъ Будды сталь основателемь буддизма (ум. въ 543 г. до Р. Х.). Такимъ образомъ, историческая основа разсказа не есть Іоасафъ и царь Абеннеръ, которые въ дъйствительности никогда и не существовали, а Будда и его отецъ, царь Капилавасту. Этотъ замъча-

тельный фактъ совершенно доказанъ полнымъ совпаденіемъ исторін Вардаама съ изв'єстіями о жизни Будды, сохранившимися въ индійскихъ источникахъ. Авторъ заимствовалъ повъствовательную часть изъ біографіи Будды съ небольшими отвлоненіями и самъ прибавилъ только христіанско-догматическое содержаніе. Кромъ біографіи Будды, составляющей основу произведенія, введены также и другія буддійскія преданія. Сюда принадлежить въ особенности знаменитая притча о человъкъ, который убъгаетъ отъ свиръпаго инорога: человъкъ бросается въ пропасть, къ счастью схватывается за кусть, но замечаеть, что былая и черная мышь неустанно подгрызають корни спасительнаго дерева, между темъ, какъ на див страшный драконъ раскрываеть на цего свою пасть; въ этомъ бъдственномъ положения человъкъ видить медь, каплющій съ вётокъ дерева, и, забывая всю опасность, онъ устремляется въ сладкому меду. Это сказание поучало, какъ человъкъ, преслъдуемый смертью (инорогь), и жизнь котораго постоянно подтачивають день и ночь (бълая и черная мышь) въ неразумномъ ослъплении стремится къ суетному мірскому удовольствію (медъ), хотя ему угрожаеть адъ (драконъ). Этоть же разсказъ, популярный въ Германіи по стихотворенію Рюккерта, находится также въ Калиле-и-Димне и въ другихъ восточныхъ книгахъ; онъ перешелъ также въ средневъковые Gesta Romanorum" и т. д. Для христіанской части Варлаама указывають заимствованія изъ христіанскихъ сочиненій первыхъ въковъ или совпаденія, заставляющія предполагать не открытый пока общій источникъ.

"Объ авторъ и времени происхожденія греческаго Варлаама еще идуть споры. Мнвніе, что этимь авторомь быль Іоаннь Дамаскинъ, теперь всъми оставлено; имя его упоминается только въ группъ новъйшихъ рукописей; за то во всъхъ старыхъ рувописяхъ Варлаама единогласно сообщается, что это назидательное сказаніе принесено изъ Индіи въ Іерусалимъ Іоанномъ, монахомъ монастыря св. Саввы... Время составленія сказанія, какъ это именно оказывается по догматическимъ основаніямъ, есть перван половина VII-го въка. Это было время, когда и въ другихъ случаяхъ выступаетъ вкусъ въ христіанско-популярной беллетристикъ". Историкъ замъчаетъ, что "Варлаамъ" остался свободень отъ техъ переделовь, совращеній и искаженій, которыя такъ затрудняють возстановление текста большинства популярныхъ средневъковыхъ произведеній. "Въ немъ видъли достопочтенный и по форм'я законченный памятникь, къ которому переписчиви соблюдали такую же внимательность, какъ къ класси-

ческимъ текстамъ и отцамъ церкви". Страннымъ представляется то, что "Варлаамъ" начинаетъ распространяться только очень поздно; до XI-го въка не встръчается рукописей или упоминаній въ легендахъ, — полагаютъ, что это могло быть потому, что только позднъе "Варлаамъ" получилъ церковную санкцію. "Распространеніе Варлаама начинается съ того же времени, когда стали извъстны исторіи Синдибада и Калила-и-Димна. Что странствія этихъ восточныхъ книгъ начинаются именно въ XI въкъ, это связано, конечно, съ тъмъ великимъ культурнымъ движеніемъ, которое шло волной съ запада на востокъ и съ востока на западъ и которое открыло и сопровождало крестовые походы".

Отсюда началось распространеніе "Варлаама" въ западныхъ литературахъ. Первый источникъ былъ греческій, а на западъ главнымъ основаніемъ былъ латинскій переводъ, старъйшія рукописи котораго относятся къ XII въку. Въ XIII въкъ находимъ, что нъсколько переводовъ и обработокъ — нъмецкіе, въ числъ которыхъ особенно произведеніе Рудольфа Эмсскаго, французскіе, провансальскіе; по съверно-французской редакціи составлена была въ началъ XIV въка итальянская; изъ нъмецкой произошла шведская народная книга и исландская сага; съ латинскаго сдъланъ переводъ испанскій, и позднъе явились переводы чешскій и польскій. Печатныя изданія "Варлаама" явились въ числъ старъйшихъ печатныхъ книгъ въ концъ XV стольтія. На востокъ было двъ редакціи арабскія: христіанская, съ греческаго, и нехристіанская, съ пеглевійскаго оригинала, затъмъ еврейская, эвіопская, армянская и т. д.

Древнъйшіе русскіе списки Варлаама восходять въ XIV— XV стольтіямъ. Памятникъ возникъ въроятно на юго-славянской почвъ, и есть его сербскія рукописи. Указывають два отдъльные старые перевода или редакціи, но они достаточно не выяснены. И у насъ, какъ на западъ, исторія пользовалась большимъ уваженіемъ; почти въ каждой изъ старинныхъ нашихъ описей книгъ упоминается одинъ или нъсколько экземпляровъ Варлаама и Іоасафа: такъ въ переписной книгъ домовой казны, патріарха Никона, въ описи книгамъ митроп. Павла Сарскаго и Подонскаго, въ описи степенныхъ монастырей, составленной въ XVII стольтіи: въ послъдней "книга Іоасафа" или "Асафа царевича" поминается безпрестанно, и, между прочимъ, означена "Книга Іоасафа царевича, въ доскахъ, письменная, въ десть (т.-е. въ листъ), ветха, на харатъв" 1). Въ XVII стольтіи вышло

<sup>&#</sup>x27;) "Временникъ" моск. Общ. ист. и древи., кн. XV; "Чтенія", 1848.

два изданія этой вниги: одно въ Кутеенской типографіи въ 1637, когда эта "Гисторія" была "стараньемъ и коштомъ иноковъ общежительного Монастыра Кутеенскаго, ново зъ грецкого и словенского на русскій языкъ преложена" (это былъ языкъ западно-русскій) и въ концѣ книги помѣщена "пѣснь святого Іоасафа, кгды вышолъ на пустыню"; другое изданіе въ Москвѣ въ 1680, съ двумя гравюрами Симона Ушакова и стихотворной "молитвой святого Іоасафа, въ пустыню входяща".

Когда собственно сдёланъ былъ славянскій переводъ Варлаама, до сихъ поръ не выяснено. Сколько можно судить по чертамъ языка въ старейшихъ рукописяхъ, исторія могла придти къ намъ въ XIII столетіи и даже раньше. Особенную привлекательность придавали ей многочисленныя притчи Варлаама, которыя, между прочимъ, встречаются въ рукописяхъ и отдёльно, съ замечаніемъ: "отъ болгарскихъ книгъ", чёмъ указывается, вёроятно, и происхожденіе цёлой исторіи. Притчи Варлаамапользовались великой популярностью и въ средневёковой западной литературе, какъ и у насъ; въ нашихъ рукописяхъ отдёльныя притчи Варлаама, затерявъ въ памяти книжниковъ свое происхожденіе, приписывались и другимъ лицамъ.

Имя Іоасафа царевича стало священно въ народной поэзіи: съ нимъ соединяется знаменитый духовный стихъ, воспъвающій красоты пустыни и спасительность пустыннаго житія.

Къ числу памятниковъ, пришедшихъ тъмъ же южно-славянскимъ путемъ изъ Византіи, принадлежитъ опять знаменитая въ средніе въка исторія о Стефанить и Ихнилать. Странствія этого памятника были особенно продолжительны и многосложны. Древнъйшей основой его быль индійскій сборникь, состоявшій первоначально изъ тринадцати отделовъ; пять изъ нихъ были обособлены въ одно целое подъ названиемъ Панчатантры, т.-е. Пятикнижів. Въ предисловіи вниги разсказывается, что это Пятикнижіе составилось изъ бесъдъ мудреца Вишну-Сармы, наставника сыновей одного индійскаго царя, учившаго ихъ нравственности и политивъ. Разсвазы были такъ привлекательны, что прежде всего вызвали подражанія и передёлки въ самомъ санскрить: такова была столь же знаменитая Гитопадеза, которую ставять въ извъстное отношение съ баснями Езопа. Поздиве совершился другой переходъ индійскаго эпоса въ Европу: черезъ четыре въка. послъ предполагаемаго составленія Панчатантры, по приказу персидскаго царя Хозроя Нуширвана, сдёланъ былъ переводъ

знаменитой книги на пеглевійскій языкъ, подъ названіемъ Калилава-Димна (въ VI въкъ по Р. Х.). Отсюда начинаются безконечныя странствія книги въ разнообразныхъ редакціяхъ, кажется, по странстви книги въ разноооразныхъ редавцияхъ, кажется, по всъмъ безъ исключения литературамъ востока и запада. Не входя въ эту исторію, отмътимъ только нъкоторые факты. Сюжеть разсказа составляеть прежде всего исторія царя-льва, довъреннаго друга его, быка, и двухъ придворныхъ шакаловъ: одинъ изъ шакаловъ, коварный и завистливый, убъждаетъ царя, чтобы онъ умертвилъ своего друга, будто бы злоумышлявшаго на жизнь льва; а быка въ то же время убъждаеть возстать противъ царя, будто бы измънившаго ихъ дружбъ. Лукавый придворный достигаеть своей цели: бывь погибь жертвою ярости льва, но и шакаль не избъгнуль справедливой кары, когда клевета его была обнаружена. Разговаривающіе шакалы приводять много другихъ апологовъ, по обыкновенной манеръ восточнаго разсказа, такъ что образуется цель исторій, связанных одна съ другою. Имена двухъ шакаловъ превратились въ названіе самой книги: Калилава-Димна, т.-е. Прямодушный и Лукавый. Въ VIII столетіи пеглевійскій тексть переведень быль подь тімь же названіемь на арабскій языкъ, и здівсь явилось позднівниее предисловіе, гдів внига приписана была мудрецу Бидпаю... Распространеніе вниги пошло двумя путями. Съ первоначальной индейской родины, где почвой разсказовъ былъ буддизмъ, они перешли вмёстё съ буд-дизмомъ въ Тибетъ, Китай, Монголію, отчасти въ видё письменныхъ сборниковъ, но еще больше въ устныхъ пересказахъ, и вогда последніе были записываемы, то получалось большое раз-нообразіе редакцій. Въ самой Индіи первоначальные разсказы сохранились уже въ более поздней форме, когда буддизмъ сменился браманизмомъ. Съ другой стороны, источнивомъ громаднаго распространенія разсказовъ послужила арабская редавція Калилы-ва-Димны, вследствіе обширнаго вліянія тогдашней арабской литературы. Такъ произошли отъ нея на востокъ-редакціи ново-сирійская, персидская, еврейская, на запад'в греческая, староиспанская; отъ персидской произошли турецкая, грузинская; отъ еврейской -- средневъковая латинская и изъ нея нъмецкая, чешсвая, другая испанская и т. д. Съ половины XVII въва появляются новые европейскіе переводы басенъ "индъйскаго философа Пильпая или Бидпая и т. д.; наконецъ, новъйшіе ученые переводы различныхъ восточныхъ сборниковъ, идущихъ изъ этого общаго источника, и изданіе самихъ древнихъ текстовъ.

Греческій переводъ сдёланъ быль, какъ замічено, съ арабской редакціи. Авторомъ перевода въ конції XI столітія быль нівто

Симеонъ Сиоъ, котораго считали прежде и авторомъ псевдо-Каллисоеновой "Александрін". Принявъ за основаніе арабскуюредавцію, Сиоъ ближе сохраниль первоначальную форму исторін, значительно измѣненную въ другихъ редавціяхъ; впрочемъ, переводъ не былъ особенно точенъ. Имена шакаловъ—Прямодушнаго и Лукаваго—переданы именами: "Стефанитъ и Ихнилатъ", т.-е. Увѣнчанный и Слѣдящій. Въ западномъ ученомъ мірѣ Стефанитъ сталъ предметомъ изслѣдованій еще въ XVII столѣтіи; сначала былъ изданъ латинскій переводъ Стефанита, составленный ученымъ Поссиномъ; затѣмъ греческій текстъ изданъ Штаркомъ, съ новымъ латинскимъ переводомъ.

Русскіе списки Стефанита весьма многочисленны и довольно разнообразны, но восходять, кажется, къ единственному древнему переводу. Заглавія нашихъ рукописей приписывають сочиненіе то Симеону Сифу — называемому также "Антіохомъ" (это про-изошло изъ того, что онъ былъ протовестіаріемъ антіохійскаго дворца, въ Констаптинополъ), — то Іоанну Дамаскину, однажды даже "Есопу индъянину". Южно-славянское и древнее происхожи деніе нашего Стефанита доказывается находкой болгарскихъ и сербскихъ рукописей, и первое появленіе текста можно возвесть въ ХІЦ стольтію.

Стефанитъ и Ихнилатъ пользовался въ старину большимъ уваженіемъ: внигу считали возможнымъ приписывать Іоанну Дамасвину; въ одномъ сборнивъ нравственныхъ и благочестивыхъ изреченій, въ родъ Пчелы, выписки изъ Ихнилата поставлены рядомъ съ изреченіями самыхъ знаменитыхъ у насъ учителей ¹). Какъ животный эпосъ, эти разсказы имъютъ ту особенность, что эпическое начало постоянно уступаетъ поученію: не толькомудрецъ, разсказывающій исторію, но и самые звъри пускаются въ разсужденія; разговоръ состоить изъ нравственныхъ сентенцій, сравненій и пословицъ, которымъ басня служитъ только подтвержденіемъ.

Много другихъ повъстей византійскаго происхожденія распространено было въ старой русской письменности, примыкая къапокрифу, къ хронографу, житіямъ святыхъ, къ поученію. Мы видъли раньше, какъ иногда эти повъсти получали ближайшее пріуроченіе къ фактамъ и общественнымъ тенденціямъ самой русской жизни: сказаніе о Вавилонскомъ царствъ примънено было къ идет византійскаго преемства московской Россіи; другое

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Толстовская рукопись Публ. Библіотеки, ІІ, 184, л. 446—460.

сказаніе дало мотивъ для новгородской пов'єсти о б'єломъ клобук' и т. п.

Мы остановимся еще на одномъ чрезвычайно любопытномъ эпизодъ старой русской повъсти, который опять получилъ свои особенныя примъненія въ области народной поэзіи. Это—циклъ повъстей, привязанный къ имени библейскаго царя Соломона и простирающійся отъ ветхозавътнаго апокрифа, черезъ письменную повъсть, до былины и народной сказки. Библейская исторія представляетъ уже Соломона въ ореолъ особеннаго величіл: онъ—мудрый царь и божественно вдохновенный писатель; ветхозавътный апокрифъ окружилъ его новыми сказаніями, гдѣ его мудрость возвышалась до сверхъ-человъческихъ размъровъ (онъ повелъвалъ демонами), гдѣ онъ представлялся ръшителемъ труднъйшихъ вопросовъ (суды Соломона), что давало основу для позднъйшихъ развитій этой темы уже въ чисто баснословныхъ повъствованіяхъ.

. Извъстныя рукописи сказаній о Соломонъ идуть отъ XV до XVIII стольтія, и памятники, въ нихъ представленные, простираются отъ болье или менъе первоначальныхъ редакцій отреченной книги въ церковно-славянскомъ стиль до повъйшихъ обработокъ сказанія, которыя указываютъ уже на долгое пародное обращеніе. Отреченныя сказанія говорять о царъ Давидь, завъщавшемъ Соломону строеніе храма; о самомъ строительствъ, на которое употреблены были безчисленныя богатства; о власти Соломона надъ демонами; о посъщеніи Соломона царицею Савскою, которая спорила съ нимъ мудрыми загадками; о знаменитыхъ судахъ Соломона; наконецъ, о Соломонъ и Китоврасъ.

Этотъ последній, по древнему сказанію (въ нашихъ текстахъ XV въка), быль какое-то могучее демоническое существо и Соломону пужно было привлечь его къ строенію храма. Онъ послаль своего лучшаго боярина захватить Китовраса обманомъ. Бояринъ отправился въ дальнюю пустыню, где онъ пребывалъ, и нашелъ три колодезя, къ которымъ Китоврасъ приходилъ пить. Бояринъ вычерпалъ воду изъ колодцевъ, заткпулъ ихъ жерло овчими кожами и налилъ въ два колодца вина, а въ третій меду, и спрятался въ сторонъ. Китоврасъ, захотъвши пить, пришелъ къ володезямъ и, увидъвъ вино, сказалъ: "всякій пьющій вино не умудряется"; но, одолъваемый жаждою, сказалъ: "это вино веселящее сердца человъкамъ", выпилъ всъ три колодезя и, охмелъвъ, кръпко заснулъ. Тогда бояринъ застегнулъ на его шев желъзную цъпь, полученную отъ Соломона, и когда Китоврасъ очнулся, сказалъ ему: "на тебъ имя Господне съ повельнемъ", и Кито-

врасъ кротко пошелъ за нимъ. А нравъ Китовраса былъ таковъ: онъ не ходилъ кривымъ путемъ, а прямымъ. И когда онъ пришелъ въ Герусалимъ, передъ нимъ равняли путь и разрушали дома, потому что криво онъ не ходилъ. И пришли къ храминъ одной вдовицы и она (боясь разрушенія ея дома) возопила въ Китоврасу: "я-убогая вдовица". Онъ же обогнулъ уголъ ея дома и при этомъ сломалъ себъ ребро и сказалъ: "Мягкое слово кость ломаеть, а жестокое слово воздвигаеть гиввъ"... По дорогь, видя людскія дела, онъ говориль мудрыя загадки, которыя объяснилъ потомъ на вопросы Соломона. Когда, наконецъ, онъ представился царю, то сказаль ему: "даль тебъ Богь власть на вселенную, но ты не насытился, а взяль и меня". Соломонь отвътилъ, что взялъ его не по прихоти, а привелъ по божьему повельню для строенія храма, потому что не было повельно тесать намня жельзомъ. Китоврасъ сназалъ: "Есть птица ногъ, которая хранить птенцовь въ своемъ гнезде въ дальней пустыне, -у этой итицы есть средство пробивать камень. Соломонъ опять послаль боярина съ отроками къ гнёзду птицы. Китоврась даль имъ бълое стекло и научилъ, что, когда вылетитъ птица, они должны были замазать гнёздо этимъ стекломъ, и затёмъ спрятаться и ждать. Они сдёлали это, и когда птица опять прилетъла, то увидъла за стекломъ птенцовъ, которые пищали; птица не знала, что сделать, и, наконецъ, нашла средство (она принесла червяка шамира, подъ которымъ разумъется алмазъ): она положила шамира на стеклъ, хотя пробить стекло, тогда бояринъ н отроки крикнули, птица упустила шамира, бояринъ взяль его и принесъ къ Соломону.

Когда Соломонъ спрашивалъ Китовраса о его загадвахъ на пути, тотъ между прочимъ объяснилъ, что посмъялся человъку, ворожившему другимъ, потому что этотъ человъкъ не зналъ, что подъ нимъ находится кладъ съ золотомъ; что заплакалъ, видя свадьбу, потому что ему было жаль, что женившійся не проживетъ тридцати дней послъ свадьбы; что поставилъ пьянаго на дорогу, потому что слышалъ голосъ съ неба, что это върный человъкъ и ему должно послужить и т. д.

Китоврасъ пробылъ у Соломона до окончанія строенія храма. Тогда Соломонъ сказалъ ему, что сила ихъ (т.-е. демоновъ) такая же, какъ человъческая, и не больше человъческой, потому что онъ взялъ Китовраса. Тотъ отвъчалъ: царь, если хочешь видъть мою силу, то сними съ меня эту цъпь и дай мнъ съ руки твоей перстень, чтобы увидъть мою силу. Соломонъ снялъ съ него желъзную цъпь и далъ ему перстень; Китоврасъ же

проглотиль этоть перстень, простерь свое крыло, удариль Соломона и забросиль его на конець земли обътованной. Мудрецы отыскали Соломона,—но всегда ночью онъ боялся Китовраса: велъль устроить себъ одръ и стоять около него шестидесяти отрокамъ съ мечами.

Въ позднейшемъ пересказе Китоврасъ является въ иномъ видь. "Быль въ Іерусалимъ царь Соломонъ, а во градъ Лукорьъ царствоваль царь Китоврась, и имель онь такой обычай: днемь онъ царствуетъ надъ людьми, а ночью обращался звъремъ Китоврасомъ и царствовалъ надъ звёрьми, а по родству онъ былъ братъ царю Соломону". Исторія состоить въ томъ, что Китоврасъ узналъ о врасотъ жены Соломона и велълъ своему волхву похитить ее: волхвъ отправился въ Герусалимъ въ видъ купца, усыпиль царицу зельемь, ее сочли мертвой и похоронили, а волхвъ похитиль ее и оживиль. Соломонь узнаеть объ обмань и похищеніи, идеть въ вид'в нищаго старца зъ царство Китовраса. видить жену, обличаеть ее, но захвачень Китоврасомь и должень умереть на висфлицъ. Онъ проситъ только, чтобы ему вмъсто лычаной петли сдълали шелковыя, чтобы приготовили пиръ для народа и, наконецъ, дали передъ смертью три раза протрубить въ рожокъ. Но эти звуки рожка были сигналами для войска, воторое было приведено Соломономъ и скрыто до послъдней минуты въ тайномъ мъстъ. При послъднемъ рожкъ войско Соломона избиваеть народь; Китоврась, невърная жена, ихъ пособнивъ повъшены на шолковыхъ и на лычаной петляхъ, и царство истреблено.

Въ другихъ варіантахъ имя Китовраса въ этой исторіи замъняется именемъ "нъкоего царя" или царя Пора, имя котораго было взято безъ сомнънія изъ "Александріи": опять исторія похищенія жены съ нъкоторыми видоизмъненіями... По сравненіи съ однородной средневъковой нъмецкой поэмой о Соломонъ и Морольфъ и другимъ подробностямъ полагали, что оба сказанія о Соломонъ и Китоврасъ существовали въ древности совмъстно, и именно, что былъ нъкогда славянскій пересказъ, гдъ вслъдъ за поимкой Китовраса и преніемъ съ Соломономъ слъдовала исторія похищенія Соломоновой жены, и что такъ было въ той первичной легендъ, изъ которой развились нъмецкія сказанія о Соломонъ и Морольфъ, и сказанія славянскія.

Далье есть разсказы о дътствъ Соломона. Онъ былъ сынъ Давида и Вирсавіи. Девяти недъль онъ уже задаетъ Давиду загадку, намекая ему о невърности его жены; потомъ еще разъ дълаетъ подобную загадку. Трехъ лътъ онъ играетъ съ дътьми,

и на вопросъ матери объясняеть смыслъ игры, что "у всякія жены власъ долгъ, а умъ коротокъ". Мать возненавидъла его и велить дядьки свести его къ "теплому морю", заколоть его, тило бросить въ море, а сердце испечь и принести ей. Дядька смутился, признался Соломону, который посовътоваль ему заколоть пса. и испечь его сердце; самъ онъ пустился странствовать "куда глаза глядятъ" и питаться "Бога ради". Вмъсто него пріисканъ быль похожій на него мальчикь, но мальчикь быль глупый, и Лавидъ скоро увидълъ обманъ; дядька раскрылъ ему все. Давидъ посылаеть его разыскать Соломона... Мальчикъ Соломонъ между тымь поражаеть всыхь своей мудростью, становится царемь надъ. крестьянскими дётьми, дёлается пастухомъ и здёсь творить судъ между конями своего стада и исторія разсказываеть цёлый рядь мудрыхъ словъ, по которымъ дядька, наконецъ, узналъ Соломона. и говорить ему, что царь Давидъ просить его вернуться домой. Соломонъ, однако, не тотчасъ возвращается къ отцу и ъдетъ сначала въ Индію богатую въ царю Пору и здёсь начало той исторіи, о которой сказано выше: онъ прельщаеть жену Пора, а последній въ другомъ свазаніи мстить ему похищеніемъ его жены.

Первое появленіе нашихъ апокрифовъ и баснословныхъ сказаній о Соломон'в и ихъ источники опять покрыты мракомъ неизвъстности. По всъмъ въронтіямъ, источникъ быль обычныйюжно-славянская письменность, передававшая византійскіе оригиналы. На последніе указываеть, напримерь, имя Китовраса, видимо изъ греческаго "кентавра". Древнъйшій славяно-русскій списокъ ложныхъ внигъ, въ Номоканонъ XIV въка, указываетъ писанія "о Соломони цари и о Китоврас'в басни и вощуны" и, повидимому, эти писанія существовали еще раньше XIV в'яка. Рукописи сказаній о Китоврас'в восходять къ XV в'яку, но бол'яє раннюю известность ихъ указываеть изображение одного эпизода легенды на Васильевскихъ вратахъ Софійскаго собора въ •Новгородъ. Дальнъйшая исторія текстовъ остается еще неразследованной, между прочимъ по недостатку посредствующихъ рукописей; но въ концъ концовъ повъсти о Соломонъ развились до степени чисто народныхъ сказаній по складу и стилю. Давно уже замъчено было, что русскія сказочныя повъсти о Соломонъ совпадали различнымъ образомъ съ средневъковыми нъмецкими свазаніями о Соломонѣ и Морольфѣ: тамъ и здѣсь могъ быть одинъ греческій источникъ, — но въ славяно-русской редакціи слово "шамиръ" могло быть прибавлено прямо изъ талмудическаго разсказа, быть можеть во времена ереси жидовствующихъ

въ Новгородъ. Въ своихъ общирныхъ изследованияхъ объ этихъ сказаніяхъ, г. Веселовскій восходиль къ первымь ихъ основамь: въ индейскихъ сказаніяхъ суды Соломона совершалъ уже мудрый царь Викрамадитья; основа сказаній о Китоврасъ возродится къ талмудической легендъ о Соломонъ и Асмодеъ и т. д. Это была широво распространенная тема, гдв, навонець, совсвиъ забывался мудрый библейскій царь и выступали на сцену или любимыя темы трудныхъ загадокъ и мудрыхъ ответовъ, какими Соломонъ отличался еще мальчикомъ, или романическія приключенія съ чисто свазочными пріемами. Последней стадіей развитія этихъ свазаній была ихъ разработва въ народной поэзіи. Сказки о дътствъ Соломона приняли уже народный стиль, а затъмъ исторія Соломона и Китовраса, или царя Пора, вошла цёликомъ въ былину о Василін Окуловичь; г. Ягичь думаль даже, что легендарный Соломонъ скрыть въ чудовищной фигуръ Соловья-разбойника.

Быть можеть, подъ вліяніемъ сказаній, передававшихъ пренія мудрыми загадками, составилась и русская пов'єсть этого рода, подъ названіемъ: "Слово о Димитрій купці, прозваніемъ Басаргі, и о сыні его Добросмыслі (Борзосмыслі и т. п.). Димитрій, богатый купець изъ Кіева, отплыль однажды изъ Царьграда съ товарами и взялъ съ собой семилетняго отрока, сына. Буря занесла его въ городъ, гдъ жители были "русской въры", но правиль ими нечестивый Несмъянь Гордяевичь, въровавшій въ "Аполлона". Приставъ въ городу, купецъ Димитрій тотчасъ услышаль, что ему грозить великая бъда. Всёхъ пріёзжихъ купцовъ царь требуеть къ себъ, задаеть имъ три загадки, и когда купцы не отгадывають, царь сажаеть ихъ въ тюрьму, гдв морить голодомъ, а товары береть на себя. Испуганнаго Димитрія успоконваеть сынь, что онъ берется отгадать загадки. Они являются къ царю, и прежде всего Добросмыслъ просить испить, тогда онъ отгадаеть загадки. Подають золотую чашу; онъ отдаеть ее отцу, и когда тоть выпиль, вельль ему спрятать чашу "въ нъдра", потому что царево даяние не возвращается вспять; вторую чашу онъ беретъ себъ, и третью получаеть ихъ рабъ. Добросмыслъ отгадываеть загадку ("много ли того или мало отъ востоку и до западу?"), черезъ нъсколько дней другую ("что днемъ десятая часть въ міру убываеть, а нощію десятая часть въ міръ прибываеть?"); для третьей загадки царь собираеть весь народъ, но Добросмыслъ говорить, что отгадаетъ загадку, когда царь пустить его състь на престоль, дасть ему свое царское одъяніе и мечь; царь сдълаль это, и тогда Добросмысль спро-

силь весь народъ: "въ котораго Бога хощете въровати?" И когда всъ возопили, что хотятъ въровать въ святую Троицу, Добросмыслъ отсъкъ нечестивому царю голову. Его самого выбрали царемъ; онъ велълъ призвать патріарха, находившагося въ заключенія, и былъ имъ вънчанъ на царство; освободилъ купцовъ изъ тюрьмы, велълъ крестить прежнюю царицу и ея дочь, и вскоръ женился на этой дочери ("осьми лътъ, красна и мудра вельми"), и царствовалъ потомъ мудро и славно... Г. Веселовскій указывалъ, что нъкоторые мотивы этой повъсти были уже извъстны изъ другихъ источниковъ, напр., присвоеніе чаши въ "Александріи", вънчаніе на царство въ сказаніяхъ о Вавилонъ; загадки весьма незамысловаты, и могли быть доморощеннымъ изобрътеніемъ...

Итакъ, русская письменность занимала мъсто въ ряду тъхъ пунктовъ, черезъ которые проходила странствующая повъсть, составлявшая какъ бы общее поэтическое достояние средневъкового Востова и Запада. Но литературная судьба этого поэтическаго матеріала была очень различна у насъ и на западъ. Наша новъсть осталась переводомъ, который осложнялся иногда, какъ "Александрія", добавленіями однородныхъ подробностей, отъ продолжительнаго обращенія въ средъ народныхъ читателей получала народную складку, отдельными мотивами входила въ произведенія народной поэзін, -- но никогда не возбуждала самод'ятельности личнаго творчества. Въ литературахъ западныхъ, напротивъ, этотъ чужой матеріалъ разработывался въ большей или меньшей связи съ туземными сказаніями и съ примъненіемъ въ собственному быту, такъ что уже въ средніе въка повъсть вошла въ кругъ національнаго творчества, и, хотя этотъ поэтическій цикль быль забыть съ распространеніемъ псевдо-классическаго стиля, — нъсколько въковъ спустя способна была содъйствовать новому литературному возрожденію въ романтизмъ.

Иначе сложилась судьба западнаго поэтическаго цикла и въ его внъшнемъ распространеніи. Во второй половинъ XV въка памятники странствующаго эпоса явились въ числъ первыхъ печатныхъ книгъ: Historia de preliis (Александрія), Historia de excidio Trojae (Троянскія сказанія), Directorium humanae vitae (Стефанитъ и Ихнилатъ) и т. д., а затъмъ, когда средніе въка были завершены съ классическимъ Возрожденіемъ, греческіе памятники древней повъсти, какъ памятники апокрифа и легенды, еще съ XVII въка и даже раньше, стали предметомъ научнаго изслъдованія.

Древне-русская повъсть почти цъликомъ входить въ общую средневъковую область восточно-западныхъ сказаній, представляющихъ явленіе единственное во всей исторіи литературы. Несмотря на внішнее разъединение народовъ, между ними совершалась любопытная литературная связь. Первыя ступени этой связи, передача устныхъ сказаній, сюжетовь эпической сказки, почти ускользають оть изследованія; объ нихъ догадываются по тожественности сюжетовъ, но пути перехода остаются неуловимы. Болве прочны тв наблюденія, которыя могуть опереться на письменные литературные факты. Таковы первыя произведенія христіанской литературы, область апокрифа и легенды, гдъ уже очевидны устное и книжное взаимодъйствіе; другой эпохой были культурныя вліянія Византіи на европейскій западъ: но временемъ наиболъе оживленнаго обмъна была, повидимому, та эпоха, когда произошла грандіозная встрівча и столкновеніе Востока и Запада въ канунъ и затемъ въ целые века крестовыхъ походовъ. Въ Европу приходили восточныя легенды, эпическія сказанія, наконець, цьлыя книги происхожденія индівскаго, сирійскаго, талмудическаго и получали здёсь великое распространение и популярность.

Съ другой стороны, по формъ здъсь опять наблюдается одно изъ -побопытнъйшихъ явленій того, что называють эволюціей литературныхъ родовъ. Какъ невогда на первыхъ стадіяхъ поэтическаго развитія всь роды смъшивались, и изъ этого смъшенія лишь поздиве обособились и развились эпосъ, лирика и драма; такъ здёсь съ наплывомъ матеріала легендарныхъ, чудесныхъ и бытовыхъ сказаній, этотъ матеріаль принималь разнообразныя формы. Средневъковую повъсть восточную и западную почти невозможно принять за опредъленный родъ. Повъстью становились и догматическое ученіе, какъ "Варлаамъ", и апокрифическая легенда, и героическая исторія, какъ "Александрія", и мъстная національная эпопея. Матеріаль пріурочивался къ чистымъ потребностимъ фантазіи, и перерождался въ поэму съ національными чертами; и къ церковному поученію, и сборникъ чудесныхъ или анендотическихъ исторій превращался въ "руководство человъческой жизни" (Directorium humanae vitae) или въ руководство для клириковъ (Disciplina clericalis), или въ мнимо историческую внигу, какъ "Римскія Дъянія" (Gesta Romanorum), или наконецъ въ "Декамеронъ". Въ самомъ процессъ творчества совершалось приспособление старыхъ формъ къ новому содержанию, къ новому міровоззрвнію и направленію фантазіи. Между прочимъ общею чертою творчества тахъ временъ является христіанизированіе чуждыхъ героевъ и исторій, входившихъ въ область средневъковой фантазіи: благочестивое настроеніе, сполна владъвшее тыми выками, безсознательно переносило христіанскія черты на героевъ, которые по своему про-исхожденію вовсе не были христіанскими. Такъ христіанскія черты приданы были Александру Македонскому; такъ сдъланы были хри-стіанскими подвижниками Варлаамъ и Іоасафъ; такъ въ нашей повъсти восточный мудрецъ Акирь быль "мужъ въло крестьянъ" и т. д. Объ этой внутренней исторіи среднев'яковой поэзіи, и въ частности повъсти и романа, укажемъ наблюденія Веселовскаго въ его книгъ: "Изъ исторіи романа и пов'єсти" (вып. І. Спб. 1886, введеніе).

Историческое изучение древней и средневъковой повъсти, особливо

какъ странствующей, перехожей, — въ связи съ исторіей легенды и апокрифа, --есть изучение новъйшее; но за послъднее время оно привлекло много крупныхъ ученыхъ силь во всёхъ литературахъ Европы. и въ первый разъ открываеть едва замъчаемое, даже совстмъ неизвъстное, прежде, но въ высокой степени любопытное явление тъснаго международнаго сродства и общенія. Это было целое открытіе въ исторін поэзін и культуры. Посл'я того какъ наука установила единство происхожденія племенъ и языковъ индо-европейских ь и предположила обшую основу до-историческаго міровоззрінія, являлась мысль о преемствъ и общеніи культурнаго развитія у народовъ Европы и Азіи даже за предълами племенного родства (напр., о египетскихъ источникахъ эллинской культуры); наконецъ исторія легенды, сказки, пов'єсти открывала процессъ широкаго поэтическаго общенія. Изследованіе установляло неподозръваемые ранъе факты въ исторіи поэзіи и культуры: что казалось прежде анекдотическимъ совпаденіемъ, объяснялось какъ обнимавшее въка и народы взаимодъйствіе на общей почвъ мина и поэзін; что казалось единичнымъ произведеніемъ личнаго поэта или отдельной народной поэзіи, возводилось къ общему достоянію, переходившему изъ страны въ страну, изъ въка въ въкъ часто невъдомыми путями, - и генеалогическая связь доказывалась сходствомъ подробностей, необъяснимымъ одною случайностью. Мы указывали въ другомъ мъсть (Ист. этнографіи, т. ІІ), какъ ученіе Бенфея о значеніи литературнаго преданія въ судьб'в народныхъ сказаній становилось противъ теоріи Гримма объ ихъ до-исторической связи по единству племени и языка: взамвнъ трудно услвдимаго единства первобытной минологіи, въ этомъ международномъ изученіи литературной исторіи давались осязательные факты иного характера, факты широкаго международнаго обмъна... Эти новыя изученій, начатыя почти на нашихъ глазахъ, если еще не пришли въ цвльному построенію, то отчасти уже теперь дають новый видь литературной исторіи среднихъ въковъ. А именно, ограничивая область первобытной минологіи (по теоріи Гримма), эти изученія установляють фактъ прямого или посредственнаго заимствованія преданій, миническихъ въ источникъ или становившихся миномъ, а съ другой стороны расширяють, сравнительно съ прежнимь, область христіанскихь воздъйствій на средневъковое міровоззръніе. Подобный результать оказывается уже на построеніи мисологіи германской, скандинавской, а также и славяно-русской; что полагалось первобытно-миническимъ, объясняется вліяніемъ минологіи христіанской—апокрифомъ, легендой, а также пов'єстью. Первобытная старина, предшествовавшая христіанскимъ воздействіямъ, удаляется въ туманъ древности и часто, повидимому окончательно, закрыта для насъ позднайшими явленіями народной жизни.

Въ изучении странствующей повъсти началомъ считается внига шотландца Донлопа (John Dunlop): History of Fiction, being a critical account of the most celebrated prose works of fiction from the earliest greek romances to the novels of the present age. Edinb. 1814, и др. Эта книга была переведена Феликсомъ Либректомъ: John Dunlop's Geschichte der Prosadichtungen, oder Geschichte der Romane, Novellen, Märchen u. s. w. Berlin, 1857, съ обширными примъчаніями, гаф дополнялась исторія странствій, указывались новыя изданія и изследованія. Много библіографических данных собрано, въ соответственных отделахъ, въ общирной книге Грессе (J. G. Th. Graesse): Lehrbuch einer allg. Literärgeschichte aller bekannten Völker der Welt von der ältesten bis auf die neuste Zeit. Dresd. u. Leipz. 1837-1859, въ четырехъ огромныхъ томахъ. Ему принадлежатъ также нъсколько спеціальныхъ работь по странствующимъ сказаніямъ: Gesta Romanorum, Legenda Aurea, Сказанія о в'ячномъ жиді, Среднев'я сага. Въ связи съ возбужденіями романтизма начинались изследованія о развитіи и международныхъ связяхъ національной поэзіи, какъ у Ферд. Вольфа, Валентина Шмидта и пр. Однимъ изъ сильнъйшихъ возбужденій къ изследованію международных литературных общеній была книга знаменитаго оріенталиста Т. Бенфея (1809—1881) о Панчатантръ. 1859. съ дальнъйшими разъясненіями въ "Orient und Occident", 1863—1865, и др. За последнее время интересь къ этому сравнительно-историческому изследованію развился до небывалыхъ размъровъ; къ изученію національныхъ памятниковъ присоединяется историческое сравнение и изучение фольклора. Во всехъ ученыхъ литературахъ Европы явились уже авторитетныя имена; таковы, напр., у нъмцевъ Адольфъ Эбертъ (романисть и историкъ средневъковой латинской литературы), Рейнгольдъ Кёлеръ (универсальный изследователь странствующихъ сюжетовъ), Ад. Келлеръ, Ф. Либректъ, Муссафія, у французовь Гастонъ Пари (Paris), Косконъ, у итальянцевъ д'Анкона, Компаретти, у англичанъ Кембль, Клоустонъ; въ изученіи легенды Альфредъ Мори (Crovances et légendes du moyen âge, новое изд. 1896), и пр. Литература предмета все еще наполняется множествомъ частныхъ изследованій; обобщеніе становится все более сложнымъ, и общіе обзоры отсутствують. Обзорь странствующихъ сказаній сділань въ книгь Клоустона: Popular tales and fictions, their migrations and transformations (by W. A. Clouston, editor of "Arabian poetry for english readers", "Bakhtyår-Nåma" и пр. London, 1887, два тома), изъ которой введение и нъкоторыя извлечения переведены А. Крымскимъ на галицко-русскій языкъ: В. А. Клоустонъ, Народні казки та вигадки (Литературно-наукова Бібліотека). Львовъ, 1896; къ переводу г. Крымскій присоединиль не мало библіографическихъ дополненій. Въ нашей литератур'в краткій очеркъ странствующихъ сказаній сділань быль Буслаевымь: "Перехожіе повісти и разсказы", 1874 (Мон Досуги. М. 1886, II, стр. 259 — 406). Одинъ изъ историковъ. Клоустонъ, указываетъ нравственный выводъ этихъ изученій народнаго творчества: "Народныя сказанія заслуживають величайшаго вниманія; онь очевидно имьють великую силу надъ національнымь вкусомъ и нравами; сравнительное изследование народныхъ сказокъ обогащаеть нашь умь, а если работать прилежно, расширяеть наши симпатін, даеть намъ видіть (быть можеть, лучше, чемъ что-либо иное) общее братство всего человъческаго рода". Спеціально-научный интересъ этихъ изученій заключается въ тёхъ чрезвычайно интересныхъ, какія извлекаются изъ памятниковъ перехожей повъсти и вибсть фольклора для опредъленія природы народнаго творчества, поэтическихъ формъ и стили въ разнообразныхъ комбинаціяхъ ихъ происхожденія и международнаго общенія.

Относительно древней русской повъсти нъкоторыя сличенія сдьланы были еще Буслаевымъ; для собирания и изданія текстовъ важныя работы сдъланы были Тихонравовымъ, а потомъ его учениками. Наиболъе многочисленныя и цънныя изслъдованія принадлежать А. Н. Веселовскому, который собраль громадный запась историко-литературныхъ сравненій, разъясняющихъ самую исторію памятниковъ въ средневъковой литературъ и ихъ роль въ русской письменности и народной поэзіи. "Памятники старинной русской литературы", Костомарова, Спб. 1860—62, были опытомъ популярнаго изданія; но досель ныть пыльнаго собранія старой русской повысти и легенды, ни въ научномъ, ни въ популярномъ направленіи, и отсутствіе подобнаго изданія прежде всего затрудняеть для обыкновеннаго читателя знакомство съ этимъ отделомъ древней письменности. Для изданія текстовъ много было сделано Обществомъ любителей древней письменности, хотя въ его "Памятникахъ" большею частью являются факсимиле отдъльныхъ рукописей, безъ опредъленія редакцій и безъ варіантовъ.

Общія обозрѣнія древней повѣсти:

— Въ моемъ "Очеркъ литер. исторіи старинныхъ повъстей и сказокъ русскихъ". Спб. 1857, — здъсъ изданы въ первый разъ отрывки изъ Александріи, Троянскихъ сказаній, Девгеніево Дъяніе, отрывки Варлаама и Іоасафа, Стефанита и Ихнилата, Римскихъ Дъяній, повъсти о Семи мудрецахъ, Мелюзины, сказаніе о мутьянскомъ воеводъ Дракулъ.

— "Памятники литературы повъствовательной",—глава, написанная г. Веселовскимъ въ "Исторіи русской словесности", Галахова,

изд. 2-е. Спб. 1880. І, стр. 394-517.

— Ilchester Lectures on Greeko-Slavonic Literature and its relation to the folc-lore of Europe during the middle ages. By Gaster. London, 1887. Румынскій ученый останавливается на древней славяно-русской пов'єсти именно съ точки зр'єнія исторіи странствующихъ сказаній, впрочемъ весьма кратко.

— Для исторіи изученій древне-русской пов'єсти исполненъ интереса "Каталогъ собранія рукописей Ө. И. Буслаева, нын'в принадлежащихъ Имп. Публ. Библіотек'в ". Составилъ И. А. Бычковъ. Спб. 1897 (также въ Отчет'в Библіотеки за 1894 годъ). Собраніе любопытно между прочимъ лицевыми рукописями, и многіе изъ памятниковъ служили прямо изсл'єдованіямъ Буслаева.

Объ "Александрій":

— Общія замівчанія и отрывокъ текста въ моемъ "Очерків", 1857, стр. 25—50, 303—306. Раніве, въ Отеч. Запискахъ, 1854, т. СІІ.

— Подробныя изследованія объ Александріи сербской редакціи у А. Веселовскаго въ Журналё мин. просв., 1884, іюнь, сентябры, "Къ вопросу объ источникахъ сербской Александріи"; 1885, октябрь, замётки о томъ же; Archiv fur slavische Philologie, I, стр. 608—611: Zur bulgarischen Alexandersage; но въ особенности въ книгь: "Изъ исторіи романа и пов'єсти", Спб. 1886, I, стр. 129—511, и приложенія, стр. 1—66; "Новыя данныя для исторіи романа объ Александрів". Спб. 1893 (о еврейской Александріи XII в.), и др.



— В. Истринъ. Александрія русскихъ хронографовъ. Изслѣдованіе и текстъ. Москва, 1893 (изъ "Чтеній" московскаго Общества исторіи и древностей). Здѣсь изданы четыре редакціи болгарской "Александріи", а въ изслѣдованіи сдѣланъ также очеркъ литературной исторіи "Александріи", указаны новѣйшія изслѣдованія о ней, и русскія редакціи подробно разобраны.

— Изданія г. Ягича: "Život Aleksandra Velikoga". Загребъ, 1871; "Život Aleksandra Velikoga po tekstu recensije bugarske", въ "Sta-

rine" юго-славянской академіи, V. Загребъ, 1873.

— Ст. Новаковича, "Приповетка о Александру Великом" (въ старой сербской письменности: критическій тексть и изследованіе). Белградъ, 1878.

— Александрія. Спб. 1880—1887 (автографическое изданіе лицевой рукописи Александріи XVII в., сербской редакціи). Памятники Общ. люб. др. письменности, LXVII, LXXXVII.

— В. Григорьевъ, Походъ Александра Великаго въ западный

Туркестанъ, въ Журн. мин. просв. 1881, сент., октябрь.

- Новъйшее изслъдование объ азіатскихъ походахъ Александра Македонскаго: Alexander des Grossen Feldzüge in Turkestan. Kommentar zu den Geschichtswerken des Flavius Arrianus und Q. Curtius Rufus auf Grund vieljähriger Reisen im russischen Turkestan und den angrenzenden Ländern, von Franz v. Schwarz. München, 1893. Авторъ пятнадцать лъть прожилъ въ Туркестанъ и имълъ случай видъть мъстности, въ которыхъ нужно предположить походы Александра. Крайними съверными пунктами походовъ были нынъщніе Бухара (Согдіана), Самаркандъ (Мараканда) и Ходжентъ (Александрія) въ древней Согдіанъ.
- О греческой Александріи у Крумбахера, Geschichte der byzantinischen Litteratur. 2-е изд., стр. 849—852.

Троянскія сказанія:

— Въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 206—316 (русская редакція Притчи).

— Ягичъ, Priměri staroherv. jezika. Zagreb, 1866, стр. 180—184 (по глаголической рукописи XV въка, чакавско-хорватская редакція); Prilozi k historiji književnosti naroda hrvatskoga i srbskoga Zagreb, 1868 (по глаголической рукописи XV в., кайкавско-хорватская редакція); см. также: Ein Beitrag zur serbischen Annalistik, въ Archiv für slavische Philologie, II.

— Миклошичъ, Trojanska priča bugarski i latinski, въ "Starine" юго-слав. академіи, III, 1871 (по ватиканской рукописи XIV въка,

болгарская редакція).

- Веселовскій, "Южно-славянская пов'єсть о Тров" (Изъ исторіи романа и пов'єсти, вып. П. Спб. 1888; стр. 25—121), гді въ приложеніи пом'єщено два текста изъ Новгородско-Софійской рукописи XVI віка (тоже въ "Архивів" Ягича, т. X); въ разборів книги Гастера, Журн. мин. просв. 1888, марть.
- Болгарскій "Сборникъ за народни умотворения, наука и книжнина", кн. VI, Софія, 1891, гдѣ въ подробномъ описаніи Ватиканской рукописи, д-ра Гудева, изданъ снова текстъ "Притчи", стр. 345—357.

— Въ томъ же болгарскомъ "Сборникв", кн. VII, 1892, стр. 224-244, изследованія Д. Цонева о происхожденіи Троянской притчи и

сличеніе редакцій.

— "Слово о веткомъ Александръ, како уби Іога царя и Сіона царя амморейска и 12 цари ханаанскыхъ", въ сборникъ XVI—XVII въка поздней болгарско-румынской редакціи, изданное г. Сырку въ "Архивъ" Ягича, VII, стр. 78—88. Переводъ считають возможнымъ отнести къ серединъ XIV въка. Объ этомъ Веселовскій. Журн. мин. просв. 1884, январь.

— В. Мочульскій, Zur mittelalterlichen Erzählungsliteratur bei den Südsladen, въ "Архивъ" Ягича, 1893. XV, стр. 371—378.

— В. Истринъ, Beiträge zur griechisch-slavischen Chronographie. въ "Архивъ", 1895. XVII, стр. 416-419.

— О греческихъ Троянскихъ сказаніяхъ у Крумбахера, Gesch.

der byzant. Litteratur, crp. 844-845.

— Первое Петровское изданіе называется такъ: "Історіа въ неї же пішеть, о разоренії града Трої фрігіїскаго царства, ї о созданії его ї о велікіхъ ополчітелныхъ бранехъ, како ратоващася о неї царіе ї князї вселенныя, ї чего раді толіко ї таковое царство троянскіхъ державцовъ нізвержеся, ї въ ноль запустьнія положіся" и т. д.; затъмъ, въ томъ же заглавіи следуеть похвала Дату-Греку и Фригію-Дарію, т.-е. Диктису и Дарету, а Омиръ, Виргилій и Овидій Соломенскій (т.-е. Sulmonensis) отвергаются, потому что у нихъ находятся "многія несогласія и басни". Книга печаталась повельніемъ парсваго величества въ московской типографіи въ іюнь 1709 года, 8°, 479 стр.

Повесть о царе Синагрипе и премудромъ Авире, -- упоминанія, тексты и изследованія:

— Карамзинъ, Ист. госуд. росс., III, прим. 272.

— Полевой издаль одинь тексть сказки въ "Моск. Телеграфъ" 1825, № 11, ctp. 227—235.

— Востововъ, Опис. рук. Румянц. муз., № 363.

— Въ моихъ "Очеркахъ изъ стар. литер.", въ "Отеч. Запискахъ", 1855, № 2, тексть по рукописи Рум. музея, № 363, стр. 124-134; й замъчанія въ "Очеркъ литер. ист." и пр., 1857, стр. 63-85.

— Памятники стар. русской литературы. Спб. 1860 — 1862, II,

стр. 359—373 (два варіанта).

-- Буслаевъ, Историч. Хрестоматія, М. 1861, отрывки изъ ста-

ръйшей рукописи XV въка.

— Ягичъ издаль два сербо-хорватскіе текста, одинь-кирилловскій 1520 г., другой — глаголическій 1468 г., но въ иной редакціи. Arkiv za povjestn. jugoslav. IX, и Prilozi k historiji književnosti и пр. Zagreb, 1868, crp. 73—84.

- Ягичъ, въ Byzantinische Zeitschrift, Крумбахера, I, 1892, стр. 107—126: Der weise Akyrios nach einer altkirchenslavischen Uebersetzung statt der unbekannten byzantinischen Vorlage ins Deutsche

übertragen.

— Е. Барсовъ, въ "Чтеніяхъ" моск. Общества ист. и древи., 1886, кн. III, стр. 1—11: Акиръ Премудрый во вновь открытомъ

сербскомъ спискъ XVI въка (текстъ однородный съ старъйшей рус-

ской рукописью).

— Веселовскій, Новыя отношенія муромской легенды о Петр'я и Февроніи, въ Журн. мин. просв. 1871, апр'яль; разборъ книги Драгоманова, "въ Др. и Нов. Россіи", 1876, № 2; въ Исторіи р. словесности, Галахова. 1880, І. стр. 415 и д.

— Слово о святомъ "патріархѣ Өеостириктѣ". Къ вопросу о 29-мъ февраля въ древней литературѣ. Сообщеніе Хр. Лопарева. Спб.

1893. Изд. Общества любит. др. письменности, XCIV.

- Свазка Тысячи и одной ночи: Tausend und eine Nacht. Arabische Erzählunhen. Deutsch von Max Habicht, Fr. H. von der Hagen und Carl Schall. Zweite vermehrte Auflage. Breslau, 1827. XV Bde. T. XIII, стр. 86—126; 561—568 ночи.
- Всев. Миллеръ, въ Журн. мин. просв. 1895, іюль, по поводу Сборника матеріаловъ для описанія мъстностей и племенъ Кавказа, вып. XVIII—XX. Тифлисъ, 1893,—говорить объ армянской сказкъ и объ источникахъ исторіи Акира.

— Г. Потанинъ, Акирь повъсти и Акирь легенды, въ Этногр.

Обозрѣнін. кн. ХХV. М. 1895. стр. 105—125.

— Крумбахеръ, Gesch. der byzant. Litteratur, 2-е изд., стр. 897—898, объ Акиръ въ связи съ сказочнымъ житіемъ Езопа.

## Девгеніево Дѣяніе:

- Издано было въ моемъ "Очеркъ" 1857, стр. 316—332, и повторено въ "Памятникахъ" Костомарова, Спб. 1860—62. П, стр. 379—387.
- Les exploits de Digénis Akritas, épopée byzantine du dixième siècle, publiée pour la première fois d'après le manuscrit unique de Trébizonde par C. Sathas et E. Legrand. Paris, 1875. Вскорт однако нашлось еще нъсколько рукописей, на основаніи которыхъ сдъланы были изданія поэмы—Ламброса (въ Collection de romans grecs. Paris, 1880—рукопись хіосская и частью Гротта-Феррата), Ант. Миліараки (Аенны, 1881,—андросская); у Саввы Іоаннидиса (Константинополь, 1887) повторена рукопись требизондская; наконецъ готовится, кажется, полное изданіе рукописи изъ Гротта-Феррата. Существованіе стараго русскаго текста еще не было извъстно издателямъ греческой поэмы.
- Веселовскій, Отрывки византійскаго эпоса въ русскомъ. Поэма о Дигенись. "Въстн. Европы", 1875, апръль, стр. 750—775, и съ нъвоторыми добавленіями въ Russische Revue, IV, стр. 539—570: Bruchstücke des byzantinischen Epos in russischer Fassung; см. также въ Журн. мин. просв. 1876, октябрь, замътку о готовившемся изданіи Леграна, Chansons populaires grecques; отчетъ о книгъ Дестуниса: Разысканія о греческихъ богатырскихъ былинахъ средневъковаго періода, въ Журн. мин. просв. 1884, іюль; Южнорусскія былины. Спб. 1884, гл. III; разборъ книги Гастера, въ Журн. мин. просв. 1888, мартъ.

— Тихонравовъ, въ 1891, нашелъ новый списокъ "Дѣянія", XVIII вѣка; пока онъ еще не былъ изданъ.

— Крумбахеръ, Geschichte der byzant. Litteratur, 2-е изд., стр. 827—832.

Сказаніе объ Индейскомъ царстві:

— Карамзинъ, Ист. госуд. росс., III, пр. 282.

- Полевой издаль "Сказаніе о Индъйскомъ царствъ" и пр. въ "Моск. Телеграфъ", 1825, № 10, стр. 93—105, по позднему списку.
  - Тихонравовъ, Летописи р. лит. и древности, 1859, Ц.

— Баталинъ, Филологическія Записки, Хованскаго, 1874—1875,

и отдъльное изданіе, Воронежь, 1876.

- Памятники древней письменности (Общества любителей древней письменности). Спб., 1880, выпускъ третій, стр. 11—15, изданіе сказанія по воловоламской рукописи конца XV въка, впрочемъ не точное.
- Веселовскій, Южно-русскія былины. Спб. 1881—1884, стр. 173 и далёе, гдё указана также литература новёйшихъ изслёдованій о пресвитерё Іоаннё, особливо нёмецкихъ.

— В. Истринъ, Сказаніе объ Индейскомъ царстве. Москва, 1893. 4°. Въ приложеніи несколько текстовъ, въ томъ числе переизданъ

упомянутый волоколамскій списокъ.

Царнке, спеціально изслѣдовавшій посланіе пресвитера Іоанна въ западной литературѣ, имѣлъ въ рукахъ почти до 100 латинскихъ рукописей.

Варлаамъ и Іоасафъ:

— Въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 124—134.

— А. Кирпичниковъ, "Греческіе романы въ новой литературъ. Повъсть о Варлаамъ и Іоасафъ". Харьковъ, 1876 (стр. 211 и д.). Авторъ оспаривалъ мнъніе Либректа (Die Quellen des "Barlaam und Iosaphat", въ Jahrb. für romanische und engl. Litteratur, 1860, II, стр. 314—334; позднъе въ книгъ Zur Volkskunde. Heilbr. 1879, стр. 441—460) о буддійскомъ происхожденіи Варлаама.

— Веселовскій, разборъ книги Кирпичникова, Вѣстн. Евр. 1876, декабрь; Журн. мин. просв. 1877, іюль,—не признаетъ его опроверженій Либрехта; О славянскихъ редакціяхъ одного аполога Варлаама и Іоасафа, въ Запискахъ Акад. Н. 1879, т. XXXIV, стр. 63—70.

- Ст. Новаковичъ, Прилог къ познавању упоредне литерарне историје и хришћанске средњевековне белетристике у Срба, Бугара и Руса. Бѣлградъ 1881 (изъ "Гласника" сербскаго ученаго Дружества)— о греческомъ подлинникѣ Варлаама, лобъ источникахъ повъсти, о западныхъ и славянскихъ обработкахъ (нашъ переводъ считается южнославянскимъ, и вѣроятно не старѣе XIV вѣка); наконецъ изложеніе содержанія и отрывки изъ сербской рукописи, писанной на Авонѣ въ 1518 г.
- Житіе Варлаама и Іоасафа. Спб. 1885. Изд. Общества люб. др. письм. LXXXVIII.
- Ив. Франко, о литер. исторіи Варлаама, въ "Запискахъ наукового товариства імени Шевченка". Львовъ, 1895, т. VIII—X, съ отрывками текста XVI въка и образчиками рисунковъ. Объ этомъ замътка въ Отчетахъ Общ. люб. др. письм. за 1895—96 г., стр. 63.
- Византійскій Временникъ, т. III, вып. 3—4, стр. 714, зам'єтка къ исторіи Варлаама.
  - А. Соболевскій, въ докладь въ Общ. люб. древней письмен-

ности, 7 марта 1897, высвазываль митие, что переводъ Варлаама

быль русскій.

— С. О. Ольденбургъ, Персидскій изводъ пов'єсти о Варлаам'в и Іоасаф'в, въ Запискахъ Восточнаго отд'вла Археолог. Общ. Спб. 1889, IV, стр. 229 — 265; Къ притчамъ въ Варл. и Іоасаф'в, тамъ же, IX, стр. 275—276. Спб. 1896.—Въ Х-мъ том'в т'вхъ же Записокъ напечатанъ переводъ грузинскаго текста Варлаама, и зат'вмъ им'вется въ виду изданіе перевода персидской версіи (В. А. Жуковскаго) и арабской бомбейской (бар. В. Р. Розена).

— Крумбахеръ, Gesch. der byzant. Litteratur, 2-е изд., стр. 886—

891, съ общирными литературными указаніями.

Стефанить и Ихнилать:

— Въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 148 — 167, о литературной исторіи повъсти и сличеніе состава русскаго Стефанита съ греческимъ текстомъ въ изд. Штарка; стр. 333—337 отрывки текста.

— Латинскій переводъ, Поссина: Specimen sapientiae Indorum veterum, въ приложеніи къ изданію Георгія Пахимера, Римъ, 1666.

- Specimen sapientiae Indorum veterum, id est liber ethico-politicus pervetustus, dictus arabice Kalilah-wa-Dimnag, graece Στεφανίτης καὶ Ἰχνηλάτης, nunc primum ex mss. cod. Holsteiniano prodiit etc. opera Seb. Gottofr. Starkii. Berol., 1697. Перепечатано въ Авинахъ, 1852. Недостающее у Штарка введеніе издано было, съ нѣкоторыми варіантами къ Стефаниту, П. Фаб. Ауривилліємъ, въ Упсалѣ, 1780. Новѣйшее изданіе по четыремъ рецензіямъ греческаго текста, Витторіо Пунтони, Pubblicazioni della società asiatica italiana, т. П. Firenze, 1889.
- Описаніе славянских рукописей Синодальной библіотеки, Горскаго и Невоструева, ІІ, 2, стр. 628—641, сообщаеть свёдёнія о болгарско-русскомъ спискё конца XV вёка.

— Отчеть москов. Публичнаго и Румянцов. Музеевь за 1873— 1875 годъ. М. 1877, стр. 9—10, о сербскомъ спискъ XV въка,

принадлежавшемъ Севастьянову.

— Отчеть тъхъ же Музеевъ за 1876—1878 годъ, стр. 42—44, о сербскомъ неполномъ спискъ XIII — XIV въка, принадлежавшемъ В. И. Григоровичу.

— Даничичъ, Indijske priče prozvane Stefanit i Ihnilat, въ "Starine" юго-славянской академіи, Zagreb, 1870, изданіе церковно-славянскаго текста по рукописямъ бълградской и карловацкой (болгарской).

- Стефанить и Ихнилать, съ предисловіемъ и примѣчавіями Ө. И. Булгакова. Спб. 1877 въ изданіи Общества любителей древней письменности XVI, XXII, 1877—1878)—введеніе объ исторіи памятника; перепечатка первыхъ 46 страницъ старой русской книги: "Политическія и нравоучительныя басни Пильпая, философа индѣйскаго. Съ французскаго переведены Академіи наукъ переводчикомъ Борисомъ Волковымъ" (Спб. 1762), заключающихъ введеніе къ баснямъ, недостающее въ старыхъ русскихъ рукописяхъ; изданіе стараго русскаго текста въ позднѣйшей редакціи по рукописи князя ІІ. ІІ. Вяземскаго.
  - Стефанить и Ихнилать. М. 1881, съ предисловіемъ и подъ ре-

дакцією А. Е. Викторова, парадлельное изданіе двухъ списковъ XV въка, Севастьяновскаго и Синодальнаго, и отрывковъ Григоровича XIII—XIV въка.

— С. Смирновъ, "Стефанитъ и Ихнилатъ", въ "Филологиче-

скихъ Запискахъ". Воронежъ, 1879, выпускъ III.

— Для исторіи памятника ср.: Книга Калила и Димна (сборникъ басенъ, извъстныхъ подъ именемъ басенъ Видпая). Переводъ съ арабскаго М. О. Аттая, преподавателя арабскаго языка, и М. В. Рябинина, студента III курса спец. классовъ Лазаревскаго института восточныхъ языковъ. М. 1889.

— Крумбахеръ, Gesch. der byzant. Litteratur, стр. 895 — 897,

сь указаніемь обширной литературы.

#### Сказанія о Соломонъ:

— Въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 102—123.

— Памятники старинной русской литературы. Спб. 1860—1862,

выи. ІІІ, стр. 51-71, рядъ повъстей о царъ Соломонъ.

— Лѣтописи русской литературы и древности, Тихонравова. IV. М. 1862, стр. 112 — 153, повъсть о царъ Соломонъ въ трехъ варіантахъ; Памятники отреченной русской литературы. М. 1863, I, стр. 254—272: Соломонъ и Китоврасъ, и Суды.

— Порфирьевъ, Ветхозавътные апокрифы. Спб. 1877, стр. 240—

241, 261-263.

— А. Веселовскій, Изъ исторіи литературнаго общенія востова и запада. Славянскія сказанія о Соломонъ и Китоврась и западныя легенды о Морольфъ и Мерлинъ. Спб. 1872. Посль этого авторъ еще не однажды возвращался къ Соломоновскимъ сказаніямъ, отчасти видонямъняя, отчасти развивая первыя изслъдованія. Ср. Замътки къ исторіи апокрифовъ, Журн. мин. просв. 1886, іюнь, и въ особенности: Разысканія въ области рус. духовнаго стиха. Спб. 1891, гл. V.

— Буслаевъ, разборъ сочиненія Веселовскаго о Соломонъ и Китоврась, въ XVI отчеть объ Уваровскихъ преміяхъ. Спб., 1874, стр. 24—66.

— Ягичъ, Die christlich-mythologische Schicht in der russischen Volksepik, въ Archiv für slavische Philologie, I, стр. 82—133.

## Слово о купцъ Басаргъ:

— Въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 95—99.

— Памятники стар. русской литературы, Костомарова. Спб. 1860—

1862. II, стр. 347-356, два варіанта.

— Веселовскій, въ Ист. р. словесности Галахова. Спб. 1880. I, стр. 426—428.

# ГЛАВА ХІУ.

## тосифъ волоцкій и нилъ сорскій.

Редигіозное міровоззрѣніе наших средних вѣковъ.—Обрядовое благочестіе.— Чрезвичайное развитіе монастырей въ центрѣ и на сѣверѣ; ихъ значеніе культурное и политическое.

Монастырская діятельность Іосифа Волоцкаго.—Его "Просвітитель".—Церковные споры.—Стригольники: различные взгляды на происхожденіе этой ереси.—Жидовствующіе.—Обличенія Іосифа.—Его инквизиторскій фанатизмъ: "богопремудростное коварство".—Его школа: "іосифляне".

Нилъ Сорскій.—Немногія біографическія свъдънія.—Пребываніе на Асонъ.— Аскетизмъ и созерцательность.—Основаніе пустыни.—Ученія Нила Сорскаго.

Мы видели характеръ міровоззренія, господствовавшаго въ наши средніе в'яка бол'я или мен'я одинаково во вс'яхъ слояхъ народа, книжнаго и не-книжнаго. Единственная школа была элементарная школа грамотности; болье широкое знаніе, какъ, напримъръ, знаніе греческаго явыка, было великою ръдкостью; единственное средство пріобратенія знаній для громаднаго большинства было "книжное почитаніе"; ученый человікъ, получавшій иногда громкій титуль "философа", быль только начетчивъ съ запасомъ внигъ въ распоряжени и памятью: онъ славился твиъ, что могъ говорить "оть писанія", т.-е. иметь на готов'ь обыльныя цитаты. При такой школь, при недостатив знанія не могло развиться самостоятельной критической мысли: все рёшалось авторитетомъ книги, на которую можно было сослаться. Книги бывали не только "истинныя", но и "ложныя"; даже различеніе тэхъ и другихъ давно было слабое, и мы видэли, что "ложныя" вниги вошли въ обиліи въ старыя рукописи и отсюда въ народныя върованія.

Старое "двоевъріе" простодушно смъщивало христіанскую въру съ прежнимъ язычествомъ, христіанскихъ святыхъ съ воспоминаніями о миоологическихъ существахъ, церковный обрядъ съ обрядомъ языческимъ. Церковность съ теченіемъ въковъ возобла-

дала, и двоевъріе смънилось тъмъ новымъ религіознымъ міровоззръніемъ, гдъ надъ внутреннимъ содержаніемъ брала верхъ внъшность, надъ нравственнымъ ученіемъ и требованіемъ—обрядъ. Это господство обрядоваго благочестія давно замічено историвами древней Руси; но, быть можеть, не всвми достаточно опредвлено по его существу... Целая школа писателей изображала христіанское просвъщение древней Руси ея великимъ пріобрътеніемъ, которое не только дълало древнюю Русь народомъ по преимуществу христіанскимъ, но дълало для нея какъ бы ненужными ту борьбу идей, какая совершалась на европейскомъ западъ, и то просвъщение, которое было плодомъ этой борьбы. Для древней Руси д'яйствительно остались чужды тъ великія движенія въ области въры и мысли, какія волновали западъ еще съ половины среднихъ въковъ и результатомъ которыхъ явилось Возрожденіе и затемъ целый новый періодъ европейского просвещенія. Древняя Русь осталась на ступени элементарной, для которой широкая дъятельность мысли была бы невозможна и плоды просвъщенія другихъ народовъ были бы недоступны; обрядовое настроеніе массъ указывало на недостатокъ критическаго сознанія, и здёсь источникъ того застоя, въ которомъ русская жизнь пребывала цълые въка.

Разнообразныя условія соединились для того, чтобы создать такой порядокъ вещей: давнія особенности историческаго положенія русскаго народа; татарское иго, удручавшее русскую жизнь матеріально и нравственно; политическая смута, результатомъ которой было московское объединеніе; скудныя средства просвѣщенія. Все это и создавало, и поддерживало народное міровозэрѣніе, о которомъ мы говорили: обрядовая религія связывалась естественно съ консерватизмомъ преданія и быта; бездѣятельность критической мысли возстановляла впередъ противъ всяка с нововведенія, которое противорѣчило бы старому обычаю или старому суевѣрію; или же, если тѣмъ не менѣе мысль начинала работать, она была легко склонна къ преувеличенію и отъ привычнаго консерватизма переходила вдругь къ необузданному отрицанію, какъ увидимъ дальше въ исторіи нашихъ ересей...

Кавъ ни были неблагопріятны условія, народная жизнь стремилась, однако, развивать свое содержаніе. Съ первыхъ вѣковъ нашей исторіи и христіанства не прекращается рядъ замѣчательныхъ дѣятелей, работавшихъ для государства и народа въ томъ направленіи, которое представлялось имъ единственно правильнымъ и спасительнымъ; совершались подвиги христіанскаго подвижничества, слава и вліяніе которыхъ становились всенародными; совершалось, хотя далеко не всегда правдивыми средствами, политическое объединеніе, необходимость котораго указывалась настоятельно внёшнийъ положеніемъ народа. Цёль, повидимому, достигалась: русская вемля становилась святою Русью, единственнымъ настоящимъ христіанскимъ царствомъ; но съ другой стороны центральная власть уже чувствовала въ странъ недостатовъ «знанія и находила нужнымъ для восполненія его обращаться въ западу, хотя и ненавистному по его "латинству", и инымъ путемъ, черезъ Литву (Бълоруссію) и Новгородъ начинали просачиваться западныя вліянія; сама народная мысль, въками воспитываемая въ упорномъ консерватизмъ, въ болъе возбужденныхъ умахъ не довольствовалась однако наличнымъ умственнымъ содержаніемъ, и такъ какъ вся основа міровоззрівнія была религіозная, то пытливость ея направилась прежде всего на церковные вопросы. Въ этомъ политическомъ и церковномъ брожении шла та внутренняя жизнь, которая наполняеть средній періодъ нашей исторія съ перваго усиленія Москвы вплоть до конца московскаго періода.

Исторія политическаго объединенія древней Руси достаточно изв'ястна. Установившись окончательно въ Москв'я, объединеніе совершалось присоединеніемъ, покупкой и захватомъ уд'яловъ, превращеніемъ уд'яльныхъ князей въ бояръ, постепеннымъ ст'ясненіемъ народоправныхъ областей, наконецъ, все большей исключительностью верховной власти московскаго князя. Великую помощь овазала при этомъ церковная власть, когда митрополія русской церкви окончательно перешла въ Москву. Сверженіе татарскаго ига, совпадавшее приблизительно съ первымъ ударомъ новгородской свободъ, подкръпленное бракомъ великаго князя съ греческой царевной, ставило веливаго князя московскаго-несмотря на насмъщки лътописи надъ его трусостью-на высоту, недоступную для какого-либо соперника, и уже создавалась легенда о византійскомъ преемств'в Москвы. Конецъ XV в'яка опредълилъ дальнъйшее движеніе исторіи; но процессъ еще продолжался: мъстныя автономіи, хотя безсильныя для открытой защиты своего историческаго права, еще помнили объ этомъ правъ, и это отзывалось, кром' отдельных политических столкновеній, отголосками народнаго мнѣнія въ легендѣ, которая возвеличивала мѣстныя святыни передъ Москвой, и отголосками въ лѣтописи, гдъ лътописцы мъстные и московскіе защищають важдый свою сторону и весьма недружелюбно отзываются о противникахъ. Въ процессъ объединенія принялъ свою долю участія еще одинъ элементь церковной жизни, элементь народно-церковнаго по-

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

движничества, и это участіе, сначала мало зам'єтное, стало, наконецъ, большою нравственной силой, которою не преминула воспользоваться великокняжеская централизація.

Четырнадцатый и пятнадцатый въка отмъчены особеннымъ распространениемъ монастырей.

Монашество утвердилось въ древней Руси вследъ за первымъ установленіемъ христіанства и съ монашескимъ идеаломъ, выработаннымъ на востокъ и въ Византіи. Монастырское подвижничество было однимъ изъ техъ явленій, которыя въ новой верв оказывали наиболъе могущественное вліяніе на народныя массы. Являлось нъчто новое и поразительное. Суровый аскетизмъ, служившій выраженіемъ глубокаго внутренняго убъжденія, производиль впечативніе на массы свидетельствомь великой нравственной силы. Монашеское подвижничество было уже вскоръ окружено легендой: это была новая поэвія, которая чёмъ дальше, тымь больше обогащалась въ разныхъ концахъ русской земли. Легенда связывала русскій монастырь съ Царыградомъ, откуда сама Богородица прислала строителей Кіево-Печерской церкви, и даже съ Римомъ, откуда святой Антоній прицыль на камиъ, чтобы основать обитель въ Новгородъ; новгородскій архіепископъ, завлючивъ соблазнявшаго его бъса въ сосудъ, въ одну ночь съвздилъ на немъ въ Герусалимъ, чтобы повлониться святому гробу, и въ утру вернулся въ "святой Софеи". Обширная литература, говорившая о душевномъ спасеніи, настаивала, что это спасеніе можеть быть достигнуто всего върнъе полнымь отреченіемъ отъ міра, удаленіемъ въ монастырь, особливо въ пещеру и въ пустывю. Смутныя времена татарскаго ига несомивнно содъйствовали распространению этого монастырскаго идеала: внъшнія б'ядствія, которыя современное нравоученіе неизм'янно объясняло божівмъ наказаніемъ за гръхи, внушали мысль о покаяніи и также указывали въ монастырв прибъжище отъ матеріальной нужды, потому что съ давняго времени монастыри стали пріобратать дары отъ благочестивыхъ людей и могли обезпечивать своихъ обитателей. Монастыри сдълались богатъйшими землевладельцами: въ ихъ рукахъ, путемъ пожертвованій и иныхъ пріобр'втеній, оказалась въ конц'в концовъ ц'влая треть государственныхъ земель.

Понятно, что это громадное скопленіе земельныхъ и иныхъ богатствъ вовсе не было цілью первыхъ основателей монастырскаго житія; напротивъ, почти неизмінно это были суровые аскеты; но богатство монастырей свидітельствовало о силі религіознаго настроенія въ ціломъ обществі, изъ пожертвованій котораго

составились эти богатства и воторое въ монастырскихъ молитвахъ особенно видело надежду посмертнаго спасенія. Развитіе монастырей той эпохи, о которой говоримъ, было несомнънно явленіемъ народнаго характера: если въ первые въка основание монастырей было все-таки дъломъ болъе или менъе единичнымъ, теперь оно становится явленіемъ массовымъ. Въ теченіе нашихъ среднихъ въковъ возникаютъ цълыя сотни монастырей, особливо въ центральной и съверной Россіи, въ областяхъ московскихъ и новгородскихъ. Скромныя, даже убогія обители разростаются въ богатые монастыри съ многочисленной братіей, и монастырь пріобрътаеть не только чисто церковное значение прибъжища для ищущихъ душевнаго спасенія, но и вначеніе народное: на съверъ онъ становится небольшимъ центромъ, къ которому стекалось населеніе, и вожакомъ народной колонизаціи въ сѣверныхъ пустынныхъ или инородческихъ мъстностяхъ; наконецъ, онъ становился силой политической, --игуменъ монастыря, особливо извъстный своею строгою жизнью и учительствомъ, пріобръталь многочисленныхъ почитателей, слава его достигала до Москвы, доходила до великокняжеской семьи, оттуда получались дары и вилады селами и деньгами: отъ мудраго старца искали поученія, а съ поучениемъ соединялись и совъты, васавшиеся мірскихъ начинаній великаго князя. Монастыри такимъ образомъ непосредственно, хотя бы иногда безъ опредъленнаго плана, вмъшивались въ объединительную политику московскихъ князей и въ концъ концовъ прямо и косвенно оказали ей важныя услуги. Не могло остаться безъ вліянія на умы, а затемь на все теченіе политическихъ интересовъ, когда святой подвижникъ, покинувшій всѣ земныя помышленія, весь жившій въ помыслахъ о душевномъ спасеніи, оказывался усерднымъ молитвенникомъ за великаго внязя и приходиль къ нему на помощь съ своимъ вліятельнымъ словомъ въ решительныя минуты исторической жизни, какъ Сергій въ Дмитрію Донскому передъ Куливовской битвой, въ которой участвовали воинами два старца изъ его монастыря. Такъ было еще въ XIV столетіи. Позднее, другимъ приверженцемъ московскаго великокняжества быль знаменитый подвижникь Пафнутій Боровскій, изъ школы котораго вышелъ еще более знаменитый деятель конца XV и первыхъ леть XVI века, Іосифъ

Одинъ изъ изследователей той эпохи не безъ основанія видель въ подвижнике XIV—XV века столь же типическое народное неленіе, какимъ былъ некогда эпическій богатырь.

"Основатели монастырей въ XIV—XV въкъ, и даже позже,

составляють особый типь людей, отличавшихся могучею силою воли, безстрашіемъ и кром'в того настойчивостью въ преодол'вніи трудностей для достиженія высшей ціли. Преданіе о Пересв'ять и Осляб'я—этихъ богатыряхъ въ иноческой одежд'я, равно какъ и постриженіе богатыря въ иноки въ народной былин'я, им'ветъ свое значеніе. Такъ же какъ богатырь, преподобный разрываетъ съ семьею и родиной вс'я связи и идеть на подвигъ. Выдержавъ строгій, долгол'ятній искусъ въ монастыр'я, укр'япленный въ борьб'я со страстями и всякаго рода трудностями, онъ удаляется въ глубь л'ябсовъ и тамъ собираеть своего рода дружину—иноковъ.

"Эпическій типъ богатыря донесла до насъ устная народная поэзія; историческій же типъ основателя монастыря сохранила намъ наша письменность. Типъ этотъ проходить черезъ всю русскую исторію съ большимъ или меньшимъ значеніемъ; но его золотымъ вѣкомъ былъ XV вѣкъ, представляющій сорокъ именъ, извѣстныхъ своею святостію основателей и устроителей монастырей".

Создалась типическая біографія этихъ подвижниковъ, какъ передають ее многочисленныя житія, стиль которыхъ образовался по византійскимъ образцамъ, въ большей или меньшей мъръ примъняясь къ русской обстановкъ.

"Семья, воспитавшая святого, отличается благочестіемъ; иногда въ ней замътна склонность къ монашеству. Это семья грамотная, гдъ въ обычаъ обучать дътей чтенію и письму, преимущественно дворянская, иногда кунеческая, или крестьянская зажиточная семья.

"О родителяхъ святого, по постриженіи его, сохраняется память въ томъ случать, когда они оба, отецъ и мать, приняли постриженіе.

"Въ дътствъ будущій основатель монастыря чуждается игръ и общества сверстниковъ. Онъ любитъ вслушиваться въ разсвазы о святыхъ, отдавшихъ себя на служеніе Богу и получившихъ отъ Него даръ творить чудеса. Церковная служба замъняетъ ему всъ удовольствія; онъ прежде всъхъ является во храмъ и послъднимъ выходитъ оттуда. Отрока отдаютъ для обученья грамотъ въ сосъдній монастырь, ръдео въ училище. Способный къ ученію и впечатлительный, онъ вчитывается въ книги и встръчается въ нихъ съ монашескимъ идеаломъ. Кругомъ себя онъ видитъ много зла, которое, по его понятію, усвоенному изъ прочитанныхъ имъ внигъ, происходитъ отъ вліянія бъсовъ. Созръваетъ, наконецъ, сильное, непреодолимое желаніе постричься въ честный ангельскій образъ и тъмъ спасти душу и побъдить діавола. Родители,

удерживая юношу отъ постриженія, уговаривають его вступить въ бракъ съ пріисканною ими нев'встою. Туть-то д'влаеть онъ первый р'вшительный шагъ: тайно уходить отъ родителей въ отдаленный монастырь, куда влечеть его слава обители или имя подвижника-старца, и гд'в не могутъ скоро найти его. Бываетъ и такъ, что родители усп'ввають женить сына, но раннее вдовство опред'вляеть дальн'вйшее. Въ такихъ случаяхъ списатели житій говорять, что святой возблагодарилъ Бога за это обстоятельство, въ которомъ вид'влъ призваніе къ иноческому подвигу.

"Въ монастыръ новый постриженникъ безропотно несетъ тяжесть молитвенныхъ подвиговъ, со рвеніемъ исполняетъ самыя трудныя работы и тъмъ заслуживаетъ любовь игумена и братіи. Потомъ въ иновъ является желаніе повинуть мъсто своего постриженія. Жизнь другихъ инововъ не удовлетворяетъ того, вто имълъ передъ глазами подвиги веливихъ Антонія, Пахомія и другихъ пустынножителей. И вотъ онъ тайно оставляетъ монастырь для пустыни, подобно тому, вакъ въ юности повинулъ домъродительскій для монастыря...

"Долго странствуеть онъ по монастырямъ русскимъ, иногда, ръдко, впрочемъ, доходитъ до святой горы Афонской. Странствованіе оканчивается тъмъ, что онъ поселяется въ пустынъ и тамъначинаетъ вести жизнь отшельника... По большей части странникъ направляется на съверъ отъ мъста своего постриженія. Это стремленіе къ съверу объясняется тъмъ, что нашъ съверъ былъ мало населенъ; отсутствіе же гражданскихъ элементовъ и дъвственная природа болъе всего могли привлечь жаждущаго пустынной жизни.

"Мъсто, избранное основателемъ будущей обители, отличается красотою, и списатели житій обыкновенно очерчивають его съсочувствіемъ. Съ высовой горы увидалъ Кириллъ Бълозерскій необъятное пространство, покрытое озерами и лугами, орошенное съ одной стороны Шексною, и призналъ тутъ мъсто, указанное ему Богомъ. Филиппъ Ирапскій выбралъ на берегу пустынной ръки Андоги, въ Бълозерской странъ, красивое мъсто подъ развъсистою сосною. Герасимъ Болдынскій избралъ себъ мъсто надъ потокомъ, гдъ стоялъ огромный дубъ. Кириллъ Новоезерскій поселился подъ елью на крутомъ берегу Новаго озера... Обитель Савватія на ненаселенномъ острову моря Окіана была крайнимъ предъломъ подвиговъ русскаго странствующаго отшельника.

"Живя въ одиночествъ, отшельникъ съ любовью относится въ природъ его окружающей, онъ приручаетъ звърей и птицъ, дълитъ съ ними пищу... Змън и гады, по молитвамъ угодниковъ

божінхъ, оставляють м'вста жительства святыхъ и уврываются въ иныхъ дебряхъ, хотя неръдко видъ ихъ принимаетъ на себя бъсъ, когда наводить страхъ на св. подвижнивовъ.

"Первое столкновеніе пустынника съ людьми враждебно со стороны ихъ. Въ житіяхъ ясно высказывается причина тому: жители бливь лежащихъ селъ опасаются, чтобы ихъ угодья не отошли къ имѣющему возникнуть монастырю. Рыболовы видѣли въ Кириллѣ Новоезерскомъ врага. Арсенія Комельскаго выгнали съ того мѣста, гдѣ онъ поселился, такъ что онъ ушелъ въ глубину Пелегонскаго лѣса... Такъ какъ въ городѣ сильнѣе религіозное начало, то жители его съ радостію узнають о возникновеніи монастыря по близости къ городу. Основатели селились или подъ защитою городовъ, или въ совершенно безлюдныхъ мѣстахъ, въ глубинѣ непроходимыхъ лѣсовъ, по берегамъ глухихъ рѣкъ. Нѣкоторые изъ основателей погибали въ борьбѣ съ враждебнымъ къ нимъ населеніемъ...

"Слухъ о новомъ поселенцѣ доходить до другихъ, ищущихъ опасенія. Пустынникъ принимаетъ только тѣхъ, кто въ силахъ нести подвиги и лишенія пустынножительства, и съ помощію новой братіи подвижникъ сооружаетъ церковь, по большей части во имя Богородицы. Князья удѣльные даютъ возникшему монастырю тѣ лѣса и луга, среди которыхъ онъ находится. Личность основателя привлекаетъ посѣтителей, являются богатые и даютъ вклады, записываютъ за монастыремъ села, князья освобождаютъ эти села отъ пошлинъ, даютъ монастырю льготы для тѣхъ людей, которые будутъ селиться на пустопорожнихъ монастырскихъ земляхъ. Основатель ведетъ монастырь по-своему. Строгій подвижникъ дѣлается строгимъ игуменомъ, самъ подаетъ примѣръ братіи во всемъ... Самъ онъ носитъ худыя ризы; неутомимо надзираетъ за братіей; ночью ходитъ по кельямъ и, заслышавъ разговоръ, стучитъ въ окно.

"Слухъ о подвигахъ игумена доходитъ до Москвы, вклады и поминки увеличиваются.

"Первое время монастырь терпить бёды отъ разбойниковъ... Инородцы не-христіане также дёлали нападенія на вновь возникавшія обители... При этомъ слёдуеть замётить преподобныхъ такого рода, которые основывали монастыри въ странахъ поганыхъ человёкъ, жили между дикарями и просвещали ихъ крещеніемъ.

"Итакъ, въ основателъ монастыря выразились двъ стороны: любовь къ святому подвигу одинокаго пребыванія въ пустынъ,

благоразуміе и умінье вести хозяйство въ имъ же устроенномъ монастыръ.

"Оъ одной стороны основатель представляется какъ пустыннодюбенъ, къ которому случайно собралась братія; съ другой онъ является какъ заботливый хозяинъ обители съ умъньемъ вести въ ней и нравственный, и матеріальный порядокъ" 1)...

Всв эти подвижники, почти безъ исключенія, стали потомъ святыми или преподобными. Ихъ мъстный авторитеть, какъ мы замѣчали, расширялся съ молвою объ ихъ святости; сильные люди искали молитвы и поучения у знаменитаго игумена; ему открывался путь въ советы высшихъ іерарховъ и самого великаго князи, для него бываль открыть путь не только къ епископскому, но и въ митрополичьему сану.

Таковъ быль одинъ изъ знаменитъйшихъ дъятелей древнерусской церкви, игуменъ Волоколамскаго монастыря (или "на Волокъ") Іосифъ. Онъ происходилъ изъ добраго рода (род. 1439 или 1440), быль сыномь вотчиннива въ томъ же волоколамскомъ крав, гдв быль впоследствіи основань имь монастырь, и правнувомъ литовскаго выходца. На восьмомъ году онъ отданъ былъ учиться грамотъ въ монастырь и съ юныхъ лътъ такъ пристрастился къ монашеской жизни, которая одна могла дать душевное спасеніе, что двадцати л'ять приняль постриженіе и вель строгую жизнь подъ руководствомъ Пафнутія Боровскаго, въ его обители. Въ монастыръ онъ скоро подвинулся своими качествами. Современники говорять, что своей красотой онъ "уподобился древнему Іосифу"; онъ отличался необывновеннымъ искусствомъ читать въ церкви и пъть псалмы 2), быль чрезвычайно начитань и обладаль такою памятью, что редко обращался къ книге, вогда говорилъ "отъ писанія"; по выраженію одного жизнеописателя, онъ держаль св. писаніе "памятью на край языка"; въ довершение быль строгій подвижникъ и отличался "кръпвимъ" умомъ и сильнымъ практическимъ смысломъ. По смерти Пафнутія Іосифъ, которому не было еще сорока лътъ, былъ поставленъ на игуменство въ Москвъ, гдъ былъ обласканъ самимъ веливимъ вняземъ, - хотя въ монастыръ были болъе старые братья, воторые имъли бы право стать во главъ монастыря. Іосифъ, однаво, не долго пробыль въ Боровской обители: онъ хотъль

<sup>1)</sup> Хрущовъ, стр. 2—12.

э) Одинъ современникъ пишетъ: "бѣ же у Іосифа въязыцѣ чистота и въ очѣхъ бистрость и въ гласѣ сладость и въ чтеніи умиленіе, достойно удивленію великому: никто же бо въ та времена нигдѣ таковъ явися". По словамъ другого: "въ церковныхъ пѣснословіи и чтеніи толикъ бѣ, яко же ластовица и слайй доброгласный услажаще слухи послушающихъ, яко же инъ никто же нигдъ же".

ввести бол'ве строгія правила монастырскаго житія, начался ропоть со стороны монастырских старожиловь, и Іосифь, сообщивьсвою мысль лишь немногимь старцамь, різшиль уйти изъ монастыря, чтобы осмотріть другія русскія обители, быль въ монастыряхь тверскихь, заволжскихь, въ Кириллові, возвратился послівпочти годового отсутствія въ свой монастырь, но уже вскорівокончательно покинуль его: "возгорівся бо сердце его огнемь Святого Духа",—у него созрівль плань основать новый монастырь по собственной мысли и уставу.

Этотъ монастырь основанъ былъ въ 1479 въ области волоколамской, князь которой съ самаго начала оказываль Іосифу расположение и подарыль монастырю деревню, съ обычными льготами отъ податей, отъ постоя вняжескихъ людей, отъ суда вняжеских наместниковъ. Черезъ шесть леть на месте первой деревянной церкви стояла уже большая каменная, на которую потрачены были большія деньги. Въ 1485 году архіепископомъ новгородскимъ поставленъ былъ знаменитый Геннадій, къ епархін котораго принадлежаль Волокъ-Ламскій и монастырь Іосифа: Геннадій надълиль монастырь новыми селами, и съ игуменомъ монастыря его соединили потомъ, кромъ нъкоторыхъ общихъ дружескихъ связей, общіе церковные и политическіе интересы. Геннадій быль суровый ревнитель церковнаго правов'єрія. Назначенный въ Новгородъ мимо обычнаго избранія самихъ новгородцевъ, посл'я того, какъ Иванъ III впервые наложилъ на Новгородъ свою тяжелую руку, онъ поставиль себъ цълью уничтожить церковное нестроеніе, какое онъ нашель въ Новгородь, а вивсть съ тъмъ дъйствовалъ въ духъ московскаго великаго князя противъ последнихъ автономическихъ стремленій новгородскаго народоправства. Его церковная ревность выказалась въ извъстной борьб'в противъ ереси жидовствующихъ, которая въ конц'в XV-го въка появилась въ Новгород'в, нашла тамъ многихъ приверженцевъ, достигла до Москвы и, наконецъ, имъла своихъ сторонниковъ въ ближайшей обстановет самого великаго князя. Въ этомъ дълъ Геннадій встрътиль ревностнаго союзника въ Іосифъ Волоцкомъ, обличительныя посланія котораго, собранныя потомъ въ знаменитомъ "Просвътитедъ", въ особенности сдълали ересь предметомъ общаго вниманія и остались въ литературной исторіи главнымъ памятникомъ этой борьбы.

Ходъ этой борьбы и содержаніе "Просв'єтителя" много разъ были изложены историками того времени, историками церкви, наконецъ, спеціальными изсл'єдователями. Для нашей ц'єли довольно остановиться на общемъ тон'є мысли, на характер'є церковнаго міровоззрѣнія, какіе отличали дѣятелей обѣихъ сторонъ. По обычному понятію исторіи литературы, "Просвътитель" и другіе подобные памятники той эпохи, собственно говоря, не принадлежать въ исторіи литературы: въ нихъ нъть элементовъ поэтическаго творчества, ихъ содержание-догматическая полемика и публицистика, ихъ форма - обычное церковное поучение, испещряемое цитатами изъ священнаго писанія и отеческихъ книгъ, ихъ языкъ обычная смъсь русскаго языка съ церковнославянскимъ; это памятникъ полу-оффиціальной, церковной письменности, историческій матеріаль; но ихъ неизмінно вносять въ исторію литературы, потому что письменность XV—XVI въка почти не представляла памятниковъ иного рода и надо дать мъсто этимъ полу-дъловымъ произведеніямъ, чтобы судить по нимъ если не о поэтическомъ творчествъ эпохи, то, по крайней мъръ, объ ен умственномъ и нравственномъ тонъ: отголосовъ этого тона нашелся потомъ въ другой области-въ той области былины, духовнаго стиха и легенды, которыя въ ту пору не нашли или почти не нашли себъ мъста въ письменности. Такимъ образомъ эти церковные памятники, эта догматика и полемика, за отсутствіемъ литературы поэтической, могуть войти въ исторію литературы какъ явленія, относящіяся къ ней косвенно, какъ матеріаль и отголосовь, и въ этомъ смыслів они представляють первостепенный интересъ.

Составъ этой церковной литературы XV-XVI въка, дъятельность писателей и јерарховъ, какъ Геннадій, Іосифъ Волоцкій, Ниль Сорскій, Вассіань Патриквевь, Максимь Грекь, святотронцкій игуменъ Артемій, князь Курбскій, митр. Даніиль, митр. Макарій и многіе другіе, весьма характерно отражають то внутреннее содержаніе, какое отличало ту эпоху отъ ея высшихъ представителей до цівлой книжной массы и толны. Мысль была настроена въ исключительно церковномъ направленіи; церковная внига была единственнымъ источникомъ не только религіознаго и нравственнаго поученія, но поученія политическаго и даже мірского знанія; всякое другое знаніе было суетное, а если оно въ чемъ-нибудь расходилось съ авторитетной, или просто полагаемой за авторитетную, церковной книгой, то оно было превратное, еретическое, гибельное, исходившее отъ самого діавола. Къ эпохъ московскаго объединенія, ко второй половинъ XV въка, уже складывался тоть образъ православнаго царства, который затемъ въ XVI-XVII веке становился въ большинстве народной массы національнымъ идеаломъ, единственной мыслимой формой церковнаго и государственнаго бытія. Древняя русская

Digitized by GOOGLE

церковь не имъла притязаній на свътскую власть; по византійскимъ образцамъ она признавала происходящею отъ Бога всякую установленную власть '); но представители церкви высоко ставили ея авторитеть нравственный. Они были служителями и проповедниками христіанской истины, несли ответственность за свою паству: здёсь они чувствовали себя не только независимыми отъ мірской власти, но считали своимъ правомъ и обязанностью вмѣшиваться въ дѣянія этой власти съ точки зрѣнія христіанскаго закона. Такъ дъйствовали не только высшіе іерархи, митрополиты и епископы, но и игумены монастырей. При господствъ церковныхъ воззрѣній, которое наступало въ средніе вѣка нашей исторіи, интересъ церкви отождествлялся, наконецъ, съ интересомъ государства: если церковь должна была заботиться о сохранности и чистотъ христіанскаго ученія въ народъ, то государство обязано было подлерживать ен заботы внёшнею силою своей власти. Для представителей церкви, вакъ для великихъ внязей, характеръ власти представлялся какъ бы полу-оеократическимъ: на соборъ о церковныхъ дълахъ, кромъ іерарховъ, присутствоваль царь и бояре. Въ этихъ условіяхъ существовавшее издавна вибшательство іерарховь въ дъла свътской власти или требованіе ея участія въ ділахъ церковныхъ становились обычными, и мы видимъ действительно рядъ посланій духовныхъ лицъ въ веливимъ внязьямъ по дъламъ государства и цервви. Съ другой стороны, внязья вмёшиваются въ дёла церковныя, и іерархъ, неугодный необузданному властителю, платился, навонецъ, жизнью за свое непокорство, какъ московскій митроподитъ Филиппъ.

Эта московская старина представлялась нѣкоторымъ изъ новѣйшихъ историковъ желаннымъ образцомъ національнаго единства, въ которомъ согласно жили и дѣйствовали государство, церковь и народная масса, когда высшій классъ не отдѣлялся отъ народа всѣми понятіями и нравами, когда всѣ одинаково дорожили одними преданіями и питали одни идеалы. Это представленіе, однако, обманчиво. Объединеніе государства стоило насильственнаго уничтоженія множества проявленій мѣстной жизни, и хотя частныя жертвы были необходимы для цѣлаго, это уничтоженіе совершалось съ такою суровостью, что погибали и несомнѣнно жизненные элементы, какъ въ Новгородѣ. Въ самой внутренней жизни предполагаемое единство представлялось практически той безграничной властью, которая одинаково подчиняла всѣ слои

<sup>1)</sup> Даже вноплеменную и иновърную; ср. объяснения Костомарова: "Съвернорусския Народоправства". Спб. 1863, II, стр. 412 и далъе.

народа, сдерживала вражду сословій тімь, что не давала исхода общественнымь силамь, и подавленіе этихь силь еще съ XVI віка вело въ разброду населенія уходившаго въ разбой, казачество, наконець, къ опасному бунту Разина. Въ то же время власть не сообщала народу средствъ научнаго и культурнаго образованія. Въ вопросахъ знанія, общественныхъ и нравственныхъ понятій, единство древне-русской жизни опиралось прежде всего на общемъ низменномъ уровні образованія; изъ него такъ мало выділялся какой-либо слой боліве просвіщенныхъ людей, что появленіе такого слоя въ XVIII вікі сочтено было въ извістной школі за изміну народному преданію.

Жизнь, однако, делала свое. Возникали съ одной стороны вопросы о томъ содержаніи, которымъ питалась народная жизнь цѣлые въка — явилось религіозное недоумъніе, сомнъніе, отрицаніе, попытва найти новыя формы религіозной жизни; съ другой--- упорная защита преданія. Съ конца XV въка старое общество волновалось въ особенности двумя внутренними вопросами: это была новгородская ересь и вопросъ о монастырскихъ имуществахъ. Долгая борьба по этимъ вопросамъ перешла отъ полемическихъ посланій до церковныхъ соборовъ и государственныхъ мъръ и въ своей литературной сторонъ потребовала напряжения всьхъ наличныхъ средствъ, сполна выразивъ ихъ объемъ и характеръ... Нъкогда историки представляли это литературное движеніе, какъ рядъ успъховъ духовнаго просвъщенія, обогащавшихъ внутреннее содержаніе древне-русской жизни. Ближайшее изследование все больше указывало, что размеры пріобретеній были не велики, что, напротивъ, поражаетъ скудость самостоятельнаго труда, теснота умственнаго горизонта. Приводимъ слова одного изъ новъйшихъ историковъ той эпохи, котораго трудно заподозрить въ преувеличении.

"Вмъсть съ христіанствомъ въ Россію перешла изъ Греціи, хотя и не вдругь, а постепенно, и большая часть византійской письменности, отличавшейся одностороннимъ, исключительно религіознымъ содержаніемъ. Не успъвъ выработать своей собственной, національной, литературы, русскій народъ ухватился за доставшійся отвить матеріалъ и въ немъ сталъ искать, и, конечно, всегда находилъ пищу для своего ума и сердца, и главнымъ образомъ на немъ воспитывалось и выработывалось все его міросозерцаніе!..

"Замкнутая въ религіозную сферу, заключенная въ область истинъ въры, истинъ съ непреложнымъ и неизмъннымъ характеромъ, регулируемая при этомъ узко практическимъ взглядомъ

на задачи просвъщенія, когда послъднею цълью его поставлялось достижение религиозно-нравственнаго усовершенствования и получение чрезъ то спасения, русская мысль пріучилась ограничиваться простымъ усвоеніемъ, заучиваніемъ того, что ей представлялось узнать изъ тахъ или другихъ произведеній первовной письменности. Такое отношение къ книжнымъ занятиямъ мало давало собою матеріала собственно для умственнаго развитія. Умы древнихъ книжниковъ оставались пассивными въ то время, вогда съ большимъ количествомъ прочитанныхъ книгъ все болъе и болъе обогащалась память разными пріобрътаемыми оттуда душеспасительными свъдъніями... Добытыя только памятью, разнородныя и разновременно появившіяся, не осв'єщенныя одной какой-либо общей идеей, свёдёнія такъ и оставались въ памяти въ ихъ примитивной, той самой формъ, въ какой они были восприняты, но не делались матеріаломъ для живой, разумной мысли... Преследуя въ книжности только религозно-практическія пели. древніе мыслители съуживали рамки, въ которыхъ долженъ былъ, по ихъ мненію, вращаться умъ. Они прямо заявляли, что дело ума-усвоять въ чистомъ видъ то, что дано въ книгахъ, и пользоваться добытыми свёдёніями въ томъ самомъ чистомъ видё, въ вакомъ онъ находятся въ книгахъ. Свободнаго, самостоятельнаго изследованія пріобретаемых знаній, критическаго отношенія къ нимъ не допускалось. Всякое проявленіе свободной анализирующей мысли, или, какъ тогда называли, "мития", заклеймлялось позорнымъ названіемъ "проклятаго" и даже еретическаго, и "мивніе" трактовалось тогда даже какъ источникъ всъхъ бъдъ, какъ второе паденіе. Такимъ образомъ книга для древне-русскаго книжника являлась мъриломъ и нормою истины. а не собственный критическій анализь его ума...

"Благоговъніе предъ авторитетомъ вниги опредълило на долгое время характеръ древне-русской письменности... Древніе русскіе богословы всъ свои умственныя силы и способности направляли къ тому, чтобы выучиться, развить въ себъ способность говорить "отъ книгъ", "отъ писаній" или даже ихъ языкомъ, но никакъ не думали о развитіи въ себъ критическихъ пріемовъ, которыми бы они могли пользоваться въ отношеніи къ прочитанному и изученному. Свою авторскую дъятельность они сводили къ компиляціи стараго, что собственно и составляло признакъ тогдашней учености, богословской эрудиціи. Трудъ автора сосредоточивался по преимуществу на томъ, чтобы сдълать больше выписокъ изъ книгъ въ смыслѣ аргументовъ въ пользу того или другого поставленнаго имъ положенія... Самыя поученія состав-

лялись часто изъ выписокъ, заимствованныхъ изъ самыхъ разнообразныхъ произведеній, и если русскій умъ осмѣливался вносить въ нихъ нѣчто свое, то старался скрыть и свое имя, и свою, по его мнѣнію, дерзость, приписавъ свое произведеніе, часто па половину составленное чрезъ посредство выборки изъ постороннихъ источниковъ, какому-либо извѣстному всѣмъ св. отцу...

"Поклоненіе и рабство предъ авторитетами оказало неблагопріятное вліяніе на характеръ древне-русской письменности и въ другомъ отношении. Благоговъние предъ книгами простиралось на все, въ нихъ заключающееся. Всякое мнъніе считалось несомнънно истиннымъ, коль скоро оно находило себъ мъсто въ внигахъ... Недостатовъ научнаго вритическаго отношенія въ произведениямъ религіозной церковной письменности былъ причиною, по которой последняя наполнялась множествомъ сочиненій аповрифическихъ... Древне-русскіе богословы не умъли и не могли всегда строго отличать истинное отъ подложнаго и апокрифичесваго, и придавали произведеніямъ того и другого характера смыслъ и важность, одинавовые со всеми другими несомнено подлинными и авторитетными твореніями... Отсюда въ древнерусской литературь выдъляются следующія особенности: слабое развитіе самостоятельности и преобладаніе произведеній компилативныхъ, распространенность аповрифическихъ и подложныхъ сочиненій и, наконецъ, третье-расширеніе богословской сферы священных авторитетовъ, доходившее въ нъкоторыхъ случаяхъ до благоговенія предъ каждымъ отдёльнымъ памятникомъ, имевшимъ въ себъ религіозный оттъновъ и запечатлъннымъ нъкоторыми признавами древности.

"Подъ вліяніемъ установившагося просв'єщенія въ древнерусскомъ обществ'є выработался и соотв'єтствующій складъ міровоззр'єнія. Самою выдающеюся чертою религіозной жизни русскаго народа служить развитіе въ немъ религіозно-церковнаго формализма... Отвлеченная догматическая система христіанства была не по силамъ масс'є молодого русскаго народа, умственно неразвитого и непод'єтотовлепнаго, находившагося въ то время еще въ д'євственномъ состояніи, и, понятно, воспринималась имъ очень туго и медленно... Простой народъ усвоилъ себ'є бол'єе доступную для него вн'єшнюю оболочку религіи, и для него религія обратилась въ совокупность обрядовъ. При этомъ политическая исторія русскаго народа не заключала въ себ'є благопріятныхъ условій для спокойнаго развитія и бол'єе глубокаго усвоенія имъ христіанства... Крайняя ограниченность, а зат'ємъ

и почти полное отсутствіе школъ внесли значительную долю своего вліянія на односторонность развитія религіозной жизни въ смыслъ преобладанія въ ней обрядности. За отсутствіемъ школъ церковь сдълалась единственнымъ мъстомъ, гдъ народъ могъ учиться въръ и благочестію, но въ церкви все состояло изъ исполненія тіхъ или другихъ священныхъ обрядовъ, съ которыми сживался народъ и въ исполненіи которыхъ онъ пріучился видъть существенную сторону религіозной жизни... Съ теченіемъ времени самая церковная письменность стала отличаться религіозно - формальнымъ направленіемъ: памятники ея свидетельствують, что руководители русскаго народа посвящали свои труды больше на разръшение обрядовыхъ вопросовъ, чъмъ на уяснение правилъ христіанской нравственности въ ея глубокомъ духовномъ значеніи... Такимъ путемъ совершенно последовательно въ русскомъ народъ образовался взгляль на обряль какъ на нъчто тождественное съ догматомъ. Отсюда естественъ переходъ къ тому, чтобы признаки догмата, — его въчная неизмънность, стали приписываться въ извъстной мъръ и обряду. И дъйствительно, къ XV въку церковный формализмъ развился до такой степени, что на разности въ обрядахъ русскіе стали смотръть какъ въ своемъ родъ догматическія отступленія. Для нихъ казалось верхомъ человъческой мудрости и въ то же время величайшею смълостью прибавить хотя бы одну букву къ обряду сверхъ установившагося въками его порядка. Такія открытыя прибавки и измъненія были настолько необыкновенны, что дълались на нъкоторое время предметомъ общественнаго вниманія и, какъ событія особенной важности, иногда заносились даже въ лѣтописи... Въ XV и XVI в. возникало не мало споровъ по поводу обнаружившейся разности въ нъкоторыхъ обрядахъ. Въ XV въкъ во главъ спорящихъ объ обрядовыхъ разностяхъ лицъ являются самые видные представители русской интеллигенціи, понимаемой въ ея оффиціальномъ смыслѣ Таковъ былъ споръ о хожденіи посолонь. Въ последнемъ случае однимъ изъ непосредственно заинтересованныхъ въ споръ лицъ былъ самъ, великій князь, который видёль въ отступленіи, какъ ему казалось, отъ древняго обычая хожденія по-солонь такого рода причину, за которую "гнъвъ Божій приходить". Жаркіе споры вызывались также въ то время и другими обрядовыми разностями, какъ-то: сугубой и трегубой аллилуін, способомъ сложенія перстовъ для крестнаго знаменія и др.

"Если религіозныя истины теоретическаго характера,—догматы подъ вліяніемъ религіознаго формализма смѣшивались и

сливались съ обрядами, то то же самое нужно сказать и относительно нравственно-практическихъ истинъ. И нравственное ученіе въ древней Руси понималось точно также болье съ формальной стороны. И здёсь на первомъ планъ становилось всегда внъшнее выполнение нравственныхъ предписаний, но не внутреннее значеніе и живое искреннеее религіозное чувство "1).

Безъ сомнънія, были люди даровитые и убъжденные, ревностные борцы за достоинство церкви и государства, — таковъ быль Іосифъ Волоцкій, — но объемъ ихъ понятій, средства литературнаго действія были те же, какіе мы сейчась видели. Присоединившись въ Геннадію въ борьбъ противъ новгородскихъ еретиковъ, онъ написалъ противъ нихъ, въ концъ XV въка и въ началъ XVI-го, рядъ обличительныхъ словъ, собранныхъ потомъ въ "Просвътителъ". Затронуты были интересы православія, обнаруживалось колебаніе віры; нужно было думать объ устрааненіи зла, невиданнаго въ русской землю съ самаго ен крещенія: Геннадій и Іосифъ подняли целую бурю преследованія, требовали соборнаго осужденія ереси, казни еретиковъ,--но ни этимъ ревнителямъ и никому изъ ихъ современниковъ не пришла въ голову мысль о томъ, въ какихъ условіяхъ заключалась возможность ереси, какими средствами могли бы быть устраняемы по крайней мъръ наиболъе грубыя заблужденія. Они оставались въ заколдованномъ кругъ старыхъ книжническихъ понятій и у нихъ не возникла даже отдаленная мысль о необходимости правильной школы 2). По ихъ митнію, все въ русскомъ просвъщеніи стояло благополучно: ересь была принесена извит и надо было только построже казнить еретиковъ.

Геннадій, по словамъ Іосифа, показаль въ преслідованіи еретиковъ великую ревность: изъ чащи божественныхъ писаній онъ устремился, какъ левъ, чтобы ногтями растерзать внутренности скверныхъ еретиковъ, папившихся жидовскаго яда 3). Видимо, что эта ревность терзающаго льва была его идеаломъ:

Жмакинъ, "Митрополитъ Данінлъ", стр. 3—13.
 Мы упоминали прежде, что Геннадій, ужаснувшись невѣжества новгородскихъ ставленниковъ, просилъ великаго князя объ учреждении школъ, но дъло шло о про-стыхъ элементарныхъ школахъ, которыя обучили бы грамотъ и церковной службъ, умънью "конархати".

в) "Священный Генадіе положенъ бысть яко свътилникъ на свъщницъ божінмъ судомъ" (когда поставленъ былъ архіепископомъ новгородскимъ въ 1485). "И яко мевъ пущенъ бысть на здодъйственныя еретикы, устремибося яко отъ чаща боже-ственныхъ писаній, и яко отъ высокыхъ и красныхъ горъ пророческихъ и апостольскихъ ученій, иже ногты своими растерзая тёхъ скверныя утробы, напившаася яда жидовскаго, зубы же своими съкрушаа и растерзаа, и о камень разбивая. Они же устремишася на бъганіе, и пріидоша на Москву готову имуще помощь\*... ("Просвътитель", стр. 51-52).

каждый разъ, когда онъ говорить о еретикахъ, онъ говорить о нихъ только съ крайнимъ озлобленіемъ и проклатіями; дъйствовать противъ нихъ можно только казнами; чтобы обличить ихъ,— такъ какъ они хитры и скрывають свой ядъ,—слъдуетъ употреблять даже коварство, какъ дальше увидимъ.

Въ "Сказаніи о новоявившейся ереси новгородскихъ еретиковъ", составляющемъ введение къ "Просвътителю", Іосифъ говорить о введеніи христіанства въ русской земль: отъ того времени солнце евангельское осіяло нашу землю, апостольскій громъ насъ огласилъ, создались божественные церкви и монастыри, явились многіе святители, преподобные и чудотворцы, и какъ на золотыхъ врыльяхъ взлетали на небеса, и какъ въ древности русская земля превзошла всёхъ нечестіемъ, такъ нынъ одольта вськъ благочестиемъ; потому что въ иныхъ странахъ хотя и бывали многіе благочестивые и праведные люди, но бывали многіе нечестивые и невёрные и мудровали еретически, а въ русской землъ всъ были овчатами единаго пастыря Христа, всъ единомудрствовали и всё славили святую Троицу, а еретика или злочестиваго человъка никто нигдъ не видалъ. "И такъ было 470 лътъ: а теперь, увы, сколько на насъ твоей злобы, сатана, ненавидящій добро вселувавый діаволь, помощнивь и споспъшнивь здымъ, божій отметникъ, поглотившій весь міръ и ненасытившійся, возненавидъвшій небо и землю и вождельвшій вычной тьмы, -- смотри, что онъ творить, какія совершаеть козни". Следствіемъ этихъ козней явилась новгородская ересь, которая, по мнънію Іосифа, была прямою затьею сатаны.

Было уже замѣчено, что лѣтосчисленіе Іосифа неточно. Первую ересь онъ относить къ 1470-мъ годамъ, когда уже въ половинѣ XIV вѣка въ томъ же Новгородѣ появилась секта стригольниковъ, и съ тѣхъ поръ, быть можетъ, не исчезла совсѣмъ до второй половины XV вѣка. Судя по тому, что, начиная съ первыхъ упоминаній о "стригольникахъ", не прерываются потомъ, между прочимъ съ тѣмъ же именемъ, извѣстія о новгородскихъ еретикахъ до "жидовствующихъ" конца XV-го вѣка, надо думать, что это было не прекращавшееся религіозное броженіе, тѣмъ болѣе, что многія черты ереси, указываемыя обличеніями XIV и XV вѣка, весьма близки, даже тождественны. Изъ этихъ обличеній можно извлечь и другое, а именно, что ересь и въ ту, и въ другую эпоху не представляла чего-нибудь опредѣленнаго и организованнаго: напротивъ, очевидно, что въ средѣ еретиковъ были весьма различные оттѣнки мнѣній, отступавшихъ отъ церковнаго догмата и обычая, оттѣнки болѣе умѣ-

реннаго раціоналистическаго характера и різкія крайности, которыя особенно бросались въ глаза и распространялись обличителями на всю "ересь", — какъ, напр., факты поруганія иконъ и другой церковной святыни. Эти крайности могуть найти объясненіе: нравы вообще были столь грубы, что когда разъ вознивало сомивніе, когда изв'ястное церковное представленіе или обрядъ не казались уже правильными или обязательными, необузданный правъ и неразвитость пониманія были тотчасъ готовы на грубое дъйствіе. Трудно себъ представить, чтобы таковы были, напр., тъ новгородские попы, Алексъй и Денисъ, которые во время пребыванія Ивана Васильевича въ Новгород'є произвели на него впечатление своимъ умомъ и книжнымъ образованиемъ, были имъ взяты въ Москву и опредълены протопопами, одинъвъ Благовъщенью, другой — въ Архангелу; или чтобы таковъ быль ученый дьякь Өедорь Курицынь, о которомь упомянемь лальше.

Происхождение ереси стригольниковъ остается доселъ не ясно. Исторію ея излагали на основаніи немногихъ лѣтописныхъ данныхъ и обличительныхъ грамотъ, которыя однако не указывали ен ближайшаго источника, - кромъ лукаваго бъса, изначала человъкоубійцы, борителя нашего естества, діавола, прельщающаго родъ человъческій 1). Кромъ лукаваго бъса были, безъ сомивнія, и частныя причины возникновенія ереси. Тихонравовъ і), обративъ вниманіе на м'естныя и временныя условія, ставить ересь въ связь съ моровой язвой 1350-хъ годовъ, той "Черной смертью", которая особенно свиръпствовала въ Новгородъ и Исковъ, гдъ послъ и оказалось гнъздо ереси: подъ впечатлъніемъ ужаса многіе уходили въ монастыри, отдавали свои имънія церкви, другіе въ домахъ готовились "на душевный исходъ" 3). Основныя черты секты заключались въ отрицаніи всего духовнаго чина, потому что духовенство ставится "на мадъ", т.-е. получаеть свои саны за деньги (ставленическія пошлины), что духовные "пьють и вдять съ пьяницами", что они корыстолюбивы, и вследствіе всего этого недостойны быть церковными учителями и совершителями таинствъ; другимъ положениемъ еретиковъ было отрицаніе "задушья", т.-е. вкладовъ въ церкви и монастыри

исковичамъ о ереси стригольниковъ. Акти Истор., т. І.

3) Въ Трудахъ 2-го Археологическаго събзда, вын. 2. Спб. 1881, протоколы,

<sup>\*)</sup> Новгор. лътопись, подъ 1352 годомъ, замъчаетъ, что по словамъ нъкоторыхъ дой моръ пошелъ изъ Индъйскія страны, отъ Солнца града" (по воспоминаніямъ швъ Месодія Патарскаго и "Александріи") и что онъ ходилъ по лицу всей земли.



<sup>1)</sup> Грамоти константинопольскихъ натріарховъ, Нила 1382, и Антонія 1388—95,

за спасеніе своей души: еретики учили, что надъ умершими не следуетъ совершать службы, творить пиры, раздавать милостыни и т. д. Отвергая таинства, еретики считали необходимымъ только пованніе, но каяться нужно было-земль. Такъ какъ духовные не могли быть учителями, то еретики дълались учителями сами... Во всемъ этомъ Тихонравовъ видълъ полное сходство съ тою нъмецкою сектою "крестовыхъ братьевъ", которая распространилась въ Германіи именно послъ "Черной смерти" въ половинъ XIV въка, но съ нею и исчезла. "Точно такъ же, какъ и русскіе стригольники, нъмецкіе крестовые братья проповъдовали равенство и ненависть въ духовенству". У тъхъ и другихъ были братства и союзы; тъ и другіе каялись землъ. "Куда ни приходили крестовые братья, они приходили съ своими пъснями, непремънно на народномъ языкъ... Хроника говоритъ, что они пъли, смотря по языку того народа, къ которому приходили, такъ что пъли и славянскія пъсни". Тихонравовъ указывалъ, что крестовые братья читали также эпистолу, упавшую съ неба и ко-торую онъ отожествлялъ съ извъстной въ нашихъ рукописяхъ "Епистоліей о недълъ"; по словамъ его въ одной рукописи ему встрътилось указаніе, что эта епистолія была переведена на русскій языкъ въ семидесятыхъ годахъ XIV стольтія. Подлинникъ ея представлялся ему латинскимъ, какъ это предполагали и другіе изслъдователи. Далъе, западные крестовые братья изпуряли свою плоть; отличались мистицизмомъ, занимались тольованіемъ священнаго писанія. Русскія обличенія стригольниковъ (какъ напр., упомянутое посланіе патріарха Антонія, основанное конечно на русскихъ данныхъ) также даютъ понять, что еретики вели жизнь благочестивую, но вспоминая при этомъ, что фарисеи и другіе еретики также были постники и молебники и "творились чистыми передъ людьми". Отрицая духовенство, они становились сами толкователями писанія, особенно уважая Евангеліе.

Далъе къ изученію этого вопроса приведенъ быль проф. Успенскій изученіемъ византійско-славянскихъ церковныхъ отношеній той эпохи. Успенскій называлъ ересь загадочной. До сихъ поръ историки не могли отдать себъ отчета въ ея происхожденіи: думали, что источникомъ ея было недовольство порядками церковной жизни; полагалось также, что въ новгородскомъ еретичествъ (быть можетъ, и теперь, а главное впослъдствіи) участвовало нерасположеніе новгородцевъ къ чужому вмъщательству въ ихъ политическую и церковную жизнь, такъ что ересь могла какъ будто возникать изъ духа противоръчія. Но еслибы началомъ ереси было дъйствительно недовольство церковными поряд-

ками, изъ этого вовсе не проистекало остальное ея содержаніе. На дълъ еретики отвергали не мъстные порядки, а самую ісрархію целикомъ, весь вселенскій соборъ"; отвергали не одно неправильное совершение таинствъ и обрядовъ, но самые таинства и обряды. Однимъ словомъ, выводы ереси становились, очевидно, несравненно шире ихъ мнимаго повода. Такимъ образомъ нало было думать, что недовольство мъстной ісрархіей не было главною причиной возникновенія ереси, или совстить не было этой причиной. Действительно, когда первые изследователи секты останавливались именно на этихъ мъстныхъ поводахъ, совствиъ не исчерпывавшихъ этого явленія, и находили, что исторія не представляетъ никакихъ следовъ чужеземнаго вліянія на образованіе ученія стригольниковъ (какъ Рудневъ, историки церкви Филаретъ и Макарій), последующіе изыскатели искали еще иныхъ объясненій и находили ихъ въ возможномъ вліяніи секты крестовыхъ братьевъ, какъ Тихонравовъ, или въ отголоскахъ богомильства, какъ предполагалъ Веселовскій и Никитскій 1). Проф. Успенскій также замічаль, что частнымь протестомы противы недостатковъ первовной жизни невозможно объяснить того полнаго отрицанія, которое указывають сами обличители. Главное положение нашихъ еретиковъ, - говоритъ онъ, - именно и заключалось въ отрицаніи общихъ принциповъ церковной жизни: "недостоинъ есть патріархъ, недостойни суть митрополити"; вивсто оффиціальнаго священства они выставляли право важдаго быть учителемъ, въ чемъ они полагали всю задачу священства. "Если мы отдадимъ себъ отчетъ въ той принципіальной мысли, которой держались стригольники, то-есть, если поймемъ, что они отридали христіанскую дерковную іерархію, то въ нашихъ глазахъ получатъ второстепенное значение тъ черты, которыми въ обличительныхъ сочиненияхъ рисуется современное духовенство". Въ обличенияхъ можно до некоторой степени проследить и самый мотивъ отрицанія церковной іерархіи. Въ посланіи митрополита Фотія затронута хотя поверхностно весьма существенная статья

<sup>1) -</sup> Никитскій. "Очеркъ внутренней исторіи Пскова". Спб. 1873, стр. 228—231; но при отсутствіи ближайшихъ данныхъ вопросъ все-таки оставался для него теменъ: ср. "Очеркъ внутренней исторіи церкви въ великомъ Новгородъ". Спб. 1879, стр. 146.

<sup>\*)</sup> Онъ говорить между прочимъ: "А какъ ми пишете о твхъ помраченыхъ, что како тіе стригольници отпадающей отъ Бога и на небо взирающе бѣху, тамо Отца собѣ нарицають, а понеже бо самыхъ того истинныхъ евангельскихъ благовѣстей и преданей апостольскихъ и отеческихъ не вѣрующе, но како смѣютъ, отъ земли къ воздуху зряще, Бога Отца собѣ нарицающе, и како убо могуть Отца собѣ нарицати... И которіи тіи стригольници отъ своего заблужденія не имуть чистѣ вѣровати православія истинаго, ни къ божьимъ церквамъ, къ небу земному, не имуть быти прибѣгающе, и на покаяніе къ своимъ отцемъ духовнымъ не имуть приходити... удаляйте собе отъ тѣхъ"...

догматики стригольниковъ: "стригольники признавали Богомъ не творца неба и земли, а только небеснаго отца...; называя Богомъ творца высшаго надземнаго міра, стригольники, очевидно, приписывали земное строительство не Богу, а другому началу, отсюда отрицательное отношение ихъ къ земной церкви, также отмеченное у Фотія въ следующихъ словахъ: "ни въ божінмъ церквамъ, къ небу земному, не имуть быти прибъгающе". Аргументація Фотія направлена, конечно, противъ опредъленной дуалистической системы, признающей два начала въ твореніи "... Параллель къ выраженіямъ русскихъ памятниковъ г. Успенскій находить въ памятникахъ болгарскихъ, направленныхъ противъ такого же дуализма у болгарскихъ богомиловъ. Подобнымъ образомъ въ связи съ богомильствомъ историвъ считалъ возможнымъ истолковать взглядъ стригольниковъ на причащеніе, ихъ отриданіе необходимости поминанія умершихъ и принесенія за нихъ молитвъ, отрицаніе храмовъ, покаяніе въ гръхахъ землъ и т. п. "Въ обличительныхъ сочиненіяхъ намъченъ вившній фактъ, но не раскрыты его мотивы. Между тъмъ эти мотивы даны въ въроучени богомиловъ: если стригольники, какъ и богомилы, признавали только небеснаго Бога, а въ земныхъ созданіяхъ усматривали діло злого начала, то и церкви они должны были разсматривать какъ жилище демоновъ; отсюда ихъ стремленіе совершать свои молитвы подъ открытымъ небомъ".

Самое названіе стригольниковъ г. Успенскій затрудняется объяснять, какъ это дѣлалось, въ смыслѣ ремесла самого ересіарха Карпа ("художествомъ стригольникъ"), который рядомъ называется однако діакономъ: было бы въ самомъ дѣлѣ странно назвать всѣхъ послѣдователей ученія по какому-нибудь ремеслу лжеучителя. Обыкновенно въ названіи секты передается какаянибудь, хотя бы частная, подробность ея отличительныхъ свойствъ, и нашъ изслѣдователь находитъ объясненіе этого въ грамотѣ новгородскаго архіепископа Геннадія, гдѣ говорится между прочимъ, что одинъ еретикъ "перестригъ" такихъ-то людей и отлучилъ ихъ отъ Бога 1): онъ заключаетъ, что стригольники получили свое имя отъ обряда посвященія въ ересь. "Въ названіи "стригольники", — говоритъ историкъ, —мы обратили вниманіе

<sup>1) &</sup>quot;А по Захара есми посылаль того для: жаловались мий на него чрыцы, перестригль ихъ отъ князя Оедора отъ Бъльскаго, да причастія три годы не даваль. И какъ азъ его призваль да почаль спрашивати: ты о чемъ же еси перестригль дітей боярьскихъ, да отъ государя еси ихъ отвель, а отъ Бога отлучиъ? И онъ ту свою ересь явиль. И азъ позналь, что стригольникъ, да веліль есми послати его въ пустыню... А відь то о немъ нівхто печаловался: а чему тотъ стригольникъ (відомъ) великому князю"?



на то обстоятельство, что подъ этимъ словомъ нужно понимать не ремесло или занятіе Карпа, а отличительный признакъ секты, способъ или обрядъ посвященія въ въру. Нашедши въ византійскихъ и болгарскихъ извёстіяхъ, васающихся богомиловъ или массаліанъ, указаніе, что они для посвященія въ свою въру употребляли обрядъ стриженія, иначе обръзанія, мы наведены были на мысль, что и русскіе стригольники обязаны своимъ именемъ тому же обряду, и что последніе представляють собой богомильскую секту, перенесенную въ Россію при посредствъ южныхъ сдавянъ... При всёхъ недостаткахъ сохранившагося матеріала все же можно было отыскать следующіе подлинные признаки ереси стригольниковъ: 1) отрицаніе церковной іерархіи; 2) усвоеніе права учительства всякому посвященному въ ученіе стригольниковъ; 3) уклоненіе отъ причащенія или пониманіе подъ евхаристіей не причащенія тъла и крови Христовой; 4) отрицаніе храмовъ, молитва подъ открытымъ небомъ и публичная исповедь; 5) дуалистическій взглядъ на мірозданіе; 6) отрицаніе воскресенія изъ мертвыхъ (и будущаго возданнія). Въ виду ўказанныхъ наблюденій, передъ которыми отступають на задній планъ черты, имъющія отношеніе въ русской средь и современнымъ церковнымъ нестроеніямъ, мы приходимъ къ выводу, что стригольничество есть богомильскій отпрыскъ 1.

Самопроизвольное зарожденіе ереси съ такими рѣзкими особенностями, каково полное отрицаніе іерархіи и самого вселенскаго собора было бы мало вѣроятно для условій того времени: оно свидѣтельствовало бы о слишкомъ большомъ возбужденіи религіозной мысли, тогда какъ домашніе "философы" и до XV-го вѣка (и позднѣе) были поглощены слишкомъ внѣшнимъ обрядовымъ пониманіемъ вѣры 2). Но кромѣ еретичества южно-славянскаго, историки предположили возможность вліянія нѣмецкаго еретичества XIV вѣка, развившагося въ страшныя времени Черной смерти. Веселовскій, какъ и Тихонравовъ, сопоставляль нашихъ стригольниковъ и позднѣйшихъ хлыстовъ съ нѣмецкою сектою бичующихся (гейслеровъ, флагеллантовъ); онъ думалъ, что если во взглядахъ хлыстовъ оставили слѣдъ старыя богомильскія идеи, то ересь стригольниковъ "сложилась, быть можетъ, подъ другими вліяніями, пошедшими съ запада".

Западныя, именно нѣмецкія вліянія въ Новгородѣ не пред-

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Э. Успенскій, стр. 378—388.
 <sup>2</sup>) Знаменитое изв'ястіе новгородской а'втописи подъ 1476 годомъ: "Той же зимы н'вкоторыи философове начаща п'яти: О Господи помилуй, а друз'я: Осподи помилуй."



ставили бы ничего невъроятнаго. Торговыя связи шли здъсь издавна; у нъмцевъ была своя торговая контора, нъмецкій дворъ; установились извъстныя правила и обычаи торговыхъ сношеній; извъстное культурное вліяніе, шедшее изъ нъмецкаго источника, предполагается историками и возможность его подтверждается фактами литературы и народнаго преданія. Новъйшія изысканія дають основаніе заключать, что обмънъ преданія совершался шире, чъмъ думали объ этомъ прежде; въ древней письменности открыты были слъды нъмецкой саги; они намъчены были даже въ эпосъ былины; сказаніе о "новгородскомъ раъ" оказалось въ родствъ съ нъмецкими преданіями, и Веселовскій находиль то же родство въ другихъ апокрифическихъ сказаніяхъ.

Противъ теоріи г. Успенскаго высказался новый изследователь вопроса: онъ опять склоняется къ объясненіямъ Тихонравова и Веселовскаго о связи стригольниковъ съ сектою крестовыхъ братьевъ. По мненію г. Боцяновскаго, посланіе Фотія не даеть основаній для заключенія о богомильскихъ источникахъ ереси, и напротивъ, данныя самой русской письменности о тогдашнемъ состояніи духовенства и историческія сближенія делають вероятнымъ предположеніе о вліяніи крестовыхъ братьевъ, тёмъ боле, что на это могутъ указывать и факты литературные, упомянутые апокрифическіе памятники: молитвы, епистолія и пр. Но вопросъ все еще остается темнымъ, за отсутствіемъ ближайшихъ свидётельствъ.

Едва ли сомнительно предположение, что дальнъйшимъ отголоскомъ стригольничества была въ XV въкъ ересь жидовствующихъ, но отголоскомъ, осложненнымъ новыми вліяніями 1). Единогласное свильтельство старыхъ обличеній связываеть начало ереси съ прівздомъ въ Новгородъ внязя Михаила Александровича или Олельковича въ 1471, когда новгородцы для защиты отъ московскаго князя искали союза съ польскимъ королемъ; вивств съ княземъ Михаиломъ прибыло въ Новгородъ несколько евреевъ, въ особенности ученый еврей Схарія. По словамъ самого Іосифа Волоцваго, можно полагать, что ученость Схаріи могла производить впечатленіе: по выраженію суроваго обличителя, это быль "діаволовь сосудь и изучень всякому злодівства изобрѣтенію, чародъйству и чернокнижію, звѣздозаконію и астрологіи". Онъ прельстиль попа Дениса, а Денись привель къ нему попа Алексвя, и они были обращены въ "жидовство". Потомъ пришли изъ Литвы еще другіе жиды. Мы упомянули

<sup>1)</sup> Напр., ср. Знаменскаго, Церк. ист., 1-е изд., стр. 113.



выше, какъ великій князь Иванъ Васильевичь взяль съ собою въ Москву поповъ Дениса и Алексъя, и ересь стала распространяться въ Москвъ. Здъсь въ числъ ея приверженцевъ былъ между прочимъ дьякъ великаго князя, Оедоръ Курицынъ; самъ великій князь быль расположень къ еретикамь, и наконець съ избраніемъ Зосимы приверженецъ ереси, хотя тайный, вступиль на митрополичій престоль. Къ сожальнію и здысь, какъ относительно стригольниковъ, мы не имъемъ достаточно точныхъ свъдъній о настоящемъ содержаніи еретического ученія: съ одной стороны еретики обличаются въ жидовствъ, съ другой въ преступленіе имъ ставится такая же погибельная ученость, какою отличался "діаволовъ сосудъ", Схарія: Өедоръ Курицынъ и его московскіе пріятели были близки къ "державному", какъ никто другой, потому что они "прилежали звъздозавонію и многимъ баснотвореніямъ, астрологіи, чародъйству и черновнижію". Что заключалось подъ этими именами, страшными еще по давнимъ обличеніямъ, трудно сказать; надо полагать, что это были какіенибудь отголоски средневъковой, а можеть быть, и болье свъжей западной науки, гдв еще было не мало остатковъ средневековой алхиміи, астрологіи и иныхъ тайноученій, которыя у насъ стали прямымь "чародъйствомъ". И о другихъ еретикахъ не разъ упоминается, что это были люди книжные. Купецъ Кленовъ, совратившійся въ Москвъ, излагаль свои религіозныя върованія на письмъ; Иванъ Черный "писалъ книги"; Оедоръ Курицынъ былъ человыкь книжный. Посыланный въ волошскую землю по поводу брака вел. князя Ивана Ивановича съ дочерью воеводы Стефана Еленой, онъ вывезъ, какъ полагаютъ, повъсть о мутьянскомъ (молдавскомъ) воеводъ Дракулъ; съ его именемъ соединяется переводъ апокрифическаго посланія къ лаодикійцамъ. Арх. Геннадій упоминаєть еретическія писанія, напр. "тетрадь", по воторой еретики молились по-жидовски и гдв "псалмы были превращены въ ихъ обычаи". Эти писанія до насъ не дошли, какъ не дошли и грамоты, которыми еретики распространяли свое ученіе, и тв "подлинники" Геннадія, въ которыхъ заключалось его следственное дело объ еретикахъ.

Время было особенно мрачное. Къ концу XV въка, а именно въ 1492, ждали кончины міра. Въ христіанскомъ міръ этого событія ожидали давно; на Западъ думали, что оно совершится еще въ X въкъ, по окончаніи тысячи лътъ отъ рождества Спасителя, потомъ срокъ отлагался до совершенія шести и семи тысячь лътъ отъ сотворенія міра, и къ этимъ срокамъ примънялись показанія отцовъ церкви и пророчества. Изъ греческихъ

книгъ эти ожиданія перешли и въ русскую письменность: еще въ словъ о небесныхъ силахъ, которое приписывалось Авраамію Смоленскому (въ началъ XIII въка) или даже Кириллу Философу, потомъ у митр. Кипріана въ XIV въкъ, у Фотія въ XV-мъ. Въ одной древней русской пасхаліи противъ 1492 года записано: "здъ страхъ, здъ скорбь! Аки въ распятіи Христовъ сей кругъ бысть, сіе лъто и на концъ явися, въ неже чаемъ и всемірное твое пришествіе". Старая пасхалія и оканчивалась этимъ годомъ, и тогда составили новую: митр. Зосима составилъ пасхальное расчисленіе на 20 льть, потомъ арх. Геннадій довель его до 70 лътъ, еще позднъе новгородскій священникъ Агасонъ въ 1542 продолжилъ ее на 532 года. Геннадій въ предисловіи къ своей пасхалін разсказываеть о томъ страхъ, съ какимъ ждали тогда кончины міра, и указываеть неосновательность тогдашнихъ опасеній. Но вончины міра все-таки ждали, и когда годъ прошелъ (именно мартъ 1492), еретики смъялись надъ православными: почему же Христосъ, если онъ Мессія, не явился по пророчествамъ; какъ върить книгамъ, которыя предвъщали второе его пришествіе, и какъ върить особливо почитаемому Ефрему (Сирину)? Впоследстви на этихъ обвиненияхъ подробно остановился Іосифъ Волоцвій.

Изъ словъ обличителей можно думать, что и эта ересь, какъ прежняя, не представляла чего-либо опредъленнаго и завонченнаго и что были различныя степени еретичества отъ догматическихъ толкованій, опиравшихся на раціоналистическихъ аргументахъ, до грубыхъ оскорбленій церковной святыни. Еретики отрицали св. Троицу и другіе догматы, утверждали, что сынъ Божій, о которомъ говоритъ писаніе, еще не родился, а когда родится, то будетъ сыномъ Божінмъ только по благодати, какъ ветхозавътные пророки; отрицали воплощеніе, какъ невозможное и недостойное божества; порицали церковь; отвергали апостольскія и отеческія ученія, таинства и церковные обряды, монашество, какъ учреждение противное природъ. Ветхій Завъть они предпочитали Новому и принимали также нъкоторыя черты еврейскаго въроученія; вмъсть съ тьмъ они отличались извъстнымъ образованіемъ, имъли много книгъ, какихъ православные не знали; но образованность ихъ была повидимому въ родствъ съ тою ученостью, которая была склонна къ тайнымъ наукамъ: на это могуть указывать настойчивыя обвиненія въ чародействе, хотя въ понятіяхъ русскихъ людей всякая наука могла представляться чародъйствомъ, и "астрономія" запрещалась церковными правилами и индексомъ. По своей наклонности къ какимъ-

то наукамъ ересь распространялась, повидимому, только между внижными людьми; но, какъ говорять, еретики отличались и благочестивой жизнью, которая производила впечатление въ народе.

Утрата писаній, въроятно окончательно затерянныхъ или уничтоженныхъ, едва ли дастъ возможность возстановить подлинный видъ ереси; сохранилась только другая сторона фактата полемическая литература, которая была ересью вызвана. Посланія архіепископа Геннадія были дівловыми грамотами, глів обличение ереси соединяется съ вызовомъ другихъ іерарховъ и власти къ исворененію ереси и съ обсужденіемъ самихъ карательныхъ мъръ. "Просвътитель" Іосифа Волоцкаго представ-ляетъ систематическое опровержение лжеучений и вмъстъ съ тъмъ ожесточенный памфлеть на еретиковь и ихъ сторонниковъ, писанный съ большою смълостью и преисполненный церковно-славянскими ругательствами на противниковъ 1). Въ этомъ произведенін ярко отразились два главные интереса тогдашней жизни: Іосифъ быль строгій ревнитель православія, для охраны его не останавливавшійся ни передъ какими средствами истребленія, и горячій защитникъ великокняжескаго самодержавія; вмёсть съ тымь онь-характерный книжникь своего времени.

Для защиты православія онъ быль, какъ и его архіепископъ, сторонникомъ самыхъ крутыхъ мёръ, безпощаднаго истребленія. Еслибы случилось, что ихъ иден осуществились, они стали бы основателями русской инквизиціи. Въ посланіи къ митрополиту Зосимъ, 1490 года, о необходимости строжайшихъ мъръ противъ еретиковъ, Геннадій прямо указываетъ, какимъ прекраснымъ образцомъ могла бы послужить на Руси тогдашная испанская инквизиція. "А толке государь нашъ, сынъ твой, князь великій, того не обыщеть, а техъ не вазнить, ино какъ ему съ своей земли та соромота свести? ано фрязове по своей въръ какову кръпость держать: сказываль ми посоль цесаревь про шпанскаго короля, какъ онъ свою землю очистиль, и язъ съ тъхъ ръчей и списовъ въ тебъ послалъ" 2). Геннадій, сколько смогъ, примънилъ на дълъ мудрый испанскій обычай. Іосифъ Волоцкій очень похваляєть поступокъ Геннадія съ еретиками, когда они послъ осужденія на московскомъ соборъ 1491 года посланы были въ распоряжение архіепископа. Геннадій за четырнадцать поприщъ приказалъ посадить ихъ на коней, "въ съдла ючные", хребтомъ обративъ къ конскимъ головамъ, "яко

Этотъ словарь Іосифа Волоцкаго очень богатъ: "адовъ песъ", "діаволовъ вепръ", "сосудъ сатанинъ", "блудный калъ" и т. д.
 Акты Археографической Экспедиціи, т. І, № 380.

да зрять на западь въ уготованный имъ огнь", на головы повелѣлъ возложить имъ "пілемы берестяны остры, а еловцы мочальны, яко бъсовскыя, и вънци соломены съ съномъ смъшаны, а на пілемъхъ мишени писаны чернилами: се есть сатанино воинство". И велѣлъ ихъ водитъ по городу и встрѣчнымъ пілевать на нихъ со словами: вотъ божіи враги и христіанскіе хульники! Потомъ велѣлъ пожечъ пілемы на головахъ ихъ. "Сія сотвори,—продолжаетъ Іосифъ,—добрый пастырь, хотя устрашити нечестивые и безбожные еретикн", и онъ сдѣлалъ это не только для нихъ, но и для прочихъ, чтобы они упѣломудрились, видя это ужаса и страха исполненное позорище 1). Самъ Іосифъ видимо готовъ былъ бы сдѣлатъ то же самое, еслибы власть была въ его рукахъ.

Онъ относится въ ереси, какъ непримиримый врагъ. Онъ опровергаеть ее отъ писанія, собирая доказательства догматическія, каноническія и историческія, и вызываеть въ борьб'я противъ нея другихъ іерарховъ. Онъ различаетъ теоретически стецень виновности отступника и еретика, и допускаеть возможность существованія еретиковь между православными, въ случав если они не распространяють своего лжеученія; но для жидовствующихъ онъ не признаетъ возможнымъ никакого снисхожденія: они должны быть просто истребляемы, для уничтоженія ихъ есть одно средство-заточеніе и смертная казнь. Правда, изъ божественныхъ писаній онъ знаеть, что есть средство обращенія еретивовъ-молитва "со слезами и соврушениемъ сердца" объ ихъ исправленіи, но его собственныя мысли далеки отъ этого. Онъ не върить покаянію еретиковъ: по его мнівнію, оно всегда --- "дестное", т.-е. вынужденное и обманное; если еретивъ покается, то пусть все-таки сидить въ тюрьмъ, тамъ покаяніе будеть еще дъйствительнъе. Обязанность казнить еретиковъ лежить на гражданской власти, потому что ересь есть такое же преступленіе, какъ разбой, душегубство или еще хуже: свётская власть должна не только поварать преступленіе, но и отмстить за Христа. Православные не должны имъть съ еретиками никакого общенія. Изъ божественныхъ писаній Іосифъ приводитъ наставленіе, что вто здоровается съ еретикомъ, "глаголетъ ему радоватися", тотъ уже раздъляетъ его злыя дъла; изъ божественныхъ писаній и "градскихъ законовъ" онъ собираеть свидътельства о томъ, что еретиви заслуживаютъ только казни; самъ онъ говорить только о въчномъ заточени, которое можеть



<sup>&#</sup>x27;) "Просвътитель, стр. 55—56.

воспрепятствовать еретику прельщеніе православныхъ, говорить о страшныхъ мукахъ, о лютыхъ казняхъ, о посвченіи мечемъ и т. д. Свётская власть обязана преследовать еретиковъ не только для охраны вёры, но и для целости государства, потому что распространеніе ереси бываеть, по миенію Іосифа, одной изъ главныхъ причинъ паденія царствъ.

Обязанность не только служителей церкви, но и каждаго върующаго состоитъ въ томъ, чтобы разыскивать еретивовъ, "испытывать" ихъ и даже вымогать отъ нихъ признаніе въ ереси. Іосифъ собираеть, "оть писанія", наставленія о томъ, вавъ это нужно дълать: для цълей розысва и потомъ доноса не только позволительно, но и благоразумно употреблять самый обманъ. Іосифъ разсказываеть о патріархѣ антіохійскомъ Флавіанъ, который "своимъ богопремудростнымъ художествомъ посрамиль еретиковь, испытавь и истязавь"; этоть "добрый па-стырь, подвигшись оть животворящаго духа", "ухищряеть" слъдующее: онъ зазываеть въ себе начальника мессаліанской ереси старца Адельфія и, выв'ядавъ отъ него его ученіе, укорилъ его ("о старче, обетшале влыми деньми, твоя уста обличиша совровенный ядъ сатанинъ въ сердцы твоемъ") и велълъ изгнать мессаліанъ изъ предёловъ антіохійскихъ. Подобнымъ образомъ поступиль епископь иконійскій Амфилохій. Іосифь поучасть, что божественныя писанія повелівають всімь вірующимь во святую животворящую Тронцу показывать всякое тщаніе, подвигь и "богопремудростное воварство", чтобы разысвивать укрывающихся еретиковъ: "сего ради да потщися православный, всяко тщаніе и всякъ подвигь и всяку ревность показати върою и любовію многою, иже къ единородному сыну Божію, еретиви и отступниви испытовати всякимъ образомъ и всяцёмъ тщаніемъ, якоже преподобніи святителіе и преподобніи отцы наши творяху, увъдавши же не утанти: аще же кто потщится утанти, сей сообщнивъ есть еретикомъ". А священныя правила говорятъ, что тв, вто узнаеть объ еретикахъ и не предаеть ихъ внязьямъ, и тв воеводы и начальники, которые не предадуть еретиковъ, подлежать конечной мукв 1). По понятіямь Іосифа, казнь еретиковъ будеть такимъ образомъ спасительна и для тъхъ, кто ее производить, и до извъстной степени спасительна для самихъ еретиковъ, потому что уменьшитъ ихъ отвътственность передъ Богомъ.

Историки той эпохи старались объяснить себв источникъ

<sup>1) &</sup>quot;Просвытитель", стр. 557—559.

жестокой нетерпимости Геннадія и Іосифа, и полагали между прочимъ, что относительно последняго "можно отчасти допустить постороннее западное вліяніе на него, какъ потомка выходца (?) изъ Литвы, гдъ религіозная нетерпимость, проявлявшаяся въ инквизиціи, составляла законъ всей государственной жизни, и разсказы о которой служили, можеть быть, семейными преданіями для родственниковъ Іосифа Волоцкаго". Относительно Геннадія говорять, что на немъ еще яснье отразилось внышнее и именно западное вліяніе, по упомянутому примъру "шпанскаго вороля". Но главную причину нетерпимости Іосифа и Геннадія тотъ же историвъ видить въ общемъ умственномъ складъ, составившемся на основаніи стариннаго исключительнаго образованія 1),--и это гораздо върнъе. Нътъ нивакихъ основаній полагать, чтобы во взглядахъ Іосифа Волоцкаго чёмънибудь отразились взгляды давняго предка; напротивъ, родъ Саниныхъ совсёмъ вошель въ русскую жизнь, въ немъ была особенная наклонность къ монастырской жизни: прадёдъ Іосифа быль выходцемь изъ Литвы, но дёдь его быль уже инокомь, и вообще въ роду Іосифа синодики упоминаютъ четырнадцать монашескихъ именъ мужскихъ и четыре женскихъ 2). Оба, Іосифъ и Геннадій, были вполн'в д'єтьми своего в'єка и своего образованія: всв обличенія Геннадія, весь "Просветитель" Іосифа переполнены цитатами изъ той литературы, на которой они воспитались и которая была ихъ высшимъ авторитетомъ: въ писаніяхъ, на которыя они ссылаются, они находили готовые аргументы, а также находили и примъры суровой нетерпимости. Біографъ митрополита Даніила замъчаеть (стр. 60): "Если мы будемъ объяснять нетерпимость Іосифа и Геннадія изъ особенностей и недостатковъ ихъ книжнаго образованія, то это должно служить яснымъ доказательствомъ того, что они не могли стоять въ своихъ суровыхъ отношеніяхъ въ еретикамъ совершенно одиноко. Такъ дъйствительно и было на самомъ дълъ. На соборъ противъ жидовствующихъ, состоявшемся въ 1490 году, большинство членовъ собора потребовало сожжения еретиковъ". Это были только люди болве характерные, болве упорнаго убъжденія, которое и переходило въ фанатизмъ, когда еретики раздражали ихъ въ особенности поруганіями святыни; а съ другой стороны это настойчивое требованіе проклятій, заточеній, мукъ, казней отражаеть и целую жестокую эпоху. Еще въ свежей

Жмакинъ, "Митрополитъ Данінлъ", стр. 59.
 Подобимя заключенія о насл'ядственности могутъ быть рискованны: Пафнутій Горовскій былъ роза татарскаго и только д'ядъ его принялъ крещеніе.

памяти были татарскіе погромы; недавняя борьба великихъ князей съ удѣльными представила рядъ свирѣпостей, а наканунѣ была расправа Ивана Васильевича съ Новгородомъ: всякій противникъ долженъ быть уничтоженъ, а тѣмъ болѣе противникъ самого Христа и Богородицы.

Тотъ же историкъ правильно указываеть въ Іосифъ черты стариннаго руссваго внижника, --- хотя внижника съ особенно богатою начитанностью и литературнымъ дарованіемъ. Ръдкая начитанность не могла, однако, сдёлать его образованнымъ богословомъ, и онъ далеко не свободенъ отъ обычныхъ недостатковъ стариннаго внижника. Всякое знаніе онъ понимаеть только съ религіозной точки зрѣнія: началомъ всей жизни человѣка, источникомъ и мъркой истинности религіозной мысли Іосифъ ставитъ "божественное писаніе", разумъя не только божественное писаніе въ собственномъ смысль, но вообще всю письменность церковнаго содержанія. У него совсёмъ нёть критическаго различенія произведеній этой письменности по ихъ дёйствительному авторитету. "Такъ широко понимаемый принципъ "божественныхъ писаній проходить черезъ всь сочиненія Іосифа Волоцваго и одинаково прилагается имъ и во всъхъ сферахъ его чисто практической жизни. Въ его сочиненіяхъ встрівчаются данныя, заимствованныя и изъ истинно богодухновенныхъ источниковъ, равно какъ и изъ такихъ источниковъ, авторитетность которыхъ подвержена сильному сомненію 1). Какъ особенно авторитетнымъ источникамъ, преп. Госифъ отводитъ значительное мъсто житіямъ святыхъ и церковнымъ пъснопъніямъ. Чуждый критическаго отношенія къ церковнымъ письменнымъ памятникамъ, Іосифъ не затруднялся черпать доводы изъ сочиненій аповрифическаго характера, равно какъ и изъ сочиненій совершенно подложныхъ. На основаніи своего взгляда на источники христіанскаго в'вроученія, Іосифъ совершенно посл'ядовательно и гражданскимъ законамъ и постановленіямъ византійскихъ императоровъ усвояеть одинавовое достоинство съ соборными и святоотеческими правилами "2).

Такъ составилось у Іосифа странное представленіе о полной

<sup>1)</sup> Такъ творенія св. отцовъ и подвижниковъ онъ приравниваеть по значенію къ писаніямъ евангельскимъ и апостольскимъ; писанія Никона Черногорца, который нашею церковыю не причисленъ даже къ лику святыхъ, онъ называеть "богодухновенными", и т. д.

венными", и т. д.

3) Напр., особенно священнымъ аргументомъ онъ считаетъ подложное поучене
царя Константина "о царехъ, князехъ и судіяхъ земскихъ", или мнимую влятву
пятаго вселенскаго собора "на обидящихъ святыя Божія церкви" и пр. О "градскихъ законахъ" онъ говоритъ, что они "подобии сутъ пророческимъ и апостольскимъ и св. отецъ писаніямъ" и пр. Жмакинъ, стр. 15—16, и далъе.

истинности и обязательности всего, что онъ вычитывалъ въ книгахъ: онъ не различалъ между книгами ветхаго и новаго завъта, между суровымъ закономъ Монсея и религіею любви и прощенія; книжный церковный авторитеть, хотя бы взятый изъсомнительнаго апокрифическаго источника, становится готовымъ приговоромъ. "Совершенно незамътно для себя Іосифъ, на ряду съ вполнъ истинными, проводитъ и такія воззрънія, которыя никакимъ образомъ не могуть быть признаны вполнъ за истинныя. Такого характера, напр., его догматическое ученіе о прехищреній и коварствъ Божіемъ, выразившихся въ воплощеній и сошествіи Сына Божія на землю, однимъ изъ самыхъ въскихъ авторитетовъ для котораго послужила въ глазахъ Іосифа подложная или, по крайней мъръ, сомнительная по своей подлинности, выдержка изъ слова Златоуста. Равнымъ образомъ и въ сферъ нравственныхъ воззрѣній преп. Іосифъ не удержался на почвѣ непререкаемой истины. Безусловное довъріе ко всякому церковному авторитету послужило поводомъ, по которому онъ на основаніи частнаго единичнаго поступка одного свитого мужа вносить въ область нравственно добрыхъ дъйствій человъка и общее ученіе о богопремудростномъ и богонаученномъ коварствъ 1), столь много способствующемъ успъшному открытю еретиковъ". Вибств съ темъ, въ его правственномъ міровозарвніи нъть системы: оно колеблется, впадаеть въ односторонности, напр. въ формальное, обрядовое понимание нравственности.

Это нравственное міровоззрівніе сказалось на общественномъ уставъ Іосифова монастыря. По своей основъ этотъ уставъ былъ повтореніемъ правиль, принятыхъ въ самомъ началь нашего общежительнаго монашества при Өеодосіи Печерскомъ; но въ уставъ Іосифа жизнъ монаха была опредълена во всъхъ мелочахъ въ духъ безусловнаго подчинени власти настоятеля, и въ малъйшихъ подробностяхъ указаны формальныя правила иноческой жизни-, въ хожденіяхъ, въ словесьхъ и въ делехъ", съ длинными церковными службами, съ строгими, даже твлесными, наказаніями за неисполненіе уставовъ. "Внішнему благоповеденію Іосифъ усвояеть значеніе не только какъ средству, ведущему къ нравственному усовершенствованию инока, но въ массъ всевозможныхъ внъшнихъ предписаній попадаются у него и такія, въ которыхъ проглядываетъ практическая тенденція ділать на показъ, съ цълью обратить на себя внимание постороннихъ свидътелей и тъмъ заслужить оть нихъ одобреніе".



<sup>1)</sup> Просвитель, стр. 176, 187, 587.

Такимъ образомъ это была въ особенности школа того внъшняго обрядоваго благочестія, которое отличало древне-русскую жизнь, но также и школа фанатизма: при ограниченности умственнаго развитія, при недостаткъ критической мысли, какой отличаль и самого Іосифа, этотъ монастырскій быть должень быль въ людяхъ, прошедшихъ всю его суровость, вызывать только крайнюю нетерпимость и вмёстё самонадённюсть. Дёйствительно, Іосифъ создалъ свою школу, которая еще нъсколько десятильтій по его смерти (онъ умеръ въ 1515) занимала вліятельное м'всто въ сред'в духовенства и политических партій: это были тв "іосифлине", воторые играли роль въ теченіе трехъ царствованій, какъ върные последователи Іосифа Волопкаго, какъ ревнители православія, враги всякаго религіознаго вольномыслія, приверженцы великокняжескаго и царскаго самодержавія противъ боярской партіи, наконецъ, какъ защитники права монастырей владеть селами.

. Інтературная д'ятельность Іосифа Волоцкаго, наполняющая конецъ XV-го и начало XVI-го въка, время окончательнаго паденія удільной эпохи и перваго установленія московскаго единовластія, стоить вполн'в на сторон'в новаго политическаго строя и является чрезвычайно характернымъ выражениемъ того склада древне-русскаго просвъщенія, который образовался въ результать предъидущихъ выковъ и сталъ господствующимъ въ два последующіе века до Петровской реформы. Если хотять говорить о началахъ древняго русскаго мышленія и быта, которыя представляются добрымъ старымъ временемъ для новъйшихъ ретроспективныхъ мечтателей, то должно имъть въ виду въ особенности Іосифа Волоцкаго, который ярче, чёмъ кто-либо изъ старыхъ писателей той эпохи, высказаль ея политическіе, церковные и общественные взглялы. Смыслъ ихъ очевиденъ: этополное подчинение общества и личности извъстному преданию, построенному частью на подлинныхъ, частью на сомнительныхъ церковныхъ авторитетахъ, подчиненіе, не допускавшее никакой новой формы жизни и новой мысли, отрицавшее ихъ со всею нетерпимостью фанатизма, грозившее имъ проклятіями и казнями, поставлявшее нравственную жизнь въ обрядовомъ благочестій, и просвыщеніе-въ послушномъ усвоеній преданія, въ упорномъ застов. Въ этомъ пониманіи вещей были уже выработаны тв начала преследованія, какія на западе исполняла инквизиція, и было выработано представленіе о "богонаученномъ коварствъ", т.-е. обманъ, который будто бы допускается или даже преподается самимъ Богомъ для благой цели уловленія еретиковъ—представленіе, совпадающее съ извъстнымъ правиломъ, что цёль освящаетъ средства. Притомъ, самое содержаніе этого міровоззрѣнія не было самостоятельнымъ созданіемъ русской мысли: всѣ главныя положенія "Просвѣтителя", всѣ историческія доказательства были взяты готовыми изъ переводныхъ византійскихъ писаній, между прочимъ, частью и подложныхъ. Свои сочувствія къ московскому единодержавію Іосифъ Волоцкій также подкрѣпляетъ примѣромъ власти византійскаго императора... Наконецъ, въ примѣненіи "божественныхъ писаній" къ русской жизни Іосифъ Волоцкій явился самымъ ревностнымъ защитникомъ владѣнія монастырей селами, другими словами, монастырскаго крѣпостного права; села были необходимы монастырямъ, чтобы поддерживать внѣшнее благолѣпіе, обезпечивать богатство монастырей, изъ которыхъ церковь должна была получать своихъ іерарховъ.

Таковъ былъ господствующій взглядъ, и этотъ порядокъ вещей производилъ бы удручающее историческое впечатлёніе фанатической исключительности, отнимавшей всё пути свободнаго просвёщенія и общественнаго развитія, еслибы въ самой древнерусской жизни эта крайность не вызвала энергическаго и уб'яжденнаго противод'яйствія со стороны людей иного нравственнаго и религіознаго склада, которые разошлись съ Іосифомъ Волоцкимъ въ самыхъ существенныхъ пунктахъ его теоріи и см'яло противъ нихъ выступили. Во глав'я этихъ людей стоялъ достопамятный Нилъ Сорсвій, "великій отецъ церкви русской", по слову архіеп. Филарета.

Нилъ Сорскій былъ нѣсколькими годами старше Іосифа Волоцкаго (1433—1508). Его біографія извѣстна мало; его мірское имя неизвѣстно, прозваніе было Майковъ. Прежніе историки считали, что онъ былъ изъ боярскаго рода; новѣйшіе изслѣдователи, ссылаясь на слова самого Нила въ одномъ изъ его посланій 1), говорятъ, что онъ принадлежалъ къ крестьянскому роду. На дѣлѣ онъ принадлежалъ къ служилому сословію; братъ его Андрей былъ казначеемъ у великаго князя и ѣздилъ съ посольскими порученіями въ Литву. Какъ мы говорили, то время отличается особеннымъ распространеніемъ монашества: къ этому приводили и смутныя условія исторической жизни, извѣстная обезпеченность жизни въ монастырѣ, наконецъ, то, что въ тогдашнемъ положеніи древне-русскаго просвѣщенія монастыри были единственнымъ центромъ умственныхъ и нравственно-религіоз-

<sup>1) &</sup>quot;О себъ же не смъю творити что,—замъчаетъ онъ,—понеже невъжда и поселянинъ есмъ".



ныхъ интересовъ. Судя по всему позднъйшему характеру Нила, его влекло въ монастырь именно это послъднее. Повидимому, очень рано онъ поступилъ въ Кирилло-Бълозерскій монастырь, основанный преподобнымъ Кирилломъ (ум. въ 1427) и славившійся строгою жизнью иноковъ. Самъ Іосифъ Волоцкій въ разсказ о русских монастырях восхваляль преданія Кирилла Бълозерскаго: "яко на свъщницъ свъть сіяющь въ нынъшнія времена". Кром'в строгости жизни, старцы Кириллова монастыря, по прим'вру, поданному имъ самимъ, отличались полной нестяжательностью, что было большою редкостью въ то время, когда монастыри собирали въ своихъ рукахъ огромныя именія. Старцы упорно держались преданій св. Кирилла; случалось, что приходили къ нимъ игумены изъ другихъ монастырей, привыкшие къ другимъ порядкамъ, но инови стояли за старину; случалось, что онъ бивалъ ихъ жезломъ, но они не уступали, и однажды, не желая видъть попираемыми преданія св. Кирилла, совсъмъ оставили монастырь и вернулись только тогда, когда князь услышаль объ этомъ, и самъ велълъ изгнать игумена. Въроятно въ числъ такихъ суровыхъ старцевъ былъ знаменитый въ свое время Паи-сій Ярославовъ, который былъ учителемъ Нила Сорскаго. Въ Кирилло-Бълозерскомъ монастыръ Нилъ могъ расширить и свое книжное знаніе, потому что этотъ монастырь владълъ одной изъ самыхъ богатыхъ тогда библіотекъ; но главнымъ образомъ свладъ его идей образовался, повидимому, во время его пребыванія на востокъ. Сколько времени пробылъ онъ здъсь, именно на Авонъ, въ точности неизвъстно; во всякомъ случаъ довольно долго. Здёсь въ XIV и XV вёкё шла усиленная дёятельность книж-ная и движеніе богословское. На Авон'в Нилъ восприняль то аскетическо-созерцательное направленіе, которое отличало потомъ его жизнь и писанія и доставило ему большое нравственное вліяніе, хотя, повидимому, въ не весьма обширномъ кругѣ убѣ-жденныхъ учениковъ. Вернувшись на Русь, онъ сначала посе-лился подлѣ Кирилло-Бѣлозерскаго монастыря, но затѣмъ осно-вался дальше, ища уединенія. Онъ выбралъ себѣ на рѣчкѣ Сорѣ "угодное" мѣсто, "занеже мірской чади мало входно". Здѣсь и составилась Нилова пустынь, повидимому немноголюдная. Къ нему приходили благочестивые люди, искавшіе его совътовъ, желавшіе поселиться вмість съ нимъ, но онъ отказываль, и только послъ настояній уступиль и приняль нъсколькихь учениковъ, которые соглашались на его требованія. Въ противопо-ложность Іосифу Волоцкому, онъ, какъ подобало истинному ас-вету, удалялся отъ міра, мало принималь участія въ современ-

ныхъ делахъ и броженіи умовъ, старался удалить также своихъ ученивовъ отъ мірскихъ дълъ и "безсловесныхъ (неразумныхъ) попеченій". "Ты, человъче божій,—пишеть онь одному другу, таковымъ не пріобщайся, не подобаеть же на таковыхъ и ръчми наскакати, ни понощати, ни укорити, но Богови оставляти сія: силенъ бо есть Богъ исправити ихъ!" И дъйствительно, не видно особенно дъятельнаго участія Нила въ тогдашнихъ церковныхъ дълахъ, въ которымъ онъ былъ однако призываемъ. Въ 1489, Геннадій, начавъ борьбу противъ ереси, желаль воспользоваться содъйствіемъ бълозерскихъ старцевъ: просиль ростовскаго архіепископа Іоасафа, чтобы онъ "съ Пансіемъ да съ Ниломъ накрѣпко поговорилъ", просилъ потомъ, что нельзя ли этимъ старцамъ быть у него въ Новгородъ, но не видно, что изъ этого произошло: послъ Геннадій уже къ нимъ не обращался; не нашель въроятно у нихъ той инквизиторской ревности, вакой желалъ, и его союзнивомъ дълается Іосифъ Волоцвій. Пансій и Нилъ присутствовали однаво на соборѣ 1490 года, на которомъ въ первый разъ еретики были осуждены. Геннадій требовалъ казни еретиковъ и всякихъ ихъ пособниковъ: разговаривать съ ними нечего. Нава-нунъ собора онъ писалъ въ Москву: "Дабы о въръ никакихъ ръчей съ ними не плодили; токмо того для учинити соборъ, что ихъ казнити — жечи да въщати... Да пытали бы на нихъ навръпко о томъ, кого они прельстили... Да не плошитеся: станьте врвико". Соборъ дъйствительно сталъ крвико и требовалъ сожженія еретиковъ, и по одному извъстію, сохраненному Татищевымъ, только митрополитъ Зосима нашелъ, что еретиковъ достаточно предать проклятію и послать въ Новгородъ на покаяніе <sup>1</sup>). Іосифъ Волоцкій быль ув'вренъ, что самъ митрополитъ быль еретикъ. Новъйшій біографъ Нила Сорскаго полагаетъ, что мивніе митрополита на соборв могъ поддерживать и Нилъ Сорскій, почему впослѣдствін Іосифъ почти готовъ былъ обвинить и самого Нила въ ереси <sup>2</sup>). Впослѣдствіи ученики Нила Сорскаго открыто выступили противъ свирѣпой проповѣди Іосифа Волоцкаго.

Ниль иначе относился и къ "божественнымъ нисаніямъ". Прежде всего, это не быль для него безразличный авторитеть; напротивъ, онъ дёлаль между ними различіе по ихъ церковному значенію, а затёмъ, вмъсто слепой веры во все писанное, даваль мъсто разуму. Онъ прямо говоритъ, что "писанія многа, но не вся божественна суть". "Наипаче испытую божественныя

 <sup>&</sup>quot;Занеже, — говорилъ митрополитъ, — мы отъ Бога не поставлены на смерть осуждати, но гръшныя обращати къ покаянію".
 Архангельскій, стр. 32—33.

писанія,—говориль онь въ посланіи къ одному другу о своемъ уединенномъ жительствъ, — преже заповъди Господни и толкованія ихъ, и апостольская преданія, таже (т.-е. потомъ) житія и ученія святыхъ отецъ, и тъмъ внимаю, и яже согласна моему разуму къ благоугожденію божію и къ ползъдуши; преписую себъ, и тъми поучаюся, и въ томъ животъ и дыханіе мое имъю".

"Нилъ Сорскій, — говоритъ другой изслѣдователь, — отрицаетъ слѣпое механическое отношеніе къ каждой буквѣ писанія и рабское благоговъніе предъ каждой отдъльной фразой. Напротивъ, онъ рекомендуетъ разумное самодъятельное изученіе божественныхъ писаній... Критическій принципъ, находящійся въ основъвсего міровоззрънія Нила Сорскаго, положилъ особенный отпечатокъ на всё частныя его воззрёнія... Онъ остановился на са-момъ существё христіанской религіи. Сущность христіанства со-средоточивается въ ученіи І. Христа, изложенномъ въ евангеліи, и въ ученіи апостоловъ, заключающемся въ ихъ посланіяхъ... Ниль всегда во всёхъ своихъ частныхъ возэреніяхъ исходить изъ одного начала ученія І. Христа и апостоловъ, и съ точки зрѣнія его опѣниваеть всѣ явленія въ мірѣ и всѣ нравственныя дѣйствія человѣка, и вообще всегда стоить на чисто евангельской точкѣ зрѣнія". Поэтому, "все міровоззрѣніе его отличается цѣльностію, и оно для своего времени вполнѣ заслуживаеть названіе философско-богословской системы...

"Духъ евангельскаго и чисто нравственнаго служенія Богу послідовательно проходить чрезъ всю систему нравственныхъ воззрівній Нила. Истинное проявленіе религіозности и отсюда нравственное достоинство личности онъ видить во внутреннемъ духовномъ расположеніи и настроеніи. Внішнія проявленія и

духовномъ расположеніи и настроеніи. Внёшнія проявленія и обнаруженія правственности сами по себё — дёло второстепенное, но и здёсь онё получають свое нравственное значеніе настолько, насколько онё служать выраженіемъ внутренняго духовнаго настроенія человёка...

"Теоретическія воззрёнія Нила Сорскаго нашли себё применніе въ его взглядё и ученіи о монашестве. Понимая христіанскую мораль въ самомъ глубокомъ и духовномъ ея смыслё, Ниль и идеалъ монашества опредёляеть по преимуществу внутренними нравственными чертами. Служеніе и всё подвиги инока, по мнёнію Нила, состоять не въ исполненіи внёшнихъ предписаній, а непосредственно во внутренней правственной переписаній, а непосредственно во внутренней правственной переписаній. писаній, а непосредственно во внутренней правственной переработк'в души, въ посл'ядовательномъ, неуклонно-энергическомъ освобожденіи ея отъ порочныхъ страстей и помысловъ, путемъ самой упорной, постоянной борьбы съ последними, и только победа надъ ними ведеть инова въ нравственному совершенству души. Всю сущность иноческаго подвига Нилъ сводитъ въ "умному", "сердечному деланію"; последнее въ свою очередь есть не что иное, какъ внутренняя духовная борьба съ дурными помыслами. Каждый помыслъ, каждая страсть анализируется имъ во всёхъ видахъ и развётвленіяхъ, при чемъ изследуются психическія особенности каждаго порока, но въ то же самое время не оставляются безъ вниманія и физіологическія основы страсти. Вообще въ ученіи о помыслахъ Нилъ Сорскій обнаружилъ тонкое знаніе человечской души"... Это ученіе о помыслахъ Нилъ изложилъ въ своемъ уставе и преданіи о жительстве скитскомъ. Въ связи съ общимъ его взглядомъ была имъ выбрана и форма монашескаго подвижничества — жизнь скитская.

"Скитничество поддерживалось и сохранялось на отдаленномъ сѣверѣ Россіи, вдали отъ московской централизаціи, во владѣніяхъ новгородскихъ, т.-е. въ такихъ земляхъ, гдѣ было сильно развито сознаніе личной свободы. Скитское житіе вполнѣ соотвѣтствовало духу воззрѣній Нила. Оно, не стѣсняемое внѣшними правилами монашескаго благоповеденія, давало собою полный просторъ нравственному саморазвитію инока, оно открывало ему полную возможность самостоятельно, при посредствѣ своей собственной энергіи, вести дѣло своего духовно-правственнаго усовершенствованія...

"Иновъ Ниловой пустыни не быль связанъ правилами въ своей келліи. Онъ самъ, по личному вкусу, выбираль себъ наставника и жилъ съ нимъ какъ братъ съ братомъ, равный съ равнымъ; онъ могъ подвизаться даже самостоятельно и безъ наставника, руководствуясь однимъ св. писаніемъ. Власть настоятеля пустыни была власть чисто нравственнаго характера. Настоятель былъ искреннимъ другомъ, а не начальникомъ иноковъ.

"Мъстомъ для своей общины Нилъ избралъ такое, которое было "мірской чади мало входно" <sup>1</sup>). Скитская церковь, всѣ ея священныя принадлежности и, наконецъ, келліи иноковъ отли-

<sup>1)</sup> Шевыревъ, въ извъстной "Повздкъ въ Кирило-Бълозерскій монастырь" (М. 1850, П, стр. 103), такъ описываетъ эту мъстность: "Дико, пустывно и мрачно то мъсто, гдъ Ниломъ былъ основанъ скитъ. Почва ровная, но болотистая; кругомъльсъ, болъе хвойный, чъмъ лиственный. Ръчка Сора или Сорка, давшая прозвище и угоднику божію, не вьется, а тянется по этому мъсту, и похожа болъе на стоячее болото, нежели на текучую воду. Среди различныхъ угодій, которыми изобильна счастливая природа странъ бълозерскихъ, трудно отнекать мъсто болье грустное и уединенное, чъмъ эта пустыня... Видъ этого мъста съ перваго разу даетъ понять о томъ, чего искать здъсь святой, и совершенно соотвътствуетъ характеру его духовныхъ созерцаній".



чались самою первобытною простотою и чужды были и тёни какой-нибудь роскоши. Богослужение въ скитъ совершалось только въ воскресенье и праздничные дни, и по средамъ. Нилъ не далъ нивакихъ нарочитыхъ постановленій о пище и питье. Каждый иновъ снискивалъ себъ пропитание своими собственными трудами, и только въ случав крайней необходимости Ниль позволяль принимать милостыню, и притомъ въ самомъ ограниченномъ видъ. Вообще Нилъ жизнь иноковъ своей общины старался обставить какъ можно проще и несложнъе для того, чтобы она менъе всего представляла препятствій для неослабнаго бодрствованія надъ внутренними состояніями своей души. Въ тъхъ же исключительно нравственных принаженных право монастырей на земельныя владёнія, которыя необходимо втягивали иноковъ въ суету мірской жизни и которыя по самому своему существу стояли во внутреннемъ противоръчіи съ иноческими обътами...

"Черезъ всё воззрёнія Нила Сорскаго проходить одна общая идея—идея свободы. Теоретическія воззрёнія его на источники и церковные авторитеты открывають обширное поле для человіческаго ума, освобождая его отъ узъ односторонняго консерватизма. Въ воззрёніяхъ Нила открываются для русской мысли начала живой дёятельности, начала болёе свободнаго и разумнаго развитія русскаго народа. Вмёсто безусловнаго довёрія давнимъ традиціямъ, вмёсто слёпого благоговёнія ко всякому церковному авторитету въ воззрёніяхъ Нила выступаеть, въ качествё одного изъ критерієвъ истины, собственное личное убёжденіе, самоубёжденіе 1)...

"Свой принципъ свободнаго критическаго изслъдованія церковныхъ источниковъ въроученія и морали Нилъ осуществлялъ и на дълъ. Онъ занимался провъркою и исправленіемъ житій святыхъ и скептически относился къ сказаніямъ о чудесахъ нъкоторыхъ святыхъ, по большей части произведеніямъ позднъйшаго времени...

"Въ общемъ характеръ воззръній Нила Сорскаго заключается та замъчательная черта, которая избавляла его отъ благоговънія къ установившимся традиціямъ времени, и открывала ему возможность совершенно свободно и безпристрастно отнестись къ явленіямъ современной жизни русскаго общества и указать на

<sup>1) &</sup>quot;Пр. Ниль вывычаеть въ обязанность каждому христіанину "разсмотрять" труды св. мужей и подвижниковъ прежде чёмъ брать ихъ въ примъръ для себя и даже самыя добрыя дёла творить съ разсужденіемъ и во благо время, и подобными мѣрами".

ея слабыя стороны. Поставляя вритеріемъ для нравственной оцінки современнаго строя русской жизни духовный, высовій принципъ евангельскаго ученія, пр. Нилъ совершенно самостоятельно, не опасаясь нисколько впасть въ ошибку и односторонность, заявляетъ русскому міру о неправильностяхъ его нравственной и соціальной жизни и предлагаетъ новыя коренныя средства для поднятія нравственнаго уровня русской народной жизни " 1).

Опредъляя общее направление Нила Сорскаго, авторъ называеть его по нынъшней терминологіи вритическимъ и либеральнымъ, но спешитъ оговориться, что либерализмъ Нила есть "истинный, законный", что духъ свободы, его отличающій, есть духъ нравственный, но что по обстоятельствамъ времени этому направленію грозила "опасность" получить "нѣсколько политическій оттівновь". Авторъ кочеть, повидимому, сказать, что направленіе Нила исключительно состояло въ нравственномъ воспитаніи личности, что самъ онъ не желаль политическихъ и общественныхъ примъненій своего ученія—проповъдоваль нъчто въ родъ личной аскетической святости (вопросъ о которой поднять быль недавно въ нашей литературъ) вмъсть съ "непротивленіемъ злу". Не вдаваясь въ вопрось о томъ, насколько одна проповъдь личнаго совершенствованія могла бы помочь "поднятію правственнаго уровня русской народной жизни" (о чемъ сейчасъ говорилъ историкъ) и насколько составляеть заслугу аскетическое попеченіе о личномъ спасеніи, зам'ятимъ, что авторъ самъ ставитъ характеръ и ученіе Нила въ тісную связь съ явленіями и причинами именно политическими и общественными. Его духъ правственной свободы объясняется какъ особенпостями его личности, такъ и вліяніемъ среды. "Бълозерскій край, мъсто подвижничества Нила, отдаленный отъ Москвы, питалъ свои симпатіи къ свободолюбивому Новгороду. Чувство свободы и сознаніе личности-душа Новгорода-жили въ Бълозерскомъ краю долго и послъ того, какъ самъ Новгородъ утратиль свою свободу". Отсюда же (въ соединеніи, какъ увидимъ, съ автономическими преданіями удёльнаго боярства) явилась та "опасность", что люди, окружавшіе Нила, готовы были обобщить понятія нравственной свободы и свободы общественной и государственной. Этому способствовали всё обстоятельства той эпохи. "Время, въ которое жилъ Нилъ, было временемъ господства религіи, когда все сводилось на религіозную почву, все

<sup>1)</sup> Жмакинъ, стр. 27-34.

оцѣнивалось съ точки зрѣнія церковной, даже чисто гражданскія и государственныя явленія современной жизни получали и освящались авторитетомъ религіи. Между тѣмъ личность преп. Нила настолько выдавалась своимъ авторитетомъ, что она извѣстна была при дворѣ великаго князя, который въ важныхъ обстоятельствахъ церковной и государственной жизни вызывалъ его въ Москву для совѣщаній. Вообще и внѣшнія условія и нѣкоторыя современныя историческія обстоятельства складывались такъ, что направленіе Нила Сорскаго, помимо всякой воли его основателя, получило и политическій оттѣнокъ".

Вообще трудно представить, какимъ образомъ могла бы существовать метафизическая нравственная свобода, если только человыть не проживаль въ недоступной пустыны, вны человыческаго общества, и если онъ, напротивъ, жилъ въ общественной средъ: съ отсутствіемъ такой среды исчезала бы, наконецъ, возможность проявленія свободы и ея испытанія. Въ данномъ случаѣ выводъ историка <sup>1</sup>) не отвѣчаетъ дѣйствительности. Кавъ ни были велики заботы Нила о преподаніи <u>личнаго совершенств</u>ованія, его д'ятельность различнымъ образомъ вмішивалась въ жизнь общественную и даже политическую. Его уставъ скитскаго жительства быль ръзвимь отрицаніемь наиболюе распространенной формы тогдашняго монашества, отрицаніемъ сліпой віры въ авторитетъ "писанія", которое часто бывало только мнимо божественнымъ, отрицаніемъ обрядоваго благочестія, подъ которымъ могло сирываться самое не-монашеское и не-христіанское житіе, т.-е. отрицаніемъ цълаго тогдашняго религіознаго пониманія; наконець, въ частности, отрицаніемъ монастырской любостяжательности, владенія селами. Все это были ученія осязательныя и требованія практическія: еслибь онъ исполнились, это быль бы цёлый религіозно-общественный и даже политическій переворотъ. И на дълъ Нилъ не усомнился ставить эти практическіе вопросы.

На соборъ 1503 года, разбиравшемъ различные церковные вопросы, когда дъла приходили къ концу и нъкоторые члены собора уже разъвхались (между прочимъ Іосифъ Волоцкій), Нилъ поднялъ вопросъ о монастырскихъ имъніяхъ. "И нача старецъ Нилъ глаголати, чтобы у монастырей селъ не было, а жили бы черньцы по пустынямъ, а кормили бы ся рукодъліемъ. А съ нимъ—пустынники бълозерскіе". Кромъ, или въ числъ, бълозерскихъ пустынниковъ былъ упомянутый Паисій Ярославовъ и одинъ



<sup>1) &</sup>quot;Помимо всякой воли".

изъ ближайшихъ учениковъ Нила, князь инокъ Васіанъ Патрикъевъ (или Косой Патрикъевъ). Вопросъ, поднятый Ниломъ, быль для тогдашнихь монастырей такой жгучій, что онь произвель на соборъ крайній переполохъ: высшіе члены собора ръпительно отвергали предложение Нила и послали за Іосифомъ Волоцкимъ, надъясь конечно найти въ немъ самаго энергичесваго союзника; въ чемъ и не ошиблись. Нилъ утверждалъ, что монахи дають объть нестяжательности, а имънія опять влекуть ихъ въ міръ; монахамъ следуеть питаться оть своего рукоделія и жить по пустынямъ. Ему отвъчали, что имънія нужны для содержанія монастырей, храмовъ и священнослужителей; люди спасались и въ вотчинныхъ монастыряхъ; наконецъ монастыри приготовляють для церкви іерарховь: "аще, —говориль Іосифь, —у монастырей сель не будеть, како честному и благородному (т.-е. именно родовитому) человъку постричися? И аще не будетъ честныхъ старцевъ, отколъ взяти на митрополію, или архіепископа, или епископа, и на всякія честныя власти? А коли не будеть честных старцевь и благородных в, ино вере будеть поколебаніе". Такимъ образомъ нужно было своего рода монастырское боярство.

Нилъ Сорскій и его ученики разошлись съ Іосифомъ и въ другомъ вопросъ. Вообще нравственное достоинство Нила Сорскаго собрало около него кругь не только изъ ближайшихъ его учениковъ, но также изъ иноковъ другихъ монастырей, бълозерскихъ и вологодскихъ, которые не были съ нимъ связаны никакой административной зависимостью, какъ монахи волоколамскаго монастыря отъ Іосифа, но тяготъли къ нему по сочувствію въ его религіознымъ, нравственнымъ и общественнымъ взглядамъ. Это были тъ заволжские старцы, которые въ то время и послъ были главными и почти единственными противниками фанатическаго направленія Іосифа и его преемниковъ. Мы встрътимся далье съ дъятельностью главныйшаго представителя этой школы Нила-Вассіана Косого Патрикъева. Отъ Нила ученики его получили совствить иное понятие о томъ, какъ церковь должна относиться къ еретикамъ-чъмъ то, какое проповъдывали Геннадій и Іосифъ. Настаивая на мукахъ и казняхъ, Іосифъ Волоцкій по обычаю старался подкрыпить свое мныне божественными писаніями: онъ пишеть цёлыя посланія о необходимости казней, сначала къ духовнику великаго князя Ивана Васильевича, архимандриту Митрофану, потомъ къ великому князю Василію Ивановичу, который занимался церковными дёлами и быль наслёдиикомь московскаго престола. Іосифъ подобралъ изъ Ветхаго и Новаго

Завъта исторіи о томъ, какъ святые люди карали еретиковъ, какъ благочестивые цари отсъкали имъ головы. На эти факты и заключенія заволжскіе старцы отвічали коллективнымь посланіемъ, авторомъ котораго могь быть Вассіанъ. Іосифъ писаль великому князю Василію: "грѣшника или еретика руками убити или молитвою едино есть". Старцы отвѣчали: "некающихся и неповоряющихся еретивовъ велено заточати, а вающихся еретиковъ и свою ересь проклинающихъ церковь Божія пріемлетъ простертыми дланьми: грёшныхъ ради Сынъ Божій воплотися и прінде бо взысвати и спасти погибшихъ". Іосифъ инсаль, что Монсей скрижали руками разбиль, Илія Пророкъ заклаль четыреста жрецовь, и въ Новомъ Завътъ апостоль Петръ Симона волхва молитвою ослединдъ: Левъ, епископъ катанскій, Леодора волхва епитрахилью связаль и сожегь, пока Леодоръ сгоръль, а епископъ изъ огня не выходиль, а другого волхва Сидора тоть же епископъ молитвою сожегь. Старцы не отвергали фактовъ, но толковали ихъ совсемъ иначе: "А что, господине старецъ Іосифъ, Моисей скрижали руками разбилъ, то тако есть, но егда Богь хотъль погубити Израиля, повлонышася тельцу, тогда Монсей сталъ вопреки Господеви и рече: Господи, аще сихъ погубиши, то мене преже сихъ, и Богъ не погуби Израиля Моисея ради... Видиши, господине, яво любовь въ согръщающимъ и злымъ превозможе утолити гнѣвъ Божій". Старцы указывали и то, что примъры Ветхаго Завъта не должны быть обязательны для насъ: "Еще же Ветхій Завъть тогда бысть, намъ же въ новъй благодати яви Владыва Христосъ любовный союзъ, еже не осужати брату брата: не судите и не осуждени будете, но единому Богу судити согръщения человъческая. Аще ты повелъваещи, о Госифе, брату брата согръщвива убити, то сворбе и субботство будеть и вся ветхаго закона, ихъ же Богъ ненавидитъ". Относительно апостола Петра и епископа катанскаго Льва старцы отвёчали иронически: "А Петръ апостолъ Симона волхва разби, понежъ прозвася Сыномъ Божіимъ прелувавый злодъй, при Неронъ царъ, и тогда достойный судъ пріять отъ Бога за превеликую лесть и злобу. И ты, господине Іосифе, сотвори молитву, да иже недостойныхъ еретикъ или гръшнивовъ пожретъ ихъ земля"... "А ты, господине Іосифе, почто не испытаеши своея святости, не связаль архимандрита Касьяна своею мантією, донел'в жь бы онъ сгор'яль, а ты бы въ пламени его держалъ, а мы бъ тебя, яко единаго отъ трехъ отроковъ — изъ пламени изшедъ, да пріяли. Поразумъй, госпо-

M

дине, яко много разни промежъ Моисея и Иліи, и Петра и Павла апостоловъ, да и тебя отъ нихъ".

Источнивомъ ученій Нила Сорскаго была литература отцовъ церкви; онъ не однажды говорить, что пишеть "не отъ себе, но отъ святыхъ писаній", что онъ "малое отъ многаго собралъ отъ транезы словесъ господій своихъ блаженныхъ отецъ". И дъйствительно, въ его "уставъ" и въ "преданіи" онъ приводитъ множество цитать изъ церковныхъ писателей съ IV-го и до XIV стольтія, какъ Іоаннъ Кассіанъ Римлянинъ, Іоаннъ Льствичнивъ, Василій Великій, — Исаавъ Сиринъ, Симеонъ Новый Богословъ, Григорій Синаитъ. Новъйшій историвъ Нила Сорскаго рядомъ сличеній указываеть отношеніе русскаго писателя къ его источнивамъ 1) и ближайшую связь находить съ Кассіанномъ Римляниномъ, въ произведенияхъ котораго поставленъ былъ именно вопросъ психологическаго анализа "восьми помысловъ" и борьбы съ ними, — вопросъ, которому посвящена 5-я глава въ уставв Нила; далъе, писанія Нила Синайскаго, также говорившаго о восьми поровахъ, непосредственнымъ образцомъ для русскаго писателя не были, но могли послужить общими мыслями о нравственномъ совершенствованіи; гораздо больше послужила Нилу знаменитая "Лъствица" Іоанна Лъствичнива, игумена Синайской обители въ VI въвъ, одного изъ славнъйшихъ учителей иноческаго житія: "Ліствица" была въ числів древнійшихъ книгь, переведенныхъ въ церковно-славянской письменности и пользуется донынъ большимъ авторитетомъ въ церковной литературъ. Между прочимъ отсюда Нилъ заимствовалъ, съ небольшимъ измъненіемъ, психологическую теорію. Въ наставленіяхъ о монашеской жизни Ниль пользовался Василіемъ Великимъ и Златоустомъ. Наконедъ въ области созердательнаго аскетизма его образдами были Исаавъ Сиринъ, Симеонъ Новый Богословъ и Григорій Синанть: ихъ вліяніе на Нила было рѣшительное — вакъ въ общей постановив идей, такъ и въ изложеніи, гдв, говоря объ "умной" (внутренней) молитев, Нилъ всего чаще говорить ихъ подлинными словами... Но, широко пользуясь и вкоторыми изъ этихъ писателей, особливо последними, Нилъ не остается вовсе —какъ многіе другіе книжники техъ временъ—безразборчивымъ вомпиляторомъ: напротивъ, онъ пользуется своими источнивами съ большой самостоятельностью, потому что выработаль себъ свое пъльное міровоззрініе, которому они служили авторитетнымъ объяснениемъ и подтверждениемъ. Можно думать, что во

<sup>1)</sup> Архангельскій, стр. 139—184: "Литературные источники идей преп. Нила Сорскаго".

время пребыванія на Восток' онъ освоился и съ греческими внигами, но въ своей работ' пользовался существовавшими церковно-славянскими переводами этихъ писателей, повторяя ихъ часто тяжелый языкъ, къ которому прибавляетъ иногда русскія поясненія ("еже просто рещи", "се же есть").

Геннадій, Іосифъ Волоцкій, Нилъ Сорскій въ особенности карактерны для опредъленія русской жизни въ вритическій моментъ вступленія древней Руси въ ея московскій періодъ, когда окончательно падали старые автономическіе элементы и готовилось московское объединеніе государственное, церковное, общественное и книжное; когда, послъ паденія Византійской имперіи и окончательнаго сверженія татарскаго ига, подъ вліяніемъ встях этимъ факторовъ слагалось новое міровоззрѣніе московской великорусской народности—съ высокимъ представленіемъ о русскомъ православіи, о могуществъ русскаго царя: мы видѣли, какъ церковная жизнь и письменность дъйствовали на образозованіе этого міровоззрѣнія.

Вивств съ темъ эта письменность отражала состояние образования и настроение умовъ.

Господствующій тонъ мысли быль религіовный. Мы привели въ началь сравненіе, гдь аскетическіе подвижники древней Руси были поставлены въ параллель съ эпическими подвижнивами, богатырями. Действительно, въ этихъ инокахъ, предпринимав-шихъ дело личнаго спасенія въ тяжелой борьбе пустынножительства, особливо въ суровыхъ дебряхъ съвера, и завоевывавшихъ себъ шировое нравственное вліяніе до самыхъ центровъ власти, была своя великан сила подвига: какъ эпическіе богатыри защищали русскую землю отъ нашествій поганой орды, такъ эти инови исвали душевнаго спасенія, создавали святыни для русскаго народа. Въ мрачныя времена татарскаго ига, среди княжескихъ междоусобій и всеобщаго одичанія здісь ставился нравственный идеаль, которому въ большой мъръ принадлежить историческое значение въ вопросъ національнаго объединенія и въ образовании лучшихъ сторонъ народнаго характера: эти святыни стали общими для всей разбросанной массы русскаго народа; этотъ идеалъ воспиталъ многихъ достойныхъ дъятелей внутренней жизни русскаго народа отъ временъ Сергія Радонежскаго и Нила Сорскаго до Тихона Задонскаго и былъ залогомъ нравственныхъ стремленій среди политической и бытовой дикости... Но какъ эпическое богатырство съ одной первобытной, стихійной силой своей не въ состояніи было отразить наиболже страшной опасности — татарскаго нашествія, такъ и здёсь, въ

иноческомъ подвижничествъ, недоставало еще одной силы-силы просвъщенія. Оставалась неудовлетворенной глубокая потребность человъческой и народной природы-необходимость знанія, которое одно можеть следать жизнь лица и народа сознательной. Владъя только одностороннимъ и небогатымъ запасомъ внижности чужого происхожденія, старая русская образованность была ограничена теснымъ вругомъ понятій, изъ вотораго не было выхода. Привывши въ слепой вере въ письменный авторитетъ, для испытанія котораго не им'вла средствъ, она впадала въ то преувеличеніе вившней обрядности, за которымъ забывалось самое содержаніе, и противодъйствовать этому были, наконець, безсильны такіе идеалисты, какъ Нилъ Сорскій; съ другой стороны пробуждавшаяся потребность критики, при извъстныхъ внъшнихъ возбужденіяхъ, вела опять въ преувеличенному, частію необузданному отрицанію, какъ было въ ересяхъ XIV-XVI въка.

Значеніе указанныхъ явленій внутренней жизни руссваго общества конца XV и начала XVI въка разъяснится для насъ, если мы вникнемъ въ замъчание историковъ, что съ одной стороны на политическихъ взглядахъ Іосифа Волоцкаго воспитался Иванъ Грозный, а съ другой "строгое учение Іосифа сдёлалось достояніемь той массы книжниковь, которая полтора въка спустя послѣ него воспротивилась новшествамъ Никона", другими словами, стало достояніемъ расвола. Действительно, вчитавшись въ писанія Іосифа Волоцкаго, мы будемъ уже приготовлены къ писаніямъ протопопа Аввакума.

Но до этого старой русской жизни нужно было пережить еще новые перевороты и испытанія.

Литературные труды Іосифа Волоцкаго еще не были до сихъ поръ собраны въ одно цълое. Объ его жизни и дъятельности есть уже довольно значительная литература. Кром'в исторій церкви Филарета, Макарія и др., см.:

— Преп. Іосифъ Волоколамскій. Проф. Казанскаго, М. 1847 (изъ Прибавленій къ "Твореніямъ св. отцевъ").

— "Просвётителъ" Іосифа Волоколамскаго, въ "Правосл. Собесъд-

никъ", 1859 (здъсь между прочимъ собраны указанія на тъхъ церковныхъ писателей, на которыхъ ссылается Просвътитель).

— Преп. Іосифъ Волоколамскій. Церковно-историческое изследо-

ваніе придворнаго священника П. А. Булгакова. Спб. 1865.

- Два житія Іосифа изданы были Невоструевымъ: Житіе преп. Іосифа Волоколамскаго, составленное неизвъстнымъ. М. 1865; Житіе преп. Іосифа Волоколамскаго, составленное Саввою, епископомъ Крутипкимъ. М. 1865.

— И. П. Хрущовъ, Изследованіе о сочиненіяхъ Іосифа Санина, преп. игумена Волоцкаго. Спб. 1868; разборъ, написанный Невоструевымъ, въ XII отчете объ Уваровскихъ преміяхъ, 1869, и статьи Ор. Миллера: "Вопросъ о направленіи Іосифа Волоколамскаго", въ Журн. мин. просвещенія, 1868, и "Инквизиторскія вожделёнія ученаго", въ "Зарё". 1869 (по поводу Невоструева).

— Терновскій, "Изученіе византійской исторіи и ся тенденціозное приложеніе въ древней Руси". Кіевъ, 1875—1876, вып. II,

стр. 126—155.

- Жмакинъ, "Митрополитъ Даніилъ и его сочиненія", въ "Чтеніяхъ" московскаго Общ. ист. и древн., и отдъльно. М. 1881: двъ первыя главы объ исторіи направленій Іосифа Волоцкаго и Нила Сорскаго.
- Артемій, игуменъ Троицкій. Изследованіе свящ. Сергія Садковскаго, въ "Чтеніяхъ" московскаго Общества исторіи и древностей, 1891, кн. IV.
- Просв'ятитель Іосифа Волоцваго въ упомянутомъ изданіи, Казань, 1857; другія сочиненія разс'яны въ Древней россійской Вивліоонк'в, въ московскихъ Чтеніяхъ, Памятникахъ старинной русской литературы, книг'в Хрущова и пр.
- О Нилъ Сорскомъ см.: А. В. Горскій, въ "Прибавленіяхъ" въ Твореніямъ св. отцевъ: Отношенія иноковъ Кириллова-Бълозерскаго и Іосифова-Волоколамскаго монастыря въ XVI въкъ (т. X, 1851).
- Шевыревъ, Исторія русской словесности, ч. IV. М. 1860, стр. 177—196; также въ "Повздкв въ Кирилло-Бълозерскій монастырь", М. 1850, ч. II.
- Въ исторіяхъ русской церкви Филарета, Макарія, Знаменскаго, въ "Обзор'є русской дух. литературы", того же Филарета.

— Упомянутыя сочиненія Хрущова объ Іосифъ Санинъ, Жмакина

о митрополить Даніиль.

— Костомаровъ, Русская исторія въ жизнеописаніяхъ ся главнъйшихъ дъятелей (гл. XVI: Преп. Нилъ Сорскій и Вассіанъ, вн. Патрикъевъ).

— А. Правдинъ, Преп. Нилъ Сорскій и уставъ его скитской жизни,

въ Христ. Чтеніи, 1877, январь.

- Главныя писанія Нила Сорскаго изданы были впервые въ "Исторіи росс. іерархіи", Амвросія, т. V, М. 1813, и въ отдёльномъ оттискі, М. 1813, и послі; затімь повторены въ изданіи Козельской Оптиной пустыни: Преп. Нила Сорскаго преданіе ученикомъ своимъ о жительстві скитскомъ, М. 1849 и др.; "Преп. Ниль Сорскій, первооснователь скитскаго житія въ Россіи и уставъ его о жительстві скитскомъ съ приложеніемъ всіхъ другихъ писаній его". Спб. 1864 (вновь: четыре посланія Нила).
- Наиболье подробное и обстоятельное изслыдование представляеть книга А. С. Архангельскаго: "Ниль Сорскій и Вассіанъ Патривыевь, имъ литературные труды и идеи въ древней Руси. Историколитературный очеркъ". Спб. 1882 (часть первая; вторая не выходила), въ "Памятникахъ" Общества любителей древней письменности, XVI. Во введеніи см. и другія библіографическія указанія о предметь.

Литература объ ереси стригольниковъ:

- Ник. Рудневъ, Разсуждение о ересяхъ и расколахъ, бывшихъ въ русской церкви со времени Владимира Великаго до Іоанна Грознаго, сочиненное по предложению канплера графа Румянцева. М. 1838, стр. 68—91.
  - Въ исторіяхъ церкви Макарія, Филарета, Знаменскаго и др.
- Костомаровъ, Съв. русскія Народоправства. Спб. 1863. II, стр. 437 и д.; Русская исторія въ жизнеописаніяхъ. Спб. 1874. II, стр. 311 и д. (новгор. архіеп. Геннадій).

— Соловьевъ, Ист. Россіи, т. V.

— Тихонравовъ, докладъ на 2-мъ археологическомъ съёздё въ Петербурге, въ декабре 1871, весьма неисправно изданный въ "Трудахъ" съёзда, вып. 2. Спб. 1881, протоколы, стр. 35—39.

— Веселовскій, Слав. сказанія о Соломон'я и Китоврас'я. Спб. 1872, стр. 144—145; Опыты по исторіи развитія христіанской легенды, въ Журн. мин. просв. 1876, мартъ, стр. 115—116; апр'яль, стр. 351—360; 1877, февраль, стр. 237—239.

— А. Никитскій, Очеркъ внутренней исторіи Пскова. Спб. 1873, стр. 228—231; Очерки внутр. исторіи церкви въ Великомъ Новго-

родъ. Спб. 1879, стр. 146.

— В. О. Боцяновскій, Русскіе вольнодумцы XIV—XV въковъ, въ "Новомъ Словъ", 1896, № 12, стр. 153—173. Есть весьма полезныя указанія, но иное не доказано. Авторь замічаеть, что "способъ каяться землё (у стригольниковъ, въ XIV векв), повидимому, сопровождался бичеваніемъ" (какъ у нъмецкихъ врестовыхъ братьевъ), и говорить затемъ, что "только такъ можно объяснить то место летописи, гдв разсказывается о низверженіи Перуна въ Новгородв". Въ лътописи говорится: "онъ же (Перунъ) пловяще сквозъ великій мость, верже палицу свою на мость, ею же безумніи убивающеся утвху творять бъсомъ" (Собр. Льтон. III, стр. 207). Далье, объясняя названіе ереси, авторъ прямо считаеть, что "стригольнивъ" происходить отъ слова "стрекати" и означаеть: быющій, бичующій, и что "замена буквы ж буквою и признается самымъ обычнымъ свойствомъ новгородскаго говора"; и полагаеть, что только при такомъ толкованіи слова могуть быть понятны слова стараго обличенія: "завистію бо стръкаеми, вы, стригольницы, возстаете на святителя и на поповъ"... Но все это весьма произвольно: какая связь съ палицей Перуна, если считать ересь запесенною отъ нъмцевъ; гдъ основаніе заключать, что слово имбеть такое происхождение? Какъ ни объяснялось прозвище относительно самой сенты, объ ея начинатель Карив въ источникахъ во всякомъ случав сказано, что онъ быль "художествомъ стригольникъ". И нелоумение нисколько не разрешается сопоставленіемъ двухъ словъ въ последней питать: это, по мненію автора, должна бы быть игра словъ, но ея не выходить.

Литература объ ереси жидовствующихъ:

- Карамзинъ, Ист. гос. Росс., т. VI, гл. IV.
- Рудневъ, Разсуждение и пр., стр. 92—171. О книгъ Іосифа Волоцкаго онъ говорить какъ о "малоизвъстной еще у насъ, но очень

замѣчательной въ исторіи нашей церковной литературы", и въ первый разъ приводить изъ нея большія выписки.

— Въ исторіяхъ церкви Макарія, Филарета, Знаменскаго и др.

— Костомаровъ, тамъ же, гдв о стригольникахъ.

— Соловьевъ, Ист. Россіи, т. V.

Сервицкій, Опыть изследованія о ереси новгородскихъ еретиковъ или жидовствующихъ, въ Правосл. Обозреніи, 1862, № 6—8.

— Иконниковъ, О культурномъ значеніи Византіи въ русской

исторін. Кіевъ, 1869, стр. 389-426.

— Въ названныхъ выше книгахъ Булгакова и Хрущова объ Іосифѣ Волоцкомъ; Никитскаго о церковной исторіи Новгорода; Жмакина, о митр. Даніилъ.

— Н. Петровъ, О вліянім западно-европейской литературы на-

древне-русскую; въ Трудахъ Кіев. дух. акад. 1872, т. И.

— Пановъ, Ересь жидовствующихъ, въ Журн. мин. просв. 1877, № 1—3.

 Грандицкій, Геннадій, архіеп. новгородскій, въ Правосл. Обозрівнін, 1878, сент.: 1880. августь.

— В. О. Боцяновскій, указанная статья. И эдесь авторъ думаль освётить темный вопрось предположеніемь о болье тесной, чемь до сихъ поръ думали, связи ереси съ западнымъ религіознымъ броженіемь того віка, именно съ чешскими таборитами. "Достаточно, говорить г. Воцяновскій, -- сравнить пункты ученія чешскихъ "еретиковъ" съ изложеннымъ выше ученіемъ русскихъ жидовствующихъ для того, чтобы сходство между темь и другимь, доходящее до полной тождественности, сразу же бросилось вы глаза. Кром'в того, предположеніе, что русскіе вольнодумцы находятся въ связи съ чешскими таборитами и пикардами, объясняеть также и то, почему они получили название "жидовствующихъ". Причиной его могла быть та ветхозавътная обрадность, та еврейская внъшность, которой придерживались и тв и другіе. Къ сожальнію, у нась ньть данных для того, чтобы настаивать на отожествленіи русских веретиковь съ таборитами. Обличительныя сочиненія, направленныя противъ жидовствующихъ, на основаніи которыхъ мы только и можемъ судить о религіозной сторонъ движенія, получившаго названіе ереси, дають о ней слишкомъ неопредвленное понятіе. Почти несомивнимъ кажется намъ только то, что занятіе науками, изученіе классической литературы было базисомъ этого движенія, что наши жидовствующіе, по крайней мъръ большинство ихъ, были отпрысками западно-европейскаго гуманизма"... Для этого заключенія недостаеть однако болье убъдительныхъ доказательствъ.

## ГЛАВА ХУ.

БРОЖЕНІЕ ХУІ ВЪКА. -- МАКСИМЪ ГРЕКЪ; ВАССІАНЪ ПАТРИКЪЕВЪ; зиновій отенскій. --- князь курбскій.

Необходимость "просвёщенія" для защити самой церкви.— Призывъ Максима Грека.— Отношеніе русскаго просвёщенія къ западному.— Ученая школа Максима Грека.—Трудов въ мянсь и правление книгъ.—Гоненія.—Сочиненія Максима. Борьба пред на правление старцевъ".—Князь-инокъ Вассіанъ Патрикъевъ:

Бесѣда Валаамскихъ чудотворцевъ. Новыя ереси: Башкинъ, Косой.—"Истины показаніе" Зиновія Отенскаго. Князь Курбскій.—Его значеніе политическое и литературное.

Такимъ образомъ внутренніе вопросы русской письменности конца XV-го и начала XVI въка захватывали и церковныя, и общественно-политическія начала старой русской жизни. Это общественное броженіе, по складу міровоззрінія тіхъ віковь, вращалось на церковныхъ предметахъ и въ своихъ крайностяхъ выразилось ересями. Церковь, заключавшая тогда наиболее просвъщенных людей, каких могло выставить общество, въ лицъ наиболье вліятельныхъ дъятелей возстала противъ ересей со всей своей энергіей, и несмотря на всв препятствія, ревнители достигли своей цёли — казней и заточенія еретивовъ. Но уже въ ту минуту послышались голоса совсемъ иного рода — голоса, исходившіе отъ учителей безупречно святой жизни и напоминавшіе объ истинныхъ требованіяхъ христіанскаго ученія, о братолюбіи и терпимости въ заблужденію. Большого практическаго значенія эти голоса не возъимѣли; взяли верхъ "іосифляне", и весьма естественно, потому что именно они были приверженцами стараго консервативнаго формализма, слепого подчиненія авторитету вниги, не подвергаемой вритическому анализу, и для большинства, которое они собою представляли, было бы мало понятно то высокое христіанское чувство и то заявленіе о необходимой дентельности разума, какія высказываль Ниль Сорскій и

его ученики, "заволжскіе старцы"... Броженіе запало, однако, глубово. Мысль пълаго ряда поколъній, воспитываемыхъ въ одномъ исключительномъ направленіи, стала искать выхода изъ недоумъній, какія возникали въ концъ концовъ и которыхъ далеко не разрѣшала внѣшняя практика, существующій быть, обрядь и внига. Казни и заточенія имѣли свое устрашающее дѣйствіе, но не заглушили движенія: прежніе д'ятели сошли со сцены, но тъ же условія жизни вызвали новыя проявленія такого же броженія, новыя ереси и новую защиту стараго порядка. Даль-ивищее движеніе не имъло такихъ ръзкихъ крайностей, какъ бывало въ концъ XV въка (по словамъ тогдашнихъ обличителей); но, быть можеть, оно, хотя болье умъренное, было болье глубовое и сознательное. Вмёстё съ тёмъ въ борьбу идей вмёшиваются новые мотивы. Необходимость защиты православія заставила думать о необходимости расширить наличное "просвъщение". Сами церковные ревнители вынуждены были къ сознанію господствующаго невъжества. Извъстны жалобы Геннадія на недостатовъ даже людей, годныхъ въ попы, и просъбы въ великому князю объ училищахъ, гдъ учили бы "конархати" (далъе не шли, кажется, и его собственныя желанія); но съ конца XV въка особенно распространяется "душевный гладъ и разума божія гладъ"; міряне и сами монахи начинають усиленно "пытать о въръ , недоумънія разростаются все сильные, наконець начинается и имъетъ большой успъхъ прямая ересь. Іерархія, какъ Геннадій, находила одно средство: "жечи да въшати" еретиковъ; ихъ дъйствительно жгли, уръзывали имъ языки, ссылали, но душевный гладъ не прекращался. Самому духовенству недоставало просвъщенія — между тьмъ на очереди являлись все новые вопросы. Таковъ былъ мотивъ, на которомъ основанъ былъ вызовъ Максима Грека. Съ другой стороны, недостаточность просвъщения въ средъ церковныхъ книжниковъ и низменный уровень въ массъ грамотных людей вызвали деятелей совсемь иного круга — таковь быль внязь Курбскій, въ писаніяхь вотораго сказалась еще другая, чисто политическая сторона тогдашняго внутренняго движенія.

Максимъ Грекъ прибылъ въ Россію съ запасомъ тогдашней греческой учености; свою школу онъ прошелъ сначала дома, въ Греціи, потомъ въ Италіи, гдѣ былъ тогда разгаръ увлеченій классической древностью, такъ что онъ былъ нѣсколько знакомъ съ тогдашнимъ направленіемъ умовъ и съ классическими изученіями. Князь Курбскій, бѣжавшій въ Литву, но хорошо помнившій положеніе русской книжности, и познакомившись съ

религіознымъ положеніемъ западной Руси, гдё противъ православія дёйствовали католицизмъ и протестантство, — увидёлъ наглядно слабость русскихъ внижныхъ средствъ не только для этой борьбы, но и для элементарныхъ потребностей самого православнаго просвёщенія; уже въ зрёлыхъ лётахъ онъ старался пополнить пробёлы своихъ знаній, стоявшихъ на обычномъ уровнё московскаго внижничества, и научился по-латыни, чтобъ имёть возможность ближе познакомиться съ церковной литературой. Такъ сила вещей заставляла знакомиться съ умственнымъ движеніемъ на Западё. Еще раньше отрывочные отголоски западнаго раціонализма сказывались въ новгородскихъ ересяхъ; теперь являлась новая ступень знакомства съ западною литературой, — хотя еще односторонняя и недостаточная: во всякомъ случаё становилось очевиднымъ, что русская умственная жизнь не можетъ ограничиться тёми предёлами, въ которыхъ, по мнёнію старыхъ книжниковъ, была исчерпана вся божественная и человёческая мудрость.

Въ вакомъ же отношеніи находилось въ дъйствительности русское просвъщеніе къ тому, что совершалось въ эти въва на Западъ? Мы видъли раньше его размъры: это было накопленіе церковной книжности, большая масса которой была получена готовою изъ южно-славянскаго источника и только часть была результатомъ собственнаго труда русскихъ переводчиковъ: кромъ догматическаго ученія, признаваемаго неизмъннымъ, оставался неизмъннымъ и весь традиціонный кругъ знанія — тъ же скудныя знанія историческія, знанія о природъ, съ тъмъ же отсутствіемъ школы, которая могла бы научить хотя бы основнымъ понятіямъ наукъ; въ сущности, книжникъ XVII въка ничъмъ не отличался отъ своего предка въ XI въкъ не только по карактеру знаній, но неръдко по самому ихъ объему, когда, напримъръ, понятія о природъ у обоихъ основывались на древнемъ "Шестодневъ", Козьмъ Индикопловъ, Месодіи Патарскомъ и т. п. До него не коснулось все то движеніе, которое съ самаго начала среднихъ въковъ совершалось на европейскомъ Западъ. Единственное отношеніе къ Западу состояло въ ожесточенной ненависти къ "латинъ", ненависти, унаслъдованной отъ грековъ, которые доставили и весь матеріалъ для догматической борьбы съ католицизмомъ; отрицаніе латины дошло до того, что она сочтена была "поганою" наравнъ съ какниъ-нибудь язычествомъ или магометанствомъ; отъ нея открещивались и, конечно, нельзя было что-нибудь взять отъ нея изъ опасенія, что можетъ пристать ея зараза; русскіе люди боялись иностранцевъ еще въ

XVII стольтіи. Вмысть съ тымь, издавна заподозрыно было то свытское мірское знаніе, которымь русскіе люди, повидимому, могли бы заимствоваться отъ запада. До самаго конца стараго періода держалось опасливое недовыріе къ этому знанію, въ первый разъ вычитанное у церковныхъ писателей, когда отцы церкви первыхъ выковъ, въ борьбы противъ сильнаго еще язычества, предостерегали вырныхъ отъ "внышнихъ философовъ", т.-е. не принадлежавшихъ къ церкви, когда "еллинская мудрость" приравнивалась къ языческому заблужденію, когда самое слово "еллинъ", относившееся къ античной Греціи, стало синонимомъ языческаго, поганаго, и "еллинъ" былъ "треклятый".

На средневъковомъ Вападъ это представление едва существовало только въ самую первую пору. При всемъ отрицаніи древняго язычества, латинская литература издавна явилась свявующимъ звеномъ съ образовательными преданіями классическаго міра. Новъйшіе изследователи почти затрудняются говорить о "Возрожденін" XV въка; прежнее представленіе оказывалось все болве неточнымъ, потому что внимательное изучение отодвигало все дальше въ глубь среднихъ въковъ первое возникновение античныхъ вліяній,--къ концу среднихъ въковъ можно было говорить только о воличественномъ ихъ распространеніи, а не о началъ. Пока на Западъ еще не знали даже подлиннаго греческаго Аристотеля, его знали на латинскомъ язывъ изъ арабскаго и еврейскаго источника, и онъ бывалъ уже величайшимъ авторитетомъ схоластической философіи; въ монастырскихъ библіотекахъ хранились древнія рукописи классических писателей, п отсюда проникали уже въ литературу отголоски классической поэзіи и философін, и т. п. Но действительно, въ XIV-XV веке античныя вліянія распространились особенно могущественнымъ потокомъ, воторымъ спредълилось, наконецъ, господствующее настроеніе европейской науки, а затёмъ и литературы. Извъстно, какъ различными путями установилось это господство античнаго духа. Живая умственная деятельность на Западе, особенно въ ближайшей соседке грековъ, Италіи, давно уже привлекала византійскихъ ученыхъ, которые переселялись въ Италію, находя здёсь усердныхъ учениковъ, какихъ уже недоставало дома; итальянцы отправлялись въ Константинополь и даже на азіатскій востовъ для собиранія греческихъ рукописей; съ начала XV въка и особливо послъ паденія Константинополя, Италія стала по преимуществу наследницей техъ сокровищь древней литературы, какія хранились въ Византіи. Античныя вліянія охватили ученый и книжный мірь Италін, а затёмь и другихь странь западной

Европы, съ невиданною прежде силой, что и заставило говорить о Возрожденіи. Новые изследователи, повидимому, ограничивають прежнее представленіе о значеніи гуманизма XV-го века въ судьбахъ европейской образованности, такъ какъ античные элементы встречали уже подготовленную почву въ самостоятельно развивавшихся стремленіяхъ европейской мысли; во всякомъ случать увлеченіе античнымъ міромъ соединялось съ развитіемъ духа критики, который уже вскорт сказался въ необычайныхъ успъхахъ науки. Классическія изученія уже въ XVI вект были представлены грандіозными памятниками науки. Укажемъ нъсколько хронологическихъ датъ, которыя наглядно представять положеніе европейскаго просвъщенія въ концт XV-го и въ первой половинт XVI века, сравнительно съ темъ, что знали тогда русскіе книжники.

Наиболъе широкое развитие Возрождения совершалось въ Италін, и столицею его была Флоренція, гдв знаменитыми повровителями влассическихъ изученій были Козьма и Лоренцо Медичи (последній умерь въ 1492). Лоренцо собраль при своемь двор'в цвлый кругъ знаменитыхъ ученыхъ и писателей, какъ Анджело Полиціано, Марсиліо Фичино, Пико Мирандола, Луиджи Пульчи. Ближайшими предшественнивами этихъ дъятелей Возрожденія были ученые греки, поселявшіеся въ Италіи и пересаждавшіе сюда преданія своей науки; таковы были: Эммануилъ Хризолорасъ (ум. 1415), Өеодоръ Газа (ум. 1474), Георгій Трапезунтскій (ум. 1484), Георгій Гемисть Плетонъ, первый пропов'єднивъ платоновской философіи; посл'є паденія Константинополя прибыли еще Калинивъ, Халкондилъ, Ласкарисъ и др., воторые пріобрѣтали ревностныхъ учениковъ. Итальянскіе послъдователи ихъ искали на востокъ, въ Малой Азіи, на островъ Крить, древнихъ рукописей, и дъйствительно вывезли въ Италію Платона, Ксенофонта, Діона Кассія, Страбона, Лукіана, искали и находили рукописи въ Германіи. Изобрътеніе внигопечатанія послужело сильнымъ рычагомъ для распространенія древнихъ писателей, и опять Италіи принадлежить знаменитое имя ученаго издателя Альда Мануція (Мануччи) въ вонцъ XV въка.

Изъ Италіи гуманизмъ быстро распространяется въ другихъ странахъ западной Европы. Франція въ концѣ XV и въ XVI стольтіи представляеть рядъ именъ, славныхъ въ исторіи науки: таковы были: Бюде (1467—1510), Лефевръ Этапльскій (Faber Stapulensis, 1440 — 1537), Казобонъ, Сомезъ (Salmasius), Скалигеръ и въ особенности два Этьенна, Робертъ и Генрихъ (Robertus и Henricus Stephanus). Въ Англіи въ первой половинъ

XVI въка были уже знаменитые гуманисты Колетъ (ум. 1519), духовное лицо и врагъ сходастики и обскурантизма, и Томасъ Морусъ, авторъ столь извъстной "Утопін". Голландія имъла своихъ гуманистовъ, какъ Гергардъ Гротъ, Оома Кемпійскій, хотя мистикъ (1380—1472), Вессель (1419—1489), Агрикола (1443—1485), и въ особенности знаменитый Эразмъ Роттердамскій (1467—1536). Въ Германіи особеннымъ распространителемъ гуманистическаго направленія былъ Конрадъ Цельтесъ (1459—1508), Рейхлинъ (1455—1522) и др. Въ 1516 году вышли уже знаменитыя "Письма темныхъ людей".

Создавался новый міръ понятій, который окончательно удалялъ средневъковое міровозартніе и начиналъ новую исторію европейской мысли и самаго общества. На мъсто схоластическаго преданія становилось свободное вритическое изследованіе, и старыя формы жизни, а съ нею литературы, смвнялись новыми стремленіями, гдв все съ большею силою выступали требованія личной и общественной самод'вятельности и свободнаго изследованія. Старые принципы не уступали давняго авторитета безъ борьбы, которая идеть и до настоящаго времени; но въ области преданій совершались неодолимыя завоеванія науки. Печать расширяла вліяніе литературы на громадный вругь читателей, какого прежде не существовало. Географическія открытія, которыя исходили изъ понятій, совсёмъ непохожихъ на средневъковыя, удаляли эти последнія, какъ фактами доказанную неленость. Въ XV веке Регіомонтанъ (1436-1476) быль предшественникомъ Коперника (1473—1543), котораго система была въ наукъ однимъ изъ ведичайшихъ событій. Возбужденіе умовъ отразилось громаднымъ переворотомъ и въ судьбахъ римской церкви: гуситство XV въка завершилось въ началъ XVI-го реформаціей. Критическая мысль пріобрётала господство во всёхъ отрасляхь знанія: мы им'єли случай указывать, что въ XVII, даже въ XVI въвъ начинается научное изданіе и изслъдованіе, между прочимъ тъхъ памятниковъ, которые у насъ принимались еще съ полною непосредственностью средневъвового преданія.

Очевидно, что между этимъ преданіемъ, которое еще неразд'яльно господствовало въ нашей письменности, и духомъ изсл'ядованія, который становился все бол'ве жизненной потребностью западной европейской мысли, лежала ц'ялая пропасть. Этотъ духъ изсл'ядованія быль бы у насъ непонятенъ; научная сторона движенія оставалась недоступной. Жизнь заявляла, однако, свои требованія. Россія была все-таки въ сос'ядств'я съ этимъ Западомъ; возникали все бол'ве близкія отношенія политическія

и церковныя: въ эпоху паденія Византіи, между прочимъ со стороны самихъ грековъ, являлась мысль о соединеніи церквей: послѣ взрыва реформаціи, католицизмъ надѣялся вознаградить свои потери пріобр'єтеніями на Востокі, иміль уже нікоторые успъхи въ западной Руси и дълалъ попытки пропаганды въ самой Москвъ, которой нужно было защищаться и обличать; потребности государственной жизни вызывали необходимость въ западномъ знаніи и искусствахъ; отголоски европейской науки заходили въ русскую книгу; полагають, что проникали и отголоски западнаго церковнаго броженія, въ видъ ересей. Но предстояло почти еще два въка опытовъ и колебаній для того, чтобы образовалось болье опредъленное сознание необходимости европейской науки и ея органическаго введенія въ жизнь. Мы не удивимся, что это сознаніе пріобрѣталось такъ медленно, если вспомнимъ, что черезъ другіе два въка послъ начала Петровскихъ преобразованій право научнаго изследованія еще не иметь у насъ этого органическаго значенія.

Наконецъ, внутренніе вопросы русской жизни, какъ они выразились въ броженіи ересей, въ спорѣ о монастырскихъ имѣніяхъ и т. д.,—когда еретики "изпревращали" священныя книги, именно псалтирь, когда противопоставлялись различныя свидѣтельства "божественныхъ писаній",—требовали участія болѣе глубокаго знанія, чѣмъ какое имѣлось на лицо. Понадобился ученый святогорецъ.

Вывовъ святогорца послъдоваль въ 1515 году. Въ мартъ этого года великій князь Василій Ивановичъ послаль къ проту Афонской горы и всъмъ ен игуменамъ, духовнымъ старцамъ и инокамъ, чтобы они прислали съ его людьми, Василіемъ Копыломъ и Иваномъ Варавинымъ, "изъ Ватопета монастыря старца Саву переводчика книжново на время, а тъмъ бы есте намъ послужили, а мы ожъ дастъ Богъ, его пожаловавъ, опять къ вамъ отпустимъ".

Эта просьба рисуеть положеніе вещей. Въ русскомъ царствъ не находилось "переводчика книжнаго", на котораго можно было бы положиться—въ какомъ-то случившемся книжномъ дълъ. Желаніе великаго князя было удовлетворено не вполнъ. Послать старца Саву было нельзя, потому что "господинъ Сава" былъ старецъ многолътній и немощенъ ногами, такъ что не могъ выдержать путешествія, но вмъсто него посланы были трое другихъ и въ числъ ихъ старецъ Максимъ. Полагаютъ, что просьба была въ то же время направлена къ патріарху константинопольскому,

воторый также заботился о прінсканін способнаго человіна. Въ отвътной грамотъ съ Аеона, игуменъ Ватопедскаго монастыря, извъщая московскаго митрополита Варлаама объ отпускъ въ Россію Максима Грека, какъ человъка весьма ученаго, прибавляетъ однако: "но убо языка не въсть русскаго, развъ гречесваго и натынскаго". Это противоръчіе съ просьбой именно о "переводчикъ" (какимъ не могъ быть Максимъ, по незнанію русскаго языка) объясняють тымь, что греки, именно патріархъ, имъли въ виду свои соображенія: судя по дальнъйшимъ дъйствіниъ Максима Грека, отъ него ожидалось, что онъ будетъ вообще заботиться въ Москвъ объ интересахъ порабощенной Греціи, противодъйствовать стремленіямъ папъ подчинить себъ русскую церковь, и разузнать: не было ли бы возможно возстановленіе прежняго значенія константинопольской патріархіи въ русской церкви? Максимъ Грекъ имълъ общирныя свъдънія въ церковной литературъ, зналъ положение дълъ на западъ и въ Грецін, самъ былъ горячимъ греческимъ патріотомъ; ему недоставало знанія русскаго явыка, но съ Асона писали въ Москву: "надвемъ же ся, яко и русскому языку борзо навыкнеть" и вивств съ нимъ отправили еще несколькихъ монаховъгрева, болгарина и русскаго, быть можеть, въ предположении, что они стануть его помощниками въ переводахъ. Въ Москвъ, какъ увидимъ, нашлись однако свои помощники.

Годъ рожденія Максима Грека неизв'єстенъ. Полагають, что онъ родился около 1480 года. "Рождение его отъ Арты града (въ Албаніи), -- говорить одно сказаніе объ его жизни: -- отца же Мануила и матере Ирины, христіанъ, грековъ, философовъ". Въ другомъ сказаніи онъ названъ воеводскимъ сыномъ, а названіе его родителей "философами" обозначаєть, что это были люди образованные. Въ своемъ "исповъданіи православной въры", Максимъ говорить о себъ: "грекъ бо азъ, и въ гречестви земли и родився и воспитанъ и постригся въ иноки". Но восинтаніе его не ограничилось Греціей. Повидимому, еще юношей онъ отправился, для довершенія своего образованія, въ Италію. Греческая литература была въ упадкъ; люди съ научными интересами уходили въ Италію; самъ Максимъ замъчаетъ, что въ его время науки въ Греціи "совершенно угасли и дошли до последняго дыханія"; для истинной науки, особливо после паденія Константинополя, самимъ грекамъ приходилось отправлаться въ Италію. Нов'я шіе біографы Максима полагали, что онъ учился, вромъ Италіи, еще въ Парижъ, даже въ Испаніи 1),

<sup>1)</sup> Ср. въ казанскомъ изданіи Максима Грека, часть І, стр. 5.

но гораздо в рояти ве, что ученіе ограничилось только Италіей, особенно во Флоренціи и въ Венеціи, потому что о Париж'в въ его сочиненіяхъ говорится только по слуху. Объ Италін, въ отношеній своей науки, онъ сохраниль самыя лучшія воспоминанія; въ "Повъсти страшной и достопамятной о совершенномъ иноческомъ жительствъ онъ говорить о мужахъ, "добродътелію житія и премудростію многою украшенныхъ, у нихъ же азъ, зёло юнъ сый, пожихъ лёта довольна", --это было именно въ Италін 1). Въ другомъ сказанін (по священномъ образѣ Спаса Христа, его же называють Уныніе") онъ упоминаеть, что слышаль его въ юности въ Италіи: "азъ такову пов'єсть пріяхъ отъ достовърныхъ мужей италіянехъ, у нихъ же живый время довольно, юнъ еще сый, мірскаго житія держаса" 2). И въ другихъ случаяхъ онъ упоминаетъ о томъ, чему былъ "слышатель и самовидецъ" въ Италіи-во Флоренціи, Венеціи, Миланъ, Ферраръ: онъ зналъ Анджело Полиціано (ум. 1494); въ Венеціи онъ зналъ знаменитаго Альда Мануція: "философъ добре хытръ", который хорошо зналь по-римски и по-гречески; Максимъ "къ нему часто хаживаль внижнымь дёломъ", когда самъ быль еще молодъ, "въ мірскихъ платьнхъ". Вообще его заботой было учиться у нарочитыхъ учителей; онъ "многа и различна самъ прочеть писанія, христіанска же и сложенна вившними мудрецы, и доволну душевную пользу оттуду пріобрель". И действительно, онъ цитируетъ поэтовъ, какъ Гомеръ и Гезіодъ; философовъ, кавъ Писагоръ, Сократъ, Платонъ, Аристотель, Эпикуръ; историковъ, какъ Оукидидъ, Плутархъ и т. д.; писатели церковные были извёстны ему, конечно, ближе, чёмъ русскимъ начетчикамъ, потому что онъ зналъ эту литературу въ источникахъ и умълъ отличать подлинное отъ подложнаго.

Въ Парижъ, какъ мы замъчали, онъ въроятно, не былъ 3); но онъ слышалъ о парижскихъ шволахъ и былъ о нихъ очень высоваго мивнія. "Паризія градь, -- разсказываеть онъ, -- есть парочить и многочеловечень въ Галліехъ, яже нынё глаголются Франза, держава велія и преславна и богатящи безчисленными благими, ихъ же первое и изрядное есть, еже отъ философскихъ и богословскихъ догматъхъ навазаніе же и тщаніе, туне 4) по-

<sup>4)</sup> Тамъ же III, стр. 178.
3) Тамъ же, III, стр. 123.
3) Хотя Курбскій говорить, что Максимъ Грекъ быль "ученикъ славнаго Іоанна Ласкаря, учащеся отъ него въ Паризін философін". Думають однако, что Максимъ Грекъ могъ учиться у него въ Венецін.
4) Т.-е. даромъ, безплатно.

даема всёмъ вкупе рачителемъ сицевыхъ изрядныхъ ученій, казателемъ бо сицевыхъ ученій оброки 1) обильны даются во вся льта отъ царскихъ сокровищъ; по многому любочестію царствующаго тамо и его же имать желанію о словесномъ художествъ, тамо обрящеши всякое художество не точію нашего благочестиваго богословія и философія священныя, но и вившняго наказанія всяческая ученія въ совершенно достиженіе свое руковоляща рачителя своя, ихъ же множество многочисленно зъло, яко же слышахъ отъ нъвихъ; отвсюду бо западныхъ странъ и съверских собираются въ предреченомъ великомъ градъ Парисіи желаніемъ словесныхъ художествъ не точію сынове простейшихъ человъкъ, но и самъхъ, иже въ царскую высоту и болярскаго и вняжескаго сана: овъхъ убо сынове, овъхъ же братія, овъхъ же внучата и инако сродники, ихъ же кождо, время довольно во ученіихъ прилъжно упразднився, возвращается во свою страну, преполонъ всякія премудрости и разума, и есть сицевый украшеніе и похвала своему отечеству, совътникъ бо ему есть предобръ и предстатель искусенъ и споспътникъ ему добръйшій во вся, елика потребна ему будетъ" <sup>2</sup>). Онъ видълъ въ этомъ высокій приміврь, достойный подражанія.

Но особенно памятна ему была во Флоренціи личность знаменитаго Савонаролы. "Флоренцыа градъ, — разсказываетъ онъ, — есть прекраснъйшій и предобръйшій сущихъ въ Италіи градовъ, ихъ же самъ видъхъ; въ томъ градъ монастырь есть мниховъ, отчина глаголемыхъ по-латински предикаторовъ, еже есть божінхъ проповъдниковъ; храмъ же священныя сея обители святвишаго апостола и евангелиста Марка получивъ призирателя и предстателя. Въ сей обители игуменъ бысть нъкій священный инокъ, Іеронимъ званіемъ 3), латининъ и родомъ и ученіемъ, преполонъ всякіа премудрости и разума богодохновенныхъ писаній и вившняго наказанія, сирвчь философіи, подвижникъ презвленъ и божественною ревностію довольно украшаемъ"... Онъ разсказываетъ, какъ Іеронимъ, разжегшись ревностію божіею, сталъ проповедовать жителямь того города и возъимель на нихъ такое дъйствіе, что множество людей, возлюбивши его кръпкія и спасительныя ученія, отступило отъ своихъ пороковъ; но зато тъмъ больше враждовала противъ него другая половина жителей; не сутрашаясь этого, Іеронимъ продолжалъ свои обличенія "жесточайшими словами", такъ что его стали называть еретикомъ, по-



<sup>1)</sup> Жалованье.

<sup>2)</sup> Тамъ же, III, стр. 179—180.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Савонарола.

HCT. P. JHTEP. II.

тому что обличенія свои онъ распространяль даже на "священнаго" ихъ папу. Разсказавъ о томъ, что наконецъ Іеронимъ былъ осужденъ, какъ порицатель римской церкви, и сожженъ вмъстъ съ другими двумя священными мужами, Максимъ Грекъ говорить: "Таковъ конецъ житію преподобныхъ онъхъ тріехъ инокъ и таково имъ возмездіе о подвизъ, яже за благочестіе отъ непреподобнъйшаго ихъ папы Александра, ---тогда бъ Александръ, иже отъ Испаніи, иже всякимъ неправдованіемъ и злобою превзыде всякого законопреступника 1). Азъ же толико совътенъ бывати неправеднымъ онъмъ судіамъ отстою <sup>2</sup>), яко и прикладоваль бы убо ихъ 3) съ радостію древнимь защитителемь благочестію, аще не быша латыня върою, ту же бо ревность древнимъ теплъйшу за славу Спаса Христа и за спасение и исправление върныхъ позналъ есмь въ преподобнъхъ онъхъ иноцъхъ. — не отъ иного слышаль, но самь ихъ видевь и въ поученихъ ихъ многажды прилучився, не точію же ту же древнимъ ревность за благочестіе познахъ въ нихъ, но еще и ту же имъ премудрость и разумъ и искуство богодохновенныхъ писаній и внішнихъ познахъ въ нихъ, и множайше инъхъ въ Іеронимъ, иже на два часа, есть когда и больши, стоя на съдалищъ учительномъ 4), видяшеся изливая имъ струя учительна преобильно, не книгу держа и пріемля оттуда свид'ятельства показательна своихъ словесь, но отъ сокровища великіа его памяти, въ ней же сокровенъ быль всякъ богомудренъ разумъ искуства святыхъ писаній".

Онъ спѣшитъ, однаво, оговориться, чтобы похвалу Іерониму не приняли за одобреніе самой латинской вѣры (дальше увидимъ, что онъ легко могъ опасаться подобнаго перетолкованія):

"Сія же пишу не яко да покажу латынскую въру чисту, совершену и прямоходящу во всъхъ,—да не будетъ во мнъ таково безуміе, —но да яко покажу православнымъ, яко и неуправомудренныхъ у латынехъ естъ попеченіе и прилъжаніе евангельскихъ спасительныхъ заповъдей и ревность за въру Спаса Христа, аще и не по совершенному разуму, якоже глаголетъ божественный Павелъ апостолъ о непокоривыхъ іюдеехъ: свидътельствую бо имъ, яко божію ревность имутъ, а не по совершенному разуму; сице и латыне, аще и во многихъ соблазнилися, чюжа нъкая и странная ученіа приводяще, отъ сущаго въ нихъ многоученнаго еллинскаго наказаніа прельщаеми 5), но и не до конца отпадоша въры

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это быль известный Александрь VI Борджіа.

<sup>2)</sup> Т.-е.: я такъ далекъ отъ согласія съ этими неправедными судыями.

з) Сравниль бы этихъ трехъ иноковъ.

<sup>4)</sup> На каоедръ.

б) Отриданіе тогдашняго увлеченія классицизмомъ.

и надежди и любви, яже во Спаса Христа, его же ради во святымъ его заповъдемъ уставляютъ прилъжно иноческое ихъ пребывание сущи у нихъ мнихи, ихъ же единомудренно и братолюбно и нестяжательно и молчаливо и безпечально и востанливо ко спасению многихъ, подобаетъ и намъ подражати, да не обрящемся ихъ вторіи " 1).

Таковы были школа и юношескія впечатлічія, которыя, какъ видимъ, остались у Максима на всю жизнь. Его дальнейшия писанія указывають, что онъ дійствительно до значительной степени овладълъ пріемами тогдашняго филологическаго знанія: но онъ не сдълался гуманистомъ въ тогдашнемъ итальянскомъ смыслъ: въ самой Италіи могущественный противовъсъ этому направленію онъ нашель въ ученіяхъ Савонароды. Этоть восторженный пропов'вдникъ, увлекавшій за собою массы, сильно подъйствовалъ и на молодого грека, который бываль въ толив его слушателей: то поражающее лействіе, какое произволиль Савонарола, явилось для Максима Грека живымъ идеаломъ христіанской проповъди въ средъ испорченнаго общества, -- какимъ, между прочимъ, и русское общество того въка представлялось для самихъ русскихъ церковныхъ моралистовъ. Это впечатление поддержано было потомъ многолетнимъ пребываніемъ на Асоне. Религіозная ревность, какую нъкогда возбудилъ въ немъ Савонарола, нашла завсь свою новую школу: Ватопедская обитель, въ которую онъ вступиль, была особенно богата книгами и, въроятно, здъсь въ особенности Максимъ пріобрёлъ свои общирныя знанія въ первовной литературъ. Онъ совершаль также и другіе труды авонсваго подвижничества: въ позднейшемъ посланіи къ митрополиту Макарію онъ вспоминаетъ, что, по повельнію своихъ преподобныхъ отцовъ въ Ватопедъ, онъ былъ посылаемъ "по милостыно", "свътло проповъдалъ православную въру". Къ тому времени, когда онъ быль посланъ въ Москву, это быль уже сложившійся характеръ ученаго богослова, непоколебимаго ревнителя въры, а тавже горячаго гречесваго патріота, для котораго надежды на возрождение отечества заключались въ ту минуту въ поддержаніи православія и авторитета греческой церкви.

Если представить себъ человъка такого характера въ средъ тогдашней русской жизни, гдъ онъ долженъ былъ встрътить какъ различнаго рода "нестроенія", такъ въ особенности крайне низкій уровень книжнаго образованія, то можно было бы впередъ ожидать, что при всемъ благочестіи онъ долженъ былъ придти

<sup>1)</sup> Не окажемся вторыми посят нихъ, не отстанемъ отъ нихъ. Тамъ же, III, стр. 194—203; ср. здъсь же описаніе латинскаго монашества, стр. 184 и слъд.

въ различныя столкновенія со своей новой средой. Такъ и слу-

Онъ прибыль въ Москву не тъмъ книжнымъ переводчикомъ, какого тамъ ожидали; поэтому въ Москвъ повидимому думали сначала, что онъ пришелъ за милостынею, вакъ приходили уже греки и авонскіе старцы: въ летописи записано, что старцы отъ-Авонской горы пришли бить челомъ о милостынъ 1). Максимъ принять быль великимъ княземъ и митрополитомъ Варлаамомъ съ большою честью. Великій князь показаль Максиму, какъ человъку ученому, свою библіотеку, въ которой было множество греческихъ книгъ, и она поразила Максима своимъ богатствомъ: "вся Греція,—говорить онъ,—не имъеть такого богатства, ни Италія". Эта библіотека,—для разысканія которой предпринимались недавно археологическіе поиски (впрочемъ, напрасные) въ Кремлъ, -- составилась, въроятно, изъ внигъ, отчасти собранныхъ древними князьями, отчасти вывезенныхъ въ Москву изъ Рима съ греческою царевною Софією; отчасти, наконецъ, изъ внигь, приносимыхъ различными пришельцами изъ Гредіи. Въ этой библіотекъ находилась и толковая Псалтирь, которую поручено было перевести Максиму Греку. Такъ какъ онъ "малоразумёль" тогда церковно-славянскій языкь, то въ помощники ему дали Дмитрія Герасимова и Власія, а писцами-монаха-Сергіева монастыря Сильвана и Михаила Медоварцева. Дмитрій Герасимовъ былъ по своему времени ученый человъкъ: онъ учился въ Ливоніи, зналъ латинскій и німецкій языки, не однажды бываль вь чужихъ краяхъ по дипломатическимъ порученіямъ, между прочимъ въ Рим'в сообщалъ свъденія о Россіи Павлу Іовію 2), и оставиль нъсколько русскихь сочиненій; Власій также бываль въ посольствахъ, былъ посредникомъ въ сношеніяхъ съ Герберштейномъ, сообщалъ свъдънія о Россіи Іоанну Фаберу 3). Дмитрій Герасимовъ такъ писалъ къ одному дьяку о своей работъ съ Максимомъ Грекомъ: "Нынъ, господине, Максимъ Грекъ переводить Псалтирь съ греческаго толковую вел. князю, а мы съ Власомъ у него сидимъ перемъняяся: онъ сказываетъ по-латыньски, а мы сказываемъ по-русски писаремъ; а въ ней 24 толковника". Трудъ перевода занялъ годъ и пять мъсяцевъ, и едва ли не въ первый разъ въ русской письменности переводъ обставленъ

Moscovitarum juxta mare glaciale religio. Basileae, 1526.

<sup>1)</sup> Собр. Лѣтоп., VI, стр. 261.
2) Paul. Iovius, Libellus de Legatione Basilii magni principis Moschoviae ad Clementem VII. Pont. Max. in qua situs Regionis antiquis incognitus, Religio gentis, mores, et causae legationis fidelissime referuntur. Roma (1525) и др. изд.
3) Ioann. Fabri, Ad Serenissimum Principem Ferdinandum Archiducem Austriae,

быль сознательными критическими пріемами. Толкованіе въ Псалтири было сборное, и такъ какъ толкователи въ различныхъ случаяхъ не сходились одинъ съ другимъ, то Максимъ Гревъ прибавиль къ своей работъ особое посланіе къ великому князю, которое было и введеніемъ въ самой внигь: Мавсимъ даль историческія свёдёнія о толкователяхъ, указалъ ихъ различныя направленія и степень православія, потому что н'якоторые изъ нихъ были признаны еретиками; переводъ быль труденъ какъ по самому переложенію греческаго языка на церковно-славянскій, такъ и по неисправности книги, --- на устраненіе этихъ затрудненій переводчивъ полагалъ "прилежание превелие"; но въ нъкоторыхъ мъстахъ оставилъ какъ было, "гдъ ниже отъ книгъ, ниже отъ себе умыслити никоея цъльбы возмогохомъ". Уже при этой первой работъ нъкоторые изъ участниковъ ен высказывали недовъріе къ исправленіямъ Максима Грека 1); поэтому онъ приводить примъры своихъ поправокъ и считаетъ нужнымъ увърить, что руководился "не дерзостію, ниже гордостію, но ревностію лучшаго со всвиъ прилежаніемъ и любовію истины". Конечно, вамечаеть онъ скромно, - книга требовала бы более искуснаго переводчика, и въ его работъ могутъ встрътиться недостатки по человъческой немощи, и онъ просилъ у читателя снисхожденія, но все-таки думаль, что для настоящаго сужденія объ его трудъ нужны люди сведущіе: "аще будуть оть сильныхь вь разсужденіи греческаго гласа, глубоко разумнаго, аще граматичными художествы и риторскою силою вооружени будуть довольнъ".

Великій князь передаль трудь Максима на разсмотрівніе митр. Варлаама, и черезь нікоторое время митрополить явился къ великому князю со всімь соборомь и клирикъ несь новопереведенную Псалтирь: перковныя власти отозвались о книгі съ великими похвалами и называли ее "источникомъ благочестія". Князь почтиль трудившагося не только великими похвалами, по и "сугубою мядою". Затімь онъ отпустиль спутниковъ Максима въ Святую гору, пославши съ ними богатую милостыню, но Максима удержаль, имін въ виду воспользоваться имь для другихъ трудовъ. Еще до окончанія Псалтири Максимъ Грекъ совершиль нісколько другихъ работь по порученію митрополита: это были новые переводы разныхъ священныхъ книгъ, перковныхъ правиль; по порученію великаго князя, онъ пересматриваль книги богослужебныя. Онъ занимался опять съ помощью переводчиковъ, съ которыми говориль "латинскою бесівдою": и здісь

<sup>1)</sup> Неръдко простымъ грамматическимъ или удалявшимъ явныя несообразности.



онъ опять нашель важныя ошибки, въ которыхъ искажалась, наконець, самая христіанская догматика. Впоследствін, многолеть спустя, Максимъ не однажды говориль объ этомъ книжномъ исправленіи, которое уже вскор'в навлекло ему ожесточенную вражду со стороны людей, воспитавшихся въ слепой вере въ букву писаній, хотя бы въ спискахъ онъ были изуродованы 1). Ему пришлось оправдываться передъ цёлымъ соборомъ по обвиненіямъ въ порчъ книгъ и даже въ ереси: онъ подвергся осужденію отъ русскихъ іерарховъ, быль заточень и даже лишень причастія, какъ настоящій еретикъ. Онъ пишеть: "Богъ, иже всёхъ Содътель и Господь единъ, въдый сердца человъческая, предъ нимъ же нъсть тварь не явлена ни едина, но вся обнажена и объявлена предъ нимъ, свидетель вамъ благовернейшимъ отъ мене недостойнаго инока Максима святогорца, яко ничто же полицемврію, ли чрезъ уставъ 2) богодохновенныхъ отецъ, ниже пишу, ниже въщаю въ вашему благовърію, ниже лаская вамъ, аки желая получити славу нъкую привременную и отраду отъ лютыхъ, въ нихъ же одержимъ есмь лють 18 лътъ; но убо божественною ревностію жегомъ, о немъ же возбраненъ есмь нѣкими, служити Богу же и вамъ, въ нихъ же силенъ есмь благодатію Христовою, глаголю же въ преводъ и исправленіи книжнемъ, ово же и охапаемъ 3) не мало, о немъ же нъцыи, не въмъ что ся случивше имъ, враждебнъ во мнъ имущимся, еретива мене называють и богодохновенныя вниги растлевающа, а не правяща, иже и слово воздадять Господеви 4), яко не точію возбраняють таковому богоугодному делу, но зане къ сему и мене бъднаго, неповинна суща, клевещуть и ненавидять, аки еретика, и чрезъ всякого закона <sup>5</sup>) христіанскаго отлучаютъ пречистыхъ даровъ Христовыхъ, но о сущемъ убо во миъ и соблюдаемомъ исповъдании православныя въры довольна вамъ во увъреніе писанная мною въ ливеллъ 6) моего отвъта. А яко не порчю священныя вниги, яко же клевещуть мя враждующіи ми всуе, но прилъжнъ и всякимъ вниманіемъ и божіимъ страхомъ и правымъ разумомъ исправливаю ихъ, въ нихъ же растлъщася ово убо отъ преписующихъ ихъ ненаученыхъ сущихъ и неискус-

<sup>1)</sup> См. именно: "Инока Максима Грека слово отвъщательно о исправления книгъ русскихъ" и другое "Слово отвъщательно о книжномъ исправлении", въ казанскомъ изданіи, III, стр. 60—92; и другія статьи по поводу различнихъ текстомъ. церковныхъ книгъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т.-е. нарушая уставъ. <sup>3</sup>) Т.-е. угризаемъ.

<sup>1)</sup> Т.-е. дадуть отвъть.

<sup>5)</sup> Т.-е. нарушая всякій законъ.

<sup>6)</sup> Въ книжкъ, libellus.

ныхъ въ разумѣ и хитрости граматикійстьй, ово же и отъ самѣхъ исперва сотворшихъ внижный преводъ, приснопамятныхъ мужей, речетъ бо ся истина: есть нѣгдѣ неполно разумѣвшихъ силу еллинскихъ рѣчей и сего ради далече истины отпадоша, еллинска бо бесѣда много и неудобъ разсуждаемо иматъ различіе толка реченій, и аще кто недовольнѣ и совершеннѣ научился будетъ яже граматикіи, и піитики, и риторіи, и самыя философіи, не можетъ прямо и совершенно ниже разумѣти писуемая, ниже преложити и на инъ языкъ".

Въ другомъ Словъ онъ объясняетъ, что въ исправленіяхъ его нътъ никакого ущерба для святыхъ русскихъ чудотворцевъ, которые возсіяли въ русской земль и которымъ онъ самъ поклоняется; но они не изучали различія языковъ, и не удивительно, что отъ нихъ утаились нъвоторыя нужныя исправленія. Имъ дано дарованіе испеленій и дивныхъ чудесь, а другому, хотя и грешному, дано разумѣніе языковъ; и это не удивительно, если нѣкогда и скотина безсловесная, вразумленная божіимъ мановеніемъ, могла оцъломудрить многоразумнаго старца. Преподобнымъ русскимъ чудотворцамъ не прибудетъ никакой досады отъ книжнаго исправленія, какъ нъкогда древнимъ святителямъ и мученикамъ не было пикакого поношенія или досажденія отъ происходившихъ послѣ исправленій святаго писанія Ветхаго Завѣта, сдѣлапныхъ Симмахомъ и Өеодотіономъ, Акилою и Лукіаномъ, пресвитеромъ антіохійскимъ, когда изъ нихъ каждый исправлялъ пропущенное прежнимъ переводчикомъ. "Но и объ этомъ довольно, потому что противъ клевещущихъ на меня напрасно я возражаю передъ праведнымъ и богоразсуднымъ архіереемъ Вышняго. Потому что, если что будеть свазано хорошо и правильно — благодареніе Богу, учащему человъка разуму; если же нъть, то по прочтенін этого Слова, разорвавъ бумагу, брось въ огонь, а меня худоумнаго благоизволь поучать святительски, а вмёстё и отечески" 1). Въ томъ же Словъ онъ объясняетъ противъ своихъ клеветниковъ, что онъ вовсе не извращалъ святыя писанія, а только удаляль непохвальныя описи (ошибки), происходившія или отъ незнанія, забывчивости и невниманія древнихъ приснопамятныхъ преводниковъ", или отъ великой грубости и небреженія переписывавшихъ 2).

Такъ писаль онъ послъ бъдствій, имъ уже испытанныхъ.

<sup>1)</sup> Тамъ же, III, стр. 89—91.
2) Въ біографіи Максима, г. Иконниковъ слишкомъ преувеличиваль предположеніе о порчъ старыхъ нашихъ книгъ еретиками; гораздо больше дъйствовали общія условія русской книжности, которыя имълъ въ виду Максимъ и которыя указываетъ самъ авторъ (стр. 22, 114, 119 и др.).



Исправленія Максима съ самаго начала навлекали ему враговъ. Какъ послѣ, во второй половинѣ XVII столѣтія, исправленіе богослужебныхъ книгъ при Никонѣ цѣлой большой массѣ народа показалось уничтоженіемъ самой вѣры, такъ и теперь благочестивые люди, привыкшіе считать вѣру въ обрядѣ и буквѣ, приходили въ ужасъ отъ нововведенія: по старымъ неисправленнымъ книгамъ спасались чудотворцы; какъ спастись по новымъ книгамъ, по которымъ еще никто не спасался? Утверждали, что Максимъ унижалъ русскихъ чудотворцевъ, какъ онъ и упоминаетъ въ приведенномъ Словѣ.

Пробывши нѣсколько лѣтъ въ Москвѣ, Максимъ Грекъ успѣлъ достаточно понять среду, въ которой онъ находился, и усиленно просился домой на Авонъ. Его, однако, не отпускали;
одинъ изъ его русскихъ пріятелей, Беклемишевъ-Берсень, объяснилъ ему, что его и не отпустятъ: "а и не бывати тебѣ отъ
насъ". На вопросъ Максима, за что великому князю его не отпустить, Берсень отвѣтилъ: "держитъ на тебя мнѣнье 1),—пришелъ еси сюда, а человѣкъ еси разумной, и ты здѣсь увѣдалъ
наша добрая и лихая, и тебѣ тамъ пришодъ все сказывати".
Берсень былъ правъ: Максимъ Грекъ не увидалъ больше своего
отечества. Съ 1525 года начинаются его бѣдствія, которыя не
кончились до его смерти...

Содержаніе сочиненій Максима Грека было излагаемо не однажды. Большая доля его трудовъ, частью переводныхъ, посвящена объясненію священнаго писанія, и затімь состоить изь длиннаго ряда догматико-полемическихъ сочиненій-противъ іудеевъ, язычниковъ (обличеніе "еллинской прелести", т.-е. греческой минологіи), магометанъ, противъ "армянскаго зловерія", противъ римскихъ католиковъ (здёсь, между прочимъ, также противъ "звъздозрънія") и лютеранъ; далье, сочиненія нравоучительныя — по поводу различныхъ явленій тогдашней русской жизни; сочиненія по поводу исправленія церковных в книгь, объясненія ніжоторых в молитви и обрядови, обличенія различных в суевърій и апокрифическихъ сказаній; навонецъ небольшія замътки историческія и филологическія. Не касаясь догматическихъ сочиненій Максима, зам'єтимъ, что его полемическіе труды совпадали вполнъ съ интересами того времени, когда происходили разнаго рода столкновенія съ инов'трными испов'тданіями. Для исторіи русской жизни особенно важны дальнъйшіе его труды, гдв обычныя представленія того времени вызывали его



<sup>1)</sup> Сомиввается относительно тебя.

объясненія и обличенія. Масса фантастическихъ легендъ и суевърій наполняла религіозное міровоззръніе тъхъ въковъ: эти легенды и суевърія были общимъ достояніемъ средневъкового Востока и Запада, но въ то время, какъ на Западъ развитіе школы, а затъмъ и настоящей науки давно ограничило ихъ вліяніе и оставляло за ними лишь значеніе поэтическаго мина, у насъ при крайнемъ недостаткъ знаній онъ входили въ составъ самой въры. Правда, эти легенды и суевърія давно запрещались статьею о ложныхъ книгахъ, но это были запрещенія голословныя и мало убъдительныя. Максимъ Грекъ относится къ подобнымъ произведеніямъ съ великимъ негодованіемъ, но и съ доказательствами въ рукахъ: онъ изобличаетъ апокрифическія сказанія какъ нельность, которая опровергается священнымъ писаніемъ, а также и здравымъ смысломъ.

Другимъ важнымъ интересомъ времени былъ вопросъ о монастырскомъ владёніи селами. Максимъ Грекъ, при его высокомъ пониманіи иноческой жизни, естественно сталъ на сторонѣ того мнѣнія, которое раньше было высказано у насъ Ниломъ Сорскимъ и заволжскими старцами. Онъ посвятилъ этому предмету особое сочиненіе въ видѣ разговора между любостяжателемъ и нестяжателемъ и самъ принимаетъ сторону послёдняго 1).

Какъ будто ученикъ Савонаролы сказался въ одушевленныхъ призывахъ въ истинному христіанскому житію и въ обличеніяхъ господствующей неправды и насилія. Однажды Максимъ изображаеть аллегорическую картину царства, подверженнаго всёмъ бъдствіямъ по небреженію властителей. "Шествуя по пути жестоцъ и многихъ бъдъ исполненнъмъ, обрътохъ жену, съдящу при пути и навлонну имущу главу свою на руку и на волену свою, стонящу горцъ и илачущу безъ утъхи, и оболчену во одежу черну, явоже обычай есть вдовамъ — женамъ, и окрестъ бъща звъри, львы и медвъди, и волцы и лиси. И ужасохся о странномъ ономъ и незначаемомъ сретени; обаче дерзнувъ приступихъ къ ней и еже: миръ тебъ, о, жено,—прирекъ ей, спрошахъ ея, да речетъ ми: кто убо есть и каково имя ей, и чесо ради при пустъмъ семъ пути съдить, и вая вина плача и скорби есть? Она же, тяжко воздохнувши, отвъщала миъ, глаголющи: вскую труды даеши мив, о путниче? молю та, премини мене молчаніемъ; моя бо безгодная не токмо неудобь сказаема суть, но и отнюдь неисцильна отъ человиковъ: не ищи убо слышати сихъ, ни единъ

<sup>1) &</sup>quot;Инока Максима Грека стязаніе о изв'єстномъ иноческомъ жительстві. Лица же стязующихся: Филоктимонъ да Актимонъ, сирічь любостяжательный да нестяжательный."



бо успъхъ будетъ ти отъ слышанія сихъ, паче же сопротивное въ бъдахъ себе ввергнеши; къ прочимъ бо многимъ моимъ неисцывнымь безгодіемь правящім ныны мене отымногія ихь жестости, ниже мало общеполезное совътование примають доброхотныхъ ихъ, еже и паче иныхъ прозябшихся въ нихъ страстей, мене убо пеключиму и поругаему сотворили, себе же самъхъ удобь пленяемых показали (отъ) живущих окресть ихъ". Неизвъстная жена совътовала путнику идти мимо, не спрашивать ея и не говорить объ мей: "да не сія писанію предана бывши тобою, напасть нъкую и ненависть воздвигнуть на тя отвращающимися истины и поучение старческое ненавидящими, еже, паче всякаго иного градскаго недугованія, конечную наводить погибель человъческимъ начальствомъ и властемъ", — это было больное мъсто Максима Грека. Неизвъстная жена, наконецъ, сказала свое имя: она представляла собою "Царство" (Basileia), которое страждеть оть злыхъ и неразумныхъ властителей, не исполняющихъ божественнаго повельнія... Максимъ заставляетъ аллегорическую жену припоминать эти божественныя повельнія и скорбеть, что неть у нея великаго Самуила, съ дерзновениемъ ополчившагося противъ Саула; нътъ Насана, испълившаго "благокозненною притчею паря Давида; нътъ Ильи и Елисея, нътъ Амвросія чуднаго, не убоявшагося высоты царства Өеодосія Великаго, нътъ Василія Великаго, нътъ Іоанна, "великаго и златаго языкомъ"... (II, стр. 313—337).

Въ другой разъ онъ пишетъ: "Словеса, аки отъ лица пречистыя Богородицы къ лихоимцамъ и сквернымъ, всякія злобы исполненнымъ, а каноны всякими и различными пъсньми угожати чающимъ". Богоматерь говоритъ человъку, что часто воспъваемое ей: "радуйся", тогда только будеть ей благопріятно, когда она увидить, что человъкъ на дълъ исполняеть заповъди Христа, отступится отъ всякой злобы, неправеднаго хищенія, вакимъ онъ предается, "испивая мозги убогихъ", ничемъ не отличаясь отъ скиоянина и отъ христоубійць, хотя и хвалится крещеніемъ. "Ты же, аки свинія всякого студод'вянія несытн' насыщаяся, и аки хищникъ волкъ, хищая чужая стажанія и бъдныя вдовицы лихоимствуя и всяческими изобилуя и обливаемъ дълы беззаконными, аки христоненавистникъ татаринъ зернію играя, и упиваяся, и гусльми всегда и пъсньми скверными наслаждая себя блудно, божіяго страха отринувъ отнюдь отъ мысли своя, благоугодити ли мниши множествомъ каноновъ и стихъръ, высокимъ воплемъ мнъ воспъвая" (стр. 241—244). Она грозитъ гръщнику будущимъ судомъ.

Наконецъ, онъ пишетъ слово о томъ, какія річи сказаль бы епископъ тверской 1) въ Творцу послъ страшнаго пожара въ Твери (въ 1537) "и како отвъщаетъ ему боголъпнъ всъхъ Господь, имъ же и внимати подобаеть со страхомъ и вёрою нелицемърною". Епископъ скорбитъ и недоумъваетъ, за что постигло ихъ несчастіе, когда они постоянно совершали божественныя службы съ красногласнымъ пъніемъ, съ свътлошумными колоколами, украшали иконы золотомъ, серебромъ и драгоценными каменьями, и несмотря на все это, постигь ихъ божій гибвъ и всеядный огонь истребиль всю красоту и доброту. На это Господь вроткимъ гласомъ отвъчалъ: "чесо ради, о человъцы, неблагодарственно и всуе клевещете на праведный мой судъ? и должны суще каятися мнъ, о нихъ же предо мною безстудно согръщаете всегда: вы наипаче прогнъвасте моя утробы, доброгласныхъ пъній и колоколовъ шумъ предлагающе мнъ, и многоцънное иконъ украшеніе и различныхъ миръ благоуханія, яже аще приносите ми отъ законныхъ снисканій и праведныхъ трудовъ вашихъ, и правою мыслію, якоже и Авель древле, и любезна ми та, и на нихъ призрю, и божественными дарованіи воздарую вась; праведенъ бо воздарователь Азъ, не оставляю безо мады ниже чашю студеныя воды. Аще ли же отъ неправедныхъ и богомерскихъ лихвъ, лихоиманія же и хищенія чюжихъ именій сія приношаете ми, человъцы, не точію возненавидить я душа моя, аки смъшана слезами сиротъ и вдовицъ умиленныхъ и кровми убогихъ, но еще и вознегодуеть на вась, аки недостойна правдъ и человъволюбнъй мысли моей приносящихъ, да или зъльнымъ огнемъ вытреблю я, или скиеомъ въ расхищение издамъ, яко же и иныхъ, множае лучшихъ васъ людехъ, равнъ же вамъ беззаконновавшихъ піянствы, гордостію, лихоимствы, студод'яніи всявими, по моему праведному гивву, попустихъ содвятися". Онъ напоминаеть о внезапной погибели "велеславнаго и велесильнаго царства греческаго". "Поминайте, каково боголъпное пъніе, вкупъ со свътлошумными колоколы и благовонными миры, совершашеся тамо богатно мив, по всв дни, еликаже пвнія всенощная духовныхъ праздникъ совершахуся, и преподобная торжества, какія же врасоты и высоты предивныхъ храмовъ тамо мнъ создавахуся, и въ нихъ елики сокрывахуся апостольскія и мученическія мощи обильно источають источники исцеленій, елицы же сокровища горнія премудрости и разума всяческаго тамо скрывахуся, но ничимъ же она ихъ пользоваща; понеже убога возненавидъща, и сира убища, пришельца же и вдову, якоже есть писано" (П, стр. 260-276).

<sup>1)</sup> Подъ его властію быль Максимъ Грекъ въ одно изъ своихъ заточеній.

Вмёстё съ поученіями Нила Сорскаго, это было самое рёшительное отрицание того обрядоваго благочестия, въ воторомъ громадное большинство заключало всю свою въру и все христіанство.

Мы видели, вакъ Максимъ Грекъ постоянно указывалъ необходимость ученія: онъ съ одушевленіемъ описываеть западныя школы, которыя зналь по собственному опыту и по разсказамь, и конечно желаль, чтобы хотя нѣчто подобное было въ Московскомъ царствъ; въ переводахъ священныхъ книгъ онъ находилъ грубыя ошибки, которыя считаль невозможнымь оставлять безъ исправленія. Судьями его собственныхъ работъ въ этомъ отношеніи онъ признавалъ только людей, знающихъ "грамматикію", — такихъ людей было тогда очень немного... Онъ самъ въроятно готовъ бы быль работать для такой школы, но его поставили въ такое положеніе, что работа была невозможна. Онъ хотёль по крайней мірів сколько возможно помочь этому круглому невівжеству, и въ его сочиненіяхъ мы читаемъ следующій советь до пришельцахъ философехъ", въ которомъ сказывается странное и жалкое положение вешей:

"Понеже, — пишетъ Максимъ, — мнози обходятъ грады и земли овы убо куплею, овы же художествомъ всякимъ и ремествомъ, ини же и книжнымъ искусствомъ, или греческимъ, или латынсвимъ, еже есть римскимъ, и овы убо совершени суть, овы же исполу, ини же и отнюдь не вкусивше художнаго въдънія книжнаго, рекше грамотійскаго и риторскаго и прочихъ чюдныхъ учительствъ едлинскихъ, обаче хвалятся въдъти вся корыстовати желающе и кормыхатися, — праведно разсудихъ оставити вамъ, господамъ моимъ, мало срокъ 1), списанныхъ мною едлинскимъ образомъ мудрымъ на искушение всяваго, хвалящагося. Аще нъвто по моемъ умертвін будеть нівто пришедь къ вамъ, иже аще возможеть превести вамъ сровъ тъхъ, по моему преводу, имите въры ему: добръ есть и искусенъ; аще ли не умъетъ совершенно превести, по моему преводу, не имите въры ему, хотя и тмами хвалится, и первые вопросите его: коею мырою сложени суть срови тін, и аще речеть: иройскою и елегійской ифрою, истиненъ есть; аще рцыте ему: коликами ногами<sup>2</sup>) обоя мъра совершается? и аще отвъщаеть, глаголя: яко пройска убо шестію, а елегійска пятію, ничто же прочее сомнитесь о немъ, предобръ есть, пріимите его съ любовію и честію, и елико время у вась

Стопами. Дъло въ томъ, что Максимъ написалъ нъсколько греческихъ стиховъ, съ русскимъ переводомъ, и указываетъ, какъ проэкзаменовать по нимъ "пришельца-

жити произволяеть, жалуйте его нещадно, и егда же хощеть возвратитися во свояси, отпустите его съ миромъ, а силою не держите у себе таковыхъ; нъсть бо похвально, ниже праведно, но ни полезно земли вашей, яко же и Омиръ глаголетъ премудрый, законополагая страннолюбію: лъпо есть, рече, любити гостя у насъ живуща, а хотяща отъити—пустити".

Къ этому приложены были греческие стихи, переводъ которыхъ долженъ былъ служить экзаменомъ, а затъмъ приложенъ самый переводъ (III, стр. 286—289).

Навонецъ, вакъ мы говорили, Мавсимъ остался греческимъ патріотомъ и вмъстъ упорнымъ защитникомъ главенства константинопольской патріархіи надъ русскою церковью. Въ посланіи въ великому внязю Василію Ивановичу, воторое было вмъстъ объяснениемъ и введениемъ къ переводу толковой Псалтири, Максимъ проситъ наградить его сотрудниковъ, а ему самому повволить возвратиться въ Святую Гору, гдъ ихъ (Максима и пришедшую съ нимъ братію) издавна ждутъ и гдв онъ самъ долженъ совершить свои иноческія об'вщанія предъ Христомъ и страшными ангелы Его, въ день постриженія нашего". Онъ просиль отпустить его во Святую Гору и по другой причинъ: "да и тамо (на Аеонъ и въ Греціи) сущимъ православнымъ явлена будуть нами, елика видъхомъ, нарочитая и царская твоя исправленіа; да уразум'єють оть нась и тамо пребывающіи б'ёдніи христіяне, яко им'єють еще царя не о языцехъ токмо безчисленныхъ и о иныхъ множайшихъ удивленіа и слышаніа достойныхъ царски изобилующа, но яко правдою и православіемъ и нарочить и провысочайше паче всьхъ прославленъ есть, яко Константину и Өеодосію великимъ уподобитися мощи, имъ же и твоя держава последующи, буди намъ некогда царствовати, отъ нечестивыхъ работы свобоженымъ тобою" (П, стр. 317—318).

Поставленіе русскихъ митрополитовъ безъ участія и утвержденія константинопольскаго патріарха Максимъ Грекъ считалъ незаконнымъ, по его ръзкому выраженію— "самочиннымъ и безчиннымъ"; онъ тщетно доискивался грамоты патріарха, которая предоставляла русской церкви это право самостоятельнаго избранія, и посвятилъ особыя сочиненія защитъ главенства греческой церкви (ІІІ, стр. 154—164).

Максимъ не былъ отпущенъ въ Святую Гору и оказался въ ловушкъ, какъ объяснялъ ему Берсень. Отсюда начались и его бъдствія. Человъкъ такихъ достоинствъ, такихъ обширныхъ знаній и такой ревности къ церковному исправленію былъ слишкомъ ръдкимъ явленіемъ, и съ самаго начала онъ привлекъ къ себъ

впиманіе: суровыя обличенія уже вскоръ создали ему недоброжелателей, а съ другой стороны и преданныхъ друзей, которые, однако, не въ силахъ былъ чемъ-нибудь ему помочь. Въ его взглядахъ, которые мы видъли отчасти въ перечислении его трудовъ, было много такого, что могло возбуждать только вражду въ духовныхъ властяхъ шволы Іосифа Волоцкаго: митрополитъ Варлаамъ быль къ нему расположенъ, но сменившій его митрополить Даніиль быль чистый іосифлянинь, и отношеніе къ Максиму Греку измѣнилось. Съ другой стороны взгляды Максима Грека внушали горячее сочувствие въ кругу людей, которые хранили преданія Нила Сорскаго; самымъ ревностнымъ и вліятельнымъ изъ ихъ среды былъ названный нами раньше князь-инокъ Вассіанъ Патрикъевъ, въ то время еще сильный расположеніемъ великаго внязя. Къ Мавсиму Греку приходило и много другихъ людей, одни "спираться о книжномь", другіе поговорить и о предметахъ политическихъ. Въ числъ послъднихъ былъ упомянутый Беклемишевъ - Берсень и дьякъ Оедоръ, по тогдашнему Өедька, Жареный. Берсень быль близкимь человъкомъ при Иванъ III; теперь онъ быль въ опалъ и, какъ на слъдствіи оказалось, въ разговорахъ съ Максимомъ осуждалъ великаго князя и тогдашнее правленіе. На судъ, къ которому привлеченъ былъ и Максимъ, доказано было преступление Берсеня и Жаренаго: Берсеню отрубили голову, Жареному уръзали язывъ. Максимъ быль посажень вь тюрьму, а затымь собрань быль соборь, на которомъ присутствовали великій князь съ своими братьями, митрополить и другія церковныя власти, старцы изъ многихъ монастырей, бояре, князья, вельможи и воеводы. Соборъ обсуждаль церковныя вины Максима Грека, нашель ошибки въ исправленіи книгъ, призналъ въ этомъ еретичество и въ концъ концовъ сослалъ Максима въ Волоколамскій монастырь подъ начало тамошнимъ старцамъ-іосифлянамъ: это были готовые враги, и по словамъ Курбскаго Максимъ здёсь "много претерпёль многолётнихъ и тяжкихъ оковъ и многолътняго заточенія въ прегорчайшихъ темницахъ". Между прочимъ, ему запрещено было писать кому бы то ни было и, кажется, у него отняли его греческія книги. Это было въ 1525 году, а въ 1531 Максимъ Грекъ подвергся новому соборному суду. На этотъ разъ обвиненія были многочисленные: за Максимомы нашлись новыя преступленія, между прочимъ, политическія, - последнія на первомъ соборе не были выставлены, въроятно потому, что въ то время это находили неудобнымъ по тогдашнимъ обстоятельствамъ; несмотря на запрещеніе, Максимъ писалъ посланія, опять занимался переводами,

въ которыхъ открылись новыя ереси и т. д. Послъдовало новое осуждение: Максимъ былъ сосланъ въ тверской Отрочь монастырь.

Біографъ Максима Грека, стараясь выяснить ходъ этого дъла, думаеть, что у собора не было предвзятой вражды къ Максиму, что по тогдашнему времени обвиненія, выставленныя противъ него, были дъйствительно серьезныя обвиненія. Но прежде всего, Максимъ давно уже просиль, чтобы его отпустили на родину; въ просъбъ ему было отказано. Не мудрено, что захваченный насиліемъ, онъ не переставаль носиться съ этой мыслью, и ему случалось говорить на эту тему съ находившимся тогда въ Москвъ турецкимъ посломъ, —это былъ соотечественникъ Максима, грекъ Скиндеръ. Турецкій посоль хотёль, какъ говорили, поднять турецкаго царя на Москву, и Максима обвиняли, что онъ, зная объ этомъ, не донесъ; въ концъ концовъ его самого обвиняли, что онъ, сидевши въ волоколамской тюрьме, хотель поднимать на Россію турецкаго султана. Другія обвиненія бывали также довольно фантастическія. Самъ біографъ признаетъ, что нравы и понятія того в'яка, независимо отъ самыхъ фактовъ дъятельности Максима Грека, оказали вліяніе на ръщеніе его судьбы. Преступленіемъ были уже одни разговоры съ Берсенемъ. Въ судебномъ дълъ записаны показанія велейника Максима. Онъ говорилъ: "Коли въ Максиму придутъ Товмакъ, Василій Тучковъ, Иванъ Даниловъ, Сабуровъ, князъ Ондрей Холмъской и Юшка Тютинъ... и насъ тогды Максимъ и вонъ не выгоняетъ; а коли въ нему придеть Берсень, и онъ насъ вышлеть тогды всехъ вонъ, а съ Берсенемъ сидитъ долго одинъ на одинъ". Обвиненія по поводу книжныхъ исправленій также бывали очень странны. По поводу одной ошибки, которая найдена была въ его первыхъ переводахъ, онъ объяснилъ, что ошибка принадлежитъ не ему, а его сотрудникамъ, потому что самъ онъ въ то время еще недостаточно понималь русскій языкь; ему темь не мене была приписана ересь. Въ другомъ случав такая же ересь была взведена на него, когда онъ во время работы вельлъ своему пислу Медоварцеву зачеркнуть несколько строкь въ богослужебной книгъ. Медоварцевъ, выросшій на почтеніи къ буквъ, пришель въ ужасъ, и говорилъ послъ на соборъ, что, вычеркнувъ двъ строки, онъ остановился: "дрожь мя великая поимала, и ужасъ на меня напалъ"; Максимъ самъ вычеркнулъ остальныя строки и, по мнънію тупоумнаго Медоварцева, зачеркнуль "великій догмать премудрый". Въ большую вину постановлено было Максиму его мивніе о главенствъ греческаго патріарха, хотя онъ объясняль, что тщетно искаль той грамоты, которая утверждала бы самостоятельность русской цервви. Забыты были всё заслуги Максима, или не хотёли ихъ понять; не приняты объясненія возможности ошибокъ отъ забывчивости или утомленія; поставлены въ вину монастырскія сплетни, напр., когда однажды въ Волоколамскомъ монастырё онъ сказалъ своимъ надсмотрщикамъ: "азъ вёдаю все вездё, гдё что дёлается", или когда іосифляне обвиняли его, что онъ "волшебными хитростьми еллинскими писалъ водками на дланёхъ своихъ, и распростиралъ длани свои противъ великаго князя, также и противъ иныхъ многихъ поставлялъ, волхвуя".

Впоследствін, когда свергнуть быль (въ 1539) самъ митрополить Даніиль, и сослань въ Волоколамскій монастырь, Максимъ Грекъ писалъ ему примирительное посланіе: она заявляль опять, что никогда онъ не мудрствовалъ, ни писалъ о православной въръ хульно и дукаво, что какія-либо ошибки произошли не по ереси или лукавству, "но по нъкоему всяко случаю, или по забвенію, или по скорби, смутившей тогда мою мысль, или нѣчто излишнему винопитію, погрузивши мя, написавшася тогда тако, не точію же просто отвъщахъ тогда, но еще и ницъ падъ трижды предъ священнымъ соборомъ вашимъ, прощенія просихъ, о нихже по невъдънію описался; преподобство же ваше, не въмъ что о мит совътовавше, вмъсто прощенія и милости, оковы паки дасте ми, и паки азъ заточенъ, и паки затворенъ и различными озлобленіи озлобляемъ". Въ другомъ послапіи, къ митрополиту Макарію, онъ пишеть опять о своихъ трудахъ для православной въры, "вашей и моей", проситъ о разръшении ему причастія, котораго онъ лишенъ уже семнадцать леть (!) "не вемь чесо ради"; и упоминаетъ, что никогда въ своей прежней жизни не привелось ему испытать такихъ бъдствій: "нигдъ же въ узы впадахъ, ниже въ темницахъ затворенъ быхъ, ниже мразы и дымы и глады уморенъ быхъ, елика случищася здъ мнъ 1).

Последніе годы жизни Максима Грека были, кажется, однимъ томленіемъ въ заточеніи. Напрасно просила объ его освобожденіи и отпущеніи въ Святую Гору и авонская братія, и константино-польскій патріархъ отъ своего имени и отъ имени патріарха іерусалимскаго и цёлаго собора митрополитовъ и епископовъ, замізчая, что если царь не отпуститъ Максима, то "самому Богу погрубитъ и патріарховъ богомольцевъ своихъ оскорбитъ", — и патріархъ антіохійскій. Самъ Максимъ обращался съ просьбами

<sup>1)</sup> II, стр. 365, 370. Обстоятельное освъщение суда надъ Максимомъ и соединенныхъ съ нимъ отношений сдълано г. Жмакинимъ: "Митрополитъ Данилъ", въ главъ о борьбъ Данила съ заволжцами.



въ митрополиту Макарію и наконецъ въ царю Ивану Васильевичу, но всё просьбы были безуспёшны; самъ митрополить не могъ помочь Максиму и писалъ: "узы твоя пълуемъ, яко единаго отъ святыхъ, пособити же тебъ не можемъ"; онъ послалъ ему только "денежное благословеніе". Причина, по которой не отпускали Максима Грека, была, безъ сомивнія, та же самая, какую дъть за тридцать передъ тъмъ указывалъ Берсень. Справедливо замѣчено было, что ходатайства патріарховъ могли только повредить Максиму, указывая, какое придавалось ему значеніе. Москва всегла боялась, чтобы иноземпы не узнавали, что въ ней творится. Въ последние годы участь Максима была, однако, несколько облегчена. Митрополить Макарій разръшиль ему причастіе и посъщеніе церкви. Въ 1553 г., по просьбъ нъкоторыхъ бояръ и троицкаго игумена Артемія, Максимъ Грекъ былъ переведенъ на житіе въ Троицкую лавру, гдв въ томъ же году посътилъ его царь Иванъ Васильевичъ. Въ 1554 г. его приглашали на соборъ, собравшійся по поводу ереси Башкина; но онъ отказался, думая, что и его примъшивають къ этому дълу. Въ 1556 году онъ умеръ.

Несмотря на всѣ гоненія, Максимъ Грекъ пользовался у лучшихъ современниковъ великимъ уваженіемъ. Къ нему обращались за книжнымъ наученіемъ и нравственнымъ совѣтомъ; сама власть и іерархія, котя угнетавшія его, признавали важность его совѣтовъ, и справедливо замѣчено было, что многія мысли Максима. Грека были повторены на Стоглавомъ соборѣ, — котя не всѣ. Такъ, соборъ остался защитникомъ монастырскихъ имѣній и въ цѣломъ стоялъ за укрѣпленіе стараго преданія, все-таки недостаточно понявъ то требованіе критическаго знанія писаній и уваженія къ наукѣ, какое заявлялъ Максимъ Грекъ.

Сочиненія Максима Грека уже въ XVI стольтіи были широко распространены. Впослъдствіи уваженіе къ нимъ все больше возростаетъ. Въ XVI въкъ великимъ почитателемъ его писаній быль князь Курбскій; его ученикомъ называется Зиновій Отенскій, извъстный ревнитель православія и обличитель ереси Өеодосія Косого. Въ XVII въкъ его трудами пользуются Захарій Копыстенскій въ полемикъ противъ латинства, Смотрицкій въ работахъ по славянской грамматикъ; патріархъ Адріанъ ставилъ переводы Максима Грека въ примъръ, какъ образцовые. Его считали святымъ мужемъ, преподобнымъ.

Значеніе Максима Грека въ судьбахъ древней русской письменности и образованія было двойственное. По своему характеру и школ'в онъ быль имъ чуждъ: онъ выросъ не на русской почв'в

и явился въ Россію уже зрёлымъ челов'вкомъ, съ готовыми, вполн'в опредёлившимися, взглядами. Здёсь, онъ посвятилъ свой трудъ интересамъ русской жизни — съ точки зрёнія идей, выработанныхъ на греческой и частью западной почвъ. Онъ является какъ бы первымъ посредствующимъ звеномъ между старой русской письменностью и западной научной школой. Правда, и раньше бывали въ старой Россіи "пришельцы-философы", греки и южные славяне, но это были люди того же уровня понятій, только бол'ве книжные, чёмъ принимавшая ихъ русская среда; Максимъ Грекъ явился впервые съ пріемами бол'ве высокаго критическаго знанія, въ которомъ отражалась школа западнаго, спеціально итальянскаго Возрожденія.

Максимъ Грекъ пришелъ въ Россію не по своей воль; онъ быль послань съ Афона въ ответь на вызовъ ученаго человека, сдъланный изъ Москвы. Это создало его нравственную связь съ Москвою: она чувствовала необходимость ученых силь, которыхъ у нея недоставало, и онъ явился на ея службу. Но онъ угодилъ ей только отчасти: посл'в немногихъ первыхъ годовъ, когда онъ пользовался расположениемъ власти и јерархіи, онъ впалъ въ немилость, задержанъ былъ какъ пленникъ, попалъ въ тюрьму, лишенъ быль въ теченіе многихъ льть, какъ еретикъ, единственнаго утъщенія, какое оставалось для върующаго — причастія и посъщенія церкви, быль истомлень гоненіемь до "умертвія", но до конца сохранилъ нравственное мужество. Эта личная судьба отражала собою положение вещей: русская церковная жизнь, воторая совивщала въ себв основные нравственные вопросы общества, - послъ своей многовъковой исторіи впала, за отсутствіемъ просвъщенія, въ то состояніе застоя, обрядоваго формализма, за которымъ терялась, наконецъ, возможность нравственно-просвътительнаго развитія, и при первой встръчь съ требованіями истиннаго христіансваго достоинства и болбе высокаго книжнаго знанія стала къ ихъ представителю въ крайнюю вражду, -- два элемента оказались несовмъстимы. Болъе разумные современники поняли высовое значеніе пришельца-философа, но высшая іерархія увиділа еретика—въ писатель, который уже вскорь, въ ближайшемъ потомствъ, вызывалъ въ себъ великое сочувствіе и почтеніе. Понятія были действительно несовм'єстимы: напр., то, въ чемъ ученый человъкъ видълъ только описку, корректурную ошибку, казалось его врагамъ изъ высшей іерархіи ересью: митрополить Даніиль, высшій представитель русской церкви, принимая показаніе писца Медоварцева, не ум'єдъ отличить догмата отъ обряда, т.-е. разд'єдяль простодушное нев'єжество тогдашней массы, которая уже начинала заключать въру въ обрядъ и буквъ. Подобное противоръчие проходить чрезъ всъ церковныя и общественныя представления двухъ сторонъ. Максимъ Грекъ и его судьи не понимали другъ друга.

Однако, органическая связь соединяла Максима Грека съ русскою жизнью и въ другомъ отношеніи: въ извѣстномъ кругу руссвихъ внижныхъ людей были уже отчасти знакомы тъ воззрънія, которыя проводиль Максимь Грекь, — это быль кругь **ученивовъ** Нила Сорскаго, и главный изъ нихъ, Вассіанъ Патривъевъ, сдълался ревностнъйшимъ почитателемъ Максима Грека. Последній, по своей учености, по своимъ многочисленнымъ трудамъ, но суровой опредъленности своихъ взглядовъ и строгости нравственныхъ требованій, сталъ во главъ партіи, давно враждовавшей противъ іосифлянъ; но после митрополита Варлаама его преемникомъ сдълался Даніилъ, чистый іосифлянинъ, и Максимъ Грекъ оказался лицомъ къ лицу съ врагами. Почти безразлично разбирать, участвовала ли во враждебности митрополита Данінла въ Максиму чисто личная причина: митрополить могь искренно не понимать взглядовъ Максима Грека и считать ихъ еретическими.

Итакъ, Максимъ Грекъ являлся въ старой Москвъ представителемъ болъе высоваго церковнаго просвъщенія, имъвшимъ понятіе о западной наукъ. Должно сказать однако, что въ этомъ последнемъ отношении Максимъ Грекъ усвоилъ только одну сторону тогдашняго классического образованія, а именно пріемы филологической критики и общее уважение къ высокимъ шкодамъ, но остался совершенно чуждъ содержанию гуманизма. Онъ зналъ классиковъ, но нимало не раздълялъ увлечени Возрожденія и того свободомыслія, которое съ этимъ связывалось у гуманистовъ: онъ былъ и остался глубоко върующимъ человъкомъ, сделался ученымъ богословомъ, и изъ всего содержания тогдашней итальянской жизни самое сильное вліяніе оказала на него проповёдь Савонаролы. Если одно время онъ могь нёсколько увлеваться "внешними ученіями", то это было, повидимому, до конца изглажено аскетическими проповъдями знаменитаго флорентинца и школою Аеона. Въ своихъ писаніяхъ Максимъ Гревъ не однажды высказаль враждебное отношение въ античной миоологи, которою восхищались гуманисты и которая осталась для него "ел линскою прелестью", язычествомъ и неразуміемъ, и въ астрологіи, воторая была тогда такъ распространена на Западъ; въ его писаніяхь ніть сліда той свободной мысли, которая тогда рядомъ съ культомъ классической древности пролагала пути широкому

изученію природы. Его идеаломъ было аскетическое христіанство, о которомъ онъ читалъ ученія отцовъ церкви и слушаль шламенныя ръчи Савонаролы; онъ восхищался латинскими монастырями, которые производили ревностныхъ проповъдниковъ этогоаскетизма, и западными школами, которыя научали "благочестивому богословію и священной философіи" и воспитывали "добръйшихъ споспъшнивовъ" своему отечеству. Его собственная философія была по древнему прим'вру основана на Іоаннъ Дамаскинъ, которому онъ слъдуетъ почти буквально, а Дамаскинъ въ своей "Діалектикъ" выставляетъ то самое положеніе, что богословію, какъ царицъ, подобаетъ "нъкими рабынями служимъ быти", т.-е. быть служимой такъ называемою "внёшнею мудростью" — положеніе, которое лежало въ основъ средневъковой схоластики (philosophia theologiae ancilla). Въ этой "вившней мудрости" міровозэрѣніе Максима Грека осталось традиціоннымъ, и онъ повидимому мало зналъ о тъхъ новыхъ взглядахъ на природу, какіе уже начинали тогда высказываться въ западной наукъ. Не удивительно, что въ его разсужденіяхъ встръчаются вопросы чисто схоластическаго характера и въ разсужденіяхъ физіологическихъ, предполагающихъ вмѣшательство добрыхъ или злыхъ силъ, бываетъ и нѣчто весьма простодушное 1). Великая заслуга Возрожденія завлючалась именно въ подъемѣ научнаго изслѣдованія, которое освобождало науку оть этого служебнаго положенія и открывало для нея безграничный просторъ изысканій о природъ и человъкъ. Этой стороны тогдашняго движенія Максимъ Гревъ не зналъ и не допустилъ бы, --- и для русскаго просвъщенія оставалась еще далеко впереди задача болье полнаго знакомства съ новой европейской наукой.

Не будемъ подробно останавливаться на другихъ явленіяхътого времени, представляющихъ менъе важности для исторіи

<sup>1)</sup> Напр., въ статът его "на общую предесть мечтаемихъ во снт соній" Максимъ Грекъ приписываетъ сни, "нощния мечтанія, сттовния (печальныя) и радостния", заташему врагу человъческихъ душъ и изобртателю всякихъ беззаконій, т.-е. дьяволу: "исчезни, скверне,—восклицаетъ онъ,—исчезни отъ мене, вкупт съ своими ухищреніи. Христость мит спаситель, и свтть и веселіе, и похвала и слава, и непобъдима помощь и сттна отъ тебе твердъйша". Обличивши "богомерзкаго", который прельщаетъ людей звтздами, ворожбой и "летаніемъ птичнымъ, и облачными смотртній, и волхвованіи ячменными и мучными и бобными, и движеніемъ ока, и блюденіи дланными" (хиромантіей), Максимъ Грекъ говорить ему, что онъ безсилень поругаться надъ людьми, которые "служать втрою твердою и непорочною царю и вогу встать, Христу", и отсычають его смущать ттахь, кто его слушается: "Инкиттым прелестми твоими поругайся, не знающимъ извъстно злобы твоея халдеомъ безбожнымъ, италіаномъ и птампомъ прегордымъ, иже по всему повинуются твоимъ умышленіемъ" (П, стр. 154—156).

литературы, чемъ для исторіи церкви и исторіи образованія. Броженіе, которое въ концѣ XV вѣка обнаружилось въ борьбѣ Іосифа Волоцваго съ новгородскими еретивами и въ столвновеніяхъ съ заволжскими старцами, продолжалось. Іосифляне, за которыми стояло большинство, при митрополить Даніиль находились во главъ ісрархін; вліятельнымъ представителемъ заволжскихъ старцевъ при дворъ великаго князя былъ Вассіанъ Патрикъевъ. Преданный ученикъ Нила Сорскаго, и теперь ученикъ и другъ Максима Грека, человекъ независимаго характера, упорныхъ убъжденій, неръдко необузданный, въроятно, по старой боярской привычкъ, онъ продолжалъ преданія Нила Сорсваго въ вопросв о монастырскихъ имъніяхъ, о необходимости исправленія книгь, и своими ръзкими отзывами о неправильныхъ внигахъ (онъ говорилъ, напр., о существовавшей Кормчей, что это-не "правила", а "вривила"), возстановиль противъ себя іосифлянъ, которые, наконецъ, добились его низложенія на судномъ соборъ 1531 года, гдъ онъ былъ осужденъ вмъсть съ Максимомъ Грекомъ и сосланъ въ Волоколамскій монастырь. Здёсь передъ тёмъ быль въ заключении Максимъ Грекъ, котораго перевели теперь въ Тверь. Оба они были, такимъ образомъ, отправляемы въ самое гнъздо своихъ враговъ. Курбскій два раза говорить, что въ Іосифовомъ монастыръ "инови вскоръ умориша" Вассіана, и что "преподобно-мученикъ Вассіанъ вънепъ мученія пріядъ отъ Бога". Новъйшіе историви 1) сомньваются въ повазаніи Курбскаго, но пока безъ достаточнаго осно-RAHIS.

Съ именемъ князя-инока Вассіана до послъдняго времени соединялось одно произведеніе XVI въка, направленное противъ монастырскихъ владъній. Изданное въ первый разъ, но весьма неполно, Бодянскимъ въ 1859 году, оно было приписано имъ Вассіану—въроятно на основаніи одного намека у Карамзина. Присвоеніе памятника Вассіану вызвало весьма въскія возраженія со стороны издателя полемическихъ сочиненій Вассіана Патрикъева, проф. А. С. Павлова, который указалъ, что Бодянскій, неизвъстно на какихъ основаніяхъ, приписалъ Вассіану произведеніе ему вовсе не принадлежащее, и что, кромъ того, произведеніе, изданное Бодянскимъ далеко не сполна, на дълъ представляетъ памятникъ болъе общирнаго состава и съ особымъ заглавіемъ; а именно, это есть апокрифическая: "Бесъда преподобныхъ Сергія и Германа, Валаамскихъ чудотворцевъ".



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Жиавинъ, стр. 231—232.

Въ изданіи Бодянскаго "Беседа" явилась отрывочно: здёсь нётъ. предисловія, гдѣ названы два мнимые автора "Бесѣды"; заключенія, написаннаго въ формъ челобитной въ русскому государю, и, наконецъ, сказанія о явленіи Валаамскихъ чудотворцевъ архіепископу новгородскому Іоанну съ изв'ятомъ о томъ, какъ московскіе цари должны устроивать свое государство. Вассіанъ дъйствительно писалъ противъ монастырскихъ вотчинъ, но велъэту полемику отъ своего собственнаго имени (следовательно, не имълъ надобности скрываться подъ аповрифическими именами) и писаль онь довольно правильнымь книжнымь языкомь, тогда вавъ "Бесъда" отличается изложениемъ безпорядочнымъ и "простою неученою рѣчью". Въ другомъ случаѣ г. Павловъ полагалъ, что "Бесѣда Сергія и Германа" была произведеніемъ мѣстнаго внижника изъ среды изобиженныхъ московскими неправдами новгородцевъ, который вложилъ ихъ жалобы и протесты въ установгородскихъ чудотворцевъ. Противъ этого взгляда высказался Невоструевъ, который думалъ, что содержаніе "Бесъды" именнодаеть видеть въ авторе Вассіана, такъ какъ последній делаеть столь же ръзкія выходки противъ царей и князей, жаловавшихъмонастыри вотчинами, а также противъ иноковъ; въ языкъ сочиненія Невоструевъ видъль пріемъ человъка свътскаго и даже бывшаго на воинскомъ и дипломатическомъ поприщъ; въ Сергіи и Герман'в быль, по его мнвнію, явный намекь на Нила Сорскаго и Вассіана. Г. Павловъ не оставиль возраженія Невоструева безъ отвъта. Между прочимъ, онъ указывалъ, что языкъ-"Беседы" и особенныя выраженія, напротивъ, свидетельствують о непринадлежности ен Вассіану, такъ какъ совсёмъ не встрёчаются въ его подлинныхъ сочиненіяхъ, что имена валаамскихъчудотворцевъ, которыми онъ будто бы воспользовался по особому къ нимъ почтенію, даже не встръчаются въ его перечисленіи истинныхъ русскихъ святыхъ <sup>1</sup>); а главное, что въ содержаніи "Бесъды" есть явные признаки позднъйшаго времени— указы ваются многіе предметы, о которыхъ говорится въ Стоглавъ, русскіе государи постоянно называются царями, и что весь тонъ-"Бесъды" всего своръе можеть быть отнесень въ эпохъ опаль. и казней, которыми открывается вторая половина царствованія. Грознаго. Этотъ взглядъ представляется наиболе вероятнымъ. Не приводя другихъ мивній, высказанныхъ нашими историками объ этомъ памятникъ, упомянемъ только одно разноръчіе: г. Ключевскому вазалось, что валаамская "Беседа" составлена публи-

<sup>1)</sup> Припомнимъ, что Вассіанъ отвергалъ многихъ русскихъ святихъ, которыхъ прославляли въ то время.



цистомъ боярскаго направленія, "съ одушевленіемъ и талантомъ"; а по мивнію Филарета черниговскаго "Бесвда", сочиненіе-явно подложное, ни по вакимъ рукописямъ не приписывается Вассіану, да она и не толковита", — съ чъмъ нельзя не согласиться. Въ своемъ полномъ составъ "Бесъда" издана только въ недавнее время гг. Дружининымъ и Дьяконовымъ. Въ опредъленін эпохи составленія памятника и его авторства, нов'яйшіе издатели принимають мибніе г. Павлова, ибсколько видоизмбияя его. Судя по содержанію "Беседы", авторъ ея "быль близкій последователь, можеть быть, непосредственный ученикъ Вассіана", и вром'в того, что Вассіану не было бы никакой надобности сврывать своего имени, какъ это дълаеть авторъ "Бесъды", разница языка въ "Бесъдъ" и въ сочиненияхъ Вассияна убъждаетъ несомивнию, что онъ не быль ея авторомъ; притомъ въ подробностяхъ мыслей "Бесъда" также расходится съ произведеніями самого Вассіана. Авторомъ "Беседы", по мненію новъйшихъ издателей, былъ мірянинъ: это сказывается въ повторенныхъ не однажды укорахъ противъ иноковъ, въ употребленін терминовъ мірского характера (на что указываль еще Невоструевъ), въ отсутствін обильныхъ питать изъ писанія, неизбъжныхъ у тогдашняго привычнаго внижника; авторъ "Бесъды" писалъ "испроста, простотою своею и неученою рѣчью", что и безъ его указаній было бы зам'тно на каждой страниць. Сопоставленіе "Беседы" со Стоглавомъ, сделанное г. Павловымъ, новъйшіе издатели опредъляють точнье, замьчая, что хотя авторь "Беседы" и говорить иногда о техь же предметахь, о которыхь упоминаеть Стоглавъ, но говорить столь своеобразно, что въ словахъ его трудно увидать заимствованіе изъ Стоглава. О лочгихъ церковно-общественныхъ недостаткахъ, указанныхъ Стоглавомъ, говорится еще раньше собора; наконецъ, русскіе государи называются царями только въ прибавочной статъв памятника. воторая встръчается лишь въ очень немногихъ спискахъ 1). По нъкоторымъ чертамъ содержанія издатели относять составленіе "Бестды" во времени послъ 1553—1554 года.

Что "Бесвда" не принадлежить Вассіану, въ этомъ не можеть быть сомнвнія; она писана мало-книжнымъ человъкомъ, и . "не толковита". Въ ней нъть опредъленнаго плана, она переполнена повтореніями, изложеніе спутанное; тъмъ не менте она чрезвычайно любопытна, и по содержанію, и по языку. Авторъ ен—мірской человъкъ, живо затронутый тогдашними толками по

<sup>1)</sup> Это не точно, потому что терминъ "царь и великій князь" съ первыхъ страницъ "Бесёды" является обычнымъ способомъ выраженія.



вопросу о монастырскихъ имѣніяхъ, о вмѣшательствѣ іерархіи въ государственныя дѣла, объ упадкѣ боярскаго вліянія,—и свои протесты по этимъ вопросамъ авторъ излагаетъ со всей непосредственностью простого житейскаго языка, который въ обыкновенной письменности того вѣка такъ скрытъ за церковно-славянскими словоизвитіями. Авторъ неспособенъ нарисовать цѣльной картины, связно изложить свою аргументацію, но въ его писаніи постоянно слышится живой отголосокъ народной рѣчи—именно новгородской 1), въ той формѣ, въ какой вѣроятно и велись въ то время подобные толки, въ формѣ яркой и часто несдержанной. Прибавимъ, наконецъ, что въ тонѣ изложенія отразились пріемы тогдашней народной полу-апокрифической письменности—напр., наклонность къ эсхатологическимъ обличеніямъ и предвѣщаніямъ.

Основная мысль "Беседы" высказана въ первыхъ строкахъ ея, гдъ говорится, что преподобные Сергій и Германъ, Валаамскаго монастыря начальники, "провидьли святыми божественными книгами въ новой благодати царей и великихъ князей простоту, и иноческую погибель последняго времени": полуграмотный авторъ хотъль сказать, что будеть погибель землъ оть инововь, собирающихъ имънія и вступающихся въ управленіе государствомъ. Прежде всего авторъ убъждаетъ читателя покоряться благовърнымъ царямъ и великимъ князьямъ, во всемъ имъ радъть и прямить и молить за нихъ Бога паче самихъ себя; и объясняеть, что доброе священническое и иноческое житіе являеть върнымъ людямъ на землъ образъ ангеловъ, но цари и иноки должны съ своей стороны исполнять каждый свое дёло. И затёмъ въ теченіе "Бесъды" еще много разъ повторяется съ варіаціями негодованіе ревнителя на то, что цари дають инокамь "волости со христіаны" и сов'ятуются о ділахъ съ ними, а не съ внязьями и боярами: въ этомъ ревнитель видитъ царскую простоту и погибель для самой земли; онъ настаиваеть также на томъ, что правленіе должно быть милосердное, и милостивый царь уподобляется милостивому Богу. Иноки должны служить только себъ и другимъ на душевное спасеніе; "а царемъ и великимъ княземъ достоить изъ міру всякіе доходы своя съ пощадою збирати и всякіе діла ділати милосердно съ своими князи и съ боляры и съ прочими міряны, а не съ иноки". Вслідъ за тімъ: "А вотчинъ и волостей со христіаны отнюдь иновамъ не подобаетъ давати; то есть инокамъ душевредно, что мірскими сустами мя-

По обилю особенностей новгородскаго наржчія, уцілівшихъ даже въ боліве позднихъ спискахъ.



стися: того всего мірского по указу отреклися иноцы сами своею волею, тако имъ подобаетъ. А царемъ иноковъ селы и волости со христіаны жаловати не достоить, и не похвально есть царемъ таковое дъло. Таковые воздержатели сами собою царство воздержати не могутъ и отдають міръ свой, Богомъ данный, аки поганыхъ иноземцевъ, въ подначаліе. Богъ повелъ ему царствовати и міръ воздержати, а для того цареве въ титлахъ пишутся самодержцы". И ревнитель объясняеть (опять довольно безграмотно), что темъ, которые пишутся теперь самодержцами, не следуеть тавъ писаться, потому что Богомъ данное царство они держать не одни и не съ своими пріятелями 1), князьями и боярами, а съ "непогребенными мертведами", какъ онъ называетъ иноковъ. "Лучте степень и жезлъ <sup>2</sup>), и царьскій вінець съ себя отдати и не имъти царскаго имени на себъ и престола царства своего подъ собою, нежели инововъ мірскими суеты отъ душевнаго спасенія отвращати. То есть царское во инокамъ не милосердство, но душевредство и безконечная погибель, что инокамъ вняжее и болярское мірское жалованье давати, аки воиномъ, волости со христіаны. Не съ инови Господь повелёлъ царемъ царство и грады и волости держати и власть имети, -- съ внязи и зъ боляры и съ прочими съ міряны, а не съ инови. Инокомъ повелъ Господь за царя и за великихъ князей въ смиренномъ образъ Бога молити". Иноки мнять, что они разумные всыхъ человывъ въ мірів и въ більцахъ не чають такого разума, какой полагають въ себъ, и не разумъють того, что въ нихъ дъйствуеть врагъ 3) и разумъ ихъ хуже самаго худшаго разума, потому что еслибы они имъли настоящій разумъ, то имъли бы во всемъ равную любовь и заботились бы о душевномъ спасеніи, "а волостей со христіаны за монастыри не залучали, и того бы бъгали, и поминка и посуловъ не пріимали, и льстивыхъ річей бы не внимали и мірскія суеты, постригшися, бы не возлюбили, и имъли бы въ себъ образъ смиренномудрія съ молчаніемъ, а не свиръпствомъ и яростію на христіанскія слезы; и во царъхъ таковое свирвпство мало будеть".

Авторъ "Беседы" снова призываетъ молиться Богу и звать на помощь вст небесныя силы; скорбить, что за иноческіе гртхи и за царскую простоту Богь попущаеть гийвъ и на праведныхъ людей, и начинаетъ предвъщать по пророчеству Исаіи: "И сего ради при последнемъ времени начнутъ люди напрасными бе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. близкими людьми, доброжелателями.
<sup>2</sup>) Царское достоинство и скипетръ.

дами спасатися, и по мъстомъ за таковые гръхи начнутъ быти глады и морове частые, и многіе всякіе трусы и потопы, и междуусобные брани и войны, и всяко въ міръ начнутъ гинути грады и стъснятся, и смятенія будутъ во царствахъ велики и ужасти, и будутъ никимъ гоними волости и села, пустъютъ домы христіанскіе, люди начнутъ всяко убывати и земля начнетъ пространнъе 1) быти, а людей будетъ меньши, и тъмъ досталнымъ людемъ будетъ на пространной земли жити негдъ. Царіе на своихъ степенъхъ царскихъ не возмогутъ держатися и почасту премънятися за свою царскую простоту и за иноческіе гръхи и за мірское невоздержаніе".

Дальше, новыя изобличенія: "А царю достоить не простотовати, съ совътники совъть совъщевати о всякомъ дълъ, а святыми божественными книгами сверхъ всёхъ совётовъ внимати и почасту ихъ прочитати и бесъды Іосифа Превраснаго повъсти дозирати... Господь иноковъ устави на исполнение десятаго ангельскаго чина; а малосмысленній цари, Христу противницы, инововъ жалують и дають инокомъ свои царскіе вотчины, грады и села и волости со христіаны, и отдають ихъ изъ міру отъ христіанъ своихъ, аки отъ невърныхъ". Онъ скорбить, что цари слушають иноческаго ложнаго челобитья: "а сего царіе не въдають и не внимають, что мнози внижницы во иноцахъ по дыявольскому наносному умышленію, изъ святыхъ божественныхъ внигъ и изъ преподобныхъ житія выписывають, и выкрадывають изъ книгъ подлинное преподобныхъ и святыхъ отецъ писаніе и на тоже мъсто въ тъжъ книги приписывають лучшая и полезная себъ, носять на соборы во свидътельство, будьтося подлинное святыхъ отепъ писаніе".

Далѣе, новое обличеніе иноковъ. Имъ должно слѣдовать евангельскому писанію и святыхъ отецъ житію "и питатися имъ отъ своихъ праведныхъ трудовъ и своею потною прямою силою", принимать всякую скудость и ризы хуже всѣхъ человѣкъ. "Аще ли которые иноки не послѣдствуютъ сему, таковые есть не иноки, но на соблазнъ въ мірѣ бродятъ и скитаются, осуды и посмѣхъ міру всему. Сего ради ихъ подобаетъ изъ міру разсылати царю въ подначаліе. Таковые иноки труды своими питатися не хотятъ, накупаются на мірскія слезы, и хотятъ быти сыти отъ царя, по ихъ ложному челобитью. Таковые иноки не богомольцы, но иконоборцы" и т. д. Повидимому, авторъ имѣлъ въ виду тѣхъ "кружающихъ", т.-е. бродяжничающихъ иноковъ, которыхъ обли-

<sup>1)</sup> Просториве, пустве.

чаль некогда Ниль Сорскій и которыхь теперь авторь "Бесёды" совътуетъ царю разсылать въ полначаліе, т.-е. въроятно въ ихъ монастыри. Другое обличение направлено противъ иноковъ, богато живущихъ по монастырямъ; авторъ повторяетъ: "отнюдь то есть царское небрежение и простота несказанная, а иноческая безконечная погибель, что инокомъ волости владъть и міръ судити, и отъ нихъ по христіаномъ приставомъ Зздити, и на поруви ихъ давати, и піянству въ инокехъ быти, и мірскими слезами кормитися, волости со христіаны отревшимся инокомъ владъти". Инокамъ неприлично вздить съ вершниками, какъ воину на брань, и собирать себ' изъ міра, какъ царевымъ мірскимъ приказнымъ, всякіе царскіе доходы; неприлично въ ино-. ческомъ образъ строить каменныя ограды и палаты съ повлащенными узорами и травами многоцветными, украшать кельи, какъ царскіе чертоги, покоить себя пьянствомъ и брашномъ отъ трудящихся на нихъ людей, когда по правдъ лучшая трапеза и лучшая жизнь должна принадлежать этимъ трудящимся, а не инокамъ.

Дальше авторъ "Бесъды" направляеть свои обличенія въ другую сторону. Бъда, скорбь и погибель роду христіанскому, вогда люди отстають отъ христіанской вёры, измёняють своему благовърному царю и возлюбять "слабую и прелестную 1) незавонную намъ латынскую и многихъ въръ въру", и станутъ перенимать одежды невърныхъ, съ головы до ногъ, и ихъ обычаи,--потому что Богь не повельль върнымь людямь перенимать обычан и одежды невърныхъ. "Богомерзко и незаконно ихъ житіе и обычай ихъ непріятенъ <sup>2</sup>), занеже не дано имъ разумъти про нашу новую благодать; и имъ наше ничтоже завидно есть; они прочать сесвътное житіе 3), а мы угожаемъ на будущее житіе". Въ другомъ мъстъ авторъ грозить горемъ христіанскому роду, который прельщается портами <sup>4</sup>) и шлыками невърныхъ, носитъ ихъ и впускаетъ въ свою землю "прелесть" отъ невърныхъ и ищеть у нихъ помощи...

Затемъ онъ снова возвращается въ своей главной теме. Где будеть власть иноческая, а не царскихъ воеводъ, тамъ милости божіей нёть; властвующіе инови-не богомольцы, а гнёвители (Бога); владъть уставлено и повелъно царямъ и мірскимъ властямъ, а не святительскому или священническому или иноче-

Полную прелести, т.-е. соблазна, дурного прельщенія.
 Т.-е. не должень быть принимаемъ.
 Т.-е. житіе сего свъта.

скому чину; царямъ надо остерегаться, чтобы иноки "не выписывали и не выкрадывали изъ книгъ подлинного святыхъ отецъ писанія"; автору кажется даже, что "при послѣднемъ времени умышляютъ иноки съ книжники прелести своими, начнутъ лжами красти царей и великихъ князей". Инокамъ надо просто давать урочную годовую милостыню, а не "волости со христіаны". Авторъ дѣлаетъ замѣчаніе и о самихъ царяхъ: "подобаетъ и царемъ изъ міру съ пощадою собирати всякіе доходы и дѣла дѣлати милосердно, а не гнѣвно, ни по наносу".

Нъкоторые историки, а съ ними и новъйшіе издатели "Бесъды" придавали особенное значение словамъ "Бесъды" о "земскомъ совътъ "1), предполагая, что ръчь идетъ о земскомъ соборъ; но по связи ръчи выходить нъчто странное. Въ изложеніи темномъ (вслідствіе плохой грамотности писавшаго) говорится о томъ, что христодюбивымъ царямъ и ведикимъ князьямъ русской земли следуеть "избранные воеводы своя и войско свое скръпити и царство во благоденство соединити и распространити отъ Москвы съмо и овамо, сюду и сюду, и грады, аки връпкіе непоколебимые Богомъ утвержденные столпы, кръпко сврвиити, и области вся задержати", но следуеть все это делать не своею царскою (въроятно личною и единичною) храбростью, а царскою мудростью и воинскимъ "валитовымъ" (?) разумомъ. Вследъ за этимъ говорится, что "и на такое дело благое достоить святвишимъ вселенскимъ патріархомъ и православнымъ благочестивымъ папамъ (?), преосвященнымъ митрополитамъ и всвиъ священнымъ архіепископомъ и епископомъ и преподобнымъ архимадритомъ и игуменомъ и всему священническому и иноческому чину благословити царей и великихъ княвей русскихъ московскихъ на единомысленный вселенскій совъть и съ радостію царю воздвигнути отъ всёхъ градовъ своихъ и оть уёздовь градовь тёхь, безо величества и безь высокоумія гордости, христоподобною смиренной мудростію, безпрестанно всегда держати погодно при собъ отъ всякихъ мъръ, всякихъ людей"... Повидимому, ръчь идетъ именно о государственномъ дълъ, чтобы "царство во благоденство соединити и распространити отъ Москвы съмо и овамо", но-держа при себъ погодно вселенскій совыть, царямь следуеть "на всякь день ихъ добрь распросити царю самому о всегоднемъ посту и о каяніи міра всего и про всякое дело міра сего". Выходить такъ, что все-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ данномъ случат безразлично, находятся ли эти слова въ текстт самой Бестады или въ прибавленіи ("иномъ сказаніи"), которое принадлежить видимо другому перу.

ленскій соборъ нуженъ для наблюденія того, держатся ли посты и испов'єдь, и зат'ємъ уже для другихъ д'єлъ сего міра. И дальше д'єйствительно оказывается, что царю сл'єдуетъ "везд'є уставити своею царскою смиренною и всегодною грозою, чтобъ покаятися и гов'єти по вся годы всякому везд'є мужеску полу и женьску двоюнадесять л'єтъ: о томъ царю самому кр'єпко и кр'єпко печися паствы своея о спасеніи міра, о всегодномъ посту всегодными прямыми постными людьми (?) во благоденство міру всего".

Таковъ этотъ странный памятникъ. Не считая прибавленія ("иного сказанія") онъ, безъ сомнёнія, представляеть отголосовъ мыслей, развивавшихся въ кругу заволжскихъ старцевъ, начиная съ Нила Сорскаго, продолжан Вассіаномъ Патрикъевымъ и Максимомъ Грекомъ. Не весьма умѣлый грамотьй не далъ, а можеть быть, и не имъль, связнаго представленія о томь, чего онъ желаль; но по крайней мъръ онъ высказаль всю степень негодованія противъ монашескаго владёнія "волостями со христіаны", негодованія не только личнаго, но, видимо, уже значительно распространеннаго дальше теснаго круга заволжскихъ старцевъ. Трудно сказать, быль ли авторъ "Бесъды" столь же сознательнымъ приверженцемъ партіи, желавшей сохраненія боярскихъ притязаній: могло быть, что, выставляя князей и бояръ естественными совътниками царя въ правленіи, онъ только повторяль традиціонное представленіе о царскомъ правленіи, -- главное было для него въ томъ, чтобы въ правленіе не мъщались "не-погребенные мертвецы". Это были именно іосифляне, упорные защитники монастырскихъ владеній, гонители заволжскихъ старцевъ и ихъ приверженцевъ, и которые, по мивнію автора, "выкрадывали" изъ книгъ подлинныя божественныя писанія и даже способны были "лжами красти царей и великихъ князей".

Дъятельность такихъ лицъ, какъ Нилъ Сорскій и его послъдователи, не могла исправить внутренняго состоянія русскаго общества и его религіозной жизни. Эти силы остались единичными и не достигали замътнаго дъйствія среди массы приверженцевъ стараго порядка, для которыхъ при сильномъ невъжествъ была гораздо удобнъе и доступнъе въра въ букву и обрядъ, чъмътрудная работа разума и исполненіе дъйствительной христіанской жизни. Происходили странныя явленія. Нилъ Сорскій подпадаль уже подозрънію въ сочувствіи къ ереси; Вассіанъ Патрикъевъ былъ обвиненъ въ ереси и заточенъ; судьбу Максима Грека мы видъли. Заволжскіе старцы пріобръли дурную славу

въ правящей іерархіи и новому обвиненію подвергся еще одинъ изъ среды этихъ старцевъ, — по своему благочестію и книжному знанію поставленный даже игуменомъ въ Троиць, потомъ обвиненный въ ереси, заточенный и наконепъ бъжавшій въ Литву. гдъ послъ, рядомъ съ княземъ Курбскимъ, былъ горячимъ защитникомъ православія. Это быль Артемій. Всёмъ этимъ ревнителямъ, искавшимъ исправленія русской религіозной жизни, при всемъ ихъ энтузіазмъ не удалось помочь дълу: видимо возбужденные, они не умъли сдерживаться и давали противъ себя оружіе, которымъ не упусвали злостнымъ образомъ воспользоваться ихъ противники. Люди, горячо преданные въръ и своему отечеству, оказывались врагами отечества и въры, а спасителями являлись приверженцы застоя, въ которомъ крылись причины многихъ и настоящихъ и последующихъ бедствій. Защитники преобразованія-потому что таковыми надо признать названныхъ нами ревнителей, — не видъли достаточно одного источника нестроеній, заключавшагося въ недостаткі школы, въ поголовномъ невъжествъ.

На глубокую потребность въ школъ и знаніи указывали между прочимъ повторявшіяся ереси. Архіепископъ Геннадій и Іосифъ Волоцкій были глубово уб'вждены, что спасуть церковь и обезпечать ея спокойствіе, если сожгуть и заточать еретиковъ. Они не предвидъли, что ересь все-таки возобновится и послъ этого; они не хотъли, да и не умъли, вникнуть въ самые источники тъхъ превратныхъ умствованій, которымъ предавались люди несмотря на всв жестокія преследованія. Подумать объ этомъ важно было бы въ интересахъ самой церкви: если еретики говорили неправильныя вещи о догматахъ и обрядахъ церкви, видимо было, что было недостаточно наличное церковное поученіе. Что оно было недостаточно, хорошо зналъ самъ Геннадій, когда жаловался на невъжество новгородскихъ поповъ (а они, конечно, вездъ были одинаковы или въ другихъ мъстахъ еще хуже: новгородскій край отличался даже своей книжностью),— и однакоже ничего сколько-нибудь серьезнаго для школы сдёлано не было. Если еретики говорили о недостаткахъ въ церковной практикъ, о поставленіи поповъ "на мядъ", надо было обратить на это вниманіе и устранить злоупотребленіе, которое несомн'янно было, если изъ него можно было дълать открытое обвинение-въ этомъ отношеніи были приняты нівоторыя міры, чтобы устранить обвиненія, но въ концъ концовъ дъло опять пошло по старому. Было, наконецъ, видимое стремленіе къ болѣе внутреннему пониманію віры; въ неразвитых умахь оно искажалось,

у другихъ доходило до ереси, но по существу было завонно и естественно, — и однако, на эту духовную жажду и исканіе истины не находилось никакого отвъта у людей, знавшихъ только одно средство водворять церковный порядокъ — "жечи да въшати" противниковъ. Изъ того же стремленія къ духовному пониманію въры выходило другое явленіе тогдашней религіозной жизни — идеалистическое движеніе въ школъ Нила Сорскаго; отсюда и объясняется, что іосифляне находили потомъ связь между ученіями заволжскихъ старцевъ и еретичествомъ, — ересью казалось настойчивое отрицаніе монастырскихъ имъній, "волостей со христіаны"; требованіе болъе правильнаго изученія писаній; ересью казалось желаніе, чтобы христіанская въра означала братолюбіе, а не жестокость и ненависть.

Всё эти жизненныя потребности, настоятельность которыхъ указывалась и всёмъ истиннымъ смысломъ вёры и отрицательно указывалась ересями, не находили себё удовлетворенія—и ересь появлялась снова. Она появлялась въ различныхъ формахъ, отъ простодушныхъ недоумёній Матвёя Башкина, отъ неясныхъ стремленій троицкаго игумена Артемія до рёзкихъ заявленій Өеодосія Косого, который свое домашнее вольномысліе довель въ Литвё до крайностей западно-русскаго и польскаго антитринитаріанства.

Исторія этихъ ересей опять им'веть только косвенное отношеніе къ исторіи литературы, именно, какъ указатель направленія умовъ съ объихъ сторонъ. Башкинъ, пришедшій съ своими религіозными сомнѣніями въ своему духовному отцу и усиленно просившій его о поученіи, прямо является жертвой тогдашняго положенія вещей: духовный отець не уміть разрішить его вопросовъ, донесъ объ этомъ Сильвестру; дъло дошло до самого царя, который сначала решиль оставить Башкина въ покое; но затвиъ его взяли, собрался соборъ, разыскали, вто "развратилъ" Башкина (это оказались два латинца), и наконецъ его заточили. На соборъ Башкинъ долженъ былъ изложить свое учение сполна и открылась явная ересь: въ ученіи Башкина оказалось раціоналистическое отрицание многихъ догматовъ и обрядовъ, недовъріе въ святоотеческимъ писаніямъ, изъ которыхъ монахи могли извлекать, напр., защиту монастырскихъ имъній и т. п. Но изъ обращенія Башкина къ духовному отцу видно, что онъ именно носился съ недоумъніями, искалъ ихъ разъясненія правильнымъ путемъ, -- но не нашелъ его и попалъ въ тюрьму. Между тъмъ вопросы были серьезны и требовали ръшенія: "еретикъ" еще не говорилъ о догматахъ, но онъ думалъ, что если законъ училъ, что нѣтъ ничего больше той любви, какъ положить душу свою за други свои, то именно священникамъ и должно положить начало, и ученіе надо дѣломъ совершать, "а мы-де (говорили о немъ) Христовыхъ рабовъ у себя держимъ, Христосъ всѣхъ братіею нарицаетъ, а у насъ-де на иныхъ и кабалы"; поэтому самъ онъ изодралъ всѣ кабальныя записи, какія у него были, и отпустилъ на волю своихъ холоповъ... Вѣроятно, уже вслѣдствіе этого одного о немъ пошла "недобрая слава" и царю донесено было, что "прозябе ересь и явися шатаніе въ людехъ въ неудобныхъ словесъ о божествѣ": безграмотная фраза даетъ понятіе о положеніи вещей. На соборѣ Башкийъ проговорился, что его ученіе одобряли заволжскіе старцы, — и они дѣйствительно могли одобрять ту долю его мнѣній, которая состояла въ требованіи внутренняго достоинства вѣры, въ отрицаніи исключительной обрядности, въ отрицаніи правильности монастырскихъ владѣній и т. п., что послѣ Нила Сорскаго еще въ послѣднее время подтверждалъ Максимъ Грекъ.

Теперь снова взялись и за заволжскихъ старцевъ. Привлеченъ быль къ суду бывшій троицкій игуменъ Артемій, монахи Өеодосій Косой, Игнатій и нъсколько другихъ; къ суду привлеченъ быль даже святой впоследствіи Оеодорить, просветитель лопарей, известный тогда своими обличеніями противь дурныхь монаховъ. Главнымъ еретикомъ былъ Өеодосій Косой. Личность его до сихъ поръ мало выяснена. Онъ былъ холопъ одного московскаго боярина, бъжаль въ Бълозерскій край вмъсть съ другими рабами, и они приняли монашество, что избавляло ихъ отъ преследованія. Когда онъ быль въ монастырь, то ему "во мнишествъ бъ угождая господинъ его". Здъсь въ тъ годы жилъ, до назначенія игуменомъ къ Троицъ, упомянутый Артемій, и Өео-досія называють его ученикомъ. Послъ того, какъ Артемій былъ привлеченъ къ суду, захваченъ былъ и Өеодосій съ его единомышленниками. Полагають, что Оеодосій увлекся ученіемь за-волжскихъ старцевъ, но что оно оказалось не по его силамъ; онъ преувеличилъ его до крайностей, которыя стали ересью. Вольномысліе Өеодосія подвергалось разслідованію на соборів; во время следствія Өеодосій, заключенный въ одномъ изъ московскихъ монастырей, "приласкался" къ стражамъ и бъжалъ сначала на съверъ, потомъ пробрадся въ Литву. Здъсь онъ нашель покровителей, отрекся оть монашества, женился, продолжаль развивать свое учение все въ болбе отрицательномъ направленіи и, повидимому, находиль ревностныхь последователей.

Дальнъйшая судьба Өеодосія и его сотоварища Игнатія не-

Какъ ересь жидовствующихъ нашла обличителя въ Іосифъ Волоцкомъ, такъ обличенію ереси Өеодосія Косого посвятилъ обширный трудъ инокъ Отенскаго монастыря, въ новгородскомъ краъ, Зиновій (ум. въ 1568). Книга Зиновія произошла такимъ образомъ (или по крайней мъръ такъ въ ней объ этомъ говорится): однажды явились къ нему три послъдователя ереси Косого, крылошане Хутынскаго Спасова монастыря (два монаха и одинъ мірянинъ, иконописецъ) и просили Зиновія сказать имъ свое мнъніе о новомъ ученіи; нъсколько разъ приходили крылошане, и бесъды Зиновія съ ними составили огромную книгу подъ названіемъ: "Истины показаніе къ вопросившимъ о новомъ ученіи". Книга распадается на 56 главъ и десять "пришествій крылошанъ", и ученіе Косого разбирается во всъхъ подробностяхъ.

Происхождение этихъ сектъ XVI въка было объясняемо нашими историками весьма различно, даже противоположно. Одни считали эти ереси самобытно русскимъ явленіемъ; другіе предполагали участіе вліянія западнаго протестантства; третьи думали, что эти ереси не могли быть собственнымъ русскимъ произведеніемъ и были именно чужимъ иновърнымъ внушеніемъ; кром'в того, одни приписывали имъ важное значение, какъ факту движенія русской религіозной мысли, другіе, напротивъ, откавывали имъ въ большомъ историческомъ вліяніи. Новъйшій изслёдователь этого вопроса указываеть, что большинство мнвній нашихъ историковъ склоняется въ пользу отечественнаго происхожденія ереси Өеодосія, но что затьмъ она усилена была вліяніемъ протестантства и особенно антитринитаріанской севты, что и самъ онъ считаетъ наиболъе върнымъ. Въ этомъ нътъ сомнънія. Вся та часть ереси у Башкина и у Косого, которая относится въ отрицанію обрядности (или ея преувеличеній), въ отрицанію монастырских владеній и т. п., имееть ясную связь съ тъмъ церковнымъ движеніемъ, во главъ котораго стояли Нилъ Сорскій и Максимъ Грекъ; и когда, напр., Иванъ Грозный приглашалъ последняго на соборъ 1554 года по делу Матвъя Башкина, несчастный Максимъ отказался быть на соборъ, опасансь, что и его привлекуть къ этому дълу. Иден самого Нила Сорскаго были до значительной степени внушены извъстными направленіями византійской литературы и авонскаго иночества; но онъ были такъ жизненно восприняты русскимъ подвижникомъ, что бросили кръпкій корень въ религіозной жизни,

какъ вскоръ потомъ были усвоены цълымъ кругомъ почитателей идеи Максима Грека, хотя последній воспитался совершенно вит русской среды. Но дальнтйшія врайности ереси были дтиствительно обязаны чужому вліянію, латинскому и протестантскому раціонализму. Къ сожальнію, и здысь не сохранилось для насъ непосредственныхъ свъдъній и подлинныхъ писаній самихъ еретиковъ, и историки не однажды недоумъвали о томъ, насволько точно передавались въ обличенияхъ дъйствительныя ученія еретиковъ. Въ пятидесятыхъ годахъ XVI-го въка идетъ цёлый рядъ соборовъ противъ еретиковъ, но отъ дёлъ этихъ соборовъ въ большинствъ остались только одни имена обвиненныхъ и заточенныхъ, — при всей скудости извъстій можно, однако, думать, что если были неточны обличенія, то съ другой стороны у самихъ еретиковъ, принимавшихъ западныя вліянія, не составилось отчетливой системы мнвній и обстоятельнаго изложенія ихъ ученія... Книга Зиновія Отенсваго считается вторымъ важнымъ памятникомъ той эпохи, составленнымъ въ защиту православія противъ ереси, на ряду съ "Просветителемъ" Іосифа Волоцкаго. Она ставится даже выше "Просветителя", потому что Зиновій быль не простой начетчикь, знавшій писаніе, но и мыслитель, который старался утвердить истины православнаго ученія не только авторитетомъ писанія, но и богословскимъ мышленіемъ. Такъ какъ ересь затрогивала основныя положенія православія и самаго христіанства, то Зиновій (повидимому не держась строго самыхъ фактовъ ереси) посвящаеть цёлые трактаты довазательствамъ бытія божія, ученію о троичности божества, о воплощеніи, о почитаніи иконъ, призываніи святыхъ, церковной обрядности и т. д. Его называють ученикомъ Максима Грека и въ книгъ есть сочувственныя упоминанія о Максимъ, но виъстъ съ тъмъ есть и осужденія, потому что въ нъкоторыхъ случаяхъ Зиновій съ нимъ совершенно расходился, вавъ, напр., въ вопросъ о монастырскихъ имуществахъ, въ вопросв о церковной обрядности, исключительность которой Максимъ сурово осуждалъ и воторую Зиновій защищаеть какъ древнее преданіе, а храненіе преданія составляетъ именно достоинство и силу православной церкви 1). Форма изложенія неровная-или слишвомъ внижная, или более живая и образная; большой недостатокъ есть многословность, дълающая чтеніе книги

<sup>1)</sup> Новъйшій изследователь произведеній Зиновія издагаеть содержаніе его главнаго труда въ систематическомъ порядке вопросовъ (котораго недостаеть въ самой книгь) и сопоставляеть его взгляды съ святоотеческими твореніями, которыми онъ пользуется, однако, гораздо боле самостоятельно, чемъ его предшественники (Калугинъ, стр. 271 и след.).



утомительнымъ. Новъйшій изследователь Зиновія особенное знаутомительнымъ. Новъйшій изслъдователь Зиновія особенное значеніе его труда видить именно въ новомъ пріемѣ богословскаго разсужденія. "Великое завоеваніе въ области (русской) мысли уже одно то, что было признано за разумомъ законное право на участіе въ области непререкаемыхъ вѣрованій; установлена правоспособность логической мысли, авторитетъ раціональнаго сужденія, которые являются на защиту, доказательство и выясненіе предметовъ религіознаго вѣдѣнія. Мы видимъ въ этомъ немаловажную заслугу Зиновія, который, вопреки обычаю русскихъ маловажную заслугу Зиновія, который, вопреки обычаю русскихъ внижниковъ говорить только отъ писаній, рѣшился допустить въ богословскія разсужденія такой высокой важности участіе разума и такъ ненавистнаго въ древности "мнѣнія"... Такая широта мышленія, такой обобщающій синтезъ показывають въ авторѣ ихъ личность высоко даровитую, съ недюжинными способностями, достаточно развитыми образованіемъ чрезъ чтеніе тогдашней литературы богословской и естественно-научной" (стр. 140),— котя конечно его научныя мнѣнія отличаются недостатками того времени. Книга Зиновія имѣетъ и свои слабыя стороны. Зиновій скличной поломисть на осто поломисть побиля и вій—сильный полемисть, но его полемика слишкомъ дробная и неръдко упускающая изъ виду самый источникъ возраженій. "Вслёдствіе этого недостатка,—говорить новый изслёдователь,— полемика Зиновія им'єть значеніе только временное и м'єстное полемика Зиновія им'веть значене только временное и м'встное и потому, въ общемъ, маловажное; она безсильна, напр., для борьбы съ протестантизмомъ. — Нельзя не отм'втить еще одну черту, характеризующую невыгодно полемику Зиновія. Онъ не съум'влъ изб'вжать обычнаго въ то время пріема полемистовъ— см'вшивать личность съ защищаемымъ ею д'вломъ или учепіемъ; р'взкія укорительныя выраженія его противъ Косого (и притомъ очень частыя) портять общее впечатл'вніе и дають его полемик'в тонъ пристрастный и раздражительный, вопреки его собственному завъренію о противномъ" (стр. 265—266). Книга Зиновія у старинныхъ читателей была меньше распространена, чъмъ . Просвътитель".

Намъ остается упомянуть еще объ одномъ замѣчательномъ дѣятелѣ той эпохи, который по складу своихъ религіозныхъ взглядовъ, отчасти и по личнымъ отношеніямъ въ Максиму Греку, примыкаетъ къ традиціи заволжскихъ старцевъ и сочиненія котораго съ другой стороны представляють почти первый опытъ задуманнаго въ новомъ духѣ труда по современной исторіи, а также любопытный, почти единственный для тѣхъ временъ примѣръ политическаго памфлета. Это былъ знаменитый князъ

Андрей Михайловичъ Курбскій (род. около 1528, ум. 1583). Исторія его извъстна. Потомокъ князей ярославскихъ, высоко ставившій преданія и, какъ ему казалось, права своего происхожденія. одинъ изъ видныхъ полководцевъ царя Ивана Васильевича, участвовавшій еще молодымь человъкомь во взятіи Казани, потомъ много служившій и подъ конецъ въ ливонской войнь, онъ быль вибств съ темъ человевъ просвещенный, знавалъ Максима Грека въ последніе годы его жизни, высоко почиталь его и вомногомъ раздъляль его взгляды 1). Въ томъ періодъ царствованія Грознаго, который ознаменованъ боярскими опалами и казнями, Курбскій бъжаль въ 1563 или 1564 г. въ Литву, получиль отъ польскаго короля помъстья, и последніе, еще долгіе годы своей жизни посвятиль защить православія въ западной Руси, обуреваемой тогда религіозными волненіями; отдался книжному труду, уже въ старые годы наччился латинскому языку, переводиль святоотеческія книги, которыхь недоставало въ русской литературь, и этимъ продолжаль служить потерянному отечеству, къ которому стремился мыслями, "въ странствъ будучи, и долгимъ разстояніемъ отлученный и туне отогнанный отъ оныя земли любимаго отечества моего".

Въ своихъ сочиненіяхъ, посвященныхъ церковнымъ предметамъ, Курбскій, какъ ученикъ Максима Грека, настаивалъ особенно на необходимости просвъщенія, котораго такъ мало онъ видълъ среди русскихъ книжниковъ. Эти книжники, сами невъжественные, отвращають отъ ученія, сами върять "болгарскимъ баснямъ", разсвеваютъ ихъ вмъсто истиннаго ученія и попадають на тоть пространный путь, который ведеть къ погибели. Въ предисловіи въ переводу "Маргарита" Курбскій говорить, что "обращается въ скорбяхъ къ Господу и утещается въ книжныхъ дълахъ", изучая "разумы древнихъ высочайшихъ мужей". Онъ прочелъ Аристотеля, часто читалъ родное священное писаніе, которымъ "праотцы мои были по душ'в воспитаны". При этомъ онъ вспоминалъ, какъ однажды преподобный Максимъ, новый исповъдникъ, говорилъ, что многія книги великихъ учителей восточныхъ не переведены на славянскій языкъ, но послъ взятія Константинополя переведены были на латинскій. Курбскій сталь учиться по-латыни, чтобы перевести на свой языкь то, что еще не переведено: нашими учителями чужіе наслаждаются, а

<sup>1)</sup> Прибавимъ еще, что духовнымъ отцомъ его бывалъ святой впоследствіи Өеодоритъ, о которомъ онъ съ благоговеніемъ вспоминаетъ въ своей исторіи Ивана Грознаго, и который (по дошедшимъ до него слухамъ) былъ умерщвленъ Грознымъза просьбу о Курбскомъ.



мы голодомъ духовнымъ таемъ, на свое глядя. Для этого не мало лъть потратиль онь, обучаясь наукамъ грамматическимъ, діалектическимъ и прочимъ 1). Въ предисловіи къ переводу богословія Дамаскина, онъ уб'єждаль принимать здравыя ученія и дне потакать безумнымъ, или, лучше сказать, лукавымъ прелестникамъ, выдающимъ себя за учителей". "Я самъ отъ нихъ слыжаль, еще будучи въ русской земль, подъ державою московскаго царя; прельщають они юношей трудолюбивыхь, желающихь навывнуть писанію, говорять имъ: воть этоть отъ книгь умъ потеряль, а воть этоть въ ересь впаль. О, бъда! оть чего бъсы бъгаютъ и исчезають, чъмъ еретиви обличаются, а нъкоторые исправляются, это оружіе они отнимають и это врачество смертоноснымъ ядомъ называютъ". Подобно Максиму Греку, Курбскій съ негодованіемъ говорить о массь апокрифическихъ сочиненій, которыя были распространены въ сред'в русскихъ читателей, и даже "нынъшняго въка мнимыхъ учителей", и находили между ними полную въру. Вспоминая греческое царство, погибшее за свои гръхи, онъ утъщается зрълищемъ русской земли, воторая одарена издревле благочестіемъ; но скорбить, что она падаеть отъ недостатка просвещения. "Книги, отъ божественнаго Паравлита написанныя, ветхія и новыя, -- говорить онъ, -- мы на своемъ языкъ имъемъ, епископы по великимъ властемъ съдяще, всякимъ преизобиліемъ полны суще, въ церквахъ многъ міръ нмуще. И аще бы хотъли и учити священному ученію, ни отъ вого же нигдъ возбраняеми. И вся земля наша русская, отъ края и до края, яко пшеница чистая, върою божіею обрътается: храмы божін на лиць ся водружены, подобно частымь звъздамь небеснымъ... Цари и князи въ православной въръ отъ древнихъ родовъ и понынъ отъ Превышняго помазуются на правленіе суда и на заступление отъ враговъ чувственныхъ. Съ Еремиемъ рещи милосердіе Господне должно: земля наша наполнена въры божія и преизобилуеть, яко же вода морская. Что воздадимъ Господеви, еже воздаль намь?.. Мы же нечувственнии и неблагодарніи, какъ аспиды затыкая уши свои отъ словесъ Его, преклоняемся послушаніемъ паче ко врагу своему, льстящему настоящею славою міра сего и ведущаго насъ по пространному пути въ погибель". Ему кажется даже, что близится время пришествія Антихриста.

<sup>1)</sup> Въ письме въ ученику Артемія, Марку Сарыгозину, онъ писаль, что не только другихъ побуждаль въ изучемію греческаго и латинскаго языка (какъ "благороднаго воношу" княза Миханла Оболенскаго), "но и самъ не мало летъ изнурихъ по силе моей, уже въ сединахъ, со многими труди пріучахся языку римскому".

Курбскій бѣжаль изъ Россіи во время ливонской войны, какъ думають, чтобы избѣжать царскаго гнѣва послѣ потери битвы подъ Невлемъ: вѣрнѣе, что это обстоятельство могло быть только послѣднимъ побужденіемъ исполнить ранѣе задуманный планъ. Отсюда, изъ-за рубежа началъ онъ знаменитую переписку съ Иваномъ Грознымъ, которая заключаетъ четыре посланія Курбскага изъ Вольмара и Полоцка съ 1563 по 1579 годъ, и два отвѣтныя посланія царя. Извѣстно содержаніе этой переписки, единственной въ своемъ родѣ во всей русской исторіи. Наполненная взаимными укорами и обвиненіями, одинаково рѣзкими, даже необузданными съ обѣихъ сторонъ, эта переписка чрезвычайно характерна и для цѣлаго положенія тогдашней русской жизни, для опредѣленія царской власти, какъ понималъ ее самъцарь и какъ ея безграничности хотѣлъ ставить нравственные и политическіе предѣлы представитель удѣльно-княжескаго и боярскаго преданія,—наконецъ для самихъ соперниковъ, раздѣленныхъ непримиримой, личной и принципіальной враждой. Письма Грознаго, страстныя, исполненныя сознаніемъ своего царственнаго, безотвѣтственнаго могущества, вмѣстѣ съ тѣмъ книжническія и мелочныя, могли бы быть эпизодомъ Шекспировской драмы... Какъ исторически опредѣляется значеніе этой переписки, самаго столкновенія и бѣгства Курбскаго?

Этотъ вопросъ, много разъ привлекавшій вниманіе историковъ, остается до сихъ поръ неразрѣшеннымъ — между полнымъ осужденіемъ Курбскаго и его защитой, какъ съ политической, такъ и съ нравственной стороны. Трудность рѣшенія въ томъ, что этотъ частный вопросъ связанъ съ болѣе широкимъ вопросомъ о характерѣ личности и дѣятельности самого Ивана Грознаго. Полное опредѣленіе того и другого еще не достигнуто нашей исторіографіей. Первый издатель Курбскаго говорилъ: "До появленія въ свѣтъ ІХ тома Исторіи Государства Россійскаго, у насъ признавали Іоанна государемъ великимъ, видѣли въ немъ завоевателя трехъ царствъ и еще болѣе мудраго, попечительнаго законодателя. Знали, что онъ былъ жестокосердъ, но только потемнымъ преданіямъ, и отчасти извиняли его во многихъ дѣлахъ, считая ихъ необходимыми для учрежденія благодѣтельнаго самодержавія. Самъ Петръ Великій хотѣлъ оправдать его. Это мнѣніе поколебалъ Карамзинъ". Но послѣ Карамзина великое значеніе Ивана Грознаго, независимо отъ картины, нарисованной Карамзинымъ, или наперекоръ ей, было выставлено новыми историками, которые въ дѣятельности Ивана Грознаго увидѣли успѣхъ государственной идеи надъ отживающей стариной. Та-

вовъ былъ взглядъ Кавелина и Соловьева. Въ ихъ глазахъ зрелище мрачныхъ свиръпостей Грознаго застилалось представленіемъ объ его стремленіи въ государственному единству, которому будто бы продолжали грозить притязанія хотя отжившаго, но еще опаснаго удъльнаго сепаратизма и боярскихъ притязаній. Затімь, снова выдвигалась другая точка зрівнія, находившая, что для достиженія подобной цели не было надобности въ тъхъ странныхъ и страшныхъ мърахъ (какъ опричнина и казни), какін принималъ Грозный, и что эта правительственная мудрость едва-ли могла вознаградить последовавшую деморализацію. Но и эта точка зренія не была достаточно развита; въ ответь явились новыя апологіи Грознаго, въ которыхъ опять указывалась государственная необходимость его политики, напримъръ, извъстная цълесообразность опричнины, а его жестовости признаны чуть не легендой, — многія казни сочтены вымышленными, извъстія о другихъ преувеличенными! И несмотря на то, мрачная легенда такъ сильна, что еще недавно въ нашей литературъ появилось два спеціальныхъ трактата о психическомъ разстройствъ Грознаго... Однимъ словомъ, вопросъ, для ръщенія котораго нужны усиленныя изысканія историка, юриста, психолога (и, можетъ быть, психіатра), остается открытымъ.

Въ связи съ этимъ колебались взгляды на дѣятельность Курбскаго, въ частности на фактъ его бѣгства. "Русскіе историки новой школы, — говорить одинъ изъ новѣйшихъ изслѣдователей этого вопроса, — видѣли въ кн. Курбскомъ представителя идей отживающей старины, въ Иванѣ IV — представителя новой государственной идеи... Разумѣется, между представителями этихъ различныхъ направленій должна была возникнуть борьба, и воть эта-то борьба, по словамъ апологистовъ Ивана IV, и характеризуетъ вторую половину XVI вѣка русской жизни.

"Кто же, спрашивается, вышель побъдителемь изъ этой борьбы? Кто же изъ борцовъ—гонитель? Кто жертва?

"Карамзинъ, не обинуясь, назвалъ жертвами Курбскаго съ товарищи, Арцыбашевъ — Ивана IV. Послъдняго мивнія держались и поздивише русскіе историки, за исключеніемъ Погодина" 1).

Такая дилемма могла быть поставлена, и если она ставится, то по всёмъ условіямъ характеровъ и событій представить Ивана Грознаго "жертвой" очень мудрено. Предшествующія отношенія Курбскаго въ царю до сихъ поръ не выяснены; намеки сохра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Князь А. М. Курбскій. М. II—скаго. Казань, 1873.



нившихся извъстій остаются темны; общій тонъ переписви Курбскаго съ Грознымъ гораздо меньше указываетъ на какіе-либо политические принципы, чемъ на чисто личныя отношения — съ одной стороны необузданнаго деспота, разъяреннаго тъмъ, что изъ рукъ его ускользнула намъченная жертва, съ другой-человъка, спасавшаго свою жизнь, но чувствовавшаго свою правоту. Конечно, со стороны Ивана Грознаго приведены были аргументы, носившіе и политическій характеръ, по которымъ онъ былъ совершенно правъ, а "собака" Курбскій кругомъ виноватъ. Первое посланіе Грознаго въ отвътъ Курбскому въ высшей степени характерно излагаеть его представленія о своей власти; посланіе усыпано цитатами изъ писанія, ссылками на исторію. Онъ-царь ветхозавътнаго и византійскаго образца: онъ поставленъ самимъ Богомъ, и его власти нътъ предъла; возстание Курбскаго противъ него есть возстаніе противъ самого Бога: "Ты же, тыла ради, душу погубилъ еси, и славы ради мимотекущія нельпотную славу пріобръль еси, и не на человъка возъярився, но на Бога возсталь еси. Разумъй же, обдникъ, отъ наковы высоты и въ кавову пропасть душею и теломъ сшель еси! Сбыстся на тебе реченное: и еже имъя мнится, взято будетъ отъ него! Се твое благочестіе, еже самолюбія ради ногубиль еси, а не Бога ради! " И рядомъ иронія и казуистика инквизитора: "Аще праведенъ и благочестивъ еси по твоему гласу, почто убоялся еси неповинныя смерти, еже нъсть смерть, но пріобрътеніе? Послъди всяко умрети же! Затьмъ, приводя тексть апостола Павла, онъ продолжаеть: "Смотри же сего и разумъвай, яко противляйся власти, Богу противится, и аще вто Богу противится, сіи отступниви именуются, уже убо горчайшее согръщение". Новый текстъ о повиновеніи господамъ, не только благимъ, но и строптивымъ, долженъ еще разъ оправдать авторитетомъ священнаго писанія его право-на мучительство: "се бо есть воля Господня, еже благое творяще, пострадати"! Въ примъръ онъ приводить ему слугу его: "Како же не устрамишися раба своего, Васьки Шибанова? Еще бо онъ благочестие свое соблюде, и предъ царемъ и предо всёмъ народомъ, при смертныхъ вратёхъ стоя, и ради врестнаго дълованія тебе не отвержеся, и похваляя и всячески за тя умрети тщашеся". Иванъ Грозный не чувствоваль, что самый поступовъ его съ Шибановымъ ронялъ его нравственное достоинство и былъ насмъщкой надъ христіанскимъ ученіемъ.
Въ чемъ было политическое значеніе спора? Давно указано

Въ чемъ было политическое значение спора? Давно указано было, что объ стороны впадали въ преувеличение во взаимныхъ обвиненияхъ: какъ Иванъ Грозный создавалъ не существовавшия

преступленія, такъ и въ словахъ Курбскаго проглядываетъ признаніе, что Сильвестръ и Адашевъ, которыхъ онъ защищаетъ, дълали опибки, въ концъ концовъ раздражившія царя противъ нихъ; но самъ Курбскій, повидимому, не имълъ вовсе такой роли въ правленіи, чтобы и на него можно было взвалить обвиненія, расточаемыя Грознымъ; по мнѣнію безпристрастныхъ историковъ, оти обвиненія часто были только клеветой.

Прискороный факть бъгства находить себъ достаточное объясненіе. Самъ Устряловъ, въ третьемъ изданіи "Сказаній", писалъ: "Очень можеть статься, что Курбскій, свидетель безчестной казни жнязя Михаила Репнина и Дмитрія Курлятева, угрожаемый смертью и самъ, вакъ другь Сильвестра, Адашева, Воротынсваго, Шереметева, не задолго предъ твиъ изгнанныхъ изъ Москвы, ръшился, по примъру князя Дмитрія Вишневецкаго и другихъ, спасти свою жизнь отъ въроятной казни удаленіемъ изъ Россін". Неизвъстно, при какихъ обстоятельствахъ, но несомнвино, что царь грозиль ему; впоследствім царскій гонець Колычевъ долженъ былъ говорить королю Сигизмунду: "Курбскаго и его советниковъ измены то, что онъ хотель надъ государемъ нашимъ и надъ его царицею Настасьею и надъ ихъ детьми умышляти всякое лихое дёло: и государь нашъ, увёдавъ его измѣны, хотъль-было его посмирити, и онъ побъжалъ". Лихое дъло было фантазіей, и о немъ никогда не было сказано чтонибудь ясно. Въ другой разъ, въ 1572, Иванъ Грозный обвиняль Курбскаго въ беседе съ Воропаемъ, агентомъ литовскихъ и польскихъ дворянъ. "Есть тамъ люди, събхавшіе изъ моей вемли въ вашу. Надобно опасаться, чтобъ эти люди, когда почують, что литовскіе и польскіе паны хотять им'ять меня государемъ, не събхали оттуда въ чью-нибудь землю подальше, либо въ орду, либо въ туркамъ. Пусть бы наши паны заранъе предупредили это потихоньку, да удержали ихъ, а я, клянусь Богомъ, объщаю, что этимъ людямъ не буду помнить ихъ неправды. Курбскій... отъбхаль въ вашу землю. Посмотри-ка, прошу, воть на этого (при этомъ онъ указалъ на своего старшаго сына)... воть этого дитяти мать, а мою жену отняль онъ у меня. И Богъ свидътель, что я даже и не думалъ вазнить его, я имълъ только нам'вреніе немножко убавить ему почестей и отобрать у него мъста, съ тъмъ, чтобы опять его пожаловать. Но онъ побоялся и отъбхалъ въ ливонскую землю. Этому, — прибавилъ Иванъ, — пусть бы ваши паны поубавили мъсть, да пусть бы посмотръли за нимъ, чтобы онъ оттуда не отправился куданибуль ...

"Эта ръчь Ивана, -- говоритъ М. П-скій, -- превосходно характеризуеть его мелочной ненавистный характерь, унижавшійся до очевидной лжи. Этоть "мужъ добрый и благочестивый, у котораго на всякую мысль готовъ быль тексть изъ священнаго Писанія — какъ отзывался о Грозномъ Баторій — этотъ "благочестивый мужъ" клянется Богомъ, что за смерть супруги-царицы онъ хотъль у виновнаго только поубавить почестей, съ тъмъ, чтобы послё возвратить ихъ. Въ дипломатическомъ разговоръ, где речь шла о соединеніи Литвы и Польши съ державою московскою, Иванъ не могъ пройти молчаніемъ діла бізглаго подданнаго, задъвшаго его самолюбіе, взводилъ на него чуждое ему преступленіе, и при этомъ влялся помиловать его, если онъ не уйлеть оть его рукъ" 1).

Въ 1578, Иванъ Грозный писалъ самому Курбскому: "А и съ женою меня вы про что разлучили? Только бы у меня не отняли юницы моея: ино бы Кроновы жертвы не было". Тоть же изследователь замечаеть, что въ словахъ "вы" Грозный обвиняеть здёсь всю партію, а не самого Курбскаго; въ упомянутомъ разговоръ съ Воропаемъ онъ взводилъ обвинение на одного Курбскаго, но ему самому все-таки не ръшался сказать, что онъ повиненъ въ этомъ преступленіи. Столь же странно обвиненіе, будто Курбскій хотьль стать "ярославскимь владыкою" или "въ Ярославлъ государити"; у Курбскаго, конечно, не могло быть такого фантастического намеренія, и если онъ напоминаль о своемъ происхождении отъ князей ярославскихъ, "влекомыхъ отъ роду великаго Владимира", и самъ назывался княземъ ярославскимъ, то это было не болъе какъ воспоминание о прежнемъ могуществъ его рода и упревъ Ивану Грозному: послъдній, пословамъ того же изследователя, самъ понималъ это, но прибегаль кь выдумкв за отсутствіемь действительной вины.

Нъкоторые новъйшіе историки, какъ мы видъли, хотять доказывать, что извъстія о жестокостяхъ Ивана Грознаго вымышлены или преувеличены, но достаточно и того, что не подлежить сомнинію. Чимь была "опала", видно изъ его собственнаго посланія въ нгумену Козьмъ: "что мнъ надъ чернецомъ опалятися или поругатися?.. Что на Шереметевыхъ гнъвъ держати, ино въдь есть братья его въ міру, и мив есть надъ въмъ опала своя положити". Это совершенно согласно съ тъмъ, что говорить Курбскій 2). Онь зналь, что его могло ждать вь

<sup>1)</sup> М. П—скій, стр. 20. А въ письмі къ Курбскому онъ прямо говориль, что желаль дать ему "пріобрівтеніе"—казнивши его
2) Въ предисловіи къ Маргариту: "Законъ Божій глаголеть: да не понесеть сынъ гріховь отца своего, а ни отець гріховь сына своего; каждий въ своемъ грість

Москвъ, какъ приверженца Сильвестра и Адашева, и здъсь простое объяснение его бъгства.

Курбскаго изображають представителемъ стараго дружиннаго начала, защищавшимъ "право" отъвзда и "право" совета; но этоть отъбадь быль только быгствомь недовольных и опальных в въ Литву, куда король переманиваль ихъ на службу, объщая свои милости, и Курбскій нигат не говорить объ этомъ "правъ"; право совъта-опять не было въ понятіяхъ Курбскаго какимъ-нибудь юридическимъ требованіемъ, а только желаніемъ, чтобы въ правленіи участвовали люди честные и опытные, какими онъ считаль своихъ друзей, -- онъ вступался только за убіенныхъ и опальныхъ. Тоть же изследователь замечаеть, что и самь Ивань Грозный открыль борьбу на смерть не старому отжившему порядку, а правителямъ и ихъ партін, которые сдѣлались ему ненавистны; по его собственному выраженію, "онъ за себя сталь". "Въ своихъ посланіяхъ въ Курбскому онъ защищаеть единственно себя, а не дъло Руси, которымъ наука хотъла обременить его темную память" (стр. 11). "Для Курбскаго съ теми подитическими и церковными взглядами, какіе онъ дълиль съ лучшими людьми своего времени, "по естественной человъческой нетерпъливости" предстояль одинь выходь или, скорве, быство изъ "запертаго царства русскаго", въ которомъ подавлялось "свободное человъческое естество", по его прекрасному выраженію" (стр. 29).

Въ Литвъ и на Волыни Курбскій вель печальную жизнь "между человъки тяжкими и зъло негостелюбными и къ тому въ ересяхъ различныхъ развращенными "1); среди нравовъ польскаго панства и въ немъ сказывался упорный, иногда необузданный московскій бояринь, но онь много работаль надь своими книжными дълами и тосковалъ по покинутой родинъ. Умирая, онъ предвидълъ бъдствія, которыя грозили его беззащитному семейству и потомъ дъйствительно его постигли. Сынъ его быль уже католикомъ.

Въ общей оцвикв исторического значения Курбского намъ представляется наиболее близкимъ къ истине взглядъ названнаго нами изследователя. При всехъ ошибкахъ и недостаткахъ его са-



умреть и по своей вин'в понесеть казнь. А ласкатели сов'втують, аще кого оклевещуть, и повиннымъ сотворять, и праведника грешникомъ учинять, и изменникомъ щутъ, и повиннымъ сотворятъ, и праведника гръшникомъ учинятъ, и измънникомъ нарекутъ, по ихъ обыкновенному слову, не токмо того безъ суда осуждаютъ и казни передаютъ, но и до трехъ поколъній, отъ отца и отъ матери по роду влекомыхъ, осуждаютъ и казнятъ, и всеродно погубляютъ, не только единоколънныхъ, но аще и знаемъ былъ, и сусъдъ, и мало ко дружбъ причастенъ, иже въ незамиреніе и бесчисленные зла, гнъвъ непримирительный и кровопролитіе производятъ на неповинныхъ" (Жизнь Курбскаго въ Литвъ и на Волыни, П, стр. 304).

1) Жизнь Курбскаго въ Литвъ и на Волыни, П, стр. 303.

мого и его друзей, "Курбскій быль лучшимь выразителемь тыхь идей русской гражданственности, которыя, очевидно, были доступны и другимъ лицамъ той же партін; но ни въ одномъ изъ нихъ не высказалось столько энергіи въ борьбъ, какъ въ Курбскомъ. Курбскій представляеть намъ образець техъ доблестей, кавія могла дать Русь XVI віка, давимая правительственнымъ терроромъ, стъсняемая въ свободъ изслъдованія истины, далекая отъ европейскаго запада. Курбскій-это гражданинъ, представитель идеи прогресса, вопіющій противъ тупого абсолютизма; это -- воинъ, не щадящій живота за дъло Руси; это---ученый, не довольствующійся тёмъ недостаточнымъ образовательнымъ матеріаломъ, съ которымъ уживались другіе внижники его времени: наконецъ, это-первый русскій публицистъ, неуклонно идущій по предположенному заранъе пути... Иванъ IV понималъ Курбскаго, не могь не чувствовать его превосходства въ ряду остальныхъ бояръ, не стыдился вступить съ нимъ въ переписку, въ которой тщетно старался уязвить своего врага вымышляемыми преступленіями или неприличнымъ упрекомъ... И если въ перепискъ съ Курбскимъ у Ивана недоставало пороху, то онъ нагибался до земли и не гнушался державною десницею поднять даже комъ грязи, чтобы хотя ею бросить въ очи своего жестокаго обличителя. Словомъ, характеръ переписки между Иваномъ и Курбскимъ чисто личный, ничего государственнаго въ ней нътъ, и наименъе государственности въ томъ, въ чемъ ее нъкоторые видѣли".

Литература о Максим'в Грек'в довольно значительна:
— Историческое изв'ястие о Максим'в Грек'в, въ В'ясти. Европы 1813, ноябрь, -- кажется, митр. Евгенія.

— О трудахъ Максима Грека, въ Журн. мин. просв. 1834, ч. III.

- Москвитянинъ, 1842, № 11, ст. Филарета Черниговскаго.
   Судное дъло Максима Грека и Вассіана Патрикъева, и Пренія съ митр. Даніиломъ, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и древн. 1847, № 7 **и** 9.
- "Максимъ Гревъ, святогорецъ" (статья А. В. Горскаго), въ Прибавленіяхъ къ Твореніямъ св. отцевъ въ русскомъ переводъ. Москва, 1859, ч. XVIII.

— Нильскій, "Максимъ Грекъ, какъ испов'ядникъ просв'ященія", въ "Христ. Чтеніи", 1862, мартъ.

— Максимъ Грекъ. Изслъдование Владимира Иконникова. Киевъ, 1865—1866 (изъ кіевскихъ Унив. Извъстій).

— В. Жмакинъ, "Митрополить Даніилъ". М. 1881, стр. 151 и лалве.

— Сочиненія преподобнаго Максима Грека, изданныя при Казанской духовной академіи. Казань, 1859 — 1862, три части (сюда не вошли нѣсколько сочиненій, напечатанныхъ ранѣе: въ "Скрижали", 1656, въ Церковной Исторіи митрополита Платона, въ Журн. мин. пр. 1834, въ Москвитянинѣ, 1842).

— Въ исторіяхъ русской церкви Макарія, Филарета, Зна-

менскаго и др.

— Соловьевъ, Ист. Россіи, т. V.

- Костомаровъ, Русская исторія въ жизнеописаніяхъ, гл. XVII. Впрочемъ, дѣятельность Максима Грека не изслѣдована съ должною полнотой и до сихъ поръ; кромѣ того, до сихъ поръ не нашлось, а быть можеть, уже не существуеть многихъ документовъ, относящихся къ его суднымъ дѣламъ; не были достаточно изслѣдованы и его книжныя исправленія.
- Нелидовъ, "Максимъ Грекъ", въ сборникъ: "Десять чтеній по литературъ". М. 1895.
- О д'вительности князя-инока Вассіана Косого-Патрик'вева подробно у Жмакина, во глав'в о борьб'в митр. Даніила съ заволжцами.

— Судное діло, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и древн. 1847,

**№** 9.

- А. С. Павловъ, въ казанскомъ "Православномъ Собесѣдникъ", 1863, изданіе полемическихъ сочиненій Вассіана.
- Хрущовъ, "Князь-инокъ В. Патрикѣевъ", въ Др. и Новой. Россіи, 1875, № 3.
  - Въ исторіяхъ р. церкви.

О Беседе Валаамскихъ чудотворцевъ:

- "Разсужденіе инока-князя Вассіана о неприличіи монастырямъ владыть вотчинами", въ Чтеніяхъ 1859, кн. III.
- А. С. Павловъ, въ "Правосл. Собесъдникъ", 1863, кн. I: "Земское направленіе русской духовной письменности".—Противъ миънія Павлова:
- К. Невоструевъ, въ разборъ книги Хрущова объ Іосифъ Волоцкомъ, въ XII отчетъ объ Уваровскихъ преміяхъ, 1869.—Возраженія Невоструеву:

— А. С. Павловъ, Историческій очеркъ секуляризаціи церков-

ныхъ земель. Одесса, 1871, стр. 136-137.

— "Беседа преподобныхъ Сергія и Германа Валаамскихъ чудотворцевъ. Апокрифическій памятникъ XVI-го века". Спб. 1889 (изд. Археографической Коммиссіи). Съ обстоятельнымъ введеніемъ В. Дружинина и М. Дьяконова, гдё указана исторія вопроса о памятнике, разобранъ его составъ и дается опредёленіе его времени; текстъ изданъ по тринадцати спискамъ "Беседы", почти исключительно изъ XVII века.

Объ ересяхъ Башкина и Өеодосія Косого:

— Въ исторіяхъ церкви Макарія, Филарета, Знаменскаго и пр.

— Емельяновъ, "Ересь Башкина и Өеодосія Косого", въ Трудахъ Кіевской дух. академін. 1862, Ц.

— Костомаровъ, Историческія монографіи, Спб. 1863, т. І ("Ве-

ликорусскіе религіозные вольнодумцы въ XVI вѣкѣ"); Русская исторія въ жизнеописаніяхъ, гл. XIX: Матвей Семеновичь Башкинъ и его соучастники.

— И. Малышевскій, "Подложное письмо половца Ивана Смеры

къ вел. кн. Владиміру", въ Трудахъ Кіев. дух. ак. 1876, И.

— П. О. Николаевскій, въ "Дух. Въстникъ", 1865, май.

— Ө. Калугинъ, "Зиновій, инокъ Отенскій, и его богословскополемическія и церковно-учительныя произведенія". Спб. 1894. Здівсь,

стр. 44 и др. обзоръ мнвній объ ереси Косого.

— Изданія сочиненій: "Истины показаніе къ вопросившимъ о новомъ ученіи". Сочиненіе инока Зиновія. Казань, 1863 (отдъльно изъ "Прав. Собесъдника"); "Многословное посланіе" издано было Андреемъ Поповымъ, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и древн. 1880, кн. ІІ; Слово Зиновія объ открытіи мощей архіепископа Іоны новгородскаго, издано въ приложеніяхъ къ книгь Калугина.

— Объ Артеміи, указанное изследованіе свящ. Сергія Садковскаго, въ "Чтеніяхъ" 1891, книга IV.

— В. Боцяновскій, разборъ сочиненія Калугина, въ Журн. мин. просв. 1894, ноябрь. Критикъ указываеть, что остадся все-таки неразработаннымъ вопросъ объ источникахъ вниги Зиновія, а вмёстё о достовърности свъдъній, сообщаемыхъ имъ относительно ереси Оеодосія Косого. Между прочимъ критикъ настаиваеть на томъ, что "Многословное посланіе", которое приписывалось Зиновію, ему не принадлежить и было сочинениемъ упомянутаго троицкаго игумена Артемія, — какъ это было предположено И. Н. Ждановымъ ("Очеркъ умственной жизни Россіи въ XVI и XVII в'вкахъ". Литографир. изданіе. Спб. 1890).

Объ Иванъ Грозномъ и кн. Курбскомъ:

. — Карамзинъ Ист. госуд. Росс. т. IX.

— Полевой, Исторія русскаго народа, VI, стр. 344—359.

— Погодинъ, Историво-критические отрывки. М. 1847, І, стр. 225—271 (2-е изд. 1867), и "Царь Иванъ Васильевичъ", въ Архивъ истор. и практ. сведеній, Калачова, 1859, кн. У.

— Кавелинъ, Взглядъ на юридическій быть др. Россіи (1847)

въ Сочиненіяхъ. Спб. 1897, т. І.

— Соловьевъ, Ист. Россіи, т. VI.

— Костомаровъ, Рус. исторія въ жизнеописаніяхъ, гл. XX; о Сильвестръ и Адашевъ, гл. XVIII.

— Ключевскій, Боярская дума древней Руси. М. 1882, стр. 298.

Ю. Самаринъ, Сочиненія, т. V. М. 1880, стр. 205—206 (въ въ диссертаціи о Өеофанъ Прокоповичь и Яворскомъ, 1844).

Бестужевъ - Рюминъ, Русская исторія. Т. ІІ, вып. І, Спб.

1885, стр. 315—319.

- . Евг. Бъловъ, Объ историческомъ значени русскаго боярства до конца XVII въка. Спб. 1886; Русская исторія до реформы Петра Великаго. Спб. 1895.
- Н. К. Михайловскій. Критическіе опыты. Ш. Иванъ Грозный въ русской литературъ... Спб. 1895.

— Як. Чистовичь, Исторія первыхь медицинскихь школь въ Россін. Спб. 1883. Вь приложеніяхь: "Душевная бользнь царя Ивана IV Васильевича Грознаго", стр. LV—LX.

 Проф. Й. И. Ковалевскій, Іоаннъ Грозный и его душевное состояніе. (Психіатрическіе эскизы изъ исторіи. Вып. ІІ). Харьковъ,

1893.

Устряловъ, Сказанія князя Курбскаго. Спб. 1833 и друг. изд.
 Жизнь кн. Курбскаго въ Литвъ и на Волыни. Кіевъ, 1849—1850, два тома.

— С. Горскій, Жизнь и историческое значеніе кн. А. М. Курбскаго. Казань 1854 (обвиненіе Курбскаго; объ этомъ ст. Н. А. По-пова, въ "Атенев", 1858, ч. 7).

— Опоковъ, Кн. А. М. Курбскій, въ Кіевскихъ унив. Изв. 1872,

и отлъльно (защита).

— М. П—скій, "Князь А. М. Курбскій. Историко-библіографическія зам'ятки по поводу посл'ядняго изданія его Сказаній, въ "Уч. Запискахъ" Каз. унив. и отд'яльно. Казань 1873 (защита, лучшая вълитератур'я о Курбскомъ).

## ГЛАВА XVI.

## ИТОГИ МОСКОВСКАГО ЦАРСТВА.

Политическій усп'яхъ Москвы.—Его односторонность бытовая и образовательная.—Историческое значеніе Ивана Грознаго.—Понятія о высокомъ назначеніи Москвы.—Посланія старца Филовея.—Политическое объединеніе въ "царствъ".—Д'явтельность митр. Макарія.—Канонизація русскихъ святыхъ.—Стоглавъ.—"Четьн-Минен" митр. Макарія.—Домострой.—Стремленіе закрыпить старину.

Когда говорять о старомъ самобытномъ русскомъ преданіи, о подлинныхъ началахъ русской жизни, которыя покинуты были съ XVIII-го въка, то этой настоящей русской старины надо искать не столько въ непосредственной до-Петровской эпохѣ, сколько въ Московскомъ царствъ XVI-го въка. Семнадцатый въкъ, особливо къ концу, былъ уже сильно затронутъ новымъ движеніемъ; въ жизни начался расколъ, не только тоть, который отдёлиль большую массу народа отъ господствующей церкви, но и тотъ, какой возникалъ въ другомъ слов общества, гдв назападному образованію; гдѣ явились чиналась наклонность къ дъятели южно-русской и западно-русской школы, которые, въ свою очередь, возбуждали недовъріе или даже прямую вражду въ людяхъ стараго въка; гдъ начинается, наконецъ, то исканіе новыхъ формъ культурной жизни, которое закончилось и затерялось потомъ въ Петровской реформъ. Правда, старина была сильна и теперь; приверженцевъ ея можно было встретить въ самомъ обществъ XVIII въка, --- но еслибы мы искали подлинныхъ, нетронутыхъ формъ этой старины въ ея полномъ господствъ, мы нашли бы ихъ только въ Московскомъ царствъ XVI-го стольтія.

Это была характерная и критическая эпоха. Въ это время вполнъ сформировался тотъ складъ государственнаго, церковнаго и общественнаго быта, который готовился издавна, зарождаясь

впервые подъ гнетомъ татарскаго владычества и возростая главнымъ образомъ въ исторіи Москвы. Среди всёхъ треволненій русской жизни того періода невозможно не видёть этого основного движенія, которое все больше отодвигало русскую древность первыхъ въковъ и ставило на ея мъсто вторую національную формацію. Московское царство слагалось въ теченіе нъсколькихъ формацію. Московское царство слагалось въ теченіе нѣсколькихъ столѣтій, съ первыхъ, сначала робкихъ и мелкихъ, собирателей до тѣхъ московскихъ государей XV вѣка, которые въ сущности были уже царями, не нося пока царскаго титула. Нѣкоторые изъ новѣйшихъ историковъ видѣли еще въ теченіе XVI вѣка, въ самое царствованіе Грознаго, опасное броженіе старыхъ удѣльныхъ элементовъ; но въ сущности уже при Иванѣ III какое-либо органическое противодѣйствіе этихъ элементовъ возникавшему царству было немыслимо; намъ хотять изобразить эти кавшему царству было немыслимо; намъ хотятъ изобразить эти элементы опасными даже при Иванъ Грозномъ; но боярскія интриги—и только интриги, а не политическое движеніе, —могли разыграться, лишь благодаря тому, что на великокняжескомъ престолъ была то женщина, то ребеновъ: и эта роль боярства, изъ старыхъ удъльныхъ князей, была возможна лишь потому, что оно гнъздилось подлъ великокняжескаго престола. Трудно представить себъ (и упомянутые историки этого не объясняютъ), въ какую форму могло бы сложиться это противодъйствіе удъльнобоярскихъ элементовъ, чтобы повліять на самый характеръ госуроственняго строя: независимость удътовъ была немыслима: сударственнаго строя: независимость удёловь была немыслима; удёльно-боярскія притязанія не шли дальше придворной борьбы; единственный практическій протесть могь заключаться въ "отъ-вздв", но и онъ превращался въ бъгство, которому только слу-\*ВЗДВ ", но и онъ превращался въ бъгство, которому только случайно помогало то обстоятельство, что рядомъ была другая русская страна, хотя подъ чуждой властью. Передъ тъмъ цълые въка прошли въ безплодной борьбъ удъльныхъ родовъ, руководившихся разрозненными эгоистическими интересами; удъльный сепаратизмъ долженъ былъ, наконецъ, вызвать противовъсъ въ стремленіи къ государственному объединенію, и разъ эта общая цъль была поставлена, удъльное начало было подорвано окончательно и навсегда: съ тъмъ содержаніемъ, какое оно заявляло въ исторіи, оно потеряло право на существованіе.

Успъхъ Москвы былъ, однако, очень односторонній. Государство объединилось прежде всего въ силу внъшнихъ, такъ сказать, боевыхъ требованій. Первой необходимостью было сосредоточеніе народныхъ силъ для внъшняго обезпеченія національной жизни. Русскій народъ раскидывался на огромномъ пространствъ, но ему еще грозила опасность отъ стараго врага

странствъ, но ему еще грозила опасность отъ стараго врага

на востокъ, югъ и отъ новыхъ враговъ на западъ: въ этомъ последнемъ направленіи борьба была труднее, и московское государство стало въ особенности распространяться на востокъ, гдъ оно было сильнъе и матеріальными и культурными средствами; въ концъ концовъ, захвативъ Новгородъ и Псковъ, оно одерживало важные успъхи и на западъ. Внъшняя сила государства уже съ конца XV въка производила сильное впечатлъ-ніе въ разныхъ направленіяхъ. На югъ, въ славянскихъ земляхъ послъ паденія славянскихъ царствъ, и въ греческомъ міръ послъ паденія Константинополя, московская Россія осталась единственнымъ свободнымъ и сильнымъ православнымъ государствомъ, и здёсь начинали искать въ ней помощи и милостыни. На востокъ магометанскія массы послъ паденія Казани и Астрахани остались върны своей религіи и чуждаются донынъ русскаго культурнаго вліянія; но высшій слой, царевичи, князья, мурзы и т. д. давно (даже во времена татарскаго ига) склонялись къ этому вліянію, принимали врещеніе и вступали въ ряды русскихъ князей, бояръ и служилаго сословія. На западъ эта сила московскаго государства также обратила на себя внимание и вошла въ разсчеты западной европейской политики, государственной и церковной.

Въ этихъ политическихъ условіяхъ, внутреннихъ и внёшнихъ, шло образованіе политическихъ идей московскаго великаго княжества, ставшаго, наконецъ, царствомъ, и эти идеи достигли своего полнаго выраженія ко временамъ Ивана Грознаго...

Этому широкому политическому горизонту далеко не отвъчали однако средства умственнаго образованія и культуры. Интересы образованія были заброшены издавна. Руководящій классъ, князья и боярство еще въ періодъ до-татарскомъ были поглощены тъсными вопросами удъльнаго быта и ихъ мысль не возвышалась до тъхъ широкихъ интересовъ народа, какіе нъкогда одушевляли даже древнихъ князей, какъ Владимиръ Святой, Ярославъ, Владимиръ Мономахъ. Съ теченіемъ времени единственной формой образованія стала элементарная грамотность и то "книжное почитаніе", которое такъ восхваляемо было старыми книжниками, но съ которымъ они пребывали въ состояніи полнаго застоя и крайней скудости знаній. Въ концѣ концовъ совсѣмъ заглохла всякая потребность умственнаго труда и распространилось то недовъріе къ "мнѣнію", т.-е. къ работь мысли, которое надолго (даже до нашихъ дней) осталось трудно одолимой помѣхой къ распространенію просвъщенія. Послъдствія такого положенія вещей мы видѣли: крайній недостатокъ книж-

ныхъ людей, даже для исполненія церковныхъ нуждъ; слѣпая вѣра въ букву и вмѣстѣ порча книгъ; въ огромной массѣ людей превращеніе вѣры въ обрядовое суевѣріе; распространеніе ересей, которое между прочимъ было связано съ простой бѣдностью образованія, и противъ которыхъ высокопоставленные въ іерархіи книжники считали единственно возможнымъ и необходимымъ дѣйствоватъ только казнями; наконецъ вызовъ чужихъ ученыхъ людей, какъ Максимъ Грекъ, — потому что своихъ совсѣмъ не было, — и тяжелая судьба этихъ ученыхъ людей въ невѣжественной великой средѣ. Книжные вопросы становились однако дѣломъ важнымъ не только для церкви, но и для самого государства: для обрядоваго суевѣрія, которое было всеобщимъ, требовалось, нанаконецъ, опредѣлитъ хотя бы правильность чтенія, когда было въ ходу множество испорченныхъ книгъ; подобные вопросы, какъ и сужденіе о ересяхъ и еретикахъ, разрѣшались соборами, гдѣ кромѣ высшихъ іерарховъ и особливо почитаемыхъ старцевъ, являлись царь и бояре, — но и послѣ этихъ соборовъ тягостное положеніе вещей оставалось по прежнему безъисходнымъ.

Въ половинъ XVI въка на московскомъ великокняжескомъ престолъ быль юноша, будущій Иванъ Грозный. Мы говорили уже, что личность и дъятельность его до сихъ поръ составляютъ неразръшенную историческую задачу. Несомнънно, это была оригинальная и одаренная натура; съ дътства, повидимому, испорченный дурною обстановкой, съ пренебреженнымъ воспитаніемъ, онъ пріобрълъ задатки будущаго деспота и тирана, но рано пріобрълъ и широкую начитанность, которая была тогдашнимъ образованіемъ, и воспринялъ идеи, подобавшія московскому царю той эпохи. Новъйшіе историки ревностно защищають его память во имя его великой государственной заслуги; но для точности необходимо вспомнить предшествующую исторію и отрицательныя стороны его собственнаго дъла. Его личная иниціатива въ государственномъ дълъ въ очень сильной степени опиралась на предъидущее, часто была только какъ бы вынужденнымъ продолженіемъ стараго, и многіе историки уже значительно ограничивали размъры его иниціативы, какъ и строго судили глубокій нравственный вредъ его необузданностей, не говоря объ его личномъ нравственномъ извращеніи.

Въ самомъ дѣлѣ до сихъ поръ, —вслѣдствіе обычной, отчасти оффиціальной сухости лѣтописнаго разсказа, —намъ далеко не достаточно извѣстпы подробности внутренней исторіи того времени: не вполнѣ ясно, что въ лучшихъ дѣлахъ Ивана Грозпаго бывало его собственной мыслью или что было дѣломъ его совѣтнь-

ковъ и руководителей, что указывалось прямо жизнью; какаж была роль Сильвестра, Адашева, митрополита Макарія; съ другой стороны были ли достаточны мотивы того свирѣпаго преслѣдованія, жертвой котораго были его бояре и которое такъ настойчиво оправдывается нѣкоторыми новѣйшими историками. Понятно, что только съ точнымъ изслѣдованіемъ этихъ вопросовъдля насъ выяснится дѣйствительное значеніе личности и эпохи Ивана Грознаго.

Нъкогда Константинъ Аксаковъ 1) указывалъ въ Иванъ Грозномъ природу "художественную". Казалось бы страннымъ прилагать эту черту къ дъяніямъ злобнаго мучителя: но дъйствительно, у Ивана Грознаго была фантазія, наклонность къ реторической окраскъ своихъ дъяній, любовь къ царственной пышности, къ высокопарному языку въ ръчахъ. Никто изъ московскихъ государей прежняго времени не выступалъ на всенародную сцену, какъ Иванъ Грозный, никто такъ не искалъ театральности и эффекта; ни у кого государственное дъло не облекалось въ такія выдумки, какъ удаленіе въ Александровсвую слободу, посланія въ мосвовскому народу, монашеское переодъванье и т. п.; одной изъ такихъ выдумовъ была опричнина, и новъйшіе историки оправдывають ся учрежденіе, какъ ловкій шахматный ходъ, цёлью котораго было окончательно разбить удёльную традицію и поставить боярство въ прямую зависимость отъ царской воли. Дёло въ томъ, однако, что царскій авторитеть и безъ того быль уже достаточно силенъ, а предполагаемая государственная польза опричнины сопровождалась насильствами опричниковъ, которыя вмёстё сь другими однородными фактами должны были оставить самый печальный слёдъ на народномъ характере. Историки мало останавливались и на другой чертв Ивана Грознаго. Среди государственныхъплановъ слишвомъ выдается грубое и воварное себялюбіе. Эта черта была уже замічена по его собственными признаніями вы

<sup>1) &</sup>quot;Поаннъ IV былъ—природа художественная, художественная въ жизни. Образи являлись ему и увлекали его своем вибинею красотою; онъ художественно понималь добро, красоту его, понималь красоту раскаянія, красоту доблести—и, наконець, самие ужаси влекли его къ себъ своею страшною картинностью. Одно чувство художественности, не утвержденное на строгомъ, на суровомъ нравственномъчувстве, есть одна изъ величайшихъ опасностей душть человъка... Человъкъ довольствуется однимъ благоуханіемъ добра, а добро, само по себъ, вещь для него слишкомъ грубая, тяжелая и черствая. Это человъкъ, безиравственний на дълъ, но помимающій художественную красоту добра и приходящій отъ нея въ умиленіе" (!) и т. д. (Полное собраніе сочин. К. С. Аксакова. М. 1861, І, стр. 167—168). Этому вторилъ и Костомаровъ (О значеніи критическихъ трудовъ К. Аксакова по русской исторіш. Спб. 1861); Бестужевъ-Рюмивъ (Р. Ист. II, 1, стр. 317), повидимому, считаетъ это митніе о "художественности" Грознаго странною причудой.



носланіи въ Курбскому, вогда онъ говориль о преслідованіи боярь: онъ могь "за себя стать", но въ личномъ мщеніи забывалось и христіанство, на которое онъ постоянно ссылался, и государство,—какъ забывалось государство и тогда, когда онъ собирался повинуть Россію и біжать въ Англію, или когда въ разговорахъ съ иноземцами браниль русскій народь, для просвіщенія котораго онъ ничего не придумаль сділать, а для нравственной порчи сділаль очень много.

Въ политической жизни московскаго государства, внъшней и внутренией, Иванъ Грозный тесно связанъ съ делами и стремленіями своихъ предшественниковъ. Паденіе татарскихъ царствъ близилось само собой; покореніе ихъ, конечно, потребовавшее значительной энергія, увеличило его авторитеть. Завоеваніе Сибири, опять стоявшее на очереди, было начато совствить независимо отъ московскаго правительства. Внутри, значение уделовъ, независимость Новгорода и Пскова подорваны были задолго до Грознаго. Едва-ли сомнительно, что Иванъ Грозный преувеличиваль опасности отъ боярства и отъ навлонности Новгорода жъ Литвъ; и если даже допустить, что его подозрънія имъли навъстное основаніе, его политика была только истребленіемъ: боярство могло быть воздержано гораздо менте жестокими средствами, а съ паденіемъ Новгорода, съ истребленіемъ и выселеніемъ его-жителей, несомніно потеряна была значительная доля его культурныхъ пріобр'втеній. Факты производили свое двиствіе: власть московскаго царя выросла и установилась, но съ національнымъ ущербомъ.

Возвеличеніе этой власти было одной изъ главныхъ заботъ Ивана Грознаго, но и здёсь онъ только довершалъ давно начатое дёло. Приблизительно со второй половины XV-го вёка, лётъ за сто до Грознаго, идея московскаго царства уже созрёвала. Нервостепенное значеніе Москвы не подлежало сомнёнію: съ конца XV вёка московскій великій князь иногда уже называется царемъ. Къ идеё "царства" вели всё книжныя, затёмъ народныя, наконецъ, практическія соображенія. Разъ Москва свергла татарское иго, свободное московское государство уже тёмъ самымъ превращалось въ царство: это было уже единственное нолитическое представленіе. Его вычитывали изъ библейской исторіи и изъ всёхъ византійскихъ писаній, знавшихъ политическую власть только въ лицё византійскаго императора. Съ XIV вёка московскаго великокняженія; въ XV вёкё московскіе государи пріобрётають сильныхъ союзниковъ въ цёлой группё мона-

стырскихъ дъятелей, -- такова была, кромъ школы Сергія Радонежскаго, школа Пафнутія Боровскаго. Выученикъ этой последней школы быль Іосифъ Волоцкій, и затімь цілый рядь его ревностныхъ последователей, въ числе которыхъ былъ, наконецъ, знаменитый митрополить Макарій, другь и наставникь Грознаговъ первую половину его царствованія. Іосифъ Волоцкій понималъ церковную и политическую жизнь только въ теснейшемъ ихъ союзъ и въ тъхъ чертахъ, какія онъ видълъ въ византійскихъ писаніяхъ и исторіи. Церковь им'вла свои права, государство имъло свои, но оно должно было поддерживать церковь, вопервыхъ, обезпечивая ея имънія, и во-вторыхъ, преслъдуя по ея указанію, еретиковъ: въ Москвъ еще не было царя, но Іосифъ примънялъ въ московскому князю тъ чертъ власти, какими въ писаніяхъ окруженъ быль византійскій императоръ; для него уже готовъ былъ московскій царь съ византійскими аттрибутами и съ теми чертами власти суровой, какія создавались грубыми понятіями и нравами въка.

Къ двадцатымъ годамъ XVI столътія относятся очень распространенныя въ свое время посланія Филовея, старца Елеазарова. псковскаго монастыря, къ одному дьяку и къ самому великому князю Василію Ивановичу. Первое написано было по поводу того же Николая Немчина (Булева), котораго обличаль Максимъ Грекъ и который по своему звъздочетству предсказывалъ на. 1524 годъ великое "премъненіе" не только на землъ, но на солнцѣ, лунѣ и во всемъ мірѣ. Старецъ Филовей, конечно, опровергаеть звъздочетство: всякая тварь обновляется в обращается духомъ святымъ, а не звъздами; звъзды и планеты не имъютъ жизни и сами движутся, ангельскими силами (по Шестодневу и Индикоплову); толки о вліяній зв'єздъ на судьбу людей — это "кощуны и басни", идущія оть халдеевъ; перемъны въ странахъ идуть также не оть звъздъ, а оть Бога, который за благочестіе ихъ возвышаєть, а за гръхи предаєть на разореніе, какъ предаль грековъ 90 лътъ тому назадъ (за измъну православію на флорентинскомъ соборъ). Но и латины не правы, когда говорять о благоволеніи къ нимъ Бога, почему и царство римское стоить "неподвижно": латины— настоящіе еретики, и если стіны ихъ великаго Рима не пленены, то пленены ихъ души дьяволомъ, --- и по мевнію старца Филовея одно изъ главныхъ, если не главное преступление латинянъ состоить въ томъ, что они служать на опръснокахъ. А теперь, -- говорить старець Филооей, — есть только одно православное царство московское: "Нынъшнее православное царствіе пресвътльйшаго и великостолнъй-

толь святых вседенскій церкви, иже вмѣсто римской и константинопольской, иже есть въ богоспасенномъ градъ Москвъ, святого и славнаго Успенія пресвятыя Богородицы, иже едина во всей вседеннъй паче солнца свѣтится... Вся христіанская царства преидоша въ конецъ и снидошася во едино царство нашего государя, по пророческимъ книгамъ, то-есть россійское царство; два убо Рима падоша, а третій стоитъ, а четвертому не быти. Многажды апостолъ Павелъ поминаетъ Рима въ посланіихъ, въ толкованіи глаголетъ Римъ—весь міръ; уже бо христіанской церкви исполнися глаголъ блаженнаго Давида" (приводятся пророчества Давида и Іоанна Богослова)... "Видиши ли, ... яко христіанскій царства потопишася отъ невърныхъ. Токмо единаго нашего государя царство, благодатію Христовою, стоитъ"... Но старецъ предостерегаетъ: "подобаетъ царствующему держати сіе съ великимъ опасеніемъ и къ Богу обращеніемъ; и не уповати на злато и на богатство исчезновенное".

Въ посланіи къ великому внязю Василію Ивановичу, старецъ Филовей указывать, что великій князь долженъ позаботиться, чтобы не "вдовствовала святая соборная церковь": онъ разумѣлъ Новгородъ и Псковъ, которые не имѣли своего владыки послѣ низложенія архіепископа Серапіона, возставшаго противъ присоединенія монастырей Іосифа Волоцкаго къ московской епархіи; но и здѣсь повторяеть свою увѣренность, что Москвѣ суждено преемство послѣ Византіи. "Стараго Рима церкви, — пишеть онъ, — падеся невѣріемъ Аполлинаріевы ереси; второго же Рима, Константинова града, церкви агарины внуцы сѣкирами и оскордми разсѣкоша двери. Сія же нынѣ третьяго новаго Рима державнаго твоего царствія святая соборная апостольская церкви, иже въ концыхъ вселеныя въ православной христіанстѣй вѣрѣ во всей поднебеснѣй паче солнца свѣтится. И да вѣсть твоя держава, благочестивый царю, яко вся царства православныя христіанскія вѣры снидошася въ твое едино царство: единъ ты во всей поднебеснѣй христіаномъ царь. Подобаетъ тебѣ, царю, сіе держати со страхомъ божіимъ; убойся Бога, давшаго ти сія".

Посланія Филовея примыкають къ изложенной нами (гл. XII) легендв о византійскомъ преемстві Москвы: эта легенда проходить цілой полосой въ нашей старой письменности со второй половины XV віка и до конца XVII-го, и даже до нашихъдней, когда каждая война съ Турціей обновляла старое популярное убъжденіе о завоеваніи Константинополя русскими. Ле-



генда о византійскомъ преемствъ повторяется, въ другой формъ, въ повъстяхъ о взятіи Константинополя турками, составленной, кавъ полагають, уже вскоръ послъ событія. Паденіе Византіи приписывалось вообще винъ самихъ грековъ-слабости въ въръ и особливо неправосудію и порабощенію народа; но любопытно то, что въ одной изъ этихъ повъстей-какого бы она ни была происхожденія, греческаго, южно-славянскаго и были ли въ ней русскія прибавки-говорится, что "греки утішаются ныні благовърнымъ и вольнымъ царствомъ и царемъ русскимъ", хотя и въ самомъ русскомъ царствъ мало правды, отъ упадка которой пало царство греческое; въ повъсти приведены слова, сказанныя кавимъ-то датиняниномъ о русскихъ: "велика милость божія въ земль ихъ, но еслибы къ той въръ христіанской да правда турецкая была, съ ними бы ангелы беседовали"... Изъ этой подробности видно, что авторъ не быль особеннымъ любителемъ московскаго государства, и твиъ любопытиве находящееся въ повъсти предвъщание---что русские нъкогда побъдять турокъ и воцарятся въ Седмихолиномъ городъ 1).

Въ концъ XVI въка, при учреждении русскаго патріаршества, константинопольскій патріархъ Іеремія говорилъ царю Оедору Ивановичу,—какъ будто повторяя слова старца Филовея: "Понеже убо ветхій Римъ падеся Аполлинаріевою ересью, вторый же Римъ, иже есть Константинополь, агарянскими внуцы отъ безбожныхъ турокъ обладаемъ. Твое же, о благочестивый царю, великое русійское царство—третій Римъ—благочестивых всъхъ превзыде, и вся благочестивая въ твое царствіе во едино собращася; и ты единъ подъ небесемъ христіянскій царь, именуещися во всей вселенной, во всъхъ христіанъхъ".

Костомаровъ замъчалъ, что при Иванъ III византійское вліяніе обнаружилось только тъмъ, что онъ "сталъ воображать себя преемникомъ славы и величія православныхъ византійскихъ царей"; но мы видъли уже, что это воображалъ не онъ одинъ, а вообще книжные и руководящіе люди того времени. Иванъ Грозный выполнилъ, наконецъ, давнее ожиданіе царства. Его юношеская ръшимость становилась крупнымъ фактомъ, какъ закръп-

<sup>1)</sup> Въ повъсти любопытна слъдующая подробность. Султанъ Магометъ изображается мудрымъ правителемъ; онъ преслъдуетъ неправеднихъ судей и такъ говоритъ о порабощении народа: "въ которомъ царствъ люди порабощени, въ томъ царствъ люди не храбри и къ бою противъ недруга не смъли: ибо порабощений человъкъ срама не боится и чести себъ не добываетъ, а говоритъ такъ: коть богатиръ или не богатиръ, однако, я холопъ государевъ, и ко мив имени не прибудетъ. А въ царствъ Константиновъ, при царъ Константинъ и у вельможъ его, лучшіе люди всъ порабощени были въ неволю; цвътно было видъть полки его вельможъ, да противъ недруга не держались кръпкаго бою, смертною игрою не играли и съ бою утекали".



леніе историческаго явленія и источникъ важныхъ нравственнополитическихъ слъдствій. Въ 1547, Иванъ IV вънчался на царство; въ боярской средъ сказывалось глухое недовольство, потому
что при обычномъ представленіи о царской власти терялась
ночва для какой-либо княжеско-боярской независимости. Это
представленіе о царской власти было, въроятно, довольно однородно у тогдашнихъ людей. Не очень давно "царемъ" называли
татарскаго хана; свойства татарскаго владычества, грубые нравы
тъхъ въковъ пріучали къ необузданному употребленію власти,
когда она оказывалась въ рукахъ,—таковы были дъйствія русскихъ князей въ ихъ удъльныхъ раздорахъ, таковы были потомъ
дъянія Ивана III въ Новгородъ,—а съ другой стороны пріучали
и къ униженной покорности передъ силою.

Тавимъ образомъ были уже правтическія данныя къ тому, чтобы вновь установлепная форма могла быть воспринята въ ея полномъ объемъ. Одинъ изъ нашихъ историковъ 1) объяснялъ представленіе о царской власти въ Москвъ исконнымъ понятіемъ великорусскаго племени о власти главы семейства, домохозяина, который былъ въ своемъ кругу не только "господиномъ", но и "государемъ"; эта власть была безусловная и деспотическая. Но это было обычное патріархальное представленіе, и нужны были сложныя вліянія исторіи, чтобы изъ него могла развиться идея московскаго царя. Къ практическимъ понятіямъ о власти присоединилось легендарное понятіе царя библейскаго и особливо византійскаго, и, наконецъ, при господствующемъ міровоззрѣніи и по легендарному примъру новая власть должна была получить еще высокую санкцію церковную. Ея источники и образцы были готовы въ текстахъ писанія о царъ библейскомъ, въ святоотеческихъ текстахъ писанія о царъ библейскомъ, въ святоотеческихъ текстахъ хронографа. Царская власть есть божественное установленіе; мало того, власть царя приравнивалась божественному авторитету: царь есть земной богь. Подобныя сужденія, на основаніи божественныхъ писаній, высказывались еще въ древнемъ періодъ нашей письменности; тъмъ больше онъ утверждались теперь, когда ожидалось и, наконецъ, осуществилось на дълъ установленіе московскаго царства.

Титулъ царя употребляли уже предшественники Ивана Грознаго, Иванъ III и Василій Ивановичъ, въ сношеніяхъ съ иновемными государствами—кромѣ сосъднихъ Литвы и Польши, гдъ ближе знали, что московскіе государи еще не носили этого ти-



<sup>1)</sup> И. Е. Забъяннъ въ "Исторіи русской жизни".

тула у себя дома. Иванъ IV довершилъ стремленія своихъ предшественниковъ; но еще долго послѣ московскіе цари должны были защищать свое достоинство и титулъ въ дипломатическихъ сношеніяхъ.

Иванъ IV понялъ и потомъ осуществлялъ свое царское достоинство во всемъ томъ объемѣ, какой давали ему фактическія и книжныя преданія. "Молодой государь, — пишетъ новѣйшій историкъ установленія царской власти въ Москвѣ, — съ юныхъ лѣтъ имѣлъ возможность ознакомиться съ сочиненіями современной русской публицистики, и много изъ нихъ, несомнѣнно, твердо усвоилъ. Благодаря развившейся у него страсти къ литературнымъ занятіямъ, Иванъ Грозный нерѣдко касался основныхъ политическихъ вопросовъ того времени и въ собственныхъ своихъ сочиненіяхъ; по нимъ можно судить, что позаимствовалъ публицистъ-государь отъ предшественниковъ въ сферѣ политической мысли.

"Царь Иванъ Васильевичъ Грозный былъ прежде всего, какъ и громадное большинство его современниковъ, горячій поборникъ идеи о богоустановленности власти и о покореніи властямъ. Защищаясь отъ нападовъ Курбскаго, онъ ссылался на общеизвѣстное ученіе объ этомъ ап. Павла, иногда своеобразно комментируя апостольскія слова. Такъ указавъ на то, что противляющійся власти противится богу, Грозный отсюда выводиль, что если кто противится Богу, "сій отступникъ именуется, еже убо горчайшее согръщеніе". При этомъ онъ отмътиль, что апостольское ученіе примъняется ко всякой власти, хотя бы пріобрътенной кровопролитіемъ; но съ своей стороны, вопреки словамъ апостола, доба виль: "тъмъ же наипаче, противляяся власти, пріобрътенной не восхищеніемъ, Богу противится", установляя такимъ образомъ различіе въ почитаніи властей законныхъ и незаконныхъ. Далье изъ словъ апостола о варающемъ и милующемъ мечъ Грозный сдълалъ выводъ, что цари, не примъняющіе этого правила, не суть цари. Въ одномъ только пунктъ онъ ограничилъ ученіе о покореніи властямъ: согласно всему божественному писанію рабы не должны противиться господамъ ни въ чемъ, кромъ въры. Согласно ученію публицистовъ объ обязанностяхъ царя по охран'я правовърія, Грозный не разъ открыто заявляль, что эту обязанность онъ считаетъ самой существенной. Такъ, задумавъ построитъ въ 1551 г. Свіяжскъ для защиты отъ невѣрныхъ казанцевъ, онъ говорилъ: "Всемилостивый Боже... устроилъ мя земли сей православной царя и пастыря, вожа и правителя еже правити людіе Его въ православіи непоколебимомъ быти"... Въ томъ же смыслѣ

онт писалъ и Курбскому: "Тщуся со усердіемъ люди на истину и на свътъ наставити, да познаютъ Бога истиннаго и отъ Бога даннаго имъ государя". Совершенно почти дословно онъ повторялъ и извъстное митне і осифлянъ о высотъ царскаго достоинства; такъ въ письмъ къ Баторію онъ ссылался на извъстныя слова пророка: "слышите убо, цари, и разумъйте, яко дана бысть вамъ держава отъ Господа и сила отъ Вышняго" и проч. Соотвътственно этому Грозный воспринялъ и ученіе о великой отвътственности представителя власти передъ судомъ Божества какъ за собственныя прегръшенія, такъ и за гръхи своихъ подданныхъ. "Азъ убо върую, — пишеть онъ, — яко о всъхъ согръшеніяхъ вольныхъ и невольныхъ судъ пріяти ми, яко рабу, и не токмо о своихъ, но и о подвластныхъ мит дати отвътъ, аще моимъ несмотртнемъ погръщатъ". Вспоминая, конечно, іосифлянскую догму, по которой, за гръхъ государя, Богъ казнитъ всю землю, Иванъ Васильевичъ молился, чтобы Господь "не помянулъ юностныхъ его согртненій и не связалъ бы его гръхомъ толика множества народу". Не даромъ же благовърный царь Иванъ Васильевичъ зъло нохвалялъ "Просвътителя" Іосифа Волоцкаго.

"Такимъ образомъ мненія Грознаго о царскомъ достоинстве, о правахъ и обязанностяхъ государя слагались уже по готовымъ образцамъ, и ему не пришлось прибавить ничего новаго къ готовымъ теоріямъ. Онъ только применилъ ихъ въ полномъ объеме на практике и принужденъ былъ защищать эту практику противъ литературныхъ нападокъ оппозиціи. Именно потому, быть можеть, теорія самодержавнаго царства у Грознаго вышла гораздо боле вонкретной, но въ то же время и боле узкой. Исходя изъ готовой теоретической посылки, что "земля правится Божінмъ милосердіемъ, пресвятыя Богородицы и всехъ святыхъ молитвами, родителей нашихъ благословеніемъ, последи нами, государями своими", Грозный съ негодованіемъ отвергъ всякое значеніе избранной рады, такъ какъ, то его мненію "россійское самодержавство изначала сами владеютъ своими царствы", а государь не можетъ назваться самодержцемъ, если "не самъ строитъ". Это самодержавство въ пылу полемики и династическихъ споровъ у Грознаго сводится къ тому, что государь повеленато и составляеть поравность подданнаго и составляеть то, что Грозный» пазываетъ доброхотствомъ. Этимъ установляется

мърило отношеній государя къ подданнымъ. "Доброхотныхъ своихъ, — пишеть Грозный, — жалуемъ великимъ всякимъ жалованіемъ, а иже обрящутся въ супротивныхъ, то по своей винъ и казнь пріемлютъ". Государю принадлежить неограниченное право казнить и жаловать своихъ слугъ по усмотрънію, такъ какъ они Богомъ поручены ему въ работу, и никому, кромъ Бога, государи не даютъ въ этомъ отчета" 1).

Тотъ же историкъ справедливо замѣчаетъ, что ни одно изъ этихъ положеній не было создано самимъ Иваномъ IV, какъ не ему принадлежитъ указаніе на мнимую древность русскаго самодержательства, которое онъ относитъ ко времени Владимира Святого и Владимира Мономаха. Но онъ съ величайшей настойчивостью высказывалъ свои взгляды, и исходя отъ самого царя, они пріобрѣтали тѣмъ большій авторитетъ для современниковъ. Наконецъ, "торжественное вѣнчаніе Грознаго на царство въ значительной степени удовлетворило гордое національное чувство горячихъ патріотовъ такимъ повышеніемъ чести русскаго государя. Но ихъ стремленія на этомъ остановиться не могли. Единый во всей поднебесной православный царь долженъ былъ получить признаніе за нимъ такого достоинства во всёхъ странахъ. Отсюда получаютъ объясненіе всё настойчивыя попытки московскаго правительства добиться признанія за государемъ всея Руси права на царскій титулъ".

Это первое торжественное установленіе "царства", вмѣстѣ съ послѣдующими завоевательными подвигами Ивана IV, было основой того прославленія, какое выцало на долю Грознаго въ народной поэзіи. Онъ представляется единственнымъ православнымъ царемъ на всей вемлѣ; онъ выше всякихъ другихъ царей: онъ взялъ Казань, Астрахань, Сибирь, онъ "вывелъ измѣну" изъ Новагорода,—это было главное, что было понято и усвоено народной массой; но пѣсенное воспоминаніе не представляло себѣ ясно внутреннихъ событій эпохи, ни того, въ чемъ была "измѣна" Новгорода. Господствующее представленіе о немъ было то, что это былъ "грозный царь", и это осталось типическимъ выраженіемъ народной поэзіи: такой царь покоряетъ все кругомъ; народъ создалъ также для своего утѣшенія представленіе о томъ, что грозный царь есть единственный защитникъ народа отъ боярскаго притѣсненія.

Такимъ образомъ въ основании царства Иванъ IV исполнялъ

<sup>1)</sup> Дьяконовъ, "Власть московскихъ государей". Спб. 1889, стр. 136—139.



завътъ предшественниковъ — закончилъ давно сооружавшееся зданіе и этимъ, безъ сомнънія, сообщилъ большую силу государственному организму. Но мы напрасно стали бы искать въ этомъ дѣлъ той параллели съ дѣлами Петра Великаго, какая не однажды указывалась. Какъ бы высоко ни ставили мы заслугу Ивана IV въ централизаціи государства, общій характеръ его дѣятельности не имѣетъ ничего общаго съ реформаторскимъ духомъ Петра: въ то время, какъ послѣдній дѣлаетъ всѣ усилія къ тому, чтобы вывести русское государство и русскій народъ изъ состоянія умственнаго застоя и поставить ихъ достойнымъ образомъ въ рядъ просвѣщепныхъ народовъ Европы, Иванъ IV стремится исключительно къ охранѣ неподвижнаго преданья. Петру можно было продолжать дѣло Ивана Грознаго только въ одномъ—во внѣшнемъ расширеніи государства; въ остальномъ, въ развитіи умственныхъ и культурныхъ средствъ народа, Петру приходилось, напротивъ, разрушать то преданіе застоя, которое закрѣплялъ Иванъ IV и которое продолжали его преемники до самаго конца XVII вѣка.

Въ дѣлѣ просвѣщенія, культуры, письменности эпоха Грознаго представляетъ именно этотъ трудъ собиранія и утвержденія стараго преданія: это преданіе, дѣйствительное, а иногда мнимое, казалось какъ бы законченнымъ запасомъ политическихъ, церковныхъ, нравственно-общественныхъ идей, которыя были уже готовы, не подлежали спору и нуждались только въ сводѣ, ихъ разъ навсегда узаконяющемъ. Цѣлый рядъ предпріятій той эпохи, совершавшихся иногда съ личной инипіативой или участіемъ царя, посвященъ былъ этому собиранію и объединенію преданія. Таковы были канонизація русскихъ святыхъ, почитаніе которыхъ оставалось до тѣхъ поръ мѣстнымъ; Стоглавый соборъ, долженствовавшій утвердить старину, которая считалась "исшатавшейся"; составленіе Великихъ Четіихъ-Миней, которыя должны были собрать весь существовавшій составъ русской письменности съ древнѣйшихъ временъ, и довершеніе Степенной книги; наконецъ, памятникъ, цѣлью котораго было утвердить старину въ бытовомъ обычаѣ и нравственности—знаменитый Домострой.

Дъятельнымъ сотрудникомъ, а въ нъкоторыхъ отношеніяхъ руководителемъ Ивана Грознаго въ подобныхъ предпріятіяхъ быль знаменитый митрополитъ Макарій, занимавшій московскую канедру въ теченіе всей первой половины царствованія Ивана Грознаго (Макарій умеръ въ 1563). Особенный характеръ старой русской исторіографіи, всего чаще собиравшей факты въ сухой и какъ бы оффиціально-книжной формъ, пренебрегавшей живыми

личными и бытовыми чертами, былъ причиною того, что намъ остается почти неизвъстной біографія митрополита, который считается славнъйшимъ изъ русскихъ іерарховъ всего средняго періода нашей исторіи. Изв'єстно только, что онъ принялъ пострижение въ монастыръ Нафнутія Боровскаго и воспитался на ученіяхъ Іосифа Волоцваго. Только изъ случайно сохранивmейся записи Макарія на книгъ "Просвътителя", подаренной имъ этому монастырю на память о своей "дочери" и родителяхъ, заключали, что онъ быль семейнымь человекомъ и, быть можеть, посл'в потери семьи пошель въ монахи. Онъ быль архимандритомъ монастыря въ Можайскъ и, въроятно, тогда лично узналъ его и опъниль великій князь Василій Ивановичь, который и назначиль его на вторую, после московской, ванедру въ Новгородъ. По словамъ лътописи, Василій Ивановичъ "любяше его эвло", и въ 1526 велвлъ митрополиту Даніилу поставить Макарія въ архіепископы. Макарій явился въ Новгород'в посл'в продолжавшагося семнадцать леть запустенія новгородской ванедры (по удаленіи Серапіона): его торжественно встрътили духовенство и множество народа; онъ отправился прямо въ Софійскій соборъ и тамъ говорилъ къ народу "повъстьми многими". Слушатели, между прочимъ, поражены были его простою, доступною ръчью. Летописецъ записалъ: "И все чудищася яко отъ Бога дана ему бысть мудрость въ божественномъ писаніи, просто всёмъ разумъти", и вообще восхваляеть "тихія и прохладныя времена его правленія"; другая лътопись замъчаеть: "и бысть людямъ радость велія въ Новгородь, Псковь и повсюду; монастыремъ легче въ податехъ, людямъ заступленіе веліе и сиротамъ вормитель". Макарій заботился о монастыряхъ, церквахъ и духовенствѣ, о распространеніи просвѣщенія; пользуясь расположеніемъ великаго внязя, онъ старался оборонять новгородцевъ отъ притесненій ихъ гражданскихъ правителей. Въ Новгородъ онъ предпринялъ и собираніе Четіихъ-Миней; въ Новгородь онъ продолжаль дьло архіепископа Геннадія и составиль съ священникомъ Агаеономъ такъ называемый Великій міротворный кругъ, въ которомъ была вычислена пасхалія на 532 года.

Въ 1542, въ дътствъ Ивана IV, Макарій былъ выбранъ московскимъ митрополитомъ; выбиралъ его соборъ іерарховъ, но всего болъе избраніе его было дъломъ Шуйскихъ, игравшихъ тогдя главную роль и ожидавшихъ, что въ Макаріи они будутъ имъть свое орудіе. Неизвъстны подробности о дъйствіяхъ Макарія въ малолътство великаго князя, но, повидимому, бояре должны были ошибиться въ своихъ разсчетахъ. Макарій старался сбли-

виться съ юнымъ великимъ княземъ и пріобръсти его располовиться съ юнымъ великимъ княземъ и пріобрѣсти его располо-женіе, а когда, наконецъ, великій князь, не терпя боярскаго бевчинства, велѣлъ схватить Андрея Шуйскаго и отдать его на убіеніе псарямъ, и началъ самостоятельное правленіе, въ этой перемѣнѣ, какъ полагаютъ историки, не малое участіе принялъ и митрополить. По крайней мѣрѣ, съ этихъ поръ Макарій по-лучилъ при великомъ князѣ весьма вліятельное положеніе; съ нимъ совѣщался князь по всѣмъ важнымъ дѣламъ, и боярамъ сообщалось уже готовое рѣшеніе, какъ воля государя; бояре стали видѣтъ въ митрополитѣ своего противника и не однажды старались вредить ему; едва-ли сомнительно, что Макарій при-нялъ участіе и въ рѣшеніи Ивана IV вѣнчаться на царство: съ этимъ ръшеніемъ долженъ былъ и для самого Макарія исполэтимъ рѣшеніемъ долженъ быль и для самого Макарія исполниться его идеаль царя, власть котораго будеть освящена церковью, какъ нѣкогда у царей греческихъ. На другой день послѣтого, какъ великій внязь сказаль ему о своемъ желаніи, Макарій служилъ молебны въ Успенскомъ соборѣ и потомъ отправился съ боярами въ великому князю. Послѣдній держалъ въ нимъ рѣчь, въ которой заявиль о своемъ намѣреніи вступить въ бравъ, а прежде этого хотѣль, какъ его "прародители, цари и великіе князья и сродничъ Владимиръ Мономахъ, поискать родительскихъ чиновъ и на царство, великое княженіе, сѣстъ". Это было въ декабрѣ 1546 года: въ январѣ 1547 совершено было торжественное вѣнчаніе на царство въ Успенскомъ соборѣ, а въ февралѣ Иванъ вступилъ въ бракъ съ Анастасіей Романовной. Вскорѣ затѣмъ произошли извѣстные пожары, причемъ едва не погибъ самъ митрополитъ. Въ народномъ волненіи, возбужденномъ врагами дадей государя, Глинскихъ, одинъ изъ нихъ былъ убитъ въ Успенскомъ соборѣ, другіе съ ихъ родственнивами собирались бѣжать въ Литву; самому царю, по его выраженію, "вошелъ страхъ въ душу и трепетъ въ кости". Царь приблизилъ къ себѣ новыхъ людей, но при Сильвестрѣ и Адашевѣ митрополитъ, повидимому, сохранилъ все свое вліяніе. Полагаютъ, что царь совѣтовался съ нимъ о тѣхъ средствахъ, какія нужно было принятъ для истребленія крамолъ. Въ Москву созваны были выборные люди со всей земли. Они собрались на Лобномъ мѣстѣ; царь вышелъ къ нимъ и послѣ нѣсколькихъ словъ къ митрополиту обратился къ выборныть съ цѣлою рѣчью, гдѣ говорилъ о своемъ дѣтствѣ, о боярскихъ неправдахъ, заявлялъ о своей невинности въ нанесенныхъ боярами обидахъ и обѣщалъ на будущее время быть для своихъ подданныхъ судьей и обороной. Изъ первыхъ поцвѣтственныхъ словъ его къ митрополнтъ Ме. ниться его идеаль царя, власть котораго будеть освящена цербудущее время быть для своихъ подданныхъ судьей и обороной. Изъ первыхъ привътственныхъ словъ его къ митрополиту Ма-

карію, котораго онъ называль "желателемъ благого дёла и любви", котораго призываль быть ему "помощникомъ и любви поборникомъ", можно заключать, что Макарій быль здёсь его совътникомъ.

Въ первый же годъ царскаго правленія Ивана IV, Макарій задумаль выполнить, въроятно, давнишнюю мысль, которая должна была отвъчать національному достоинству русскаго царства, и для которой онъ пріобръль сочувствіе царя. Еще бывши архіепископомъ новгородскимъ, онъ совершилъ трудъ собиранія Четіихъ-Миней, о которыхъ скажемъ далве. Въ составъ этого громаднаго собранія входило, между прочимъ, большое число житій русскихъ святыхъ. Только немногіе изъ этихъ святыхъ пользовались всенароднымъ чествованіемъ въ русской церкви; гораздо большее ихъ число были чтимы только мъстно. Когда русская земля была объединена въ одномъ царствъ, нужно было, чтобы собрана была во-едино и церковная святыня русскаго народа. Предпринята была въ общирныхъ размърахъ канонизація русскихъ святыхъ. На вопросъ: что побудило митр. Макарія единовременно канонизовать многихъ святыхъ, авторитетный историкъ церкви отвъчаетъ: "Когда русское государство изъвеликаго княжества стало царствомъ, т.-е. смънивъ собою имперію Византійскую въ качестві единаго на землі православнаго царства, вознеслось на самую высокую степень въ христіанскомъ политическомъ мірѣ, то и церковь русская, возносясь вмъсть съ государствомъ, заняла, по представленіямъ предковъ нашихъ, первенствующее мъсто среди частныхъ православныхъ церквей. Занявъ первенствующее мъсто среди частныхъ православныхъ церквей, русская церковь должна была позаботиться о томъ, чтобы по внутреннимъ своимъ качествамъ привести себя въ соотвътствіе съ занятымъ внёшнимъ высокимъ положеніемъ. Чтобы привести русскую церковь по ея внутреннимъ качествамъ въ соотвътствіе съ занятымъ ею внъшнимъ высокимъ положеніемъ, митр. Макарій ръшился предпринять коренную ея реформу, ея великое обновленіе, что и совершилъ посредствомъ собора 1551 года чили такъ называемаго Стоглава. Но прежде чёмъ предпринимать дъло обновленія церкви, Макарій счель за нужное позаботиться еще о другомъ. Стояніе и славу всякой церкви составляютъ ея святые. Являя свое благоволеніе къ русской церкви, которой сужденъ былъ высокій жребій, Богъ прославилъ ее многочи-сленнымъ сонмомъ святыхъ. Между тёмъ весьма значительная часть этихъ ен свётильниковъ и этихъ молитвенниковъ за нее оставалась дотол'в торжественно не прославленною. Новое поло-

женіе церкви требовало, чтобы она, доказывая свои права на него, украшалась всею духовною красотой, которая была ей дана, и чтобы она сохранялась на высотѣ своего стоянія молитвами всего сонма своихъ чудотворцевъ. И вотъ, митр. Макарій, желая предпринять дѣло обновленія церкви уже съ готовою помощью себѣ всѣхъ русскихъ чудотворцевъ, и началъ съ этого общаго торжественнаго прославленія тѣхъ изъ нихъ, которые оставались дотолѣ не прославленными или, точнѣе, мало, недостаточно прославленными "1).

Съ канонизаціей святыхъ соединилось и литературное предпріятіе. Относительно многихъ святыхъ недоставало жизнеописаній, достаточно удовлетворительныхъ съ той точки зрівнія, съ вакой ценились тогда подобныя произведенія: иныя житія должно было составить вновь, другія передёлать въ надлежащемъ стиль, и въ конц' концовъ установить для святыхъ общее чествование во всей русской церкви. Макарій уже раньше предприняль работы для этой цёли; теперь онъ обратился къ царю, и по повельнію Грознаго созвань быль въ 1547 соборь, на воторомъ на первый разъ опредълено было праздновать двенадцати святымъ по всей Россіи, и девяти мъстно, гдъ они дъйствовали и покоились. Вліяніе Макарія выразилось здёсь въ томъ, что большинство этихъ новыхъ всероссійскихъ святыхъ были внесены по его желанію. Но такъ какъ для канонизаціи требовались необходимыя біографическія данныя, которыхъ въ ту минуту еще не было, то дъло собора 1547 года не могло считаться вонченнымъ. Въ вонцъ собора царь обратился въ присутствующимъ съ просьбою собирать свёдёнія о новыхъ чудотворцахъ и представить ихъ на следующій соборь, который состоялся въ 1549 году: на немъ опредвлено было почитание еще двадцати-трехъ новыхъ святыхъ, въ томъ числъ шести новгородскихъ, двухъ сербскихъ и трехъ литовско-русскихъ.

Значеніе этихъ соборовъ не исчерпывается вопросомъ практическаго благочестія, направлявшагося на почитаніе святыхъ, и не исчерпывается фактомъ литературнымъ, когда этимъ почитаніемъ вызванъ былъ цѣлый рядъ новыхъ или заново исправленныхъ житій. Канонизація 1547 и 1549 годовъ была новымъ фактомъ церковно-политическаго объединенія, съ которымъ снова возвышался авторитетъ московской церковной и государственной власти.

Мъстное почитание святыхъ было проявлениемъ стараго удъль-

Голубинскій, Ист. канонизацін, стр. 62—63. вст. р. литер. п.



наго порядка. При политическомъ разделении, которое сопровождалось нерёдко прямою враждою земель, церковная святыня изв'єстной земли, благочестивый подвижникъ, получившій признаніе святости, оставались м'ястною принадлежностью этой земли. Ихъ священный авторитеть быль прибъжищемь въ благочестивой жизни, въ самой военной защить земли и въ удъльныхъ раздорахъ: мъстныя святыни и святые были патронами своей земли. Это положение вещей такъ изображаеть другой историкъ канонизаціи XVI въка. "Такъ какъ каждый удёль представляль изъ себя цёлую замкнутую общину, жившую своею особенною, вполнё самостоятельною жизнію, то для каждаго удёла важно было имъть свою святыню, около которой онъ обыкновенно и сосредоточивался. Если ея не было, то всячески старались ее пріобръсть. Вспомнимъ Андрея Боголюбскаго, который, увзжая изъ Кіева, богатаго святынями, въ новый удѣлъ (Суздальскій), гдъ ихъ не было, не остановился предъ похищеніемъ чудотвор-ной иконы Божіей Матери. Точно также, смотря съ этой точки зрънія, для насъ понятна будеть радость и въ то же время гордость, сквозящая въ словахъ этого же князя, которыя онъ сказалъ при открытіи мощей св. Леонтія, еп. ростовскаго: "теперь я уже ничъмъ не охужденъ", разумъется передъ другими князьями, у которыхъ въ удълахъ были свои мощи. Такой святыней быль въ большинствъ случаевъ какой-нибудь подвижникъ, святитель или князь, много поработавшій на благо этого удёла. По смерти этого подвижника связь его съ своимъ удёломъ не прекращалась. Переселившись въ другую жизнь, онъ и тамъ продолжалъ свою прежнюю благодътельную дъятельность. Но и эта посмертная дъятельность святого простиралась не на весь русскій народъ, а только на жителей опредѣленнаго края: святой является по смерти патрономъ именно той мъстности, гдъ провелъ последние годы своей жизни на земле".

Удёльныя земли почитали каждая своихъ святыхъ, не хотёли знать другихъ и даже относились къ нимъ съ пренебреженіемъ. "Обыкновенно удёлъ, имёвшій много святыхъ, тщеславился ими и дерзалъ даже хульно отзываться о святыхъ и подвижникахъ другихъ мёстностей. Примёромъ подобныхъ отношеній къ чужимъ святымъ можетъ служить Сергій, москвичъ родомъ, назначенный архіепископомъ въ Новгородъ и назвавшій святого новгородскаго архіепископа Моисея "смердомъ". Князья, извёстные набожностью, не считали грёхомъ грабить храмы чужихъ областей и награбленными сокровищами украшать храмы и раки святыхъ въ своемъ удёлё. Такъ въ 1066, Всеславъ Полоцкій

взялъ Новгородъ и унесъ изъ его св. Софіи колокола, паникадила, ерусалимъ церковный и сосуды служебные. Въ 1171 г. рать Андрея Боголюбскаго, предводимая его сыномъ Мстиславомъ, взяла Кіевъ, и — "грабили монастыри и Софью и Десятиньную Богородицу: церкви обнажиша иконами, и книгами, и ризами, и колоколы изнесоша всъ, и вся святыни взята бысть". Въ 1203 году Рюрикъ Ростиславичъ отнялъ Кіевъ у своего соперника съ помощію союзниковъ, и эти последніе "митрополью св. Софью разграбиша, и Десятиньную св. Богородицю разграбиша, и монастыри всв, и иконы одраша, а иныв поимаша, и кресты честныя и ссуды священныя и вниги, то положища все собъ въ полонъ". Въ послъдующее время удъльнаго періода можно найти еще болве фактовъ безперемоннаго отношения къ святынямъ другого удъла. Стоитъ только вспомнить московскихъ жнязей. которые обыкновенно по присоединении того или другого удъла всъ святыни послъдняго свозили къ себъ на Москву. Благодаря именно такому хищничеству князей, въ московскомъ Успенскомъ соборъ очутились: икона Спаса изъ покореннаго Новгорода, изъ Устюга икона Благовъщенія, передъ воторою молился Прокопій Устюжскій объ избавленіи города отъ каменной тучи, изъ Владимира икона Одигитріи, изъ Пскова икона Псковопечерская "...

"Каждый удёлъ сосредоточивался около вакой-нибудь святыни. Поэтому послёдняя служила залогомъ отдёльности и индивидуальности области. Отсюда, какъ скоро тотъ или другой удёлъ терялъ свою святыню, то вмёстё съ нею терялъ какъ бы и свою самостоятельность, что и выражалось наглядно перемёщеніемъ святыни изъ покореннаго удёла въ главный городъ покорившаго. Такова, напр., исторія перенесенія иконы Всемилостиваго Спаса изъ Софійскаго новгородскаго собора въ Москву въ 1476 году великимъ княземъ Іоанномъ Васильевичемъ, которую онъ взялъ именно какъ священный трофей покоренія Новгорода, а также и исторія перенесенія иконы Одигитріи Смоленскія Божія Матери, которая была взята великимъ вняземъ Василіемъ Іоанновичемъ изъ покореннаго имъ Смоленска въ 1514 году" 1).

Эти мъстныя отношенія святыхъ обнаруживаются цълымъ рядомъ фактовъ, обнимающимъ и святыхъ московскихъ. Въ Новтородъ не было чествованія преподобнаго Сергія, который такъ почитался въ Москвъ, и оно явилось только при Василіи Темномъ, въ послъдніе годы новгородской свободы: архіепископъ

<sup>1)</sup> В. Васильевъ, Исторія ванонизаціи русскихъ святыхъ, стр. 146 и слёд.

Іона, отправляясь въ Москву хлопотать за Новгородъ передъ великимъ княземъ, далъ обътъ построить въ Новгородъ храмъ-святому Сергію. Митрополитъ Петръ, одинъ изъ первыхъ цер-ковныхъ дъятелей въ возвышеніи Москвы и первыхъ московскихъ святыхъ, давно пользовавщихся мъстнымъ почитаніемъ, не былъ признаваемъ въ другихъ русскихъ областяхъ, и надо было прибъгнуть въ авторитету константинопольскаго патріарха, чтобы заставить другіе удёлы почитать покровителя Москвы. Съ другой стороны, Москва не признавала чужихъ святыхъ и, напр., стремилась даже какъ будто унизить новгородскую святыню. Новгородскія легенды разсказывали, что когда Иванъ III хотвиъ видёть мощи Варлаама Хутынскаго, чудесамъ котораго не върилъ, то передъ гробомъ святого вырвалось изъ земли пламя и внязь уразумёль, что мёстная святыня не подлежить волё. и внязь уразумълъ, что мъстная святыня не подлежитъ волъ завоевателя. Въ другой разъ, упомянутый архіепископъ Сергій, москвичъ, за пренебреженіе въ мощамъ новгородскаго святого архіепископа Моисея, былъ наказанъ: "и бысть отъ того времени прінде на него изумленіе", т.-е. онъ потерялъ разсудовъ и его больного увезли въ Троицкій Сергіевъ монастырь. Но съ паденіемъ удёловъ начинаетъ расширяться почитаніе мъстныхъ святыхъ. Съ половины XV въка многіе мъстные святые вдругъ становятся обще-русскими, напр., епископы ростовскіе Леонтій, Исаія, Игнатій, Авраамій Ростовскій, Антоній Печерскій, Дмитрій Прилупкій, Никита Переяславскій, князь Михаиль Черниговскій Прилуцкій, Никита Переяславскій, князь Михаилъ Черниговскій и бояринъ его Өеодоръ и др. Это произошло не вслѣдствіе какой-нибудь особой мѣры, а само собою: московскіе князья, присоединяя удѣлы, присоединяли и удѣльныхъ святыхъ. Соборы 1547 и 1549 годовъ были только болѣе широкимъ и болѣе торжественнымъ завершеніемъ такихъ присоединеній, и съ тѣмъвмѣстѣ стали новымъ утвержденіемъ московской церковной централизаціи: со времени этихъ соборовъ право совершенія канонизаціи принадлежало уже высшей церковной власти въ Москвъ. Установлялись и новыя правила канонизаціи. Пребывая въ Москвв, вдали отъ мъста жизни святыхъ и ихъ чудесъ, эта власть не могла имъть очевидныхъ свидътельствъ чудесъ, нетлънія мощей, и становилось необходимо собираніе свъдъній, подкръпленныхъ и становилось неооходимо сооираніе свъдъніи, подкръпленныхъ свидътельствами очевидцевъ и мъстной іерархіи; съ тъхъ поръсамое совершеніе канонизаціи, прежде исполнявшееся въ разнообразныхъ формахъ, получаетъ болье или менье однообразный характеръ; наконецъ, къ самой канонизаціи стали относиться внимательные и строже, а затымъ вмысть съ другими условінми жизни, самые факты канонизаціи становятся рыже.

О томъ, какое впечатлъніе произвело тогда это расширеніе и объединеніе канонизація, можно судить по словамъ одного изъ писателей этого рода, который замъчаетъ, что съ того времени церкви божіи "не вдовствуютъ памятями святыхъ", и русская земля сіяетъ православіемъ, "яко же вторый великій Римъ и царствующій градъ: тамъ бо въра православная испроказися Махметовою прелестію отъ безбожныхъ турокъ, здъ же въ Рустей земли паче просія святыхъ отецъ нашихъ ученіемъ" 1).

Къ тому же плану мъръ утвержденія и объединенія государства принадлежаль знаменитый соборь 1551 года, извёстный подъ названіемъ Стоглаваго. Цёлью его было исправленіе недостатковъ русской жизни, введение добрыхъ порядковъ церковныхъ и гражданскихъ, но ръшение этихъ задачъ совершено было въ томъ же консервативномъ духв, какимъ исполнены были правящая ісрархія, митрополить Макарій, и самъ царь. Трудно согласиться съ историками, которые видёли въ Стоглавомъ соборв особую заслугу его дівтелей; напротивь, онь далеко не рішиль стоявшей передъ нимъ задачи и, повторяя обычныя поученія, не подвинуль дела впередъ. Соборъ созванъ былъ въ 1551 году и собрадся въ парскихъ палатахъ. Подъ предсъдательствомъ митрополита Макарія, членами собора были архіепископы, епископы, архимандриты, игумены и многихъ честныхъ монастырей строители 2). Самъ Макарій и большинство епископовъ были "іосифляне", частью даже постриженники Іосифа; одинъ Кассіанъ рязанскій быль приверженцемь противной партіи. Впоследствіи спрошено было по некоторымъ вопросамъ мивніе бывшаго митрополита Іоасафа, занимавшаго московскую каоедру передъ Макаріємъ и жившаго тогда у Тронцы. Іоасафъ, упомянувъ въ своемъ ответь о соборь 1503 года, напомниль, что на этомъ соборь,гав особенно ревностнымъ двятелемъ былъ Іосифъ Волоцкій, были и многіе другіе старцы, "которые житіемъ были богоугодны и святое писаніе изв'єстно и разумно знали", и о которыхъ, по его мивнію, следовало также сказать, если говорилось о томъ соборъ А на этомъ соборъ 1503 года, кромъ Госифа, были Пансій Ярославовъ, Ниль Сорскій и Вассіанъ Патрикъевъ. Намевъ Іоасафа остался безъ всякаго действія; соборъ 1551 года остался въ существъ консервативнымъ въ духъ іосифлянъ. Соборъ открыть быль двумя ръчами царя, въ которыхъ онъ (какъ было

<sup>1)</sup> Ключевскій, Житія, стр. 221—228, 243.
5) Въ ръчи своей къ собору посят "всего священнаго собора" и молебниковъ царь дълаеть и такое обращеніе: "такоже и братія моя и вси любиміи мои князи и боляре, и воини, и все православное христіянство,—помогайте ми и способствуйте вси" и т. и.

уже разъ прежде) указываль бъдствія русской земли во дни егоюности, обвиняль боярь въ учиненных ими насиліяхь и неправдахъ, обвиняль ихъ во всякихъ порокахъ и, наконецъ, просильсоборъ потрудиться о томъ, чтобы "исправити истинная и непорочная наша христіанская въра, иже отъ божественнаго писанія, во исправление перковному благочинию и парскому благозаконию. и всякому земскому строенію, и нашимъ единороднымъ и безсмертнымъ душамъ на просвъщение и на оживление". Въ другой рвчи онъ предлагалъ собору ісрарховъ разсмотреть и утвердить Судебникъ; просить онъ вообще соборъ способствовать во всявихънуждахъ и утвердить "по правиламъ святыхъ апостоловъ и святыхъ отепъ, и по прежнимъ законамъ прародителей нашихъ, чтобы всякое дёло и всякіе обычаи строилися по Боз'є въ нашемъ царствін при вашей святительской пастві, а при нашей державъ", -- потому что "обычаи прежнихъ временъ поисшатались и въ самовластіи чинилось по своимъ волямъ и старыя преданія и законы порушены". Царь просиль соборь "духовно побесьдовать и посовътовать" и его извъстить, а разсудить обо всемъсоборъ долженъ былъ по правиламъ святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ.

Замысель быль широкій и, по обывновенію Грознаго, поставленный съ изв'естной театральностью; но обратившись къисполненію, мы найдемъ, что цёль далеко не была достигнута, и при употребленныхъ на то средствахъ не могла быть достигнута. Задумано было исправленіе русской жизни и полагалось, что она только въ последнее время "поисшаталась", но исшатанность была очень давняя, и Стоглавъ не имълъ никакогояснаго представленія ни о предполагаемыхъ корошихъ временахъ, ни о причинахъ недостатковъ, ни о действительныхъ средствахъ въ исправленію. Одной изъ главныхъ причинъ былодавнишнее отсутствіе школы-отсюда порча книгь и вибшнеобрядовое пониманіе самой въры; паденіе нравовъ, на котороеморалисты жаловались въ теченіе цёлыхъ вёковъ, происходило, между прочимъ, отъ отсутствія высшихъ нравственныхъ интересовъ и общественной дъятельности, вслъдствіе давняго гнета. самовластія, въ значительной мірь воспитаннаго татарскими и удъльными временами, а затъмъ и самой правтивой московскаго объединенія. Моралисты (назовемъ изъ нихъ, напр., ближайшаговъ этому времени, митрополита Даніила), не скупились на негодующія обличенія, но, не думая восходить къ причинамъ явленія, надвялись помочь двлу усиленной проповідью того же внівшняго обряда, который уже оказывался безсильнымъ поднять обще-

ственную нравственность. То же самое дълаеть и Стоглавъ. Онъ долженъ быль исправить русскую жизнь на основъ божественныхъ писаній: на этой основа должно было построиться общество въ духъ древняго христіанства, но въ дъйствительности отцы собора и самъ Грозный, по всему складу ихъ понятій, предполагали то христіанство, какое разумаль, напримарь, Іосифъ Волоцкій — строгое обрядовое благочестіе, обставленное і ерархіей (въ особенности изъ боярства), съ богатыми монастырями, воторые владвли бы "селами со христіаны", съ безпрекословнымъ повиновеніемъ мірянъ, съ поддержкою свътской власти, съ безнощадными казнями еретивовъ и съ отсутствіемъ школъ. Историки замёчають, что Стоглавъ намёревался восполнить недостатки, уже сознанные раньше и, напр., тъ, какіе указываль Максимъ Грекъ. Біографъ посл'єдняго 1) указываетъ, что Максимъ посылаль самому царю своихъ "словесь тетратки", посылаль такія тетрадки митрополиту Макарію; что на собор'в присутствоваль тверской епископь Акакій, къ нему расположенный; что въ сочиненіяхъ своихъ Максимъ изобличалъ негодность церковныхъ внигъ, дурные нравы духовенства и особливо монашества, негодоваль противъ обычая носить тафыи и т. п. и что всъхъ этихъ вопросовъ коснулся Стоглавъ въ своихъ обличеніяхъ, правилахъ и запрещеніяхъ. Действительно, соборъ обратиль вниманіе на эти и подобные вопросы, и хотя уже самъ Максимъ смотрълъ на подобные предметы съ извъстной исключительностью цервовнива, но соборъ не достигь и до его точки зрвнія. Напр.. Максимъ Грекъ не однажды съ великимъ увлечениемъ говорилъ о западныхъ школахъ, очевидно, видълъ въ нихъ идеалъ, которому должно было бы последовать; но Стоглавь повториль только безплодныя увъщанія духовенству о заведеніи школь, —не помышляя о томъ, что оно съ своими тогдашними знаніями неспособно было основать нивакой школы, кром'в первоначальной выучки чтенію и письму, и "канонарханію". Максимъ указывалъ на безплодныя излишества одного обрядоваго благочестія; но соборъ именно такому благочестію посвятиль самыя ревностныя заботы. Максимъ возставаль противъ монастырскихъ имъній; самъ Грозный быль склонень ихъ ограничить; но соборъ, въ большинствъ изъ іосифлянъ, остался въренъ старинъ. Митрополить Макарій писаль особое посланіе къ царю Ивану Васильевичу, гдъ вопросъ о монастырскихъ имъніяхъ былъ еще разъ объясненъ съ точки зрвнія іосифлянъ "отъ божественныхъ пра-



<sup>1)</sup> Иконинковъ, глава XI, въ концѣ.

виль святыхъ апостоль и отець седми соборовъ и помъстныхъ... и оть заповъдей святыхъ православныхъ царей", и подъ вліяніемъ этого посланія разсмотръніе вопроса о церковныхъ имъніяхъ ограничилось на соборъ только тымъ, что онъ постановилъ прекратить безпорядки въ управленіи церковными имъніями и запретилъ выпрашивать новыя пожалованія.

Вопросъ о церковныхъ книгахъ решенъ быль такъ же элементарно, какъ вопросъ объ училищахъ. Въ главахъ о книжномъ исправленіи и о книжныхъ писцахъ соборъ велълъ протопонамъ и "священническимъ старъйшинамъ" (поповскимъ старостамъ) осматривать церковныя книги (а также иконы) и "которыя будутъ святыя вниги въ коейждо суть церкви обрящете не правлены и описливы, и вы бы тъ книги, съ добрыхъ переводовъ, исправливали соборнъ, зане же священныя правила о томъ запрещають, и не повелъвають неисправленныхъ книгь въ церковь вносити, ниже по нихъ пъти"; а что касается писцовъ, то протопоны и поповскіе старосты должны были вельть имъ писать "съ добрыхъ переводовъ" (т.-е. хорошихъ списковъ) и, написавши, исправить, а потомъ уже продавать, а еслибы нашлись книги неисправленныя, то протопопы должны были "возбранять съ великимъ запре-щеніемъ", а наконецъ, и просто отнимать "у продавцовъ и у купцовъ" (т.-е. покупавшихъ) эти книги и, исправивъ, отдавать въ бъдныя книгами церкви; а исправлять книги протопоны должны—"елико ваша сила", и за то соборъ объщаеть имъ отъ Бога великую маду, отъ благочестиваго царя хвалу и честь, отъ іерарховъ соборное благословеніе, а отъ всего народа благоволеніе за ихъ труды и подвиги. Одна была бъда—что эти труды и подвиги остались бы Сизифовой работой, потому что физически невозможно было бы исправлять такимъ образомъ книги по всему русскому царству; притомъ познанія самихъ исправителей ничавить не были удостовърены и на дълъ были крайне сомнительны. Прошло еще больше ста лътъ и во второй половинъ XVII въва такіе же исправители церковныхъ внигъ стали во главѣ раскола, слѣпо защищавшаго букву испорченныхъ внигъ.

Какъ мало все собраніе іерарховъ Стоглаваго собора ком-

Какъ мало все собраніе іерарховъ Стоглаваго собора компетентно было даже въ тъхъ частныхъ обрядовыхъ вопросахъ, на которые тотъ въкъ обращалъ столько вниманія, можно видъть изъ самого Стоглава. "Лучшіе представители русской церкви,—говоритъ одинъ изъ біографовъ митрополита Макарія, не считали противозаконнымъ основываться на апокрифическихъ сказаніяхъ, подложныхъ правилахъ и невърныхъ выдержкахъ изъ св. Писанія, произвольно ихъ толковать и т. п.; они же узаконили подъ страхомъ анаоемы такіе обряды и обычаи, какъ двуперстное сложеніе, сугубая аллилуія, небритіе брады и усовъ, и другіе имъ подобные. Напрасно стали бы мы оправдывать въ этихъ прегръщенияхъ Стоглава митрополита Макария. Онъ былъ человъвъ своего времени, воспитавшійся при такихъ условіяхъ, при которыхъ возможно было появленіе пёлаго ряда замівчательных людей, впадавших въ такія же, какъ и онъ, ошибки по недостатку надлежащаго образованія. Самъ Макарій чувствоваль свою несостоятельность въ этомъ отношеніи; въ одномъ изъ своихъ сочиненій онъ пишеть: "если гді написано ложное и отреченное слово, и мы того не возмогохомъ исправити и отставити, о томъ отъ Господа Бога прошу прощенія". Кавъ шатки были v него убъжденія относительно нѣкоторыхъ vзаконенныхъ имъ обычаевъ, видно изъ того, что въ Четьихъ-Минеяхъ онъ помъстиль "Преніе философа Нивифора Панагіота съ Азимитомъ", гдъ довазывается правильность троеперстія, указъ о трегубой аллилуін и т. п. "1).

Сугубая аллилуія придумана была въ половинъ XV въка, въ Евфросиновомъ псковскомъ монастыръ, на подобіе того, вакъ въ то же время мъстные "философы" разошлись въ мивніяхъ о томъ, должно ли пъть: "Осподи помилуй", или: "О Господи помилуй". Черезъ сто лъть іерархи Стоглаваго собора продолжали стоять на точкъ зрънія этихъ "философовъ". Всъ толкованія Максима Грека, что спасительность въры заключается вовсе не въ обрядахъ, были забыты или, върнъе, не были и поняты. Далве, Стоглавъ вооружился противъ ложныхъ внигъ-которыя однако въ другихъ случаяхъ и самъ принималъ. На царскій вопросъ (22-й) объ этомъ предметь соборъ постановилъ, чтобы вездв "царю свою царскую грозу учинить и заповедь", а святителямъ "каждому въ своемъ предвлв по всвиъ городамъ запретити съ великимъ духовнымъ запрещениемъ, чтобы православные христіане такихъ богомерзкихъ внигъ еретическихъ у себя не держали и не чли, а которые держали у себя такія еретическія отреченныя книги и чли ихъ, и иныхъ прелыцали, и тв бы о томъ ваялися отцомъ своимъ духовнымъ, и впредь бы у себя такихъ еретическихъ отреченныхъ книгъ не держали и

<sup>1)</sup> Журн. мин. просв. 1881, ноябрь, стр. 12. Прибавимъ, что въ свое пребываніе въ Новгородъ Макарій спеціально возставаль противъ распространившагося обычая "двоить" аллилуію. Онъ издаль по этому случаю особый указъ, въ которомъ пишетъ, что сугубая аллилуія раздираетъ на части св. Тронцу, что троеніе аллилуіи истекаетъ изъ Апокалипсиса и Псалтири; въ доказательство приводитъ посланіе Фотія къ псковичамъ, гдъ сказано, что только трегубая аллилуія истинна. Введеніе сугубой аллилуіи Макарій приписываетъ митр. Исидору и въ заключеніе угрожаетъ великими наказаніями поющимъ двойную аллилуію. Тамъ же, октябрь, стр. 225.



не чли, а которые учнуть у себя впредь такія книги держати и чести, или учнуть иныхъ прельщати и учити, и имъ быти отъ благочестиваго царя въ великой опалѣ и въ наказаніи, а отъ святителей, по священнымъ правиломъ, быти во отлученіи и въ проклятіи". Наконецъ особыми главами (90, 92, 93) подъ именемъ "еллинскаго бъснованія" запрещались не только всякіе суевърные обычаи, но и простыя народныя увеселенія— въ томъ родѣ, какъ еще въ XI столѣтіи народныя пъсни, праздники и обряды осуждались и запрещались въ качествъ "еллинскихъ" и бъсовскихъ.

Въ 39 главъ отцы собора, въ соотвътствіе съ заявленіями паря о нарушеній старыхъ обычаевъ, видять зло между прочимъ именно въ забвеніи своего обычая: "Въ воейждо убо странъ законъ и отчина, а не приходять другь къ другу, но своего обычая війждо законъ держать, мы же православніи, законъ истинный отъ Бога пріемше, разныхъ странъ беззаконія воспрінише, и осквернихомся ими, и сего ради казни всякія отъ Бога на насъ приходять за таковая преступленія". Спасеніе-только въ возвращении къ той мнимой счастливой старинъ. которая жила по божественнымъ писаніямъ и правиламъ святыхъ отецъ, не знала заблужденій и не уклонялась въ чужіе обычаи. Достигнуть всего этого Стоглавъ хотълъ увъщаніями, наставленіями, а также и угрозами; правила его простирались на всю церковную и нравственную жизнь, наконець на народный обычай, и въ цъломъ только повторяли въ извъстномъ систематическомъ порядкъ поученія, которыми русская письменность наполнена была съ самыхъ первыхъ въковъ своего существованія, въ переводныхъ и собственныхъ писаніяхъ... Поученія оставались, однако, безплодными, частью потому, что не сопровождались, учрежденіями, оберегающими гражданскую правду, частію потому, что не сопровождались заботой о просвъщении, которое могло бы удалить грубъйшія заблужденія и отсутствіе котораго понижало самый уровень религіознаго чувства и пониманія.

Біографъ митрополита Макарія говорить о дальнъйшей судьбъ Стоглава: "Въ продолженіе 150 лътъ послъ Стоглаваго собора, всъ іерархи русской церкви пользовались и руководились его постановленіями. Соборъ 1667 года наложилъ анавему на Стоглавъ за его извъстныя ошибки, "зане той Макарій митрополить и иже съ нимъ мудрствовали невъжествомъ своимъ безразсудно, якоже восхотъща, сами собой, не согласяся съ греческими и древними славянскими харатейными книгами, ниже съ вселенскими святьйшими патріархами о томъ совътовалися".

Но эта анасема не помъшала патріарху Адріану руководиться Стоглавомъ при составленіи въ 1700 году новаго Уложенія, и хотя Стоглавъ, согласно постановленію 1667 года, считался "якоже не бысть" въ продолжение весьма долгаго времени, и даже вследствіе ложных опасеній не издавался; но въ настоящее время, благодаря безпристрастнымь его изследованіямь, онъ заняль должное мъсто въ исторіи русской церкви, и всёми признаны заслуги его составителей 1). Неточно, однако, последнее указаніе. Историки далеко не согласны относительно заслугъ Стоглава <sup>2</sup>). Относительно церковной жизни, просвъщенія, нравовъ, Стоглавъ не сказалъ ничего новаго, не сдълалъ ничего, чтобы улучшить положение вещей, открыть перспективу какогодибо прочнаго успъха въ будущемъ. Онъ только закръпилъ данное положение вещей, которое было застоемъ, даже не чувствовавшимъ необходимости улучшенія. Соборъ 1667 года врайне преувеличиль въ своихъ проклятіяхъ, но быль правъ, когда находиль, что "той Макарій митрополить и иже съ нимъ мудрствовали невъжествомъ своимъ безразсудно"; во второй половинъ XVII въка Стоглавъ, вмъстъ съ книгами старой печати, заняль важное мёсто въ числё тёхь основь, на которыхь опиралась "старая вёра", т.-е. расколъ. Вследствіе этого онъ долго оставался недоступенъ для печати и понадобилось издание его въ Лондонъ, пова, наконецъ, съ него снято было двухъ-въковое veto и онъ сдълался предметомъ историческаго изследованія. Для своего времени, не внося въ жизнь ничего новаго по содержанію, онъ быль опять однимь изъ тёхъ предпріятій, которыя внёшнимъ образомъ снова заявляли начало политическаго и цервовнаго объединенія. Важнымъ фактомъ осталось только то, что въ связи съ Стоглавомъ совершилось открытіе первой типографіи въ Москвъ. Типографія открыта была именно для печатанія первовных книгь "ко очищенію и во исправленію ненаученыхъ и неискусныхъ въ разумъ книгописцевъ", какъ сказано въ послесловіи московскаго Апостола 1564 г. Правда, типографія явилась н'всколько поздно. Типографское искусство уже болье ста льть широко развивалось въ Европъ; даже славянскія вирилловскія типографіи появились еще въ девяностыхъ годахъ XV въка въ Краковъ, Ободъ (въ Черногоріи), Венеціи; но заслугой Макарія все-таки было покровительство первымъ московскимъ типографщикамъ Ивану Өедорову и Петру Тимо-

Журн. мин. просв. 1881, ноябрь, стр. 16—17.
 Не приводя другихъ цитатъ, укажемъ, хотя бы только отзывъ всегда очень ужфреннаго Порфирьева: "Исторія русской словесности", ч. І, изд. 4-е, стр. 538.

еееву Мстиславцу, которые только при этомъ покровительствъ могли вести свое дъло, потому что печатание книгъ съ самаго начала возбудило противъ себя вражду невъжественныхъ писцовъ и суевърныхъ фанатиковъ. По смерти Макарія типографія была разрушена, домъ ея былъ сожженъ, Иванъ Оедоровъ и Мстиславецъ были обвинены въ ереси и должны были спасаться бъгствомъ въ Литву, гдъ впослъдствіи Оедоровъ работалъ у князя Острожскаго, издателя знаменитой Острожской Библіи (1581). Послъ Макарія нарушена была и столь ревностно защищаемая имъ неприкосновенность монастырскихъ имъній: еще при Иванъ Грозномъ запрещено было записывать вотчины за большими монастырями, а затъмъ всъ монастыри лишились права получать имънія по завъщаніямъ.

Какая была въ дълъ Стоглаваго собора роль Ивана Грознаго? Новъйшіе изследователи находять, что въ речи или посланін царя въ собору повторялись тѣ внушенія, какія онъ слышалъ отъ Сильвестра и которыя находятся въ сохранившемся посланіи этого последняго; но царь видимо развиль эти мысли съ извъстной самостоятельностью. "Юный царь, — пишеть одинъ изъ новъйшихъ изслъдователей, — выступилъ въ этомъ посланіи въ роли обличителя и моралиста; громилъ гордость, распутство, корыстолюбіе, зависть. Онъ не замічаль, повидимому, какъ странно должны были звучать въ его устахъ эти обличительныя ръчи. Онъ, очевидно, заинтересовался своею ролью; она давала ему случай высказать любимыя, задушевныя мысли. Опъ могъ много говорить о себь, о тых несчастих и оскорблениях. которыя ему пришлось перенести. Обвиненія, жалобы и вивств съ тъмъ объщанія и предположенія полились обильнымъ потокомъ. Иванъ распространялся и о своемъ печальномъ дътствъ и безпутной молодости, и о техъ бедствіяхь и казняхь божінхь, которыя постигали при немъ русскую землю, но эти грустныя воспоминанія онъ обильно пересыпаль обвинительными замічаніями" (обвиненія противъ бояръ, жалобы на свое сиротство, сознаніе въ собственныхъ ошибкахъ)... "Въ этихъ жалобахъ и обвиненіяхъ намъ слышатся все тѣ же звуки, которые повторяются и въ ръчи на Лобномъ мъстъ, и въ посланіи въ Курбскому, и въ духовномъ завъщании царя, и въ его ръчи въ духовенству и боярамъ въ Александровской слободъ. Во всю свою жизнь Иванъ тянулъ одну и ту же тоскливую пъсню. Что-то недоброе слышалось въ этой песне, и чемъ больше уходило времени, тъмъ отчаяннъе и ужаснъе звучала она. Въ 1551 году, вогда Ивану было только 20 лътъ, оставалось еще много мъста

прекраснымъ надеждамъ и добрымъ стремленіямъ". "Царь просилъ наставленій у собора, даже требовалъ противоръчія, напоминая примъры Стефана Новаго, Максима Исповъдника, Өеофилакта Никомидійскаго, неустрашимо защищавшихъ свои убъжденія. Онъ несомнънно принималъ участіе въ составленіи вопросовъ, предложенныхъ собору, потому что въ нихъ находятся, между прочимъ, и его личныя воспоминанія"...

Еще новымъ памятникомъ той эпохи, задуманнымъ въ томъ же духѣ объединенія и собиранія старины, были Четьи-Минен митрополита Макарія. Въ 1552 году Макарій внесъ въ Успенскій соборъ ввладъ—вновь пересмотрѣнный и дополненный списовъ Четіихъ-Миней; другой эвземпляръ онъ поднесъ тогда же царю Ивану Васильевичу. Это было завершеніе многолѣтняго труда, предпринятаго еще въ 1529, и надъ воторымъ онъ работалъ особливо во время своего архіепископства.

Названіе Четінхъ-Миней, изъ греческаго и изъ русскаго слова, обозначающее помъсячныя чтенія, присвоено цълому ряду памятниковъ нашей письменности по греческому образцу: это были сборники въ особенности церковно-поучительныхъ произведеній, а также житій святыхъ, и по этому плану Макарій задумаль свое собраніе, но въ несравненно болье широкомъ объемь, чьмъ когда-нибудь бывало прежде. "Писалъ я, —говорить онъ въ предисловін въ Минеямъ. — сін святыя великія книги въ великомъ Новгородъ, когда быль тамъ архіепископомъ, а писаль и собираль ихъ въ одно мъсто двънадцать льть, многимъ имъніемъ и многими различными писарями, не щадя серебра и всякихъ почестей, особенно много трудовъ и подвиговъ подъялъ я отъ исправленія иностранныхъ и древнихъ реченій, переводя ихъ на русскую річь, и сколько намъ Богъ дароваль уразуміть, столько и смогъ и исправить, а иное и донынъ въ нихъ осталось не исправлено; мы оставили это тъмъ, кто послъ насъ съ божіею помощію можеть исправить". Макарій задумаль собрать въ своихъ Минеяхъ "всв святыя вниги, воторыя въ русской землъ обретаются". Онъ собраль ихъ сколько возможно въ календарномъ порядкъ: вогда празднуется память святого, помъщается его житіе и его писанія. Такъ въ день пророка Іереміи (мая 1-го) помъщены вниги его пророчествъ, въ день праведнаго Іова (мая 6-го)-книга Іова, въ день святого Іоанна Богослова (сентября 26-го)-его Евангеліе и Аповалипсись, въ день двінадцати апостоловъ (іюня 30)-тольовый Апостолъ; въ дни памяти

святыхъ отповъ, какъ Василій Великій, Іоаннъ Златоусть, Григорій Богословъ, Ефремъ Сиринъ и т. д., пом'єщены ихъ, часто общирныя, творенія. Произведенія писателей, которые не были святыми и которыхъ поэтому нельзя было пріурочить къ святпамъ, помъщались въ приложеніяхъ къ последнимъ числамъ разныхъ мъсяцевъ; такъ, напр., размъщены Патерики, сочиненія Іосифа Евреина, Никона Черногорца, Іоанна экзарха болгарскаго, Пчела, Козьма Индикопловъ, Страннивъ игумена Даніила, посланія русских внязей, митрополитовъ и епископовъ, и т. д. Вообще въ Минеяхъ Макарія собраны произведенія всёхъ отдъловъ старой церковной литературы: вниги священнаго писанія и толкованія на нихъ; рядъ патериковъ; прологи; сочиненія отцовъ церкви и святыхъ русскихъ и греческихъ; сочиненія, не принадлежащія писателямъ святымъ, но пользовавшіяся большимъ уваженіемъ — по церковнымъ вопросамъ и христіанскому нравоученію; путевыя записки, монастырскіе уставы, грамоты, Кормчая внига; житія святыхъ и особенно житія святыхъ русскихъ, отчасти составленныхъ именно для сборника Макарія. Первая работа надъ этимъ сборникомъ окончена была въ двънадцать лёть, и въ 1541 году Макарій положиль двенадцать внигъ Миней у святой Софіи на поминъ родителей; въ Москвъ онъ продолжалъ работу и, какъ упомянуто, въ 1552 окончена была вторая редакція Миней, экземпляры которой онъ положиль въ Успенскій соборъ и поднесь царю Ивану Васильевичу. Это громадное собраніе заплючаеть (по описанію арх. Іосифа) около четырнадцати тысячъ большихъ листовъ.

Сборникъ Макарія остается, однако, неполонъ; въ немъ нѣтъ нѣкоторыхъ книгъ священнаго писанія, нѣтъ многихъ сочиненій русскихъ писателей, и, какъ полагають, эти пропуски объясняются тѣмъ, что Макарій имѣлъ въ виду въ особенности "душевную пользу" читателей, и изъ книгъ священнаго писанія вносиль преимущественно тѣ, при которыхъ имѣлись толкованія. Несмотря на неполноту, трудъ Макарія имѣетъ великое значеніе для исторіи русской литературы, такъ какъ многія замѣчательныя произведенія старой русской письменности сохранились только въ этомъ собраніи, и въ Четьихъ-Минеяхъ передъ нами является почти весь запасъ стараго русскаго просвѣщенія, весь горизонтъ тогдашняго мышленія. "Почти наканунѣ своего появленія въ качествѣ дѣятельнаго фактора среди европейскихъ народовъ, русское общество все еще не могло покончить съ своими средними вѣками", замѣчаетъ біографъ митрополита Ма-

карія; но это общество и послѣ того еще полтора столѣтія осталось въ среднихъ вѣкахъ.

Однимъ изъ главныхъ предметовъ, на которые Макарій обратиль вниманіе, были житія русскихь святыхь. Задумавь свое предпріятіе, онъ собраль около себя целый кружовь сотруднивовъ. "Однихъ, — говоритъ его біографъ, — онъ привлекъ къ себъ, не щадя злата, сребра и многихъ почестей, а другіе работали, такъ же, какъ и онъ, изъ любви къ дълу. Такимъ образомъ составилось цёлое литературное общество, одни члены вотораго рылись въ монастырскихъ библіотекахъ, вездъ старались найти нужный имъ матеріалъ, другіе переписывали разныя редакціи житій, третьи уже составляли новыя житія, или передалывали старыя сообразно требованіямъ времени. Такое общество—явленіе единственное въ то время въ московской Руси". Распредъляя работы и исправляя доставленныя редакціи. Макарій и самъ. какъ говоритъ одинъ изъ его помощниковъ. Илья, любилъ "день и нощь, яко пчелы сладость отовсюду приносити, поискати святыхъ житія. Мнози отъ святыхъ забвенію предани быша, сихъ убо святитель подъ спудомъ не спрываеть, но на свъщницъ добродетели возлагаетъ" 1).

На первомъ мъстъ между этими сотрудниками стоялъ очень извъстный въ то время дьякъ Дмитрій Герасимовъ, или какъ его называли, Толмачъ-въроятно, не по фамиліи, а по профессіи. Его главная дъятельность относится во временамъ Ивана III и въ последніе годы онъ жиль въ Новгороде при Макаріи. Герберштейнъ и Павелъ Іовій, бывшіе съ нимъ въ сношеніяхъ. свидетельствують о немъ, какъ объ одномъ изъ самыхъ образованныхъ людей той эпохи. Опъ хорошо зналъ по-латыни, бываль по дипломатическимь поручениямь въ разныхъ странахъ Европы, и для Макарія, между прочимъ, перевелъ съ латинскаго Толковую псалтирь Брунона. Другіе сотрудники работали въ особенности по отдълу житій русскихъ святыхъ. Одинъ изъ нихъ былъ боярскій сынъ Василій Тучковъ, прибывшій въ Новгородъ въ 1537 году для набора ратныхъ людей. Онъ быль веливій книжникъ, поражавшій тымъ, что быль знатокомъ божественныхъ писаній, не будучи духовнымъ лицомъ-, отъ многоцънныя царскія палаты храбрый воинь и всегда во царскихъ домахъ живый и мягкая нося и подружіе законно имбя и вмъсть съ темъ селива разумія отъ Господа сподобисн". На леле. Тучковъ, начитавшись тогдашней письменности, сподобился боль-



<sup>1)</sup> Журн. мин. просв., 1881, ноябрь, стр. 27.

шого искусства въ такъ называвшемся тогда "плетеніи словесъ". Макарій поручиль ему передълать житіе и чудеса святого Михаила Клопскаго, и Тучковъ наполниль житіе реторическими прикрасами, но относительно фактовъ во многихъ случаяхъ сократилъ и испортилъ разсказъ; къ житію прибавиль онъ предисловіе, гдѣ изобразилъ искупленіе рода человѣческаго, начиная съ Адама, и послѣсловіе, гдѣ показалъ свое знакомство съ троянскими сказаніями и называетъ имена Омира, Ахиллеса и Еркула. Но рядомъ съ твореніемъ Тучкова Макарій помѣстилъ, однако, и старую редакцію житія. Далѣе, однимъ изъ дѣятельныхъ сотрудниковъ Макарія былъ іеромонахъ его домовой церкви Илья, между прочимъ написавшій, по разсказамъ пришедшихъ въ Новгородъ авонскихъ монаховъ, житіе болгарскаго мученика. Георгія.

Для всероссійской ванонизаціи 1547 и 1549 годовъ необходимы были недостававшія или требовавшія исправленія житія, и Макарій еще до 1547 года поручиль епископу крутицкому Саввъ, постриженнику Іосифа Волоцкаго, написать его житіе; другому постриженнику—составить службу Іосифу, и разръшилъ ему даже молитвовать по ней въ кельъ еще до соборнаго определенія. Такимъ же образомъ составлены были по его порученію житія Макарія Калязинскаго и Александра Свирскаго, еще до ихъ ванонизаціи. Затімъ послів собора по его же порученіямъ составленъ быль еще рядь житій, внесенныхъ потомъ въ новую редакцію Четіихъ-Миней, какъ, напримъръ, житія Александра Невскаго, митрополита Іоны, Саввы Сторожевскаго и другихъ и, между прочимъ, житія преподобнаго Евфросина и князя Всеволода псковскихъ, составленныя пресвитеромъ Василіемъ, ревностнымъ защитникомъ сугубой аллилуін. Это были последнія житія, внесенныя Макаріемъ въ его Четіи-Минеи. По довершеніи второй редакціи своего громаднаго собранія въ 1552, Макарій продолжаль заботиться о составленіи житій, такъ что вообще въ результатъ вызванной имъ дъятельности появилось до шестидесяти новыхъ житій. Впоследствін у митрополита Ма-карія нашлись подражатели. Въ 1646—1654 составлены были Четіи-Минеи священникомъ Милютинымъ; въ конце XVII века трудъ Макарія послужиль источникомъ для Четінхъ-Миней Димитрія Ростовскаго, которыя, впрочемъ, заключають въ себъ только житія святыхъ. Еще въ концъ XVII въка ученый монахъ Евоимій составиль краткое оглавленіе Макаріевскихъ Миней по успенскому списку.

Наконецъ митрополитъ Макарій совершилъ еще одинъ трудъ,

который въ извъстномъ отношенія опять носить на себъ такой же объединительный карактеръ. Это была такъ называемая Степенная внига-историческій сборнивъ по старымъ літописамъ, но не въ погодномъ летописномъ порядке, а но степенямъ генеалогін великихъ князей. Цёлью новаго порядка изложенія, виимо, было провести мысль о династической преемственности великовняжеской и, наконецъ, царской власти правильнымъ наследованіемъ отъ первыхъ начинателей русскаго государства, на подобіе того, какъ самъ Иванъ Грозный (и даже ранве его, книжные приверженцы единодержавія) возводиль свою царственную власть до Владимира Святого и Мономаха. Всёхъ степеней" насчитано семнадцать, отъ начала русскаго государства и до Ивана Грознаго. На основаніи Татищева, первымъ начинателемъ Степенной вниги считали митрополита Кипріана; въ своемъ настоящемъ видъ она составляетъ трудъ Макарія, который, впрочемъ, и здъсь, какъ въ собираніи Миней, быль не столько авторомъ, сколько редакторомъ и руководителемъ. Онъ поручалъ другимъ составленіе разныхъ отдёловъ книги, и на нихъ значится обывновенно, что онъ составлены "благословениемъ и повелъніемъ митрополита Макарія всея Руси". Въ изложеніи событій господствуеть тонъ не столько летописи, сколько житія. "Нельзя, однако, сказать, -- замъчаеть біографъ -- что Макарій не чувствоваль нивакого различія между житіями Четінхъ-Миней и Степенной книги; напримъръ, изъ того уже обстоятельства, что для Степенной вниги онъ счелъ нужнымъ составить новыя редакціи житій, уже пом'вщенныхъ въ Четіихъ-Минеяхъ, видно, что онъ хоть и слабо, но все-таки сознаваль эту разницу. Такъ, если сравнимъ житія Александра Невскаго, пом'вщенныя въ Четінхъ-Минеякъ и въ Степенной книгъ, то замътимъ, что въ послъдней ныть стольких витісватостей, ныть реторическаго похвальнаго слова, нътъ подробнаго перечня чудесъ, вообще преобладаетъ біографическій разсказъ, и дъятельность великаго князя изображается въ связи съ другими историческими явленіями его времени. Это замечаеть самь составитель, который относительно чудесь говорить: "сія же различная чудеса довольно писана быша въ торжественнъмъ словеси его, въ сей же повъсти сокращено прочихъ ради делній". Такимъ же характеромъ отличаются пом'вщенныя въ Степенной книгъ житія св. Владимира, Ольги, Бориса и Глёба, митрополита Іоны, Алексія и другихъ 1). Форма житія была единственная привычная форма связнаго



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Журн. мин. просв. 1881, ноябрь, стр. 33.

MCT. P. IMT. II.

повъствованіл; вмъстъ съ тъмъ она въроятно вазалась отвъчающею важности историческаго плана. Самое общирное по размърамъ естъ житіе Владимира Святого: въ понятіяхъ XVI въка былъ первый царь, какъ первый основатель русскаго православія. Въ житіи Владимира включенъ и разсказъ о началъ Руси, при чемъ здъсь, такъ сказать, полу-оффиціально заявлено происхожденіе рода Рюрика изъ Пруссіи, гдъ онъ велъ свое начало отъ Августа Кесаря—легенда, которая должна была указать римское и византійское преемство московскаго царства и которую (въря или не въря въ нее) выставлялъ и самъ Иванъ Грозный.

Наконецъ, въ разрядъ характерныхъ памятниковъ XVI въка, появившихся въ ближайшей обстановкъ Грознаго, принадлежитъ знаменитый "Домострой", соединяемый съ именемъ извъстнаго царскаго совътника, попа Сильвестра: онъ также имъетъ нъкоторое отношение къ господствовавшему въ этомъ кругу стремленю установить основы русской жизни на старомъ предании.

"Домострой" привлекъ на себя вниманіе историковъ сравнительно недавно. Первое изданіе его относится не далже какъ въ 1849 году; съ тъхъ поръ ему посвящено было не мало изслъдованій съ исторической, бытовой и литературной точки зрівнія; издано было нъсколько различныхъ списковъ, но изслъдование и до сихъ поръ едва ли можно считать законченнымъ. Но выяснилось несомненно, что авторство попа Сильвестра было здёсь лишь относительное. Домострой принадлежаль въ числу техъ произведеній старой письменности, какія бывали трудомъ сборнымъ, даже не одного, а нъсколькихъ покольній. Къ первоначальной основѣ присоединялись мало-по-малу новыя дополненія и создавалось, наконець, начто цалое, которое представляется рукописнии въ различныхъ, такъ-называемыхъ, редакціяхъ. Главнымъ образомъ опредълились теперь двъ такія редакціи Домостроя: одна — обширная, другая — сокращенная, и эта послъдняя была трудомъ Сильвестра, которому принадлежитъ также особая статья въ концъ, обращенная, какъ поученіе, къ сыну его Анеиму и представляющая краткій обзоръ содержанія целаго Домостроя, такъ-называемый "Малый Домострой".

По всему складу нашей письменности тёхъ вёковъ, дёйствительно, скоре можно было бы ожидать, что подобный трудъ явится именно сборнымъ, что и здёсь скажется духъ традиціи, повтореніе преданія, только подкрёпляемаго новыми добавками. Въ обширной редакціи Домостроя, которая считается первоначаль-

ною, въ самомъ заглавіи (или оглавленіи, потому что въ древнъйшемъ извъстномъ списвъ заглавіе вниги даже не названо) можно заметить эти наслоенія: "Поученіе и наказаніе отцевь духовныхъ во всемъ православнымъ христіяномъ, како веровати во святую Троицу и пречистую Богородицу, и вресту Христову, и небеснымъ силамъ, и святымъ мощемъ покланятися, и святымъ тайнамъ причащатися, и како прочей святыни касатися, и вако царя чтити, и его внязи и вельможа" (и т. д.)... "И еще в сей внигъ изнайдеши навазъ отъ нъвоего о мірскомъ строеніи, какъ жити православнымъ христіяномъ въ міру съ женами и з дётьми, и з домочятци, и ихъ наказывати и учити, и страхомъ спасати, и грозою претити" (и т. д.)... "И еще в сей книгъ изнайдеши о домовномъ строеніи, вакъ навазъ имъти къ женъ и дътемъ и къ слугамъ, и какъ вапась имъти,... а главъ 67 все изнайдеши".

Полагають, что отдёль о домовномь строеніи, т.-е. домашнемъ хозяйствъ, могъ составлять наиболье старую часть Домостроя, и указывають во всёхъ трехъ отдёлахъ извёстныя различія не только содержанія, но и самаго склада и языка 1). Хронологическое соотношеніе трудно установить съ какою-либо точностію, какъ вообще при безличномъ и компилятивномъ характеръ многихъ произведеній древней письменности. Какъ бы то ни было, сборный характерь Домостроя едва ли подлежить сомненію, какъ и то, что основа сборника восходить, въроятно, еще къ концу XV вѣка.

Сделаны были опыты сопоставлять Домострой съ подобными памятниками другихъ европейскихъ литературъ среднихъ въковъитальянской, французской, немецкой, чешской, даже съ однимъ памятникомъ древне-индійской литературы; недавно <sup>2</sup>) Домострой быль привлечень въ сравнению съ одной дидактической поэмой византійской. При отсутствіи непосредственной литературной связи, воторая могла бы давать идею о подражаніи или заимствованіи, эти сличенія остаются безплодными: памятники могуть представлять извъстные случаи сходства, какъ, напр., общія указанія на необходимость благочестія или житейскаго благоразумія, общія черты извъстной суровости нравовъ въ семейной дисциплинъ

<sup>1)</sup> Такъ полагалъ и г. Некрасовъ, посвятившій Домострою спеціальное изслівдованіє; но онъ нісколько противорічиво называєть въ одномъ случай наи-боліве старымъ третій отділь Домостроя ("мы приходимь къ тому мизнію, что третья часть Домостроя составляеть самое древнее, самое основное зерно его, первичный наводъ Домостроя — третья часть говорить о домовномъ строеніе), а въ другомъ случать считаеть основою Домостроя отдёль о мірскомъ строеніи—т.-е. второй ("Опыть изслідованія" стр. 160, 163, 184).

\*\*) Въ странной внижкі г. Бракенгеймера. Одесса, 1898.

и т. п.; но въ цёломъ характерё названныхъ литературъ, какъи создавшей ихъ жизни, было столько различія, что эти параллели могуть имъть только интересъ анекдотическій. Единственная прочная связь соединяеть нашь памятникь съ той греческой переводной литературой, теми "божественными писаніями", которыя наложили свой отпечатокъ на всю древнюю письменность. Дъйствительно, когда у нашихъ изслъдователей возникъ вопросъ о составъ и источникахъ Домостроя, то вскоръ уже подобранъ быль цёлый рядь параллелей между Домостроемъ и различными памятниками древней церковно-поучительной литературы. Изънихъ почерпнутъ быль не только весь складъ наставленій церковныхъ и поученій о "мірскомъ строеніи", но иногда буквальновзяты самые тексты поученій. Это совершенно отвінало всему характеру старой письменности: гдё было взять "наказаніе отъ отца въ сыну", которымъ начинается "Домострой", откуда заимствовать наставленія о томъ, "како христіяномъ въровати", "како страхъ божій им'ти и память смертную", "како чтити людямъ отцевъ своихъ духовныхъ", "како святительскій чинъ почитати, тако же и священническій и мнишескій", "како къ церквамъ божіниъ и въ монастыри съ приношеніемъ приходити",-гдъ было взять эти наставленія, какъ не въ тъхъ "божественныхъ писаніяхъ", которыя издавна были готовымъ авторитетомъ? Въ первыхъ памятникахъ русской письменности съ XI въка встръчаются уже подобныя поученія о въръ и наставленія о нравственности. Позднъе, особливо въ XIV въкъ, большое обиліе дидактическаго матеріала находится въ сборникахъ какъ Измарагдъ, Златоустъ, Златая Цепь, Пчела и т. д.: Измарагдъ и особлибо Златая Цень, заключали, кроме переводныхъ, не мало русскихъ статей, гдъ нравоучение примънялось уже въ русскому быту. Связь Домостроя съ этой дидактической литературой доказывается многими параллелями. Въ числъ образцовъ могли быть и русскіе памятники, какъ поученіе Владимира Мономаха, слова Серапіона владимирскаго. Далье, Домострой ссылается на постановленія соборовь, Номоканонь, Прологь; ділаеть прямо выписки, не указывая источника, какъ, напр., изъ "Стослова" патріарха Геннадія — въ самыхъ первыхъ главахъ сочиненія. Наконецъ, въ самомъ хозяйственномъ отдълъ Домострой имълъ предшественниковъ въ монастырскихъ обиходникахъ (напр., монастырей Сійскаго, Волоколамскаго, Кирилло-Биловерскаго), гди преподавались правила благочинія и приличія, а также сообщались обширныя росписи кущаньевъ.

Наиболе самостоятельнымъ и интереснымъ отделомъ Домо-

строя является второй, посвященный мірскому строенію или бытовому обряду и нравственности: здъсь авторъ стояль всего ближе къ жизни: самое изложение просто и реально, и языкъ приближается въ народному; затемъ съ непосредственнымъ бытомъ связанъ и третій, козяйственный, отділь. Если отділь о церковномъ благочестін по самому существу не могъ имъть чего-либо спеціально м'естнаго, то въ этихъ двухъ отделахъ, напротивъ, можно было бы ожидать хотя легваго отраженія бытовыхъ особенностей той или другой изъ главныхъ тогдашнихъ областей русскаго народа и народнаго быта. Изследователь Домостроя не сомнъвался, что по этимъ бытовымъ чертамъ надо приписать Домострою происхождение новгородское: на него указывають подробности, принадлежащія гораздо болье обычаю новгородскому (боярскому, торговому), чемъ московскому. Въ главахъ о неправедномъ житін (28) и о праведномъ житін (29) въ особенности отражается быть новгородскаго богача-боярина: въ то время. какъ первыя 15 главъ полнаго Домостроя "отъ хорошаго человъка постоянно требують, чтобы онъ помниль царя, повиновался царской власти, молился за него, служилъ ему върой и правдой", въ последующихъ главахъ (начиная съ 16-ой) нётъ "ни одного подобнаго намека или указанія на царскую власть"; нѣтъ упоминанія ни о царской, ни даже о княжеской власти и тамъ, гдв изображаются дурныя стороны гражданской жизни: вто страха божія не имъеть и отеческаго преданія не хранить, отца духовнаго не слушаеть, и чинить всякую неправду, тоть за свои дурныя дъла будетъ "отъ Бога непомилованъ и отъ народа проклять". "Очень замечательно то — говорить историкь, — что именно въ этихъ главахъ Домостроя меньше всего тъхъ предписаній, въ которыхъ обыкновенно упрекають Домострой и которыя отличаются человъкоугодливостью, слишкомъ грубою практичностью. Для такого ботатаго властелина и судьи некому было уноравливать особенно, или нужно было уноровить всёмъ, что равняется справедливости <sup>1</sup>). Въ этой части Домостроя встрёчается довольно много указаній именно на торговый быть, между прочимъ на торговлю "по морю", и эти черты сглажены были въ позднъйшей московской редакціи Домостроя. Далье, въ этомъ отдёлё нёть никакихъ грубыхъ предписаній относительно женщины; напротивъ, цълая глава посвящена похвалъ хорошей хозяйки и жены, - правда, содержание ея несамостоятельно и взято изъ готовыхъ внижныхъ образцовъ, но любопытно, что авторъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Неврасовъ, стр. 150 и далъе; изкоторое противоръчіе на стр. 172.

выбраль именно эти образцы, а не другіе, напр., не изв'ястныя слова о "злыхъ женахъ".

Третья часть Домостроя 1) составилась опять независимо, и въ ней также не легко отличить старыя или позднія составныя части; но тонъ ея уже другой и именно, по указанію нашего изследователя, "положение женщины, или лучше взглядъ на нее, довольно непривлекательны"; мораль этого отдела невысокая, практично себялюбивая. Къ этой части Домостроя особенно относится замъчаніе, сдъланное Буслаевымъ: "Руководясь благоразуміемъ народной пословицы, иногда себялюбивымъ, Домострой учить, при соблюденіи экономіи, и гостя употчивать безъ убытка, и милостыню подать съ разсчетомъ: что попортилось изъ годовыхъ запасовъ, онъ говорить, то напередъ съёдать, или взаймы отдавать, или на милостыню неимущимъ. Изъ самаго гостепріимства Домострой учить извлекать барышь... Этоизмъ — порокъ, общій всёмъ временамъ. По крайней мёрё, старина откровенно высказывала своекорыстные виды и темъ самымъ обезоруживала ихъ злонамъренность" 2). Попъ Сильвестръ въ своей редавціи Домостроя, въ той части его, гдв онъ разсказывалъ сыну о своей собственной жизни, настаиваеть именно на житейской мудрости, какъ со всеми надо жить въ ладахъ, какъ всемъ уноровить. Извъстенъ отзывъ Соловьева объ этой чертъ его наставленій. "Несмотря на то, что наставленіе Сильвестра сыну носить, повидимому, религіозный, христіанскій характерь, нельзя не замётить, что цёль его — научить житейской мудрости; кротость, теривніе и другія христіанскія добродвтели предписываются вавъ средства для пріобрѣтенія выгодъ житейскихъ, для пріобрѣтенія людской благосклонности; предписывается доброе дівло, и сейчась же выставляется на видь матеріальная польза отъ него; предписывая уступчивость, уклоненіе отъ вражды, и основываясь при этомъ, повидимому, на христіанской заповъди, Сильвестръ доходить до того, что предписываеть человъкоугодничество, столь противное христіанству: "ударь своего, хотя бы онъ и правъ быль, -- этимъ брань утолишь, убытка и вражды избудешь". Воть слъдствіе того, что христіанство понято не въ духъ, а въ плоти! Сильвестръ считаеть добрымь дёломь освободить рабовъ; хвалится, что у него всв домочадцы свободные, живутъ по своей воль, и, въ то же время, считаетъ позволительнымъ бить домочадца, хотя бы онъ и справедливъ былъ: хочетъ исполнить форму. а духа не понимаеть". Но только "подъ конецъ вышло, что

Въ древней полной редакціи съ главы 30-й.
 Очерки русской народной словесности и искусства. І, стр. 475.

Сильвестръ не всёмъ уноровиль, ибо всёмъ уноровить дёло невозможное "1).

Но поводу того, что Домострой постоянно связывается съ именемъ Сильвестра, изследователь его замечаеть: "Обывновенно ту мрачную вартину жизни, которую представляеть нашъ Домострой, соединяли съ именемъ Сильвестра, какъ составителя его. Это было однимъ изъ тяжелыхъ обвиненій, которымъ пользовались для обозначенія этого лица времени Ивана IV. Время Ивана IV такъ много обозначается личностью Сильвестра, что разъяснение вопроса о томъ, какое участие принималь онъ, и принималь ли, въ составлении Домостроя, въ высшей степени важно. Если Домострой быль сложень еще до него, и если онь имъ пользовался, какъ готовою теоріею, то естественно, что съ его личности должно быть сложено вое-что для его оправданія. Воспитаться на изв'ястной теоріи, принять ее готовую, созданную уже другими, или целымъ обществомъ, либо вружкомъ, или создать ее самому, двъ вещи очень различныя между собою "2). Но большого различія вовсе н'вть. Прикосновенность Сильвестра къ Домострою такова, что последній, если не вполне, то въ очень значительной степени можеть быть соединяемъ съ его именемъ. Сильвестръ нъсколько сократилъ такъ-называемую полную редакцію, существовавшую до него, но внесенныя имъ измъненія были совершенно незначительны и ограничились, какъ объясняють, только тёмъ, что онъ примениль его къ московскимъ обычаямъ, устранивъ иныя мелкія подробности новгородскаго быта; а затемъ новая глава, "несомнънно принадлежащая перу Сильвестра", по словамъ самого изследователя, представляеть мастерской образчикъ мыслей, сжато изложенныхъ и заимствованныхъ изъ цёлаго Домостроя "3). Такимъ образомъ его собственный взглядъ нимало не расходился съ общимъ характеромъ Домостроя: быть можеть, онъ нъсколько мягче понималь педагогію Домостроя, но вполив делиль основныя его мысли и даже расширилъ пріемы челов' коугодничества.

Комментаторы Домострон различнымъ образомъ оценивали его литературно-бытовое значеніе: была ли это прямая картина существовавшихъ нравовъ, приведенная въ педагогическую систему, тавъ что Домострой можеть считаться готовымъ матеріаломъ для исторіи быта, или, напротивъ, это быль только идеалъ, къ которому моралисть хотълъ привести общество своего времени? Оче-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Россів. Спб. 1894, кн. ІІ, стр. 523. <sup>2</sup>) Некрасовъ, стр. 175—176.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 176.

видно, было то и другое, и, напр., глава "о неправедномъ житін" занята подробностями неправеднаго житія, взятыми прямо изъ дъйствительности; съ другой стороны, тотъ почти монашескій образъ жизни, который предлагается каждой семьв, быль не столько фактомъ, сколько идеаломъ автора. Въ цёломъ "Домострой" былъ однимъ изъ тёхъ завершающихъ явленій, какихъ мы видимъ цёлый рядъ въ царствованіе Грознаго. Это были итоги прошлаго, которые должны были, по мысли руководящихъ людей того времени, не только исправить порушенную и поисшатавшуюся старину, но и дать прочную опору и руководство для будущаго. Что старина "поисшаталась", это была отчасти обыковенная идлюзія, ищущая идеала въ прошедшемъ; но отчасти это было и справедливо потому, что броженіе, происходившее въ политическомъ быту земли въ эпоху московскаго объединенія, сопровождалось, повидимому, большою испорченностью нравовъ, на которую неизмѣнно жаловались моралисты (какъ, напр., незадолго передъ тъмъ митрополить Даніилъ въ его многочисленныхъ писаніяхъ). На дълъ, указанныя усилія закръпить нарушенную старину въ руководство будущему становились именно только историческими итогами: Великія Четіи - Минеи митрополита Макарія, Стоглавъ, Домострой, собрали то, что было пріобрътено старою жизнью, но они были безсильны остановить общество на намъченной ими ступени его внутренняго и внъшняго быта. Исторія должна была потребовать дальнъйшаго движенія; но здъсь совствиь отсутствовала самая мысль о какомъ-либо измъненіи въ данномъ порядкъ понятій и обычаевъ. Всв эти дъятели были глубовими вонсерваторами—Иванъ Грозный, митрополитъ Макарій, участники Стоглаваго собора, Сильвестръ, самъ Курбскій 1) при всёхъ широкихъ замыслахъ воздействовать на государственно-церковный быть, установить для народа правила благочестиваго воспитанія и житейской нравственности, собрать во-едино книжное достояніе народа, эти ревнители остаются на той же невысокой ступени—въ сущности ложнаго пониманія самой въры, заключаемой въ обрядовое суевъріе; на ряду съ толпой остаются чужды всякой мысли о необходимости дать мъсто наукъ, — самаго существованія которой не подозръвали, хотя говориль о ней еще жившій тогда Максимъ Грекъ. Мы выдълили раньше князя Курбскаго, который въ извъстной мъръ можетъ назваться ученикомъ Максима Грека: онъ понялъ и отвергалъ тогдашнее невъжество; подъ старость самъ сталъ учиться; воз-

<sup>1)</sup> Ср. върныя замъчанія г. Жданова въ Журн. мин. просв. 1876, августь, стр. 187—189.



ставая противъ Грознаго, хотълъ охранить по крайней мъръ попираемое "человъческое естество", т.-е. достоинство человъческой личности, — но и Курбскій оставался, тъмъ не менъе, такимъ же консерваторомъ въ основъ своихъ понятій. Это преклоненіе передъ стариной въ дъятеляхъ половины XVI въка тъмъ ярче бросается въ глаза, что еще за полъ-въка болъе глубокое пониманіе самой въры, опоры всего міровоззрънія, указывалось въ ученіяхъ Нила Сорскаго и его послъдователей, и еще доживалъ свои послъдніе годы Максимъ Грекъ, — которому, даже "пълуя его узы", не могъ или боялся помочь самъ митрополитъ Макарій.

Но всё эти усилія заврёнить старину не могли заврыть для русской жизни новыхъ путей ея дальнёйшаго развитія. Правда, еще довольно долго она въ той или другой степени продолжала старое преданіе, но не была имъ связана, какъ этого ожидали дёятели XVI вёка, и уже поколёнія XVII столётія искали новыхъ теоретическихъ понятій и новыхъ формъ быта. Было чрезвычайно характернымъ явленіемъ, что во второй половинѣ XVII вёка Стоглавъ оказался опорой для раскола, отвергнутаго и осужденнаго господствующей церковью и государствомъ, а Домострой нашелъ себѣ противовъсъ въ изображеніи русскихъ нравовъ у Котошихина.

Историко-литературное значение Домостроя заключается въ томъ, что это есть картина нравовъ и вмъстъ общественный идеаль, что онъ отражаеть въ себъ взгляды тогдашнихъ приверженцевъ старины, стоявшихъ вибстб съ твиъ въ первыхъ рядахъ общества того времени. Содержание его достаточно извъстно. Впечатленіе, какое производить онъ какъ правственный и житейскій водексь, опредвляется тімь, что его названіе стало какь бы техническимъ терминомъ. Авторитетный историкъ хотълъ недавно идеализировать воспитательную систему Домостроя, утверждая, что въ правилъ-дътей "страхомъ спасати" (посредствомъ жезла, т.-е. палки) мы имъемъ дъло съ планомъ, а не съ практивой домашняго воспитанія; что если древняя педагогика возлагала преувеличенныя надежды на это средство искоренять злобу и насаждать добродътель, то "эти излишества такъ и остаются въ области метафизическаго мышленія, знаменуя силу мысли, но не портя жизни (?); что особымъ преимуществомъ древняго воспитанія было то, что оно все совершалось на наглядныхъ образцахъ въ средъ семъи, на номощь которой приходилъ священникъ, какъ духовный отецъ. Правда, старое воспитание обходилось безъ школы; оно не давало книжнаго знанія, зато въ немъ

пріобр'вталась "не-внижная мудрость". Эта мудрость затерилась во время реформъ. "Русская мысль, ошеломленная врутымъ переворотомъ, весь XVIII в. силилась придти въ себя и понять, что съ нею случилось. Толчокъ, ею полученный, такъ далеко отбросиль ее оть насиженныхъ предметовъ и представленій, что она долго не могла сообразить, гдъ она очутилась. Чуть не въ одинъ въвъ перешли отъ Домостроя попа Сильвестра къ Энциклопедіи Лидро и Даламбера. Такой переходъ можно было сделать только прыжками, а въ области мысли прыжки совершаются всегда на счеть логики и самообладанія". Русскіе "преобразованные люди XVIII въка", по словамъ автора, растерялись отъ неожиданности и новизны своего положенія. "Мивнія раздвоились: одни радовались, что такъ далеко ушли впередъ; другіе жальли, что вследствіе далекаго ухода стало невозможно вернуться назадь"; люди прошлаго въка не могли отдать себъ отчета въ томъ, какъ совершился этоть "акробатическій перелеть"; они "чувствовали себя въ положени лунатика, который не понимаеть, какъ онъ попалъ туда, гдѣ очнулся", 1) и т. д.
Такое представленіе вещей есть не малое извращеніе исторіи.

"Практика" Домостроя была несомненно и теоріей, и ихъ воспитательныя достоинства сказываются наглядно даже нъсколько въковъ спустя въ тъхъ слояхъ русскаго народа, гдъ старина достаточно сохранилась и гдв авторитеть "жезла" остается понынъ твердымъ убъжденіемъ и обычаемъ. Что идеальная старина, --если она была такова, --не сбереглась въ другихъ слояхъ общества, получавшихъ обучение въ новой школъ, виною тому была сама старина, не дававшая мъста одной изъ глубочайшихъ потребностей человъческой природы — потребности знанія, и не удовлетворявшая этой потребности даже въ тъсныхъ предълахъ простого прикладного знанія, необходимаго для самаго государства. Переходъ отъ старины Домостроя къ Энциклопедіи, т.-е. къ концу XVIII въка, не быль "акробатическимъ перелетомъ" потому уже, что даже отъ временъ Петра продолжался около ста лътъ, не говоря о томъ, что по кругу вліянія ихъ невозможно сопоставлять. Новое безпристрастное изследование находить предшествія реформы задолго до Петра, и относить ихъ первыя проявленія не только къ эпох'в Грознаго, но даже къ эпохв Ивана III. Переходъ отъ старины въ новизнъ трудно назвать скачкомъ, когда онъ занималъ цёлые въка и представляль длинный рядъ переходныхъ явленій.

<sup>1)</sup> В. О. Ключевскій, "Два воспитанія", въ Русской Мысли, 1893, мартъ.

Посланія старца Филовея изданы въ "Православномъ Собесѣдникъ". Казань, 1861, кн. II, стр. 78—98; 1863, кн. I, стр. 337—348. Третье посланіе въ Дополненіяхъ къ Актамъ Историческимъ, т. I, № 23.

Дьяконовъ, Власть московскихъ государей, Спб. 1889. Въ одной главъ этой книги сдъланъ довольно подробный пересмотръ сужденій о царской власти въ старой письменности до временъ Грознаго.

О Макарьевскихъ Четіихъ-Минеяхъ:

— Оглавденіе Четінхъ-Миней всероссійскаго митрополита Макарія, хранящихся въ Московскомъ Успенскомъ соборъ, составленное справщикомъ монахомъ Евенийсмъ, со вступленіемъ В. Ундольскаго, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и древн. 1847, кн. 4, стр. ІІІ—VІІІ, 1—78. Но это оглавленіе не полно и не точно. (Въ описаніи арх. Іосифа сказано, что съ 1856 г. этотъ Успенскій списокъ переданъ быль въ Синод. б-ку).

— О новгородскихъ Макарьевскихъ Четінхъ-Минеякъ. Замътка преосв. Макарія (Булгакова, тогда епископа Тамбовскаго и Шацкаго), въ Лътоп. Тихонравова, 1859, т. І, кн. І, отд. Ш, стр. 68—73.

— Описаніе Великихъ Четьихъ-Миней Макарія, митрополита всероссійскаго. Трудъ А. В. Горскаго и К. И. Невоструева, съ пред. и дополненіями Е. Барсова, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. 1884, кн. І; 1886, кн. І, стр. 1—184. (Собственно "царскій" списокъ, въ Синод. 6-къ: некончено).

— Полное описаніе Миней по Успенскому списку (нынѣ въ Синод. 6-кѣ) сдѣлано архим. Іосифомъ (изданіе докончено послѣ его смерти): "Подробное оглавленіе великихъ Четіихъ-Миней всероссійскаго митрополита Макарія, хранящихся въ московской Патріаршей (нынѣ Синодальной) библіотекѣ". М. 1892. 4°, IV стр., 532 и 502 столбца, цер-

ковнымъ шрифтомъ.

Четьи-Минеи Макарія им'вли свои продолженія или подражанія. Таковь быль сборникь монаха Германа Тулупова изъ Старицы, написанный въ 1627-1632 г. по поручению троицко-сергіевскаго архимандрита Діонисія (въ библіотек' Троицкой Лавры); и другой, составленный въ 1646—1654 священникомъ посадской церкви Сергіева монастыря Іоанномъ Милютинымъ и его сыновьями (въ Синодальной библіотекъ). Объ этихъ сборникахъ говорить Ключевскій: "По составу своему тв и другія Четьи-Минеи отличаются большимъ однообразіемъ оть Макарьевского сборника: въ нихъ вошли почти исключительно памятники исторического содержанія, житія и сказанія. На этихъ минеяхъ отразилось движеніе древне-русской агіобіографіи до половины XVII въка: въ сборникъ Макарія житія русскихъ святыхъ составляють незамътную группу; въ обоихъ новыхъ сборникахъ имъ отведено много мъста, въ минеяхъ Милютина ихъ болъе сотни, не считая отдъльныхъ сказаній. Но при этомъ оба составителя руководились различными взглядами на свое дело. Германъ старался дать место въ своемъ сборникъ всему, что находилъ подъ руками: онъ не только переписывалъ памятники целикомъ, даже охотно помещаль рядомъ разныя редакціи одного и того же памятника. Милютинъ не ограничивался задачей писца и собирателя. Онъ говорить, что пользовался для своего сборника монастырскими минеями и прологами, писанными Германомъ

Тулуповымъ, прибавляя, что писаль "съ разумныхъ списковъ, тщася обръсти правая"; но дорожа мъстомъ и временемъ, онъ старался сокращать и даже иногда передълывать памятники, любиль опускать въ житіяхъ предисловія и похвальныя слова. Это отнимаеть много цъны у его обширнаго сборника и позволяеть обращаться къ нему для изученія изв'ястнаго памятника только при недостатк'я другихъ списковъ" (Житія, стр. 297—298). Подражаніе Макарьевскимъ Минеямъ явилось потомъ въ раскоят, который относился къ нимъ съ великимъ уваженіемъ. "Въ старообрядческой литературъ, — говоритъ Е. Барсовъ-въ особенности въ Пветникахъ и Сборникахъ постоянно встрвчаются такія или другія выписки изъ Миней Макарьевскихъ. Отсюда понятно и то, какъ въ Поморской безпоповщине явилась мысль составить Четьи-Минеи, подобныя Макарьевскимъ, пріуроченныя уже къ узкимъ началамъ своей общины. Эти Минеи составлены были Андреемъ Денисовымъ"... (Предисловіе въ описанію Макарьевскихъ Миней, Горскаго и Невоструева, стр. XIV).

Изданіе Макарьевскихъ Четінкъ-Миней начато Археогр. Коммис-

сіей въ 1869, -- но издано еще немного.

О болъе раннихъ памятникахъ этого рода см. М. Н. Сперанскаго: Сентябрьская Минея-Четья до-Макарьевскаго состава, Спб. 1896 (изъ "Извъстій" русскаго отд. Акад. І, кн. 2).

Четьи-Минеи Димитрія Ростовскаго, были собственный литера-

турный трудъ, представлявшій изложеніе житій святыхъ.

О митрополить Макаріи см. у историковь русской церкви Филарета и особливо Макарія, и кромь того спеціальныя изслыдованія:

- Н. Лебедевъ, "Макарій митрополить всероссійскій", въ "Чтеніяхъ" Общ. люб. духовнаго просвъщенія, 1877, ч. ІІ; 1878, ч. І.
- К. Заусцинскій, "Макарій митрополить всея Россіи", въ Журн. мин. просв. 1881, октябрь и ноябрь.
- Относительно Стоглава см. изданія различныхъ его редакцій, которыхъ полагають три. Первая, такъ называемая общирная въ двухъ изданіяхъ, лондонскомъ и казанскомъ (1862), сдѣланныхъ однако по спискамъ позднимъ и не всетда удовлетворительнымъ; сокращенная редакція XVII вѣка, и мало пригодная, въ издаміш Кожанчикова, Спб. 1863; еще одна краткая, неполная, редакція издана Калачовымъ, въ "Архивѣ историческихъ и практическихъ свѣдѣній, относящихся до Россіи", кн. V, отдѣлъ II, стр. 1 44. О значеніи Стоглава—въ исторіяхъ русской церкви; см. также изслѣдованія Добротворскаго, въ "Правосл. Собесѣдникъ", 1862, ІЦ: Бѣляева въ "Чтеніяхъ" Общ. любит. дух. просв., 1875, ноябрь; Жданова, Матеріалы для исторіи Стоглаваго собора, къ Журн. мин. просв., 1876, іюль, августь; Н. Лебедева, Стоглавый соборъ 1554 г. Окытъ изложенія его внутренней исторіи. Вып. 1. М. 1882.

О канонизаціи и соборажь 1547 и 1549 годовь:

— В. Васильевъ, Исторія канонизаціи русскихъ святыхъ. М. 1893, изъ "Чтеній" моск. Обща ист., и древностей.

-- Е. Голубинскій, Исторія вамонизаци святых, въ русской

церкви. Сергіевъ Посадъ, 1894 (по шоводу и въ дополненіе книги Васильева).

О Домостров и другихъ писаніякъ Сильвестра:

— Изданіе Д. П. Голохвастова во "Временникъ" московскаго Общества исторіи и древностей, 1849, кн. І (по списку Коншина, съ 64-ой главой, заключающей писанное самимъ Сильвестромъ Завъщаніе къ своему сыну или "Малый Домострой").

— И. Порфирьевъ, о Домостров, въ Правосл. Собесваникъ, 1860,

ч. Щ, стр. 279—331.

— Домострой. По рукописямъ Имп. Публ. Библіотеки. Подъ редакцією В. Яковлева. Спб. 1867 (безъ 64-ой главы). Новое изданіе, Одесса, 1887, гдъ собраны всъ редакціи Домостроя: краткая, полная и распространенная.

— И. С. Некрасовъ. Опыть историко-литературнаго изследованія о происхожденіи древне-русскаго Домостроя. М. 1873 (изъ "Чтеній"

1872, кн. III; здёсь и обзоръ прежней литературы вопроса).

- Посланія Сильвестра изданы Н. И. Барсовымъ, въ Христіанскомъ Чтеніи, 1871, № 3; см. также трудъ архимандрита Леонида по матеріаламъ Д. П. Голохвастова: "Влаговъщенскій іерей Сильвестръ", въ "Чтеніяхъ" моск. Общества исторіи и древностей, 1874, кн. І. См. къ этому замъчанія Замысловскаго (Сборникъ госуд. знаній, т. ІІ. Спб. 1875) и особливо Жданова, "Матеріалы для исторіи Стоглаваго собора". Журн. мин. просв., 1876, іюль, августъ. Составленіе редакціи Сильвестра относять къ 1556—57 годамъ, т.-е. къ послёднимъ годамъ его значенія при Грозномъ (ср. Жданова, тамъ же, іюль, стр. 74).
- Домострой по списку Имп. Общества исторіи и древностей россійскихъ. М. 1882 (изъ "Чтеній", 1882; изданіе старъйшаго списка, безъ дополненій Сильвестра, приготовленное Андреемъ Поповымъ, съ предисловіемъ И. Е. Забълина).

— А. Михайловъ, Къ вопросу о редакціяхъ Домостроя, его составѣ и происхожденіи, въ Журн. мин. просв. 1889, февраль, стр. 294—324; мартъ, стр. 125—176. Это—разборъ сочиненія Некрасова; послѣдній отвѣчалъ тамъ же, іюнь, стр. 372—390; отвѣтъ Михайлова: Еще къ вопросу о Домостров, тамъ же, 1890, августъ, стр. 332—369.

Тѣ заключенія, къ какимъ приходили историки, любопытно дополнить впечатльніями молодого Ивана Аксакова, когда Домострой впервые явился въ изданіи Голохвастова. "Я прочиталь на этой недьль весь Домострой попа Сильвестра и дивился, какъ могло родиться такое произведеніе: такъ многое въ немъ противно свойству русскаго человѣка!.. Еслибъ у меня быль наставникомъ Сильвестръ и докучаль мнѣ своими нравоученіями, то я, и не будучи Іоанномъ Грознымъ, прогналь бы его отъ себя за тридевять земель! Впрочемъ, нельзя не сознаться, что образъ жизми и поведенія, предписываемый этимъ попомъ, совершенно напоминаетъ теперешній купеческій образъ жизни и обхожденія, особенно тамъ, гдѣ цивилизація незамѣтна... "Все для гостей, все для показу" — главнюя тема Сильвестра и нашихъ купцовъ. Женѣ у Сильвестра позволяєтся разговаривать (и только съ женщинами же) только о томъ: "канъ порядня вести и какое руко-дѣлейцо сдѣлати". Если жена не слушается, то мужъ обязанъ: "по-

стегать ее плетью, только наединѣ, поучить, да примолвить, да пожаловать"... Такъ должна и хозяйка поступать съ людьми. Бить по "видѣнью" и палкой не совѣтуеть; то ли дѣло, говорить онъ съ чувствомъ, бить плетью бережно: "и разумно, и больно, и страшно, и здорово". Поповъ и монастырскую братію—кормить при всякомъ удобномъ случаѣ. — Но что удивительно — это экономія, разсчетливость, аккуратность—болѣе, чѣмъ нѣмецкая, и съ которой жизнь просто каторга: все записывать, все взвѣшивать, постоянно остерегаться, чтобы люди не обокрали".

Въ другой разъ онъ описываеть объдъ у купцовъ съ губернаторомъ: "Само собою разумъется, что съ полчаса проходить въ усаживаніи гостей за столъ: хозяинъ клопочеть, чтобы всв сидъли по чинамъ и по званію, а потому разъ пять дълается перемъщеніе. Ибо съвшій двумя стульями ниже, если и молчить, то тъмъ не менъе глубоко чувствуетъ оскорбленіе. Этотъ обычай весьма почтененъ, потому что древенъ, а что древенъ, такъ это доказываетъ "Домострой" Сильвестра, посвятившаго этому важному предмету цълую главу. Теперь купецъ повъдаеть о своемъ оскорбленіи только женъ. Къ сожальнію, новъйшая цивилизація не дозволнеть уже ему въ подобныхъ случаяхъ спускаться со стула подъ столь и, лежа тамъ, толстымъ своимъ брюхомъ приподнимать столовыя доски со всею посудой"...

Передъ тѣмъ онъ прочелъ сочиненіе Татищева объ управленіи деревнями, отъ 1742, съ мельчайшей регламентаціей, и удивлялся, какъ скоро перешелъ къ намъ этотъ нѣмецкій духъ: ""при этомъ вспомнишь поневолѣ, что этотъ духъ сдѣлался нашимъ вѣковымъ достояніемъ, имѣетъ уже свою старину, замѣняющую другую, древнѣйшую "... Но уже вскорѣ онъ прочелъ Домострой и нашелъ, что такъ было уже и въ древнѣйшей старинѣ: "Домострой Сильвестра едва ли чѣмъ лучше ". (И. С. Аксаковъ въ его письмахъ. И. М. 1888, стр. 268, 270, 296, 301: письма 1850 года).

Прибавимъ еще указанія о книжныхъ дѣятеляхъ XV—XVI вѣка. Изъ этого времени кромѣ того, что уже видѣли, имѣемъ еще, небольшой впрочемъ, рядъ поученій и посланій. По древнимъ примѣрамъ, посланіе было весьма распространенною литературною формой. Исходя обыкновенно отъ лицъ духовнаго чина, именно высшаго, посланіе не имѣло собственно ближайшаго отношенія къ литературѣ и скорѣе принадлежало дѣловой, церковной и государственной письменности; но при скудости памятниковъ привлекаетъ вниманіе историковъ литературы указаніями на настроеніе вѣка и чертами быта и стиля.

— Митр. Фотій (въ Москвъ 1410—1431), предпослъдній русскій митрополить изъ грековъ, авторъ нъсколькихъ поученій и посланій, имъющихъ между прочимъ отношеніе къ внутреннимъ волненіямъ того времени,—какъ ересь стригольниковъ, отдъленіе кіевской митрополіи при Витовтъ, Черная смерть. Но "нельзя не сознаться, — говорилъ митр. Макарій въ "Ист. р. церкви", т. V,—что сочиненія Фотія лишены силы и жизни, вялы и скучны... Большая часть изъ нихъ скудны содержаніемъ. Мысли изложены въ нихъ крайне растянуто и много-

рѣчиво, часто безъ связи и послѣдовательности и перепутаны вводными предложеніями... Въ языкѣ русскомъ и славянскомъ, какъ самъ сознается, онъ не былъ искусенъ... Драгоцѣнны его сочиненія, какъ намятникъ пастырской дѣятельности, но имѣютъ мало цѣны какъ памятникъ литературный". Изданы въ Дополненіяхъ къ Актамъ Истор. І. въ "Правосл. Собесѣдникѣ" 1860—1861; Завѣщаніе, въ Собр. Лѣтоп. VI; см. также Павлова, Памятники др. р. каноническаго права. Особое "Изслѣдованіе о поученіяхъ Фотія митр. кіевскаго и всея Руси", А. А. Вадковскаго (архіеп. Антонія), въ Правосл. Собесѣдникѣ 1875, мартъ, сентябрь.

— Другой иноземецъ, оставившій болве прочное имя въ русской письменности, быль Григорій Цамблавъ (Самвлавъ), какъ полагають изъ влашскаго рода, оболгарившагося, племянникъ русскаго митр. Кипріана, также забзжаго южнаго славянина. Первоначальное обученіе онъ получиль въ Терновъ при знаменитомъ болгарскомъ патріархъ Евенмін, связанномъ дружбою съ митр. Кипріаномъ, потомъ учился въ Константинополъ. Біографія его остается до сихъ поръ крайне запутанной. Его дъятельность проходила сначала въ Молдавіи; какъ полагають, онъ вызвань быль митр. Кипріаномъ (ум. въ 1406) въ Россію, гдъ однако уже не засталь его въ живыхъ; въ 1409 онъ произнесь надгробное слово митрополиту, повидимому въ Москвъ, потому что слово обращается къ людямъ, среди которыхъ Кипріанъ явиствовалъ. Во время церковнаго раздора о кіевской и московской митрополін Григорій избранъ быль въ митрополиты кіевскіе (1416—1419). Положение его здесь было однако трудное: противъ него были и местные епископы, и московскіе царь и митрополить, и константинопольскіе императорь и патріархъ; и Григорій предпочель покинуть свой санъ и Россію. Онъ нашель пріють въ Сербіи, гдв деспоть Стефань Лазаревичь поставиль его игуменомъ вы Дечанскомъ монастырв. Конецъ жизни онъ провель въ Молдавіи, где быль игуменомъ Нямецкаго монастыря и умерь около 1450 г. Его сочиненія, состоящія изъ поученій и нескольких житій, обыкновенно помещаются во одномо сборнике. "Таланть Григорія Самвлака, -- говорить митр. Макарій, -- по преимуществу таланть ораторскій: онь не отличался глубомысліемь, но отличался воспріимчивостію, гибкостію, плодовитостію... Иногда его витіеватая рычь отзывается искусственностію, холодностію, напыщенностію. но нередко она согрета теплымъ чувствомъ и проникнута сильною мыслію и одушевленіемъ... Господствующее направленіе въ проповъдяхъ его въ однъхъ догматическое, а въ другихъ историческое... Проповъди Григорія вообще довольно обширны... Слогь его почти всегда чистый славянскій и удобопонятный".

О Цамблакъ у Шевырева, Ист. р. словесности, III, стр. 351—376; Макарія, Ист. р. ц., т. V, и раньше, въ "Извъстіяхъ" II Отд. Ак. VI, стр. 100—145; Филарета, Обзорь дух. литературы, и др. Наиболъе подробное изслъдованіе: "Жизнь и сочиненія Григорія Цамблака", епископа Мельхиседека. Букурешть, 1884, на румынскомъ языкъ; къ этому см. разборъ II. А. Сырку, въ Журн. мин. просв. 1884, ноябрь, стр. 106—153. Здъсь между прочимъ подробное указаніе рукописей и того немногаго, что было издано изъ сочиненій Григорія.

 Къ половинъ XV столътія относятся довольно многочисленныя. донынъ впрочемъ вполнъ не изданныя и не собранныя посланія московскаго митрополита Іоны, 1448—1461, святого, "хранителя отчизны и прозорливаго пастыря православія", по слову арх. Филарета. Въ его посланіяхъ межлу прочимь говорится о той латинской смуть, которая начиналась въ самой греческой церкви предъ паденіемъ Царяграда и грозила церкви русской во времена Флорентинскаго собора и митрополита Исидора. Въ посланіи къ кіевскому князю Александру Владимировичу, убъждан его въ охраненію православія на Литвъ и древняго союза митрополіи кіевской и московской, Іона объясняль происхожденіе церковнаго неустройства того времени: "И самъ, сыну, въси, что же твхъ ради великихъ церковныхъ неустроеній, и до сего времени въ святвищей русстви митрополіи не бывало митрополита: не къ кому было посылать-нарь (т.-е. византійскій императоръ) не таковъ, а ни патріархъ не таковъ, -- иномудрствующу и къ латыномъ приближающусь, а не тако, якоже православному нашему христіанству изначала предано. А Сидорово, сыну, прихоженіе, и первое и другое (т.-е. прівздъ митр. Исидора до и после Флорентинскаго собора), и дъло его, и нынъшнее его житье самъ же потонку (т.-е. подробно, вполнъ въси". Въ грамотъ, писанной черезъ годъ послъ взятія Константинополя, онъ говорить, что пришель къ нему "отъ великаго православія", изъ царствующаго града, гречинь, христіанинь православный, и разсказаль, какъ этоть градь, оть столькихъ леть никемъ не взятый и Богомъ хранимый, взяли безбожные турки, всё церкви и святыни разорили и сожгли и весь греческій родъ отвели въ пленъ, и т. д. Въ другомъ посланіи, черезъ пять леть после событія, онъ прямо говорить, что плененіе и убійство произошли отъ того, что греки отступили отъ благочестія... (О св. Іонъ см. въ церковной исторіи Макарія; посланіе его въ Актахъ Истор. І, въ Дополненіяхъ къ Актамъ I, въ Актахъ Археогр. Экспедиціи I).

Выше упомянуто о знаменитомъ посланіи, которое ростовскій архіепископъ Вассіанъ Рыло писаль къ Ивану III, возбуждая его на борьбу съ Ахматомъ. Таково и посланіе на Угру, 13 ноября 1480 г., отъ московскаго митрополита Геронтія и русскаго духовенства (Акты Истор., I, стр. 137 — 138), гдв они поощряють великаго князя на доброе стояніе "за домъ святой и живоначальной Тронцы", "за всв божін святыя церкви всея русскія земли" и за святую пречестную въру, "яже во всей поднебеснъй, якоже солнце, сіяше православіе въ области и дръжавъ вашего отчьства и дъдства и прадъдства великаго твоего господьства и благородія, на нюже свир'впуеть гордый онъ змій, вселукавый врагь діяволь, и воздвигаеть на ню лютую брань поганымъ царемъ и его пособники поганыхъ языкъ, ихъ же последняя зря... во дно адово, идеже имуть наследовати огнь неугасимый и тму кромъшнюю". Посланіе призываеть молитвы и помощь Архангела Михаила и иныхъ Христовыхъ стратиговъ и русскихъ святыхъ со временъ равнаго апостоламъ святого князя Владимира (Акты Историч. I, стр. 137—138).

— Митрополить Даніиль, истый іосифлянинь, еще при жизни Іосифа избранный въ игумены Волоколамскаго монастыря и назначенный митрополитомъ послъ сверженія Варлаама, союзника "заволжскихъ

старцевъ". На митрополіи (1522—1539) Даніиль действоваль въ духів іосифлянъ, быль гонителемъ Максима Грека и не однажды прибѣгалъ къ "богопремудростному коварству". Онъ не снискалъ уваженія по своему нравственному характеру. Сверженный въ свою очередь, онъ сосланъ былъ въ Волоколамскій монастырь, гдъ умеръ въ 1547. Его многочисленныя сочиненія, состоящія изъ "Сборника" въ 16 словъ и посланій, и до сихъ поръ изв'єстныя только въ изложеніи, представляють опять образець компиляторского книжничества. Біографъ его, г. Жмавинъ, защищаетъ писательскія достоинства и ученость Ланіила, межлу прочимъ ссылкою на отзывы Максима Грека (стр. 297— 298); но самъ признаетъ у него "отсутствіе самод'ятельности" и замъчаеть, что основная часть въ его словахъ и посланіяхъ-набираемая обыкновенно изъ писаній, въ томъ числь апокрифическихъявляется простымы мертвымы матеріаломы, подготовительной работой, требовавшей себѣ продолжателя" (стр. 292). Ср. суровый отзывъ арх. Филарета въ Обзоръ р. дух. литературы. Содержание его сочиненій частію догматическое, частію нравоучительное, и въ его обличеніяхъ современныхъ пороковъ историкъ можеть найти любопытныя черты быта и правовъ въка. Сочиненія Ланіила пользуются особымъ уваженіемъ у старообрядцевъ, между прочимъ потому, что въ его 4-мъ словъ указывается правильность двуперстія, на основаніи подложнаго "Слова Осодоритова". Общирный трудъ г. Жмакина дасть весьма подробную біографію и изложеніе сочиненій Даиіила.

О литературъ и церковномъ быть того въка см. еще:

— А. П. Рущинскій, Религіозный быть русских по свёдёніямъ иностранных писателей XVI и XVII вековь, въ Чтеніяхъ моск. Общ. ист. и др. 1871, кн. III.

— Н. О. Каптеревъ, Характеръ отношеній Россіи къ православ-

ному Востоку. М. 1885.

— А. С. Павловъ, Историческій очеркъ секуляризаціи церковныхъ земель въ Россіи. І. Одесса, 1871.

— Св. Николаевскій, Русская пропов'єдь въ XV и XVI в., Журн.

мин. просв. 1868 (и о томъ же, глава въ книгъ Жмакина).

— II. Н. Милюковъ, Очерки по исторіи русской культуры. Ч. ІІ. Спб. 1897, стр. 8—45, сжатый, но очень яркій и содержательный очеркъ древнерусской церковной жизни и, въ частности, того, что авторъ называеть націонализаціей въры въ XVI стольтіи.

## ГЛАВА XVII.

## ПАЛОМНИЧЕСТВО СЪ XV ВЪВА. — СТАРЫЯ ПУТЕШЕСТВІЯ.

Изм'яненіе въ характер'я паломничества. — XVI в'якъ. — Купецъ Василій Позняковъ. — Мнимое хожденіе Трифона Коробейникова. — XVII в'якъ. — Купецъ Василій Гагара. — Черный дыяконъ Іона Маленькій. — Общій характеръ хожденій. — Арсеній Сухановъ. — Паломники поздн'яйшіе.

Другія путешествія. — Хожденія Асанасія Никитина. — Путешествія на Флорентинскій соборъ: суздальскаго ісромонаха Симеона и спискона Авраамія. — Путешествіе въ Китай Ивана Петрова и Бурнаша Елычева; въ персидское царство Ослота Котова.

Статейные списки московскихъ пословъ.

Съ половины XV въка измъняются отношенія къ православному Востоку и вибств наступаеть перемвна въ паломничествъ. Съ тъхъ поръ какъ Москва, по мнънію самихъ русскихъ, а отчасти и по признанію восточнаго христіанства, становится во главъ православнаго міра, не столько русскіе стремятся на Востокъ, сколько представители восточныхъ церквей, малые и великіе, приходять въ Москву искать покровительства и милостыни, предлагая взамёнь свои молитвы, а наконецъ и политическія услуги. Русская власть, раздёляя чувства и межнія самого народа, сохраняла великое почтеніе къ восточнымъ святынямъ, одаряла монаховъ, игуменовъ и самихъ патріарховъ милостынею, --- хотя съ другой стороны держала себя независимо: московскіе люди не могли забыть, что восточная іерархія въ критическую минуту обнаружила слабость, и думали, что само православіе чище соблюдается въ Москвъ, чъмъ на Востокъ, подъ игомъ агарянъ... Проходить довольно много времени, когда появляются въ нашей письменности новыя хожденія, и уже чаще это бывають, такъ сказать, оффиціальныя паломничества — писанія людей, которые посыланы были московскимъ правительствомъ на Востокъ съ порученіями и милостынею.

Таково было кожденіе купца Василія Познякова при Иванѣ Грозномъ въ 1558—1561. Купецъ Позняковъ былъ родомъ изъ Смоленска, но велъ торговыя дѣла въ Москвѣ, былъ человѣкъ "чинный и благочестивый". Поводъ къ его путешествію состоялъ въ слѣдующемъ. Въ началѣ 1558 года прибыло въ Москву посольство отъ александрійскаго патріарха Іоакима и архіепископа Синайской горы Макарія, просившихъ царя о милостынѣ для исправленія обветшавшей обители. Царь принялъ посланцевъ милостиво и не отказалъ въ просьбѣ. Между тѣмъ, восточные старцы разсказывали о чудѣ, которое совершилось надъ патріархомъ, когда въ спорѣ съ жидовиномъ объ истинѣ христіанства онъ вынилъ ядъ, приготовленный его противникомъ, и остался невредимъ, а жидовинъ, выпивъ простой воды изъ той же чаши, погибъ ужасною смертію. Этотъ разсказъ такъ распространился въ свое время, что занесенъ былъ въ разные сборники и въ Хронографъ. Но, посылая милостыню, царь, быть можетъ, хо-Хронографъ. Но, посылая милостыню, царь, быть можеть, хотьль съ одной стороны удостовъриться о доставкъ денегь по назначеню, а съ другой дать милостыню и другимъ патріархамъ, а потому отправиль съ восточными старцами и своихъ послан-ныхъ. Для этой цели быль вызванъ изъ Новгорода софійскій архидіаконъ Геннадій и къ нему потомъ присоединился Василій Позняковъ съ сыномъ; Геннадію поручено было также "и обычаи во странахъ тъхъ писати". Съ ними посланы были богатые подарки въ мѣхахъ, и даны грамоты и письма о пропускѣ государямъ и предстоятелямъ церквей. Была грамота къ королю Сигизмунду, но въ Литеѣ встрѣтили посланцевъ весьма негостегизмунду, но въ Литев встрътили посланцевъ весьма негостепріимно: Василій быль схвачень и у него отняли часть подарковъ. Въ Царьградъ Геннадій умеръ, и Василію пришлось продолжать путь одному. Кавъ онъ путешествоваль — неизвъстно;
его разсказъ начинается съ прибытія въ Александрію уже въ
октябръ слъдующаго года. Встръча съ патріархомъ Іоакимомъ,
тогда уже древнимъ, почти столътнимъ старцемъ, была трогательная; изъ Александріи патріархъ возилъ Познякова въ Каиръ,
потомъ сдълалъ вмъстъ съ нимъ трудное путешествіе на Синай,
гдъ они пробыли двадцать дней. По возвращеніи въ Александрію, Позняковъ съ сыномъ, двумя старцами и толмачемъ отправился моремъ и сухимъ путемъ въ Іерусалимъ, гдъ былъ на Пасхъ моремъ и сухимъ путемъ въ герусалимъ, гдъ оылъ на пасхъ 1560 года. При отъъздъ черезъ три мъсяца, Позняковъ получилъ отъ патріарха іерусалимскаго письмо, гдъ патріархъ свидътельствовалъ о бъдствіяхъ и убыткахъ, понесенныхъ Позняковымъ. Въ концъ года Василій былъ въ Царьградъ и здъсь отъ патріарха константинопольскаго получилъ также письмо къ царю

о полученіи милостыни. Въ начал'є сл'єдующаго года Позняковъбыль въ Москв'є и въ апр'єл'є представиль свой докладъ.

Этотъ докладъ до насъ не дошелъ, но дошло описаніе путешествія, написанное или самимъ Позняковымъ, или въмъ-нибудь изъ его спутниковъ. Разсказъ Познякова начинается грамотой царя Ивана Васильевича "во Александрею къ папъ и потріярху Іоакиму". За разсказомъ о пребываніи въ Александріи и на Синаъ слъдуетъ обычное описаніе Іерусалима съ различными варіантами того содержанія, какое мы видели уже у другихъ паломниковъ: то же описаніе храма Воскресенія, при чемъ опять упомянуто, что "на среди той церкви есть пупъ всей земли, по-кровенъ каменемъ". Позняковъ старательно перечисляеть христіанъ (это—"гречане, сиріане, сербы, ивери, Русь, арнаниты, волохи") и еретиковъ, которые называютъ себя христіанами (это— "латыни, хабежи, кофти, армени, аріяне, несторіяне, яковити, тетрадити, маруни и прочая ихъ провлятая ересь"), и много разъ принимается говорить о турецкихъ притесненіяхъ. Въ великую субботу турки приходять къ вратамъ великой церкви и отпечатывають церковныя врата, --- "и емлють турки со всякаго христіянина по 4 золотыхъ угорскихъ, тоже и въ церковь пустять; туже и мы гръшніи дали есмы по 4 золотыхъ съ человъва. А воторому христіянину дать нѣчево, того и въ церковъ не пустять. А съ латыни и съ фрязовъ и съ еретиковъ по 10 зо-лотыхъ; а золотой по 20 алтынъ; а съ черноризцовъ мыта не емлютъ". Вообще многіе путники кончають и свою жизнь въ Палестинъ, "зане многи сворби на пути бывають отъ беззаконныхъ турокъ и араплянъ на моръ и на сухъ". И въ концъ онъ опять повторяетъ: "много же во Герусалимъ и иныхъ святыхъ мъстъ поклонныхъ и въ предълехъ его, ихъ же и невозможно писанію предати множества ради и гоненія отъ безбожныхъ турковъ".

Переходимъ въ произведенію, которое изъ всей паломнической литературы пріобрѣло величайшую славу и съ конца XVI вѣка осталось въ народномъ чтеніи даже до настоящаго времени, заставивъ забыть все, что ему предшествовало и не уступая никакимъ новымъ описаніямъ Святыхъ мѣстъ. Оно прославилось подъ названіемъ Путешествія или Хожденія Трифона Коробейникова. Новѣйшій издатель этого путешествія такъ изображаетъ историческую роль этого знаменитаго произведенія: "Безошибочно можно сказать, что изъ всѣхъ сочиненій русскихъ паломниковъ ни одно не пользовалось и такою громкою извѣстностію, и такимъ широкимъ распространеніемъ, какъ такъ на-

зываемое "Хожденіе Трифона Коробейникова". Начиная сь XVI в. и кончая настоящимъ временемъ, это путешествіе до того слълалось народнымъ, что ръшительно заслонило собою всъ другія книги такого же содержанія. О степени его распространенія можно заключить изъ громаднаго числа списковъ, въ которыхъ оно дошло до насъ, при чемъ переписывание его прододжалось даже и тогда, вогда стали появляться уже печатныя его изданія, а эти послъднія продолжають выходить чуть не ежегодно и по настоящее время. Лосель извъстно намъ болье 200 списковъ и болъе 40 печатныхъ изданій "Путешествія Трифона Коробейникова". Какъ высоко Хожденіе цінилось въ старину, видно изъ того, что оно помещалось иногда целивомъ въ хронографахъ,честь, которой удостоивались лишь очень немногіе любимцы древне-русской грамотной публики... Наконецъ, въ глазахъ на-шихъ предковъ "Хожденіе Коробейникова" получило чуть не священный авторитеть, пом'вщаясь въ сборникахъ иногда между житіями святыхъ, поученіями Златоустаго, церковными пъснями и другими статьями религіознаго содержанія. До самаго послідняго времени, то-есть въ продолжение ровно трехъ въковъ, Хожденіе это пользовалось незыблемымъ авторитетомъ 1).

Первое изданіе путешествія Коробейникова сдёлано было Рубаномъ въ 1783, въ подновленномъ видъ противъ рукописи; 36-е изданіе путешествія этого типа сдёлано было въ 1888 г. Обществомъ распространенія полезныхъ книгъ, и кром'в того было еще съ десятовъ изданій другого рода, между прочимъ изъ рукописей. Въ тридцатыхъ годахъ новое изданіе по шести рукописямъ было сдълано Сахаровымъ ("Путешествіе московскихъ купцовъ Трифона Коробейникова и Юрія Грекова по святымъ мъстамъ въ 1582 году"). Историви церкви и историки литературы говорили, что Коробейниковъ и его спутникъ Грековъ со всьмъ простодущіемъ и легковъріемъ разсказывають о вилънномъ и слышанномъ ими въ разныхъ мъстахъ Востока; но замъчали, что это сочинение заслуживаетъ внимания не столько само по себъ, сколько потому, что было однимъ изъ любимыхъ чтеній для нашихъ предковъ, судя по многочисленности его списковъ; другіе замівчали, что Коробейниковъ обстоятельно описаль Іерусалимъ и первый изъ русскихъ паломнивовъ описалъ Синай. Въ новъйшемъ изданіи для народнаго чтенія говорилось, что Коробейниковъ вездъ побывалъ и все видълъ въ Святыхъ Мъстахъ, что онъ отправился въ путь, преисполненный благоговъйныхъ

<sup>1)</sup> Лопаревъ, въ дале указанномъ изданіи Коробейникова, предисловіе.

чувствъ; сердце его трепетало и радовалось, что онъ, недостойный, увидитъ всѣ священныя мѣста: "исполнимся и мы такими же благоговѣйными чувствами и мыслями и послѣдуемъ за Трифономъ", присовокупляетъ издатель ¹).

Въ послъднее время оказалось однако, что такой писатель Трифонъ, который такъ хорошо описалъ Герусалимъ и Синай, съ которымъ мы должны исполниться благочестивыми чувствами, который, наконецъ, фактически съ конца XVI и до конца XIX в. быль любимъйшимъ паломникомъ русскихъ благочестивыхъ читателей, что такой писатель въ дъйствительности не существовалъ. Ученая критика довольно давно видъла необходимость болъе внимательнаго изученія Трифона Коробейникова (между прочимь говориль объ этомъ одинъ изъ самыхъ авторитетныхъ немецкихъ изследователей палестинской литературы, Тоблеръ), заметила неясности и противоръчія въ показаніяхъ объ его путешествіяхъ, и запутанный вопросъ сталь впервые разъясняться съ тъхъ поръ, какъ г. Забълинъ, издавая Хожденіе Василія Познякова, обратилъ вниманіе на близкое сходство этого Хожденія съ темъ; накое приписывается Коробейникову. На первый взглядъ изъ этого сличенія (хотя не доведеннаго до конца) представлялся такой выводъ: что Коробейниковъ и его сотоварищи не владъли даромъ писательства, но, желая по возвращении въ Москву дать отчеть о своемъ путешествін, воспользовались забытымъ разсказомъ Познякова. Такимъ образомъ, самостоятельнаго сочиненія о путешествін Коробейникова не существовало; было только литературное издъліе съ его именемъ, приноровившее къ своимъ цёлямъ книгу Познякова: такъ какъ между двумя путешествіями прошло двадцать пять л'ять, то изъ стараго путешествія исключено было не подходившее по времени и обстоятельствамъ, и прибавлено кое-что новое; "какъ широко распространенная статья древне-русской письменности, сочинение Коробейникова подвергалось въ рукахъ каждаго переписчика своей отдълкъ; поэтому его внига становится всенародною запискою о Святыхъ Мъстахъ, которая въ большей или меньшей степени передълывалась въ течение двухъ столътий, такъ что трудъ перваго автора теперь едва ли и возможно найти въ его первоначальномъ составъ . Но еще дальше подвинутъ вопросъ о происхожденіи этого путешествія въ изследованіи г. Лопарева. — и за Коробейниковымъ не остается уже никакого литературнаго имени.

Передъ нами любопытный образчикъ литературныхъ пріемовъ,

<sup>1)</sup> Цитата у г. Лопарева, тамъ же, стр. XIX.



которые господствовали въ старой нашей письменности: съ одной стороны господствовала безъименность, — неръдко писатель совсъмъ не ставилъ своего имени (потому что важно было только благочестивое содержаніе), или даже ставиль во глав'в сочиненія имя вакого-либо славнаго писателя (съ именемъ Іоанна Златоуста есть нъсколько древнихъ русскихъ поученій); съ другойсочиненіе, не закръпленное именемъ писателя, цънимое только по содержанію, наконецъ, им'вышее для своего распространенія одинъ только путь рукопись, даже тогда, когда было давно изобрътено книгопечатаніе, подвергалось всякимъ случайностямъ. Каждая рукопись составляла личную собственность писавшаго: она была дѣломъ его собственнаго труда и его любознательности; владетель рукописи не обязывался и не могь быть обязанъ передъ авторомъ въ сохранении неприкосновенности сочиненія; не было ни права литературной собственности и никакого представленія объ обязанности сохранять неприкосновенными чужія слова и фактическія показанія. Сочиненіе представляло рядъ мыслей и благочестивыхъ изліяній. — отчего не исправить или не дополнить ихъ въ своемъ собственномъ спискъ новыми? Сочиненіе представляеть историческій разсказь, описаніе, — опять представляется множество случаевъ для исправленія и дополненія, — и переписчикъ, дълавшій эти исправленія и дополненія, самъ становился участникомъ въ авторствъ. Послъдній любознательный читатель, переписывая подобный исправленный тексть, не будеть имъть никакого понятія о первоначальномъ видъ сочиненія: онъ обыкновенно увъренъ, что списываеть то самое, что, напримъръ, въ данномъ случав писалъ Даніилъ, или Антоній, или новгородецъ Стефанъ, смольнянинъ Игнатій, Зосима и т. д. Вообще, въ старой литературъ почти или совсъмъ невозможно найти произведеніе, которое въ разныхъ спискахъ не представляло бы разночтеній, — развѣ только оно сохранилось въ единственномъ экземпляръ. Въ паломнической литературъ эта неустойчивость памятниковъ была особенно возможна: ничто не мъщало, списывая хожденіе, прибавить изъ другого источника подробность, даже цёлый разсказь; единство предмета, одинаковость благочестивыхъ чувствъ, нетребовательность читателя, невозможность чужой проверки открывали полную свободу для всевозможныхъ интерполяцій. Въ настоящемъ случав доходило до того, что, напримъръ, списки самаго Хожденія Познякова исправляемы были по той позднейшей переделке, которая главнымъ образомъ изъ него же была заимствована, -- другими словами, подлинную книгу настоящаго путешественника, Позиякова, поправляли по несуществовавшему путешествію Коробейнивова.

Какимъ же образомъ это могло произойти? Замътимъ прежде всего, что въ прежнее время путешествіе Коробейникова, гдъ описываются Царьградъ, Палестина и Синай, относимо было въ 1582 году: въ этомъ году Коробейниковъ дъйствительно вздилъ въ Царьградъ, но въ Палестинъ и на Синаъ не былъ. Впоследствій нашли, что онъ ездиль и въ другой разъ, въ 1593, и на этотъ разъ былъ въ Іерусалимъ, но на Синав все-таки не быль. Обычный тексть путешествія Коробейникова ділится на три части: предисловіе, гдв говорится о посылкв его на Востокъ; описаніе пути отъ Царьграда до Іерусалима; наконецъ, описаніе святынь іерусалимскихъ и синайскихъ. По всемъ даннымъ біографіи Коробейникова, изв'єстнымъ изъ другихъ документальныхъ источниковъ, оказывается, что самъ Коробейниковъ не могъ написать этого предисловія, что оно составлено мимо него какимънибудь книжникомъ, который зналъ несколько данныхъ изъ его перваго и второго путешествія и собраль ихъ въ видъ предисловія къ Хожденію 1582 года. Подобнымъ образомъ не принадлежало Коробейникову и описаніе пути оть Царьграда до Іерусалима и, наконецъ, окончательно не принадлежало ему описаніе іерусалимскихъ и синайскихъ святынь, которое взято цъликомъ изъ Хожденія Познякова. Въ этомъ последнемъ пункте сличение двухъ текстовъ не оставляеть никакого сомивния.

Біографическія данныя о Коробейников'в состоять въ слівдующемъ. Въ 1582, царь Иванъ Васильевичъ послалъ купца Мишенина съ милостынею въ Царьградъ и на Авонъ объ упокоеніи души царевича Ивана Ивановича (который передъ тімъ быль убить Иваномъ Васильевичемъ). Въ этомъ посольствъ, какъ видно изъ относящихся къ нему оффиціальныхъ бумагъ, находились также Трифонъ (Коробейниковъ) и Юрій (Грекъ); въ ноябръ 1582 Мишенинъ прибылъ въ Константинополь, остался здъсь нъсколько мъсяцевъ, передалъ по назначению милостыню; лътомъ 1583 года поплылъ на Авонъ, вернулся въ сентябръ въ Константинополь, и съ благодарственными грамотами отъ патріарховъ цареградскаго и александрійскаго (последняго онъ видъль также въ Константинополъ) и святогорскихъ старцевъ, возвратился черезъ Болгарію, Валахію и Литву въ Москву, въ февраль 1584, еще при жизни Грознаго. Изъ этихъ данныхъ не видно даже, чтобы Коробейниковъ и Грековъ были купцы, и новъйшіе изследователи съ уверенностью полагають, что они не были вовсе купцами; купецъ былъ одинъ Мишенинъ 1). Можно думать, что посланные были награждены за исполнение порученія: въ 1588 году Коробейниковъ значится уже въ должности дворцоваго дьяка.

Въ 1593 изъ Москвы было послано на Востокъ новое посольство, на этотъ разъ съ заздравною милостынею по случаю рожденія царевны Өеодосін Өедоровны (въ 1592). Во главъ посольства быль подъячій Огарковь, уже раньше вздившій на Востовъ, и Трифонъ Коробейниковъ. Посольству вручена была богатая милостыня (а именно 5564 золотых венгерских и множество пушного товара), которую надо было раздать въ Царьградъ, Антіохіи, Іерусалимъ, а также въ Египтъ и на Синайсвой горъ. Выбхавъ изъ Москвы въ январъ 1593, посольство прибыло въ Константинополь въ апрълъ: здъсь была роздана милостыня, между прочимъ, и находившемуся въ Константинополь патріарху александрійскому, такъ что вхать особо въ Египеть не было надобности. Въ сентябръ того же года посольство прибыло въ Іерусалимъ, гдъ, между прочимъ, передана была милостыня и синайскому архіепископу, такъ что не пришлось вхать и на Синай. Въ апреле следующаго года, то-есть после семимъсячнаго пребыванія въ Іерусалимъ, посольство отправилось въ Антіохію, гдъ опять роздало милостыню и, наконецъ, прибыло въ Россію 2). По словамъ одного паломника XVII въка, Трифонъ Коробейниковъ привезъ въ Москву модель гроба Господня, въроятно, по порученію правительства.

Но если Коробейниковъ не былъ авторомъ Хожденія 1582 года, то съ его именемъ извъстно Хожденіе въ 1593 году, заключающее, впрочемъ, только описаніе пути отъ Москвы до Царьграда, и наконецъ отчетъ его по раздачъ царской милостыни, извлеченный изъ статейнаго списка.

Не имън въ виду исчислять всъхъ старыхъ паломниковъ, мы остановимся еще на двухъ странникахъ первой половины XVII в. Оба продолжають обычный типъ хожденія, но въ особенности одинъ изъ нихъ представляетъ нъвоторую оригинальность. Это были казанскій купецъ Василій Гагара и черный дьяконъ Троицкаго монастыря Іона, по прозвищу Маленькій.

Уроженецъ Плеса на Волгъ, казанскій купецъ Василій Яков-

нился въ имени дворцоваго подъячаго: Сыдавной Васильевъ (предисловіе, стр. V).



<sup>1)</sup> При весьма обычной небрежности старых книжников возможно предположеніе г. Лопарева, что быль сділань пропускь въ первоначальной фразі, и подьячій Трифонь обратился въ купца; ср. однако замічанія Д. Ө. Кобеко въ Зап. Восточн. Отд. Археолог. Общества, т. VIII, стр. 142—143.

2) Замічимь здісь мимоходомъ, что комментаторъ Коробейникова напрасно усум

левъ Гагара предпринялъ въ 1634 году странствіе въ Святымъ М'встамъ по собственному благочестивому побуждению. Велъ онъ жизнь гръховную: "аки свинія въ каль гръховнь пребыхъ", говорить онъ, и дъйствительно въ немъ пребываль, судя по его откровенной автобіографіи. Наконецъ дела его (торговля съ Востокомъ) разстроились: товаръ, посланный имъ въ Персидскую землю, потонуль въ моръ; испыталь онъ другія несчастія и даль объть идти къ Святымъ Мъстамъ, приложиться у гроба Господня, искупаться въ Іорданъ и "многимъ патріархомъ греческимъ о гръсъхъ своихъ покаятися и потомъ отъ нихъ приняти благословеніе". Послѣ этого Богъ "невидимо" сталъ давать ему богатство, и въ одинъ годъ онъ нажилъ вдвое противъ потеряннаго. Тогда онъ ръшилъ исполнить свой объть, и отправился въ Іерусалимъ черезъ Малую Азію на Тифлисъ, Эривань, Ардаганъ, Карсъ, Эрзерумъ, Севастію, Кесарію, Аленпо, Амидонію, Дамаскъ и Самарію. Повидимому, во время пути опъ производилъ и свои торговыя дъла, потому что вхалъ до Герусалима цълый годъ, и между прочимъ заходилъ въ города, которые не были ему по пути. Въ дорогу онъ взялъ съ собой слугу своего Гараньку, съ которымъ прежде посылалъ товары въ Персидскую землю. Въ Іерусалимъ онъ не засталъ патріарха и, пробывъ тамъ на первый разъ только три дня, отправился въ Египеть къ другому патріарху, александрійскому. Здёсь онъ пробыль больше трехъ мъсяцевъ и не только видълъ патріарха, но и получиль отъ него грамоту въ царю Михаилу Өедоровичу. Въ апрълъ 1636 года онъ вернулся въ Герусалимъ, пробылъ здъсь нъсколько недъль, и обратный путь началь опять черезъ Малую Азію, но потомъ повернулъ къ Черному морю, проплылъ мимо Константинополя въ Галлиполи и отсюда черезъ Адріанополь, черезъ Болгарію и Валахію провхаль въ Польшу; здёсь быль задержанъ въ Винницъ, потому что его приняли за московскаго посла въ Турцію; потомъ, освободившись, побывалъ въ Кіевъ, гдъ видълся съ Петромъ Могилой, и наконецъ въ апрълъ или въ мав 1637 прибыль въ Москву. За свои странствования и привезенныя "въсти" о восточныхъ дълахъ онъ былъ пожалованъ отъ царя Михаила званіемъ "московскаго гостя".

По отзыву архимандрита Леонида, описаніе Святыхъ М'встъ у Гагары "по простодушію и излишней дов'вренности къ сказаніямъ "вожей", стоитъ несомн'вно ниже таковыхъ же описаній нашихъ паломниковъ-писателей изъ духовныхъ лицъ, бывшихъ тамъ до и послів него, и зам'вчательно лишь потому, что Василій Гагара первый изъ паломниковъ-писателей послів Трифона Ко-

робейникова посётилъ Іерусалимъ, по минованіи нашего "Смутнаго времени", и, такъ сказать, возобновилъ сношенія русскихъ людей съ дорогою ихъ сердцу святынею". Мы говорили уже, что довольно трудно рёшать вопросъ о легковёріи нашихъ паломниковъ, къ какому бы званію они ни принадлежали; отъ паломниковъ духовныхъ Гагара отличается развё отсутствіемъ обычныхъ цитатъ и воспоминаній изъ писанія; какъ человёкъ менёв книжный, онъ былъ и болёв простъ въ передачё тёхъ чудесъ, какія привелось ему слышать по дорогё.

По этой последней черть Гагара становится въ особенности интересенъ, какъ образчикъ средняго русскаго человъка въ первой половинъ XVII стольтія. Судя по всему, это былъ незаурядный дёловой человъкъ, достаточно книжный, — отсутствіе особыхъ литературныхъ достоинствъ въ его повъствованіи то же, какъ у всёхъ почти его предшественниковъ, — но онъ чрезвычайно любопытенъ первобытностью своихъ понятій. Не останавливаясь на томъ, въ какихъ варіантахъ представляются его показанія о достопримъчательностяхъ Святыхъ Мъстъ сравнительно съ показаніями другихъ паломниковъ, приведемъ лишь нъсколько примъровъ его легендарнаго міровозгрънія, гдъ довърчивость къ разсказамъ "вожей" была конечно типическою чертою почти всёхъ безъ исключепія старыхъ паломниковъ.

Разсказъ Гагары съ самаго начала преисполненъ чудесами, -и надо жалъть, что онъ не разсказываеть о нихъ подробнъе. Говоря о Тифлисъ, онъ замъчаетъ, что "близъ тое ръки Куры есть гора, а на ней просвчены 4 окна болшіе, а жиль вь той горъ людоядъ, а ълъ на всякой день по человъку". У самаго Тифлиса оказываются знаменитые І'огъ и Магогъ, о которыхъ наша лѣтопись говорила еще съ ХІ вѣка, относя ихъ къ Югрѣ, а потомъ въ XIII въкъ, предполагая за ними татаръ. Въ различныхъ варіантахъ разсказа Гагары, въ данномъ случав происшедшихъ въроятно изъ его собственныхъ поправокъ и дополненій, такъ разсказывается объ этомъ чудесномъ предметь: "да въ той же Грузинской земли есть межъ горъ щели, а въ тъхъ щеляхъ заключены дверми жельзными цари Гогь и Магогъ, а завлючилъ-де ихъ судомъ божіимъ царь Александръ Македонскій". Въ другомъ спискъ это топографическое пріуроченіе развито следующими подробностями: "Да въ той же Грузинской земле Башечютскою и Дадіямскою землею, межъ горами высокими снъжными, и въ непроходимыхъ мъстехъ есть щели земные, и въ нихъ загнаны дивія звъри Гогъ и Магохъ, а загналъ тъхъ ввърей въ древнемъ законъ царь Александръ Макидонскій. И

мнози мнъ о тъхъ звърехъ повъдаща, что-де недавно тъ звъри было, тотъ Гогъ и Магогъ, изъ твхъ щилей вонъ выдралися, и дадіянской-де царь і) приходиль со своею грузинскою землею и тъ щили велълъ каменіемъ заваляти сверху горъ; а кон-де были у тъхъ щилей двери желъзные, тъ двери въ землю ушли". Наконецъ, въ третьемъ спискъ читаемъ: "...А въ тъхъ щеляхъ заключены звъри Гохи и Магохи, заключены желъзными враты, кои писаны въ Апокалинсисъ: они выдутъ при послъднемъ времени. А заключены тъ звъри царемъ Александромъ Македонскимъ. А про тъ щели мнъ сказывали грузинской митрополитъ и архіепископъ: ходилъ-де ихъ грузинецъ за зайцы съ собакою, и заецъ ушелъ въ тъ щели, и за зайцемъ забъжала собака. И тв было звври въ той пещерв тое собаку изъ щели начали хватати выбиватца, и отъ дверей внизу камень отбить, и тое собаку хотъли ухватити, и собака завищала, и отъ нихъ ушла, и тв звъри почали выдиратся; и тотъ грузинецъ подалъ въсть грузинцомъ и, пришедъ, тъхъ звърей заклали великимъ каменіемъ. А въ прежнихъ годъхъ тъхъ зверей не слышеть было. и въ двери не талкивалися".

Далье, Гагара сообщаеть любопытныя свъдънія о горъ Арарать. Въ одномъ спискъ говорится просто, что въ двухъ днищахъ (т.-е. дняхъ пути) отъ города Ровяни (Эривани) есть Араратскія горы, а на нихъ Ноевъ ковчегъ. Въ другомъ спискъ разсказывается подробнъе: на порубежьи земли Турской и Кивилбашской (Персидской) есть "горы Арарацкія, а на нихъ снътъ лежить лъто и зиму; а на тъхъ горахъ стоитъ Ноевъ ковчегь, и донынъ на тъхъ горахъ. Арарацкія же горы только двъ; одна гора повыше, а другая-пониже; а около техъ горъ иныя горы. ть и въ половину тъхъ горъ нътъ. И многія армени и босурманы покусишася многажды на тв Арарацкія горы взойти и посмотрити Ноева ковчега; и какъ взойдуть треть тоя горы, и на нихъ взойдетъ сонъ великъ; и какъ уснутъ, а ихъ Божіею силою снесеть версть за 20, а иныхъ за 30, а ни единаго до полугоры не допустить взойти, а тъ оби горы круглы и урядны зъло. А видъть тъ горы изъ-за великихъ горъ днищъ за 50 и боль; а кажется за 3 версты близностію". Въ третьемъ спискъ объясняется слъдующее: "...Гора Арарацкая, а на ней лежить все снъть; а по верху тоя горы видъти стоить Ноевъ ковчегъ, а потому его и знать, что концами стоитъ на двухъ горахъ, а промежъ тъхъ горъ щиль велика, изъ тое щили толко

<sup>1)</sup> Ричь идеть о грузинскихъ князьяхъ Дадіани.

того ковчега дно видъти, понеже у ковчега дно черно, и на ковчегъ снъгъ же лежитъ той на горъ. А гора Арарацкая велми высока, и мы до нее шли девять дней, и блиско являетца, а дойти не мошно".

Изъ дальнъйшаго отмътимъ, что на путешественника большое впечатлъніе произвелъ Дамаскъ съ своими прекрасными садами: "овощія велми много всякаго, что ни есть на семъ свътъ, нигдъ таковаго града не обрълъ и такихъ садовъ". Объ Іерусалимъ онъ замъчаетъ: "А какъ будешь близъ Іерусалима и увидишъ святый градъ Іерусалимъ, и горы и холмы все кровавы".

Въ Іерусалимъ его встрътили весьма гостепріимно. Его спросили: коей онъ въры и какой земли человъкъ? "И я имъ сказа: въры христіанскіе, московскіе земли. И митрополить же о мнъ многогръшнемъ возрадовася и вси греки, потому что опричь Трифона Коробейникова, да меня многогръшнаго раба, изъ такова изъ далнаго государства изъ христіанскіе въры не хто не бываль".

Само собою разумъется, что въ Іерусалимъ онъ старался высмотръть и вымърять все достопримъчательное. Въ храмъ Воскресенія онъ отмътилъ большое паникадило, "а подъ тъмъ паникадиломъ есть пупъ земный" 1).

Далье: "Да въ томъ же храмъ есть щель, какъ человъку пролъсть головою, и въ тои щели слышать зукъ, а тою щелюде сходилъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ во адъ; а глубина нивому не въдома развъ Бога" 2).

О кресть Господнемъ онъ замъчаеть: "А подлинный кресть, на коемъ былъ распятъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ, увезенъ въ нъмцы, какъ былъ Іерусалимъ за нъмцами"... О нъмцахъ онъ упоминаетъ и въ другомъ мъстъ. Въ "старомъ Египтъ" онъ смотрълъ, между прочимъ, палату, гдъ жила Богородица съ Інсусомъ Христомъ во время бъгства въ Египетъ отъ Ирода; описывая эту палату, нашъ путникъ замъчаетъ: "а на коей доскъ учился Господъ нашъ Інсусъ Христосъ грамотъ, и за ту доску по много лъта нъмцы давали казны много, и копты нъмцомъ не продали, и нъмпы тое доску украли и увезли къ себъ", —и такъ далъе.

Если въ сочинении Гагары мы видели разсказъ міряпина,

<sup>2)</sup> Въ другомъ варіантѣ прибавлено: "мнози было покушалися на испытаніе тоя пропасти и опускивали внизъ камень по веревкѣ на едину тысящу саженей, а домѣритца не могли; и называютъ тое щель бездною".



¹) Въ другомъ спискъ сказано: "подъ тъмъ же паникадиломъ сдъланъ пупъ земной".

отличающійся простодушнымъ и грубоватымъ реализмомъ стариннаго московскаго человъка и безконечнымъ легковъріемъ ко всему фантастическому, то въ путешествіи Іоны Маленькаго мы опять возвращаемся въ обычному типу паломниковъ, составленныхъ людьми, которые были болъе знакомы съ писаніемъ, хотя, въ свою очередь, не мудрствовали лукаво. Его путешествіе продлилось три года, потому что патріархъ іерусалимскій Паисій, который объщаль взять его съ собою въ Палестину, задержаль его болъе полутора года въ Яссахъ. Путь въ Іерусалимъ Іона сдълалъ моремъ, а возвращался до Царьграда сухимъ путемъ и оттуда опять плылъ Чернымъ моремъ.

Если мы оглянемся на разсмотрѣнную до сихъ поръ литературу паломничества, мы найдемъ въ ней цъльное и въ большой степени однородное явленіе, которое тъмъ самымъ составляетъ характерный фактъ древней русской жизни и письменности. Мы не разъ отмъчали параллельныя черты не только у паломниковъ близкихъ одинъ къ другому по времени, но и раздѣленныхъ цѣлыми вѣками. Общій источникъ паломничества — благочестивое настроеніе, искавшее новых в предметовъ умиленія и удовлетворенія душеспасительной любознательности въ посъщеніи тъхъ мъстъ, которыя ознаменованы были великими событіями Ветхаго и Новаго Завъта и подвигами святыхъ людей; самый обычай принять готовымъ отъ восточнаго и западнаго христіанства. Репринять готовымъ отъ восточнаго и западнаго христіанства. Религіозная жизнь одинаково, хотя съ нѣкоторыми оттѣнками, наполняла духовное міровоззрѣніе старой Руси и, какъ обычай паломничества сохраняль въ теченіе вѣковъ свою старую форму, такъ въ теченіе вѣковъ въ древней письменности продолжали жить древнія "хожденія" съ неизмѣннымъ авторитетомъ: древнѣйшее "хожденіе" осталось и наиболѣе распространеннымъ и отъ XII въка доходить въ рукописяхъ до XVIII, даже до XIX въка. Болъе или менъе однородны остаются не только настроеніе, но и самые предметы любознательности: давно замъчено было, что паломники чрезвычайно ръдко говорять о тъхъ странахъ, ка-кими они шли къ цъли путешествія, дають обыкновенно только голый счеть разстояній отъ мъста до мъста, хотя сами эти южныя страны должны были бы представлять много своеобразнаго и любопытнаго для съверныхъ жителей; весь интересъ путника сберегался къ Святымъ Мъстамъ. И здъсь опять мы ръдко найдемъ какія-либо подробности о Палестинъ, кромъ тъхъ, которыя прямо относятся къ ея святынямъ. Время налагало конечно свою разницу и на состояніе самой Святой Земли и на настроеніе паломниковъ. Замічено было, что только у старыхъ паломниковъ, напр. Даніила, находятся указанія на благочестивыхъ подвижниковъ самой Святой Земли, столпниковъ и т. п.; поздніве, эти указанія отсутствують, — видимо, нравы містныхъ жителей не представляли особенной назидательности; а у самыхъ позднихъ паломниковъ, какъ у Суханова, мы читаемъ уже суровыя обличенія нравственной безпорядочности, доходившей до грубаго ципизма.

Древній паломникъ, какъ мы замітили, оставляль обыкновенно безъ вниманія все, что не отпосилось прямо къ цъли благочестиваго странствія. Не доходя до Святой Земли, онъ указываеть лишь то (напр., въ Царыградъ или островахъ Архипелага). что связано было съ священной исторіей и священнымъ преданіемъ, что возбуждало благочестивое чувство или благочестивую любознательность. Въ Святой Землъ то и другое было занято и удовлетворено сполна; для паломника она была вообще тыть, что говориль о ней игумень Даніиль: это быль земной рай, насажденный Богомъ, по множеству святынь; ея мъста святыя и пеизреченныя; горы, камни, деревья-Божіи и Богомъ учрежденные. Вниманіе странника было поглощено разнообразными святынями ветхозавътными и новозавътными, достовърными и легендарными: достопримъчательностями знаменитыхъ храмовъ, чудотворными иконами, мощами, крестами; различными чудесами. которыя иногла "во очію и до здів совершаются". Нерівдко паломники сообщають и некоторыя историческія сведёнія о видънныхъ святыняхъ: гдъ святыни были прежде, и потомъ разорены и т. п. Лишь немногіе паломники упоминають о природъ Палестины и ея населеніи, и вообще упоминають лишь тогда, когда характеръ природы имфетъ какое-либо отношение въ историческимъ судьбамъ Святой Земли, когда надо сказать объ ея священныхъ преданіяхъ или, въ данную минуту, о тягостяхъ странствій, о "злыхъ арапахъ", наносившихъ много зла благочестивымъ паломникамъ: около города, гдъ родился Спаситель, "земля красна зѣло"; гора, гдѣ Христосъ преобразился, "чудно и дивно уродилась отъ Бога"; въ Тиверіадскомъ морѣ "вода сладка яко въ ръцъ"; въ ръкъ Іорданъ вода "сладка вельми и нъсть сыто піющимъ воду ту святую ".

Выше не однажды замвчено о томъ, какую цвиность имвють показанія нашихъ паломниковъ для исторической топографіи Святой Земли, а также для исторіи священныхъ предметовъ, упоминанія о которыхъ начинаются съ первыхъ вёковъ христіан-

ской литературы и которые доставляли столь обильный матеріаль для средневъковой легенды восточной и западной. Паломники съ особенною ревностью собирали извъстія о подобныхъ святыняхъ и отмечали то множество легендарных свазаній, которыя были связаны съ различными мъстностями и священными предметами Палестины: ихъ завлекало зрълище памятниковъ, о которыхъ задолго они знали изъ священной исторіи, ихъ воображеніе въ особенности поражали чудесныя преданія, въ которыхъ обильное мъсто заняли также фантастическія подробности апокрифа... Одинъ изъ изследователей нашей паломнической литературы сопоставилъ легенды, отмъченныя нашими паломнивами, о различныхъ мъстностяхъ Святой Земли, гдъ совершались великія событія церковной исторіи. "Таковы, напр. мъста, гдъ Христосъ съ своею Матерью ночлегъ сотворили, когда бъжали изъ Египта; гдъ Христосъ вскормленъ бысть и лежить дътескъ; гдъ Христосъ купался (игуменъ Даніилъ); гдв Онъ врестился (Іона Маленькій); гдъ Онъ сходиль во адъ (Агресеній), и пр. Таковы же и памятники, исключительно говорящіе о немъ, какъ-то: столиъ, гдъ срътила Его Марія, когда Онъ возвратился въ Іерусалимъ по воскресеніи Лазаря (игуменъ Даніиль); 12 хлебовь, которыми Онъ напиталъ 5,000 народа; сосудъ, въ которомъ претворилъ воду въ вино (Стефанъ Новгородецъ); хлъбецъ, который ълъ на Тайной Вечери; камень, который клаль подъ голову (Зосима); камни, которымъ сказалъ, что они возопіють (Агресеній), и др. Далье, библейско - христіанскія легенды, посль Інсуса Христа, главнымъ образомъ говорять о семействъ Его, любимыхъ Его ученивахъ; потомъ о тъхъ или иныхъ ветхозавътныхъ лицахъ, прообразовавшихъ Христа; наконецъ легенды занимаются первобытною исторіей челов'я, об'ятованіями христіанства о загробной жизни, о мъстъ ада, и проч. Подобнымъ образомъ и соотвётствующія этимъ легендамь въ сказаніяхь паломниковъ мізста и памятники древности, послѣ Інсуса Христа, говорятъ больше о Пресвятой Деве, возлюбленномъ ученике Спасителя— Іоаннъ Богословъ, и опять, по большей части, только то, о чемъ даже нътъ намека въ Евангеліи. Наши паломники, напр., называють мъста, гдъ Пресвятая Богородица видъла двоихъ-плачущаго и смъющагося; гдъ она почувствовама себя непраздною; гдъ Она сидъла, егда сущее во чревъ ея хотяше изыти; гдъ Она плакала, согнувся съде, видя Христа распинаема (игуменъ Данінль); гдф Ей было два благовъщенія; гдф Она клала поклоны (Агреоеній, Игнатій Смольнянинъ); видъли наши паломники власы и слезы ен (Зосима). Относительно Іоанна Богослова они находили баню его, свиту и пр. Въ древнихъ паломническихъ сказаніяхъ указываются, далѣе, мѣста, гдѣ жилъ Мельхиседекъ и гдѣ онъ совершалъ впервые литургію (игуменъ Даніилъ, Зосима); гдѣ Авимелехъ спалъ 62 года (Агревеній, Зосима); гдѣ Давидъ Псалтирь сложилъ (Игнатій, Коробейниковъ); гдѣ жили пророки; гдѣ лежитъ глава Адамова (Агревеній); двери великія отъ Ноева Ковчега (Зосима, дьякъ Александръ); Ноевъ топоръ (Зосима) и пр. Наконецъ въ своихъ сказаніяхъ древніе паломники указываютъ, гдѣ будетъ страшный судъ (Коробейниковъ), гдѣ муки ада (игуменъ Даніилъ), врата изъ ада (Зосима), гдѣ муки Ирода и др. 1).

Наиболье знаменитымъ паломникомъ XVII въка быль Арсеній Сухановъ, — съ которымъ мы встрътимся далье, въ исторіи исправленія внигъ. Онъ быль большой внижнивъ; въ тридцатыхъ годахъ XVII-го въка былъ архидіакономъ московскаго патріарха и потомъ принималь участіє въ посольствъ въ Грузію, которое съ одной стороны должно было собрать политическія свідівнія о Грузинской землів, а съ другой разсмотрівть вівру народа Иверскаго царства. Въ этомъ посольствъ Сухановъ, повидимому, укръпился въ убъждении о превосходствъ московскаго православія надъ вірою восточныхъ православныхъ людей, потому что впоследствіи онъ съ тою же нетерпимостію относился къ обрядовымъ отличіямъ, какія находилъ у грековъ. Въ 1649 году, когда Сухановъ былъ строителемъ Богоявленскаго монастыря, принадлежавшаго въ Кремлъ Троицкой Лавръ, онъ получиль уже самостоятельное и важное порученіе, а именно, собраніе свъдъній о восточныхъ церквахъ или "описаніе святыхъ мъсть и греческихъ церковныхъ чиновъ".

Исполненіе однако затянулось. Порученіе связано было съ вопросомъ, сильно волиовавшимъ тогда благочестивыхъ русскихъ людей—о состояніи греческаго православія, о степени чистоты греческой въры подъ игомъ агарянъ и правильности обряда. Вытавать изъ Москвы съ патріархомъ Паисіемъ, онъ надолго остался съ нимъ въ Молдавіи, тъмъ болъе, что имълъ и другія, политическія, порученія; разъ онъ тадилъ отсюда въ Москву и опять вернулся. Въ Молдавіи онъ постоянно встртался съ греческимъ духовенствомъ и въ многочисленныхъ бестался упорно съ нимъ спорилъ, ревностно защищая превосходство москов-

¹) Горожанскій, въ Р. Филолог. Вёстникі, 1884, № 4, стр. 303—306.

скаго православія и обряда надъ греческими. Эти бесёды дали содержаніе особому сочиненію, подъ названіемъ "Преній съ греками": о нихъ подробно скажемъ далее.

Возвратившись во второй разъ въ Москву, Арсеній, кажется, считалъ свое поручение оконченнымъ, но въ 1651 году ему вельно было опять отправиться на Востовъ и именно въ Герусалимъ вмъстъ съ патріархомъ Паисіемъ, а если тотъ замедлить, то одному. Повидимому, его "Пренія съ греками" не повазались въ Москвъ достаточными для ръшенія вопроса, и при отъъздъ его изъ Москвы думный дьякъ посольскаго приказа Волошениновъ сказаль ему отъ имени царя Алексъя Михайловича слъдующее напутствіе: "чтобы онъ, будучи въ греческихъ странахъ, помня часъ смертный, писалъ (о святыхъ мъстахъ и греческихъ цервовныхъ чинахъ и обрядахъ) правду бе зъ привладу". Въ февралъ 1651 г. Арсеній вытхалъ изъ Москвы. Путешествіе было затруднительно по весенней распутицъ и по опасностямъ военнаго времени (шла война между поляками и казаками, и грабили татары). Съ патріархомъ Пансіемъ ему вхать не привелось: послёдній медлиль въ Молдавіи вслёдствіе враждебныхъ отношеній съ константинопольскимъ патріархомъ Пароеніемъ, въ это самое время онъ велъ противъ Пареенія воварный заговоръ. Въ мав того же года Арсеній вывхаль изъ Яссь въ Іерусалимъ, а раньше его отправился туда же другой русскій паломникъ, упомянутый выше Іона Маленькій. Въ Галацъ Арсеній наналь "корабль" и повхаль внизь по Дунаю; въ Киліи корабль быль осматривань оть "начальныхь турчиновь": по совъту "государа корабленаго", т.-е. капитана, Сухановъ надъль чалму и сълъ на кормъ "по турски подгобавъ ноги". Во времи осмотра Арсеній молился Богу, "чтобы милостію своею заступиль его оть бусурмань, и не даль бы его въ поругание студному пророжу и его угодникомъ, славы ради имене своего святаго. Человъколюбенъ Богъ, якоже изъ начала милуяй гръшныхъ и якоже Израиля отъ египтянъ облакомъ закрый, тако и его милостію своею заступиль, и туркомь въ очи тумань вло-жиль, смотрять, а не разумбють"; онь замбчаеть, что "образь" у него быль русскій и чалма надіта не такь и царьградскіе купцы турки, видъвшіе его раньше въ чернеческомъ платью, на него не донесли. Въ іюнъ онъ прибыль въ Константинополь. Здёсь были знавомые греки, которые, между прочимъ, не совътовали ему останавливаться на іерусалимскомъ подворью, потому что іерусалимскіе старцы—люди лихіе. Патріарха Пароснія онъ уже не нашель въ живыхъ: тъмъ временемъ патріархъ былъ

низложенъ и заръзанъ; тъло его было брошено въ море. Суханову разсказали въ Константинополъ, что это было дъломъ Паисія.

Арсеній подробно описываеть Константинополь, между прочимъ его укрвиленія. Самый городъ построенъ твсно и неудобно, но Арсеній былъ очень удивленъ турецкими мечетями. Отъ Софіи, — говоритъ онъ, — пошелъ гребень: "на томъ гребнъ семь холмовъ, и на твхъ холмахъ ставлены мечети, велики и высоки, и широки добрв и украшены зданіемъ, драгоцівнымъ мраморомъ всякимъ и різьми видами предивными, несказанною мудростью и цівною великою; поченъ отъ Софіи даже и до седмаго холма стоятъ ивно, отъ всіхъ домовъ живущихъ выше, покрыты все свинцомъ; а около ихъ столпы высокіе (минареты), у иныхъ по шти и по четыре, и по три, и по два, и по одному; на нихъ же входять кричать къ студной ихъ молитві".

Въ Константинополъ друзья греви нашли Арсенію "христіанскій корабль и передъ образомъ Богородицы обязали "корабленаго господина", чтобы тотъ "отдалъ Суханова здравымъ" въ Решить, т.-е. Розетть въ Египть, синайскимъ старцамъ или старцамъ патріарха александрійскаго. На этомъ кораблі Арсеній вытькаль въ іюнь 1651 г. и по дорогь на греческихъ островахъ онъ могь наблюдать нравы и состояние греческаго благочестія. На островъ Хіосъ, по словамъ его, нельзя было отличить грековъ отъ франковъ: "носять греки платье мало не все франкское черное... а индъ и въ церковь ходять заодно съ франками, въ церкви стоять въ чалмахъ и шляпахъ; жены грецкія рубашки не застегають, груди всь голы... яко бы для прелести". Въ церкви Успенія православный престоль по римскому обычаю придълань въ ствив, а другой франкскій престоль быль передъ мъстными иконами противъ праваго клироса. На одномъ небольшомъ островъ близъ Родоса онъ слушалъ объдню въ полуразрушенной и грязной церкви, гдъ не было даже и престола: вивсто него служили два камня, одинъ стоймя, "низенекъ", а другой положенъ на него плашмя. Проходя мимо малоазіатскаго берега, онъ замъчаеть въ одномъ мъсть, что быль здъсь "Ефесъ градъ славный, а нынъ разоренъ весь, только знавъ знать". На моръ онъ видълъ и военный турецвій флотъ.

Августа 13 на разсвътъ Арсеній увидълъ Александрію, а "въ объдъ" они прибыли къ городу Апокиріи (Абукиръ), верстъ за двадцать отъ Александріи сухимъ путемъ. Александрія произвела на него впечатлъніе. "Александрія градъ пречудный зданіемъ, нътъ такого ни единаго града, якоже онъ былъ украниенъ; а нынъ пустъ, не многіе люди живутъ по воротамъ во-

вругъ града, а середка града вся порожня; палаты всъ обвалились; туть и домъ отца великомученицы Екатерины, стоять палаты великія, какъ горы, кирпичь красной, а вст обрушились. а иные своды еще стоять; церковь была святаго апостола и и евангелиста Марка; идъже мученъ бысть, ту живетъ турчинъ; токмо камень приходя целують, идеже мучень бысть. А соборная церковь была гораздо велика, а нынъ турчинъ живетъ"... Ему показали и мъсто могилы Александра Македонскаго: "...Стоитъ столбъ дивный изъ единаго камени изсвченъ, четверограненъ, въ высоту будеть сажень съ двънадцать; а на немъ письма выръзаны вругомъ отъ низа и до верха, невъдомо вавія: сабли, луки, рыбы, головы человъчьи, руки, ноги, топорки, а иного и знать нельзя, видимая и невидимая; а сказывають, будто нъкоторая мудрость учинена. А другой столбъ недалече отъ того, таковъ же слово въ слово, качествомъ и количествомъ, токмо повалился, лежить на боку. А сказывають, тв два столба поставлены надъ гробомъ храбраго воина царя Александра Македонскаго, одинъ-де у головы, а другой у ногь". "Некоторая мудрость" были іероглифы. Въ Александріи Арсеній остался недолго, и такъ вавъ трудно было везти съ собой много вещей, то онъ отдалъ тому же "корабленому господину" разную свою рухлядь, книги греческія и русскія, листы чертежные всякихъ земель, тетради всякія, два сорока соболей, посланныхъ патріарху Пансію, сто ефимковъ, вноследствии онъ узналь, что на корабль напали франки и совсёмъ его ограбили. Затёмъ онъ отправился въ "Мисирь арапскимъ языкомъ, Египетъ—по грецку, Каиръ—по латинъ". Онъ явился съ письмомъ отъ цареградскаго архимандрита къ синайскому архіепископу, и этотъ сказалъ ему, что для царя Алексъя Михайловича они рады ему и безъ той грамотки, и помъстиль его въ своемъ подворьв. Арсеній явился потомъ и въ александрійскому патріарху. Здёсь ему также были рады; патріархъ, архіепископъ и старцы говорили: "слава Тебъ, Господи, что отъ такой дальней страны видимъ тебя здв пришедша; а прежде-де сего отъ Москвы никто здъ не бывалъ, но токмо-де при царъ Іоаннъ Васильевичъ посолъ былъ". Въ "Египтъ" ему показали тамошнія достоприм'вчательности. Онъ видівль кладязь и камень: "а то мъсто зовется Матарія, а камень бълой мраморъ, сказывають, на немъ Христосъ сидълъ, егда Богородица мыла пелены Его". Онъ осматривалъ самый городъ Каиръ, гдъ видълъ, между прочимъ, лютаго звъря, крокодила мертваго, засушеннаго у "аптекаря нъмчина венецкаго", т.-е., конечно, итальянца; раньше въ Решить онъ видьлъ птицу "струфовамило".

Въ Каиръ онъ наглядълся и другихъ ръдкихъ вещей, и по приказу въ государеву аптеку купилъ "амбрагрыза" 1). "Египетъ (т.-е. городъ Каиръ) мъсто велико и многолюдно, подобенъ Царьграду, не мочно разумъть, кто изъ нихъ больше: оба велики и многолюдны и богаты". Онъ видель и пирамиды: "Во Египте же за ръкою Ниломъ, идъже столпы древніе фараоновы могилы учинены великаго дива, яко горы учинены; снизу широки. а сверху заострены". Ему показали тугъ же "поле великое ровное", на которомъ происходить великое чудо: "на томъ полъ по вся годы выходять на верхъ земли мертвые люди; а возстануть въ ночи подъ пятовъ великой, всегда по вся годы неизменно въ тотъ день, и лежатъ даже до Вознесеніева дни на верху вемли, а отъ Вознесеніева дни техъ телесь не станеть, даже пави до пятка великаго". Мъстные старцы подтвердили это явленіе, а поздеве въ Іерусалимъ назаретскій митрополить Гавріндъ говорилъ Суханову, что самъ былъ этому очевидцемъ. Позднъйшіе паломниви отвергають это чудо, и объясненіе этой фантазіи суевърныхъ людей заключается, въроятно, въ томъ, что овресть пирамидь находится множество могиль, лишь слегва приврытыхъ землею.

Въ Каиръ или "Египтъ", гдъ Сухановъ пробылъ около двадцати дней, онъ хотълъ исполнить главное свое поручение относительно греческихъ церковныхъ чиновъ. Онъ не могъ сдълать этого въ Константинополъ, гдъ уже не нашелъ патріарха въ живыхъ, и теперь обратилъ свои вопросы "о нъвоихъ недоумительных вещахъ" въ патріарху александрійскому. Эти бесёды заняли большое мъсто въ его "Проскинитаріи". Вопросы, имъ поставленные, большею частью чисто внёшняго обрядоваго и неръдко мелочного свойства, казались русскимъ церковнымъ властямъ и вообще благочестивымъ людямъ чрезвычайно важными: эти вопросы предлагали вселенскимъ патріархамъ и раньше, и позже; они обсуждались на московскихъ соборахъ; между ними были и такіе, которые вскор'в получили большую важность во время расвола. Поставленъ былъ и знаменитый вопросъ объ алилуін, о которой александрійскій патріархъ сказаль, что ее надо говорить трижды "во образъ трехъ Троицъ". Другой знаменитый вопросъ касался обряда крещенія посредствомъ обливанія или окропленія; патріархъ сказаль, что по нуждѣ можно

<sup>&#</sup>x27;) Ambra grisea. Біографъ Суханова, г. Білокуровъ, приводить справку изъ лічебника XVII віва, что амбрагрызь "внутрь пріять—веселить человіжа и отъ мороваго повітрія соблюдаеть". Флоринскій, Русскіе простонародные травники и лічебники. Казань. 1880, стр. 171; Чтенія въ моск. Общ. исторіи и древностей. 1891, І, стр. 264.



крестить и этимъ способомъ, и если крещенный выздоровъетъ, то крестить его во второй разъ не нужно. Былъ вопросъ овнигахъ, испорченныхъ еретиками и т. д. Отношеніе Суханова къ предмету было теперь совершенно иное, чъмъ въ его прежнихъ преніяхъ съ греками: онъ уже не предается страстнымъ обличеніямъ, а лишь спокойно записываетъ отзывы патріарха; не безъ основанія думаютъ, что это было слъдствіемъ полученнаго имъ внушенія писать "безъ прикладу".

Во второй половинъ сентября онъ выбхаль изъ Каира къ-Іерусалиму. По дорогъ, на турецкомъ суднъ среди туровъ онъвынесь "много зла и тесноты и всяких хульных словь", потому что турецкіе спутники оказались "люди нарочитые и за-кону своему и грамотъ учены гораздо". Въ началъ октября онъприплыль въ Палестинъ, въ Рамле ходиль на арабскую объдню и отмътиль, что всв въ цервви стоять въ чалмахъ, кромъ служащихъ въ алтаръ, и снимаютъ чалмы только въ нъкоторыхъ. мъстахъ объдни. Въ Ісрусалимъ онъ прожилъ почти семь мъсяцевъ до конца апръля 1652 г.; онъ все осматривалъ и прилежно записываль. Греки это подмётили и были очень недовольны: "Арсеней, — говорили они, — все пишеть про насъ чернцовъ, и ту-де книгу хочетъ царю подать; добро бы-де патріархъ ть его вниги взяль да сожегь". Патріархъ Паисій сталь даже сообразоваться съ этимъ надзоромъ Суханова, чтобы не навлечь его осужденій, наприміть, воздерживался тесть сахарь, такъ какъ, по мненію московскихъ людей, сахаръ быль вещь скоромная; сталь исполнять по московскому обычаю некоторые обряды, какихъ прежде не исполнялось; велълъ своимъ чернцамъ ходить въ клобукахъ, -- "застыдился того, что Арсеній всегда въ влобувъ ходитъ".

Описанія Суханова были очень подробны. Онъ съ точностью отмъчаеть внъшнее расположеніе и размъры святынь, вспоминаеть евангельскія событія, указываеть отличія обрядовь и церковныхъ пъснопъній, а вмъсть съ тьмъ указываеть и то, съкакимъ циническимъ неуваженіемъ относились греческіе христіане къ храмамъ: Сухановъ укорялъ за это грековъ, указывалъ, что такого безчинства нъть не только у франковъ, но и у самихъ турокъ. Однажды онъ замътилъ, что, быть можетъ, лучше, что ключи отъ Виелеемской церкви находятся у турчина, и, пожалуй, было бы хуже, если они были у грековъ. Онъ говорилъ еще, что иные греки вруть на турокъ, "вылыгаючи милостыно", будто турки велятъ носить чалмы и не позволяютъ ходить въ клобукахъ и мантіяхъ: это неправда, говоритъ онъ, "и

по торгу и но граду и около града многажды азъ ходилъ; отнюдь ни единаго слова не слыхалъ ни отъ кого". Онъ наблюдалъ въ Іерусалимъ и отношенія греческихъ іерарховъ съ франками и съ іерархами иновърными, напримъръ, армянами: греки имъли съ ними общеніе и даже оказывали церковныя почести, чего Сухановъ съ московской точки эрънія видимо не одобрялъ, потому что и франки и армяне были еретики.

Между прочимъ въ Москвъ Суханову поручено было дать точныя свъдънія объ извъстномъ чудесномъ явленіи святого огня. Арсеній приняль, конечно, всё мёры къ тому, чтобы быть близкимъ свидътелемъ явленія. Онъ и упомянутый Іона Маленькій были въ церкви, и когда турчинъ отпечаталъ двери гроба Господня и остался у дверей, патріархъ вельять также своему "питропу" (эпитропу) и "дюжимъ" старцамъ кръпко держать двери, чтобы за нимъ никого не пускали, — такъ какъ за нимъ порывался войти и патріархъ армянскій. Взявши два пука свъчъ и отворивъ двери, патріархъ і русалимскій вошель въ пещеру гроба Господня и двери за нимъ были затворены; армяне "мало не разодрались" съ эпитропомъ, желая впустить своего патріарха, но имъ не дали. Арсеній стояль туть же, прижавшись къ дверямъ. "И всего патріархъ Пансій мѣшкалъ внутри гроба Христа Бога нашего затворясь съ полчетверти часа, и отворя двери вышель, держа въ объихъ рукахъ по пуку свъчь горящихъ. Тутъ въ дверяхъ теснота великая учинилась. Абіе армянскій патріархъ ко гробу Христову внутрь пошелъ. А у нашего патріарха всякъ хочеть свічу зажечь. Туть же и азъ грівшный Арсеній у патріарха зажегь свои свічи прежде всіхъ и пошель прочь. А міряне мнози на меня навалишася, хотяху зажещи отъ меня свои свъчи; и тако своихъ не зажгли, а мои угасища. Азъ же паки сквозь народъ продрадся въ патріарху Паисію и паки зажегь; и тако ушель въ свой алтарь. И туть всв митрополиты и иноцы отъ моей свъчи возжгоща свои свъчи. Патріархъ же Паисій отъ народнаго утвененія сталь на высокомь м'вет'в, что бываль престоль сербскій, и туть оть него зажигають весь народъ, а иной другъ отъ друга зажигаетъ, а не всв отъ патріарха. И тако по всей церкви множество огня; и зыкъ и шумъ и угнетеніе и крикъ немърной; иные же играють, скачуть иными всякими образы молодые люди и робята всякихъ въръ, и наши туть же вмъсть съ ними". Но, подробно разсказавъ о явленіи огня, Сухановъ нигдъ не говоритъ о томъ, какъ совершилось это явленіе, и не даеть никакого объясненія. Біографъ его предполагаеть, что онъ даль объ этомъ устный отвёть уже въ Москве.

Тогдашній спутникъ его Іона Маленькій зам'вчаеть только: "а того нев'вдомо, какъ у него т'в св'ящи засв'ятатся: огонь вещественъ, какъ есть огонь". Арсеній говорить потомъ лишь то, какъ совершена была литургія Василія Великаго, за которой читаны были не вс'я паремін, "что писано на ряду", и какъ зат'ямъ безчино совершалось причащеніе народной толпы: митрополить виолеемскій въ виду этого безчинства затвориль-было царскія двери, но народъ "зашум'яль крикомъ великимъ съ грозами", такъ что митрополить вышель снова и сталь въ с'яверныхъ дверяхъ, но безпорядокъ продолжался, въ народ'я продолжалась давка, "пошли сами бабы въ алтарь во вс'я двери и причащались въ алтаръ"; митрополить давалъ причащеніе прижавшись къ жертвеннику, "а и не знаетъ, кому даетъ: испов'ядывался ли онъ или н'ятъ, в'ярной или нев'ярной", потому что въ этотъ день собирается множество народа изъ окрестныхъ м'ястъ.

Подъ такими впечатлъніями Сухановъ покидалъ Іерусалимъ. Онъ вывхаль оттуда 26 апреля, а 10 мая отправился и Іона Маленькій, но посл'єдній съ посланцами патріарха Пансія, отправившись обычнымъ путемъ черезъ Константинополь, прибылъ въ Москву въ ноябръ того же 1652 года, а Сухановъ вернулся поздиве Іоны почти на цалый годь. Дало въ томъ, что Сухановъ, неизвъстно почему, выбралъ дальнюю дорогу, сухимъ путемъ, черезъ Малую Азію, Арменію, Кизилбашскую землю (Персію) и Кавказъ. По дорогѣ онъ видълъ сѣверную Палестину, быль въ Дамаскъ, Алеппо, видълся съ патріархомъ антіохійскимъ Макаріемъ, котораго впосл'ядствін ему привелось принимать въ Троицкой Лавръ, гдъ Сухановъ быль тогда келаремъ. Ему пришлось перевзжать Евфрать, "едину оть четырехь райскихъ ръкъ", которая "быстра сильно, идетъ съ щумомъ по камени, а не широка, мало уже Москвы ръки". Отъ Іерусалима онъ бхаль вмёстё съ армянами и другими кавказскими паломниками, возвращавшимися отъ Святыхъ Мъстъ. Дорога была не безопасна и въ Малой Азіи и на Кавказ'в; разъ едва его не зарубилъ турчинъ разбойникъ; на Кавказ'в пришлось встр'вчать людей и опасныхъ и гостепріимныхъ. Въ Грузіи, въ церкви Михетскаго монастыря онъ съ особымъ любопытствомъ осматриваль то мъсто, гдъ подъ столбомъ положена "риза Христа Бога нашего, цъла вся не рушена". "Католикосъ, архіерей тоя церкви, мужъ честенъ, браду имать бълую, яко снъгъ, и житіемъ добрымъ украшенъ, и епископъ тифлисскій и иніи мнози" разскавывали Суханову, какимъ образомъ риза Христова оказалась во Мцхетъ, и Сухановъ приводитъ самую легенду. Вопросъ о ризъ

Христовой давно занималь московское правительство и благочестивых в людей. Въ 1625 году персидскій шахъ прислаль въ Москву часть этой ризы, и съ тёхъ поръ московское правительство приказывало своимъ посламъ въ Грузію изслёдовать это дёло; посольство 1637 года, въ которомъ участвовалъ и Арсеній, не могло исполнить порученія, потому что Карталиніей завладёлъ тогда персидскій шахъ. Теперь Сухановъ собралъ всё свёдёнія. Ему разсказали о мёстныхъ чудесахъ, а также о томъ, что у Дадіанъ (въ Мингреліи) находятся "и гвозди, имиже пригвожденъ бъ Христосъ ко кресту, и веревка, ею же привязанъ бъ, да риза Богородицына".

Сухановъ направился изъ Тифлиса въ Шемаху, Дербентъ, Тарки и вступиль, наконець, въ русскіе предълы; передъ тѣмъ его еще обокради. Только въ іюнъ 1653 года онъ прибылъ, навонецъ, въ Москву, гдъ уже безпокоились его долгимъ отсутствіемъ. Изъ своего путешествія онъ привезъ "вербу, вътку масличную, да крестъ плетеный финиковыми вътвями", просфоры, вынутыя наканунь отъвзда изъ Герусалима, и, можеть быть, модели некоторых і і і і і і крамовь. Черезь полтора місяца по прівздв онъ подаль въ посольскій приказъ статейный списовъ и такой же пагріарху Нивону: это и было то сочиненіе, которое изв'єстно подъ названіемъ "Проскинитарія". Онъ существуеть въ двухъ редакціяхъ — подробной и сокращенной; полагають, что основной редакціей была подробная, которую Сухановъ совратиль уже въ Москвъ, такъ какъ ее пришлось представлять уже не патріарху Іосифу, а Никону, и опустиль нівоторые отзывы о грекахъ.

"Проскинитарій", сравнительно съ прежними паломниками, представляетъ совершенно новую форму хожденія. Съ одной стороны это было исполненіе правительственнаго порученія; съ другой отношеніе паломника къ предмету было не только непосредственное благочестивое чувство къ святынів, но и зоркое наблюденіе за перковнымъ бытомъ и "чинами" грековъ. Мы замічали, что въ палестинскомъ путешествіи Сухановъ относился къ этому посліднему предмету гораздо сдержанніве, чімъ раньше въ "преніяхъ съ греками",—но и здівсь онъ строго осуждаетъ ті безчинства, какія находиль въ містныхъ перковныхъ нравахъ и которыхъ не останавливало греческое духовенство. Сообразно съ порученіемъ, какое было дано ему при отъйздів, "Проскинитарій" ділится на три части. Первая есть "статейный списокъ", т.-е. отчеть въ посольскій приказъ, и это есть какъ бы продолженіе статейнаго списка, поданнаго послів

перваго путешествія (гл. 1-33). Вторая часть занята подробнымъ описаніемъ Святыхъ М'встъ, съ заглавіемъ: "Собрано отъ писаній о град'в Іерусалим'в, и о имени его, откуда пріять таково прозваніе, и о гор'в Голгов'в, и о гроб'в Христов'в, и о воскресеніи, и о церкви Воскресенія Христова и о мірахъ ихъ. и о прочихъ святыхъ мъстахъ извъстное написаніе" (гл. 34-45). Третью часть книги составляеть "Тактиконъ, еже есть Чиновникъ, како греки церковный чинъ и пъніе содержать". Какъ. въ самомъ путешествін Сухановъ не былъ только довърчивымъ собирателемъ разсказовъ и легендъ и, напротивъ, доискивался точности и соотвътствія легендъ съ фактами (напр. на Елеонской горъ ему показали камень, на которомъ Христосъ стоялъ и вознесся; онъ спрашивалъ старцевъ, почему вамень пятою на полдень, а не на востокъ, и почему на немъ только одна стопа-"въдь Христосъ стоядъ тогда не на одной ногъ"), такъ онъ занесъ это и въ свое изложение, и для большей обстоятельности отчета онъ приводить выписки изъ церковныхъ писаній, ссылается на отцовъ церкви, на "Маргаритъ", на прежнія русскія хожденія, на "исторіи", "пъкія поминанія" и даже на "латинскія кинги". Описаніе церковныхъ чиновъ онъ дълаеть весьма. обстоятельно: не вдаваясь, какъ въ преніяхъ съ греками, въ споръ противъ того, что ему казалось неправильнымъ, въ "Проскинитаріи" онъ только отмінаєть факты, какъ совершають обряды, какъ и что поютъ, упоминая только иногда, что поютъ не то или не сполна, какъ написано въ книгахъ у самихъ грековъ. Подобными свъдъніями "Проскинитарія" о палестинскихъ святыняхъ руководился Никонъ, когда задумалъ въ своемъ монастыръ построить подобіе стараго Іерусалима; быть можеть даже, что эти описанія нодали Никону самую мысль о созданіи Новаго Іерусалима. Жизнеописатель патріарха Никона, Шушеринъ, разсказываетъ, что, задумавъ построеніе Новаго Іерусалима, Никонъ послалъ въ Палестину Арсенія Суханова, чтобы взять подобіе іерусалимской церкви св. Воскресенія, построенной царицею Еленой, и что Сухановъ исполниль это повельніе. Новъйшіе изследователи сомневаются однако въ этомъ особомъ путеmествіи  $^{1}$ ).

Въ томъ же 1653 году Сухановъ исполнилъ еще одно цер-

<sup>1)</sup> Модели палестинскихъ святынь находятся въ музев церковныхъ древностей, который устроенъ архимандритомъ Леонидомъ въ Воскресенскомъ монастырв или Новомъ Іерусалимъ. Біографъ Суханова не думаетъ, чтобы эти модели могли принадлежать Арсенію, потому что не вполнъ совпадаютъ съ его описаніями въ Проскинитаріи. "Чтенія", 1891, І, стр. 308; ІІ, стр. 427—430.



вовное порученіе: онъ посланъ былъ патріархомъ Никономъ на Авонъ за греческими и также славянскими рукописями.

Исторію древняго русскаго паломничества закончимъ указаніемъ двухъ странныхъ памятниковъ, которые не подходять въобычный разрядъ "хожденій", но съ раздичныхъ сторонъ дополняютъ бытовой фактъ паломническаго обычая и преданія.

Одинъ изъ этихъ памятниковъ есть "Слово о нъкоемъ старцъ", найденное въ рукописи XVII въка и изданное г. Лопаревымъ. Неопределенность заглавія, свойственная благочестивымъ легендарнымъ свазаніямъ, отличаетъ уже этотъ разсказъ отъ обычныхъ хожденій, которыя всегда указывають лицо странника, а иногда и самое время странствованія. Правда, въ первыхъ строкахъ "Слова" названо лицо, которымъ, повидимому, было совершено путешествіе: "былъ старецъ именемъ Сергій, Михаила Червашенина сынъ, изъ Чернигова града, изъ монастыря Елецваго Пречистыя Богородицы; и быль въ Кримъ (Крымъ) взятъ, изъ Криму проданъ бысть въ Касу", -- затъмъ, по обычаю, указываются путевыя разстоянія отъ Крыма до Каоы, потомъ до Бълаграда, моремъ до Царяграда, до Кипрскаго острова, до бълыхъ арановъ, до черныхъ арановъ, до Аравинскихъ горъ, до песчанаго моря, до синихъ араповъ, до Ерданскаго устья, наконецъ до Герусалима и т. д. Изъ этой топографіи ясно, что мы имбемъ дъло съ путешествіемъ не фактическимъ, а легендарнымъ. Хотя Михаиль Черкашенинь, сыномъ котораго является старець, быль лицо историческое — донской атаманъ, славно воевавшій съ турками и татарами въ половинъ XVI въка и имя котораго сохранилось въ пъснъ; хотя съ другой стороны въ разсказъ упоминается, вакъ будто бы видънный старцемъ въ Савиной лавръ, Стовахъ Челебинъ-также лицо историческое, Мустафа Челебія, крестившійся мусульманинъ, жившій въ Москві въ половині XVI віка, потомъ въ Крыму и Константинополъ и затъмъ ушедшій въ Іерусалимъ, -- но эти намеки на историческій фактъ до такой степени поглощаются массою чудесныхъ и странныхъ подробностей, что въ цѣломъ "Слово" принадлежитъ не столько литературѣ паломничества, сколько народной поэзіи на тему фантастическихъ сказаній о Святой Землі и соседнихъ съ нею странахъ. Показанія "Слова" до такой степени невіроятны и такъ часто напоминають о легендарных темахъ средневъковаго преданія, восточнаго и западнаго, что "Слово" можно разсматривать именно только съ этой точки зрвнія, какъ узоры народной фантазін о чудесахъ, ожидающихъ путника въ Святой Землъ.

Еще далеко не доходя до Іерусалима, любознательный путнивъ можеть наглядьться великихъ чудесъ. "Слово" упоминаетъ объ Аравинскихъ горахъ: "изъ тое горы идетъ золото аравинское, въ солнечной день, аки вино, и емлють его всего два дни или три дни". И кромъ того: "а изъ горъ Аравинскихъ летаетъ нагуй птица, а емлетъ по лошадъ съ человъка на всявъ день". Ръка Горданъ также удивительная: "половина тое ръки верхъ воды идеть, а другая половина воды внизъ идеть; а воды въ ней ни убываеть, ни прибываеть". Кромъ того, изложение отрывочно и неясно, какъ бываеть въ простонародномъ разсказъ. Напримъръ: "А церковь во Ерусалимъ одна, Святая Святыхъ, круглан, 7 версть, а не крыта ствна тесомъ, на голо на хрусталехъ"(?)... "И въ Великій Четвертокъ огнь у Гроба Господня погашеть на завтринъ, и въ тъ поры молятся день и ночь, чтобы Господь даль огнь; и не будеть огнь до 9 часа ночи. И въ Воскресенію Христову явится у Гроба Господня огнь, а въ тъ дни не сыщетца ни у кого, ни въ огнивъ огни, ни въ кременю до 9-го часу ночи. Туча станеть со въстока, а другая со западу, и изъ тучъ межъ теми тучами придетъ Ангелъ Господень съ небеси, невидимо бысть, то купель Силуямскую смутить, стражи пощные и деньные попадають. Отъ Духа Господня и огнь загораетца у Гроба Господня на панивадиль, что поставили жены мироносицы у гроба Господия, 12 панивадиль, и въ тв поры возрадуется весь міръ и патріярхъ. А стражи стрегутъ купели Силуямскія, чтобы жидове не украли изъ купели Сидуямскія".

Новыя чудеса въ селъ Скудельничемъ. "А въ Скудельничнъ селъ бо Іюда пропалъ; закрыта дира древяною доскою мраморною (?), печатана красными печатьми. И съ Велика дни открываетца невидимою силою небесною до Вознесеньева дни, и съ Вознесеньева дни закрываетца, ино засыпаютъ ладаномъ, по пуду на всякой день: а не засыпати диры, ино въ селъ Скудельничномъ жити немошно"...

Великія чудеса и въ Іерусалимъ: "А церковь Святая Святыхъ, куда Господь сходилъ, ино закрыто доскою кипарисною, а верху камень склитъ, а не иметъ его желъзо александрійское. А подлъ тоже есть зерцало, во что Господь смотрился, и всякой человъкъ годомъ что согръщитъ, и онъ посмотрится, и видитъ своя согръщенія вся и онъ въ томъ каетца". "А домъ Давыдовъ, —продолжаетъ "Слово", —за Ерусалимомъ 12 верстъ, въ болотъ, низу ю проити не мошно на востоцъ; страхъ въ немъ великъ: каменіе идетъ съ утра до полудни съ небеси, а

съ полудни поидетъ на небо, а съ неба крыкъ поидутъ и зыкъ великъ, и тутъ страхъ во весь годъ, а съ Велика дни до Вознесеньева дни — то нътъ ничего! И съ Велика дни пономарь идетъ въ домъ Давыдовъ старъ, а выидетъ младъ". Въ лавръ Савы, по показанію "Слова", находится 4.000 келій и 10.000 братіи, "а изъ одного студенца воду пьютъ, а хлъбъъдятъ на одной трапезъ". Здъсь жилъ упомянутый Стовахъ Челебинъ, который нъкогда торговалъ на Москвъ: "и онъ бъдныхъ людей (т.-е. невольниковъ) откупалъ 50 человъкъ на всякой день во Царяградъ, и въ Каоъ на всякой день, и на волю спущалъ и отпускныя грамоты имъ отдавалъ"; потомъ онъ крестился, "а крестилъ его патріярхъ и митрополитъ", и посхимился въ Савиной лавръ.

Не обощлось и безъ града Египта, гдъ, по показанію "Слова", находится "14.000 улицъ, а во всякой улицъ по 10.000 дворовъ, да 14.000 бань, да 14.000 кабаковъ на царя".

И по топографіи, и по фантастическимъ подробностямъ "Слова" очевидно, что здъсь не можетъ быть ръчи о дъйствительныхъ впечатлъніяхъ какого-либо паломника: это могла быть простая запись разсказовъ, какъ будто случайно запомнившихъ имя опредъленнаго лица и затъмъ передававшихъ въ неясномъ и фантастическомъ видъ преданія, ходившія о Святой Землъ. Комментаторъ "Слова" съ большимъ стараніемъ отыскивалъ тъ легендарные мотивы, которые давали поводъ въ невъроятнымъ сообщеніямъ этого памятника: здъсь повторяются сюжеты, знакомые отчасти изъ прежнихъ хожденій, отчасти изъ другого запаса чудесныхъ апокрифическихъ сказаній. Почва, на которой произошло "Слово", была та же, на которой развивалась поэзія духовнаго стиха и народной легенды.

Другой странный памятникъ, имъющій отношеніе въ паломнической литературъ, есть описаніе Турецкой имперіи, сохранившееся въ рукописи XVII въка, которая принадлежала нъкогда извъстному слависту В. И. Григоровичу и въ составъ его собранія принадлежитъ теперь московскому Румянцовскому музею. Рукопись, быть можетъ, писанная самимъ авторомъ сочиненія, представляетъ единственное въ своемъ родъ описаніе Турецкой имперіи въ нашей старой литературъ, единственное и тъмъ, что оно составлено было русскимъ плънникомъ, прожившимъ въ Турціи нъсколько лътъ. По нъкоторымъ случайнымъ указаніямъ памятника заключаютъ, что плънъ автора относился въ 1670-мъ годамъ (приблизительно въ 1670—1686). Въ Турціи бывало въ тъ времена множество русскихъ плънниковъ; вслъдствіе турецкихъ походовъ на Южную Россію и Польшу и набъговъ крымскихъ татаръ константинопольскій рынокъ быль переполненъ русскими невольниками. По словамъ Крижанича, на военныхъ турецкихъ галерахъ (катаргахъ, — откуда: каторга) не было другихъ гребцовъ, кромъ русскихъ. Ихъ было такъ много по всей Турціи, до самаго Египта, что они спрашивали вновь приходившихъ плънныхъ: "да уже остались ли на Руси еще какіе-нибудь люди"?

Изъ самаго разсказа видно, что пленническая жизнь автора не была легка; на первыхъ строкахъ своего описанія онъ говорить (не весьма грамотно), что--- пнаписася сія внига въ тайнъмъ въ сокровеннъмъ въ сокрытъ, мною плънникомъ въ плънной своей неволь терпънія, страданія своего", и онъ не находить словь для осужденія "безбожныхь агарей, злыхь и нечестивыхъ гръшниковъ... пакостниковъ поганьскихъ, и немилосердныхъ турскихъ людей". По словамъ его, онъ исходилъ всю общирную Турецкую землю "въ стопахъ пути ноги своен", т.-е. пршемъ, и на поти дравъ свои наблюдения. Изъ этого комментаторъ завлючаеть, что онъ не былъ простымъ рабомъ, а состоялъ при войскъ, можеть быть, при обозъ, а если былъ солдатомъ, то былъ необходимо мусульманиномъ. Это цослъднее можно предполагать изъ того, что (хотя онъ и бранить безбожных агарей) онъ не отмътилъ ни одной христіанской святыни, вромъ Герусалима, но и этотъ городъ описалъ только съ внъшней стороны. Въ описаніи собрано столько подробностей, что ихъ невозможно было бы сохранить въ памяти, и если авторъ дълалъ замътки на самомъ пути, надо думать, что онъ пользовался нівоторой свободой.

Былъ ли этимт авторомъ рейтаръ Дорохинъ, бывшій въ турецкомъ пліну и вернувшійся въ Россію, — какъ предполагаеть комментаторъ, — трудно різшть за недостаткомъ боліве опредівленныхъ указаній; трудно также заключить, чтобы это сочиненіе доказывало присутствіе извістныхъ литературныхъ вкусовъ и потребностей въ томъ классі боярскихъ дітей, въ который комментаторъ относитъ автора описанія. Если судить по описанію, эти вкусы были очень элементарные: авторъ можетъ указать, и то неріздко очень запутанно, только простые реальные факты; ністколько сложной фразы онъ построить не можетъ.

Описаніе составлено чисто топографически: авторъ переходить оть одного мъста къ другому, указываетъ разстоянія, дълаетъ замътки о мъстности, характеръ жителей, военной кръпости или слабости города, о степени способности жителей въ

военному дѣлу и т. п. Словомъ, это родъ краткаго путеводителя, который не можетъ, конечно, равняться съ тогдашними европейскими описаніями Турціи,—но русское сочиненіе не лишено своей важности, какъ наблюденія очевидца, весьма положительныя и, повидимому, точныя.

Приводимъ для образчива нъсколько строкъ; — не сохраняя впрочемъ его "фонетическаго" правописанія (безграмотства и безъ того довольно). Изъ описанія Іерусалима: "...Въ первыхъ початокъ письму (т.-е. описанію) съ святаго и избраннаго и благословеннаго града Іерусалима: вакъ онъ есть стоить, основанія его на горахъ святыхъ — любить Господь врата Сіоня паче всёхъ селеній Іаковлихъ; и взоръ видёнію града во окладе ствиъ черты его четвероугольной; стоить онь во очертв своемъ такъ отъ западной страны по высокой ровной горъ. А тойже ровной высокой горы въ южной странь, зря прямо въ долу тому веливому, пришель конець горы той веливой, аки холмъ ровный; равенъ онъ съ тою великою горою. А той конецъ горы той тая-то есть туть стоить та названная гора святая Сіонь, а на ней туть, на главъ верьху, стоить вивуду града домъ полаты строеніе временъ старыхъ; мнится она діломъ аки строеніе церкви, а въ слукъ слышать отъ людей о томъ, что есть тутъ лежить опочивание Давыда царя... А връпостию стънами градъ Іерусалимъ твердъ и кръпокъ стънами онъ до взятья". Онъ отврыть однаво съ восточной стороны, отъ Елеонской горы, ли аще ли же какъ сверку той горы Елеонскія наведеть пушки на весь градъ, внутръ всего жилья домовъ јерусалимскихъ, и можеть внутръ града всъ домы сбить до пошвы, и не можеть устоять... А жильцы въ немъ все люди аравійстін; а до войны онъ, огненнаго ружейнаго бою, худы, робливы и боязливы и не умъють онъ во удержание града удержать во осадномъ времени; только ихъ война-брани аравійскихъ людей въ пол'в на кон'в вопьемъ воевать... А во всемъ увздв іерусалимскомъ, во всехъ селахъ, людьми не многолюдно, а люди увздные все аравитсти, а до войны-брани онв худы" и т. д. Такимъ же образомъ съ топографической, военной и частію

Тавимъ же образомъ съ топографической, военной и частію этнографической стороны описаны "великій градъ Египетъ", "великій Царьградъ" и пр., и нигдъ ни слова о святыняхъ христіанскихъ.

Совсёмъ иного рода разсказъ другого плённика, Василія Полозова: это—почти настоящее паломническое кожденіе, изложенное въ челобитной царю Өедору Алексевичу. Служилъ онъ въ Яблонномъ городе (въ Лубенскомъ полку въ Малороссіи) съ

бояриномъ и воеводою вн. Репнинымъ. На тъхъ службахъ онъ взять быль въ плень крымскими татарами, а черезъ полтора года, — пишетъ Полозовъ въ челобитной, — "отданъ былъ въ подарки турецкому салтану, и у турецкаго салтана передъ самимъ ходиль въ шатръ 12 лътъ. И турскій салтанъ, увидя, что я еще върую въ свою христіанскую въру, а не ихъ бусурманскую, и разгиввась на меня, холопа твоего, для того, что я не обусурманился, вельль меня, холопа твоего, казнить смертію, и отъ той смертной казни упросилъ меня, холопа твоего, большій мурза, именемъ Ахметь, и вмісто той смертной казни отдали меня, холопа твоего, на каторгу". На этой каторгу онъ быль девять лъть и молился Господу Богу, Пресвятой Богоматери, великому чудотворцу Николаю и всемъ московскимъ чудотворцамъ, и далъ зарокъ идти во гробу Господню; и Божіею милостію каторгу разбило бурей и его съ другимъ товарищемъ принесло на бревив, къ которому онъ былъ прикованъ, къ берегу, гдъ-то въ Малой Азіи. И оттуда онъ пошелъ въ Іерусалимъ и въ Египетъ: "А ходилъ я, холопъ твой, по турскому и въ турскомъ платьъ, чтобъ нигдъ меня, холопа твоего, не вадерживали и не разспрашивали ни по платью, ни по языку". Онъ отправился въ Герусалимъ, и пересчитывая города, которые онъ проходилъ, говоритъ между прочимъ, что пришелъ въ го-родъ "Останной" (въроятно, Истаносъ), а "со Останнаго на Отданный" (въроятно, Адана): чрезвычайно характерно, что, проживши многіе годы въ Турціи и, конечно, привыкнувъ къ турецкому языку, онъ все-таки передълываетъ имена на русскій ладъ. Онъ пришелъ къ Назарету и горъ Оаворской, гдъ преобразился Христосъ, потомъ къ "Ополку", гдъ жилъ у греческаго попа, и греки указали ему кладезь, у котораго Христосъ бесъдовалъ съ самарянкой. Въ Іерусалимъ-, присталъ къ іерусалимскому пашѣ (т.-е. у него остановился), сказался ему, что турченинъ, цареградской житель. А во Герусалимъ кодилъ въ церковь Воскресенія Христова, а туркамъ въ ту церковь ходить вольно, потому влючи той церкви держать у себя; и въ церкви модился Господу Богу въ тайнъ и приложился во гробу Господню. А оттол'в ходилъ смотрити пупа земнаго. А пупъ земной отъ гроба Господня три сажени. Туть же и щель адова; а величиною та щель, какъ человъку можно бокомъ пролъзть. А водилъ меня и указывалъ армянинъ". Затъмъ онъ смотрълъ темницу Христа, Голгоеу, — "и видълъ, гдъ кровь Господня ука-нула на главу Адамову, и тутъ щель на полпяди". "А во веливую суботу сходить огонь съ небеси во гробу Господню вся-

кими разными цвътами, за два часа до вечера. А которой камень наваленъ былъ на гробъ Господень, и у того вамени сидять три патріарха: греческой, фряской, армянской. А отъ того огня греческой патріархъ засвётиль и по брад'в своей повель. а огнь брады его не ожегъ"... Потомъ онъ ходилъ въ Силуамской купели, къ Содому и Гомору, ко гробу Давидову, "а гробъ Давыдовъ отъ церкви Воскресенія Христова яко стрълить". "Кругомъ дому Давидова каменной городъ, а кругомъ города ровъ, чрезъ ровъ мостъ, по мосту стоятъ пушки и цели, а христіанамъ въ тотъ домъ невходимо". Былъ онъ и въ Виолеемъ и. что невозможно было для другихъ паломниковъ, "ходилъ въ турецкую мечеть, а та ихъ мечеть сдълана супротивъ того образца, какъ сделана и святая святыхъ. Среди той мечети стоить камень на воздусь, какь человыку можно рукою достати; а на конецъ того камени стоить какъ человъчья глава, кругомъ ръшетва 20 сажень, а дълаль ту ръшетку царь Давыдъ. И туть, сказывають греки, что опочиваеть царь Соломонъ", и т. д. Изъ Іерусалима онъ отправился въ Египеть, где прожиль полтора года; дорогой онъ видълъ провъ, въ которомъ сидълъ Іосифъ оть братін", а въ самомъ Египть "въ палату Іосифа Прекраснаго ходилъ и у темницы былъ, а глубина той темницы 100 сажень". Онъ ходиль также на Синайскую гору, гдв опочиваеть Сава пустынникъ. "И оттолъ ходиль въ Ниневію градъ; а нынъ онъ пусть, только въ немъ опочиваетъ Іона пророкъ. И во Іудейскомъ градъ быль, идъ же опочиваеть святый Іоаннъ Предтеча межь тремя пророки".

Изъ турской земли Полозовъ вернулся домой черезъ Малую Азію, Грузію, Персидскую землю: тамъ онъ нашелъ двухъ пословъ московскихъ и съ ними выбхалъ въ Астрахань.

Типъ паломническаго хожденія достигь до XVIII стольтія. Паломники 1704 года, іеромонахи Макарій и Селивестръ многое взяли цъликомъ изъ Трифона Коробейникова. Путешественникъ 1701—1703 г., московскій священникъ и старообрядецъ Лукьяновъ по всему характеру времени живъе своихъ предшественниковъ, больше разсказываетъ своихъ впечатлъній: внига его чрезвычайно оригинальна; по своей непосредственности онъ не уступитъ Гагаръ; въ Петровское время, это—вполнъ человъкъ XVI—XVII въка и представитель старообрядства.

Итакъ литература паломничества тъснъйшимъ образомъ соприкасается со всъмъ религіознымъ міровоззръніемъ древней Руси и съ его церковно-бытовой стороны, и со стороны церковно-народнаго преданія и апокрифической легенды.

Иное, болъе сознательное и критическое отношение къ изученію православнаго Востока принадлежить только позднійшему времени. Первымъ начинателемъ этого новаго изученія долженъ быть названь знаменитый странствователь XVIII выка, Василій Барскій (1701 — 1747), но, главнымъ образомъ, эти изученія принадлежать XIX въку. Таковы были изслъдованія А. Н. Муравьева, который между прочимъ въ первый разъ указалъ многіе паломники въ старыхъ рукописяхъ. Собраніе "Путешествій русскихъ людей "Сахарова было не малой заслугой для своего времени, хотя вообще его изданія были весьма мало критическія. Правильное изданіе и изследованіе старыхъ паломниковъ начато было и почти завершено въ трудахъ Палестинскаго Общества (основаннаго въ 1882). Съ другой стороны, историческое объяснение паломничества пріобрътаетъ прочную почву въ расширяющемся все болъе изучении древней русской жизни; и въ частности отношеній древней Руси къ Востоку. Таковы труды новъйшихъ историковъ церкви и историковъ древней литературы; таковы были подвижнические ученые труды епископа Порфирія и архимандрита Леонида, изследованія Ө. И. Успенскаго, И. И. Малышевскаго, Н. Каптерева; труды византистовъ-археологовъ — Н. П. Кондакова, Н. В. Покровскаго; изысканія по древней и средневъковой исторіи и топографіи Святыхъ Мъстъ, въ трудахъ В. Г. Васильевскаго, А. Олесницкаго и другихъ (центромъ такихъ изысканій стало теперь Палестинское Общество); наконецъ изысканія въ области древней русской легенды, труды Буслаева, Тихонравова, А. Н. Веселовскаго, И. Н. Жданова, А. И. Кирпичникова, и т. д. Въ "Палестинскомъ Сборнивъ " нашелъ мъсто длинный рядъ старыхъ паломнивовъ, и вивств съ твиъ приводятся въ извъстность тв переводныя, обывновенно съ греческаго, описанія святыхъ м'єсть Царяграда, Аеона, Іерусалима, Синая, которыя служать дополненіемъ или толкованіемъ къ нашей собственной паломнической литературъ: древніе византійскіе путеводители могли быть первымъ образцомъ и руководствомъ для нашихъ странниковъ...

Новъйшія изысканія въ этой области—какъ въ нашей, такъ и въ европейской литературь, —разъясняють историческую почву, на которой совершалось древнее русское паломничество, судьбу святынь, возбуждавшихъ благочестивые восторги, основу и развитіе легендарныхъ сказаній, — какъ съ своей стороны наши древнія "хожденія", сохраняя свидътельство и воспоминаніе о

народной старинъ, доставляють неръдко важный матеріаль для исторіи памятниковь и легенды, и для истолкованія народнопоэтическихъ мотивовъ былины и духовнаго стиха.

Въ XV въкъ мы встръчаемъ въ первый разъ путешествія совсъмъ иного рода, далекія отъ паломническаго интереса. Таковы извъстное хожденіе Аванасія Никитина въ Индію и путешествіе нъсколькихъ духовныхъ лицъ на Флорентинскій соборъ.

Асанасій Никитинъ быль тверской купецъ. Въ Москву, къ великому князю Ивану Васильевичу прібхалъ посолъ владѣтеля Шемахи; затѣмъ въ Шемаху отправленъ былъ русскій посолъ и Никитинъ рѣшилъ вмѣстѣ съ нимъ отправиться въ Шемаху, взявши товара. Онъ съ товарищами снарядилъ два судна, получилъ проѣзжую грамоту и поплылъ внизъ по Волгѣ. Это было въ 1466 г. Онъ возвратился только черезъ шесть лѣть, но на обратномъ пути умеръ, не доѣзжая до Твери, въ Смоленскѣ, въ 1472. Записки, веденныя имъ, сохранились, переданы были великокняжескому дьяку и попали въ лѣтопись, куда занесены были подъ 1475 годомъ.

Мы не будемъ пересказывать этого путешествія, такъ какъ оно достаточно извъстно. Никитинъ, очевидно, предпринялъ свое путешествіе по купеческому разсчету, над'ялсь хорошо сбыть свой товаръ на востокъ и привезти на Русь товара восточнаго. Надежды его не совсемъ осуществились. "Меня залгали, -- говорить онъ, -- псы-бесермены, а свазывали много всего нашего товара; ано нътъ ничего на нашу землю, все товаръ бълой на бесерменскую землю, перецъ да красва — то и дешево; возятъ моремъ, пошлинъ много, а на моръ разбойниковъ много". Но разъ попавши на востовъ, онъ долго не могь оттуда выбраться, завлекаемый, быть можеть, отчасти любопытствомь, отчасти теми же купеческими соображеніями, или останавливаемый трудностью далених путей. Не совствы легко понять, какъ онъ вель свои дъла, потому что не разъ онъ бывалъ ограбленъ и однако могъ продолжать свои странствія. Первоначальная цель, Шемаха, давно осталась позади: онъ прошелъ Персію и пронивъ въ Индію до самаго Цейлона, дивясь невиданнымъ людямъ и обычаямъ; въ Индіи онъ пробыль почти три года. Разлученный съ родиной, онъ часто скорбель, что не могь исполнять христіанскаго завона, не могъ соблюдать правильно христіанскихъ постовъ и праздниковъ; живя годами среди людей чужой въры, онъ, кажется, даже задаваль себъ вопрось о томъ, гдъ можеть быть

истинная въра, и самыя записки оканчиваль мусульманской молитвой, — и вообще въ свой разсказъ вставляль много отдъльныхъ выраженій и фразъ на языкахъ персидскомъ, тюркскомъ и арабскомъ: это отчасти молитвы, отчасти такія вещи, которыя онъ затруднялся сказать по-русски.

Общее значеніе Никитина такъ опредъляль Срезневскій, который спеціально изучаль его путешествіе въ сличеніи съ европейскими путешественниками того же времени, посъщавшими эти страны. "Какъ ни кратки записки, оставленныя Никитинымъ. все же и по нимъ можно судить о немъ, какъ о замъчательномъ русскомъ человъкъ XV въка. И въ нихъ онъ рисуется какъ православный христіанинъ, какъ патріотъ, какъ человъкъ не только бывалый, но и начитанный, а выбств съ твмъ и какъ любознательный наблюдатель, какъ путешественникъ-писатель, по времени очень замъчательный, не хуже своихъ собратовъ торговцевъ XV въка. По времени, когда писаны, его записки принадлежать въ числу самыхъ важныхъ памятниковъ своего рода: разсказы Ли-Конти и отчеты Васко ди-Гама одни могуть быть поставлены вровень съ Хоженіемъ Никитина. Не ниже ихъ это Хоженіе ни по слогу, хотя и можеть онъ намъ теперь казаться слишкомъ мало-литературнымъ, ни по простодушію и отрывочности замѣчаній, ни по довърчивости къ разсказамъ туземцевъ, заставлявшей его иногда повторять и невъроятное. А что умно-разнообразна была наблюдательность Нивитина, въ этомъ, важется, нельзя сомнъваться. И въ этомъ отношеніи Никитинъ не ниже, если не выше его современниковъ". Но сколько бы мы ни ценили его произведение Аванасія Никитина, его историко-литературное значение остается теснымъ и аневдотическимъ: оно было только дёломъ его личной предпріимчивости, и какъ оно не было вызвано въ нашей письменности ничъмъ предшествующимъ, такъ и потомъ не оставило никакого слъда. Трудъ остался одиновимъ, и это указываетъ вибстб съ тбмъ на положеніе древней Руси въ діль просвіщенія: путешествія и изследованія западныя были постоянными и прочными завоеваніями цілой науки, морское путешествіе Васко ди-Гама было географическимъ открытіемъ, которому предшествовали и за которымъ следовали другія отерытія, положившія основаніе новейшему землевъдънію. Путешествіе Аванасія Никитина осталось въ этомъ отношеніи фактомъ одинокимъ и безплоднымъ. У насъ только долго спусти узнали о самомъ открытіи Америки, и долго не могли уразумать значенія этого открытія.

Нъсколько раньше появляются первыя путешествія на евро-

пейскій западъ. Разсказы объ этомъ связаны съ поёздкой митрополита Исидора на Флорентинскій соборъ въ 1437 году и принадлежать двумь его спутникамь: суздальскому іеромонаху Симеону и суздальскому епископу Авраамію. Не васаясь изв'єстной исторіи объ участіи Исидора въ делахъ собора, имевшаго цвлью возсоединеніе церквей или, другими словами, признаніе главенства папы (къ чему Исидоръ быль уже заранъе готовъ), мы коснемся только тёхъ впечатленій, какія путешествіе въ Европу произвело на его спутнивовъ. Это были, безъ сомивнія, вполив русскіе люди, притомъ лица духовныя, впередъ застрахованныя противъ латинства (у большинства оно не считалось даже христіанствомъ), и темъ не мене эти духовныя лица были поражены той культурой, которая встрётила ихъ при первомъ вступленіи на европейскую почву. Это было при великомъ князѣ Василін Васильевичь, незадолго передъ тымь, какъ его сынъ Иванъ Васильевичь впервые сталь сознательно заботиться о томъ, чтобы ввести въ Русь европейскія художества, призывая для этого нъмецкихъ людей: путешествія суздальскихъ духовныхъ лицъ представляли уже полное признание этого вападно-европейскаго кудожества. Іеромонахъ Симеонъ, сказавши въ началъ о поводъ своего путешествія, по обычаю прямо начинаеть маршруть съ изложеніемъ впечатлівній отъ видівннаго и, какъ всегда, съ указаніемъ числа версть или миль; весь разсказъ о путешествіи имъеть видъ короткихъ путевыхъ отмътокъ отъ города до города, не связанныхъ потомъ ни въ какое цъльное изложение впечатльній. Старыя путешествія бывали вообще медленны. Путники двинулись изъ Москвы на Тверь, на Торжовъ, Волочевъ, а оттуда водою въ Новгородъ <sup>1</sup>), изъ Новгорода поъхали во Псковъ ("а отъ Новагорода до Пскова 200 верстъ"). За торжественными встрвчами и остановками путешествіе продлилось такъ, что вытвлавъ изъ Москвы на Рождество Богородицы (8-го сентября). путешественники были во Псковъ только въ декабръ, на память отца Николы. Изо Искова побхали наконецъ "въ немцы". Въ первомъ немецкомъ городе Юрьеве, потомъ въ Риге, митрополита встръчали весьма торжественно: у этихъ нъмцевъ еще господствоваль безраздёльный католицизмь, цёль путешествія была вонечно хорошо извъстна, и этимъ объясняются пышныя встръчи русскому митрополиту и его спутнивамъ. Но уже въ Ригъ рус-

<sup>4) &</sup>quot;А отъ Москвы до Твери двёсти версть, безъ двадцати. А отъ Твери до Торжка 60 версть. А отъ Волочка пошоль (митрополить) рёкою Мстою, въ лодьяхъ, къ Великому Новгороду, а кони пошли берегомъ. А отъ Волочка ёхалъ рёкою до Новагорода 300 верстъ", и т. д.

скіе были поражены тёмъ, что когда на встрёчу митрополиту вышло латинское духовенство и "крыжъ (латинскій крестъ) изнесоща противу его, почести его ради", то Исидоръ, забывъ клятву, данную великому князю неизмённо сохранить православіе, не уклонился отъ этого крыжа; совсёмъ напротивъ, "прежъ бо возрѣ, и поклонися, и притече любезно цёлова и знаменася въ крыжъ латинскій; а по сихъ пріиде ко св. крестамъ православнымъ. Нослёдовавше жъ, и провожаще и чтяше крыжъ латинскій, и иде съ нимъ до костела, сирѣчь до церкви ихъ, а о святыхъ крестѣхъ православія небрежаще, ни провожаще". Спутники ужаснулись, что митрополить уже теперь, "не дошедъ Рима, таковая богоотступная дѣяще",—но должно было довести путь до конца. Въ Ригу пріѣхали 4 февраля и оттуда отправились дальше моремъ только въ началѣ мая на Любекъ; замедленіе произошло оттого, что долго тянулись переговоры о проѣздѣ сухимъ путемъчерезъ Самогитію, но это оказалось невозможно.

Первый нёмецкій городъ, Юрьевъ, вёроятно не очень замысловатый, поразиль однако нашихъ путешественниковъ. "Градъ же бъ Юрьевъ великъ и каменнъ, нъсть такихъ у насъ; палаты же въ немъ созданы вельми чудны, намъ же, не видящимъ таковыхъ, дивящеся"..... "Горы жъ бяше у нихъ велики, и поля, и садове красны. Церкви христіанскія бі у нихъ дві: св. Никола и св. Юрій, христіанъ же мало" 1). Но впереди ихъ ждалъ "славный городъ Любекъ"; и онъ дъйствительно поразилъ ихъ своимъ великоленіемъ: "Видехомъ градъ вельми чуденъ, и поля бяху и горы велики, и садове красны, и палаты вельми чудны, съ позлащенными верхами: и монастыри въ немъ вельми чудны и сильны; и товара въ немъ много всякаго; а воды приведены въ него, и текутъ по всъмъ улицамъ, по трубамъ, а иныя изъ столповъ, и студены и сладки". Въ церквахъ они были изумлены богатствомъ священныхъ сосудовъ и множествомъ мощей. Ихъ зазвали въ одинъ монастырь, и здёсь они поражены были несчетнымъ множествомъ священныхъ сосудовъ, дорогихъ ризъ, "съ каменіемъ драгимъ и жемчугомъ, и прошвы; а шитье нъсть яко наше, но инако". Но всего больше удивило ихъ слъдующее: "И увидъхомъ ту мудрость недоумънну и несказанну; яко жива стоитъ Пречистая, и Спаса держить на руць младенечнымъ образомъ; се бо яко зазвѣнитъ колокольчикъ, и слетаетъ ангелъ съ верху и сноситъ вънецъ въ рукахъ, и положитъ на Пречистую, и пойдетъ звъзда яко по небу, и на звъзду зряху, идутъ волсви три, а предъ ними чело-

<sup>1)</sup> Т.-е. православныхъ. Такимъ образомъ латинянъ онъ не называлъ, и не считалъ христіанами.



въвъ съ мечемъ, а за нимъ человъвъ съ дарами. И внесоша дары Христу: злато, ливанъ и смирну, и пріидоша въ Христу и Богородицъ, и повлонишась. И Христосъ, обратяся, благослови ихъ, котяще руками взяти дары, яко дитя, играя у Богородицы на рукахъ; они же повлонишась и отдаша; и ангелъ же возлетитъ горъ, и вънецъ взя". Показали имъ и библіотеку: "и видъхомъ болъе тысячи книгъ, и всякаго добра неизреченнаго, и всякія китрости, и палаты чудны вельми".

Изъ Любека повхали въ Люнебургъ, который опять удивидъ ихъ, особливо своими фонтанами и водопроводами. Дальше, градъ Брауншвейгъ: "и той бо градъ величествомъ выше всёхъ тёхъ градовъ прежнихъ, и палаты въ немъ видъти вельми чудны состроены". Изъ Брауншвейга они попали въ градъ Амбергъ, который "величествомъ подобенъ Любеву есть, и по всему тому граду по улицамъ мраморныя палаты". Затъмъ градъ Лейбисъ. и градъ Ерфуртъ: "ведикъ и чуденъ, богатъ именіемъ многимъ и хитрымъ рукодъліемъ преумноженъ, и таковаго товара и хитраго рукодълія ни въ коемъ градъ преждеписанномъ не видъхомъ". Затъмъ былъ городъ Бамбергъ: "великъ же и чуденъ"; а въ одномъ поприщъ отъ Бамберга нашли они "градъ зовомый Понть, а ръка подъ нимъ зовется именемъ Тискъ, и того ради зовется градъ той именемъ Понтисвъ. И той убо градъ бывшаго при распятіи Пилата: въ томъ во градъ отчина его и рожденіе, и по тому граду зовется Понтійскій Пилать". Далве, они попали въ градъ Нирибергъ: "вельми великъ и кръпокъ, и людей въ немъ много и товара, и палаты въ немъ дъланы бёлымъ каменемъ великимъ, чудны и хитры, тако же и ръки приведены ко граду тому, а иныя воды во столпы приведены хитръе всъхъ преждеписанныхъ градовъ, и сказати о семъ убо не можно и не домысленно". Затъмъ они прівхали въ городъ во имя Августа царя, который основаль царь Юстиніанъ на славной ръкъ Дунаъ, — "и того ради зовется градъ той Августъ, а по-нъмецки Аугсбургъ, и величествомъ превзыде всъхъ преждеписанныхъ градовъ, и палаты въ немъ и воды, и иное строеніе вельми чудны", и т. д. Наконецъ, черезъ Тирольскія горы, удивившія ихъ темъ, что на этихъ горахъ съ ихъ сотворенія лежать сніга, и "облави въ поль ихъ ходять", они попали во фряжскую вемлю, т.-е. въ Италію. Удивили ихъ и итальянскіе города-Феррара, Флоренція, Венеція. Въ Ферраръ, на папинъ дворъ "возведенъ былъ столпъ каменнъ высокъ и великъ, надъ торгомъ, и на томъ столпъ устроены часы, колоколъ великъ, и коли ударитъ, на весь градъ слышати. И у

того столба отведено крыльцо и двои двери; и коли приспъетъ часъ ударити въ колоколъ, и выдеть изъ столба на крыльцо ангель, прость видьти, яко живь, и потрубить въ трубу, и входить другими дверцами въ столбъ; а людямъ всемъ видящимъ, слышати мочно гласъ его". Еще удивительные Флоренція: "градъ Флоренція ведикъ вельми, и таковаго не обратохомъ въ преждеписанныхъ градъхъ. Божницы въ немъ вельми красны и велицы, и палаты тъ устроены бълымъ ваменіемъ, вельми высови и хитры... И есть во градъ томъ божница устроена велива, камень мраморъ бълъ, да чернъ; и у божницы той устроенъ столиъ и колокольница, тако жъ бълый камень мраморъ, и хитрости ей недоумъваетъ умъ нашъ. И ходихомъ во столпъ той вверхъ по лъстнить и сочтохомъ ступени-четыреста и пятьдесять". Кром'в удивительных храмовь, во Флоренціи остановила ихъ вниманіе великая лечебница и богадівльня, между прочимъ и для пришельцевъ странныхъ иныхъ земель. Въ Венеціи поразила ихъ церковь св. Марка (здёсь, кром'в св. Марка, "мощей святыхъ много, иманы изъ Царяграда") и богатство города: "а градъ той великъ вельми, и палаты въ немъ чудныя, а иныя позлащены, в товара въ немъ всякаго много, занеже корабли приходять изъ иныхъ земель: отъ Іерусалима, отъ Царяграда, отъ Азова, отъ турецкія земли, отъ срацинъ, отъ нъмецъ". Приведенные примъры достаточно указывають, какъ поражало нашихъ путниковъ виденное ими въ Европе. Въ сравненіи съ простымъ домашнимъ бытомъ все было чудно, несказанно и недоумънно; каждый новый большой городъ превосходилъ "преждеписанные грады"...

Другой спутникъ Исидора, Авраамій, оставилъ любопытное описаніе одной удивительной вещи, какую онъ видълъ во Флоренціи. "Въ фряжской землъ, въ градъ Флоренъь, нъвій человъкъ хитръ, родомъ фрязинъ, устрои дъло хитро и чудно", а именно устроилъ по всему образу и подобію схожденіе съ небесъ архангела Гавріила въ Назаретъ къ Дъвъ Маріи благовъстить зачатіе единороднаго Сына и Слова Божія. Устроено это было въ одномъ монастыръ, въ немалой церкви во имя Пресвятой Богородицы. Словомъ, Авраамій суздальскій видълъ въ этомъ монастыръ представленіе мистеріи Благовъщенія, которое онъ старался изложить обстоятельно. Мистерія произвела на русскаго зрителя сильное впечатлъніе. Иное въ этомъ зрълищъ было "чудно и радостно и отнюдь несказанно"; другое было "дивное и страшное видъніе". Въ концъ разсказа авторъ опять повторяетъ: "Се же чудное то видъніе и хитрое дъланіе видъ-

хомъ во градъ, зовомомъ Флорензъ; еле можахомъ своимъ малоуміемъ вмъстити, написахомъ противо тому видънію, яко же видъхомъ; иного же не мощно исписати, зане причудно есть отнюдь и несказанно".

Историки литературы заносять въ разрядъ путешествій такія произведенія, какъ описаніе пути въ Китай Ивана Петрова и Бурнаша Елычева въ XVI столетін; какъ разсказъ "О ходу въ персидское царство" московскаго гостя Оедота Котова при царф Миханлъ; путешествіе въ Китай Байкова при царъ Алексъъ (можно было бы присоединить путешествіе въ Китай Николая Спасарія и т. п.), но всё эти произведенія совсёмъ не им'єли литературныхъ цълей: это были маршруты, составленные по оффиціальному порученію, иногда съ замътками о видънныхъ странахъ и людяхъ. Любознательность начинала однако проявляться, и въ старыхъ сборникахъ, за неимвніемъ другихъ сввдвній о чужихъ земляхъ, помещались даже копіи статейныхъ списковъ, то-есть оффиціальныхъ отчетовъ русскихъ пословъ. Сами послы, увлекаясь тёмъ же любопытствомъ, часто весьма простодушнымъ, записывали и то, что прямо не относилось въ ихъ деловымъ обязанностямъ, напримеръ описывали театръ,или, можеть быть, они думали, что и эти описанія должны найти мъсто въ дъловомъ отчетъ.

Хожденіе Познякова только недавно въ первый разъ обратило на себя вниманіе изследователей стараго нашего паломничества.

Новыя изследованія о Коробейникове начаты г. Забелинымъ при изданіи Хожденія Познякова. Затёмъ изданы были:

<sup>—</sup> Въ первый разъ оно было издано И. Е. Забълинымъ: Посланіе царя Ивана Васильевича къ александрійскому патріарху Іоакиму съ купцомъ Васильемъ Позняковымъ и хожденіе купца Познякова въ Іерусалимъ и по инымъ Святымъ мъстамъ 1558 года. Въ Чтеніяхъ моск. Общ. исторіи и древностей, 1884, кн. І, и отдъльно (по списку XVII въка изъ библіотеки этого Общества).

<sup>—</sup> Второе изданіе сдѣлано Палестинскимъ обществомъ: Хожденіе купца Василія Познякова по Святымъ мѣстамъ Востока, подъ ред. Х. М. Лопарева. Спб. 1887. Палестинскій Сборникъ, вып. 18. Здѣсь употреблено шесть списковъ.

<sup>—</sup> По поводу легендъ о патріархѣ Іоакимѣ (о спорѣ христіанъ съ іудеями) см. у Веселовскаго: Замѣтки по литературѣ и народной словесности, въ Запискахъ Академіи Наукъ, т XLV. 1883.

<sup>—</sup> Второе хожденіе Трифона Коробейникова. Съ предисловіемъ С. О. Долгова, въ Чтеніяхъ моск. Общ. исторіи и древн. 1887, кн. І.

— Хожденіе Трифона Коробейникова, подъ редакцією Хр. М. Лопарева. Палестинскій Сборникъ, вып. 27. Спб. 1888. Здісь насчитано болье двухсоть списковь Хожденія Коробейникова, изъ которыхъ большинство были приняты въ соображеніе при изданіи.

Первое изданіе Гагары сділано было Сахаровымъ (по двумъ рукописямъ). Сказанія русскаго народа, т. И. Спб. 1849.

— Временникъ моск. Общ. исторіи и древностей, 1851, кн. X, стр. 14—23: Іерусалимское хожденіе, сообщ. І. М. (ссобый варіанть).

— Почти сполна перепечатано по Сахарову, съ вритическими примъчаніями, въ статъв архим. Леонида: Герусалимъ, Палестина и Аеонъ по русскимъ паломникамъ XIV—XVI въковъ. Сводные тексты оныхъ съ объяснительными примъчаніями, основанными на мъстныхъ изследованіяхъ, въ Чтеніяхъ, 1871, кн. І, и отдёльно.

— Житіе и хожденіе въ Іерусалимъ и Египеть казанца Василія Яковлева Гагары 1634—1637 гг. Подъ редакцією С. О. Долгова

(Палестинскій сборникъ, вып. 33, 1891).

- По поводу легенды, занесенной въпутешествие Гагары (Слово о кузнецѣ, иже молитвою сотвори воздвигнутися горѣ и поврещися въ Нилъ рѣку), см. у Веселовскаго, Замѣтки по литературѣ и народной словесности, въ Запискахъ Акад. наукъ, т. XLV. Спб. 1883, о преніяхъ христіанъ съ іудеями.
- Бълокуровъ, въ жизнеописаніи Арсенія Суханова, Чтенія моск. Общ. ист. и др. 1891, кн. І, стр. 267.

Путешествіе Іоны издано было не разъ:

— Путешествіе къ Святымъ мъстамъ. совершенное въ XVII столътіи іеродіакономъ Троицкой Лавры (изд. Коркунова). М. 1836.

— Сказанія Сахарова, т. ІІ. Сахаровъ говорить, что печаталь путешествіе Іоны по собственной рукописи, находящейся въ его библіотекъ, почти во всемъ сходной съ текстомъ Коркунова, но она "имъетъ окончаніе, котораго недостаетъ въ двухъ спискахъ, бывшихъ у Коркунова". Архим. Леонидъ съ увъренностью говорилъ, что это окончаніе сочинено самимъ Сахаровымъ, а г. Долговъ полагалъ, что самое изданіе Сахарова есть перепечатка Коркунова, потому что повторяеть его случайныя особенности и типографскія ошибки.

— Архим. Леонидъ: Іерусалимъ, Палестина и Асонъ по рус-

скимъ паломникамъ XIV-XVII въковъ. Въ Чтеніяхъ, 1871.

- Хожденіе въ Іерусалимъ и Царьградъ чернаго дьякона Троице-Сергіева монастыря, Іоны, по прозвищу Маленькаго, 1648—1652, издаваемое впервые по полному списку. Спб. 1882, изд. Общества люб. др. письменности.
- Повъсть и сказаніе о похожденіи въ Іерусалимъ и Царьградь Троицкаго Сергіева монастыря чернаго дьякона Іоны, по реклому (должно быть: порекломъ) Маленькаго, 1649—1652 гг., подъ редакцією С. О. Долгова. Палестинскій Сборникъ, вып. 42, 1895.
- Два изданія "Проскинитарія" Арсенія Суханова сдёланы были въ послёднее время Н. И. Ивановскимъ, одно въ приложеніяхъ къ "Правосл. Собесёднику", Казань, 1880; другое въ "Правосл.

Палестинскомъ Сборникъ" т. VII, вып. 3. Спб. 1889,—оба не вполнъ удовлетворительны. Указанія сочиненій о Сухановъ см. въ библіографическихъ примъчаніяхъ главы XVIII-й.

- Слово о нъвоемъ старцъ. Вновь найденный памятникъ русской паломнической литературы XVII въка, Хр. М. Лопарева, въ Сборникъ II отдъленія Акад., т. LI. Спб. 1890, стр. I—53; самый памятникъ занимаетъ здъсь едва три страницы.
- Описаніе Турецкой имперіи, составленное русскимъ, бывшимъ въ плѣну у турокъ въ XVII вѣкѣ. Изданіе Импер. Правосл. Палестинскаго Общества подъ редакцією П. А. Сырку. (Православный Палестинскій Сборникъ, вып. 30. Спб. 1890). Рукопись передана здѣсь со всею точностью. Обширный указатель превратился въ цѣлый историко-географическій словарь, гдѣ собрано множество топографическихъ свѣдѣній о разныхъ мъстностяхъ Турціи изъ старыхъ и новѣйшихъ описаній и путешествій.
- Челобитная Полозова издана была по рукописи Григоровича въ Русскомъ Архивъ 1865, и повторена съ варіантами изъ другого списка при "Описаніи Турецкой имперіи", стр. 45—50.

Путешествіе въ Святую Землю старообрядца, московскаго священника, Іоанна Лукьянова. Въ царствованіе Петра Великаго. М. 1862, 1864 (изъ "Русскаго Архива", т. І).

Это путешествие встричается въ рукописихъ также съ именемъ старца Леонтія, и любопытное разъясненіе этого лица, хотя отчасти предположительное, сдълано М. И. Лилеевымъ ("Къ вопросу объ авторъ "Путешествія во св. Землю" 1701—1703 гг., московскомъ священникъ Йоаннъ Лукьяновъ или старцъ Леонтін", въ Чтеніяхъ въ историч. Общ. Нестора лътописца, кн. IX. Кіевъ, 1895, отд. II, стр. 25—41). Пересмотръвъ различные списки путешествія, собравъ свъдьнія литературныя, авторъ, во-первыхъ, указалъ, что путешествіе относится не къ 1710—1711 годамъ, какъ положено въ изданіи г. Бартенева, а къ 1701—1703, а во-вторыхъ, что "московскій священникь Іоаннъ Лукьяновъ и старецъ Леонтій, наломникъ-авторъ преинтереснъйшихъ путевыхъ записокъ, одно и то же лицо, хотя, очевидно, и носившее эти имена въ разное время своей жизни"; а старецъ Леонтій быль потомъ дъятельнымъ вътковскимъ проповъдникомъ раскола. Старецъ Леонтій именно любопытенъ, какъ старообрядческій завершитель древняго русскаго паломничества.

"Какъ авторъ паломническихъ путевыхъ записокъ, —говоритъ г. Лилеевъ, —старообрядецъ по духу и направленію, всв познанія котораго ограничивались лишь знакомствомъ съ церковнымъ уставомъ и практическимъ изученіемъ обрядовой стороны богослуженія, священникъ Лукьяновъ, или что тоже, старецъ Леонтій, подобно Арсенію Суханову и другимъ, весьма несочувственно относится къ грекамъ и, въ особенности, къ греческому духовенству, и является строгимъ судьей и обличителемъ последняго. По общему своему тону его обличенія напоминаютъ собой грамотки известнаго протопопа Аввакума... Подобно Арсенію Суханову, Аввакуму и другимъ раскольническимъ писателямъ XVII в., и Лукьяновъ, или Леонтій, возводитъ случайныя или невърныя по обстоятельствамъ времени отступленія грековъ отъ буквы устава на степень еретичества... "Греки пишетъ онъ, — непостоянны, обманчивы, только, милые, христіане называются, а и слъду благочестія нътъ. Да и откуда имъ благочестія взять? Грекамъ книги печатаются въ Венеціи, такъ они по нимъ и поютъ, а Венеція папежская, а папа—главный врагъ христіанской въры... Всъ нравы у грекъ и поступки внъшніе и духовные—все бусурманскіе; а что прежніе ихъ бывали христіанскіе, тамъ у нихъ отнюдь и слъду нътъ".

"Путевыя записки старца Леонтія, въ паломническомъ отдёлё нашей, литературы пополняють тоть значительный пробёль, который естественно образовался въ немъ... между путешествіемъ ко св. местамъ Арсенія Суханова въ половине XVII-го века и странствованіемъ пешехода Василія Григорьевича Барскаго, 1723—1747 гг.".

Наконець, по заключеніямъ г. Лилеева, этотъ старецъ Леонтій былъ ревностнымъ дѣятелемъ раскола на Вѣткѣ, въ Волоколамскихъ и Брынскихъ лѣсахъ, и его имя не разъ поминается въ исторіи раскола и въ раскольничьихъ дѣлахъ первыхъ десятилѣтій XVIII вѣка.

Къ этому раскольничьему отделу паломничества относится, наконецъ, странное "Путешествіе инока Михаила во св. мъста", изданное А. С. Павловымъ въ "Летописяхъ" Тихонравова (т. V. М. 1863, стр. 103-104), а раньше П. И. Мельниковымъ, въ статьв: "Раскольническіе архіерен". (Р. Вестн. 1863, № 4, стр. 624), гдв оно носить другое имя автора и такое заглавіе: "Путешественникъ, сирѣчь маршруть въ Опоньское царство, писанъ дъйствительнымъ самовидцемъ инокомъ Маркомъ Топозерской обители, бывшемъ въ Опоньскомъ царствъ". Инокъ желаетъ указать особыя святыя мъста, "гдъ святые отеческіе монастыри, патріархи и митрополиты, по Христову словеси: се взъ съ вами есмь до скончаніи въка"... "Тамо антихристь не можеть быть и не будеть". Путь въ эти святыя мъста отъ Москвы на Казань, Тюмень, Барнауль, Красноярскь, черезь Китайскую землю, въ Японское царство, въ губъ окіана-моря: это — миоическое Бъловодье, легенды о которомъ связаны были въ расколъ съ исканіями убъжищъ отъ преслъдованія и оть антихриста.

— Ср. вообще о народномъ паломничествъ у Д. А. Ровинскаго: "Народное богомолье", Р. Народн. Карт. V, стр. 297 и д.

## Объ Аванасіи Никитинъ:

— Карамзинъ, который впервые открыль записки Никитина, Ист. госуд. Росс., т. VI, конецъ VII-й главы и прим. 629.

— Срезневскій, Хоженіе за три моря Асанасія Никитина, въ 1466—1472 гг. Спб. 1857 (изъ Учен. Записокъ II Отд. Акад. Н., кн. II). Къ изданію текста прибавленъ обзоръ древнихъ русскихъ свъдѣній объ азіатскомъ Востокъ, сравненіе показаній Никитина съ иноземными путешественниками и комментарій. Мусульманская молитва переведена была А. К. Казембекомъ при текстъ хоженія въ Собр. Лѣтоп. VI, стр. 357—358; о другихъ толкованіяхъ къ Никитину, у Срезневскаго.

 <sup>—</sup> Путешествіе Симеона Суздальца, у Сахарова, Путешествія русскихъ людей.

— Разсказъ Авраамія изданъ быль Новиковымъ въ "Др. Росс. Вивліовикъ", изд. 2-е М. 1791, стр. 178—185, но съ большими неисправностями.

— Новое изданіе Авраамія, по списку XVI вѣка, у Андрея Попова: Историко-литературный обзоръ древне-русскихъ полемическихъ сочиненій противъ латинянъ (XI—XV в.). М. 1875, приложеніе, стр. 399—406. Разсказъ о мистеріи Вознесенія, у Тихонравова, въ Вѣстникъ Общ. древне-русскаго искусства. М. 1874—1876. Изслъдованіе ея, въ сличеніи съ итальянскими источниками, у Веселовска го: Italienische Mysterien in einem russischen Reisebericht des XV Jahrh. Brief an H. Prof. d'Ancona, въ Russische Revue, 1876, т. X, стр. 425 и д. Ср. Морозова, Исторія р. театра. Спб. 1889, стр. 24 и д.

Къ путешествіямъ пословъ примыкають нѣкоторые памятники историческаго и легендарнаго содержанія. Упомянемъ здѣсь разсказъ о Лоретскомъ домѣ или храмѣ Богородицы, перенесенномъ по преданію изъ Назарета,—разсказъ, вывезенный изъ Италіи послами вел. князя Василья Ивановича въ 1528 году: "Повѣсть о храмѣ св. Богородицы, въ немъ же родися отъ Іоакима и Анны". Въ посольствѣ Еремѣя Трусова былъ въ товарищахъ, безъ сомнѣнія въ качествѣ переводчика, упомянутый раньше Димитрій Герасимовъ, или "Митя Малой, толмачъ латынской", какъ называетъ его лѣтопись (Ннкон., Спб. 1789, VI, стр. 232): ему вѣроятно и принадлежитъ составленіе сказанія. Оно представляетъ довольно точный пересказъ легенды, весьма извѣстной въ итальянскихъ источникахъ. Сказаніе издано, съ подробнымъ комментаріемъ, А. И. Кирпичниковымъ: "Русское сказаніе о Лоретской Богоматери", въ Чтеніяхъ моск. Общ. ист. и древн. 1896, кн. ІІІ, стр. 1—18; самый памятникъ занимаетъ три страницы.

Статейные списки русскихъ пословъ и иныхъ исполнителей посольскихъ дѣлъ въ старину нерѣдко ходили по рукамъ въ спискахъ, какъ любопытныя свѣдѣнія о чужихъ земляхъ, и встрѣчаются потому въ старыхъ сборникахъ. Изданіе въ первый разъ предпринято было Новиковымъ въ "Др. Росс. Вивліоеикъ", а въ новѣйшее время въ "Памятникахъ дипломатическихъ сношеній древней Россіи съ державами иностранными" (изданіе ІІ Отд. Собств. Е. И. В. канцеляріи. Девять томовъ. Спб. 1851—1868) и другихъ изданіяхъ. Многія подробности въ "Исторіи" Соловьева; особое обозрѣніе въ книгъ Брикнера: Die Europäisierung Russlands. Gotha, 1880, гл. Х; его же Веіträge zur Kulturgeschichte Russlands. Leipz. 1887; Pingaud, Les Français en Russie et les Russes en France. Paris, 1886, и др. Разсказы статейныхъ списковъ о западномъ театрѣ отмѣчены у Морозова, стр. 28—30.

Старинная манера статейныхъ списковъ продолжается въ описаніяхъ путешествій Петровскаго времени, и только поздне появляется стиль настоящаго путешествія.

## ГЛАВА ХУІІІ.

## ИСПРАВЛЕНІЕ КНИГЪ И НАЧАЛО РАСКОЛА.

Обрядовое благочестіє; книжное нев'єжество.—Сознаніе необходимости исправленія книгь: Максимъ Грекъ; Стоглавъ; судьба троицкаго игумена Діонисія; вибшательство вселенскихъ патріарховъ.—Печатаніе церковнихъ книгъ.—Патріархъ Іосифъ: Кириллова книга и Книга о въръ.—Визовъ кіевскихъ ученихъ.

Путешествіе на Востокъ Арсенія Суханова: Пренія съ греками; Проскинитарій. Патріархъ Никонъ.—Столкновеніе съ приверженцами старины.—Суровыя мітры патріарха и ожесточеніе старовіровъ.—Положеніе царя Алексія Михайловича.—Протопопъ Аввакумъ.—Библіографическія приміччанія.

Вопросъ объ исправленіи церковныхъ книгъ, такъ много занимавшій русскихъ людей XVI и XVII вѣка, относится къ исторіи церкви, какъ возникновеніе и судьба раскола; но оба факта извѣстными сторонами принадлежатъ и исторіи литературы. Во-первыхъ, исторія исправленія книгъ доставляетъ множество характерныхъ свидѣтельствъ о состояніи стараго русскаго просвѣщенія и, слѣдовательно, литературныхъ средствъ; во-вторыхъ, съ нимъ связанъ цѣлый рядъ сочиненій, хотя почти исключительно занятыхъ церковными вопросами, но иногда раскрывающихъ живую картину нравовъ и вѣка.

Церковно-историческіе факты мы должны предположить извівстными и остановимся лишь на ніскольких явленіях тогдашней письменности, гді заключаются данныя для опреділенія тогдашняго міровоззрівнія, какъ въ народных массахъ, по крайней мірів грамотных массахъ, такъ и въ наиболіве просвіщенномъ кругу. "Итоги" московской старины, о которыхъ мы выше говорили, уже заключали въ себі основу, на которой развивалось міровоззрівніе XVII віка; или, собственно говоря, не развивалось, потому что все свое достоинство оно полагало не въ какомъ-либо развитіи, а напротивъ, въ неподвижномъ храненіи старины, въ доведеніи ея преданій до послідняго преділа. Дійствительно, XVII вікъ, въ лиці настоящихъ хранителей этого

преданія, именно гордился его неизм'внюстью, отвергаль все новое, что въ какомъ-либо отношеніи ему противор'вчило, жилъ въ той старин'в, какая была доступна его знанію и воспоминанію—въ старин'в Г'еннадія и Іосифа Волоцкаго, Стоглава и Домостроя; и если уже въ XVI в'вк'в неподвижность религіозная, бытовая, образовательная становилась идеаломъ, то теперь этотъ идеалъ считался самымъ существомъ національной жизни, условіемъ ея церковнаго превосходства и даже политическаго могущества.

Въ XVI-мъ въкъ образовались сполна отличительныя свойства этой старины: безграничное національное самомнівніе и упорное храненіе преданія, при низменномъ уровнъ просвъщенія. который отразился наконецъ крайнимъ, почти исключительнымъ господствомъ обрядоваго суевърія. Чрезвычайныя потрясенія, испытанныя русскою жизнью въ концъ XVI и началъ XVII въка, ни въ чемъ не измънили ея основного теченія. Смутное время повело, повидимому, къ полному разстройству государственнаго порядка; но рядъ самозванцевъ указывалъ, что для народа была авторитетомъ только царская власть: самая неясная тынь мнимой парственности способна была собирать приверженцевъ; по окончаніи смуть царская власть зародилась во всемъ своемъ старомъ объемъ. Лаже болъе: необычайно выросъ и другой авторитетъ, который шелъ нераздёльно и рядомъ съ царской властью -авторитеть первовный, когда съ конца XVI въка осповано было московское патріаршество. Мы виділи раніве, что русскіе люди давно уже возъимъли недовъріе къ восточнымъ патріархіямъ, особливо константинопольской: флорентинская унія, за которую схватилась-было падающая Византія и которую рішительно отвергли въ Москвъ, была первымъ свидътельствомъ о слабости православія на Восток'в и осталась надолго обвиненіемъ противъ константинопольской патріархіи. Взятіе Константинополя турками утвердило русскихъ людей въ этомъ мивніи: Москва дъйствительно оставалась единственнымъ свободнымъ православнымъ царствомъ, и въ ней вскоръ стали обращаться за милостыней самые крупные восточные іерархи и представители знаменитъйшихъ обителей, жалуясь на притъсненія отъ невърныхъ, - изъ чего было выведено заключение, что подъ игомъ невърныхъ не могла сохраниться и чистота самой въры. Іерархическая зависимость русской церкви отъ Константинополя прекратилась уже давно; теперь полная автономія русской церкви была установлена основаніемъ патріархіи въ самой Москвъ: здъсь являлся свой собственный авторитеть той силы, вакую представляли нѣкогда патріархи вселенскіе. Русское царство становилось наконецъ третьимъ Римомъ.

Гордость церковная была удовлетворена: русскій патріархъ быль елинственный свободный церковный властитель во всемь православномъ міръ; матеріальное покровительство, которое оказывала Москва угнетеннымъ восточнымъ церквамъ, только усиливало эту гордость, потому что и сами представители последнихъ, приходя въ Москву за милостыней, возвеличивали не только царское могущество, но и московское благочестіе. Рядомъ съ этимъ возростала до крайнихъ предбловъ давняя черта русскихъ религіозныхъ понятій — крайняя религіозная нетерпимость. Съ первыхъ въковъ русской церкви эта нетерпимость воспитывалась византійскими наставниками въ видахъ устранить всякую возможность сближенія русской церкви съ Западомъ и возможность вліянія католицизма; наставленія встрътили благодарную почву, —съ древнъйшихъ временъ и до послъдней минуты въ русской письменности неизменно повторялись обличенія "латины", которая уже съ XI въка считалась не только еретической, но прямо "поганой". Упадокъ просвъщенія, все большее распространеніе сліпой віры въ обрядь, если можно, еще увеличили эту вражду къ латинству, а вмъстъ ко всъмъ не строго православнымъ исповъданіямъ. Русскіе люди считали себя единственными представителями истиннаго христіанства, и это съ своей стороны возстановляло ихъ противъ всего латинскаго, въ концъ концовъ и противъ всякаго знанія, которое могло бы придти изъ этого источнива. Указанія на западную науку, на достоинство нъкоторыхъ западныхъ монашескихъ учрежденій послужили однимъ изъ тяжкихъ укоровъ противъ Максима Грека.

Удовлетворена была и національно-политическая гордость. Со временъ Ивана III Москва одерживала цёлый рядъ политическихъ успёховъ. Она окончательно объединила удёлы и русскій народъ сталъ единымъ великимъ народомъ; великокняжество стало царствомъ. Старые враги уничтожены были въ двухъ главныхъ своихъ гнёздахъ, и нёкогда страшные татарскіе цари, князья, мурзы стали покорными подданными и служилыми людьми московскаго царя. Москва стремилась возвратить русскія земли, которыя, въ составъ Литовскаго княжества, все больше подпадали польской власти и латинству; но въ особенности ея владычество расширялось на востокъ, гдѣ быстро была занята Сибирь, и даже на юго-востокъ, гдѣ покровительства ея искали христіанскія племена Кавказа. Это громадное распространеніе территоріи, —хотя на востокъ оно обнимало земли только мало

населенныя и полудивія,—наполняло русских людей высокимъ представленіемъ о могуществъ московскаго царства и при тъсномъ горизонтъ свъдъній все больше утверждало ихъ въ національномъ высокомнъніи и исключительности.

При этихъ условіяхъ внутренняя жизнь кавъ будто могла быть установлена окончательно на тіхъ началахъ, которыя выработались въ половинъ XVI въка, ко временамъ Стоглава и Домостроя. Уже въ то время можно было однако замътить, что въ русской жизни оказывались крупные недостатки, которымъ не могли помочь эти какъ будто прочно установленныя начала. Пирокое развитіе государства все больше приближало русскую политическую жизнь къ западному сосъду, порождало новыя потребности, заставляло нуждаться въ научномъ знаніи и искусствахъ, для которыхъ въ самой русской жизни не было никакой почвы, и за ними волей-неволей приходилось обращаться къ тімъ самымъ иноземцамъ, которые издавна были ославлены погаными. Это исканіе иноземной помощи явно начинается въ XV въкъ, все больше усиливается въ теченіе XVI и XVII стольтій, когда наконецъ должно было быть признано и узаконено оффиціально, когда въ самой Москвъ была населена иноземцами цілая Нівмецкая слобода, когда иноземцы становились командирами въ московскомъ войскъ. Необходимость чужой помощи и именно чужой науки была, наконецъ, почувствована и въ другой области, въ области самыхъ драгоцівныхъ представленій народа — его религіозныхъ върованій.

Какъ ни были русскіе люди глубоко убъждены въ своемъ перковномъ превосходствъ падъ всъми другими народами, не исключая самихъ грековъ, отъ которыхъ было получено крещеніе и вся церковная письменность; какъ ни сіяло русское благочестіе, мы видъли еще съ конца XV въка печальное сознаніе самихъ передовыхъ людей московской іерархіи въ крайнихъ недостаткахъ религіозной жизни: въ народной массъ рядомъ съ ученіями перкви и съ христіанскимъ обрядомъ сохранялись "еллинскіе" обычаи и превратное суевъріе, а въ служителяхъ перкви крайнее невъжество, мъщавшее, наконецъ, самому исполненію церковнаго служенія; къ этому прибавились, въ довершеніе всего, злыя ереси, которыя, начиная отъ стригольниковъ конца XIV въка, тянулись почти непрерывно до половины XVI столътія, — приводя въ негодованіе и наконецъ въ ожесточеніе благочестивыхъ ревнителей, для которыхъ появленіе ереси въ благочестивомъ парствъ оставалось совершенно непонятнымъ; но ереси могли быть истреблены — казнями, заточеніями, страхомъ; по крайней

мъръ онъ стали бояться проявлять свое существование. Но всегда оставалось на-лицо другое бъдствие церковной жизнигосподство темнаго суевърін и порча книгъ невъжественными писцами. Послъ архіепископа Геннадія въ концъ XV въка на эти недостатки церковной жизни обратиль внимание въ половинъ XVI въка цълый соборъ русскихъ іерарховъ, — онъ осуждалъ, обличалъ, грозилъ казнями, но мъры его остались безплодны. Въ сущности самый соборъ стоялъ на уровнъ того же стараго бытового преданія и не сдёлаль того единственнаго, что могло вогда-нибудь помочь этимъ недостаткамъ-не позаботился объ основаніи правильной школы; онъ оффиціально установиль факть, но этоть факть и позднее продолжаль существовать въ томъ же самомъ видъ, только еще усиливансь, такъ что потребовалъ наконецъ новыхъ усиленныхъ заботъ. Стоглавый соборъ указалъ на необходимость исправленія церковныхъ книгъ, но не умъль указать, какъ этого достигнуть: онъ повелъваль списывать книги "съ добрыхъ переводовъ", приказываль за этимъ смотръть протопопамъ, запрещалъ продавать неисправныя книги; но, во-первыхъ, немыслимо было услъдить за переписываниемъ внигъ, а во-вторыхъ, невому было разыскать и опредълить настоящіе "добрые переводы". Для устраненія неправильнаго списыванія книгъ, въ Москвъ была, наконецъ, основана типографія, какъ спеціальное церковно-государственное учрежденіе: единственнымъ его деломъ должно было быть издание церковныхъ внигъ. Но и это простое дело показалось въ старой Москве сомнительнымъ и зловреднымъ: первая типографія была разрушена фанатической толпой. Въ концъ концовъ печатаніе книгъ установилось, и здъсь начались новыя заботы.

Въ прежнее время ошибка въ книгъ могла считаться частной единичной ошибкой; теперь, когда книга выходила изъ церковно-государственнаго печатнаго двора, подъ надзоромъ церковной власти, текстъ книги получалъ высшее утвержденіе;—но это утвержденіе получала и каждая ошибка въ этомъ текстъ. Очевидно, надо было обратить вниманіе на характеръ текста, поручить дѣло опытнымъ людямъ, которые могли бы выбрать добрые переводы" и исправно ихъ напечатать. Опытныхъ людей думали найти въ наличномъ составъ тогдашняго духовенства,—изъ него и взяты были "справщики" печатнаго двора, т.-е. по нынъшнему редакторы изданій; но при указанномъ положеніи вещей достигнуть правильнаго текста было дѣло очень трудное, и во всякомъ случав непосильное для тогдашнихъ справщиковъ. Въ самомъ дѣлѣ, какой текстъ надо было считать "добрымъ пере-

водомъ" и положить въ основание издания? Едва можно было найти двъ рукописи совершенно сходныя, не представлявшія болье или менъе значительныхъ варіантовъ; большинство было преисполнено этими варіантами, т.-е. ошибками на той или другой сторонъ. Р.укописи древнія, менъе подвергавшіяся порчь, представляли забытыя особенности правописанія и языка, и также могли быть несвободны отъ ошибокъ. Какой критерій должно было принять для выбора "добраго перевода"? Естественно было бы предположить, что основаниемъ для выбора полжно было послужить сличение русскихъ рукописей съ ихъ греческими оригиналами; но и въ этой мысли пришли не вдругь (мы увидимъ дальше, что потребовалось около ста лътъ, чтобы убъдиться въ этой мысли), темъ более, что не легко, а иногда и невозможно было найти человъва, достаточно владъвшаго и греческимъ и славянскимъ языкомъ. Наконецъ, еслибы такой человъвъ нашелся и предпринялъ исправление текста---не только по греческимъ рукописямъ, но хотя бы по здравому сличенію рукописей славянснихъ-онъ подвергался большой опасности: исправления были безусловно необходимы, но иногда онв могли коснуться какоголибо ошибочнаго чтенія, къ которому уже привывли, которое въ силу давности стало считаться необходимой принадлежностью въ тексть писанія или богослужебной вниги, даже "догматомь". Дъйствительно, такъ это впослъдстви и бывало. Крайнее убожество знаній (при которомъ, напр., знаніе къмъ-либо "граммативін", какъ ръдкость, даже заносилось въ льтопись) приводило именно въ тому преувеличенію внѣшности, которое заставляло, наконецъ, дорожить въ книге не смысломъ, а буквой. Въ XV въкъ лътописецъ счелъ нужнымъ записать, что "философы" спорили о томъ, какъ пъть: "Господи помилуй"; тогда же поднятъ былъ знаменитый вопрось о сугубой адлидуін, которая была принята Стоглавымъ соборомъ, а потомъ причинила не мало хлопотъ въ XVII стольтін; въ первой половинь XVI-го выка одного изъ сотрудниковъ Максима Грека "объялъ ужасъ", когда тотъ при исправленіи книги вельль зачеркнуть двъ или три строки неточнаго перевода-несчастный не ръшился уничтожить, по его мивнію, "великій догмать", и донесь; нівсколько ошибокъ въ переводахъ Максима Грека (объяснявшаго, что онъ еще недостаточно владълъ тогда славянскимъ языкомъ) послужили къ обвиненію его въ ереси и къ нъсколькимъ десяткамъ лътъ заточенія... Положеніе вещей не изм'єнилось и въ половинъ XVII в'єка; быть можеть, оно еще обострилось, потому что прибавилось еще сто лътъ невъжества и въры въ букву.

Читатель найдеть у историковъ церкви подробности о кодъ этого исправленія книгъ, которое, начавшись впервые при Максимъ Грекъ, заняло церковную власть въ особенности послъ Стоглаваго собора, велось во второй половинъ XVI-го и въ теченіе XVII въка, сопровождалось великими треволненіями и даже настоящими бъдствіями для его исполнителей, и вавершилось, наконецъ, необычайнымъ и характернымъ явленіемъ: удаленіемъ отъ господствующей церкви цълой огромной части русскаго народа, желавшей хранить старыя преданія, или расколомъ.

Исторія исправленія внигь представляєть не мало фактовь и смъшныхъ-по невъжеству исправителей, и прискорбныхъ, когда бол'ве разумные справщики навлекали на себя суровыя гоненія по невѣжеству судей. Такова была, напримъръ, печальная исторія тронцкаго игумена Діонисія, которому въ начал'в царствованія Михаила Өедоровича поручено было исправленіе внигъ вивств съ другими старцами того же монастыря, Арсеніемъ Глухимъ и Антоніемъ Крыловымъ, и священникомъ Иваномъ Насъдкой. Арсеній и Антоній знали по-гречески, и къ исправленію одной изъ книгь, Требника, привлечено было до двадцати списковъ, въ томъ числъ пять греческихъ. При пересмотръ было найдено и исправлено много ошибокъ, и черезъ полтора года работы справщики представили свой трудъ митрополиту крутицкому Іонъ, управлявшему церковью въ между-патріаршество. Это былъ человъкъ недальняго образованія, нетвердаго характера, не расположенный къ исправителямъ, потому что это дело было поручено Діонисію безъ совъта съ митрополитомъ; въ тому же противъ Діонисія было московское духовенство, недовольное тъмъ, что исправленіе поручено было не кому-либо изъ его среды; противъ него были и сами монахи монастыря, раздраженные ревностью Діонисія въ исполненіи монастырскаго устава. Кончилось темъ, что Ліонисій съ его сотрудниками были преданы суду на соборъ изъ московскаго духовенства (въ 1618). Исправ ленія найдены были неправильными и еретическими. Между прочимъ, въ водосвятной молитвъ ("освяти воду сію Духомъ Твоимъ святымъ") исправители выбросили неправильно прибавленное слово: "и огнемъ"; сдълали исправленія въ молитвахъ, гдъ упоминалось о святой Троицъ. На исправителей взведены были по всему этому тяжкія обвиненія: о Діонисіи и его сотрудникахъ говорили, что они "имя св. Троицы мараютъ и Духа святого не исповъдуютъ, яко огнь есть". Раздраженный и виъстъ невъжественный соборъ, не слушая оправданій Діонисія, сурово осудиль его. Діонисій быль отлучень оть церкви, заключень въ

Новоспасскій монастырь, гдё его томили въ дыму, били, морили голодомъ, заставляли класть по тысячь поклоновь въ день; въ праздниви его водили въ митрополиту на смиреніе въ цъпяхъ и рубищъ, и вогда митрополитъ послъ объдни сидълъ съ властями за столомъ, Діонисія держали на двор'в среди ругательствъ и побоевъ черни, совгавшейся смотреть на еретика, который хотель выводить огонь изъ міра-гнусное зрѣлище, рисующее нравы и бездонное невъжество времени. Арсеній Глухой заключенъ быль въ пъпяхъ на Кирилловскомъ подворьъ; Иванъ Насъдка, "дукаван лисица", по отзыву Арсенія, избъжаль осужденія, въроятно сваливъ вину на фругихъ, хотя также быль отлучень оть церкви и отъ священнослуженія. Потребовалось потомъ вившательство вселенскихъ патріарховъ, чтобы подтвердить сділанное Діонисіемъ исправленіе безсмыслицы въ водосвятной молитвъ. Въ 1619, находился въ Москвъ і ерусалимскій патріархъ Өеофанъ, прибывшій за милостынею и вскор'й участвовавшій въ поставленіи возвратившагося тогда изъ польскаго плена Филарета патріархомъ. Услышавъ въ Москвъ толки о недавнемъ дълъ, повидимому еще до прибытія Филарета, Өеофанъ говориль царю о невинности справщиковъ: по крайней мъръ Діонисій быль освобожденъ изъ завлюченія еще до прибытія Филарета и участвоваль въ его встръчъ вмъсть со своимъ судьей, митрополитомъ Іоною. Когда Филареть сделался патріархомъ, Өеофанъ посоветоваль ему пересмотръть дъло объ осужденныхъ справщикахъ. Въроятно Өеофанъ быль слишкомь возмущень этимь деломь и настоятельно говориль о немъ, потому что уже черевъ недёлю послё поставленія Филарета оба патріарха вельли митрополиту Іонъ представить дело Діонисія на соборъ, но уже не изъ одного московскаго духовенства, но всёхъ русскихъ іерарховъ съ другими духовными лицами, въ присутствіи обоихъ патріарховъ и самого царя. Ліонисій стояль на отвёте больше восьми часовь и опровергь всё возраженія своихъ обвинителей, которые были посрамлены вмість съ крутицкимъ митрополитомъ. Самъ царь прославлялъ Діонисія; патріархъ и весь освященный соборъ привътствовали невиннаго страдальца; онъ съ честію и со многими дарами отпущень быль въ Лавру, гдъ вскоръ имълъ радость принимать своего заступника, патріарха Өеофана. Діонисій сдёлаль ему торжественную встрычу; патріархъ совершиль литургію въ троицкомъ соборы, присутствоваль за братскою трапезой, со слезами радости видъль обитель, потеривышую столько быдь въ Смутное время и спасенную Божіей милостію, и пожелаль видьть всёхъ иноковъ, которые съ оружіемъ въ рукахъ защищали тогда обитель, цёло-

 $\mathsf{Digitized} \; \mathsf{by} \; Google$ 

валъ и благословилъ ихъ. "Передъ отъйздомъ изъ лавры, помолившись у мощей преп. Сергія, Өеофанъ сняль съ себя влобувъ. положиль его у ногь великаго чудотворца, потомъ поцъловаль и съ молитвою возложилъ на главу архимандрита Діонисія, завъщавъ, чтобы какъ Діонисій, такъ и преемники его носили этотъ клобукъ на благословение отъ јерусалимскаго патріарха, а братін повельль записать объ этомъ на память будущимъ родамъ 1). Арсеній Глукой быль не только освобождень изъ своего заточенія, но сабланъ справщивомъ, и много льть потрудился потомъ на печатномъ дворъ. Патріархъ Филареть не ръшился, однаво, исключить изъ книгъ прибавленной безсмыслицы до полученія отвъта отъ другихъ вселенсвихъ патріарховъ; только на поляхъ дълалось замівчаніе: "быти сему глаголанію до патріаршего укаву", пока, наконецъ, получены были уже въ 1625 году грамоты патріарховъ александрійскаго и ісрусалимскаго, и греческіе списки водосвятной молитвы. Патріархи осудили эту прибавку, подробно объяснили ея нелъпость, выразивъ недоумъніе, "како отъ древняго ли обычая, или отъ неуковъ и неписменныхъ мужей и неискусныхъ, множицею книги любодъйствующихъ, удержася и случися сей прилогъ". Тогда только патріархъ Филареть вел'яль вычеркнуть изъ требниковъ эту прибавку съ темъ, чтобы впредь она никогда не читалась въ молитей на Богоявленіе.

Урокъ быль данъ: доморощенныя толкованія, на основаніи воторыхъ дёлались соборныя опредёленія, — вавъ тв, воторыя обрушились на Діонисія, — оказались негодными; очевидно, дело исправлены надо было вести осторожное, --- но все-таки урокъ послужиль мало, потому что уровень познаній у московскихь протопоповъ остался тоть же самый. Нивакой правильной школы все еще не было. Арсеній Глухой, не стерпівь обвиненій, взведенныхъ на него вивств съ Діонисіемъ, писалъ въ негодованіи боярину Салтыкову и любимцу митрополита Іоны, протопопу Ивану Лукьянову, о невъжествъ честныхъ протопоповъ и самихъ властей, которые ничего не понимають въ книгахъ, которые не знають "ни православія, ни кривославія, божественныя писанія по чернилу проходять, разума же въ нихъ не нудятся свёдёти... Есть иные и таковы, которые на насъ ересь взвели, а сами едва и азбуку знають, а что восемь частей слова разумёть, роды, числа, времена и лица, званія и залоги, то имъ

<sup>1)</sup> О судьбѣ Діонисія см. Макарія, "Исторія русской церкви", т. Х—ХІ; тамъ же о книжной полемикѣ за и противъ прибавки "и огнемъ". Въ трудѣ митр. Макарія приводится вообще множество указаній изъ матеріала рукописнаго; въ исторіи исправленія книгъ, въ послѣднихъ томахъ сочиненія, приводится также много свѣдѣній, впервые взятыхъ изъ архивныхъ документовъ.

и на разумъ не всхаживало, священная философія и въ рукахъ не бывала". Но такъ бывало и послъ, хотя церковная власть старалась дёйствовать въ исправленіи книгъ осмотрительнёе прежняго. Въ 1633, пришлось исправить еще одну оплошность прежняго времени: патріархъ Филаретъ приказалъ отобрать изъ всвят церквей и монастырей Россін церковный Уставъ, напечатанный въ 1610 году и бывшій въ употребленіи при самомъ Филареть; всь эвземиляры Устава патріархъ вельль прислать въ Москву для сожженія, на томъ основаніи, что "ть Уставы печаталь воръ, бражнивъ, троицкаго Сергіева монастыря крылошанинъ, чернецъ Логинъ, безъ благословенія святьйшаго Ермогена, патріарха московскаго и всея Русіи, и всего священнаго собора, и многія въ техъ Уставехъ статьи напечатаны не по апостольскому и не по отеческому преданію, своимъ самовольствомъ", -- но нъсколько экземпляровъ этого Устава упълъло и въ предисловіи въ внигъ прямо сказано, что она была благо-словлена и "свидътельствована" патріархомъ Ермогеномъ.

При патріарх Іоасаф (1634—1640), преемник Филарета, несмотря на краткость его правленія, напечатано было церковныхъ книгъ гораздо больше, чъмъ при его предшественникъ, въ особенности потому, что большое число внигь только перепечатывалось съ изданій временъ Филарета и онъ вновь не пересматривались: отчасти расширились и средства типографіи, такъ что вивсто семи становъ, какіе были при Филаретв въ 1620, при Іоасафъ было уже двънадцать. Иногда, впрочемъ, въ новыхъ изданіяхъ измёнялись или исключались нёкоторыя статьи, находившіяся въ изданіяхъ прежнихъ: такъ, между прочимъ, въ Филаретовскомъ Требникъ 1623 года помъщенъ особый "чинъ погребенію священническому"; въ изданіи 1639 года этоть чинъ отмъненъ, такъ вакъ будто бы составленъ былъ "отъ еретика Еремея, попа болгарскаго", который былъ здъсь ни при чемъ. Изъ лицъ, трудившихся за это время надъ печатаніемъ книгъ, особенно извъстенъ Василій Оедоровъ Бурцевъ, подьячій патріаршаго двора, обыкновенно ставившій свое имя на своихъ изданіяхъ. На внигахъ отмічалось, что оні печатались по повелівнію царя Михаила Өедоровича и благословенію патріарха Іоасафа, но нигдъ не увазано, чтобы онъ были "свидътельствовани" патріархомъ. По смерти Іоасафа, до поставленія Іосифа, забота о печатаніи книгъ выразилась темъ, что въ 1641 году для выбора новыхъ справщиковъ были вытребованы изъ всёхъ русскихъ монастырей въ Москву "старцы добрые и черные попы и дьяконы, житіемъ воздержательны и кръпкожительны и гра-

мотъ горазди"; но по давнему обычаю "гораздымъ грамотъ" считался всякій начетчикъ въ родъ тъхъ, которые искажали книги въ прежнее время.

Въ 1642, патріархомъ поставленъ былъ Іосифъ. Это былъ послѣдній патріархъ, котораю признавали потомъ приверженцы "старой вѣры" или "древляго благочестія": по ихъ убѣжденію, эта вѣра и благочестіе кончились въ русскомъ царствѣ съ патріархомъ Іосифомъ, и въ послѣдующія времена сохранились только въ средѣ людей "старой вѣры".

Исторія раскола, начавшагося съ этой поры, исполнена недоразумвніями съ обвихъ сторонъ. Позднвишему старообрядчеству вазалось и еще кажется, что истинная вера и правильный обрядъ нарушены только Никономъ, а до него хранились нерушимо въ старыхъ книгахъ и въ старомъ церковномъ чинъ; между тъмъ исторія церковныхъ внигъ и чина указываеть и до Никона цълый рядъ перемънъ, а также и неправильностей, для исправленія которыхъ требовалось вившательство самихъ вселенскихъ патріарховъ. Никонъ въ сущности продолжалъ дело, начатое гораздо раньше, только поняль его въ извъстныхъ отношеніяхъ несколько шире и правильнес... Съ другой стороны преследованіе, обрушившееся на приверженцевь старой веры, было своего рода недоразумъніемъ: они, въ объемъ ихъ понятій, были искренно убъждены, что охраняють старую въру и во многихъ случаяхъ опи въ самомъ дълъ охраняли тъ ея формы, къ какимъ русское благочестіе привыкало въ теченіе нісколькихъ въковъ. Въ объемъ своихъ понятій старовъры были правы, когда въ подтверждение своихъ мивній и обрядовъ могли ссылаться на древнія вниги, на соборныя постановленія, вакъ постановленія Стоглава, на легенды, въ свое время не опровергаемыя или даже принятыя оффиціально церковною властію, на въковую практику церковнаго чина; наконецъ, когда въ духъ въка ссылались на множество почитаемыхъ церковью святыхъ, которые спасались и увънчались святостію по старымъ книгамъ и по старому обряду, --- ихъ доказательства бывали совсемъ похожи на тъ, какія приводились нъкогда московскими ревнителями противъ Максима Грека. Нивто въ свое время не помышляль просевтить эту массу болбе здравымь разумвніемь нравственнаго содержанія въры; все, напротивъ, клонилось къ тому, чтобы утвердить народную массу въ чисто обрядовомъ благочестіи, внушить ей слепую веру въ букву и даже пріучить къ превратному толкованію этой буквы, къ смѣшенію внѣшкяго, не всегда неизмъннаго, обряда съ догматомъ, хотя бы изъ-за этого

терялась, навонецъ, самая сущность христіанскаго ученія, нравственное совершенствованіе и любовь къ ближнему. Насъ поражаетъ мракъ, въ которомъ бродили приверженцы старой въры въ моментъ разрыва, необузданный фанатизмъ, узкое пониманіе и догмата и церковнаго чина,—но не приготовляли ли къ этому старые ревнители благочестія, какъ Іосифъ Волоцкій и его ученики, какъ судьи Максима Грека, или, еще незадолго передъ тъмъ, судьи троицкаго архимандрита Діонисія, или, наконецъ, какъ самъ Никонъ?..

Патріархъ Іосифъ въ дёлё исправленія внигъ продолжаль въ сущности пріемы своихъ предшественниковъ. Какъ скажемъ далбе, онъ, по выяснившимся наконецъ потребностямъ дъла, а частію возбуждаемый Никономъ (тогда митрополитомъ новгородскимъ), находилъ нужнымъ расширить исправление книгъ при посредствъ новыхъ источнивовъ, которые обезпечивали бы ихъ правильность. Зайсь были первые начатки того труда, который привель наконець въ правильной постановка дала; но въ то же время сказались и следы прежняго порядка вещей... "Главнымъ дъломъ во дни патріарха Іосифа, -- читаемъ у историка церкви, — по воторому патріаршествованіе его досель остается памятнымъ въ нашей цервви, было цечатание внигъ. Оно совершалось и теперь точно такъ же, какъ при прежнихъ патріархахъ, на основании однихъ славянскихъ списковъ, безъ сличения съ греческими; только теперь число неисправностей и погрышностей въ книгахъ, по малограмотности или небрежности справщиковъ, гораздо болъе увеличилось, а что всего важнъе-теперь преимущественно внесены въ печатныя книги тѣ роковыя мнънія и погръшности, которыя вскоръ сдълались основами и отличительными върованіями русскаго раскола" 1).

Замѣтимъ вообще, что книги, выходившія изъ московскаго печатнаго двора, съ самаго его основанія и до этихъ поръ, были исключительно книги богослужебнаго и церковно-учительнаго содержанія: почти ничего другого древняя русская типографія не знала. Исключеніе составляли двѣ, три книги учебнаго характера: азбука, напечатанная Бурцевымъ; учебная псалтирь и часословъ, долго служившій учебную службу въ старомъ русскомъ воспитаніи, и по которому учился еще Митрофанушка Фонъ-Визина; въ 1648 году вышла первая славянская грамматика, которая въ предисловіи указывалась, кажъ "первая отъ седмихъ наукъ свободныхъ, въ наученіе православнымъ, паче же

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, XI, стр. 118 и даліве.

дътемъ сущимъ, ею же и въ прочимъ, аще кто восхощетъ, яко дверію, благолъпотнъ и безтруднъ, возшествіе сотворитъ (перепечатка Смотрицкаго). Все остальное были: книги священнаго писанія, толкованія въ нимъ, книги богослужебныя, писанія отцовъ церкви, сочиненія полемическія (особенно противъ латинянъ, а также "люторовъ" и "калвиновъ"), житія святыхъ и службы имъ и т. п. Вообще книги, печатанныя при патріархъ Іосифъ, отчасти сходны съ изданіями временъ патріарховъ Іова, Филарета, Іоасафа, но частію различаются отъ нихъ, и, напр., въ служебникъ Іосифовскаго изданія введены нъкоторыя подробности, которыхъ въ прежнихъ служебникахъ нътъ. Теперь, какъ и прежде, книги печатались по благословенію патріарха и только Служебникъ 1651 года изданъ по благословенію всего освященнаго собора.

Кромъ повторенія прежнихъ изданій, при Іосифъ издано было нъсколько новыхъ сочиненій и между прочимъ два сборника, нъсколько новыхъ сочинени и между прочимъ два соорнива, которые впослъдствіи пріобръли большой почеть въ расколь. Однимъ изъ нихъ была такъ называемая "Кириллова книга", 1644, которую, какъ сказано въ цослъсловіи, царь Михаилъ Өедоровичъ велълъ "отъ св. писаній учинити на еретики и на раскольники нашея православныя христіанскія въры, на римляны и латыни, на лютори же и калвини... и пустити ю во всю свою русскую землю всякому православному христіанину, хотящему ел прочитати, и божественные догматы въдъти, и та еретическал уста заграждати". Кирилловой она названа по первой ел статьъ подъ заглавіемъ: "Книга иже во святыхъ отца нашего Кирилла, архіепископа іерусалимскаго, на осмый въкъ". Эта "внига" представляетъ собственно одно изъ словъ Кирилла іерусалимскаго, но не въ подлинномъ видъ, а въ распространени и тол-ковани Стефана Зизания. Напечатанное въ этомъ видъ на поль-скомъ и западно-русскомъ языкъ въ Вильнъ, 1596, слово перепечатано въ Москвъ въ славяно-русскомъ изложении, и здъсь въ толкованіяхъ Зизанія доказывалось, что кончина міра и второе пришествіе должны произойти въ восьмомъ въкъ 1), который уже насталь, и что антихристь пришель уже на землю и царствуеть въ лицъ римскаго папы. Затъмъ въ сборникъ помъщено еще много статей, заимствованныхъ изъ разныхъ книгъ печатныхъ и рукописныхъ противъ еретиковъ и раскольниковъ, изъ сочиненій московскихъ, а «также кіевскихъ и западно-русскихъ (по тогда-шнему "литовскихъ"), напр., изъ Захарія Копыстенскаго и изъ

<sup>1)</sup> Т.-е. въ восьмомъ тысячелети отъ сотворения міра.

острожскихъ изданій. Другой сборникъ есть "Книга о въръ", 1648, гдъ опять собраны извлечения изъ западно-русскихъ сочиненій, направленных противъ всявих иноверцевь и особенно противъ латинянъ и уніатовъ. Книга составлена была игуменомъ віевскаго Михайловскаго монастыря Насанаиломъ и по просьбъ царскаго духовника, протопопа Стефана Вонифатьева, была прислана имъ въ Москву, гдъ также переложена была на славяноруссвій языкъ. "Такимъ образомъ оказывается, что двѣ весьма важныя книги, напечатанныя въ Москвъ при патріархъ Іосифъ и досель наиболье уважаемыя нашими раскольниками, Книга Кириллова и Книга о въръ, не суть произведенія московскін, а составленныя почти исключительно изъ сочиненій западно - русской церкви 1. Фактъ любопытенъ твиъ, что тогдашняя Москва для важныхъ трудовъ, вакими считались объ вниги, не могла воспользоваться познаніями своихъ гораздыхъ протопоповъ и должна была обращаться къ Кіеву и западной Россіи, къ воторымъ уже патріархъ Филареть сталь относиться съ большимъ недовърјемъ, опасалсь, чтобы черезъ нихъ не пришли какія-нибудь латинскія заблужденія. Было опять недоразумініемъ и со стороны старообрядчества особое почтеніе въ этимъ внигамъ, такъ вакъ въ своей крайней исключительности, считая только свою старую въру истинной, оно заподовръвало православіе самихъ грековъ, а также Малой и Западной Россіи, --- между тъмъ въ объихъ этихъ книгахъ пользовалось не московскимъ, а именно западно-русскимъ трудомъ.

Однимъ изъ главныхъ дъятелей при печатании внигъ во времена Іосифа былъ ключарь Успенскаго собора Иванъ, потомъ въ монашествъ іеромонахъ Іосифъ, Насъдка, протопопъ черниговскаго собора Михаилъ Роговъ, составитель "Кирилловой вниги", далъе одинъ архимандритъ, протопопъ, старцы и три свътскихъ лица; но несправедливо мнъніе, повторяемое до сихъ поръ <sup>3</sup>), будто бы въ числъ справщиковъ во времена патріарха Іосифа были позднъйшіе расколоучители: протопопъ Аввакумъ, Никита Пустосвятъ и др. Имена всъхъ справщиковъ извъстны по сохранившимся документамъ печатнаго двора, и эти лица тамъ не упоминаются, хотя, при посредствъ вліятельнаго царскаго духовника, возможно было косвенное и частное вмъшательство Аввакума <sup>3</sup>). Что касается до свойства іосифовскихъ

<sup>1)</sup> Макарій, XI, стр. 124.
1) См., напр., Мякотина, "Протопопъ Аввакумъ", стр. 42: "съ прівздомъ (въ Москву) Аввакума и онъ быль включенъ въ число справщиковъ печатнаго двора".
3) Ср. Макарія, тамъ же, X1, стр. 126.

справщивовъ, они вообще мало отличались отъ своихъ предшественниковъ. "Къ сожаленію, — говоритъ пр. Макарій, — эти справщики, можеть быть, и лучшіе грамотен и начетчики своего времени. были нелостаточно полготовлены къ своему дълу и, при всемъ усердіи исправлять вниги, наполнили ихъ, при печатаніи, множествомъ оппибовъ, въ воторыхъ и сами сознавались, прося себъ прощенія. Еще болье прискорбно, что они, можеть быть, и подъ давленіемъ другихъ, болъе сильныхъ лицъ, пользовавшихся дов'вріемъ престар'влаго патріарха, привнесли въ печатныя книги нъсколько неправыхъ мнъній, послужившихъ впоследствін поводомъ въ расколу, каково особенно мивніе о двуперстін для крестнаго знаменія". Это мивніе о двуперстін (какъ крестятся донынъ старовъры) появилось между русскими книжниками, какъ думають, не раньше второй половины XV въка, но такъ распространилось, что нашло мъсто въ писаніяхъ митр. Даніила и на Стоглавомъ соборъ было уже постановлено какъ обязательное; между тёмъ есть свидётельства, что болёе старое троеперстіе также еще употреблялось въ Россіи до сороковыхъ годовъ XVII-го въка. До патріарха Іосифа ученіе о двуперстін было пом'вщено въ печатныхъ книгахъ только однажды (въ большомъ Катихизисъ Лаврентія Зизанія, 1627), но при немъ было пом'вщено уже во многихъ книгахъ, особенно въ Псалтыри, маломъ Катихизисъ, въ Кирилловой книгъ, Книгъ о въръ и чрезвычайно распространилось. Подобнымъ образомъ при Госифъ повторено было и старое предписание Стоглаваго собора о двойной аллилуіи.

Между тъмъ въ исправлении книгъ и другихъ церковныхъ дълахъ начинаютъ сказываться, на первый разъ слабо, потомъ сильнъе и замътнъе новые взгляды. Москва долго не хотъла сознаваться въ недостаткъ своихъ образовательныхъ средствъ; но ей стали наконецъ указывать со стороны на необходимость ихъ увеличенія. Еще въ 1640 году знаменитый кіевскій митрополить Петръ Могила писалъ царю Михаилу Оедоровичу о необходимости завести ученіе грамоты греческой и славянской и, если царю будеть угодно, объщаль прислать въ Москву старцевъ и учителей; царь не воспользовался предложениемъ. Въ 1645 году греческій митрополить Өеофанъ, посланный отъ константинопольскаго патріарха Пароенія, жалуясь на всякія утесненія греческой церкви на востокъ, просиль царя основать греческую типографію въ Москвъ и вызвать греческаго учителя, который преподаваль бы философію и богословіе. Изъ этого, по словамъ митрополита, получилась бы обоюдная польза: для грековъ печа-

 $\mathsf{Digitized} \; \mathsf{by} \; Google$ 

тались бы книги безъ поврежденій (какія вносили въ греческія книги латиняне и лютеране, смущая православныхъ) по древнимъ харатейнымъ спискамъ, какихъ много на святой Асонской горь; у русскихъ подготовились бы знающіе люди, которые стали бы переводить эти неповрежденныя греческія книги или исправлять по нимъ переведенныя прежде. Но изъ этой просьбы опять ничего не вышло. На возвратномъ пути изъ Москвы, уже по вступленіи на престоль царя Алексія, митрополить Ософань встрётиль въ Кіеве архимандрита великой константинопольской церкви Венедикта, "премудраго учителя", у котораго и самъ онъ нъкогда учился (и котораго теперь желалъ пригласить Петръ Могила въ свое училище для преподаванія эллинскаго языка), Венедикть по обычаю жхаль въ Москву, где бываль еще и раньше, за милостынею; но Өеофанъ тотчасъ написалъ о немъ царю Алексью, какъ о человъкъ, вполнъ способномъ завести въ Москвъ ученіе и греческую типографію, и самаго Венедивта убъдиль отправиться въ Москву, гдъ его примуть для ученія и печати". Венедикть последоваль совету, подаль челобитныя въ посольскій приказъ, предлагая свои услуги и прося отвъта, причемъ прибавлялъ, что "другіе дають здівсь совіть противный, думая, что они великіе мудрецы и ученые" 1). Быть можеть, это последнее замечание въ Москве не понравилось, и Венедивту дали на его челобитную такое казунстическое наставленіе: таланты даются отъ Бога; никто не долженъ самъ себя величать учителемъ и богословомъ, а только принимать такую похвалу изъ чужихъ устъ; св. Павелъ, потрудившійся болье всьхъ апостоловъ и высоко парившій въ богословін, считаль себя меньшимъ изъ всёхъ ихъ; особенно же при патріархё неприлично и крайне дерзко младшему по сану называть себя учителемъ и богословомъ; надобно помнить, какъ Господь обличалъ книжниковъ и фарисеевъ, которые любили величать себя учителями... Въ Москвъ какъ будто еще не знали, что учительство есть самая обывновенная профессія преподаванія, что "учителя" бывають и должны быть вездь, гдь есть школы. Венедикту отка**за**ли.

Между тёмъ въ самой Москве признали наконецъ необходимость имёть для церковнаго дёла ученыхъ людей, и въ 1649 царь Алексей Михайловичъ писалъ къ преемнику Петра Могилы, кіевскому митрополиту Сильвестру Коссову, съ просьбой прислать въ Москву двухъ старцевъ учителей, известныхъ своимъ знаніемъ

<sup>1)</sup> Т.-е. московскіе люди не хотять имёть училищь.

греческаго и латинскаго языка. Причиной вызова было то, что въ Москвъ задумали сдълать издание Библии и хотъли исправить ее не по однимъ славянскимъ спискамъ, какъ прежде, а сличивъ съ греческимъ текстомъ, чего московскіе справщики сдълать не могли. Кіевскій митрополить посившиль послать въ Москву двухъ учителей кіево-братскаго училища, Арсенія Сата-новскаго и Епифанія Славинецкаго, "на службу царскому величеству избранныхъ". Въ особенности последній оказалъ потомъ большія заслуги своими обширными трудами въ Москвъ. Съ другой стороны еще до посылки въ кіевскому митрополиту, одинъ изъ любимцевъ царя, молодой постельничій Өедоръ Михайловичь Ртищевъ съ позволенія царя и по благословенію патріарха устроиль въ двухъ верстахъ отъ Москвы особаго рода монастырь, въ который въ томъ же 1649 году вызваль изъ разныхъ кіевскихъ монастырей "иноковъ, изящныхъ въ ученіи граммативи словенской и греческой, даже до риторики и фило-софіи, хотящимъ тому ученію внимати": ихъ собралось здісь до тридцати человівкъ. Вызванные ученые старцы тотчасъ начали обучение для желающихъ, и въ числъ первыхъ ученивовъ былъ самъ Ртищевъ. Въ первый разъ віевская наука бросила ворень въ Москвъ. Не ограничиваясь обучениемъ, киевляне приняли вскоръ участіе и въ исправленіи книгь. Кіевская наука была въ Москвъ дъломъ неслыханнымъ и производила различное впечатлъніе: одни отнеслись въ ней съ полнымъ сочувствіемъ и желали отправляться въ самый Кіевъ для более широкаго образованія; другіе, върные старому обычаю, заподозрили въ ней нъчто зловредное и опасное. Уже въ слъдующемъ году появились доносы, доведенные до самого царя; шли тревожные толки, пересказанные на допросъ; напримъръ: "учится у кіевлянъ Өедоръ Ртищевъ греческой граматъ, а въ той граматъ и еретичество есть; а бояринъ-де Борисъ Ивановичъ (Морозовъ) держить отца духовнаго для прилики людской, а еретичество-де знаеть и держить...; кто по латыни научится, тоть-де съ праваго пути совратится"; двое ученивовъ при содъйствіи Ртищева отправились въ Кіевъ-, повхали они доучиваться у старцевъкіевлянъ по-латыни, и какъ выучатся и будуть назадъ, то оть нихъ будутъ великія хлопоты; надобно ихъ до Кіева не допустить и воротить назадъ"; духовника этихъ учениковъ убъждали еще раньше, чтобы онъ отговорилъ ихъ: "не отпускай Бога ради, Богъ на твоей душъ этого взыщетъ". Говорили, навонецъ, что кіевскіе старцы ни во что ставять благочестивыхъ протопоповъ Ивана и Стефана, т.-е. Неронова и царскаго духовнива

Вонифатьева, имѣвшихъ тогда великое значеніе въ московскомъ духовенствъ и даже "имѣвшихъ дерзновеніе къ самодержцу"... Наконецъ, въ томъ же 1649 году, прибылъ въ Москву съ большою свитой іерусалимскій патріархъ Паисій. Онъ бывалъ уже раньше въ Москвъ для сборовъ на гробъ Господень, бывши еще только игуменомъ; теперь онъ опять пріѣхалъ за милостынею и при этомъ просилъ царя освободить святыя мѣста Іерусалима отъ власти агарянъ и еретиковъ. Паисій принятъ былъ царемъ очень милостиво и получилъ богатую милостыню. Въ Москвъ онъ остался недолго, но успѣлъ замѣтить не мало отличій въ церковномъ чинъ отъ обычаевъ восточной церкви, находилъ даже неправильныя нововведенія и не скрывалъ своихъ мнѣній, которыя сильно подъйствовали на самого царя и на патріарха Іосифа. Для разръшенія недоумѣній рѣшено было послать изъ Москвы своего надежнаго человъка на Востокъ для изученія тамошняго церковнаго чина: для этого порученія выбранъ былъ строитель Богоявленскаго монастыря въ Кремлѣ, принадлежавшаго Троицкой лавръ, старецъ Арсеній Сухановъ. Въ томъ же 1649 году онъ выѣхалъ вмѣстѣ съ патріархомъ Паисіемъ.

Біографія русских дѣятелей стараго времени обыкновенно ограничивается одними неопредѣленными указаніями: историческое лицо всего чаще является на сцену прямо, и передъ нами остается закрыта предшествующая судьба, выработавшая его характеръ. Такъ и здѣсь: Арсеній Сухановъ, труды котораго пріобрѣли большую роль въ церковномъ броженіи XVII вѣка, является на сцену вдругъ, когда ему дается важное церковное порученіе. Новѣйшій біографъ его старался путемъ сложныхъ соображеній возстановить его раннюю біографію, выводить его изъ служилаго сословія, именно изъ мелкопомѣстныхъ дворянъ тульскаго края; но ни время его рожденія, ни обстоятельства его постриженія въ монашество (въ коломенскомъ Голутвиномъ монастырѣ) остаются неизвѣстны. Въ этомъ монастырѣ онъ, вѣроятно, прошелъ первыя ступени монашескаго служенія, а затѣмъ первое хронологическое указаніе о немъ относится къ 1633 году, когда онъ былъ назначенъ архидіакономъ московскаго патріарха. Главной обязанностью архидіакона было исправленіе должности перваго діакона при архіерейскомъ богослуженіи; кромѣ того, онъ завѣдывалъ патріаршей "ризной казной" и, повидимому, былъ также личнымъ секретаремъ патріарха; по крайней мѣрѣ Олеарій (бывавшій въ Москвѣ около этихъ го-

довъ) замъчаетъ, что въ Москвъ при патріархъ состоить одинъ архидіаконъ, "котораго онъ держить какъ бы канплеромъ и своей правой рукой", —но архидіакономъ Арсеній пробыль недолго. Ближайшихъ свъдъній о его дъятельности за это время опять нивавихъ нътъ. Біографъ нашелъ рукописи, принадлежавшія Суханову или имъ писанныя, изъ воторыхъ видны его внижныя занятія: это быль видимо хорошій начетчивь въ духв того времени, близво знакомый съ запасомъ церковной литературы въ періодъ до исправленія 1); Сухановъ, между прочимъ, записывалъ принадлежность ему книгъ латинскими буквами (напр., "kniha archidiacona Arsenia", "stala sebie 3 rubli"; онъ умълъ написать: anno Domini); впрочемъ, въ латинскомъ языкъ, кажется, не шель дальше азбуки. Но въ это время онъ, повидимому, изучиль достаточно греческій языкь, что віроятно и побудило потомъ давать ему церковныя порученія на Востокъ <sup>2</sup>). Въ 1634 Сухановъ, кажется, оставилъ должность архидіакона и поселился въ Чудовомъ монастыръ, гдъ состояль въ числъ "черныхъ діаконовъ". Онъ оставался, однако, на виду, потому что вскоръ вмъсть съ другими лицами отправленъ былъ въ по-сольство въ Грузію (Кахетію), къ царю Теймуразу. Грузія еще съ XVI въка искала помощи московскаго государства, и тъснимая съ одной стороны Турціей, а съ другой стороны Персіей, становилась въ вассальныя отношенія въ Москвъ. Эти отношенія, по отдаленности страны, были очень неопредёленными, но не разъ происходилъ обмънъ посольствами, и въ такомъ посольствъ изъ Москвы, въ 1637—1640 году, принялъ участіе Арсеній. Посольство, во главъ котораго стоялъ внязь Волконскій, должно было выяснить политическій вопросъ о подданствъ "роспросить про все и розвъдати всякими мърами подлинно: какова ихъ земля, и сколь просторна, на сколькихъ верстахъ, и сколько въ ней городовъ, и сколь людна, и каковы люди, и какія въ ней узорочья и любять ли Теймураза царя землею". А съ другой стороны духовные члены посольства, по словамъ Суханова, посланы были "для разсмотрънія Иверскаго царства народа вёры, какъ они вёрують и нёть ли у нихъ какихъ прибылыхъ статей иныхъ въръ, да будетъ у нихъ есть что несправчиво, и намъ велъно имъ о томъ говорить, чтобы они въ томъ исправилися". Заметимъ, что и самъ царь Теймуравъ, жалуясь

<sup>4)</sup> Въ этихъ рукописяхъ, напр., встръчается сугубая аллилуія и подобныя черты позднівней "старой візри".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Впоследствін упоминается въ документахъ его племянникъ подъ именемъ гречанина", кажется, потому, что Арсеній посылалъ его въ Молдавію учиться греческому языку.

на беззащитность Грузіи, писалъ царю Михаилу Өедоровичу: ляко ты еси глава всемъ царемъ и государемъ, ныне же отъ сего дни предаю тебъ Иверскую землю и св. церкви и св. Ризу Христову, да будеши соблюдати до второго пришествія Господа нашего Інсуса Христа, яко же самъ Господь рече своими усты: могуть силнін безсильныхъ тяготу носити"... Теймуразъ просиль, между прочимь, прислать посла "добра и досужа", чтобы "осмотръти наши мъста и врестьянство и св. церкви и всю Иверскую землю и великую церковь, нарицаемую Схето <sup>1</sup>), гдѣ есть положена Риза Христова и донынѣ пребываеть, и да будеть върно самодержавствію твоему истинно" и т. д. Нашимъ духовнымъ посламъ дъйствительно внушено было обратить особенное вниманіе на грузинскія святыни; они должны были допрашивать: "какая та святыня, отъ колькихъ лётъ туть пребываеть и откуда взята"; относительно же Ризы Христовой въ соборной церкви въ Схето послы обязаны были собрать самыя върныя и точныя свъдънія. Главнымъ дъйствующимъ лицомъ духовнаго посольства быль архимандрить Іосифъ; роль Суханова была второстепенная, но, въроятно, значительная доля труда лежала и на немъ, какъ, между прочимъ, и веденіе "статейнаго списка", т.-е. отчета о дъйствіяхъ посольства. Не останавливаясь на подробностяхъ, довольно сказать, что духовные послы нашли въ грузинскихъ церковныхъ обычаяхъ много особенностей и, главное, неисправностей. Архимандритъ Іосифъ относится одинаково и въ важному и въ маловажному, и о самомъ неважномъ замѣчаетъ, что это "чюже святой соборной апостольской церкви". "Онъ, — говоритъ біографъ Суханова, — излагаетъ свои ръчи дидактическимъ, положительнымъ тономъ, нигдъ ничего не говоря о томъ, почему нужно поступать такъ, а не иначе, почему именно грузины поступають неправильно и почему правильно будеть делать такъ, какъ онъ говоритъ. На такой характеръ рѣчей, въроятно, вліяло и то обстоятельство, что его собесъдники грузины ко всъмъ его различнымъ обличеніямъ и указаніямъ относились вполнъ безразлично" 2)... Сначала грузины ссылались на то, что получили христіанскую въру гораздо раньше русскихъ, что такъ повелось у нихъ изстари, т.-е. что русскимъ нечего было бы ихъ учить; но теперь, повидимому, они перестали возражать, чтобы не раздражать русскихъ и не повредить политическому дёлу.

Любопытно и отвъчаеть характеру времени, что замъчанія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Михеть. <sup>2</sup>) Бѣлокуровъ, стр. 149.

HCT. P. JHTEP. II.

русскихъ духовныхъ пословъ о грузинской церкви касались почти исключительно обрядовой внёшности. Сухановъ, по возвращеніи изъ Кахетіи, утверждалъ въ своей челобитной, что они грузинамъ "показали, какъ у насъ россійскаго царства греческаго закона вёры церковные догматы и чинъ держатъ", но изъ бесёдъ, записанныхъ въ статейномъ спискё, очевидно, что "догматами" наши послы считали именно обрядъ. Но особенно важно то, что московскія церковныя власти (какъ это и поняли наши послы въ Грузіи) видимо уже считали себя спеціальнымъ авторитетомъ въ рёшеніи вопроса о подлинной чистоте православія. Съ этимъ убъжденіемъ Сухановъ совершилъ и свои дальнёйшія странствія на греческій и палестинскій Востокъ.

Что делаль Сухановь въ Москве по возвращении изъ Грузіи, опять неизвестно. Въ 1649, въ его вторую посылку, онъ называется строителемъ Богоявленскаго монастыря. Это было положение довольно видное, и что Сухановъ считался большимъ знатокомъ церковнаго чина, свидетельствуетъ данное ему теперь порученіе, которое онъ исполняль уже самостоятельно. Какъ мы упомянули, Сухановъ отправился на Востокъ съ патріархомъ Паисіемъ: ему было поручено собраніе сведеній о восточныхъ церквахъ, или, по его словамъ, "описаніе святыхъ м'єстъ и греческихъ церковныхъ чиновъ".

Посылка Суханова вызвана была вопросомъ; который для тогдашняго общества, поглощеннаго церковными интересами, быль животрепещущимъ. Мы говорили о томъ, какъ еще съ конца XV-го въка, а тъмъ болъе въ XVI стольтіи, виъсть съ возростаніемъ московскаго великокняжества и царства, все сильнъе укръплялось и распространялось въ умахъ русскихъ людей представленіе о Москвъ, какъ третьемъ Римъ, какъ центръ православнаго міра. Теперь это представленіе достигало своего апогея. Въ Москву все чаще приходили представители восточныхъ церквей и сами восточные патріархи съ просьбами о милостынъ и даже съ призывами къ изгнанію агарянъ; далекія, почти недоступныя тогда, страны, какъ Грузія, заявляли о своемъ желаніи отдаться подъ покровительство и даже власть московскаго царя. Признательность за милостыню, неръдко богатую, заставляла представителей восточныхъ церквей восхвалять благочестіе русскаго народа, и это лишній разъ поддерживало убъжденіе русскихъ людей въ первенств'в русскаго православія... Рядомъ съ этимъ все болъе распространялось представление объ упадкъ православія въ самой Греціи и на всемъ Востокъ. Полагали, что подъ турецкимъ игомъ окончательно затерялась у

гревовъ чистота въры. Когда оказывалось, что греческіе іерархи, бывавшіе въ Москвъ, находили въ порядкахъ русской перкви нъвоторыя неправильности, то наиболъе упорные приверженцы руссвой церковной старины готовы были заподозрить авторитеть самихъ греческихъ іерарховъ, и впослёдствін расколъ действительно отвергь этоть авторитеть... Сами русскіе іерархи продолжали сноситься съ представителями восточной церкви, оказывали имъ полное уважение, когда тъ бывали въ Москвъ; эти восточные патріархи утверждали русское патріаршество; но въ массь продолжалось недовъріе въ чистоть восточной въры и обряда. Нужно было, наконецъ, ръшить недоумъніе, и въ половинѣ XVII-го въка упомянутому недовърію противопоставленъ быль взглядь, что греческая церковь, напротивь, ни въ чемъ не нарушаеть установленія Спасителя и апостоловъ, преданій св. отцовъ и правилъ семи вселенскихъ соборовъ, что она ихъ "не нарушаеть, ни отмъняеть, и въ малъйшей части не отступаетъ, не прибавливая и отъимая что".

Этоть определенный взглядь составился въ особомъ кружкъ лицъ, въ воторомъ были царскій духовникъ Вонифатьевъ, Өедоръ Михайловичъ Ртищевъ. Никонъ (тогда еще новоспасскій архимандрить въ Москвъ), протопопъ Иванъ Нероновъ (будущій старообрядецъ) и нъсколько другихъ лицъ 1). Названныя лица пользовались любовью и уваженіемъ самого царя и имёли большое вліяніе на церковныя дёла. Ихъ вліянію принадлежало, напр., уничтожение многогласія 2) и такъ называемаго хомоваго или "раздельнонаречнаго" пенія, уродливо растягивавшаго слова, въ церковномъ богослужени. Противъ многогласія высказывался уже Стоглавъ; но оно удержалось и дошло наконецъ до безобразной крайности. Многіе возмущались этимъ обычаемъ, искажавшимъ богослужение; Ртищевъ напрасно обращался съ этимъ вопросомъ въ патріарху; Вонифатьевъ, Нероновъ, Никонъ тщетно старались действовать на московское духовенство. Наконецъ Никонъ, сделавшись новгородскимъ митрополитомъ, строго запретиль вы новгородскихы церквахы многогласіе и, "на славу прибравъ клиросы предивными пъвчими и гласы преизбранными", устроиль по кіевскому и греческому обычаю "півніе одушевлен-

<sup>1)</sup> Бълокуровъ, стр. 169 и далъе.

<sup>2) &</sup>quot;Церковныя службы, какъ положено совершать ихъ по уставу, казались длинными и утомительними; а между тёмъ опускать что-либо изъ предписаннаго уставомъ считали тажкимъ грёхомъ. И вотъ, чтобы сократить службы и выполнить всё требочанія устава, придумали и мало-по-малу привыкли отправлять службы разомъ многими голосами: одинъ читалъ, другой въ то же время пёлъ, третій говорилъ эктеніи, четвертый возгласы и проч. И изъ всего выходила такая путаница звуковъ, что почти ничего нельзя было понятъ". Макарій, XI, стр. 167 и датес.

ное, паче органа бездушнаго". Такого пѣнія не было ни у кого, кромѣ Никона, и когда царь услышаль этихъ пѣвчихъ, съ которыми Никонъ пріѣзжаль въ Москву, тотчасъ завель такое пѣніе и въ своей придворной церкви. Самъ царь сталъ теперь хлопотать объ устраненіи стараго обычая, царю содѣйствовалъ Никонъ, "а святѣйшій Іосифъ, патріархъ московскій, — разсказываетъ біографъ Никона, Шушеринъ, — за обыкновенность, тому доброму порядку прекословіе творяше и никакоже хотя оное древнее неблагочиніе на благочиніе премѣнити". Московскій патріархъ считалъ дѣло столь важнымъ, что опасался рѣшить его одинъ и обратился съ этимъ и другими церковными вопросами къ константинопольскому патріарху и собору. По отвѣту изъ Константинополя вопросъ былъ наконецъ рѣшенъ — противъ многогласія и противъ порченнаго пѣнія 1).

Мы остановились на этомъ эпизодъ потому, что онъ чрезвычайно характерно рисуетъ состояніе понятій въ средв московскаго духовенства, которое, конечно, было руководящимъ для массы. Повидимому, преобразование было такъ просто, такъ очевидно перемѣняло неблагочиніе на благочиніе и могло только содъйствовать благочестію; но такъ упорна была приверженность къ старинъ, что распоряжение о единогласи все-таки встрътило въ средъ духовенства ожесточенныхъ противниковъ. Одинъ попъ говорилъ: "заводите вы, ханжи, ересь новую, единогласное пъніе: бъса имате въ себь, всь ханжи, и протопопъ благовъщенскій (Вонифатьевъ) такой же ханжа". Другой попъ, Савва, кричаль въ тічнской избъ самого патріарха: "миъ къ выбору, который выборъ о единогласіи, руки не прикладывать; напередъ бы велёли руки прикладывать о единогласіи бояромъ и окольничимъ, любо ли имъ будетъ единогласіе". Когда Саввъ и его товарищамъ замътили, что они презираютъ уставъ святыхъ отецъ, повелъніе государя и святительское благословеніе, они отвъчали: "намъ хотя умереть, а къ выбору о единогласіи рукъ не прикладывать". Говорили еще другіе, "чтобъ имъ съ казанскимъ протопономъ (Нероновымъ, ревновавшимъ о единогласіи) въ единогласномъ пъніи дали жеребей (!), и будеть ево въра права, и они и всв учнуть пъть и говорить (единогласно)". Это

<sup>1)</sup> По поводу этихъ вопросовъ къ константинопольскому патріарху, казавшихся вообще многихъ элементаримхъ и мелочныхъ предметовъ церковнаго порядка, нашъ историкъ церкви съ изумленіемъ замѣчаетъ: "Читая эти вопросы нашего патріарха Іосифа, за рѣшеніемъ которыхъ обращался онъ къ константинопольской кафедрѣ, невольно подумаешь: вотъ что считалъ онъ "великими церковными потребами"; вотъ чего не умълъ или не осмѣливался рѣшеть онъ самъ съ одними русскими святителями и всѣмъ освященнымъ соборомъ". Макарій, тамъ же, стр. 178.



нежеланіе понимать какой-нибудь резонь, этоть сліпой фанатизмь, когда діло касалось стараго, хотя, бы неразумнаго обычая, очевидно, уже предваряли расколь: это были готовые друзья и послідователи протопопа Аввакума.

Упомянутыя лица, принявшія участіе въ преобразованіи богослуженія, подняли вопросъ и о греческой церкви. По ихъ старанію и особливо по старанію Вонифатьева издана была "Книга о въръ". Какъ было замечено, впоследстви она пользовалась большимъ уваженіемъ у старообрядцевъ, потому что въ ней подтверждались нъкоторыя любимыя ихъ обрядности; но, съ другой стороны, она именно защищала авторитеть греческой церкви, который впоследствии старообрядцы упорно отвергали. "Книга о въръ", вопреки тогдашнему мнъню о паденіи греческаго благочестія, утверждала 1), что греки неизмённо сохранили благочестіе, и что русскимъ следуеть во всемъ слушаться всехъ восточныхъ патріарховъ. Константинопольскій патріархъ быль верховнымъ пастыремъ русской церкви. Іерусалимская церковь "мати есть по всей вселеннъй православныхъ церквей, понеже отъ Іеросалима евангеліе, апостолы и пропов'ядь, крещеніе и в'вра изыде, оттуда и христіянство насадися и возрасте". Особая милость Божія къ церкви іерусалимской доказывалась священнымъ писаніемъ, отцами церкви и выписками изъ древнихъ писателей; указывалось при этомъ, какъ эта благодать, покоившаяся на церкви іерусалимской, подтверждалась каждогодно чудеснымъ появленіемъ божественнаго світа у гроба Господня въ великую субботу. По словамъ св. Кирилла александрійскаго указывается, что вто не присоединяется въ јерусалимской церкви, то лишается и импевнаго спасенія: "иже перкве Сіонскія общенія удаляются, врази божін бывають, а б'ёсомъ друзи". Книга опровергаеть и то превратное мивніе, будто бы чистота ввры упала отъ турецваго насилія. Отъ начала міра церковь претеривваеть гоненія, но ея нивогда не одол'вють ни врата адовы, ни турецкая неволя. Сколько было мучителей и еретиковъ, которые воевали церковь, но никто изъ нихъ не одолълъ, сами они погибли, а церковь въ целости. Какъ люди божіи въ египетской работь не отпали отъ въры, какъ первые христіане въ триста лътъ тяжкой неволи не погубили въры, такъ и въ нынъшнее время христіане соблюдають православную віру въ неволі турецкой: "Ничесо же бо турцы отъ въры и отъ церковныхъ чиновъ отъимають, точію дань грошовую; а о ділахъ духовныхъ и о благо-

<sup>1)</sup> См. обзоръ ея содержанія у Бълокурова, стр. 173 и далье.

говънствъ ни мало належатъ и не вступаютъ въ то". Книга опровергаетъ и то мнъніе, будто бы флорентинская унія повредила чистотъ древняго греческаго православія: во Флоренціи быль не соборъ, а простой "съъздъ", и унія грековъ съ латинянами не была заключена. Греки и послъ флорентинскаго собора сохранили ту же въру, и мы должны ихъ слушаться: "русійскому народу патріарха вселенскаго, архіепископа константинопольскаго, слушати и ему подлежати и повиноватися въ дъйствахъ и въ науцъ духовной есть польза и пріобрътеніе веліе спасительное и въчное".

По этой постановк' вопроса, столь р'зко противор' чившей ходячимъ мейніямъ, и вообще по новости вниги среди обычной, почти исключительно богослужебной, литературы, она видимо произвела сильное внечатлівніе: въ теченіе двухъ съ небольшимъ м'єсяцевъ было продано около 850 экземпляровъ, больше двухъ третей всего изданія 1).

Когда прибыть въ Москву упомянутый іерусалимскій патріархъ Паисій, его по обычаю разспрашивали въ посольскомъ приказѣ и съ особенною подробностью—о томъ чудесномъ схожденіи свѣта на гробѣ Господнемъ, о чемъ говорила "Книга о вѣрѣ". Очевидно, этотъ разспросъ былъ въ связи съ появленіемъ книги и, долго спустя, на московскомъ соборѣ 1666 года, русскіе архіереи прежде всего опять поставили вопросъ — православны ли восточные патріархи, живя подъ властью великаго гонителя имени христіанскаго, и праведны ли греческія книги, по которымъ патріархи совершаютъ богослуженіе?

Изъ сказаннаго становится понятна посылка Арсенія Суханова. Онъ посланъ былъ по государеву указу и по благословенію патріарха Іосифа; и судя по тому, что впослѣдствіи всѣ свои отписки, статейный списокъ и "Проскинитарій", заключавшій подробный отчетъ объ его поѣздкѣ на Востокъ, онъ представляль въ посольскій приказъ и исполняль другія его порученія, онъ посланъ былъ свѣтской властью, которая, впрочемъ, была столько же заинтересована церковными вопросами. Между прочимъ самъ царь при отъѣздѣ поручалъ ему "провѣдать на крѣпко" про мощи св. великомученицы Екатерины; въ Каирѣ, вѣроятно, по полученному приказанію Сухановъ купилъ "въ государеву аптеку 130 золотниковъ амбрагрыза" 2), а въ Царьградѣ "всякія книги греческія и русскія и листы чертежныя

") Мы упоминали, что это—ambra grisea.

Эта цифра въ сохранившейся приходо-расходной книгъ московскаго печатнаго двора, въ библютекъ московской синодальной типографіи.

розныхъ земель и тетрати всявія". Какъ мы сказали, Сухановъ вытьхаль изъ Москвы вмъсть съ патріархомъ Пансіемъ (10 іюня, 1649); съ нимъ отправилось и еще нъсколько спутниковъ, между прочимъ діавонъ Тронцкой лавры Іона Маленькій (впослъдствін отъ него отделившійся), который сделаль потомъ особое описаніе своего путешествія. Не добзжая Молдавін, Пансій остановился по своимъ дъламъ въ Шаргородъ, а Арсеній поъхалъ дальше съ патріаршимъ архимандритомъ и торговыми гревами въ Яссы. Здёсь Арсеній прожиль почти два года: причиной задержки было то, что кром'в церковнаго порученія, онъ должень быль заняться и другими делами, а именно, онъ получиль здёсь сведенія о пребыванін въ Молдавін самозванца Тимошки Анкудинова и для извъщенія объ этомъ вернулся въ Москву: были у него и порученія въ Москву отъ патріарха Паисія, также прибывшаго тогда въ Яссы. Еще раньше онъ сообщаль въ Москву извъстія о политическихъ дълахъ на югъ, молдавскихъ, казацкихъ, турецкихъ (онъ писалъ напр.: "нынъ турского сила изнемогаеть, потому что виницвяне одолввають; говорять всв христіане, чтобь имъ то видеть, чтобы Царемъ-градомъ овладъти царю Алексъю"). Возвращаясь въ Яссы, Сухановъ получиль изъ посольскаго приказа нъсколько новыхъ политическихъ порученій и по дорог'в въ Кіевъ въ первый разъ услышаль объ одномъ дълъ, о которомъ послъ собралъ свъдънія отъ игумена сербскаго монастыря въ Молдавін, приписнаго въ Зографскому монастырю на Асонъ, а также и отъ другихъ лицъ. А именно, на Авонъ незадолго передъ тъмъ сожжены были православныя книги московской печати. Сухановъ сообщиль объ этомъ патріарху Пансію, который осудиль поступокь авонскихь монаховь; нашлись люди, которые были свидътелями событія и хотвли-было отвергать его, но въ концъ концовъ дъло подтвердилось несомивнио. Вкратцъ произошло слъдующее. Въ братствъ Зографскаго монастыря быль старець сербинь, по имени Дамаскинь, житіемъ святой и во всемъ искусный, имівшій у себя книги московской печати и крестившійся крестнымъ знаменемъ "помосковски", т.-е. двумя перстами, какъ тогда было принято въ Москвъ и какъ учила Кириллова книга; старецъ сербинъ училъ и другихъ такому же сложенію перстовъ. Узнавъ объ этомъ, аеонскіе старцы греки собрались со всёхъ монастырей и призвали сербина на судъ; старецъ не отрекся отъ своего ученія и въ довазательство его сослался на московскія печатныя книги, а также на старую сербскую рукописную книгу, гдъ ученіе о двуперстін было изложено одинаково съ московскимъ: "все-со-

Digitized by GOOGLE

шлось слово въ слово". Греки воснылали великою яростью, объявили московскія книги еретическими, хотели-было сжечь самого старца вмёстё съ внигами, но взамёнь того "всякимъ жестокимъ смиреніемъ смиряли и безчестили" старца, заставили его дать клятву, что не будеть больше такъ вреститься, и навонецъ сожгли книги. Упоманутый игуменъ сербскаго монастыря разсказалъ притомъ Сухановъ пълую исторію о гордости гревовъ и ихъ ненависти къ славянамъ, сербамъ и болгарамъ: въ древности, когда славяне принимали христіанство, греки не хотели допустить перевода писанія на славянскій языкъ; они не позволяли этого и св. Кириллу, и онъ получилъ разръщение на это только отъ благочестиваго папы Адріана; греки за это хотъли даже убить св. Кирилла, и онъ, спасая жизнь, долженъ быль уйти въ "дальнимъ славянамъ, что нынъ живутъ подъ цесаремъ". Греки и донынъ ненавидятъ славянъ за то, что у нихъ есть свои вниги и есть свои архіепископы, митрополиты, епископы и попы: "а грекамъ-ле хочетна, чтобы все они у славянъ владычествовали. И тов ради гордости греки и царство свое потеряли; въ церковь-де они на конъхъ вздили, и причастіе, сидя на конвать, прінмали". А старецъ Дамаскинъ быль человъвъ замёчательный. Сухановъ записываетъ разсказъ патріаршаго старца Амфилохія, который быль на Авонь, когда тамь жгли "государевы книги". "Старецъ же Амфилохій патріарху свазываль, что другово-де такова старца у нихъ во всей горъ Аоонской нъту, брада-де у него до самой земли, якожъ у Макария великаго, а носить-де ен въ мъшечевъ склавъ и тоть мъшечевъ зъ бородою привязываеть къ поясу, а имя ему Дамаскинъ; мужъ-де духовенъ и грамотъ учонъ, и то-де греки сдълали отъ ненависти, что тотъ старецъ отъ многихъ почитаемъ, а сербинъ онъ, а не гревъ. Греви-де хотятъ, чтобъ всеми оне владели" 1).

Понятно, что это извъстіе должно было подновить въ Сухановъ то недовъріе къ грекамъ, которое было еще сильно у русскихъ благочестивыхъ людей и которому хотъли противодъйствовать "Книгой о въръ". Живя въ Иссахъ и Терговищъ, онъ постоянно встръчался съ греческимъ духовенствомъ, и между ними уже вскоръ должны были начаться бесъды о въръ или, собственно говоря, объ обрядахъ. Результатомъ этихъ бесъдъ было сочиненіе Суханова, извъстное подъ названіемъ "Преній съ греками о въръ" и имъвшее свою оригинальную судьбу.

Дъло въ томъ, что въ этихъ "Преніяхъ" Сухановъ является

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Православный Палестинскій Сборникъ, т. VII, вып. 3-й. Спб. 1889, стр. 328, 343.

самымъ ревностнымъ приверженцемъ тъхъ обрядовъ, которые, вавъ мы упоминали, были во временамъ патріарха Іосифа во всеобщемъ употребленіи у русскихъ людей, хотя въ сущности были нововведеніемъ и не были одобряемы на взжавшими въ Москву восточными іерархами, какъ двуперстіе, сугубая аллилуія и т. п. Арсеній, какъ видно по всему, разделяль обычныя тогда представленія о первенств'в московскаго благочестія и объ утрат'в чистоты православія греками. При первой вспышк'в раскола "Пренія" Арсенія Суханова овазались для старообрядцевъ сильнымъ аргументомъ въ пользу ихъ мижній 1). "Пренія" были въ рукахъ у одного изъ главныхъ противниковъ Никона, протопопа Неронова; на нихъ ссылался діаконъ Оедоръ на московскомъ соборѣ 1666 года; повидимому, зналъ ихъ протоцопъ Аввакумъ; поздиве, показаніями Суханова пользовались братья Денисовы въ "Поморскихъ Ответахъ". Съ техъ поръ "Пренія" и "Просвинитарій" Суханова были для старообрядцевъ обычнымъ авторитетомъ, который, наконецъ, сталъ очень смущать ихъ православныхъ обличителей. Такъ, когда въ XVIII столътіи "убогіе и уничиженные чернораменскихъ лъсовъ скитожительствующіе инови и бъльцы" предложили, между прочимъ, игумену Питириму вопросъ, пріемлеть ли онъ Проскинитарій Суханова, Питиримъ отвъчалъ уклончиво; архіепископъ тверской Өеофилавтъ въ своемъ "Обличени неправды раскольническия" отозвался, наконецъ, о Сухановъ очень сурово: онъ причислилъ его самого въ "раскольщикамъ", называлъ его "въроятія недостойнымъ, невъжей, не токмо греческаго, но и россійскаго чиноположенія мало или ничтоже въдущимъ". Но Арсеній быль, однако, оффиціальнымъ посланцемъ московскихъ властей еще до раскола, и у новъйшихъ историковъ церковной литературы (начиная съ митрополита Евгенія) стало составляться мивніе, что, съ одной стороны, въ сочиненіяхъ Суханова находится много лжей, а съ другой-что его "Пренія" были подділаны раскольниками, которые внесли въ нихъ свои добавленія, или даже что Пренія совсвиъ не принадлежать Суханову. Этотъ последній выводъ уже сдъланъ былъ митрополитомъ Евгеніемъ, повторенъ былъ Сахаровымъ, архіепископомъ воронежскимъ Игнатіемъ въ его "Исторін о расколахъ въ церкви россійской" (1849), даже новъйшими изследователями раскола-Н. И. Субботинымъ, А. А. Ржевскимъ и Н. И. Ивановскимъ; къ числу противнивовъ подлинности "Преній" принадлежаль и Костомаровь, — хотя уже

<sup>1)</sup> См. исторію ихъ у Бѣлокурова, стр. 3 и далѣе.

Соловьевъ, называя Суханова "ревностнымъ старовъромъ", указалъ въ греческихъ дълахъ московскаго архива министерства иностранныхъ дълъ подлинникъ статейнаго списка Суханова 1649—1650 года и вмъсть его "Преній" съ греками <sup>1</sup>); затъмъ полная подлинность "Преній" была указана Е. Е. Голубинскимъ и пр. Макаріемъ <sup>2</sup>) и, наконецъ, Статейный списокъ и Пренія съ греками о вере были въ первый разъ изданы въ 1883 году г. Бълокуровымъ.

Первой причиной этого историческаго недоразумения было то, что долго оставалась нераскрытой фактическая подлинность "Преній" по архивнымъ документамъ, воторые въ прежнее время были мало или совсёмъ не доступны; затёмъ историки, отвергавшіе принадлежность "Преній" Суханову, не ум'вли примирить ихъ содержанія съ оффиціальнымъ положеніемъ Суханова, который быль исполнителемь порученій самого царя и патріарха. Но это видимое разнорвчие объясияется просто: Сухановъ былъ воспитанъ въ техъ самыхъ представленіяхъ, которыя только впоследствін, после преобразованій Іосифа и Никона, стали старообрядствомъ, а въ ту минуту были общимъ убъжденіемъ массы духовенства и самого народа. Двуперстіе было утверждено Стоглавомъ и недавно передъ тъмъ Кирилловой книгой; недовърчивое отношение къ греческому православию было долго державшимся убъжденіемъ благочестивыхъ людей, пока попыталась опровергнуть его "Книга о въръ". Словомъ, въ данную минуту Сухановъ держался общепринятыхъ понятій; только съ позднівишей точки зрвнія онъ могь быть справедливо названь "ревностнымъ старовъромъ".

"Свъдънія объ этихъ Преніяхъ, -- говорить біографъ Суханова, — мы получаемъ изъ записи о нихъ, сдъланной самимъ Сухановымъ; поэтому очень можетъ быть, что мы знаемъ ихъ не совствить такть, какть онт на самомъ дель происходили; возможно, что многаго Арсеніемъ и не было говорено во время преній, а прибавлено имъ послі, при записываніи ихъ, равно какъ весьма въроятно, что и греки, собесъдники Суханова, не были такими безответными, какими изображаеть ихъ онъ --- подъ свъжимъ впечатлениемъ разсвазовъ о сожжении на Асоне государевыхъ книгъ. "Во всякомъ случать, мы не имъемъ нивавого другого источника, которымъ могли бы провърять разсказъ Суханова о преніяхъ, и потому принуждены излагать ихъ въ томъ видъ, въ какомъ изображаетъ ихъ онъ самъ" 3).



<sup>1)</sup> Исторія, т. XI. Москва, 1861. 2) Исторія русской церкви, т. XI. 3) Бълокуровъ, стр. 210—211.

Подробности ихъ читатель можеть найти въ изданномъ нынъ тевств Преній и въ біографіи Суханова; мы укажемъ только ихъ общій складъ и пріемы. Пренія (начавшіяся 24 апръля 1650 и происходившія въ нъсколько пріемовъ) прежде всего произощли по поводу крестнаго знаменія. Греки осуждали двуперстіе (нашелся только одинъ, извъстный впослъдствіи Паисій Лигарилъ. тогда "дидаскалъ", который поддержалъ Арсенія); Сухановъ ссылался на Максима Грека и авторитеть "писаній". Когда ему указывали на объясненія изв'ястнаго у грековъ ученаго богослова, иподіавона Дамаскина, Сухановъ отвічаль, что на Руси не знають ни его, ни его сочиненій 1). Когда греки говориди, что троеперстіе принято ими изначала, Сухановъ отвётиль, что и русскіе приняли двуперстіе изначала, и самъ спрашиваль ихъ, чёмъ они лучше русскихъ? Когда греки указывали, что русскіе приняли въру отъ нихъ, Сухановъ изложилъ цълую теорію, которая должна была опровергнуть ихъ притязанія. Русскіе приняли въру вовсе не отъ грековъ, а отъ апостола Андрея; а если даже отъ гревовъ, то отъ тъхъ, которые непорочно сохраняли истинную въру, а не отъ нынъшнихъ грековъ, которые не соблюдаютъ правилъ св. апостоловъ: въ крещеніи покропляются или обливаются, а не погружаются, своихъ внигь и науки не имёють, а принимають ихъ отъ нъмцевъ 2). На замъчаніе грековъ, что они приняли врещеніе отъ Христа, апостола Іакова, брата Господня, и другихъ апостоловъ, Сухановъ возражалъ, что это неправда, что греви живуть въ Греціи и Македоніи подл'я Б'ялаго моря, а Христось и апостоль Іаковъ были въ Іерусалимъ, гдъ грековъ совсъмъ не было, а были тамъ въ то время жиды и арапы; а крещеніе греки приняли уже по Вознесеніи Христа отъ апостола Андрея, который, бывши въ Царьградъ, крестилъ ихъ, а потомъ прошелъ къ русскимъ и ихъ врестилъ. Далъе Сухановъ просилъ патріарха Наисія велёть кому-нибудь изъ своихъ архимандритовъ "посилёть съ нимъ и поговорить о лътописцъ, почему лъта отъ Рождества Христова въ русскихъ внигахъ не сходятся съ гречесвими 3. Патріархъ предложилъ Арсенію побеседовать съ нимъ самимъ, но Арсеній уклонился, отговариваясь опасеніемъ "на гитвъ привесть патріарха, если річь въ задоръ пойдеть"; онъ отказался

<sup>1)</sup> Поздиве слово этого Дамаскина о крестномъ знаменіи поміщено было во

<sup>&</sup>quot;Скрижали", изданной патріархомъ Никономъ, о которой далѣе

\*) Припомнимъ, что сами греки, убъждан цари Алексън основать въ Москвъ греческую типографію, упоминали о порчъ ихъ книгъ нъщами — разумъя, напр., венеціанскія и другія изданія, въ которыя проникали католическія поправки.

3) Было два счета лѣть оть сотворенія міра до Рождества Христова: 5508

говорить и съ учеными людьми, которыхъ назваль ему патріархъ, говоря, что "ть люди-науки высокой"; онъ не умъеть съ ними говорить о правдъ, такъ какъ они стараются только о томъ, вакь бы "перетигать" своего противника и "многословесіемъ своимъ затмить истину"... "и наука у нихъ такова езуитская"; они обучены латинской наукъ, а въ ней много лукавства бываетъ, а истину съ лукавствомъ сыскать не мочно. Патріархъ сказаль, что надо объ этомъ важномъ вопросъ посовътоваться со всъми патріархами и что ошибка въ упомянутой хронологіи, въроятно, съ русской стороны; но Арсеній опять стояль на своемь, на непогръшимости русскихъ. И четыре патріарха могуть погрішить: апостолы Іуда и Петръ, котя и были апостолы, все-тави погръщили, а Петръ даже трижды отрекся отъ Христа; въ Александрін и Рим' было много ересей; ради ереси погибло и греческое царство, да и теперь еще у грековъ "ереси много водится" — они патріарховъ своихъ давять, а иныхъ въ воду сажають, и теперь у нихъ въ Царьградъ четыре патріарха. На замъчаніе патріарха, въра идеть отъ Сіона и что было добраго, вышло отъ грековъ, такъ что корень и источникъ всемъ въ вере-греки, Сухановъ опять привель цёлую филиппику: русскіе и держать ту вёру, которая вышла отъ Сіона, а греви ен не держать; они неправильно исполняють врещеніе; апостолы запов'ядали не молиться съ еретиками, а греки молятся вмёстё съ армянами, римлянами, арапами въ одной церкви. Дальше, ни одно евангеліе не написано грекомъ; Маркъ написалъ евангеліе въ римлянамъ-, и то знатно", что римляне приняли благовъстіе прежде грековъ; только черезъ тридцать два года евангелія были переведены на греческій языкъ, и на немъ было написано евангеліе Іоанна-отсюда "знатно", что не греки-источникомъ всёмъ. Если и были некогда греки источникомъ всемъ, а теперь опъ пересохъ: где имъ напоять весь свъть своимъ источникомъ? Нъкоторые изъ нихъ сами пьють изъбусурманскаго источника. "Господь нашъ Інсусъ Христосъ — источникъ въры, а не греки. Турецкій царь и ближе насъ, русскихъ, къ вамъ живетъ, да вы не можете его напоить своимъ источникомъ и привести въ въръ". Пренія все больше разгорячались, и Сухановъ шелъ все дальше въ своихъ обличеніяхъ. У греческаго дидаскала онъ увидаль греческую внигу, печатанную въ Венеціи (грамматику), гдв символь вбры быль пом'вщенъ по латинскому чтенію; Арсеній вознегодоваль, что здёсь помёщена самая главная римская ересь. "Эти-то вниги вамъ нужно бы было жечь, а не московскія книги. У насъ государь - царь благочестивый, ереси нивакой не любить и въ его

государевой землъ нътъ ереси; книги правять у насъ избранцые люди, а надъ этими людьми надзирають митрополиты, архимандриты и протопоны, кому государь укажеть, и о всякомъ дълъ докладывають государя и патріарха". Сухановъ продолжаль говорить о высокомъ состояніи русскаго православія и о низменномъ положеніи грековъ: у насъ на Москвъ у одного епископа бываеть до пятисоть церквей, а у митрополита новгородскаго до двухъ тысячь; а то, что за патріархъ, что одна цервовь во всей епархіи? Когда греви стали говорить противъ перекрещиванія христіанскихъ иновърцевъ, уже крещеныхъ, Сухановъ возразилъ, что и грековъ въ Москвъ не переврещивають только потому, что не знають, что они обливаются, а не погружаются, а когда узнають, то безъ перекрешиванія и въ перковь не пустять. Услышавь, что патріархъ Пансій хочеть списаться съ другими патріархами объ этомъ предметь и потомъ, согласясь съ ними, писать объ этомъ въ Москву, нашъ старецъ замътилъ, что если они будутъ писать "не добро", то ихъ въ Москвъ не послушають 1). Онъ говориль даже прямо, что русскіе могуть откинуть вселенскихъ патріарховъ, какъ и папу, если они будутъ не православны (подразумъвается: неправославны на тогдашній московскій образецъ). Вы, греки, -- говорилъ онъ, -- ничего не можете дълать безъ своихъ четырехъ патріарховъ, потому что въ Царьградъ былъ "единъ подъ сонцомъ" благочестивый царь, который и "учинилъ" четырехъ патріарховъ, да папу "въ первыхъ". Теперь все старое величіе православія перешло въ Москву, и Арсеній объясняєть: на Москв'ь теперь "единъ царь благочестивый", онъ "устроилъ" у себи витьсто папы патріарха, а витьсто четырехъ патріарховъ-четырехъ митрополитовъ, "и на томъ можно безъ четырехъ патріарховъ вашихъ править законъ божій, занеже нынъ у насъ глава православія, царь благочестивый". Возвращаясь опять въ тому, что греки напрасно похваляются, будто русскіе приняли крещеніе отъ нихъ, Арсеній и въ настоящее время не признаеть за ними ни права учительства, ни достоинства православія, снова припоминая обливательное крещеніе и т. п. "А все то вамъ прилнуло отъ римлянъ, занеже еллинскаго ученія и штанбъ 2) у себя не имате, и книги вамъ печатаютъ въ Венеціи и Англіи, и едлинскому писанію ходите учиться въ Римъ и Венецію". Что было у нихъ добраго, все перешло въ Москву, а именно: у русскихъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впослъдствін, однако, въ Москвъ перекрещиваніе было отмънено и надъкрещенними иновърцами при переходъ въ православіе совершали только миропомазаніе.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. типографій; отъ итальянскаго stampa.

есть царь благочестивый, а у грековъ нѣтъ; у русскихъ много монастырей, иноковъ, мощей и святыни, а у грековъ "только слѣдъ остался", что когда-то были; почесть и величаніе, подобающія константинопольскому патріарху по опредѣленію второго вселенскаго собора, есть теперь только у московскаго патріарха, а въ Константинополѣ ихъ совсѣмъ нѣтъ. Чтобы довершить изображеніе величанія московскаго патріарха, Сухановъ разсказалъ грекамъ неизвѣстную имъ русскую апокрифическую исторію о бѣломъ клобукѣ. Наконецъ, онъ довелъ свои укоризны грекамъ до послѣдняго предѣла: они наказаны за свою гордость; царство ихъ отдано бусурманамъ, сами они должны обращаться въ бусурманство; церкви превращены въ мечети; своихъ патріарховъ они сами удавливаютъ и сажають въ воду.

Таковъ быль выводъ. Въ обличеніяхъ ничего не осталось отъ авторитета греческаго православія; русское православіе стоить превыше всего, и русскіе могутъ не обращать никакого вниманія на наставленія и "зазиранія" грековъ...

До отъйзда въ Іерусалимъ, Суханову пришлось еще разъ съйздить въ Москву по дёлу о самозванцё Тимошке, по дёламъ патріарха, а также и съ изв'єстіями о малорусскихъ д'єлахъ, такъ какъ по дорогъ онъ провелъ также нъсколько дней у Богдана Хмельницваго. Въ Москвъ Сухановъ подалъ въ посольскій приказъ статейный списовъ о своемъ пути, съ приложениемъ преній о вірів. Повидимому, кромів этого онъ сообщаль о грекахъ, между прочимъ и о самомъ патріархъ Паисіи, нъчто для нихъ не весьма благопріятное, потому что когда, года черезъ два, Паисій отправляль своихъ посланцевь въ Москву, то въ своей грамотъ къ царицъ Марьъ Ильинишнъ просилъ ее не върить злоязычнымъ людямъ, которые на него влеветали, и особливо Арсенію, о которомъ онъ всячески заботился и который, однаво, овазался неблагодарнымъ Іудой, достойнымъ, чтобы подъ нимъ разверзлась земля и поглотила его, какъ нъкогда Даоана и Авирона. "Но, —прибавляль патріархъ, —божественное правосудіе отомстить какъ ему, такъ и всякому другому злому; какъ солнце не можетъ спрятаться, хотя его лучи облаками и закрываются на ивкоторое время, такъ и правда обнаруживается и дълается извъстной со временемъ". Какія "пустыя слова" говорилъ Арсеній въ Москвъ, неизвъстно; впослъдствіи упоминается только, что онъ осуждаль Паисія между прочимь за то, что тоть въ посту употреблялъ сахаръ, который, по мнѣнію Арсенія, есть вещь скоромная-и бъдный патріахъ воздерживался потомъ отъ сахара, чтобы не раздражать москвичей; могло быть, что было

говорено и другое подобное тому, что Арсеній вообще осуждаль въ греческихъ обычаяхъ, и особенно онъ могъ сообщать весьма непріятныя Паисію извъстія о враждебныхъ отношеніяхъ посл'ядняго къ константинопольскому патріарху Пароенію (объ этомъ скажемъ дал'яе).

Прибывши во второй разъ въ Москву, Арсеній, повидимому, считаль свое поручение оконченнымь; но власти полагали, что доставленныя имъ свъдънія еще недостаточны, и въ началъ 1651 года ему вельно было опять отправиться на Востовъ, именно въ Іерусалимъ-съ патріархомъ Паисіемъ или, если тотъ будеть медлить, одному. Арсеній выбхаль изъ Москвы 24 феврала и дальше изъ Яссъ дъйствительно отправился одинъ; путешествіе было не легко, между прочимъ по страху отъ турокъ. Въ Константинопол'в Сухановъ долженъ былъ передать парскую грамоту патріарху Пароенію, но уже не засталь его въ живыхъ. Подъ веливой тайной Суханову разсказали, что патріархъ Пансій, вмъстъ съ государями волошскимъ и мутьянскимъ, подкупили туровъ, чтобы сослать Пареенія, такъ какъ онъ былъ не любъ этимъ государямъ (потому что выбранъ былъ безъ ихъ воли), и когда патріархъ быль действительно взять приставомъ и посаженъ въ судно, въ которое вмъсть съ нимъ съли и довъренные люди его враговъ, то вдёсь гречинъ Михалаки заръзалъ патріарха и тело его было выброшено въ море. И вроме того, Арсеній наслышался объ іерусалимских старцахъ, какъ о людяхъ ли-

Говоря выше о старыхъ паломникахъ, мы изложили разсказъ Арсенія Суханова о его пребываніи въ Константинополь, путешествін въ Египетъ и бесьдахъ съ патріархомъ александрійскимъ, о пребываніи въ Іерусалимь и обратномъ пути черезъ Малую Азію и Кавказъ. Въ Москву онъ прибылъ въ іюнь 1653. Результатомъ путешествіи былъ "Проскинитарій", самое обширное изъ древнихъ русскихъ хожденій.

"Проскинитарій написанъ совсёмъ въ другомъ тонѣ, чѣмъ Пренія съ греками: котя Арсенію приходилось встрѣчаться съ тѣми же чертами греческаго церковнаго быта, которыя прежде вызывали у него такія горячія обличенія, здѣсь онъ просто сообщаетъ факты, описываетъ видѣнное, сообщаетъ отвѣты грековъ обыкновенно безъ всякихъ замѣчаній съ своей стороны. Біографъ Суханова, сопоставляя его Пренія съ греками съ "Книгою о вѣрѣ", замѣчаетъ, что первыя можно считать какъ бы отвѣтомъ на "Книгу о вѣрѣ": въ обоихъ сочиненіяхъ совершенно противоположно рѣшается вопросъ о благочестіи грековъ,

и отправка Суханова на Востовъ для изученія греческихъ "чиновъ" вакъ будто имъда цълью провърить утвержденія той "Книги", что греки ни въ чемъ не отступили отъ установленій Спасителя, апостоловъ, св. отецъ и семи вселенскихъ соборовъ. Сухановъ, какъ мы видёли, пришелъ къ совершенно противоположному заключенію — что греческое благочестіе испорчено, и что русскимъ не слъдуетъ обращать никакого вниманія на вселенскихъ патріарховъ. Повидимому, "Пренія" произвели въ Москвъ не благопріятное впечатлъніе и показались излишествомъ и Суханову быль дань отъ имени царя Алексъя Михайловича упомянутый совыть: "чтобы онъ, будучи въ греческихъ странахъ, помня часъ смертный, писалъ правду, безъ прикладу", т.-е. безъ преувеличеній, да и безъ собственныхъ разсужденій. Сухановъ составилъ свой отчеть действительно безъ прикладу, весьма обстоятельно описываль святыя мъста, но темъ не менте онъ выставляль всё подробности греческаго церковнаго быта, какъ онъ были, указывая всъ разногласія греческаго обряда съ московскимъ и "не приврывая наготы слабости человъческой", которую онъ долженъ быль бы приврыть по мивнію одного изъ его повдивийнихъ обличителей. "Нагота слабости человъческой", какую приходилось видеть Суханову, во многихъ случаяхъ была дъйствительно жестокая: ему не однажды приходилось указывать въ палестинскихъ обычаяхъ не только недостатокъ благочинія, но и гразный цинизмъ среди самой святыни, — такъ что и "Проскинитарій" вивств съ Преніями о вврв послужиль потомъ для старообрядцевъ аргументомъ въ защиту ихъ мивній. Но въ Москвъ свъдънія, собранныя Арсеніемъ о греческомъ благочестін, уже не оказали действія: при Никоне вопрось быль окончательно решенъ въ пользу грековъ.

Сухановъ недолго пробылъ въ Москвъ. Въ томъ же 1653 году онъ посланъ былъ патріархомъ Никономъ на Авонъ за греческими и также славянскими рукописями. Съ послъднихъ лътъ патріаршества Іосифа при исправленіи церковныхъ внигъ стали уже обращаться къ сравненію съ греческими подлинниками, и доказательства въ пользу этого пріема были приведены въ предисловіи къ изданной въ Москвъ грамматикъ Мелетія Смотрицкаго, 1648. Съ 1649, въ Москвъ трудился уже "мудръйшій іеромонахъ Епифаній" (Славинецкій), котораго вызвали изъ Кіева именно какъ знатока греческаго языка, и въ изданіяхъ послъднихъ годовъ патріарха Іосифа замътно уже не однажды вліяніе греческихъ подлинниковъ, въ книгахъ и рукописяхъ. Но рукописей въ Москвъ было мало, и за ними-то былъ посланъ Сухановъ



на Авонъ. Конечно, на Авонъ была также послана достаточная милостыня, которая, въроятно, способствовала ревности монаховъ въ исполнении московскихъ желаній. Арсеній вернулся съ богатымъ запасомъ, а именно вывезъ до 500 греческихъ рукописей и нъсколько славянскихъ. Эти греческія рукописи почти сполна сохранились и донынъ въ московской Синодальной библіотек' (бывшей патріаршей) и въ библіотек Воскресенскаго монастыря. Главная масса ихъ состоитъ изъ книгъ церковныхъ, богословскихъ и богослужебныхъ, но есть и значительное число книгъ (58) свътскаго содержанія-по грамматикъ и риторикъ и произведеній классических писателей (Гомеръ, Гезіодъ, Софоклъ, Эсхилъ, Демосоенъ, Плутархъ, Оукидидъ): эти послъднія руко-писи назначались, въроятно, для греко-латинской школы, учрежденной тогда въ Москвъ подъ руководствомъ Арсенія Грека. Біографъ Суханова находить, что вывезенныя рукописи лишь въ небольшой степени могли послужить тому дълу исправленія, для котораго были назначены: по уходъ Никона съ патріаршества, большая часть книгъ была отдана ему, а на печатномъ дворъ остались и могли быть употреблены въ дъло только 48 рукописей.

По возвращени съ Аоона Арсеній быль назначенъ келаремъ Троицко-Сергіева монастыря: это высокое положеніе было наградой за его труды. Въ началѣ 1660-хъ годовъ мы видимъ его начальникомъ печатнаго двора, причемъ онъ, повидимому, принималъ извѣстное участіе и въ самомъ исправленіи книгъ, въ которомъ имѣло мѣсто и сличеніе съ греческими подлинниками. Повидимому, Сухановъ измѣнилъ свои взгляды съ тѣхъ поръ, какъ велъ свои пренія съ греками, и не сталъ союзникомъ приверженцевъ старой вѣры, которые пользовались теперь его Проскинитаріемъ. Онъ умеръ въ 1668.

Патріархъ Никонъ считается обыкновенно главнымъ дѣятелемъ той реформы, которая, въ видѣ исправленія книгъ и церковнаго обряда, видоизмѣнила прежній характеръ церковнаго быта и произвела разрывъ между большинствомъ, принявшимъ эти преобразованія, и меньшинствомъ, оставшимся при "старой вѣрѣ". Въ глазахъ раскола, именно и только Никонъ былъ виповникомъ нарушенія древняго благочестія, и потому послѣдователи господствующей церкви стали не настоящими православными, а "никоніанами". Никонъ дѣйствительно выказалъ наибольшую ревность къ дѣлу исправленія: какъ патріархъ, онъ

Digitized by 2000gle

выполниль "исправленіе" силою своей власти, и какъ личный характерь, крутой, непреклонный, властолюбивый, стремившійся къ господству церковнаго авторитета, естественно сосредоточилъ на себъ удивление или ненависть современниковъ и внимание исторіи. Тѣмъ не менѣе, среди сложнаго историческаго хода событій, Никонъ не имѣлъ этого исключительнаго значенія. Вопросъ о церковномъ исправлении начался гораздо раньше. Инстинктивное опасеніе церковнаго непорядка было еще во времена Стоглава. Когда затемъ понята была необходимость исправленія внигь съ вакою-либо критическою почвой, съ отыскиваніемъ "добрыхъ переводовъ", тогда уже намъченъ былъ путь, которымъ дъло пошло впослъдствіи: обратились къ "харатейнымъ" рукописямъ, справились у вселенскихъ патріарховъ; патріархи указали на греческія рукописи, — и какъ скоро греческіе источники были привлечены къ дълу, необходимо должна была произойти та катастрофа, которая выразилась церковными волне-ніями и расколомъ. Но къ греческимъ рукописямъ обратились еще при патріарх Іосиф , какъ при немъ же началось исправленіе обряда и первые взрывы недовольства со стороны упорнъйшихъ приверженцевъ старины, напр., по поводу отмъны многогласія.

Въ то же время, еще до патріаршества Никона, была ясно почувствована необходимость выяснить вопросъ объ авторитетъ греческой церкви, который сталь колебаться въ умахъ московснихъ людей еще съ XV въка, съ флорентинскаго собора и съ паденія Константинополя, а въ половинѣ XVII столѣтія былъ поколебленъ такъ, что многіе дошли до его полнаго отрицанія. Въ видахъ возстановленія этого авторитета была издана "Книга о въръ". Для провърки фактическаго положенія вселенской церкви быль послань Сухановь на Востокъ, и мы видъли, что съ его еще свъжимъ московскимъ недовъріемъ въ греческому православію, его первыя впечатленія были совершенно противъ грековъ. Въ сущности расколъ былъ уже готовъ, когда Сухановъ представиль свои Пренія съ греками (1650) въ посольскій приказъ: Сухановъ былъ уже "ревностный старовъръ", но онъ былъ и оффиціальный посланецъ московскихъ властей. Съ другой стороны, "Книга о въръ" задумана была въ кружкъ лицъ, близкихъ къ самому царю и заинтересованныхъ церковными во просами, гдъ быль и Никонъ, и протопопъ Нероновъ, а главнымъ исполнителемъ изданія быль царскій духовнивъ Вонифатьевъ, которому другомъ былъ не только Нероновъ, но и протопопъ Аввакумъ Такъ странно сплетались личныя отношенія

людей, которые уже вскоръ стояли въ двухъ противоположныхъ лагеряхъ элейшими, непримиримыми врагами. Возставши на Никона, старовъры забывали, что еще недавно стояли съ нимъ на одной почвъ; противополагая его внигамъ вниги патріарха Іосифа, они забывали, что исправленія по греческимъ образцамъ начались еще при Іосифъ, что Никонъ не началъ, а только продолжиль дело исправления. Собственно говоря, раздоръ врылся гораздо ранње и вспыхнулъ позднже только потому, что лишь тогда приверженцы старины замътили, куда клонится дъло, а врутыя, даже жестокія міры Никона противъ ослушнивовъ довершили убъжденіе, что старая въра гибнеть. Этому смутному положенію вещей содъйствовала неръшительность самого царя. Онъ безпомощно колебался между двумя теченіями: Никонъ былъ его "собинный другъ", а въ то же время царь, а также и царица, чрезвычайно почитали протопопа Аввакума даже въ то время, когда онъ заявилъ себя врагомъ церковной власти; когда Нероновъ бъжалъ изъ ссылки, куда послалъ его Никонъ, Нероновъ остановился въ Москвъ прямо у царскаго духовника; царъ (узналъ объ этомъ и скрывалъ это отъ Никона... Впослъдствіи -Аввакумъ въ своихъ ужасныхъ заточеніяхъ все еще надъялся на "Михайловича-свёта", какъ онъ называль царя... Покровительствуя, насколько было возможно, хранителямъ "старой въры", царь въ то же время оказываль великое уваженіе и богато дариль прівзжавшихь въ Москву восточных ісрарховь, которые въ русскомъ церковномъ вопросъ могли быть и бывали только на сторонъ Никона.

Вопросъ, требовавшій рѣшенія, быль очень трудный—не по существу исправленія книгь, котораго въ донцѣ концовъ можно было достигнуть сличеніемъ старославянскихъ и греческихъ текстовъ, но по обстоятельствамъ времени, по настроенію большой доли духовенства и народной массы. Цѣлые вѣка созрѣвало убѣжденіе въ превосходствѣ русскаго православія. Среда, въ которой предстояло дѣйствовать Никону, была впередъ враждебна ко всякому измѣненію старины: слѣпая вѣра въ букву и внѣшній обрядь, отожествленіе этой буквы и обряда съ "догматомъ" и самою сущностью вѣры, становились едва одолимымъ препятствіемъ для какого-нибудь исправленія; отсутствіе самыхъ элементарныхъ познаній не допускало возможности объясненія. Не легко представить себѣ, къ чему могла бы, наконецъ, придти эта "старая вѣра", —или "національная вѣра", по опредѣленію новъйшаго историка, — предоставленная себѣ самой: отвергая авторитетъ вселенской церкви, она должна была бы отдѣлиться

отъ нея и остановиться на той формъ, какая признавалась въ данную минуту — съ господствомъ испорченныхъ книгъ, съ фанатизмомъ обряда, съ ненавистью ко всякому знанію, когда всетаки единственный запась книжныхъ свёдёній заимствовань быль изъ тъхъ же переводныхъ греческихъ книгъ. Если вспомнить, вакими вопросами заняты были русскіе іерархи тёхъ временъ и съ какими они обращались къ вселенскимъ патріархамъ, то можно себь представить уровень религіозных понятій. Въ концъ концовъ, при помощи завзжихъ ученыхъ людей, при объясненіяхъ вселенскихъ патріарховъ, іерархи могли кое-вавъ выбраться изъ дебрей своего незнанія; но отвергнувъ и эту помощь, "старан въра" превратилась бы въ фанатическую секту, невозможную для историческаго народа, потому что она не хотъла допустить никакого исторического движенія. Поэтому и быль такъ страшенъ тотъ взрывъ религіозной ненависти, воторый выразился расколомъ. Никонъ, несомнънно человъкъ сильнаго ума, лучше своихъ предшественниковъ уразумълъ необходимость преобразованія и необходимость союза съ церковью вселенской, въ составъ которой существовала до тъхъ поръ русская церковь и оть которой почерпнула свои жизненныя силы. Никонъ принялъ ть убъжденія, какія развивала "Книга о въръ"; онъ не смутился известими о внешнемь упадке восточных церквей, объ испорченности восточныхъ нравовъ, -- глубокіе недостатки восточнаго цервовнаго быта не подлежали сомниню, но въ этихъ церквахъ хранилось преданіе древнихъ ученій, въ нихъ действовали нъвогда величайшіе учители восточнаго православія, въ библіотевахъ Востова сберегались самыя писанія этихъ учителей, и среди угнетенія и испорченныхъ нравовъ еще свазывался авторитеть древняго въроученія и книжнаго знанія. Многократный, въковой опыть свидетельствоваль, что и донынё вселенскіе патріархи могуть дать правильныя и мудрыя указанія о предметахъ въры и обряда; и по всему смыслу церковныхъ постановленій слёдовало, что лучшимъ средствомъ разръшенія недоумъній, исправленія недостатковъ, долженъ быть совъть съ восточными іерархами и ихъ соборомъ. Павелъ Алеппскій, сынъ и архидіаконъ натріарха антіохійскаго Макарія, разсказывая о московскомъ соборъ 1655 года, ясно указываеть настроение того времени, наванунъ отврытаго раскола. "Никонъ, любя все греческое, съ жаромъ принялся за церковныя исправленія и говориль на собор'в присутствовавшимъ архіереямъ, настоятелямъ монастырей и пресвитерамъ: "я самъ русскій, и сынъ русскаго, но моя въран убъжденія греческія". На это нъкоторые изъ членовъ высшаго духовенства съ покорностью отвечали: "вера, дарованная намъ Христомъ, ея обряды и таинства, — все это пришло въ намъ съ Востока". Но другіе, — такъ какъ во всякомъ народе бываютъ люди упрямые и непокорные, — молчали, скрывая свое неудовольствіе, и говорили въ самихъ себе: "не хотимъ делать измененій ни въ нашихъ книгахъ, ни въ нашихъ обрядахъ и церемоніяхъ, принятыхъ нами изстари". Только эти недовольные не имели смелости говорить открыто, зная, какъ трудно выдержать гневъ патріарха". Никонъ былъ достаточно уменъ, чтобы увидеть ошибки, иногда действительно крайне грубыя, и чтобы понять справедливость "зазираній", какія слышалъ отъ восточныхъ іерарховъ.

Одинъ изъ новъйшихъ историковъ Никона, пр. Макарій, подробно объясняеть упомянутое историческое недоразуменіе, приписывающее Никону всю сущность дела исправленія и вину вознивновенія раскола. Онъ указываеть, что начало реформы въ греческомъ духъ положено было еще при патріархъ Іосифъ; что восточные патріархи не однажды подтверждали принятыя Никономъ мёры и въ нёкоторыхъ случаяхъ были главными виновниками распораженій, которыя современная молва и исторія приписывали Никону, а вселенскихъ патріарховъ почиталъ и поддерживаль царь Алексей. Въ 1655, быль изданъ "Служебнивъ" и въ томъ же году напечатана знаменитая "Сврижаль", по греческой книгъ, присланной за два года передъ тъмъ отъ вселенсваго патріарха Пансія и переведенной однимъ изъ справщиковъ, Арсеніемъ Грекомъ, съ прибавленіемъ статей о крестномъ внаменін (противъ двуперстія) и о символъ въры. Этой "Скрижали" Нивонъ не хотълъ, однако, выпускать въ свътъ раньше, чёмъ она была бы разсмотрёна и одобрена соборомъ. На этомъ соборъ, продолжавшемся съ 23-го апръля до 2-го іюня, Нивонь, уже заручившись одобреніемь вселенскихь патріарховь 1), наложиль подробно все дело; соборь русскихь архіереевь, после подробнаго разсмотрънія "Сврижали", утвердилъ ее своими подписями, и Никонъ, добавивъ "Скрижаль" одобреніями патріарховъ и сказаніемъ о самомъ соборъ, съ изложеніемъ и своей рвчи, веледъ выпустить внигу въ светь. Между прочимъ, соборъ изрекъ провлятие на "неповинующихся церкви" последователей двуперстія... Но раньше собора Никонъ устроилъ особаго рода манифестацію: 12 февраля, въ день памяти св. Ме-

<sup>&#</sup>x27;) Въ то время находились въ Москвъ антіохійскій патріархъ Макарій, сербскій патріархъ Гавріндъ, а также никейскій митрополить Григорій и молдавскій— Гедеонъ.



летія антіохійсваго и вибств святителя московскаго Алексва. на праздничной заутрени въ Чудовомъ монастыръ, въ присутствін царя, властей и множества народа, прочитано было изъ пролога сказаніе о св. Мелетін антіохійскомъ, -- гдъ именно находили защиту двуперстія, — и Никонъ во всеуслышаніе спросиль патріарха антіохійскаго Макарія, какъ надо понимать это свазаніе? Макарій объясниль, что сказаніе именно подтверждаеть правильность троеперстія, а двуперстіе назваль армянскимъ обычаемъ. Затъмъ манифестація повторилась въ недълю православія, 24 февраля. "Собрались въ Успенскій соборъ на торжествовсь находившіеся въ Москвъ архіерен съ знатнъйшимъ духовенствомъ, царь со всъмъ своимъ синклитомъ и безчисленное множество народа. Въ то время, когда начался обрядъ православія, и церковь, ублажая своихъ върныхъ чадъ, изрекала проклятіе сопротивнымъ, два патріарха, антіохійскій Макарій и сербскій Гавріндъ, и митрополить никейскій Григорій, стали предъ царемъ и его синвлитомъ, предъ всёмъ освященнымъ соборомъ и народомъ, -- и Макарій, сложивъ три первые великіе перста во образъ св. Троицы и показывая ихъ, воскликнулъ: "сими треми первыми великими персты всякому православному христіанину подобаетъ изображати на лицъ своемъ престное изображение; а иже вто по Өеодоритову писанію и ложному преданію творить. той провлять есть". То же провлятіе повторили, вслёдь за Маваріемъ, сербскій патріархъ Гавріилъ и нивейскій митрополить Григорій. Воть въмъ и когда изречена первая анавема на упорныхъ последователей двуперстія. Она изречена не Никономъ, не русскими архіереями, а тремя іерархами-представителями Востова" 1). Русскій соборъ уже послі только подтвердиль это проклятіе.

Однимъ изъ злъйшихъ враговъ Никона былъ протопонъ Нероновъ, подвергшійся наконецъ проклятію на соборъ 18 мая, 1656 (опять въ присутствіи антіохійскаго патріарха Макарія) за непокореніе церкви <sup>2</sup>); потомъ онъ какъ будто одумался, не котълъ "творить раздора со вселенскими патріархами", но всетаки не могъ сносить суровости Никона. Наконецъ, однажды онъ самъ явился къ Никону, когда тотъ шелъ въ церковь, и между ними произошла странная сцена, когда Нероновъ (въ монашествъ онъ назывался Григоріемъ) обличалъ Никона за его неспра-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 214. "Съ этого собора, — говоритъ пр. Макарій, — началось дъйствительное отдъленіе русскихъ раскольниковъ отъ православной церкви, начался русскій расколь".



<sup>1)</sup> Макарій, т. XII, стр. 189—190.

ведливости и жестокость, указываль на примъръ Христа, и Никонъ смиренно, снося всв укоры, говорилъ наконецъ: "прости, старецъ Григорій, не могу терпътъ". Наконецъ, при вмъшательствъ царя Никонъ въ соборной церкви за литургіей приказаль ввести старца Григорія, со слезами прочелъ разръшительныя молитвы, старець Григорій причастился святыхь даровь изъ рукъ Никона, и въ тотъ же день патріархъ. "за радость мира", устроиль у себя трапезу, за которую посадиль Григорія выше всъхъ московскихъ протопоповъ, а послъ транезы, одаривъ Григорія, отпустиль съ миромъ. Старець Григорій, однаво, не умирился, и когда однажды онъ сталъ говорить Никону о старыхъ служебникахъ, до-Никоновскихъ, которыхъ держался, то Никонъ отвъчалъ: "обои-де добры (т.-е. и прежніе и новые), — все-де равно, по воимъ хощешь, по темъ и служишь". Григорій сказалъ: "я старыхъ-де добрыхъ и держуся", и, принявъ отъ патріарха благословеніе, вышелъ. "Вотъ когда началось единовъріе въ русской церкви!" — замъчаеть пр. Макарій.

Объясняя и оправдывая дъятельность Никона въ общемъ ея обзоръ, пр. Макарій высказываеть увъренность, что еслибы служеніе Никона продолжилось, то начавшійся при немъ расколъ мало-по-малу прекратился бы, и на его мъсто водворилось бы, такъ называемое нынъ, единовъріе (стр. 221—227). "Къ крайнему сожальнію, — прибавляеть онь, — по удаленіи Никона съ каоедры обстоятельства совершенно измѣнились. Проповѣдники раскола нашли себъ, въ наступившій періодъ между-патріаршества, сильное покровительство; начали ръзко нападать на церковь и ея ісрархію, возбуждать противъ нея народъ, и своею возмутительною деятельностію вынудили церковную власть употребить противъ нихъ каноническія мёры. И тогда-то вновь вознивъ, образовался и утвердился тотъ русскій расколъ, который существуеть досель, и который, следовательно, въ строгомъ смыслъ, получилъ свое начало не при Нивонъ, а уже послъ Hero".

Въ исторіи трудно загадывать; въ данномъ случав раздоръ заходиль уже такъ далеко и возникаль въ сущности такъ давно, что едва ли могъ быть устраненъ однимъ единовърческимъ признаніемъ старыхъ книгъ. Этотъ самый старецъ Григорій послъ "примиренія" съ Никономъ говорилъ царю, который привътливо обратился къ нему, встрътивъ его однажды въ церкви: "доколъ, государь, тебъ терпъть такого врага божія? Смутилъ всю землю русскую и твою царскую честь попралъ, и уже твоей власти не

слышать, — отъ него врага всёмъ страхъ". Царь какъ будто устыдился и отошель, ничего ему не отвётивъ... Едва ли чёмънибудь можно было примирить и протопопа Аввакума.
Въ дёлё исправленія книгъ встрётилось два давно возник-

шихъ противоположныхъ начала, которыя теперь нашли только поводъ вырваться наружу: на одной сторонъ—слъпая, фанатическая приверженность къ старинъ, не допускавшая никакой перемъны; на другой— первые зачатки критики; на одной сторонъ — готовность ради этой старины даже разорвать связь со вселенской церковью, въ предположеніи, что московское православіе само по себ'є стоить превыше всего; на другой сторон'є было пониманіе, что догматическая и историческая связь со вселенской церковью необходима и что противоположная постановка д'вла окончилась бы узкимъ сектаторствомъ, неспособнымъ, по крайней скудости его образовательныхъ средствъ, построить что-либо органическое—приходилось бы въ сущности основывать осо-бую русскую церковь, враждебную грекамъ, на идеяхъ протопопа Аввакума. Притомъ фанатизмъ протопопа Аввакума простирался не только на церковные вопросы, но и на все, въ чемъ ви-дълись ему новизна и что-либо иноземное: осыпая ругатель-ствами Никоновы преобразованія, Аввакумъ называлъ его въру не только римской, но даже нъмецкой. Едва ли сомнительно, что эта тенденція во всякомъ случай прорвалась бы и мимо книгъ по любому другому поводу, когда со второй половины XVII въка въ русскую жизнь все болье замьтно проникало вліяніе чужихъ нравовъ и образованія. Предшественники раскола уже возставали, напр., противъ тъхъ вліяній, какія начинали уже возставали, напр., противъ тѣхъ вліяній, какія начинали приходить съ малорусскаго юга. Не должно забывать, что за Аввакумомъ и его друзьями стояла огромная масса приверженцевъ столь же фанатическихъ, присутствіе которой, безъ сомнѣнія, поднимало и ихъ собственную энергію. Прибавимъ, наконецъ, что этотъ разладъ происходилъ на почвѣ не только малой умственной развитости, но и жестокихъ нравовъ. Если можно думать, что взрывъ раскола въ значительной мѣрѣ произошелъ отъ слишкомъ крутыхъ мѣръ Никона 1), то и другая сторона не уступала ему страшной суровостью. Изъ его противниковъ едва ли кто способенъ былъ къ тому примирительному настроенію, какое показалъ Никонъ въ упомянутой встрѣчѣ со старцемъ Григоріемъ. Грубые нравы, воспитанные давней стариной, прошедшіе черезъ эпоху Грознаго и междуцарствія, стали обыч-

<sup>1)</sup> Ср., напр., истисленіе "мученій" отъ Никона въ Аввакумовой "Книгь на крестоборную ересь" (Субботинъ, V, стр. 261 и дал.).



ной чертой всего быта; власть ділалась насиліемъ, віра — фанатизмомъ. Въ громадномъ большинстві самихъ церковныхъ учителей отсутствіе школы вело къ грубому преувеличенію буквы и обряда, ділало невозможнымъ правильное сужденіе въ самыхъ простыхъ церковныхъ предметахъ. Иностранцы XVI—XVII віка не разъ отмінали неспособность русскихъ людей понять и вынести противорічіе, отвінать на него логически; крайняя нетернимость выражалась въ необузданной формі, и разногласіе переходило въ непримиримую вражду; противорічіе тотчась возводилось въ ересь, и съ обінхъ сторонъ призывались строгія постановленія церковныхъ уставовъ, проклятія и казни. Съ этимъ картина религіознаго спора въ XVII-мъ вікті (на почві грамматическихъ ошибокъ въ церковныхъ текстахъ и въ самомъ имени Іисуса!) была готова. Но церковныя клятвы произвели не то дійствіе, какого отъ нихъ ожидали...

Протопопъ Аввакумъ былъ самымъ характернымъ лицомъ въ этомъ первомъ періодъ раскола. Не будемъ передавать его біо-графіи, не однажды разсказанной; довольно замътить, что это былъ самый ръшительный и неукротимый изъ всъхъ противни-ковъ Никона, больше всъхъ содъйствовавшій установленію и раз-витію раскола. По несокрушимой силъ характера это былъ своего рода эпическій богатырь, выносившій самыя тяжкія испытанія—тюрьмы, заточенія, истязанія, но всегда непреклонный и всегда готовый на ту же пропов'єдь. Сначала протопопъ въ Юрьевців, потомъ д'єйствовавшій въ Москв'є въ кругу вліятельныхъ московскихъ протопоповъ, своимъ благочестіемъ внушавшій уваженіе самому царю и особенно почитаемый царицей, онъ за упорное сопротивленіе Нивону рано попаль въ ссылку, сначала въ Тобольскъ, потомъ въ далекую Даурію, гдё долженъ былъ выносить мучительскія гоненія воеводы. Послё отреченія Никона выносить мучительскій гоненій воеводы, пость отреченій пикона оть натріаршества Аввакумъ быль возвращень въ Москву, но остался здёсь не долго: новая упорная борьба съ господствующей церковью повлекла за собой ссылку въ Мезень; затёмъ онъ привлеченъ былъ къ отвёту на соборѣ 1666 — 1667 года, на соборѣ былъ преданъ проклятію и снова заключенъ въ Пустоверскій острогь, откуда продолжалъ сношенія съ своими приверженцами, возбуждая ихъ въ сохраненію старой вёры и про-влиная "нивоніанъ". Долго томился онъ въ ужасной земляной тюрьмъ: давно умеръ Никонъ, умеръ и царь Алексъй, на склонность котораго къ "истинной" въръ онъ долго надъялся и только подъ конецъ пересталъ надъяться <sup>1</sup>). Наконецъ въ 1681 онъ

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

<sup>1)</sup> Въ посланіи "къ нъкоему Іоанну" Аввакумъ пишеть: "Исперва царь, до со-

отправиль посланіе въ царю Оедору Алексѣевичу; онъ просиль о милости, но измученный долгими страданіями говориль также съ великимъ раздраженіемъ о своихъ врагахъ и съ укорами противъ памяти самого царя Алексѣя 1). Времена, однако, были другія, и "за великія на царскій домъ хулы" приказано былосжечь Аввакума и его товарищей по заключенію. Казнь была совершена 1 апрѣля 1681 года въ Пустозерскѣ.

Въ своихъ религозныхъ понятіяхъ Аввакумъ былъ яркимъ олицетвореніемъ представленій и нравовъ массы, воспитанной "старою върою". Его благочестие строго соблюдало всю обрядовую сторону въры; онъ готовъ быль на всякое истязаніе изъ-за буквы и обряда, но самъ также готовъ быль внушать благочестіе не только поученіемъ, но и мучительствомъ. Одну грешницу, которую ему прислали "подъ началъ", онъ исправлялъ твиъ. что три дня держаль въ подпольв, на голодв и холодв, потомъ поставилъ "на поклоны" и велелъ бить шелепомъ, и т. п. "Духовное" поучение принимало у него тв исправительныя формы, съ помощью шелена, какін господствовали въ быту. Когда ему приходилось говорить о техъ врагахъ, которые, по его мивнію, испортили русское православіе, не было мітры его фанатической свиръпости. Восточные патріархи "Христа распяли въ русской земль"; они-костельники, предагатаи, шиши антихристовы, богоборцы; для Никона онъ не находить достаточно ругательныхъ выраженій своей ненависти. Аввакумъ, безъ сомнівнія, буквально понималь свои слова, когда говориль въ одномъ изъ своихъ посланій: "Воли мив нівть, да силы, перерівзаль бы, что Илья Пророкъ, студныхъ и меракихъ жеребцовъ всъхъ, что собакъ". Ему вспоминается Грозный: "какъ бы добрый царь, повъсиль бы его (Никона) на высокое древо... миленькой царь Иванъ Васильевичъ скоро бы указъ сделалъ такой собакъ". Въ последнемъ посланіи въ Өедору Алексвевичу онъ говорить опять техническими выраженіями бойни: а "что, царь-государь, какъ бы ты инъ даль волю, я бы ихъ (никоніанъ), что Илья Пророкъ, всъхъ перепласталъ во единъ день. Не осквернилъ бы рукъ своихъ, но и освятилъ, чаю". Когда онъ услышалъ о первыхъ самосожженіяхъ последователей старой веры, онъ порадовался:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Онъ писалъ, что царь Алексъй сидить въ аду: "Богъ судитъ между мною и царемъ Алексъемъ. Въ мукахъ онъ сидить, — слышалъ я отъ Спаса: то ему за свою правду".



борища того, будто и не ево дѣло, а волю Никону всю даль, вору". И тамъ же: "Царь Алексѣй девять дѣтъ добро жилъ, въ постѣ и въ молитвѣ и въ милости... Егда же любленье сотвориша, яко Пилатъ и Иродъ, тогда и Христа распяща: Никонъ побѣждать началъ, а Алексѣй пособлять испоттиха. Тако бысть исперва. Азъ самовидѣцъ сему".

"русаки бъдные... полками въ огонь дерзаютъ за Христа Сына Божія — свъта. Мудры б...... дъти греки, да съ варваромъ турскимъ съ одново блюда патріархи кушаютъ рафленые курки <sup>1</sup>). Русачки же миленькіе не такъ, — въ огонь лъзеть, а благовърія не предастъ! "... "Да помнишь ли? — пишетъ Аввакумъ въ другомъ посланіи: — три отроки въ пещи огненной въ Вавилонъ; Навходоносоръ глядитъ: ано Сынъ Божій четвертый съ ними! Въ пещи гуляютъ отроки самъ-четвертъ съ Богомъ! Небось, — не покинетъ и васъ Сынъ Божій. Дерзайте всенадежнымъ упованіемъ. Таки размахавъ, да и въ пламя! На-вось, діаволъ, еже мое тъло; до души моей дъла тебъ нъть! " <sup>2</sup>)...

Являясь въ своихъ понятіяхъ представителемъ народной массы, протопонъ Аввакумъ могъ стать и замечательнымъ писателемъ въ этомъ народномъ тонв. Его автобіографія, многочисленныя посланія, съ какими онъ обращался къ царю и особенно къ своимъ единомышленникамъ, даже его церковныя поученія, чрезвычайно характерны, какъ по содержанію, въ которомъ отпечатлълась народная "старая" въра, такъ и по стилю и языку. Тамъ, гдъ онъ говорить о церковномъ въроучении, его ръчь повторяеть обычныя книжныя выраженія, но вездів, гдів онъ касается непосредственной жизни, гдъ онъ разсказываеть о своей судьбъ, гдъ бесъдуеть съ своими друзьями и поучаеть ихъ, его стиль становится живымъ, реальнымъ, образнымъ, его ръчь представляеть богатство свёжаго народнаго языка, какимъ мы встрёчаемъ его въ непосредственныхъ созданіяхъ народа, въ пъспъ и пословицѣ; не однажды, иногда среди духовнаго поученія, онъ поразить современнаго читателя инымъ грубымъ, даже циничесвимъ словомъ, но старина не боялась этихъ словъ, потому что еще не отвыкла называть вещи собственными именами. Этотъ стиль и этотъ языкъ указывають, между прочимъ, вмъстъ съ нъкоторыми другими явленіями тогдашней "письменности", чімъ могла бы стать еще въ то время русская литература, еслибы издавна не была-извъстнымъ образомъ-оторвана отъ народ-

<sup>1)</sup> Взято у Арсенія Суханова.
2) Аввакумъ находилъ нѣмецкій обмчай даже въ наименованіи св. Николая Чудотворца: "Охъ, охъ, бѣдная Русь! Чего-то тебѣ захотѣлось нѣмецкихъ поступковъ и обмчаевъ! А Никола Чудотворцу дали имя нѣмецкое: Николай. Въ Нѣмцахъ нѣмъчинъ былъ Николай, а при апостолѣхъ еретикъ былъ Николай; а во святыхъ нѣтъ нигтѣ Николая. Только суть стало съ ними Никола чудотворецъ терпитъ; а мы немощни: хотя бы одному кобелю голову-ту назадъ рожею заворотилъ, да пускай по Москвѣ-той такъ походилъ! Что петь дѣлать?"... (Тотъ нѣмчнъ Николай, который ему былъ извѣстенъ, былъ вѣроятно Николай, прелестникъ и звѣздочетецъ, котораго обличали Максимъ Гревъ и старецъ Филоеей, — но и о Николаѣ Чудотворцѣ Аввакумъ ошибался).



ной почвы, и вмёстё съ тёмъ не была осуждена на слишкомъ тёсный умственный горизонтъ.

Сочиненія, какъ и вся дъятельность Аввакума, и съ нимъ его сотоварищей, представляють собой въ высокой степени характерный историческій моменть. Въ одномъ изъ своихъ посланій, говоря о погибели старой въры, на мъсть которой, по его убъжденію, явилась мерзость запуствнія и антихристова прелесть, Аввакумъ восклицаеть: "послъдняя Русь здъ". Его чувство было темнымъ, стихійнымъ историческимъ предвидъніемъ. Дъйствительно, старая Русь дошла въ этомъ направленіи до своего послъдняго предъла.

Объ исторіи исправленія книгъ, а витств по исторіи богослужебныхъ книгъ, о сношеніяхъ съ Востокомъ и восточными патріархами существуеть уже довольно общирная литература.

— Главнъйшимъ является трудъ моск. митр. Макарія, именно послъдніе томы "Исторіи р. церкви". Томъ XII и начало XIII-го, Спб. 1883, изданный уже послъ смерти автора, составленъ былъ опять въ большой степени по неизданнымъ архивнымъ источникамъ.

— Н. Гиббенетъ, Историческое изследование дела патріарха Никона (по оффиціальнымъ документамъ). Спб. 1882 — 1884. Две

части; множество архивныхъ данныхъ.

— Н. Каптеревъ, Характеръ отношеній Россіи къ православному Востоку въ XVI и XVII стольтіяхъ. М. 1885; Патріархъ Никонъ и его противники въ дъль исправленіи церковныхъ обрядовъ. Выпускъ первый. Время патріаршества Іосифа. М. 1887 (изъ "Правосл. Обозрънія" того года).

— П. О. Николаевскій, Изь исторіи сношеній Россіи съ Во-

стокомъ, въ половинъ XVII в. Спб. 1882.

О состояніи богослужебныхъ книгь:

— А. Катанскій, Очеркъ исторіи литургіи нашей православной церкви. Вып. І. Спб. 1868.

— А. Дмитріевскій, Богослуженіе въ русской церкви въ XVI въкъ. Ч. І. Историко-археологическое изследованіе. Казань, 1884.

- Іеромонахъ Филаретъ, Опытъ сличенія церковныхъ чинопослѣдованій, по изложенію церковно-богослужебныхъ книгъ московской печати, изданныхъ первыми пятью россійскими патріархами,—въ журналѣ "Братское Слово", 1875, и отдѣльно; Чинъ литургіи св. Іоанна Златоустаго, по изложенію старопечатныхъ и древле-писанныхъ служебниковъ, М. 1876.
- К. Т. Никольскій, О службахъ русской церкви, бывшихъ въ прежнихъ богослужебныхъ книгахъ. Спб. 1885.
- Исторіи церкви, особливо митр. Макарія, и изслѣдованія объ Арсеніи Сухановъ, С. Медвъдевъ и пр. См. также:
- В. Е. Румянцевъ, Сборникъ памятниковъ, относящихся до книгопечатанія въ Россіи. М. 1872.

— П. Ө. Николаевскій, Московскій печатный дворь при патріарх'в Никон'в, въ Христ. Чтеніи, 1890—1891.

— А. Лиловъ, О такъ называемой Кирилловой внигъ. Библіографическое изложеніе въ отношеніи къ глаголемому старообрядству. Казань, 1858.

- Г. Дементьевъ, Критическій разборъ такъ называемой книги "О въръ", сравнительно съ ученіемъ глаголемыхъ старообрядцевъ. Спб. 1883.
- Н. О. Каптеревъ, "Арсеній Грекъ", въ Чтеніяхъ въ Общ. любит. дух. просвыщенія, 1881, іюль.

— В. Колосовъ, "Старецъ Арсеній Грекъ", въ Журн. мин. просв.

1881, сентябрь.

— Сильвестра Медвъдева, Извъстіе истинное православнымъ и показаніе свътлое о новоправленіи книжномъ и о прочемъ, съ пред. и примъчаніями С. Бълокурова, въ Чтеніяхъ моск. Общ. ист. и древн. 1885, кн. IV (о Никоновскихъ исправленіяхъ),

## Объ Арсеніи Сухановъ:

— Первый опыть изданія Проскинитарія сдёлань быль Сахаровымь, въ "Сказаніяхъ русскаго народа", т. ІІ. Спб. 1849; но издана

только часть, съ пропусками и большими ошибками.

- "Проскинитарій". Хожденіе строителя старца Арсенія Суханова въ 7157 г. во Іерусалимъ и въ прочія святыя мѣста, для описанія святыхъ мѣстъ и греческихъ церковныхъ чиновъ. Казань, 1880 (въ приложеніяхъ къ "Православному Собесѣднику"). Изданіе приготовлено Н. И. Ивановскимъ, получившимъ извѣстность своими обличеніями раскола,—также какъ и второе изданіе Проскинитарія въ "Православномъ Палестинскомъ Сборникъ". VII, вып. 3-й (или выпускъ 21-й цѣлаго изданія), Спб. 1889, гдѣ прибавлены противъ казанскаго изданія "Пренія о вѣрѣ", по тексту г. Бѣлокурова, съ новыми варіантами. Оба изданія Проскинитарія не удовлетворительны, такъ какъ г. Ивановскій дѣлалъ измѣненія и пропуски въ текстѣ безъ указанія ихъ, что въ научномъ изданіи непозволительно; эти неточности отмѣчены въ книгѣ г. Бѣлокурова.
- "Арсеній Сухановь", изследованіе Сергея Белокурова, въ "Чтеніяхъ" моск. Общества исторіи и древностей, 1891, кн. І—ІІ, біографія; 1894, кн. ІІ, сочиненія Суханова: Статейный списокъ, Пренія о вёрё и пр. Раньше они были изданы имъ же въ Христ. Чтеніи, 1883, № 11—12. "Проскинитарій" въ изданіи того же ученаго еще ожидается. Трудъ г. Белокурова—чрезвычайно обстоятельное изследованіе по архивнымъ документамъ и наличной литературь.

Относительно литературы о раскол'в укажемъ только немногія важн'вйшія сочиненія:

 Димитрій Ростовскій, Розыскъ о раскольнической брынской върв, 1745 и много разъ послъ. Новыйшее изд. Кіевъ, 1876.

— Прот. Андрей Іоанновъ (Журавлевъ), Полное историческое извъстіе о древнихъ стригольникахъ и новыхъ раскольникахъ, такъ называемыхъ старообрядцахъ, о ихъ ученіи, дълахъ и разгласіяхъ. 4 части. 2-е изд. Спб. 1795.

— Макарій (Булгаковъ), Исторія русскаго раскола, изв'єстнаго подъ именемъ старообрядства. 2-е изд. Спб. 1858.

— А. П. Щановъ, Русскій расколъ старообрядства, разсматриваемый въ связи съ внутреннимъ состояніемъ русской церкви и гражданственности въ XVII въкъ и въ 1-й половинъ XVIII в. Опытъ историческаго изследованія о причинахъ происхожденія и распространенія русскаго раскола. Казань, 1859. Разборы этой книги: въ Атенев 1859, № 8, С. М. Соловьева; Отеч. Зап. 1859, № 5, 6, 11, Бестужева-Рюмина; Летоп. р. литер. и древн., т. II, № 4, И. С. Некрасова; Современникъ, 1859, № 9.

— Описаніе нікоторых сочиненій, написанных русскими раскольниками въ пользу раскола. Записки Александра Б. (пр. Ни-

канора). 2 ч. Спб. 1861.

— Г. Есиповъ, Раскольничьи дела XVIII столетія. Іва тома. Спб. 1861—1863.

- II. Мельниковъ, Исторические очерки поповщины. Ч. І. М. 1864. Продолжение въ Р. Въстникъ, 1864, № 5; 1866, № 5, 9; 1867,
  - Н. Поповъ, Сборнивъ для ист. старообрядчества. М. 1864 и д.

— Н. Субботинъ, Матеріалы для исторіи расвола за первое время его существованія, издан. братствомъ св. Петра митрополита M. 1875 — 1887, 8 томовъ. Особливо т. V и VIII: Историко- и догматико-полемическія сочиненія первыхъ расколоучителей, ---сочиненія бывшаго юрьевенкаго протопопа Аввакума Петрова, и др.

— Общіе обзоры литературы о расколь: А. С. Пругавинь, Расколъ-сектантство, Вып. первый. Вибліографія старообрядчества и его развътвленій. М. 1887 (продолженія не было); Сахаровъ, Указатель литературы о расколь. Два выпуска. 1887—1892. Общіе историческіе обзоры, какъ "Исторія русскаго раскола" (учебникъ) К. Плотникова.

Спб. 1891—92, и др.

Укажемъ еще статью извъстнаго историка церкви: "Къ нашей полемивъ съ старообрядцами", Е. Голубинскаго, въ Чтеніяхъ моск. Общ. ист. и др. 1896, кн. І,—о неповрежденности православія у грековъ,—о томъ, что причиной разницы обрядовъ была не порча православія у грековъ, и о томъ, что исправленіе книгь и обрядовъ при Никонъ было "благословно".

Объ Аввакумъ:

— Житіе протопопа Аввакума, имъ самимъ написанное. Издано подъ ред. Н. С. Тихонравова. Спб. 1862; см. также упомянутые

- "Матеріалы" Субботина. В. А. Мякотинъ, Протопопъ Аввакумъ, его жизнь и дъятельность. Спб., 1893. Здёсь весьма ярко указано значение его дёятельности въ тогдашнихъ религозныхъ и общественныхъ отношенияхъ (ср. стр. 126, 142, 146, 152 и др.); въ сожалению, авторъ даль мало сведеній о книжныхъ трудахъ Аввакума.
- Статья въ "Критико-біографическомъ Словарв" С. А. Венгерова, т. І. Спб. 1886.

— А. Бороздинъ, въ Христ. Чтеніи, 1888, № 5—6.

 П. Милюковъ, Очерки по исторіи русской культуры. Часть вторая. Спб. 1897, стр. 33—133.



## ГЛАВА XIX.

## кіевская школа. — симеонъ полоцкій.

Пробужденіе образовательных инстинктовъ.—Разстояніе, ділившее Москву и Западь въ просвъщеніи.—Преданіе и наука.—Необходимость помощи иноземнаго знанія: нвоземцы въ Москвъ. — Колебаніе старины съ ХУ—ХУІ въка.—Польскія вліянія. — Кіевская школа. — Положеніе кіевских ученых въ Москвъ, между московскими книжниками.

Симеонъ Полоцкій.—Его школа.—Перевадъ въ Москву.—"Жезлъ правленія".— Навначеніе учителемъ царскихъ двтей.—Богословскія сочиненія; проповъди.—Стихотворство.—Драма.—Двв школы въ Москвъ: "греческаго ученія"—въ Чудовомъ монастиръ, "латинскаго"— въ Занконоспасскомъ. — Значеніе двятельности Симеона.

Протопонъ Аввакумъ справедливо предчувствовалъ, что съ нимъ доживала "последняя Русь" — та Русь, которая хотела жить неизменно по старому преданію, утверждавшемуся въ XV— XVI въкъ, и не допускала въ жизни никакой перемъны, никакого нововведенія, потому что идеаломъ была именно неподвижность старины и во всемъ новомъ вильлось нарушение православія, пугало что-либо латинское или німецкое: дошло до того, что отвергался, наконець, авторитеть самихъ вселенскихъ патріарховъ. Но рядомъ съ "последнею Русью", среди самой Москвы, жившей этимъ преданіемъ, имъ дорожившей и не думавшей выходить изъ круга благочестивыхъ обычаевъ старины, возникала новая Русь, и въ ней сказалась, наконецъ, историческая сила великаго народа, искавшаго простора для своей умственной и нравственной дъятельности, которая слишкомъ долго была задержана тажелыми условіями его исторической судьбы. Новыя стремленія появлялись сначала едва зам'тно, какъ неясный инстинкть; но, следя за ихъ развитіемъ, можно увидеть, что это быль именно инстинктъ историческаго движенія, жизненность котораго выражалась темъ, что онъ съ теченіемъ времени все боле расширялъ свое содержаніе, охватываль все новыя области жизни. Мы видели, какъ новыя стремленія обнаруживались въ вопросъ

исправленія внигъ. Передъ тімь, во второй половині XVI віка, всъ усилія передовыхъ умовъ направлены были въ тому, чтобы подвести итоги политической и умственной жизни и сдёлать ихъ основаніемъ государственнаго быта и общежитія. Въ вопросъ объ исправленіи книгъ, повидимому, продолжалась та же самая забота объ утвержденіи стараго преданія. На первый разъ діло шло по прежнему обычаю, велось наугаль книжниками стараго скулнаго образованія: но къ половинъ XVII въка было наконецъ понято, что для книжнаго дела нужны настоящіе ученые люди: у себя дома такихъ людей не было; ихъ стали призывать изъ Кіева, просили восточныхъ патріарховъ присылать ученыхъ грековъ; появлялись въ Москвв и сами восточные патріархи и настойчиво заговорили о необходимости школы; кромъ недостатка книжнаго знанія, оказались недостатки въ самой церковной жизни и обрядъ. Ръшимость устранить эти недостатки, дать мъсто требованіямъ ученаго знанія, стала настоящимъ переворотомъ: исправленіе внигъ окончилось расколомъ — разрывомъ между старою "последнею Русью" протопопа Аввакума и Русью, искавшею новаго просвъщенія.

Расколъ именно представлялъ собою народно-церковную старину XV-XVI въка; въ исправлнии книгь впервые дано было мъсто началу критическаго изследованія-правда, еще въ самой ограниченной степени; но когда разъ было допущено извъстное участіе науки, необходимость ен должна была все болье и болъе возрастать. Съ первой нъсколько правильной школой началось умственное движеніе, которое стало охватывать все болве шировій кругъ внижныхъ людей, все дальше расширяло интересы вновь вознившаго образованія и, тесно примыкая сначала къ старому церковному міровоззрівнію и бытовому обычаю, уже вскоръ стало заявлять себя какъ новая сила просвъщенія, способнаго стать независимымъ отъ преданія и обычая. Если мы сравнимъ первыя и последнія десятилетія XVII-го века, мы увидимъ, что въ умственной жизни русскихъ людей произошла громадная перемвна: къ старому содержанію присоединились новыя легкія черты, носившія печать чуждаго происхожденія, именно "латинсваго", въ чему еще недавно питали такой ужасъ и отвращеніе; въ старый обычай входили новизны, какъ, напр., театральныя зрелища, которыя еще недавно считались "еллинскими" и "бъсовскими", —но то и другое встръчало уже интересъ въ обширномъ вругу людей, и это не были какіе-нибудь исключительные любители новизны и отступники отъ старины: латинскія новизны въ книгахъ допускалъ самъ патріархъ; теа-

Digitized by Google

тральнымъ зръдищемъ услаждался царь, съ разръшенія дуковнаго отца. Въ принципъ новая стихія была допущена въ русскую жизнь, и это совершилось уже къ концу царствованія Алексъя Михайловича.

Чтобы точнье представить себь размьры вліяній, вступавшихъ въ русскую жизнь, припомнимъ, однако, въ общихъ чертахъ, что совершалось въ тъ въка въ запалномъ европейскомъ просвъщении. Мы говорили (гл. XV) о томъ грандіозномъ движенін, какое наступило здісь въ эпоху Возрожденія и реформаціи. Античное книжное наслъдіе, сохраненное Византіей, перешло въ западную Европу, и на почвъ, подготовленной раньше самостоятельнымъ трудомъ евронейской мысли, дало блестящій расцевть литературы и науки, за которымь утвердилось названіе Возрожденія. Оно подготовлялось здёсь цёлыми въками: античныя воспоминанія сохранялись на самой западной почев, давно были почерпаемы и изъ источника византійскаго; критическое броженіе заявляло себя уже въ средніе въка, и античная мысль находила сочувствие потому, что умы были уже готовы въ тому освободительному міровоззренію, какое приносила классическая литература, римская, а вскоръ и греческая. Но XV и XVI въка были въ особенности наполнены тъмъ энтузіазмомъ къ классической древности, который наконецъ совершенно измънилъ весь обликъ образованія и литературы: средніе въка были забыты, на нихъ стали смотръть съ пренебрежениемъ, кавъ на эпоху варварства; новая философія ставила иныя задачи и иныя ръшенія; литература искала образцовь въ произведеніяхъ древней поэвіи и искусства, и псевдо-классическая эпоха полагала, что примыкаеть прямо къ античной лирикъ, эпосу и драмъ. Въ дъйствительности, новыя формы соединялись различными связующими нитями съ давними средневъковыми формами; но въ концъ концовъ классические образцы стали исключительнымъ предметомъ изученія и подражанія. Новое направленіе въ связи съ остатками среднев вкового развитія создало, съ первыхъ въковъ Возрожденія, блестящую литературу, вліянія которой достигають до XIX стольтія. Литература была только однимъ изъ выраженій необычайнаго движенія умовъ; другимъ выражениемъ его была наука. На переходъ отъ среднихъ въковъ, въ складъ науки оставалось еще не мало схоластическаго, язы-комъ ен продолжалъ быть латинскій; но уже вскоръ въ области ея явились произведенія, которыя положили конецъ средневѣковому міровозэрѣнію и стали основою новѣйшей науки. Чтобы указать эти великіе усп'ехи человеческаго знанія, довольно назвать

послъ Коперника его продолжателей — Галилея (1564 — 1642) въ Италіи, Кеплера (1571 — 1630) въ Германіи; ближайшій предшественникъ послъдняго, Тихо-де-Браге еще соединялъ астрономію съ астрологіей; но этотъ последній отголосовъ среднихъ въковъ уже вскоръ окончательно быль забыть, и глубовія отврытія Кеплера, его математическіе "законы", послужили для дальнъйшихъ отврытій въ астрономіи: въ годъ смерти Галилея (1642) родился Ньютонъ. Еще въ XVI въкъ восходять знаменательные опыты новъйшихъ построеній философской мысли: этой эпохъ принадлежатъ имена Джіордано Бруно (1550—1600) и Бэвона (1561—1626); въ вонецъ въка относится рождение Деварта (1596—1650); въ серединъ XVII столътія прошла враткая жизнь Спинозы (1632 — 1677); въ половинъ его родился Лейбницъ (1646—1716). Изученіе древности въ XVI-мъ столътіи произвело великихъ знатоковъ античнаго міра, къ которымъ восходить основание филологической науки: уже въ то время были совершены грандіозные труды, не потерявшіе своего значенія и до настоящиго времени, какъ громадныя предпріятія Роберта Стефана (Этьена) и Дюканжа. Всѣ страны западной Европы—Италія, Германія, Франція, Англія, Голландія и пр. имъли своихъ великихъ представителей въ развити этого новаго знанія, которое съ одной стороны действительно возрождало передъ новымъ человъчествомъ великую эпоху его прошедшаго въ дъятельности древнихъ народовъ, оставившихъ новой Европъ богатое наслъдіе своей цивилизаціи, и съ другой, освъжило европейскую мысль и поэзію тэми новыми возбужденіями, которыя опредъляются названіемъ гуманизма. Въ XVII въвъ восходить дъятельность ученыхъ, которые уже ближайшимъ образомъ под-готовляютъ новъйшее развитіе классической филологіи: назовемъ, знаменитаго Ричарда Бентли (1662 — 1742). Мы говорили раньше, что европейская филологія съ первой эпохи Возрожденія обратилась также къ изученію греческой христіанской литературы, такъ что въ то время, когда у насъ писанія отцовъ церкви и иныя переводныя произведенія, заимствованныя изъ византійскаго источника, все еще списывались и при этомъ исважались, вогда становилось важнымъ правительственнымъ и церковнымъ вопросомъ разысканіе "добрыхъ переводовъ" и только послѣ въковыхъ недоумъній убъждались въ необходимости обратиться въ гречесвимъ подлинникамъ и посылали собирать ихъ на Аоонъ (только въ половинъ XVII въка), -- на Западъ эта литература давно уже стала появляться въ греческихъ изданіяхъ и датинскихъ переводахъ (греческій языкъ былъ извъстенъ менъе латинскаго) и вызывала ученыя изслёдованія. Таковы были въ XVI и XVII вѣкѣ изданія и изслёдованія Скалигера, Іеронима Вольфа, Гоара, Комбефиса, Льва Аллація и многихъ другихъ, а къ концу вѣка и къ началу XVIII столѣтія монументальные труды Монфокона, Іоганна-Альберта Фабриція, Бандури, Лекена и пр., которые донынѣ служатъ важнымъ источникомъ и пособіемъ для изученія греко-славянской литературы и церковной археологіи. Не говоримъ о тѣхъ громадныхъ трудахъ, какіе совершаемы были для изданія и изслѣдованія памятниковъ западной церковной литературы среднихъ вѣковъ, каковы были, напр., Аста Sanctorum Болландистовъ, изданіе которыхъ велось съ 1643 до 1794 года и закончено было въ 1846—1867 годахъ трудами цѣлаго ряда замѣчательныхъ ученыхъ и которые доставляютъ также множество драгоцѣннаго малеріала для изученій византійскихъ...

Рядомъ съ великими пріобретеніями науки шло замечательное развитіе національных литературь. Шестнадцатый и семнадцатый въкъ создали у разныхъ народовъ западной Европы цълый рядъ произведеній, которыя вит своего національнаго значенія составили достояніе всемірной литературы, привдекая до сихъ поръ внимательное научное изследование и доставляя глубокія художественныя возбужденія. Достаточно назвать нісколько именъ, чтобы указать великія литературныя пріобрътенія той эпохи. Въ Англіи конецъ XVI въка произвель Шекспира (1564 — . 1616), XVII въвъ — Мильтона (1608—1674). Въ Испаніи это была эпоха Сервантеса (1557 — 1616), Лопе-де-Веги (1562 — 1635) и Кальдерона (1601—1681). Во Франціи XVI в'якъ быль въкомъ Рабле (1483—1553) и Монтэня (1533—1592); XVII във создалъ первостепенныхъ представителей псевдо-классичесвой драмы: Корнеля (1606 — 1684), Расина (1639—1699) и Мольера (1622—1673) и законодателя псевдо-классической поэзів Буало (1636—1711), не говори о такихъ именахъ, какъ Лафонтенъ, Паскаль, Лесажъ, Фенелонъ и др., которые опять пользовались великой славой далеко за пределами французской литературы; второй половинѣ XVII вѣка принадлежить дѣятельность Пьера Бэйля (1647—1706). Діятели німецкой литературы были менъе извъстны внъ ен предъловъ; но и здъсь шло оживленное литературное движеніе, а также движеніе научное, отголоски котораго доходили въ видъ нъсколькихъ переводныхъ книгь и до московской Россіи.

Эпоха Возрожденія сопровождалась также широкимъ развитіємъ искусства и культурныхъ знаній. Нётъ надобности гово-

рить о разнообразныхъ произведенінхъ національныхъ искусствъ въ живописи, архитектурѣ, скульптурѣ, музывѣ: промышленныя знанія и ремесло доходили до высоты художества. Наконецъ, школа пріобрѣтала все болѣе широкое распространеніе; размножался даже классъ спеціальныхъ, цеховыхъ ученыхъ; латинскій языкъ былъ общераспространеннымъ языкомъ не только между учеными, но и въ средѣ обыкновенно образованныхъ людей.

Изъ того, что мы видъли до сихъ поръ въ исторіи старой русской письменности, ясно, что она осталась совершенно чужда этому широкому содержанію западно-европейскаго просв'ященія. Лишь немногіе люди, имена которых визв'ястны наперечеть, знали по-латыни и могли до извъстной степени получить понятіе о западной книжности; чужой человъкъ, Максимъ Грекъ, могъ разсказать о высокомъ состояніи западныхъ школъ, — но великія имена европейской литературы и науки той эпохи оставались совершенно неизвъстны; изръдка, когда до московскихъ людей доходиль какой-нибудь отрывовь европейскаго знанія, онь быль непонятенъ и устрашалъ своей невиданностью, какъ та камеръобскура, которой, по разсказу Олеарія, перепугался его московскій знакомецъ; научное знаніе получало характерное названіе "хитрости"... Можно представить, какую тревогу подняло бы въ этой средв появление западно-европейского знания въ его подлинномъ видъ; но это было бы и невозможно, потому что не было никакихъ путей воспринять его, въ книжномъ языкъ не было средствъ его передать; тревога поднялась и послъ, когда въ Петровское время это знаніе начало появляться даже въ весьма укороченномъ видъ. Эта тревога не улеглась у насъ и до сихъ поръ.

Но сосъдство съ европейскимъ Западомъ не осталось безъ вліянія, особенно съ тъхъ поръ, когда московская Россія становилась все болье сильнымъ государствомъ. Потребности государства вызывали необходимость въ разнаго рода техническихъ знаніяхъ, и подобно тому, какъ въ своихъ церковно-книжныхъ дълахъ Москва почувствовала надобность въ ученыхъ людяхъ, которыхъ стала вызывать изъ Кіева и Греціи, такъ она стала вызывать разнаго рода знающихъ техниковъ, которыхъ приходилось искать на Западъ. Съ конца XV въка начинается усиленный вызовъ иноземцевъ.

Исторія этого западнаго вліннія въ древней Руси до сихъ поръ еще не собрана. Русь древняя была гораздо больше открыта этимъ воздѣйствіямъ, чѣмъ послѣ, въ глухой періодъ татарскаго ига, различнымъ образомъ прервавшаго эти связи съ

Западомъ. Греческіе художники въ Кіевъ, нъмецкіе мастера въ Новгородъ и Псковъ, итальянскіе строители въ далекомъ Владимиръ, брачныя связи княжескаго дома, доходившія до самой Франціи, указывають на сношенія, почти мало понятныя при дальнъйшемъ обособлении русской жизни. Въ течение татарскаго періода эти отношенія заглохли, почти прекратились. "Литовское" государство, котя русское по массъ населенія, но вступившее въ политическій союзь съ Польшей, а потомъ почти сполна ей подчиненное, въ концъ концовъ снова отдълило московскую Россію отъ Запада. Поглощенная задачей созиданія государства, все больше уходившая въ свое исключительное міровоззрвніе, Москва вмёсть съ темь впадала въ ту религіозную и національную нетерпимость, которая должна была закрыть ее китайской ствной отъ всякихъ иноземцевъ и иноверцевъ, порождала крайнее національное высокомеріе, а наконецъ преграждала путь въ просвъщенію: потому что національное высокомъріе было вмъсть религіознымъ фанатизмомъ, и всъ иновърные народы представлялись погаными, съ которыми нельзя имёть общенія. Мы видели, что наконецъ заподозрены были сами греки: Литовская Русь и Малая Русь также оказались подъ большимъ сомнъніемъ... Но на лълъ все болъе становилась очевидной невозможность обойтись безъ помощи западныхъ людей, хотя и зараженных всякими ересями. Иноземцы оказались неизбъжны для исполненія разныхъ дёлъ государства: они были нужны какъ строители, "рудознатци", литейщики, устроители почтовыхъ сообщеній, разнаго рода ремесленники, врачи, офицеры и солдаты, наконецъ, садоводы, музыканты и актеры... Призивъ иностранцевъ начинается особливо съ конца XV въка, при Иванъ III, когда прибытіе греческой царевны изъ Рима до изв'єстной степени уже открывало путь вліяніямъ западнаго обычая, искусства и ремесла. Когда Иванъ III задумалъ построить Успенскій соборъ, онъ поручилъ дъло своимъ мастерамъ; но когда на третій годъ стали сводить своды, зданіе рухнуло; Софья уб'вдила князя послать за архитекторомъ въ Италію, и Толбузинъ привезь изъ Венеціи знаменитаго Аристотеля Фіоравенти. Аристотель на-диво выстроиль въ несколько леть Успенскій соборь, такъ что довершеніе и освященіе его великій князь ознаменоваль шумнымъ торжествомъ: цълыхъ семь дней пировали церковные "соборы" на великовняжескомъ дворъ. Но Аристотель былъ не только искусный архитекторъ, поражавшій московскихъ людей между прочимъ своими знаніями въ механикъ: онъ лиль пушки и съ ними ходиль съ великимъ княземъ въ походъ, чеканилъ монету,

милъ колокола и пр. Но одного Аристотеля было мало 1), и Иванъ III, посылая посольства въ римскому императору, венгерскому королю, въ Венецію и Медіоланъ, поручаетъ имъ призывать и привозить въ Москву всякаго рода мастеровъ и хитрыхъ людей-мастера рудника, мастера, умёющаго отъ земли отдёлять золото и серебро, мастера, умѣющаго къ городамъ приступать и изъ пушекъ стрълять, каменьщика "хитраго", серебрянаго мастера "хитраго", лекаря добраго, который умёль бы лечить внутреннія бользни и раны, мастеровъ ствиныхъ, палатныхъ и пр.; въ 1490 вывезенъ былъ "арганный игрецъ", о чемъ даже записано было въ летописи. Действительно, въ Москве являются такіе люди, какъ, напр., итальянцы Алевизъ-ствнной и палатный мастеръ, Петръ пушечнивъ, архитекторы Антонъ и Марко Фрязинъ, изъ которыхъ последній построиль Грановитую палату. Кромъ великаго князя и митрополита, нъкоторые вельможи и купцы строять себъ каменныя палаты при помощи иностранныхъ художниковъ; въ рукахъ мастеровъ русскихъ оставалась только церковная живопись, какъ дъло религіозное и традиціонное. При Василін Ивановичь Бонъ Фрязинъ выстроилъ колокольню Ивана. Великаго. Иноземцы были нужны и какъ дипломаты. При Иванъ III бывали послами два Фрязина, Иванъ и Антонъ; посольскія дъла вели грекъ Траханіотъ, нъмецкіе купцы Кельдерманы, позднъе грекъ Николай Спасарій и т. д. Положеніе иностранцевъ въ Москвъ бывало все-таки далеко не обезпеченное. Еще съ половины XV-го въка, а тъмъ больше впоследствін, при вняжескомъ дворъ бывали иноземные доктора, греки, а потомъ нъмцы; но неудача въ лечень была для доктора очень опасна: леварь Леонъ, лечившій сына великаго внязя Ивана Молодого и ручавшійся жизнью за его выздоровленіе, по смерти вняжича быль дъйствительно казненъ; по волъ великаго князя былъ заръзанъ татарами, "какъ овца", лекарь Антонъ, котораго князь держалъ въ большой чести и который не выдечиль татарскаго царевича Посл'в этого случая напуганный Аристотель сталь проситься домой, но великій князь вел'яль за это схватить его и, "ограбивь", посадить на Антоновомъ дворъ.

Чѣмъ дальше, тѣмъ иновемцы становились необходимѣе: потребности государства увеличивались, дворъ становился пышнѣе, оцѣнивалось иноземное мастерство, но все еще не было рус-

<sup>1)</sup> Любопытно, что въ старыхъ памятникахъ ими Аристотеля употреблялось наконецъ въ нарицательномъ смислъ: "аристотели"—жудрие, "хитрые" люди, бить можетъ, по наслишкъ о древнемъ Аристотелъ, подновленной славою нашего Аристотеля XV въка.



скаго, и иноземцы размножались. Герберштейнъ, въ первой четверти XVI въка, отмъчаетъ уже существование Нъменкой слободы въ Москвъ. Съ теченіемъ времени итальянцы уступають мъсто въ особенности нъмцамъ, и именно протестантамъ: католики были русскимъ болъе антипатичны; -- слишкомъ долго церковная полемика говорила объ ихъ поганствъ, и за ними была давняя вина зловредной для православія пропаганды; въ этомъ отношеніи протестанты казались менже опасными. — но во всякомъ случав не допускалась ни для твхъ, ни для другихъ малъйшая тънь распространенія иновърных ересей, и иноземцы выведены были въ особую слободу. Оживившаяся торговля, съ нъмцами-черезъ Новгородъ, съ англичанами и голландцами -черезъ Архангельскъ, съ Польшей и Литвой — на западъ, все больше знакомили съ произведеніями иноземной промышленности; войны съ Швепіей. Ливоніей, Польшей умножали число иноземцевъ пленными, между которыми оказывались и "хитрые" дюди; многіе изъ нихъ принимали православіе и сливались съ русскими... При Иванъ Грозномъ основнымъ мотивомъ къ войнъ съ Ливонією было именно стремленіе утвердиться на Балтійскомъ морѣ для прямыхъ торговыхъ и культурныхъ сношеній съ Западомъ: это была жизненная потребность широко развившагося государства,-что очень хорошо понимали и враги его, когда магистръ ливонскаго ордена добился у императора Карла V полномочія не пропускать въ московское государство вызываемыхъ туда иностранцевъ. Это произошло по поводу извъстнаго порученія, которое Иванъ Грозный, тогда 17-летній юноша, даль саксонцу Шлитте набрать какъ можно болъе ученыхъ и ремесленниковъ: Шлитте дъйствительно быль захвачень и посажень въ тюрьму въ Любект; набранные имъ люди 1) разсъялись, а одинъ, пытавшійся, несмотря на запрещеніе, пробраться въ Москву, быль казненъ въ двухъ верстахъ отъ русской границы. Какъ враги понимали упорное желаніе Ивана Грознаго утвердиться на Балтійскомъ моръ, свидътельствуеть письмо Сигизмунда-Августа къ англійской королев'в Елизаветь, гдь онъ именно говорить, что столь сильный врагь, какъ Иванъ IV, можеть стать еще опаснъе, вогда будетъ пользоваться иновемной образованностью и

<sup>1)</sup> Карамзинъ сообщаетъ, что, по бумагамъ самого Шлитта въ кенигсбергскомъ архивѣ, имъ было приглашено въ Россію 123 человѣка, а именно: 4 теолога, 4 медика, 2 юриста, 4 аптекаря, 2 оператора, 8 цырюльниковъ, 8 подлекарей, 1 плавильщикъ, 2 колодезника, 2 мельника, 3 плотника и т. д. Ист. Госуд. Росс., т. VIII, пр. 206. Соловьевъ, Ист. Россіи, новое изд., книга вторая (т. VI — X), стр. 110, думаетъ, что Шлитте руководился собственными соображеніями (на что однако былъ видимо уполномоченъ) и потому счелъ нужнымъ взять четырехъ теологовъ.



искусствами <sup>1</sup>). Иноземцевъ набирали наконецъ всякими средствами, и напр., въ 1556 году Иванъ Грозный послалъ особую грамоту къ новгородскимъ дъякамъ, строго запрещавшую новгородцамъ продавать нѣмецкихъ плѣнниковъ нѣмцамъ или въ Литву, а чтобы продавали ихъ непремѣнно въ московскіе города <sup>2</sup>).

Борисъ Годуновъ видълъ необходимость балтійскихъ земель для безпрепятственныхъ сношеній съ Западомъ, и особенно покровительствоваль иноземцамь, какь въ надежде иметь въ нихъ върныхъ слугъ среди окружавшихъ его опасностей, такъ и по сознанію пользы, приносимой ими государству. Объ усвоеніи западныхъ знаній онъ думаль больше, чёмъ его предшественники: онъ хотълъ основать правильныя школы, гдъ вызванные ученые люди учили бы русскихъ разнымъ языкамъ; но духовенство возстало противъ этого на томъ основаніи, что русская земля едина по въръ, нравамъ и языку, а когда будеть много языковъ, то пойдеть смута въ землъ. Онъ отправиль за границу нъсколькихъ молодыхъ людей для обученія разнымъ языкамъ; какъ было при Грозпомъ, послалъ довъреннаго нъмца Бекмана въ Любекъ для приглашенія на царскую службу врачей, рудознатцевъ и иныхъ мастеровъ: Вхать черезъ Балтійскій край опъ долженъ быль "нешумно", чтобъ иноземцы не узнали, -- этимъ объясняется, замъчаеть Соловьевъ, почему московскіе государи желали владѣть хотя бы одною гаванью на Балтійскомъ моръ: "иначе надобно было действовать тайкомъ, нешумно, надобно было выкрадывать знаніе съ Запада". А это знаніе было то "могущество, котораго именно недоставало московскому государству, повидимому такъ могущественному"<sup>3</sup>).

Новая царская династія еще настойчивъе искала помощи

<sup>\*</sup>) Тамъ же, стр. 724, 725.



<sup>1) &</sup>quot;Московскій государь ежедневно увеличиваеть свое могущество пріобрітеніемь предметовь, которме привозятся ві Нарву, ибо сюда привозятся не только товары, но и оружіє, до сихь поръ ему неизвістноє; привозять не только произведенія художествь, но прійзжають и сами художники, посредствомь которыхь онь пріобрітаеть средства побіждать всіхъ. Вашему величеству не безъизвістни силы этого врага и власть, какою онь пользуется надъ своими подданными. До сихь портми могли побіждать его только потому, что онъ биль чуждь образованности, не зналь искусствъ"... Соловьевь, тамъ же, стр. 211.

1) "Веліли би вы въ Новгородів, при городахь, волостяхь и рядахь кликать

<sup>3) &</sup>quot;Велган бы вы въ Новгородъ, при городахъ, волостяхъ и рядахъ кликать по торгамъ не одно утро, чтобъ боярскія дёти и всякіе люди нёмецкихъ плённиковъ пемцамъ и въ Литву не продавали, а продавали бъ ихъ въ московскіе города: а на кого доведутъ дёти боярскія, что нёмецкихъ плённиковъ продаваль нёмцамъ. тёхъ дётей боярскихъ пожалую своимъ жалованьемъ, а доведетъ черный человёть и ему на томъ, на кого доведетъ, доправить 50 рублей, а продавцовъ сажать въ тюрьму до нашего указу. Если случится у кого-нибудь изъ дётей боярскихъ и всялотое, мёдное, оловянное и всякое дёло, то вы бы велёли такихъ плённыхъ дётямъ боярскимъ везти къ намъ въ Москву, и мы этихъ дётей боярскихъ пожалуемъ свониъ великимъ жалованьемъ". Тамъ же, стр. 390.

иноземнаго знанія. Московскіе люди были еще по старому недовърчивы въ иноземцамъ, но "допущение все большаго и большаго количества иностранцевъ внутрь государства, явно высказываемая потребность въ нихъ, явно высказываемое признаніе превосходства ихъ въ наукъ, необходимость учиться у нихъ предвъщали скорый перевороть въ жизни русскаго общества, скорое сближеніе съ западною Европою 1). Иноземцы приглашались уже не только для промышленно-техническихъ работъ; они еще въ концъ XVI въка допускаются въ войско. При паръ Михаилъ иноземцы, особливо изъ нѣмцевъ (бывали также греки, волошане, сербяне, шведы, даже англичане и ирландцы), считались въ рядахъ войска тысячами, — были цълые нъмецкіе отряды, были и русскіе, обученные иноземному строю; но предпочитали иноземцевъ протестантовъ и избъгали нанимать "францужанъ и иныхъ, которые римской въры"; въ русскій языкъ уже въ это время входить много техническихъ иностранныхъ словъ, между прочимъ по техникъ военной <sup>2</sup>). Искали, наконецъ, вообще людей ученыхъ, и въ 1639 году дана была опасная грамота ученому голштинцу, извъстному Адаму Олеарію; въ грамотъ царя говорилось: "въдомо намъ учинилось, что ты гораздо наученъ и навыченъ въ астроломіи и географусь, и небеснаго бъту, и землемърію, и инымъ многимъ надобнымъ мастерствамъ и мудростямъ: а намъ, великому государю, таковъ мастеръ годенъ".

У иностранцевъ была въ Россіи еще обширная дѣятельность—
торговля. Россія, богатая естественными произведеніями, обѣщала большія торговыя выгоды. Англичане, которые въ половинѣ XVI вѣва почти отврыли сѣверъ Россіи, успѣли добыть
себѣ доступъ въ Россію и разныя привилегіи; казна согласилась
на послѣднія, потому что иноземцы были необходимы, и думала
вознаградить себя тѣмъ, что взяла себѣ монополію торговли.
Кромѣ англичанъ имѣли свои привилегіи купцы голландскіе,
дерптскіе и т. д.; отдѣльныя лица получали жалованныя грамоты, держали заводы и т. п. Костомаровъ замѣчаетъ по поводу
торговой роли иностранцевъ, что казна, давая имъ привилегіи,
вмѣстѣ съ тѣмъ не довѣряла имъ, опасаясь съ ихъ стороны
злоупотребленія гостепріимствомъ.

"Иностранцы заслуживали и то, и другое. Они наполняли казну царей и дома знатныхъ особъ предметами изысканной

<sup>2)</sup> Такъ во времена царя Миханла въ русскій языкъ входять слова: капитанъ, майорь, квартирмейстерь, секретарь, регименть-шульценъ, солдать, рейтарь, фурнрь, корпораль, сержанть, ротмейстеръ (и подротмейстеръ), профосъ.



<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 1371.

жизни, привозили имъ одежды, украшенія, лакомства, но они постоянно на каждомъ шагу не скрывали самаго очевиднаго презрѣнія къ русскому народу, смотрѣли на Россію какъ на страну дикую и необразованную, а потому-то особенно имъ полезную. Пребываніе у насъ иностранцевъ не оказывало ни малѣйшаго благодѣтельнаго вліянія ни на улучшеніе нравовъ, ни на просвѣщеніе, ни на благосостояніе народа; иностранцы всѣми способами старались отклонить Россію стать въ уровень съ западными странами, чтобы самимъ не терять выгодъ, которыя они получали отъ нашего государства. Съ своей стороны власть, сохраняя неприкосновенность православнаго ученія и древняго гражданскаго порядка, установившагося въ Россіи, отстраняла всякое нравственное сближеніе русскихъ съ иностранцами"... 1).

Но нельзя было и ждать, чтобы завзжіе купцы заботились о просвіщеній чужого народа; эту заботу должень иміть о себів самь народь или его правители, а послідніе сами "отстраняли сближеніе съ иностранцами", между которыми бывали и очень просвіщенные люди. Во всякомъ случай пріобрітался однако нівкоторый опыть, и иностранные купцы завозили иногда и иностранныя книги.

При царъ Алексъъ иноземный элементь до того, однако, входиль въ различныя области государственнаго управленія и хозяйства, что становился значительною культурною силой, безъ которой и государство не могло больше обойтись: надо удивляться, что старые и новъйшіе противники и обличители Петровской реформы забывали объ этомъ явленіи, которое однако бросается въ глаза самыми своими размерами. Соловьевъ, говоря о томъ страшномъ разладъ, который происходилъ тогда въ церковной жизни и раздълилъ, наконецъ, самую народную массу на два лагеря, горъвшихъ непримиримой враждой, замъчаетъ, что въ то самое время, когда шелъ споръ о старыхъ началахъ русскаго просвъщенія, явно нарождалась новая сила, собственно чуждая объимъ сторонамъ, чуждая до тъхъ поръ всей старой жизни, и воторой однако съ исторической необходимостью предстояло въ ней все болье шировое развитие. "Приходили отовсюду новые учителя, -- говоритъ Соловьевъ о временахъ царя Алексвя: -- во дворцв и съ церковной каоедры, изъ монашеской кельи и изъ сибирскаго заточенья толковали они о необходимости перемънъ, о необходимости науки; задётые ими, оскорбленные старые учителя, бывшіе прежде сами передовыми людьми, возбуждавшіе не-

<sup>1)</sup> Очеркъ торговди Моск. государства въ XVI и XVII столетіяхъ. Изд. 2-е. Спб. 1889, стр. 63.



годованіе своими новшествами, возстали противъ новшествъ, принесенныхъ соперниками, провозгласили, что не должно быть никакихъ перемънъ: "до насъ положено, лежи оно такъ во въки въвовъ". Но въ то время какъ старые и новые учителя въ священническихъ и монашескихъ рясахъ препираются о двуперстномъ и трехперстномъ сложеніи, когда русскіе раздёлились въ ожесточенной борьбъ, когда сдълка съ наукою, попытка ввести науку чрезъ православныхъ учителей, не вредя православію, далеко не удалась какъ бы желалось, когда старые учителя провозгласили и православныхъ грековъ, и православныхъ малороссіянъ и бълоруссовъ еретиками, латинцами, — въ это время являются новые учителя особаго рода, не желанные ни старымъ учителямъ, ни новымъ въ рясахъ, являются иновърцы-нъмцы. являются всабдствіе того, что прежде грамматики и реторики нужно было выучиться сражаться, вследствіе того, что явно было экономическое банкротство по неуменью производить и продавать и по неимънію моря, являются вслъдствіе того закона, по которому внёшнее предшествуетъ внутреннему". Большинство иноземцевъ, призываемыхъ въ Москву, были въ войске: это были наемные солдаты и офицеры. "Волею или неволею оторвавшіеся отъ родной страны, мъняющіе службу, знамена, смотря по тому, гдъ выгоднъе, составляя пеструю дружину пришельцевъ изъ разныхъ странъ и народовъ, служилые иноземцы были совершеннъйшіе космополиты, отличавшіеся полнымъ равнодушіемъ къ судьбамъ той страны, гдв они временно поселились, отличавшіеся легкою правственностью; побольше жалованья, побольше добычи-оставалось всегда главною цёлью. Трудно было сыскать между ними кого-нибудь съ научнымъ образованіемъ: такіе люди не пошли бы въ наемныя дружины; но это были обыкновенно люди живые, развитые, много видъвшіе, много испытавшіе, имъвшіе много кой-о-чемъ поразсказать, пріятные и веселые собесъдники, любившіе хорошо, весело пожить, попировать за-полночь, беззаботные, живущіе день за день, привывшіе въ врутымъ поворотамъ судьбы: ныньче хорошо, завтра дурно, ныньче побъда, богатая добыча, завтра проигранное сраженіе, добыча отнята, самъ въ плъну"... "Таковы были люди, которыхъ постоянно вызывали въ Москву, въ продолжение XVII въка; сперва увеличение числа иностранцевъ въ Москвъ возбудило сильный ропотъ, жалобы священниковъ; иноземцевъ выдълили, переселили въ особую слободу. Казалось, что Русь отгородилась отъ нъмцевъ, но это могло только казаться такъ. Русь трогалась съ Востова на Западъ, и Западъ выставилъ ей на пути, какъ свою

Digitized by Google

представительницу, Нѣмецкую слободу. Историческій чередъ быль за Нѣмецкой слободой, и скоро старая Москва преклонится передъ этою слободою своею, какъ нѣкогда старый Ростовъ преклонился передъ пригородомъ своимъ Владимиромъ; скоро Нѣмецкая слобода перетянетъ царя и дворъ его изъ Кремля, обзаведется своими дворцами. Нѣмецкая слобода—ступень къ Петербургу, какъ Владимиръ былъ ступенью къ Москвѣ 1.

Этими словами Соловьевъ хотвлъ болве рельефно высказать мысль о приближавшемся широкомъ воздействіи западнаго просвъщения на русскую жизнь; въ частности, онъ нуждаются въ оговоркъ. Нъмецкая слобода заключала въ себъ не однихъ военныхъ авантюристовъ: издавна, а при царъ Алексъъ въ особенности, среди московскихъ иноземцевъ было много всякаго рода техниковъ и ремесленниковъ, даже крупныхъ кущповъ и заводчиковъ, а въ военномъ сословіи опытныхъ военачальниковъ, бывали наконецъ ученые люди между лютеранскими пасторами. Вліяніе западнаго просв'єщенія приходило и другими путями, мимо Нъмецкой слободы. Послъдніе годы XVII въка, царствованіе Өедора Алексвевича и правленіе царевны Софы, задолго до первыхъ нъсколько опредъленныхъ дъйствій юноши Петра, представляють обильный наплывъ разнородныхъ западныхъ вліяній въ дълъ военномъ, промышленномъ, бытовомъ, наконецъ, книжномъ, наплывъ безпорядочный, случайный, но несомивнио нарушавшій лінивое теченіе стараго преданія, носившій въ себъ зародыши многихъ движеній дальнійшаго времени: Обыкновенно думають, что московская Россія, пользуясь услугами иноземнаго знанія, допускала его только внішнимъ образомъ, ревниво оберегая свои народныя начала. Дъйствительно, московская Россія старалась объ этомъ, сколько могла; но последовательный консерватизмъ могъ придти только въ идеямъ протопопа Аввакума. Уступка новому направленію, признававшему хотя бы до нъкоторой степени права науки, сдълана была въ самомъ чувствительномъ пунктъ старыхъ понятій — въ церковной книгъ и обрядь, сдылана наперекоръ цылымъ массамъ приверженцевъ старины, и естественно было ожидать, что уступки новому теченію сділаны будуть и въ другихъ направленіяхъ. Большинство признало сделанныя перемены; вскоре стали находиться последователи и любители другой новизны.

Уже давняя старина XV—XVI въка не была такъ упорно привержена къ своему обычаю, какъ обыкновенно полагаютъ.



<sup>1)</sup> Исторія Россів, т. XIII, гл. І.

При неподвижности умственной, повидимому, нельзя было бы ожидать стремленій къ новизнъ, но даже въ тъсномъ горизонтъ старинныхъ внижниковъ воспринимались еретическія ученія, которыя свидътельствовали объ умственномъ броженіи, о недовольствъ прежнимъ, объ исканіи новаго. Новизна проникала и въ бытовой обычай, котя бы даже нарушалось при этомъ церковное освящение старины. Въ XVI въкъ настойчиво повторялись запрещенія о "тафьяхъ безбожнаго Махмета": дёло въ томъ, что русскіе люди того времени переняли татарскій обычай плотно стричь голову и даже брить ее, и поэтому носить тафыи, т.-е. татарскія ермолки; запрещеніе ихъ внесено въ постановленія Стоглава. Издавна большимъ почтеніемъ пользовалась борода: это была необходимая принадлежность, украшеніе мужского лица и даже выраженіе образа Божія въ челов'єк'; ношеніе бороды было "христіанол'єннымъ обычаемъ" 1), — и между т'ємъ въ концѣ XV-го и особливо въ началѣ XVI вѣка сталъ распространяться обычай брить бороды, какъ говорять, обычай западный, которому последоваль даже великій князь Василій Ивановичь при своемь второмь бракв. Этоть обычай подвергся строгимъ осужденіямъ, которыя повторялись всёми главными церковными деятелями XVI века, какъ Максимъ Грекъ, Вассіанъ Косой, митрополить Макарій, въ особенности митрополить Даніиль, представившій самыя подробныя обличенія. Стоглавь настанвалъ на соблюдении "закона и отчины" и изревалъ осужденіе противъ тіхъ, кто нарушаль древній обычай и осквернялся, принимая "разныхъ странъ беззаконія". Съ размноженіемъ въ Московскомъ царствъ иноземцевъ, ихъ обычаи стали находить подражателей. Если прежде подражали татарамъ, то теперь подражали западнымъ иноземцамъ. Особенно во времена Бориса Годунова свои и чужія свидетельства отмечають пристрастіе русскихъ къ иноземнымъ обычаямъ и одеждамъ; между прочимъ опять начали брить бороды, такъ что наконецъ приверженцы старины обратились въ патріарху, побуждая его запретить эти новизны. Іовъ, ставленникъ Бориса, не рѣшался возставать противъ нововведеній, въ которыхъ отчасти виновать быль самь царь, любившій иноземцевъ. "Видя свмена лукавствія, —пишеть біографъ Іова, — съемыя въ виноградъ Христовомъ, дълатель изнемогъ и, только къ Господу Богу единому взирая, ниву ту недобрую обливалъ слезами"<sup>2</sup>). Въ теченіе XVII въка примъры

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Соловьевъ, Исторія Россіи, новое изданіе, ІІ, стр. 726.



<sup>1)</sup> Припомнимъ, съ какимъ почтеніемъ говорилъ Арсеній Сухановъ о бородѣ старца Дамаскина, которая была такъ длинна, что онъ носилъ ее, склавши въ мѣшечкѣ.

подражанія все болье умножаются, переходя наконецъ оть одной внъшности и на складъ мыслей. Упоминая объ основании первыхъ школъ при царъ Михаилъ, Соловьевъ замъчаетъ: "Надобно было спѣшить просвѣщеніемъ, ибо необходимое сближеніе съ иностранцами, признаніе ихъ превосходства вело нікоторыхъ въ презрѣнію своего и своихъ; узнавши чужое и признавши его достоинство, начинали уже тяготиться своимъ, старались осво-бодиться отъ него" <sup>1</sup>). Молодые люди, посланные Годуновымъ за границу, домой не вернулись; при Михаил'в оболо 1632 года поднялась целая исторія по поводу того, что внязь Иванъ Хворостининъ обнаружилъ крайнее вольномысліе, которое описывается въ указъ къ нему отъ великихъ государей. При Разстригъ Хворостининъ былъ "въ приближени" и съ тъхъ поръ впалъ въ ересь и въ въръ пошатнулся; при царъ Васили онъ сосланъ быль за это въ Іосифовъ монастырь подъ началъ; при царъ Михаилъ онъ сталъ опять приставать къ польскимъ и литовскимъ людямъ и попамъ; ему сдълали предостережение, чтобы онъ съ еретиками не знался, но тъмъ не менъе онъ все это забылъ и опять виаль въ ересь; въ его собственноручныхъ письмахъ объявились многія непригожія и хульныя слова о православной вфрв и о людяхъ московскаго государства; у него вынуто было (т.-е. найдено при обыскъ) много образовъ латинскаго письма и много книгь датинскихъ еретическихъ; людимъ своимъ онъ говорилъ, что молиться не для чего и воскресеніе мертвыхъ не будеть; въ 1622, всю страстную недёлю пиль безъ просыпу, на свётлое воскресенье къ заутрени и къ объдни не пошелъ; въ разговорахъ говорилъ, будто бы на Москвъ людей нътъ, все людъ глупый, жить ему не съ къмъ, и хотълъ, чтобы государь отпустилъ его въ Римъ или въ Литву; да въ книжвахъ его сочиненія найдены многія укоризны всякимъ людямъ Московскаго государства, напр., будто московскіе люди съють землю рожью, а живуть все ложью, что ему пріобщенія съ ними нътъ нивакого, и многія иныя укоризны написаны въ виршъ (въ стихахъ). "Ясно,—говорилось въ указъ,—что ты такія слова говорилъ и писалъ гордостію и безмърствомъ своимъ, по разуму ты себъ въ версту никого не поставиль, и этимъ своимъ бездъльнымъ мнъніемъ и гордостію всъхъ людей Московскаго государства и родителей своихъ обезчестилъ" <sup>2</sup>). За все это слъдовало бы ему наказаніе великое, но его опять послали въ Кирилловъ мона-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, II, стр. 1371. <sup>2</sup>) Тамъ же, II, 1372—1373.

стырь, и когда онъ далъ клятву оставаться въ православной въръ и ереси не держать, онъ былъ возвращенъ ко двору.

Повидимому, польскія вліянія особенно возникають именно съ той поры, когда въ Смутное время произошелъ сильный наплывъ поляковъ въ Москву: это были враги, но между ними бывали люди образованные. Поздиже, особенно послё польскихъ войнъ царя Алексвя, въ Москву переходило много "литовскихъ" людей, т.-е. тъхъ же русскихъ, принявшихъ польскіе обычаи; въ ихъ числъ бывали разные мастера и ремесленники; торговымъ путемъ приходило много польскихъ товаровъ, и въ старыхъ описяхъ упоминаются разныя вещи, дъланныя "на польскую руку". Изъ польскихъ войнъ были, наконепъ, выведены и ученые дюли, т.-е. опять русскіе люди съ оттънкомъ латино-польскаго образованія, какъ знаменитый Симеонъ Полоцкій. Въ 1660 году произошель прискорбный случай, когда бъжаль за границу сынь русскаго вельможи, воспитанный подъ вліяніями польскаго образованія, — это быль сынь изв'ястнаго боярина Ордина-Нащокина 1). Симеонъ Полоцкій сталь воспитателемь царскихь дітей и его книжная діятельность стала півлымъ характернымъ явленіемъ въ нашей литератур'в конца XVII в'яка. Во то же время во дворцѣ самого царя Алексъя явился первый опытъ русскаго театра, устроенный при содъйствін людей изъ Німецкой слободы.

Такимъ образомъ, еще не было произведено никакого переворота въ русской жизни, нивакого принципіальнаго отступленія оть ея началь, какое приписывается Петровской реформъ, и между тымь вы ней видимо совершается нычто небывалое, послы чего последующія нововведенія Петра для наблюдателя безпристрастнаго не представляють ничего неожиданнаго. Петръ быль еще въ волыбели, когда происходили событія, въ воторыхъ протопопъ Аввакумъ оплакивалъ "последнюю Русь" — а онъ былъ знатокомъ въ этомъ деле... Съ точки зренія более умеренной, дъло обстояло благополучно по прежнему: быль благочестивый царь и святьйшій патріархъ (раздоръ съ Никономъ быль улаженъ авторитетомъ вселенскихъ патріарховъ); они по старому обычаю правили государствомъ и церковью и охранали православіє, — но на окраинъ самой Москвы поселились на прочное жительство "латина" и "люторы", у которыхъ были даже свои кирки; иноземцы, которыхъ по настоящему следовало всячески оберегаться, десятками тысячь разсвяны были въ войскв и по

<sup>1)</sup> См. яюбопытное письмо царя Алексія объ этомъ въ Нащовину-отцу, у Соловьева, Ист. Россія, т. XI, 1861, стр. 94 и д.; ср. В. Эйнгорна, Страница изъжизни Вонна Ордина-Нащовина, въ Вісти. Европы, 1897, февр., стр. 888.



городамъ, занимали довъренныя мъста, начальствовали въ войскъ надъ русскими, пользовались благосклонностью властей; человъкъ сомнительной школы быль учителемъ въ самой царской семьъ; благочестивый царь, который въ началъ правленія принималь строжайшія мёры въ утвержденію добрыхь нравовь и къ изгнанію изъ народной жизни всякихъ "босовскихъ" обычаевъ и увеселеній 1, завель въ собственныхъ палатахъ театральное зрёлище, и духовная власть нашла возможнымъ разрёшить его, основываясь на примъръ византійскихъ императоровь.

Во всёхъ этихъ неремёнахъ не было никакой системы, никакого опредъленнаго намъренія - дъйствовали непосредственныя потребности самой жизни: нужно было исправить книги, устроить военную силу государства, обезпечить торговыя и промышленныя нужды страны, надо было строить церкви и палаты, ввести почту, ремесла, надо было учить царевича, являлась наконецъ потребность эстетическаго развлеченія, --- но своихъ знаній на рсе это не было, и оставалось призывать иноземцевъ, которыхъ брали сначала на греческомъ югь, брали ученыхъ людей изъ Кіева, и наконецъ, все большими массами стали принимать съ еретическаго Запада. Системы не было, но все сильнъе практически выработывалось сознаніе, что безъ помощи иноземцевъ и ихъ знанія обойтись нельзя, и что наконець, хотя бы для ближайшихъ нуждъ церковнаго просвъщенія, необходима школа. Это последнее дело шло очень туго: настоящей школы никогда не бывало, не знали, въ чемъ она состоитъ, и когда однажды учитель по профессіи, названный нами раньше грекъ Венедикть. предложиль свои услуги, назвавъ себя учителемъ, въ Москвъ ему внушительно ответили, что таланты даются отъ Бога, что никто не долженъ самъ величать себя учителемъ, и особенно это дерзко и неприлично младшему передъ патріархомъ... Приходилось брать людей наугадь, какіе встрівчались; за учеными греками обращались къ восточнымъ патріархамъ; однажды такой грекъ оставленъ былъ въ Москвъ однимъ изъ патріарховъ, но Арсеній Сухановъ, начавшій тогда свое путешествіе, разузналь исторію этого грева и отписаль въ Москву; въ этой исторіи значилось ни болъе ни менъе, что этотъ грекъ — человъкъ ненадежный, что онъ бываль даже бусурманомъ, а потомъ уніатомъ 2). Грека въ Москвъ допросили, и онъ въ сущности не



<sup>&#</sup>x27;) Знаменитая "память" верхотурскаго воеводы Рафа Всеволожскаго въ Ирбитскую слободу, съ изложеніемъ царскаго указа о народныхъ "бѣсовскихъ играхъ" и "дѣйствахъ", 1649 г. Акты историч., т. IV, № 35. Ср. Соловьева, Ист. Россіи, т. XIII, М. 1863, стр. 158—161.

1) "Арсеній (такъ звали грека),—писалъ Сухановъ,—родомъ гречанинъ и былъ черный попъ, и потомъ-де невѣдомо какимъ случаемъ былъ онъ бусурманъ, а изъ

отвергъ показанія Суханова, объяснивъ свое бусурманство, какъ насильственное, когда онъ однажды попалъ въ руки турокъ; его сослали въ Соловецкій монастырь, но впослъдствіи, возвращенный въ Москву, этотъ Арсеній Грекъ много работалъ при Никонъ по исправленію и переводу книгъ. Какъ здъсь надо было мириться съ бывшимъ бусурманомъ, такъ въ другихъ случаяхъ надо было мириться съ людьми, болъе или менъе подозръваемыми въ наклонности къ латинству,—таковы были ученые, приходившіе изъ Кіева и западной Руси; приходилось, наконецъ,—въроятно, не безъ страха за спасеніе своей души,—постоянно имъть дъло съ наемными военными людьми, различными мастерами, врачами и т. д., хотя бы это были люди не весьма надежные по своему прошедшему.

Но всѣ эти греки, западно-русскіе ученые, служилые иноземцы и техники очень мало сближали русскихъ людей съ тъмъ высокимъ уровнемъ европейскаго просвъщенія, какого оно достигало въ концу XVII въка въ самой Европъ: сами иноземцы въ громадномъ большинствъ были чужды этому высокому уровню; лишь немногіе были истинно образованными людьми по своему времени, но и отъ нихъ еще боялись принимать это знаніе; они служили только непосредственнымъ практическимъ запросамъ, а ученые западно-русскіе были исключительно богословы и риторы схоластической школы. Съ другой стороны, для болбе широкаго просвъщенія въ московской Россіи не было почвы: ни подготовительной школы, ни самаго представленія о тогдашнихъ стремленіяхъ научной мысли или складв поэтическаго творчества. Европейскія вліянія должны были неизб'яжно наступить, но по указаннымъ условіямъ они на первый разъ высказались въ бытовой жизни простымъ привлеченіемъ иноземнаго техническаго знанія: въ наукі для нихъ возможень быль лишь тоть средній путь, какой представляла собою западно-русская схоластика; въ литературъ-тяжелыя вирши и грубое переложеніе популярной повъсти или драматической пьесы.

Тъмъ новымъ элементомъ, который съ конца XVI въка и

бусурманской вёры ушель въ польскую землю и быль въ унеятской вёрё. И, пришедь-де изъ Польши, жиль въ Кіевё. А какъ-де ерусалимской патріархъ пришелъ въ Кіевъ, а дидаскала его не стало,—и патріархъ-де вмёсто своего дидаскала взяль того старца Арсенія въ Москве, нарекъ его дидаскаломъ. А котораго-де града онъ родомъ, и они де всё (греки, сопутствовавше патріарху Паисію) того не вёдають. И нынё-де Паисій патріархъ скорбить о томъ гораздо, чтобъ-де тотъ старецъ Арсеній съ Москвы не ушелъ опять въ бусурманскую вёру, а такъ-де тотъ старецъ Арсеній, на Москве не захотя жить, уйдеть, и онъ-де, будучи въ бусурманской вёре, пакость ему учинить большую". Въ такомъ родё, извиняя свою рекомендацію, писалъ и патріархъ Паисій. Бёлокуровъ, "Арсеній Сухановъ", стр. 189 и далёе.

особливо въ теченіе XVII-го вмѣшался въ московскую книжность и въ концъ концовъ возобладалъ надъ нею, были образование и литература, развившияся въ западной Руси и въ Кіевъ. Это вмъ-шательство начиналось едва замътными чертами, но чъмъ дальше, тъмъ больше усиливалось, такъ что въ концъ концовъ стало поворотнымъ пунктомъ въ развитіи старой русской литературы и подготовительной ступенью къ тому ея складу, который наступиль послъ Петровской реформы. Мы не будемъ останавливаться на исторіи этой западной и южной литературы: она была изложена не однажды, хотя до сихъ поръ не была изслёдована въ ея пъльномъ историческомъ составъ; довольно отмътить общія условія ея возникновенія и развитія. Она была порождена тімъ историческимъ положеніемъ, какое создано было издавна татарсвимъ нашествіемъ и литовскимъ завоеваніемъ западной и южной Руси. Отделившись отъ русскаго северо-востока, где собралась наконецъ главная масса русскаго народа въ великомъ вняжествъ и царствъ Московскомъ, западная Русь повела свою отдъльную жизнь, съ одной стороны испытывая все возроставшія вліянія польскаго политическаго быта и католичества, съ другой пріобр'втая церковный быть, отд'вльный оть московской митрополіи и вступавшій въ прямыя связи съ константинопольской патріархіей, которая давала, напр., свои утвержденія западно-русскимъ церковнымъ братствамъ и братскимъ школамъ. Лю-блинская унія 1569 года была только послѣднимъ актомъ давнихъ стремленій Польши къ полному господству въ русскихъ земляхъ великаго княжества Литовскаго: эти стремленія необходимо захватывали отличительныя особенности русскаго населенія—съ одной стороны бытовой обычай и язывъ, съ другой исповъданіе. Брестская церковная унія 1596 была естественнымъ довершеніемъ уніи политической. Формально православіе сохраняло извъстныя права; господствующіе нравы допускали извъстную общественную свободу, и хотя на дълъ русская народность подвергалась гоненію и притъсненію, но оставалась однако возможность борьбы, и эта борьба дёйствительно наполняеть вторую половину XVI-го и XVII-е столётіе. Отсюда развитіе той литературы, которая впоследствіи оказала вліяніе въ Москве, въ силу того, чго по содержанію она была въ особенности направлена къ защите православія противъ католичества,—а это и въ Москвъ было однимъ изъ основныхъ церковныхъ интересовъ,-и въ силу того, что въ основъ западно-русской литературы лежала гораздо большая степень школьной учености, чъмъ имълось въ Москвъ. Дъло въ томъ, что въ западно-русскихъ усло-

Digitized by Google

віяхъ для успѣшной борьбы противъ захватовъ католичества нужно было владѣть тѣмъ же орудіемъ, какимъ владѣли противники. Этимъ орудіемъ была швола, особенно усилившаяся съ тъхъ поръ, вавъ въ Польшъ, а затъмъ и въ вняжествъ Литовскомъ утвердились іезуиты. Западная Русь еще до окончательнаго политическаго соединенія съ Польшей испытывала то религіозное броженіе, какое совершалось въ Польшъ со временъ реформаціи: протестантство находило въ Польшъ ревностныхъ послъдователей, а затъмъ находило ихъ и въ русской средъ между болъе образованными людьми и самими магнатами. Католическая реакція, самыми ревностными д'вятелями которой по всей западной Европ'в стали ісзуиты, съ не меньшею энергіей отразилась и въ Польш'в, и однимъ изъ могущественн'вйшихъ средствъ ся явилась іезуитская школа. Іезуитамъ удалось сильно подорвать и польсвое протестантство, и русское православіе: высшій классъ рус-сваго населенія въ теченіе XVI — XVII въка почти поголовно перешель въ католичество; унія должна была облегчить этоть переходъ для духовенства и народной массы. На этой почвъ и открылась упорная борьба. Католичество, владъя богатыми маотврылась упорная борьба. Католичество, владъя богатыми матеріальными средствами и правильно организованной школой, привлекало къ себъ и внъшнимъ церковнымъ блескомъ, и блескомъ науки, которая, повидимому, вполнъ опровергала догматическія и обрядовыя особенности православія. Потребность въ образованіи, которая такъ чувствовалась въ общественныхъ связяхъ русскаго дворянства съ польскою шляхтою и такъ еще усиливалась доходившими сюда отголосками европейской жизни, побуждала русскихъ православныхъ пановъ отдавать сыновей въ іезунтскія школы, изъ которыхъ они въ большинствъ случаевъ выходили католиками. Сыновья двухъ ревностнъйшихъ защитни-вовъ православія въ концъ XVI въка, могущественнаго магната, выя Константина Острожскаго, и русскаго выходца выязя Курбскаго, были уже католивами. Чтобы успѣшно бороться съ католическими захватами и спасти самую въру, необходимо было употребить тъ же средства — средства просвъщенія. Въ числъ особенностей западно-русской жизни выдъляются въ эту эпоху извъстныя церковныя братства. Первое происхождение ихъ до сихъ поръ не вполнъ разъяснено, но во второй половинъ XVI въка онъ являются уже до извъстной степени организованной силой: въ нихъ собрались приверженцы православія, и отсюда основались тъ православныя школы, которыхъ знаменитъйшей представительницей стала потомъ кіевская коллегія Петра Могилы, будущая академія. Кром'в братствъ, целый рядь школъ

основанъ былъ княземъ Константиномъ Острожскимъ, напр., въ Острогъ, Слупкъ, Туровъ, Владимиръ Волынскомъ. Въ то же время основывались типографіи, и когда въ московской Россіи была всего одна типографія въ Москвъ, въ западной Россіи разсъяно было очень много типографій не только въ главныхъ городахъ, но и въ мъстечкахъ.

Какъ по внёшней судьбё западно-русскій народъ отдёлился отъ восточно-русскаго, такъ и западно-русское просвъщение направилось инымъ путемъ. Впоследствіи, московскіе люди съ отличавшимъ ихъ высокомъріемъ относились свысока и недовърчиво къ западно-русскимъ богословамъ (помощью которыхъ однако пользовались). Они не находили у последнихъ того внижнаго содержанія, къ которому сами привыкли; и д'вйствительно, западная Русь до извъстной степени утратила то внижное преданіе, которое больше сбереглось въ Россіи московской (такъ Константинъ Острожскій выписываль изъ Москвы матеріалы для своего изданія Библін; такъ поздніве Димитрій Ростовскій получаль изъ Москвы матеріаль для своего труда надъ житіями святыхъ); но съ другой стороны, западно-русскіе писатели предпринимали труды, о которыхъ не думали въ Москвъ и къ которымъ московскіе книжники были просто неспособны. Таковы были труды по грамматикъ славянскаго языка (львовская 1591 года, составленная "спудеями" львовской школы, и виленская Лаврентія Зизанія; поздиве, грамматика Мелетія Смотрицкаго 1619, перепечатанная потомъ въ Москвъ 1648), словари (Лаврентія Зизанія, н поздиве Памвы Берынды), первый опыть катихизиса (Лаврентія Зизанія и другой, носящій имя Петра Могилы); сочиненія историческія, церковныя поученія, наконецъ обширная литература полемическая, стоявшая на уровнъ той литературы, которая направлена была противъ православія со стороны іезуитовъ. Если въ западной Россіи не были вполив знакомы съ московской письменностью, то должно свазать, что многое въ этой последней носило чисто мъстный и мелочной характеръ, какъ, напр., ть обрядовые споры, которые здысь не имыли бы значенія (сугубая аллилуія, форма крещенія, двуперстіе или троеперстіе и т. п.), а съ другой стороны московская литература ранбе не успъла достигнуть здёсь авторитета и въ эти времена мало могла помочь въ ожесточенной борьбъ, которая шла въ западной и южной Россіи: она не имъла за собою ученой шволы, безъ которой эта борьба была невозможна.

Разумъется само собою, что когда въ западной Руси возникъ этотъ вопросъ о школъ, онъ могъ быть ръшенъ только въ одной

формъ. Эта школа должна была усториться по единственному образцу, какой быль на лицо: это была латинская, католическая школа. Ранбе, ни на западъ Россіи, ни въ Москвъ не было совсвыть никакой школы; до основанія своихъ, русскимъ приходилось учиться въ школахъ латино-католическихъ, и понятно, что свои организовались по тому же плану. Въ братской школъ во .Іьвов'в, уставъ которой быль утвержденъ патріархомъ Іереміей въ 1586, введенъ былъ греческій языкъ, и самое училище называлось школой греческаго и славянскаго письма; греческій языкъ преподавался и въ нъкоторыхъ другихъ школахъ конца XVI и начала XVII въка; но, повидимому, эти школы съ греческимъ языкомъ были скудны по размёрамъ преподаванія, и уже вскоръ проникаеть въ школы языкъ латинскій, съ которымъ тотчасъ приходиль богатый учебный матеріаль и который быль необходимъ, потому что былъ вообще господствующимъ языкомъ учености, а также богословской полемики.

Одинъ изъ нашихъ историковъ этого движенія резко возставалъ противъ западно-русскихъ богослововъ школы Петра Могилы. вакъ ученыхъ латинскаго образованія, противопоставляя имъ тъхъ, которыхъ онъ причисляетъ къ греческой школъ и которые получили свое образование раньше Петра Могилы, или въ первое время его коллегіи, когда она еще не успъла заразиться латинскимъ духомъ <sup>1</sup>). Первые, представителями которыхъ этотъ историкъ считаетъ, напр., Симеона Полоцваго и особенно ученика его Сильвестра Медвъдева, а потомъ дъятелей XVIII въка, какъ Стефанъ Яворскій, Өеофанъ Прокоповичь и др., въ своей латинской школь пріобръли складъ мысли латинскій и не могли пользоваться у насъ сочувствіемъ "народа"; вторые, къ которымъ принадлежалъ, напр., Епифаній Славинецкій и въ духв которыхъ действовали потомъ, напр., греки Лихуды, по словамъ историка, были "народу" пріятны; впоследствіи въ XVIII веке латинское образованіе, исходившее изъ кіевской академіи, было у насъ вводимо "насильственно", указами и предписаніями, и приносило вредъ, потому что не отвъчало "народному характеру". Если въ старой Москвъ вооружались противъ кіевскихъ ученыхъ, получившихъ латинское образованіе, то это было естественно и справедливо, потому что они вносили чуждое и латинское; но "народному" духу не противоръчили тъ ученые, которые, какъ Славинецкій, учились еще въ греческихъ школахъ до Могилы <sup>2</sup>) и т. д. Эта фантазія, имбющая въ виду указать ла-

<sup>1)</sup> Образцовъ, "Кіевскіе ученые въ Великороссіи". 2) "Кіево-могилянскіе ученые,—говоритъ г. Образцовъ, — были уже не то, что

тинскую зловредность Петра Могилы, фактически опровергается тъмъ, что еще задолго до Могилы нашлись послъдователи латинскаго образованія-въ духовенствъ, принявшемъ унію; и напротивъ, борьба противъ католичества и унін стала гораздо успѣшнъе именно со времени размноженія школъ, устроенныхъ по латинскому образцу, и со времени усиленія віевской коллегіи Петра Могилы. Ссылки на "народъ" часто влоупотребляются, и здёсь одно изъ такихъ злоупотребленій: о какомъ-либо різшеній "народа", въ данномъ случав нътъ основанія говорить, потому что народъ" такого рѣшенія не дѣлалъ, да и не быль къ тому приготовленъ. Самъ историкъ указываеть, что, несмотря на утверждаемую имъ пріятность народу людей гречесваго образованія діятельность Епифанія Славинецкаго, "большого труженика, честнаго и добросовъстнаго", все-таки вызывала къ себъ вражду со стороны подлинныхъ московскихъ людей, старыхъ іосифовскихъ справщиковъ (именно принадлежавшихъ въ "народу"), и историкъ не съумълъ объяснить этого противоръчія. Съ другой стороны, что же значило сочувствіе или несочувствіе народа, когда латинское образованіе, "народу непріятное", тімь не менье было. по словамъ историка, введено силой, указами и предписаніями и просуществовало у насъ въ теченіе цълаго XVIII и большой доли XIX стольтія, воспитывая именно духовное сословіе, непосредственныхъ учителей народа?

Дъло было проще. Западно-русская школа сложилась по необходимости въ той формъ, какая была возможна по условіямъ времени, — по необходимости церковной обороны и по отсутствію раньше какого-нибудь типа школы, выработаннаго самимъ "народомъ". Москва была въ такомъ же положеніи: школы не было никакой и приходилось заимствовать у другихъ готовую форму. Заимствована была форма латинской церковной школы, потому что церковные интересы были преобладающими, и болье широкая форма научнаго образованія, какая была издавна въ европейскихъ

чисто-малорусскіе — братские ученые, равно какъ и школа Могилы не походила на братскія школы. Въ братскихъ школахъ учили латинскому и греческому языкамъ, но первому не давали предпочтенія предъ послѣднимъ, равно какъ и послѣдній никогда не ставили выше своего родного языка... Братскіе ученые не получали особенно широкаго образованія, они не владѣли сильной діалектикой, не знали аристотелевой когики, но за то они пріобрѣтали въ школахъ искреннюю и горячую любовь къ своей родинѣ и своей вѣрѣ, горячо стояли за ту и другую и писали и говорили отъ души, полной чувства. Изъ школы Могилы стали выходить ученые, пожалуй также православные по убѣжденіямъ, но уже значительно оттѣнявшіеся отъ братскихъ ученыхъ въ направленіи учености; греческому образованію они стали предпочитать латинское, а наконецъ поставили латынь выше и своего родного языка; на латинскомъ языкѣ они и книги писали, и уроки преподавали. Братская искренность, простота, а пожалуй и честность у могилянскихъ ученыхъ замѣнилась полировкой, приличемъ и тонвостью въ обхожденіяхъ, преднамѣренной и разсчитанной сдержанностью" и т. п.

университетахъ, была пока недоступна по всѣмъ обстоятельствамъ времени.

Не существовало, наконецъ, и предполагаемое упомянутымъ историкомъ различіе старыхъ братскихъ школь отъ позднівищей коллегін Петра Могилы. Съ самаго начала западно-русскихъ школъ въ нихъ появляется уже "латинскій" элементь и въ томъ отношении, что онъ прибъгаютъ къ датинскому учебному матеріалу, и въ томъ, что въ писаніяхъ и мивніяхъ западно-русскихъ книжниковъ являются черты, которыя казались въ Москвъ латинскими. Эти западные оттънки въ обрядовыхъ подробностяхъ были результатомъ историческаго положенія западно-русской церкви: давнее раздъление митрополій, давнее сосъдство съ католическимъ населеніемъ, наконецъ даже большая близость къ самимъ грекамъ, дали возможность мъстныхъ видоизмъненій, какія вообще въ обиліи существовали въ разныхъ національныхъ областяхъ греко-восточнаго православія. Московскіе люди не понимали возможности подобныхъ мъстныхъ отличій: впослъдствіи восточные патріархи указывали такія містныя черты въ самой московской церкви и при этомъ объясняли, что различіе въ обрядахъ не вредитъ существу въры, что обрядъ не есть "дог-матъ" (какъ думали въ Москвъ); но московскіе тюди были убъждены, что ихъ церковныя формы—единственныя правильныя, и обличали въ неправославіи тъхъ, у кого находили какія-либо отличія отъ московскаго обряда, "прибылыя статьи иныхъ въръ". Такъ они обличали грузинъ, а наконецъ самихъ грековъ; армяне считались прямо еретиками; западно-русскихъ людей, православныхъ, приходившихъ въ Москву, перекрещивали какъ язычниковъ или полныхъ еретиковъ, пока, наконецъ, восточные патріархи объяснили, что перекрещивать даже латинянъ противно перковнымъ правиламъ (для принятія ихъ въ православную церковь достаточно было муропомазаніе, такъ какъ обрядъ крещенія надъ ними быль уже совершень)... Эти врайности стали сглаживаться только ко второй половинъ XVII въка, когда настоятельный вопросъ объ исправленіи внигъ привель въ болбе тесному обмену мыслей съ восточными патріархами, и последніе успели несколько умерить крайнюю московскую исключительность и-непонимание. Но въ первое время, когда начались книжныя сношенія Москвы съ западно-русскими учеными, эта исключительность господствовала въ полной мъръ, и еще при патріархъ Филареть, въ двадца-тыхъ годахъ XVII стольтія 1), въ Москвъ уже встрътились съ



<sup>1)</sup> Въ противность теоріи Образцова.

двумя оттънками "латинской" западно-русской школы, а именно, съ прямымъ уніатствомъ, въ Учительномъ Евангеліи Кирилла Транквилліона, и съ западно-русскимъ православіемъ, приправленнымъ латинскою ученостью, въ Катихизисъ Зизанія.

Патріархъ Филареть въ первые годы своего правленія ничего не имълъ противъ западно-русскихъ церковныхъ книгъ, но когда въ 1627 году была привезена въ Москву внига Транквилліона, одинъ игуменъ, самъ кіевлянинъ, которому было поручено разсмотръть внигу, донесъ патріарху, что этой книги "всякому върному христіанину и въ домъ держати и чести недостоитъ", потому что она была уже осуждена православнымъ соборомъ въ Кіевъ, - дъйствительно, кіевскій соборъ, осудивъ внигу, предложиль автору исправить ее, но тоть не согласился и перешель въ унію. Посль упомянутыхъ указаній игумена, патріархъ поручиль двумь другимь лицамь подробно изложить погрышности книги, и онъ были изложены въ 61 статьъ. "Критики были слишкомъ придирчивы, — говоритъ митрополитъ Макарій, — и иное называли ересью до одному лишь недоразуменію и непониманію литовскаго (т.-е. западно-русскаго) языка". Въ результать последовала окружная грамота царя и патріарха, которою велено было собрать всв сочиненія (даже и не разсмотренныя) Кирилла Транквилліона и "на пожаръхъ сжечь, чтобъ та ересь и смута въ міръ не была", и вообще московскимъ людямъ запрещено было держать "литовскія" книги подъ угрозою наказанія оть царя и провлятія отъ патріарха. Въ следующемъ году велено было отобрать по церквамъ и монастырямъ литовскія книги и заменить ихъ книгами московской печати, и отобрать литовскія книги даже у частныхъ лицъ. Передъ темъ, въ 1626 году, прибыль въ Москву заслуженный западно-русскій внижникь, нівогда дидаскаль во львовскомъ братскомъ училищъ, потомъ учитель въ Бресть, наконець проповъдникъ и протојерей, Лаврентій Зизаній, брать Стефана, борца противъ уніи въ Вильнъ. Лаврентій прибыль въ Москву съ письмами отъ митрополита кіевскаго Іова, просиль милостыни, потому что поляки его выгнали и ограбили и церковь его разорили, а вмъстъ съ тъмъ онъ привезъ рукописную книгу своего сочиненія и просиль объ ея исправленіи. Это быль Катихизись. Филареть приказаль разсмотрыть книгу богоявленскому игумену Иль и книжному справщику Онисимову; по исправленіи, въ которомъ участвовалъ и патріархъ, книгу вельно было напечатать и напечатанную отдать Лаврентію, а объ исправленныхъ въ ней статьяхъ "поговорити съ нимъ любовнымъ обычаемъ и смиреніемъ нрава". Такимъ образомъ про-

Digitized by Google

изошло три собеседованія, причемъ дело касалось отчасти мелвихъ ошибовъ, отъ которыхъ самъ Лаврентій отказывался или относиль къ своему литовскому языку, отчасти же истинъ въры и другихъ предметовъ: относительно последняго, по замечанію митрополита Макарія, и самъ Лаврентій и его московскіе исправители "не чужды были некоторых ложных мненій". Разногласія были относительно изложенія догматовъ и обрядовъ, и . Гаврентій не противоръчиль, но, просмотръвь напечатанную книгу на третьемъ собесъдованіи, замътиль москвичамь, что иное въ ней, важется, пропущено. Московскіе исправители отв'вчали: "мы пропустили, что вельль намъ святьйшій патріархъ, что было написано у тебя о кругахъ небесныхъ и о планетахъ, и о зодіавъ, и о зативніи солнца, о громъ и молніи, о Перунъ, о кометахъ и о прочихъ звъздахъ, потому что тъ статьи изъ вниги Астрологіи; а внига Астрологія взята отъ волхвовъ еллинскихъ и отъ идолослужителей и съ правовъріемъ нашимъ не сходна". Очевидно, Лаврентій подбавиль здісь своей латинской учености, которую въ Москвъ сочли еллинскимъ волхвованіемъ и не сходнымъ съ московскимъ правовъріемъ, т.-е. совстиъ не вразумительнымъ. Лаврентій смиренно принималь всѣ замѣчанія. Кромъ того, исправители замътили ему: "да перемънили мы твое выражение въ молитет Господней: да освятится имя твое. Имя Божіе не освящается, но освящаеть . Лаврентій: "по греческому языку такъ говорится, что освятится имя твое. Кто у васъ умъетъ по-гречески? Илія и Онисимовъ: "умъемъ по-гречески столько, что не дадимъ ни у какой ръчи никакого слога ни убавить, ни приложить. Да есть у нашего государя царя переводчики греческаго языка, и грамотъ умъють, и псалмы въ церкви говорять, и они произносять: да святится, а не: освятится. И вотъ уже осмое столътіе идеть, какъ греческая грамота переложена на русскій языкъ, а никогда не слыхано, чтобы кто говорилъ: да освятится". Лаврентій отвѣчалъ, что ему это казалось все равно и извинялся и въ концъ концовъ восхвалялъ премудрость патріарха Филарета. Очевидно, что съ этими возраженіями московскихъ книжниковъ мы находимся совершенно въ Москвъ XV—XVI въка... Лаврентій не возражаеть дальше, потому, что, ища милостыни, зависълъ отъ своихъ судей. Сохранившеся экземпляры катехизиса не имъють такъ-называемаго выходного листа, гдъ обыкновенно указывалась исторія сочиненія. По замічанію митрополита Макарія, "катехизись, и притомъ въ такомъ обширномъ видъ, въ первый разъ появлялся въ русской церкви и быль напечатань; но, кажется, въ Москвъ, не

Digitized by Google

понимали тогда достаточно высокаго руководственнаго значенія этой книги". Она не была разсмотрівна соборомъ и осталась частнымъ трудомъ одного лица 1).

Такова была первая оффиціальная встрівча московских вкнижниковъ съ западно-русскими: они уже не совсъмъ понимали другъ друга, — были оттенки въ богословскихъ метеніяхъ, въ Москвъ совсёмъ не понимали латинской учености, которая у западнорусскихъ писателей становилась уже привычной литературной манерой, наконецъ въ Москвъ не умъли иной разъ понимать и "литовскаго" языка. Но чемъ дальше, темъ необходиме становились, однако, связи Москвы съ юго-западомъ; собственныхъ силь явно недоставало: изъ Москвы зовуть кіевлянь для ученой работы. Въ 1649 году Арсеній Сухановъ, отправляясь на Востокъ, встрътился на дорогъ съ Епифаніемъ Славинепкимъ и Арсеніемъ Сатановскимъ, ъхавшими по вызову въ Москву. Это была характерная встреча: Суханову въ конце концовъ не удалось утвердить московскаго православія надъ греческимъ, и юго-западные ученые, отправлявшиеся въ Москву, дали новое направленіе московской внижности и были предвестнивами целаго переворота, наступившаго вскоръ въ цъломъ русскомъ просвъщенін; греческія книги, вывезенныя Сухановымъ, должны были послужить уже этому новому направленію. Мы не будемъ останавливаться на дальнъйшихъ подробностяхъ этихъ московскокіевских отношеній; довольно сказать, что чёмь дальше, тёмь эти связи становились сильнее. Между двумя сторонами была несомивно извъстная противоположность: московскіе книжники были самоучки, большіе начетчики въ томъ размёрё, какой быль возможенъ по московскимъ книгамъ, упорные приверженцы преданія и буквы; кіевляне и западно-руссы были меньше знакомы со старымъ русскимъ книжнымъ преданіемъ, которое было прервано историческою судьбою ихъ края; они были ревностные защитники православія, и уже владёли хотя одностороннимъ, но твердо усвоеннымъ школьнымъ образованиемъ и въ силу обоихъ этихъ обстоятельствъ не могли иметь отличавшаго москвитянъ узкаго пристрастія къ буквъ; они не боялись вносить въ внигу то, что пріобрътали изъ свътскаго знанія, говорили объ астрономіи, исторіи, пользовались древней миоологіей и имъ не приходило въ голову, что упоминанія объ астрономіи могуть быть приняты за еллинское волхвованіе и идолослуженіе, о чемъ московскіе люди, напротивъ, не сомнъвались. Это въ сущности забавное

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Макарій, Исторія р. церкви, XI, стр. 47—59.



недоразумъніе повторялось не одинъ разъ и послъ упомянутаго собесъдованія московских грамотьевт съ Лаврентіемъ Зизаніемъ. Вызовъ Епифанія Славинецкаго въ Москву показываль, однако, что въ Москвъ мирелись съ разными нелостатками кіевскихъ ученыхъ изъ-за несомивнной пользы ихъ знанія: двятельность Епифанія, мирнаго и осторожнаго труженика, который умізь приноровляться въ понятіямъ московскихъ книжниковъ, доставила ему репутацію человека ученаго и мудраго. Въ Москве должны были сознавать, что кіевская ученость есть действительно не малая заслуга, что она производила труды, къ которымъ въ Москвъ были бы неспособны. Недовъріе къ ученымъ Малой Россіи, которую въ прежнее время самъ Никонъ считалъ не совсемъ твердой въ православіи, должно было уступить передъ признаніемъ этой заслуги, и уже вскоръ послъ вызова Славинецкаго мы видимъ въ Москвъ другого западно-русскаго дъятеля — гораздо болъе характернаго питомца кіевской учености, который занять уже не одними церковными вопросами и не для нихъ только пришелъ въ Москву, и впервые представляль опыты свътской науки и свътской литературы. Это былъ Симеонъ Полоцкій.

Симеонъ (по монашескому имени, мірское имя неизвъстно) Емельяновичъ Петровскій-Ситніановичъ быль уроженецъ бълорусскій (1629—1680). Біографія его, по обычаю, изв'єстна мало, но несомивнно, что свое образование онъ довершилъ въ кіевской коллегіи, когда въ ней уже въ полной мере восприняты были учебные пріемы іезуитскихъ школъ — съ господствомъ латинскаго языка, сходастическаго богословія, сходастической реторики и пінтики, съ развитіемъ риторства, съ философско-богословскими диспутаціями, съ сочиненіемъ датинскихъ и славянскихъ виршъ и т. п. Симеонъ прозванъ былъ Полоцвимъ по его дальнъйшей школьной деятельности въ Полоцев, откуда онъ и вывхаль въ Москву. Впоследствии враги Симеона называли его ученикомъ іезунтовъ, но его новъйшій біографъ отвергаетъ это показаніе, какъ внушенное враждой: Полоцкій быль православнымъ съ теми оттенвами, какіе вообще отличали западно-русскихъ людей. Кончивъ ученье, Симеонъ 27 летъ принялъ монашество въ Полоциъ и сдълался учителемъ въ тамошнемъ братскомъ училищъ. Въ 1656 царь Алексъй Михайловичъ, проъздомъ къ русскому войску подъ Ригой, быль два раза въ Полоцеъ, и въ одно изъ этихъ посъщеній Симеонъ сдълался лично извъстенъ царю, поднеся ему привътственные "Метры". Въ 1661, Полоцкъ былъ занятъ поляками; положение приверженцевъ русской власти становилось небезопаснымъ и въ вонцъ 1663 или въ началъ 1664 Симеонъ оставилъ

Digitized by Google

Полоцев и свою школу и вывхаль въ Москву, запасшись рекомендаціей своего учителя по Кіеву, Лазаря Барановича, къ находившемуся тогда въ Москвъ Пансію Лигариду, митрополиту газскому. Этотъ последній, питомець латинской ісзуитской школы, большой знатокъ церковныхь дёль, человёкъ, не забывавшій своихъ выгодъ, пользовался тогда въ Москвъ большимъ почетомъ, но не зналъ русскаго языка, и потому, въроятно, радъ былъ знакомству съ Симеономъ, который по образованію быль въ нему ближе, чёмъ московскіе книжники, и могъ послужить ему знаніемъ русскаго языка. Уже вскоръ Симеону дъйствительно пришлось быть переводчикомъ интимной латинской бумаги Паисія, въ присутствін самого царя. Въ началь 1665 года онъ напомниль о себь стихотворнымъ "благопривътствованіемъ" по поводу рожденія царевича Симеона. "Такимъ образомъ, — говоритъ г. Майковъ, — впервые появился въ стънахъ царскаго дворца придворный стихотворецъ, и самая новость этого занимательнаго и пріятнаго явленія не могла не располагать въ его пользу... и дъйствительно, около этого времени Симеонъ сталъ въ близкія отношенія къ царскому двору, и прежде всего это выразилось тымь, что онъ поступиль на дворцовое содержание". Но еще ранъе Симеонъ по царскому указу началъ преподавание латинскаго языка въ Спасскомъ монастыръ за Иконнымъ рядомъ (или Заиконоспасскомъ), гдъ онъ жилъ, и первыми ученивами его были молодые подъячіе изъ тайнаго приказа. Царь благоволиль къ школъ, которая была первымъ началомъ церковнаго образованія по образцу латинскихъ богословскихъ шволъ — въ противоположность существовавшей тогда Чудовской школъ, гдъ учили по-гречески, практическимъ изученіемъ текстовъ и переводами.

Въ 1666, Симеонъ Полоцкій снова является дъйствующимъ лицомъ и находитъ новыхъ покровителей въ восточныхъ патріархахъ, александрійскомъ Паисіи и антіохійскомъ Макаріи, которые вызваны были въ Москву по дълу Никона и для сужденія о расколъ. Симеонъ явился въ нимъ на поклонъ и въроятно объяснилъ имъ, въ какомъ дълъ онъ нуждался бы въ ихъ помощи; они поручили ему произнести отъ лица ихъ слово въ день Рождества Христова, и онъ посвятилъ это слово убъжденію царя и духовныхъ властей въ необходимости "взыскати премудрости", указывалъ на оскудъніе въ Россіи греческаго языка, который, однако, изучается даже западными неправославными народами, призывалъ царя "училища такъ греческая, яко славянская и иныя назидати, спудеовъ милостію его и благодатію умножати, учители благоискусныя взыскати, всъхъ же честьми

на трудолюбіе поощряти"; о чемъ еще раньше говориль царю Пансій Лигариль, указывая въ своей запискъ о расколъ на училища, какъ на лучшее средство его уничтоженія. Вскор'в Симеонъ долженъ былъ примънить свое литературное искусство къ первому обширному труду по тому же расколу. Въ началъ 1666 года двое изъ наиболъе упорныхъ защитниковъ старой въры, суздальскій попъ Никита и романовскій Лазарь, подали царю челобитныя противъ нововведеній Никона и въ особенности противъ изданной имъ Скрижали 1656 года. По волѣ царя и собора, опровержение этихъ писаній, заключавшихъ первое изложеніе раскольничьихъ требованій, поручено было Паисію Лигариду, и его сочинение, — написанное въроятно по-латыни, было переведено Симеономъ Полоцкимъ; но потомъ соборъ счелъ нужнымь составить и издать въ свёть особую книгу въ обличеніе Никиты и Лазаря, а съ ними и всего раскола. Эта работа опять поручена была Симеону, который скоро ее кончилъ, воспользовавшись предшествующимъ трудомъ Лигарида. Между прочимъ, царь поручилъ Симеону увъщаніе самого протопопа Аввакума, находившагося тогда въ Москвъ; по характеру протопопа можно представить себъ, что увъщание не могло имъть никакого успъха. Самъ протопопъ записалъ объ этой бесъдъ: "зъло было стязаніе много: разошлися яко цьяни; не могь и повсть посл'в крику". Симеонъ могь оцівнить въ своемъ противників и жарактеръ, и сильный умъ, которому, однако, недоставало науки; о послъднемъ онъ и сказалъ своему противнику; Аввакумъ на это плюнулъ и отвътилъ: "сердитъ я есмь на діавола, воюющаго въ васъ, понеже со діаволомъ исповъдуещи едину въру и глаголеши, яко Христосъ царствуетъ несовершенно; равно и со діаволомъ и со еллины испов'єдуещи въ своей мірь". Книга Симеона Полопкаго была отпечатана въ мав 7174 года по старому счету, подъ длиннымъ витіеватымъ заглавіемъ, и издана отъ имени царя и собора. Въ этомъ сочиненіи ярко выразилась литературная школа Симеона. Вмъсто простого указанія на содержаніе книги, ей дано вычурное заглавіе, гдѣ "Жевлъ правленія" означаеть жезль архіерейскій; на этомъ названія по реторическимъ пріемамъ построено объясненіе церковной власти, которая должна утверждать правильно върующихъ и казнить жестоковыйных волковъ. Въ сочиненіяхъ раскольниковъ, --- впрочемъ, по давнему обычаю старинныхъ московскихъ книжниковъ, -- было слишкомъ много мелочного, важное смъшивалось съ неважнымъ, догматическое съ обрядовымъ, приводились иногда сомнительные авторитеты, бывало простое непонимание языка, и

Симеонъ, какъ человъкъ ученый, въ этихъ случаяхъ стоялъ, конечно, выше своихъ противниковъ и вообще смотритъ на нихъ свысока, какъ на самоччекъ, незнакомыхъ съ реторикой, діалектикой и богословіемъ, даже самой грамматикой. Въ своихъ обличеніяхъ онъ не останавливается передъ грубыми ругательствами (напр., Никита есть свинья, попирающая бисеръ, гнусный вепрь въ первовномъ вертоградъ, и т. п.), но мы видъли раньше, что въ этомъ онъ имълъ уже своихъ предшественниковъ между московскими писателями: ему не уступалъ Іосифъ Волоцкій, а въ то самое время протопопъ Аввакумъ. Симеонъ грозилъ своимъ противникамъ не только проклятіемъ церкви, но и вверженіемъ въ руки діавола-какъ протопопъ Аввакумъ считалъ Нивона и его приверженцевъ слугами того же діавола.

Еще въ Полоцев, собирансь вхать въ Москву, Симеонъ заботился о томъ, чтобы ближе изучить ту форму славянскаго языка, какая господствовала въ московскихъ книгахъ; онъ познавомился теперь со старой московской письменностью, и книга его снабжена обильными питатами изъ восточныхъ отповъ цереви; но сказалась и кіевская школа: онъ вносить подробности изъ свътской науки (средневъкового схоластическаго происхожденія); кавъ думаеть его біографъ, Симеонъ пользовался библіей не въ славянскомъ, а въ латинскомъ текств 1), и даже внесъ некоторыя подробности догматическія, совпадающія не съ восточнымъ, а съ западнымъ ученіемъ (напр., о сопричастіи Пресвятой Дѣвы первородному грѣху, и о времени пресуществленія святыхъ даровъ въ тело и кровь Христову). Въ результате внига Симеона Полоцкаго, несмотря на свою пространность, оставляла неблагопріятное впечатлівніе, какъ різкостью тона и непривычнымъ хитросплетеннымъ изложениемъ, тавъ и оттънвами латинсваго ученія; сами расвольники говорили послів, что Симеонъ не опровергнуль и пятой доли ихъ возраженій, — действительно, Симеонъ не исчерпалъ и того, что было говорено противъ Никиты въ соборномъ дъяніи 1666 года. На соборъ было нъсколько лицъ, расположенныхъ къ Полоцкому, напр. Паисій Лигаридъ и Лазарь Барановичъ, и въроятно имъ Полоцкій обязанъ соборнымъ одобреніемъ, гдъ "Жезлъ правленія" признавался "изъ чистаго серебра Божія слова, и отъ священныхъ писаній и правильныхъ винословій сооруженнымъ " 3). Произошла, однако,



<sup>1)</sup> Майковъ, "Очерки", стр. 34, съ указаніемъ на статью Нильскаго, о "Жезлів правленія" въ "Христіанскомъ Чтеніи", 1860, часть II.

2) Діянія собора 1666—1667 года поміншены въ "Дополненіяхъ къ Актамъ Историческимъ", т. V, стр. 489—510.

немалая неловкость, когда въ книгъ Полоцкаго, изданной отъ имени собора, оказались упомянутыя неправославныя подробности: онъ были замъчены московскими книжниками и впослъдствіи навлекли на автора суровыя обвиненія" 1).

Во второй половинъ 1667 года Симеонъ назначенъ былъ учителемъ старшаго царскаго сына, царевича Алексвя: при объявленіи царевича насл'ядникомъ престола, онъ присутствоваль за торжественнымъ столомъ въ царскихъ палатахъ, произнесъ при этомъ поздравительную рёчь, а потомъ сочинилъ для своего ученика стихотворныя привътствія, которыя паревичь должень быль сказать наизусть царю, цариць и одной изъ царевенъ, своей теткъ. По смерти царевича Алексън, Симеонъ сдълалси наставникомъ его брата Өедора (впоследствін царя); онъ имель вліяніе на образование царевны Софы; въ 1679, вогда пришло время учить царевича Петра, Полоцкому порученъ былъ надзоръ за его обучениемъ, и подъ его наблюдениемъ изданъ былъ особый букварь, гдв помещены были стихотворныя "приветства" въ роде техъ, какія Полоцкій сочиняль для царевича Алексея. Парскимъ дътямъ онъ преподаваль тъ же предметы, какимъ обучаль въ Спасской шволь. Это были латинскій языкъ, пінтика, реторика и богословіе. Царевичъ Алексви особенно отличался въ латыни, а Өедоръ въ русскомъ стихотворствъ. Весьма въроятно, что съ этимъ обученіемъ царскихъ дітей связаны и півоторыя сочиненія Симеона Полоцкаго, приноровленныя къ учебной пъли, какъ, напр., "Вертоградъ Многоцвътный", большой сборникъ стихотвореній въ алфавитномъ порядкъ заглавій на разнообразныя дидактическія темы. Соборъ 1667 года указываль, между прочимь, необходимость церковной проповёди, которая давно пришла въ Москвъ въ упадовъ и замънялась обывновенно чтеніемъ поученій отцовъ церкви: Симеонъ Полоцкій, учившійся риторству въ кіевской коллегіи, сделался какъ бы оффиціальнымъ придворнымъ проповъдникомъ; въ то же время онъ постоянно воспъваль въ стихахъ всякія замічательныя событія въ царской семью. Уже вскорь, въ конць шестидесятых годовь, онъ считался человъвомъ вліятельнымъ при дворъ, и віевскіе ученые обращаются къ нему съ своими просыбами: при его содъйствіи одобрена была патріархомъ Іоасафомъ книга Инновентія Гизеля "Миръ съ Богомъ", хотя въ ней опять нашлись догматическія подробности,

<sup>1)</sup> Чудовскій монахъ Евенмій, любимий ученивъ Епифанія Славинецваго и великій книжный трудолюбець, осуждаль Симеона, что иное онъ написалъ "противно мысли святыя восточныя церкви, не четъ греческихъ книгъ (не бо знаше что греческаго писанія), но четъ латинскія токмо книги и оттуда таковую мысль написа".



которыя въ Москвъ считали неправильными; Лазарь Барановичъ хлопоталъ черезъ него о напечатаніи въ Москвъ книги своей "Трубы Словесъ", что, впрочемъ, не состоялось.

Положеніе Симеона Полоцкаго при двор'в установилось прочно и стало еще значительные при новомъ цары, его питомцы, Оедоры Алексвевичв. Онъ могь свободно предаться писательской двятельности, которая направилась въ области, знакомыя ему по его ученому образованію, составляла для Москвы нічто совсёмь новое, вызвала въ московскихъ книжникахъ не малое недовольство, а наконецъ, по его смерти, строгое осуждение. Симеонъ писаль много прозой и стихами въ церковномъ и свътскомъ направленін, перевелъ нъсколько латинскихъ книгъ. Нъсколько внигъ церковнаго содержанія: "Житіе и ученіе Христа Господа и Бога нашего", "Вънецъ въры касолическія" и "Книга крат-кихъ вопросовъ и отвътовъ катехизическихъ", представлявшія какъ бы цъльное изложение христіанскаго ученія, какъ полагають, могли быть составлены для его преподаванія въ царской семьв. Главною изъ этихъ внигъ былъ "Ввнецъ", который онъ сплеталь "изъ различныхъ цветовъ богословскихъ и прочихъ", чтобы служить "душамъ върныхъ, яво дъвамъ Жениха Небеснаго, во украшеніе и во воню благоуханія духовнаго". Положивъ въ основаніе апостольскій символъ віры, Симеонъ старается дать последовательное объяснение важдаго изъ членовъ символа въ изложеніи, которое онъ хотель сделать легкимъ и общедоступнымъ по всемъ правиламъ привычной ему реторики. Вліяніе кіевской школы сказалось и въ самой постановкъ книги; напр., онъ основаль ее вмёсто общепринятаго Никейскаго символа именно на апостольскомъ символъ, который въ восточной церкви, по его собственнымъ словамъ, былъ "мало въдомъ", а въ западной церкви "всякому возрасту извъстенъ", — что было возможно съ точки зрвнія католическаго богословія, но казалось необычнымъ и неправильнымъ въ богословскомъ учении православномъ; въ подборѣ богословскихъ источниковъ и авторитетовъ очевидно вліяніе знакомой ему по школ'в католической теологіи: онъ пользуется, напр., иногда латинскою Вульгатою вмёсто славянской и греческой библін; ссылаясь на отцовъ церкви, въ особенности цитируетъ Іеронима и Августина, средневъковыхъ католическихъ богослововъ и церковныхъ писателей, напр.: Рабана Мавра, Ансельма Кентерберійскаго, "доктора евангелическаго и христіаннъйшаго" Жерсона, и даже новъйшихъ, особенно іезуита Беллярмина, въ тъ времена великаго авторитета въ католическомъ мірѣ, -- причемъ рѣдко дѣлаетъ возраженія противъ католическихъ теологовъ и относится къ датинскимъ ученіямъ съ нѣкоторою уклончивостью. По обычаю времени онъ даеть мѣсто и сказаніямъ аповрифическимъ, которыя были въ ходу у самихъ русскихъ богослововъ, но приводить ихъ не изъ славянскихъ, а изъ латинскихъ источниковъ; по обычаю своей школы, Симеонъ вводить въ свое богословіе и тѣ странныя умствованія, какія такъ любила средневъковая схоластика. Вотъ нъсколько примъровъ, собранныхъ его біографомъ: "Въ разсужденіи о созданіи человъва Симеонъ, сказавъ, что люди, еслибы не согръщили, жели бы въ раю, предлагаеть вопросъ: какъ могло бы тамъ виъститься все человъчество, - и отвъчаеть: одни бы изъ людей нарождались, а другіе умирали бы, и умирающіе были бы уносимы на небо. Далье опять вопросъ: были ли бы люди, въ такомъ случав, наги, -- и отвътъ: да, но безъ стыдънія и срама. Въ разсуждени о благовъсти встръчаемъ такой вопросъ: къ какому чину ангельскому принадлежалъ Гавріилъ? На него отвътъ таковъ: многіе считаютъ Гавріила во второмъ чинъ, архангельскомъ, ибо служение архангеловъ въ томъ и состоитъ, чтобы благовъстить людямъ; но върнъе, что благовъстникъ былъ изъ начальных вангеловъ, такъ какъ и соблазнитель Евы былъ того же чина. Въ разсуждении "о имущихъ судитися" на страшномъ судъ Симеонъ спрашиваетъ: будутъ ли у судимыхъ заступники и отглагольники (то-есть адвоваты)? Отвътъ: будутъ; каждому человъку — совъсть его. Въ разсуждении "о возстании тълесъ" авторъ задаетъ себъ еще болье странный вопросъ: въ комъ возстанеть ребро Адамово-въ немъ ли самомъ, или въ Евъ? Отвътъ дается въ такой формъ: "Ребро во Адамъ не бяше ради совершенства лица его, но ради размноженія вида, --- того ради не возстанеть въ немъ, но въ Евъ, яко и съмя не возстанеть въ отцъ, но въ чадъ, отъ съмене зачатомъ во образъ плоти". Въ томъ же разсуждении объясняется, что при возстании мертвыхъ человъкъ воскреснетъ "со всъми уды своими": даже и кишки "воскреснуть, но не гноемъ смраднымъ наполнены, но преизрядными влагами", и власы, и ногти возстануть" 1) и т. д.

По тому же образцу своей школы Полоцкій вводиль въ свое изложеніе свътскія, схоластическія и мнимо-научныя, свъдънія. Опровергая многобожіе, онъ упоминаеть, что Гезіодъ насчитываль 30.000 боговъ; по поводу Рождества Христова онъ говорить, что о немъ пророчествовали двънадцать языческихъ сивилъ, — прорицанія которыхъ передъ тъмъ были приведены

<sup>1) &</sup>quot;Очерки", стр. 61. ист. р. лит. 11.

въ стихахъ въ книгъ Іоанникія Галятовскаго "Небо Новое" (Львовъ, 1665). Въ разсуждении о небъ и землъ Симеонъ изложилъ свои понятія объ устройствъ міра, руководясь Іоанномъ Ламаскинымъ, а также и средневъковой схоластической астрологіей. Эти космологическія понятія по среднев ковому нелівць, но въ то же время хотъли быть точными. "Видимый міръ состоить изъ естества небесь и естества стихійнаго. Небеса троякія: сперва-небо эмпирейское, самое высшее и неподвижное, престоль всемогущаго Бога, пространствомъ въ 10.314 темъ или 85.710 миль (пятиверстныхъ); затъмъ-небо кристальное, одинъ изъ поясовъ котораго движется съ неизреченною скоростью и движеть прочія небеса съ востока на западь; третій слой небесь-твердь, на которой водружены зв'язды и планеты... Звёзды движутся виёстё съ твердью; веществомъ оне чисты, образомъ круглы, по количеству многочисленны, по виду кажутся малы, производять вёдро и ненастье. Нижайшія изъ звіздъ планеты, сиръчь блудящія, ибо онъ ходять то по одному пути со звъздами, то по противоположному. Малъйшая изъ звъздъ въ 80 разъ, а солнце въ 166 разъ болъе земли, луна же въ 30 менъе ен. Всякій часъ солнце проходить 7.160 миль". Земля ниже всъхъ другихъ стихій и окружена ими и составляеть "всего міра кентръ", внутри содержить адъ и терзается "трусомъ", т.-е. землетрясеніями, отъ заключенныхъ въ ней духовъ. Центръ земли имъеть отъ Бога естественную силу, чтобы она по своей тяготъ оставалась на въки недвижимой.

Катихизическіе вопросы и отв'яты Полоцкаго между прочимъ любопытны н'якоторыми указаніями на черты современныхъ нравовъ; въ ихъ нравоученіяхъ, напр., въ мелочной классификаціи гр'яховъ, находятъ сходство съ казуистикой іезуитской морали 1), но должно сказать, что прим'яры подобнаго рода находятся и въ требникахъ греческаго происхожденія.

Многочисленныя проповъди Полоцкаго (болъе двухъ сотъ), написанныя на разные церковные праздники, на дни святыхъ, которые праздновались въ царскомъ семействъ, и на нъкоторыя особенныя событія того времени, составили два большихъ сборника: "Объдъ душевный" и "Вечерю душевную", которые изданы были только по его смерти (1681—1683). Если схоластическіе пріемы писательства выказались уже въ богословскихъ сочиненіяхъ Полоцкаго, то въ проповъдяхъ для этого было еще болъе простора. По самому существу западно-русской школы,

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 70 -72.

предназначенной стать противовъсомъ католическому вліянію, проповъдь должна быда занять въ ней очень важное мъсто. Реторика, преподаваемая въ юго-западной школь, доставляла пълую теорію писанія пропов'ядей, а одинъ изъ кіевскихъ ученыхъ, именно Іоанникій Галятовскій, даже напечаталь подробное руководство 1); и эта теорія обильно выполнялась на практивъ, потому что проповёдь, совсёмъ замолкшая въ Москве, на юго-западъ очень распространилась по католическому примъру 2). Для составленія пропов'єди даны были весьма обстоятельныя наставленія, взятыя, какъ и вся теорія, изъ схоластическихъ латинскихъ учебниковъ: какъ выбрать тему, какъ развивать ее съ помощію реторическихъ пріемовъ, какъ надо читать, кром'в писанія и отцовъ церкви, также "гисторіи и кроники" о различныхъ событіяхь, читать книги о звіряхь, рыбахь, птицахь, деревахь, вамняхъ и т. д., чтобы ихъ свойства применять къ тому предмету, о воторомъ говорится въ проповъди. При соблюдении этихъ наставленій сочиненіе пропов'яди становилось д'вломъ очень легвимъ, и сами наставниви указывали, что этимъ способомъ можно нридумать много матерій для пропов'яданія: это было механическое исполнение реторической задачи, для котораго не требовалось ни серьезной мысли, ни возбужденія чувства. Пропов'єди Симеона Полоцкаго и составлялись по этимъ правиламъ и давали ему случай выказать свою ученость. По правиламъ составлялся плянь проповёди и выполнялись ен подробности: онь въ изобиліи цитируєть Библію и отдовъ церкви, упоминаєть о писателяхъ греческихъ, приводить примъры изъ греческой и римсвой исторіи и изъ минологическихъ сказаній, наконецъ изъ естественной исторіи, которую зналь по среднев'вковымь схоластическимъ источникамъ, напр., но знаменитому Альберту Великому: этоть писатель XIII выка представлялся ему, въ концъ XVII стольтія, премудрымъ знатокомъ тайнъ естества. Для подобныхъ цитатъ существовали еще съ среднихъ въковъ особенные сборники "примъровъ", которые набирались изъ исторіи, легенды и новеллы (какъ нъмецкіе bîspel и позднъйшіе русскіе "приклады"), сборники баснословныхъ и анекдотическихъ свъдвній по естественной исторіи (вавъ среднев'я вовые бестіаріи, "физіологи") и т. п. Наконецъ теорія рекомендовала чтеніе проповъдей другихъ писателей: подобныхъ сборнивовъ было множе-

Digitized by 2300QC

<sup>1) &</sup>quot;Наука короткая албо способъ зложеня казаня", при сборникѣ его проповъ-

<sup>7) &</sup>quot;Паука короткал алоо спосооб зложена вазана, при соорных ето проповъдей подъ названіемъ: "Ключъ разумънія". Кіевъ, 1659, и др. изданія.

1) Проповъдь уже не называлась здёсь по старинному словомъ или поученіемъ, а по-польски казаньемъ, а проповъдникъ также по-польски назывался "казнодъй" (kaznodzeja); и еще у Фонъ-Визина употреблено это слово въ формъ "кознодъй".

ство въ католической литературв, и въ проповъдяхъ Симеона Полоцкаго указываютъ вліяніе этихъ образцовъ 1). У Симеона Полоцкаго есть между прочимъ проповъди въ похвалу русскимъ святымъ: но онъ лишены какого-либо историческаго и реальнаго содержанія и опять состоятъ всего болье изъ реторическихъ упражненій. Біографъ его замъчаетъ, что при печатаніи надгробныхъ проповъдей Симеонъ намъренно исключалъ изъ нихъ то, что прямо относилось къ данному лицу, и это могло объясняться тъмъ, что онъ хотълъ сдълать свои проповъди общимъ образцомъ, которымъ могли бы пользоваться другіе проповъдники,—какъ то дълалъ между прочимъ и Галятовскій.

Въ проповъдяхъ нравоучительнаго характера Симеонъ Полодкій не могь, конечно, не коснуться современнаго быта. Въроятно изъ осторожности онъ опасался говорить опредъленнъе и затрогивать высшіе классы общества, но въ техъ общихъ обличеніяхъ, какимъ онъ даетъ мъсто, встрвчаются подробности, не лишенныя интереса. Онъ вооружается противъ народныхъ суевърій, поганскихъ обычаевъ, бъсовскихъ пъсенъ, какъ это бывало изстари; вооружается противъ нарушеній христіанскаго благочестія, но въ особенности противъ того зла, которымъ страдала тогда русская церковная жизнь, когда люди необразованные брались толковать священное писаніе и производили расколь. Онъ негодуеть также на недостатокъ церковнаго ученія: "Веліемъ нерадвніемъ священниковъ и всеконечнымъ ихъ небреженіемь о чадахь духовныхь, — говорить онь, — премногіе несмысленные люди, какъ безсловесныя овцы, заблудилися отъ пути праваго житія и въ пропасть погибельной жизни уклонились. Многіе нелъпыми ръчами и непристойными бесъдами терзаютъ единство церкви... Многіе невъжды, никогда и нигдъ не учившіеся, дерзають учителями называться... Не учители то, а мучители... Оттого умножались въ людяхъ злоба, преуспъло лукавство, волхвованіе, чарод'виство, разбой, татьба, убійства, пьянство, нелъпыя игры, грабежи, хищенія и тому подобное, напоследовъ, возстаніе противъ властей. А виною тому всего более отцовъ духовныхъ неискусство и нерадъніе: не поучають и не наставляють чадъ своихъ духовныхъ" 2). Эти обличенія видимо стояли въ связи съ постановленіями собора 1666—1667 года,

Еще новымъ отраженіемъ кіевской школы было у Симеона Полоцкаго неутомимое стихотворство. Пінтика была однимъ изъ основныхъ предметовъ преподаванія въ юго-западныхъ школахъ,

<sup>1) &</sup>quot;Очерки", стр. 84—85. 2) Тамъ же, стр. 90—91.

и преподаваніе сопровождалось практическими упражненіями, какъ и въ реторикъ. Образцомъ служило опять безконечное школьное стихотворство, которое велось на западъ непрерывно отъ латинской поэзіи средних в вковь и въ перковной школь направилось въ особенности на предметы цервовные и дидактическіе. Такъ было и здесь: передагались въ стихи датинские первовные гимны и писались свои собственные, сочинялись хвалебныя оды и разныя стихотворенія на случай; стихи, "вирши", получили латинское название въ польской передълкъ: они имъли "краесогласіе", т.-е. риему, и писались темъ смещаннымъ языкомъ, какой вообще господствоваль въ юго-западной внижности, гдв на церковно-славянскую основу налегали болбе или менбе тяжелые слои язывовъ малорусскаго или белорусскаго, а затемъ польскаго и латинскаго. Какъ мы упоминали, Симеонъ чувствоваль, что этотъ языкъ будетъ непригоденъ въ Москвъ, и заранъе старался исправить свой стиль изучениемъ московскаго церковно-славянскаго языка; но онъ никогда не могъ вполнъ освободиться отъ прежняго привычнаго языка. Если такое школьное стихотворство вообще не могло объщать особыхъ поэтическихъ достоинствъ, то не было ихъ и въ твореніяхъ Полоцкаго, когда притомъ онъ быль лишенъ какого-либо вдохновенія и вкуса. Получавшаяся этимъ путемъ поэзія была довольно ужасна: лишенная всякаго поэтическаго порыва, она говорила языкомъ церковно-польскаго склада, поражающимъ своей неуклюжестью. Но взамънъ Симеонъ Полоцкій отличался чрезвычайнымъ обиліемъ своего стихотворства: первымъ извъстнымъ произведеніемъ его на этомъ поприщъ были упомянутые "Метры" въ честь царя Алексъя Михаловича; послъднее стихотвореніе "Философія" было написано имъ за два дня до смерти. На этомъ пространствъ нацисано множество стихотвореній, которыя были имъ собраны въ "Вертоградъ Много-цвътномъ" и въ "Риемологіонъ". Здъсь были образчики всъхъ родовъ швольнаго стихотворства: стихотворенія церковнаго содержанія, дидавтическія, хвалебныя, переложенія псалтири, правоученія съ подтвержденіями изъ ходячихъ легендъ и новеллъ "Великаго Зерцала" и подобныхъ сборниковъ, и разнаго рода мелкія стихотворенія. Несмотря, однако, на всю грубость формы, на школьную сухость содержанія, это стихотворство нравилось. Предпринявъ стихотворное переложение псалтири, Симеонъ Полоцкій замівчаеть, что побужденіемь кь этому труду быль для него примъръ иностранныхъ писателей, а также и то, что, по словамъ его, и въ Бълой, и въ Малой Россіи, и въ самой Мосвев многіе полюбили "сладвое и согласное пеніе польскія псал-

тыри, стиховно преложенныя", и поють польскіе псалмы, "мало или ничтоже знающе и точію оть сладости пінія увеселяющеся духовнів". Надо думать, что нравились и вирши Полоцваго, и это могло поощрять его въ стихотворствів. По складу своего образованія Полоцвій не могь особенно сочувствовать московскому быту, и віроятно это вмістів съ школьнымъ приміромъ далоему поводъ внести въ свое стихотвореніе и сатиру. Содержаніе ен вращается въ общихъ темахъ нравоученія, но въ нівоторыхъслучаяхъ его сатира представляеть отголоски именно русской жизни: таковы, напр., обличенія, направленныя на недостатки церковнаго быта, на безчинные нравы иноковъ, на нев'яжественное суемудріе, ведущее въ расколамъ, и т. п.

Наконецъ, Симеонъ является писателемъ драматическимъ. Имъ написаны были двъ театральныя пьесы. Одна изъ нихъ: "Комедія о Навуходоносоръ царъ, о тълъ злать и о тріехъ отроцьхъ въ пещи не сожженныхъ", примыкаетъ къ извъстному обряду пещнаго дъйства, которое тогда еще исполнялось въ церкви при архіерейскомъ служеніи передъ Рождествомъ и, можетъ быть, казалось Симеону слишкомъ неискуснымъ: онъ, какъслъдуетъ, написалъ свою пьесу въ стихахъ и расширилъ обстановку дъйствія. Другая пьеса была "Комедія притчи о Блудномъсынъ", которая повидимому имъла въ свое время большой успъхъ, потому что въ 1865 году, уже по смерти Полоцкаго, была издана съ многочисленными картинками 1). Это драматическое авторство было, конечно, въ связи съ тъмъ, что въ концъ царствованія Алексъя Михайловича драматическія представленія стали даваться и въ царскихъ палатахъ и очень полюбились царю.

Наконецъ, въ послѣдніе годы жизни Симеонъ не мало переводилъ съ латинскаго: таковы были переводы сочиненій противъ іудеевъ, о сарацинскомъ законѣ, о Магометѣ—послѣднее могло имѣть интересъ въ виду начавшейся тогда войны съ Турціей. На основаніи латинскихъ сочиненій онъ составилъ нѣсколько бесѣдъ о различныхъ церковныхъ предметахъ, и нѣкоторыя изъ нихъ направлены въ особенности противъ протестантовъ, въ виду того, что въ то время въ Москвѣ поселилось много иноземцевъ, и потому опасались распространенія протестантскихъ мнѣній.

Въ последніе годы своей деятельности Симеонъ Полоцкій за-

<sup>&#</sup>x27;) Она была издана потомъ нъсколько разъ: въ "Древней Россійской Вивліоенкъ", въ собраніи "Русскихъ драматическихъ произведеній" Тихонравова и наконецъ въ "Русскихъ народнихъ картинкахъ" Д. А. Ровинскаго (III, стр. 8—38; IV, стр. 520—522 и въ атласъ).

думаль собрать и издать свои многочисленные труды. Пользуясь особенной благосилонностью царя, онь могь наконець действовать довольно самостоятельно и, напр., печатать книги лишь по собственному усмотренію, только съ номинальнымь благословеніемъ натріарха (обыкновенно необходимымъ), который не хотълъ вступать въ споры съ царскимъ любимцемъ. Для этихъ изданій служила особая типографін, воторую Симеону удалось завести при дворъ, — какъ тогда говорилось, "на Верху". При содъйствіи своего ученика и любимца, Сильвестра Медвъдева, онъ приготовилъ въ печати свои сочиненія, а также другія вниги, и въ 1679 году вышель букварь, назначенный очевидно для царевича Петра; въ слъдующемъ году вышла риомованная псалтирь, а по смерти его изданы были "Объдъ Душевный" и "Вечеря Душевная", изданъ быль, кром'в того, "Тестаменть Василія, царя греческаго, сыну своему Льву Философу" и издана (во второмъ славянскомъ текстъ) "Исторія или пов'єсть о житін преподобнаго Варлаама и о Іоасаф'є. царевичь Индъйскомъ". Стихотворные сборники изданы не были, и до настоящаго времени изъ нихъ напечатаны были отрывки. Полагають, наконець, что Симеону Полопкому могло принадлежать составленіе плана Славяно-греко-латинской академіи, который быль въ рукахъ Сильвестра Медведева и въ 1685 году быль поднесенъ имъ на утверждение паревны Софыи 1).

Симеонъ Полоцкій умеръ въ августѣ 1680 года и похороненъ былъ въ трапезѣ Заиконоспасскаго монастыря. По царскому приказу Сильвестръ Медвѣдевъ долженъ былъ сочинить эпитафію и написалъ ихъ 14, но всѣ онѣ не правились Өедору Алексѣевичу, и только 15-ая, изъ 24 двустишій, удостоилась царскаго одобренія и вырѣзана была золотыми буквами на двухъ каменныхъ доскахъ, которыя и были поставлены надъ гробомъ Симеона.

Такова была въ немногихъ словахъ жизнь и литературная дъятельность Симеона Полоцкаго. Это былъ первый изъ кіевскихъ ученыхъ, который явился въ Москву и дъйствовалъ тамъ въ духъ своей школы. Правда, и ранъе кіевскіе ученые бывали въ Москвъ и, напр., Епифаній Славинецкій лишь немногимъ предварилъ его и дъйствовалъ еще при немъ въ Москвъ; но Епифаній работалъ въ другой области, былъ человъкъ менъе подвижнаго характера и примънилъ свои знанія къ непосредственнымъ задачамъ московской книжности; повидимому и свойство его учености было нъсколько иное; онъ былъ знатокъ греческаго языка и у него, благодаря греческой начитанности, не

 $\mathsf{Digitized} \; \mathsf{by} \; Google$ 

<sup>1)</sup> Майковъ, "Очерки", стр. 155.

было латинскихъ крайностей, какъ у Полоцкаго. Мы упоминали, что этихъ писателей хотъли противопоставить, какъ представителей двухъ разныхъ эпохъ и характеровъ юго-западной школы, именно до и послъ вліянія коллегіи Петра Могилы; но выше мы приводили примеръ, что латинскій характеръ юго-западнаго образованія сказался гораздо ранье Петра Могилы и видьли это на примъръ книгъ Кирилла Транквилліона и Лаврентія Зизанія. Но въ Москвъ при Симеонъ Полоцкомъ дъйствительно обозначились двв школы; одна — "греческаго ученія", въ Чудовомъ монастыръ, гдъ преобладало московское консервативное направленіе, отчасти подкръпляемое изученіемъ греческихъ писаній и гдѣ ученикомъ Епифанія быль въ особенности инокъ Евенмій; другая— "латинскаго ученія", въ Заиконоспасской школь, не долго веденной Симеономъ Полоцвимъ, и гдъ онъ успълъ воспитать ревностнаго ученика въ Сильвестръ Медвъдевъ. Объ стороны сходились въ одномъ — въ осуждени того безпорядочнаго движенія, которое выразилось расколомъ, но затъмъ онъ могли относиться другь въ другу только враждебно: Чудовская школа, на консервативной почвъ старой русской книжности и обычая, не могла одобрять ни догматическихъ отклоненій Симеона Полоцкаго, которыя пристали въ нему, быть можеть, полусознательно, изъ его латинскаго чтенія, ни самой схоластической реторики, которая была въ Москвъ совсъмъ непривычна. Патріархъ Іоасафъ, при которомъ Симеонъ прибыль въ Москву, быль къ нему расположенъ, но вскоръ умеръ (1673); Питиримъ оставался на патріаршемъ престолъ не долго, а преемникъ его Іоакимъ, напротивъ, относился въ Симеону Полоцкому прямо враждебно. При Іоасафъ Симеонъ могъ исполнять такія довъреннын порученія, какимъ было составление книги "Жезлъ правления", изданной отъ лица собора; Іоакимъ только терпълъ его, благодаря его близости въ царскому двору, а впоследствіи строго осуждаль. Но болъе или менъе явное несогласіе съ Чудовской школой свазалось очень рано. По мивнію біографа, разногласіе Епифанія Славинецкаго и Симеона, весьма серьезное, не обратилось въ личный раздоръ только потому, что оба кіевлянина были люди осторожные и оба дорожили своимъ положениемъ. Когда вышелъ въ свътъ "Жезлъ", то въ Чудовской школъ замътили уже находившіяся въ немъ догматическія отклоненія отъ православія. Однажды, еще въ 1673 году, при патріарх в Питирим в, между Епифаніем в и Симеономъ произошло преніе по этому поводу и первый указаль причину этихъ отклоненій въ томъ, что кіевляне не изучають греческого языка и читають только латинскія книги. Это

преніе не им'єло дальнівших в посл'єдствій, и по смерти Славинецеаго, въ 1674. Симеонъ написалъ въ память его нъсколько хвалебныхъ эпитафій. Гораздо болье враждебно держался относительно Симеона упомянутый Евонмій, изъ кружка котораго, по мнѣнію біографа, пущенъ быль и самый слухъ о томъ, что Симеонъ быль воспитанникомъ іезуитовъ. Въ сохранившихся рукописяхъ Евоимія находятся строгія осужденія мивній Симеона. высказанныхъ въ "Вънцъ Въры": Евоимій находить здъсь разныя "ереси латинскія и лутерскія" и смется надъ схоластическими вымыслами, какіе находятся въ этой книгъ. "Есть въ этой книгь, -- говорить Евоимій, -- басноповъданія о количествъ и качествъ круговъ небесныхъ и о мърахъ разстоянія между ними... Но, повъдая сіи мъры и числа, не сказалъ сочинитель, сколько лёть сатана, низверженный съ небеси, летёль въ бездну; знающему тъ небесныя мъры и разстоянія, слъдовало бы знать и поведать и о семъ". Вызывали недовольство и проповеди Симеона и особливо его стихотворная Псалтирь: несмотря на оговорки Симеона, что его книга не назначается для чтенія въ церкви, противники его 1) замъчали, что его переводъ заключаеть "многіе прилоги и отъятія" противъ славянскаго текста, ---что было весьма естественно при переложении текста въ стихи и что не предполагало дурного намъренія, -- и дълали язвительное предположение, что Псалтирь Симеона прямо заимствована отъ латинника Кохановскаго или еретика Аполлинарія. Мы упоминали, что подъ конецъ Симеонъ печаталъ свои книги мимо одобренія патріарха; Іоакимъ въ свое время не возражаль противъ этого, но впоследстви говорилъ: "мы прежде печатнаго изданія не видали и не читали техъ книгъ, а печатать ихъ не только благословенія, но и соизволенія нашего не было "2). Нъкоторые историки похваляють "суроваго и ревниваго" патріарха, что онъ возсталь наконець противь "мятежника", "когда представился случай", --- но странно, что случай представился только черезъ десять лътъ по смерти Симеона Полоцкаго <sup>3</sup>):

<sup>&#</sup>x27;) Евений въ книгв "Остенъ" 1690.
") "Очерки", стр. 53—56, 74, 75, 87, 153. Есть извъстіе Татищева, что Симеонъ по злобь къ Іоакиму предлагалъ царю Өедору Алексъевичу установить въ Россіи четырехъ патріарховъ вмѣсто четырехъ митрополитовъ, а надъ ними папу въ родѣ римскаго; этимъ папой долженъ бы быть Никонъ, а Іоакимъ переведенъ въ въ родъ римскаго; этимъ напои долженъ он онть никонъ, а тоакимъ переведенъ въ Новгородъ. Нѣкоторые изъ новыхъ историковъ принимають это извъстіе буквально и скорбять, что "такой проектъ грозилъ русской церкви введеніемъ католическаго начала" (С. Любимовъ, въ Журн. мин. просв. 1875, авг., стр. 129); новъйшій біографъ не считаетъ возможнимъ принять это за несомиѣнный фактъ ("Очерки", стр. 160).

3) Образцовъ, стр. 13—14; Любимовъ, стр. 130. Первый замѣчаетъ, будто бы прежде патріахъ "понималъ, что вредить Полоцкому нѣтъ нужди, — что этотъ человъть, безполезный для церкви, полезенъ для гражданской власти, нуженъ для свът-

при жизни Симеона суровый патріархъ молчалъ; теперь оказывалось, что Симеонъ, хотя и былъ человъкъ ученый и добронравный, "обаче предъувъщенъ отъ іезуитовъ папежниковъ сущихъ и прельщенъ былъ отъ нихъ", и на него взведены были такія ереси, какихъ у него вовсе не было, и даже по словамъ одного изъ упомянутыхъ историковъ, "въ своемъ суровомъ и ревнивомъ судъ патріархъ перешелъ границы правдивости, приписавъ Полоцкому много лишняго".

Ожесточенная вражда, какую возъимъли къ Симеону Полоцвому московскіе приверженцы старины и которую почти раздівляють даже нёкоторые изъ перковныхъ историковъ нынёшнихъ, не можеть, однако, быть принята за правильную историческую оцънку его дъятельности. Книжники старой московской школы давно привыкли сыпать обвиненіями въ ереси, между прочимъ и тамъ, гдъ просто не понимали сущности ръчи: такъ бывало въ обвиненіяхъ противъ Максима Грека, когда этотъ ревностный дъятель того же самаго православія на многіе годы быль даже лишенъ причастія, какъ последній отщепенецъ. Нечто подобное происходило съ Симеономъ. Свидътельства самихъ враговъ объ его "добронравін", его собственныя заявленія, что онъ всегда хочетъ быть согласнымъ съ соборной апостольской церковью 1), вовсе не показывають въ немъ какого-нибудь упрямаго еретика, и тъ догматическія отклоненія, въ которыхъ онъ провинился, были повидимому только давней школьной привычкой, а привычка образовалась подъ вліяніемъ литературы, которая увлекала последователей "латинскаго ученія" своимъ богатствомъ. Питомцы віевской школы не вильли въ русской внижности ничего подобнаго; ученость латинская господствовала кругомъ ихъ, и еслибы "греческое ученіе", въ незнаніи котораго ихъ упрекали, дъйствительно могло предохранить ихъ отъ догматическихъ заблужденій, то въ другихъ отношеніяхъ оно не могло доставить того запаса знаній, какой открывала латинская литература. Въ Москвъ давно не довъряли чистотъ юго-западнаго православія; въ Кіевъ, напротивъ, относились въ московскимъ людямъ съ нъкоторымъ пренебрежениемъ, какъ къ людямъ невъжественнымъ, - что и подтверждалось твмъ фактомъ, что Москва нуждалась въ помощи кіевлянъ въ тёхъ книжныхъ дёлахъ, которыя

скаго образованія общества". Очевидно, что это объясненіе вовсе не вяжется съ позднайшими злобными осужденіями.

<sup>1)</sup> Въ предисловіи къ "Объду Душевному" онъ говоритъ: "Воля и хотъніе мое выну (всегда) есть, еже присно со отцы богоносными святыя соборныя апостольскія церкве согласну быти и ни въ чемъ ни на единъ власъ отъ праваго пути православія уклонитися".

были тогда ея первостепеннымъ церковнымъ и государственнымъ интересомъ и гдѣ у москвичей въ самомъ дѣлѣ недоставало иногда простого знанія грамматики. Такое недовѣрчивое отношеніе къ московскимъ людямъ мы встрѣтимъ не только у наиболѣе ревностныхъ приверженцевъ кіевской школы, но даже у такого мирнаго человѣка, какъ Димитрій Ростовскій.

Симеонъ Полоцкій по сущности его литературнаго характера не представиль бы ничего исключительнаго въ Кіевъ: вся его дъятельность была только исполнениемъ киевской программы-и богословіе, и пропов'ядь, и стихотворство, и театръ; это быль человъкъ съ умомъ, познаніями, хотя въ стихотворствъ не обнаружилъ никакого поэтическаго дарованія и языкъ его оставался грубой сивсью, которая въ стихахъ была достаточно усвяна полонизмами. Его особенное историческое значение заключается въ томъ, что онъ сталъ ученымъ литературнымъ дъятелемъ въ Москвъ. Въ прежнее время здъсь знали кіевскую ученость только издали, имъли дъло только съ ен чисто церковной стороной; Симеонъ поставиль свою віевскую программу лицомъ въ лицу съ московской книжнической рутиной, выполняль эту программу очень плодовито и возбуждаль въ себъ недовъріе и вражду съ одной стороны, а съ другой встрътилъ не мало читателей, которыхъ новизна его заинтересовала. До техъ поръ внига, являвшаяся почти исключительно отъ церковныхъ людей, знала только церковные вопросы; въ рукахъ Симеона она въ первый разъ затрогивала жизнь не только съ этой исключительной точки эрвнія,-рядомъ съ проповъдью шло простое практическое поученіе, занимательный разсказъ, сатирическое обличение, шутка, драматическая сцена, -- все это было непривычно и привлекательно; нравились даже тяжеловъсные стихи, потому что въ нихъ все-таки почувствовали заботу о нъсколько прикрашенной формъ.

Вліяніе Полоцкаго не было, однако, чёмъ-либо неожиданнымъ и неподготовленнымъ. Во второй половинъ XVII въка замътно усиленное вліяніе латино-польской литературы, которое выразилось многочисленными переводами книгъ, по тогдашнему научныхъ, а также многочисленныхъ повъстей, романовъ, шуточныхъ разсказовъ и т. п.; латинскія и польскія книги въ обиліи появляются въ библіотекъ самого царя 1) и въ рукахъ наибо-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ 1653 году (когда царь Алексей еще не слихалъ о Симеоне Полоцкомъ), князь Репнинъ-Оболенскій, будучи посломъ въ Польше, по государеву указу покупаетъ тамъ разния книги: лексиковъ славано-русскій, лексиковъ гданскій на трехъ язы-кахъ-неймецкомъ, латинскомъ и польскомъ, "Гранографъ" Пясецкаго, книгу Описанія Польше, Гвагнина, Библію на польскомъ языке и пр. Много иностранняхъ книгъ было у знаменитыхъ начальниковъ посольскато приказа, Ордина-Нащокина и Мат-

лъе образованныхъ людей. При царъ Алексъъ, въ этомъ болъе образованномъ кругу перестаютъ чуждаться, какъ прежде, иноземцевъ и иноземнаго образованія, признають его цёну и помышляють уже хотя о некоторомь его усвоении. Прямое заимствованіе его черезъ посредство школы казалось еще слишкомъ труднымъ, быть можетъ, даже нъсколько страшнымъ, такъ какъ въ это самое время постоянно говорилось о гибельныхъ латинскихъ и люторскихъ ересяхъ; поэтому и былъ такъ привътливо встръченъ Симеонъ Полоцкій, человъкъ русскій и православный, который, какъ тогда казалось, въ изобиліи обладаль иноземною ученостью. Въ действительности, европейской ученостью Симеонъ вовсе не обладаль: это быль только выученикъ латинской схоластической школы, погруженной въ средневъковомъ преданіи и очень далекой отъ истиннаго движенія тогдашней науки, -- но по этой латинской учености онъ могъ бы быть доступенъ и болье шировимъ вліяніямъ тогдашней литературы; онъ уже знакомъ съ разнообразными литературными формами, не пугается древней минологіи, въ которой видить только реторическій и піитическій матеріаль, полагаеть возможнымь изміреніе "небесныхъ круговъ" и т. д. Наконецъ, онъ былъ убъжденный защитнивъ образованія, "вызволенныхъ" (свободныхъ) наукъ, которыя необходимы не только для истиннаго пониманія въры, но и для нравовъ и государственной пользы. Наука, которой онъ желалъ, пока еще совершенно отсутствовала въ Москвъ и была все-таки шире той, какую разумъли московскіе книжники "греческаго ученія". Вмъсть съ тьмъ въ писаніяхъ Полоцкаго въ первый разъ заявлялось право и необходимость свътской книжности, которая обращалась бы къ изображенію жизни не только въ видъ церковнаго поученія; и въ новой формт, которую онъ вводиль, появлялся нѣкоторый запросъ на литературное изящество. Однимъ словомъ, съ нимъ начинается, хотя еще въ самомъ грубомъ зародышь, повороть литературной жизни, исканіе новаго содержанія и новой формы; по своимъ образовательнымъ стремленіямъ онъ быль прямымъ предшественникомъ другого ряда дія-

въева, и др. (Соловьевъ, "Исторія Россін", т. XIII, 1863, стр. 181). Точно также, когда царь еще не зналъ Симеона Полоцкаго, въ 1652 году онъ указалъ кіевскому старцу Арсенію Сатановскому "книгу латинскую на словенскій языкъ перевести, а имя той книгь—"Оградъ Царицы" или поученія нъкоего учителя, имянемъ Меффрета, собрана отъ 220 творцовъ греческихъ и латинскихъ, какъ внъшнихъ философовъ. стихотворцевъ и историковъ, врачевъ, такожъ и духовныхъ богословцевъ и сказателей Писанія божественнаго" и т. д. (Акты, относ. къ исторіи южной и западной Россіи, III, стр. 480; въ "Очеркахъ", стр. 84—86). Этотъ Меффретъ, нъмецкій проповъдникъ XV въка (книга его называется Hortulus Reginae), является потомъ въчислъ проповъдническихъ образцовъ и источниковъ Симеона Полоцкаго.

телей кіевской науки, которые стали потомъ ревностными сотрудниками и приверженцами Петровской реформы. Эти посл'єдніе также не были пока настоящими начинателями новой русской литературы, но во всякомъ случав ихъ образовательная программа была еще шире, ихъ требованія настойчивве и результаты богаче.

Опыть опредёленія западныхь вліяній въ древней русской жизни сдёлань быль въ книгѣ дерптскаго профессора Брикнера: "Die Europäisierung Russlands. Land und Volk". Gotha, 1888, но данныя собраны лишь въ количествѣ, достаточномъ для популярнаго изложенія. Извѣстія объ иностранцахъ въ Россіи см. у Карамзина, Соловьева, въ книгахъ г. Цвѣтаева о протестантствѣ въ Россіи, 1888 и 1890, у Забѣлина (Домашній быть русскихъ царей и царицъ), Костомарова (Очеркъ торговли моск. государства), Иконникова (біографія боярина Ордина-Нащокина, въ "Р. Старинъ", 1883) и друг.

- Соловьевъ, Русскіе испов'єдники просв'єщенія въ XVII въкъ,

"Р. Въстн." 1857, т. XI, № 17, XIII-й томъ "Исторіи".

Относительно воздъйствій литературныхъ, Н. И. Петровъ: Вліяніе западно-европейской литературы на древне-русскую, въ Трудахъ Кіев. духов. акад. 1872, апръль—авг.;—О словесныхъ наукахъ и литер. занятіяхъ въ Кіевской Академіи отъ начала ен до преобразованія въ 1819 году, въ Трудахъ К. Ак. 1866, октябрь, дек.; 1867, январь; — Алексъй Веселовскій, Западное вліяніе въ новой русской литературъ. 2-е изданіе. М. 1896, гдъ сдъланъ также очеркъ этого вліянія въ старой русской письменности;—В. О. Ключевскій, Западное вліяніе въ Россіи XVII в., историко-психологическій очеркъ, въ "Вопросахъфилософіи психологіи". М. 1897, кн. 36, 38 (еще неокончено; редакція журнала замъчаетъ, что первоначальное заглавіе статьи, измъненное по соображеніямъ редакціи, было: "Западное вліяніе и церковный расколь въ Россіи XVII в.").

Алексъй Веселовскій указываеть раннюю книжку объ этомъ предметь: G. F. Pöschmann, Ueber den Einfluss der abendländischen Kultur auf Russland. Dorpat, 1802, и сопоставляеть съ ней статью Шмурло: Востокъ и Западъ въ русской исторіи, въ Уч. Запискахъ

Юрьевскаго унив. 1895, III, и отдъльно.

Большая масса сопоставленій, въ области перехожей пов'єсти и народнаго сказанія, сд'єлано въ трудахъ Буслаева, Тихонравова,

Александра Веселовскаго и ихъ школы.

Факты бытовыхъ вліяній (еще за старое время) въ исторіяхъ Россіи, особливо Соловьева, и въ исторіяхъ спеціальныхъ—военнаго дѣла, флота, медицины (Рихтера, Чистовича), католичества и протестантства въ Россіи (гр. Д. Толстого, Д. Цвѣтаева и др.), театра (Тихонравова, Морозова) и т. д.

По исторіи южной и западно-русской литературы до XVIII вѣка общія указанія сдѣланы въ "Исторіи славянскихъ литературъ", изд. 2-е. Спб. 1879—1881, І. стр. 326—345.

— Труды по исторіи русской церкви, Макарія, Филарета, Зна-

менскаго и др.

— Соловьевъ, Ист. Россіи; Костомаровъ, Русская исторія въ жизнеописаніяхъ ея главнъйшихъ дъятелей (жизнеописанія князя Константина Острожскаго, кіевскаго митрополита Петра Могилы, Галятовскаго, Радивиловскаго, Лазаря Барановича, Епифанія Славинецкаго, Симеона Полоцкаго, Дмитрія Ростовскаго); сочиненія Кояловича; "Памятники русской старины въ западныхъ губерніяхъ" и другія изданія Батюшкова; акты южной и западной Россіи въ изданіяхъ Археографическихъ коммиссій, и пр., и частныя изслёдованія:

— Флеровъ, О православныхъ церк. братствахъ, противодъйство-

вавшихъ уніи и пр. Спб. 1857.

— "Петръ Могила, митроп. кіевскій". Творенія св. отецъ, 1846, № 1, прил. 29—76.

— Пекарскій, Представители віевской учености въ половинъ XVII

стольтія. "Отеч. Записки", 1862, кн. 2, 3, 4.

— Макарій Булгаковъ (позднѣе митрополить московскій), Исторія Кіевской академін, Кіевъ, 1846.

— Ив. Образцовъ, Кіевскіе ученые въ Великороссіи, въ журналь "Эпоха", 1865, январь (односторонняя полемика противъ южно-рус-

скихъ дъятелей школы Петра Могилы).

— С. Любимовъ, Борьба между представителями великорусскаго и малорусскаго направленія въ Великороссіи въ концѣ XVII и началѣ XVIII вѣковъ, въ Журналѣ мин. просв. 1875, августъ, сентябрь.

— С. Голубевъ, Петръ Могила и Исаія Копинскій, въ "Правосл. Обозръніи", 1874, кн. 4—5. И новый трудъ о томъ же: Кіевскій митрополить Петръ Могила и его сподвижники (опыть историческаго

изследованія). Томъ І. Кіевъ, 1883.

— Памятники полемической литературы въ Западной Руси. Книга I (Русская историч. Библіотека, издав. Археогр. коммиссіею, IV). Спб. 1878. Здёсь пом'єщены: 1) Д'янія виленскаго собора, 1509 года; 2) Д'янія кіевскаго собора, 1640, по разсказу К. Саковича; 3) Діаріушь берестейскаго игумена, Аванасія Филипповича, 1646; 4) Оборона уніи, Льва Кревзы; 5) Палинодія, Захарія Копыстенскаго; 6) Посланія, припис. старцу Артемію, сотруднику Курбскаго, конца XVI в'яка.

— Апокрисисъ Христофора Филалета, въ переводѣ на современный русскій языкъ, съ предисловіемъ, приложеніями и примѣчаніями. ("Апокрисисъ, албо отповѣдь на книжкы о съборѣ Берестейскомъ", быль написанъ Христофоромъ Бронскимъ, скрывшимъ свое имя подъ псевдонимомъ Филалета, въ отвѣтъ на книгу о Брестской уніи, 1596 г., іезуита Скарги; книга Бронскаго была истребляема іезуитами, стала библіографическою рѣдкостью и была переиздана въ этомъ переводѣ Кіевской академіей къ юбилею 1869 года). Изслѣдованіе объ Апокрисисѣ Филалета, Н. Скабалановича. Спб. 1873.

— Н. Сумцовъ, Іоанникій Голятовскій и Лазарь Барановичь. Къ исторіи южно-русской литературы XVII стольтія. Харьковъ, 1885.

— Арсеній Сълецкій, Острожская типографія и ея изданія. Почаевъ, 1885 (изъ Волынскихъ епарх. въдомостей, 1884 — 1885 г.), и замътка Н. Петрова объ этой книгь, въ Журн. мин. пр., ч. ССХЦУ. — А. Архангельскій, Борьба съ католичествомъ и умственное

пробуждение южной Руси къ концу XVI в. Киевъ, 1886.

— II. Владиміровъ, Докторь Францискъ Скорина. Его переводы, печатныя изданія и языкъ. Спб. 1888; Обзоръ южно-русскихъ и западно-русскихъ памятниковъ письменности отъ XI до XVII стольтія. Кіевъ, 1890 (изъ IV книги "Чтеній" въ общ. Нестора льтописца).

— Палинодія Захарія Копыстенскаго. В. Завитневича. Вар-

шава, 1883.

- М. Марковскій, Антоній Радивиловскій, южно-русскій пропов'єдникъ XVII в'єка. Кіевъ, 1894.
- Пересторога, руський памятник початку XVII віка. Історичнолітературна студия д-ра Кирила Студиньского. У Львові 1895. Perestoroha (Die Warnung). Ruthenisches literarisches Denkmal aus dem Anfange des XVII Jahrh... von D-r Cyril Studyński.
- В. Эйнгорнъ, Книги Кіевской и Львовской печати въ Москвъ въ третью четверть XVII в. М. 1894; Ръчи, произнесенныя Іоанникіемъ Галятовскимъ въ Москвъ въ 1670 г. М. 1895 (изъ Чтеній Моск. Общ. 1895, кн. IV); О сношеніяхъ малороссійскаго духовенства съ моск. правительствомъ въ царств. Алексъя Михайловича, въ "Чтеніяхъ", 1893—94.

Изъ болъе раннихъ временъ южно-русской литературы, въ особенности важны и любопытны изслъдованія объ Іоаннъ Вишенскомъ, Ивана Франка (Львовъ, 1895) и др.

— Много отдъльныхъ изследованій о религіозной борьб'я и южнорусской литератур'я XVI—XVII в'яка находится въ "Трудахъ" Кіев-

ской духовной академіи и въ "Кіевской Старинь".

— Исторіи польской литературы Мацвевскаго, Вишневскаго, Куличковскаго; Лукашевичъ, Historya szkół w Koronie i W. X. Litewskim. Познань, 1849 — 1851; Бандтке: Historya drukarn Krakowskich, 1815, и исторія типографій польскихъ и литовскихъ 1826; Ярошевичъ, Obraz Litwy, и др.

Въ академическихъ темахъ на Уваровскую премію до сихъ поръ поставлено между прочимъ: историко-литературное обозрѣніе полемическихъ сочиненій, статей и брошюръ, изданныхъ въ свѣтъ русскими въ сѣверо- и юго-западномъ краяхъ Россіи съ конца XVI до начала XVIII столѣтій.

- О Симеонъ Подоцкомъ:
- Л. Майковъ, въ журналъ "Древняя и Новая Россія", 1875.
- В. Поповъ, Симеонъ Полоцкій, какъ пропов'єдникъ, Москва, 1886.
- Іеровей Татарскій, Симеонъ Полоцкій (его жизнь и дѣятельность). Опыть изслѣдованія изъ исторіи просвѣщенія и внутренней церковной жизни во вторую половину XVII вѣка. Москва. 1886. Авторь книги, между прочимъ, утилизировалъ изслѣдованіе г. Майкова (не назвавъ его), но сообщиль и нѣкоторыя новыя данныя.
- Второе изданіе труда г. Майкова, дополненное новыми данными изъ рукописныхъ источниковъ, въ "Очеркахъ изъ исторіи русской литературы XVII и XVIII стольтій". Спб. 1889, стр. 1—162.

Это—наиболе обстоятельное изследование о жизни и сочиненияхъ Полоцкаго, на которомъ мы основываемся въ своемъ изложении.

Книга Симеона Полоцкаго носила такое названіе: "Жезлъ правленія на правительство мысленнаго стада православно-россійскія церкви,—утвержденія во утвержденіе колеблющихся во въръ,—наказанія въ наказаніе непокоривыхъ овецъ,—казненія на пораженіе жестоковыйныхъ и хищныхъ волковъ, на стадо Христово нападающихъ. Сооруженный отъ всего освященнаго собора, собраннаго повельніемъ благочестивъйшаго, тишайшаго и самодержавнъйшаго великаго государя царя и великаго князя Алексіа Михаиловича, всея Великія, и Малыя, и Бълыя Россіи самодержца, въ царствующемъ богоспасаемомъ и преименитомъ градъ Москвъ".

Общирная челобитная попа Никиты Добрынина (прозваннаго Пустосвятомъ) и "свитки" попа Лазаря изданы въ "Матеріалахъ для исторіи раскола", Н. И. Субботина, т. IV, стр. 1—178 и стр. 179 и далъе. Сужденіе о литературномъ достоинствъ челобитной Никиты въ предисловіи къ "Матеріаламъ", стр. XX—XXIII. Челобитная и свитки были читаны на соборъ 1666 года; это и было основаніемъ къ ихъ печатному опроверженію.

## ГЛАВА ХХ.

СИЛЬВЕСТРЪ МЕДВЪДЕВЪ И "ЛАТИНСКАЯ ЧАСТЬ". — ПАТРІАРХЪ ІОАКИМЪ. — СВ. ДИМИТРІЙ РОСТОВСКІЙ.

Смёшеніе литературных в теченій.—Біографическія свёдёнія о Медвёдевё.—Отношеніе къ Симеону Полоцкому.—Строительство въ Занконоснасскомъ монастырё.—Споръ о пресуществленіи.—Вражда съ братьями Лихудами.—Политическія партін.—Заговоръ Шакловитаго.—Казнь Медвёдева.—Патріархъ Іоакимъ.

Заговоръ Шакловитаго. — Казнь Медвѣдева. — Патріархъ Іоакимъ.

Данінлъ Туптало, потомъ св. Димитрій Ростовскій. — Біографическія свѣдѣнія. —
Трудъ надъ житіями святихъ. — Назваченіе митрополитомъ. — Ростовская школа. —
Окончаніе Четінхъ-Миней. — Проповѣди. — "Розискъ" о бринской вѣрѣ. — Канунъ ре-

форми.

Конецъ XVII въва представляетъ странное смъщение литературныхъ элементовъ: совершенно разнородныя теченія идутъ рядомъ, иногда сливаясь, иногда вступая въ ожесточенную борьбу, но въ сущности не сознають всей глубокой противоположности, которая ихъ раздёляла, -- только по инстинкту онъ чувствовали одно въ другому непримиримую вражду. Исходъ борьбы овазался въ концъ концовъ совствъ не тотъ, какого та или другая сторона ожидали. Боролись два направленія: одно изъ нихъ, вводившее схоластическія новизны (давно впрочемъ устаръвшія въ западной Европъ), называли тогда "латинскою частью"; противъ нея возставало "греческое ученіе", подъ которымъ разумелась подлинная московская старина, въ то время кое-какъ сличенная съ греческими источниками; но въ результатъ въ судьбахъ русскаго просвъщенія взяла верхъ совсьмъ новая сторона-прямое вліяніе западно-европейской образованности и литературы, которое стало, наконецъ, основою совствиъ новой литературы; схоластика XVII въка въ извъстной мъръ удержалась потомъ только въ духовной школъ, продолжавшей преданія кіевской академін; въ массв общества распространялось все болве сильное действіе западной свётской литературы.

Какъ мы видъли, въ царствование Алексъя Михайловича рядомъ съ тъмъ, вакъ становилась все болье очевидной необходимость помощи иноземцевъ во всевозможныхъ практическихъ потребностяхъ государственнаго быта, въ Москвъ непосредственно заявила себя западно-русская ученость съ первыми попытками свътскаго литературнаго интереса, въ лицъ Симеона Полоцваго. Правда, то знаніе, какое приносили иноземцы, не совствить совпадало съ ученостью Полоцкаго; но то и другое было близко въ томъ отношеніи, что вносило въ московскую жизнь неизвъстные прежде умственные запросы; то и другое открывало доступъ западнымъ вліяніямъ, — а для истыхъ приверженцевъ московской старины (именно въ высшей јерархіи) это западное было ненавистно въ той же мъръ, въ какой всякія новизны были ненавистны для протопопа Аввакума. Уровень понятій въ массъ московскаго общества быль столь исключительно церковный и, относительно какого бы ни было научнаго знанія, столь невысокій, что и тоть небольшой запась схоластической учености, вакой приносили люди западно-русской школы, съ одной стороны возбуждаль въ Москвъ жестокую вражду, а съ другой получаль великую привлекательность для тёхъ, въ комъ пробуждалась любознательность и работа мысли. Кромъ людей, учившихся въ западно-русскихъ школахъ или у западно-русскихъ ученыхъ въ Москвъ, встръчаются уже люди, которые бывали въ самыхъ западныхъ школахъ, даже въ іезунтскихъ школахъ въ Римъ; нъкоторые изъ нихъ приходили въ Москву въ ожиданіи найти здёсь занятія въ качестве учителей, но здёсь ихъ встречало обывновенно подозрѣніе относительно ихъ православія, которое иногда дъйствительно оказывалось поврежденнымъ, и въ Мосевъ имъ не находилось мъста. Это бывали не только выходцы западно-русскіе, но и самые подлинные суздальцы, какъ Артемьевъ. Большею частью эти люди сами не въ состояніи были разобраться въ своихъ церковныхъ понятіяхъ, вогда на западъ ихъ окружала атмосфера католицизма, а въ Москвъ принимались за злъншую ересь не только какія-либо догматическія отвлоненія, но и простые внижные пріемы латинской схоластики. Подъ западно-русскимъ влінніемъ въ самой Москвъ явились горячіе приверженцы новаго ученія, которое прозвали зд'ясь "латинской частью". Главн'яйшимъ начинателемъ его быль Симеонъ Полопкій.

Сильвестръ Медвъдевъ былъ однимъ изъ замъчательнъйшихъ лицъ кануна Петровской реформы. Питомецъ и другъ Симеона Полоцкаго, Медвъдевъ сталъ его преемникомъ въ Снасской

зиколь, унаследоваль у него большія познанія, книжную деятельность, близость во двору царя Өедора Алексвевича, потомъ царевны Софьи; но не унаследоваль его осторожности и уклончивости: вившавшись въ догматическій споръ того времени, онъ навлекъ на себя ожесточенную вражду патріарха Іоакима и его ближайшихъ приверженцевъ, былъ замъщанъ въ дълъ Шакловитаго и былъ вазненъ въ 1691 за мнимое участіе въ его политическихъ замыслахъ. Догматическій споръ, въ которомъ приняль двятельное участіе Медведевь, въ то время до крайней степени возбудиль страсти тогдашнихъ перковныхъ и общественныхъ партій. Съ догматическимъ, собственно обрядовымъ, вопросомъ связанъ былъ споръ о двухъ искомыхъ направленіяхъ для начинавшейся русской школы и цёлаго просвёщенія: партія "греческая" въ сущности была консервативною, настаивала на "греческомъ ученіи", которое по старой памяти считали елинственно правильнымъ приверженцы старины; другая утверждала необходимость школы "латинской", въ которой видъла новую, болье богатую, науку. Уже вскорь Петръ рышиль спорь тымь, что сталъ искать не греческой и не латинской науки, а европейской, и не науки схоластической, а реальной и практической. Но наканунъ реформы вопросъ не дошелъ еще до этой прямой постановки и держался еще на почвъ старой церковной внижности и обрядности... Передъ темъ, московскія церковныя власти были очень недовърчивы къ Симеону Полоцкому; но онъ быль неуязвимь, во-первыхь, по своей осторожности, а во-вторыхъ, и главное, по своей близости во двору, — тъмъ не менъе впоследстви враги его не усумнились называть его прямо не только латинникомъ, но и језунтомъ, даже прямо подосланнымъ отъ папы для разрушенія православія. Какъ ближайшій ученикъ, другъ и сотрудникъ Полоцкаго, Сильвестръ Медвъдевъ, сначала лицо безобидное, вскоръ однако оказался въ весьма неблагопріятномъ положеніи, потому что на него перенесено было все то недовъріе, какое старая московская партія духовенства, съ патріархомъ во главъ, питала въ Полоцвому: Медвъдева спасало нова расположение въ нему царя Оедора Алексвевича, а потомъ царевны Софыи, — но вогда положение самой церевны стало колебаться, а затвиъ совершилось ея паденіе, и участь Медвъдева была ръшена. Раздражение противъ него было еще сильнъе, чъмъ противъ его учителя: Медвъдевъ имълъ неосторожность весьма ръшительно вмъшаться въ церковный споръ, гдъ его противниками были приближенные патріарха Іоакима, греки братья Лихуды и чудовскій монахъ Евенмій, а въ сущности самъ

Digitized by C24\*OOSIC

патріархь, и въ этомъ спор'в держаться мивнія, на ділів весьма. распространеннаго въ самой русской старинь, но которое осуждалось теперь вакъ латинское. Ръзвое столкновение двухъ сторонъ произошло по литургическому вопросу — о времени пресуществленія св. даровъ на литургіи: совершается ли оно во время произнесенія ісреемъ словъ Спасителя: "пріимите, ядите" и пр., или же послъ произнесенія іереемъ молитвы: "и сотвори убо" и пр. Но вопросъ, который, повидимому, могь бы решиться сповойнымъ изследованіемъ церковнаго преданія, поставленъ былъсъ такою крайнею нетерпимостью, которая была бы непонятна, еслибы въ этомъ вопросв не были замвишаны самые жгучіе интересы церковных в политических партій. Медвідевь, державшійся взгляда, воторый считался латинскимъ, въ полемивъ не быльпобъжденъ: онъ не уступилъ противникамъ, — но это еще болъе разжигало вражду въ нему; онъ имълъ кромъ того неосторожностьотзываться не совсёмъ уважительно о самомъ патріархё, что-"онъ, святъншій, человъкъ бодрый и добрый, а учился мало в ръчей богословскихъ не знаетъ". И когда затъмъ Медвъдевъ примъщанъ былъ въ дълу Шакловитаго, былъ взять въ розыску, питанъ, приговоренъ въ смерти и наконецъ казненъ, противная партія торжествовала, — и если еще во время полемики братья: Лихуды и иновъ Евенмій извергали на него пелые потоки ругательствъ и провлятій, то после осужденія и вазни составлена. была особая повъсть "о разстрить Медвъдевъ", гдъ даже гибельпротивника не умърила ненависти и съ влобною радостью разсказывается, какъ онъ былъ пытанъ "огнемъ и бичми" и какъ, наконецъ, онъ былъ "главоотсвиенъ"...

Приведемъ, впрочемъ, характеристику Медведева подлин-

"Въ царствующемъ градъ Москвъ бысть нъвто, образомъмонашескимъ одъянъ, именемъ Силвестръ, прозваніемъ Медвъдевъ, родомъ сый отъ града Курска, и первъе бъ писецъ гражданскихъ дълъ, рекше подъячей, иже во вся своя дни творяще распри и свары, и мня себя мудра быти, неукъ сый; языкъ свой изощряше яко зміинъ; въ устнахъ его бъ ядъ аспидовъ, полнъ горести и отравы: злоковаренъ бо бъ отъ юности возраста, и многоръчивъ, и остроглаголивъ, и любопривъ (яко пишетъ святый Епифаній Купрскій о Аріи еретицъ, яко таковъ бъ), устанить безъдверна, и изъ гортани изрыгающь ядъ душегубительный всякаго лжесловія и коварствъ... яко юноша оный (о немже преподобный Никонъ антіохіанинъ пишетъ), въ немже хитрословяще демонъ, въ Оригенъ еретицъ глаголавый, съ нимже, юно-

вшею, никто спудеевъ можаше противоглаголати; вся бо тыя, многащи же и епископы самыя и влирики, препираше, дондеже -онаго демона того, и тогда оста юноша онъ яко единъ поселянинъ, ничтоже умъни отъ писаній глаголати. Къ сему еще оный Силвестръ у нъкоего језунтскаго ученика 1) прјучися чести латинскія книги. И отъ таковаго книгь окаго чтенія и отъ на--ак скинанія устоглаголяннаго онаго учителя своего и иныхъ латинниковь обычаемь датинскимь навыче, весь онамо уклонися и, отступивъ отъ святыя восточныя церкве и отъ святьйшаго Іоакима патріарха, тщашеся, по Божію попущенію, дійствомъ же діаволскимъ, догматы и преданія святыхъ апостоль и святыхъ отепъ, сущая по чину восточныя святыя церкве, развратити и въ латинство народъ православный превратити: еже и содълалъ бы, аще не бы всемогущая десница Вышняго предварила и злоумышленіе его разорила и самого его сокрушила... Святьйшій же патріархъ, видн его, Силвестра, яко не покаряется древнихъ святыхъ отецъ ученіемъ и словесь ихъ не пріемлеть и народъ наниаче смущаеть, предаде его за оный мятежь анасемы и съ писанми его таковыми" 2).

Въ житін патріарха Іоакима Медвѣдевъ прямо изображается какъ ересіархъ и какъ виновникъ "новоявльшейся латинской дымищейся главни Аркудіевы или Медвѣдевы" 3) и т. п.

Исторія долго не наступала для Медвѣдева. Хотя давно уже стали извѣстны отзывы современниковъ, что это былъ "чернецъ великаго ума и остроты ученой" (записки гр. Матвѣева), что должно было бы обратить вниманіе на человѣка, вызвавшаго отзывъ, столь рѣдкій для человѣка ХVІІ столѣтія, о Медвѣдевѣ даже до недавняго времени повторялись отзывы его злѣйшихъ противниковъ, что это былъ "неукъ", ересіархъ, латинникъ, грубый честолюбецъ, возмутитель, понесшій казнь, достойную его дѣяній. Изслѣдованіе только мало-по-малу стало разъяснять истинную сущность дѣла, по мѣрѣ того, какъ приводился въ извѣстность рукописный матеріалъ библіотекъ и архивовъ... Замѣтимъ, что даже нѣкоторыя изъ сочиненій Медвѣдева, писателя конца XVII вѣка, хранились до пятидесятыхъ годовъ XIX столѣтія за печатью.

Подлинныхъ свёдёній было еще немного, но злобные отзывы

житіе въ изданіи Общ. люб. др. письменности, 1879, стр. 96.



Подразумъвается Симеонъ Полоцкій.
 Остенъ. Памятникъ русской духовной письменности XVII въка. Казанъ, 1865, стр. 74—76.

враговъ не были уже убъдительны для безпристрастныхъ историковъ. Митр. Евгеній призналь, что при всёхъ заблужденіяхъ Медвъдевъ подаренъ былъ остротою ума и отъ природы даромъ краснорвчія" и обладаль начитанностью. Ундольскій, "не входя въ разборъ сношеній Медвъдева съ Шакловитымъ", быль оченьвысоваго мивнія о томъ ученомъ библіографическомъ трудів: "Оглавленіе внигъ, кто ихъ сложилъ", принадлежность котораго-Медвъдеву была имъ впервые указана. "Нужно ли прибавлять. говориль Ундольскій въ заключеніе своего разысканія о Медвъдевъ, котораго онъ называлъ отцомъ славяно-русской библіографін, — что частная жизнь Медведева, его замыслы и поносная смерть, нисколько не мъщають совершенству его библіографическихъ трудовъ? Отдавая имъ должную справедливость, издатель вовсе не думалъ скрывать ничего о жизни Мелвъдева. Безпристрастная исторія разбереть его діло, для нась не совсівмь ясное, допросить каждаго изъ участниковь и свидетелей по одиночкъ, сдълаетъ имъ очныя ставки, и ръшитъ его въ пользу правыхъ. Во всякомъ случав Медведева всегда будуть считать самымъ трудолюбивымъ и дъльнымъ писателемъ своего времени". Допросъ свидътелей еще не былъ сдъланъ, когда одни изъ новъйшихъ историковъ хотъли еще буквально принимать обличенія "Остена", другіе относились уже съ большимъ недовъріемъкъ приговорамъ, внушеннымъ непримиримою злобою, и одинъ изъ новъйшихъ біографовъ, вслъдъ Ундольскому, говоритъ уже о Сильвестръ Медвъдевъ, что это былъ "мужъ науки, неусыпнозанимавшійся ею во время своей жизни и ради своихъ научныхъ убъжденій такъ печально и несчастливо окончившій свою жизнь"; а другіе еще ръшительнъе принимають сторону Медвъдева противъ его враговъ, какими были патріархъ Іоакимъ, братья Лихуды, монахъ Евений.

Медвъдевъ родился въ Курскъ въ 1641 году и, прошедши первое ученье, былъ повидимому тамъ подьячимъ; затъмъ его родители переселились въ Москву, и здъсь въ 1665 онъ уже былъ подьячимъ въ приказъ тайныхъ дълъ. По объясненю г. Забълина, это была собственная кабинетная канцелярія царя и сюда выбирались именно люди способные, испытанной честности и преданности, такъ какъ подьячимъ этого приказа часто поручалось отъ царя исполненіе самыхъ близкихъ ему дълъ, и дълъ тайныхъ, какъ личная переписка съ послами, воеводами и т. п. Съ основаніемъ Заиконоспасской школы Симеона Полоцкаго, Медвъдевъ вмъстъ съ другими тремя подьячими приказа отданъ былъ (начальствомъ, видимо для пользы службы) въ эту школу учиться

"по латинямъ и грамматики". Медвъдеву было тогда 24 года. Онъ пробыль въ этой школь три года и, еще раньше любознательный, вероятно извлекь изъ нея все, что она могла дать: изучиль прекрасно латинскій (и также польскій) языкь, реторику и пінтику, познакомился съ исторіей, богословіемъ, отчасти философіей. Притомъ Медвъдевъ не былъ обыкновенный ученикъ: сами враги его среди ругательствъ признають его особенныя дарованія; онъ началь учиться уже двадцати-четырехъ леть и, вонечно, быстро усвоиваль ученіе; кром'ь того, въ эти годы онъ жиль даже вибсть съ Полоциинь, и школа продолжалась целыми днями въ постоянныхъ беседахъ; въ его распоряжени была богатая библіотека учителя, и у самого Медвідева была потомъ большая библіотека, въ которой было много ученыхъ книгъ латинскихъ и польскихъ, по богословію, исторіи и другимъ наукамъ. Медвъдевъ былъ знакомъ также и съ греческимъ языкомъ. Въроятно, уже теперь, а главное потомъ, во время своей службы справщикомъ, Медвъдевъ очень хорошо познакомился и съ церковными славянскими книгами... Братья Лихуды могли говорить свысова о неучености Медвъдева, потому что сами они обучались въ падуанскомъ университетъ, но въ Московскомъ царствъ никакого подобія университета не было. Медвъдевъ пріобрълъ все то знаніе, какое было возможно въ тогдашнихъ руссвихъ условіяхъ, и если онъ былъ "неукомъ", то чемъ были бы его московскіе противники и самъ патріархъ Іоакимъ? Приводя слова братьевъ Лихудовъ о неучености Медвъдева, слова, которыя повторялись и некоторыми новейшими изследованіями, біографъ приходить въ завлюченію, что братья Лихуды "лгуть безъ зазрвнія совести".

Черезъ три года ученія "по латинямъ", Медвёдевъ былъ опять потребованъ на службу, потому что все это время продолжалъ числиться подьячимъ тайнаго приказа. Въ 1667 году онъ былъ причисленъ къ посольству боярина Ордина-Нащокина, который отправлялся на съёздъ съ шведскими уполномоченными въ Курляндіи и потомъ съ польскими уполномоченными въ Андрусове; въ указе было сказано, что Медведевъ съ товарищами отправленъ былъ съ бояриномъ "для наученія". Онъ прожилъ въ немецкихъ и польскихъ земляхъ около полугода. Вернувшись въ Москву, онъ продолжалъ свою службу въ тайномъ приказе... Затемъ въ 1671 году Медведевъ выехалъ изъ Москвы въ Молченскую пустынь въ Путивле, вместе съ строителемъ этой пустынь Софроніемъ, и года черезъ два здёсь же принялъ мона-

шество: изъ "гръшнаго Симеона (Сеньки) Медвъдева" сталъ уже "недостойнымъ монахомъ гръшнымъ Сильвестромъ Медвъдевымъ".

Что побудило Сильвестра Медвъдева принять монашество? Самъ онъ говорилъ только, что хотелъ "устраниться міра и его молвы". Біографы очень разнор'вчать. Одни думали, что онъ почувствовалъ склонность въ духовному званію; другіе полагали, что въ монашествъ онъ надъялся свободнъе заниматься науками; третьи соображали, что онъ питалъ честолюбивыя цели, такъ канъ понималъ, что "такое удаление отъ міра и его молвы гораздо върнъе можетъ приблизить его къ тому независимому положенію въ міръ, какого по справедливости искала его ученость и требовали его дарованія", — нъкоторымъ изслідователямъ казалось даже, что Медвъдевъ вообще быль "карьеристь" (?); иные думали, наконецъ, что Медвъдевъ руководился "артистическимъ чутьемъ", желаніемъ "побыть одному среди сельской природы и вырваться на свободу изъ-подъ постояннаго контроля" (?) и т. л. Г. Прозоровскій склоняется къ тому наиболье въроятному мивнію, что Медведевъ, принимая монашество, руководился идеями своего наставника. Жизнь въ мір'в и, въ особенности, семейная жизнь казалась Полоцкому совершенно несовийстимою съ расположениемъ къ наукъ, а съ другой стороны "всякъ человъкъ въ міръ семъ есть борецъ или воинъ, ибо искушеніе или брань есть житіе человъческое на земли, брань же съ плотію, съ міромъ, съ демономъ: брань о отечествъ небесномъ". Взглядъ Полоцкаго на условія монашеской жизни и личный примъръ его, конечно, произвели глубокое впечатлъніе на Медвъдева, который питаль къ своему учителю величайшую преданность. Это, безъ сомнънія, одинъ изъ важнъйшихъ вопросовъ біографіи Медвъдева. Опредъление его побуждений въ этомъ ръшительномъ шагћ его жизни должно дать понятіе о целомъ характере, о побужденіяхъ его дальнъйшей дъятельности. Новъйшій біографъ опровергаеть мивнія прежнихъ изследователей; и въ самомъ дёлё, могло ли способствовать ученымъ занятіямъ удаленіе въ захолустную пустынь, гдв именно онъ испытываль недостатовъ въ внигахъ; и тъмъ менъе могло ли это удаленіе способствовать честолюбивымъ планамъ, когда онъ надолго ущелъ въ пустынь, гдѣ его могли совсѣмъ забыть? Въ этой пустыни и въ другой сосъдней онъ провелъ нъсколько лътъ и притомъ цълыхъ два года онъ жилъ въ монастыръ, еще не принимая монашества, потому что находилъ себя еще неприготовленнымъ. Все это довольно мало вяжется съ какими - нибудь предна-мъренными честолюбивыми планами...

Изъ пустыни Медвъдевъ переписывался съ своимъ наставникомъ. Писемъ Медвъдева сохранилось немного, но всъ онъ одинаково исполнены выраженіями самой преданной любви къ "устоглаголанному" учителю и просьбами о духовномъ руководительствъ и помощи. Такъ въ одномъ письмъ онъ проситъ его молитвъ, "дабы животворящая всемилосердая Троица своея дъля
благости и твоихъ ради о мнъ бываемыхъ прилежныхъ къ ней
молитвъ, моей къ ней всемощной силъ прошеніе исполнила, и
паки даровала и главныхъ моихъ трехъ непріятелей ми побъдити: лукаваго бъса, скверное мое тъло и міръ сей прелестный,
—и тако въ побъдъ сея жизни время преживше, улучити отъ
Подвигоположника Христа Іисуса истиннаго Бога неувядаемый
вънепъ славы".

Въ другомъ мъстъ Медвъдевъ удивляется великимъ достоинствамъ своего учителя, изображая ихъ, по словамъ біографа, "въ чертахъ возвышенныхъ, пронивнутыхъ силою и искренностью чувства", -- когда Медвъдевъ восхваляеть въ своемъ учителъ "равумъ глубочайшій, премудрость чистую, мирную, кроткую, благоповоривую, исполненную милости и плодовъ благихъ, несумнънную и нелицемърную, - постоянство незыблемое, благоговъннство истинное, совъсть непорочную, бодрость чудную, въ словеси мърность христіанскую, пріемность доброхвальную, ув'ятливость удивительную, щедрость богатую" и т. д., или когда онъ, перечисляя творенія Полоцкаго, призываеть на него соотв'ятственныя награды отъ праведнаго Бога: "И подаждь, Боже праведный, заслугь мадовоздатель, тако великому около хвалы его житіемъ и словомъ тщанію, пречестности твоей на небеси за В'внецъ Въры пріяти вънецъ живота, якоже вънчающій милостію и щедротами рече въ Апокалипсіи: "буди въренъ до смерти, и дамъ ти вънецъ живота"; и за Объдъ Душевный снъсти объдъ въ царствін Божін... за Вечерю же Душевную со уб'яжденными на вечерю въчныя всякихъ благихъ исполненной сладости ввестися, и тамо насытитися славою божественною, за Жезлъ Правленія да послеть ти Господь отъ Сіона жезлъ силы, имъ же да возгосподствуещи посредъ врагь твоихъ... въ тому же да умножить убо Онъ, превышній окоринтель всяческихъ, въ крупости тулесе лъта святости твоей во утверждение и расширение христіанскія нашея восточныя въры, въ богатое возращение и благольше церкве святыя православныя". При всей реторической манеръ это вовсе не было только льстивымъ преувеличениемъ. Медвъдевъ всегда говорилъ о Полодкомъ въ тонъ этого полнаго превлоненія, въ письмахъ въ постороннимъ лицамъ, и потомъ, по смерти Полоцваго, когда не могло · быть мъста для лести.

И за эти годы опять нёть никакихь ближайшихь біографическихъ свёдёній о Медвёдевё. Въ апрёлё 1677 Медвёдевъ прибыль въ Москву и уже не возвратился въ Путивль. Этотъ перевздъ въ Москву объясняли различнымъ образомъ: что таково было желаніе Симеона Полоцкаго, что самъ Медвідевъ хотіль свидёться съ своимъ учителемъ, или, наконецъ, что поъздва была вызвана случайнымъ поводомъ: Медведевъ хотелъ хлопотать, и дъйствительно хлопоталь, за своего путивльскаго друга, игумена Софронія, который подвергся тогда немилости... Впосл'єдствін ненависть въ Медведеву его враговъ была такова, что объ отъъздъ его изъ Путивльской нустыни составилась легенда. "Повъда самовидецъ истины, — разсказывается въ этой анекдотической повъсти, -- Чюдова монастыря іеродіаконъ Пименъ о Сильвестръ Медвъдевъ сице: егда изыде онъ, Сильвестръ, изъ Молчинской пустыни въ Москвъ, и провождаху его изъ монастыря нъцыи отъ монаховъ, съ ними же и онъ, Пименъ, — и егда отъъха изъ монастыря яко поприща два, и въ той часъ абіе излеть изъ монастыря змій черный превеликій, яко саженей двадцати или тридцати, и поднявся на воздухъ излеть вслыдъ его и исчезе. Въ той же часъ и другое Божья гивва знаменіе бысть: древо дубъ, превеликій и толстый, стояй недалеко отъ монастыря, подлъ пути, безъ всявой причины падеся. И сіи двъ повъсти поведа намъ о. Пименъ, засвидетельствуя Богомъ и всею правдою, яко бысть тако истинно и неложно при немъ самомъ, видещемъ сицевая непрелестно"...

Вскорѣ по прівздѣ въ Москву Медвѣдевъ удостоился самаго любезнаго вниманія со стороны молодого царя, который, безъ сомнѣнія, наслышался объ его дарованіяхъ отъ Полоцкаго. Царь (въ іюлѣ 1677) спрашивалъ Медвѣдева объ его постриженіи, велѣлъ жить въ Москвѣ, велѣлъ дать ему лучшую келью въ Заиконоспасскомъ монастырѣ, рядомъ съ келіей Полоцкаго. Обстоятельства сложились очень благопріятно: онъ пользовался благосклонностью царя, жилъ опять вмѣстѣ съ своимъ учителемъ, который былъ въ его глазахъ "милостивымъ отцемъ и благодѣтелемъ, любомудрственнѣйшимъ грамматикомъ, всепремудрственнѣйшимъ риторомъ, витійственнѣйшимъ въ логичествѣ, ясноврительнѣйшимъ въ философіи, источникомъ всѣмъ богатно разливаемыя всякія божественныя премудрости". Продолжая поучаться у столь премудраго наставника, Медвѣдевъ былъ у него не только чтецомъ и исполнителемъ различныхъ порученій, но

и сотрудникомъ, уже довольно самостоятельнымъ. По словамъ г. Прозоровскаго, "смотря на свои труды, какъ на первые, правильно выполненные, опыты удовлетворенія умственныхъ запросовъ и потребностей русскаго общества, Полоцкій долженъ былъ сознавать себя основателемъ новой литературной школы. Соотвътственно тому, въ послъдніе годы своей жизни Симеонъ пожелаль, такь сказать, подвести итогь своей литературной деятельности, окончательно приготовивъ къ изданію главнъйшія свои сочиненія прежнихъ льть. Трудь этоть быль исполнень Симеономъ при двятельномъ участіи и энергичной помощи Сильвестра", — и свидътельствомъ этого остаются списки сочиненій Полоциаго, сдъланные Медвъдевымъ и исправленные авторомъ, причемъ и самъ переписчикъ дълаль въ этихъ спискахъ дополненія и поясненія. При этомъ Сильвестръ иногда позволяль себъ не соглашаться съ мевніями своего учителя, обнаруживаль также близкое знакомство съ текстомъ внигъ св. писанія и умёнье исвусною рукою исправлять чужія ошибки и выяснять чужія недомольки, — что говорить за "полную подготовленность Медвъдева въ болъе или менъе успъшнымъ занятіямъ его по должности книжнаго справшика".

Дело въ томъ, что вскоре по пріезде въ Москву, съ 1678, Медвъдевъ былъ назначенъ въ число справщиковъ московскаго печатнаго двора. Извъстно, вакимъ больнымъ мъстомъ тогдашней церковной жизни быль вопрось объ исправлении внигь, которое, между прочимъ, было однимъ изъ поводовъ вознивновенія раскола и однимъ изъ его оправданій. Такимъ образомъ, назначеніе въ справщики, на которыхъ лежала главная ответственность за тексть, принятый въ новыхъ изданіяхъ, свидітельствовало о большомъ довърін, какое внушали тогда знанія ученива Симеона Полоцкаго. Разобравъ изданія, въ которыхъ принималь участіе Медвідевь со своими товарищами, біографъ считаеть возможнымъ воздать имъ великую честь за умълое исполнение задачи. При изданіи Апостола они пересматривали обширный рукописный и старопечатный матеріаль, дёлали сличенія съ греческимъ текстомъ и при этомъ нигдъ не вставляли собственныхъ словъ. "Такимъ образомъ Іосифу, Никифору и Сильвестру удалось сдёлать множество исправленій въ чтеніяхъ и переводё, привести славянскій тексть въ ближайшее соотв'ятствіе съ греческимъ, не прибавивъ собственно отъ себя ни одного выраженія и ни одного слова. Последнее вакъ нельзя лучше довазывается темъ фактомъ, что славянскій переводъ Апостола, изданный въ полной Библіи 1751 г. и съ того времени неизменно

остающійся у насъ въ употребленін, не только не отличается отъ текста, установленнаго Іоакимовскими справщиками, но представляетъ поливищее съ нимъ сходство, за исключеніемъ весъма немногихъ и слишкомъ мелкихъ чертъ".

Въ августъ 1680 г. Симеонъ Полоцкій умеръ. Медвъдевъ назначенъ былъ строителемъ Заиконоспасскаго монастыря, которому царь особенно покровительствоваль; онь унаследоваль положеніе Симеона Полоцкаго при двор'є; наконецъ, сталъ преемникомъ своего учителя и въ церковно-общественной двятельности. Онъ замънилъ Полопкаго и въ качествъ придворнаго стихотворца: въ февралъ 1682 года онъ поднесъ царю Өедору Алексвевичу "Привътство брачное" по случаю его бракосочетанія, а въ апрёде того же года онъ пишеть вирши на его кончину: "О преставленіи государя царя и великаго внязя Өеодора Алексвевича... плачъ и утвшеніе двадесятьма виршами, по числу лъть его царскаго пресвътлаго величества, яже поживе въ міръ". По примъру Полоцкаго онъ завелъ школу въ Заиконоспасскомъ монастыръ, гдъ учили латинскому языку: въ августь 1684 года одинъ ученикъ "изъ Спасскаго монастыря, что за Ивоннымъ рядомъ", говорилъ патріарху въ крестовой палать "орацію". Медвъдевъ, по словамъ біографа, сдълался главою той партіи московскихъ ученыхъ, представителемъ которой быль Полоцей, и почти на однихъ своихъ плечахъ вынесъ тяжелую борьбу съ многочисленными противнивами тъхъ началъ цивилизаціи, за которые ратовали главные предшественники Петровскихъ реформъ".

Царь Өедоръ благосклонно принялъ желаніе Медвёдева возобновить Спасскую школу и велёлъ построить въ монастырё особыя хоромы для ученья; и вниманіе царя усилило извёстность Медвёдева въ московскомъ церковномъ кругу. Медвёдевъ мечталъ превратить свою школу въ академію, составилъ для нея (если не унаслёдовалъ отъ Полоцкаго) "привилей" въ стихахъ, который впослёдствіи представилъ царицё Софьё въ январё 1685 г.,—но, какъ увидимъ, это дёло не состоялось и было только поводомъ къ столкновеніямъ Медвёдева съ противною партією.

Когда Медвъдевъ былъ занять устройствомъ своей школы, явился въ Москву нъкто Янъ Бълободскій, который показаль, что, услышавъ о намъреніи царя открыть въ Москвъ училище, котълъ предложить себя въ учители. Это былъ человъкъ съ неяснымъ прошлымъ: западно-русскій уроженецъ, онъ живалъ и съ протестантами, и съ католиками; при нъкоторыхъ богослов-

скихъ познаніяхъ, былъ человівть не установившійся, какъ полагаютъ, даже индифферентный къ церковнымъ вопросамъ и, віроятно, предполагавшій, что въ неученой Москві можетъ устроить свои діла въ качестві преподавателя. Еще въ Литві, т.-е. въ западно-русскомъ краї, іезуиты обвиняли его въ протестантской ереси, а въ Москві неправославіе Білободскаго было скоро замівчено.

Между прочимъ противъ него возсталъ и Медвъдевъ, желая именно оберечь школу отъ вторженія протестантскихъ ученій, къ которымъ относился съ большою враждой. Любопытно, что теперь, въ началъ восьмидесятыхъ годовъ, самъ патріархъ Іоакимъ поручилъ Медвъдеву разборъ поданнаго Бълободскимъ исповъданія въры, и Медвъдевъ немедля составилъ отвътъ, по словамъ біографа, весьма обстоятельный и подробный, изобличающій въ самомъ авторъ человъка съ богатою богословскою эрудиціей и съ большимъ искусствомъ въ "логичествъ". Такимъ образомъ, за это время Медвъдевъ, хотя и былъ, какъ всегда, ученикомъ Полоцкаго, не внушалъ патріарху недовърія: напротнвъ, онъ былъ справщикъ на печатномъ дворъ и признанный полемистъ, — но прошло немного времени и характеръ отношеній совершенно измъняется.

Въ 1682 году произошелъ стрелецкій бунть, и Медведевь, описывая ужасы этихъ событій, указываеть вмёстё съ тёмъ, что въ то же время происходило сильное религіозное волненіе: раскольники, видя стрълецкую дерзость, "начаща на св. церковь ратовати, народъ простъ возмущати, —присовокупиша лестными глаголаніи въ тому своему влому начинанію многихъ служивыхъ людей, грамать не умъющихъ"; но большое волнение было и въ вругу людей грамотныхъ. По словамъ Медвъдева, происходило "въ царствующемъ градъ въ въръ колебание и ереси прозябение отъ неискусныхъ нашей въры, - римскія, люторскія и калвинскія книги на польскомъ языкъ читающихъ, а разсудити праведнаго отъ неправеднаго не могущихъ". Расколъ начался лътъ за двадцать передъ твиъ безъ всявихъ римскихъ или люторскихъ воздъйствій; если для объясненія прежнихъ раскольничьихъ волненій нечего было искать какого-нибудь ересіарха (ихъ было сколько угодно), то, при томъ же положени вещей, можно было не искать особаго ересіарха и для новыхъ лжеученій. Но тогда предполагали, что непремънно нуженъ ересіархъ; объ этомъ говориль и самъ Медведевъ. Уже вскоръ, когда въ московскомъ церковномъ кругу начался богословскій споръ, Медевдевъ, ратовавшій противъ римскихъ, люторскихъ и кальвинскихъ ученій, самъ былъ объявленъ ересіархомъ.

Этотъ богословскій споръ разгорівлся къ концу восьмидесятыхъ годовъ и происходиль по упомянутому выше вопросу о
времени пресуществленія святыхъ даровъ на литургіи. На Руси,—
говоритъ г. Прозоровскій,—наступиль въ церковной жизни такой кризисъ, какого она еще не переживала; по словамъ современника: "тогда бо по-истинів видіти (можно было) ослабленіе рукъ у всіхъ людей, яко ність помогающаго и къ полезному укрівпляющаго"; на Руси возгорівлся "сикилійскій огнь";
"освоеволишася нібціи человівсовь, пастырей своихъ не слушающе
и закона божественнаго не храняще и страхъ Божій отринувше,
не суще священній, не внемлюще кійждо своему чину, въ немже
отъ Бога или отъ царя вчинишася; начаща... разглагольствовати
и испытовати... бесіздовати и візщати и другь со другомъ любопрітися, не віздуще не токмо тайныхъ и сокровенныхъ, но ниже
явленныхъ божественными писаніи нуждныхъ во спасенію ихъ"...
И патр. Іоакимъ говориль: "аще не бы всемощная десница Высочайшаго несказаннымъ своимъ Промысломъ (сикилійскій огнь
погасила), різдій бы осталися твердо стояще въ восточномъ
отце-преданномъ благочестій, множайшій же, или бы негли мало
не всів, уклонилися въ слухъ погибельный папежскаго злочестія".

Главными дъйствующими лицами въ споръ съ одной стороны былъ Медвъдевъ, котораго именно обвиняли въ папежскомъ злочестіи, а съ другой—греки братья Лихуды и чудовскій инокъ Евеимій, за которыми стоялъ патріархъ Іоакимъ, дъйствовавшій по ихъ внушеніямъ; и если Медвъдевъ не былъ уничтоженъ патріархомъ при первомъ фактъ непокорности, то лишь потому, что находилъ покровительство у царевны Софьи. Впослъдствіи патріархъ и самую царевну отлучилъ отъ церкви.

Прежде чъмъ изучены были самыя сочиненія Медвъдева и

Прежде чёмъ изучены были самыя сочиненія Медвёдева и его противниковъ (по древнему обычаю споръ велся все еще только рукописными книгами) и была выяснена послёдовательность фактовъ, историки всего чаще руководились въ своихъ заключеніяхъ злобными отзывами его враговъ. Эти отзывы составляють весьма любопытную коллекцію бранныхъ словъ на церковно-славянскомъ языкѣ, гдѣ Медвёдевъ является ученикомъ ісзунта (Симеона Полоцкаго), отпавшимъ отъ матери православной церкви, ересіархомъ и ближайшимъ родственникомъ діавола. На этомъ основаніи у историковъ составилась репутація Медвёдева, какъ неука, приверженца латинскихъ лжеученій, наконецъ, какъ буйнаго демагога, дерзкаго честолюбца (онъ "хотълъ

быть патріархомъ") и соучастника въ заговоръ Шакловитаго. Локазательствомъ его отпаденія въ латинство служила его роль въ споръ о пресуществлении, и самое вознивновение спора приписывалось именно ему. Новъйшій біографъ съ этимъ не соглашается. "Неужели, — говоритъ г. Прозоровскій, — виновникомъ всего этого дала быль одинь только Сильвестръ Медвадевъ или, точнъе, возбужденный имъ споръ по вопросу о времени пресуществленія св. даровъ, на чемъ такъ усердно настанваеть извъстный инокъ Евений, а за нимъ и нъкоторые современные намъ изследователи, всеми правдами и неправдами старающеся завинить во всемъ "произникшій въ винницъ Христовъ великороссійскаго народа тернъ латинскаго злочестія "-съ одной стороны, и съ другой обълить и оправдать представителей противоположной партіи, съ патр. Іоакимомъ во главъ? При всемъ своемъ уважения въ свътлымъ сторонамъ личности и дъятельности Сильвестра, мы ръшительно не можемъ допустить того, чтобы считать его главнымъ и единственнымъ виновникомъ, вызвавшимъ такой замъчательный кризисъ въ духовной жизни русскихъ второй половины XVII въка: единичный умъ и единичная энергія едва ли когда могли и могуть разбудить такъ долго дремавшее общество и заставить "не токмо мужей, но и женъ и дътей... вездъ другъ съ другомъ--- въ схожденіяхъ, въ собесъдованіяхъ, на пиршествахъ, на торжищахъ, и где-любо случится кто другъ со другомъ, въ явовомъ-любо мъстъ, временно и безвременно... разглаголствовати и испытовати, и о томъ вся вездъ бесъдовати и въщати и другь съ другомъ любопрътися... о таинствъ таинствъ... евхаристіи, како пресуществляется... и въ какое время и кіими словесы". Нътъ, единичное лицо не въ силахъ вызвать такое явленіе"...

Медвъдевъ долженъ былъ раздражить своихъ противниковъ, и во главъ ихъ патріарха Іоакима, своими отзывами объ исправленіи книгъ, — о чемъ онъ говорилъ въ своемъ "Извъстіи истинномъ о новомъ правленіи въ московскомъ царствіи книгъ древнихъ". Это дъло онъ изучиль въ качествъ справщика печатнаго двора. Никоновское исправленіе онъ считаетъ неудовлетворительнымъ. Ръшено было тогда, что книги слъдуетъ править по древнимъ греческимъ и славянскимъ рукописямъ, а между тъмъ "та книга Служебникъ 1) правлена не съ древнихъ греческихъ рукописьменныхъ и славянскихъ, но снова у нъмецъ печатной греческой безсвидътельствованной книги, у нея же и



<sup>1) 1655</sup> года.

начала нъсть и гав печатана, невъдомо"; черезъ много лъть по указу государя, "ради достовърнаго книжнаго свидътельства и справки", разсматриваль эту у нъмецъ печатную внигу на московскомъ печатномъ дворъ абонскій архимандрить Ліонисій и. разсмотръвъ ее, написалъ своей рукой на страницахъ "на обличение тоя неправыя вниги словеса бранныя, здв писати неприличныя; а та внига и нынъ обрътается въ внигохранительницѣ на печатномъ дворѣ" 1) Медвѣдевъ находилъ ошибки и въ позднъйшихъ исправленіяхъ, дъланныхъ врагомъ его, инокомъ Евоиміемъ, при патріархѣ Іоакимѣ, причемъ и самъ патріархъ ділаль разныя ошибки; а въ настоящее время, -- говорить Медвъдевъ, -- нъкоторые духовные дошли до такого безумія, что считають неправыми и древнія славянскія харатейныя вниги, которыя на многихъ соборахъ были признаны сходными съ древними греческими рукописями. А если спросить, отъ кого они знають, что неправы эти книги, -- обличающія ихъ неправое мудрствованіе, -- они отвінають, что знають это оть новых ученыхъ грековъ Лихудовъ, и Медвъдевъ переходить къ второй части сочиненія, въ разсвазу о Лихудахъ и въ опроверженію ихъ ученія о пресуществленіи. "Вопросъ о времени пресуществленія св. даровъ, -- по словамъ г. Прозоровскаго, -- былъ собственно только поводомъ и точкою отправленія для борьбы двухъ взаимно противоположныхъ началъ, двухъ цивилизацій, - это былъ остановочный пунктъ на большой дорогъ исторической жизни русскаго народа, на которомъ встретились представители и проводники двухъ противоположныхъ направленій и, встретившись, никоимъ образомъ не могли ужиться другь съ другомъ, а потому вступили въ открытую борьбу на жизнь или на смерть. Дело въ томъ, что на Руси съ каждымъ годомъ все более и настоятельнее чувствовалась необходимость образованія, почему изъ-за богословскаго вопроса проглянуль другой, какое образованіе предпочтительное, какому отдать право гражданства на православной Руси-греческому или латинскому". По мижнію біографа дело шло даже о целомъ складе общественной жизни и самаго върованія. Мы думаемъ однако, что сколько бы этотъ вопросъ ни волновалъ умы въ свое время, вопросъ былъ второстепенный, и отъ него было еще очень далеко до перемъны строя общественной жизни или даже "върованія". Самъ біографъ

<sup>1)</sup> Эта винта (венеціанское изданіе Евхологія 1602 года) сохранилась донынѣ въ московской Синодальной типографской библіотекѣ, и бранныя словеса авонскаго архимандрита, дѣйствительно не совсѣмъ печатния, приведены г. Бѣлокуровымъ въ приложенія, стр. 85—87.

дальше весьма ограничиваеть размеры движенія. Медведевь, хотя въ данномъ случав упорно защищалъ мивніе, которое считалось латинскимъ, въ другихъ случаяхъ столь же ръзко возставалъ противъ римскихъ лжеученій, наравнъ съ люторскими и вальвинскими, какъ и другіе тогдашніе ревнители православія; что же касается его мивнія о пресуществленій, то оно было вообще распространено въ южномъ и западномъ православномъ духовенствъ, и его придерживался такой достойный человъкъ, какъ быль Димитрій Ростовскій, впоследствін святой. Сторона братьевъ Лихудовъ, Евоимія и патріарха Іоакима истребила Мед-въдева, но "греческое образованіе" вовсе не побъдило. Видная роль Лихудовъ тогда же и кончилась; "греческое образованіе" получило извъстную роль въ семинаріяхъ, но еще большую роль получило послъ то самое латинское образованіе, за которое стояли Полоцкій, Медвідевь и всі южнорусскіе ученые люди, а въ цъломъ, гораздо болъе широкомъ движении русскаго образованія взяла верхъ не греческая или латинская, а нов'йшая европейская школа. Этого поворота дъла не ожидала ни одна

изъ сторонъ, боровшихся по вопросу о пресуществлении.

И такъ, споръ былъ частный и ограничивался тою привычною областью, въ которой въками пребывала древняя русская письменность. Во всякомъ случай, однако, вопросъ задъвалъ за живое объ стороны, потому что была у однихъ потребность выйти на болье широкій путь книжнаго образованія, а другіе упорно держались за старину и предавали проклятіямъ самую попытку этихъ новыхъ запросовъ.

Любопытно, что Медвъдевъ, возставая противъ старой книжнической неподвижности, особливо нападалъ на излишнее довъріе русскихъ къ грекамъ. Его вражда къ братьямъ Лихудамъ происходила, между прочимъ, оттого, что этимъ прівзжимъ чужеземцамъ отдано было управленіе той школы, которой онъ самъ котълъ быть главою; но личная вражда имъла основаніе въ общемъ принципъ. Сильвестръ,—говоритъ г. Прозоровскій,—сильно порицаетъ русское общество за безусловную въру къ грекамъ, отъ которыхъ оно (по новому повороту мнъній послъ Никона) все принимало безъ провърки, "яко младенцы и яко обезьяна, человъку послъдствующе". "Елико, — говорилъ Медвъдевъ, — въ Россію грековъ духовнаго чина прівзжаютъ, то оныхъ наши духовніи едва не всъхъ вопрашиваютъ: "како они нынъ върятъ, и какъ у нихъ въ чинъхъ церковныхъ творится? дабы и намъ съ вами всегда быти во всемъ согласнымъ". И еже они повъдаютъ: "нынъ у насъ сице и сице творится", то и наши духовніи не справяся о ономъ съ писаніемъ древнихъ св. отецъ и со уставами, абіе яко младенцы, учителемъ уподобляющеся, весьма тщатся по словеси грековъ такожде творити. А оныхъ грековъ спросити не хощуть, тако ли прежде у нихъ издревле быша. или не тако, и чесо ради нынъ у нихъ такое бысть премъненіе, дабы они о томъ писаніемъ отвъть дали, и оное бы ихъ писаніе согласити здів (на Москвів) съ писаніемъ древнихъ св. отецъ и со уставы, и согласная бы и правая держати, а несогласная и ново отъ нихъ вводна отръзати... А нынъ, -- продолжаетъ Сильвестръ, — увы! нашему таковому неразумію вся вселенная смется, не точію же та, но и сами тін нововытыжіе греки смъются и глаголють: "Русь глупая, ничтоже свъдущая". И не точію тако глаголють, но и свиніами нась быти нарицають, выщающе сице: мы куды хощемь, тамо духовнихь сихъ и обратимъ, - видимъ бо ихъ ничтоже самихъ знающихъ, и намъ, яко безсловесны суще, во всемъ въ немже хощемъ, последствуютъ". Г. Прозоровскій справедливо замічаєть, что въ горькихъ словахъ Медведева сказывается "весьма важное проявление въ духовной жизни русскаго народа", пробужденіе сознанія въ необходимости работы собственнаго ума, въ необходимости строгой критики существующаго порядка вещей, когда русскіе, въ сознаніи своего безсилія, пассивно шли за своими учеными греческими руководителями. Нівкогда русскому приходилось брать все готовымъ у грековъ, учиться у грека, и въ концъ концовъ смотръть на него, какъ на своего руководителя и опекуна. Западъ быль отгорожень оть русскихь людей непроницаемою стыною: "греки на первыхъ же порахъ позаботились внушить русскимъ представленіе о латинянахъ, какъ о самыхъ злыхъ еретивахъ, съ которыми не следуетъ вступать ни въ вакія отношенія, - которых в всегда и всячески надо посторониться. Всятьдствіе этого обстоятельства греческій авторитеть до поры до времени дъйствовалъ на Руси безъ всякой помъхи и конкурренціи". Съ паденіемъ Византіи, и въ Москві образовался полный застой и крайная исключительность. Русскіе по необходимости коснёли въ старыхъ понятіяхъ, которыя переходили изъ рода въ родъ, спесиво и съ презрениемъ смотрели на все чужое, иноземное; ненавидели все новое, и въ какомъ-то "чудномъ самозабвеніи воображали, что православный россіянинъ есть совершеннъйшій гражданинъ въ міръ, а святая Русь-первое государство"... Самодовольное невъжество, тяготъя надъ духовною жизнью народа, сказывалось неисчислимымъ вредомъ на его умственномъ, религіозно-нравственномъ и даже матеріальномъ бла-

тосостояніи. "Мы стали, — говорить Юрій Крижаничь, — исчисляя вредныя последствія русскаго нев'ємества, — на укореніе вс'ємъ народамъ, изъ коихъ ины насъ люто обижають, ины гордо презирають, а что все прискорбн'є — ругають, укоряють, ненавидять насъ и зовуть варварами. Варвары же, — по опред'єленію Крижанича, — суть люди, кои содержать въ себ'є отм'єнное злонравіе, худобу и неправду, — кои мудры на всяко зло, кои суть сильники, грабители, иещадные кровопійцы, лютые мучители, обианщики, бездушные и безбожные клятвопреступники... народы нев'єжественные, кои не знають ни благородныхъ наукъ, ни главныхъ промышленныхъ искусствъ, — кои л'єнивы, нерадивы, непромышленны и потому убоги". Но изв'єстно, что ни уб'єжденія Медв'єдева, ни негодованія Крижанича не им'єли пока никакого д'єйствія.

Должно прибавить, что въ теченіе цёлыхъ вёковъ "греческаго" вліянія оно не досгигло даже того, чтобы внушить русскимъ людямъ необходимость школы, и наконецъ, когда вселенскіе (греческіе) патріархи побывали въ XVII столітіи въ самой Москвъ, они поражены были отсутствіемъ училищъ.

Такимъ образомъ, когда Медвъдевъ писалъ приведенныя выше слова, онъ руководился мыслью вывести наконецъ русское общество изъ безсознательнаго невъжества и внушить самостоятельную заботу о просвъщения. Но "греческая" партія еще разь нопыталась удержать вліяніе, ускользавшее изъ ея рукъ... Какъ раньше упомянуто, появленіе въ Москвъ віевскихъ и западнорусскихъ ученыхъ людей возбудило уже враждебное недовъріе въ московскомъ духовенствъ; оно было безсильно противъ Сижеона Полоцваго, но теперь образовалась сильная партія, ріанившаяся такъ или иначе передать учительство русскихъ единовърнымъ и вполнъ православнымъ грекамъ, которые должны были уничтожить вліяніе латинствующихъ віевлянъ. По вызову натр. Іоакима на Москву явились самобратія Лихуды, кіевлянъ должны были заменить ученые греки... Но вогда эти греки восжвалали греческую науку, приверженцы латинской школы могли сказать, что самой греческой науки уже нъть, что нынъшніе греви беруть свою ученость съ Запада, вавъ и сами Лихуды. учившіеся въ итальянскомъ университеть. "Старомосковская партія получила поддержку и подкрвиленіе со стороны самобратій Анхудовъ, которые, подъ болве или менве искуснымъ прикрытіємъ ревности въ чистому православію и пользуясь готовымъ уже предлогомъ (дёло Бёлободскаго), раздули частный вопросъ • времени пресуществленія св. даровъ, подстрекая патріарха и

Digitized by COOSIC

старомосковскую партію противъ такъ называемой латинской партіи". Медвъдевъ, по поводу этого спора, объявленъ былъ настоящимъ еретикомъ: онъ—лжемонахъ, онъ оставилъ преданів святой восточной церкви, сталъ съ помощью плевелосъятеля діавола всъвать въ православный великороссійскій народъ латинскій обычай и ересь (о пресуществленіи), прельстилъ многихъ православныхъ людей, смутилъ церковь, ввелъ людей въ смертный гръхъ и т. д. Но при этомъ,—замъчаетъ г. Прозоровскій,—у всякаго, кто изучалъ эту полемику о пресуществленіи, естественно возниваетъ вопросъ: "поддерживая латинское мнъніе по этому предмету, возставалъ ли Сильвестръ противъ авторитета православной восточной церкви? Мутилъ ли онъ своимъ ученіемъ православную церковь? Иначе сказать: виновенъ ли Медвъдевъ, какъ сынъ восточнаго православія, въ сложившихся такъ, а не иначе, историко-культурныхъ условіяхъ?"

Дело въ томъ, что вопросъ о времени пресуществленія, кажется, впервые поднять быль только на флорентинскомъ соборъ въ 1439, и съ этихъ поръ соответственное изложение обряда. внесено было въ латинскіе требники, откуда оно пронивло (ненявъстно, когда въ первый разъ и гдъ) въ богослужебныя книги южно-русскія. Но когда вопросъ решался на Западе, въ греческой и великороссійской церкви не выработалось по этому вопросу никакого твердо установленнаго мненія; повидимому, вопросъ считался довольно безразличнымъ. Но затемъ, когда извъстная форма совершенія обряда была принята спеціально въ датинскомъ требниев, бывало, что это латинское мивніе высказывалось и въ Москвъ, не только не вызывая противоръчія, но съ одобренія самихъ патріарховъ. "На Москвъ латинсвое мивніе едва-ли не впервые отврыто было высказано (въ 1666) С. Полоциить въ "Жезлъ Правленія", и не вызвало тогда нивакого возраженія. Правда, латинское мивніе здісь высказано не такъ решительно, какъ у последующихъ (напр., у С. Медвъдева) полемистовъ; но появление такого мнъния въ "Жезлъ Правленія", изданномъ отъ имени и за благословеніемъ двухъвосточныхъ патріарховъ и третьнго московскаго, для многихъ могло послужить весьма сильнымъ авторитетомъ. Извъстны в другія указанія на существованіе среди православных влатинскаго мивнія о времени пресуществленія св. даровъ... Околоэтого же прибливительно времени (точиве, между 1675—1678 гг.) известный чудовскій инокъ Евоимій, впоследствіи одинъ изъ главныхъ защитниковъ православнаго образа мыслей по вопросу о времени пресуществленія св. даровъ, самъ держался и дру-

тимъ проповъдовалъ чисто латинское мивніе и, что не безъинтересно для насъ въ данномъ случав, двлаль это съ ввдома и, кажется, по приказанію самого патр. Іоакима". Біографъ Медведева обратиль винмание на эту черту деятельности чудовскаго инока, которой не замъчали историки, обыкновенно нанадавшіе на Медвъдева за его латинство и восхвалявшіе Евоимія за его строго православное благочестіе. Есть однако цілое сочиненіе Евонмін, завлючающее въ себъ наставленіе священнивамъ, и здёсь излагалось по вопросу о пресуществления то самое латинсвое мивніе, за которое онъ впосл'ядствіи причислиль Медвідева въ слугамъ діавола. "Тавимъ образомъ, -- говоритъ г. Проворовскій, — въ своемъ "Воумленів" иновъ Евонмій, съ в'ядома и даже, можеть быть, по прямому приказанію патріарха Іоакима, авляется пропов'вдникомъ латинского метенія по вопросу о времени пресуществленія св. даровъ. Но этоог мало: мы должны даже сказать, что и самъ патр. Іоакимъ, поскольку онъ "благословиль" трудь Евониія вь такомь именно видь, до прівзда Анхудовъ на Москву также держался латинскаго мивнін". Справедливость этого заключенія біографъ подтверждаеть твиъ обстоятельствомъ, что даже въ 1682 году, при вънчаніи на царство Іоанна и Петра Алексвевичей, которое совершаль патріаркъ Іоакимъ, происходили по его привазанію изв'ястныя обрадности, именно соотвътствующія латинскому пониманію пресуществленія. Мало того, "и раскольнические первоучители, считающие себя ревностными защитниками стариннаго status quo, держались латинскаго мивнія по вопросу о времени пресуществленія св. даровъ въ таинствъ евхаристін". Авторъ, вавъ всегда, приводить факты.

Въ концъ концовъ, пересмотръвъ также древніе рукописные и печатные служебники, историкъ заключаетъ, что до пріъзда на Москву самобратьевъ Лихудовъ въ Великороссіи (про Малороссію и говорить нечего) какъ среди представителей церкви, такъ и въ богослужебныхъ книгахъ существовало латинское мивъніе по вопросу о времени пресуществленія, и этого латинскаго мивнія держалась не только Россійская церковь; но оно "было освящено на Руси "непогръшимыми" отцами соборовъ, на которыхъ присутствовали авторитетные для русскихъ въ дълахъ въры восточные патріархи, строго слъдившіе за чистотою православія какъ у себя на востокъ, такъ и особенно у насъ на Руси". Св. Димитрій Ростовскій говорилъ, что "не отъ латинъ, но отъ грековъ пріятся въ россійстьй церкви чинъ той, еже кланятися на словеса Христова, и подобаетъ содержати чинъ той,

єватъ́йшими вселенскими патріархами и россійскими архіереями преданный; ибо и прещеніе на непокоривыя тамо положено и т. д.

Такъ было до прівзда Лихудовъ и до диспута ихъ съ Бълободскимъ, послів чего столь распространенное прежде и даже
узаконенное мивніе о пресуществленіи было признано латинскимъ злочестіємъ. Не твердый въ своихъ мивніяхъ, по словамъг. Прозоровскаго, патріархъ Іоакимъ сталъ на сторону Лихудовъ и приставшаго къ нимъ инока Евенмія, хотя, какъ говорять современники, и самъ былъ потомъ не радъ, когда изъ-ва
этого поднялся ожесточенный церковный споръ; но, разъ вступивши на эту дорогу, онъ не только разрішалъ своимъ приверженцамъ извращать факты, но самъ предалъ анасемів Медвідева, къ которому былъ враждебенъ по его отношеніямъ кодвору царевны Софьи.

Изъ приведенныхъ фактовъ достаточно видно, насколько-Медв'вдевъ могъ быть по этому вопросу обвиняемъ въ пропо-въди латинскаго злочестія. Нов'єйшіе историки, пов'єривъ обвинителямъ Медвъдева, сваливали на него всю вину церковныхъ волненій и латинской ереси; на діль онъ совершенно искренно держался старины и виёстё съ тёмъ справедливо негодовалъна изменчивость церковных властей. Понятно, что слова его не могли быть пріятны патріарху Іоакиму и его внушителямъ. "Вопреви завъренію апологетовъ инова Евениія, мы съ необходимостью должны отметить здёсь тоть факть, что противъ сповойнаго и ровнаго тона Медвъдева въ его "Хлъбъ животномъ" инокъ Евоимій первый ввель въ полемику и пустилъ въ оборотъ раздражительный, задорно бранчливый и совершенионеприличный въ такомъ дёлё тонъ... Безъ преувеличенія можносказать, что почти все Евоиміевское "Показаніе на подвергълатинскаго мудрованія" состоить изъ подбора бранныхъ словъ и неприличныхъ по своему тону выраженій, направленныхъ поадресу С. Медвъдева".

Раздраженіе патріарха увеличивалось еще тѣмъ, что вопросъ, волновавшій Москву, отразился и въ Малороссіи, гдѣ, кромѣ того, "малороссійская церковь" усиливалась еще сохранить старую независимость оть московской іерархіи. Одна изъ полемическихъ книгъ Медвѣдева, "Манна" была послана въ Кіевъ и къ гетману малороссійскому Мавепѣ; въ Кіевѣ находили, что Медвѣдевъ "правду пишетъ, а греки—ложь"; кіевскіе духовные готовы были подтвердить эту правду Медвѣдева и даже "умирать готовы"; ученый кирилловскій игуменъ, Иннокентій Монастыр-

скій (между прочимъ одинъ изъ близкихъ друзей Димитрія Савича, впосл'ёдствій митр. Ростовскаго) пишетъ книгу въ защиту Медв'ёдева и противъ Лихудовъ — такъ какъ въ московскомъ споръ затронуто было и православіе малороссійской церкви... Мы упомянемъ дальше о личномъ столкновеніи этого Монастырскаго въ Москв'ё съ патріархомъ Іоакимомъ, который, какъ говорятъ, его проклялъ, — что не пом'єшало Монастырскому сохранить свое положеніе въ Малороссіи.

Въ нашу задачу не входитъ изложение богословской полемики. Довольно сказать, что, по признанію самого Медв'ядева, онъ неоднократно получалъ запрещенія продолжать ее отъ "начальныхъ духовныхъ"; но считая себя правымъ, онъ не подчинялся запрещенію и тімь крайне раздражиль противь себя начальныхъ духовныхъ, т.-е. самого патріарха; вмёстё съ тёмъ онъ получалъ одобренія со стороны царевны Софыи. А главное, полемика велась противъ него недобросовъстно: когда онъ дъйствительно имълъ за себя "древне-преданный" обычай, противники, которымъ невыгодно было это признать, представляли самого Медведева вводителемъ латинскаго обычая. Обвинение это приводило Медвидева въ крайнее негодованіе, и ему представлялось, что въ действіяхъ Лихудовъ, главныхъ руководителей "греческой" партіи, скрывается какая-то темная интрига. На вопросъ, откуда начался въ Россіи этотъ церковный раздоръ, Медвъдевъ находить одинъ отвътъ: "мнози греки люди неправедни, сребролюбцы паче, неже боголюбцы, -- вящше любять ложь, неже истину, якоже о нихъ свидътельствуетъ св. Павелъ, глаголя: "Критяне приснолживи", -- и тако они не точію самихъ себе, но и другихъ проствишихъ въ погибель вводять"; Лихуды были "лестцы и лживцы", по его мивнію подосланные "отъ еретивовъ люторовъ или калвиновъ или отъ римлянъ на возмущеніе нашея православныя въры", и надо опасаться, "дабы они своею лукаво-образною хитростью нашея православныя въры прежде смутя, а потомъ во ину каковую въру не превратили". Медвъдевъ опять имълъ неосторожность упомянуть о начальныхъ духовныхъ, которые были слишкомъ довърчивы къ этимъ "лживцамъ". Противная партія не замедлила съ своими обвиненіями и чудовскій иновъ Евоимій, по словамъ г. Прозоровскаго, "пользуется весьма неблаговиднымъ пріемомъ", объявляя Сильвестра авторомъ сочиненія, ему не принадлежавшаго, и взводя на него небывалыя уголовныя преступленія, подлежащія строгой ответственности по "градскимъ" законамъ. "Оный боритель церкве Христовы, яко владыка пишеть, хотя сицевымъ образомъ, на-

ступити и попрати всю власть царскую же и церковную... еже не даждь, Господи Боже, никогда видъти, но присно... да сіяеть великая власть царская же и церковная... и да побъждаетъ супостаты си". Когда внижная полемива не имъла усиъха, чудовскій инокъ призываль народъ противъ своего врага: "Прінин оружіе и щить, возстани въ помощь, исторгни мечь, поборствуй по матери твоей (церкви), зашей и заключи неправедно глаголющихъ, да нёмы будуть устны льстивыя и лживыя, -- прободай противящыяся, испусти стрълы... посли врагомъ и разжени тыя... да будуть яко прахъ предъ лицемъ вътра... и ангелъ Господень да будеть погоняяй и поражани тыя, и падуть подъ ногами православныхъ, и да исчезнутъ и погибнутъ и въ ничтоже да будуть". Пущена была молва, что Медвъдевъ хотълъ даже убить "главу и отца всего россійскаго царства", патріарха Іоакима, и иныхъ начальныхъ духовныхъ лицъ, а впоследстви прибавляли даже, что онъ здоумышлялъ на "самое пресветлое царское величество", царя Петра Алексевича. Медведевъ сталъ бояться за свою безопасность, избъгалъ встръчаться съ патріархомъ, просилъ, чтобы его отпустили изъ Москвы, но царевна Софья держала его, объщая свою защиту, и келья Медвъдева была одно время охраняема стръльцами на случай нападенія патріаршихъ людей. Когда наконецъ отношенія царевны Софыи и Петра обострились до такой степени, что взрывъ былъ неминуемъ, Медвъдевъ дъйствительно бъжаль изъ Москвы; но было уже поздно: враждебныя действія вспыхнули. Петръ утвердился въ Троицкой Лавръ, туда же отправился патріархъ Іоакимъ, и вогда партія Нарышвиных потребовала выдачи Шакловитаго, то вивств съ твиъ потребовали и выдачи Медвъдева. Опъ былъ схваченъ въ одномъ монастыръ по смоленской дорогъ. На допросахъ онъ объясниль, безъ сомнёнія, справедливо, что бёжаль отъ страха патріарха (т.-е. политическаго преступленія за собой не чувствоваль); враги его говорили, что Медведевъ, изменивъ православной церкви и пресвытлому величеству, "яко прежній лжемонахъ растрига Гришка Отрепьевъ, побъжа въ Польское государство, хотя не ино что, токмо смущение воздвигнути, и на православную нашу въру восточнаго благочестія брань воставити отъ римскаго костеда, и всему благочестивъйшему россійскому царству нівое зло сотворити".

Отсюда можно видёть озлобленіе враговъ Медв'йдева. Обвиненія были безсмысленны и показывали, что Медв'йдеву нельзя было ждать добра.

Перваго сентября 1689 года пришло изъ Тронцы въ царевнъ

Софьъ требованіе выдать Шакловитаго и Медвъдева, какъ главныхъ зачинщиковъ бунта и смертнаго убійства; 7-го сентября быль выдань Шакловитый, а вскоре быль привезень Мелевдевь. Біографъ его, какъ многіе новъйшіе историви той эпохи, относится къ розыскному делу крайне недоверчиво. . Никакого серьевнаго заговора на жизнь Петра, Натальи Кирилловны и патріарха ръшительно не было... Если Шакловитый и подговаривалъ стръльповъ на отчалнное лъдо, то они никогда бы на него не ръшились... Явныя нелёпости, которыя приписывали сторонникамъ Софыи, дають поливищую возможность оцвинть степень достовърности и другихъ извътовъ, и судить вообще о ходъ самаго производства дёла. Всявая сплетня, распущенная обусурманившимся казакомъ, каждый извёть ловкаго схимника или пройдохиполяка-все служило для обвиненія противниковъ Нарышвинской партів. Сами следователи едва-ли не лучше нашего знали, что многіе изв'яты или ложны, или преувеличены и чуть ли нъкоторые не ими самими подстроены... Розыскъ надъ заговорщиками велся какъ будто только для исполненія обрада, формы". Главныхъ виновныхъ заранъе ръшено было казнить, а прочихъ допрашивали какъ будто для того, чтобы оправдать назначенныя казни. "Дъйствій не было никаких»; самъ Шакловитый, именемъ котораго названъ мнимый бунть, быль обвиняемъ только въ намъреніяхъ, да и то по извътамъ доносчиковъ. Другого впечатлвнія изъ чтенія и болве или менве внимательнаго разбора "Розыскныхъ дёлъ о О. Шакловитомъ и его сообщникахъ" и вынести нельзя: все дело объясняется тольво съ точви зренія борьбы за первенство власти". Впечатленіе г. Прозоровскаго не было единичнымъ. Такъ думали прежде и другіе историки, напримъръ, Погодинъ. Г. Прозоровскій останавливается особливо на обвиненіяхъ, выставленныхъ противъ Медведева.

"Во всемъ дѣлѣ Шакловитаго не было нивавого заговора на жизнь Петра; цареубійства можно было ожидать не со стороны "худородныхъ", а со стороны высшихъ бояръ. И дѣйствительно, приверженцы Софіи съ нескрываемымъ ужасомъ выслушивали даже одни только предположенія и намеки на страшные кровавые замыслы... а С. Медвѣдевъ, услышавъ о преступныхъ замыслахъ, грозилъ страшнымъ судомъ для тѣхъ, вто вздумалъ бы возстать противъ царя... Подъ пытвой Медвѣдевъ снова признался, что такъ онъ "говорилъ стрѣльцамъ для того, чтобъ тому дѣлу не быть, и чтобъ то дѣло разоритъ". Сталъ ли бы говорить такія рѣчи государственный преступникъ, замышлявшій будто бы на живнь Петра?" Самую крупную свою государствен-

ную изміну Медвідевъ повазаль въ "пыточныхъ різчахъ"—что, по приказанію Шакловитаго, на портреті даревны подписаль титуль "вседержавнійшей самодержицы", изобразиль семь добродітелей даревны и сложиль въ похвалу ея вирши.

Біографъ ставить далве вопросъ: въ чемъ, наконецъ, выразились "воровство, измъна Медвъдева и возмущение въ бунту", и заключаеть, что государственныхъ преступленій у него не было, вром'в личной близости въ Шавловитому и цареви Софъ Еще меньше Медведевь быль виновень въ перковныхъ преступленияхъ и намъреніи убить патріарха. На допросахъ онъ свазаль, что церкви святой онъ никакимъ смущеніемъ не смущаль, и біографъ подтверждаеть, что въ споръ съ Лихудами традиціонная правда была на его сторонъ. Догматическія мнънія Сильвестра не имъли никавого отношенія къ дёлу Шакловитаго, но "съ точки зрёнія Нарышкинской партіи, къ которой примываль потериввшій пораженіе въ догматическихъ спорахъ патр. Іоавимъ, следователи были вполнъ правы: имъ необходимо было завинить Сильвестра, хотя бы для этого потребовалось нарушение законовъ и правды, чтобъ твиъ самымъ сдвлать угодное для патріарха, оказавшаго большія услуги сторон'в Наталін Кирилловны и ея сына. Отсюда для насъ становится вполнъ понятнымъ и все обвинение Медвъдева въ проступкахъ противъ патріарха". На допросахъ Медвъдевъ не отрекся, что говорилъ про святого патріарха, что онъ "учился мало и ръчей богословскихъ не знаетъ".

Біографъ находить совершенно нелѣпыми толки о пристрастіи Медвъдева къ латинству, а затъмъ слуки объ его замыслахъ (будто онъ самъ хотълъ быть патріархомъ) объясняеть однимъ болье позднимъ фактомъ. "Дѣло въ томъ, что пойманный въ началъ 1691 г. Алексъй Стрижовъ при розыскъ открылъ небывалыя связи Медвъдева съ мнимыми волхвами, которые будто "обнаружили замыслы Сильвестра не только на жезлъ патріаршій, но и на царскую (даже?) корону", въ чемъ будто бы, послъ жестокаго истязанія огнемъ и желъзомъ, вполнъ сознался самъ Медвъдевъ, и за это былъ казненъ... Мы не станемъ говорить о полнъйшей невозможности придавать болье или менъе серьезное значеніе нелъпому показанію, вынужденному у человъка путемъ жестокаго наказанія огнемъ и желъзомъ".

Общее заключение біографа, выведенное изъ подробнаго разбора фактовъ и свидътельскихъ показаній, таково: "Медвъдевъ вовсе не былъ отчаяннымъ революціонеромъ, будто бы намъревавшимся произвести насильственный переворотъ въ сферъ государственной и церковной жизни: обвинительные пункты ясно

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

говорять сами за себя, и изъ нихъ вовсе не видно, чтобы Медвъдевъ, дъйствительно, былъ измънникомъ и заговорщикомъ; напротивъ, несмотря на страшныя истязанія во время пытокъ, онъ не нашелъ въ своей жизни ни одного преступнаго замысла; несмотря на пристрастное слъдствіе, никто изъ свидътелей не могъ доказать за нимъ какой-либо серьезной вины".

Медвъдевъ приговоренъ былъ къ смертной казни 5 октября 1689. Шакловитый былъ казненъ тотчасъ послъ розыскного дъла, но казнь Медвъдева оставалась безъ исполненія очень долго, болье года. Онъ посаженъ былъ въ "твердое хранило", т.-е. въ кръпкую тюрьму въ Троицкомъ монастыръ; за нимъ учрежденъ былъ строжайшій надзоръ, онъ долженъ былъ подвергаться увъщаніямъ для сознанія въ своей "ереси". Полагаютъ, что казнь отложена была потому, что отъ него ожидали показаній о князъ Василіи Васильевичъ Голицынъ; но, судя по другимъ фактамъ, надъялись, кажется, добиться отъ него еще полнаго отрицанія отъ своей ереси, которое было бы окончательнымъ торжествомъ "греческой" партіи и патріарха Іоакима.

Здёсь біографъ опять встрівчается съ цільнить рядомъ противорівчивых повазаній, которыя прежде и приводили историковъ въ разнорівчивымъ завлюченіямъ. А именно, разскаєвывается, что, находясь въ твердомъ хранилів, Медвідевъ, вслідствіе увінцаній мудрыхъ духовныхъ, въ числів которыхъ былъ даже одинъ изъ Лихудовъ, принесъ торжественное поваяніе, прокляль свою ересь, восхвалилъ ученіе прежнихъ враговъ и, наконецъ, написаль все это въ собственноручномъ исповіданіи, и одновременно съ нимъ принесъ поваяніе другой еретивъ, іерей Савва Долгій. Свое исповіданіе Медвідевъ прочелъ будто бы при свидітеляхъ въ одномъ изъ московскихъ храмовъ, а кромів того оно было разсмотрівно на особомъ соборів святителей и московскаго духовенства.

Подвергнувъ всё эти повъствованія и сохранившіеся документы внимательному разбору, біографъ встрътился, однако, съ такими противоръчіями и невъроятностями, что пришель къ ръшительному сомнънію въ дъйствительности всъхъ этихъ событій, начиная съ того, что мнимое собственноручное исповъданіе Медвъдева не имъетъ никакого подобія съ его почеркомъ и совершенно невъроятно по своему складу и содержанію. "Итакъ, поваянное исповъданіе Медвъдева ръшительно нельзя считать его "собственоручнымъ писаніемъ": оно составлено помимо желанія самого Медвъдева и, какъ таковое, принадлежитъ къ числу подложныхъ документовъ, имъвшихъ извъстное значеніе для своего времени". И самый московскій соборъ, созванный

будто бы но поводу покаяннаго испов'єданія Медв'єдева (и Саввы Долгаго), представляется врайне сомнительнымъ. "Зам'єчательно: сами представители и сторонники греческой партіи вовсе не р'єшались утверждать фактъ созванія особаго собора на Медв'єдева".

"Такого собора, — продолжаеть біографъ, — вовсе не было на Москвъ, а извъстные намъ "судъ и изреченіе синодальное" составлены, въроятно, однимъ изъ приближенныхъ къ патр. Іоакиму лицъ съ худо скрытою цълью — выставить на показъ полнъйшее торжество и всю безусловную правоту дъла представителей греческой партіи, такъ неудачно ратовавшихъ съ "латинниками" по спорному вопросу о времени пресуществленія св. даровъ вътаннствъ евхаристіи".

Наконецъ, Медвъдевъ былъ казненъ 11 февраля 1691.

Новъйшій біографъ совсьмъ иначе изображаеть этого историческаго человъка, чъмъ дълали нъкогда его враги и слъдовавшіе имъ историки. "На самомъ діль оказывается, что старецъ Сильвестръ, любимецъ цари Өедора и царевны Софыи, былъ человъвъ мягкій, осторожный, ученый для своего времени, чего не могли отрицать и сами противники его, -- глубоко образованный и широво начитанный... Это была натура энергическая, съ неутомимою жаждою деятельности... Выесте съ темъ Медеелевъ быль человекь откровенный и, притомь, всегда готовый постоять за свои убъжденія: не даромъ его приговорили въ одиночному заключенію въ "твердомъ храниль" и лишили черниль и бумаги; не даромъ же, въ самомъ дълъ, на заготовленномъ для Сильвестра покалиномъ исповъдании нътъ его собственноручной подписи... Сповойный тонъ большинства сочиненій Сильвестра овончательно обрисовываеть его свётлую личность и его нравственные взгляды: "пастыри, по словамъ Медведева, ...истинно ностятся: мясь не ядуще, плоти ближняго не вдять, — вина не піюще, крове братскія не піють, ниже злостными лживыми глаголы и пагубными лестьми, яко зубами, не грызуть брата своего". И, замъчательно: всею своею жизнью Медвъдевъ доказалъ върность своимъ словамъ, которыя онъ, яко добрый пастырь, напрасно старался привить погрязшимъ въ тинъ невъжества современнивамъ. Да, у "чернца веливаго ума и остроты ученой" слово никогда не расходилось съ дъломъ: это былъ характеръ цълостный и неизмънно върный своимъ лучшимъ облагороженнымъ стремленіямъ. Воть почему такой человъкъ не могь пользоваться тершимостью со стороны извърнвшихся самихъ въ себъ москвичей второй половины XVII въва. Въ Сильвестръ пробу-

дилось сознание въ необходимости работы собственнаго ума, въ необходимости критики существующаго порядка вещей, дабы не уподобиться неразумнымъ дътямъ, принимающимъ все на въру. Сильвестра тяготило младенчески-рабское состояние умственной жизни русскаго человъка, та умственная подавленность наша, въ которой онъ небезосновательно винилъ грековъ; Сильвестръ сталъ искать выхода и находилъ его въ сближении съ западомъ, куда давно уже тяготъли выдающияся лица русскаго передового общества. Въ этомъ отношении Медвъдевъ былъ однимъ изъ видныхъ піонеровъ XVII-го въка и однимъ изъ прововвъстниковъ будущихъ реформъ Петра".

Правда, — замѣчаетъ г. Прозоровскій, — дѣятельность людей "латинской" партіи могла бы дать реформѣ другую религіозную окраску, чѣмъ было при Петрѣ, когда обнаружилось "замѣтное сочувствіе къ протестантизму" (на это можно сказать, что такое сочувствіе къ протестантизму обыкновенно ставится на счетъ Оеофану Прокоповичу, который, однако, былъ также человѣкъ "латинской" школы) — но во всякомъ случаѣ "уцѣлѣвшіе малорусскіе дѣятели и ихъ сторонники явились, по крайней мѣрѣ, на первое время, помощниками и сторонниками Петра, а старомосковская партія исчезла почти безслѣдно или же примкнула къ новому свѣжему теченію, шедшему прямо отъ латинствующихъ".

"И, замъчательно: эти лица не порвали связи съ родною почвой; нътъ, оставаясь людьми русскими-православными, они умъли взять съ запада то, что тамъ было хорошаго, не отвергая въ то же время и того изъ византійскаго наслъдства, что принадлежитъ къ общечеловъческому культурному достоянію".

"Греческая" партія одержала полную побъду надъ "латинской частью". Но исторія не оправдала ожиданій патріарха. Правда, богословскій споръ быль кончень; отъ самихъ восточныхъ патріарховъ получено было разъясненіе вопроса; ученіе о пресуществленіи введено было въ архіерейскую присягу; настойчивыми требованіями и угрозами отлученія патріархъ добился въ этомъ вопросъ покорности малороссійской іерархій (уже давно, какъ мы видъли, склонной принимать латинское толкованіе этого богословскаго пункта), — но патріарху не удалось охранить благочестиваго московскаго преданія.

Патріархъ Іоакимъ (ум. 17 марта 1690) оставиль зав'ящаніе, гдт ув'ящеваль государей "въ прародительскомъ своемъ бла-

городномъ царскомъ достоинствъ и самодержавствъ жительствовать "благочестиво и праведно во всякомъ изрядствъ", имъть любовь къ православной церкви, держать "неколебленно" ея преданія, быть милосердымъ и правосуднымъ ко всякаго чина людямъ и т. д.; и въ особенности патріархъ предостерегаль царей оть общенія съ иноземцами и иноверцами: "да никако же они государи цари попустять кому христіаномъ православнымъ въ своей державъ съ еретивами и иновърцами, съ латины, люторы. валвины и злобожными татары, ихъ же гнушается Господь и церковь божія съ богомерзкими прелести ихъ проклинаеть, общеніе и содружество творити, но яко враговъ божінхъ и ругателей церковныхъ тъхъ удалятися; да повелъваютъ царскимъ своимъ указомъ, отнюдь бы иновърцы, пришедъ здъ въ царство благочестивое, въръ своихъ не проповъдовали и во укоризну о въръ не разговаривали ни съ къмъ, и обычаевъ своихъ иностранныхъ и по своимъ ихъ ересямъ на прелесть христіаномъ не вносили бы, и сіе бы запретити имъ подъ казнію накрѣпко, и молбищныхъ бы по прелестямъ ихъ сборищъ еретическихъ строити не давати мъста", а гдъ есть такія между христіанскихъ домовъ и близь ихъ, и тъ слъдуетъ разорить". Патріархъ напоминаетъ святого Павла и клятвы псалмопъвца: "сіе явственно самъ Богъ завъща, како со иновърными еретиками и злобожнивами водитися и общатися кому, и никую дружбу подобаетъ съ ними имъти"; цълость государства можеть "содержаться въ лъпотъ" и быть въ угожденіи Богу, когда люди прилежать къ добрымъ дъламъ; "да не навыкнутъ иностранныхъ обычаевъ непотребныхъ", и люди, не утвержденные въ въръ и невъдущіе писанія, "со инов'єрными о в'єр'є да не глаголють и лестного ученія ихъ весма да не слушають". Патріархъ соврушается, что въ русскую землю допущены иноземцы: "благодатію божіею, въ россійскомъ царствъ людій благочестивыхъ, въ ратоборствъ искусныхъ и знающихъ о полковыхъ строяхъ, зъло много"; апостоль Павель посрамдиль кориноянь, когда они судились передъ иновърцами, а это и у насъ дълается; иновърцы же, "аще и прежде сего... въ полкахъ россійскихъ и въ нашей памяти быша, гдъ пользы отъ нихъ сотворишася, мало явнъ, бо они-враги Богу и пресвятьй Богородиць, и намъ христіаномъ и церкви святьй, ибо вси христіане православній наипаче за въру и за цервовь божію, нежели за отечество и домы своя во усердіе души своя полагають на бранвив въ полвамь, никако же щадяще жизни своея, еретики же, будуще начальники, о томъ ни мало радятъ"... Патріархъ молитъ царей сохранить этотъ за-

вътъ, и тогда милость божія будеть съ ними, и Господь Богъ будеть имъ "крвикій покровь оть всёхь золь, и непреоборимая ствна-пресвятая Двва Богородица Маріа". Патріархъ и еще разъ, въ концъ своего завъщанія, возвращается къ этому предмету. "И паки вспоминаю, еже бы иновърцамъ еретикамъ костеловъ римскихъ, кирокъ нъмецкихъ, и татаромъ мечетей въ своемъ царствъ и обладаніи всеконечно не давати строити нигдъ, и новыхъ латинскихъ иностранныхъ обычаевъ и въ платіи премътъ по-иноземски не вводити". Онъ удивляется "царскаго синвлита совътнивамъ, палатнымъ и правителямъ", которые бывали на посольствъ въ иныхъ земляхъ и царствахъ и видали, какимъ образомъ веякое государство держитъ свой нравъ и обычай, а чужого не принимаеть, въ своихъ владенияхъ людямъ иныхъ веръ нивакихъ достоинствъ не даетъ, и иноземцамъ не своей въры никакъ не позволяетъ строить молитвенныхъ храмовъ: въ какомъ еретическомъ царствъ окрестномъ, какъ, напримъръ, въ нъмецвихъ, есть благочестивой нашей вёры цервовь божія, гдё бы христіанамъ было прибъжище?---Нигдъ, а здъсь, чего и не бывало, и то еретивамъ позволяется, что они построили "мольбищные храмы своихъ еретическихъ проклятыхъ соборищъ", "въ которыхъ благочестивыхъ людей злобно вленутъ и лаютъ и въру уворяють, иконы святыхъ попирають и намъ христіаномъ ругаются и зовуть идодо- и древопоклонниками, и се не есть добро. но всячески вло".

Передъ намы последніе заветы московскаго порядка вещей, воторые уже не дождались исполненія: съ этихъ поръ дъятельность Петра раздвигалась все шире совсвиъ въ другомъ направленіи. Еслибы патріархъ прожиль дольше, онъ увидёль бы нвчто гораздо худшее, чвмъ та ересь, какую истребляль онъ въ лицъ Сильвестра Медвъдева. Онъ ужаснулся бы нарушенію благочестиваго преданія и распространенію латинскихъ и люторскихъ обычаевъ, которое возрастало съ каждымъ днемъ. Патріархъ н его сподвижники стояли очевидно на той же самой точкъ зрънія, на какой стояли въ этомъ отношеніи ревнители "старой въры": они одинаково упорно держались тъснаго преданія XV-XVI въка въ то время, когда жизнь народа и государства все болве настойчиво требовала новыхъ средствъ просвъщенія; они только инстинетивно чувствовали приближение врага и со всёмъ ожесточеніемъ нетерпимости возстали, одни-противъ Никона и исправленія старыхъ книгь, другіе-противъ Полоцваго и Медвъдева, — но уже не могли остановить надвигавшагося новаго духа времени... Ссылва на иныя государства, которыя не до-

пускають чужихь въръ и обычаевь, была фактически невърна: бывало много случаевъ перехода обычаевъ изъ одной страны въ другую въ самой Европъ; отсутствие православныхъ церквей въ другихъ государствахъ объяснядось просто твиъ, что тамъ не было руссвихъ, а множество иноземцевъ, жившихъ въ Москвъ, призваны были самою властью на службу, и она не имъла ни основанія, ни права стёснять ихъ вёры.

По смерти патріарха постигли неудачи и его приверженцевъ. Монахъ Евоимій уже вскоръ быль удаленъ оть должности справщика — его самого винили, что отъ "приписныхъ ево Есимьевыхъ нововводныхъ странныхъ реченій, которыя въ техъ мъсечныхъ минеахъ напечатаны, многіе люди сумнъваютца и въ церквахъ божінхъ чинятца мятежи и великихъ государей денежной казив отъ передвлокъ убытки многіе". Историкъ замвчаеть, что одно утешение оставалось Евоимію: вдоволь изливать свое негодованіе на мертвыхъ противниковъ, что онъ и исполнять съ большимъ успъхомъ 1). Въ 1693 году постигли неудачи и греческихъ "самобратій". Патріархъ ісрусалимскій Досносй писаль патріарху Адріану-въ сущности то же, что говориль о нихъ Сильвестръ Медвъдевъ, что это самозванцы, что имъ не слъдуетъ позволять "пріимати лица судін", чтобы они не были въ церкви раздоромъ; въ грамотъ самимъ Лихудамъ патріархъ писалъ, что они-, предестники" (обманщики), бывшіе купчины, ложно называющіе себя князьями, и т. д. Въ 1694, упомянутый раньше Петръ Артемьевъ обличалъ Лихудовъ (по крайней мъръ Іоанникія) въ дружбъ съ латинянами и даже прямо въ латинствъ. Лихуды были удалены отъ дълъ, какъ говорять, благодаря уцълъвшимъ друзьямъ Медвъдева <sup>2</sup>).

Отъ этого зрълища церковнаго фанатизма, вражды къ наукъ, упрямаго застоя, правственнаго одичанія и ожесточенія историвъ долженъ съ облегченіемъ перейти къ лицу, характеръ котораго носить иныя черты-мягкаго права, христіанскаго благодушія, усерднаго внижнаго труда не въ области влобнаго схоластическаго спора, а въ области мирной легенды, христіанскаго назиданія, а также науки, насколько она была доступна. Такова была въ общихъ чертахъ личность Даніила Туптала, впоследствін святого Димитрія Ростовскаго.

Родомъ изъ возацко-малорусской шляхты, Даніилъ, по отчеству

ПІдяпкинъ, стр. 218.
 М. Никольскій, Петръ Артемьевъ, въ "Прав. Обозр." 1863, № 3.



Савичъ, Туптало родился (1651) въ кіевской области; въ дѣтствѣ его семья переселилась съ Кіевъ, подъвласть московскаго царя, и здъсь Даніилъ послъ домашняго ученья грамотъ поступиль въ кіево-братскую школу; подробности ученья неизв'єстны, но по позднъйшимъ сочиненіямъ можно видъть, что это была схоластическая школа, какую вообще проходили южно-русскіе ученые. Ректоромъ, а также преподавателемъ былъ знаменитый риторъ Іоанникій Галятовскій. Даніилъ очень рано принялъ монашество съ именемъ Димитрія (въ іюлъ 1668) въ Кирилловомъ монастыръ подлъ Кіева. Полагають, что его побудило въ этому слабое здоровье, наклонность къ тихой созерцательной жизни и, можеть быть, чувство личной необезпеченности; вся дальнъйшая жизнь Димитрія указываеть действительно непрерывный книжный трудъ въ кельъ, постоянный интересъ къ наукъ и христіанскому нравоученію, уклоненіе отъ тревожной общественной діятельности, въ которой онъ принималь участие лишь по необходимости. А время было исполнено тревогь и въ политическомъ, и въ церковномъ отношении. Малороссія только-что присоединилась въ Москвъ и жила въ тъхъ неясныхъ отношенияхъ, когда Москва желала подвести ее подъ обычный уровень своего правленія, а Малороссія упрямо, но и съ боязнью, стремилась охранять свою особность; подобное было и въ дѣлахъ церковныхъ: малорусская церковь все еще зависьла отъ константинопольскаго патріарха и старалась сколько возможно отдалить неминуемое подчинение патріарху московскому. Недов'врчивость была взаимная. Н'вкоторые историки, какъ Соловьевъ, объясняли несочувствіе кіевской іерархіи въ Москвъ честолюбіемъ владыкъ, привыкшихъ подъ номинальной властью константинопольскаго патріарха къ большой независимости и политическому вліянію; но были болье глубовія побужденія: въ Кіевъ сознавали заслугу южно-русской церкви въ тяжелой въковой борьбъ противъ католичества, поэтому чувствовали за собой право извъстной самостоятельности, а также чувствовали свое превосходство надъ Москвой въ школьномъ знаніи. Давнее и тесное соседство съ Польшей сообщило и самому быту южно-русскаго духовенства особыя черты, неизвъстныя въ Москвъ: южно-русскіе іерархи играли политическую роль; школа, съ оттънкомъ свътскаго зна-нія, сближала духовныхъ лицъ и мірянъ, какъ сближала ихъ и продолжавшаяся борьба за независимость православія; въ жизнь проникали, болже культурные въ извъстныхъ отношеніяхъ, польскіе обычаи, какъ въ церковныя мижнія проникали кое-гдъ отголоски католической схоластики. Московскіе книжники, хранившіе усердно букву преданія, зам'тили въ конц'я концовъ эти уклоненія и возъимѣли сомнѣнія о самомъ православіи южноруссовъ, причемъ показали, однако, и свое невъжество въ вещахъ, составлявшихъ простой первобытный обиходъ южно-русской школы; кіевскіе ученые не могли не видъть этого и не чувствовать собственнаго превосходства. Въ Москвъ однако не могли обойтись безъ южно-руссовъ, и отсюда тв столкновенія двухъ направленій, какими исполнена въ особенности вторая половина XVII въка. Димитрій Туптало, безъ сомньнія, съ самаго начала воспитался въ кіевскихъ понятіяхъ, былъ на сторонъ защитниковъ самостоятельности южно-русской церкви и не долюбливалъ московскихъ порядковъ и вмѣшательствъ. Въ марть 1669, Лимитрій, повидимому рано обратившій на себя вниманіе своими дарованіями, получиль первое посвященіе въ іеродіакона отъ митрополита Іосифа Тукальскаго, который не быль признаваемъ тогла ни Польшею, ни Москвою, но быль темъ не мене "православія преславный ревнитель, в'тры святыя восточныя столиъ непоколебимый", какъ говорилъ о немъ архимандритъ печерскій Инновентій Гизель. Въ 1675, Димитрій былъ посвященъ въ іеромонахи Лазаремъ Барановичемъ, въ Густынскомъ монастыръ близь Прилукъ, и назначенъ проповъдникомъ Барановича и поселился въ Черниговъ. Къ этому времени относится первый извъстный трудъ Димитрія: "Руно орошенное", описаніе чудесъ отъ иконы Богородицы въ черниговскомъ Троицко-Ильинскомъ монастыръ, написанное по поручению Барановича. Первое изданіе вышло въ 1680, а во второмъ, 1683, прибавлены при-вътственные стихи Барановича въ Димитрію—на польскомъ языкъ. Въ 1677, Димитрій отправился въ Литву на поклоненіе иконъ Богородицы, писанной по преданію св. Петромъ, митрополитомъ московскимъ. Здёсь онъ сдружился съ епископомъ бёлорусскимъ (а также и архимандритомъ слуцкимъ) Василевичемъ, ревнителемъ православія въ западной Руси, но опять не любившимъ Москвы. Отсюда Димитрій вытажаль въ Вильну, гдъ говорилъ проповъди, жилъ въ Слуцкъ, въ братскомъ монастыръ, и въ началъ 1679 вернулся въ Малороссію. Во время пребыванія въ Литвъ, Димитрій долженъ быль еще ближе познакомиться съ польскою жизнью, языкомъ, католичествомъ, и, быть можеть, увидевь шаткое положение православия въ Литве, обратиль свои сочувствія въ Москвъ, которая въ ту пору страшныхъ религіозныхъ войнъ и гоненій, несмотря на грубость правовъ и отсутствіе образованія, не представляла столь ужасныхъ

явленій нетерпимости, — хотя все-тави не чувствоваль особеннаго расположенія въ московскому духовенству 1).

Вернувшись въ Малороссію, Димитрій поселился въ Батуринъ, гдъ могъ повнакомиться съ нравами представителей московскаго правительства. Въ 1681 онъ сталъ игуменомъ Максаковскаго, а вскоръ потомъ Батуринскаго монастыря. Въ концъ 1683, онъ повинулъ игуменство и поселился въ Кіево-печерской лавръ. Лавра была богата; въ ней была большая библютека; архимандрить, Варлаамъ Ясинскій, самъ быль ученый человівкь, такъ что здъсь было очень удобное мъсто для книжной работы. И дъйствительно, со слъдующаго года Димитрій началь здъсь свой многольтній монументальный трудъ, который остается до сихъ поръ любимой внигой для благочестивыхъ читателей. Это были знаменитыя Четън-Минеи. Мысль о составлении житій святыхъ для южно-русскихъ читателей возникала въ Кіевъ уже гораздо ранбе. Мы говорили объ утратв древней письменности въ юго-западной Руси: когда въ эпоху религіознаго возбужденія и борьбы стала особенно чувствоваться потребность въ церковномъ чтеніи, для житій святыхъ приходилось обращаться къ латинскимъ и польскимъ книгамъ, что представляло свои въроисповъдныя неудобства, --- но вмъстъ съ тъмъ привычка къ польскому языку была такова, что кіевскій митрополить Сильвестръ Коссовъ составиль на польскомъ языкъ даже Кіево-печерскій Патеривъ (впоследствіи дополненный и изложенный на славянскомъ язывъ Іосифомъ Тризною); Лазарь Барановичъ писалъ житія святыхъ на польскомъ языкъ. Петръ Могила выписалъ съ Аеона греческія житія Симеона Метафраста для новаго труда о житіяхъ святыхъ, но не успълъ довершить своего предпріятія. За подобный трудъ принимался Иннокентій Гизель и просилъ у московскаго патріарха присылки русскихъ Миней, но онъ были доставлены въ экземпляръ, писанномъ скорописью, и были возвращены вследствіе того, что въ Кіеве не умели читать московской скорописи. Наконецъ возникъ снова планъ подобнаго труда, въ которомъ принялъ участіе Варлаамъ Ясинскій съ другими духовными лицами и исполнение было поручено Димитрію Савичу, который въ то же время назначенъ быль въ Лавръ проповъдникомъ. Отъ этого времени дошла первая проповъдь Димитрія (1685) на годовую память Инновентія Гизеля, проповёдь, составленная по всёмъ правиламъ віевской реториви. Въ эти годы стали особенно ръзко сказываться упомянутыя спор-

<sup>1)</sup> Шаянкинъ, стр. 30.

ныя отношенія малорусской церкви въ Москвъ: необходимость подчиненія московскому патріарху становилась все бол'я очевидной при зависимости политической, но малорусская ісрархія продолжала смотрёть недовёрчиво на московскую церковную власть. На югь помнили старыя заслуги своей ісрархін, и предпочитали соборное управленіе церкви единоличной власти патріарха, были, наконецъ, невысокаго мнёнія о московской учености: въ сохранившихся замъткахъ Димитрія видно, что всь эти мивнія разделяль и онъ виесте съ своими южно-русскими товарищами. Тъмъ временемъ (въ 1686) Димитрія убъдили принять вторичное игуменство въ Батуринскомъ монастыръ. Здъсь онъ продолжаль работу надъ житіями, которая стала съ тъхъ поръ его любимымъ трудомъ; этой работой быль заинтересованъ и новый віевскій митрополить, Гедеонъ, и самъ гетманъ Самойловичь (Батуринъ былъ его столицей). Гетманъ писалъ въ Москву къ патріарху Іоавиму и внязю В. В. Голицыну съ просьбой прислать веливія Четьи-Минеи, находящіяся въ Успенскомъ соборъ, по врайней мъръ первые мъсяцы 1), ручаясь за сохранность и возвращение. Минеи были присланы, и работа быстро шла впередъ. Въ 1688 году патріархъ потребовалъ вниги назадъ. Возвращая Минеи, Димитрій самъ писалъ патріарху, благодариль его за вниги, говориль между прочимь, что житія, -- написанныя имъ во исполнение послушания, врученнаго ему отъ малороссійской цервін, —были уже читаны многими съ пользою и просиль разръшенія издать ихъ "типомъ". Патріархъ оставиль просьбу безъ отвъта. Требованіе возвращенія Миней, безъ сомнвнія, имвло причиной то, что патріархъ быль тогда особенно недоволенъ матороссійскимъ духовенствомъ, которое расположено было въ "латинской части" въ Москвъ. Въ Москвъ былъ въ полномъ разгаръ споръ о пресуществленія; патріархъ требоваль отъ малорусскаго духовенства признанія православнаго ученія, посылаль ультиматумъ Лазарю Барановичу, не даваль Кіевопечерской Лавръ привилегін на типографію и т. д. Въ это самое время Димитрій впервые быль въ Москвъ. Между прочимъ патріархъ Іоакимъ требоваль присылки "отъ лица вашего (малоруссваго) духовнаго чина мужа смиренномудра, прінскренно восточныя церкви сына, въдуща извъстно писанія святыхъ отецъ древнихъ учителей святыя Христовы восточныя церкви, а не силлогизмами и аргументами токмо упраждняющася, да чрезъ того вы познаете вся наша, а мы ваша, и тако всякое разгласіе

<sup>1)</sup> Годъ начинался съ сентября.

гонзнетъ" (исчезнетъ). Полагали, что именно по этому вызову Димитрій отправился въ Москву; но на самомъ деле онъ прибыль въ Москву вмёстё съ Мазепой въ августе 1689, раньше полученія патріаршей грамоты. Въ свить гетмана, состоявшей изъ 300 человъвъ, было нъсколько духовныхъ лицъ, между прочимъ, кромъ Димитрія, игуменъ кіевскаго Кириллова монастыря, Инновентій Монастырскій. Причина прівзда Димитрія собственно неизвъстна; она могла заключаться въ вопросъ о Четь-Минеяхъ: Димитрій только-что закончиль первый томъ ихъ, и онв привезены были новыми посланцами изъ Кіева, духовными лицами, отправленными всявять за гетманомъ. Это были первые три мъсяца Миней: книга издана была отъ имени Кіевской Лавры и издание желали посвятить царскимъ величествамъ. Объ Иннокентін Монастырскомъ позднівншее извівстіе говорить, что онъ присланъ былъ изъ Кіева "ради стязанія и изъявленія правды о пресуществленія", но въ Москвъ было не до правды... 1) На другой день по прівздв, 11 августа, прівзжіе малоруссы представлялись царю Іоанну Алексвевичу и царевив Софьв; царя Петра не было и Димитрій осторожно отмінаєть въ своемъ дневникъ, что Петръ "былъ индъ въ походъ"; малоруссы посътили и патріарха Іоакима. Но этогъ "походъ" былъ именно бъгство Петра въ Тронцкую лавру и разрывъ съ царевной Софьей; къ Троицъ увхалъ и патріархъ. Положеніе гетмана, поставленнаго вн. В. В. Голицынымъ, и малорусскихъ духовныхъ (изъ нихъ Монастырскій быль въ особенности союзникомъ Медв'єдева въ обличении Лихудовъ) было очень мудреное; но Мазепа самъ отправился въ Троицъ. Его приняли ласково: онъ явился съ богатыми подарками; думный дьякъ Украинцевъ объявилъ гетману и всёмъ старшинамъ похвалу за военные подвиги въ крымскомъ походъ; Мазепа билъ челомъ, чтобы великій государь держалъ его всегда въ своей милости со всёмъ малороссійскимъ народомъ; ръчь Мазепы понравилась Петру, и гетманъ тутъ же подалъ челобитную, чернившую князя В. В. Голицына 2). У Троицы малорусскіе духовные часто посішали патріарха. Какъ говориль съ нимъ Димитрій, неизвістно; въ конці концовъ патріархъ благословиль его продолжать житія святыхь, хотя московскихь Меней не даль; но Монастырскій, по словамь московскаго свидьгеля, держаль себя ръзко: въ то время, какъ другіе "разглагольствовали благочестиво и скромно" и присоединились въ догматахъ къ патріарху, Монастырскій, "родомъ жидовинъ", произ-

<sup>1)</sup> Шляпкинъ, стр. 201 и дал. 2) Костонаровъ, Мазена. Москва, 1882, стр. 36—37.

водилъ церковный раздоръ, безчестилъ и безстыдно укорялъ патріарха (конечно, по вопросу о пресуществленіи и въроятно въсвязи съ дъломъ Медвъдева), за что былъ "проклятъ и отосланъ"; по другому свидътельству онъ былъ тайно сосланъ изъмосквы "промысломъ Евеиміевымъ". Позднъе, въ "Щитъ въры", Монастырскій изображается прямо какъ "орудіе великаго онагодраконта сатаны многокозиственное и многообразное". Въ концъ сентября кіевляне собирались въ обратный путь. Димитрій записалъ въ своемъ дневникъ: "Господи, поспъщи", —видимо въ Москвъ было жутко 1).

Вернувшись домой, Димитрій снова усердно принялся за работу падъ житіями. Новый патріархъ, Адріанъ, гораздо больше благоволилъ въ южно-русскимъ ученымъ; онъ прислалъ Димитрію грамоту, въ которой похваляль его богоугодные труды и благословляль потрудиться на "всецелый годь". Въ 1692, Димитрій покинулъ игуменство "для спокойнъйшаго писанія житій святыхъ", и для печатанія Миней переселился въ Кіевъ, но затімъ снова быль сдёлаль игуменомъ въ Глуховъ. Въ 1695 году окончена была вторая внига житій, заключавшая мъсяцы декабрь, январь и февраль и отпечатанная отправлена была патріарху Адріану при письм'я самого Димитрія. Патріархъ снова поощраль его въ труду. Въ 1697 году умеръ Инновентій Монастырскій, старый другь Димитрія Савича, и на его місто Димитрій назначень быль игуменомь Кириллова мопастыря, но остался здёсь не долго и сдъланъ былъ архимандритомъ елецвимъ. Подъ 1700 годомъ въ летописи Величка записанъ выходъ въ светъ третьей книги житій святыхъ (мартъ, апръль и май), составленной "трудами богодухновеннаго мужа і еромонаха Дмитріа Савича Тупталенка". Книгу свезли въ Москву кіево-печерскіе соборные старцы.

Между тъмъ въ личной жизни Димитрія произошла великая перемъна; ему пришлось повинуть родину, и навсегда. Въ 1700 стала вакантной каседра сибирскаго митрополита вслъдствіе сумасшествія Игнатія Корсакова (который, между прочимъ, былъжизнеописателемъ патріарха Іоакима); по царскому указу долженъ былъ собраться "освященный соборъ" для избранія митро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Несмотря на длинний рядъ опроверженій, въ средѣ южно-русскаго духовенства датинское миѣніе о пресуществленіи продолжало держаться; оно оставалось въ кіевскихъ учебникахъ богословія; вѣроятно держался его и Димитрій Савичъ, — по крайней мѣрѣ, въ одномъ сборникъ его приведенъ цѣмий рядъ свидѣтельствъ объэтомъ догматѣ въ духѣ латинскаго ученія; нѣсколько поздиѣе составленъ былъ особий трактатъ объ этомъ предметѣ, принадлежащій, вѣроятно, другому южно-русскому богослову, другу Савича, Стефану Яворскому, гдѣ оба ученія примиряются на средмемъ терминъ (Шіляпкинъ, стр. 224—228).



полита изъ двухъ названныхъ въ указъ кандидатовъ. Вторымъ изъ нихъ былъ Димитрій. Вызванный тогда же въ Москву, онъ, по возвращеніи въ Москву Петра, привътствоваль его ръчью и вскоръ назначенъ былъ митрополитомъ сибирскимъ. По разнымъ обстоятельствамъ отъъздъ Димитрія въ Сибирь замедлился; потомъ Димитрій забольлъ, и когда самъ царь посътиль его, Димитрій жаловался на здоровье, слишкомъ слабое для Сибири, говорилъ о неконченномъ трудъ надъ житіями; царь разръшилъ ему остаться въ Москвъ, и вскоръ онъ назначенъ былъ митрополитомъ ростовскимъ, а въ Сибирь виъсто него посланъ старый его знакомецъ Филовей Лещинскій.

Въ 1703 Димитрій прибыль въ Ростовъ. Здёсь началась для него совствъ новая дъятельность. Онъ впервые встръчался непосредственно съ народнымъ бытомъ московской Россіи, и его должны были тяжело поразить грубыя черты этого быта, нравственное одичаніе и невъжество не только народной массы, но и самихъ пастырей. Съ самаго начала окружили его тревоги административныя. Еще раньше, въ 1701, быль учреждень или возстановленъ монастырскій приказъ, который долженъ быль принять въ свое въдъніе управленіе церковными и монастырскими имуществами, административный надзоръ надъ монахами, приходами, богадёльнями, школами и т. д.; основной цёлью приказа быль переводь перковныхъ вотчинь въ полное въдъніе государства. Дъйствительно, въ прежнемъ управлении было много самыхъ серьезныхъ недостатвовъ; земельные споры монастырскихъ врестьянъ нередко кончались насильственными захватами, грабежами; въ управленіи происходили всякіе безпорядки; въ свою очередь и чиновники монастырскаго приказа, по обычаю техъ временъ, не отличались ни административными, ни правственными качествами; наконецъ, отъ новыхъ тяжелыхъ податей и принудительныхъ работъ крестьяне разбъгались, "нокиня домы свои" и "невъдомо куда", а съ ихъ бъгствомъ бъднъло духовенство и монастыри. Кром'в денегъ, новому начинавшемуся государству надобны были люди, и правительство стало принимать весьма решительныя меры къ тому, чтобы извлечь пользу изъ людей негодныхъ или лишнихъ въ церковномъ устроеніи, котя и находившихся въ церковномъ въдомствъ: изъ монастырей вельно было выслать дьячковъ, клирошанъ, монашескихъ родственниковъ, и впредь не пускать ихъ въ монастыри; составлены были переписи монастырей съ запрещениемъ увеличивать число братіи, и постригать вновь веліно было только съ віздома монастырскаго приказа; особенный страхъ возбудило требованіе

на военную службу священно-служительских сыповей, не учившихся въ епархіальной школь, —доходило до такихъ нельпостей,
что когда въ 1705 ростовскій стольникъ требоваль въ солдаты
священническихъ дътей, ему отвъчали, что у священниковъ дътей нъть. Это вмъшательство монастырскаго приказа и вообще
свътской власти въ бытъ духовенства было очень стъснительно
для духовной администраціи; злоупотребленія и грубые нравы
еще усиливали эту тягость; въ письмахъ Димитрія Ростовскаго
не однажды высказываются жалобы на его трудное положеніе,
даже на умаленіе церкви "отъ внъшнихъ гонителей".

Въ самомъ исправленіи церковнаго служенія Димитрій встрътилъ примъры грубъйшаго невъжества и правственнаго упадка. Священники оказывали непочтеніе самой святынъ, злоупотребляли тайною исповёди, ходили только къ богатымъ, а нищихъ презирали и т. д. Для исправленія этихъ недостатковъ мало было однихъ административныхъ распоряженій и Димитрій пишетъ посланія въ своему духовенству, говорить пропов'яди и съ самаго прівзда въ Ростовъ основываеть школу... Ему нужно было учить іереевъ даже тому, какъ должно хранить св. тайны-въ церкви или дома, въ чистомъ сосудъ, на честномъ мъстъ. Однажды случилось ему войти въ сельскую церковь. "Егда же, — разсказываетъ онъ, - вопросихъ тамошняго попа: гдъ суть животворящія Христовы тайны? Попъ той не уразумъ словесе моего и яко недомышляяй стояше, молча. Паки рекъ: гдъ тъло Христово? попъ же ни сего словеси познати можате. Егда же единъ отъ со мною бывшихъ искусныхъ ісреевъ рече къ нему: гдъ запасъ? Тогда онъ иземъ отъ угла сосудецъ зѣло гнусный, показа въ немъ хранимую оную въ небрежении толь велію святыню" для обозначенія святыни быль въ ходу только грубый техническій терминъ; священники отправляли службу кое-какъ, не протрезвившись, въ алтаръ сквернословили и т. п. Димитрій старался исправить эти вопіющія неустройства, училь священниковъ правильному исполнению своего долга, требоваль, чтобъ священники посылали своихъ дътей въ грамматическія училища въ Ростовъ, гдъ "повелъніемъ великаго государя учатъ безденежно для того нарочно, чтобы священническія діти не были глупы", чтобы потомъ, получивъ священническій санъ, умѣли поучать народъ въ церкви и т. д.

Основаніе шволы въ Ростов'я было однимъ изъ первыхъ д'яль Димитрія въ его епархіи. Указомъ великаго государя назначено было жалованье учителямъ греческаго, латинскаго и русскаго языковъ (посл'яднему гораздо меньше, чъмъ первымъ), и опре-

дъленъ "хлъбъ нищимъ, которые учитися будуть русской грамоть" — по деньгъ въ день, и по двъ тъмъ, которые будутъ учиться греческому и латинскому языку. Число учениковъ доходило до двухъ-сотъ; большинство были священническія дъти, но были и благородные; въ латинское ученье, кромъ грамматики, входила реторива, вакъ видно изъ сохранившихся записей объ упражненіяхъ учениковъ. Преподаватели латыни и реторики, судя по фамиліямъ, были малоруссы. Учили кром'в того п'внію, съ западными пріемами (наименованіемъ ноть); въ описи имущества Димитрія упоминаются учебные предметы, быть можеть, употреблявшіеся и въ его школь: два глобуса, географическія варты. Школьные порядки вообще были кіевскіе, т.-е. порядки латинскихъ схоластическихъ школъ: лучшій ученикъ назывался императоромъ, садился на особомъ мъсть, ему оказывались почести; дурные ученики сидъли назади у печки или у дверей; въ невлассные часы ученики были свободны; летомъ давались короткіе каникулы; по праздникамъ ученики произносили рѣчи (сочинявшіяся, конечно, учителями), разыгрывали театральныя пьесы и діалоги, между прочимъ, "Комедію на Рождество Христово", которая приписывалась самому Димитрію Ростовскому и представляеть передвлку польской пьесы. Обращение съ учениками было вообще довольно мягкое, но "звъроподобные" ученики получали и плеть.

Самъ Димитрій очень заботился о своей школів: онъ часто посъщалъ школу, выслушивалъ учениковъ, самъ толковалъ имъ священное писаніе; школьники бывали півними при богослуженів не только въ Ростовъ, но и въ другихъ мъстахъ; Димитрій самъ ихъ исповедывалъ и пріобщалъ. Біографъ Димитрія отмечаеть, что, взявъ формы схоластической школы. Димитрій въ своемъ училищъ не ввелъ ея духа и, напротивъ, далъ ей характеръ семейной простоты, заботливости и благодушія 1). Къ сожальнію, она удержалась не долго, и поздныйшія духовныя школы не сохранили этого характера, который здёсь данъ былъ именно личностью самого Димитрія. Нечего говорить, что школа была нововведеніемъ, для котораго раньше не было примъра. Человъкъ глубоко благочестивый, строгій въ своемъ церковномъ служеніи, Димитрій быль, однако, совершенно свободень оть московскаго изув'єрства: для старинных в московских в людей было, безъ сомивнія, крайне неодобрительнымъ, если не совершенно граховнымъ, то, что митрополитъ устроивалъ въ своей школъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шляпкинъ, 352-353.

театръ, и было, въронтно, окончательно преступнымъ то, что когда для театра нужно было готовить костюмы, то Димитрій не усомнился употребить на это старыя ризы прежнихъ ростовскихъ архіереевъ. Въ это дёло вступился только недругъ Димитрія, стольнивъ монастырскаго приказа Воейковъ на томъ основаніи, что эти ризы были казенное имущество...

Въ Ростовъ Лимитрій прилежно занять быль своими внижными работами. Въ февралъ 1705 онъ закончилъ свои Четьи-Минен (мъсяцъ августъ) и въ концъ мая последній томъ вышель изъ печати въ Кіевъ. Этоть обширный трудъ составиль главную литературную славу Димитрій. Это не была ученая работа въ новъйшемъ смыслъ: Димитрій хотъль только собрать для благочестивыхъ людей древнія сказанія для цівлей назиданія, и успълъ въ этомъ; его книга остается любимымъ чтеніемъ до сихъ поръ, и подверглась потомъ только нъкоторымъ сокращеніямъ 1). Для своего времени это былъ трудъ единственный въ своемъ родъ, какого, безъ сомнънія, не могь бы совершить никто изъ московскихъ книжниковъ. Не представляя критическаго изследованія, книга Димитрія Ростовскаго не была, однако, простымъ повтореніемъ своихъ источниковъ. То что находиль онъ въ Макарьевскихъ Минеяхъ, онъ дополнялъ изъ источниковъ греческихъ и латинскихъ; съ самаго начала у него былъ въ рукахъ Симеонъ Метафрасть, сборнивъ Сурія (Vitae sanctorum); въ 1693 ему привезли изъ Гданска Acta sanctorum Болландистовъ; наконецъ, онъ собраль русскія житія, къ которымъ умѣль относиться вритически. Въ изложени житій находили мъсто и объясненія различныхъ предметовъ въры и церковной исторіи <sup>2</sup>).

Какъ въ Четь-Минеяхъ Димитрій Ростовскій хотѣлъ дать книгу, недостававшую въ нашей литературѣ, такъ подобная мысль руководила имъ въ составленіи его "Лѣтониси". Она осталась неконченною, но сохранившаяся часть даеть понятіе о свойствѣ работы. Цѣлью Димитрія было дать связное изложеніе библейской исторіи съ прибавленіями и объясненіями различныхъ церковныхъ писателей, и вмѣстѣ дать нравственное поученіе. На вопросъ, почему нужно читать библейскую исторію и прочія библейскія книги, онъ отвѣчаеть, что это нужно по тремъ при-

Указанія источниковъ житій сділаны въ кніть: "Св. Димитрій Ростовскій".
 М. 1849.

<sup>1)</sup> О дальнъйшемъ редакціямъ Четь-Миней см. у Чистовича, Исторія с.-петербургской духовной академіи. Сиб. 1857, стр. 27—32. Біографъ замъчаетъ, что Димитрій Ростовскій умълъ передать поэзію легендъ, и припоминаетъ, что житіе св. Өеодоры вдохновило Герцена въ повъсти этого имени, изданной въ "Р. Мысли", 1881 (Піляпкинъ, стр. 374).

чинамъ: "познанія ради Бога; управленія ради себя самого; наставленія ради ближняго". На трудъ свой онъ смотрить очень свромно: внижные люди хорошо знають все это, на иностранныхъ языкахъ довольно печатныхъ книгъ и на нашемъ славянскомъ языкъ есть рукописные хронографы; въ наполненныя житницы нечего прибавлять нъсколько зеренъ или въ большія р'аки вливать горсть воды, --- онъ писалъ книги для своего келейнаго чтенія, въ наученіе себя: "аще же та (книжица) и въ иныхъ книгочитателей руки внидеть, и аще кому будеть угодна, о томъ да прославится имя Господне, о немже есмы, живемъ, и движемся, и глаголемъ, и пишемъ". Митрополитъ Евгеній замъчаеть, что еслибы эта летопись была имъ окончена, она была бы "единственною для библейской исторіи въ церковной нашей словесности". Дъйствительно, это была первая замъна стараго хронографа, той скудной — и, должно сказать, порядочно грубой компиляціи, какою довольствовались читатели стараго времени; это быль трудь, основанный на обширномъ изучени и самой Библін, и отцовъ церкви, византійскихъ хронистовъ и новъйшихъ цервовныхъ писателей; на поляхъ онъ постоянно цитируетъ свои библейские и ученые источники: въ числъ послъднихъ были, напримъръ, Корнелій а Lapide, Гавріилъ Буцелинъ, Навилиръ, Меркаторъ, Клюверъ, Беллярминъ и т. д. Опять никто изъ мосвовскихъ внижниковъ не былъ бы способенъ на подобный трудъ. Въ теченіе работы онъ писаль о ней своимъ друзьямъ, Стефану Яворскому, чудовскому монаху Өеологу, прося ихъ совътовъ и указаній. Въ одномъ изъ писемъ онъ указываеть и правтическіе поводы своей работы: помню, — говорить онъ, — что въ нашей малороссійской сторон' трудно сыскать славянскую Библію, и изъ духовнаго чина ръдко кто знаетъ порядовъ библейскихъ исторій, что когда происходило; и онъ приводить при-мъры невъжества, "смъху годные дискурсы" о предметахъ цер-ковной исторіи; не больше, конечно, знали и въ московской сторонъ, и въ другихъ письмахъ онъ опять приводитъ примъры, между воторыми ему вспоминаются также "брынскіе богословы". О составъ лътописи опъ пишетъ однажды Стефану Яворскому, что работа его, пожалуй, мало вому понравится; въ ней, какъ въ сбитнъ русскомъ—мъшанина: и исторія, "и будто толкованійце нъкое изъ Корнелія и изъ другихъ книгъ", "индъ нравоученійце, особливо въ первой и во второй тысячъ лътъ, гдъ мало находится исторій"; онъ знаеть, что въ книгописательствъ одно— быть историковъ, другое — толкователемъ, третье — нравоучителемъ, но я,-говорить онъ съ неръдкой у него шуткой,-смъшаль все это, какъ горохъ съ капустой, желая имъть книжку съ отрывками и замътками, чтобы пригодилась иногда и для проповъди. Дъйствительно, въ "Лътописи" найдется не мало общаго и съ его проповъдью.

Мы видели, что Димитрій рано сталь проповедникомъ. Въ южно-русской церкви это была особая должность, которая не однажды на него возлагалась. Онъ не оставляль проповёди и впоследствін, и наибольшее число поученій относится къ последнимъ годамъ его жизни въ Москве и Ростове. Первыя проповъди Димитрія (ихъ сохранилось всего менъе) еще носять на себъ въ полной мъръ печать его реторической школы: онъ составлены именно по твмъ правиламъ, какія преподавалъ упомянутый раньше "Ключъ разуменія" — съ искусственнымъ построеніемъ, реторическимъ развитіемъ темы, съ аллегоріей и символическими толкованіями, нер'єдко натянутыми, съ прим'єрами изъ библейской и свётской исторіи и т. п. Съ теченіемъ времени эта искусственная манера начинаетъ отпадать, хотя нивогда не исчезла вполнъ, какъ слишкомъ укоренившаяся привычка; все больше получаеть мъста простое толкование христіанской нравственности; примъры берутся изъ дъйствительной живни; старый реторическій обороть получаеть окраску нівкотораго юмора, въ воторомъ едва ли не сказывается именно малоруссъ. Въ проповъдяхъ Димитрія нътъ такого близкаго отношенія къ политической современности, какъ у Өеофана Прокоповича или Стефана Яворскаго; но онъ и не уклонялся при случав высказать свои взгляды по поводу совершавшихся событій. Болье или менъе прямо относятся въ Петру проповъди, обличающія "гнъсную ярость", пьянство и иные пороки, неуважение въ святынъ; другіе несомивнью имвють въ виду вводимые Петромъ обычан и распоряженія, напр. указь о разр'яшенім поста въ войскахъ. Въ проповъди, произнесенной въ 1708 году въ Москвъ, представленъ пиръ Ирода. На первыхъ мъстахъ сидятъ три лица: Венусъ (Венера), Бахусъ и Арей (Марсъ); Венусъ привывла царствовать, она владветь и самими царями. Что васается до Бахуса, то, говорить преповъдникъ, -- "не токмо еллиномъ, но, якоже вижду, и нашимъ глаголющимся быти православнымъ христіаномъ, той божишко не нелюбъ, понравился... Не соблюдать постовъ-то не гръхъ; день и нощь піянствовати-то людскость; пребывать въ гуляніи-то дружба, а что по смерти о душт сказують, куды ей идти-баснь то". Речеть Бахусь чревоугодный богъ съ ученикомъ своимъ Мартиномъ Лютеромъ: надобно въ полкахъ не смотръти поста, и въ пость ясти мясо, чтобы пол-

 $\mathsf{Digitized} \; \mathsf{by} \; Google$ 

ковые люди въ воинствъ были сильны, въ бою кръпки, не ослабъли бъ въ брани отъ поста и воздержанія. Но Гедеоново воинство и постясь побъдило мадіанитянъ"... Несомнънно къ Петру относились сожальнія, что между "людьми сего времени" ньть Константиновъ, нътъ Владимировъ, которые любили благолъпіе дома Господня, "а мы о храмъхъ его попеченія ни единаго прилагаемъ". Мысли Димитрія Ростовскаго объ этомъ последнемъ ясно, хотя и съ осторожностью, высказываются въ его письмахъ къ близкимъ людямъ, напримъръ Стефану Яворскому. Онъ не однажды упоминаеть о притесненияхь, испытываемыхъ церковною жизнью. Въ 1707 онъ жалуется, "что времена нынвшніи не додають фантазіи и охоты до книгописанія. Silent musae inter arma". Въ письмъ отъ февраля 1708 онъ пишетъ къ Яворскому о положени вещей: извив брань, внутри страхи; "толико беззаконій, толико обидъ, толико oppresiones вопіють на небо и возбуждають гнъвь и отомщение Божие" 1). Очевидно, это относится къ крутымъ мерамъ Петра, которыя должны были отражаться, между прочимъ, на быть духовенства. Самъ митрополить находился въ очень стесненномъ матеріальномъ положенін; онъ бываль не въ состоянін помочь темъ, кто могь ожидать отъ него помощи, потому что и самъ жилъ въ большой скудости. Замъчають, что въ послъднимъ годамъ жизни Димитрія относится и вкоторое сближение его со старой русской партіей, съ приверженцами царевича Алексвя; это могло быть, когда въ немъ самомъ эта партія могла замётить нерасположеніе въ нъкоторымъ суровымъ мърамъ царя, —но его все-таки никакъ нельзя было зачислить въ ряды противниковъ реформы. Южно-русское образование должно было внушать ему сочувствие къ стремленіямъ Петра распространять знаніе, обновить государство. Осуждая крайности, весьма прозрачно указывая личные недостатки Петра въ проповъдяхъ, сказанныхъ даже въ его присутствіи, Димитрій Ростовскій, безъ сомнінія, вполні искренно желаль успъха его трудамъ и между прочимъ сочувствовалъ сношеніямъ съ иноземцами: "хвалю добрый той нынвшнихъ временъ обычай, что многіе люди въ иныя государства ходять ученія ради, изъ-за морей бо умудренній возвращаются... Аще же память смертная есть философіею, убо тоя мудрости учитися не довлѣстъ сидя въ дому, но и въ чужихъ странахъ побывати требъ".

Упомянемъ еще о нъкоторыхъ трудахъ Димитрія. Живя въ Ростовъ, онъ старался собирать историческія свъдънія о своей

<sup>1)</sup> По руконисямъ Димитрія Ростовскаго, у Шляпкина, стр. 420-435.



епархін; трудился и надъ составленіемъ літописи или сборномъ хронографъ о началъ славянскаго народа 1). Келейную лътопись онъ намъревался довести только до Рождества Христова, такъ какъ ветхозавътная исторія на славянскомъ языкъ не имъла толкованія; писать дівнія царствъ римскихъ, греческихъ и прочихъ, по его мивнію, было не архіерейское двло, - это можеть сделать и какой-нибудь мірской человёкъ. Самъ же онъ, -- какъ онъ пишеть къ Өедору Поликарпову въ концъ 1708 года, --если бы Богъ далъ ему немощному "помощь, силу и разумъ съ прибавленіемъ жизни", котъль послѣ льтописи заняться псалтырью, собирая уже готовыя толкованія: "аще бо и суть у нась на языкъ славенскомъ рукописный толкованный псалтыри, но не ясны аки въ лъсу и пустинъ 2), и зъло желается мнъ того дъла, аще бы Богъ далъ, аще бы коса смертная не пресъкла". Такимъ образомъ онъ имълъ смълость признать, что старая письменность (въ которой не мало было толкованій псалтыри) въ сущности уже не удовлетворяла потребности въ ясныхъ толкованіяхъ писанія: многія изъ подобныхъ книгъ старой письменности дъйствительно бывали мало доступны своимъ читателямъ, которые неръдво бродили вакъ въ лъсу или пустынъ въ невразумительныхъ буквальныхъ переводахъ съ греческаго. И опять такой самостоятельной работы, доступной читателю, мо сковскими книжниками сделано не было. Но этой работы онъ не успълъ совершить, и последній годъ его жизни быль занять знаменитой потомъ внигой, изданной долго спустя по его смерти. Это быль "Розыскъ о раскольнической брынской въръ" 1), изданный впервые въ 1745 г. и съ тъхъ поръ много разъ печатавшійся въ Москві и въ Кіеві. Расколь должень быль привлечь вниманіе Димитрія съ самаго начала его пастырской діятельности. Въ Ростовъ онъ не однажды встръчался съ раскольниками и еще больше слышаль объ нихъ. Онъ самъ говоритъ въ письмъ въ своему пріятелю Өеологу, котораго между прочимъ просилъ о доставленіи матеріаловъ для этой книги: "Нужда въ Ярославяв расвольничья. Тамо бывъ, училъ помощію Божією

Димитрія Ростовскаго, даже до последнихъ леть его жизни.

3) Оть знаменитыхъ некогда дремучихъ Брынскихъ лесовъ, въ имиемией Калужской губернін, которые служили гибодомъ раскольничьихъ скитовъ, а также и разбойничьих в шаекъ. Эта мъстность описывается въ извъстномъ романъ Загоскина "Брынскій Лісь".



<sup>1)</sup> Этоть трудь его остался неизданцымь; митрополить Евгеній упоминаеть, что, въроятно, вмъсто этой кинги, въ собраніе сочиненій Димитрія нопаль Синопсись Иннокентів Гизеля (Словарь, І, стр. 132). Дъйствительно, даже въ кіевскомъ изданіи 1861 года "Синопсись" помъщень, какъ третій отділь "Келейной літописи".

2) Одинь изъ малоруссизмовь, какіе вообще неріздки въ поддинныхъ писаніяхъ

съ недёлю, но понеже словеса изъ устъ боле идуть на ветеръ, нежели въ сердце, того ради все предлежащее летописанія ми дёло оставивъ, якся (принялся) писать особую внижицу противъ раскольничьихъ учителей... Богъ о летописаніи не истяжеть (не спросить), а о семъ, аще молчать... истяжеть". Въ самой вниге онъ упоминаетъ, что уже раньше патріархъ московскій издаль две изрядныя вниги противъ раскольниковъ: "Жезлъ правленія" и "Уветь духовный", и не нужно лучшихъ внигъ для ихъ обличенія; но онъ не знаетъ, существуютъ ли эти вниги въ ростовской епархіи, и едва ли, потому что "ненавистная рука раскольническая истребляетъ ихъ". Потому онъ по своей должности и написалъ эту внижку: вогда волки нападаютъ на стадо, пастырю не должно быть одержиму сномъ.

Эти последнія выраженія указывають на отношеніе Димитрія въ расколу: оно-сильно враждебное. Тъмъ не менъе "Розыскъ" Лимитрія Ростовскаго во многомъ разнится отъ другихъ обличеній раскола, современныхъ ему и поздивишихъ. Писатели южно-русской школы, не знавшіе раскола у себя дома, возмущались московскимъ расколомъ въ особенности вакъ свидътельствомъ грубаго невъжества не только въ простомъ народъ, отъ котораго нельзя было и требовать церковных в знаній, но, главное, въ средъ духовенства, даже такого, которое занимало видныя мъста и пользовалось почетомъ, какъ первые расколоучители, Нероновъ или Аввакумъ. Кіевлянамъ было непонятно, какимъ образомъ подъ именемъ "старой" въры составлялась эта новая, "брынская", въра, которая такъ часто основывалась на грубомъ непониманіи писанія, даже на простомъ незнаніи грамматики, и Димитрій, какъ раньше Полоцкій, возмущался тімь, что подобные невъжественные люди становились проповъдниками, не трудясь чему-либо научиться. Отсюда ръзкость его тона, которая вызывалась также и необузданностью раскольничьихъ писаній. Онъ негодоваль на безумства, которыя уже совершались тогда въ средъ раскола. Еще раньше "Розыска" Димитрій останавливался на заблужденіяхъ раскола. "Слышахъ азъ, —писаль онъ, --- яко мнози, оставляюще домы своя, имънія и сродники, овжать въ пустыно, въ лесы Брынскій, аки бы ищуще Христа и правыя въры... будто Христосъ и яже въ него въра сидитъ нъгдъ въ лъсъ, за колодою... слышахъ и то, яко у раскольщиковъ сокровенно уже и христы обрътаются, предтечъ антихристовыхъ наплодилося"; между раскольниками уже въ то время распространялась такъ-называемая Христова любовь... Но суровость Димитрія тъмъ не менъе отличается отъ ръзкости другихъ тогдашнихъ обличителей: это не была суровость инквизитора, а негодованіе благочестиваго челов'ява, и онъ опровергалъ расколъ не буквою писаній, а стараясь разъяснять самую сущность дъла; поэтому "Розысвъ" состоить изъ множества догматическихъ, обрядовыхъ и простыхъ житейскихъ объясненій, для которыхъ онъ приводитъ цълую обширную литературу, изъ священнаго писанія, отцовъ церкви, старой русской письменности, наконецъ изъ церковныхъ историковъ латинскихъ. Свъдънія о раскол'ї онъ им'їль и изъ собственнаго опыта, разсказовъ очевидцевъ, и изъ писаній самихъ раскольниковъ. Окончивъ свою внигу, въ мартъ 1709, онъ писалъ Өеологу и пълаетъ, между прочимъ, любопытныя замъчанія о внигь "Зерцало", написанной тогда же неизвъстнымъ авторомъ: "Зерцало безъименнаго творца выслушахь, вельль преписать: а книжица та воистину благопотребна, великое раскольникомъ обличение и постыждение. Когда бы та внижица прилучилася мнв прежде написанія моей, много быхъ отъ нея почерпнулъ. Я свою помощію божіею окончихъ"... Это было сочиненіе извъстнаго Посошкова: "Зерцало безыменнаго творца на раскольниковъ обличеніе" 1). Въ другомъ письмъ къ Өеологу онъ просить сказать ему объ авторѣ Зерцала <sup>2</sup>), которое видимо его заинтересовало.

Его тянуло теперь въ другимъ работамъ: "наскучило о расколъ"; онъ думалъ о толкованіи евангелія и о лътописцъ; но
дни его были уже сочтены. Въ послъдніе годы его здоровье
было очень слабо, онъ работалъ видимо черезъ силу; въ послъдній день своей жизни, отпустивъ вечеромъ служителей, Димитрій
вошелъ въ особенную келью для молитвы и тамъ на другое
утро былъ найденъ умершимъ на колъняхъ въ молитвъ (28 окт.
1709). Отъ него не осталось никакого имущества кромъ книгъ,
и въ завъщаніи онъ просилъ похоронить его, какъ хоронятъ
нищихъ: изъ тъхъ скудныхъ средствъ, какія онъ имълъ по своей
кафедръ, все, что можно было, онъ тратилъ на благотворенія.

Передъ нами прошелъ цёлый рядъ лицъ, которыя могутъ служить типическими представителями состоянія умовъ въ книж-

<sup>1)</sup> Оно занимаетъ почти сполна второй томъ "Сочиненій" Посошкова въ изданів Погодина, М. 1863. Сличеніе Зерцала съ Розмскомъ Димитрія Ростовскаго сдѣлано въ книгѣ г. Царевскаго: "Посошковъ и его сочиненія". М. 1883, стр. 114—117. Г. Царевскій, между прочимъ, сообщаетъ, что въ одномъ спискѣ Зерцала находятся "метросочиненные стихи", написанные въ похвалу этой книгѣ Димитріемъ Ростовскимъ въ 1709: приведенное имъ четверостишіе совпадаетъ (какъ частъ) съ однимъ въз четырехъ похвальныхъ стихотвореній, напечатанныхъ въ изданіи Погодина (П, стр. 7—8).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Шляпкинъ, стр. 446.

ной средв наканунв и въ самомъ началв реформы. Господствующій интересъ, которымъ они жили вместв съ большимъ кругомъ общества и самаго народа, былъ церковный интересъ, какъ некогда; но скрытное движене къ просвещению проникло и сюда, и въ результате мы видимъ чрезвычайно характерныя видоизменения и резкия противоположности въ этомъ интересъ.

Сильвестръ Медведевъ былъ первый убъжденный и увлеченный ученикъ Симеона Полоцкаго; первый настоящій ученый русскій человекъ, одинъ трудъ котораго восхищалъ новейшаго

Сильвестръ Медвѣдевъ былъ первый убѣжденный и увлеченный ученикъ Симеона Полоцкаго; первый настоящій ученый русскій человѣкъ, одинъ трудъ котораго восхищалъ новѣйшаго археографа небывалымъ богатствомъ и точностью свѣдѣній о старой русской письменности; онъ мечталъ объ "академіи", которая положила бы начало распространенію любимой имъ науки; но чтеніе "латинскихъ книгъ" уже навлекло на него подозрѣніе въ глазахъ ревнителей старины, и когда онъ рѣшился указать неправильности въ исправленіи книгъ и высказать самостоятельныя богословскія мнѣнія, онъ навлекъ на себя страшную вражду патріарха, которая, по убѣжденію новѣйшихъ историковъ, и была главною причиной его гибели.

противъ него стоитъ патріархъ Іоакимъ, типъ старізнаго книжника, узкаго и фанатическаго. Самъ онъ былъ "мало ученъ и богословскихъ рѣчей не зналъ", но это могло только содѣйствовать его упорству, подъ наущеніями его внушителей, и его жестокости въ томъ, что онъ считалъ охраненіемъ церкви. Онъ былъ преемникъ Никона; но самъ протопопъ Аввакумъ не имѣлъ особеннаго раздраженія противъ "Якимушки",—между ними дѣйствительно было не мало общаго, какъ ихъ ревность къ преданію и ненависть къ "латинскому" и нѣмецкому"; эта ревность къ преданію, заглушено было не одно чувство справедливости: въ спорахъ о буквѣ терялось всякое понятіе о христіанскомъ милосердіи; религія любви становилась религіей мщенія и злобы. Во всей нашей старой письменности мы не читали ничего столь холодно свирѣпаго, какъ тѣ страшныя проклятія, какія придумывались и призывались на голову Медвѣдева въ соборномъ постановленіи объ его заточеніи 1), конечно, выражавшемъ мысли патріарха. На помощь малой учености патріарха явились услужливые ученые совѣтчики: одинъ былъ свой — чудовскій монахъ Евенмій, ограниченный фанатикъ; двое другихъ были греки, ученые аферисты, къ какимъ не однажды приходилось прибѣгать малоученой московской іерархіи старыхъ временъ.

<sup>1)</sup> Акти Истор. V, стр. 337—341: у Піляпкина выписки изъ этого постановленія сдёланы по рукописи Акад. наукъ, стр. 209—210.

Отрадную противоположность этому кругу представляеть мягкій, доброжелательный, искренно благочестивый Димитрій Ростовскій. Онъ также читаль "латинскія книги" и въ свое время быль, конечно, наиболье ученый человыкь въ среды тогдашней іерархіи. Онъ быль питомець малороссійской цервви и, вакь другіе ея питомцы, дълиль ея мысли и ея отношенія въ Москвъ: но, мирный труженикъ въ кельъ, онъ видимо питалъ отвращеніе въ тому способу, какимъ рішались богословскіе вопросы въ тогдашней Москвъ: тотъ южно-русскій богословъ, который защищалъ мнънія Медевдева и былъ "проклатъ" Іоакимомъ, "многокозиственное орудіе онаго драконта сатаны" по "Щиту въры", --быль другь Димитрія Ростовскаго. Димитрій предпринимаеть обширные внижные труды, какихъ де него и при немъ не въ состояніи было произвести московское внижничество, и эти труды сохранили донынъ почетное мъсто въ руссвой церковной литературь. Онъ быль также ревнитель по въръ-какъ въ своихъ обличенияхъ раскола; но мы заметили уже, что это была ревность благочестиваго и просв'вщеннаго челов'вка, который ужасался мраку невёжества, въ конецъ извращавшаго вёру. Когда Іоакимъ, совсемъ по-староверчески, ненавидель "проклятыхъ" иноземцевъ, мъщая въ одно нъмцевъ и татаръ, западныхъ христіанъ и магометанъ, Димитрій Ростовскій ревностно нзучаль западную латинскую литературу, вель дружескую переинску (на латинскомъ языкъ) съ Исаакомъ Вандербургомъ, иноземнымъ купцомъ въ Архангельскъ, который выписываль для него латинскія книги изъ-за границы 1).

Въ самомъ языкъ Димитрій Ростовскій остался до конца питомцемъ кіевской школы: въ его печатныхъ сочиненіяхъ этотъ языкъ исправленъ въ церковно-славянскомъ стилъ; но въ его рукописяхъ сохраняется оттънокъ малорусской ръчи и кіевскаго правописанія; особенно любопытны въ этомъ отношеніи его письма къ друзьямъ, такимъ же южно-руссамъ, даже за послъдніе годы его жизни; языкъ этихъ писемъ—оригинальная смъсь всъхъ тъхъ элементовъ, въ которыхъ воспитывалась и жила его мысль: важная церковно-славянская ръчь переплетается съ цъ-

¹) Онъ пишеть однажды Вандербургу, благодаря за присылку книгъ: "...opera pretiosissima... in quibus quot paginas revolvo, tot fructus colligo. Laudabiles sunt hae regiones, quae tales libros vel potius talium librorum auctores doctissimos et eruditissimos producunt" (драгоцъннъйшія творенія... гдь, сколько переверну страниць, столько собираю плодовь. Достойни хвали тъ страни, котория производять такія книги или, лучше сказать, производять ученъйшихъ и образованнъйшихъ авторовъ такихъ книгъ). Едва ли не впервые въ московской Россіи явились въ библіотекъ Димитрія Ростовскаго сочиненія Franc. Васопіз de Verulamio (Шляпкинъ, стр. 417, 452).



лыми фразами и отдъльными выраженіями латинскими, малорусскими, польскими, и въ самомъ содержаніи серьезная мысль чередуется съ житейскими мелочами и добродушнымъ юморомъ.

Это былъ канунъ реформы. Въ лучшихъ людихъ сказалось несомнённое исканіе другого умственнаго порядка вещей, чёмъ тотъ, въ какомъ доживала старина. На первый разъ искали выхода въ латинскомъ образованіи, въ которомъ было слишкомъ много устарёлой схоластики; реформа открыла новые пути: явилось реальное и свётское знаніе; вмёсто "латинскихъ книгъ" былъ впервые открытъ доступъ въ новую европейскую литературу.

Столкновеніе между московскими старыми книжниками и новизной, которая представляла иногда дъйствительное отраженіе католичества или протестантства, иногда только книжные пріемы схоластики,—эти столкновенія были весьма многочисленны. Новизна являлась не только у затужихъ людей, какъ Янъ Бълободскій,—обличеніе котораго ставилось въ большую заслугу Лихудамъ и который былъ, новидимому, только авантюристь,—но и у самихъ русскихъ людей. Кромъ указаннаго въ текстъ, см. еще:

— "Григорій Скибинскій. Очеркъ изъ исторіи духовнаго просв'єщенія въ конц'є XVII в.", М. Никольскаго, въ "Правосл. Обозр'є-

ніи", 1862, ноябрь, стр. 169—178.

На біографіи Сильвестра Медвѣдева я останавливался въ "Вѣстн. Европы" 1894, ноябрь, и 1897, ноябрь, по поводу книги г. Прозоровскаго, въ которой нашель подтвержденіе своихъ впечатлѣній отъ этой исторіи. Здѣсь я говориль о немъ съ нѣкоторой подробностью, такъ какъ исторія Медвѣдева особенно характерна для конца XVII вѣка

и до сихъ поръ излагается весьма разноръчиво.

— Сильвестръ Медвъдевъ. Его жизнь и дъятельность. Опыть церковно-историческаго изслъдованія Александра Прозоровскаго, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и др. 1896 и отдъльно. Это—главнъйшій трудъ по исторіи Медвъдева, исполненный весьма внимательно по наличной литературъ, а главное по библіотечному и архивному матеріалу. Нъсколько замъчаній объ исполненіи сдълано въ "В. Евр." 1897, ноябрь. Всъ предыдущія работы о Медвъдевъ перечислены г. Прозоровскимъ въ особомъ введеніи, къ которому, для этого, и обращаемъ читателя. (Разборъ этой книги, г. Брайловскаго, въ Журн. мин. пр. 1897, октябрь). Отмътимъ нъкоторыя изъ первыхъ упоминаній о Медвъдевъ и изданія его сочиненій.

— Первое упоминаніе въ нѣсколькихъ строкахъ сдѣлано было въ "Опытѣ историческаго словаря о россійскихъ писателяхъ" Новикова, 1772; далѣе, въ "Словарѣ историческомъ о писателяхъ духовнаго чина", митрополита Евгенія (2-е изд., 1827), не безъ ошибокъ;

біографическая зам'єтка въ "Запискахъ русскихъ людей", Сахарова, Спб. 1841, при изданіи записокъ Сильвестра Медв'єдева о стр'єлец-комъ бунт 1682.

— "Сильвестръ Медвъдевъ, отецъ славяно-русской библіографіи" В. Ундольскаго, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. исторіи и древностей, 1846, № 3, XXVIII и 90 стр.; біографическая замътка съ объясненіемъ научнаго значенія труда Медвъдева, здъсь изданнаго: "Оглавленіе книгь, кто ихъ сложилъ". А. И. Соболевскій, на ярославскомъ археол. съъздъ 1887 ("Труды" этого съъзда. М. 1891, т. II, и "Библіографъ", 1888, № 2) отрицалъ принадлежность этого труда Медвъдеву и приписывалъ его Славинецкому. Это мнъніе принято было, г. Горожанскимъ ("Дамаскинъ Семеновъ-Рудневъ". Кіевъ, 1894, стр. 252); но г. Прозоровскій держится стараго мнънія Ундольскаго и приводить основанія.

— Въ "Обзоръ духовной литературы" Филарета, и у истори-

ковъ церкви.

- Сильвестра Медвъдева "Извъстіе истинное", С. Бълокурова. въ "Чтеніяхъ", 1885, кн. 4-я, біографическое предисловіе и тексть сочиненія Медвідева, XLI и 87 стр. Это сочиненіе Медвідева очень важно для исторіи исправленія внигь при Никон'я и носить такое заглавіе: "Извъстіе истинное православнымъ и показаніе свътлое о новомъ правленіи въ московскомъ царствін книгъ древнихъ. И чего ради оно начася, и како и съ коихъ книгъ правити на соборъхъ постановища и съ оныхъ ли правиша. И чесо ради частое въ новоисправныхъ книгахъ сотворися премъненіе, и тъмъ народъ возмутися, и многообразныя разности въ въръ явищася, и мнози людіе погибоща и погибаютъ. – И краткое изъявление о нововытыжихъ иноземпевъ. и ихъ о неправомъ о пресуществлении и лестномъ на смущение правовърнымъ писаніи. — Написася въ царствующемъ градъ Москвъ Спасскаго монастыря, иже за Иконнымъ рядомъ, строителемъ, а печатнаго двора справщикомъ монахомъ Силвестромъ Медведевымъ лета 7197-го мъсяца септеврія".
- "Сильвестра Медвъдева. Созерцание враткое лътъ 7190, 7191 и 7192, въ нихъ же что содъяся въ гражданствъ", съ предисловіемъ и примъчаніями А. Прозоровскаго, въ "Чтеніяхъ" моск. общ. ист. и др. 1894, кн. IV. Въ предисловіи авторъ оспариваеть мивніе г. Соболевскаго о непринадлежности Медведеву "Оглавленія", и мивніе г. Брайловскаго о непринадлежности ему "Созерцанія": то и другое г. Прозоровскій считаеть трудами Медвідева. ... "Созерцаніе" Медвідева, которое извъстно было подъ именемъ Записокъ о стрълецкомъ бунть особенно въ изданіяхъ О. Туманскаго (Собраніе разныхъ записокъ и сочиненій, служащихъ къ доставленію полнаго свілівнія о жизни и дъяніяхъ государя императора Петра В. Спб. 1787—1788, ч. VI) и Сахарова (Записки русскихъ людей. Спб. 1841), весьма неполныхъ и неисправныхъ, издано здесь сполна по несколькимъ рукописямъ, съ варіантами изъ печатныхъ изданій. Въ то же время, по одной изъ этихъ рукописей, оно издано было въ книгъ: "Сильвестръ Медвідевъ. Очеркъ изъ исторіи русскаго просвіщенія и общественной жизни въ концъ XVII въка. Ивана Козловскаго, окончившаго курсъ ист.-филол. факультета". Кіевъ, 1895.

— Письмами Медвъдева въ первый разъ пользовался Ундольский въ сборникъ Строева, принадлежавшемъ тогда Погодину; Ундольскимъ снята была съ нихъ копія, которая находится въ собраніи его рукописей въ московскомъ Румянцовскомъ музев (№ 793), откуда пользовались ими гг. Майковъ и Бълокуровъ. Подлинный сборникъ Строева перешелъ съ Погодинскими рукописями въ Публичную библіотеку въ Петербургъ: см. перечисленіе ихъ у А. Ө. Бычкова, "Описаніе рукоп. сборниковъ Имп. Публ. Библіотеки". Ч. І. Спб. 1882, стр. 359—365. Это — черновыя письма. Письмами подробно воспользовался и г. Прозоровскій.

— "Привътство брачное" царю Оедору Алексъевичу было тогда же напечатано въ Москвъ; см. Сопикова, Опытъ росс. библіографіи, т. І, № 910. Вирши о преставленіи царя Оедора напечатаны въ "Древней россійской Вивліовикъ" Новикова, 2-е изд., т. XIV, стр. 95—111. Эпитафія Полоцкому, составленная Медвъдевымъ по приказанію царя Оедора Алексъевича, издана тамъ же, у Новикова, т. XVIII,

стр. 198-199.

— Отвётъ Сильвестра Медевдева на Wyznanie Wiary Яна Бёлободскаго, 10 іюня 1681, изданъ въ Памятникахъ къ исторіи протестантства въ Россіи, Д. Цвётаева. Ч. І. Москва 1888, стр. 219—240.

— Полное заглавіе сочиненія Медвідева о пресуществленіи, въ вопросахъ ученика и отвітахъ учителя: "Книга глаголемая Хліббь животный, изъясненная вкратці христіанскія ради общеувірительныя пользы душь и отъ соблазнодітельныхъ и сумнительныхъ помысловъ на общее спасеніе всему христіанству о пресвятійшей тайні, преданній и утвержденній самимъ Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ, о евхаристіи или рекше о пречистыхъ тайнахъ Тіла и Крове Господни".

О ходъ дальнъйшей полемики Евенмія и Лихудовъ съ одной стороны и Медвъдева съ другой см. въ особенности у Бълокурова, Шляп-

кина и Прозоровскаго.

— Остенъ. Памятнивъ русской духовной письменности XVII въка. Казань, 1865. Составителемъ книги былъ злъйшій врагь Медвъдева, монахъ Евеимій, ученикъ Епифанія Славинецкаго. Здъсь помъщена и составленная неизвъстнымъ повъсть "О ростригъ, бывшемъ монахъ Сильвестръ Медвъдевъ, вводившемъ ересь латинскую въ великороссійскій народъ".

— Розыскныя діла о Оедоріз Шакловитом и его сообщниках в. Изданіе Археограф, коммиссіи. Два тома. Спб. 1884, столб. 505—842. Обстоятельный разборь этих діль у Е. Білова: "Московскія смуты въ конці XVII віка", въ Журн. мин. просв., 1887, январь, февраль. Этот историк говорит прямо: "діло Медвідева всею тяжестію неправды лежить на памяти патріарха Іоакима; личная ненависть къ Медвідеву заглушила въ немъ всякое понятіе о справедливости". Ср., кроміз прежних неполных и односторонних, свідівній у Устрялова (Ист. царств. Петра В., т. І), разборъ процесса (еще до полнаго изданія "Розыскных діль") у Погодина, "Семнадцать первых літь въ жизни царя Петра Великаго". М. 1875, и раньше, у Н. Аристова, "Московскія смуты въ правленіе царевны Софіи Алексівены". Варшава 1871; наконець у Білокурова и Прозоровскаго.

- Объ Инновентіи Монастырскомъ см. у Бѣлокурова, Прозоровскаго и Піляпкина.
  - О патріарх в Іоаким в (1620—1670):

— Житіе и зав'ящаніе святьйшаго патріарха московскаго Іоакима. Спб., 1879, изд. Общества дюбит. др. письм.

— Свящ. II. Смирновъ, Іоакимъ, патріархъ московскій. M. 1881

(восхваленіе).

- Матеріалы для исторіи рода дворянъ Савеловыхъ (потоиство новгородскихъ бояръ Савелковыхъ). Изданіе Л. М. Савелова. Т. І, вып. І. М. 1894. Здёсь нёсколько документовъ, относящихся къ Ивану Большому Петровичу Савелову (впослёдствіи патріархъ Іоакимъ), который въ 1645 быль сытникомъ, въ 1650—57 рейтаромъ и выборнымъ дворяниномъ.—Томъ П. Острогожскъ, 1896. Здёсь (стр. 3—46) перепечатано "Житіе" изъ предыдущаго изданія, съ возстановленіемъ утраченныхъ мёстъ по другой рукописи и съ исправленіемъ правописанія.
- Завъщаніе издано было въ первый разъ Новиковымъ въ "Др. Росс. Вивлюний, въ 1774, VI, стр. 111—139 по подлиннику, и послъ Устряловымъ, Ист. Петра В., П. Спб. 1858, прилож., стр. 467—477.

- "Поучательное слово" патріарха Іоакима, въ "Остенв".

- Біографическія свідінія ў діакона Оедора, въ Матеріалахъ для исторін раскола, т. VI. Спб. 1879, стр. 226—229.
- Отзывы въ книгъ г. Шляпкина о Димитріи Ростовскомъ, весьма неблагопріятные, и отзывы у біографовъ Медвъдева, за и противъ.

О Лимитріи Ростовскомъ:

- Первая біографія его написана была, по синодальному порученію, митрополитомъ ростовскимъ Арсеніемъ Мацвевичемъ, послів того вакъ Димитрій Ростовскій былъ причтенъ къ лику святыхъ (въ 1757, послів обрівтенія его мощей нетлівнными въ 1752). Боліве подробныя жизнеописанія печатались при "Келейной Лівтописи" (1796, и тогда же отдільно) и при "Собраніи сочиненій" (2-е изд. 1805—1807).
- Митр. Евгеній, Словарь историческій о бывшихъ въ Россіи писателяхъ духовнаго чина греко-росс. церкви. Изд. 2-е, Спб. 1827, т. І, стр. 116—137.

 Св. Димитрій Ростовскій. М. 1849, — какъ говорять, работа двухъ студентовъ моск. дух. академіи, редактированная А. В. Горскимъ.

— Св. Димитрій Ростовскій и его время (1651—1709). Изследованіе И. А. Шляпкина. Спб. 1891, — общирное собраніе сведеній, весьма ценное по рукописнымъ извлеченіямъ, но мало обработанное.

Прибавимъ нѣсколько указаній о писателяхъ конца XVII вѣка, частію дѣйствовавшихъ и въ началѣ XVIII-го.

— О Епифаніи Славинецкомъ (или Славеницкомъ, ум. 1675): "Е. С., одинъ изъ главныхъ дъятелей духовной литературы въ XVII в.", Пъвницкаго, въ Трудахъ кіевской дух. акад. 1861, кн. 2—3; Описа-

ніе рук. Синод. библіотеки, Горскаго и Невоструева, отд. ІІ, ч. 3, № 247, стр. 199—206.

— О чудовскомъ монахѣ Евеиміи, ученикѣ Славинецкаго, у историковъ того времени, особливо у біографовъ Медвѣдева, за и

противъ.

- О братьяхъ Лихудахъ, Іоанникіи (ум. 1717) и Софроніи (ум. 1730). Ученые греки, прошедшіе высшую школу въ Венеціи и Падув, они прибыли въ Москву въ 1685. Послъ указанной борьбы съ Медвълевымъ, они нелолго оставались во главъ Заиконоспасской школы. сами подверглись обвинениямъ въ самозванствъ, ересяхъ, политическихъ интригахъ; сосланы были въ Кострому, потомъ вели школу въ Новгородъ, снова были вызваны въ Московскую академію, и т. д. О нихъ: Смъловскій, Лихуды и направленіе теоріи словесности въ ихъ школь, въ Журн. мин. просв. 1845, т. XLV; С. Смирновъ, Ист. моск. академін, М. 1855, и пр. Библіографическія указанія о новыхъ матеріалахъ см. въ статьв "Лихуды" въ Энцикл. Словарв, подъ ред. К. Арсеньева, и въ книгв г. Шляпкина о Димитріи Ростовскомъ (остерегаться опечатокъ!). Нѣкоторые историки полагають, что именно Лихудовъ, по ихъ академическому преподаванию и учебникамъ, можно считать родоначальниками общаго образованія въ Великороссіи—ихъ учениками были Өедоръ Поликарповъ, Палладій Роговскій и др.; но отзывы объ ихъ нравственныхъ качествахъ и общественной дъятельности двоятся.
- Каріонъ Истоминъ, ученивъ Лихудовъ, извъстный въ Петровскія времена своими учебниками, проповъдями, переводами и стихотворствомъ. О немъ въ "Обзоръ" Филарета, въ Ист. моск. акад. Смирнова, въ книгъ Пекарскаго (Наука и литер. при Петръ В.) и отдъльныя упоминанія у историковъ той эпохи. Ср. С. О. Долгова въ XXXVII отчетъ объ Уваровскихъ преміяхъ. Спб. 1896.

## ГЛАВА ХХІ.

григорій котошихинъ, подьячій посольскаго приказа.

Отврытіе его сочиненія. — Біографическія св'яд'внія. — Отзывы историковь о его предполагаемой тенденціозности. — Разборь показаній Котошихниа о старомъ московскомъ быть. — Книга его какъ ожиданіе новаго порядка вещей.

Подьячій посольскаго приказа, бъжавшій изъ Москвы при царѣ Алексѣѣ Михайловичѣ и поступавшій на службу сначала въ Польшу, потомъ въ Швецію и уже вскорѣ казненный въ Швеціи за убійство, остался бы безвѣстнымъ перебѣжчикомъ, о которомъ оффиціальные документы сохранили одну строчку въ приходорасходной книгѣ посольскаго приказа: "И въ прошломъ въ 172 (т.-е. 1664) году Гришка своровалъ, измѣнилъ, отъ-ѣхалъ въ Польшу", —еслибы отъ него не осталосъ сочиненіе, которое является однимъ изъ важнѣйшихъ, и единственнымъ въ своемъ родѣ, источниковъ для изображенія внутренней жизни Московскаго государства въ половинѣ XVII столѣтія.

Сочиненіе о Московскомъ государствѣ написано было Котошихинымъ послѣ его бѣгства и закончено въ Швеціи. Какъ увидимъ, оно заинтересовало въ свое время шведскихъ государственныхъ людей и ученыхъ, было переведено на шведскій языкъ; въ архивахъ Швеціи сохранился и этотъ переводъ, и подлинная русская рукопись Котошихина; но въ Россіи это сочиненіе осталось совершенно неизвѣстно. Въ первый разъ увидѣлъ эту рукопись въ Упсалѣ извѣстный А. И. Тургеневъ, еще до 1837 года, и въ 1837—1838 повидимому доложилъ о ней императору Николаю <sup>1</sup>). Тѣмъ временемъ познакомился съ сочиненіемъ Котошихина профессоръ гельсингфорсскаго университета Соловьевъ,

<sup>1)</sup> Это указано было уже только въ 3-мъ изданіи Котошихина (Спб. 1884, пред. стр. ІХ) на основаніи письма Тургенева къ Сербиновичу отъ марта 1840, которое напечатано было Н. П. Барсуковымъ.

путешествовавшій въ 1837 въ Швеціи, — на первый разъ въ его шведскомъ переводъ. Соловьевъ тогда же довелъ до свъдънія Археографической Коммиссін, что въ шведскихъ библіотевахъ и архивахъ находится множество рукописей, служащихъ къ объясненію русской исторіи. Представивъ нѣкоторыя выписки, Соловьевъ указывалъ недостаточность своихъ средствъ для продолженія путешествія, и по ходатайству Коммиссіи и министра просвъщенія ему назначено было вспомоществованіе на совершеніе трехъ повадовъ въ Швецію, "съ твить, чтобы переводъ и изданіе въ свёть отысканныхъ тамъ актовъ на иностранныхъ язывахъ предоставить ему, всъ же списанныя имъ рукописи на славянскомъ и русскомъ наръчіяхъ считать собственностію Коммиссіи". Въ первыхъ извъстіяхъ Соловьева было уже упомянуто сочиненіе подьячаго посольскаго приказа о Россіи, переведенное на шведскій языкъ королевскимъ переводчикомъ Баркгузеномъ; теперь Археографическая Коммиссія, "полагая, что здъсь могли заключаться важныя свъдънія о законодательствъ и государственномъ управленіи XVII въка", поручила Соловьеву заняться перепиской шведской рукописи; но во вторую свою поъздку, въ 1838 году, Соловьевъ отъискалъ въ библіотекъ упсальпотадку, въ 1838 году, Соловьевъ отъискалъ въ ополютекъ упсальскаго университета и русскій подлинникъ сочиненія, сохранившійся именно въ экземплярт автора. Литературный фактъ выяснился, котя на первый разъ имя автора было прочитано неправильно. "Въ имени автора, —говорилось потомъ въ объясненіи Археографической Коммиссіи, —не оставалось сомитнія, по припискъ къ заглавію рукописи: Григорія Карпова Кошихина, посольскаго приказа подьячево, а потомъ Иваномъ Александромъ Селицкимъ вовимаго, работы въ Стохолм в 1666 и 1667 (т.-е. годовъ), которая, по мивнію г. Соловьева, сдёлана изв'ястнымъ въ свое время лингвистомъ Спарвенфельдтомъ, основательно знавшимъ руссвій языкъ". Съ этимъ именемъ "Кошихина" и было въ первый разъ издано сочиненіе московскаго подъячаго; впоследствіи оказалось, что Спарвенфельдть невърно прочель это имя, которое въ своей правильной формъ нашлось и въ оффиціальныхъ документахъ посольсваго приказа, въ московскомъ архивъ министерства иностранныхъ дѣлъ.

Въ 1839, Соловьевъ представилъ въ Археографическую Коммиссію снятый имъ списокъ съ подлинной рукописи Котошихина, присоединивши потомъ въ 1840 и свъдънія объ авторъ, заимствованныя у его шведскаго переводчика Баркгузена. Съ высочайшаго соизволенія Коммиссія занялась изданіемъ, кото-

рое вышло въ свъть въ концъ 1840 года, подъ редакцією Бередникова. Съ тъхъ поръ Котошихинъ—или, какъ въ первое время еще называли его, Кошихинъ—занялъ важное мъсто въ ряду источниковъ для исторіи XVII въка, особливо съ его бытовой стороны.

Уже вскоръ вопросъ о замъчательной книгъ сталъ разъясняться новыми данными. Въ 1841 Археограф. Коммиссія получила изъ Стокгольма шведскій переводъ сочиненія и, по разсмотръніи его, овазалось, что этоть переводъ отличается отъ сообщеннаго прежде Соловьевымъ перевода Баркгузена приписвою, указывающею, что онъ сдёланъ въ 1669, въ Стокгольме, и отсутствіемъ предисловія Баркгузена; что присланная рукопись есть собственно позднъйний списовъ съ перевода 1669 года, именно времени царя Өедора Алексвевича; что переводъ вврно передаетъ подлиннивъ, причемъ въ него ввлючены и приписки, находящіяся въ подлинникъ, но что есть въ переводъ и нъкоторыя, хотя неважныя, отличія отъ оригинала. Последнее обстоятельство наводить некоторыхь изследователей на мысль, что этотъ списовъ (доставленный въ 1841), "при списываніи его съ рукописи 1669 г., быль исправляемь и пополняемь, и переписчивь могъ внести русскія свідінія, не находящіяся у Котошихина, или даже расходящіяся съ имъ сообщенными".

Въ разборъ пведской рукописи, который былъ сдъланъ А. Ө. Бычковымъ <sup>1</sup>), было уже опредълено правильное имя Котошихина. Въ томъ же году новыя свъдънія о немъ доставлены были въ Коммиссію вн. М. А. Оболенскимъ, который управлялъ тогда архивомъ министерства иностранныхъ дълъ въ Москвъ; а именно, указавъ и по другимъ даннымъ настоящее написаніе имени Котошихина, онъ сообщалъ изъ бумагъ "метрики польскаго королевства" записку о себъ Котошихина какому-то вліятельному лицу въ Польшъ, какъ видно, для доставленія ея самому королю, въ 1664—1665 году, когда Котошихинъ бъжалъ изъ Москоескаго государства и искалъ службы въ Польшъ. Кн. Оболенскій объяснялъ также, что упсальская рукопись была написана самимъ Котошихинымъ, потому что по почерку сходна съ его письмомъ къ польскому воролю.

Новыя указанія о Котошихинъ нашлись въ 1851 въ томъ же архивъ министерства иностранныхъ дълъ, гдъ между прочимъ хранились бумаги посольскаго приказа. Это были выписки изъ приходо-расходныхъ книгъ, гдъ оказались свъдънія о службъ Ко-

<sup>1)</sup> Докладъ въ Археограф. Коммиссін 10 февраля, 1842.



тошихина въ томъ приказъ. Эти свъдънія были употреблены въ дъло при второмъ изданіи, которое вышло въ 1859 подъ редавціей Коркунова и Калачова, и гдъ кромъ того текстъ напечатанъ былъ уже не по копіи, а по подлинной рукописи Котошихина, полученной изъ Швеціи.

Это второе изданіе доставляло уже довольно опредъленныя данныя о біографіи Котошихина. А именно, въ предисловіи въ изданію сообщена уже сполна въ шведскомъ подлинникъ и въ переводъ біографія Котошихина, прибавленная Баркгузеномъ къ шведскому переводу, гдъ между прочимъ включена была просьба Котошихина къ шведскому воролю Карлу XI объ оказаніи ему защиты и покровительства, такъ какъ онъ желалъ вступить на шведскую службу. Затъмъ помъщены въ предисловіи упомянутыя свъдънія изъ московскаго архива министерства иностранныхъ дълъ, а именно, извъстія о службъ Котошихина въ посольскомъ приказъ и записка его, предназначенная для польскаго короля.

Далъе нашлись еще нъкоторые новые матеріалы. Въ 1860 напечатаны были г. Бычковымъ два прошенія Котошихина въ шведскому королю и шведскому совъту, опредъляющія положеніе русскаго б'єглеца въ Швецін. Эти прошенія находились въ подлинникъ у лектора финскаго языка въ гельсингфорсскомъ университеть Готтлунда, владывшаго большимъ собраніемъ актовъ: самыя просьбы поданы быди на шведскомъ азыкъ, въ переводъ Барвгузена, а подлинниви остались у переводчива и впоследствіи могли перейти въ частныя руки. Въ 1861 С. М. Соловьевъ сообщиль въ "Исторіи Россін" грамоту царя Алексвя Михайловича въ Ордину-Нащовину съ товарищи съ нъвоторыми указаніями о Котошихинъ (т. XI). Наконецъ, въ 1881, профессоръ упсальскаго университета Ерне (Hjärne) помъстилъ въ шведскомъ историческомъ журналѣ статью: "Русскій эмигранть въ Швеціи двъсти лѣть назадъ", гдѣ онъ пользовался отчасти русскими, а главное шведскими архивными матеріалами, и содержаніе этой статьи передано было тогда же Я. К. Гротомъ.

Въ 1884 сдёлано было третье изданіе Котошихина, гдё повторены были прежнія предисловія, а въ новомъ предисловія г. Куника приведены тё свёдёнія, какія явились въ литератур'є съ 1859 года, кончая данными профессора Ерне.

Таковъ матеріалъ, какой имъется до сихъ поръ относительно русскаго эмигранта XVII въка.

Котошихины были довольно мелкіе московскіе служилые люди. Отецъ въ 1660 году быль уже старикомъ и служиль казначеемъ въ одномъ изъ московскихъ монастырей. Григорій родился въроятно

около 1630 года, какъ можно судить по указаніямъ объ его службъ. Съ самыхъ молодыхъ лътъ онъ служилъ въ посольскомъ приказъ, сначала писцомъ, потомъ подьячимъ. Кавое онъ могъ получить образованіе, неизвъстно: по всей въроятности онъ пріобръль первоначальную грамотность дома, а затъмъ набирался сведеній на службе. Мы замечали уже, по поводу Сильвестра Медвъдева, что посольскій прикавъ было особенно значительное мъсто службы: въ его подъячіе выбирались именно люди способные и внушавшіе дов'єріе, такъ какъ имъ поручались самын близкія царскія дізла: вмівсті съ тімь вь веденій посольскихь дёль представлялась возможность пріобретать познанія, которымъ нельзя было научиться инымъ путемъ въ тогдашней Москвъ. Съ 1658 года, а можеть быть и нъсколько ранъе, началась для Котошихина и посольская служба, когда онъ состояль ири русскомъ посольствъ во время переговоровъ о миръ съ шведскими уполномоченными въ Валлисари, а въ слъдующемъ году присутствоваль и при дальнейшихъ переговорахъ со шведами о въчномъ миръ.

Какъ человъкъ умный и наблюдательный, какимъ Григорій несомнънно былъ, на своей службъ въ посольскомъ приказъ онъ въ особенности имълъ возможность познакомиться съ дипломатическими и административными дълами. "Сочиненіе Котошихина, — говоритъ его новъйшій біографъ, — показываетъ въ немъ очень опытнаго и свъдущаго дъльца, которому хорошо извъстны не только дипломатическія отношенія Московскаго государства, но и далекія, южно-русскія и всякія инородческія дъла, конечно, потому, что онъ въдались въ посольскомъ приказъ; знаетъ онъ, что дълается и въ Архангельскъ, и въ Астрахани, откуда именно пріъзжають къ намъ иностранцы и т. д.". Мы увидимъ, однако, что и при этихъ условіяхъ только особенно даровитый и смътливый человъкъ могъ пріобръсти такое широкое знаніе порядковъ управленія, какое мы находимъ въ сочиненіяхъ Котошихина.

Посл'в участія въ переговорахъ со шведами, въ 1659—1660, Котошихинъ находился при посельствъ въ Дерптъ, занятомъ тогда русскими войсками. Здъсь съ подьячимъ произошла служебная непріятность: въ одной отпискъ пословъ въ царю случилась описка (слъдовало написать: "великаго государя", и слово "государя" было пропущено), и за это послы получили отъ царя грамоту со строгимъ выговоромъ, а подьячему Котошихину велъно учинить наказаніе—бить батоги, котя на его службу это, кажется, вліянія не имъло. Въ томъ же 1660 году Котошихина посылали съ дипломатическими бумагами въ Ревель, въ шведскому посоль-

ству, одинъ и другой разъ, и во второй разъ Котошихинъ былъ принятъ самими послами, причемъ кромѣ письменнаго отвѣта, ему было дано порученіе и на словахъ,—и это довѣріе было ему оказано, конечно, потому, что его считали уже опытнымъ человѣкомъ. Въ половинѣ 1661 года онъ находился при заключеніи Кардисскаго мира между Россіей и Швеціей и затѣмъ возвратился на службу въ Москву

Здъсь ожидали его большія непріятности. Въ Москвъ онъ имъль уже собственный домь, быль женать; отець его, какъ упомянуто, служиль казначеемь въ одномъ изъ московскихъ монастырей. "Въ последнія времена, — говорить Котошихинъ въ своей автобіографической запискі, сохраненной Баркгузеномъ, вогда я находился при заключеніи Кардисскаго договора, у меня отняли въ Москвъ домъ со всъми моими пожитвами, выгнали изъ него мою жену, и все это сделано за вину моего отца, воторый быль казначеемь въ одномъ московскомъ монастыръ н терпълъ гоненія отъ думнаго дворянина Прокофія Елизарова, дожно обнесшаго отца моего въ томъ, что будто онъ расточилъ ввъренную ему казну монастырскую, что впрочемъ не подтвердилось, ибо по учиненіи розыска оказалось въ недочетв на отцъ моемъ только пять алтынъ, равняющихся пятнадцати шведскимъ рундштювамъ; но несмотря на то, мнъ, вогда я вернулся изъ Кардиса, не возвратили моего имущества, сколько я ни просилъ и ни заботился о томъ".

Въ томъ же 1661 подьячему Григорію дано было новое порученіе. Утвержденіе Кардисскаго договора шведскимъ правительствомъ затянулось, и Котошихинъ осенью отправленъ былъ гонцомъ въ Стокгольмъ съ письмомъ царя къ королю Карлу XI; при немъ былъ переводчикъ и трое служителей. Почему-то поъздка его запоздала, и шведы не могли отправить посольства къ назначенному русскими сроку, и въ Стокгольмъ ръшено было отпустить Котошихина обратно на небольшомъ кораблъ, причемъ ему подарено было 2 серебряныхъ бокала въсомъ 253½ лота и цъною въ 304 далера серебряныхъ; и вообще онъ остался очень доволенъ своимъ пребываніемъ въ Стокгольмъ.

Котошихинъ могъ познакомиться тогда съ нѣкоторыми шведами. Впослѣдствіи, живя въ Швеціи, Котошихинъ увѣрялъ, что много лѣтъ назадъ, когда посланъ былъ съ порученіемъ въ Стокгольмъ, онъ желалъ поступить на службу къ шведскому королю; такъ или иначе, возможно, что Котошихину, въ бытность въ Стокгольмъ, понравились піведскіе порядки.

Въ приказъ онъ также получилъ награду прибавкой жало-

ванья. О следующихъ годахъ его службы ничего неизвестно; но служба повидимому ценилась, потому что въ 1663 сделана была еще небольшая прибавка въ его жалованью. Въ этомъ же 1663 г. началась его изм'вна. Посл'в завлюченія мира съ Швеціей долго тянулись переговоры о денежныхъ претензіяхъ между двумя государствами. Съ шведской стороны въ Москву посланъ быль для этого нъвто Эберсъ, который еще раньше бываль въ Москвъ, когда съ 1655 до 1658 былъ коммиссаромъ шведскаго подворья и по сношеніямъ съ посольскимъ приказомъ уже тогда могъ свести знакомство съ Котошихинымъ. Теперь ему важно было знать, на что уполномочены русскіе послы, и для этого онъ подкупиль Котошихина. Въ іюлъ 1663 Эберсь писаль въ донесеніи королю, что "этоть человъвъ, хотя русскій, но по симпатіямъ добрый шведъ, объщался и впредь извъщать меня обо всемъ, что будутъ писать (русскіе) послы и какое ръшеніе приметь его царское величество относительно денежныхъ суммъ". Онъ не навываеть человъка, но впослъдстви самъ Котошихинъ ставилъ себъ въ заслугу передъ шведскимъ правительствомъ, что во время этихъ переговоровъ принесъ Эберсу на подворье инструкцію, данную русскимъ посламъ, и другія бумаги, за что Эберсъ подарилъ ему 40 рублей. Эти услуги продолжались и позднве. Въ Москвв къ Эберсу, какъ и вообще къ иностраннымъ агентамъ, относились недовърчиво; за лицами, его посъщавшими, быль устроень надзорь, но сношенія съ подьячимь обнаружены не были. Эберсъ былъ очень огорченъ, когда въ слъдующемъ году его "корреспондентъ" долженъ былъ оставить Москву по новому порученію; Эберсъ писалъ, что ему трудно будетъ найти другого такого человъка, — впослъдствіи оказалось, однако, что онъ нашелъ и другого.

Дальнъйшая исторія московскаго подьячаго разсказана имъ въ запискъ, поданной шведскому воролю, слъдующимъ образомъ: "Вскоръ послъ того я опять посланъ былъ (въ 1664) на службу царскую въ Польшу при войскъ съ бояриномъ и воеводою, княземъ Яковомъ Куденетовичемъ Черкасскимъ да съ княземъ Иваномъ Семеновичемъ Прозоровскимъ. Оба они, находившись малое время при войскъ, были отозваны въ Москву, а бояринъ князь Юрій Алексъевичъ Долгорукій сдъланъ былъ воеводою на ихъ мъсто. Я въ это время еще прежними воеводами былъ отправленъ изъ арміи въ посольство подъ Смоленскъ для переговоровъ, и князь Юрій писалъ ко мнъ съ другимъ подъячимъ, Мишкою Прокофьевымъ, улещивая меня, чтобъ я согласился написать къ нему, что князь Яковъ Куденетовичъ сгубилъ войско царское,



далъ возможность королю скрыться въ Польшу и такимъ образомъ выпустилъ его изъ рукъ, не давъ полякамъ битвы, тогда какъ весьма легко могъ то сдёлать и проч. За такое пособство и услугу князь Юрій объщалъ мив исходатайствовать повышеніе и клятвенно обязывался помочь дёлу отца, моего въ Москвъ. Не въря искренности сладкихъ посуловъ князя Юрія и не имъя ни малъйшей причины безвинно оклеветать князя Якова, я не хотълъ противъ совъсти писать въ первому и быть ему пособникомъ въ дълъ неправомъ, а еще менъе могъ ръшиться ъхать обратно въ нему въ войско. Бывъ въ такомъ затруднительномъ положеніи, сожалья о томъ, что не возвратился въ Москву съ княземъ Яковомъ, а еще болье горюя о худой удачъ мив на служот царской, въ которой за върность и усердіе награжденъ быль при безвинномъ поруганіи моего отца, лишеніемъ дома и всего моего благосостоянія, и принимая во вниманіе, что если бы я вернулся въ Долгорукову въ армію, то меня, по всей въроятности, ожидали бы тамъ его злоба, истязанія и пытки, за не-исполненіе мною его желанія повредить князю Якову, я ръшился покинуть мое отечество, гдъ не оставалось для меня нивакой надежды, и убъжаль сначала въ Польшу, потомъ въ Пруссію и, наконецъ, въ Любевъ, оттуда прибыль въ предёлы владъній вашего королевскаго величества"...

По мнѣнію біографа, едва-ли нужно искать какихъ-нибудь сложныхъ мотивовь измѣны Котошихина. "Вообще служебная атмо-сфера московскихъ центральныхъ учрежденій была очень подходящая для всякихъ злоупотребленій. Конечно, взятки или казно-крадство было явленіемъ обычнымъ, а предательство — исключительнымъ: но на скользкомъ пути служебныхъ преступленій трудно было останавливаться лицамъ съ мало развитымъ чувствомъ патріотизма и понимавшимъ службу лишь какъ источникъ для полученія средствъ къ жизни, какъ она часто и понималась въ Московскомъ государствъ". Съ другой стороны показанія Котошихина подтверждаются нѣкоторыми фактами. Кн. Черкасскій дѣйствовалъ противъ поляковъ не совсѣмъ удачно, такъ что король могъ пробиться и уйти въ Польшу; кн. Черкасскаго могли не безъ основанія винить за неудачу военныхъ дѣйствій, такъ что у вн. Долгорукаго, который его смѣнилъ, могла возникнуть мысль о доносъ, и доносъ могъ быть и не совсѣмъ лживымъ; съ другой стороны кн. Долгорукій былъ извѣстенъ какъ человѣкъ суроваго нрава, и Котошихинъ, если бы дѣйствительно рѣшился не исполнить желанія новаго начальника, долженъ былъ опасаться со стороны кн. Долгорукаго большихъ бѣдъ. Наконецъ, Кото-

шихинъ могъ опасаться, какъ бы не открылась его московская измѣна 1). Очень осмотрительный историкъ, г. Куникъ, подагалъ, что причину совершеннаго разстройства своихъ домашнихъ дълъ, по возвращении въ Москву изъ Кардиса, Котошихинъ, "можетъ быть не совствить безъ основанія, приписаль врутому обращенію правительства съ его отцомъ и женою"; а по поводу бъгства въ Польшу, тотъ же историвъ замъчаеть, что, "какими бы соображеніями Котошихинъ ни руководствовался, переходъ русскихъ въ польскій, а литовцевъ и поляковъ въ русскій лагерь быль вь то время явленіемь обыкновеннымь: выдь перешель же въ 1660 году на сторону Польши прекрасно воспитанный сынъ такого достославнаго патріота, какъ Ординъ-Нащокинъ!.. 2). По всей въроятности въ бъгствъ и измънъ Котошихина дъйствовали всъ указанные мотивы: и сомнительная нравственность московскаго приказнаго сословія, вообще легко продававшаго свои услуги; и личная обида за разореніе; и боязнь мщенія кн. Долгорукаго; и опасеніе, что откроются его сношенія съ Эберсомъ; и нъкоторое вліяніе старыхъ "отътвудовъ" въ Литву, а когда въ Литвъ его дъла почему-то не устроились, Котошихину ничего не оставалось кромъ бъгства въ знакомую уже Швепію.

Приключенія Котошихина посл'в б'вгства состояли въ сл'вдующемъ. Прівхавши въ Вильну, онъ послалъ королю Яну-Кази-миру просьбу о принятіи его въ польскую службу и о разръ-шеніи вхать, къ королю для сообщенія важныхъ военныхъ и политическихъ извъстій. О немъ были, въроятно, собраны свъдънія, которыя оказались для него благопріятными, потому что онъ былъ принять на службу съ жалованьемъ въ сто рублей и съ назначеніемъ состоять при литовскомъ гетманъ въ Вильнъ. Но это положеніе, повидимому, его не удовлетворяло, и онъ снова обращается къ какому-то вліятельному лицу съ запиской, предназначенной опять для самого короля: благодаря короля за его милости, онъ снова заявляеть о своемъ желаніи быть въ его службъ и "службу свою въ сворыхъ временахъ показать добрую". Онъ просиль при этомъ, чтобы ему сообщены были последнія въсти о московскихъ дълахъ, такъ какъ онъ могъ при этомъ. дать свои полезныя (для Польши) указанія; онъ предлагаль и другія услуги и просиль, наконець, чтобы ему "черезъ кого дойти и королевскому величеству поклониться и проходить въ полаты, въ которыя мочно". Между прочимъ онъ хотъль скрыть

<sup>1)</sup> Маркевичь, стр. 17—20. 2) Предисловіе къ третьему изданію, стр. IV, VII.

свое имя, и въ Польшѣ назвался Яковомъ Александромъ Селицкимъ. Повидимому, однако, его исканія остались безуспѣшны, и въ концѣ концовъ онъ бѣжалъ изъ Польши въ Силезію.

Въ запискъ, писанной для польскаго короля, употреблено уже не мало польскихъ выраженій; отсюда заключали, что онъ знакомился съ польскимъ языкомъ и подчинялся его вліянію—онъ дъйствительно знакомился съ польскимъ языкомъ (и Баркгузенъ говорилъ потомъ, что онъ зналъ польскій языкъ), но никавого "вліянія" тутъ не было: впослъдствіи Котошихинъ написалъ свою книгу о Московскомъ государствъ чистьйшимъ русскимъ языкомъ своего времени, а въ запискъ, писанной въ Вильнъ, просто приноровлялся къ польскому языку, чтобы быть лучше понятымъ тамошними людьми.

Бътство изъ Польши объясняють тъмъ, что онъ былъ недоволенъ недостаточной опънкой его польскимъ правительствомъ. а вивств могь опасаться, что заключение мира между Россіей н Польшей, котораго можно было тогда ожидать, повлечеть за собой выдачу его московскому правительству. Котошихинъ бъжаль въ концъ 1664 года, а лътомъ 1665 онъ ушель въ Силезію, оттуда въ Пруссію, затемъ въ Любекъ. Повидимому, у него не было никакого опредъленнаго плана, но возврата уже не было и надо было куда-нибудь деваться. Осенью того же года онъ отправился изъ Любека въ шведскія владенія и прибыль въ Нарву нищимъ, оборваннымъ и больнымъ. Онъ все еще недоумъваль, что ему предпринять, но встрътился здъсь съ прежнимъ знакомымъ, ивангородскимъ (нарвскимъ) купцомъ, шведскимъ подданнымъ, Кузьмой Овчинниковымъ; увидъвъ, что тотъ "своимъ мужественнымъ духомъ преклоненъ къ службъ его королевскаго величества", Котошихинъ открылся ему и черезъ него подаль находившемуся въ Нарвъ ингерманландскому генералъ-губернатору Таубе прошеніе, гдв объясняль, что уже много лють назадь, во время посылки къ шведскому королю, желалъ поступить на его службу, указываль свои сношенія съ Эберсомъ, говориль, что онъ освободился изъ польскаго плъна, и, наконецъ, просилъ: "Прошу ваше превосходительство, а также его величество дать мнъ какую-нибудь должность по моимъ силамъ и услать меня подале отъ отечества. Богъ дастъ, я въ годъ выучусь читать и писать по-шведски. Съ тъхъ поръ, какъ я прибыль сюда и оставилъ Москву, никто еще не знаетъ, гдъ н . Объщаясь служить королю, онъ просилъ Таубе, если тотъ не согласится принять его, сохранить эту просьбу въ тайнъ: "прошу и умоляю содержать письмо мое въ тайнъ, дабы мнъ не попасть въ бъду, и я, несмотря на это письмо, могъ бы безопасно вхать въ Москву, а вы къ моей погибели не открыли бы всего и не послали письма моего вслёдъ за мною въ Москву". Онъ объщалъ сообщить важныя въсти о московскихъ дълахъ и въ самомъ письмъ передалъ нъсколько извъстій. Но въ письмъ онъ умолчалъ, что въ Польшъ назвался Селицкимъ, и подписалъ письмо своимъ настоящимъ именемъ.

Таубе приняль въ немъ участіе, велѣль именемъ короля выдать ему платье и немного денегь, написаль о немъ королю; но въ Стокгольмѣ замедлили отвѣтомъ, вѣроятно потому, что въ это время опять шли новые переговоры съ Москвою, гдѣ, между прочимъ, шла рѣчь и о выдачѣ перебѣжчиковъ. Повидимому, Котошихинъ, не имѣя отвѣта, послалъ еще изъ Нарвы прошеніе къ королю съ тѣми автобіографическими свѣдѣніями, которыя привелъ потомъ Баркгузенъ въ жизнеописаніи Котошихина.

Прошеніе имѣло успѣхъ; 24 ноября 1665 данъ былъ слѣдующій указъ въ камеръ-коллегію: "Такъ какъ до свѣдѣнія нашего дошло, что это человѣкъ, хорошо знающій русское государство и служившій въ канцеляріи великаго князя и изъявляющій готовность сдѣлать намъ разныя полезныя сообщенія, то мы всемилостивѣйше жалуемъ этому русскому 200 риксдалеровъ серебр. и повелѣваемъ послать ихъ ему съ Ад. Эберсомъ". Въ томъ же смыслѣ написано было объ этомъ и генералъ-губернатору; Котошихину велѣно было бъхать въ Стокгольмъ. Эти распоряженія были привезены въ Нарву Эберсомъ только 6 января 1666. Эберсъ, ѣхавшій въ Москву, остался въ Нарвѣ недолго, видѣлся съ Котошихинымъ, передалъ ему деньги и, новидимому, окончательно уговорилъ его поступить на шведскую службу.

Тъмъ временемъ, однако, съ бъглецомъ едва не случилась большая бъда. Въ концъ ноября 1665 года былъ въ Нарвъ, проъздомъ въ Стокгольмъ, царскій гонецъ Михаилъ Прокофьевъ, въроятно тотъ подьячій Мишка, имя котораго мы встрътили раньше по поводу отношеній Котошихина къ кн. Долгорукому. Котошихинъ пришелъ къ нему, въроятно, по старому знакомству, но Прокофьевъ не захотълъ его знать и, уъзжая въ Стокгольмъ, успълъ извъстить о немъ новгородскаго воеводу кн. Ромодановскаго, и послъдній не замедлилъ послать къ Таубе стрълецкаго капитана Ръпина и нъсколько солдатъ съ требованіемъ, чтобы онъ, "по кардійскому въчному договору, измънника и писца Гришку прислалъ съ конвоемъ въ Новгородъ" 1). Таубе

<sup>1)</sup> Прокофьевъ выбхаль въ Стокгольмъ 23 ноября, письмо Ромодановскаго написано 11 декабря; изъ этого г. Маркевичъ заключаетъ (стр. 33), что Ромодановскій



ответиль 19 йекабря, что действительно изъ Любека прибыль въ Нарву польячій, выдающій себя за бъжавшаго польскаго пленника и въ бъдственномъ положени, что онъ велълъ выдать ему платье и нъсколько денегъ на дорогу въ Москву; что теперь, по получении письма Ромодановскаго, губернаторъ велёлъ разыскивать Котошихина, но онъ не быль найденъ, а хозяинъ дома, гдь онъ жиль, показаль, что онъ убхаль во Псковь, къ воеводъ Нащовину, съ сыномъ котораго познакомился въ Польшъ; еслибы Котошихинъ снова появился въ Ингерманландіи. Таубе объщаль выдать его, но указываль, что Котошихинь не подходить подъ условія договора о перебіжчикахъ, потому что онъ не бытлець и не плыникъ, а прибыль изъ чужихъ краевъ. Возможно, что Таубе на этотъ разъ не скрывалъ Котошихина, какъ онъ сврывалъ его въ другой разъ, немного времени спустя,потому что и въ Стовгольмъ Таубе также писалъ въ это время, что Котошихинъ не быль найдень: последній, вероятно, действительно укрылся, прослышавъ объ опасности и еще не зная о стокгольмскомъ общении.

Когда дело выяснилось по прівзде Эберса (въ январе 1666). Tavбе тотчасъ донесъ въ Стокгольмъ (10 января), что отправить туда Котошихина, "какъ скоро онъ снова отъищется". Тотъ, разумъется, тотчасъ отъискался, и чтобы сохранить дипломатическія приличія, Таубе (какъ онъ писаль въ Стокгольмъ 20-го января) устроиль следующее: "Такъ какъ реченнаго писца, которому я запретиль показываться, видели и знають другіе пребывающіе здісь русскіе, то г. цейхмейстерь посовітоваль мні вельть открыто схватить его и посадить въ тюрьму, а потомъ выпустить, какъ будто онъ по оплошности стражей бъжаль, чтобы при предстоящихъ совъщаніяхъ не могло произойти никакого неудовольствія за то, что онъ здёсь находился и не быль, какъ того требовали, схваченъ и выданъ. Почему я въ этомъ случав последоваль совету цейхмейстера, и того писаря согласно съ повельніемъ вашего королевскаго величества посылаю съ курьеромъ въ Стокгольмъ, а также написалъ воеводъ, что онъ (Котошихинъ) по оплошности сторожей хитростью освободился, но что я приказаль тщательно искать его и, если онь будеть пой-

усићать сдалать сношенія съ Москвой, такъ какъ дало было важное. Намъ кажется, что въ этомъ предположеніи натъ надобности: во-первыхъ, дало было ясно и, вароятно, само собой входило въ полномочія воеводы; а во-вторыхъ, тогдашнія сношенія не были очень быстри, и вароятно потребовалось бы гораздо больше времени, еслибы извастіе изъ Нарви, полученное въ Новгородь, пришлось посылать въ Москву, ожидать оттуда отвата и снова писать въ Нарву. Письмо Ромодановскаго къ Таубе сохранилось въ шведскомъ переводь.

манъ, выдать; офицеръ же, которому поручено было смотръть за нимъ, будетъ наказанъ".

Курьеръ и Котошихинъ прибыли въ Стовгольмъ 5-го феврала 1666 года.

Проживши здъсь недъли три безъ всякаго дъла и не имъя никакихъ средствъ, Котошихинъ подалъ въ мартъ этого года. двъ челобитныя, королю и совъту, гдъ, благодаря за первую оказанную ему милость (выдача денегь въ Нарвъ), снова просить дать ему дъло и жалованье: "...И та моя служба его королевскому величеству будеть годна такимъ обычаемъ: первое, чтобъ королевское величество пожаловаль, вельль меня учить свыйскаго языку студенту, а я того студента буду учить по-русски, что онъ годенъ будетъ въ переводчики; также, ежели похочеть хто учиться по-русски васъ высок. господъ дъти, и имъ то ученіе будеть надобно для такого способу: лучится которому быть въ Ригь или въ иныхъ городъхъ губернаторомъ, и имъ для пограничества и для посольствъ годенъ будетъ. Еще покорно... прошу, чтобъ и пожалованъ быль, гдъ жить и чъмъ сыту быть, за что за такое жалованье его королевскаго величества за здоровье и васъ высокопочтени. господъ за здоровье же буду Бога хвалить до въку живота своего... А ежели вакое у меня письмо по-русски, или какимъ инымъ языкомъ на Русь, или къ русскимъ людямъ сыщется совътная грамотка, достоинъ смертныя казни безъ всякія пощады". Въ концѣ того же марта состоялся приказъ о выдачь Селипкому (какъ опять назваль себя Котошихинъ), бывшему русскому писцу, поступившему на королевскую службу и принявшему шведское подданство, на его содержаніе 150 серебряныхъ далеровъ.

На первое время Котошихину не было, кажется, дано никакого спеціальнаго дёла; и Котошихинъ занялся составленіемъ записки о Московскомъ государствѣ, которая, повидимому, особенно интересовала шведскаго государственнаго канцлера, графа Делагарди. Весьма вѣроятно, что, благодаря его вліянію, въ ноябрѣ 1666 года Котошихину назначено было 300 далеровъ жалованья, "такъ какъ онъ нуженъ намъ ради своихъ свѣдѣній о русскомъ государствѣ", и онъ зачисленъ былъ на государственную службу въ число чиновниковъ государственнаго архива.

Въ концъ того года Котошихинъ поселился въ предмъстъъ Стокгольма у нъкоего Анастасіуса, русскаго переводчика, служившаго въ томъ же государственномъ архивъ. Онъ прожилъ здъсь восемь мъсяцевъ, въ теченіе которыхъ закончилъ свой трудъ. Хозяева снабжали его всъмъ необходимымъ для его со-

держанія, но, какъ говорять, онъ имъ ничего не платиль. Съ Анастасіусомъ онъ быль сначала въ пріятельскихъ отношеніяхъ, но потомъ они поссорились: по словамъ Баркгузена, Анастасіусъ приревновалъ его къ своей женъ; по показаніямъ Котошихина, даннымъ впоследствіи на суде, ихъ ссора началась съ техъ поръ, какъ въ Стокгольмъ пріёхали русскіе купцы и у переводчика поэтому завелись деньги, онъ предался ньянству, не заботился о домъ, ссорился съ женой, такъ что Котошихинъ мирилъ ихъ и журилъ его. Такъ случилось и 25 августа 1667; но вечеромъ того дня, когда Котошихинъ вернулся домой отъ одного знакомца нетрезвымъ и засталъ Анастасіуса дома пьянымъ, между ними произошла ссора, кончившаяся дракой, и Котошихинъ нанесъ Анастасіусу нъсколько разъ кинжаломъ. Тотчасъ послъ этого Котошихинъ опомнился и сталъ ходить по вомнать; онъ говорилъ послъ, что еслибы его не арестовали, онъ лишилъ бы себя жизни; но кто-то успълъ позвать стражу, и его взяли на гауптвахту. На первое время Анастасіусы не подавали на него жалобы; но недъли черезъ двъ Анастасіусъ умеръ отъ ранъ; вдова подала жалобу, и Котошихинъ былъ преданъ суду. Когда разнеслась въсть объ этомъ происшествін, царскій посоль, находившійся въ Стокгольмъ, предъявиль требованіе о выдачъ Котошихина, но въ выдачв было отвазано, такъ какъ Котошихинъ прибылъ не прямо изъ Россіи, притомъ совершилъ преступленіе въ Швеціи, и здъсь же долженъ понести наказаніе. Дъло развъ Швеціи, и здъсь же долженъ понести наказаніе. Дъло разсматривалось въ ратушъ; по поводу требованій русскаго посла оно разбиралось и въ совъть, и при этомъ одинъ изъ членовъ совъта, Браге, высказалъ сожальніе, что убійца такъ тяжко провинился, тымъ болье, что, по слукамъ, онъ трудится надъ весьма полезнымъ сочиненіемъ. Совътъ призналъ, что дъло Котошихина должно быть разсмотръно и рышено гофгерихтомъ, и послъдній приговорилъ Котошихина къ смертной казни; русскому послу совъть предоставилъ поручить кому-либо удостовъриться, что преступникъ былъ дъйствительно преданъ казни. Исполненіе казни было отсрочено тымъ, что Котошихинъ пожелаль принять лютеранское исповъданіе. Баркгузенъ разсказываетъ: "за нъсколько времени до назначеннаго дня казни, онъ съ величайшимъ благочестіемъ приняль св. тайны отъ шведскаго священника... Прусскій уроженецъ, магистръ Іоаннъ Гербиніусъ, бывника... Прусскій уроженець, магистръ Іоаннъ Гербиніусь, быв-шій въ то время ректоромъ школы нёмецкаго прихода въ Сток-гольм'в и совершенно знавшій польскій языкъ, пос'ящая часто Селицкаго въ его заключении, утъщалъ его въ несчастии словомъ

божінмъ, и по совершеніи надънимъ казни, отозвался объ немъ въ следующихъ словахъ: "Obiit quam piissime!" 1).

Во время обсужденія діла въ совіт зашла річь и о томъ, габ произойдеть анатомированіе послі казни: Браге быль рішительно противъ анатомированія, изъ опасенія возбудить неудовольствіе русской націи; оно темъ не мене было произведено. Баркгузенъ разсказываеть: "Тотчасъ послъ казни, тъло его было отвезено въ Упсалу, гдъ оно было анатомировано профессоромъ, высокочченымъ магистромъ Олофомъ Рудбекомъ; кости Селицкаго хранятся тамъ и до сихъ поръ, какъ монументь, нанизанныя на мъдныя и стальныя проволови. - Тавъ кончилъ жизнь свою Селицкій, мужъ русскаго происхожденія, ума несравненнаго" 2).

Такова была печальная біографія московскаго подьячаго, закончившаго свою жизнь на шведскомъ эшафотв. При всей ея исключительности, она объясняеть происхождение книги, которая безъ этихъ условій, быть можетъ, и не могла бы быть написана. Нельзя принять объясненія, какое дають нікоторые историки мотивамъ, вызвавшимъ это сочиненіе, --- но справедливо, кажется, одно, что оно могло быть написано только внъ обычныхъ условій московской жизни. Какъ бы мы ни судили о степени враждебности Котошихина къ русской жизни (мы остановимся на этомъ далъе), самая мысль о цъльной картинъ Московскаго государства и русскаго быта возникла и, более или менъе, исполнена въ этомъ трудъ единственный разъ въ теченіе всего древняго періода русской литературы. Не было писателя, воторый поставиль бы себъ подобную задачу: какъ будто не было пониманія ея важности и ея интереса.

Новъйшій біографъ полагаетъ, что внига составлена именно по порученю шведскаго правительства, желавшаго найти въ ней полезныя для себя свёдёнія, и настойчиво отвергаеть показаніе Баркгузена, что составление записки о Московскомъ государствъ было предпринято Котошихинымъ по собственной иниціативъ и задумано еще до прівзда въ Швецію 3). Но это показаніе представляется, напротивъ, весьма правдоподобнымъ. Баркгузенъ говорить такъ: "Первая мысль и желаніе описать нравы, обычак,



<sup>1)</sup> Т.-е.: умеръ самымъ благочестивымъ образомъ. Этотъ Гербиніусъ жилъ потомъ въ польскихъ владеніяхъ и известень сочиненіемъ о кіевскихъ пещерахъ. См. у Маркевича, стр. 48.

у маркевича, стр. 43.

2) Эти слова въ шведской біографін написаны по-латыни: "Sic et talem finem habuit vita Selitzki, Viri quondam Roxolani, Ingenio incomparabili".

3) Маркевичъ, стр. 39 и даже.

законы, управленіе и вообще настоящее состояніе своего отечества родилось у него еще тогда, какъ онъ, во время бѣгства своего изъ Россіи, посѣщая разныя области и города, имѣлъ случай замѣчать въ нихъ отличное отъ ¡Московіи устройство политическое, преимущественно же въ той странѣ, въ которой онъ остался на постоянное жительство. Важнѣйшею же побудительною причиною къ продолженію уже начатаго имъ труда служило одобреніе государственнаго канцлера, высокороднаго графа Магнуса-Гавріила Делагарди, который, узнавъ острый умъ Селицваго и его особенную опытность въ политивѣ (онъ отличался умомъ передъ своими сверстниками и единоземцами), далъ ему средства и возможность окончить начатый трудъ... При составленіи этого сочиненія онъ отчасти пользовался русскимъ Уложеніемъ".

Дъйствительно, если шведское правительство считало нужнымъ требовать отъ Котошихина подобной работы, почему на него обратили вниманіе уже только въ концѣ 1666 года, когда началось, повидимому, повровительство гр. Делагарди и Котошихинъ былъ зачисленъ на службу? Такимъ образомъ прошелъ кавъ будто почти пълый годъ безъ его услугъ. Внимание гр. Делагарди имъло, повидимому, чисто личный характеръ, вслъдствіе того, что онъ узналъ самого Котошихина и опънилъ его умъ: всего въроятнъе, что онъ именно поощрялъ его въ продолженію начатаго труда (какъ говорить Баркгузенъ), а не самъ заказываль ему этоть трудь. Мы приводили отзывь другого государственнаго человъка, члена совъта, гр. Браге, который во время суда высказываль сожальніе о преступникь, такъ какъ "по слухамъ" онъ трудился надъ весьма полезнымъ сочинениемъ: едва ли нужно было бы ссылаться на слухи, еслибы работа Котошихина была оффиціально заказанная, т.-е. правительству изв'єстная. Далье, еслибы работа была заказана, всего скоръе Котошихину была бы дана какая-нибудь программа, поставлены опредёленные вопросы и особенно такіе, которые имели бы практическую важность для настоящей минуты (напримъръ, о политическихъ замыслахъ московскаго правительства, о военныхъ силахъ Московскаго государства, о составъ и характеръ наиболъе вліятельныхъ людей и т. п.). На дёлё этого вовсе нёть. Трудъ Котошихина есть систематическое описаніе Московскаго государства; планъ его опредъляется самымъ существомъ дъла, безъ всяваго примъненія къ какимъ-нибудь спеціальнымъ требованіямъ, — безъ всякой заботы о томъ, нужны или не нужны эти свёдёнія для шведскаго правительства. Свое сочинение Котошихинъ распредъ-

ляль, какь это подобало московскому человъку и подьячему посольскаго приказа: въ первой главъ онъ говоритъ "о царъхъ, о царицахъ, о царевичахъ, о царевнахъ", во второй — "о царскихъ чиновныхъ и всякихъ служилыхъ людехъ", въ третьихъ— "о титлахъ, какъ царь въ которому потентату пишетца" и т. д., по іерархіи людей и віздомствь, и кончая въ тринадцатой главі бытовыми сведеніями: "о житіи бояръ, и ближнихъ, и иныхъ чиновъ людей". Самъ біографъ не могъ не замътить, что Котошихинъ иногда какъ будто вовсе не заботится объ интересахъ шведскихъ читателей. Біографъ упрекаеть его за краткость XII-й главы, "между темъ въ ней говорится о торговать, т.-е. предметь не только очень обширномъ, но и для шведовъ небезъинтересномъ", и объясняеть краткость темъ, что Котошихинъ, въроятно, мало зналъ этотъ вопросъ. Наоборотъ, очень общирна VII глава, посвященная центральному управленію Московскаго государства; но "большинство сообщенныхъ въ этой главъ свъдъній въ сущности имъло для шведскихъ читателей слабый интересъ". Далве, по мнвнію біографа, "следовало бы Котошихину расширить очень важную для шведовъ главу IX о московскихъ войскахъ, но онъ, въроятно, и самъ не былъ очень компетентенъ въ этомъ отношени" 1). Однимъ словомъ, на дълъ Котошихинъ совсъмъ забывалъ о предполагаемыхъ біографомъ интересахъ шведскихъ читателей, говорилъ вратко о томъ, что было бы для нихъ важно и, напротивъ, распространялся о томъ, что казалось ему самому интереснымъ. Говоря о целомъ плане сочиненія, нашь біографь опять встрівчаеть недостатки (!), которые могли бы быть осуждены съ шведской точки зрвнія.

Единственное обстоятельство, указывающее на "шведскаго читателя", состоить въ слъдующемъ. Въ нъсколькихъ мъстахъ (а именно пять разъ, какъ сосчиталъ г. Маркевичъ) изложеніе Котошихина отъ своего лица измъняется въ "вопросъ" и "отвъть"; напримъръ, почему московскій царь въ грамотахъ, посылаемыхъ въ христіанскія государства, употребляетъ титулы, которыхъ не бываетъ въ грамотахъ въ государства магометанскія; почему московскіе послы пишутъ въ статейныхъ спискахъ не то, что было въ дъйствительности; почему царица не приняла польскихъ пословъ; что такое помъстья, вотчины и земли; почему царь Алексъй Михайловичъ пишется самодержщемъ? По своему содержанію большинство этихъ вопросовъ стоятъ всѣ на своемъ мъстъ, то-есть отвъчаютъ ходу пълаго изложенія, и развъ только



<sup>1)</sup> Маркевичь, стр. 83; ср. стр. 61-62.

одинъ имъетъ случайный характеръ и сдъланъ какъ бы постороннимъ лицомъ. Но это могъ быть простой литературный пріемъ и могъ для автора служить только для болбе вразумительнаго объясненія дъла. Подобнымъ образомъ Котошихинъ раза два обращается прямо въ своему читателю, когда предполагаетъ возможность его недоумбнія: "Благоразумный читателю, не удивляйся сему", — и даетъ свое объяснение. Біографъ не сомиввается, что эти вопросы и отвёты показывають, что Котошихинъ писалъ для иностранцевъ, которымъ нужно было объяснять, что такое самодержень, что такое вотчина и т. п.; что поэтому же онъ сообщаеть: вавъ далевъ отъ Москвы Троицкій монастырь, гдв коронять цариць, что московское жельзо не такое мягкое, какъ сибиское, какъ московскія деньги отвъчають свъйскимъ и т. п. <sup>1</sup>). Что Котошихинъ могъ предполагать шведскихъ читателей при переводъ своей книги, это было естественно, вогда подлъ онъ уже имълъ читателя въ Баркгузенъ и его трудомъ былъ заинтересованъ гр. Делагарди; но во всякомъ случаъ онъ могь имъть въ виду читателя и русскаго и не-русскаго, а шведскія сравненія приведены его последнимъ местопребываніемъ.

Книга Котошихина, автора которой знали какъ очень свъдущаго человъка, получившаго потомъ печальную извъстность своей трагической судьбой, весьма естественно возбудила интересъ, который выразился переводомъ ея на шведскій языкъ. Московія была еще малоизв'єстная страна; къ концу XVII в'єка о ней существовала уже пълая литература описаній и посольскихъ путешествій, участниками которой бывали и шведскіе писатели; многія изъ этихъ иностранныхъ сочиненій о Россіи пользовались великой славой, накъ Герберштейнъ, Майербергъ, Олеарій, у шведовъ Петрей и др., и эти сочиненія имъли уже тогда по нъскольку изданій; наконецъ Швеція издавна, и въ послъднее время особенно, находилась въ постоянныхъ дипломатическихъ сношеніяхъ и военныхъ столкновеніяхъ съ Московскимъ государствомъ. Понятно, что темъ больше должно было возбудить интересъ сочинение русскаго человъка, занесеннаго судьбой въ Швецію: это быль примітрь, еще небывалый въ этой литературь, когда притомъ писатель имълъ репутацію человъка "остраго ума". Но этотъ интересъ былъ вовсе не оффиціально-служебный, а обще-литературный. Шведскій переводь книги Котошихина рас-



¹) Стр. 87.

пространился въ рукописяхъ и донынв имвется во многихъ шведскихъ библіотекахъ 1).

Біографъ и опять находить, что Котошихинъ не выполниль шведской программы. "Но въ сущности, при всей обстоятельности своего труда, что важнаго о Россіи для шведовъ Котошихинъ сообщилъ въ немъ? Принесло ли его сочиненіе шведскимъ государственнымъ людямъ вакую-либо серьезную практическую пользу, въ этомъ позволительно усомниться" и т. д.

Нъть основания сомнъваться въ отзывахъ объ особенной даровитости русскаго эмигранта, и если такъ, не было ничего удивительнаго въ томъ, что онъ самъ могъ задумать подобный трудъ. Напротивъ, это имъло бы достаточныя психологическія объясненія. Онъ изміниль государству, и еслибы даже онъ совершенно оторвался отъ всякихъ воспоминаній, которыя могли привязывать его къ родинъ, онъ могъ имъть простое желаніе собрать свои сведенія для любознательнаго читателя, кто бы онъ ни быль-московскій челов'ять или челов'ять изъ западной Руси, среди которой онъ прожиль несколько месяцевь после своего бъгства, или какой бы ни было иностранецъ, которому книга была бы доступна въ переводъ. Къ этому могло присоединяться и несознаваемое побуждение оправдать свое бъгство изъ отечества, въ которомъ онъ испыталъ много несправедливостей и въ порядкахъ котораго многому не сочувствовалъ. Могло быть и другое несознаваемое побуждение: несмотря на измёну, эта родина была все-таки ему близка; разсказъ переносиль его въ эту родину, и указаніе недостатковъ московскихъ людей могло быть и желаніемъ, чтобы эти люди не отстали отъ націй болье просвъщенныхъ. Въ своемъ, обыкновенно сухомъ, дъловомъ разсвазв Котошихинъ нервдко по старой привычкв входить въ роль московскаго законника; сказавъ, напримъръ, о наказаніи, постигающемъ побочнаго сына, если тотъ обманомъ получитъ наследство, онъ выражается такъ, что его, "бивъ кнутомъ, сошлють въ ссылку въ Сибирь, для того: не вылыгай и не стався честнымъ человъкомъ" <sup>2</sup>). Разсказывая о томъ, что въ случаъ иска, истца и ответчика обязывають не выбужать изъ Москвы

<sup>2</sup>) Третье изданіе, стр. 108.



<sup>1)</sup> Въ предисловіи къ первому русскому изданію было уже замѣчено по сообщенію С. В. Соловьева: "Кромѣ Стокгольмскаго Государственнаго архива экземпляри сей рукописи (пведскаго перевода Баркгаузена) находятся въ библіотекахъ: Скуклостерской Графа Браге, Лёберёдской Графа Делагарди, Стрёской Розамба, Тидёской Барона Риддерстольне, и проч." Прибавимъ еще, что сочиненіе Котомихина было такъ извѣстно въ Швеціи, что Николай Бергіусъ, авгоръ книги: De statu ecclesiae et religionis moscoviticae (Holmiae, 1704), упоминалъ Селицкаго (Котомихина) въ числѣ писателей о Россіи (2-е изд., стр. IV; Маркевичъ, стр. 62).

2) Третье изданіе. стр. 108.

до ръшенія дъла, онъ говорить: "а будеть сьъдеть отвътчивь, и за отвътчика исцовъ искъ и пошлины доправять на порутчикахъ его, хотя бъ истецъ или отвътчикъ правъ былъ, однако. не дождався указу и не бивъ челомъ царю съ Москвы не съезжай" и т. п. <sup>1</sup>). Въ краткихъ историческихъ извъстіяхъ, помъщенныхъ въ началъ вниги, онъ говорить въ обычномъ тонъ негодованія о Лжедимитріи, который есть "воръ и лживый царь", и о других в самозванцах в, таких в же "ворах в, воторые "пролыгався называлися царевичемъ Димитріемъ; и такимъ людемъ по замысламъ ихъ и конецъ имъ былъ таковъ же" 2). Наконецъ весь тонъ его разсказа -- серьезный, дёловой, привычный тонъ его прежней службы.

Біографія Котошихина даеть только внішнюю исторію его службы и последнихъ приключеній и не даеть почти ничего, что бы выяснило его личный характеръ, степень его образованія, складъ понятій. Новъйшій изследователь делаеть темь не мене попытку опредълить черты его личности. Приводимъ нъсколько замъчаній, которыя кажутся намъ болье или менье върными.

"Умеръ онъ сравнительно молодымъ, едва ли имъя 40 лътъ. Въ умственномъ отношении Котошихинъ былъ человъкъ выдающися. Баркгузенъ говорить о немъ, что онъ былъ ума несравненнаго... Конечно, этотъ умъ и вообще блестящія способности даны были Котошихину отъ природы; но многому научила его и жизнь. Уже въ Москве онъ быль не только грамотнымъ и хорошо пишущимъ чиновникомъ, но дельнымъ, опытнымъ, достаточно ловкимъ для порученія ему немаловажныхъ государственныхъ дёлъ... При этомъ онъ быль человёкъ обходительный... вакъ это видно изъ его переговоровъ съ шведскими послами, на воторых онъ произведилъ самое пріятное впечатлініе. Затімъ не можемъ не указать на громадную наблюдательность Котошихина и знаніе имъ жизни: свое огромное и разностороннее сочиненіе о Россіи, столь документальнаго характера, написаль онъ далеко отъ родины, почти безъ пособій, по прежнимъ наблюденіямъ и воспоминаніямъ; отсюда видна также и его огромная память. Далье, нельвя не указать на его умъніе не потеряться въ кучь фактовъ, а наоборотъ, ихъ сгруппировать, довольно искусно обработать матеріаль, находящійся въ его распоряженін; я вижу, впрочемъ, въ этомъ не столько свойство работы самого Котошихина, сколько манеру всей школы московскихъ дъльцовъ, образовавшуюся подъвліяніемъ служебныхъ, финансовыхъ и даже



Тамъ же, стр. 134.
 Тамъ же, стр. 4.

политическихъ требованій; но во всякомъ случав Котошихинъ былъ однимъ изъ удачнъйшихъ представителей такихъ оффиціальныхъ писателей". Наблюденіе чужеземной жизни "дало ему возможность цъльнъе взглянуть на московскую жизнь, лучше оцънить ен важнъйшія стороны и не потеряться въ мелочахъ, изображая ее въ своемъ трудъ".

"Котошихинъ былъ вполнъ русскій человькъ не только во время службы въ Москвъ, но и за границей; европеизмъ (?) проявился у него впослъдствіи и то въ немногихъ, хотя и важныхъ чертахъ; онъ обусловилъ отрицательное отношеніе Котошихина въ его трудъ къ московской жизни, но изъ этого самаго труда видно, а изъ біографіи и того болье, что онъ все же остался русскимъ человъкомъ, даже въ Швеціи, гдъ ему, по свидътельству Баркгузена, жизнь особенно нравилась".

"Менъе всего удовлетворителенъ нравственный образъ Котошихина; хотя и здёсь мы склонны вилёть болёе типическія черты мосвовскаго практика, чемъ личныя Котошихина". Біографъ приписываеть ему "алчность въ деньгамъ, доходившую до забвенія долга", сварливость, пьянство, какъ общія черты времени, только доведенныя до крайности, — и заключаеть, что это быль въ сущности человъкъ характера слабаго, неустановившагося. Но біографъ видить въ его характеръ и хорошія черты: таково было его поведение съ кн. Долгорукимъ; его поведение послъ убійства повазываеть не закорентлаго преступника, а человівка правдиваго, сознательно готоваго заплатить жизнью за совершонное преступленіе". Наконецъ, "правдивостью дышеть и его повъствование о Россіи; относится онъ къ ней отрицательно, охотно отмвчаетъ недостатки ен государственнаго и общественнаго строя, но дълаеть это спокойно, безъ озлобленія, просто, какъ человъвъ уже знающій лучшее, и никогда не спускается до клеветы; Котошихинъ легко можетъ ошибиться, но не солгать".

Главный интересъ сосредочивается, однако, на самомъ сочинении, которое осталось результатомъ этой странной и печальной біографіи. Оно требовало разбора, какъ важный историческій источникъ, дающій иногда единственныя указанія о нѣкоторыхъ фактахъ русской жизни XVII вѣка,—и г. Маркевичъ предпринялъ изслѣдованіе труда Котошихина съ цѣлью опредѣлить степень достовѣрности его показаній. Хотя уже болѣе полвѣка историки пользуются трудомъ Котошихина, значеніе его оставалось неяснымъ: вслѣдствіе его біографіи, къ нему относились даже съ извѣстнымъ пренебреженіемъ. Новѣйшій критикъ справедливо поставилъ различіе между біографіей писателя и его про-

изведеніемъ, которое должно быть оцѣняемо по его собственному содержанію. Общій выводъ изслѣдователя благопріятный. Книга Котошихина—систематическій трудъ, исполненный весьма обстоятельно; онъ свидѣтельствуетъ о точномъ знаніи русской жизни, которое обнаруживается тѣмъ болѣе замѣчательно, что при составленіи книги писатель былъ совершенно лишенъ всякихъ пособій и ограниченъ былъ только матеріаломъ своей памяти. Котошихинъ ссылается только на двѣ книги—на "кронику" шведскаго историка Петрея и на Уложеніе; но эти указанія служатъ только для того, чтобы читатель искалъ тамъ дальнѣйшихъ подробностей, а собственное изложеніе Котошихина отъ нихъ не зависитъ. Упоминанія о "кроникахъ" опять не были какія-нибудь опредѣленныя цитаты, а только ссылки на то, что въ прежнее время случалось читать.

Сличая извъстія Котошихина съ показаніями другихъ источниковъ, критикъ пересматриваетъ его ссылки на Уложеніе, его разсказъ о народномъ бунтъ по поводу мъдныхъ денегъ, его повазанія о містничестві, о производстві вы чины, связанномы сы мъстничествомъ, о чинъ и чести московскихъ пословъ, посланниковъ и гонцовъ, отправляемыхъ въ иностранныя государства, и провърка Котошихина по Уложенію, по дъламъ о мъстничествъ, по дворцовымъ разрядамъ убъждаетъ въ самостоятельности и доброкачественности его показаній о русскомъ управленіи половины XVII въка. Разнообразіе его свъдъній указывается самою сложностію плана сочиненія. Понятно, что особенно близко были знакомы Котошихину тъ дъла, которыя имъли отношение въ прежнему мъсту его службы, посольскому приказу, но, какъ опытный дълецъ, онъ могъ знать и разныя другія дъла, царсвія и патріаршія грамоты, приговоры боярской думы и т. п., и критикъ замъчаеть, что его память все это сохранила прекрасно; по крайней мъръ приводимыя имъ выдержки изъ актовъ сходны съ нынъ опубликованными; поэтому всъ подобныя показанія Котошихина могутъ считаться заслуживающими довърія.

Свое сочиненіе Котошихинъ расположилъ по обдуманному плану. А именно, первую главу онъ посвятилъ, какъ подобало, царской семьв; вторую главу — служилому сословію; три главы (3—5) посвящены дипломатическимъ двламъ: дипломатическимъ актамъ, посольствамъ изъ Москвы въ иностранныя государства, посольствамъ иностранныхъ государствъ въ Москву; три главы (6—8) отведены управленію: дворцовому, центральному и областному; три главы (9—11) отведены сословіямъ, кромѣ служилаго: военному, торговому и крестьянскому; дввнадцатая глава гово-

рить о торговав, и тринадцатая о частномъ быть московскихь людей. Критикъ находить, что планъ не вполнъ выдерживается въ подробностяхъ. Напримъръ, его свъдънія не всегда занесены на то мъсто, гдъ имъ слъдовало быть: Котошихинъ въ свое время забывалъ сказать о чемъ-нибудь интересномъ, а потомъ припомнилъ, или извъстное явленіе было ему болье знакомо въ связи съ другимъ, къ которому онъ его и прибавилъ; иногда онъ сливаетъ въ одно мъсто извъстія, которыя лучше было бы раздълить; иногда онъ долженъ былъ повторяться и обыкновенно замъняетъ повтореніе ссылками: "зри ниже", или "зри глава такая-то, статья такая-то", и т. д. Но прежде всего подобные недостатки объясняются тъмъ, что книга Котошихина является передъ нами въ незаконченномъ видъ: изъ приписокъ и ссылокъ видно, что это—черновая, которая такъ и осталась неисправленной окончательно.

Критическое излишество обнаруживается и тамъ, гдъ г. Маркевичь разбираеть Котошихина, какъ "историка", —которымъ тотъ и не могъ быть. Котошихинъ начинаетъ внигу извъстіями объ Иванъ Грозномъ, котораго называетъ Гордымъ, и кромъ того дълаетъ иногда историческія замътки, но во всякомъ случаъ не въ нихъ заключается ценность сочиненія; никакихъ письменныхъ пособій у Котошихина не было, справиться было негдъ, и твить не менве критикъ считаетъ возможнымъ ставить спеціальный вопрось о значеніи Котошихина "какъ историка" и рѣшаетъ, что историкъ онъ—плохой, и доказываетъ свой отзывъ указаніемъ различныхъ "вздорныхъ" извѣстій и "домысловъ" Котошихина. Проще было бы вспомнить упомянутое отсутствіе у Котошихина всякихъ справочныхъ сведеній, а затемъ предположить, что въ некоторыхъ случаяхъ Котошихинъ, сообщая невърныя извъстія, только новторяль какое-либо ходячее мивніе. Напримъръ, критикъ изобличаетъ "вздорность" показанія Котошихина, будто бы митрополить Алевсей быль въ плену въ Крымсвой ордъ и съ тъхъ поръ завъщаль московскимъ государямъ не ходить войною на Крымъ и поддерживать миръ дарами, -- но митрополить въ плену не быль, а быль въ Золотой орде и пользовался тамъ уваженіемъ, и заклятій не влаль, но "по возвращенін изъ орды митрополить Алексей настоятельно склонялъ нашихъ внязей въ миролюбивымъ отношеніямъ въ могущественнымъ еще въ то время ханамъ". Очевидно, извъстіе Ботошихина не было совершенно "вздорно"; ошибка была въ подробностяхъ, и самъ критикъ думаетъ, что она могла происходить "изъ какого-либо апокрифическаго житія митрополита Алексыя, осно-

ваннаго на преданіи о его миролюбивыхъ отношеніяхъ въ татарамъ и имъвшаго именно цълью объяснить причины нашихъ неудачь въ борьбъ съ врымцами". Скоръе всего здъсь именю повторялось преданіе о политических отношеніях съ тагарами: Золотой орды давно не было, но Крымъ былъ еще опаснымъ врагомъ, и на него перенесено было преданіе о митр. Алексѣъ. Далье, Котошихинъ дълаль ошибку, когда связываль возникновеніе московскаго царскаго титула съ покореніемъ разныхъ царствъ во времена Грознаго, — но опять самъ критикъ говорить, что "мнвніе о зависимости царскаго титула въ Москвв оть покоренія различныхъ царствъ вообще существовало въ Московскомъ государствв " 1), — и т. п.

Общій выводъ критика таковъ: "Историкъ онъ-плохой, отечественную исторію зналь слабо и не по сочиненіямъ въ родъ лътописей, а болъе по толвамъ и разсказамъ, къ которымъ, какъ чуткій челов'вкъ, охотно прислушивался; поэтому онъ можеть разсказать явный вздоръ, но можеть сообщить и правду, если она дошла до него путемъ пересказа. Если же Котошихинъ говорить о событіяхь, которыя онь могь помнить, или о которыхъ могъ лично слышать отъ ихъ современниковъ, тогда върить ему можно, и показанія его им'єють цівну 2). Очевидно само собою, что Котошихинъ, во второй половинъ XVII въка, на чужбинъ, лишенный всякихъ матеріаловъ, ограничиваясь одною памятью, не могъ быть историкомъ митрополита Алексвя, Ивана Грознаго и пр. до того времени, котораго онъ самъ былъ современникомъ и очевидцемъ. Поэтому его показанія о старыхъ временахъ можно разсматривать лишь какъ литературный факть ходячаго историческаго преданія.

Книга Котошихина произвела при своемъ появленіи большое впечатленіе не только потому, что представила новый и богатый источникъ историческихъ свъдъній, но и потому, что своимъ вритическимъ отношеніемъ въ старому московскому быту давала оригинальный матеріаль для объясненія давно возникшаго вопроса о древней и новой Россіи. Значеніе вниги въ первомъ отношеніи было оцінено уже въ предисловіи перваго изданія, гдъ Бередниковъ писалъ: "Можно сказать утвердительно, что кром'в иностранныхъ сказаній о Россіи, по большей части наполненныхъ ошибками, или недоразумъніями, въ нашей литера-

¹) CTP. 90—93. ²) CTP. 102—103.

турѣ, до XVII вѣка преимущественно состоявшей изъ духовныхъ твореній, літописей и грамоть, не было сочиненія, которое въ такой степени соединяло бы въ себъ достоинство истины съ живостію повъствованія". Но съ другой стороны, уже здъсь обнаруживается то враждебное отношеніе къ Котошихину, которое внушено было недовъріемъ къ личности и распространено на книгу: Бередниковъ говорилъ уже, что Котошихинъ, "заразившись чужеземными предразсудками, началь обнаруживать нерасположение въ своимъ соотечественнивамъ, замътное и въ его сочиненіи"; что онъ "несправедливо отзывается о нравственности русскихъ", причемъ "явно увлекается озлобленіемъ противъ своего отечества, и повторяеть непріязненные толки о Россіи иностранныхъ писателей". Это отношение къ самой книгъ сохранилось надолго. Сочиненіе Котошихина уже вскор' пріобр' публицистическое значение въ споръ между западниками и славянофилами, когда ръчь касалась древней Россіи. "Первые, — говоритъ г. Маркевичъ, -- подобно Бълинскому, брали у Котошихина матеріаль для очерненія древней Руси, а бъгство автора за границу объясняли невозможностью для него, какъ для болъе развитого человъка, дышать въ тогдашней московской атмосферъ; славянофилы же, сознавая, что рисуемыя Котошихинымъ картины служатъ далево не въ пользу проводимаго ими тогда идеализированія московской Руси, отказывались въ общемъ ему върить (хотя иногда и пользовались отдёльными его показаніями) и парализовали данныя Котошихина недовъріемъ въ его личности, которая потому такъ позорно и закончила свою дъятельность, что отличалась стремленіемъ къ западничеству. Конечно, такому врагу родины и върить нельзя"... и т. д. "Подобные споры о значеніи показаній Котошихина бывали и позже (и до нынъшняго времени) и прошли совершенно безплодно для науки": они могли быть ръшены только критическимъ изследованиемъ памятника.

Эти споры не были, однако, такъ безплодны. Во-первыхъ, странно говорить, что сочинениемъ Котошихина приверженцы реформы Петра пользовались для "очернения" древней Руси; для нихъ, какъ и для ихъ противниковъ, славянофиловъ, вопросъ шелъ не о томъ, чтобы ребячески очернять или приврашиватъ древнюю Русь, а о томъ, чтобы опредълить въ ней тъ стихии національной жизни, которыя могли быть основаніемъ для дальнъйшаго историческаго развитія или служили ему помъхой. Вопросъ былъ немаловажный, и наша исторіографія до сихъ поръ его ещене поръшила. Во-вторыхъ, успъхъ былъ уже въ томъ,

что съ изученіемъ Котошихина, хотя бы и отрывочнымъ, историческій горизонтъ расширялся; то новое, что доставлялъ Котошихинъ, вошло въ историческій матеріалъ, его показанія не однажды были провърены другими источниками, и древняя русская жизнь выяснялась все опредъленнъе.

Въ одънкъ Котошихина, какъ писателя, разноръчие не кончилось и до сихъ поръ, такъ какъ наши историки донынъ дъдятся на два лагеря въ вопросъ о культурныхъ особенностяхъ древней русской жизни. Бередниковъ прямо приписываетъ ему "озлобленіе противъ своего отечества", и этимъ должно было подрываться дов'вріе въ сообщеніямъ Котошихина, носившимъ вритическій характеръ. Погодинъ, воюя противъ западниковъ, причисляль къ нимъ и Котошихина, и въ забавномъ раздражении осудиль ихъ всёхъ извёстнымъ въ свое время восклицаніемъ: "избави насъ Богъ отъ Котошихинскаго прогресса", какъ будто западническій прогрессь должень быль сопровождаться изміной, перемъной въры и казнью за смертоубійство. Другой историкъ находиль, что, привлеченный новымь для него зредищемь западной цивилизаціи, Котошихинъ, какъ большинство русскихъ европейцевъ даже позднъйшаго времени, вдался въ отрицательное направленіе", и что въ замъткахъ его о нравахъ московскихъ людей "нельзя не видъть значительной односторонности: онъ береть только смъщныя и грязныя стороны 1).

Новъйшій біографъ опредъляеть взгляды Котошихина какъ "европеизмъ" и полагаеть, что именно онъ "обусловиль отрицательное отношеніе Котошихина въ его трудъ къ московской жизни"; но въ то же самое время утверждаеть, что Котошихинъ "все же остался русскимъ человъкомъ, даже въ Швеціи, гдъ ему жизнь особенно правилась", и что особенно по нъкоторымъ своимъ взглядамъ это былъ "вполнъ московскій служилый человъкъ XVII въка". Біографъ оставилъ неразъясненнымъ свое противоръчіе.

Должно прежде всего (какъ это и дълалъ г. Маркевичъ) раздълить личную біографію писателя и его сочиненіе. Въ личной жизни писатель былъ несчастный человъкъ, къ исторіи котораго можно отнестись "безъ гнъва и злобы", какъ къ дълу давно минувшихъ дней <sup>2</sup>); но остается книга св фактическимъ содержаніемъ, которую мы и должны судить по этому содержанію. Представимъ себъ, что сочиненіе Котошихина дошло до насъ безъ имени автора и безъ его біографіи. Историкъ, встръчая въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Б.-Рюминъ, Р. исторія, т. І, стр. 55. <sup>2</sup>) Маркевичъ, стр. 56.

<sup>----</sup>

книгъ извъстное критическое отношение къ московской жизни XVII въка, не имълъ бы возможности удобно свалить это критическое отношение на "европеизмъ", на озлобление бъглеца противъ своего отечества и т. д.; онъ долженъ быль бы безъ предвзятой мысли определять, насколько верны или неверны показанія писателя. Историкъ пришелъ бы къ заключенію, что этоть писатель имълъ нъкоторое понятіе о западно-европейскихъ обычаяхъ, и предположиль бы, что это быль служилый человъвь, привосновенный къ посольскимъ деламъ и, вероятно, самъ бывавшій гденибудь въ посольствахъ за границей; историвъ предположилъ бы, что знавомство съ европейскими нравами могло побудить смотрёть на европейскіе обычан безь той фанатической нетерпимости, вакая отличала массу московскихъ людей, но и съ признаніемъ въ иныхъ случаяхъ превосходства этихъ обычаевъ передъ русскими-и, наконецъ, преположилъ бы безъ особаго труда, что такая внига могла быть написана въ самой Москвъ, такъ какъ авторъ былъ "вполнъ московскій служилый человъкъ XVII въка". Историкъ нашелъ бы къ этому не мало паралледей среди русскихъ людей второй половины XVII въка: среди высшаго боярства и въ посольскомъ приказъ (спеціально имъвшемъ дъла съ иноземцами) было тогда не мало людей, признававшихъ пользу европейской образованности (таковъ былъ бояринъ Матевевъ, известный дипломать Ординъ-Нащовинъ и пр.). Имя писателя, обстоятельства составленія его труда остались бы загадкой, но почти выиграла бы сущность дела: историвъ обязанъ быль бы изследовать самые факты, объяснить взгляды, т.-е. опредълить самое содержаніе вниги. Теперь случилось иначе: на лицо-біографія; писатель - бъглецъ и измънникъ, и даже серьезные историки считали возможнымъ думать, что вопросъ этимъ ръшенъ, хотя въ то же время должны были признавать, что въ нашей старой литературъ "не было сочиненія, которое въ такой степени соединяло бы въ себъ достоинство истины съ живостію пов'єствованія". Самое признаніе этого значенія вниги обязывало бы въ более внимательному изследованію именно техъ сторонъ сочиненія, въ которыхъ высказывалось критическое отношеніе писателя къ московской жизни и которыя навлекли на Котошихина столько осужденій со стороны консервативных в историковъ. Но большинство ихъ, и г. Маркевичъ въ томъ числъ, довольствовались ссылкой на біографію.

Чтобы рѣшить, навонець, этотъ вопрось, нужно было бы просто пересмотрѣть всѣ тѣ мѣста въ сочиненіи, которыя заключають не одинъ сухой факть, а также отражають взглядъ писателя.

Разсматривая эти мъста вниги, легво видъть, что въ замъчаніяхъ Котошихина сказывается такое же давнее, привычное наблюденіе, изъ какихъ состоить все сочиненіе; онъ идуть въ томъ же ровномъ изложеніи, вовсе не имъя вида какого-нибудь вновь явившагося впечатленія. Было бы странно предположить, что эти мысли могли зародиться у него лишь въ последніе тричетыре года жизни, съ его бъгства; напротивъ, представляется совершенно естественнымъ, что онъ возъимълъ эти мысли уже издавна въ своемъ житейскомъ и служебномъ опытв, при большой наблюдательности, какая видна изъ самой книги, при умъ, которому иновемцы не находили достаточныхъ похвалъ. Правда, что, живя въ Москвъ и пребывая на своей службъ, онъ, быть можеть, побоялся бы написать некоторыя (немногія) подробности своего разсказа, -- это было бы не безопасно; но, пересматриван эти эпизоды, нельзя не видёть, что лишь въ рёдкихъ случаяхъ сравнение съ иноземными порядками могло навести его на критическую мысль, а въ большинствъ эта мысль была давнимъ наблюденіемъ, сделаннымъ дома въ Москве, а жизнь за границей только доставила ему возможность высказать свои мысли безъ опасеній. Беремъ нісколько приміровь по порядку книги.

Въ первой главъ, разсказывая о царскомъ бытъ, Котошихинъ ведеть річь, какъ всегда, въ спокойномъ дівловомъ тонів. самъ видимо сочувствуя чинной обрадности московскаго обычая. Таково, напр., описаніе свадебнаго царскаго обряда; между прочимъ, во время вънчанія:.. "и потомъ протопопъ поучаетъ ихъ, какъ имъ жити: женъ у мужа быти въ послушествъ и другь на друга не гитватися, развъ иткія ради вины мужу поучити ся слегка жезломъ, занеже мужъ женъ яко глава на церквъ, и жили бы въ чистотъ и богобоязни, недълю и среду и пятовъ всъ посты постили, и Господьскій праздники и въ которые дни прилучится праздновати Апостодомъ и Ечангелистомъ и инымъ нарочитымъ святымъ гръха не сотворили, и къ церквъ бъ Божіи приходили и поданніе давали, и со отцемъ духовнымъ спрашивались почасту, той бо на вся блага научить". Далъе, по порядку Котошихинъ разсказываеть о затворничествъ царскихъ сестеръ и дочерей. "Сестры жъ царскіе, или и тщери, царевны, им'вя свои особые жъ покои разные, и живуще яко пустынницы, мало зряху людей и ихъ люди; но всегда въ молитей и въ пости пребываху и лица свои слезами омываху, понеже удовольство имън царственное, не имъя бо себъ удовольства такова, какъ отъ всемогущаго Бога вдано человъкомъ... А государства своего за князей и за бояръ замужъ выдавати ихъ не повелось, потому что внязи и бояре

Digitized by 29°00gle

ихъ есть холопи и въ челобить в своемъ пишутца холопами, и то поставлено въ въчной позоръ, ежели за раба выдать госпожа; а иныхъ государствъ за королевичей и князей давати не повелось, для того что не одной въры и въры своей отмънити не учинять, ставять своей въръ въ поруганіе, да и для того, что иныхъ государствъ языка и политики не знають, и отъ того бъ имъ было въ стыдъ". Это затворничество и отсутствіе ученія, незнание языка и политики составляють столь общензвъстный факть, что Котошихина невозможно упрекнуть здёсь въ какомънибудь очерненіи московскаго быта, -- точно такъ же какъ и тамъ, гдь онъ говорить объ обучени царевичей: "А какъ приспъеть время учити того царевича грамотъ, и въ учители выбирають учителныхъ людей, тихихъ и не бражниковъ; а писать учить выбирають изъ посолскихъ подъячихъ; а инымъ языкомъ, латинскому, греческого, нъмецкого, и никоторыхъ, кромъ руского, наученія въ Россійскомъ государствів не бываеть . Опять нельзя не заметить, что Котошихинъ съ полной непосредственностью, безъ всякой задней мысли доворить о томъ, что царевичу выбирають учителей—, не бражниковъ", т.-е. не пьяницъ.

Когда совершается царское погребеніе, Котошихинъ, изложивъ весь церемоніаль, замічаеть: "и сотворя погребеніе, пойдуть кождый восвояси; а предики не бываеть". Это упоминание объ отсутствін предики указывали какъ явный признакъ иноземнаго вліянія на мысли Котошихина; но это опять — простое указаніе факта, а съ другой стороны, паденіе церковной пропов'яди въ то время замъчали и другіе люди, и нъсколько позднъе мы читаемъ такія суровыя слова объ отсутствін проповъди: "Оле окаянному времени нашему, — говорилъ Димитрій Ростовскій, яко отнюдь не брежено съяніе слова Божія, вельми оставися слово Божіе; святели не свють, а земля не пріемлеть, іерен небрегуть, а людіе заблуждаются, іереи не учать, а людіе невѣжествують, іерен слова божія не пропов'ядують, а людіе не слушають, ни слушати хотять". Около того же времени Посошковь, между прочимъ, такъ объяснялъ, почему православные совращаются въ расколъ; "вся сія гибель чинится отъ пресвитеровъ: ибо не только отъ дютеранской, или римской ереси, но и отъ самаго дурацкаго раскола не знають оправити себя... Видёль я въ Москвъ пресвитера изъ знатнаго дома боярина Льва Кирилловича Нарышкина, что и татаркъ противъ ея заданья отвъту здраваго дать не умъль: что же можеть рещи сельскій попъ, иже и въры христіанскія, на чемъ основана, не знастъ". Эти обличенія недостатка проповъди несравненно сильнъе простого замъчанія

Котошихина. Самое возстановленіе пропов'єди въ Москв'є во второй половин'є XVII в'єка принадлежить людямъ не московской, а кіевской школы: Епифанію Славинецкому, Симеону Полоцкому, Димитрію Ростовскому.

Въ томъ же описании царскаго погребения, Котошихинъ подробно, съ приказной документальностью, перечисляетъ выдачи изъ казны церковнымъ властямъ и духовенству, "смотря по человъку"; говоритъ объ обильной раздачъ милостыни и наконецъ замвчаеть: "Горе тогда людемь, будучимь при томь погребеніи, потому что погребение бываеть въ ночи, а народу бываеть многое множество, московскихъ и прівзжихъ изъ городовъ и изъ увздовъ; а московскихъ людей натура не богобояздивая, съ мужеска полу и женска по улицамъ грабятъ платье и убиваютъ до смерти; и сыщетца того дни, какъ бываетъ царю погребеніе, мертвыхъ людей убитыхъ и заръзанныхъ болши ста человъкъ". Полагали. что и это написано Котошихинымъ для очерненія московскихъ обычаевъ; осторожные историки хотели по крайней мере уменьшить цифру убитыхъ и заръзанныхъ. Но это извъстіе опять сообщается имъ съ бытовыми подробностями безъ малейшей тенденціи, и изв'ястіе не представить ничего нев'яроятнаго, если принять въ соображеніе, что какъ разъ передъ этимъ онъ сообщаеть, что "на Москвъ и въ городъхъ всякихъ воровъ, для царскаго преставленія, изъ тюремъ свобождають всёхъ безъ наказанія"; если припомнить разсказы иностранцевь о грубости московскихъ нравовъ и недостаткъ въ Москвъ городского благоустройства и самой безопасности.

Во второй главъ, опять казался очерненіемъ московскихъ обычаевъ разсказъ о царской думъ. Когда царю случится сидъть съ боярами и думными людьми въ думъ объ иноземскихъ и своихъ государственныхъ дълахъ, — разсказываетъ Котошихинъ, — то бояре, окольничіе и думные дворяне садятся по чинамъ, а думные дьяви стоять, "и о чемъ лучитца мыслити, мыслять съ царемъ, яво обычай и индъ въ государствахъ. А лучитца царю мысль свою о чемъ объявити, и онъ имъ объявя приказываетъ, чтобъ они бояре и думные люди помысля въ тому дёлу дали способъ: и вто изъ тъхъ бояръ поболщи и разумнъе, или кто и изъ меншихъ, и они мысль свою къ способу объявливаютъ; а иные бояре, брады свои уставя, ничего не отвъщають, потому что царь жалуеть многихъ въ бояре не по разуму ихъ, но по великой породъ, и многіе изъ нихъ грамотъ не ученые и не студерованные. однаво сыщется и окромъ ихъ кому быти на отвъты разумному изъ болшихъ и изъ меншихъ статей бояръ". Опять простой раз-

сказь безь задней мысли: упоминаніе о боярахь, поставленныхь не по разуму, а по веливой породь, составляеть историческій факть и вовсе не служить къ очерненію думы; Котошихинь говорить лишь о нъкоторыхь боярахь, которые, уставя брады, не умьють отвытить на поставленный вопрось; но кромы ихъ находятся другіе. "разумные на отвыты", и изъ большихь и изъменьшихъ статей боярь, и затымь опять продолжается дъловой разсказъ о порядкы боярскихъ приговоровъ и рышеній. Сказанное о недостаткы образованія опять не подлежить сомныню.

Могло вазаться осмённіемъ московскихъ обычаевъ то, что разсказываетъ Котошихинъ о мёстническихъ спорахъ, о "выдачё головою", о мёстническихъ препирательствахъ даже за царскимъ столомъ; но историки мёстничества находятъ у Котошихина только вёрное описаніе фактически существовавшаго обычая.

Далье, однимъ изъ главныхъ пунктовъ обвиненій противъ Котошихина служило его изображение людей россійскаго государства (въ главъ четвертой) по поводу того, что статейные списки (протоколы) посольскихъ переговоровъ составлялись неверно. "И вто что въ посольствъ своемъ говорилъ какіе ръчи, — разсказываеть Котошихинъ, -- сверхъ навазу, или которые ръчи не исполнятъ противъ наказу: и тъ всъ ръчи, которые говорены и которые не говорены, пишуть они въ статейныхъ своихъ спискахъ не противъ того, какъ говорено, прекрасно и разумно, выславляючи свой разумъ на обманство, чрезъ что бъ достать у царя себъ честь и жалованье болшое; и не срамляются того творити, понеже царю о томъ кто на нихъ можеть о такомъ деле объявить?" Неизвъстный собесъдникъ спрашиваетъ: "для чего такъ творять?" — и авторъ даетъ свое объяснение: "Для того: Россійскаго государства люди породою своею спесивы и необычайные во всякому дълу, понеже въ государствъ своемъ научения нивавого доброго не имъють и не пріемлють, кромъ спесивства и безстыдства и ненависти и неправды; и ненаученіемъ своимъ говорять многіе ръчи въ противности, или скоростію своею къ подвижности, а потомъ въ тъхъ своихъ словахъ времянемъ запрутся и превращають на иные мысли; а что они какихъ словъ говоря запираются, и тое вину возлагають на переводчиковь, будто изм'вною толмачать. Благоразумный читателю! чтучи сего писанія, не удивляйся. Правда есть тому всему; понеже для науки и обычая в-ыные государства дътей своихъ не посылають, страшась того: узнавъ тамошнихъ государствъ вёры и обычаи, и волность благую, начали бъ свою въру отмънить и приставать къ инымъ, и о возвращении къ домомъ своимъ и къ сродичамъ нивакого бы попеченія не

имъли и не мыслили. И о поъздъ московскихъ людей, кромъ тъхъ, которые посылаются по увазу царскому и для торговли съ провзжими (т.-е. грамотами), ни для вакихъ дёль ёхати никому не позволено. А хотя торговые люди вздять для торговли в-ыные государства, и по нихъ по знатныхъ нарочитыхъ людехъ собираютъ поручные записи, за кръпкими поруками, что имъ съ товарами своими и зъ животными в-ыныхъ государствахъ не остатися, а возвратитися назадъ совсёмъ. А которой бы человёкъ, князь или бояринъ, или кто-нибудь, самъ, или сына, или брата своего, послаль для какого-нибудь дела в-ыное государство безъ ведомости, не бивъ челомъ государю, и такому бъ человъку за такое дъло поставлено было в-ызмёну, и вотчины и помёстья и животы взяты бъ были на царя; и ежели бъ кто самъ повхалъ, а послв его осталися сродственники, и ихъ бы пытали, не въдали ль они мыслисродственника своего; или бъ кто послалъ сына, или брата, или племянника, и его потому жъ пытали бъ, для чего онъ послалъ в-ыное государство, не напроваживаючи дь какихъ воинскихъ людей на Московское государство, хотя государствомъ завладети, или для какого иного воровскаго умышленія по чьему наученію, и пытавъ того такимъ же обычаемъ, какъ написано объ указъ выше сего, кто пойдеть черезь царской дворь съ ружьемь".

Не легко понять, какимъ образомъ эти слова, заключающія несомнівный факть старой русской жизни, могли возбуждать такое негодование въ нѣкоторыхъ историкахъ. Довольно извъстно, что какой-либо правильной школы въ Москвъ не было, что для науки и "обычая" въ другія государства (гдъ были давнія и знаменитыя школы) не посыдали; причина, которой Котошихинъ это приписываеть, была дёйствительно та самая-фанатическая вражда и боязнь въ латинской и люторской ереси, а также опасеніе "воровского умышленія" противъ государства. Что касается "спесивства" московскихъ людей, это опять черта, върно подмъченная Котошихинымъ: онъ разумълъ, въроятно, съ одной стороны, привычки боярской спеси, которая отражались и на дъдахъ, а съ другой, то упрямство и самонадънность, какія свойственны людямъ мало образованнымъ. Въ отношеніяхъ въ иноземцамъ и всему иноземному былъ еще особый родъ спеси-то національное самомнівніе, которое развивалось въ московскихъ людяхъ съ самаго основанія московскаго царства: господствовало убъжденіе, что русское царство было единственное на землъ истинно-христіанское царство (латину и люторовъ не считали даже за христіанъ), что поэтому русскіе выше всёхъ западныхъ еретивовъ и могутъ смотръть на нихъ съ пренебрежениемъ...

Старая русская литература не имъла нравоописательныхъ сочиненій; но для провърки Котошихина можетъ найтись не мало матеріала въ произведеніяхъ XVI и XVII въка, которыя касались общественныхъ нравовъ, и еще болъе въ разсказахъ иностранныхъ путешественниковъ, наконецъ, въ историческихъ фактахъ, которые только подтверждають эти отзывы.

Въ той же главъ разсказывается о томъ, какъ послы польскаго короля Яна-Казимира, отправленные въ Москву съ дарами царю и царицъ, будучи у царя, посольство свое правили и дары подносили, "а къ царицъ посольства править и еъ видъть не допустили, а отговорилися темъ, назвали царицу болною, а она въ то время была здорова; и слушалъ у пословъ посолства, и дары за царицу принималь царь самъ". И опять на вопросъ: "для чего такъ творять?" Котошихинъ объясияеть подробиве: "Для того: Московского государства женской полъ грамотъ неученые, и не обычай тому есть, а породнымъ разумомъ простоваты, и на отговоры несмышлены и стыдливы: понеже оть младенческихъ лёть до замужства своего у отцовъ своихъ живутъ въ тайныхъ покояхъ, и опричь самыхъ ближнихъ родственныхъ, чужіе люди никто ихъ, и они людей видети не могуть-и потому мочно дознатца, отъ чего бъ имъ быти гораздо разумнымъ и смълымъ; такъ же какъ и замужъ выдутъ, и ихъ потому жъ люди видають мало. И толко бъ царь въ то время учиниль такъ, что полскимъ посломъ велълъ бы быть у царицы своей на посолствъ, а она бъ выслушавъ посолства собою отвъта не учинила бъ никакого, и отъ того пришло бъ самому царю въ стыдъ". Этотъ разсказъ представляеть паралдель въ тому, что говорилось раньше о затворничествъ женщинъ и особливо при царскомъ дворъ. Бередниковъ (въ предисловіи къ первому изданію) опровергаль этоть разсказь Котошихина следующимь образомь: "Не недостатовъ образованія, а освященный древностію обычай быль причиною, что царственныя лица женскаго пола уклонялись отъ придворныхъ и другихъ публичныхъ обрядовъ, до временъ Петра Великаго. Доказательствомъ служитъ Царевна Софія Алексіевна, объ умъ которой не только русскіе, но и иностранцы отзывались съ особенною похвалою". Но первое вовсе не опровергаетъ Котошихина: обычай существоваль потому, что жизнь терема отъучала отъ общества и естественно создавала эту неловкость и трудность являться въ церемоніи и говорить съ чужими людьми, особливо иностранцами. Достаточно вспомнить разсказъ Котошихина, чисто фактическій, о томъ, какъ царица, царевичи и царевны приходили въ церковь, выважали на богомолье, какъ при

этомъ скрывали ихъ даже отъ взгляда подданныхъ; достаточно припомнить другой разсказъ, какъ царь Алексъй Михайловичъ, увлекшись театромъ, хотълъ показать его своей супругъ и какія предосторожности были приняты для того, чтобъ при этомъ никто не увидалъ царицы; достаточно припомнить, что эта цъль вообще и на самомъ дълъ достигалась,—чтобы понять совершенную отчужденность царицы отъ общества и признать полную въроятность разсказа Котошихина. Второе, ссылка на царевну Софью, опровергаеть его еще меньше. Время царевны Софьи представляеть уже начало той крутой ломки стараго бытового порядка, которая завершилась во времена Петра: царевна Софья была исключеніемъ, отрицаніемъ стараго обычая; она училась у человъка не-московскихъ понятій, какъ Симеонъ Полоцкій; она не хотъла довольствоваться жизнью терема и еще раньше Петра Великаго нарушила въ этомъ отношеніи старый обычай.

Наконецъ, однимъ изъ главныхъ укоровъ противъ Котошихина считался его разсказъ, въ главъ тринадцатой, о домашнемъ быть московскихъ людей, объ отсутствіи благоустройства и особливо о брачныхъ обычаяхъ, вогда женихъ до завершенія свадьбы могь даже совсёмъ не видёть своей нев'єсты и когда при этомъ совершались всякіе обманы. "Московскаго государства люди, — говоритъ Котошихинъ, — домами своими живутъ не гораздо устроеными, и городы и слободы безъ устроенія жъ", и передъ тѣмъ онъ объясняетъ, почему, между прочимъ, это бываетъ. Затѣмъ, разсказавъ подробно о брачныхъ обычаяхъ и обманахъ, какіе при этомъ дѣлаются, Котошихинъ останавливается: "Благоразумный читателю! не удивляйся сему: истинная есть тому правда, что во всемъ свътъ нигдъ такова на дъвки обманства нъть, яко въ Московскомъ государствъ: а такого у нихъ обычая не повелось, какъ в-ыныхъ государствахъ, смотрити и уговариватися времянемъ съ невъстою самому". По словамъ новъйшаго біографа этотъ разсказъ "есть въ сущности обвинительный актъ противъ московской жизни". Но разсказъ Котошихина опять даетъ только факты и оставляетъ впечатлъніе обстоятельнаго дълового отчета, свободнаго отъ какой-либо тенденціи. Котошихинъ всегда серьезенъ; у него нътъ мысли о сатирическомъ преувеличении (старан наша письменность еще не имъла представленія о сатиръ), и если въ самой жизни онъ встрѣчалъ явленія, которыя заслуживали осужденія, онъ раз-сказывалъ о нихъ съ тѣмъ же холодинмъ спокойствіемъ, съ какимъ писалъ нъкогда въ своемъ приказъ дъловыя бумаги, и если делаеть выводь, этоть выводь всегда какъ бы вынуж-

денъ цълымъ рядомъ фактическихъ примъровъ. Обвинить его въ желаніи изображать однъ грязныя и смъшныя стороны можно было бы, опровергнувъ его фактическія показанія, --- но этого не было, и не могло быть сдёлано. Напротивъ, въ подтверждение его разсказовъ можеть найтись цёлая масса данныхъ и изъ самой старой письменности, и изъ народной поэзіи, разсказывающей о несчастныхъ насильственныхъ бракахъ, и изъ повазаній иностранцевь о московской жизни XVI—XVII века. Представлять московскую жизнь тёхъ вёковъ патріархальною идилліей было бы слишкомъ большимъ нарушеніемъ исторической правды. Если представить себъ тъ факты московской жизни, которые вызывали нъкогда обличенія митр. Даніила и Максима Грека или, съ другой стороны, Ивана Пересвътова, Валаамскихъ старцевъ и т. л.; если вспомнить практическую мораль "Домостроя", который даваль своимь современникамь патентованный кодевсъ нравоученія, мы найдемъ уже основу изображеній, ка-кія ставять въ вину Котошихину. Въ XVII въкъ этоть складъ московской жизни не измѣнился, и скрывать отъ себя существованіе ен отрицательныхъ сторонъ есть малодушіе, недостойное историва. Если можно уследить у Котошихина долю желчности, она была бы не велика и находила бы объясисние въ личныхъ невзгодахъ, какія онъ вынесъ оть московскихъ порядвовъ: у него отняли имущество (какъ онъ говоритъ, несправедливо); его, уже довольно значительнаго чиновника, во время посольскаго съвзда, за неумышленную описку били батогами... Можно пред-положить, что даже у человъка XVII стольтія, привычнаго къ нравамъ эпохи, могло просыпаться сознание несправедливости, совершаемой на основаніи обычая, и затъмъ раздраженіе противъ этого обычая и отрицаніе его какъ грубаго, несправедливаго и неразумнаго. Такъ называемое отрицательное отношение въ московскому быту зародилось у него еще въ Москвъ, частію вследствіе личныхъ опытовъ, частію вследствіе того, что въ средѣ московскихъ людей со второй половины XVII вѣка вообще стали обнаруживаться проблески общественнаго сознанія, — они заставляли относиться критически къ существующимъ нравамъ и порядкамъ и побуждали искать чего-то лучшаго, и прежде всегообразованія.

Что это было такъ, можно видъть изъ того, что мы не найдемъ въ сочинении Котошихина отражения его личныхъ невзгодъ и обиды; его осуждение направляется на общия стороны московскаго быта.

Главивиший интересъ Котошихина и историческая его цви-

ность заключаются, кром'в богатаго собранія фактовъ, гдв онъ является иногда единственнымъ источникомъ, именно въ этомъ новомъ направление его взглядовъ, въ критическомъ отношения въ московской средь, въ видимомъ желаніи, чтобы недостатки этой среды были наконецъ исправлены образованиемъ и лучшими нравами, воторые должны съ нимъ придти. Книга важна исторически именно какъ предчувствіе другого порядка вещей, когда Московское государство пойдеть однимъ путемъ съ образованными народами, когда въ немъ, какъ "в-ыныхъ государствахъ", получить свое право наука и явятся люди "студерованные". Уже въ свое время Котошихинъ не былъ въ этомъ направленіи одиновимъ, и вскоръ потомъ такихъ людей съ каждымъ годомъ становилось все больше: въ Москвъ почувствована была необходимость науки; на первый разъ представителями ея являлись ученые кіевской школы; одинъ изъ нихъ взять былъ во двору царя Алевсъя Михайловича въ качествъ учителя царскихъ дътей и придворнаго стихотворца; московскіе люди стараго закала относились въ нему враждебно, -- они чувствовали, что съ этой наукой приходить что-то новое, по существу враждебное подлинной московской старинь, и они не ошибались, потому что действительно здёсь приходили первые зачатки новыхъ знаній и съ ними перваго критическаго отношенія къ старому преданію. Преемникъ царя Алексъя былъ уже ученикъ Симеона Полоцкаго; при царевнъ Софьъ "европейское" направленіе сказывается весьма опредъленно, хотя еще только косвеннымъ путемъ черезъ латино-польскую окраску.

Итакъ, исторически ошибочно изображать Котошихина какимъ-то единичнымъ и злонамъреннымъ отрицателемъ благоустроеннаго московскаго порядка; напротивъ въ его сочиненіи до насъ дошелъ только случайно сохранившійся отголосокъ неяснаго движенія въ пользу новаго образованія, отголосокъ, который имъетъ однако не единичное, а типическое значеніе.

Новъйшія изследованія выяснили уже, кажется, окончательно, что Петровская реформа не была вовсе ни внезапнымъ переворотомъ, ни единственно личнымъ дёломъ Петра. Задатки ея готовились давно. До Петра было уже нёвоторое, котя еще небольшое, число людей до извёстной степени образованныхъ, которые понимали вредъ стараго московскаго застоя и необходимость научнаго знанія и охладёвали къ старому обычаю, потому что онъ мёшалъ этой наукъ; царевна Софья, владёвшая сильнымъ умомъ и извёстнымъ образованіемъ, уничтожила уже въпринципъ старое затворничество женщины; иноземныя искусства

и въ частности воснное искусство утверждались еще при царъ Михаиль; начиналось брожение въ литературной и цервовной жизни, -- цервовные пастыри кіевской школы были уже литературные классики и латинисты... Все это было еще до Петра. Возвращаясь въ Котошихину, мы находимъ въ его понятіяхъ несомнънное совпадение съ тъмъ, что уже вскоръ становилось обычнымъ взглядомъ людей болье образованныхъ: именно тъ эпизоды его сочиненія, которые давали поводъ обвинять его въ "отрицательномъ направлени", представляють любопытную параллель съ твми понятіями, которыя уже вскоръ стала распространять реформа. Таковы были сожальнія Котошихина, что въ московскомъ государствъ нътъ школъ, что въ немъ "не повелось" посылать молодыхъ людей для наученія "в-ыныя государства", —Петръ и самъ отправился и разослалъ много молодыхъ людей въ эти иныя государства; Котошихинъ возставалъ противъ затворничества женщинъ, -- и вслъдъ за царевной Софьей Петръ стремился, если не уничтожить, то ограничить этотъ старый обычай; Котошихинъ подшучиваль надъ боярами, посаженными въ думу не по разуму, а по великой породв, и которые въ думъ, "уставя брады", не умъли отвъчать на царскіе вопросы, -- Петръ окончательно разстался съ этими боярами и требоваль даже, чтобы самыя брады были острижены; онъ искаль людей знающихъ и дъловыхъ, хотя бы они не были родовиты, и самыхъ родовитыхъ заставлялъ учиться... Эти совпаденія не оставляють сомивнія, что въ стремленіяхъ Котошихина было вовсе не вакое-то произвольное и предосудительное отрицаніе, а именно предчувствіе иного порядка вещей, инстинкть общественнаго сознанія, подготовлявшаго новый періодъ государственной жизни и образованія.

<sup>—</sup> О Россіи въ царствованіе Алексви Михайловича. Современное сочиненіе Григорія Кошихина. Изданіе Археографической Коммиссіи. Спб. 1840. 4°. Гельсингфорсскій профессоръ Соловьевъ, которому русская наука обязана открытіемъ этого сочиненія, остался потомъ очень мало извъстенъ. У Б.-Рюмина (Р. Исторія, стр. 55) его имя означается М. А.; настоящее имя и отчество, Сергъй Васильевичь, указано было г. Куникомъ въ 3-мъ изданіи, пред., стр. ІХ.

<sup>—</sup> Второе изданіе: 4°. Спб. 1859.

<sup>—</sup> Третье изданіе, съ предисловіемъ А. А. Куника. Спб. 1884, больш. 8°. Въ заглавіи царь Алексій переименованъ: "О Россіи въ царствованіе Алексія Михаиловича". Изданіе печаталось подъ наблюденіемъ члена Коммиссіи А. И. Тимооеева.

<sup>—</sup> Сообщеніе А. О. Бычкова, въ Архивъ псторическихъ и прак-

тическихъ свъдъній, относящихся до Россіи. Н. В. Калачова. Спб. 1860, кн. І.

— Новыя свъдънія о Котошихинъ по шведскимъ источникамъ, Я. К. Грота, по свъдъніямъ шведскаго ученаго Ерне, въ Сборникъ II Отл. Акад., т. XXIX, Спб. 1882.

— Григорій Карповъ Котошихинъ и его сочиненіе о Московскомъ государствів въ половині XVII віка. Ал. И. Маркевича. Одесса, 1895,—пока единственное спеціальное изслідованіе. Кромі того, что упоминается о немъ въ настоящей главі, см. боліве подробныя замітчанія въ "Вістн. Европы" 1896, сентябрь.

## ГЛАВА ХХІІ.

## лътопись и исторія.

Лѣтописные своды XVI вѣка. — Царственныя, знаменныя книги. — Степенная книга. — Сказанія о Смутномъ времени. — Литературный стиль. — "Исторія" дьяка Өедора Грибо'вдова. — Кіевская школа. — Хроника Өеодосія Сафоновича. — Синопсисъ. — Историческій трудъ Манкіева.

Историческій горизонть стараго русскаго книжника XVI въку быль нешировъ. Историческое понимание собственной старины заключалось въ повтореніи старой літописи, въ механическихъ компиляціяхъ, въ собираніи немногихъ историческихъ свазаній безъ всякой мысли объ ихъ сличеніи и критив'в, при чемъ извъстія противоръчивыя ставились иногда рядомъ не примиренными; обширный отдълъ житій святыхъ лишь изръдка носиль живыя черты русскаго быта и нравовь, - это последнее бывало тамъ, гдв писавшій не следоваль принятому литературному обычаю и какъ бы только собиралъ воспоминанія для себя и ближайшаго вруга, — но въ большинствъ произведенія этого рода съ самаго начала носили печать подражанія, а потомъ подъ вліяніемъ южно-славянскихъ риторовъ впадали въ врайность того внижнического добрословія, о которомъ мы выше говорили. Наконецъ, въ Хронографъ древній русскій историкъ получаль отрывочныя свёдёнія по византійской исторіи: въ непосредственныхъ источнивахъ Хронографа эти свъдънія кончались 1081 годомъ, и затъмъ продолжались только немногими случайными извъстіями и кончались, безъ связи съ предъидущимъ, отдъльною повъстью о завоевании Царяграда турками... Для старыхъ русскихъ книжнивовъ и этотъ Хронографъ былъ, однако, драгоцівной внигой: они почерпали изъ него ученыя ссылки, отсюда брались поучительные исторические примъры, которые служили не только для соображеній книжниковъ, но и для са-

мой правительственной власти 1)... Этотъ запасъ историческихъ познаній, не измінявшійся віками, быль наконець расширень новыми источниками: хроникой Мартина Бъльскаго, книгой Конрада Ликостена, которыя опять до самаго XVIII въка остались историческимъ авторитетомъ... То движеніе, воторое повело въ половинъ XVI въка въ составленію Макарьевскихъ Миней, въ собиранію и объединенію житій святыхъ, отразилось и здёсь опытами объединенія наличнаго матеріала въ цільные труды по русской исторіи... Наша поздняя літопись вообще осталась на прежней ступени исторического пониманія и не выросла въ исторические труды по данному кругу событий или въ данныхъ интересахъ, а всего чаще принимала только форму сводовъ, т.-е. сборнивовъ. И составление такой компилици является теперь въ особенности деломъ оффиціальнымъ, какъ составденіе Четінхъ-Миней и Степенной книги. По мірі того, какъ государство поглощало и наконецъ закръпощало личную и общественную жизнь, сама исторіографія переходила въ руки власти, частію церковной, а еще болье гражданской, и въ концъ концовъ превратилась въ приказную запись. "Становясь все болъе оффиціальною, лътопись, — говоритъ Б.-Рюминъ, — сближа-лась съ разрядными внигами и навонецъ окончательно въ нихъ перешла: ибо въ лътопись заносились тъ же факты, что и въ разрядныя вниги, только съ сокращениемъ именъ и мелкихъ подробностей; разсказы о походахъ въ XVI въкъ какъ будто взяты изъ разрядныхъ внигъ; прибавлялись только извъстія о чудесахъ, внаменіяхь и т. п. и вставлялись документы, ръчи, письма ит. п. "2).

Происхожденіе лѣтописныхъ сводовъ XVI вѣва, которые извѣстны теперь подъ названіями Софійскаго Временника, Воскресенской лѣтописи, Никоновской лѣтописи, Царственной книги ближайшимъ образомъ до сихъ поръ не выяснено. Вѣроятно, они по общему обычаю составлялись мало-по-малу, опираясь на болѣе ранніе своды; кромѣ лѣтописи, въ число ихъ источниковъ начинаетъ входить Хронографъ, такъ что среди русскихъ событій вставляются эпизоды изъ византійской и южно-славянской исторіи; затѣмъ эти своды продолжаются и редактируются лицомъ, которое имѣетъ возможность пользоваться оффиціальными документами и свѣдѣніями; наконецъ, подобные обширные сборники украшаются сплошь картинами, такъ что получается лѣто-

Терновскій, "Изученіе византійской исторіи" и пр. Кієвъ, 1875 — 1876.
 Р. Исторія, стр. 32 — 33. Разрядныя книги были записью о службі, містнических ділахі, походахь и т. д.



пись въ "лицахъ", т.-е. разрисованная и раскрашенная, --особливо или именно для царскаго двора. Объ изготовлении такихъ лицевыхъ лътописей есть пова немногія извъстія, извлеченныя г. Забълинымъ изъ приходо-расходныхъ книгъ Оружейной палаты. Здёсь упоминаются въ 1639 году (что приходится во время ученья Алексъя Михайловича) "книги царственныя знаменныя въ лицахъ", переданныя въ оружейный приказъ изъ казеннаго приказа, быть можеть, для возобновленія. Такимъ же образомъ въ 1677 году "дьякъ Андрей Юдинъ принесъ въ Оружейную палату книгу царственную въ лицахъ, писана на александръйской бумагь, въ десть, была переплетена и изъ переплету вывалилась и многіе листы ознаменены, а не выцвъчены, шестьсоть тринадцать листовъ, а на техъ листахъ тысяча семдесять два мъста; а приказаль тое внигу расцевтить жалованнымъ московскимъ и кормовымъ иконописцамъ; а которые драные листы въ той книги и тв листы переписать вновь; а сказалъ, тое книгу выдалъ ему отъ великаго государя (Өеодора Алексвевича) изъ хоромъ бояринъ и дворецкой и оружничей Богданъ Матвъевичъ Хитрово". Такимъ образомъ эти рукописи изготовлялись художниками Оружейной палаты для царскаго двора. При бояринъ Матвъевъ такая художественная дъятельность, кромъ Оружейной палаты, совершалась и въ Посольскомъ приказъ. До нашего времени дошли образчики подобныхъ лицевыхъ лѣтописей, какъ, напр., "Царственная книга", рисунками которой пользовался Буслаевъ для изученія старой русской живописи. Новъйшій изследователь этой лицевой Парственной вниги замечаеть, что, судя по этой рукописи, "текстъ писался раньше рисунковъ, для которыхъ оставлялись мъста; затъмъ эти мъста заполнялись прорисями, сдёланными свинцовымъ варандашомъ, а потомъ обведенными чернилами; такіе ознамененные листы выцвічивались, то-есть, раскрашивались". Рукописи старой царской бибдіотеки не сохранились, но о нихъ дають, вероятно, понятіе упалевшія лицевыя летописи со множествомъ рисунковъ известнаго иконописнаго стиля. Изследуя лицевую "Царственную внигу", принадлежащую Синодальной библіотекъ, Буслаевъ относилъ ея рисунки въ XVI въку и считалъ ихъ произведениемъ новгородскихъ художниковъ; съ другой стороны, было высказано мивніе, что характерность отдёльныхъ фигуръ позволяетъ видёть въ нихъ портреты; но такъ какъ самая рукопись должна быть отнесена ко второй половинъ XVII въка, то эти изображенія могли быть копіей съ болье древнихъ оригиналовъ. Новый изследователь Парственной книги сомнъвается въ возможности этихъ предпо-

ложеній. "Діло въ томъ, -- говорить онъ, -- что даже тамъ, гді, по необходимости поправить тексть, старый листь замёняется новымъ, даже тамъ, гив такъ естественно было сохранить старый рисуновъ, мы такого сохраненія не находимъ. Рисунки тъхъ листовъ "Царственной вниги", текстъ которыхъ переписанъ съ "Никоновской съ рисунками", и тъхъ листовъ этой послъдней, которые послужили оригиналомъ для писца "Царственной книги", -- разные. Наконецъ, есть прямое свидътельство о томъ, что многіе рисунки сочинались вновь: это пом'єты, сдівланныя скорописью и заказывающія тѣ или другія перемѣны въ рисункѣ: "царя писать тутъ надобе стара", или: "тутъ написать у государя столь безь доспъховь да столь великъ" и т. п.; иногда же прямо требуются два рисунка, вмёсто одного: "ту написати на двое дъяніе" или: "росписать на двое венчаніе да бракъ". Но, вонечно, некоторая самостоятельность художниковъ XVII века не исключаеть ихъ зависимости въ типахъ и пріемахъ рисованія отъ подлинниковъ XVI въка, еслибы существование таковыхъ было локазано" 1).

Самымъ замъчательнымъ сводомъ XVI въка была такъ называемая "Степенная книга". Новъйшіе историки обыкновенно называють ее Кипріано-Макарьевскою: предполагается, что составленіе ся начато было темъ же митрополитомъ Кипріаномъ, который быль однимь изъ главныхъ вводителей и представителей южно-славянскаго вліянія въ нашей старой письменности 2), и что она довершена была Макаріемъ. Степенною она была названа потому, что изложение событий расположено въ ней по родословнымъ степенямъ великихъ князей; этихъ степеней отъ Владимира и до половины XVI въка было насчитано семнадцать. Такимъ образомъ первая попытка внести какую-либо историческую систему или расчленение въ безформенную массу лътописи прибъгала въ внъшнему установленію великовняжеской генеалогін; возможно, что мысль такого плана заимствована была изъ южно-славянскаго образца. Но была здёсь и политическая мысль, которая могла быть намекомъ или ожиданіемъ при Кипріанъ (если онъ былъ начинателемъ Степенной вниги) и воторая могла быть вполив сознательно и намеренно проведена впоследствии. Стремленія веливаго книжества Московскаго опредблялись издавна. Его возвышение имъло своихъ преданныхъ сторонниковъ въ средъ

А. Пръснявовъ, "Царственная внига", стр. 32—33.
 Есть свидътельство у Татищева, что Кипріанъ (ум. 1406) описываль "степенн великихъ князей русскихъ"; есть списокъ Степенной вниги, воторый доходитъ только до тринадпатой степени, современной Кипріану.

духовенства, и вакъ церковная дъятельность московскихъ митрополитовъ, со времени перенесенія митрополін въ Москву, была могущественнымъ содъйствіемъ политическимъ вамысламъ московскихъ князей, такъ это участіе духовенства отразилось и различными литературными явленіями: въ этой средв возникала легенда, подготовлявшая убъжденіе, что московское самодержавіе было прямымъ и единственнымъ преемствомъ православнаго царства, которое съ половины XV въка перестало существовать въ Царьградь: начало преемства возводилось легендой ко временамъ Владимира Святого, получившаго царскія регаліи оть византійскаго императора, а въ самой Византіи эти регаліи шли отъ древняго Навуходоносора. Въ развитіи этого представленія о царственномъ авторитетъ, предстоявшемъ Москвъ, большое участіе принадлежало южно-славянскимъ выходцамъ, какъ митрополить Кипріанъ и даже сербинь Пахомій Логоветь. Съ этимъ согласно и построеніе русской исторіи въ Степенной внигь, гдъ эта исторія представляется именно въ "степеняхъ" преемства власти со временъ Владимира Святого и до московскихъ князей: все частное, мъстное, самостоятельное исчезало или становилось только второстепеннымъ въ исторіи этой власти. Если Степенная книга была задумана въ этомъ смыслѣ митр. Капріаномъ, то Макарій совершенно естественно могъ быть ея довершителемъ: общіе взгляды были ті же и тоть же быль стиль изложенія, отмівченный уже прочно утвердившимся добрословіемъ.

Настоящее заглавіе Степенной книги въ рукописи: "Сказаніе о святьмъ благочестій русскихъ началодержецъ и съмени ихъ святаго и прочихъ", и затьмъ названіе книги установилось изъ первыхъ строкъ введенія, которое можетъ служить образчикомъ торжественнаго тона, который приданъ цълому этому творенію: "Книга степенная царскаго родословія, иже въ Рустей земли въ благочестій просіявшихъ богоутвержденныхъ скипетродержителей, иже бяху отъ Бога яко райская древеса насаждени при исходищихъ 1) водъ, и правовъріемъ напояеми, благоразуміемъ же и благодатію возрастаеми, и божественною славою осіяваеми явишася, яко садъ доброрастенъ, и красенъ листвіемъ и благоцивътущъ, многоплоденъ же и зрълъ, и благоуханія исполненъ, великъ же и высоковерьхъ, и многочаднымъ благородіемъ, яко свътило зрачными вътьвми расширяемъ, богоугодными же добродътельми преспъваемъ, мнози отъ корени и отъ вътвей



<sup>1)</sup> Въ изданіи Миллера: исходящихъ.

многообразными подвиги, яко златыми степеньми, на небо восходную лъстницу непоколеблемо воздрузита, по неи же невозбраненъ къ Богу восходъ утвердита, себъ же и сущимъ по нихъ. Имъ же бяте благочестию начальница богомудрая въ женахъ, святая и равноапостольная великая княгиня Ольга" и пр.

Степенная книга, какъ видно уже изъ этихъ строкъ введенія, являлась въ одно время исторіей церковной и гражданской: это было возвеличение царской власти, подкрѣпляемое церковнымъ назиданіемъ; стиль ея тотъ же, какой унаследованъ быль Макаріемъ или его сотрудниками отъ эпохи Кипріана, Цамблака. Пахомія Логоеста и ихъ русскаго соревнователя Епифанія,--историческое введеніе Степенной книги говорить языкомъ житія или канона, укратенныхъ плетеніемъ словесъ. Историкъ древнихъ житій предполагаетъ, что составленіе Степенной вниги было начато или задумано послъ собора 1547 года, послъ Четьихъ-Миней, въ последние годы жизни митрополита Маварія. Въ Степенной книгъ, изобилующей житіями, эти послъднія отличаются особыми редакціями, такъ что при всемъ единствъ общаго тона въ произведеніяхъ внижниковъ, окружавшихъ Маварія, "самъ Макарій и книжники его времени ділали различіе между житіемъ для Четьихъ-Миней и исторической біографіей, вакая требовалась для историческаго сборника: въ Минеи заносилось житіе, облеченное въ реторику похвальнаго слова; для Степенной нужно было жизнеописаніе менве витієватое, но болве обильное біографическими подробностями" 1).

Въ самомъ началѣ вниги исторія внягини Ольги равсказана какъ житіе, котораго древняя лѣтопись еще не знала. Житіе ведется въ обычномъ тонѣ произведеній этого рода, съ многочисленными рѣчами (напримѣръ, къ внязю Игорю, когда Ольга перевозила его на лодкѣ, къ древлянскимъ посламъ, къ византійскому императору и т. д.); все повѣствованіе идетъ въ торжественномъ тонѣ, котораго реторика становилась уже съ этихъ поръ оффиціальнымъ придворнымъ стилемъ. Между прочимъ реторика отвѣчала вкусамъ самого царя, къ юности котораго относится составленіе Степенной вниги <sup>2</sup>). Наконецъ, въ Степенную книгу была оффиціально занесена та генеалогія, которая производила первыхъ русскихъ князей, а съ ними и царя Ивана

<sup>1)</sup> Ключевскій, стр. 242—243.

<sup>2)</sup> Авторь изследованія о Царственной книге замечаеть, что въ ней находятся подробности о венчаніи Ивана Васильевича на царство, неизвестныя изъ другихъ источниковь, и делаеть любопытное соображеніе: "Именть ли мы здесь дело съ записью историческаго факта или съ литературнимъ произведеніемъ?" (Пресняковъ, Царственная книга, стр. 13).

Васильевича, отъ Пруса и Августа Кесаря... Вообще это былъ типическій литературный памятникъ, отразившій историческія воззрънія той эпохи, хотя уже немного позднъе явилось произведеніе, гді въ противовісь оффиціальной исторіи высвазалась личная независимая критика: это была исторія временъ Грознаго, написанная княземъ Курбскимъ 1), -- впрочемъ она осталась явленіемъ исключительнымъ... Если составленіе Степенной книги было заботою высшей церковной јерархіи независимо отъ того, что могли дёлать государевы дьяки или другіе близкіе къ царю люди, то летописный интересь не прекращался въ іерархін и послъ. Патріархъ Іовъ составиль житіе царя Өедора Ивановича; есть указанія самого патріаржа Гермогена, что онъ вносиль замъчательныя событія своего времени въ "льтописцы"; есть предположеніе, что "рукопись Филарета" (названная такъ Карамзинымъ) могла быть дъйствительно составлена не безъ участія знаменитаго патріарха. Поздніве літопись опять велась при извъстномъ оффиціальномъ участіи ісрархіи, о чемъ можеть свидътельствовать, между прочимъ, присутствіе оффиціально-церковныхъ историческихъ данныхъ; лътописи хранились по монастырямъ и отсюда требовались по царскому указу въ приказъ большого двора 2). Давно замъчено, что въ лътописномъ сводъ, извъстномъ подъ именемъ Никоновскаго, "замътно желаніе всюду .усилить значеніе духовенства" 3).

Исторія Московскаго царства, окруженнаго въ XVI в'як'в такимъ славословіемъ, на переходъ въ XVII въку была прервана матежными и бъдственными событіями междуцарствія. Событія,

<sup>1)</sup> Миллеръ, объясиля въ предисловіи значеніе Степенной книги, дъласть, между прочимъ, слъдующія замъчанія: "Есть ли сія книга, по упоминанію всёхъ бившихъ митрополитовь, по часто внесеннымъ въ оную рѣчамъ и молитвамъ, по житіямъ Святыхъ чудесами утвержденнымъ, толико же къ церковной, колико къ гражданской Исторіи принадлежащею казаться будеть, то по сей самой, кажется, причин'в она иногимъ и любима и высокопочитаема быть должна. Преосвященные Митрополиты писали по ихъ сану. Изъ ихъ писанія познавается духъ тогдашняго света, что не послъднее въ Исторіи намъреніе быть должно. Къ составленію річей иміли они въ дучшихъ Греческихъ и Римскихъ Историкахъ знатные примъры; господствуетъ въ оныхъ при благочестивыхъ мысляхъ восхищающее Краснорвчіей...

Упомянувъ, что Степенная Книга доведена Макаріемъ почти до года его кончини (1564; а Степенная Книга доходитъ до 1560—61), Миллеръ замъчаетъ: "Пожвальный примъръ предковъ остался безъ подражанія. Тогдашнее строгое правленіе, повидимому, было сему упущению причиною". Дъйствительно, московския лътописи не описали правдиво временъ строгаго правленія, но Степенпая Книга была однако продолжена потомъ 18-ю степенью и доведена до смерти Алексъя Михайловича.

<sup>2)</sup> Такая отмѣтка сдѣлана, напр., въ одномъ дѣтописномъ сборникѣ XVII вѣка: "145-го (1637) Оевраля въ 11 день сия книга послана къ Москвѣ къ стряпчему Івану Павлову, а велено ему, по государеву указу, положити въ Приказѣ Большово Дворца передъ бояриномъ і передъ діяки". (Полное Собраніе Лѣтописей, т. ІХ, стр. VIII). Ср. Платонова, "Сказанія и повѣсти о Смутномъ времени", стр. 249.

3) Б.-Рюминъ, Р. Исторія, стр. 34.

взволновавшія народную жизнь, грозившія не только целости, но самому существованію государства, не могли не вызвать историческихъ записей, воспоминаній, попытокъ объяснить происхожденіе смуты и весь ходъ необычайныхъ переворотовъ. Д'виствительно, Смутное время произвело довольно общирную литературу историческихъ сказаній; въ нихъ отразились разныя политическія тенденців; но между ними историкъ не найдеть произведенія, которое удовлетворило бы его полнотою разсказа или, по врайней мъръ, цъльностію историческаго взгляда; для историка литературы представится забсь только повторение техъ же писательскихъ пріемовъ, какія отличаютъ предъидущую эпоху. Въ старое время извъстна была только лътопись, которан подъ конепъ стала почти исключительно оффиціальнымъ изложеніемъ событій; не было мъста ни для критики событій, ни для разсказа, близкаго въ жизни, передающаго настоящіе факты. Письменность, нъкогда старательно изгонявшая изъ вниги простую дъйствительность народнаго быта, вончала тъмъ, что старинный писатель отвыкъ говорить иначе, какъ въ томъ условномъ стилъ, въ которому пріучала внига; а последніе два века въ особенности привили ему ту реторическую манеру, подъ которой факты пріобрътали странное, натянутое и наконецъ фальшивое освъщеніе. Лишь изр'вдка, когда являлась необходимость прямо назвать реальные вопросы, писатель находиль оригинальный и образный явыкъ, взятый прямо изъ народной річи; если же онъ хотъль говорить о болье высокихъ предметахъ, касался понятій правственныхъ, хотвлъ поучать и т. п., онъ тотчасъ впадаль въ обычный тонъ учительныхъ книгъ, считаль долгомъ говорить мудреными книжными словами и, какъ увидимъ этому примъры, запутывался въ добрословіи до совершенной невразумительности. Это было весьма понятно: сказывалось въковое отсутствіе школы; не было логическаго воспитанія мысли, не было самостоятельно пріобр'ятаемаго знанія; разм'яры историческаго соображенія ограничивались наличнымъ составомъ письменности; книжное образование сводилось къ механическому навыку начётчива, гдъ глубокомысліемъ могь казаться высокопарный наборъ словъ. Съ другой стороны, также въ теченіе въковъ, съ мрачныхъ временъ татарскаго ига и до "строгаго правленія" Грознаго, мысль все больше отъучалась отъ какой-либо самостоятельности въ дълахъ общественныхъ и народныхъ: она была подавлена авторитетомъ, -- и когда авторитетъ отступилъ, какъ теперь, неподготовленная мысль не умёла разобраться въ явленіяхъ, которыя совершались вругомъ. Государство спаслось народнымъ инстинктомъ — религіознымъ, когда народъ, давно исполненный чувствомъ превосходства своей въры, не хотълъ допустить вмъшательства людей чужой ненавидимой религіи, и инстинктомъ политическимъ, когда, справедливо не довъряя себялюбивому боярству, онъ искалъ спасенія только въ возстановленіи стараго порядка вещей, съ царской властью, господствующей равно надъ встано областями національной жизни. Но историки, изучая повъствованія современниковъ о Смутномъ времени, напрасно ищуть въ нихъ пониманія того сложнаго броженія, которое происходило въ жизни.

Литература историческихъ разсказовъ о Смутномъ времени довольно значительна и распадается на сочиненія, писанныя въ самое время междуцарствія, или составленныя при цар'в Миханл'в или еще позднъе, вогда о Смутномъ времени можно было говорить частію по прежнимъ сказаніямъ, частію только по слухамъ и легендъ; но общій складь этой дитературы довольно однообразенъ. Это — традиціонная летописная манера, где, хотя и выдаются собственныя сочувствія или враждебность писателя къ лицамъ и событіямъ, но все-таки неть объясненія внутренняго значенія и связи событій: когда такой писатель разсказываеть біографію излюбленнаго д'вятеля, онъ пишеть натянутымъ язывомъ житія, и если хочеть придти въ общему выводу, на мъсто исторіи становится церковное поученіе. Не сознавая историческихъ явленій, писатель видить въ нихъ только случайность счастливую или несчастливую; какъ нъкогда древній льтописецъ объясняль всякое народное бъдствіе божіей вазнью за гръхи народа или его правителей, такъ это объяснение прилагается и теперь, -- остается выбрать, за чьи и за какіе именно гръхи, и по выбору можно было бы наблюдать, куда склоняются политическія понятія писателя; но и здёсь точка зрёнія рёдко выдержана. Какъ прежде составитель летописнаго свода бралъ свои данныя изъ источниковъ, которые случайно были въ его рукахъ, не затрудняясь ставить ридомъ извъстія разнородныя и даже противоръчащія, такъ и теперь собиратель свъдьній, пользунсь то однимъ, то другимъ источникомъ, не замъчалъ ихъ внутренняго противоръчія и ставиль ихъ рядомъ; важна была хронологическая последовательность, противоречія онъ не видёль.

Намъ нѣтъ надобности останавливаться на подробностяхъ содержанія этой литературы и значенія ея, какъ матеріала для исторіи того времени: достаточно указать литературную манеру этихъ произведеній, по которой, какъ мы замѣтили, онѣ непосредственно связаны съ литературнымъ стилемъ XV—XVI в.

Наблюдая въ этомъ отношеніи древне-русскія житія, г. Ключевскій приходиль въ следующему выводу: "Древне-русское нисательство не сходило съ той наивно-искусственной ступени развитія, когда литературная форма, соответствующая известному содержанію, создавалась не столько сущностью самого предмета и настроеніемъ авторской мысли, сколько назначеніемъ литературнаго труда и чисто-внъшними, условными пріемами слога и общихъ мъсть. Смотря по этому назначению, одинъ и тоть же предметь или излагался простой, безъискусственной рачью, или наряжался въ торжественную одежду пышныхъ словъ и ухищренныхъ оборотовъ, хотя при этомъ высота мысли и сила чувства являлись очень часто въ обратномъ отношени къ литературному стилю. Для древне-русскаго писателя выборъ литературной одежды, идущей къ извъстному предмету и случаю, облегчался темъ же, изъ чего впоследствии Ломоносовъ создалъ свою теорію трехъ слоговъ, то-есть существованіемъ книжнаго церковно-славянскаго языка рядомъ съ русской разговорной ръчью". Такъ объ одномъ и томъ же событіи (напр., о построеніи мосвовскаго Успенскаго собора въ XV въкъ разно говоритъ торжественное слово церковно-оффиціальнаго происхожденія и лівтописная пов'єсть, составленная тайкомъ отъ церковныхъ властей и противъ нихъ; такъ даже одинъ и тотъ же писатель говоритъ совершенно различнымъ языкомъ, когда пишетъ церковную службу въ память святого и свои личныя воспоминанія о немъ 1). Очевидно, что гораздо больше правдивости, свъжести и литературнаго интереса бываеть тамъ, гдъ писатель остается самъ собою и не взбирается на ходули. То же впечатлъніе выносить изслъдователь литературы о Смутномъ времени. "Условная правильность внішней литературной формы, - говорить г. Платоновъ, была писателямъ дороже исторической точности, и поэтому фактами поступались очень легко, если этого требовала историчесвая врасота изложенія. Мы можемъ только удивляться тому, съ какой сдержанностью относились къ изображенію смуты Хворостининъ, Катыревъ-Ростовскій, Шаховской и редакторы Рукописи Филарета. Какъ мало живыхъ, личныхъ впечатленій занесли они въ свои труды и какъ зато послушно следовали литературнымъ требованіямъ своего времени! Искусственность формы позволяла писателю съ большимъ удобствомъ скрывать фактъ за фразой, и необходимо обстоятельное знакомство съ личностью и біографіей самого автора, чтобы понять, какъ мало передаль онъ намъ



<sup>1)</sup> Ключевскій, стр. 368—369.

изъ того, что онъ видълъ и могъ обстоятельно знать. Преобладаніе литературныхъ требованій надъ собственно историческими задачами объясняеть странную на первый взглядъ привычку писателей-очевидевъ смуты опираться въ своихъ трудахъ не на личную память, а на источники. Лучшими примърами въ этомъ отношеніи могутъ служить Повъсти Шаховскаго, который самъжилъ въ смуту, но предпочелъ разсказать о ней чужими словами, не прибавивъ отъ себя никакихъ фактическихъ дополненій. Понятно, что подобное преобладаніе литературной стороны вътрудахъ историческихъ значительно уменьшаетъ цѣнность многихъ сказаній въ глазахъ изслъдователя. Въ качествъ историческаго источника, большее значеніе имъють именно тѣ произведенія о смутъ, которыя отступали отъ общаго литературнаго шаблона" 1).

Къ этимъ общимъ представленіямъ о требуемой красоть литературнаго стиля, въ нъкоторыхъ памятникахъ присоединяется прямо стиль житія—не только тамъ, гдъ могъ давать къ этому поводъ самый предметъ, какъ, напримъръ, въ сказаніяхъ о царевичъ Димитріи, но и въ простыхъ біографіяхъ, напр., въ жизнеописаніи патріарха Іова; даже преданіе о подвигъ Минина, замъчаетъ г. Платоновъ, записано было въ ряду чудесъ преподобнаго Сергія. Если въ этихъ случаяхъ религіозное чувство могло по крайней мъръ смягчить сухость лътописнаго стиля, а иногда рядомъ съ реторикой сообщались цънныя историческія данныя, то этимъ послъднимъ давалось все-таки второстепенное мъсто.

Въ произведеніяхъ болье позднихъ сказалось, наконецъ, присутствіе народно-поэтической легенды.

Обычное въ древней Руси пренебрежение въ народно-поэтическому творчеству вообще не сохранило для насъ не только преданій древней поэзін, но и тёхъ произведеній поздивишаго времени, какія создавались въ XVI и XVII въкъ, между прочимъ о самыхъ временахъ смуты. Что эта поэзія нарождалась одновременно съ событіями или вскорт послт нихъ, въ этомъ не можетъ быть сомитня. Многочисленныя птени и преданія о Грозномъ впервые создавались въ его время; уцтатвшія птени о Самозванцт, о князт Скопинт. Пуйскомъ могли возникнуть только въ то время, когда народное воображеніе было еще занято этими историческими лицами. Подтвержденіе этой живой народно-поэтической дтятельности дается чужимъ свидтельствомъ, извъстнымъ сборникомъ Ричарда Джемса 1619—1620 г.,

<sup>1) &</sup>quot;Сказанія и пов'єсти о Смутномъ времени", стр. 346.



который сохраниль нъсколько пъсень той эпохи, уже исчезнувшихъ потомъ изъ народной памяти. Сказаніе о князѣ Скопинъ-Шуйскомъ, замъчаетъ г. Платоновъ, "можетъ служить нагляднымъ примъромъ того, что поэзія книжная рано начада заимствовать у народной не только общій пріємъ отношенія къ фактамъ смуты, но и поэтические детали. Составитель названнаго Сказанія ціликомъ записаль народную былину о смерти Скопина и продолжаль свое повъствование не менъе поэтическимъ, но болъе внижнымъ разсказомъ о погребении героя". Извъстное отраженіе народно-поэтическаго стиля является въ пов'єсти внязя Катырева-Ростовскаго: обиліе эпитетовъ, повтореніе извъстныхъ фразъ, вартины природы, длинныя ръчи дъйствующихъ лицъ могуть, какь будто, напоминать больше поэму, чемь исторію. Позднъе, когда ослабъвали живыя воспоминанія, въ историческихъ разсказахъ появлялась легенда: извъстное произвольное показаніе, занесенное въ письменность, мало-по-малу разростается и передается наконецъ за несомивници фактъ. По различнымъ памятникамъ, замъчаетъ г. Платоновъ, можно наблюдать постепен**ч**ое укръпленіе такой легенды. Въ другихъ случанхъ такихъ зародышей легенды нельзя услёдить въ литературныхъ намятнивахъ, и, по метеню того же изследователя, такая легенда "получала овончательный свой видь, такъ свазать, внъ литературы и входила въ литературные памятники уже готовою, въ качествъ дополненія въ сухому историческому тексту". Замътимъ, впрочемъ, что услъдить именно литературное или только устное развитіе легенды очень трудно.

Такимъ образомъ историческія сказанія о Смутномъ времени составлялись въ унаследованномъ литературномъ стиле, переходя иногда въ тонъ житія, иногда въ личное или народное творчество легенды: во всёхъ случаяхъ болёе или менёе терпёла историческая достовърность. Если подъ этими влінніями терялась фактическая точность, то съ другой стороны не всегда свободно высказывались и самые взгляды писателей. "Общій взглядь на происхождение и развитие смуты, — говорить г. Платоновъ, очень рано сложился въ московскомъ XVII въкъ и былъ усвоенъ одинаково писателями разныхъ поколеній, отъ автора Йовести 1606 года до позднъйшихъ компиляторовъ. Русскому обществу смута во всёхъ ен проявленіяхъ казалась дёломъ высшаго Промысла, руководившаго поступнами людей въ исполнение своихъ предначертаній. "Не людцкое то діло ділало, то сила и рука всемогущаго Бога", - говорили еще въ 1608 году русскіе дипломаты польскимъ о вопареніи Самозванца. "Сія вся содъяшася

божіниъ промысломъ,... а не человіческою хитростью", — писалъ позднве по поводу освобожденія Москвы авторъ "Повъсти о разореніи Московскаго государства". На этомъ чисто-религіозномъ воззрѣніи и строились всѣ объясненія смуты въ свазаніяхъ о ней. Смуту считали Господнимъ напазаніемъ за гръхи русскихъ людей, а въ счастливомъ ея исходъ видъли Божью милость, бывшую наградой за раскаяніе и обращеніе къ Богу и правдъ". Это былъ издавна сложившійся благочестивый взглядъ и для объясненія событій надо было только указать, "оть кихъ разліяся грёхъ земля наша", "кіихъ ради грёхъ попусти Господь... свое наказаніе". Историки расходились въ этомъ опредъленіи: одни считали смуту наказаніемъ за гръхи Бориса Годунова, другіе осуждали общее паденіе нравовъ въ обществъ, и послъдніе доходили иногда въ своихъ обличеніяхъ до большой ръзвости и откровенности; съ другой стороны однако въ писа-теляхъ того времени, и именно тъхъ, которые были прикосновенны въ событіямъ, замътна большая уклончивость, боязнь сказать что-нибудь лишнее, такъ что роль такихъ авторовъ объясняется иногда не столько изъ ихъ собственныхъ показаній; сколько изъ постороннихъ свидътельствъ. Въ концъ концовъ, въ описаніяхъ Смутнаго времени, составленныхъ послѣ его окончанія, господствуєть взглядь, сложившійся независимо отъ историвовъ подъ вліяніемъ общаго настроенія времени: оно представляется именно борьбой православія съ иновіріемъ и русской народности съ ея врагами. "Нельзя, конечно, отвергать, — замъчаетъ г. Платоновъ, — что наши предки обнаружили большую чуткость въ опредвленіи общаго смысла исторической драмы, едва не погубившей Россію. Но оставаясь всегда на точки врынія религіозно-національной, писатели о смуть ею опредъляли вакъ выборъ матеріала для своихъ описаній, такъ и личное свое отношеніе въ матеріалу... Національныя заслуги героевъ Смутной эпохи вызывають со стороны сказателей восторженные диопрамбы этимъ героямъ. Но среди похвалъ трудно найти вакіянибудь твердыя данныя для ясной характеристики того или другого лица... Такая односторонность изображенія дёлаеть его неточнымъ, сообщаетъ лицамъ невърный колоритъ, исторію превращаеть въ панегиривъ. Искусственность общихъ похвалъ героямъ особенно даеть себя чувствовать тамъ, гдё нёкоторые писатели, измёняя обычной точке зрёнія, впадають въ несдержанную отвровенность... Историкъ дорожить подобными откровенными отзывами писателей современниковъ, потому что они, рядомъ съ условными похвалами, поливе отражають и взгляды общества и

мощныя фигуры самыхъ народныхъ дъятелей. Но письменность XVII въка не сознавала всей цънности искренняго лътописанія. Для того, чтобы выдержать цъльность общаго взгляда, жертвовали всъмъ, что шло ей въ разръзъ, и этимъ, конечно, уменьшали историческую цънность произведеній".

Сказанія о Смутномъ времени представляють особенный интересъ для изученія историческаго пониманія старыхъ русскихъ писателей, —въ воторыхъ надо признать наиболе образованныхъ и чуткихъ людей своей эпохи,—именно темъ, что народъ переживалъ чрезвычайныя событія, которыя не могли не затронуть самымъ глубовимъ образомъ національное и общественное чувсамымъ глуоокимъ ооразомъ национальное и оощественное тувство. Это и замътно на самихъ сказаніяхъ, и какъ сама народная жизнь послъ тяжелыхъ испытаній, тянувшихся многіе годы, вернулась въ старое русло, намъченное въками предъидущей исторіи, такъ и броженіе историческихъ взглядовъ успокоилось на старыхъ началахъ XVI въка. Религіозно-національное чувство въ формахъ XVI въка было единственной стихіей, которая могла сплотить народъ въ минуту тяжелаго кризиса, но, какъ говоритъ нашъ историкъ, XVII въкъ не понималъ всей цънности искренняго льтописанія; другими словами, національному чувству недоставало сознанія, то-есть правдиваго и критическаго отношенія къ фактамъ. Народное единеніе, основанное на племенномъ чувкъ фактамъ. Народное единеніе, основанное на племенномъ чув-ствъ и религіи, — которыя были въ данныхъ условіяхъ тъмъ силь-нъе, чъмъ были исключительнъе, — сохранили государство авто-ритетомъ стараго преданія; но какъ одно старое преданіе еще не давало средствъ и указаній для дальнъйшаго развитія націо-нальныхъ силъ, въ томъ числъ умственныхъ, такъ и въ данномъ случат упомянутое нониманіе Смутнаго времени, какъ борьбы противъ иновърцевъ и иноплеменниковъ, далеко не обнимало всего сложнаго состава событій; указанія обличителей на тъ "гръхи", которые навлекли божію казнь, также не раскрывали вста фактъ. возстановленіе госуларственнаго порядка, — хотя шійся факть, возстановленіе государственнаго порядка, — хотя достигнутое медленно и съ большими жертвами, — для поздивишихъ историковъ Смутнаго времени служило подтверждениемъ ихъ точки зрвнія, но не прошло полу-стольтія, какъ въ государствъ началась новая смута, правда, не столь страшная, но, тъмъ не менъе, выдававшая слабыя стороны стараго порядка вещей: раздоръ царя и патріарха, двухъ верховныхъ авторитетовъ госу-дарства и народа; церковный расколъ, противъ котораго и цер-ковь и государство оказались безсильны; народныя волненія, какъ бунтъ Разина, указывавшія на недочеты въ государственномъ

строеніи; наконець, невидное, но твит не менье существенное книжное броженіе, въ которомъ появленіе новыхъ и чужихъ образовательныхъ вліяній свидьтельствовало о круглой бъдности старой школы.

Въ примъръ того, какую форму принимали сказанія о Смутномъ времени, приводимъ нъсколько отрывковъ. Положеніе Московскаго государства въ 1611—1612 годахъ, послъ сожженія Москвы и взятія Смоленска, изображается въ "Плачъ о плъненіи и о конечномъ разореніи Московскаго государства". Онъ составленъ по всъмъ правиламъ стариннаго добрословія.

Откуда начнемъ плакати, -- начинаетъ авторъ, -- увы, толиваго паденія преславныя ясносіяющія превеликія Россіи? которымъ началомъ воздвигнемъ пучину слезъ рыданія нашего и стонанія? О, коликихъ бъдъ и горестей сподобилося видъти око наше! Молимъ послушающихъ со вниманіемъ: О христоименитіи людіе, сынове свъта, чада церковніи, порожденніи банею бытія! разверзите чювственныя и умныя слухи ваша и вкупъ разпространимъ арганъ словесный, вострубимъ въ трубу плачевную, возопіемъ въ Живущему въ неприступнъмъ свъть. къ Царю царьствующихъ и Господу господьствующихъ, къ херовимскому Владыцъ, съ жалостью сердецъ нашихъ, въ перси біюще и глаголюще: Охъ, увы, горе! како падеся толикій пиргъ благочестія, како разорися богонасажденный виноградъ, его же вътвіе многолиственною славою до облакъ вознесошася, и гроздъ зрълый всымъ въ сладость неисчернаемое вино подавая? Кто отъ правовърныхъ не восплачеть, или кто рыданія не исполнится, видевь пагубу и конечное паденіе толикаго многонароднаго государства, христіянскою в'ёрою святаго греческаго отъ Бога даннаго закона исполненнаго и, яко солнце на тверди небеснъй, сіяющаго и свътомъ илектру подобящася 1).

Надо думать, что авторомъ руководило искреннее сокрушеніе о бъдствіяхъ отечества; но когда мы встръчаемъ въ первыхъ строкахъ его "арганъ словесный", "пиргъ благочестія", "богонасажденный виноградъ", "илектръ" и т. п., нельзя не видътъ, какъ кромъ этого чувства писателемъ постоянно владъла забота пріискать мудреное слово, изысканный оборотъ, чтобы читатель былъ пораженъ добрословіемъ. Это могла быть внёшняя фальшивая манера и подъ нею все-таки могло быть выражено самостоятельное впечатлёніе и патріотическое желаніе,—но историкъ находитъ, что это произведеніе кромъ того и "не богато содержаніемъ, не даетъ намъ ничего новаго и интересно только свочими ошибками" 2): оказывается, что авторъ "Плача" заимствовалъ его содержаніе изъ готоваго письменнаго источника, а именно воспользовался прощальными грамотами патріарховъ Іова



<sup>1)</sup> Р. Истор. Библіотека, т. XIII, ст. 219—220.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Платоновъ, стр. 105.

и Гермогена и особенно тѣми грамотами, которыя разсылались въ 1611 и 1612 годахъ изъ ополченій Ляпунова и князя Пожарскаго. Такимъ образомъ собственностью автора остается его добрословіе.

Не меньше поражаеть своимъ добрословіемъ другое произведеніе— "Повъсть о нъвоей брани, належащей на благочестивую Россію". Однимъ изъ самыхъ важныхъ дълъ въ старинномъ писательствъ было вступленіе,—и прежде, чъмъ читатель доберется до "нъвоей брани", онъ долженъ пройти торжественное предисловіе.

Великаго Господа Бога Отца страшнаго и всесильнаго и вся содержащаго, пребывающаго во свътъ неприступнъмъ, въ превелицъй и въ превысочайшей, велельпный, святый славы величествия своего, сыдящаго на престолъ херувимстъмъ въ нъдръхъ отчіихъ, и на земнородныхъ насъ призирая милостивнымъ си окомъ, промышляя неизреченными и пребожественными судбами своими о новосажденномъ виноградъ своемъ, сіи ръчь, о сей нашей благочестивой и превелицъй Росіи, новопросвященный святымы крещеніемы оты святаго и равноапостольнаго самодержца, великого князя Владимера Святославича Кіевского и всеа Росіи, благочестиваго же во святомъ крещеніи Василія, втораго Констянтина, праведныхъ бо любя, грѣшныхъ же милуя, хотя убо всъхъ спасти и въ разумъ истинный привести, за благо милуя и храня, за нечестіе же милостивно наказуя, приводя ко спасенію всяко свое созданіе, те хощеть бо гръшнику до конца погибнути, но еже обратитися и живу быти ему. Самъ бо рече Господь: "егда падая не востанеть ли? или отвращаяся не обратится?" и паки: "обратитеся во мит и обращуся нъ вамъ", глаголетъ Господь, наказуя насъ овогда гладомъ, овогда огненными запаленіи, овогда же безбожныхъ нахоженьми, и межиусобною бранію, и прочими таковыми, понеже бо согръшища отъ главы и до ногу, сіиръчь, отъ великихъ и до нижайшихъ. И таковый грехъ не можеть очиститися ничимъ же. точію огнемъ и мечемъ и прочими таковыми, яко же содъяся во дни наша <sup>1</sup>).

Только после этого вступленія авторъ переходить къ фактамъ, но и здёсь торжественность его не покидаетъ. Ему встрёчается имя царя Василія Ивановича Шуйскаго, "Богомъ венчаннаго, и Богомъ помазаннаго, и Богомъ почтеннаго, и христолюбиваго поборника святыя православныя христіанскія вёры, добляго миротворца, державнаго самодержца и прекроткаго скипетродержателя", и онъ считаетъ необходимымъ сполна прописать весь его титулъ и при этомъ упомянуть даже, что этотъ царь былъ отъ кореня великаго князя Александра Ярославича, Певскаго чудотворца, "изначала же повлечеся того благочести-



<sup>1)</sup> Р. Историч. Библіотека, т. XIII, ст. 249—250.

ваго съмени корень Россійскихъ нашихъ оть Августовъ Римскихъ и Греческихъ Анорія и Аркадія, иже бъ сынове Оеодосія Великаго царя, содержащаго скиоетродержательство Богомъ спасаемаго царьствующаго града Греческаго царьствія Константинополя, Новаго Рима"... Мы удивимся потомъ и вмъстъ увидимъ цъну этого славословія, когда у другихъ современниковъ (дъяка Тимоееева и князя Хворостинина) прочтемъ о томъ же самомъ Шуйскомъ, что онъ былъ "нечестивъ всяко", "оставя Бога, къ бъсомъ прибъгая", "праведное существо измънивъ", "внимающи... ученіемъ бъсовскимъ".

Однимъ изъ наиболѣе обширныхъ историческихъ сказаній о Смутномъ времени былъ "Временникъ" дьяка Ивана Тимооеева. Временникъ, по твердому литературному обычаю, начинаетъ въ своемъ вступленіи съ добрословія, и буквально отъ Адама.

Иже рукою Божіею древле праотцы наши сотворени быша, супругъ первый Адамъ со Еввою, овъ отъ земля, ова же отъ того ребра, тъмъ же сей надо всъми бывшими яко царь самовластенъ поставися твари всей, ему же птицы, звъріе же и гади вси страхомъ повиновахуся въ покореніе, яко же своему Сотворителю, Владыці всіхъ и Господу. И донелиже первозданный не запятся всёхъ врагомъ губителемь къ первый заповыди преступлению, тогда безсловесная вся, иже по сихъ нынъ и страшащая ны, созданнаго оного трепетаху повельнія. Егда же змія Еввь прелесть во уши пошента, она же наученіемъ тоя и мужа си сопрелсти, абіе оттуда самъ новозданный всего царь міра животныхъ онвхъ ужесатися начать. И оть преслушанія паденію по нихъ быхомъ оттуда вси причастни донынь. И яко же Адамови прежде преступленія ему дивіи вси быша самоповорни о всемъ, сице, сему подобнъ, во временахъ послъднихъ и наша самодержавніи во своихъ державахъ обладаху нами всеми, отъ века рабы своими, дондеже они сами держахуся повельній, данныхъ Богомъ, егда къ Нему не у еще въ конецъ согръщища. Къ нимъ же быхомъ отъ всъхъ многъ въкъ доселъ непрекословни, елико по Писанію быти достоить ко своимь владыкомь рабомь повиннёмь, во всёхь служебнё, не уже до крове токмо, но и до самоя смерти быхомъ имъ самопослушни, яко же скоть водящему и чаже до заколенія сопротивися не совъсть, тако безоотвътни быша къ нимъ, яко рыбы безгласни, всяко со тщаніемъ протцѣ рабское иго ношахомъ, повинующеся имъ во страсъ подобнъ, честь страха ради творяще вмалъ яко не равну зъ Богомъ, аще Того тако боимся, ни убо унъе бо, аще се было тако бы. Егда же къ концу лъта грядяху, предержателе наша поелику начаша древняя благоуставленія законная и отцы преданная превращати и добрая обычая на новосопротивная измёняти, потолику и въ повинующихся рабъхъ естественый страхъ къ покоренію владыкъ оскудъваще изчезая, яко же и земля къ первому угобзенію съмянъ нынъ по премногу своимъ несравняема плодоносіемъ. Отъ дъль бо явъ познаваемо бъ всяко излишество и тшета благихъ же и злыхъ, неже отъ нъдръ темныхъ, яко и въ прочихъ. Восхотеша бо обдержителе ушеса своя

сладцѣ преклоняти къ ложнымъ шепотныхъ глаголомъ, — яко же въ ветсѣмъ прабаба всѣхъ Евва змію прелестнику подаде любезнѣ своя слуха... ¹).

Но вончивъ вступленіе, давши оглавленіе "вниги сей" и приступая въ описанію царства Ивана Васильевича, дьявъ опять пускается въ приводимое ниже невразумительное добрословіе.

Превысочайшаго во-истинну и преславнъйша всъхъ бывшихъ, славиму же отъ конецъ небесъ до конецъ ихъ, яко толице о немъ протекши, до ихъ же мъста возможна бъ по вселеннъй проходити слуху, зане преобладателнъ сродныхъ на се имя, яко же Макидонъ нъкогда, вселеннъй царствуя, свойственъйши же рещи о немъ,—инорога бывша во бранъхъ, паче же во благочестнихъ надъ всъми пресвътлыми, государя великаго князя Ивана, новому по крещении се бывшу по отцъхъ въ Росіи съ приложеными ихъ царствіи благоданну царю сына, иже всею великою Росіею господъствующа, государя Василія Ивановича великаго князя и царя корень по колънству и мужъ прародителей своихъ прозябенія готовъ, помазанъ къ царству на столъ его и не проходенъ до здъ лътъ и конецъ отъ рода въ родъ, въчное благородіе ему бъ отеческое, неувядаему посланія цвътъ, яко утренняя отъ солнца восходить заря, и т. д. 2).

Выше приведено указаніе 1677 года о "царственной внигв", отданной для поправки въ Оружейную палату (такія книги назывались царственными потому, что, излагали исторію царствъ). "Еще внязь Щербатовъ, -- говорить г. Забълинъ, -- издавая въ прошломъ столетіи разные летописцы подъ именемъ "Царственной вниги", "Царственнаго летописца", "Древняго летописца", которые были украшены множествомъ картинъ, заметилъ, что эти книги составляли и когда одное цълое и... предположилъ, что сін сочиненія могли быть употреблены для науки Петру Великому". Объ упомянутой книгъ 1677 года г. Забълинъ не сомнъвался, что дото та самая внига, по которой Петръ внакомился съ русской исторіей и которая потомъ въ безпорядкъ найдена Щербатовымъ и издана подъ именемъ лътописцевъ. Теперь она принадлежить Патріаршему книгохранилищу и пріобрътаеть въ глазахъ любителя сгарины новую цёну, какъ памятнивъ первоначальной науки великаго преобразователя" <sup>3</sup>).

Къ разряду учебныхъ книгъ, употреблявшихся "на верху", принадлежала повидимому и давно извъстная историкамъ, но лишь недавно изданная "Исторія" дъяка Өедора Грибоъдова, —который по родословнымъ признается прапрадъдомъ знаменитаго писателя.

з) Опыты изученія р. древностей и исторіи. М. 1872. I, стр. 39—40.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, ст. 262—263. <sup>2</sup>) Тамъ же, ст. 269—270.

Біографія Өедора Грибо'вдова изв'єстна по обычаю т'яхъ временъ только изъ записей объ его служб'я: въ 1647 онъ былъ подынчимъ въ приказ'в Казанскаго дворца, въ сл'едующемъ году былъ уже дьякомъ, и въ 1659, числясь тамъ же, состоялъ при вняз'в Трубецкомъ, д'яйствовавшемъ въ Украйн'я, участвовалъ въ тягостяхъ военнаго времени, былъ въ числ'я помощниковъ Трубецкого на Переяславской рад'я, и по возвращеніи въ Москву былъ жалованъ разными наградами. Зат'ямъ онъ опять служилъ въ приказ'я Казанскаго дворца, въ разряд'я и пр., и умеръ въ 1673. Грибо'вдовъ работалъ надъ своей Исторіей въ конц'я 1660-хъ

годовъ; въ февралъ 1669 онъ получилъ отъ царя Алексвя награду за свой трудъ. Книга его была видимо очень распростраграду за свой трудъ. Книга его была видимо очень распространена, потому что извъстна теперь по многимъ спискамъ. Историки относились къ ней вообще довольно неблагопріятно. Строевъ называлъ ее "для исторіи безполезнымъ сборникомъ"; Филаретъ—"очень неудачнымъ опытомъ систематическаго изложенія русской исторіи". Соловьевъ предположилъ практическую цъль книги служить для историческихъ справокъ. Издатель "Исторіи", г. Платоновъ, объясняеть, что по количеству собственно историческихъ свъдъній трудъ Грибоъдова не могь сравниться даже съ краткими "лѣтописчиками", которые пошли въ ходъ въ XVII стольтіи, и что всего скорье онъ могь служить только для первонана вънаго ознакомленія, съ исторіей великаго княженія первоначальнаго ознакомленія съ исторіей великаго княженія руссваго и царства Московскаго, и что книга именно составлена была какъ первое руководство для царскихъ дътей. Книга Грибовдова представляеть враткое обозрвніе русской исторіи, сосредоточивая ее на исторіи государей, поставленныхъ въ династическое преемство, по тому самому образцу, какой быль данъ въ Степенной книгъ. Въ приказъ Большого дворца 1669 г. о Грибовдовъ было записано, что онъ "сдълалъ степенную внигу благовърнаго и благочестиваго рода Романовыхъ". Дъйствительно, главнымъ источникомъ для древнихъ временъ послужила ему именно Степенная книга, откуда онъ иногда прямо списываль нужные ему тексты; для разсказа о Смутномъ времени онъ руководился сказаніемъ Авраамія Палицына, и вообще пользовался оффиціальными документами, которые могъ знать по своей службъ въ разрядъ. Вся книга написана прочно утверсвоей служив въ разридв. Оси книга написана прочно утвердившимся тогда приказнымъ стилемъ, чрезвычайно высокопарнымъ вездѣ, гдѣ рѣчь касалась князей и царей, и унаслѣдованнымъ отъ стариннаго "добрословія". Царская генеалогія начинается не отъ Рюрика, а отъ Владимира Св., какъ это было и въ Степенной книгѣ,—потому что Владимиръ былъ первый благо-

честивый внязь, котя уже Игорь называется самодержавнымъ, а Рюривъ—, первовладычествующимъ" въ великомъ Новгородъ и во всей русской земът. Родъ первыхъ русскихъ внязей ведется опять отъ Августа Кесаря.

Заглавіе книги следующее:

"Исторія, сіирічь повість или сказаніе вкратці, о благочестивно державствующихъ и свято пожившихъ боговънчанныхъ царей и великихъ князей, иже въ Рустъй земли богоугодно державствующихъ, наченше отъ святаго и равноапостолного великаго князя Владимира Святославича, просветившаго всю Русскую землю святымъ крещеніемъ, и прочихъ, иже отъ него святаго и праведнаго сродствия, такожь о Богомъ избраннёмъ и приснопамятнёмъ великомъ государе царе и великомъ князе Михаиле Оеодоровиче, всеа Русіи самодержце, и о сыев его государевв, о Богомъ хранимомъ и благочестивомъ, и храбромъ, и хваламъ достойномъ великомъ государъ царъ и великомъ внязь Алексъв Михаиловичь, всеа Великія и Малыя и Бълыя Росіи самодержив, въ которые времена по милости всемогущего въ Троицы славимаго Бога, учинились они, великіе государи, на Московскомъ и на Владимирскомъ и на всъхъ великихъ и преславныхъ государствахъ Россійскія державы, и откуду въ Велицъй Россіи ихъ великихъ и благочестивыхъ и святопомазанныхъ государей царей Богомъ насажденный корень прозябе и израсте, и процвите, и великому Російскому царствію сторичный и прекрасный плодъ даде".

Самое изложение начинается такъ 1):

"Въ Рустъй земли первый благочестію держатель свято пожившій, боговънчанный великій и равноапостолный князь Владимирь Святославичь, нареченный во святомъ крещеніи Василій, сродникъ Августу, кесарю Римскому, отъ него жь праведное его изращеніе, иже бяху отъ Бога яко райская древеса насаждени, иже пріисходящихъ <sup>2</sup>) водъ и правовъріемъ напояеми, благоразуміемъ же и благодатію возрастаеми и Божественною славою осіяваеми, явижеся яко садъ доброрасленъ и красенъ листвіемъ и благоцвътущъ, и многоплоденъ, и зрълъ, и благоуханія исполненъ, великъ же и высокъ верхъ и многочаднымъ рожденіемъ, яко златозрачными вътми, разширяемъ, богоугодными добродътелми преспъваемъ, и мнози отъ верене и отъ вътвей многообразными подвиги, яко златыми степенми, на небо восходную лъствицу непоколеблему водрузиша, по ней же невозбраненъ къ Богу восходъ утвердища себъ же и сущимъ по нихъ.

Сій же божественный избранный сосудъ благовърный великій князь Владимиръ Святославичь, нареченный во святомъ крещеніи Василій, сугубо царскоимятый самодержецъ, владыческое и царское званіе имъя, сынъ пресловущаго въ храбрости великого князя Святослава, внукъ же самодержавного Игоря Рюриковича и достохвалныя въ премудрости супруги его блаженныя и великія княгини Олги, правнукъ же Рюри-

<sup>1)</sup> Ср. выше, стр. 466-467, выписку изъ Степенной Кинги.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Должно быть: при исходищихъ.

ковъ, первовладычествующаго въ великомъ Новъградъ и по всей Руской землъ, не мала же рода и (не) незнаема бяху, но паче преименита и славна сродника Римского кесаря Августа, обвладающаго всею вселенною, единоначалствующаго на земли во время перваго пришествія на землю Господа Бога и Спаса нашего Ісуса Христа, егда нашего ради спасенія изволи родитися отъ безневъстныя и Пречистыя Дъвы Маріи.

"У сего же кесаря Римского бысть присный брать, имянемъ Прусъ"

и т. д.

Въ концъ книги приказная запись:

"Сія книга 36 главъ—составъ и слогъ во 177-мъ году розрядного діака Өеодора Іоакимова сына Грибовдова: и за ту книгу дано ему государева царева и великого князя Алексъя Михаиловича, всеа Великія и Малыя и Бълыя Росіи самодержца, жалованья 40 соболей, да въ приказъ 50 рублевъ денегъ, отласъ, камка, да придачи къ помъсному окладу 50 четьи, денегъ 10 рублей. А книга взята къ великому государю въ Верхъ".

По своему содержанію, "Исторія" Грибобдова, какъ опредъляеть ее новъйшій издатель, есть робкая компиляція, повторяющая самыя фразы своего источника, не вносящая ни одной собственной мысли. Но она любопытна по своему строенію и тону. "Живя во второй половинъ XVII въка, авторъ, — по словамъ г. Платонова, -- смотрить на действительность съ высоты техъ фикцій, которыя еще въ XVI вък образовали теорію о "третьемъ Римъ и ко времени О. Грибоъдова уже успъли значительно обветшать послъ въкового употребленія. И однако за ними еще остается оффиціальная позиція: наканун'в своего паденія эти фикціи объ Августв и Прусв, о царскихъ утваряхъ и царскомъ вънчаніи Мономаха ложатся въ основу книжки Грибобдова, составленной для государя и взятой во дворецъ, думаемъ, для назиданія государевыхъ дітей. Вскорів за этою книжкою появился (въ 1674 г.) кіевскій Синопсись съ иными точками зрвнія и съ инымъ историческимъ матеріаломъ. Онъ отвлекъ вниманіе любителей исторіи на другіе стороны и вопросы русской старины и содбиствоваль перевоспитанію московскихь историческихь вкусовъ. Распространившаяся въ спискахъ "Исторія" Грибовдова уступила мъсто Синопсису и осталась послъднимъ словомъ старозавътнаго историческаго созерцанія, устаръвшимъ и поблекшимъ тотчасъ по его появленіи".

Въ изданномъ спискъ "Исторія" Грибоъдова доведена до воцаренія Өедора Алексъевича, т.-е. уже дополнена по смерти составителя.



Въ началѣ XVII столѣтія въ Хронографѣ, который былъ старинной энциклопедіей, явился новый элементь. Чэмъ дальше. темъ больше XVII векъ представляль заимствованій изъ польскихъ и латинскихъ книгъ, которыя становились доступны особливо потому, что въ течение этого въка въ Москву все больше пронивали воздействія кіевской и западно-русской школы. Наканунъ Петра, въ русской жизни настойчиво сказывалась потребность въ новомъ образованіи и быль только вопрось о томъ, изъ вакого источника и какимъ путемъ оно будетъ взято: была навлонность къ пути южно-русскому, гдъ подъ вліяніями польсковатолическими пришлось бы заимствовать европейскую образованность изъ вторыхъ рукъ, притомъ укороченную; и была возможность прямого заимствованія образованія западнаго тімь путемъ, на который могло указывать существованіе въ самой Москвъ Нъмецкой колоніи: колонія и возникла именно потому, что въ Москвъ все больше требовалось европейское техническое и даже литературное знаніе. Но пока на лицо быль только путь кіевсвій со школьной схоластикой Кіевской академіи, по образцу латино-польской науки. Въ этихъ условіяхъ понятно появленіе той хроники игумена Михайловскаго монастыря Өеодосія Сафоновича, которая послужила главнымъ источникомъ знаменитаго Синопсиса, извъстнаго съ именемъ Иннокентія Гизеля.

Польскіе историки давно уже вносили въ свои труды русскія извъстія, между прочимъ пользуясь русскими лѣтописями. Таковы были Длугошъ, Бъльскій, Кромеръ, Мъховскій и особливо Стрыйковскій <sup>1</sup>). У этихъ историковъ давно уже сказалась средневъковая манера отыскивать древнія библейскія или классическія генеалогіи народовъ и вводить въ исторію произвольное баснословіе; отъ названныхъ польскихъ писателей, особливо отъ Стрыйковскаго, эта манера и самыя генеалогіи относительно славянскаго и русскаго народа перешли къ ихъ южно-русскимъ подражателямъ. Въ Синопсисъ мы читаемъ цълые трактаты о древнъйшихъ временахъ русскаго народа, о которыхъ ничего не знаетъ нашъ начальный лѣтописецъ; но взамънъ Синопсисъ, какъ и его первообразъ, очень мало знаетъ русскую лѣтопись, особливо событія русской исторіи послъ татарскаго нашествія. Получилось нъчто очень странное. Автору Синопсиса извъстно, откуда происходитъ имя славянъ и русскихъ; прародителемъ "мо-

<sup>1)</sup> Польскіе літописци еще недостаточно изучени въ этомъ отношеніи. Русскія извітстія Длугоша до 1386 года, съ указаніемъ нікоторыхъ параллелей изъ русскихъ літописей, собрани у Бестужева-Рюмина (О составі русскихъ літописей, приложенія, стр. 64—378).

сковскихъ народовъ" былъ Мосохъ, упоминаемый въ пророчествъ Іезекінда, шестой сынъ Афета, внукъ Ноя, такъ что отъ него произошли Москва и вся Русь. Синопсисъ подробно разсказываеть о древней Руси, о крещеніи Владимира, но и вдёсь ставить рядомъ противоръчащія подробности, напр. въ одномъ мъсть говорить о Владимиръ, что онъ добыль цъць, поясь и шапку вняжую отъ старосты ваеинскаго, котораго поборолъ на поединев, а тотчасъ затъмъ, что всъ эти вещи были присланы Владимиру изъ Византін. О съверо-восточной Руси онъ ничего не знастъ; вслъдъ за разсвазомъ о разореніи Кіева Батыемъ, пропустивъ полтора стольтія, говорить о Мамаевомъ побонщі, о которомъ было у него въ рукахъ извъстное сказаніе; митрополію переносить изъ Кіева прямо въ Москву. Въ первомъ изданіи Синопсисъ оканчивался присоединеніемъ Кіева въ Москвъ и уже въ дальнъшихъ изданіяхъ прибавлены были віевскія событія временъ Өедора Алексвевича. Съ перваго своего появленія въ 1674, Синопсисъ перепечатывался до 1761 года до 25 разъ; въ XVIII въкъ его печатала даже Авадемія наукъ. Этоть удивительный успъхъ объясняется твиъ, что, по словамъ митр. Евгенія, "книга сія, по бывшему недостатку другихъ россійской исторіи книгъ печатныхъ, была въ свое время единственною оной учебною внигой"; во всявомъ случав странно то, какъ долго держалось въ обращении это дътище старой віевской учености, внушенное въ значительной степени польскимъ средневъковымъ баснословіемъ.

Такимъ образомъ, Синопсису остался неизвъстенъ весь ходъ русскаго летописанія: если, какъ произведеніе южно-русское, онъ сосредоточиваль свой интересь на Кіевъ, то судьба Москвы была ему мало извъстна и онъ не имълъ понятія о тъхъ большихъ летописныхъ компиляціяхъ, которыя старательно изготовлялись въ Москвъ въ монастыряхъ и приказахъ, — и тъмъ не менье Синопсисъ сталъ наиболье распространенной исторической книгой съ конца XVII и въ теченіе всего XVIII въка. Новъйшій историкъ, указавъ баснословный элементъ Синопсиса (здёсь въ русскую исторію между прочимъ былъ введенъ и Александръ Македонскій), замічаеть: "Подобныя иностранныя новинки принимались на Руси охотнъе, чъмъ простой, но полный пробъловъ и умолчаній разсказъ древней л'ятописи. На Руси искаженный такимъ образомъ историческій разсказъ продолжаль искажаться и дополняться новыми легендами подъ вліяніемъ политическихъ тенденцій времени. Эти новъйшіе продукты историческаго творчества вызвали преимущественный интересъ читателей, такъ какъ отвъчали на вопросы, наиболъе возбуждавшие ихъ любопытство.

а старая русская лётопись вовсе вышла изъ моды". Надо прибавить, что въ то время, какъ московская летопись становидась разрядной книгой, и украшалась не въ мъру добрословіемъ, Синопсисъ все-таки представлялъ какое ни на есть литературное изложеніе; и наконецъ, уже въ XVII въвъ онъ быль напечатанъ. Во всякомъ случав, когда онъ сталъ учебной книгой, "духъ Синопсиса, -- говорить историкъ, -- царить въ нашей исторіографіи XVIII въва, опредъляетъ вкусы и интересы читателей, служитъ исходною точкой для большинства изследователей, вызываеть протесты со стороны наиболее серьезныхъ изъ нихъ, однимъ словомъ, служить какъ бы основнымъ фономъ, на которомъ совершается развитие исторической науки прошлаго столетия. Вопросы, поднятые Синопсисомъ, обсуждаются Шербатовымъ и Болтинымъ въ конпъ XVIII въка... Составляя, такимъ образомъ, исходный пункть исторіографіи прошлаго въка, Синопсись, въ то же время, важенъ для насъ какъ резюме всего, что дълалось въ русской исторіографіи до XVIII стольтія. Результать этого предъидущаго періода русской исторіографіи быль, правда, весьма печаленъ. Историкамъ XVIII въка, учившимся по Синопсису и проникнутымъ его духомъ, предстояла прежде все задача-разрушить Синопсисъ и вернуть науку назадъ, къ употребленію первыхъ источниковъ" 1).

Первый трудъ въ этомъ направленіи принадлежить временамъ Петра Великаго. Это-извъстное, но довольно забытое "Ядро россійской исторіи", которое приписывалось въ XVIII въкъ князю Хилкову, русскому резиденту въ Швеціи при Петръ, и съ его именемъ было издано, но неисправно, Миллеромъ въ 1770; впоследствін, однако, было доказано, что сочинителемъ "Ядра" былъ не Хилковъ, а его секретарь Манкіевъ, дёлившій съ нимъ плёнъ въ Швецін. Въ изданін Миллера было пропущено предисловіе; но въ найденныхъ потомъ новыхъ спискахъ "Ядра" подъ предисловіемъ оказалась подпись А. М., и еще митрополить Евгеній <sup>2</sup>) догадывался, что авторомъ книги не быль Хилковъ, а его севретарь или переводчикъ; въ Описаніи рукописей графа Толстого было названо имя секретаря, и Востоковъ окончательно установиль авторство Манкіева. Книга была посвящена, изъ плъна, Петру въ апрълъ 1715 года. Такимъ образомъ хронологически это было первое историческое сочиненіе, явившееся въ періодъ реформы, -- оценивать его можно только по сравнению съ темъ, что ему непосредственно предшествовало, именно съ Синопси-

<sup>1)</sup> Милюковъ, "Главныя теченія" и пр., стр. 5—12. 2) Въ Словаръ русскихъ свътскихъ писателей, II, стр. 239.

сомъ. Какъ вообще произведенія Петровскаго времени еще носять на себѣ много особенностей старины, но вмѣстѣ съ тѣмъ даютъ и нѣчто совсѣмъ новое, такъ и здѣсь. "Ядро" еще имѣетъ нѣчто общее съ Синопсисомъ, но во многихъ отношеніяхъ стоитъ гораздо выше его. Сочиненіе Манкіева могло бы давно съ большою пользой замѣнить Синопсисъ въ качествѣ учебной книги, но надъ нимъ еще продолжалъ тяготѣть обычай старой "письменности": книга Манкіева долго обращалась только въ рукописяхъ, извѣстная повидимому не многимъ любителямъ, — и написанная въ 1715, она была издана Миллеромъ лишь въ 1770, въ качествѣ стараго историческаго памятника; но въ послѣдніе годы XVIII вѣка "Ядро" имѣло уже четыре изданія.

Манкіевъ также начинаетъ производствомъ русскаго народа отъ Мосоха, сына Яфетова, при чемъ, имъ́я въ виду средневъковыя генеалогіи, особенно настаиваетъ на томъ, что русскій народъ ведетъ свое происхожденіе отъ человъка, а не отъ ложныхъ боговъ.

"Народъ русскій… начало свое ведеть неперерывнымъ порядкомъ отъ Мосоха человъка, а не отъ притворныхъ боговъ, какъ Греки, Персы и проч., Римляне отъ пастырей, отъ разбойниковъ и бъглецовъ въ великую силу выросши, стыдились простого своего начатка, и для того притворились, будто ихъ народъ отъ Ромула, сына Бога войны Марса, и черницы Реги Сильвіи произшелъ, который Ромулусъ съ братомъ своимъ Ремомъ будто отъ волчицы воспитаны"... Египтяне производять себя отъ земли, англичане и "шкоты" отъ царевны сирійской Альвины, и также отъ Энея троянскаго; венгры—"отъ Магера или Магора и Туннора, сыновъ Немврода Вавилонскаго, хотя по истинъ отъ ръки Угры изъ Русскаго государства и княжества Югоры произошли", и пр. "А наши Русскіе, Славяне и прочіе народы Сарматскіе не летаютъ по поднебесію для произведенія предковъ своихъ, но истинною своею добродътелію не отъ боговъ, но отъ человъка, явно начало свое производять",

Русскіе отъ Мосоха назывались прежде Мосхами, Мосохами и пр., но потомъ "ради смъшенія иныхъ народовъ и порубежности, или для различныхъ туда и индъ походовъ и войнъ, старое свое прозваніе пренебрегше, званы и писаны были отъ князя своего Русса, который отъ Мосоха произведеніе свое велъ, Руссіаны, Роксоляны, Роксаны, Рубоны, Россіаны и держава ихъ Россія" 1).

Онъ счелъ нужнымъ, уже самостоятельно, опровергать неправильное производство имени славянъ, а именно, оспариваетъ тъхъ, которые, слъдуя Прокопію, Іорнанду, Блонду, Мавро-Орбину и "другимъ италіанскимъ, инако" (т.-е. впрочемъ) "ученымъ и разум-



<sup>1) &</sup>quot;Ядро" по 3-му изд. 1791, стр. 9 и д.

нымъ, мужамъ и творцамъ", не знавшимъ славянскаго языка, производять имя славянь оть sclavo, schiavo, когда оно происходить отъ славы, а итальянское слово взялось отъ пленныхъ славянъ: при этомъ онъ ссылается на "разсуждение eruditissimi Vossii, вавъ его ученые называють, въ внигь 2 de vitiis sermonis, о порокахъ беседы, главы 17: Sclavo censet id primitus nominis ortum inditumque illis, quos e forti slavorum gente captos in servitutem redegissent". Далье, однако, онъ опять въ тонъ Синопсиса считаетъ нужнымъ сказать о доблестяхъ и храбрости славянскаго и россійскаго народа, о чемъ "многіе творцы изрядно поминають". Славяне побъждали шведовъ, римлянъ, грековъ; сарматы разбили "на поляхъ Каталонитскихъ" славнаго короля и лютаго воина Аттилу. Они помогали и Александру Македонскому въ завоеваніи міра, "за которую свою храбрость отъ него грамоту, золотыми словами писанную, достали, которая и нынъ въ Архивъ султана Турецкаго лежить "1).

Синопсисъ не могъ разобраться въ варягахъ, то называя ихъ славянами, то говоря, что они пришли "отъ нъмецъ"; Манкіевъ не опредъляеть ихъ народности, но еще повторяеть старую басню, производи Рюрика "отъ съмени Пруса, двоюроднаго брата Кесаря Августа", и по этому случаю ссылаясь на "всёхъ лътописцевъ русскихъ и литовскихъ, хотя бъ ихъ кто тысячу одни съ другими спустить (т.-е. сравнить) хотълъ". По поводу Ольги Манкіевъ пом'єщаеть "политическое разсужденіе о супружеств'я государей владётельныхъ"; въ другомъ мъстъ-разсуждение о римскомъ правъ... Говоря о князъ Владимиръ, онъ вспоминаетъ о его богатыряхъ; свазавъ подробно о бов извъстнаго богатыря съ печенъжиномъ, онъ продолжаетъ: "кромъ сего Яна многіе иные храбрые и славные богатыри были у веливаго внязя Владимира: Илія Ивановичь Муромець, котораго тело даже доныне въ пещерахъ Кіевскихъ лежитъ нетленно, Рогдай, который на 300 непріятелей одинъ вооруженъ напущаль, Андріанъ Доблянковъ, Добрыня и прочіе" 2).

Но если относительно древнивимаго періода Манкієвь не освободился отъ прежняго баснословія, то въ дальнійшемъ разсвазъ онъ становится несравненно выше Синопсиса. Онъ знаетъ исторію съверо-восточной Руси и знаеть летопись; если иногда онъ смъщиваетъ частныя подробности, то главныя событія излагаеть въ правильной последовательности, старается даже объяснить, почему всероссійскій престоль быль перенесень изъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 15—20. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 62.

Кіева въ съверную Русь; онъ высоко ставить Ивана Васильевича III и сравниваеть его съ Владимиромъ Святославичемъпо великимъ его заслугамъ для государства: онъ освободиль Россію и "воздаятельно Золотую Орду подъ свое послушаніе привель", покориль Новгородь и прочія русскія княженія и "въ одно Монархіи Россійской тело привель и совокупиль". О Смутномъ времени онъ сообщаетъ, кажется, новыя оригинальныя извъстія (о Борисъ, Шуйскомъ, Филареть), подробно говорить о захвать Новгорода шведскимъ полководцемъ Делагарди, между прочимъ, разсказывая о шведскихъ грабежахъ по тъмъ свъдъніямъ, какія собралъ во время пребыванія въ Швеціи. И затъмъ онъ разсуждаетъ: "Сін-то теперь помянутыя подлинныя и въдомыя съ Шведской стороны Руси дъланныя обиды суть ближайшая вина войны, которую царь Петръ Алексіевичь въ году отъ Р. Х. 1700 противъ Шведской земли поднялъ, желая неправду праведнымъ оружіемъ отсудить, и для того Богъ его праведное оружіе частыми надъ непріятелемъ побъдами увънчать изволилъ<sup>21</sup>).

Разсказъ доведенъ до 1712 года, и въ заключение авторъ, великій поклонникъ Петра, далъ въ его изображеніи какъ-будто цѣлый выводъ изъ русской исторіи.

"Сей Государь Царь Петръ Алексвевичъ своимъ неусыпнымъ промысломъ державу Русскую отъ непріятеля оборониль, народъ неученый, который всякими свободными науки прежде брезговалъ, въ ученость привелъ, а чтобы то удобнъе сдълалъ, самъ... въ иныя государства странствоваль, и молодыхъ господъ изъ подданныхъ своихъ въ Италію, Францію, Германію и индъ посылаль, училища многія въ Руси завель, всявихъ художествь какъ гражданскихъ, такъ и воинскихъ подданныхъ своихъ научиться привель, и однимъ словомъ сказать, всю Русь художествы и въдъніемъ просвътиль, и будто снова переродиль. Во истинъ по преславнымъ и всему свъту удивительнымъ дъламъ Его Величества, какъ въ гражданскомъ управленіи, такъ и въ многотрудныхъ войнахъ, и надъ непріятелями побъдахъ, похвальныхъ въ старинъ Навуходоносоровъ Вавилонскихъ, Кировъ Персвихъ, Александровъ Великихъ Македонскихъ, Улиссовъ Греческихъ и славныхъ ихъ дълъ превосходитъ; по чему бы и исторію о семъ Государъ подробно изслъдовать и по достоинству описать надлежало: но меня отъ того по сіе время удержало, что будучи въ Швеціи въ пліну подъ жестокимъ арестомъ, едва



<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 337; ср. стр. 426.

вышеписанное къ объявленію сыскать могъ, а больше изв'єстій записокъ не им'єв, принужденнымъ нахожуся перо покинуть, и прочее для описанія преславнаго нашего Монарха безсмертныхъ д'євъ другимъ оставить " 1).

Въ первый разъ справедливая оценка труда Манкіева была сделана С. М. Соловьевымъ. Со времени Карамзина "Ядро россійской исторін" поминалось обыкновенно, какъ примъръ устарълаго незнанія и безвкусія; но должно было вспомнить, какому времени принадлежало это сочинение: удивительные было то, что со временъ Петра не было сдълано другого обзора руссвой исторіи, который заміниль бы внигу Петровскаго времени. Соловьевъ обратилъ внимание на время составления вниги Манвіева, на то, что ей предшествовало, и нашель справедливымъ дать ей почетное мъсто въ нашей исторической литературъ: исвлючая древнъйшій періодъ, событія переданы въ сочиненіи Манвіева "беззатвино, обстоятельно, почти безошибочно; не забудемъ, что и послъ, вогда начали появляться болъе общирныя сочиненія по части русской исторіи, то он' ввсались обывновенно древнъйшихъ ея періодовъ, и Ядро оставалось относительно самымъ полнымъ руководствомъ къ изученю русской исторіи: этимъ объясняется то, что оно достигло четырехъ из-

Но въ чемъ состояли литературныя средства Манкіева и отвуда онъ пріобрёлъ ихъ? Востововъ по правописанію и нёвоторымъ словамъ въ рукописи "Ядра", имъ разсмотренной, считалъ Манкіева малороссіяниномъ; Соловьевъ соглашался съ этимъ, основываясь на внутреннихъ качествахъ слога. Наконецъ, это въроятно и по учености Манкіева, которая всего скоръе могла быть тогда пріобретена въ южно-русской школе. У Манкіева есть уже сознательный взглядь на исторію. Въ посвященіи Петру (по рукописи Румянцовского Музея) говорится: "Что о Исторіяхъ обще належить, когда я природу Исторій помышляю, весма помышляю, что они великіе въдънію человъческому приносять ползы; понеже въ нихъ, какъ въ чистъйшемъ зеркалъ, прежде жившихъ бытія, совъты, ръченія и дъла такъ добрые, какъ злые видимъ... Тамо бо обрящети безъ труда, яже иніи собрата съ трудомъ, и оттуду изчерпнеши и благихъ добродътели и злочестивыхъ пороки, житія человъческаго различная измъненіа и вещей въ немъ обращенія; міра сего непостоянство, и нечести-

Тамъ же, стр. 431—432.
 Писателя русской исторік XVIII-го в'яка, въ "Архив'я Калачова, кн. II, пол. 1. М. 1855, стр. 3 и д.

выхъ стремглавные падежи и, да единъмъ обыму словомъ, злыхъ дънній казни и благихъ почести. Изъ нихъ же тъхъ отоъгнеши, да не въ правоты божія руцъ впадеши. Сія обымеши, да почести яже съ ними ходятъ, улучиши"... Словомъ, это—дидактическое пониманіе исторіи, дошедшее до самаго Карамзина.

Ученость Манкіева шире, чёмъ у кого-либо изъ его предшественниковъ. Кромъ твердаго знанія библейскихъ книгъ, онъ корошо знаетъ географію, ссылается на цёлый рядъ древнихъ писателей, изв'єстныхъ ему отчасти, можетъ быть, по вычитаннымъ указаніямъ, но отчасти несомн'єнно и по собственному чтенію. Изъ древнихъ упоминаются у него Ксенофонтъ, Иродотъ, Птоломей, Аполлоній (Argonautica), Плиній, Трогъ Помпей, Юстинъ, Помпоній Мела, Іосифъ Флавій, Виросъ (Веговия), греческій историкъ Зонаръ; далѣе, н'ємецкіе писатели: Каріонъ, Филиппъ Мелянхтонъ, Курей, Фоссіусъ; итальянскіе: Мавро Орбиній и Энеасъ Силвіусъ; шведскіє: Павлинусъ Готусъ, Петреусъ 1); польскіе: Мярецкій, Кадлубекъ, "безъименный французъ", Длугошъ, Меховій, Стрыйковскій и пр. Подъ 1492 годомъ онъ упоминаетъ объ Америкъ, которую открылъ "Христофоръ Колумбусъ, родомъ Генуэзченинъ, челов'єкъ разума остраго, который многія страны и Окіана много пере'єздилъ".

Книга Манкіева была введеніемъ къ наступавшей новой разработкъ русской исторіи, когда изслъдованіе впервые обратилось къ собиранію и критикъ самыхъ источниковъ, и только съ этихъ поръ стали возможны достовърная реставрація и сознательное пониманіе пережитой старины.

Миллеръ, объясняя въ предисловіи значеніе Степенной Книги, дълаетъ между прочимъ слъдующія замъчанія: "Есть ли сія книга, по

О лътописяхъ XVI—XVII въка:

<sup>—</sup> Бестужевъ-Рюминъ, Русская исторія, стр. 34—36.

 <sup>—</sup> А. Прѣсняковъ, Царственная внига, ея составъ и происхожденіе. Спб. 1893.

<sup>—</sup> Буслаевъ, о Царственной книгъ въ "Историческихъ Очеркахъ". II, стр. 308 и далъе.

<sup>—</sup> Забълинъ, Опыты изученія русскихъ (древностей и исторіи. М. 1872. І, стр. 39 и далье.

<sup>—</sup> Книга Степенная Царскаго родословія, содержащая Исторію Россійскую съ начала оныя до временъ государя царя и великаго князя Іоанна Васильевича; соч. преосвященныхъ митрополитовъ Кипріяна и Макарія; напечатана подъ смотрѣніемъ Герарда Миллера. 2 части. М. 1775.

<sup>1) &</sup>quot;Безумный политикъ Попъ шведскій Петреіусь во всёхъ своихъ инигахъ народъ русскій безъ чистой совёсти и срама ругаетъ"... Стр. 336.

упоминанію всёхъ бывшихъ митрополитовъ, по часто внесеннымъ въ оную рѣчамъ и молитвамъ, по житіямъ Святыхъ чудесами утвержденнымъ, толико же къ церковной, колико къ гражданской Исторіи принадлежащею казаться будеть, то по сей самой, кажется, причинѣ она многимъ и любима и высокопочитаема быть должна. Преосвященные Митрополиты писали по ихъ сану. Изъ ихъ писанія познавается духъ тогдашняго свѣта, что не послѣднее въ Исторіи намѣреніе быть должно. Къ составленію рѣчей имѣли они въ лучшихъ Греческихъ и Римскихъ Историкахъ знатные примѣры; господствуетъ въ оныхъ при благочестивыхъ мысляхъ восхищающее Краснорѣчіе"...

Упомянувъ, что Степенная Книга доведена Макаріемъ почти до года своей кончины (1564; а Степенная Книга доведена до 1560—61), Миллеръ замѣчаетъ: "Похвальный примъръ предковъ остался безъ подражанія. Тогдашнее строгое правленіе, повидимому, было сему упущенію причиною". Дъйствительно, московскія лътописи не описали правдиво временъ строгаго правленія, но Степенная Книга была однако продолжена потомъ 18-ю степенью и доведена до смерти Алексъя Михайловича.

Литература исторических сказаній о Смутномъ времени подробно изучена, по содержанію и стилю, С. Ө. Платоновымъ: "Сказанія и повъсти о Смутномъ времени". Спб. 1888, и самые памятники изданы въ "Русской Исторической Библіотекъ", издаваемой Археограф. Комм., т. XIII (Памятники древней русской письменности, относящіеся къ Смутному времени). Спб. 1891.

Оеодора Грибоѣдова, Исторія о царяхъ и великихъ князьяхъ земли русской. По списку Петербургской Духовной Академіи № 306. Сообщеніе С. Ө. Платонова и В. В. Майкова. Спб. 1896. Изд. Общ. люб. древней письменности. Памятники, СХХІ.

О Синопсисъ у II. Н. Милюкова, Главныя теченія русской исторической мысли. М. 1897, стр. 5—12.

Не будемъ говорить о другихъ отраженіяхъ польской исторіографіи въ нашей старой письменности. Для примъра назовемъ еще русское сочиненіе — "Скиескую исторію" Андрея Лызлова, 1692, собственно исторію восточныхъ народовъ, отчасти по польскимъ источникамъ, отчасти прямо переведенную съ польскаго ("Дворъ турецкаго султана"). Главные источники Лызлова—Гвагнинъ, Кромеръ, Бъльскій, Стрыйвовскій, Ботеръ, также Бароній, Квинтъ-Курцій (объ Александръ Македонскомъ); изъ русскихъ—Хронографъ, "Засъкинъ лътописецъ" и особливо "Степенная".

## ГЛАВА ХХІІІ.

## поздняя повъсть.

Полу-историческіе разсказы.—Пов'єсть о цариць иверской Динары.—Сказаніе о мутьянскомъ воеводе Дракуле. - Сказаніе Ивана Пересветова о царе турскомъ Махметь, и др.

Повъсти восточныя.—Сказаніе о двенадцати снахъ царя Шаханши.—Шемявинъ

судъ. -- Сказка о Ерусланъ Лазаревичъ.

Новыя заимствованія съ Запада.—Повъсти славяно-романскія; посредство бъло-русское, чешское, польское.—Бова королевичь.—Тристанъ и Изольда, Ланцелотъ (Трысчанъ, Ижота, Анцалотъ).—Исторія объ Атыль, король угорскомъ.—Исторія о чешскомъ королевичь Брунцвикь.—О королевичь Василіи Злотовласомъ чешскія земли.—Римскія Діянія (Gesta Romanorum).—Великое Зерцало.—Повъсть о Семи Мудрецахъ.

Рицарскіе романы: исторія о Милюзинь; о князь Петрь Златыхъ-Ключахъ и о королевив Магелонв; о преславномъ римскомъ кесарв Оттонв; объ Аполлоніи королв

Тирскомъ.

Апофесиаты. - "Смехотворныя повести". —Сказанія о злыхъ женахъ. —О высоко-умномъ хмель. —О трава табаць. —Басня. —Шуточные разсказы.

Опыты русской повъсти. — Свазаніе о Саввъ Грудцинъ. — Отголосовъ народной старини: повъсть о Горъ-Злочастін.—Повъсть о Фроль Скобъевъ.

Популярное чтеніе конца XVII-го и начала XVIII-го стольтія.

На переходъ отъ древней повъсти къ ея позднъйшимъ памятникамъ встречаемъ памятники не вполне яснаго происхожденія и хронологіи. Таковы, между прочимъ, повъсти полу-историческаго характера, извъстныя по рукописямъ XVI-XVII въка и въ свое время значительно распространенныя и занесенныя въ летописи и хронографъ. Однимъ изъ такихъ памятниковъ была повъсть о царицъ иверской, т.-е. грузинской, Динаръ: "Слово и дивна повъсть Динары парицы, дщери иверскаго властодержца Александра, како побъди перскаго царя" или: "Мужество и храбрость Динары царицы" и т. п. Динара есть Тамара. Одна царица этого имени упоминается въ грузинскихъ летописяхъ около половины Х века, когда она ввела въ Грузіи православіе, т.-е испов'яданіе халкидонскаго собора. Другая, къ которой должна относиться русская повъсть, дочь царя Алек-

сандра Мелеха, вступила на престолъ въ 1184 (въроятно до 1212): она одержала блистательную побъду надъ персами, завоевала Тавризъ и Шемаху. Грузинская исторія съ большими подробностями говорить подъ 1203 г. о столь же славной битвъ, какъ и описанная въ нашемъ сказаніи, о ръчи парипы, ободрявшей своихъ вельможъ, о следствихъ побоища, и притомъ почти въ тъхъ выраженіяхъ. По нашему сказанію Динара осталась пятнадцати леть наследницей "иверскаго властолержца" Александра Мелеха и мудро управляла народомъ; перскій царь, услышавь о смерти Александра, требоваль покорности оть его дочери, но Динара, пославъ дары, не думала отказываться отъ своей власти. Раздраженный царь пошель на нее войною. Страхъ овладълъ всъми вельможами юной царицы: "како можемъ стояти противъ многого воинства и таковаго перскаго ополченія?" говорили они. Мужественная Динара возбудила ихъ храбрость: "ускоримъ противъ варваръ, — говорила она, — яко же и азъ иду, дъвица, и воспріиму мужскую храбрость и отложю женьскую немощь, и облекуся въ мужскую крыпость и препоящу чресла своя оружіемъ, и возложю броня и шлемъ на женьскую главу, и воспріиму копіе въ дъвичи длани, и воступлю въ стремя воинскаго ополченія; но не хощу слышати враговъ своихъ плънующій жребій Богоматери и данныя намъ оть нея державы, и та бо Царица подасть намъ храбрость и помощь о своемъ достояніи". Принесши молитву Богоматери въ Шарбенскомъ монастыръ, куда пришла "пъша и необувенными ногами, по острому каменю и жестокому пути", Динара выступила противъ враговъ, и взявши копье, устремилась на перскіе полки и поразила одного персина. Враги ужаснулись ея голоса и побъ-жали. Динара "отняла" голову перскаго царя и на копьъ принесла ее въ Тавризъ; города поворялись ей, и она съ богатыми совровищами воротилась въ отечество. Добыча ея, "блюдо лалное, и каменіе драгое, и бисеръ, и злато, и вся царскіе потребы, еже взя отъ персъ", все это роздано было въ домы божін. Потомъ, она правила народомъ 38 лёть и оставила власть свою сродникамъ: "даже и до днесь, — заключаетъ повъсть, нераздълно державство иверьское пребываеть, а нарицается отъ рода Давыда, царя еврейскаго, отъ царьскаго колъна". Таково содержаніе пов'ясти.

Какимъ же образомъ древнее грузинское событіе могло стать предметомъ русскаго сказанія? Сношенія съ Грузіей, хотя и рѣдкія, начинаются съ XII вѣка, а болѣе постоянныя съ 1588 г. По мнѣнію извѣстнаго исторіи Грузіи, Броссѐ, свѣдѣнія о ца-

рицъ Динаръ были принесены къ намъ полу-учеными грузинами, прівзжавшими въ Россію посл'в посольства въ Ивану III, или даже греческими монахами, воторые долго бывали посреднивами между двумя народами; Устряловъ думалъ, что наше сказаніе не отличается большою стариной и есть басня, которую разсказывали у насъ грузины при царъ Михаилъ Оедоровичъ и его преемникъ. Любопытно, однако, что въ ръчи Ивана Грознаго, сказанной воинамъ при осадъ Казани въ 1552 и приведенной въ "Исторіи о Казанскомъ царствъ" попа Іоанна Глазатаго (стр. 221), царь упоминаеть о "премудрой и мужеумной парицъ иверской и пересказываеть вкратцъ ен исторію 1). Новъйшій изследователь пов'єсти, г. Соболевскій, относи пов'єсть къ концу XVI въка, замъчалъ въ языкъ ея ръдкіе архаизмы и завлючаль, что она представляеть переводь, сделанный именно въ Россіи, и съ греческаго: въ последнемъ онъ убеждался присутствіемъ въ язывъ многочисленныхъ грецизмовъ. Иногда переводъ сдъланъ слишкомъ близко къ оригиналу и критикъ находиль даже, что данныя языка и стиля (именно, крайне искусственная разстановка словъ въ изложеніи) заставляють предполагать оригиналь стихотворный, со многими реторическими украшеніями, сложными словами въ позднемъ византійскомъ стилъ (напримеръ властодержство, зверозлобство, женочревство и т. п.). Въ литературъ византійской подобный памятникъ, кажется, еще не быль найлень.

Повидимому, гораздо старѣе, и именно къ концу XV вѣка относится другой полу-историческій памятникъ, въ которомъ древній читатель, вѣроятно, опять находилъ долю сказочнаго интереса — "Сказаніе о мутьянскомъ воеводѣ Дракулѣ". Это былъ правитель Валахіи во второй половинѣ XV вѣка, прославившійся въ тѣ времена своею жестокостью. Въ одномъ спискѣ заглавіе повѣсти передано такъ: "Сказаніе о Дракулѣ, мутьянскія земли воеводѣ, греческія вѣры, — а влажинскимъ (влашскимъ) языкомъ звася Дракула, а русскимъ языкомъ именовася Діяволъ". Наша повѣсть рисуетъ самыми темными красками этого Дракулу: онъ преслѣдовалъ неправду и пороки, но на всѣхъ наводилъ страхъ жестокостью, не имѣвшею предѣловъ. Повѣсть наполнена анекдотами о безчеловѣчныхъ поступкахъ Дракулы или съ подданными его, или съ иноземцами, приходившими въ

¹) Въ рукописи Румянцовскаго музея, № 358, въ концѣ повѣсти сдѣлана помѣтка другой рукой, другими чернилами, мелкимъ шрифтомъ. "Лѣта 7101-го декабря въ 24 день былъ у государя царя и великаго князя Өеодора Ивановича посолъ иверскаго царя Александра, Арамъ князь, да архимандритъ Кирилъ".



его страну; всеобщій страхъ его тиранства дошель до такой степени, что въ его землъ никто не осмъливался брать чужого. За всъ преступленія Дракула наказываль смертью; онь не прощаль даже легкія вины, если открываль ихь. Однажды увидьль онъ на какомъ-то бъднякъ худое платье, и спросилъ бъдняка, есть ли у него жена? Когда тоть отвъчаль, что есть, Дракула велълъ вести себя въ домъ его, и увидъвъ молодую и здоровую жену, снова спросилъ мужа: есть ли у тебя ленъ? Получивъ утвердительный отвёть, Дракула обратился къ жене и сказаль: "отчего ты ленишься заниматься деломь? Мужъ твой долженъ пахать землю, а ты не сшила ему рубахъ; въ этомъ ты виновата, а не онъ",—и затъмъ Дракула велълъ отсъчь ей руки и посадить ее на колъ. Чтобы испытать правдивость своихъ подданныхъ, онъ поставилъ на источникъ драгоцвиную чару, и никто не осмълился взять ее, "елико онъ (т.-е. Дракула) пребысть". Подобные разсказы составляють содержаніе пов'єсти; иные изъ нихъ могли принадлежать и не именно Дракулъ, и перенесены были на него изъ другихъ преданій и разсказовъ.

Что касается до происхожденія пов'єсти, Востоковъ, основываясь на словахъ Румянц. текста, что писатель пов'єсти, когда находился въ Будинъ, въ Венгріи, видълъ тамъ Дракулиныхъ сыновей, привезенныхъ королемъ Матоеемъ вм'єстъ съ матерью ихъ, и пріурочивая къ этому посольство дьяка Оедора Курицына, который тудилъ въ 1482 г. къ королю Матоею для утвержденія мирнаго договора, —думаетъ, что пов'єсть могла быть написана или Курицынымъ или къмъ-нибудь изъ его свиты, слышавшимъ разсказы о Дракулъ отъ очевидцевъ и современниковъ.

Предположеніе Востокова остается до сихъ поръ наиболье выроятнымъ, хотя и не нашлось въ подкрыпленіе его прямыхъ указаній. Давно замычено было, что повысть о Дракуль извыстна была также въ нымецкой народной книгь; Буслаевь отмытиль, что краткое изложеніе повысти находится въ знаменитой Космографіи Себастьяна Мюнстера (первое латинское изданіе 1544), но думаль, что наша редакція повысти была самостоятельная и что "со времень Ивана Грознаго, повысть о Дракулы получила для нашихъ предковъ новый интересь по сближенію, которое дылали между жестокостями обоихъ этихъ правителей: такъ эпизодъ о пригвожденныхъ къ головамъ шапкахъ иностранныхъ пословъ приписывался Ивану Грозному". Затымъ дылались опять новыя предположенія, по связи русской повысти съ нымецкими, что она могла быть составлена по нымецкому ори-

гиналу, можетъ быть при посредствъ польской редакціи. Наконецъ, недавно русское сказаніе о Дракуль было издано по нъсколькимъ спискамъ и исторія самаго воеводы подробно изслъдована въ книгъ румынскаго историка Богдана.

Къ XVI въку, а именно ко временамъ Грознаго, относятся опыты полу-исторической повъсти, имъвшей извъстную тенденпію. Съ именемъ нѣкоего Пересвѣтова, очевидно, псевдонима, мнимаго потомка инока Пересвъта, который нъкогда участвоваль въ Куликовской битвъ, извъстно сказаніе о томъ, какъ турскій парь Махметь хотьль сжечь греческія книги. По взятін Константинополя Махметь, какъ гонитель христіанства, велъль собрать всв книги греческаго закона, перевести ихъ на турецкій языкъ, а потомъ сжечь. Патріархъ Анастасій молился Богу о спасеніи внигь, и на другой день турскій царь призваль Анастасія и спросиль его, онь ли жаловался на царя своему Богу? — Богъ въ страшномъ видъ явился во снъ Махмету и велъль отдать грекамъ ихъ вниги. Махметъ отдалъ вниги патріарху: "пусть исправляють по нимь свое дело, какъ ихъ Богъ имъ велълъ"; и самъ онъ знаетъ, что не взялъ бы греческаго царства, еслибы этого царства не даль ему христіанскій Богь. Затемъ Махметъ призвалъ своихъ пашей и свазалъ имъ. что если греки пали именно потому, что не соблюдали своего закона, то и имъ должно кръпко держать правду, и повъсть разсказываеть о техъ жестовихъ мерахъ, какія употребляль Махметь для установленія правды, о страшныхъ казняхъ разбойникамъ, ябеднивамъ, неправеднымъ судьямъ и т. д. Думаютъ, что повъсть должна была представить оправдание жестокостей Ивана Грознаго. "Махметъ салтанъ учалъ говорити сентомъ и пашамъ своимъ и воеводамъ, и всемъ людемъ: аще не такою грозою великій народъ угрозити, ино и правды въ землю не ввести. зане же толко грозы людемъ не будеть, ино внигъ законныхъ не послушають, и вакь конь подъ человъкомъ безъ узды, такъ и царство подъ царемъ безъ грозы".

Въ подобномъ тонъ, и опять съ намеками на московское парство, написано "Сказаніе о Петръ, Волосскомъ воеводъ, какъ писалъ похвалу благовърному царю и великому внязю, Ивану Васильевичу всея Русіи", извъстное въ другихъ спискахъ подъ названіемъ "Епистолы Ивашки Семенова Пересвътова" къ царю Ивану Васильевичу. Мнимый Пересвътовъ опять говоритъ о необходимости правды для процвътанія царствъ и опять въ примъръ правдиваго и строгаго правленія приводитъ турскаго царя Махмета, ссылаясь также и на волошскаго воеводу Петра. На

службь у воеводы быль русскій человыкь, котораго воевода и разспрашиваль объ Московскомъ парствъ. Тотъ сказалъ, что въ Московскомъ царствъ въра христіанская добрая и врасота цервовная великая, святители непрестанно молятся за царя и всёхъ православныхъ христіанъ, а правды въ Московскомъ царствъ умалилось. На эти слова воевода вздохнуль, заплакаль и сказаль: "а коли по гръхамъ въ Московскомъ государствъ нравды нътъ, то у государя и всего добраго нътъ, и онъ живетъ прежними чудотворцами да святительскими молитвами". Онъ думалъ, однаво, что если есть въра у царя, святителей и православныхъ христіанъ, то они упросять себ'я милость у Христа: "Христосъ бо есть истина и правда, и если по въръ помилуеть, то и правду въ нихъ вселитъ... И въ которомъ царствъ въра и правда, ту есть Богь пребываеть въчно". Волошскій воевода много слышаль о Московскомъ царствъ, восхвадяль и величаль его, но скорбълъ о томъ, что есть еще въ немъ много неправды, и желаль, чтобы Богь избавиль русскую въру отъ всякой ереси и отъ невърныхъ и оберегь царя отъ ближнихъ враговъ. Пересвётовъ говоритъ, обращаясь къ царю, что Волошскій воевода --- ученый философъ и довторъ, и онъ начиталь на мудрыхъ своихъ книгахъ, что будеть на тебя ловленіе, яко же на царя Константина, отъ ворожебь и отъ вудесь, отъ людей ближнихъ, безъ коихъ не можешь ни часу быти... И рекъ воевода: толико его Богь соблюдеть оть ловленія вельможь, ино таковаго царя подъ всею подсолнечною не будетъ". Навонецъ воевода говориль такъ: "Надвемся отъ Бога великаго милосердія свободитися русскимъ царемъ отъ насильства турецкаго".

Навонецъ ходила въ рукописяхъ "Повъсть нъкоего боголюбива мужа, списана при Макарьъ митрополитъ царю и великому князю Ивану Васильевичу всей Руси, да сіе въдяще, не впадете во злыя съти и беззаконія отъялыхъ и прелщеныхъ человъкъ и губительныхъ волковъ, не щадяще души, ей же весь миръ не достоинъ, прочетше же сие, человъцы, убойтеся чары и волхованія, творяще скверная Богу, и грубая и мерская и проклятая дъла". Здъсь аллегорія даже не закрыта. Повъсть вооружается противъ чародъйства, которое можеть быть гибельно для царей, — намекая, безъ сомнънія, на то, что Иванъ Грозный боялся и вмъстъ искалъ чародъйства, которое внушало московскимъ людямъ величайшій страхъ. Въ повъсти былъ у благочестиваго царя "синклитъ, чародъй золъ и губитель мужъ"; онъ едва не довелъ царя до погибели, но въ концъ концовъ царь обратился къ епископу и повелъль этого синклита и единомыш-

ленниковъ его пожечь огнемъ: "оттолъ же царь съ епископомъ написати книги повелъ, и утверди, и проклять чародъніе и въ весъхъ заповъда послъ такихъ огнемъ пожечи".

Въ этихъ повъстяхъ, очевидно навъянныхъ событіями и идеями XV—XVI въка, опять повторяется тема сказаній о паденіи Царяграда, о погибели царствъ отъ упадка въры и правды и молва о суровомъ турецкомъ правосудіи. Относительно "Епистолы Ивашки Пересвътова" и "Сказанія о волошскомъ воеводъ Петръ" Карамзинъ предполагаль уже, что это произведеніе сочинено даже послъ царствованія Ивана Грознаго: авторъ указываетъ царю подвиги, которые уже были имъ совершены, какъ покореніе татарскихъ царствъ; авторъ хочетъ придать разсказу историческія черты, но при этомъ впадаетъ въ анахронизмы. Быть можетъ, были здъсь южно-славянскіе, румынскіе или греческіе отголоски, потому что съ этихъ сторонъ уже дълались къ московскимъ царямъ призывы объ освобожденіи православныхъ единовърцевъ отъ турецкаго насильства.

Быль еще источникъ старой русской повъсти, путь вліяній котораго наименъе изслъдованъ, именно восточный. Возможность его была бы понятна сама собою при незапамятно давнихъ отношеніяхъ древней Руси къ Востоку тюркскому и пранскому. Можно думать, что въ противоположность памятникамъ византійскимъ и западнымъ, которые всегда, или развъ лишь съ немногими исключеніями, приходили въ намъ путемъ письменнымъ, здёсь путь заимствованія быль устный: по врайней мёре до сихъ поръ не встретилось никакого следа и указанія книжной передачи. Лишь немногія упоминанія літописца дають понять, что въ этихъ давнихъ отношеніяхъ къ Востоку, параллельно съ заимствованіями въ языків и обычай, происходиль также обмёнъ народно-поэтическихъ преданій. Новейшіе изследователи думають въ самомъ образв Ильи Муромца видеть отголосовъ иранскаго сказанія 1). Далье, если относительно памятниковъ византійскихъ и западныхъ есть возможность опредёлять приблизительно хронологію по даннымъ о самыхъ источникахъ, а иногда по записямъ въ нашихъ рукописяхъ, то здёсь эти указанія гораздо болье шатки или вовсе отсутствують.

Такому восточному вліянію приписывается сказаніе "О дв'єнадцати снахъ царя Шахаиши", стар'є і списовъ вотораго



<sup>1)</sup> Всев. Миллеръ.

относится къ XV въку. Эти сны объясняль мудрецъ или философъ Мамеръ; позднъйшія рукописи смъщали истолкователя съ самимъ царемъ и въ нихъ иногда говорится уже о снахъ царя Мамера, и прибавляется также: "слово о послёднихъ днехъ", такъ вакъ сны имёли характеръ эсхатологическій. Царь Шахаиша (котораго сближають съ персидскимъ Шаханшахомъ) ближе не опредъляется и жилъ просто "въ нъвоихъ странахъ древнихъ". Въ одну ночь онъ увидълъ двънадцать сновъ, которые очень его встревожили, и не было человъка, который могь бы разръшить ихъ, пока не нашелся философъ Мамеръ. Царь видълъ золотой столпъ отъ земли и до неба: философъ сказалъ: о, царь, придеть злое время оть востока до запада и будеть мятежъ во всъхъ человъкахъ, божін заповъди не будуть сохраняться, другь будеть другу врагомъ, князь пойдеть на князя, не будеть человъка, который добро думаеть и дълаеть, языкомъ будуть говорить добро, а мыслить злое и т. д. Нарь видить потомъ другія страшныя и странныя виденія, и философъ объясняеть ихъ на ту же тему, что придуть последнія времена: начнется развращение нравовъ, исчезнутъ родственныя чувства, двти не будуть слушать родителей, іерен будуть жить нечисто, люди будуть давать милостыню убогимь, а потомъ отнимать ее, правовърное царство отпадетъ отъ въры и божія правда не вспомянется въ то время, и т. д.

Въ поздивишихъ редакціяхъ Сказанія заметно усиленіе релитіознаго элемента и именно сближеніе съ христіанской эсхатологіей, такъ что "Сны" сопривасаются съ христіанскими легендами о последнихъ дняхъ, съ Меоодіемъ Патарскимъ, съ легендой о правдъ, взятой на небо, и кривдъ, оставшейся на землъ, и т. д. Въ такой поздней редакціи царь, выслушавши объясненія философа на одиннадцать сновъ, прямо спрашиваеть его: скажи мнъ, брать философъ, послъ всъхъ бъдъ, какое будетъ скончаніе царствамъ и землямъ? Философъ отвъчаетъ: въ прежнія лъта пророкъ Гедеонъ изгналь въ пустыню восемь племенъ; онъ выйдуть въ послъдніе дни и поплънять всю землю, и дойдуть до Рима великаго, и будеть свча злан. И пойдуть передъ ними четыре язвы: пагуба, погибель, плънъ и запуствніе. Тогда мужья начнуть одеваться въ блудныя одежды и украшать себя подобно женамъ; у одной жены будеть нъсколько мужей; сынъ, отець, брать будуть мужьями одной и той же женщины... И предана будеть земля Перская во тьму и въ погибель, Арменія отъ меча погибнеть, Ассирійская земля опустветь и владыки греческіе въ бъгство и плъненіе впадуть. И не будеть живу-

Digitized by 32 OOSIC

щихъ въ Египтъ, и въ Ассиріи и въ поморіи, и въ восточныхъ странахъ и въ другихъ; всъ человъки въ погибель и плънъ будутъ расхищены и грады многіе разорятся.

Съ другой стороны основа разсказа, безъ этихъ христіанскихъ пріуроченій, представляеть несомнівным параллели съ восточными сказаніями, въ тибетскомъ Канджурі, въ Калилів-и-Димнів, въ Шахъ-наме. Сны, требующіе толкованія, являются тіми же загадками, которыя можеть разрішить только мудрець, и съ этой стороны "Сны" нашей повісти входять въ цілую литературу загадовъ (въ сказаніяхъ о Соломоні, Авирів и пр.), кавъ предсказаніями о посліднихъ дняхъ могли быть привлечены и въ христіанской легендів о конців міра.

Происхождение "Сновъ" остается однако темно. "Мы встрътили нъкоторые изъ нашихъ сновъ, -- говоритъ г. Веселовскій, -и въ томъ же эсхатологическо-соціальномъ осв'ященіи, въ одномъ буддійскомъ памятникъ. Аналогія съ византійской литературой того же характера не указываеть необходимо на византійскій источникъ нашего текста, а на восточный прототипъ, который могъ отразиться въ византійсной письменности и далее сообщиться намъ въ южно-славянскихъ пересказахъ, либо перейти къ намъ съ Востока въ непосредственномъ переложении какойнибуль восточной рецензіи. На такой переходь указываеть имя Шаханши, воторое мы сблизили съ персидскимъ Шаханшахомъ... Еслибъ эта этимологія оказалась состоятельной, опредѣлилась бы для сравнительно древняго времени (во всявомъ случай для XV въка) возможность непосредственнаго литературнаго общенія древней Руси съ Востокомъ: общение, въ вругь вотораго вошли бы, вывств съ Снами Шаханши, и сказка о Русланв-Рустамв, и Судъ Шемаки и восточная повъсть, принятая въ сборникъ 1001 Ночи и отразившаяся въ русской былинъ о Подсолнечномъ царствв".

Сказка о Шемявиномъ Судѣ — одно изъ популярнѣйшихъ произведеній народной письменности и лубочной печати; нѣкогда она считалась давнимъ и вполнѣ самостоятельнымъ созданіемъ русскаго народнаго юмора; имя Шемяви—историческое и сказка увѣковѣчивала память беззаконій галицкаго князя Дмитрія Шемяви, того, который, между прочимъ, выкололъ глаза московскому князю Василію Темному: "Отъ сего убо времени,—говорить старый хронографъ,—въ велицѣй Россіи на всякаго судію и восхитника въ укоризнахъ прозвася Шемякинъ судъ". Новыя изслѣдованія показали однако, что сказка не была самостоятельно русскимъ изобрѣтеніемъ. Бенфей, который зналъ русскую

свазку, предполагаеть для нея индійскій источникъ, дальнёйшей ступенью котораго служиль тибетскій Дванглунь; онь приводить также параллельную сказку о канрскомъ купцъ (этотъ купецъ, занявъ деньги у еврея, предоставилъ ему, въ случав неуплаты, вырвзать у него, должника, фунтъ мяса), — которая также ходила въ средневъковыхъ сказаніяхъ, —и стихотвореніе поздняго нъмецкаго мейстерзенгера о судъ Карла Великаго. Далъе, тъ же и подобные мотивы суда повторяются въ новеллахъ Джованни Серкамби, въ старыхъ англійскихъ стихотвореніяхъ, гдъ возвращается древній Соломонъ, восходять къ средневъковой Disciplina Clericalis и т. п. "Въ первоначальномъ своемъ видъ, -- замъчаетъ Буслаевъ, -- судья долженъ былъ отличаться мудростью и правосудіемъ, согласно восточнымъ образцамъ праведнаго судін Викрамадитьи и Соломона, суды котораго послужили богатою темою для апокрифическихъ разсказовъ. Нашъ Шемяка есть уже шутливая пародія на его ранніе первообравы, съ сатирическими выходками противъ вривосуда, подвупаемаго посу-лами". Источникомъ этого поворота, по мивнію г. Сухомлинова, было вліяніе еврейской аповрифической литературы: въ "Вави-лонскомъ Талмудв" и такъ называемой Книгв Праведнаго раз-сказывается о "судахъ содомскихъ", которые вызвали гиввъ божій своею неправдою и давали именно поводъ въ сатирическому изображенію кривосуда, какое является въ нашей сказкв. Глав-ное двиствующее лицо есть бъднякъ, безпрестанно попадающій въ просавъ и совершающій рядъ неумышленныхъ преступленій. Богатый брать даль ему лошадь привезти дровь изъ лъса, но не далъ хомута; бъднявъ привязалъ дровни въ хвосту лошади и хвостъ оторвался; пошли судиться (у насъ—къ судьв Шемякв). По дорогв остановились ночевать; бедный во сне свалился съ палатей и зашибъ до смерти ребенка, висъвшаго въ люлькъ; отецъ ребенка тоже пошелъ къ судьв. По дорогв бъднякъ съ отчаннія ръшилъ броситься съ моста: онъ бросился и при наденіи остался цёль, но убиль дряхлаго старива, котораго сынъ везъ въ баню (дёло было зимой). Такъ произошли три преступленія. Наконецъ, когда подходили въ дому судьи, бъднякъ поднялъ на дорогъ камень, завернулъ въ платокъ и положилъ за пазуху. При судоговореніи бъднякъ при каждой жалобъ покавываль судь свой свертокъ, который судья принималь за посулъ и съ мнимымъ правосудіемъ рѣшалъ каждую жалобу такъ, что истцы отказывались отъ обвиненія, напр. на жалобу о лошади судья ръшиль, чтобы богатый отдаль бъдному лошадь до тъхъ поръ, пока у нея отростетъ хвостъ; чтобы другой отдалъ

жену, пока не родится ребенокъ, и т. д. "Съ точки зръція совершившагося факта и формальнаго правосудія, -- объясняеть Веселовскій, — б'ёднякъ д'єйствительно виновенъ и можеть быть приговоренъ въ уплатъ проторей и убытковъ; но судья принимаетъ во вниманіе неумышленность преступленія и, судя по правді, ставить такъ вопросъ обвиненія, присуждаеть отвітчиковъ въ такимъ пенямъ, что онъ падаютъ всей своей тяжестью на истповъ. и ть предпочитають отказаться оть иска. Въ такомъ свыть являлся праведный судья въ техъ восточныхъ сказкахъ (въ утраченной индійской, въ тибетскомъ Дзанглунъ), отраженіемъ которыхъ, сильно видоизмъненнымъ представляется нашъ Шемякинъ судъ. Видоизмъненія эти объясняются устной передачей повъсти и вліяніемъ сходныхъ, по всей въроятности еврейскихъ сказаній, разработавшихъ мотивъ "судовъ" въ примъненіи къбиблейскому суду Соломона. Результатомъ этихъ вліяній было совершенно новое освъщение повъсти, опредълившее ея особый характеръ и вивств причины ен популярности на Руси: судъ остался такимъ же праведнымъ, но судья изрекалъ его уже не по долгу совъсти, а потому что надъялся на посулъ отъ подсудимаго. Въ этой случайной побъдъ человъческой правды надъ кривдой, которая также случайно становится ея орудіемъ, лежала глубовая пронія, которую русская свазка разработала нісколько односторонне: типъ неправеднаго судьи, котораго перехитрилъ простакъ, заслонилъ все остальное, и сказка стала сатирой на судейскіе порядки, развитіемъ пословицы: съ подъячимъ водись, а камень за пазухой держи".

Еще одна восточная повёсть вошла въ число любимыхъ народныхъ сказовъ: это извёстный "Ерусланъ Лазаревичъ", старъйшій текстъ котораго принадлежитъ XVII въку. Сюжетъ "Еруслана" заимствованъ изъ Шахъ-наме и въ именахъ дъйствующихъ лицъ остался отголосовъ восточныхъ именъ: Ерусланъ есть Рустамъ восточныхъ сказаній; Лазарь, первоначально Залазарь— Зальзеръ; Киркоусъ — Кейкаусъ. Подробное сличеніе русской сказки съ персидскимъ оригиналомъ сдълано было г. Стасовымъ.

Въ XIV—XV въкъ мы наблюдали особый періодъ южно-славянскихъ вліяній. Послъднія вспышки политической силы славянскихъ царствъ сопровождались оживленной литературной дъятельностью; она держалась еще нъкоторое время послъ турецкихъ погромовъ, какъ попытка національнаго самосохраненія; какъ будто была таже мысль передать свое національное настроеніе

и родственному русскому народу. Въ это время и въ древней Руси возникаетъ потребность обновленія, когда съ видимымъ упадкомъ татарскаго ига и подъемомъ народнаго чувства являются литературные запросы, удовлетворенія которыхъ искали по старому обычаю на югѣ: отсюда эта новая полоса южнославянскихъ вліяній болгарскихъ и сербскихъ, которыя между прочимъ выразились призывомъ южно-славянскихъ іерарховъ и книжниковъ въ Россію, на юго-западѣ и въ Москвѣ. Съ этимъ связано было также появленіе тѣхъ произведеній легенды и повѣсти, родиной которыхъ была Боснія и сѣверная Далмація, гдѣ южно-славянская письменность сближалась съ западными латинороманскими вліяніями: здѣсь былъ источникъ сербской "Александріи", Троянской притчи, сказанія объ Индѣйскомъ царствѣ и, можетъ быть, еще другихъ подобныхъ памятниковъ.

Въ концъ концовъ этотъ южно-славянскій источникъ изсякъ. Политическое паденіе повело, наконецъ, къ полному упадку южнославянской письменности: она перестала производить сама и доставлять намъ новые запасы литературнаго матеріала. Вмъстъ съ темъ въ русской письменности можно наблюдать новое направленіе внижныхъ запросовъ. Приблизительно съ XVI въва жизнь русскаго государства, сбросившаго съ себя гнетъ татарсваго ига, стремится установить свое самостоятельное бытіе, и параллельно съ темъ, какъ все более явственно сказывается стремленіе на западъ, желаніе округлить границу московскаго государства возвращениемъ старыхъ русскихъ земель отъ великаго княжества Литовскаго и Польши, завязать сношенія съ западными землями, привлечь оттуда ученыхъ и промышленныхъ людей, -- въ письменности все сильнъе распространяется вліяніе западной, именно повъствовательной, литературы. При отсутствии школы, недостаткъ образованія, скудости международныхъ сношеній трудно было бы предположить прямыя внижныя связи съ литературой западной: действительно, ихъ почти и не было, переводъ съ латинскаго или немецкаго бывалъ большою редкостью; но какъ прежде для византійской пов'єсти нашлось посредничество южно-славянское, такъ и теперь для повъсти западной посредничество западно-русское и польское. Здёсь были постоянныя отношенія-политическія, церковныя, торговыя, которыми облегчались и отношенія внижныя. Юго-западная Русь вовлевлась въ литературно-общественную жизнь Польши: эдёсь отражалось въ той или другой мъръ то сильное умственное движеніе, какое создано было на Запад'в событіями эпохи Возрожденія и Реформаціи; религіозная борьба подняла значеніе школы

и распространяла латинскую ученость; начало XVI въка отмъчено знаменитымъ трудомъ "доктора" Франциска Скорины—переводомъ Библіи на "русскій", т.-е. западно-русскій языкъ; во второй половинъ этого въка князь Курбскій, "отътхавши" изъ Москвы, очутился въ самомъ разгаръ этой возбужденной западно-русской жизни, самъ сталъ учиться и соединилъ въ себъ черты московскаго книжника и западно-русскаго борца за православіе; въ концъ въка явилась знаменитая Острожская Библія.

Въ самой Москвъ также происходило своеобразное оживленіе, и отголоски западно-русскаго движенія сказались между прочимъ въ новомъ распространении повъсти. Переходъ западнорусской книги въ Москву, въ русскую письменность, совершался иногда какъ бы самъ собою: западно-русская внига, обывновенно переведенная или переложенная съ польскаго, въ своей бълорусской одежде была сама по себе довольно понятна, особенно болъе начитанному книжнику; при перепискъ единственномъ способъ пріобрътенія и распространенія литературнаго произведенія — білорусскія черты естественно сглаживались какъ въ грамматическихъ формахъ, такъ и въ выборъ словъ; при второй переписи это повторялось опять, и наконецъ изложение получало совершенно русскій складъ. Переводъ съ польскаго для людей, нъсколько знакомыхъ съ языкомъ, также не представлялъ особыхъ трудностей, а въ нъсколько мудреномъ случав старые книжники не задумывались оставлять польскія слова цёликомъ; съ этой поры должны въ первый разъ идти заимствованія съ польскаго, вакія есть въ русскомъ языкъ.

Этотъ западный путь, которымъ приходили и готовые памятники, и латинскія и польскія книги, переводимыя потомъ въ самой Москвѣ, составляетъ отличительную черту второго періода и поздняго слоя нашей старой повѣсти. Обывновенно это были уже памятники другого рода—только частію архаическіе, а въ особенности новые и западные—рыцарскіе романы, сборники повѣстей, то поучительныхъ, то шутливыхъ, дѣйствіе которыхъ совершалось уже на почвѣ обыкновеннаго быта и которыя, быть можетъ, послужили поводомъ къ начаткамъ русской бытовой повѣсти въ концѣ XVII вѣка. Но на первый разъ источникомъ, изъ котораго пришелъ первый образчикъ рыцарскаго романа, была опять письменность сербская: путь, которымъ онъ шелъ жъ намъ черезъ западную Русь, остается, однако, до сихъ поръ мало выясненъ.

Однимъ изъ старъйшихъ, если не самымъ старымъ образчивомъ рыцарскаго романа въ нашей письменности XVI—XVII въка быль знаменитый Бова Королевичь, представляющій собою пере-. сказъ сказочно-рыцарскаго романа, извъстнаго въ концъ среднихъ въковъ въ разныхъ литературахъ западной Европы и, между прочимъ, въ Италіи: одна итальянская форма романа послужила ближайшимъ подлинникомъ нашего Бовы (Buovo d'Antona). Догадки объ этомъ его происхождении дълались давно; потомъ была ближе указана та группа западныхъ романовъ, въ томъ числе итальянскаго, въ которымъ примываетъ наша исторія; но обстоятельное объясненіе ся состава и ближайшаго итальянскаго подлинника стало возможнымъ только въ последнее время, вогда была изучена рукопись Познанской библіотеки конца XVI въка, представляющая бълорусскій сборникъ повъстей и въ числъ ихъ Бову.

Познанская рукопись, пока единственная въ своемъ родъ, представляетъ собраніе нъсколькихъ повъстей подъ общимъ заглавіемъ: "Починаеться повесть о витязяхъ съ внигъ сэрбъсвихъ, а звлаща <sup>1</sup>) о славномъ рыцэры Трысчане <sup>2</sup>), о Анцалоте, и о Бове и о иншыхъ многихъ витезехъ добрыхъ", а за ними слъдуеть еще исторія объ Аттиль, переведенная съ польскаго. Тавимъ образомъ здъсь ясно указывается происхождение Бовы (и Тристана) изъ "сербскихъ внигъ", и достовърность указанія подтверждается слъдами сербскаго подлинника въ бълорусскомъ текств. Сербскіе пересказы до сихъ поръ не найдены; они, очевидно, были переведены съ итальянскаго, такъ какъ въ переводъ (и, между прочимъ, въ его ошибкахъ) остались слёды итальянскаго языка. Въ Тристанъ и Бовъ встръчаются также полонизма, которые могуть объясняться средой и книжными привычвами западно-русскаго переводчика. Присутствіе западныхъ рыцарских романовъ въ сербской (иди сербо-хорватской) письменности относится къ твиъ же литературнымъ условіямъ Босніи и съверной Далмаціи, о которыхъ было выше говорено. Если еще гораздо ранве, приблизительно въ XIV ввив, произошла здёсь своеобразная сербская редакція "Александрін", то впоследствіи это литературное движеніе продолжалось въ соседстве Далмаціи, наполненной итальянскими элементами, и особливо направлялось въ область поэвін, между прочимъ, героической и рыцарской, какъ уже въ XVI въкъ появляются любопытныя записи сербскаго народнаго эпоса. Какимъ путемъ сербская книга



<sup>1)</sup> Именно, особенно.
2) Т.-е. Тристанъ и Ланцелотъ.

попала въ западную Русь, остается по обычаю необъясненнымъ. Есть данныя, что въ XVI—XVII въкъ сербскіе пъвцы героическихъ пъсенъ заходили въ Польшу 1); могла зайти и книга съ героическими приключеніями.

Исторія сюжета, отъ вотораго происходить наше сказаніе о Бовъ Королевичъ, подробно изложена г. Веселовскимъ, котн остается еще неполной, такъ какъ не всв старые тексты изданы. Эта исторія начинается старо-французской Chanson de geste (Bueves d'Hanstone), тексть которой остается пова неизданнымъ; происхождение этой пъсни относять къ XIII, даже XII въку; прозаическая передълка ея, которая стала народной книгой, напечатана была въ Парижъ въ 1502. Первоначальное мъсто дъйствія романа было, какъ полагають, гдъ-нибудь на границь Франціи и Германіи; впоследствіи исторія была пріурочена въ Англіи, въроятно англо-норманскими пъвцами. Затъмъ французская редакція послужила источникомъ скандинавской Веvers-saga, отъ которой идуть другія скандинавскія редакціи, какъ изъ старо-англійской поэмы произошла англійская народная вкига. Французская поэма съ другой стороны была занесена въ Италію, гдъ цълый рядъ ен пересказовъ въ стихахъ и прозъ изъ разныхъ мъстностей Италіи восходить во второй половинь XIII въка; съ вонца XV-го, поэма имъла уже множество изданій. Была, наконецъ, нидерландская народная книга и книга еврейская.

"Особая популярность, — говорить Веселовскій, — досталась на долю Бов'в на Руси, гдъ, судя по спискамъ XVII в'вка и упоминанію въ 1693 году потішной книги, въ лицахъ, о Бові королевичь въ числь книгъ царевича Алексыя Петровича, "сказаніе" или "гисторія", "слово" о Бов'є объявилось довольно рано. Подъ "сказаніемъ" или "гисторіей" я разум'єю ту изв'єстную форму повъсти, которая легла въ основу нашихъ лубочныхъ передъловъ, обнародивла до степени другихъ русскихъ сказовъ, въ героямъ воторыхъ присосъживаетъ и своихъ, иноземныхъ... Лукоперъ и Полканъ встръчаются въ сказкъ объ "Иванъ богатырв врестьянскомъ сынъ" — только въ лубкахъ, но Полканъ попаль и въ стихъ объ Аникъ-воинъ въ числъ богатырей, скошенныхъ смертью, Чудище Полванище, Полванъ Полвановичъ въ народныя сказки объ Ильъ, гдъ онъ замънилъ былиннаго Идолища; кое-гдъ встръчаются имена Додона и (Василисы) Кирбитьевны, тогда какъ въ бълорусской вертепной драмъ Максимьянъ оказывается царящимъ въ городъ Антонъ.

<sup>1)</sup> Ср. Ягича, "Историческія свидѣтельства о пѣніи и пѣсняхъ славянскихъ народовъ"; русскій переводъ въ "Славянскомъ Ежегодникъ". Кіевъ, 1878, стр. 246.



гдѣ Аника-воинъ защищаетъ его отъ нападеній "Змѣя-Улана" и "Арапа". Собственно въ былины не проникъ, если не ошибаемся, ни одинъ изъ героевъ захожей итальянской повѣсти: всѣ они опоздали своимъ пріѣздомъ на Русь".

Сербская повъсть, — источникъ нашего Сказанія, — была взята съ итальянскаго, и изъ многочисленныхъ итальянскихъ варіантовъ исторіи наиболье близка къ познанскому тексту венеціанская поэма; не видно, чтобы исторія пользовалась у сербовъ особою популярностью, но это было бы и безразлично для объясненія особаго успъха Бовы въ нашей письменности. "Повъсть почему-то понравилась, — замъчаетъ Веселовскій, — пошла въ обороть; объясненіе лежить въ случайностяхъ народнаго вкуса, или въ томъ, что намъ представляется случайностью".

Сличеніе познанскаго текста съ венеціанской редакціей показало, что за нъсколькими разницами (гдъ, между прочимъ, познанскій текстъ сходится съ другою итальянскою редакціей) эта венеціанская редакція всего ближе подходить къ сербскому переводу. Переводъ сдъланъ очень близко; кое-что не понято или понято своеобразно: эпитетъ жены Гвидона — meltris, т.-е. meretrix, понять, какъ собственное имя и отсюда въ поздивйшихъ русскихъ текстахъ явилась Милитриса; castello, т.-е. замокъ, превратился въ городъ Костелъ; chiarenza, названіе меча Оливера, а потомъ Бовы, превратился въ "гляренцыя" и "гляденцыя", откуда произошелъ знаменитый мечъ-кладенецъ, какъ имя нарицательное; королева Друзіана названа сначала Дружнена, а въ позднъйшей нашей сказкъ Дружневна; наконецъ, итальянскій Pulican обратился въ богатыря Полкана, Ричардъ въ Личарду и т. д.

Та исторія о Бовѣ королевичѣ, какую мы знаемъ по старымъ рукописямъ (съ XVII вѣка), издавна распространялась въ лубочныхъ изданіяхъ, какъ "полная сказка" и сокращенная. Рукописи пока не вполнѣ опредѣлены, но въ нихъ отмѣчаютъ уже двѣ нѣсколько различныя редакціи, обѣ въ разныхъ случаяхъ довольно близки къ познанскому тексту, но не составляють его повторенія. Подлинникъ великорусскихъ редакцій былъ близокъ къ познанскому тексту, но не тождественъ съ нимъ; по заключенію г. Веселовскаго, это былъ также сербскій текстъ, слѣды котораго указываются сербизмами старыхъ русскихъ списковъ 1). Такимъ образомъ Бова явился у насъ въ двухъ пере-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напр.: "юнокъ"; "клобукъ"; "лугъ" въ значеніи вовсо, зам'вненный "л'всомъ" лишь тамъ, гд'в это было необходимо по смыслу; имя "Милитрисы" вм'всто познанской "Меретрысъ".



водахъ съ сербскаго, съ двухъ довольно близкихъ итальянскихъ редакцій, при чемъ одинъ переводъ (познанскій) не распространился, оставшись въ западно-русской рукописи, а другой (въ разныхъ, по крайней мъръ двухъ, варіаціяхъ) широво разошелся въ великорусскихъ рукописяхъ и сталъ наконецъ народной сказкой. Старыя рукописи даютъ возможность наблюдать процессъ этого перехода. Итальянскій герцогъ Оріо превращается въ посадскаго мужика Орла, средневъковый замокъ—въ земскую избу; при посольствахъ, посолъ всякій разъ кладетъ на столъ грамоту; въ текстъ романа попадаютъ былинныя выраженія, сказочные пріемы повтореній, соблюденіе эпической справедливости, по которой враги и измънники должны быть непремънно наказаны 1) и т. д.

Первой повъстью въ познанскомъ сборникъ поставленъ, какъ мы видели, Тристанъ, одинъ изъ знаменитейшихъ сюжетовъ средневъвовой поэзін, повторенный съ половины XII въва во множествъ западно-европейскихъ поэмъ и прозаическихъ романовъ. Первообразъ западно-русскаго Тристана, по изследованіямъ г. Веселовскаго, восходить въ группъ французскихъ прозаическихъ романовъ; эти романы перешли въ итальянскіе переводы и обработки, и отсюда явилась сербская (опять, повидимому, далматинская) редакція, послужившая для западно-русскаго пересказа. Прямой оригиналь сербо-бълорусской редакціи не отысвался въ извёстныхъ текстахъ: всего ближе подходить она къ старо-итальянскому переводу, а также въ старопечатному французскому роману, но въ концъ познанскій тексть отклоннется отъ того и другого, отчасти представляя новыя подробности, отчасти производя впечататніе чего-то скомканнаго, сокращеннаго. "Едва ли подобное изложение принадлежало искомому итальянскому роману; выборъ остается между сербскимъ переводчикомъпересвазчивомъ и его бълорусскимъ собратомъ. Послъдній могъ совратить и измёнить въ указанномъ направленіи сербскій подлиннивъ, но могъ и сохранить измененія, уже совершившіяся въ последнемъ. Еслибы второе предположение оказалось боле въроятнымъ,... то въ искомомъ сербскомъ текстъ мы должны были бы признать не только переводъ, но и элементь самостоятельной передълки, обнаруживающейся, между прочимъ, въ особой роли, ваная дается Тристану. Во французскомъ романъ, вавъ и у По-

<sup>1)</sup> Веселовскій, "Изъ исторіи романа и пов'єсти". ІІ. Спб. 1888,стр. 302; ср. дал'ве предположенія о далматинскомъ происхожденіи сербскаго Вовы, и зам'єчанія о м'єстномъ далматинскомъ преданіи: одна башня въ Зар'є называется torre di Buovo d'Antona.



лидори (въ итальянскомъ переводъ), главнымъ героемъ является Тристанъ, Ланцелотъ выступаетъ во второй роли, и лишь за ними другіе рыцари и противники Круглаго Стола. Сербская книга также объщаетъ говорить о "Трысчане", о "Анцалоте", но первый сознательно господствуетъ надъ всъмъ дъйствіемъ, Анцалотъ является у него болъе "въ товарищахъ", и согласно съ этимъ отсутствуютъ многіе эпизоды о послъднемъ, посвященные ему въ текстъ Полидори".

Послъ подробнаго разбора бълорусскаго текста сравнительно съ различными западными редакціями, г. Веселовскій не нашель возможности определить, где быль источникь особенностей познанской редакціи — въ ея сербскомъ подлинникъ или уже въ итальянскомъ оригиналъ; онъ ограничивается только нъсколькими замвчаніями. "Разбирая составъ русской повести, мы заметили» его двойственность: первын 3/4 ся содержанія представились намъ довольно близкимъ переводомъ какого-то, въроятно, итальянскаго романа; последняя, по отношенію въ своему плану, не уследима ни въ одномъ изъ извъстныхъ западныхъ оригиналовъ и, особливо въ концу, обнаруживаетъ пріемы спѣшнаго, сокращающаго пересказа". Эта двойственность сопровождается и двойственностью нёвоторыхъ собственныхъ именъ, которыя пишутся различно въ первой части повъсти и во второй. Такимъ образомъ у составителя сербской пов'єсти было подъ руками или ява итальянскихъ оригинала, или два перевода, которые онъ и соединиль. При этомъ нъкоторыхъ подробностей онъ не нашелъ въ своихъ источникахъ; онъ говоритъ, напр., о Галецъ: "не слыхали есмо о немъ жадное 1) повъсти"; о смерти Тристана: "потуль о немъ писано"; нъкоторыя подробности взяты изъ источниковъ, которые пока не определены. Вторая часть отличается и большею свободой стилистической обработки, напр., здёсь больше народныхъ красокъ, хотя во всемъ разсказв видно стремленіе осербить итальянскій романъ. Въ языкъ господствуютъ тв же фонетическія особенности въ передачь иностранныхъ именъ, вакія мы видъли въ сербской "Александрін" и Троянской притчъ, возникшихъ на той же почвъ: Тристанъ называется Трысчанъ, Изольда (Isotta)—Ижота"<sup>2</sup>) и т. д.

Но Тристанъ не распространился среди русскихъ читателей: до сихъ поръ онъ извъстенъ въ единственной рукописи и остался только памятникомъ направленія литературныхъ вкусовъ и указаніемъ на одну сторону старыхъ литературныхъ связей.



Т.-е., никакой.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Веселовскій, стр. 136—137, 224 и др.

Всв эти произведенія, идущія съ западно-славянскаго юга и отмеченныя латино-романскимъ вліяніемъ, г. Веселовскій объединяеть какъ славяно-романскую повъсть. Она вносила въ старую письменность извъстное романское вліяніе. Примъръ этого вліянія западной романтики на востокъ мы видъли въ сербской "Александріи". "Это воздъйствіе сказывалось переводами, подражаніями и передълками древнихъ сюжетовъ, въ которыхъ сантиментализмъ и реализмъ поздняго греческаго романа причудливо смѣшивались съ полу-понятыми мотивами рыцарства, греческіе витязи являлись паладинами, и строгія очертанія древнихъ типовъ смягчались въ полусвіть романтизма. Къ подобному пониманію стараго эпоса приводило уже спеціально греческое развитие: оно переставило центры эпическаго интереса, выдвинуло на первый планъ легенду о Парисв, создало образъ влюбленнаго Ахилла, заставивъ его тосковать по Поливсенъ, увлечься красавицей Еленой, которую онъ видитъ на стънахъ Трои и съ которой Оетида сводить его въ волшебномъ сновидъніи. Припомнимъ прелестную фантасмагорію Филостратова Геронка: Ахиллъ и Елена, никогда не видавшіе другь друга при жизни, влюбляются взаимно въ царствъ тъней; и воть, по просьбъ Оетиды, Нептунъ создаеть на Черномъ моръ, изъ ила Оермо-донта, Борисеена и Истра, островъ Leuké, гдъ влюбленныя тъни живуть въ идеальной связи, въ лунныя ночи водять хороводы по цвътущему лугу, а съ береговой стоянки робко прислушивается къ ихъ чудеснымъ пъснямъ морякъ, не осмъливающійся проникнуть внутрь острова.

"Къ этому романтическому теченію примкнула, не достигая его поэзіи, струя западно-рыцарскаго романа: Ахиллъ явился любовникомъ, банально вздыхающимъ по Поликсенъ (Roman de Troie; Diégesis Achilléos). Образъ Александра въ греко-сербской повъсти о немъ принадлежитъ тому же направленію мысли; отличіе этого памятника отъ другихъ "славяно-романскихъ" лишь во внъшней лингвистической формъ, въ которой онъ объявился славянамъ, тогда какъ романъ о Тристанъ и пъсня о Бовъ пришли къ нимъ изъ Италіи, и латинскій же или романскій подлинникъ слъдуетъ предположить для древне-славянской притчи о Троъ".

Славяно-романскія пов'єсти им'єють тоть особый историческій интересь, что, распространяясь по славянскому міру, он'є въ той или другой м'єр'є разносили сл'єды западнаго рыцарскаго міросозерцанія, хотя часто неясные и искаженные. "Какой отпечатокъ западнаго быта и рыцарскаго уклада сохранили он'є въ

своихъ далеко разошедшихся отраженіяхъ? Дѣло идетъ не о вліяніи одной культурной среды на другую, а о контрастѣ, въ которомъ должны были очутиться идеалы, воспитанные извѣстными отношеніями общества, въ литературѣ, отвѣчавшей другимъ жизненнымъ спросамъ". Понятно, что бытъ рыцарства, о которомъ разсказывали первоисточники нашихъ повѣстей, былъ непонятенъ въ славянской средѣ, не внавшей рыцарства: поэтому въ передачѣ является много недоразумѣній, происходившихъ отъ невозможности выразить по-славянски какъ внѣшнія формы этого быта, такъ и его внутреннее содержаніе, рыцарскіе нравы и рыцарскіе идеалы. Не все, однако, было непонятно: многія черты рыцарства совпадали съ народнымъ эпическимъ богатырствомъ и юначествомъ; быть можетъ, и рыцарски понимаемая любовь находила нѣкоторое объясненіе въ лирическихъ мотивахъ народной пѣсни.

"Рыцарскій обиходъ, — говоритъ г. Веселовскій, — усвоивался внѣшнимъ образомъ; многое показываетъ, что иныя его черты были неясны и понимались въ половину. Подробно описывается вооруженіе рыцарей, ихъ поединки, обычай вызова перчаткой, турниры, въ которыхъ рядомъ съ рыцаремъ является и его конюшій, "оправца". Бой идетъ сначала на коняхъ: противники такъ стремительно наскакиваютъ другъ на друга, что еслибы не добрая сброя, они пали бы мертвыми, а ихъ копья разлетаются въ щепы. Упавъ съ конями на землю, они тотчасъ же вскакиваютъ на ноги и продолжаютъ биться мечами, иногда расходясь, чтобы отдохнуть, опершись на щитъ".

Такъ и въ былинъ описывается бой Ильи Муромца съ сыномъ: они разъвхались на копья вострыя, и копья сгибались въ ихъ рукахъ и разсыпались въ черенья ножевыя; разъвхались на боевыя палицы, и палицы отломились по маковкамъ; разъвхались на сабли вострыя, и сабли погибались и зазубрились о кольчужныя латы.

"Славянскому читателю эти картины были понятны, какъ понятенъ былъ горделивый отказъ воителя сказаться побъжденнымъ, чтобы спасти свою жизнь, и желаніе узнать имя противника, и радость, когда противникъ оказывался именитымъ рыцаремъ: славно будетъ пасть отъ его руки, еще славнъе—сразить его. Въ такихъ случаяхъ рыцарскіе обычаи могли идти на встръчу народному юначеству, какъ оба сходились въ осужденіи убійства спящаго врага... Но едва ли вразумителенъ былъ символизмъ другихъ рыцарскихъ обрядовъ, напр. опоясываніе мечомъ, и смутными могли слагаться представленія о "ъзжалыхъ"

рыцаряхъ (chevaliers errants), ищущихъ "фортуны", о дѣвушвахъ, бродящихъ по свѣту съ какимъ-нибудь невещественнымъ порученіемъ.

"Таково усвоеніе внѣшняго обихода рыцарства; посмотримъ, какъ усвоялся его идеалъ. Онъ, по существу, западный; главныя требованія отъ рыцаря — это доброть и дворность. Доброть, несомнѣно, переводъ ргоеззе; дворность—дословно—соитсізіе, нерѣдко въ соединеніи: рыцарство и дворность, дворность и преспечность (въ "Тристанъ"). Славянская притча о Троѣ выражаетъ понятіе дворности словами: честь, почтеніе въ дворъ, дворщина, honneur et courtoisie, тогда какъ дворбой, службой (въ "Троянскихъ Дѣяніяхъ" и въ "Тристанъ") обозначались отношенія, въ которыя вступаль юный витязь, являясь ко двору какого-нибудь именитаго властителя, чтобы обучиться рыцарскому дѣлу и служенію дамамъ, "добрымъ госпождамъ"—belles dames. Въ этихъ отношеніяхъ развивалась и еще одна существенная сторона рыцарскаго идеала: культъ любви, понятіе милости, какъ всесильнаго чувства, самоопредѣляющагося, не подлежащаго другимъ правственнымъ критеріямъ".

Но въ этомъ вопросъ разноръчіе рыцарскихъ повъстей съ туземными представленіями было особенно ръзво. Наша старая письменность, подъ вліяніемъ аскетическихъ ученій, относилась крайне враждебно къ женщинъ; съ первыхъ нашихъ памятнивовъ мы читаемъ суровыя осужденія, настоящія провлятія, которыя собрадись, наконецъ, въ особыхъ "словахъ о влыхъ женахъ", "поученіяхъ отца въ сыну" и т. п. Женщина искониорудіе гръха; по самой природъ она зла и коварна; она-угожденіе дыяволу; изъ-за нея Адамъ быль изгнанъ изъ рая, изъза нея погибло много сильныхъ, славныхъ и даже мудрыхъ людей, и т. д. Аскетическая мораль едва допускала бракъ, какъ средство противъ излишествъ. Восточныя повъсти, въ родъ "Синагрипа", "Варлаама и Іоасафа" и др., поддерживали эту точку зрвнія исторіями и нравоученіями о злобв и коварствв женщины; это становилось ходячею моралью, которой отвъчало, въ московскія времена, и фактическое безправіе женщины въ домашнемъ быту. Та же аскетическая вражда къ женщинъ проповъдовалась въ средневъковой западной литературъ: ея мрачныя изобличенія женской "злобы" нер'вдко буквально совпадають съ нашими памятниками. Суровый обычай господствоваль въ высшихъ влассахъ самого просвъщеннаго Дубровника, гдъ было гнъздо новаго разцвъта сербо-хорватской литературы. Славянороманскія пов'єсти также давали поддержку привычнымъ поня-

тіямъ въ изображеніяхъ преступныхъ и коварныхъ женщинъ, — но здъсь являлось нъчто новое.

Въ средніе въва, въ противность аскетическому взгляду, возникло на Западъ извъстное идеалистическое отношение къ женщинъ, которое выразилось въ рыцарскомъ обычав и поэзіи. Аскетическая нравственность осталась въ одномъ кругъ понятій, въ то время какъ въ другомъ пріобретали господство рыцарскіе идеалы. Они нашли мъсто и въ этихъ славяно-поманскихъ повъстяхъ, хотя остались недоразвитыми, въ простодушномъ противоръчіи съ привычными внижными взглядами, потому что въ жизни не произошло ничего, что могло бы дать почву этимъ отголоскамъ рыцарскихъ воззрвній: два представленія стояли рядомъ, и когда потомъ въ дальнъйшія переработки рыцарскаго сюжета все больше проникали народныя черты, этоть рыцарскій идеализмъ замънялся простодушнымъ, но порядочно грубымъ реализмомъ... Въ славяно-романскихъ повъстяхъ, напр., въ ихъ старъйшемъ образчикъ, Троянской притчъ, мы уже встръчаемъ это отраженіе рыцарскаго поклоненія женщинь, хотя славянскій пересказчикъ видимо не вполнъ его уразумъвалъ. Здъсь цълый рядъ изображеній любви, преданной и страстной, действующей стихійно. Поливсена въ Троянской притчь не хочеть пережить любимаго ею Ахилла, ванъ Роксана, въ "Александріи", не хочеть пережить Александра; целая троянская исторія была построена на врасотв Елены и любви Париса; Александръ пишеть своей матери, что до техъ поръ, пова его сердце не обувла любовь къ женщинъ, ему никогда не приходила на мысль мать и домашніе — только любовь смягчила его сердце. Всего сильнъе идеализированнымъ является это изображение любви въ "Тристанъ": она была здёсь слёдствіемъ волшебнаго зелья, выпитаго Тристаномъ и Изоттой по ошибкъ, --- но дъйствіе зелья было неотразимо.

Въ славянской и русской письменности эти элементы рыцарской поэзіи, понятые съ самаго начала внёшнимъ, поверхностнымъ образомъ, остались неразвитыми и не оставили на первое время никакого следа. Наша повесть все еще гораздо больше смотрить на эти исторіи, какъ на рядъ богатырскихъ и курьёзныхъ приключеній, мало или совсёмъ не чувствуя новый тонъ настроенія, для котораго часто она не находила и словъ. "Такова судьба всёхъ первыхъ откровеній, —замечаетъ г. Веселовскій: — ихъ заслуга въ починѣ, не въ завершеніи; въ этомъ и заключется интересъ славяно-романскихъ повестей 1. Эти мотивы

Digitized by GOOGLE

<sup>1)</sup> Веселовскій, тамъ же, стр. 3—5, 15 и др. Мы останавливались подробиве на ист. р. лит. п.

повторяются потомъ въ переводной повъсти XVII и начала XVIII въва, но болъе прочный корень бросили въ нашей литературъ только гораздо позднъе въ томъ видоизмъненіи, какое идеализація женщины получила въ псевдо-классической и сентиментальной школъ.

Третья повёсть, пом'вщенная въ познанскомъ сборник'в, называется "Исторыя о Атыли, короли угорскомъ". Она давно упомянута была Снегиревымъ; текстъ ея и изследование объ ея источникахъ даны въ книгъ г. Веселовскаго. Какъ извъстно, Аттила налолго оставиль о себв память не столько въ западноевропейской исторіи, сколько въ легендів и сагів, причемъ личность характеризовалась весьма различно. ... Для латинскаго запада, — говорить Веселовскій, — Аттила быль главнымь образомъ разрушитель; тв народности, которыя, какъ готы, следовали за нимъ въ его победоносныхъ набегахъ, более вавъ союзники, чъмъ какъ побъжденные, сохранили о немъ память, какъ о могучемъ и славномъ властителъ, впервые объединившемъ и обрушившемъ на христіанскій западъ соединенныя силы степныхъ и германскихъ ордъ. Такъ сложились два эпическихъ теченія, латинско-христіанское и гуннско-германское или ближе гуннскоготское; ни то, ни другое не дошло въ своемъ развитіи до организаціи пъсеннаго цикла и цъльности поэмы, но оба пережили обычные въ жизни эпоса процессы детеріораціи и осложненія, не считающагося съ хронологіей". Въ этихъ дальнъйшихъ видоизмѣненіяхъ Аттила является и въ позднъйшихъ эпическихъ сказаніяхъ, какъ, напр., о Нибелунгахъ, о Теодорихъ готскомъ, Вальтеръ Аквитанскомъ; между прочимъ онъ занялъ свое легендарное мъсто въ венгерскихъ сказаніяхъ. Для венгровъ Аттила быль національный герой, конечно книжный и легендарный, потому что не было никакихъ историческихъ основаній связать его съ судьбами мадыярсваго народа. Объ Аттилъ много разсказывають старыя венгерскія л'ьтописи, а зат'ємь его д'єянія давно находили спеціальныхъ историковъ, которые хотели дать критическій разсказь, насколько подобный разсказь быль по силамь тогдашней литературъ. Однимъ изъ такихъ ученыхъ историковъ быль примась Венгріи, Николай Олай, латинская книга котораго вышла въ 1568 году. Сочинение Олая было переведено на

изсл'ѣдованіяхъ г. Веселовскаго о славяно-романской пов'ѣсти въ "В'ѣстиик'ѣ Европи", 1888, декабрь.



польскій языкъ Кипріаномъ Базиликомъ и напечатано въ Кравовѣ въ 1574: это и былъ подлинникъ бѣлорусскаго перевода.

Съ тъхъ поръ польскія вниги стали обычнымъ источникомъ, изъ котораго приходила въ намъ западно-европейская повъсть. Прежде чъмъ перейти въ произведеніямъ, которыя дошли въ намъ этимъ путемъ, отмътимъ еще путь чешскій, до сихъ поръ мало выясненный.

Такова, во-первыхъ, исторія о чешскомъ королевичѣ Брунц-викѣ. Первоначальнымъ источникомъ ея полагается нѣмецкое сказаніе о Рейнфрить брауншвейтскомъ, XIII въка, или же одинъ изъ источниковъ ея видъли въ нъмецкой поэмъ о герцогъ Эристь, XII въка, и т. п.; одинъ изъ издателей русскаго текста, г. Петровскій, связываль исторію Брунцвика (гдв идеть рвчь о происхождении чешскаго герба) съ чешскими отношениями, которыя отразились также въ патріотическомъ настроеніи этой исторіи. Въ ней мало собственно рыцарскаго содержанія; основа ен заключается въ разсказв о необычайныхъ приключеніяхъ чешскаго королевича, гдъ совмъщенъ цълый рядъ чудесъ, о какихъ разсказывало средневъковое баснословіе: онъ видить удивительныя земли, борется со всявими чудовищами и т. п. Подобный матеріаль доставляла уже "Алевсандрія", Месодій Патарскій, сказанія объ Индъйскомъ парствъ (почему между прочимъ исторія могла имъть интересъ для русскихъ книжниковъ), а у чеховъ также Марко-Поло и знаменитое нъкогда путешествіе Мандевиля, чешскій переводъ котораго быль въ числъ первыхъ печатныхъ чешскихъ внигъ. Оставшись по смерти отца воролемъ чешскимъ, Брунцвикъ жаждалъ прославиться рыцарскими дъяніями, бросилъ молодую жену и пустился на семь лътъ въ море съ избранными спутниками. Лолго они плавали безъ всякихъ приключеній, наконецъ настигла ихъ жестокая буря, и корабль былъ увлеченъ къ магнитной горъ, притягивавшей къ себъ всъ корабли, приближавшіеся въ ней на пятнадцать миль. Путники успъли спастись на берегъ; но запасы ихъ истощились, а вругомъ видны были остатки разбитыхъ кораблей и человъческія кости; внутрь горы было трудно проникнуть, потому что островь быль населенъ чудными и страшными существами. Странники пробыли тамъ три года, наконецъ ихъ осталось только двое-Брунцвикъ и старый рыцарь, его дядька. Но спасся одинъ королевичъ; мудрый дядька зашиль его въ вонскую шкуру, обмазаль ее кровью и

положиль на горь; черезь десять дней прилетьла птица "ногь" 1), схватила защитаго въ кожу Брунцвика и унесла въ далекія страны, вуда человъвъ можетъ дойти только въ три года. Королевичь убиль птенцовь нога, которымь отдала его чудовищная птица, и отправился на новыя приключеныя: ходя по горамъ и отыскивая вакихъ-нибудь признаковъ человъческаго жилья, онъ услышалъ страшный "зувъ" — это девъ бился съ дравономъ-василискомъ. Брунцвикъ помогъ льву убить десятиглаваго василисва, и съ тъхъ поръ благородный левъ сталъ его върнымъ спутникомъ. Вибств они отправились черезъ море — Брунцвивъ на плоту, а левъ вплавь — къ городу, который Брунцвикъ увидъль съ высокаго дерева; на дорогъ попалась имъ карбункуловая гора, и Брунцвивъ отломилъ себъ большой самоцвътный вамень. Но, прибывши въ завиденный городъ, Брунцвикъ ужаснулся, увидъвъ царя Алимбруса съ глазами впереди и назади, окруженнаго чудовищными людьми. Алимбрусъ спросиль его, пришелъ ли онъ своею волею или неволею, и объщаль пропустить его черезъ железныя врата въ его царство, если онъ освободитъ дочь Алимбруса отъ ужаснаго василиска. Королевичъ сълъ на ворабль и отправился въ непріятельское царство: у городскихъ вороть онъ встрётиль морскихь чудовищь и съ помощью льва убиль ихъ; такимъ же образомъ прошель онъ вторыя и третьи ворота, наконецъ проникъ въ городъ, гдъ увидълъ необычайныя богатства. Во дворцъ встрътила его врасавица Африка, находившаяся въ неволъ у жестокаго василиска; вскоръ явился самъ царь-василискъ, окруженный цёлою толпою гадовъ, чудовищъ и морскихъ "привиденій"; сама Африка отъ полудня до вечера, а то и цёдую ночь "обвязана змёнными хвостами" (собственно говоря, въроятно, превращалась въ змею), и василискъ целыми часами повоился на ея лонъ для своего "потъшенія". Долго шла битва съ змѣемъ; наконецъ Брунцвикъ побѣдилъ и, излечивши раны кореньями, принесенными львомъ, отвезъ Африку къ отпу. Въ награду за освобождение Брунцвикъ долженъ былъ на ней жениться и получиль громадныя богатства; но онъ не могъ забыть отечества и нетерпъливо ждалъ случая освободиться изъ неволи. Счастье еще разъ послужило ему: онъ успълъ достать "мечъ-кладенецъ", который тому служить, кого любить, и убиваеть въ одинъ разъ столько, сколько его владътель захочетъ. Испытавъ его свойство надъ сильными звърями, Брунцвивъ истребилъ чудовищное царство Алимбруса и поплылъ со

<sup>1)</sup> Или "нагай", обычное старое названіе для грифа.

львомъ на родину. По дорогъ представлялись новыя привлюченія и опасности; но мечь-кладенець всегда спасаль его. Наконецъ королевичъ прибыль къ стольному городу Прагв въ то самое время, когда молодая жена его, по истечени урочнаго времени, снова по принужденію отца выходила замужь. Она узнала однаво въ прівзжемъ рыцарв Брунцвика, и онъ вступиль въ свои права, задалъ великій пиръ на вельможъ, бояръ и рыцарей и всёхъ дарилъ своими богатствами. Повёсть кончается 1) тавимъ образомъ: "Брунсвивъ же повелъ во всъхъ странахъ проповъдать побъды своя, -- о всякихъ вещахъ кралевскихъ лва писать со единыя страны, а съ другія страны писать орла, на красной земли 2). И такъ Брунсвикъ поживе во своемъ кралевскомъ величествъ тридцать иять лъть... и въ доброй старости свончася и погребенъ бысть честно. Мечь же тотъ по смерти Брунсвиковъ не имъя силы и бысть яко протчіи; левъ же по смерти Брунсвиковъ велми нача тужити и тосковати по Брунсвиев и съ тоя... великія тоски и жалости нача рыти землю, надъ очію его яво струи слезы текуще, и приде левъ на гробъе Брунсвику и въ жалости велми воскричалъ и пале на землю мертвъ, и тако скончася Брунсвикъ и левъ".

Исторія о Брунцвик'в у чеховъ пользовалась большой популярностью и была въ 1565 напечатана; впоследствіи изданія нъсколько разъ были повторены; извъстны и болъе старыя рукописи, съ довольно значительными варіантами. Происхожденіе русскаго перевода не ясно: некоторымъ изследователямъ казалось, что переводъ могъ быть сдёланъ съ польскаго; но кромъ того, что въ старой польской литературъ исторія Брунцвика до сихъ поръ не была найдена и, быть можетъ, совсвиъ не существовала, ближайшія сличенія руссваго текста съ чешскимъ, сділанныя г. Петровскимъ и Поливкой (буквальная близость, а иногда и непонимание именно чешскихъ словъ), не оставляютъ сомнънія, что переводъ сдёланъ былъ съ чешскаго. Другое недоумъніе возникало относительно времени перевода, и г. Петровскій полагаль, что онъ могь быть сделань или съ изданія 1565 года (если върно опредъление двухъ рукописей русскаго Брунцвика XVII-мъ въкомъ), или же съ перепечатки начала XVIII в. 3); въроятнъе другое предположение, что переводъ сдъланъ былъ около половины XVII въка, потому, между прочимъ, что рус-

Въ Погодинскомъ сборникѣ XVIII въка, № 1774.
 Ръчь идетъ о гербъ; орелъ былъ гербомъ его предшественника.
 Г. Петровскій полагалъ, что въ XVII стольтій чешскихъ изданій не было; но г. Поливка указываетъ изданіе 1691 года.

скій тексть представляеть особенныя сходства именно со старыми чешскими рукописями  $^{1}$ ).

Гораздо менте ясна другая исторія—о Василіи королевичт Златовласомъ чешскія земли, впервые изданная только недавно. Если въ "Брунцвикъ" кромъ чудесъ, вычитанныхъ въ внигахъ или сочиненныхъ по ихъ образцу, были мотивы, принадлежащие спеціально свазв'я, напр., освобожденіе королевны отъ зм'яя, нахожденіе чудеснаго меча, необычайныя побоища, скрываніе своего имени при возвращении, то исторія воролевича Василія уже совсемъ сказочная. Изданная недавно по новейшему тексту XVIII въка, она, по митнію издателя, пришла къ намъ черезъ Польшу, но принадлежить собственно чешской литературь, какъ самъ герой, подобно Брунцвику, есть чешскій королевичь. "Повъсть, -- говорить издатель, -- отличаясь бойкостью изложенія, носить на себъ слъды еще эпическаго творчества: три раза напаивають героя, три раза онъ дарить провожатыхъ, три раза посылають пословь, три раза разсказывается одинь и тоть же •сонъ, тридцать молодцовъ провожають героя, безпрестанно попадаются эпическія повторенія и пр. Самый сюжеть отыскиванія невъсты одинъ изъ самыхъ излюбленныхъ въ народномъ эпосъ вообще. То же можно сказать и о волшебной флейть, подъ которую всв танцують. Вследствіе этого и пов'єсть, будучи близкой и по вымыслу, и по пріемамъ къ складу русской народной фантазіи, легко могла воспринять чисто русскіе обороты річи... Само правоученіе, съ коего пов'ясть начинается, посить на себ'я оттвнокъ народнаго юмора".

Исторія разсказываеть, что у чешскаго вороля Мечислава <sup>2</sup>) быль сынъ Василій, "зёло добродётелень и прекрасень зёло, а власы у него аки злато сіяють". Когда пришло время женить его, стали разузнавать о нев'єстахь, и по разсказамъ гостя, т.-е. купца, Василія, королевичь возъим'єль желаніе взять французскую королевну Полиместру; отець остерегаль его, что "францужское королевство велико и славно, и честно и богато", а ихъ королевство убого, и что сватовство не будеть принято и навлечеть имъ только посм'єнніе. Такъ и случилось. Французскій король разгн'євался на посланіе о сватовств'є, а королевна разбила въ куски чашу, посланную въ подарокъ, и такъ сказала: "не терть-де не калачь, не мять не ремень, не тоть сапогь не въ ту ногу обуть, садится лычко къ ремешку лицомъ; по-

<sup>1)</sup> Изданіе 1565 года, изв'ястное по упоминавіямъ, до сихъ поръ найдено не было.

о.
<sup>2</sup>) Потомъ въ той же исторіи онъ называется Мстиславь, Станиславь.

нять-де (взять) хочеть смердовь (рабій) сынъ кралевскую дщерь". Послы вернулись посрамленные; но воролевичь ръшился отомстить королю и королевий и все-таки ее взять. Помянутый гость Василій снаряжаеть корабль, нагружаеть его драгоцънными вещами и береть съ собой 30 "сенаторскихъ и рыцарскихъ" отроковъ, подъ видомъ матросовъ, въ числе ихъ королевича, и плыветь изъ чешской земли во Францію (!). Гость Василій идеть къ королю на поклонъ съ дарами, а темъ временемъ королевичъ сталъ играть въ гусли, и такъ хорошо, что всв въ городъ и на королевскомъ дворъ начали плясать. Король пожелалъ слушать игру у себя во дворцъ и, наконецъ, упросилъ гостя продать ему этого отрока; гость назначиль за него такую цену: "поставь его на златомъ ковръ и осыпь его всего съ головы даже до ногь червонцами златыми, то ему цена". Король согласился, и для отрока вблизи дворца выстроенъ быль черезъ улицу особый домъ; отровъ (также Василій) веливолено украсиль его и свою опочивальню устроиль , изъ стеколь зеркальныхъ" и "мостъ" (полъ) изъ такихъ же стеколъ, а кровать лучше королевской кровати. Гостю Василію королевичь вельль оставаться на корабле и ждать до урочнаго времени.

Королевна съ первой встрвчи нашла, что у нихъ въ королевствъ нътъ такого "умнаго и прекраснаго молодца" и стала "сумивваться", т.-е. подозрввать, что онъ не простого рода. Она зазвала его въ свои палаты играть, а потомъ стала угощать его и поить, чтобы онъ проговорился о своемъ родъ; онъ тайкомъ выливалъ вино, притворился пьянымъ, и одна изъ "доброродныхъ дѣвицъ" королевны, по его просьбѣ, снесла къ нему въ домъ его гусли,—самъ онъ боялся, что ихъ уронитъ и разобьеть. Этой девице королевичь показаль свой великолепный домъ и подарилъ дорогой перстень; королевна взяла у нея этотъ перстень себъ, а дъвицъ дала двадцать червонцевъ. И въ другой разъ случилось то же, и королевичъ подарилъ другой девице золотую цень. Обе разсказывали съ удивлениемъ о богатстве, которое видъли. Наконецъ, случилось, что сама королевна, которая стала смотръть на молодца "зъло прытко", однажды переодъла одну изъ дъвицъ въ свое "королевское" платье, а сама одъла простое и, послъ угощенья, согласилась снести гусли въ домъ королевича. Залучивши ее къ себъ, королевичъ исполнилъ, наконецъ, свое мщеніе: сначала принялъ ее съ честью, угощаль, потомъ завелъ въ свою опочивальню, взялъ "плеть-нагайку" и сталъ бить королевну "по бълому тълу", приговаривая ея собственными словами: "не тертъ не валачъ, не мять не ремень"

и пр.; королевна поняла, что это королевичъ Златовласый, взмолилась ему, но онъ до конца совершилъ надъ ней свою волю, — сказавъ, что сдёлалъ все это за посмъхъ ея, но что онъ ее возьметъ. Затёмъ онъ подарилъ ей золотой вёнокъ съ дорогими каменьями и велёлъ "честно" проводить ее до дому. Королевна, конечно, ничего не сказала дома, а королевичъ уплылъ на своемъ кораблё въ чешскую землю, оставивъ королю письмо съ изложеніемъ всего, что онъ сдёлалъ надъ королевной. Кончилось тёмъ, что король французскій самъ послалъ посольство къ королевичу съ просьбой жениться на его дочери—"и бысть бракъ честенъ и радость велія во градъ Францыи"; а по смерти король завъщалъ королевство своему зятю.

Сказка,—гдв мы опустили еще нвиоторыя подробности,—въ полной формв. Г. Веселовскій указываеть къ ней длинный рядъ параллелей въ сказкахъ народныхъ о разборчивой дввушкв и въ литературныхъ пересказахъ. Точнаго подлинника нашей исторіи, впрочемъ, не встрвтилось, и происхожденіе ея остается неясно 1).

Однимъ изъ особенно распространенныхъ памятнивовъ старой повъсти, пришедшихъ изъ польскаго источника, были "Римскія Дви" или "Двянія" (Gesta Romanorum), одна изъ самыхъ знаменитыхъ книгъ средневъковой Европы. "Дъннія" были богатымъ запасомъ, откуда черпали проповъдники и моралисты, литература новеллъ и такіе писатели, какъ Боккаччіо и Шекспиръ, --- потому что здёсь собрано было множество анекдотически-бытовыхъ или мнимо-историческихъ занимательныхъ и поучительных разсказовь, принадлежащих и классическому міру, и восточной поэзіи, и западно-европейской пов'єсти среднихъ въковъ. Происхождение этого сборника давно занимало ученыхъ, какъ еще въ первой половинъ XVII въка писалъ объ этомъ нъмецкій протестантскій богословъ Саломонъ Глассь; въ началь нынъшняго стольтія вопрось особливо подвинуть быль въ упомянутой книгъ Донлопа и вызваль потомъ цълый рядъ изслъдованій и изданій англійскихъ, французскихъ и особливо нъмецкихъ. Извъстный историкъ англійской поэзіи Вартонъ приписывалъ составленіе "Дівній" ученому бенедиктинцу Берхорію (Berchorius, Bercheur, ум. 1362); другіе, какъ Грессе и Моне, считали авторомъ ихъ монаха Гелинанда (Helinandus, ум. 1227)

<sup>1)</sup> Въ первыхъ строкахъ нельзя, однако, не обратить вниманіе на одно слово: "бысть въ древнія времена въ нъмецкихъ режихъ въ чешской землъ" и пр.; это слово едва ли можетъ быть объяснено иначе какъ чешскимъ řiše.



и вообще относили составленіе сборника къ XIII-XIV стольтію. Вопросъ о точномъ опредёленіи лица и времени затруднялся тёмъ, что вёмъ бы ни былъ составленъ подобный сборникъ повъстей и легендъ, впослъдствии онъ измънялся отъ вставокъ или сокращеній: не только рукописи, но и печатныя изданія сборника значительно разнятся другь оть друга, и притомъ не одними варіантами текста, но и выборомъ статей, такъ что древнюю англійскую редавцію "Лізній" иные принимають за совершенно особенное произведение. Средневъковая латынь "Дъяній" могла бы указать своими варваризмами отечество составителя, но и здёсь представляется много затрудненій, такъ какъ въ извъстныхъ теперь текстахъ, кромъ общихъ ошибокъ противъ языва, одинаково встръчаются и германизмы, и англицизмы, и галлицизмы. Всё эти признави могли явиться только отъ послёдовательнаго вліянія каждой національности; основной тексть раздробился на нъсколько несходныхъ редакцій потому, что въ одно и то же время подвергался изменениямь въ разныхъ рукахъ. Эстерлей приходиль въ завлюченю, что сборнивъ составился въ XIII въкъ; нашъ изслъдователь, г. Иташицкій, нашель въ одной латинской рукописи Львовскаго университета, XV въка, введеніе въ Gesta, до сихъ поръ не встрачавшееся, гда временемъ составленія повазанъ 1261 годъ-по врайней мірт той редакціи, которая заключается въ этой рукописи; надо зам'ьтить кром'в того, что "Д'вянія" носять здісь заглавіе Gesta Romanorum minora (т.-е. краткія) и въ самомъ тексть упоминаются Gesta majora (полныя). Въ концъ концовъ и этимъ не указано первое начало сборника. По всей въроятности онъ составлялся мало-по-малу, удовлетворяя потребности занимательнаго и вмъсть наставительнаго чтенія. Старъйшій сборникъ подобнаго рода составленъ былъ въ XI въвъ испанскимъ монахомъ, крещенымъ евреемъ, Петромъ Альфонсомъ, подъ названіемъ Disciplina Clericalis: этоть сборникъ, какъ потомъ другіе подобные, долженъ былъ служить къ поученію влиривовъ; содержаніе сборника переходило въ пропов'ядь, которая на запад'ь давно стала пользоваться легендарнымъ и анекдотически-бытовымъ "примъромъ" (нъмецвіе bîspel), воторымъ соотвътствуютъ наши польско-русскіе "приклады"), а затімь и въ простое чтеніе мірянъ. Изъ Disciplina пятнадцать разсказовъ вошло целивомъ въ Gesta Romanorum. "Разъ рукопись Петра попалась въ руки монаховъ 1), — говоритъ г. Итанинцкий, — они изъ нея выписы-

<sup>1)</sup> Правильнье, не однихъ монаховъ, а вообще дюбознательныхъ кнежниковъ.

вали, что казалось подходящимъ, а къ этому добавляли и изъ другихъ источниковъ другіе разсказы. Такихъ бродячихъ разсказовъ, не въдающихъ отечества, въ то время была уже масса. Они прицъплялись къ одному общему кому и, катясь подобно лавинъ, образовали тотъ безъименный трудъ, въ которомъ нельзя отыскать ни того, кто его натолкнуль, ни того, кто направиль его по извъстному пути, ни того, кто содъйствовалъ его дальнъйшему и окончательному образованію. Въ такихъ произведеніяхъ дъйствуетъ стихійная сила, она ими управляеть и ихъ образуетъ. Такія личности, какъ Голькотъ, Vincentius Bellovacensis, авторъ Dialogus Creaturarum, Berchorius, брали уже готовый матеріалъ и иногда уже систематизированный. Брали его съ полнымъ сознаніемъ права имъ пользоваться, какъ вещью, составляющею общее достояніе, а не чье-либо частное. Поэтомуто въ такихъ произведеніяхъ, какъ Gesta Romanorum, нельзя даже доискиваться того, вто его составиль, и следуеть ограничить изследование вопросомъ, какъ онъ составился... Около небольшого сборника группировались подходящіе разсказы, въ которыхъ ни тексть, ни даже замкнутый циклъ не стёсняли каждаго новаго переписчика". Дъйствительно, изъ полутораста разсмотрънныхъ до сихъ поръ списковъ 1) нельзя было найти даже двухъ, сходныхъ по группировкъ разсказовъ и по ихъ изложенію.

Обилію рукописей отвічаеть обиліе печатных изданій. Первыя изданія латинскаго текста выходили въ Утрехть и въ Кельнь: третье вышло въ Кёльнъ около 1473 г. (181 глава) и послужило прототипомъ позднъйшихъ перепечатокъ, а также переводовъ. По первымъ тремъ изданіямъ, составляющимъ величайшую библіографическую ръдкость, Эстерлей сдълаль свое изданіе латинскаго текста. До половины XVI въка Грессе насчитывалъ почти пятьдесять изданій латинскаго текста-такь велика была популярность книги; распространялись и переводы 2).

Заглавіе могло отвівчать содержанію сборника вівроятно только въ его первыхъ редакціяхъ; быть можеть, и тогда имя римлянъ служило также приманкой для читателя; впоследствіи кром'в исторій, имбющихъ какое-нибудь отношеніе къ римлянамъ, сюда вошло много или сочиненныхъ разсказовъ, которымъ приданы римскія имена, или легендъ, анекдотовъ и народныхъ свазокъ

<sup>1)</sup> Эстерлей насчиталь 138 списковь англо-латинской и нѣмецко-латинской группы; г. Пташицкій могь прибавить еще 12.
2) Напр. французскій: Le violier des histoires rommaines; нѣмецкій: Das Buch Gesta Romanorum der Römer von den Geschichten, или: Die alten Römer; Sittliche Historien und Zuchtgleichnisse der alten Römer, и пр.

того времени. Компилятивный характеръ "Дѣяній" легко видѣть изъ цитатъ и ссылокъ сборника на другія книги; кромѣ древнихъ римскихъ писателей, здѣсь указываются писатели средневѣковые; встрѣчаются ссылки на самыя Gesta: legitur in Gestis Romanorum, — подъ которыми понимаютъ, впрочемъ, вообще римскую или древнюю исторію. Далѣе, въ "Дѣянія" вошло много восточныхъ сказокъ и апологовъ изъ болѣе древняго сборника Петра Альфонса, изъ латинской редакціи Калилы-и-Димны и другихъ источниковъ; составитель ихъ воспользовался и латинскими хрониками, вставилъ притчи Варлаама, современные разсказы и т. п. Во всемъ этомъ отражаются однако понятія и нравы средневѣковой эпохи, которая видна и чрезъ классическую обстановку: латинская одежда не скрываетъ и того оригинальнаго смѣшенія восточной фантазіи съ поэзією европейской, какое произошло въ иныхъ повѣстяхъ "Дѣяній Римскихъ".

Русскій переводъ, судя по языку и другимъ указаніямъ, относится ко второй половинѣ XVII вѣка и сдѣланъ съ польскаго. Въ нашихъ рукописяхъ не однажды указывается, что "исторія изъ Римскихъ Дѣяній"— "новопреведена и списана съ книжицы печатной польскаго языка на русскій", или: "преведена ново и списана з друкованой съ полской книжицѣ и языка на рускомъ"; въ одной рукописи прямо указано самое польское изданіе: "Исторіи розмаитыя, сирѣчь повѣсти избранныя, съ толкованіемъ надлежащимъ... Печатаны въ Краковѣ, въ типографіи пана Войтеха Секѣлновича, типографа его королевскаго величества полского, въ лѣто отъ Христова рожденія 1663 году. Нынѣ же милостію великаго Бога съ полскаго языка на словенскій переведены въ лѣто 7199 (= 1691) году".

Въ Польшъ "Римскія Дъянія", латинскія, извъстны были по крайней мъръ съ XV въка; рукописи польскаго перевода не существують, но печатаніе перевода началось въ Польшъ въ половинъ XVI въка (первое упоминаніе въ 1553 году) и продолжалось до конца XVIII-го; изданія, однако, чрезвычайно ръдки, причемъ перваго изданія нашему библіографу не удалось найти. Польскій сборникъ своимъ составомъ отличается отъ всъхъ западно-европейскихъ и заключаетъ 39 разсказовъ, выбранныхъ, повидимому, изъ печатнаго латинскаго изданія. Въ русскомъ переводъ находимъ то же число и тотъ же выборъ повъстей, что въ польскихъ изданіяхъ, только расположенныхъ въ другомъ порядкъ.

Списки "Денній" представляють весьма значительные варіанты, которые касаются не только отдёльныхъ фразъ и словъ, но цено характера изложенія, такъ что въ однихъ спискахъ

болѣе замѣтно вліяніе польскаго подлинника, въ другихъ господствуетъ обыкновенный книжный языкъ XVII столѣтія; тѣмъ не менѣе, по заключенію новѣйшихъ изслѣдователей, переводъ былъ только одинъ. Слово: "новопреведенный", какъ называются постоянно повѣсти изъ "Римскихъ Дѣяній", можетъ означать только: недавно переведенный. Ни имя переводчика, ни время, по обыкновенію, не указаны; 1691 годъ могъ означать передѣлку стараго перевода. Первоначальный характеръ языка долго держался, такъ что даже списки поздніе сохраняютъ много польскихъ словъ перваго подлинника; потому совершенное почти исчезновеніе ихъ можно объяснять полнымъ исправленіемъ стараго перевода.

Наши "Дѣянія", какъ и другія повъсти, зашедшія къ намъ въ XVII стольтій, представляють мало національныхъ примъненій, но были читаны охотно, потому что удовлетворяли и благочестивому настроенію нашихъ предковъ, и любви къ занимательному чтенію. "Римскія Дѣянія" отличаются тою же непосредственной наивностью, какая нравится въ старинныхъ французскихъ фабльо, и вмъстъ простодушнымъ желаніемъ "поучать". Нѣкоторые разсказы, напр., въ Disciplina Clericalis, были бы на своемъ мъстъ только въ Декамеронъ; "Дъянія" нъсколько строже въ этомъ отношеніи, но и ихъ средства поученія не всегда безукоризненны.

Нъкоторыя повъсти, занесенныя въ Gesta Romanorum, извъстны были у насъ и по другимъ редакціямъ и появились, въроятно, раньше русскихъ "Дъяній". Не говоря о жизнеописаніяхъ Евстафія, Алексъя Божія человъка и даже Григорія папы римскаго, которыя извъстны были изъ византійскихъ источниковъ, и другіе разсказы могли имъть иное и болъе раннее начало. Таковы "Притча о нъкоемъ вельможъ"; "Повъсть о царъ Агеъ, како пострада гордости ради" — близкій варіантъ приклада о цесаръ Іовиніанъ; повъсть о пустынникъ; "Прикладъ дивнаго устроенія нъкоего благотворца и праведнаго судіи" и др.

Ко второй половинѣ XVII вѣка относится переводъ другого, гораздо болѣе обширнаго собранія назидательныхъ повѣстей, получившаго у насъ обширное распространеніе, такъ что полные списки, или извлеченія, или отдѣльныя повѣсти его находятся неизбѣжно въ нѣсколькихъ экземплярахъ въ каждомъ значительномъ рукописномъ собраніи. Это—"Великое Зерцало", котораго названіе объясняется его внѣшнею величиною: число повѣстей,

въ немъ помъщенныхъ, въ нашихъ редакціяхъ простирается до девятисоть и внига представляеть огромный фоліанть; польскія изданія XVII въка, откуда идеть наше Зерцало, являются фоліантами до полутора тысячь страниць. Если "Римскія Діянія" были въ полной мъръ созданіемъ среднихъ въковъ со всей ихъ непосредственностью, то "Великое Зерцало" было позднимъ внижнымъ развитіемъ средневъкового преданія въ ту пору, когда эта старая непосредственность была уже поволеблена реформой; но самый складъ сборнива исходилъ изъ техъ же образцовъ средневъковой поучительной литературы, примъры которыхъ мы упоминали въ Disciplina Clericalis, Gesta Romanorum и т. п. Ближайшимъ первообразомъ, изъ котораго развилось "Великое Зерцало", было Speculum Exemplorum, — по-старинному было бы: "Зерцало прикладовъ", т.-е, примъровъ, которые должны были служить для назидательнаго чтенія и которые, какъ мы упоминали, служили также богатымъ и привычнымъ матеріаломъ для средневъвовой проповъди. Speculum Exemplorum изданъ былъ въ Голландів въ 1481, много разъ перепечатывался впоследствіи и наконецъ передъланъ былъ въ началъ XVII столътія въ громадный сборникъ ученымъ ісзунтомъ, бельгійцемъ Іоанномъ Майеромъ. Взявши въ основание прежнюю книгу, онъ дополнилъ ее новыми примърами, расположилъ ихъ по догматическимъ и религіозно-правственнымъ рубрикамъ, привель указанія источниковь и прибавиль кое-гдв свои объясненія. Историвъ нашего "Веливаго Зерцала" сообщаеть, что эти новые примъры безцвътны и тенденціозны, мораль ихъ пропитана аскетизмомъ, и прибавимъ, также особымъ духомъ ватолическо-іезуитскаго ханжества. Вившательство чудеснаго доходить до следующихъ размеровъ. Ученики играли въ рекреацію, а затемъ вознамерились пойти въ дурной домъ; одинъ "благочестивый" изъ нихъ воспротивился, но за одно только сообщество съ дурными товарищами былъ наказанъ "чудеснымъ образомъ": ангелъ ударилъ его въ ланиту на улицъ, такъ что щека его опухла и въ теченіе нъкотораго времени онъ не могъ выйти изъ дому. "О блаженный ударъ, посланный съ неба (замъчаетъ педагогь-іезунть) въ наученіе впредьидущимъ покольніямъ. Итакъ знай, что Богу и ангеламъ мерзко есть сообщаться со злыми". Особенное вниманіе дано лютеранамъ и вальвинистамъ. Одна благородная дъвушка въ Голландін, еще въ 1525, однажды обмерла и видъла, какъ "въ пропастъхъ адскихъ пламенствуютъ" лютеране. Одно дитя умерло при крещеніи вальвинскомъ и ожило для крещенія католическаго: мать этого дитяти была католичка,

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

а отецъ—кальвинисть. Императоръ Максимиліанъ видѣль дьявола на плечахъ монаха Лютера и предсказывалъ: "сей монахъ проклятый веліе сотворить христіанамъ развращеніе и многихъ отторгнеть отъ благочестія и великое содъетъ несогласіе", и т. д.

"Мадпит Speculum" или еще его первообразъ, "Speculum Exemplorum", воспользовалось по обычаю предшествовавшими сборниками подобнаго характера, такъ что въ немъ оставили свой слъдъ Disciplina Clericalis Петра Альфонса (конца XI въка), Gesta Romanorum, Legenda Aurea Якова de Voragine (конца XIII въка), Dialogus miraculorum Цезаря Гейстербаха, Speculum Мајиз Винцента де-Бове (Bellovacensis), и т. п. Церковная литература вошла въ большомъ изобиліи, начиная съ древне-христіанской и византійской (цитируются творенія Златоуста, Евсевія, Дамаскина, восточно-византійскіе Патерики) и кончая католическими авторитетами, какъ Өома Аквинатъ, Бонавентура, Александръ Некамъ, Өома Кантипратанъ и др.

Изданія латинскаго Зерцала дёлались вообще іезуитами; ныть принадлежить и польскій переводь. Первое изданіе польскаго "Зерцала" вышло, кажется, въ 1621, было потомъ повторяемо до XVIII въка, продолжая разростаться, между прочимъ изъ польскихъ источниковъ (какъ Длугошъ, Кромеръ, Скарга и пр.), такъ что въ изданіи 1633 года число "прикладовъ" доходитъ до 2309. Это изданіе послужило оригиналомъ для русскаго перевода, сдъланнаго въ 1677 году по желанію царя Алексъя Михайловича. Къмъ сдъланъ переводъ, неизвъстно. Судя по значительнымъ варіантамъ въ разныхъ спискахъ, можно думать, что было или два независимые перевода, или что первый переводъ былъ пересмотрънъ и передъланъ.

При той крайней враждь, какую древняя Русь издавна питала къ церковной "латынь", нъсколько неожиданно встрътить переводъ книги не только латинской, но именно іезуитской, переводъ, который дълается по воль самого царя и занимаетъ потомъ мъсто въ библіотекахъ царя, высшихъ іерарховъ и монастырей. Объясненіе этого, кромъ интереса самой книги, заключается въ томъ, что къ этому времени старая вражда стала нъсколько охладъвать, переводъ польской книги становился дъломъ довольно обыкновеннымъ, а наконецъ при исполненіи перевода приняты были мъры къ тому, чтобы по возможности сгладить спеціально католическія черты изложенія. Такъ, гдъ ръчь идетъ о римскомъ папъ и римской церкви, тамъ вмъсто этого ставится: "вселенскій патріархъ", "святая соборная восточная апостольская церковь"; когда въ подлинникъ говорится: написано въ дъяніяхъ

папъ, въ переводъ читаемъ: "написано въ дъяніяхъ нъкихъ отъ отецъ святыхъ"; "сынъ католикъ" переведено: "сынъ христіанинъ" и т. п.: вмъсто кальвинистовъ ставятся просто еретики. Такимъ образомъ чужая внёшность была удалена, а затёмъ въ общемъ складъ вниги, заимствовавшей притомъ многое изъ источниковъ византійскихъ, не находили ничего, что могло бы смущать православнаго читателя. Другимъ отличіемъ русскаго перевода было устраненіе ученыхъ подробностей польскаго оригинала, напр. указаній авторовъ, замічаній объ источникахъ, польскихъ и латинскихъ стиховъ; иногда пропускаются цълые примъры, сходные съ разсказами, извъстными изъ своихъ внигъ, напр. изъ Продога. Наконецъ, русскій переводъ даеть польскую книгу далеко не въ полномъ составъ, а именно меньше половины. Такъ какъ и при этомъ книга была все-таки очень велика, то дълались списки меньшаго объема и носили название "Малаго Зерпала"; наконецъ, были очень распространены въ рукописяхъ отабльныя статьи этого сборника.

Обширный усивхъ "Веливаго Зердала" зависвлъ именно отъ того, что оно совпадало съ господствующимъ характеромъ нашей собственной легенды. Это была та же проповъдь аскетическаго благочестія, то же суровое осужденіе мірскихъ удовольствій, то же обиліе легендарныхъ мотивовъ, видіній, чудесь, откровеній о загробной жизни и т. п., такъ что "Зерцало" становилось рядомъ съ давно знакомыми собственными книгами-Патериками, Минеями, Прологомъ, только добавляя ихъ новыми и иногда болъе свъжими данными. Само "Зерцало" сдълалось авторитетной книгой и повъсти его входили, напр., въ составъ Синодиковъ, въ которыхъ съ конца XVI въка стали помъщаться разсказы, относившіеся къ загробной жизни и поминовенію умершихъ. Къ общимъ наставленіямъ о благочестивомъ житіи присоединялись и такія, на которыхъ особенно останавливалось собственно русское поученіе XVI—XVII въка. Такъ напримъръ: "о еже честь воздавати родителямъ и не презирати ихъ, зъло ужасно", до піянствъ и о осужденіи піяниць по смерти пити огнь и жуиель", "честь обычай премъняеть", "о лукавствъ", "о плоть-скомъ искушени", "терпъніе", "чистота", "гостей или странныхъ принятіе" и т. п., или "Зерцало" говоритъ противъ чародъйства, волхвованія и звъздочетства и цълыми трактатами доказываетъ гибель тъхъ, кто имъ предается: "о учащихся злымъ чародъйскимъ книгамъ и чернокнижнымъ наукамъ", "о нъкоей чаровницъ и о ея осужденіи", "черновнижникъ дъвицу, призывающую святого Іеронима, хотя въ юноши свлонити, посла бъса,

отъ него же самъ зло пострада", "чародъйство: въ вещахъ противныхъ къ чародъемъ недостоитъ прибъгати", "волхвованіе: волшебъницу діаволи изъ церкви, въ неиже бысть погребена, воскитиша, на конь же посадивше адскій, съ воплемъ везоша во
адъ", и др. Или "Зерцало" возстаетъ противъ игръ и иныхъ
мірскихъ удовольствій: "о еже не мня быти гръхъ, кто играетъ
картами и шахматы, и прочими катырскими играми", "о еже
не глумитися и играми не забавлятися", "о плящущихъ и тонцующихъ, и како плящущіи въ нощи Рождества Господа нашего
І. Х. въ проклятіи цълый годъ плясаща"; плясаніе осуждается
далъе въ семи главахъ, изъ которыхъ послъдняя: "како зла вещь
есть плясаніе, и колико есть мерско предъ Господемъ, отъ видънія является", — и въ другихъ разсказахъ, которые совершенно соотвътствуютъ запрещеніямъ, наложеннымъ въ старину
на плясаніе, скоморошество, игру въ зернь, въ карты и тавлеи.

Въ "Зерцало" вошли, наконецъ, анекдотическіе разсказы, не имѣющіе никакой назидательности, какъ напр. о случаяхъ необычайнаго плодородія женщинъ, какъ, напр., будто бы "дщи Генрика князя брабанскаго, брата бысть жена краля нѣмецкаго", родила вдругъ 364 человѣка дѣтей, или, попроще, "дванадесять во едино время рождени" одной матерью и т. п. Источникомъ бывали здѣсь сборники шутовъ и анекдотовъ, весьма любимые въ XV—XVI столѣтіи, а позднѣе также заходившіе къ намъ. Многія повѣсти относятся къ лицамъ дѣйствительно или мнимо историческимъ, и въ числѣ ихъ одна, самая общирная въ "Зерцалѣ", разсказываетъ о страшной судьбѣ Удона, епископа магдебургскаго, который, предавшись пороку, соединенному съ кощунствомъ, былъ наказанъ жестокою казнью,—это видѣли ясно въ видѣніи два іерея. Повѣсть, дѣйствіе которой указывается въ 985 году, взята изъ средневѣковыхъ хроникъ, кромѣ "Зерцала" повторяется во множествѣ отдѣльныхъ списковъ,—изъ чего видна ея особая популярность.

Неудивительно, что повъсти "Великаго Зерцала" нашли свое отражение въ произведенияхъ народной словесности—духовныхъ стихахъ, лубочныхъ картинкахъ, народныхъ анекдотахъ и т. п. 1) и даже пріобрътали значеніе въ раскольничьей литературъ.

Польское вліяніе принесло, преимущественно во второй половинъ XVII въка, еще новый рядъ произведеній, знаменитыхъ



<sup>1)</sup> Владиміровъ, стр. 76, 98 и далве.

въ литературъ западной и приходившихъ къ намъ обыкновенно тогда, когда ихъ роль на родинъ была уже собственно окончена и они переходили въ разрядъ простонародныхъ книгъ. Такова была повъсть о Семи Мудрецахъ, одна изъ самыхъ знаменитыхъ въ области странствующихъ исторій. Распространеніе ея было такъ общирно, что после Библіи, какъ говорили, ни одна внига не имъла столько переводовъ, какъ "Семь Мудрецовъ". Корень ея былъ опять индійскій, о которомъ заключають по арабскому и персидскому переводамъ, появившимся гораздо раньше Калилы-и-Димны. Въ восточныхъ редакціяхъ книга называется исторіей мудреца Синдбада, Синдибада и т. п.; на Западъ она извъстна главнымъ образомъ съ именемъ повъсти о Семи Мудрецахъ. Въ Европъ "Семь Мудрецовъ" распространились изъ переводовъ еврейскаго и греческаго (еврейскій произошель отъ арабскаго, греческій отъ сирійскаго); сдъланный съ еврейскаго латинскій переводъ въ первый разъ назваль книгу: Ніstoria septem sapientum Romae. Отсюда исторія разошлась по всемъ литературамъ Европы въ разнообразныхъ редакціяхъ и даже подъ разными названіями: въ готовую рамку повъсти вносились новые посторонніе разсказы, такъ что въ позд-нъйшемъ итальянскомъ "Эрастъ" XVI въка находится только одинъ разсказъ изъ тъхъ, какіе помъщены въ старинной греческой редакціи. Имена д'йствующихъ лицъ также изм'внялись: въ греческой редакціи царь называется Киръ, а мудрецъ—Синтипа; во французскомъ стихотвореніи Герберта королевичъ называется Липиніаномъ, отецъ его-король сицилійскій Долопать, а мудрецъ, которому поручено воспитаніе королевскаго сына — Виргилій, одно изъ любимыхъ въ средніс въка лицъ классическаго міра, на которое перенесено было много фантастическихъ сказаній. Въ другихъ редакціяхъ царь носить имя Діоклитіана, а сынъ его-имя Флорентина, или же царь называется Понціаномъ, а имя Діоклитіана относится въ его сыну; въ числъ семи мудреповъ древняя французская повъсть, какъ и наша, упоминаеть Катона, Лентула и пр.

Наша исторія взята была съ польскаго. Въ Польшѣ внига была напечатана еще въ началѣ XVI вѣка въ числѣ старѣйшихъ польскихъ книгъ; это первое изданіе остается неизвѣстно библіографамъ, но повидимому оно безъ особенныхъ перемѣнъ повторялось въ послѣдующихъ изданіехъ XVII, XVIII и даже XIX вѣка. Подлинникъ польскаго перевода былъ по всей вѣроятности латинскій, но не въ первоначатномъ изданіи, а скорѣе

въ страсбургскомъ изданіи 1512 года 1). Русскій переводъ, воторый называется "Повъсть о Семи Мудрецахъ", или "Сказаніе", въ позднійшихъ списвахъ "Гисторія",—по мийнію новъйшаго изследователя появился въроятно еще въ XVI столетіи. прежде всего въ западной Россіи, откуда черезъ Новгородъ проникъ въ Москву. Этотъ путь есть, конечно, предположительный и едва-ли можетъ быть доказанъ, но бълорусское происхождение въроятно. Польскій оригиналь перевода сказывается въ значительномъ числъ несомнънныхъ полонизмовъ, воторые удерживаются отчасти и въ позднихъ, наиболъе переправленныхъ и обрусвыших спискахъ. Число извёстныхъ теперь русскихъ экземпляровъ повъсти доходить до 40, что свидътельствуеть объ ея распространеніи. Изложеніе въ разныхъ спискахъ представляеть такое обиліе варіантовъ, что естественно приходила мысль о томъ, что переводъ былъ не одинъ, и трудность вопроса о редакціяхъ повъсти увеличивалась тъмъ, что до сихъ поръ не отыскался польскій оригиналь, такъ вакъ печатный польскій тексть этимъ оригиналомъ не быль: повъсть была переведена, по всей въроятности, съ рукописнаго текста. При всемъ томъ новъйшій изследователь утверждаеть, что переводь быль однако одинь и доказываеть это темь, что, при всехь варіантахь изложенія, списки повъсти одинавово повторяють два испорченныхъ мъста, гдъ польскій оригиналь не быль понять русскимь перелагателемь. Разнообразіе списковъ столь вначительно, что нѣтъ двухъ рукописей, которын были бы буквально сходны, т.-е. ни одинь изъ извъстныхъ теперь списковъ не служилъ оригиналомъ для другого; притомъ въ новъйшихъ спискахъ встречаются иногда черты болъе первоначальныя, чъмъ даже въ старыхъ рукописяхъ.

Первоначальный русскій тексть въ "Повъсти о Семи Мудрецахъ", какъ это бывало и въ другихъ произведеніяхъ, приходившихъ этимъ путемъ, на первый разъ былъ какъ будто только переписью польскаго оригинала, отчего въ немъ и удержалось послъ такое количество полонизмовъ. Съ теченіемъ времени, при новыхъ переписяхъ, эти полонизмы мало-по-малу и различнымъ образомъ сглаживались; но за особенностями языка въ повъсти были и особенности бытового содержанія, съ которыми справиться было не легко. Мы видъли раньше, какъ трудно перелагались въ русскую одежду черты чуждаго европейскаго быта, напр., рыцарскаго обычая: подобное повторяется и въ "Повъсти о Семи Мудрецахъ". Русскимъ книжникамъ было и здъсь не-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pontianus. Dicta aut facta septem sapientum и пр. Мурко, Geschichte и пр., стр. 16, 81. Ср. стр. 116.



понятно рыцарство, въ особенности турниръ. Это переводится обывновенно: ѣздить на бои, ѣздить на многія службы, въ науви, творить потышныя игры; поединокъ называется битва на срокъ, маршалъ передается или въ польской формѣ, или принимается за собственное имя, или переводится великимъ воеводой; сенешалъ переводится: юноша. Польскіе "паны радные" являются ратными, рядниками, рядниками, урядниками, изрядными панами. О короляхъ добавляется иногда, что они правили своими землями самодержавно; къ царскому двору идутъ не только для того, чтобы "послужить и всякихъ обычаевъ навыкнуть", но и "всякаго чину надержаться", въ чемъ отражалась, въроятно, уже вкоренявшаяся наклонность къ служебной обрядности, "чинность" 1).

Повъсть о Семи Мудрецахъ представляеть цълый рядъ отдъльныхъ новеллъ, соединенныхъ первой завязкой сюжета—манера свойственная восточнымъ сборпивамъ, повторявшаяся въ итальянскомъ Декамеронъ, испанскомъ "Графъ Луканоръ" и т. п. Въ большей части редакцій, въ томъ числъ и въ русской, ходъ повъсти переданъ слъдующимъ образомъ. Одинъ король отдалъ своего сына на воспитание семи мудрецамъ, воторые должны были научить его всякой премудрости; они поселяются съ воспитанникомъ своимъ вдалекъ отъ отца, который, между тъмъ, овдовълъ и женился въ другой разъ. Лукавая мачиха ищеть средствъ погубить королевича, чтобы доставить престоль своимъ дътямъ, и просить короля призвать ко двору сына, уже кончившаго образованіе. Мудрецы посредствомъ астрологическихъ знаній своихъ увид'вли, что королевичъ будеть н'вмъ въ продолженіе первыхъ семи дней по прівздів въ отцу и что отъ того угрожаеть ему большая опасность: но дълать было нечего, и они отправились. Король съ радостью встретиль сына, но королевичь вдругь сталь нёмь и не отвётиль отцу ни однимь словомъ. Мачиха воспользовалась этимъ и, раздраженная отказомъ королевича исполнить ея желанія, ръшилась отомстить и оклеветала его передъ королемъ, и въ подкръпление своихъ словъ разсказываетъ апологъ, гдъ доказывается, что не нужно щадить дурного дерева, которое можеть только повредить хорошимъ. Король въ гитвъ велитъ казнить сына,—гибель его неизбъжна, потому что онъ не можетъ сказать своихъ оправданій. Спасителями его являются семь мудрецовъ. Когда королевичь быль уже на мъстъ казни, первый изъ чихъ просить палачей подо-

<sup>1)</sup> Мурко, тамъ же, стр. 119 и далве.

ждать, идеть въ царю и разсказываеть ему повъсть или притчу, гдъ обнаруживается весь вредъ посиъшности и довърія въ женщинамъ: увлеченный разсказомъ, король откладываетъ казнь. Тогда опять является на сцену мачиха и разсказываеть новую повъсть, съ той моралью, что не должно поддаваться лживымъ словамъ придворныхъ совътниковъ, которые часто бываютъ причиною всякаго зла для королей и государствъ; второй мудрецъ защищается вторымъ разсказомъ... Такъ идуть разсказы въ теченіе семи дней: каждый разъ мачиха приводить короля къ пагубному ръшенію, и каждый разъ мудрецы отклоняють опасность. Наконецъ, королевичъ снова начинаетъ говорить: онъ легко оправдывается отъ возведенной на него клеветы и, напротивъ, выставляеть наружу всё пороки мачихи, которая терпить должное наказаніе; въ заключеніе королевичь разсказываеть еще одну повъсть, имъющую отношение въ его собственной судьбъ. Такимъ образомъ, въ цълой истории, вромъ главнаго сюжета, включено семь разсказовъ королевы, повъсти каждаго изъ семи мудрецовъ и разсказъ королевича; но число вставныхъ повъстей не во всъхъ редавціяхъ одинавово. По словамъ Донлопа, немногія произведенія среднихъ въковъ могутъ доставить такой прекрасный примъръ для объясненія генеалогіи "странствующихъ" разсказовъ и быстраго перехода ихъ изъ одной страны въ другую, какъ повъсть о Семи Мудрецахъ. Одни изъ ея разсказовъ принадлежатъ восточной фантазіи, другіе вставлены европейскими передълывателями, и всъ вмъсть служили образцами и источниками позднъйшихъ повъстей и новеллъ.

Ко второй половинѣ XVII вѣка принадлежить, далѣе, рядъ рыцарскихъ романовъ, пришедшихъ къ намъ тѣмъ же польскимъ путемъ. Въ западно-европейскихъ литературахъ, когда былъ уже написанъ "Донъ-Кихотъ", рыцарскій романъ все больше превращался въ простонародную внигу; перемѣна публики указывала, что роль его кончилась. Неизвѣстные у насъ въ пору своего процвѣтанія, эти романы приходили къ намъ именно теперь, когда дѣлались сказкой. Рыцарскій романъ опять занималъ важное мѣсто въ средѣ странствующихъ повѣстей; произведенія его быстро переходили изъ одной литературы въ другую, являлись въ числѣ первопечатныхъ изданій; эта популярность привела ихъ и въ русскую письменность. Здѣсь нѣкоторые изъ нихъ пріобрѣли большую славу, въ томъ смыслѣ, въ какомъ они существовали теперь въ западной литературѣ—въ смыслѣ народ

ной книги, особливо богатырской сказки. Если къ понятіямъ нашихъ читателей не подходили картины любви, нѣжной и идеальной, то нравились богатырскія похожденія: сила и храбрость рыцарей, непреодолимая охота совершать подвиги, любовь въ странствіямъ, соединеннымъ съ чудесами и опасностями, сближали чужихъ паладиновъ съ богатырнии нашего сказочнаго эпоса, такъ что иные переводные романы въ самомъ дѣлѣ стали рядомъ съ чисто-народными произведеніями. Таковъ быль Бова. Въ одномъ спискъ его исторіи, принадлежащемъ XVII въку, читатель или переписчикъ выразиль свое мивніе объ этомъ геров, такимъ образомъ заканчивая повъсть: "и почелъ Бова жить по старинъ... лиха избывать, а добра наживать, а Бове слава не минетца, отнынъ и до въка". Популярность романа отражалась и тъмъ, что въ изложени появлялись черты народнаго склада; исторіи получали характеръ и названіе "потішныхъ книгъ", неріздко писались въ "лицахъ" или въ "личныхъ фигурахъ", съ которыми уцълъли до нашего времени въ лубочныхъ изданіяхъ. Г. Забълинъ упоминаеть о потъщныхъ внигахъ, служившихъ забавой царевичамъ: книги эти богато переплетались, картинки разрисовывались яркими красками съ золотомъ и серебромъ. Нѣкоторые сохранившіеся списки подобныхъ книгъ, какъ одна изъ Толстовскихъ рукописей "Александріи", дають понятіе о "роскошныхъ изданіяхъ" того времени. Назовемъ, во-первыхъ, исторію о Мелюзинъ, старый фран-

Назовемъ, во-первыхъ, исторію о Мелюзинѣ, старый французскій романъ, героиня котораго была дочь волшебницы и сама волшебница, наказанная за непочтеніе къ отцу тѣмъ, что каждую субботу должна была превращаться въ полу-человѣка, полузмѣю, и могла освободиться отъ этого только нашедши себѣ мужа, который согласился бы знатъ за нею этотъ недостатокъ. Это—варіантъ извѣстныхъ сказокъ о царевичѣ и лягушкѣ, которая оказывается красавицей и волшебницей. Французскій романъ относится ко второй половинѣ XIV вѣка, нѣсколько разъ былъ передѣланъ, въ концѣ XV вѣка былъ напечатанъ, перешелъ въ Испанію, Голландію; нѣмецкое изданіе явилось въ печати даже раньше французскаго, и отсюда книга перешла въ литературу датскую, шведскую, чешскую, польскую, а изъ послѣдней явился русскій переводъ или переложеніе, во второй половинѣ XVII вѣка. Въ послѣдней главѣ перевода помѣщены свѣдѣнія объ исторіи книги, "которая съ французскаго языка на латинскіи переведена бысть лѣта отъ Р. Х. 1400, съ нѣмецкаго же на полскіи переведена лѣта Господня 1569,—нынѣ же съ полского на словено-россискій языкъ переведена лѣта 1195 (= 1677)

генваря въ 12 день". Переводъ, по обычаю, отличается полонизмами.

Гораздо больше быль распространень другой рыцарскій романъ, какъ и Мелюзина, относимый къ числу сказаній объ эпох'в Карла Великаго—"Исторія о храбромъ княз'в Петр'в Златыхъ-Ключахъ и о прекрасной королевиъ Магиленъ неанолитанской". Въ романъ разсказывается исторія Петра, графа прованскаго, и Магелоны (у насъ Магилена), нъжныхъ любовниковъ, которые разлучены были несчастными обстоятельствами, долго страдали, ничего не зная другъ о другъ, и, наконецъ, послъ длинныхъ приключеній върная любовь и благочестіе были вознаграждены, и затемъ Петръ и Магелона жили долго и счастливо. Романъ имълъ нъсколько редакцій и множество переводовъ и былъ извъстенъ Донъ-Кихоту. Большое число французскихъ изданій ведеть начало съ XV столетія; исторія вносилась въ позднейшіе сборники рыцарскихъ и другихъ романовъ, напр. Bibliothèque des romans 1779, Bibliothèque bleue 1769 n pp., yæe въ подновленномъ видъ, какъ и въ изданіи графа де-Трессана: Corps d'extraits de romans de chevalerie. Paris. 1782 (I, 382—442). Одна изъ подобныхъ редакцій была вновь переведена въ прошломъ столетіи на русскій языкъ, подъ заглавіемъ: "Исторія о славномъ рыцарѣ Златыхъ-Ключей Петрѣ Прованскомъ и о прекрасной Магелонъ" (М. 1780; Смоленскъ, 1796).

Потешная внига въ лицахъ "Петръ Золотые-Ключи", писанная уставомъ, добрымъ мастерствомъ, упоминается въ 1693 г. въ числъ ппигъ паревича Алексъя Петровича, но переводъ былъ сдъланъ, конечно, раньше. Подлинникомъ его была польская Historya o Magielonie królewnie Neapolitanskiey; слъдъ польскаго оригинала опять остался въ переводъ въ такихъ словахъ, какъ: шурмованье, кроль, шляхтичь и т. п., хотя переводъ сгладился больше, чёмъ въ "Мелюзинъ". Повидимому, очень рано Петръ Златые-Ключи перешель въ лубочныя изданія и, по замівчанію Д. А. Ровинскаго, подобныя исторіи, заимствованныя съ иностранных языковъ, распространены были даже болье, чвиъ сказки о русскихъ богатыряхъ: напримъръ, въ то время, какъ сказка объ Ильъ Муромцъ, и то краткая, извъстна только въ четырехъ изданіяхъ, Добрыня Нивитичъ только въ двухъ, и то новъйшихъ, повъсть о Бовъ Королевичъ имъла до десяти изданій (7 краткихъ и 3 пространныхъ), съ 17 отдёльными изображеніями главныхъ действующихъ лицъ, а Петръ Златые-Ключи извъстенъ въ 16 лицевыхъ изданіяхъ и 6 отдъльныхъ картинкахъ.

Съ польскаго переведена была далъе "Повъсть о преславномъ римскомъ кесаръ Оттонъ", опять имъющая свою длинную литературную исторію, гдѣ мѣняются названія дѣйствующихъ лицъ и самой повъсти. Тему составляють приключенія невинно преслъдуемой красавицы. Кесарь Оттонъ, по западнымъ редакціямъ Октавіанъ, прогналъ жену съ двумя маленькими дътьми близнецами, потому что влевета обвинила ее въ невърности. Несчастная мать должна была идти, вуда глаза глядять, и, заснувши въ лъсу отъ усталости, потеряла сперва одного сына, похищеннаго обезьяной, а потомъ другого, унесеннаго львицей. Они, впрочемъ, не погибли: первый, Флоренсъ, былъ спасенъ однимъ воиномъ, воспитанъ имъ, и впослъдстви, отличившись подвигами при нападеніи египетскаго султана на Францію, быль торжественно посвященъ въ рыцари. Судьба второго сына была болъе чудесная: когда львица унесла его, огромный грифъ схватилъ ее выбств съ младенцемъ и опустиль на далекомъ островв, гдв мать снова нашла своего сына, когда ей случилось плыть мимо этого острова. Съ тъхъ поръ онъ жилъ витесть съ матерью. Во время нашествія египетскаго султана, Ліонъ, — названный такъ отъ похищенія львицею, — успъль освободить Флоренса и самого Оттона, захваченныхъ непріятелемъ, и затімъ взяль въ плінь и египетскаго султана. Следуеть общее свидание: Оттонъ узнаетъ дътей и мирится съ ихъ матерью. Наконецъ Ліонъ женится на дочери короля испанскаго и делается его наследникомъ, а Флоренсъ соединяется съ своей возлюбленной Маркебиллой, дочерью египетскаго султана, принявшей вмёстё съ отцомъ христіанскую въру, и дълается воролемъ англійскимъ.

Въ одной рукописи "Кесаря Оттона" замъчено, что исторія переведена съ латинскаго; но другія рукописи согласно указывають, что "сія чюдная повъсть" переведена съ польскаго въ томъ же 1677 году, какъ исторія Мелюзины,—и это указаніе подтверждается полонизмами русскаго текста.

подтверждается полонизмами русскаго текста.

Въ сборникахъ XVII — XVIII въка встръчается другая повъсть на ту же тему, только короче весьма длиннаго "Оттона" и замъчательная отсутствіемъ всякихъ собственныхъ именъ: "Повъсть зъло полезна, выписана отъ древнихъ (или: палестинскихъ) лътописцовъ, изъ римскихъ крониковъ", или: "повъсть зъло душеполезна и умиленію достойна о царицъ и о дву сынохъ ея, и о львицъ". Въ сороковыхъ годахъ эта вторая редакція "Оттона" издана была по рукописи 1720 года, повидимому, для народнаго чтенія.

Исторію кесаря Оттона обыкновенно сопровождаеть въ руко-

писяхъ "повъсть правдивая о внягинъ Альтдорфской", которой переводъ, повидимому, принадлежитъ тому же перу. Повъсть имъетъ въ виду объяснить происхождение герба фамили Гвельфовъ, и т. д.

Однимъ изъ наиболе любимыхъ средневековыхъ романовъ, а также изъ наиболъе распространенныхъ у насъ, была "повъсть изрядная" объ Аполлонъ королъ Тирскомъ. Это — образчикъ античнаго романа, имъвшаго длинную литературную исторію. Основа была греческая, нынъ не существующая или неизвъстная, которую относять къ третьему въку по Р. Х.; въ началь VI въка существоваль латинскій пересказь, гдв исторіи быль придань христіанскій характерь и вь этомъ видь она была занесена въ Gesta Romanorum; съ XII—XIII въва идетъ длинный рядъ обработокъ въ разныхъ западныхъ литературахъ, въ стихахъ и въ прозъ, и въ XIV—XV въкъ изъ латинской редавціи романъ вернулся въ средне-греческую дитературу. Въ составъ Gesta Romanorum исторія Аполлона Тирскаго перешла къ намъ, но распространялась также и какъ отдъльная повъсть. Большая часть рукописей представляють одинь и тоть же тексть, съ неизбъжными варіаціями; но есть особая редакція, свободная отъ полонизмовъ, быть можетъ, особый переводъ. Сюжетъ исторін — сказочный: Аполлоній теряеть жену и дочь, всё они отдъльно испытывають разныя бъдственныя приключенія, но въ концъ концовъ снова отыскиваютъ другъ друга и благоденствуютъ; Аполлоній ділается царемъ антіохійскимъ.

Изъ польской литературы стали далъе приходить и другого рода произведенія. Средневъковые сборники, какъ Gesta Romanorum, Disciplina Clericalis, соединяли въ себъ разнообразные разсказы: это были повъсти изъ духовной или свътской исторіи, восточныя притчи и апологи, народныя басни и сказки, наконецъ даже мелкіе анекдоты, замъчательныя слова, остроумные отвъты и поступки и т. п. Эти послъдніе разсказы со временемъ вошли въ особенную моду; знакомство съ классическими писателями доставляло много матеріала для подобныхъ сборниковъ, и даже писатели, знаменитые въ лътописяхъ средневъковой литературы, охотно посвящали свое время на составленіе этихъ полу-историческихъ, полу-анекдотическихъ компиляцій, такъ напр. Петрарка и Боккаччіо. Въ концъ среднихъ въковъ было уже много такихъ сборниковъ; они появились наконецъ въ польской литературъ; въ концъ XVI въка вышли "Апофеегмата" извъстнаго

Рея изъ Нагловицъ и затемъ другіе сборниви. Въ нашихъ рукописяхь встречаются также Апофосгиата, въ чегырехь книгахъ, изъ воторыхъ первая сообщаеть изреченія знаменитыхъ философовъ, вторая "словеса царей, королей, князей, воеводъ, сугалитивъ и ипъхъ старъйшинъ", третья -- изреченія лакедемонянъ, четвертая-, гадательства честныхъ женъ и благородныхъ дъвъ непростыхъ". Книга такъ уважалась, что въ 1711 году была напечатана "повеленіемъ царскаго величества" и изданіе было повторено въ 1716, 1723 и несколько разъ после. Въ печатномъ изданіи недоставало одной вниги противъ рукописныхъ текстовъ. Подлинникъ нашего перевода принадлежитъ Бъняшу Будному и нъсколько разъ издавался съ начала XVII въка. Въ одной изъ рукописей, которыя мы имъли въ рукахъ, польскій тексть быль просто переписань русскими буквами-любопытный образчивъ того, въ какомъ видъ иногда обращались у насъ польскія вниги; въ другихъ рукописяхъ находится уже переводъ.

Особое развитіе новеллы и шуточнаго разсказа дало и другой харавтеръ собраніямъ анекдотовъ: веселая шутка, переходившая даже мъру приличія, получала въ нихъ болье мъста; мало-помалу образовался особый разрядъ шуточныхъ сборниковъ подъ названіемъ "фацецій" (Facetiae), которые долго держались въ европейской литературь и составлениемъ которыхъ занимались навонецъ весьма ученые люди, какъ напримъръ знаменитый гуманисть Поджіо, котораго считають даже основателемъ этой манеры. Книга его: Poggii Florentini Facetiarum liber, напечатанная въ концъ XV въка, имъла великій успъхъ и нашла множество подражателей. Латинскій языкъ не мішаль распространенію Фацецій, потому что быль обычнымь языкомь образованнаго вруга. Послъ Поджіо явились новые латинскіе сборники Генриха Бебеля, Фришлина, Меландра, затымъ сборники на языкахъ новъйшихъ-итальянскіе (Motti e facezie Арлотто, Facetie e motti arguti Доменики и др.), французскіе (Moyen de parvenir, Facetieuses journées, Contes à rire и пр.), нъмещие (Scherz mit der Wahrheit, Schimpf und Ernst Іоганна Паули и др.). Въ описи царской библіотеки XVII стольтія упоминаются пъкоторые изъ этихъ юмористическихъ сборниковъ, напр. "Демокретусъ смъющійся", т.-е. Democritus ridens, одинъ изъ забавнъйшихъ сборниковъ фацецій; сюда же относится, безъ сомнівнія, "книжка на нъмецкомъ языкъ о грубіянскомъ мужицкомъ невъжьствъ 1. Содержаніе этихъ внигь составляли смешныя привлюченія, на-



<sup>1)</sup> См. Молодивъ 1844, стр. 144, 147.

смѣшви надъ легковѣріемъ и непостоянствомъ женщинъ, недогадливостью поселянъ, недостатками и притязаніями различныхъ сословій; въ позднѣйшихъ сборникахъ помѣщались и общирныя новеллы. Впослѣдствіи шуточные сборники конца среднихъ вѣковъ и эпохи Возрожденія удержались только въ низшемъ слоѣ литературы; шутка ихъ считалась черезчуръ грубой, — какъ и наши лубочныя картинки, одинаково съ французскими, нерѣдко выходили за предѣлы возможнаго литературнаго изложенія 1). Другую крайность этой шуточной литературы представляетъ книжка первыхъ годовъ XVII вѣка, Facetiae Facetiarum—собраніе диссертацій о самыхъ вздорныхъ предметахъ съ множествомъ цитатъ изъ древнихъ и новыхъ писателей, со всѣми пріемами схоластической науки. Пародія годилась только для записныхъ ученыхъ, но въ ней не мало очень курьезныхъ шутокъ.

Книги подобнаго рода имѣли большой успѣхъ въ польской литературѣ,—и, переходя къ намъ, могли быть источникомъ нѣкоторыхъ народныхъ анекдотовъ, которые, при всей ихъ извѣстности, едва ли были произведеніемъ самобытнаго юмора... Одною изъ такихъ книгъ были "Смѣхотворныя повѣсти", которыя, какъ означено въ одномъ ихъ спискѣ "добрѣ съ польска и справлены языка и читать поданы сто осмъдесятъ осмаго (7188, т.-е. 1680), ноемврія дня осмаго" и пр.

Судя по нашему переводу, польская книга была составлена по обычному типу подобныхъ сборниковъ: въ ней замътны слъды латинскихъ сборниковъ (какъ Poggii Facetiarum liber, Democritus ridens) и нъмецкихъ (какъ Schimpf und Ernst, Schelmenzunft Оомы Мурнера, Эйленшпигель и др.). Въ исторіи Семи Мудрецовъ встръчается одинъ разсказъ, находящійся въ Декамеронъ; нъсколько такихъ разсказовъ нашло мъсто въ "Смъхотворныхъ повъстяхъ": ни тамъ, ни здъсь не было, впрочемъ, имени Боккаччіо. Значительная доля обоихъ сборниковъ направлена на обли-

Значительная доля обоихъ сборниковъ направлена на обличение женщинъ. Выше было упомянуто, что эта тема обильно разработывалась во всей средневъковой литературъ, восточной и западной: исходя въ основъ изъ аскетической морали, настойчиво внушаемой, эти обличенія находили пищу въ грубыхъ нравахъ эпохи, сопровождавшихся приниженнымъ положеніемъ женщины. Многое въ обличеніяхъ западныхъ, не только исходившихъ изъ прямо клерикальнаго источника, но излагаемыхъ и въ свътскомъ стихотворствъ, буквально совпадаетъ съ нашими старыми "поученіями" на эту тему. Но когда въ западной литера-

<sup>1)</sup> Cp. Nisard, Histoire des livres populaires ou de la littérature du colportage. I, crp. 436.



турѣ, подъ вліяніемъ новаго поворота нравовъ, въ противовѣсъ аскетизму и бытовой грубости сталъ складываться совершенно противоположный идеалъ рыцарскаго почитанія женщины, въ нашей письменности до самаго конца стараго періода неизмѣнно господствовалъ тотъ же враждебный взглядъ на женщину, какъ источникъ житейскаго зла и душевной погибели. Выше упомянуто, какъ этотъ взглядъ, изложенный уже древними "словами о злыхъ женахъ", находилъ подтвержденіе въ литературѣ повѣсти, когда она касалась этого вопроса, какъ напр. въ сказаніи о мудромъ Акирѣ и др. Мы видѣли также, что западная повѣсть съ отраженіями рыцарскаго быта и идеала, обыкновенно не находила почвы въ понятіяхъ стараго русскаго внижника и ен идеальныя черты проскользали въ русскихъ пересказахъ нескладно выраженными и непонятыми. Впервые иная точка зрѣнія стала входить въ понятія русскаго общества только позднѣе, съ XVIII вѣка, съ болѣе сильными вліяніями новой европейской литературы. Образчикомъ старыхъ понятій можетъ служить, въ литературъ повѣсти, произведеніе, соединяющее въ себѣ поученіе и повѣсть: это — "Бесѣда отца съ сыномъ о женской злобѣ", гдѣ традиціонныя наставленія подтверждаются разсказами, статья вѣроятно русскаго происхожденія.

Враждебный взглядъ на женщину заявленъ уже въ древнъйшихъ памятникахъ нашей письменности, съ первыми вліяніями
аскетическаго ноученія. Произведенія переводныя, особливо творенія Златоуста, которыя пользовались великимъ авторитетомъ,
стали получать примѣненіе и въ русскомъ быту. Русскіе моралисты, начиная съ Даніила Заточника, сами лѣтописцы, считали
нужнымъ вооружаться противъ "злыхъ женъ". Одно изъ "Словъ",
посвященныхъ этому предмету, начинается вопросами: "Егда загорится храмина, чѣмъ ее гасити? водою. Что болѣ воды?
вѣтръ. Что болѣ вѣтра? гора. Что силнее горы? человѣкъ. Что
болѣ можеть человѣка? хмель: отъимаеть рукы и ноги. Что лютѣе хмелю? сонъ. Что лютѣе сна? жена зла". Въ другомъ словѣ
моралистъ разсуждаетъ такъ: "Лутче есть во утлѣ ворабли плавати, нежели злой женѣ правда повѣдати: корабль утелъ товаръ
потопляетъ, а злаа жена домъ мужа своего пустъ створяетъ и
самого мужа своего погубитъ. Не мочно человѣку пѣшу въ полѣ
заица постичи, а со злою женою спасенія не добыти. Злаа
жена—отгнаніе ангеломъ, угожденіе діаволе". Иногда для большаго убѣжденія приводятся историческіе примѣры и анекдоты,
какъ дѣлалъ уже Даніилъ Заточникъ.

Упомянутая бесёда носить такое заглавіе: "Сказаніе и бесъда премудра и чадолюбива отца преданіе и поученіе въ сыну снискателно отъ различныхъ писаній богомудрыхъ отецъ, и премудраго Соломона, и Ісуса Сирахова, и отъ многихъ философовъ и искусныхъ, о женстъй злобъ". Женская влоба казалась до такой степени сильною и непреоборимою сочинителю "Бесъды", что главная мысль ея развите аскетическихъ положеній во всей ихъ обширности. Чтобы сберечь сына отъ несчастій, какія можеть навлечь женская злоба, отець сов'єтуєть ему совершенно избъгать женщинъ, и въ отвъть на сомнънія сына представляетъ разительные примъры этого зла. Послъ разсказовъ объ Адамъ и Евъ, авторъ напоминаетъ, что отъ женъ "многія крови проліяшася и царства разоришася и царіе отъ живота гонзнули", что "горе граду тому, в немже владътелствуетъ жена; горе дому тому, имже владветъ жена; зло и мужу тому, иже слушаеть жены"; повторяеть упреки Златоуста женщинамъ: "украшаютъ бо тълеса своя, а не душу, уды своя связали шолкомъ, лбы своя поттягнули жемчюгомъ, ушеса своя завъсили драгими рясами, да не слышатъ гласа божія, ни святыхъ внигъ почитанія, ни отцовъ своихъ духовныхъ ученія"; указываеть, какое зло приносить жена въ семейный быть, лишая покоя своего мужа, и такъ далье: "женскій разумъ, — говоритъ авторъ, — яко храмина непокровенна и яко вътрило на верху горъ, скорообразно вертящеся...; лутче купити коня, или вола, или ризу, нежели злу жену поняти". На возраженія сына, отецъ приводить изображенія женщинь, уподобляя ихъ разнымь дикимь звърямъ и перечисляя различные характеры женщинъ, напримъръ: льстивую и пронырливую, сварливую и злоязычную, "обавницу" (волшебницу, волдунью) и еретицу, змію и сворпію и т. д. Воть, напримъръ, изображение женщины, занимающейся колдовствомъ: "издётска начнетъ у проклятыхъ бабъ обавничества навыкать и еретичества искать, и вопрошати будеть многихъ, какобъ ей за мужъ вытти и какъ бы ей мужа обавити на первомъ ложъ и въ первой банъ, и взыщеть обавниковъ и обавницъ и волшебствъ сатанинскихъ, и надъ вствою будетъ шепты ухищряти и подъ нозъ подсыпати, и въ возглавіе и въ постелю вшивати, и въ порты ръзаючи, и надъ чъломъ втыкаючи, и всякія прилучившіяся къ тому промышляти, и кореніемъ и травами примішати, и всёмъ надъ мужемъ чаруеть, сердце его высосеть, тъло изсушить, красоты въ лицъ не оставить, и во очесехъ свътлость погубить, и всякому въ поношеніе вложить". Въ томъ же родъ и другія описанія, иногда съ

чертами именно русскаго быта. Когда сынъ находилъ себя достаточно укрвпившимся противъ женской прелести (т.-е. коварства и обмана), отецъ отвъчалъ, что не слъдуетъ надъяться на "мужество свое и на храбрость, еже жити со звъремъ симъ"—т.-е. съ женщиной,— "что укротити его, свиръпъе и безстуднъе суще полскихъ звърей, невозможно сущи убъжати лютости ея: обръли бо есми въ писаніихъ, кто Соломона премудрого премудрея, или кто Самсона сильнъе и Александра храбръе,—и они отъ женъ пострадали и скончалися" и пр. Онъ приводитъ затъмъ нъсколько исторій, которыя должны служить подтвержденіемъ его поученій: одна повъсть взята изъ "Старчества"; другая изъ числа повъстей о Соломоновыхъ судахъ; третья повторяетъ, въ другой редакціи, одинъ разсказъ "Римскихъ Дъяній".

Смфхотворныя повфсти, какъ выше упомянуто, нашли отраженіе въ народной литературь. Цълый рядь шуточныхъ разсказовъ перешель въ лубочныя картинки, народные анекдоты и нередко получаль яркую бытовую окраску. Таково сказаніе "О роскошномъ житіи и веселіи", гдв повторяются по своему разсказы, извъстные въ западной литературъ, о чудесной странъ (pays de Coquaigne или Schlaraffenland), гдв ръки текутъ молокомъ или медомъ или виномъ, и гдв люди благодушествуютъ, ни о чемъ не заботясь; или такова повъсть "О нидерлянскомъ татъ", которая повторилась въ лубочномъ сказаніи о воръ и бурой коровъ; разсказъ о досадливой женъ, утверждавшей, что лугъ не покошенъ, а постриженъ, повторившійся въ народной сказкъ; разсказъ о томъ, какъ лысый старикъ отшутился отъ молодыхъ женщинъ, которыя хотъли надъ нимъ посмъяться, повторившійся опять въ откровенной лубочной картинкъ и т. д. Къ смъхотворнымъ повъстямъ или еще къ "Шуткамъ" Поджіо восходять нъкоторые разсказы въ полународныхъ книжкахъ конца XVIII столътія, какъ "Похожденія Ивана Гостинаго сына", "Старичокъ весельчавъ" (Спб. 1789) и т. п. "Можно предположить, -- говориль Веселовскій, — что въ отделе юмористических сказокъ, народныхъ анекдотовъ и т. п. вліяніе западной сміхотворной повъсти было сильнъе, чъмъ въ другихъ, и сильнъе въ тъхъ мъстностяхъ, которыя ближе сосъдили съ передовымъ постомъ Запада, съ Польшей". Въ чисто народномъ обращении извъстны шутовскія сказанія, безъ сомнінія существовавшія въ репертуаръ старинныхъ скомороховъ, напримъръ о Дурнъ-бабнъ, дълающемъ все навыворотъ, въ сборникъ Кирши Данилова; длинныя похожденія Оомы и Еремы, имена которыхъ проникли даже

въ старую былину; судъ у Леща съ Ершомъ; о курѣ и льстивой лисицѣ и т. д., гдѣ животный эпосъ смѣшивается съ сатирой, нерѣдво съ замысловатыми подробностями русскаго быта. Сюда примкнула потомъ извѣстная исторія о мышахъ, погребающихъ кота,—какъ теперь можно считать доказаннымъ, раскольничья сатира на Петра Великаго.

Полагають, что ко времени особеннаго религіознаго возбужденія въ концѣ XVII стольтія, въ духѣ приверженности благо-честивой старинѣ и полной въры въ апокрифическую легенду, произошла повъсть о происхождении губительной травы табака. Повъсть до сихъ поръ популярна у раскольниковъ, которые со-хранили старинное отвращение къ табаку: нъкогда это отвращеніе было всеобщимъ: табакъ былъ строго запрещаемъ, — тъмъ, кто курилъ или, по тогдашнему выраженію, "пилъ" табакъ, гро-зили жестокія наказанія, и повъсть именно отвъчала этому благочестиво-суевърному настроенію. Называется она: "Сказаніе отъ книги, глаголемыя Пандокъ, о хранительномъ быліи, мерзкомъ зеліи, еже есть табацъ",—и предназначена была къ тому, чтобы исторически объяснить отвращеніе благочестиваго человъка къ табаку и запугать слабыхъ людей, которые возъимъли бы наклонность въ мерзкому зелію. Само собою разумъется, что главнымъ дъйствующимъ лицомъ въ происхождении травы является исконный врагь рода человъческаго, діаволь. А именно по воплощеніи и вольной смерти Спасителя, связавшаго во адъ сатану неразръшимыми узами, діаволъ, не терпя своего посрамленія, умыслиль насадить въ земле плевель, чтобы совратить родъ человъческій. Этоть плевель быль именно табакь, выросшій надь смраднымъ трупомъ блудницы, изображенной съ чертами изъ Апокалипсиса. Объ этомъ было возвъщено во снъ благочестивому царю, который видель уже картину гибели людей оть новаго прельщенія. Царь умолчаль о сновиденіи; но черезь 12 леть одинь врачъ, искавшій въ полѣ врачебныхъ зелій, нашелъ эту траву, понюхалъ ее и "обвеселился",—она заставляла забывать житейскія печали. Врачъ посадилъ свмена травы въ своемъ огородъ, она распространилась и съ этимъ началось бъдствіе; всъ припялись нюхать зелье-, и пьянствовати начаша; мнози же на огнь того былія полагающе и дымъ его цівницами вдыхаху во уста, и обледяща, иные обмирають, овіи умирають, иніи яко мертвіи лицы, разслабленнымъ умомъ растлівны вертятся, безчинно ходяще, во уміз пьяны сущи"... Царь, увидівть бізсновавшихся людей, призваль врача, велёль указать мъсто, гдъ найдена была трава, и происхождение мерзкаго зелін открылось.

Царь, вспомнивъ пророчество въ сновидѣніи, принялъ св. крещеніе; епископъ торжественно проклинаетъ зеліе; благочестивые люди истребили его изъ своихъ вертоградовъ, а ослушники воли божіей развезли его по чужимъ поганымъ странамъ, откуда зеліе пришло къ христіанамъ. Богъ послалъ на людей казни и ангелъ явился къ епископу, повелѣвая отлучатъ непокорныхъ отъ церкви. Епископъ и написалъ это сказаніе.

Происхожденіе пов'єсти не ясно. Н'явоторыя подробности какъ будто носять черты византійскія, но он'й легко могли явиться изъ вычитаннаго матеріала, и пов'єсть могла им'єть чисто русское происхожденіе.

Подобную нравоучительную тенденцію имѣли повъсти о "высокоумномъ хмълъ"; но ихъ основа была, безъ сомивнія, гораздо древиће. Хмћль выводится на сцену еше въ словъ, которое, въ рукописи XV въка, приписано "Кириллу философу Словенскому", и выводится какъ живое лицо, поучающее противъ пьянства, съ тавими же подробностями, какъ въ позднѣе распространенныхъ повъстяхъ о хмълъ. Новъйшее изслъдование указываетъ основные мотивы повъсти въ томъ же давнемъ и распространенномъ запасъ апокрифическихъ сказаній, гдъ само райское древо, послужившее къ соблазну нашихъ прародителей, была виноградная лоза, насажденная Сатанаиломъ; позднъе легенда разсказывала, что діаволъ, искони ненавидя родъ человъ-ческій, научилъ жену Ноя, въ то время, когда онъ втайнъ строиль ковчегь, приготовить хмельный напитовъ изъ травы, вьющейся около дерева; жена, которой хотълось узнать тайну Ноя, конечно послушалась діавола, угостила Ноя приготовленнымъ питьемъ и онъ попросилъ во второй и въ третій разъ. "Сей хмёль рванецъ, — говорилъ Ной, — умному на любовь, а безумному на бой и на работу". На разспросы жены онъ отврыль ей, куда ходить работать, но на другой день, когда онъ пошель посмотрыть ковчегь, онь нашель его разореннымь. Это было наказаніемъ за то, что не уберегь тайны.

Въ народномъ представлении виноградная лоза замънилась кмълемъ. Въ "Повъсти о высокоумномъ Хмълъ празсказывается, что одинъ человъкъ отъ запойства оставилъ церковь, лишился ума и впалъ въ ярость; но отрезвившись, съ божьей помощью, онъ поймалъ Хмъля, кръпко связалъ его и сталъ разспрашивать объ его родъ. Высокоумный Хмъль отвъчалъ: "я отъ рода велика и вельми славна, силенъ и богатъ, ноги имъю тонкія, а руками обдержу всю землю" и т. д. Изображая свою начальную славу, онъ разсказываетъ легенду о Ноъ и потомъ похваляется

своей властью надъ людьми. "Когда захочеть человёкъ причаститься и выпьеть чашу малую, единую, и та ему будеть во здравіе, а другая въ веселіе, а третья въ отраду; а четвертую выпьеть, и та ему будеть во пьянство". Повъсть вончается тъмъ. что бывшій грівшникъ, узнавъ отъ Хивля тайну, какъ избавиться отъ порока, отпускаетъ его къ его поспъшнику, "иже надъ піанствомъ б'єсу". Другая пов'єсть, въ связи съ легендой о Ної, разсказываеть, какъ бъсъ научиль человъка курить вино. Указавъ ему всъ пріемы винокуренія, бъсъ скрылся, а человъкъ пошель въ ближній городь, прельстиль царя и всёхъ людей ди оттолъ разнесеся то хитрое зеліе, сиръчь нынъшнее вино, рекомая горълка, по всъмъ странамъ и градомъ, въ Цареградъ и Литву и въ Нъмцы и во вся грады и въ намъ въ святорусскую землю". Эту послёднюю повёсть считають какъ бы самодъльнымъ развитіемъ легенды о Нов; и вообще повъсти на эту тему, столь близкую народному быту, были очень популярны, нашли мъсто въ лубочныхъ картинкахъ и въ самой пъснъ, гдъ такъ изображается похвальба Хмёля:

> Нѣту меня Хмѣлюшка лучше, Нѣту меня Хмѣля веселѣе: Меня государь, Хмѣль, знаетъ, Князья и бояра почитаютъ, Монахи, патріархи благословляють, Безъ Хмѣлюшка свадебъ не играютъ, А гдѣ бьются, гдѣ дерутся—всѣ во хмѣлѣ, Безъ хмѣля не мирятся, имъ помирятся.

Семнадцатый въвъ представляетъ вообще, сравнительно съ прежнимъ, небывалое оживленіе литературныхъ интересовъ. Повидимому возникала, наконецъ, и болъе или менъе самостоятельная повъсть-съ нъкоторымъ ближайшимъ отношениемъ къ русскому быту. Первую почву ея должно было составить, конечно, то міровоззрѣніе, которое вѣками господствовало въ самой жизни. Это міровоззрѣніе было религіозное, съ тою окраской, какую доставляла обильная апокрифическая легенда и съ нею простодушное, но кръпкое суевъріе. Такіе элементы повъсти давно проникали въ житія. Святые подвижники въ своей личной судьбъ, а затемъ и посмертныхъ чудесахъ различнымъ образомъ соприкасались съ жизнью. Къ сожаленію, наша агіографія рано получила искусственный стиль, который въ наши средніе въка въ особенности стремился удалить изъ житія простыя черты непосредственнаго быта, и эти произведенія дають гораздо меньше указаній исторических и бытовых, чемь можно было бы ожи-

дать; но до извъстной степени въ литературъ житій все-таки нашлись отраженія реальнаго быта и народно-поэтическаго преданія, — послъднее, напримъръ, въ извъстной муромской легендъ о Петръ и Февроніи. Въ концъ концовъ, съ распространеніемъ внижничества въ литературу житій проникають событія и черты бытового характера и въ "чудесахъ" святыхъ начинають появляться настоящія повъсти — на первый разъ на темы религіозно-бытовыя. Такова повъсть о бъсноватой женъ Соломоніи — цълая картина народнаго върованія въ одержаніе человъка бъсомъ. Соломонія многіе годы была во власти бъсовъ, пока, наконецъ, не была избавлена отъ нихъ чудесною помощью Богородицы и устюжскихъ угодниковъ, Прокопія и Іоанна. Самая повъсть внесена въ исторію чудесь этихъ устюжскихъ святыхъ.

устюжскихъ угодниковъ, прокопін и поанна. Самая повъсть внесена въ исторію чудесь этихъ устюжскихъ святыхъ.

На эту тему демономаніи написана уже независимо отъ житія "Повъсть о Саввъ Грудцынъ". Сюжеть повъсти, извъстной въразныхъ редакціяхъ, составляеть судьба этого Саввы, юноши, попавшаго во власть бъса, которому онъ далъ на себя запись, и потомъ чудеснымъ образомъ освобожденнаго отъ погибели. Отецъ его, Оома, отправляясь съ товарами въ Персиду и желая пріучить сына къ торговымъ дъламъ, поручаетъ ему ъхать къ Соли-Камской. Савва отправился и остановился въ Усольскомъ градъ Орлъ у стариннаго пріятеля отца своего, "прослытіемъ Бажена Втораго". У него завязывается любовная связь съ молодой женой Бажена; но затемъ онъ былъ "яко некою стрелою страха божін уязвленъ" и порваль эту связь. Раздраженная женщина опоила его отравнымъ волшебнымъ зельемъ, и въ то же время наклеветала на него мужу, такъ что Савва долженъ былъ оставить домъ Бажена. Отъ волшебнаго зелья "начатъ яко нъкіи огнь горъти въ сердцъ его"; словомъ, онъ быль привороженъ въ этой женщинъ и нигдъ не находилъ покоя. Въ своемъ отчаянии онъ упомянулъ діавола, что готовъ былъ бы принять его помощь: діаволъ тотчасъ явился и, назвавшись Саввъ братомъ, объщаль ничего не подозръвавшему Саввъ помочь ему, если только онъ дастъ ему рукописаніе. Едва умъя грамотъ, Савва написалъ требуемое условіе, и не понимая самъ въ чемъ дъло, отдалъ себя въ руки бъса, который исполнилъ его желанія, и чтобы окончательно уловить юношу, представилъ его своимъ темнымъ властямъ. Бъсъ привелъ его къ самому сатанъ, который сидълъ на высокомъ престолъ, украшенномъ золотомъ и дорогими камнями и окруженъ былъ крылатыми юношами, но лица у нихъ были у однихъ синія, у другихъ черныя, какъ смола. Спутнихъ, который сталъ называться его братомъ, объяснилъ ему, что отцу его (т.-е. сатанъ) служатъ разные языки, инды, персы и многіе другіе. Между тъмъ Оома, вернувшись домой, услышаль о безпорядочной жизни сына, пошель его разыскивать. Бъсъ уговорилъ Савву уйти погулять въ другіе города. Въ это время Савва увидель въ одномъ селе на торгу стараго нищаго, который на него пристально смотрель и горько плакаль. Отошедши отъ бъса, Савва спросилъ нищаго, о чемъ онъ плачетъ, и тотъ сказалъ ему, что плачетъ о погибели его души. потому что тоть, кого онъ называеть своимъ братомъ, есть діаволь, ищущій его погибели. Бъсь издали грозиль Саввъ, сврежеща зубами, и вогда Савва подошель въ нему, обсъ свазаль. что этотъ нищій - душегубець и, завидуя его богатымь одеждамь, хочеть прельстить его, удавить и ограбить. Наконецъ, по совъту своего мнимаго друга, Савва идетъ въ солдаты и пріобрътаетъ любовь полковника иноземца, который училъ новобранцевъ. Царь Михаилъ Өедоровичъ посылалъ тогда войско подъ Смоленскъ; туда идетъ и Савва, и при помощи бъса оказываетъ удивительную храбрость, побъдивъ на поединкахъ трехъ польскихъ богатырей. Бояринъ Шеинъ услышалъ о его подвигахъ, призваль его и, узнавь его происхожденіе, вельль воротиться къ отцу: Шеинъ зналъ Өому Грудцына и подозръвалъ что-то недоброе въ поступкахъ Саввы. Въ Москвъ, бояринъ Стрешневъ, до котораго дошла молва о подвигахъ Саввы подъ Смоленскомъ, приглашаеть юношу въ свою службу. Наконецъ Савва тяжко разбольлся и его убъдили призвать іерея: когда священникъ началъ его исповъдывать, вся храмина наполнилась бъсами и мнимый другь также явился уже не въ человъческомъ, а въ ввъровидномъ образъ, и показывалъ Саввъ его богоотметное рукописаніе. Савва ръшился все разсказать іерею, но съ тъхъ поръ бъсъ началъ немилосердно его мучить. Самъ царь, узнавъ о тяжкой бользни Саввы, вельлъ поставить къ дому, гдь онъ жиль, двухъ караульщиковъ, чтобы Савва, обезумъвъ отъ мученья, не бросился въ воду. Наконецъ однажды, послъ жестокаго бъсовскаго мученья, Савва заснуль и въ видъніи явилась ему Богородица и съ нею Иванъ Богословъ и св. митрополитъ Петръ. Савва обратился къ ней съ молитвою и поканніемъ въ своихъ гръхахъ, и Богородица велъла ему придти въ цервовь 8-го іюля, въ праздникъ явленія ея Казанскаго образа, и объщала сотворить чудо, если онъ дасть объть идти въ монахи. Въ этотъ день Савву принесли больного въ церковь и во время херувимской чудо совершилось: раздался съ неба гласъ велій, какъ громъ, отпускавшій Саввъ его прегръщенія, и съ верху церкви упало

передъ всёмъ народомъ его богоотметное рукописаніе, "все заглажено, яко никогда же писано". Больной вскочиль съ одра совершенно здоровый и исполнилъ свой обётъ: онъ сталъ инокомъ въ монастыръ Чуда архистратига Михаила.

Такимъ образомъ и здъсь повъсть вращалась въ обычномъ кругу легендарныхъ представленій, къ которымъ присоединяются мало-по-малу реальныя бытовыя черты. Но вообще въ эту эпоху, въ старыхъ формахъ письменности, литературные элементы остаются еще въ неопредъленномъ броженіи: какъ изъ житія и исторіи чудесь святого возникаєть опыть реальной пов'єсти, такъ заносный сюжеть прилаживается къ домашнимъ понятіямъ; языческій герой или мудрецъ, принимая христіанскія черты, становится орудіемъ благочестиваго поученія; письменные памятники, повъсть, легенда, поученіе, встръчавшія особенно близкій отголосокъ въ настроеніи книжника и народнаго читателя, усвоивались въ такой мъръ, что получали народную окраску въ самой формъ, и отсюда вознивалъ цълый особый отдълъ народной поэзін, такъ называемый духовный стихъ (о которомъ скажемъ далъе). Содержаніемъ его становились сюжеты повъствовательные и нервдко они получали великую популярность въ народной благочестивой средь-позднье, особливо раскольничьей. Таковы были знаменитые стихи о Голубиной Книгь, Егоріи Храбромъ, Алексев Божьемъ человеке, Госифе Преврасномъ, Гоасафъ царевичъ и т. д. Такое значение получали назидательныя повъсти, какъ напримъръ знаменитый во всъхъ среднихъ въкахъ Споръ души съ тъломъ или Преніе живота и смерти. Послъднее могло быть, какъ предполагають, отголоскомъ какого-то византійскаго сказанія о непоб'єдимомъ воин'є (Аникита, въ нашихъ повъстяхъ Аника-воинъ): тема богатырской похвальбы, сокрушаемой смертью, должна была вполнъ подходить къ народнымъ представленіямъ и повторилась въ былинъ о погибели богатырей; въ той формъ, въ какой повъсть объ Аникъ является въ рукописяхъ XVII въка, предполагаютъ присутствіе латинскаго подлинника, но это не мъщало бы большому распространенію и народной переработкъ сюжета.

Къ концу XVII въка встръчаемъ, наконецъ, одно изъ замъчательнъйшихъ произведеній старой поэзіи, гдъ эти легендарные мотивы народнаго міровоззрънія, и вмъстъ черты реальнаго быта, нашли выраженіе въ формъ чрезвычайно свъжаго и богатаго народнаго стиха. Это — "Повъсть о Горъ-Злочастіи и какъ Горе-Злочастіе довело молодца во иноческій чинъ". Содержаніе повъсти достаточно извъстно. Въ самой постановкъ повъсти ока-

залась еще извъстная двойственность. По формъ это—произведеніе чисто народное; но старая внига еще не выносила народнаго стиха, да и не догадывалась о немъ, и повъсть записана въ рукописи какъ проза, безъ раздъленія на стихи; заглавіе и введеніе дають этому произведенію видъ обывновенной поучительной повъсти: оно открывается нравоучительнымъ разсужденіемъ и начинаеть отъ Адама. За поучительнымъ предисловіемъ о томъ, какъ должно оберегаться гръха и неправды, идеть самый разсказъ, въ началъ вотораго родители дають доброму молодцу поученія о благочестіи и житейскомъ благоразуміи. Но добрый молодецъ не послушался поученій, началъ жить весело, нажилъ ложныхъ друзей, предался хмъльному питію, и въ концъ концовъ подвергся жестокому преслъдованію Горя-Злочастія и нашель отъ него спасеніе только за святыми воротами иноческой обители.

Буслаевъ, въ подробномъ разборъ этого произведенія, находилъ уже, что оно кажется "поэтическимъ переложеніемъ благочестивыхъ повъствованій, которыя въ XVII стольтіи ходили въ устахъ народа и записывались въ житейники между сказаніями о чудесахъ". Введеніе дъйствительно указываетъ, что у автора былъ планъ обычнаго нравоучительнаго повъствованія; и, начиная отъ Адама и Евы, онъ повторяетъ апокрифическое представленіе, что плодъ древа познанія добра и зла былъ плодъ виноградный:

Человъческое сердце несмысленно и неуимчиво: прельстился Адамъ со Еввою, позабыли заповъдь божію, вкусили плода винограднаго отъ дивнаго древа великаго, — и за преступленіе великое Господь Богъ на нихъ разгнъвался, и изгналъ Богъ Адама со Еввою изъ святаго раю изъ едемскаго.

Буслаевъ замѣчалъ также, что самое представленіе о Горѣ, близкое съ изображеніями Лихой Доли въ народной поэзіи, принадлежитъ позднѣйшей формаціи. "Несмотря на живое изображеніе дѣйствій и рѣчей этого демона, фантазія уже имѣетъ дѣло не съ конвретными образами народныхъ миоовъ, но съ отвлеченными понятіями: съ Горемъ и Злочастіемъ, и олицетворяетъ эти понятія въ демоническомъ существѣ, взятомъ на прокатъ изъ средневѣковой демонологіи. Позднѣйшее происхожденіе нашей повѣсти опредѣляется позднѣйшими пріемами творче-

ской фантазіи, состоящими въ олицетвореніи отвлеченныхъ понятій, впрочемъ еще согрѣтыхъ вѣрованьемъ въ темную область демонологіи". Заключеніе опять совпадаетъ съ единственнымъ назиданіемъ благочестивыхъ повѣстей: какъ въ повѣсти о Саввѣ, спасеніе заключается только въ удаленіи отъ міра въ монастырь. Но въ самомъ изложеніи сюжета — полное господство народно-поэтическаго стиля: многія подробности близко повторяются въ пѣсняхъ, записанныхъ Киршою Даниловымъ, и особливо Рыбниковымъ и Гильфердингомъ; другія принадлежать исключительно повѣсти.

Намъ остается упомянуть еще одно произведение старой повъсти, до сихъ поръ еще не вполнъ разслъдованное. Это — "Исторія о россійскомъ дворянинъ Фролъ Скобъевъ и стольничей дочери Нардина-Нащокина Аннушкъ". Здъсь мы видимъ разсказъ уже совершенно иного содержанія и стиля. Фролъ Скобъевъ—небогатый дворянинъ и по профессіи "ябедникъ", старинный дълецъ и проходимецъ, и вся исторія заключается въ разсказъ о томъ, какъ во время святочныхъ забавъ онъ съумълъ соблазнить стольничью дочь, потомъ увезти её и тайкомъ отъ родителей съ ней повънчаться, въ увъренности, что въ концъ концовъ родители единственной дочери помирятся съ фактомъ, а онъ устроитъ свои дъла. Такъ это и случилось и Фролъ Скабъевъ сталъ богатымъ человъкомъ.

Время составленія пов'єсти не ясно: она изв'єстна до сихъ поръ только въ спискахъ XVIII въка; но бытовыя подробности указывають скорбе на обстановку XVII-го, какъ въ самомъ стилб, простомъ и полу-народномъ, скоръе можно видъть характеръ этого, а не позднъйшаго времени. Во всякомъ случав исторія о Фроль Скобъевъ является знаменательнымъ фактомъ литературнаго поворота: простой реальный разсказъ, далекій отъ стараго внижнаго обычая, лишенный всявой назидательности, напротивъ, веденный въ тонъ шутки и даже какъ бы одобренія плутовскихъ продёловъ героя, наконецъ свободный отъ натянутаго языва старой внижности, — такой разсказъ возможенъ быль именно только съ тъхъ поръ, вавъ въ старую литературу, или письменность, вошли новые элементы, которые оказали извъстное освъжающее дъйствіе. Таковы были "смъхотворныя повъсти" и романическія исторіи. Правда, въ самой пов'єсти о Фрол'в Скаобевъ нътъ никакого собственно романическаго элемента: никакихъ нъжныхъ чувствъ; любовная завизка-весьма первобытная, и весь интересъ въ замыслъ ловкой продълки, разсчитанной столько же на Аннушку, сколько на деньги ея родителя. Выше

замъчено, что этотъ элементъ чувства въ рыцарскихъ романахъ, заходившихъ къ намъ въ XVI—XVII столътіи, на первое время не находилъ отголоска въ русской книжности, какъ не находилъ достаточнаго выраженія въ языкъ. Сдъланъ былъ только первый шагъ въ этомъ направленіи, — но уже вскоръ этому элементу предстояло развиться вмъстъ съ тъмъ, какъ въ общественныхъ нравахъ старинный теремъ смънился ассамблеей.

На переходъ отъ XVII-го въ XVIII-му въку мы встръчаемъ вообще множество развородныхъ и особливо переводныхъ произведеній, которыя съ очевидностью указывають на вознивновеніе новыхъ умственныхъ интересовъ: являются переводныя сочиненія по разнымъ отраслямъ знанія, опыты историческихъ компиляцій, и навонецъ ко временамъ Петра среди людей, воспитанныхъ концомъ XVII въка, находимъ даже людей, которые ставятъ вопросы о государственномъ и народномъ бытв и его наилучшемъ устройствъ, какъ знаменитый Посошковъ. Это время отмъчено также большою массой повъствовательной литературы, главнымъ образомъ переводной, но среди которой были наконецъ и собственные опыты любовной повъсти съ романическими приключеніями. Не опредъленная сполна до сихъ поръ, эта литература, распространившаяся особенно повидимому именно съ Петровскихъ временъ, находится въ тъсной связи съ переводною повъстью XVII въка, а съ другой стороны составляетъ переходъ въ печатной литературъ переводнаго романа второй половины XVIII BERA.

Повъсти о царицъ Динаръ:

— Histoire de la Géorgie depuis l'antiquité jusqu'au XIX siècle, traduite du géorgien par M. Brosset. Спб. 1849, стр. 439—447. О нашемъ сказаніи тотъ же Броссе въ Учен. Запискахъ I и III отд. Акад. Спб. 1853. I, стр. 489—90.—Устряловъ, тамъ же, стр. 481.

- Текстъ повъсти изданъ Броссе въ Bulletin hist. philologique, t. IX, № 19 по Воскресенской лътописи, и по другому тексту изъ Хронографа XVI—XVII в. академической библютеки, въ Учен. Зап. I, стр. 483—487.
  - Въ<sup>-</sup>моемъ "Очеркъ", стр. 218—221.
- Костомаровъ, Памятники старинной русской литературы, IV, стр. 373—376.
- А. Соболевскій, докладь въ Общ. любит. др. письменности, 7 марта 1897 ("Спб. Вѣдомости", № 67).
- А. Н. Веселовскій, въ газеть "Кавказъ", 1898, № 6—7, и докладъ въ Нео-филологическомъ Обществъ 19 января 1898: "Царица Тамара въ лътописи, въ народномъ преданіи и у Лермонтова".

Сказаніе о мутьянскомъ воеводѣ Дракулѣ:

- Карамзинъ VII, прим. 411, въ первый разъ указалъ повъсть или "сказку" о Дракуль. Новъйшій критикъ (Извъстія рус. отд. Акад. 1897, Ц, стр. 954) предполагаеть, что Карамзинъ видъль въ геров повъсти лицо миническое, вымышленное; но онъ прямо указываеть историческаго Дракулу.
- Востоковъ, "Описаніе" русск. и слов. рук. Румяни, музеума. Спб. 1842. № 358.

— Въ моемъ "Очервъ", стр. 215—218; 344—349 текстъ повъсти

по старъйшей рукописи, Рум. № 358.

- Буслаевъ, Ист. христоматія. М. 1861, ст. 700—706; Русская христом., изд. 3. М. 1881, стр. 221 и дале; въ "Летописяхъ" Тихонравова, 1863, V, стр. 84-86, предположение о происхождении повъсти.
- Докладъ П. А. Сырку въ Романо-германскомъ Обществъ, "Пантеонъ литературы", 1889, іюнь, соврем. летопись, стр. 4—5. Авторъ объясняеть, что "герой повъсти извъстенъ въ румынской исторіи подъ именемъ Влада Цепеша (1455—62; 1483—96); онъ былъ господаремъ Валахіи и происходиль изъ рода князей Драку (чорть, дьяволь); съ последнимъ названиемъ онъ известенъ былъ более у иностранцевъ". Къ опредъленному мижнію о происхожденіи повъсти авторъ не при-
- Ioan Bogdan, Vlad Tepes и проч. на румынскомъ языкъ. Букурешть, 1896, спеціальное изследованіе о Дракуле, съ несколькими его портретами, и издание русской повъсти по четыремъ редакціямъ. Разборъ книги, А. Яцимирскаго, въ Извъстіяхъ рус. отд. Акад. 1897. И, стр. 940—963.

Сказаніе Ивана Пересвётова о турскомъ цар'в Махметі:

- Издано И. М. Добротворскимъ въ Учен. Запискахъ Каз. унив. 1865. І, вып. 1.
  - Андрей Поповъ, Изборнивъ. М. 1869, стр. 165—167.

О волошскомъ воеводъ Петръ:

— Карамзинъ, IX, прим. 849, изложение Епистолы Ивашки Се-

менова Пересвътова къ Ивану Грозному.

— И. М. Добротворскій, въ Учен. Зап. Каз. унив., тамъ же: подразумъвается моддавскій воевода Петръ Стефановичь, въ первой половинъ XVI стольтія исвавшій покровительства Россіи.

"Повъсть нъкоего боголюбива мужа":

— Издано въ "Москвитянинъ", 1844. — Повторено въ "Христоматіи" Буслаева, 1861, стр. 877—883.

— Веселовскій, Сказки объ Иванъ Грозномъ, въ "Древней и Новой Россіи" 1876, № 4; въ Исторіи словесности, Галахова, 1880, стр. 506—507.

Двенадцать сновъ царя Шахаиши:

— Краткій пересказь Сновь у Сухомлинова, О преданіяхь въ древне-русской л'ятописи, "Основа", 1861, іюнь, стр. 54—56.
— Веселовскій, Sagenstoffe aus dem Kandjur, въ Russische

Revue, 1876, 3 Heft, стр. 291—299; Слово о двънадцати снахъ Ша-

хаиши, по рукописи XV вѣка, въ "Запискахъ" Академіи наукъ, т. XXXIV. Спб. 1879; въ Исторіи словесности, Галахова, 1880, стр. 431; въ разборѣ книги Гастера, Журн. мин. просв. 1888, мартъ, стр. 230—232; Разысканія въ области русскаго духовнаго стиха, 1891, Сборникъ II отд. Акад., т. XLVI, гл. XII, стр. 161.—О подсолнечномъ царствѣ въ былинѣ, Журн. мин. просв. 1878, апрѣль.

— С. О. Ольденбургъ, Къ вопросу объ источникахъ Слова о двънадцати снахъ Шахаиши, Журн. мин. просв., 1892, т. 284, стр.

135-140.

Шемякинъ Судъ:

- Моя замѣтка въ "Архивѣ историческихъ и практическихъ свѣдѣній, относящихся до Россіи", Калачова, Спб. 1859, кн. IV, стр. 1—10: "Шемякинъ Судъ", изданіе текста по двумъ рукописямъ XVII и XVIII вѣка, и сличеніе съ разсказомъ тибетскаго Дзанглуна и другими сходными повѣстями.
- Костомаровъ, Памятники старинной русской литературы.
   Спб. 1860, вып. И, стр. 405—406, текстъ изъ рукописи XVII въка.
- Аванасьевъ, Рус. нар. свазки, вып. Ŷ, стр. 82—84; VIII, стр. 325—330. М. 1861, 1863; новое изданіе. М. 1897, II, стр. 276—279, тексть лубочнаго изданія и пересказы.

— Тихонравовъ, Летоп. рус. лит. и древн. М. 1861, т. III,

вып. 5, стр. 34-38.

— Буслаевъ, Историческая христоматія, М. 1861, стр. 1443 и далье: "Судъ Шемякинъ, выписано іс книги з жартъ полскихъ", изъстарой рукописи; потомъ въ стать о перехожихъ повъстяхъ: "Мои досуги". М. 1886, стр. 298—313.

— Сухомлиновъ, Повъсть о судъ Шемяки, въ "Сборникъ" П

отдъленія Академіи, 1873, т. Х.

- Повъсть о судъ IНемяки. Изд. Общества любит. древней письменности, съ предисловіемъ О. Булгакова. Спб. 1879, № 38.
- Веселовскій, въ Исторіи словесности, Галахова, 1880, стр. 432—433.

— Д. Ровинскій, Русскія народныя картинки, Спб. 1881. I,

189; IV, 166—176; V, 99, 148—150.

- С. Ө. Ольденбургъ, библюграфическія указанія о Шемякиномъ Судѣ въ русской и иностранной литературѣ, въ "Живой Старинѣ". Спб. 1891, вып. Ш, стр. 183—185; сообщеніе "О палійской версіи сказки о Шемякиномъ Судѣ" въ Запискахъ вост. отд. Археолог. Общ. Спб. 1890.
- Нѣмецкіе переводы: Etto Schemäkin sud. (Ein russisches Sprichwort). Janus oder Russische Papiere. Eine Zeitschrift für das Jahr 1808. Herausgegeben vom Probst Heideke. Erstes Heft. Riga, 1808, стр. 147—151 (по лубоч. карт.);—Das Urtheil des Schemjaka. Russische Volksmärchen in den Urschriften gesammelt und ins Deutsche übersetzt von Anton Dietrich. Mit einem Vorwort von Jacob Grimm. Leipzig 1831, стр. 177—191. 265—266 (по луб. карт.).

Ерусланъ Лазаревичъ:

- Аванасьевъ, Русскія народныя сказки. Новое изданіе. М.

- 1897, П, стр. 441 445: Заметка о сказке "Ерусланъ Лазаревичъ".
- Тихонравовъ, Свазка объ Урусланъ Залазаревичъ (по рукописи XVIII в. В. М. Ундольскаго, съ примъчаніемъ редактора), въ Лътописяхъ русской литературы и древностей, 1859, т. II, кн. 4, отд. II, стр. 101—128.

— Костомаровъ, Памятники старин. руск. литер. Спб. 1860, II, стр. 325—339, Сказка о Еруслонъ Лазаревичъ, по рукописи XVII в.

- Стасовъ, О происхожденіи русскихъ былинъ, въ "Въстникъ Европы", 1868, и въ "Собраніи Сочиненій", т. III, 1894, стр. 948 и далье.
- Веселовскій, Мелкія зам'єтки къ былинамъ, въ Журн. мин. просв. 1890, марть, гл. XIV.

Бова Королевичъ:

- Прежнія свъдънія см. въ моемъ "Очеркъ",1857, стр. 244—249.
- Веселовскій, "Изъ исторіи романа и повъсти". П. Спб. 1888, стр. 229—305, подробное изслъдованіе редакцій повъсти въ сравненіи съ русскимъ текстомъ; и въ приложеніяхъ, стр. 129—172 бълорусскій тексть Познанской рукописи, и стр. 237—262 новый варіантъ русскаго пересказа. Ранъе, его же замътка въ "Archiv für slavische Philologie", т. VIII, IX.
- Изученіе познанской рукописи со стороны языка сділано берлинскимъ профессоромъ Брикнеромъ: Ein weissrussischer Codex miscellaneus der Gräflich-Raczynskischen Bibliothek in Posen, въ "Архивъ" Ягича. т. IX.

Тристанъ:

— Веселовскій, тамъ же, стр. 132—228; текстъ романа въ приложеніяхъ, стр. 1—127.

Повесть объ Аттиле:

- Первое упоминаніе въ стать Снегирева о лубочных картинкахъ, въ Валуевскомъ "Сборникъ". М. 1845,—въроятно по слуху о познанской рукописи, видънной Бодянскимъ.
- Веселовскій, тамъ же, стр. 307—350; тексть въ приложеніяхъ, стр. 173—236.

Судьба западно-русской, бѣлорусской, письменности этихъ вѣковъ еще не разслѣдована съ нѣсколько достаточной полнотой. Вслѣдствіе общихъ съ южною Русью политическихъ и церковныхъ отношеній, она представляетъ много общаго и однороднаго съ движеніемъ южнорусскимъ (такова борьба, между прочимъ книжная, противъ католичества и уніи), но затѣмъ имѣетъ и свои особенности: въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ польскія вліянія были здѣсь сильнѣе, а съ другой стороны были ближе сосѣдство и связи съ Москвою. Въ Литву "отъѣзжали" московскіе бояре, какъ кн. Курбскій, и сюда направлялись бѣглецы, какъ Өеодосій Косой, игуменъ Артемій и пр. Была также близкая связь съ Новгородомъ; черезъ Литву шли торговыя сношенія, въ которыхъ съ товарами приходили и книги. Остатки старой письменности развивались здѣсь въ новомъ направленіи подъ вліяніями польскими и болѣе широкими вліяніями западными. Переводъ Библіи

Скорины быль замъчательнымъ и единственнымъ въ своемъ родъ литературнымъ фактомъ. Западная Русь становилась естественнымъ посредникомъ между польскою, и частію западно-европейской, литера-

туры съ московской письменностью.

Не собраны пока сполна и библіографическія указанія о білорусской письменности. Въ этомъ отношении см. указанный раньше трудъ II. В. Владимірова: Обзоръ южно-русскихъ и западно-русскихъ памятниковъ письменности отъ XI до XVII ст. Кіевъ, 1890 (изъ "Чтеній въ Общ. Нестора летописца); Житіе св. Алексыя человыка божія въ западно-русскомъ переводъ конца XV въка. Спб, 1887; - М. Карпинскій, Западно-русская Четья 1789 года. Съ приложеніемъ житія Бориса и Глеба, въ Р. Филолог. Вестнике 1889, стр. 59—106;—А. Брикнеръ, описаніе упомянутой Познанской рукописи Бовы, Тристана и пр.; Fremde Vorlagen und Fassungen slavischer Texte изъ бълорусскихъ рукописей Публ. Библіотеки въ Спб. и Синодальной въ Москвъ, въ "Архивъ" Ягича, т. XI, 1888;—архим. Леонидъ, Древнерусская повъсть, въ "Р. Въстникъ, 1889, № 4, описаніе бълорусскаго историческаго сборника XV—XVI в.;—Е. Карскій, Западно-русскій сборнивъ XV-го въка, въ "Извъстіяхъ" ІІ отд. Акад. 1897. ІІ, стр. 964 и далье. См. еще описанія рукописныхъ собраній, виленскаго (Добрянскаго), кіевскаго (Н. Петрова), Львовскаго (Кентржинскаго) и пр.

Брунцвивъ, королевичъ чешской земли:

— Въ моемъ "Oчеркъ", 1857, стр. 223—227.

— Исторія о славномъ королѣ Брунцвикѣ. Сообщилъ М. Петровскій (введеніе и текстъ повѣсти по рукописи, писанной двумя почерками средины и конца XVIII вѣка). Спб. 1888 ("Памятники" Общества люб. древн. письменности, LXXV).

— Kronika o Bruncvíkovi v ruské literatuře. Podává Dr. Jiří Polívka. V Praze, 1892 (Rozpravy чешской академіи въ Прагѣ),—введеніе и изданіе сводныхъ текстовъ двухъ главныхъ редакцій повъсти, параллельно съ варіантами отдѣльныхъ рукописей и въ сличеніи съ чешскимъ текстомъ.

— Веселовскій, въ Ист. слов., Галахова, 1880, стр. 444 и далъе.

Василій, королевичь Златовласый чешской земли:

— Первое упоминаніе этой сказки (одно заглавіе) у Снегирева, въ Валуевскомъ "Сборникъ", М. 1845.

— Бычковъ, Описаніе слав. и русск. рукописныхъ сборниковъ Имп. Публ. Библіотеки. Спб. 1882, стр. 272 (№ LVII, Погод. № 1603).

- Повъсть о Василіи Златовласомъ, королевичъ чешской земли. Сообщеніе И. А. Шляпкина. Спб. 1882. "Памятники" Общества люб. древней письменности.
- Веселовскій, Заметки по литературе и народной словесности. Спб. 1883 ("Записки" Акад. наукъ, т. XLV), стр. 62—80.

Римскія Дівянія (Gesta Romanorum):

— Главнъйшія изданія,—англійскія: Gesta Romanorum translated, by Rev. Ch. Swan. Lond. 1824, 2 vol.; изданіе старыхъ англійскихъ текстовъ, Маддена (для Роксбургскаго Общества, не поступавшее въ

продажу, 1838), и The early english versions, reedited by S. I, H. Herrtage. Lond. 1879.

— Французское: Le Violier des histoires romaines, ancienne traduction française des Gesta Romanorum. Nouvelle édition, revue et

annotée par M. G. Brunet (Bibl. Elzévirienne). Paris, 1858.

— Нѣмецкія: Gesta R., das ist der Römer Tat. Herausg. von Ad. Keller. Quedl. und Leipzig, 1841 (старый нѣмецкій переводъ по рукописи XV вѣка); Das älteste Märchen und Legendenbuch des christlichen Mittelalters oder die Gesta R., von Dr. Grässe. Dresd. und Leipz. 1842, 3-е изд. Leipz. 1850 (новый нѣмецкій переводъ по разнымъ латинскимъ редакціямъ); Gesta R., von H. Oesterley. Berlin, 1872.

— Перечисленіе главъ русскаго перевода въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 185—194. Нъсколько "привладовъ" изъ Римскихъ Дъяній помъщено въ приложеніяхъ къ "Очерку", 1857, стр. 338—344. По-

дробно у Пташицкаго.

- "Средневѣковыя западно-европейскія повѣсти въ русской и славянскихъ литературахъ. Исторія изъ Римскихь Дѣяній (Gesta Romanorum)", С. Л. Пташицкаго, параграфы 1—6, въ "Историческомъ Обозрѣніи", изданіи Истор. Общ. при Спб. Университетѣ, т. VI. Спб. 1893, стр. 157—197; параграфы 7—9, въ "Истор. Обозрѣніи", т. ІХ, стр. 41—101, съ подробнымъ сличеніемъ состава русскихъ списковъ съ польскимъ подлинникомъ.
- Цълое изданіе сдълано Обществомъ любителей древней письменности: "Римскія Дівянія (Gesta Romanorum)". Вып. первый, Спб. 1877; выпускъ второй. Спб. 1878. № V, XXXIII; предисловіе, оглавленія сравнительно съ датинскимъ подлинникомъ, и указатель. Предисловіе врайне запутано и, между прочимъ, представляеть два различные отзыва о самомъ памятникъ (стр. XV, XXII). Не точно здъсь замъчаніе, повторяемое и послъ опровергаемое г. Пташицкимъ (стр. 42, 98), будто бы по моему межнію "нашъ тексть Джиній въ нъкоторыхъ своихъ частяхъ несеть слъды непосредственнаго вліянія греческих в текстовъ": выходить такъ, будто бы нашъ тексть "въ нъкоторыхъ частяхъ" происходиль изъ какихъ-то греческихъ Дъяній; но я подобнаго совсёмъ не говориль и замівчаль только (въ "Очеркъ", 1857, стр. 195), что "нъкоторыя повъсти, занесенныя въ Gesta Romanorum, извъстны были у насъ и по другимъ редакціямъ, и появились въроятно раньше русскихъ Дъяній", и въ примъръ приведены житія Евставія, Алексья Божія человька, Григорія, папы римскаго. Самъ г. Пташищкій указываеть житіе св. Алексви, въ текстъ XII въка изданное Срезневскимъ, въ бълорусскомъ текстъ XV въка изданное г. Владиміровымъ, и др.

Повъсть о цесаръ Іовиніанъ, очень близкая съ извъстной повъстью о царъ Агеъ: см. въ моемъ "Очеркъ" 1857, стр. 196—197; Веселовскаго, Разысканія въ области р. дух. стиха. Спб. 1879, стр. 106

и далье; стр. 147-150 тексть XVII выка.

"Прикладъ дивнаго устроенія нѣкоего благотворца и праведнаго судіи": въ "Очеркѣ", стр. 197—198. По указанію г. Пташицкаго этоть "прикладъ" совсѣмъ не находится въ польскихъ "Дѣяніяхъ".

Великое Зерпало:

 Обширное изданіе бельгійскаго іезуита Іоанна Майера: Speculum Magnum exemplorum ex plus quam LX authoribus pietate, doctrina et antiquitate venerandis, variisque tractatibus exce(r)ptum ab Anonimo quodam, qui circiter Annum Domini 1480 vixisse deprehenditur. Nunc per quendam patrem e Societate Jesu ab innumeris mendis et fastidiosis breviationibus vindicatum, variis notis auctorumque citationibus illu-

stratum et appendice locupletatum. Duaci, 1605.

– Wielkie Zwierciadło przykładów, więcey niżli z osmiudziesiąt pisarzów, pobożnością, nauką i starowiecznością przezacnych: także z rozmaitych historyy i traktatów kościelnych wyjęté przez iednego niemianowanégo który żył około roku 1480, potym przez x. Jana Maiora S. J. dowodém samych autorów obiaśnioné: tudzież więce niżli dwiema tysiacami przykładów rozmaitych szeroko rozwiedzione, potym przez x. Antoniego Daurolciusa S. J. ktory wielce znamienitą xiegę Flores Exemplorum (wydał?) szerzév napisané; a na ostatek przez x. Szymona Wysockiego S. J. na polskié znowu przełożoné, a teraz swieżo po trzeci raz przez x. Jana Lesiowskiego S. J. z przyczynieniem wielu przykładów y poprawą wielu omyłek sporządżone. W Krakowie 1633. fo, 1467 стр. См. Jocher, Obraz II, 348; о Высоцкомъ Maciejowski, Polska pod względem obyczajów и пр. I, 403; Piśmienictwo polskie III, 30, 310.

- Происхожденіе русскаго перевода указано въ заглавіи синодальнаго списка "Великаго Зерцала", гдъ вкратцъ повторено приведенное выше заглавіе польской книги: "Великое Зерцало притчей или прилоговъ. Болъе осмидесять писцовъ богобоязнивыхъ, ученіемъ и древностію преизрядныхъ написанное. Такожде отъ многихъ історій, и отъ церковныхъ многихъ учителей собрано нѣкоимъ единѣмъ его же здв имя не обрътается. Первіе бысть на римскомъ языцв. Тоже преведеся нъкоимъ римляниномъ (т.-е. римско-католикомъ) іеромонахомъ Симономъ Высоцкимъ на польскій. Нынъ же на желаніе и повельніе великаго государя царя и великаго князя Алексіа Михайловича всея великія и малыя и бълыя Россіи самодержца, его царскаго величества тщаніемъ, во ползу всемъ чтущымъ православнороссійскаго царствія христіаномъ преведеся на славено-россійскій язывъ въ лето 7185". (Объ участіи ісзуитовъ въ латинскомъ и польскомъ изданіи умолчано).
- О "Зерцалъ" см. въ "Очервъ", 1857, стр. 198—203, и въ особомъ изследованіи П. В. Владимірова: "Великое Зерцало (изъ исторін русской переводной литературы — XVII въка)", въ "Чтеніяхъ" мосв. Общества исторіи и древи., 1883, вн. 2—3, и отдъльно, М. 1884; Къ изследованию о Великомъ Зерцале. Казань, 1885 (изъ Учен. Зап. Каз. Унив.).
- Костомаровъ въ "Памятникахъ старинной русской литературы", вып. I, помъстилъ нъсколько повъстей и легендъ, принадлежащихъ въ составу "Великаго Зерцала", но, не обративъ вниманія на ихъ источникъ, приписалъ ихъ русской письменности и давалъ имъ русскія бытовыя пріуроченія. Таковы: Легенда о покаяніи князя (стр. 91); повъсть о гръшной матери (стр. 99); видъніе мукъ гръшницы во адъ (стр. 105); легенда о временномъ посъщени ада (стр.

109); легенда о нъкоемъ купцъ (стр. 133); легенда о пьяницъ, продавшемъ душу бъсу (стр. 141); легенда объ игрокъ (стр. 145); о танцующей дъвицъ (стр. 209); легенда объ оживленной курицъ (стр. 207). Владиміровъ, стр. XI.

— Веселовскій, въ Ист. словесности, Галахова, 1880, стр. 438.

Упомянутые въ текстъ "Синодики (Сенадикъ, Сенаникъ и т. п.), весьма распространенные въ позднюю эпоху старой письменности, представляютъ три разные памятника. Одинъ есть то, что называется "чиномъ православія", церковное провозглашеніе въчной памяти или анаеемы въ первое воскресенье великаго поста; другой есть собственно помянникъ, ирисоединявшійся къ "чину православія"; наконецъ, съ XVII въка Синодикъ, кромъ поминаній, заключалъ разныя предисловія и разсужденія на тему поминовенія усопшихъ, пользы покаянія, суетности земныхъ благъ, и соотвътственные разсказы и отрывки, иногда "въ лицахъ", т.-е. съ картинками. Эти послъдніе Синодики стали особенно популярны и съ начала XVIII въка перешли въ лубочныя картинки. Съ этой стороны они представляютъ интересъ и для исторіи старой русской повъсти.

— Въ первый разъ обратилъ на нихъ вниманіе въ этомъ отношеніи, кажется, Буслаевъ; см. Историч. Очерки, I, стр. 622 и дал.

— П. В. Владиміровъ, въ изследованіи о Великомъ Зерцале.

— Спеціальное изслѣдованіе Е. В. Пѣтухова: Очерки изъ литературной исторіи Синодика. І. Судьбы текста чина православія на русской почвѣ до половины XVIII вѣка. ІІ. Литературные элементы Синодика какъ народной книги въ XVII и XVIII вѣкахъ (Изданіе Общ. люб. др. письм. СVIII). Спб. 1895. (Разборъ, А. Соболевскаго, Журн. мин. просв. 1895, іюль). Въ книгѣ г. Пѣтухова указана предыдущая литература предмета.

 Общество любителей древней письменности издало нѣсколько Синодиковъ, напр.: Дѣдовской пустыни Тотемскаго уѣзда, 1877; Хол-

могорской епархіи, 1878; Колясниковской церкви, 1895.

— Старообрядческій Синодикъ, изданный мною, 1883, есть спед ціальный историческій помянникъ, важный особливо для исторіи раскольничьихъ самосожженій.

— Д. Ровинскій, Р. Нар. Карт.; см. свідінія о лубочных изданіях по указателю ("Синодикъ").

— Въ альбомахъ, издававшихся И. А. Голышевымъ.

## Семь мудрецовъ:

Въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 251 — 260, и нъсколько от-

рывковъ текста въ приложенияхъ, стр. 353-357.

— Спеціальныя изслідованія славянских переводовь Семи Мудрецовь сділаль М. Мурко: Die Geschichte von den Sieben Weisen bei den Slaven. Wien, 1890 (въ Sitzungsberichte вінской Авадеміи т. СХХІІ); Bugarski i srpski prijevod knjige o Sedam Mudraca, njen izvor i kratak obzir na druge slovenske redakcije, въ "Радів" вого-славянской авадеміи, кн. С. Загребъ, 1890. Ср. общія замічанія того же автора о древней русской пов'єсти: Die ersten Schritte des russischen



Romanes. Habilitations-Vortrag, — въ вѣнскомъ университетѣ. Wien,

1897 (изъ Wiener Zeitung).

— "Исторія Семи Мудрецовъ" издана была Обществомъ любителей древней письменности. Спб. 1878, два выпуска, съ предисловіемъ Ө. Булгакова, по рукописи Общества, съ нъкоторыми варіантами изъ двухъ другихъ рукописей (№ XXIX, XXXV).

— Существовавшее польское изданіе XVII въка извъстно только по дефекту безъ заглавія. Въ изданіи XVIII въка заглавіе, въроятно старое, таково: Historya piękna y ucieszna o Poncyanie cesarzu rzymskim, iako syna swego iedynego Dyoklecyana dał w naukę y ku wychowaniu siedmi mędrcom. Która w sobie wiele przykładow y powieści cudnych zamyka, każdemu człowiekowi ku czytaniu pożyteczna y potrzebna. Dla zachowania ciekawego czytelnika, z poprawą sensu, słowy polerownieyszemi, teraz swieżo przedrukowana. S. l. e. a. (64 листа безъ пагинаціи). Мурко (Geschichte и пр., стр. 74) сомнъвается, впрочемъ, въ поправкъ смысла и въ полированіи словъ.

— Буслаевъ, Мои досуги. М. 1886. Ц, стр. 313 и д. (Перехожія

повъсти и разсказы, 1874).

- Веселовскій, въ Ист. словесности, Галахова, 1880, стр. 440 и далье.
- С. Ө. Ольденбургъ, О персидской прозаической верси книги Синдбада (вопросъ объ отношеніяхъ восточныхъ версій), въ "Сборникъ статей по востоковъдънію учениковъ барона В. Р. Розена. Спб. 1897, стр. 253—278.

Рыцарскіе и иные романы:

- Исторія о Мелюзинъ, въ "Очеркъ", 1857, стр. 230—233, и въ приложеніяхъ, стр. 350—353, одна глава романа въ сличеніи съ польскимъ подлинникомъ.
- Исторія о Мелюзинъ издана была Обществомъ любителей древней письменности. Спб. 1879—1880, два выпуска, № XLII, LX.
- Исторія о рыцарѣ Петрѣ Златыхъ-Ключахъ: Забѣлинъ, въ "Отеч. Зап." 1854, декабрь, стр. 117.

— Въ "Очеркъ", 1857, стр. 233—237.

- Д. А. Ровинскій, Русскія народныя картинки, т. V, стр. 108—109.
- Лубочная сказка переведена на нъмецкій въ Russische Volksmärchen, v. A. Dietrich. Leipzig, 1831, 192—199.
- Повъсть о римскомъ кесаръ Оттонъ или Октавіанъ и на ту же тему "Повъсть зъло полезна, выписана отъ древнихъ (или: палестинскихъ) лътописцовъ, изъ римскихъ крониковъ": Погодинскій списокъ исторіи, № 1771 Древнехранилища, имъеть запись 1693 года, что эта книга "Чюдова монастыря соборнаго старца Марка Щербакова келейная... писана въ Нижнемъ Новъграде, какъ былъ въ промышленикахъ".
- -- Повъсть зъло душъ полезна, выписана отъ древнихъ лътописцевъ, изъ римскихъ хроникъ. М. 1847, стр. 72.
- Повъсть правдивая о княгинъ Альтдорфской, въ "Очеркъ", 1857, стр. 237—242.

Повъсть изрядная объ Аполлонъ, королъ Тирскомъ:

— Въ "Очеркъ" 1857, стр. 242—244.

- Тексть исторіи изданъ быль въ "Лѣтописяхъ русской литературы и древности", Тихонравова, М. 1859, т. І, стр. 1—33 (Матеріалы).
  - Въ "Римскихъ Дъ́яніяхъ", изданныхъ Обществомъ любителей

древней письменности, Спб. 1877-1878.

- Веселовскій, въ Исторіи словесности Галахова, стр. 436-438.
- . М. Мурко, Die russische Uebersetzung des Apollonius von Tyrus und der Gesta Romanorum, въ "Архивъ" Ягича, т. XIV, стр. 405—421.
- Krumbacher, Gesch. der byzant. Litteratur, 2-е изд., стр. 852 и далбе.

Апоестмы и смехотворныя повести:

- Польское изданіе: Krotkich a węzłowatych powiesci, ktore po Grecku zową Apophtegmata, ksiąg czworo przez Bieniasza Budnego. Z rozmaitych przednieyszych authorow zebrane и пр. См. Іохера, Obraz bibliograficzno-historyczny literatury i nauk w Polsce. I, стр. 11; Мацъевскаго, Pismienictwo III, стр. 371.
- "Очеркъ", 1857, стр. 260—262; Пекарскій, "Наука и литература въ Россіи при Петръ Великомъ", Сиб. 1862, II, стр. 264.
  - Рукопись, гдъ польскій тексть переписанъ русскими буквами:
- Толст. II. 64, Публ. Б—ки XV. Q. 12, XVII вѣка.
   Смѣхотворныя повѣсти: Рукопись Толстовская II, 47, Публ. Б—ки XVII. Q. 12, XVII вѣка, л. 1—63. Свое имя, скрытое въ загадкѣ, тотъ же книжникъ означилъ въ переводѣ книги Іоанникія Галятовскаго, Толст. II, 26.

Подлинникъ повъстей есть безъ сомнънія книга, описанная Мацъевскимъ (Pism., III, стр. 169): Facecye polskie. Zartowne a trefne powiesci biesiadne, tak z rozmaitych authorow, iako też y z powiesci ludzkiey zebrane, и пр.

— Одно изъ новъйшихъ изданій Поджіо: Les Facéties de Pogge. Traduites en français, avec le texte latin. Edition complète. Paris,

1878, 2 томика.

Поученія и пов'єсти о злыхъ женахъ:

- Упомянутая въ текстъ "Бесъда отца къ сыну о женской злобъ" въ Румянцовскомъ сборникъ XVII в. № 363; Толст. II, 181 или Публ. Библ. XVII, Q. 35, сборникъ XVII в.; Толст. II, 140, л. 868—888, перемъщанные отрывки той же Бесъды, не означенные въ Описаніи рукописей гр. Ө. А. Толстого; Царск. № 431 и мн. др.
- Сухомлиновъ, О псевдонимахъ въ древне-русской словесности, въ "Извъстіяхъ" II Отд. Акад., IV, стр. 126—137; повторено въ

"Историч. Чтеніяхъ о языкъ и словесности". Спб. 1855.

— Въ моемъ "Очеркъ", стр. 262—278.

— Забѣлинъ, "Женщина по понятіямъ старинныхъ книжниковъ" (1857), въ Опытахъ изученія русскихъ древностей и исторіи. М. 1872. І, стр. 129 и д.



— Костомаровъ, Памятники. И, стр. 453, 461: Притча о старомъ мужъ и о молодой дъвицъ; Притча о женской злобъ.

 Сказаніе о молодив и двицв, вновь найденная эротическая народная повъсть. Хр. Лопарева, Спб. 1894 (въ изд. Общ. любит. др. письм.).

— Веседовскій, въ Исторіи словесности, Галахова, 1880. І.

стр. 442 и л.

— Д. Ровинскій, Р. Нар. Картинки III, стр. 169 — 170: дубоч-

ное изданіе, на листь, Слова Златоуста о злыхъ женахъ.

Съ другой стороны древняя письменность сохранила память о добрыхъ женахъ. Ср. Буслаева, "Идеальные женскіе характеры древней Руси", въ Историч. Очеркахъ II, стр. 238-268. Здёсь, по "Книгъ глаголемой о россійскихъ святыхъ" и пр., составленной въ началъ XVIII въка, приведенъ перечень всъхъ святочтимыхъ женщинъ древней Руси, — изъ пятнадцати мъстностей древней Руси и почти всъ княжескаго рода, — и затъмъ даны спеціальные эпизоды о сестрахъ Маров и Маріи и ихъ взаимной любви, въ мъстномъ муромскомъ сказаніи о явленіи Унженскаго креста; и Юліаніи Лазаревской, житіе которой составиль ея сынь Калистрать Дружина Осорьинь вь началь XVII въка. — Самыя повъсти изданы у Костомарова, Памятники: легенда о Маров и Маріи, І, стр. 55; повъсть объ Ульяніи Муромской, стр. 63 и д.

## Шуточные разсказы:

 О дурнь-бабив, у Кирши Данилова, LV.
 Судное двло у Леща съ Ершомъ: Сахаровъ, Русскія сказки. Спб. 1841, стр. 154—174 (будто бы по старой рукописи, но въроятно подправлено издателемъ); въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 299-300, гдв указаны рукописи Публ. Библ. XV. Q. 35, XVII въка, и въ сборникъ И. Е. Забълина № 67; — Аванасьевъ, Нар. русск. свазки. Новое изд. М. 1897. — Веселовскій, въ Ист. словесн. Галахова, стр. 508 — 511; — Ровинскій, Р. Нар. Карт. І, стр. 402; IV, 271—290; V. 139, 148, 151—153, 167.

— Повъсть о Оомъ и Еремъ: Аванасьевъ, Нар. р. сказки. Новое изд. М. 1897. II, стр. 371-372; Аристовъ, Повъсть о Оомъ и Ерем'я, въ Др. и Новой Россіи, 1876, І, стр. 358—386;—Веселовскій, въ Ист. слов. Галахова, стр. 502-505; Ровинскій, Р. Нар. Карт.

I, стр. 426, 427, 436; V. 224, 271, 272.

— Пов'ясть о кур'я и льстивой лисиці: въ моемъ "Очеркі, 1857, стр. 293;—Ровинскій, Р. Нар. Карт. I, стр. 273; IV, 199;—ср. Ве-

селовскаго, въ Ист. словесн. Галахова, стр. 511, и т. д.

Отмътимъ наконецъ, что къ XVII-му въку относятся первыя записи народныхъ сказокъ, какъ первыя записи былинъ: таковы сказки объ Иванъ Пономаревить (въ "Памятникахъ" Костомарова), о нъкоемъ молодив, конв и саблв (тамъ же); сказка о Силв царевичв и о Ивашкв Бълой-Рубашкъ (въ изд. Общ. люб. др. письм. 1879) и пр.

#### Повъсти о табавъ:

- "Сказаніе отъ книги, глаголемыя Пандокъ, о хранительномъ быліи, мерзкомъ зеліи, еже есть травѣ табацѣ, откуду бысть и како

зачатся и разсвяся по вселенный, и всюду бысть", издано у Косто-

марова, Памятники, II, стр. 427 — 435.

— Веселовскій, въ Йст. словесн. Галахова, стр. 462 — 465; Разысканія области р. духовнаго стиха, гл. VI, въ Запискахъ Акад. Наукъ, т. XLV. 1883.

— Ровинскій, Р. Нар. Картинки. IV, стр. 265 — 267, 330, 339;

V, 158.

— А. Ө. Бычковъ, Описаніе сборниковъ Имп. Публ. Библ. Спб. 1878, стр. 13—14: повъсть о чудесахъ отъ Нерукотвореннаго образа въ Устюжской области на Красной горъ. Между прочимъ одно чудо— "на обличеніе инъмъ человъкомъ, піющимъ носомъ проклятую траву святыми отцы, зовомый табакъ" (въ "Описаніи" другая постановка запятой).

### Повъсти о хмълъ:

— Аванасьевъ, Народныя р. легенды. М. 1859, стр. 49—50 (о

Нов праведномъ), 180-183 (о горькомъ пьяницъ).

— Архим. Варлаамъ, Описаніе сборника XV вѣка Кир.-Бѣлоз. монастыря, въ Учен. Запискахъ II Отд. Акад., 1859, т. V, стр. 64—65 (приложенія):

Костомаровъ, Памятники, II, стр. 447—449.
Буслаевъ, Историч. Очерки, I, стр. 561 и дал.

- П. С. Ефименко, Матеріалы по этнографіи русск. населенія Архангельской губ. (въ Трудахъ Этногр. Отд. Моск. Общ. Ест., Антр. и Этногр. V, вып. 2. М. 1878, стр. 224 225). Отчего уставися вино душепагубное, или Видъніе блаженныя памяти государя царя и великаго князя Ивана Васильевича всея Россіи о хмъльномъ питіи.
  - Веселовскій, въ Исторіи словесн. Галахова, стр. 465—474.
- Ровискій, Р. Нар. картинки: "Азъ есмь хмѣль" I, 318, 321; IV, 224; V, 233.
- А. Ө. Бычковъ, Опис. сборниковъ Публ. Библютеки. Спб. 1882: слово о хмълъ, стр. 245, 533.

Повъсть о Саввъ Грудцынъ:

— Въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 278 — 280, гдъ указано нъсколько рукописей.

— Тихонравовъ, въ Лътоп. р. лит. и др., II, кн. 4, стр. 61 —

80: "Повъсть зъло пречюдна и удивленію достойна" и пр.

- Костомаровъ, Памятники, I, стр. 169—192, повъсть въ двухъ варіантахъ. Въ примъчаніи Костомаровъ указываль, что наша повъсть, по самой основъ содержанія, есть сколокъ съ повъсти о Евладіи, спасенномъ Василіемъ Великимъ; эта послъдняя повъсть также приведена здъсь для сравненія по списку XVIII въка, сдъланному въ Малороссіи.
- Ср. съ этимъ Буслаева: "Похожденія бѣса въ русской богадѣльнѣ", Русская Рѣчь, 1863, № 15;—Житіе преосвященнѣйшаго Иларіона, митрополита Суздальскаго. Казань, 1868;—Повѣсть о бѣсноватой женѣ Соломоніи и другія сказанія о бѣсахъ въ "Памятникахъ" Костомарова;—Веселовскаго, въ Исторіи словесности, Галахова, стр. 482—493.

Споръ души съ теломъ:

— Это быль предметь общирнаго изследованія О. Д. Батюшкова, "Споръ души съ тёломъ въ памятникахъ средне-вёковой литературы". Спб. 1891 (о памятникахъ древне-русской письменности и духовныхъ стихахъ, стр. 93—153).

— Веселовскій, разборь предыдущей книги, въ Журн. мин.

просв. 1892, мартъ, стр. 149-169.

Првніе живота и смерти:

— Буслаевъ, Историч. Очерки I, стр. 635—637; Истор. Христоматія, ст. 1355—1359.

— Тихонравовъ, въ Лътоп. р. литер. и др. 1859, І, кн. 2, стр.

183-193: повъсть о пръніи живота съ смертію.

— Костомаровъ, Памятники II, стр. 439 — 443: притча о ви-

тязъ и о смерти, съ малороссійскимъ варіантомъ.

— Веселовскій, Отрывки византійскаго эпоса въ русскомъ, Въстн. Евр. 1875, и Russ. Revue, 1875, т. IV (сличеніе Аники-воина съ Дигенисомъ); въ Исторіи словесности, Галахова, стр. 493—496.

Повъсть о Горъ-Злочастіи:

- Найдена была мною въ Погодинскомъ сборникѣ XVII—XVIII в. № 1773, въ Публ. Библіотекѣ, и напечатана съ объясненіями Костомарова въ "Современникъ" 1856, мартъ, стр. 49—68; въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 293—295.
- "Извъстія" Îl Отд. Акад. 1856: "Памятники и образцы народнаго языка", стр. 401—416, подъ названіемъ старческой пъсни.

— Костомаровъ, Памятники. I, стр. 1—8.

— Буслаевъ, Историч. Очерки I, стр. 548-643.

— Веселовскій, въ Russ. Revue, 1878, т. VII; въ Исторіи словесн. Галахова, стр. 474—480; Разысканія въ области р. дух. стиха,

гл. XIII, въ "Сборникъ" Р. Отд. Акад., т. XLVI.

— Пѣсенныя параллели еще у Кирши Данилова, LII; въ сборникахъ Рыбникова, Гильфердинга и др., откуда пѣсни повторены въ "Великор. нар. пѣсняхъ", изданныхъ А. Соболевскимъ. Спб. 1895, I, № 438—448, причемъ "повѣсть о Горѣ-Злочастіи" не упомянута.

Фролъ Скобъевъ:

— Повъсть была найдена И. Д. Бъляевымъ при разборъ Погодинскихъ рукописей, поступавшихъ въ Публ. Библіотеку, въ сборникъ XVIII въка; напечатана была въ "Москвитянинъ" 1853 (І, Истор. матеріалы, стр. 1—16) по другому новъйшему списку, къ которому послъ приведены варіанты Погодинской рукописи. Повъсть называется здъсъ: "Исторія о россійскомъ дворянинъ Фролъ Скобъевъ и стольничей дочери Нардина-Нащокина Аннушкъ". Списокъ есть въ сборникъ г. За-бълина, XVIII в., № 82.

— Въ моемъ "Очеркъ", стр. 283—284.

— Веселовскій, въ Исторіи словесн. Галахова, стр. 511—516.

Литература, или письменность, на переходѣ отъ XVII вѣка въ XVIII-й, о которой говорится въ текстѣ, особливо переводная письменность образовательнаго значенія, еще не разсмотрѣна сполна и систематически. Нѣкоторыя частности ея указаны въ книгѣ Пекарскаго, "Наука и литература при Петрѣ В". Спб. 1862;—библіографическія данныя собраны въ книгѣ И. А. Шляпкина, "Димитрій Ростовскій". Спб. 1891, стр. 75—98, преимущественно переводы съ латинскаго и польскаго.

Къ прежнимъ указаніямъ о просвѣтительныхъ интересахъ конца XVII вѣка прибавимъ вступительную лекцію Тихонравова, въ Моск. Вѣдомостяхъ, 1859, № 232.

О повъствовательной литературъ этого переходнаго времени см. въ моемъ "Очеркъ", стр. 284—291 и "Библіографическій списокъ рукописныхъ романовъ, повъстей и пр., въ особенности изъ первой половины XVIII въка", въ "Сборникъ моск. Общ. любит. росс. словесности". М. 1891, стр. 194—276, 551—556.

# дополненія.

Введение (т. I), стр. 36. Прибавляемъ нѣсколько указаній о трудахъ, посвященныхъ разработкѣ исторіи русской литературы,—такъ какъ нѣкоторые читатели выразили намъ желаніе имѣть больше подробностей въ этомъ отдѣлѣ,—хотя нѣкоторыя изъ приводимыхъ указаній были бы приведены въ своемъ мѣстѣ:

— Н. Мизко, Стольтіе русской словесности. Одесса, 1849.

— Собраніе сочиненій А. В. Дружинина (изд. Н. В. Гербелемъ). Спб. 1865—1867, 8 томовъ, особливо т. 7-й.

Сочиненія Аполлона Григорьева. Спб. 1876, т. І.

— Н. Н. Страховъ, Борьба съ Западомъ въ нашей литературъ. Книжка первая. Спб. 1882, 3-е изд. Кіевъ, 1897; вторая, 2-е изд. 1890; третья, 1896; Критическія статьи объ И. С. Тургеневъ и Л. Н. Толстомъ (1862—1885), изд. 3-е. Спб. 1895.

- Сочиненія и переписка П. А. Плетнева. Три тома. Спб. 1885; — Переписка Я. К. Грота съ П. А. Плетневымъ. Три тома.

Спб. 1896.

- А. А. Котляревскій, Сочиненія. Четыре тома. Спб. 1889— 1895.
- II. О. Морозовъ, Исторія русскаго театра до половины XVIII стольтія. Спб. 1889 (новая переработка прежней книги: "Очерки изъ исторіи русской драмы XVII и XVIII стольтій").

— П. В. Владиміровъ, Введеніе въ исторію русской словесно-

сти. Изъ лекцій и изследованій. Кіевъ, 1896.

- В. Я. Стоюнинъ, О преподаваніи русской литературы. Изд. пятое. Спб. 1898.
- С. А. Венгеровымъ задуманъ рядъ широкихъ предпріятій по изученію исторіи русской литературы, которыя отличаются рѣдкимъ богатствомъ свѣдѣній, но всѣ находятся еще въ началѣ: "Критикобіографическій Словарь русскихъ писателей и ученыхъ (отъ начала русской образованности до нашихъ дней)". Пять томовъ: А. Б. В. Спб. 1889—1897; но въ послѣднихъ томахъ алфавитъ нарушается и книга даетъ также "матеріалы" независимо отъ алфавита;—"Русскія книги съ біографическими данными объ авторахъ и переводчикахъ". Спб. 1897—1898, два тома: А. Б.;—"Русская поэзія. Собраніе про-

изведеній русскихъ поэтовъ, частью въ полномъ составѣ, частью въ извлеченіяхъ, съ важнѣйшими критико - біографическими статьями, библіографическими примѣчаніями и портретами". Законченъ 1-й томъ, обнимающій поэзію XVIII вѣка. Спб. 1897;—наконецъ издается Академіей Наукъ "Списокъ русскихъ писателей и источниковъ для ихъ изученія".

— А. Н. Неустроевъ издалъ важное продолжение своихъ разысканий о повременныхъ изданияхъ прошлаго въка: Указатель къ русскимъ повременнымъ изданиямъ и сборникамъ за 1703—1802 гг. и къ историческому розысканию о нихъ. Спб. 1898.

Глава III, стр. 139. А. Шахматовъ, Кіевопечерскій Патерикъ и Печерская лѣтопись. I—II. Спб. 1897 (изъ "Извѣстій" II отд. Акад., II, кн. 3).

Глава VIII, стр. 315. Евг. Щепкинъ, Zur Nestorfrage, въ "Архивъ Ягича, т. XIX, стр. 498—554, по поводу книжки Ст. Сркуля (Srkulj): Die Entstehung der ältesten sogenannten Nestorchronik, mit besonderer Rücksicht auf Swjatoslaw's Zug nach der Balkanhalbinsel (Роżеда, 1896). Подробный разборъ статьи Щепкина у Шахматова, въ "Извъстіяхъ" р. отд. Акад. 1898, т. III, стр. 116—130. См. тамъ же, стр. 243—246, замътку Д. И. Абрамовича: "Къ вопросу объ источникахъ Несторова житія преп. Өеодосія Печерскаго".

— " —, стр. 317. Древнія пустыни и пустынножители на сѣверо-

востокъ Россіи. Правосл. Собесъдникъ, 1860, кн. 3.

— " —, стр. 318. О митр. Кипріанѣ: І. Л. (Леонида), Кипріанъ, до восшествія на московскую митрополію, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и др. 1867, ІІ, стр. 11—32; И. Д. Мансветовъ, Митр. Кипріанъ въ его литургической дѣятельности. М. 1882 (объ этомъ ср. Е. Барсова, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и др. 1882, ІІІ, стр. 57—61; въ "Архивѣ" Ягича, VII, стр. 508—509), Макарій, Исторія церкви и др. Надгробное слово Кипріану, Григорія Цамблака, въ "Чтеніяхъ", 1872, кн. І.

Глава X, стр. 368. Объ одеждѣ паломниковъ ср.: Vie militaire et réligieuse au Moyen Age et à l'époque de la Renaissance, par Paul Lacroix. 4-me éd. Paris, 1877, стр. 414: Les pèlerins d'Emmaüs,

costume de pèlerins dans la seconde moitié du XIII siècle.

— "—, стр. 409—410. Вопросъ относительно Бесѣды о святыняхъ Царяграда быль снова поднятъ Хр. М. Лопаревымъ въ Общ. люб. др. письм., 28 ноября 1897. Легенду Бесѣды г. Лопаревъ сравнивалъ съ житіемъ Оеодора Эдесскаго (въ связи съ легендой объ Амфилогѣ, у Веселовскаго). Въ самомъ описаніи Царяграда г. Л. видѣлъ смѣшанными два текста, отличавшіеся по содержанію (напр. указаніе однихъ и тѣхъ же мощей въ разныхъ мѣстахъ) и языку. На послѣднее выставилъ свои возраженія Д. О. Кобеко.

Глава XI, стр. 475—476. "Противъ человъка... завистное сужденіе... проклятаго демона" упомянуто было г. Шляпкинымъ, съ указаніемъ рукописей, въ книгъ: Димитрій Ростовскій. Спб. 1891, стр. 91.

— "—, стр. 477. Въ Учен. Запискахъ Каз. Унив., 1898, январь, стр. 145—188, начато изследованіе А. Архангельскаго: Къ исторіи древне-русскаго Луцидаріуса. Сличеніе славяно-русскихъ и древне-немецкихъ текстовъ.

— "—, стр. 476—478: Къ исторіи южно-русскихъ апокрифическихъ сказаній, Мирона, въ Кіев. Старинъ, 1894, дек., стр. 425—444; Къ литерат. исторіи южно-русскихъ апокрифовъ, О. Фотинскаго, въ Волынскомъ историко-археологич. сборникъ. Вып. первый. Почаевъ-Житоміръ, 1896, стр. 1 и дал., и тамъ же: Иконописное отраженіе стараго апокрифа.

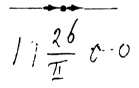
Глава XIII (т. II), стр. 24. А. Н. Веселовскій возвратился къ "чащъ сказаній" объ Александръ Македонскомъ въ разборъ сочиненій В. М. Истрина объ Александріи и объ Индъйскомъ Царствъ,—а также нъсколькихъ новыхъ иностранныхъ книгь, въ "Визант. Временникъ",

1897, т. IV, стр. 533—587.

Глава XIV, стр. 119. Древнія русскія пасхалін на осьмую тысячу

лъть отъ сотворенія міра. Правосл. Собесъдникъ, 1860, ч. 3.

Глава XVIII, стр. 318. О протопопъ Аввакумъ ожидается спеціальное изслъдованіе А. К. Бороздина. Въ собраніи Нео-Филологическаго Общества, 1 дек. 1897, былъ имъ читанъ докладъ: "Аввакумъ и психологическая подготовка раскола".



HOOVERBUSHION
STANTION, this book should be returned on or before the date last stamped below

FOR USE IN LIBRARY ONLY



PG 2933 P997 V.2

