

# Методологія исторіи.

Часть I.

Теорія историческаго знанія.

Пособіє къ лекціямъ, читаннымъ студентамъ С.-Петербургскаго университета въ  $19^{09}/_{10}$  уч. году.

#### ИЗДАНІЕ

Студенческаго Издат ельскаго Комитета
при Историно -Филологическомъфакультеть

- Гетер бургенаю Университета

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія В. Безобразова и К<sup>о</sup>. Васильев. Остр., Большой пр., 61. 1910.



Generated on 2015-10-04 17:31 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307 Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google D16 . 1424 ch.1

#### введеніе.

### § 1. Понятіе о методологіи исторіи и ея значеніе.

Теорія познанія лежить вь основѣ методологіи науки: безъ теоріи познанія нѣть возможности обосновать систему принциповъ научнаго мышленія и его методовъ. Въ самомъ дѣлѣ, теорія познанія устанавливаеть то значеніе, какое наше сознаніе должно придавать нашему знанію, его апріорнымъ и эмпирическимъ элементамъ; тѣ конечныя основанія, въ силу которыхъ мы признаемъ его достовѣрнымъ и общезначимымъ, а не ложнымъ и случайнымъ; то объединяющее значеніе, какое оно имѣетъ для нашихъ разрозненныхъ представленій; то научное значеніе, какое мы приписываемъ нашему знанію объ общемъ и объ индивидуальномъ, и т. п. Между тѣмъ, въ зависимости отъ того, а не иного рѣшенія вышеуказанныхъ проблемъ, мы, въ сущности принимаемъ и тѣ, а не иные принципы, значитъ и обусловленные ими методы науки, т. е. построяемъ соотвѣтствующую ея методологію.

Итакъ, методологія науки конструируется съ теоретикопознавательной, а не съ психогенетической точки зрѣнія. Изученіе генезиса нашего знанія можетъ, конечно, пригодиться и для выясненія его основаній, но не придаетъ имъ силы: и великая истина, и великое заблужденіе имѣютъ свой генезисъ; но о познавательномъ значеніи ихъ нельзя судить по ихъ генезису. Съ тако й точки зрѣнія нельзя смѣшивать теорію познанія съ изученіемъ факторовъ, играющихъ весьма важную роль въ ге-

Digitized by Google



незисѣ нашего знанія, напримѣръ, творческаго воображенія, "случайности" и т. п.; для анализа научныхъ понятій психогенетическое ихъ изученіе имѣетъ лишь вспомогательное значеніе. Вмѣстѣ съ тѣмъ, въ зависимости отъ данной теоретико-познавательной, а не генетической точки зрѣнія мы, въ сущности, принимаемъ и тѣ, а не иные принципы и методы изученія даннаго матеріала, хотя и развиваемъ ихъ въ зависимости отъ объектовъ, которые насъ интересуютъ.

Въ виду тѣсной связи между теоріей познанія и методологіей науки послѣдняя можетъ развивать, исправлять или дополнять общую теорію познанія и такимъ образомъ оказываеть ей существенныя услуги, хотя бы размышленія подобнаго рода и не представляли ничего цѣннаго для спеціально научныхъ изысканій. Теорія познанія, напримѣръ, долгое время строилась слишкомъ односторонне: она принимала во вниманіе одно только естествознаніе и стояла въ зависимости отъ одного только изученія "природы"; за послѣднее время, однако, теорія познанія обогатилась новою отраслью—теоріей историческаго знанія, возникшей благодаря тому, что мыслители конца прошлаго вѣка обратили серьезное вниманіе на логическую структуру собственно-историческаго знанія.

Методологія науки имѣетъ, однако, значеніе и для обоснованія, а также для построенія данной ея отрасли. Наше сознаніе, характеризуемое систематическимъ единствомъ всѣхъ нашихъ понятій, требуетъ такого же единства и въ нашемъ знаніи, особенно въ наукѣ; но безъ методологическихъ размышленій нельзя достигнуть нѣкотораго единства въ области научныхъ представленій; лишь строго придерживаясь той теоретико-познавательной точки зрѣнія, которая всего болѣе удовлетворяетъ такому требованію нашего сознанія, мы можемъ пользоваться соотвѣтствующими принципами и методами для того, чтобы обосновать наше знаніе, объединить извѣстныя данныя нашего опыта, придать единство нашему научному построенію и выработать систему научныхъ понятій, а не довольствоваться разрозненными научными представленіями. Во всякомъ случаѣ, методологія науки должна принимать во вниманіе принципы такого единства, хотя бы въ



области данной отрасли знанія. Установить принципъ значитъ, однако, опознать ту истину (аксіому), на которой онъ основанъ, значить продумать его въ собственномъ сознаніи; но установить одинъ принципъ независимо отъ другого нельзя: методологія не можетъ ограничиться изученіемъ каждаго изъ нихъ въ отдѣльности; она стремится выяснить систему общихъ понятій, ибо только такимъ образомъ каждое изъ нихъ получаетъ надлежащее значеніе: она пользуется однимъ или нѣсколькими наиболѣе общими понятіями, субсуммируеть подъ нихъ менте общія и т. д. Даже въ математикъ, наукъ наиболъе сложившейся, вопросы подобнаго рода обсуждаются довольно оживленно; методологическія разсужденія въ области математики привели въ послѣднее время къ сближенію между логикой и математикой и къ критическому разсмотрѣнію основныхъ принциповъ самого математическаго знанія \*). Методологическія разсужденія им'єють тімь большее значеніе примѣнительно къ наукамъ, логическія особенности которыхъ далеко еще не выяснены, а къ нимъ надо причислить и исторію. Методологія исторіи также обсуждаеть основанія историческаго знанія и способствуєть выработкѣ обоснованной системы историческихъ понятій; спеціальныя ванія не могуть дать такой системы: они только подготовляють матеріаль для нея, но система согласованныхъ между собою историческихъ понятій устанавливается путемъ разсмотрѣнія и формулировки основныхъ принциповъ историческаго знанія и методическаго ихъ раскрытія, возможно боле последовательно проводимаго сквозь всю историческую науку.

Методологія данной отрасли науки нуждается, однако, еще въ дополнительныхъ понятіяхъ, безъ принятія которыхъ нельзя построить ея и выяснить особенности ея метода. Съ такой точки зрѣнія и методологія исторіи должна имѣть въ виду, кромѣ вышеуказанной общей цѣли, свою специфическую задачу: она стремится обосновать историческое знаніе, т. е. возвести его къ основнымъ принципамъ познанія, обусловливающимъ (въ ло-



<sup>\*)</sup> B. Russel, The Principles of Mathematics, Cambridge U.—P., 1903. L. Couturat, Les principes des Mathématiques, Par., 1905.

гическомъ смыслъ) самую возможность всякаго знанія, а, значить, и исторического; но такъ какъ историческое знаніе не ими одними обусловлено, то она устанавливаетъ и производные принципы или положенія, которые въ комбинаціи съ основными дълаютъ возможнымъ изучение данныхъ нашего опыта съ исторической точки зрѣнія и придають систематическое единство историческому знанію; въ силу вышеуказанной связи между принципами и методами, та же методологическая дисциплина, кром' принциповъ историческаго знанія, выясняеть и тъ методы мышленія, которые зависять оть нихь и благодаря которымь извъстная точка зрънія прилагается къ данному матеріалу; такимъ образомъ она оттъняетъ и общее значение историческаго метода,-что получаеть особенно большой въсь въ глазахъ тъхъ историковъ, которые готовы признать "исторію" въ сущности и прежде всего методомъ-и главныя его особенности, зависящія также отъ объектовъ историческаго изученія.

Если принять предложенное выше понятіе о методологіи науки вообще и методологіи исторіи въ частности, то на него можно будеть опереться и для того, чтобы отразить возраженія, которыя высказываются противъ нея, главнымъ образомъ, съ точки зрѣнія интуитивизма.

Въ своихъ возраженіяхъ противъ значенія размышленій надъ принципами и методами познанія ученые интуитивисты часто слишкомъ мало принимаютъ во вниманіе только что указанное различіе между основаніями историческаго знанія и его генезисомъ: нѣкоторые изъ нихъ полагаютъ, что каждый интуитивно уже пользуется извѣстными принципами и развиваетъ методы изслѣдованія въ самомъ процессѣ работы. Само собою разумѣется, что методъ развивается въ процессѣ спеціальнонаучной работы; но теоретическое обоснованіе его нельзя смѣшивать съ его развитіемъ или съ частными его приложеніями; между тѣмъ, достигнуть такого обоснованія, т. е. установить общіе принципы, лежащіе въ основѣ даннаго метода и его оправдывающіе въ логическомъ смыслѣ, можно только путемъ методологическихъ разсужденій; а ясное сознаніе ихъ значенія регулируеть научное мышленіе изслѣдователя.

Generated on 2015-10-04 17:31 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307 Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google

Въ зависимости отъ такого смѣшенія понятій о теоріи познанія и объ его генезисъ, противники методологическихъ разсужденій прим'вняють, наприм'връ, то, что можно сказать о научномъ творчествъ, къ научному методу: подобно тому какъ творческое воображение не создается, а зависить отъ особенностей данной индивидуальности и есть ея индивидуальный актъ, такъ и научный методъ создается, по ихъ мнѣнію, интуитивно и не нуждается въ особыхъ разсужденіяхъ, которыя давали бы его обоснованіе. Само собою разум'єтся, что творческое воображеніе не создается никакою методологіей; но последняя даеть понятіе о критеріяхъ, въ силу которыхъ должно признать пользованіе имъ правильнымъ или ошибочнымъ. Человъкъ, не обладающій достаточною силою творческаго воображенія, конечно, не можетъ сдёлаться настоящимъ ученымъ, не будетъ и настоящимъ историкомъ. Историкъ долженъ, напримъръ, воспроизводить въ себъ состоянія чужого сознанія, иногда очень далекія отъ привычныхъ ему состояній, и ассоціировать между собою идеи, кажущіяся его современникамъ чуждыми другъ другу; онъ долженъ обладать богатымъ и страстнымъ темпераментомъ для того, чтобы интересоваться разнообразнъйшими проявленіями человъческой жизни, ярко переживать то, что его интересуеть, глубоко погружаться въ чужіе интересы, дёлать ихъ своими и т. п.; онъ долженъ быть также способнымъ вообразить себъ и болъе или менъе смълую гипотезу, пригодную для объясненія фактовъ или для построенія изъ нихъ цѣлыхъ группъ или серій и т. п. Безъ такого творчества историкъ, конечно, не построитъ какого-либо крупнаго историческаго цёлаго, а наличность у историка его собственнаго индивидуальнаго творчества есть фактъ, который нельзя создать никакимъ историческимъ методомъ. Тъмъ не менъе историкъ долженъ сознавать и тъ основанія, въ силу которыхъ онъ пользуется извъстными принципами и методами изследованія; историкъ-ученый не можетъ признать результаты интуитивно-синтетической построительной работы правильными, не выяснивъ, какіе именно принципы лежали въ ея основъ и каково ихъ значеніе, а также не подвергнувъ методовъ, да и самыхъ результатовъ изследова-



Generated on 2015-10-04 17:31 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307 Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google нія предварительной провъркъ. Историкъ, широко практикующій подобнаго рода "дивинацію", все же часто прибъгаетъ къ помощи научнаго анализа, прежде чѣмъ окончательно завершить свое построеніе; но въ такихъ случаяхъ онъ или пользуется имъ слишкомъ мало, или выходить изъ своей роли историка-художника и удовлетворяется болѣе скромною ролью историка-ученаго: послѣдній постоянно стремится систематически регулировать и контролировать силу своего построительнаго воображенія и т. п. и думаетъ достигнуть цѣли не путемъ исключительно интуитивно-синтетической дивинаціи а путемъ научносинтетическаго построенія. Слѣдовательно, вышеуказанное возраженіе, что историкъ работаетъ интуитивно, при помощи творческаго воображенія и т. п., нисколько не умаляетъ значенія методологіи исторіи.

Впрочемъ, съ точки зрѣнія понятій о синтезѣ и анализѣ, ученые интуитивисты легко подыскивають и другое возраженіе, проистекающее изъ смѣшенія понятія о логическомъ ихъ соотношеніи вообще съ понятіемъ о генетическомъ преемствъ въ исторіи наукъ нѣкоторыхъ синтетическихъ операцій вслѣдъ за аналитическими. По мнѣнію многихъ ученыхъ, анализъ долженъ предшествовать синтезу; значить, и разсужденія объ общихъ принципахъ и методахъ наукъ, отличающіяся синтетическимъ характеромъ, преждевременны. Въ разсужденіяхъ подобнаго рода ученые упускають изъ виду тёсную связь, въ какой вышеуказанныя понятія находятся между собою, и, въ сущности, говорять не о наиболье общихъ формахъ или синтетическихъ принципахъ нашего мышленія вообще, а о спеціальныхъ научныхъ обобщеніяхъ въ данной области нашего опыта. Въ самомъ дёль, въдь нельзя же производить какого-либо анализа безъ какихълибо руководящихъ принциповъ синтетическаго характера, хотя бы примъненіе ихъ къ болье конкретному содержанію и развивалось во времени. Съ этой точки зрѣнія и разсужденія о принципахъ и методахъ исторической науки нельзя считать преждевременными: такія понятія сознательно или "безсознательно" болъе или менъе обусловливаютъ научно-историческое изслъдованіе, хотя содержаніе ихъ и можетъ измъняться во времени, въ зависимости отъ дъйствительнаго развитія самой исторической науки, и получать болье точную, специфически научную формулировку.

Аналогичное смѣшеніе между двумя, по существу различными, точками зрѣнія—теоретико-познавательной и эволюціонной—также позволяеть противникамь методологіи наукъ ссылаться еще на одно соображеніе: въ исторіи наукъ методологическія разсужденія обыкновенно слѣдовали за великими открытіями, а не предваряли ихъ. Съ генетической точки зрѣнія методологія науки дѣйствительно не предшествуеть ей, а слѣдуеть за нею, ибо научное творчество не создается методологіей (см. выше); но, не говоря о томъ, что наука слагается не сразу, и послѣдующее ея развитіе зависить также отъ степени разработки ея методологіи, можно сказать, что въ данномъ случаѣ рѣчь идеть о значеніи методологіи для науки, а не о ея развитіи: съ аналитической точки зрѣнія методологія науки логически предшествуеть ея выводамъ, систематическому ея единству.

Итакъ, лишь различая теоретико-познавательную точку зрѣнія отъ психогенетической, можно избѣжать того смѣшенія понятій, благодаря которому отрицательное отношеніе къ методологіи исторіи становится возможнымъ.

Впрочемъ, возраженія противъ методологіи исторіи можно отразить и съ точки зрѣнія требованія обоснованности и систематическаго единства исторической науки. Возражая противъ значенія такой дисциплины, историки-интуитивисты забывають, что предварительное знаніе принциповъ и пріемовъ научно-историческаго построенія, почерпаемое изъ методологіи исторіи, имѣетъ существенное значеніе для научно-исторической работы: лишь въ томъ случаѣ, если историкъ, стремящійся къ исторической правдѣ, опозналь тѣ принципы и методы, которыми ему приходится пользоваться въ процессѣ работы, онъ можетъ ясно поставить себѣ извѣстную познавательную цѣль, придавать систематическое единство своему знанію исторической дѣйствительности, не смѣшивая разныхъ понятій, и производить свою работу систематически, путемъ изслѣдованія, постоянно контролируя его ходъ.



Следуеть заметить, что, помимо чисто теоретическихъ соображеній, и въ дъйствительности тъ, которые возражаютъ противъ значенія методологическихъ разсужденій, разумъется, пользуются извъстными принципами познанія и методами изученія: только они не выдёляють ихъ сознательно изъ общаго потока своего мышленія. Одинъ изъ великихъ ученыхъ прошлаго въка, напримъръ, назваль свой знаменитый трудь "теоріей явленій электродинамическихъ, основанной единственно на опытъ"; онъ, значитъ, думаль, будто для построенія своей теоріи онь не прибъгаль ни къ какой гипотезъ; а между тъмъ онъ пользовался цълымъ рядомъ "гипотезъ"; только онъ дѣлалъ это, самъ того не замѣчая \*). Въ такихъ случаяхъ многіе рискуютъ, однако, смѣшать разныя теоретико - познавательныя точки зрѣнія или употреблять. принципы и методы, точно не выяснивши себф ихъ значенія; и все же съ теченіемъ времени сами ученые признають необходимымъ разобраться въ нихъ; достаточно припомнить здёсь, напримёръ, имена Лобачевскаго и Riemann'a, Poincaré и Russell'я—въ математикъ, Helmholtz'a, а также Hertz'a и Mach'а-въ механикъ и физикъ, Ostwald'a — въ химіи, Du Bois Reymond'a и Cl. Bérnard'a въ естествознаніи. Историки позднъе другихъ принялись за ту же работу; насколько, однако, они въ настоящее время увлекаются методологическими спорами, видно хотя бы изъ той полемики, которая загорѣлась между Lamprecht'омъ, Tönnies'омъ, Barth'омъ и Меуег'омъ, Bernheim'омъ, Below'омъ, а также между многими другими учеными.

Такимъ образомъ, и отвлеченныя соображенія, и дѣйствительное развитіе науки указываютъ на то, что методологическія разсужденія имѣютъ положительное значеніе.

Обсужденіе методологическихъ вопросовъ не всегда, конечно, имѣетъ видимыя практическія послѣдствія, но тѣмъ не менѣе оно можетъ быть весьма полезнымъ: такое обсужденіе оставляетъ въ умѣ привычку къ систематическому, методически



<sup>\*)</sup> H. Poincaré, La science et l'hypothèse, 1 éd., p. 260; рѣчь идетъ объ Амперъ и его сочиненіи: "Théorie des phenomènes électrodynamiques uniquement fondée sur l'expérience".

правильному мышленію, а оно, разумѣется, продолжаеть дѣйствовать и въ сферѣ спеціальныхъ изслѣдованій: оно всегда отражается на методѣ изслѣдованія (напримѣръ, на точкѣ зрѣнія, съ которой данный объектъ изучается), хотя бы такое отраженіе явно и не обнаруживалось въ самомъ изслѣдованіи или въ его результатахъ.

Впрочемъ, изученіе методологіи науки можетъ приводить и къ болѣе замѣтнымъ, видимымъ практическимъ послѣдствіямъ; оно имѣетъ значеніе и для построенія науки, и для ея развитія, т. е. для дальнѣйшей ея разработки.

При отсутствіи методологическаго обсужденія основныя понятія превращаются въ своего рода praenotiones, покоящіяся на традиціи: они или вовсе не опредъляются, или опредъляются неправильно, а, при отсутствии строго выработанной терминологіи, и различно понимаются собеседниками; что сказать о формуль, элементы которой каждымь изъ обсуждающихъ ее опредъляются различно? Далъе, придавая нашему мышленію въ любой области возможно большее единство, последовательность и согласованность, изученіе методологіи дёлаеть наши заключенія гораздо болье убъдительными и для себя, и для другихъ: лишь при единствъ основанія, т. е. выдержанности основной точки зрънія, послѣдовательности въ разсужденіи и согласованности выводовъ между собою, можно разсчитывать, при высказываніи своихъ мыслей, на дъйствительную убъдительность ихъ и для себя, и для другихъ. Наконецъ, очищая индивидуальное мышленіе отъ случайныхъ praenotiones, оно даетъ возможность болъе быстраго пониманія другь друга, благодаря которому люди или приходять къ соглашенію, или убъждаются въ принципіальномъ разногласіи своихъ построеній; сколько времени и силъ тратится на праздные споры только потому, что споряще взаимно не понимаютъ своихъ исходныхъ теоретико-познавательныхъ точекъ зрѣнія!

Изученіе методологіи имѣеть практическое значеніе не только для построенія науки, но и для ея развитія. Хотя научное открытіе есть актъ индивидуальнаго творчества, тѣмъ не менѣе въ веденіи историческихъ работъ тотъ, кто знакомъ съ методами изученія данныхъ объектовъ, съ большимъ успѣхомъ и



меньшею затратою силь приведеть ихъ къ окончанію, чёмъ тотъ, кто будетъ руководиться только "чутьемъ", "здравымъ смысломъ" и т. л.; тотъ, кто что-либо открылъ (напр., новую точку зрвнія на какую-нибудь эпоху и т. п.), должень будеть въ разработкъ открытаго уступить первенство тому, кто получилъ методологическую сноровку: въдь знаніе методологіи даетъ возможность ясно опредълить основную точку зрънія, придаетъ выдержанность данному направленію мысли, оказываеть вліяніе на самый ходъ изследованія и вообще ограждаеть изследователя отъ увлеченій его темперамента. Вмісті съ тімь, лишь придерживаясь теоретически продуманнаго метода, историкъ (въ особенности начинающій) будеть въ состояніи соблюсти должную экономію въ своемъ мышленіи, можетъ избѣжать излишней траты силь на самостоятельное разыскание точекъ зрѣнія и путей, уже ранъе установленныхъ, и т. п. Обобщение метода согласіе содъйствуетъ разтакже облегчаеть взаимное И витію взаимопомощи между историками; оно внушаеть довъріе даннаго изследователя къ работамъ другихъ, что даетъ ему возможность, не продълывая всего собственными силами, пользоваться чужими работами. Самый добросовъстный историкъ, при обработкъ мало-мальски обширной темы, не можетъ обойтись безъ дополнительных в сведеній, почерпаемых в имъ изъ вторых рукъ; въ противномъ случав, наука не могла бы идти впередъ: каждый историкъ сызнова долженъ былъ бы исполнять всю работу своего предшественника. Для того, однако, чтобы съ успъхомъ пользоваться чужими выводами, надо имъть какой-нибудь критерій достов'трности; посл'єдній состоить въ томъ, что формальная корректность мышленія, методологическія требованія соблюдены; но пользование подобнымъ критериемъ, очевидно, предполагаеть со стороны пользующагося предварительное знаніе подобныхъ требованій, а зланіе ихъ онъ можетъ почерпнуть изъ методологіи исторіи. Такимъ образомъ, знаніе методологіи даетъ возможность историку систематически проверять чужіе выводы относительно историческихъ фактовъ съ точки зрвнія ихъ метода лишь послѣ удовлетворительныхъ результатовъ такой провърки, опираться на эти выводы, поскольку они оказываются въ методологическомъ смыслѣ правильными.



Вышеприведенныя разсужденія объ утилитарномъ значеніи методологіи науки, конечно, тѣмъ болѣе примѣнимы, чѣмъ менѣе установлены исходныя ея положенія. Хотя они и въ естествознаніи далеко не вполнѣ выяснены, но еще болѣе спорны въ такой области научнаго знанія, какъ исторія, а потому здѣсь чувствуется особенная нужда въ теоретико-познавательныхъ и методологическихъ разысканіяхъ.

Несмотря на то, что вопросъ о возможности и желательности преподаванія методологіи легко рѣшить уже на основаніи вышеприведенныхъ разсужденій въ утвердительномъ смыслѣ, тѣмъ не менѣе противъ такого преподаванія можно еще высказать слѣдующее соображеніе: только знаніе, самимъ пріобрѣтенное, основанное на собственномъ опытѣ, только знаніе, которое не можетъ быть выучено и передано, но сознано, пережито и открыто,—только такое знаніе достовѣрно. Съ этой точки зрѣнія преподаваніе методологіи наукъ можетъ показаться безполезнымъ.

Систематическое обоснованіе принциповь науки и методовь ея изученія едва ли достижимо, однако, путемь одного только практическаго примѣненія ихъ къ рѣшенію частныхъ случаевъ; но вмѣстѣ съ тѣмъ нельзя не замѣтить, что преподаваніе методологіи науки вообще и исторіи въ частности полезно лишь въ томъ случаѣ, когда ея выводы перевоспроизводятся каждымъ изъ насъ въ примѣненіи къ матеріалу, собранному собственнымъ наблюденіемъ, и переживаются на собственномъ опытѣ. Въ самомъ дѣлѣ, задача высшаго образованія состоитъ, главнымъ образомъ, въ томъ, чтобы дать методологическія указанія, которыми каждый могъ бы руководствоваться для того, чтобы самому разобраться въ собственныхъ мысляхъ и получить научныя средства для дальнѣйшей работы мысли.

Вообще значеніе преподаванія методологіи исторіи и теоретической и, въ особенности, технической теперь уже сознается многими. Въ университетахъ курсы по исторіи комбинируются съ курсами по методологіи исторіи. Въ Collège de France при курсѣ "всеобщей исторіи" курсъ методологіи исторіи читался нѣсколько разъ (кафедра "Histoire et Morale"). Въ началѣ прошлаго вѣка (съ 1819 года), напримѣръ, Дону (Daunou) началъ





читать тамъ лекцін, въ которыхъ онъ выяснялъ своимъ слушателямъ принципы и методы исторической критики и историческаго построенія. Вслѣдъ за нимъ Мишеле въ 1842—1843 гг. излагалъ принципы философіи и методологіи исторіи и затъмъ примънялъ ихъ къ исторіи XVI, XVII и XVIII ст. А въ 1905 г. въ томъ же Collège de France быль учрежденъ (на пятильтіе, да и то благодаря пожертвованію частнаго лица) дополнительный курсь "всеобщей исторіи и историческаго метода", открытый 6 декабря Моно. Во многихъ университетахъ курсы по методологіи исторіи сводятся, однако, главнымъ образомъ къ преподаванію методологіи технической, а сама методологія смізшивается съ "вспомогательными историческими науками". Такимъ образомъ, получается: или канедра (а иногда только курсъ) по исторіи и преимущественно исторіи среднихъ въковъ, въ связи съ курсомъ по "вспомогательнымъ наукамъ исторіи" (Geschichte des Mittelalters und historische Hilfswissenschaften)—курсы подобнаго рода читаются, напр., Вернгеймомъ въ Грейфсвальдъ, Редлихомъ въ Вѣнѣ, Зелигеромъ въ Лейпцигѣ, Шульте въ Боннѣ, Биттерауфомъ въ Мюнхенъ и т. п. — или курсы по "вспомогательнымъ наукамъ" (Historische Hilfswissenschaften), читаемые, напримъръ, Танглемъ въ Берлинъ, Ланглуа въ Парижъ, Симонсфельдомъ въ Мюнхенъ и проч., или же, наконецъ, занятія по какимъ-либо спеціальнымъ отраслямъ наукъ, напримъръ, нумизматикъ, дипломатикъ и т. п. (Ecole pratique des hautes études à la Sorbonne, Ecole nationale des Chartes въ Парижь, проф. Lane Poole въ Oxford'ъ и др.). Только въ самое последнее время некоторые историки начали читать особые курсы по "историческому методу", напримъръ, Сеньобосъ въ Парижскомъ университетъ.

Такимъ образомъ, можно сказать, что преподаваніе методологіи исторіи въ томъ или иномъ видѣ уже практикуется; только тѣсная связь между теоріей познанія и методологіей этой науки, между ея принципами и ея методами все еще не всегда ясно сознается, что и препятствуетъ выдѣленію особой отрасли научно-историческаго знанія—методологіи исторіи.



#### § 2. Теорія историческаго знанія и методы историческаго изученія.

На основаніи соображеній, изложенных выше, легко придти къ заключенію, что методологія науки преслѣдуеть двѣ задачи: основную и производную; основная состоить въ томъ, чтобы установить тѣ основанія, въ силу которых в наука получаеть свое значеніе. т. е. выяснить значеніе ея принциповь; производная—сводится къ тому, чтобы дать систематическое ученіе о тѣхъ методахъ, которыми что-либо изучается. Подобно методологіи всякой другой отрасли науки, и методологія исторіи, разумѣется, ставить себѣ тѣ же задачи; соотвѣтственно имъ она и распадается на двѣ части; я назову ихъ теоріей историческаго знанія и ученіемъ о методахъ историческаго мышленія.

Теорія историческаго знанія занимается установленіемъ принциповъ историческаго знанія, основныхъ и производныхъ, напримъръ: съ какой теоретико-познавательной точки зрънія исторія изучаеть данныя нашего опыта? какое значеніе историкъ долженъ придавать принципамъ причино-слъдственности и цълесообразности въ историческихъ построеніяхъ? каковъ критерій исторической оцінки, на основаніи котораго историкъ производить выборь матеріала? въ какомъ смыслѣ онъ пользуется понятіями "эволюція", "прогрессъ", "регрессъ" и т. п.? Такіе вопросы рішаются различно. Въ теоріи историческаго знанія я и попытаюсь выяснить, какую познавательную цёль ставять себъ историческія школы разныхъ направленій и какой характеръ получаетъ историческая наука въ зависимости отъ того, будеть ли она съ номотетической или съ идіографической точки зрѣнія изучать историческій матеріаль, и каковы основные принципы каждаго изъ этихъ построеній.

При обозрѣніи методовъ историческаго мышленія послѣдніе можно, конечно, разсматривать съ формально-логической точки зрѣнія, внѣ ихъ зависимости отъ сочетаній, пригодныхъ для изученія собственно историческихъ фактовъ; сюда надо отнести. напримѣръ, размышленія о роли анализа и синтеза, дедукціп и



индукціи въ историческихъ наукахъ и т. п.; но можно излагать методы исторического мышленія, взятые въ относительно частныхъ сочетаніяхъ, поскольку последнія обусловлены познавательными (научными) цълями, преслъдуемыми ученымъ при изученіи историческихъ фактовъ. Съ последней точки зренія, более соответствующей задачамъ собственно исторической методологіи, я и буду разсуждать о методахъ исторического изученія. Ученіе о методахъ историческаго изследованія псходить изъ той познавательной точки зрѣнія, которая обосновывается въ теоріи историческаго знанія и, не вдаваясь въ разсужденіе объ историческомъ значеніи историческихъ фактовъ, имфетъ въ виду болфе скромную цѣль: оно выясняеть то соотношеніе, которое существуеть между принятой въ немъ познавательной точкой зрънія и даннымъ объектомъ историческаго знанія, т. е. зависимость данной комбинаціи принциповъ и методовъ отъ уже принятой познавательной точки зрѣнія, а также отъ свойствъ объектовъ, подлежащихъ историческому изслъдованію; въ связи съ принципами оно даетъ систепонятіе преимущественно о методахъ, благодаря которымъ историкъ занимается изученіемъ исторической дійствительности.

Такое ученіе обнимаеть "методологію источниковѣдѣнія" и "методологію историческаго построенія". Методологія источниковѣдѣнія устанавливаеть принципы и пріемы, на основаніи и при помощи которыхъ историкъ, пользуясь извѣстными ему источниками, считаеть себя въ правѣ утверждать, что интересующій его факть дѣйствительно сушествоваль (или существуеть); методологія историческаго построенія устанавливаеть принципы и пріемы, на основаніи и при помощи которыхъ историкъ объясняя, какимъ образомъ произошло то, что дѣйствительно существовало (или существуеть), построяеть историческую дѣйствительность.

Само собою разумѣется, что методы историческаго изученія нельзя отождествлять съ техническими пріемами изслѣдованія; послѣдніе основаны не столько на принципахъ, сколько на правилахъ работы и находятся въ ближайшей зависимости отъ свойствъ изучаемыхъ объектовъ. Въ самомъ дѣлѣ, хотя съ гене-



тической точки зрѣнія методологическіе принципы развиваются вмъстъ съ техническими пріемами изслъдованія; однако, на основаніи выше сділанных замічаній, легко заключить, что принципъ и техническое правило не одно и то же: принципъ требуеть своего обоснованія путемь опознанія заключающейся въ немъ истины; техническое правило не обосновывается, а формулируется въ виду той утилитарной цели, которая ставится изслъдователемъ; правила подобнаго рода преимущественно и лежать въ основъ собственно техническихъ пріемовъ работы. Вивств съ темъ последние должны находиться въ возможно болье тысной зависимости оты свойствы изучаемыхы объектовы, т. е. отъ особенностей историческихъ фактовъ; подобно тому какъ физикъ пользуется инструментами для производства своихъ работъ, и историкъ стремится придумать наилучнія орудія для обработки даннаго рода историческихъ источниковъ или явленій и событій. Общій курсъ методологіи исторіи не можеть, однако, задаваться цълью изложить учение о техникъ историческаго изследованія: въ сущности она всего лучше усваивается въ работъ надъ соотвътствующими видами сырого матеріала.

## § 3. Краткій очеркъ развитія методологіи исторіи въ прошлой и современной литературъ.

Въ развитіи методологіи исторіи легко замѣтить нѣсколько періодовъ. На первыхъ порахъ писатели находились подь обаяніемъ классическихъ образцовъ и разсуждали о такихъ методахъ, главнымъ образомъ, въ связи съ пріемами ораторскаго искусства, а также съ правилами художественно-литературнаго изображенія исторіи и историческаго стиля; значитъ, они имѣли въ виду не столько методологію исторіи, сколько "искусство писать исторію", и разсматривали его въ связи съ ораторскимъ или поэтическимъ искусствомъ. Такой взглядъ на исторію сталъ мѣняться со времени Возрожденія, когда гуманисты приступили къ научному изученію классической древности, а также благодаря возраставшему ихъ интересу къ политическимъ наукамъ и къ исто-



ріи культуры: тогда и методологія исторіи, отличаемая отъ ораторскаго искусства и поэтики, стала пріобрѣтать болѣе наукообразный характеръ и самостоятельное значеніе. Вслѣдъ за тѣмъ, подъ вліяніемъ философіи, углубляя и расширяя понятіе о своей наукѣ, историки начали соотвѣтственно видоизмѣнять постановку ея задачъ и методовъ. Наконецъ, еще позднѣе ученые, принимая во вниманіе новыя теченія въ области теоріи познанія, стали приближаться къ болѣе точному пониманію основныхъ цѣлей собственно историческаго знанія, благодаря которому они или съ номотетической, или съ идіографической точекъ зрѣнія и приступили къ выработкъ методологіи исторіи \*). Обратимся къ краткой характеристикѣ каждаго изъ четырехъ вышеуказанныхъ періодовъ въ отдѣльности.

Писатели классической древности оставили намъ много образцовъ изображенія исторіи, но очень мало разсужденій о методахъ ея построенія; ихъ приходится разыскивать преимущественно въ сочиненіяхъ, имѣющихъ отношеніе къ ораторскому искусству. Впрочемъ, важнѣйшіе составители подобнаго рода сочиненій, напримѣръ, Цицеронъ и Лукіанъ требовали отъ исто-

<sup>\*)</sup> Вибліографическія указанія на литературу предмета см. въ следующихъ сочиненіяхъ: N. Lenglet du Fresnoy, Méthode pour étudier l'histoire (1713), Préface и приложенный къ изданію 1714 г. (rev. et augm. par J. B. Mencke Lpz., pp. 5-12) "Catalogue des principaux historiens" etc. P. E. F. Daunou, Cours d'études historiques, t. VII. E. Bernheim, Lehrbuch der Historischen Methode, 6 Aufl. 1908 (особенно Кар. II, § 3). R. Flint, The philosophy of history in France; The philosophy of history in Germany; есть франц. пер. L. Carrau, Par. 1878 въ 2-хъ тт. Th. Barth, Philosophie der Geschichte als Soziologie, Lpz. 1897, Bd. I. (есть рус. пер.). M. Петровъ, Пропедевтика (введеніе къ лекціямъ по исторіи новаго времени); послѣднее (посмертное) изданіе съ добавленіями редактора. Н. Карпевъ, Основные вопросы философіи исторіи, изд. 3-е и др. Свёдёнія о текущей литературів, касающейся методологін исторін, см. въ "Jahresberichte der Geschichtswissenschaft" (съ т. XII, 1889 г.), а также въ историческихъ журналахъ, особенно въ Rev. de synthèse historique (до 1909 г., tt. I—XVIII) и въ Hist. Zeit. (до 1909 г. Bb. 1—103 и др.); отдельныя монографіи въ серіи: "Geschichtliche Untersuchungen, herausgegeben von K. Lamprecht" и др.



рика правдивости и безпристрастія. Цицеронъ формулироваль извъстное правило, котораго каждый историкъ долженъ придерживаться: "ne quid falsi dicere audeat, ne quid veri non audeat...." и проч.; при изученіи великихъ дізній историкъ долженъ оцінивать намфренія людей, выяснять обстоятельства, при которыхъ дъйствія ихъ происходили, объяснять причины событій въ ихъ зависимости отъ случайностей и отъ человъческой мудрости или смелости, отмечать выдающихся людей, изображать человеческую жизнь въ легкой и художественной формъ. Лукіанъ уже отмѣтилъ, что "цѣли" поэзіи и исторіи различны; поэзія не связана дъйствительностью; исторія, напротивъ, имъетъ въ виду "полезное, добываемое изъ истины", и, строго говоря, не нуждается въ вымышленныхъ украшеніяхъ \*). Тѣмъ не менѣе многіе историки того времени излагали прошлое въ виду какойлибо постороннией наукъ цъли, т. е. убъждали читателей въ пріемлемости нікоторых разсужденій, или, во всяком случав, должны были подчиняться требованіямъ художественно-литературнаго повъствованія; между тьмь, искусство убъждать коголибо было тъсно связано съ ораторскимъ искусствомъ; а для того, чтобы удовлетворить эстетическимъ требованіямъ, историки прибъгали къ искусственнымъ пріемамъ изложенія; они заставляли, напримъръ, своихъ героевъ говорить ръчи (Оукидидъ), или допускали разныя отступленія, поддерживавшія вниманіе читателя, и т. п., что роднило "искусство писать исторію" не только съ наставленіями моралиста, но и съ искусствомъ оратора или поэта \*\*).

Въ самомъ дѣлѣ, старѣйшія изъ разсужденій о пріемахъ исторической работы и историческаго разсказа сохранились именно въ трактатахъ объ ораторскомъ и поэтическомъ искусствѣ. Въ своемъ разсужденіи Цицеронъ, напримѣръ, указывалъ на то, что "созиданіе исторіи предполагаетъ изученіе пред-



<sup>\*)</sup> Cicero, De oratore II, 15. Lucian, Пос бей історіам соуурафеци, ed. F. Fritzschius, 1860, §§ 8, 42. Въ другомъ мѣстѣ своего сочиненія Лукіанъ пишеть, что единственное дѣло историка—сообщать о случившемся и о томъ, какъ оно случилось; но авторъ не останавливается на развитіи послѣдней мысли; см. §§ 39, 44.

<sup>\*\*)</sup> Tacit., Dial. de orat., cc. 29, 39: "orationes et excessus".

мета", его оцънку и "искусство изложенія". Лукіанъ, извъстный риторъ, также требовалъ отъ историка политической прозорливости и искусства излагать событія (δύναμιν έρμηνευτικήν); затрагивая понятіе о построеніи "гармоническаго" целаго, онъ облекаеть его въ форму требованія художественнаго пов'єствованія: разсказъ историка, по его словамъ, не долженъ представляться совокупностью случайно собранных разсказовъ; нить его должна быть непрерывной; элементы его должны быть также тесно связаны между собою; теченіе его должно быть естественнымъ, быстрымъ и т. п. Витстт съ темъ Лукіанъ разрещаетъ историку хвалить и порицать историческихъ деятелей, впрочемъ, въ возможно болве краткихъ и умвренныхъ выраженіяхъ, вставлять въ уста своихъ героевъ публичныя ръчи и такимъ образомъ обнаруживать всю силу своего ораторскаго искусства, а также при удобномъ случав (напримвръ, изображая сраженіе) прибвгать и къ поэтическому искусству \*).

Такое же направленіе легко усмотрѣть и въ позднѣйшей литературъ: писатели Возрожденія часто находились, конечно, подъ вліяніемъ вышеназванныхъ авторитетовъ классической древности и, преувеличивая требованія своихъ учителей, иногда слишкомъ мало различали искусство историка отъ искусства оратора или поэта. Смѣшеніе подобнаго рода, разумѣется, особенно долго держалось въ изложении правилъ историческаго разсказа или построенія: подъ "искусствомъ историка" чаще всего разумели искусство писать исторію, и такое искусство смѣшивали съ искусствомъ оратора или поэта. Въ XV в., напримъръ, Понтанъ признаетъ историковъ своего рода ораторами и приписываетъ историческому знанію поэтическій характеръ, а въ связи съ такими взглядами излагаетъ и правила, "какъ писать исторію". Въ следующемъ столетіи Виперано въ труде, озаглавленномъ "De scribenda historia", называетъ историческую науку "rerum gestarum ad docendum rerum usum, sincera illustrisque nar-



<sup>\*)</sup> Lucian, Op. cit. §§ 45, 58, 59 и др. Діонисій Галикарнасскій также предъявляеть историку требованія, довольно сходныя съ правилами Цицерона, и цінить вънемь правдивость и умініе удачно выбирать сюжеть своего разсказа.

ratio"; отсюда видно, что онъ сводитъ историческое построеніе къ откровенному и блестящему разсказу деяній; но онъ же допускаетъ въ немъ ръчи и отступленія и уподобляеть его произведенію, составленному по правиламъ ораторскаго искусства. Маскарди, бывшій профессоромъ риторики въ Римъ и издавшій свой объемистый трактать (Ars historica) въ 1630 г., въ отдёле, озаглавленномъ "Struttura dell'istoria", устанавливаетъ естественную связь между искусствомъ историка и искусствомъ оратора или поэта. Въ довольно серьезномъ трудѣ объ историческомъ искусствѣ (Ars historica, 1623) Фоссъ также вполнъ допускаетъ для историка употребленіе "рѣчей" и "отступленій" и готовъ поступиться второй половиной известного правила: "ne quid falsi dicere audeat, ne quid veri non audeat". Даже въ концъ того же въка авторъ трактата "объ исторіи" (De l'histoire, 1670), отличавшагося довольно видными достоинствами. Лемуанъ (Le Moyne) еще указываетъ на то, что историкъ долженъ быть поэтомъ: безъ поэтическаго дара онъ не будетъ въ состоніи дать художественное изображеніе прошлаго въ историческомъ разсказъ. Съ такой точки зрѣнія естественно было сводить методологію историческаго построенія къ правиламъ "объ искусствъ писать исторію" и связывать его съ искусствомъ оратора или поэта.

Со времени Возрожденія, когда ученые стали интересоваться остатками классической культуры и древними текстами. ихъ редакціями и т. п., естественно начинать новый періодъ въ развитіи историческаго метода, а, значить, и въ исторіографіи сочиненій, посвященныхъ научному изложенію методологіи исторіи. Приверженцы этого направленія, правда, все еще иногда смѣшивали методологію исторіи съ "искусствомъ писать историческія сочиненія" и риторически-поэтическими правилами историческаго стиля, что видно изъ вышеприведенныхъ фактовъ; но въ произведеніяхъ многихъ ученыхъ научное настроеніе уже начинало крѣпнуть. Въ своемъ извѣстномъ трактатѣ Фоссъ, напримѣръ, выдѣляетъ особую научную дисциплину: [эторехή, которая выясняетъ понятіе объ исторіи и даетъ сводъ правилъ о томъ, какимъ образомъ устанавливать достовѣрность источниковъ и избѣгать ошибокъ, а



также какіе періоды различать въ исторіи государства, какимъ образомъ сочинять историческій разсказъ, какихъ стилистическихъ правилъ держаться и т. п.; впрочемъ, онъ сообщаетъ мало новаго \*). Дальнъйшее обособление наукообразной исторіи отъ литературы художественной произошло частью подъ вліяніемъ развитія методологіи источниковъдънія и, въ особенности, исторической критики, частью благодаря возраставшему вниманію историковъ къ той связи, въ какой исторія находится съ юридическими и политическими науками, и усилившемуся ихъ интересу къ внутренней культурной исторіи. Въ самомъ дълъ, требованія, предъявляемыя исторической критикой, т. е. стремленіе установить подлинность и достовърность источниковъ, замътно усилившееся въ новое время, часто могло оказываться въ противорѣчіи съ пріемами ораторскаго или поэтическаго искусства. Рапенъ, напримъръ, указывалъ на то, что употребленіе "рѣчей" въ разсказѣ далеко не всегда совмѣстимо съ требованіями его достов'єрности, а потому къ нимъ можно прибъгать лишь съ большой осторожностью; онъ высказывается и противъ "отступленій". Съ такой же точки зрѣнія Даламберъ, требуя отъ историка фанатической преданности истинъ, остроумно замѣчаетъ, что сами историки сочли бы очень обиднымъ для себя, если бы читатели повърили, что ръчи, приводимыя твми героями, были дъйствительно сочинены рымъ они приписываютъ ихъ составленіе; онъ же высказывается противъ употребленія такого пріема въ историческомъ разсказъ, долженствующемъ отличаться строгой достовърностью; подобнаго рода требованія, конечно, шли въ разръзъ и съ поэтическими вольностями, допускаемыми прежними историками. Вмѣстѣ съ тѣмъ историки начали обнаруживать больше интереса къ внутренней жизни государствъ: они стремились поставить изученіе исторіи въ связь съ характеромъ данной націи (Боденъ),

<sup>\*)</sup> Gerh. Joh. Voss, Ars historica sive de historiae natura et ejus conscribendae praeceptis, Leyden, 1623; вмѣстѣ съ изданіемъ собранія сочиненій Vossius а изданіе 1653 г. Lugduni Batavorum считается наиболѣе полнымъ и лучшимъ; ср. выше.

съ юридическими и политическими науками (Бодуэнъ въ XVI в., позднѣе Вольтеръ, Вегелинъ и др.) и съ общей исторіей культуры (Лемуанъ, Вольтеръ и др.); они стали обращать большее вниманіе не только на прагматическое изложеніе (Рапенъ и др.), но и на процессъ культурнаго развитія человѣчества (Гердеръ и др.).

Съ такой точки зрѣнія и прежнія разсужденія объ "искусствѣ писать исторію" и о тѣсной его связи съ пріемами ораторскаго или поэтическаго искусства становились недостаточными. Уже Бодуэнъ (XVI в.), а затѣмъ и Бени (Р. Ве́пі, "De scribenda historia", 1614) проводять различіе между искусствомъ историка и искусствомъ оратора или поэта. Рапенъ ставить историческій родъ даже возможно далѣе отъ поэтическихъ родовъ.

Не останавливаясь на перечисленіи другихъ сочиненій подобнаго рода, вышедшихъ въ то время, я только замѣчу, что
уже въ XVII в. методологія исторіи получила дальнѣйшее
развитіе въ спеціальныхъ трудахъ Мабильона, Конринга и
нѣкоторыхъ другихъ изслѣдователей. Двѣ попытки того времени изложить и общую методологію исторіи заслуживаютъ
вниманія, а именно, трактаты Ленглэ и Мабли; въ нихъ обнаружилось дальнѣйшее развитіе наукообразнаго пониманія методологіи исторіи, главнымъ образомъ, методовъ историческаго изученія. Ленглэ преимущественно обратилъ вниманіе на методологію источниковѣдѣнія, Мабли—на методологію историческаго
построенія.

Въ началѣ XVIII-го вѣка нельзя не замѣтить довольно скептическаго отношенія ученыхъ къ достовѣрности нѣкоторыхъ историческихъ источниковъ, а, значитъ, и построеній, особенно въ области древне-римской исторіи. Этотъ скепсисъ вызвалъ со стороны нѣсколькихъ историковъ попытки выяснить степень достовѣрности историческихъ знаній и указать на способы пользоваться ими; авторъ одного изъ лучшихъ сочиненій того времени по методологіи исторіи, Ленглэ, и преслѣдовалъ такую именно цѣль \*). Въ своей книгѣ авторъ частью выясняетъ



<sup>\*)</sup> N. Lenglet du Fresnoy, Méthode pour étudier l'histoire, 1713

принципы, частью и главнымъ образомъ формулируетъ правила исторической методологіи, соблюденіе которыхъ придаетъ достовърность историческимъ знаніямъ; смѣшивая методологическіе принципы съ правилами исторической техники, онъ включаетъ въ свое разсмотрѣніе и педагогику исторіи, т. е. излагаетъ пріемы наиболѣе раціональнаго ознакомленія съ исторіей (священной, древней и "новой", а также съ отдѣльными отраслями исторіи—политической и культурной).

Въ виду условій, при которыхъ книга возникла, Ленглэ обращаетъ вниманіе преимущественно на методологію источниковъдънія. Въ его трактатъ можно встрътить намеки на то, что одни источники (напр., хартіи, надписи, медали) стоять ближе къ историческимъ фактамъ, т. е. "современны дъйствіямъ, объясненіе которыхъ можно найти въ нихъ" (р. 339), другіе дальше отъ изображаемыхъ въ нихъ фактовъ (что, напримъръ, часто наблюдается даже въ мемуарахъ и т. п., р. 307 и сл.). Согласно съ вышеуказанной целью книги, авторъ мало останавливается на исторической интерпретаціи: онъ затрагиваеть ее, напримъръ, разсуждая о вспомогательныхъ наукахъ, къ которымъ онъ относить не только географію и хронологію, но и знанія о религіи и нравахъ. Главное содержаніе методологической части его трактата сводится, однако, къ изложенію основаній исторической достовърности; она заключается въ личномъ наблюденіи (autopsie), въ невызывающихъ сомнънія документахъ, которымъ авторъ придаетъ особенное значеніе, и въ согласіи показаній заслуживающихъ довърія лицъ. Критеріи довърія сводятся къ оцінкі автора, сочиненіемъ котораго мы пользуемся; ему можно довърять, если онъ самъ наблюдалъ событіе, или получиль сведенія о немъ отъ очевидцевь, если онъ отличается безпристрастіемъ и точностью разсказа. Впрочемъ, Ленглэ принимаетъ въ расчетъ вліяніе разныхъ обстоятельствъ (характера, состоянія и проч.) на правдивость автора, а также условія, вызвавшія искаженія въ передачъ извъстій о давно минувшихъ собы-

(ссылки относятся къ лейпцигскому изданію 1714 г. съ дополненіями J. B. Mencke); см. еще и "Suppléments" къ тому же сочиненію, 1740.



Generated on 2015-10-04 17:31 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307
Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google

тіяхъ, и различіе между оригиналомъ и копіями съ него; онъ сверхъ того указываетъ и на опасность "гиперкритики" и скепсиса.

Методологія историческаго построенія въ книгѣ Ленглэ почти не затронута; но, въ зависимости отъ общаго пониманія задачи исторіи, онъ и историческое построеніе сводить къ установленію причиню - слъдственной связи между побужденіями и дъйствіями людей. "Изучать исторію, по его словамъ, значить изучать мотивы, мнѣнія и страсти людей, чтобы проникнуть во вст тайныя пружины его дтятельности, вст его пути и изгибы его души, наконецъ, чтобы узнать всв иллюзіи, которыя овладъваютъ его духомъ и неожиданно для него самого волнуютъ его сердце; однимъ словомъ, чтобы добиться познанія самого себя въ другихъ". Та же мысль (за исключеніемъ последней фразы) почти дословно встръчается въ сочинении аббата С. Реаля \*). Въ концъ своего трактата Ленглэ припечаталъ его разсуждение. С. Реаль разсуждаеть въ немъ о томъ, что иногда маловажныя причины порождають важныя следствія (событія), что действія человъка объясняются почти всегда зложелательствомъ его удовольствій ("par la malignité de nos plaisirs") или тщеславіемъ, что большинство "добродътельныхъ" дъйствій не всегда вызвано добродътелью, что общественное мнъніе регулируеть дъйствія людей, даже действія самыхь разумныхь изъ нихъ.

Мабли, одинъ изъ послѣднихъ историковъ XVIII вѣка, сочинившій трактать объ "искусствѣ писать исторію", также обнаружилъ тенденцію придать ея методологіи болѣе наукообразный характеръ, и, главнымъ образомъ, пытался установить болѣе научные пріемы историческаго построенія \*\*).



<sup>\*)</sup> Abbé de S. Réal, De l'usage de l'histoire, Paris, 1672. Авторъ признаетъ, что "знаніе вообще состоитъ въ знаніи причинно-слъдственной связи, ибо знать—значитъ знать вещи по ихъ причинамъ; также знать исторію—значитъ знать людей, которые (своими дъйствіями) и даютъ содержаніе историческому процессу, судить объ этихъ людяхъ, изучать исторію... и т. д., почти дословно, какъ у Ленглэ, который, однако, въ данномъ мъстъ не ссылается на соч. С. Реаля.

<sup>\*\*)</sup> G. V. de Mably, De l'art d'écrire l'histoire (1773); см. Oeuvres complètes, Toulouse, t. XIX, 1793. Нъм. перев. Т. R. Salzman'а съ ученымъ предисловіемъ А. L. Schlözer'a. Другое сочиненіе того же автора, извъстное подъ

Дъйствительно, подъ вліяніемъ вышеуказанныхъ новыхъ требованій исторической науки Мабли приближается и къ бол'ве научному пониманію пріемовъ историческаго метода. Вообще, признавая, что историкъ долженъ стремиться къ правдивости разсказа, авторъ трактата проводитъ различіе между ораторомъ или поэтомъ, которые задаются цёлью увлечь читателя, и историкомъ, который является какъ бы свидътелемъ, обязаннымъ давать правдивыя показанія. Витетт съ темъ авторъ требуетъ отъ историка знанія естественнаго права и политики, благодаря которымъ онъ можетъ правильно оценивать начала и формы правленія, государственную д'ятельность правительствъ и т. п. Уже замътно интересуясь исторіей культуры и права, Мабли съ такой точки зрѣнія рекомендуеть историку соблюдать единство построенія и сов'туеть ему изучать права, законы и управленіе данной націи, привязывая къ нимъ подробности, которыми факты связаны между собой.

Впрочемъ, въ своихъ трудахъ объ изучении истории и искусствъ писать ее Мабли еще не пришелъ къ опредъленному пониманію главной цѣли исторической науки, а потому и въ нониманіи задачъ историческаго построенія онъ допускаетъ довольно значительныя колебанія. Все же тѣсно связывая, напримъръ, понятіе о законосообразности въ исторіи съ практическою пользою почерпаемаго нами изъ исторической науки, Мабли высказываетъ соображенія, не лишенныя значенія для пониманія ея принциповъ и методовъ. Въ номотетическомъ, обобщающемъ смыслѣ исторія, по его словамъ, должна служить школой морали и политики; но уже съ такой точки зрѣнія надо разбираться въ массѣ историческихъ фактовъ, а не всецѣло подчиняться имъ; съ политической точки зрѣнія исторія представляетъ интересъ, если она даетъ правителю указанія на "основныя начала благоденствія или паденія государствъ", на причины, вліяю-



заглавіємъ "De l'étude de l'histoire"—трактать, составленный имъ для молодого принца, сдѣлавшагося потомъ герцогомъ Пармскимъ и Пьяченскимъ въ 1765 г.—см. Oeuvres complètes, Toulouse, t. XVIII, 1793. Русск. пер. Е. Чиляева "Объ изученіи исторіп", въ 3-хъ частяхъ, СПБ.

щія на общественную жизнь, на средства, при помощи которыхъ можно ускорять или замедлять ихъ дѣйствіе, и т. п.; изъ исторіи правитель почерпаетъ также понятіе о томъ, что "одни и тѣ же законы, однѣ и тѣ же страсти, одни и тѣ же нравы, однѣ и тѣ же добродѣтели, одни и тѣ же пороки постоянно производили одни и тѣ же послѣдствія". Съ послѣдней точки зрѣнія задача историческаго построенія, значить, сводится къ установленію болѣе или менѣе общихъ законосообразностей историческаго процесса.

Мабли не удерживается, однако, на такой точкъ зрънія: онъ уже предчувствуеть и новые пріемы историческаго построенія. Для того, чтобы судить о человъкъ, оказавшемъ воздъйствіе на народную массу, надо, по его мнѣнію, не упуская изъ виду характера націи, къ которой онъ принадлежить, опредѣлить "страсть" (раззіоп), образующую основу его характера, господствующую его добродѣтель или главенствующій его порокъ (ср. faculté maîtresse Тэна), и тогда построить его характеръ, а затѣмъ объяснить изъ него и особенности его воздѣйствія на общество. Мабли уже останавливается и на пріемахъ построенія историческаго цѣлаго: историкъ, по его мнѣнію, долженъ соблюдать единство въ своемъ построеніи и выбирать важнѣйшія дѣла, оказавшія рѣшительное вліяніе на исторію, какъ бы центрами, въ отношеніи къ которымъ онъ и будетъ располагать остальные факты, но и не пренебрегать характерными подробностями.

Тъмъ не менъе Мабли все еще сохраняетъ нъкоторыя изъ особенностей стариннаго пониманія историческаго построенія; онъ полагаетъ, напримъръ, что исторія безъ "ръчей" не можетъ быть поучительной.

Послѣ появленія трактата Мабли объ "искусствѣ писать исторію" методологія исторіи вообще значительно оживилась, благодаря цѣлому ряду спеціальныхъ работъ въ области приложенія историческихъ методовъ къ изученію лѣтописнаго и документальнаго матеріала; стоитъ только припомнить имена Шлецера и Гаттерера \*). Въ концѣ того же столѣтія Шёнеманнъ



<sup>\*)</sup> H. Wesendonck, Die Begründung der neuen deutschen Geschichtsschreibung durch Gatterer und Schlözer nebst Einleitung und Gang derselben von diesen, Lpz. 1876.

издаетъ уже цълую "энциклопедію историческихъ наукъ", а черезъ два десятильтія Ваксмутъ пытается дать новый обобщающій трудъ по части методологіи исторіи \*).

Тъмъ не менъе нъкоторые писатели новъйшаго времени все еще находились подъ вліяніемъ старинныхъ традицій и продолжали придавать большое значеніе разсужденіямъ объ "искусствъ писать исторію".

Съ такой точки зрѣнія къ ближайшимъ преемникамъ Мабли можно причислить извѣстнаго Дону; съ 1819 г. онъ началь читать свои лекціи по методологіи исторіи въ Collége de France и. за исключеніемъ курса объ исторической критикѣ, всѣ остальные посвятилъ, главнымъ образомъ, изложенію того отдѣла, который я называю методологіей историческаго построенія, присоединивъ къ нему соображенія о пріемахъ историческаго повѣствованія \*\*).

Дону—представитель стараго направленія: онъ почитатель классической школы древности, "экспериментальной философіи Бэкона" и "просвѣщенія" XVIII вѣка; онъ не признаетъ никакой идеально или апріори построенной исторіи, хотя съ похвалой отзывается о трактатѣ Канта объ идеѣ всеобщей исторіи человѣчества; онъ отрицательно относится къ эклектизму и къ романтизму, борется со взглядами Кузена и Гизо и т. п.

Дону имъетъ довольно расплывчатое понятіе объ исторіи; онъ формулируєть его подъ вліяніемъ моральныхъ и эстетическихъ требованій, предъявляемыхъ историческому изображенію. Исторія, по его словамъ, есть "разсказъ о частныхъ поступкахъ и въ особенности о публичныхъ событіяхъ"; она даетъ картину судебъ одного человъка или цълаго народа, одного или нъсколькихъ въковъ; она регистрируетъ приключенія и революціи, среди которыхъ человъческій родъ распространялся, цивилизировался или подвергался нравственному паденію (t. VII, р. 8). Авторъ не прочь оттънить, что и выборъ сюжета также зависить отъ эсте-



<sup>\*)</sup> C. Schönemann, Grundriss einer Encyklopaedie der historischen Wissenschaften, Göttingen, 1799; о Ваксмуть см. неже.

<sup>\*\*)</sup> P. F. C. Daunou, Cours d'études historiques, tt. I.-XX, Par. 1842—1849.

тическихъ требованій: сюжеть, выбираемый историкомъ, долженъ обладать единствомъ и разнообразіемъ; онъ также должень отличаться гармоніей, а не монотоніей (t. VII, р. 36). Вмѣств съ твиъ авторъ изучаетъ примънение истории, т. е. значение историческихъ знаній для моральныхъ и политическихъ наукъ. Впрочемъ, Дону подробно излагаетъ въ своемъ трудъ пріемы исторической критики и исторического построенія, а именно, изучаеть средства размѣщать факты въ пространствъ (историческая географія—т. ІІ, 293—525) и во времени (историческая хронологія—томы 3 и 4); затъмъ онъ переходить къ изложенію "искусства писать исторію" (т. VII). Авторъ признаеть значеніе "точныхъ методовъ", примѣненію которыхъ въ области моральныхъ и политическихъ наукъ онъ и приписываетъ ихъ усивхи, и усматриваеть связь между исторіей и такими науками; но въ настоящемъ своемъ трудъ онъ имъетъ въ виду изложить лишь пріемы "сочиненія исторіи" (t. XII, р. 51), т. е. правила сочиненія историческихъ произведеній, причемъ исходить изъ извъстныхъ четырехъ "законовъ", изложенныхъ еще Цицерономъ въ его разсужденіи "объ ораторъ", и изучаетъ "искусство художественно изображать факты въ разсказахъ". Авторъ придаетъ существенное значеніе художественному изображенію исторіи: слишкомъ мало доказывая то, что онъ описываетъ, историкъ принужденъ замѣнять научность своего изложенія художественностью изображенія; вибств съ темъ предметы историческихъ изысканій имфють моральный характерь и требують "чистыхь и граціозныхъ формъ, а иногда и богатыхъ красокъ"; наконецъ, сама по себъ исторія-живописна и драматична, а потому и историческій "стиль" долженъ быть "живописнымъ" (pittoresque) (t. VII, pp. 17, 20, 23). Старинное понимание задачъ историческаго изображенія легко зам'єтить и въ подробныхъ разсужденіяхъ автора объ отступленіяхъ отъ общаго хода историческаго изложенія (maximes, digressions etc). Въ следующихъ томахъ своего курса Дону иллюстрируеть такія правила на частныхъ примърахъ (Геродотъ, Оукидидъ и др. греческіе и римскіе историки классической древности; см. тт. VIII—XIX).

Трудъ Дону, разумвется, значительно устарвлъ. Нельзя со-



гласиться ни съ его пониманіемъ исторіи и ея задачь, ни съ его методологическими разсужденіями; въ сущности онъ и не устанавливаеть ни принциповъ, ни методовъ научно-историческаго построенія, а лишь выясняеть правила, пригодныя, по его мнтнію, для сочиненія историческихъ произведеній, а также правила историко-литературнаго, художественнаго изображенія и стиля. Впрочемъ, Дону уже сознавалъ, что историкъ долженъ быть знакомъ съ философскими системами; онъ излагаетъ ихъ главнъйшія направленія-идеалистическое или "созерцательное" и реалистическое или "экспериментальное" (ст. ХХ). Хотя Дону съ похвалой отзывается о попыткъ Канта свести исторію человъчества въ систему, онъ все же относится скептически къ такимъ построеніямъ и предпочитаетъ "экспериментальный методъ", но ему не удалось закончить свой трудъ и подробнъе выяснить приложение "экспериментальнаго метода" къ построенію историческаго процесса-, цёпи причинъ и следствій".

Въ то время, однако, философія уже начинала оказывать нъкоторое вліяніе и на развитіе методологіи исторіи: еще мало замътное до середины восемнадцатаго въка, оно значительно укрѣпилось въ теченіе слѣдующаго столѣтія. Въ самомъ дѣлѣ, Декартъ съ его раціонализмомъ не могъ питать большого интереса къ исторіи и ея "случайностямъ", да и Бэкону не удалось рѣшительнымъ образомъ измѣнить такое настроеніе: занимаясь "классификаціей наукъ", онъ, правда, отводилъ въ ней извъстное мъсто и исторіи; но онъ производиль свою группировку преимущественно съ психологизирующей точки зрвнія; въ основъ ея лежала извъстная теорія о "способностяхъ" души; изъ трехъ основныхъ "способностей" ("разума", "памяти" и "воображенія") историческое знаніе онъ ставиль въ зависимость отъ "памяти" \*). Естественно, что теорія подобнаго рода не могла оказать большого вліянія на развитіе исторической науки: сами историки обыкновенно оставляли теорію историческаго знанія въ сторонъ и разсуждали только о спеціальныхъ методахъ изученія матеріала, или еще чаще о пріемахъ историческаго повъствованія.



<sup>\*)</sup> См. ниже, отд. II, гл. 1.

Важнѣйшіе моменты въ развитіи философской мысли XVIII— XIX ст. не замедлили, впрочемъ, отразиться и на методологіи исторіи. Съ такой точки зрѣнія въ предѣлахъ послѣднихъ полутораста лѣтъ можно различать два періода, а именно: время вліянія идей, связанныхъ съ старѣйшими философскими системами, преимущественно, съ нѣмецкимъ идеализмомъ, и время вліянія новѣйшихъ теченій въ области собственно теоріи познанія на методологію исторіи.

Въ теченіе старшаго изъ указанныхъ періодовъ и главнымъ образомъ подъ нѣкоторымъ вліяніемъ Лейбница, Канта и Гегеля возникли и старѣйшія изъ попытокъ построить методологію исторіи; въ качествѣ важнѣйшихъ иллюстрацій можно указать на труды Хладенія, Ваксмута, Гервинуса и Дройзена.

Хладеній быль современникомъ Вольфа. Первоначально заинтересовавшись теоріей историческаго знанія преимущественно съ богословско-полемической и церковно-исторической точекъ зрѣнія, онъ велёдъ за тёмъ сталъ разсуждать о "познаніи исторіи" и съ теоретико-познавательной точки зрѣнія. Вообще, разумѣя подъ "Vernunftlehre" все то, что нашъ разсудокъ (Verstand) долженъ соблюдать при познаніи истины, Хладеній признаваль особою частью такого ученія и правила историческаго знанія; разсуждая въ духѣ Лейбница, уже указавшаго на то, что старое понятіе о "Vernunftlehre" слишкомъ узко и должно быть расширено въ противоположность раціоналисту Вольфу, виттенбергскій профессоръ пришелъ къ заключенію, что общепринятая "Vernunftlehre", съ ея ученіемъ объ общихъ понятіяхъ страдаетъ существеннымъ пробъломъ: она не содержитъ ученія о понятіяхъ, противоположныхъ общимъ, т. е. о понятіяхъ индивидуальныхъ (die individuelle Begriffe). Логическая связь между общими понятіями и историческая связь между дъйствительно случившимися напримъръ, существенно различны: въ исторіи нельзя логически выводить последующее изъ предшествующаго, подобно тому какъ мы выводимъ частное изъ общаго; задача историка, напротивъ, состоитъ въ томъ, чтобы рѣшить, какимъ образомъ то, что онъ знаетъ о происшедшемъ въ качествъ послъдующаго, следовало изъ предшествующаго въ той мере, въ какой онъ



также знаеть его; кром' того, историкъ им' етъ дело и съ "случайными вещами" и т. п. Съ указанной точки зрѣнія Хладеній старается выяснить особенности объекта историческаго познанія. Справедливо указывая на то, что подъ "исторіей" мы разумъемъ и случившееся въ дъйствительности происшествіе, и наше представление о немъ, авторъ признаетъ объектомъ историческаго знанія "вещи, которыя существують или случаются". Впрочемъ, онъ вскоръ приходитъ и къ болъе узкому пониманію такого объекта: историкъ, въ сущности, высказываетъ "историческія сужденія" о перемінах дійствительно происшедших въ мірѣ и разсматриваемыхъ сами по себѣ; но всякая перемѣна предполагаеть "субъекть", къ которому она относится, а субъектъ перемѣны можетъ имѣть разное значеніе: онъ можетъ быть не только единичнымъ существомъ (напримъръ, Цезарь), но и собирательнымъ лицомъ (напримъръ, римская свобода). Историческое суждение и состоить частью въ познании субъекта, частью въ познаніи случающейся съ нимъ перемѣны; но историкъ не можетъ довольствоваться изученіемъ такихъ перемѣнъ, отдѣльно взятыхь; онъ долженъ имъть въ виду рядъ перемънъ; послъдній и называется исторіей. При построеніи такихъ понятій историкъ обыкновенно переносить на целую группу то заключение, какое онъ дълаетъ на основании наблюденій надъ нъкоторыми ея членами, и, опуская множество "индивидуальных обстоятельствъ", преимущественно обращаетъ вниманіе на чрезвычайные поступки и событія; смотря по тому, какіе изъ нихъ онъ будеть выбирать, какіе будеть считать "справедливыми" или "несправедливыми", и "исторія" получить тоть, а не другой видь. Вмісті съ разсужденіями о теоріи историческаго знанія Хладеній высказываеть не мало соображеній и касательно методовъ историческаго изученія. Можно сказать, что Хладеній впервые попытался обосновать методологію источников вдінія: сами происшествія. по его мивнію. мыслимы и безъ наличности кто наблюдаеть за ними; но нельзя сказать того сительно знанія о такихъ происшествіяхъ. Въ последнемъ случать, т. е. при "познаніи событія и вытекающихъ изъ него разсказовъ", следуетъ относиться съ такимъ же вниманіемъ



дальнъйшаго движенія работу. Демократическая монархія Цезарей взяла на себя организацію міра въ единое народно-хозяйственное цълое, связанное общими законами и учрежденіями, облеченное эллино-латинскою цивилизацією. Сначала (І и ІІ вв. по Р. Хр.) иниціатива государства какъ-бы поддерживалась обществомъ: пробудившіеся средніе классы стали обнаруживать увеличивающуюся производительную деятельность и питать ея плодами объединявшійся подъ руководствомъ государства громадный комплекть странь и народовъ. Подъ вліяніемъ установленной имперією новой формы возд'єйствія Рима на міръ и въ западныхъ варварскихъ областяхъ, казалось, загорались новые очаги культурнаго лучеиспусканія. Но эта работа зад'ввала только поверхностные слои населенія, не проникая глубоко въ толщу народной массы. Государству не удалось сплотить постояннымъ сознательнымъ тяготвніемъ отдъльные міры ("созвъздія") въ одну могучую ("солнечную") систему. Прогрессивное движеніе отъ центра (Рима) къ периферіи (провинціямъ) слабѣло въ интенсивности именно благодаря экстенсивному распространенію. М'єстныя группы, связанныя воедино столицею, не развили въ себъ активной способности обратнаго дъйствія на главный центръ; не установилось равновъсія между центробъжными и центростремительными процессами. Провинціальные міры скоро (уже въ III вѣкѣ) проявляють склонность замкнуться въ тесномъ круге областныхъ интересовъ. Государство также начинаетъ обособляться въ своихъ интересахъ, противополагая ихъ общественнымъ: оно вырабатываетъ деспотическія формы устройства (начало IV в.), давить на подданныхъ принудительною опекою (закрѣпощеніе общества государствомъ) и тѣмъ отталкиваеть его оть себя (борьба перваго со вторымъ). Сила сцепленія расшатывается, потокъ общей крови, связывавшій части съ цълымъ, сохнетъ; падаетъ значение объединяющаго (цивилизующаго) начала; зарождается и растеть процессь выділенія изъ разлагающаго большого организма малыхъ тіль, съ новымъ строеніемъ, болѣе подходящимъ къ соціальному уровню большинства; вновь образующіяся живыя единицы должны прорвать слишкомъ тонкій общій культурный покровъ, который лишь меха-



Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google Generated on 2015-10-04 17:37 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307

нически держить ихъ вмѣстѣ. Это—уже "варваризація", и подобную картину представляеть римская имперія IV и V вв.

Какая же форма союзности можетъ замѣнить непосильное населенію міровое единство? Уже во время республики сложились могущественные, опирающіеся на крупное землевладеніе "магнатскіе дома"; ихъ упорною эксплоатаціею завоеваннаго міра и бѣдныхъ классовъ гражданства вызвань быль кризись, приведшій къторжеству принципата. Имперія должна была разбить ихъ крѣпкую замкнутую организацію и содъйствовать свободному общенію трудящихся элементовъ общества (возрождать крестьянъ-владёльцевъ, поддерживая союзы ремесленниковъ), не допуская порабощенія однимъ классомъ другихъ. Но государство не справилось съ земельною знатью, оказалось не въ силахъ демократизировать общество. Уже во II в. оно опиралось на аристократію, и последняя сохраняла въ рукахъ главную массу земель и власть надъ сельскими классами. Государство легализируетъ крѣпостныя отношенія, колонать. Въ ІУ-У вв. внутри имперіи занимало первенствующее мъсто крупное барское помъстье (latifundium). Именно этотъ "малый (соціальный) организмъ" разъёдалъ "большое (государственное) тёло" (см. картину экономическаго и соціальнаго строя падающей римской имперіи въ последней части книги И. М. Гревса: "Очерки римскаго землевлад.", т. І, СПб., 1899, и указ. тамъ литературу). Широта и сила воздействія "господской вотчины" растеть пропорціонально ослабленію могущества государства. Она раньше пріобрёла независимость отъ органовъ муниципальнаго управленія; теперь ея господинъ сильнѣе и представителя центральной власти въ области. Онъ обладаетъ громаднымъ мѣстнымъ значеніемъ и притягиваетъ къ себѣ въ патронатную зависимость (patrocinium) отдёльныя захудалыя личности съ ихъ имуществами, цълыя сельскія группы и отчасти городскія общины (patrocinia vicorum, patroni civitatum). Крупные господа (potentes, бочатог, "властели") присваивають себъ рядь административныхь, подицейскихъ и судебныхъ функцій государства, фактически освобождаются отъ податей и облагають отдавшееся имъ подъ опеку населеніе оброками и барщинами. Для обороны отъ



внъшнихъ враговъ, при безсиліи имперской арміи, они организують отряды изъ собственныхъ слугъ, которые въ силахъ отстоять ихъ и отъ притязаній государства. Областной сепаратизмъ разлагаетъ имперію, вотчинный-провинціи. Вотчина (латифундія) стремится къ "самодовленію"; господинъ ея теряеть пониманіе гражданской связи съ имперскимъ цілымъ; онъ ощущаетъ только свои интересы, роститъ свое соціальное могущество на счетъ политическаго единства. При такомъ суженномъ кругозоръ падаютъ общественность и культурные запросы, слабъетъ, вслъдствіе застоя жизни и возрожденія поработительныхъ тенденцій, хозяйственная энергія, и вслідь за нею понижается богатство. Это — несомивние феодализирующие процессы, развившіеся въ западномъ римскомъ мірѣ, какъ послѣдствіе истощенія культурныхъ силъ, упадка цивилизующихъ движеній. "Феолализація" разбивала крѣпость имперіи, въ то время какъ сознаніе ея жителей "варваризовалось". Моммзенъ ("Abriss d. röm. Staatsrechts") справедливо говорить, что не варвары разрушили имперію, а ея собственное разложеніе. Вст основные элементы феодальнаго варварства мы въ зародышахъ находимъ уже въ римскихъ провинціяхъ (въ частн., въ Галліи), какъ результатъ соціально-политическаго регресса, когда тамъ утверждаются германцы (см. Fustel de Coulanges, "Hist. des inst. de l'anc. Fr.", тт. II, IV и V; онъ первый обнаружиль съ необычайной яркостью и полною достовърностью феодальную подпочву въ общественстров падающей римской имперіи. Систематическія указанія литературы вопроса см. у Е. Beaudouin, "Les grands domaines dans l'empire romain", II, 1900).

2) Прогрессъ феодализаціи въ франкскомъ королевствъ Меровинговъ (прекарій и бенефиціи; коммендація; иммунитеть). Такая слабая форма политическаго объединенія, какъ государство Меровинговъ, не могла заглушить (съ VI в.) дальнѣйшаго роста феодальныхъ началь въ Галліи. Римская по своимъ учрежденіямъ, заимствованнымъ у имперіи, абсолютная, бюрократическая монархія преемниковъ Хлодовеха отражала въ себѣ германскіе нравы и обычаи. Не смотря на нѣкоторое усиленіе королевской власти сначала, Меровинги не побѣдили тѣхъ фак-





торовъ разложенія, которые раньше проникли въ соціальную жизнь римскихъ провинцій. Напротивъ, чисто варварскій взглядъ на власть и территорію, какъ на ихъ частную собственность, приводилъ королей къ раздѣламъ государства между сыновьями (удѣльное распаденіе), и это вновь ослабляло единство внутри земель, завоеванныхъ Хлодовехомъ. Съ другой стороны, раздариваніе королевскихъ доменовъ служилымъ людямъ подрывало единственный финансовый фундаментъ государства, не сумѣвшаго организовать постоянные доходы. Руководить административно-судебными органами, перенятыми отъ имперіи, франкскіе государи также не научились. Вслѣдствіе совокупнаго дѣйствія указанныхъ условій, сила сосредоточилась въ рукахъ фактически могущественныхъ элементовъ общества.

а) Въ соціальной средѣ, которая тянетъ къ обособленію, основу матеріальной силы составляеть земля, какъ орудіе, обезпечивающее потребленіе замкнуто (натурально) хозяйствующихъ группъ. Сосредоточеніе работы на сельскихъ промыслахъ, доставляющихъ все насущное, даетъ окраску такой системѣ экономическаго строя. Стало быть, и феодализирующееся общество должно быть земледъльческимъ (это существенный его признакъ). Значеніе человѣка или класса опредѣляется въ немъ степенью и формою ихъ связи съ землею. Въ римской имперіи, вмѣстѣ съ преобладаніемъ латифундій, совершается феодализація отношеній—ослабленіе центральной власти, своеволіе магнатовъ. упадокъ мелкой собственности и даже средней, развитіе союзовъ частнаго подчиненія и вообще закабаленіе работающихъ на землѣ низшихъ классовъ владѣющими ею высшими.

Итакъ, феодализующееся общество является кромѣ того крупноземлевладъльческимъ и аристократическимъ (господствуетъ земельная знать). Найдя въ Галліи подобные порядки, варвары (франки и др.) не могли измѣнить ихъ. Число переселенцевъзавоевателей было незначительно сравнительно съ массою коренного галло-римскаго населенія. Испомѣстились они въ перемежку съ послѣднимъ, на началахъ раздѣла съ туземцами или занятія опустѣлыхъ полосъ. Древне-германское общинное владѣніе и свободное крестьянство утвердились лишь на окраинахъ



страны, гдв пришельцы садились болве плотно, а также островами внутри Галліи; да и вообще они разлагались подъ давленіемъ болье выработанныхъ формъ римскаго аграрнаго права. Галло-франкскіе магнаты (потомки римскихъ сенаторовъ), сохранившіе свои им'внія и быстро приспособившіеся къ новымъ условіямъ, а вмѣстѣ съ ними и новые крупные собственники изъ среды франковъ, приближенныхъ короля (и тѣ, и другіе пользовались одинаковыми правами въ государствъ, скоро потерявшемъ слѣды завоевательнаго происхожденія), вели борьбу съ менте сильными за расширение власти надъ землею. Они давили на мелкихъ собственниковъ, которыхъ легко могли тъснить при недостаткъ защиты со стороны правительства. Последнимъ не оставалось ничего, какъ уступать крупному соседу свои землицы съ тъмъ, чтобы остаться на нихъ въ видъ съемщиковъ изъ милости (прекаристовъ) новыхъ господъ, на условіи уплаты умфреннаго сбора и личныхъ услугъ и подъ защитою отъ посягательствъ другихъ сильныхъ людей и отъ алчности королевскихъ чиновниковъ. Такое движеніе, обезземеливавшее массу, укръплявшее крупную собственность и устанавливавшее въ предълахъ послъдней прекарное землепользование, было господствующею чертою аграрной эволюціи въ меровингской Галліи (VI—VIII вв.). Цълью интенсивнаго земельнаго стяжанія со стороны территоріальныхъ магнатовъ не было стремленіе къ богатству въ прямомъ смыслъ. При возрождении натуральнаго хозяйства и омертвъніи обмъна исчезло побужденіе къ усиленному производству, такъ какъ почти не было сбыта; крупный собственникъ франкскаго королевства оказывался гораздо бъднъе современнаго средняго капиталиста и даже вельможи римскаго времени (это-также признакъ варваризаціи, ведущей къ огрубънію потребностей и паденію культурности быта). Сила въ эпоху развитія феодализма заключается не въ богатствь, а въ соціальномъ могуществъ; власть надъ землею обезпечиваетъ господство надъ людьми, а соединение того и другого сулить независимость отъ государства. Благодаря тому, что на общирныхъ вотчинахъ (аллодахъ-наслъдствен. земляхъ) магната цёлое племя скромныхъ бёдняковъ, съемщиковъ по прекарнымъ



грамотамъ, доставляя продукты и трудъ, господинъ могъ кормить на своемъ барскомъ дворѣ толпу слугъ; это придаетъ его жизни и внушаетъ страхъ агентамъ власти. онъ не любилъ, чтобы пустовали его владънія. и самъ звалъ безземельныхъ занимать свободныя мъста за оброкъ (чаще всего натуральный) и за службу, на неопредъленно долгое время, фактически-обыкновенно до смерти; мало-по-малу устанавливался даже обычай, что и дети оставались на техъ же клочкахъ. "Прекарное землепользованіе" расло внутри франкскаго общества, обращаясь въ особый видъ въчной аренды (эмфитевзисъ), юридическія основанія которой черпались въ римскомъ правъ. Соціальное протяженіе магнатскихъ вотчинъ захватывало все большія пространства. Желая привязать къ себъ лицъ и изъ болъе высокаго круга, магнаты уступали тъмъ изъ нихъ, которыя колебались въ своемъ благосостояніи и готовы были идти въ частную службу, въ видъ бенефиція (благодъянія), помъстья, выкроенныя изъ магнатской территоріи, также обычно въ пожизненное пользованіе, взаміть обіщанія "помощи" и "дружбы". Такъ устанавливались подчиненныя отношенія высшей категоріи. При прекаріи земля обезпечивала человъка за "черную" работу и прямой сборъ въ пользу господина; при бенефиціи старшій ожидаль оть младшаго службы "чистой", носившей болье почетный характерь. Въ первомъ случав мы видимъ "знатнаго барина" и "зависимаго крестьянина", во второмъ — "свободныхъ людей", стоящихъ только на различныхъ ступеняхъ соціальной независимости. Сущность развитія аграрнаго строя въ меровингской Галліи заключалась, такимъ образомъ, въ образованіи условнаго землевладжнія, въ раздвоеніи идеи собственности на право верховнаго обладанія (пожалованія, отобранія, обложенія земли), dominium directum, и право фактической эксплоатаціи подъ надзоромъ господина, dominium utile. Въ сферѣ обоихъ понятій возникаютъ градаціи болье, впрочемь, обычныя, чемь правовыя — въ эпоху упадка юридического быта.

б) Рядомъ съ перерожденіемъ земельныхъ отношеній перестранвались и *отношенія между личностями*. Отдача земли



нодъ высокую руку, какъ и получение ея отъ господина, сопровождалась установленіемъ для уступившаго или пожалованнаго извъстной зависимости отъ покровителя или пожалователя. Этокоммендація. Въ низшихъ слояхъ такъ слагалась кабала, крюпостничество, въ высшихъ — върность (признаніе надъ собою власти частнаго человъка). Ученые спорили, какому изъ двухъ процессовъ — земельному (Фюстель де Куланжъ) или личному (Флакъ) — отдать хронологическое и реальное первенство въ феодализаціи. На самомъ дълъ оба явленія (коммендація земель н лицъ) - только двъ стороны общей соціальной эволюціи при ослабленіи государственной охраны частныхъ интересовъ: земля укрывалась въ лонъ другой земли, личность искала защиты другой личности за невозможностью собственными силами отстаивать свободу противъ притесненій чиновниковъ, насилій лихихъ людей и угнетенія знатью; отношенія къ землѣ давали основу для существованія каждой личности, а отношенія "коммендаціи" организовали группировку ихъ между собою. Оба явленія развивались одновременно. Ихъ параллелизмъ укръплялъ результаты процесса, выражениемъ котораго они служили. Конечно, могло происходить образование личной зависимости (отдачи себя во власть господина) и внъ сферы землевладънія (отдавшійся могъ быть и остаться безземельнымъ, прикрѣпиться ко двору господина), но подобные случаи были исключеніями; обычно оба явленія сливались одно съ другимъ.

При сильномъ развитіи всякихъ формъ патроната уже въ древнъйшемъ бытъ всъхъ трехъ племенныхъ элементовъ, изъ какихъ сложился франкскій (потомъ французскій) народъ, такая индивидуализація соціальной союзности находила удобные образцы для воплощенія: кельтскіе ambacti, римскіе clientes, suscepti, германцы, искавшіе безопасности подъ опекою (mundium) сильныхъ семейныхъ главарей или подъ защитою (mundeburdis, trustis) племенныхъ вождей (liti, bucellarii, gasindi, comites)—всъ они стали предками будущихъ вассаловъ или, ниже, кабальныхъ людей феод. эпохи.

Вопросъ о натронатъ у кельтовъ, германцевъ и римлянъ и о коммендаціи во франкскомъ государствъ превосходно разрабо-





танъ Фюстель де Куланжемъ ("Les origines du syst. féodal") и Флакомъ ("Les origines de l'ancienne France", т. I).

- в) Описанныя теченія совершались въ кругу частныхъ отношеній, какъ бы внъ сферы воздъйствія госуд. власти; но само государство имъ подчинялось. Франкскіе короли устраивали свое хозяйство по образцу частнаго. Они сами сажали на свои земли по прекарнымъ контрактамъ мелкихъ людей, чтобы собрать на своихъ доменахъ возможно больше рабочихъ рукъ; они дарили бенефиціи болъе крупнымъ людямъ для усиленія своего могущества и обезпеченія необходимыхъ службъ. Чувствуя истощеніе своего земельнаго богатства, короли, однако, не могли обойтись безъ раздачъ, ибо желали привлечь къ содъйствію государству знатныхъ людей. Они стремились только установить понятіе, что королевскій бенефицій есть лишь жалованье за службу, награждающее за нее, пока она исполняется, и требовали особой клятвы въ "върности" отъ лицъ, которыя занимали мъста въ администраціи, несли воинскія обязанности, а въ случат измены или нераденія последних старались отнимать розданныя земли вмёстё съ должностями. Такимъ образомъ, короли какъ бы легализировали "бенефиціальную систему", т. е. появленіе условнаго владінія за подчиненіе и услуги. Они же освіщали своимъ примъромъ развитіе патронатныхъ отношеній (trustis regia), выдъляя изъ общаго состава подданныхъ (subiecti) спеціальныхъ королевскихъ кліентовъ (antrustiones), низшаго и высшаго типа. Этимъ атрофировалось понятіе общаго подзаконнаго подчиненія всѣхъ живущихъ на территоріи государства верховной власти, стоящей во главѣ его. Практика королевскихъ бенефиціевъ, ослабляя недвижимый фондъ государства, отнимала у власти реальное основаніе силы; практита королевскихъ коммендацій подрывала идею общаго подданства. Публичное право уступало мъсто частному даже въ области государственныхъ отношеній. Договоръ (вольный или невольный) между личностями (со включеніемъ короля) постепенно вытёсниль законъ, связывающій государя съ народомъ.
- г) Большое сплоченное государство можетъ существовать только при наличности въ обществъ потребности широкаго взаимо-



дъйствія. Если она исчезаеть, размъры политическаго союза должны падать; онъ крошится на мелкія территоріальныя группы, соответствующія понизившимся соціальнымъ инстинктамъ. Вырваться изъ-подъ опеки верховной власти стремятся, прежде всего, главари подобныхъ группъ. Франкскіе земельные магнаты являлись, такимъ образомъ, носителями обособленія: ихъ борьба съ властью разбивала мертвъвшую политическую связь. Короли сначала фактически распустили свои общія державныя права по рукамъ такихъ мъстныхъ державцевъ, а потомъ легализировали за ними узурпированныя функціи публичной власти. Посл'єднее достигалось путемъ такъ называемыхъ иммунитетовъ. Отчасти не имъя силы справиться съ крупными землевладъльцами, отчасти не довъряя даже собственнымъ намъстникамъ (графамъ), короли освобождали первыхъ отъ обязанности повиноваться вторымъ. Графамъ запрещалось переступать границы помъстій магнатовъ, получавшихъ иммунитетную привилегію. Сборъ податей и войска, полиція и судъ внутри пом'єстій предоставлялись самимъ собственникамъ. Они должны были дълать это отъ имени короля и въ его пользу, замъняя обычные административные органы; но фактически они часто дъйствовали самостоятельно и въ своихъ интересахъ. Такая привилегія предоставлялась особенно часто духовной знати (епископамъ и аббатамъ), которая раньше другихъ, покровительствуемая королями, обезпечила особыми хартіями высвобожденіе своихъ земель изъ сферы, подвѣдомственной областному управленію. Такимъ же путемъ, хотя и медленнъе, превращались въ мъстныхъ государей и свътскіе крупные владъльцы. Желая расширить пріобрътаемыя прерогативы политического характера и утвердить ихъ за потомствомъ, магнаты вступали въ соглашенія другь съ другомъ для отстаиванія партикуляристическихъ тенденцій. Такая борьба стала выдающимся явленіемъ исторіи франкскаго королевства уже во второй половинъ VII в. Слъдствіемъ ея было превращеніе майордома изъ назначавшагося королемъ завъдующаго центральнымъ управленіемъ (palatium) въ выборнаго отъ знати представителя ея сословныхъ интересовъ. Полному торжеству диссоціирующихъ теченій препятствоваль, однако, инстинкть самосо-





храненія, не терявшійся вполнѣ въ грубѣвшемъ сознаніи хищнической знати: онъ оживился въ VIII в., подъ угрозою новыхъ внѣшнихъ опасностей со стороны надвигавшихся изъ внутренней Германіи саксовь и вторгавшихся изъ Испаніи арабовъ. Въ силу необходимости взаимной защиты крупные владъльцы франкскаго королевства (свътскіе и духовные), не находя опоры въ объднъвшихъ и ослабъвшихъ короляхъ, сплотились всъ въ единый военно-оборонительный союзь. Нуждаясь въ руководителяхъ, они присягнули постепенно на върность могущественной фамиліи "австразійскихъ Пипинидовъ", которые, владъя огромными помъстьями во всъхъ областяхъ королевства, особенно на востокъ его, представляли собою внушительную воинскую силу и политическій авторитеть. Сділавшись избранными знатью общими майордомами, съ титуломъ "вождя и правителя франковъ", Пипиниды естественно должны были пріобръсти королевскую власть (754 г.). Это вызвало остановку въ прогрессъ территоріальнаго раздробленія и содъйствовало временному возрожденію монархическаго единства. Но Каролинги (Пипиниды) должны были считаться съ общественнымъ строемъ, въ которомъ аристократизмъ и партикуляризація достигли уже неразрушимыхъ усиъховъ. —См. Fustel de Coulanges: a) "La monarchie franque", б) "Les origines du régime féodal"; "Waitz, "Deutsche Verfassungsgesch." (З изд. II т.); Brunner, Schröder, "Deutsche Rechtsgeschichte".

3) Окончательное феодализированіе обществ, строя въ эпоху Каролинговъ (секуляризація, сеніорать, патримоніальность госуд, служов, распаденіе Франціи на земли къ концу Х в.). Каролингское преобразованіе, вызванное потребностью обороны, сумѣло организовать большую военную силу; съ помощью ея оно завоевало громадную территорію и содѣйствовало могучему обновленію государственной крѣпости и правительственнаго авторитета. Общество, видя внѣшнюю опасность, отказалось отъ внутреннихъ смутъ, подчинилось единоличной власти, поддержало образованіе государства съ характеромъ міровой имперіи и выдѣлило изъ себя элементы, способные стать органами для централизующей работы. Но такой приливъ соціальнаго единенія не могь быть продолжителенъ. Населеніе монархіи Карла

Великаго было слишкомъ проникнуто навыками политическаго обособленія и экономически замкнутаго быта; уровень духовной культуры настолько опустился, что возстановлявшіяся государствомъ римскія традиціи не могли быть восприняты. Когда перестала ощущаться вражеская сила извив и исчезла могучая иниціатива геніальнаго руководителя, процессъ феодализаціи возродился съ удесятеренною энергіею. Государство во времена Каролинговъ уже не было простымъ союзомъ подданныхъ, подчиненныхъ государю; оно являлось комплексомъ территоріальныхъ господъ, готовыхъ для отдёльнаго политическаго существованія и только признавшихъ надъ собою верховную волю общаго вождя (общество въ имперіи Карла Вел.-это централизованные, но уже феодальные міры). Далве, въ самомъ характеръ имперскаго управленія сказывались уже тогда пріемы, обнаруживавшіе феодализацію нравовъ. Это подтверждается всего лучше военнымъ устройствомъ. Уже Карлъ Мартеллъ и Пипинъ Короткій "секуляризацією" церковныхъ иміній сильно "территоріализовали" воинскую службу. Они построили на конфискованныхъ земляхъ систему королевскихъ бенефиціевъ, владъльцы которыхъ (уплачивая прекарный оброкъ духовенству) обязаны были выставлять, по требованію государства, отряды вооруженной конницы (таково самое въроятное объяснение цъли и сущности указанной мѣры). Эти спеціально подчиненные воинской повинности землевладъльцы (бенефиціалы) носили уже названіе vassi. При Карлъ Вел., въ видахъ лучшаго пополненія арміи, установился порядокъ, въ силу котораго несли военную службу не одни королевскіе бенефиціалы: каждый, владівшій извістною площадью земли (не менъе 4 или 3 манзовъ), обязанъ былъ являться въ войско лично и на свой счеть. Такою реформою утверждено было въ сознаніи населенія понятіе, что воиномъ (miles, caballarius) человъкъ становится не въ силу подданства, а въ силу владънія землею. Реорганизуя военное устройство, Карлъ Вел. не могъ уничтожить выработавшихся уже сеніоріальных в отношеній, т. е. положить конецъ группировкъ- народной массы около частныхъ господъ на началахъ коммендаціи. Онъ только тёснёе сплотилъ вокругъ себя этихъ "сеніоровъ" клятвенными обязанностями по



Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google Generated on 2015-10-04 17:37 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307

отношенію къ государству. Не надіясь, что областнымъ графамъ удается подчинить своему авторитету сильныхъ господъ земли, онъ поручилъ последнимъ самимъ приводить на войну ополченія съ своихъ земель и съ участковъ своихъ "вассовъ" и командовать ими; они сами должны были также представлять .. своихъ людей", виновныхъ въ какомъ-нибудь преступленіи, къ королевскому или графскому суду. Видно, что живыя силы общества организовались въ особые мірки. Мощная рука Карла Вел. задерживала взаимное отталкиваніе между элементами, пользуясь для общегосударственныхъ цълей силами мъстныхъ группъ. Огражденные иммунитетами отъ воздействія органовъ правительства, магнаты готовы стать государями, какъ только распадется имперское единство: внутренняя организація ихъ суверенитета почти сложилась. Умножавшіеся иммунитеты выключали изъ въдънія нормальной системы управленія все большее количество земель, содъйствуя прогрессу децентрализаціи. Къ аналогичнымъ послъдствіямъ приводило усиленіе привилегій членовъ церковной іерархіи. Епископы не только добились отъ верховной власти иммунитетовъ въ качествъ какъ-бы предиката ихъ званія, являясь въ своихъ земляхъ надъ своими людьми такими же сеніорами, какъ свътскіе магнаты: они получили еще особыя судебныя права, прежде всего надъ клириками, гдѣ-бы послъдніе ни обитали; ихъ юрисдикція (въ формахъ мировой, третейской и дисциплинарной) распространялась во многихъ случаяхъ и на мірянъ. Подобныя политическія права выдвигали духовенство изъ рамокъ обычныхъ учрежденій, ставили его часто какъ-бы выше государства. Итакъ, внутри имперіи Карла Вел. продолжали жить и усиливаться опасныя начала разложенія, которыя роковымъ образомъ вели къ диссоціаціи великаго целаго. Внешнимъ симптомомъ ихъ вліянія и вмѣстѣ съ тѣмъ условіемъ дальнѣйшихъ успъховъ недуга явилось фактическое распаденіе имперіи на части. Въ 843 г. (Верденскій договоръ) обособились три государства-франкское (французское), германское и итальяно-бургундо-лотарингское — съ сохраненіемъ лишь теоретическаго принципа единства имперіи. Позднейшую эволюцію феодализма приходится изучать отдёльно въ различныхъ частяхъ раздро-



бившейся Карловой монархіи. Указанное "триделеніе" Священной римской имперіи не закончило ея распаденія. Къ концу IX в. образовалось уже семь государствъ съ королевскими титулами, и быстро шло впередъ дробление на княжества наиболъе крупныхъ изъ нихъ. Соперничество между государствами ослабляло авторитеть ихъ государей. Въ частности, и франкскому (французскому) государству Карла Лысаго не удалось сохранить внутренняго единства. Мелкіе собственники, крестьяне, ремесленники, спасаясь отъ государственнаго тягла, опять съ новою силою стремились укрыться подъ опекою сеніоровъ. Последніе, почувствовавъ себя болъе могущественными, чъмъ падающее государство, отказывали ему въ повиновеніи, либо ссылаясь на легально предоставленныя имъ иммунитетныя привилегіи, либо насильственно присваивая себъ сеніорать и фактически распоряжаясь политическою жизнью населенія, осъвшаго на ихъ частныхъ территоріяхъ. Желая утвердиться во власти и нуждаясь вь защить отъ нападеній сосъднихъ сеніоровъ, такихъ-же своевольныхъ, несдерживаемыхъ центральнымъ правительствомъ, они возводили на своихъ земляхъ гукрѣпленія (castella, firmitates), не смотря на королевскія строжайшія запрещенія (эдикть 864 г.). Подъ ствнами этихъ замковъ (châteaux forts, fertés), выросшихъ повсюду во Франціи, ютилась въ минуты опасности распавшаяся на мъстныя группы народная масса, и только здъсь получая охрану, привыкала считать ихъ господъ своими единственными государями, подчинялась ихъ суду, сражалась въ ихъ войскъ, платила имъ оброки: ассоціаціи изъ слабыхъ и сильныхъ служили одновременно безопасности первыхъ и могуществу вторыхъ. Государство само требовало, чтобы каждый свободный человъкъ нашелъ себъ сеніора (эдиктъ 847 г.). Расчлененіе государства франкскаго совершалось и поддерживалось еще съ другого конца. Во времена Меровинговъ административныя должности являлись временными полномочіями по назначенію королей. При Каролингахъ IX в. званіе областныхъ намѣстниковъ (графовъ) нерѣдко стало предоставляться пожизненно особенно довѣреннымъ или могущественнымъ лицамъ. Часто сыновья получали должности отцовъ: эта система во второй половинъ IX в. становится



очень распространенною (практика наследственности графскихъ функцій констатируєтся кьерсійскимъ капитуляріемъ Карла Лысаго, изданнымъ въ 877 г., хотя и нельзя утверждать, что она сложилась уже къ тому времени какъ определенный, общій и легализированный порядокъ. См. Е. Bourgeois, "Le capitulaire de Kiersy-sur-Oise", II, 1885). Государственныя должнопостепенно превращались, образомъ, такимъ часобственность. Процессъ этотъ развивался отчасти самъ собою, спокойно и медленно, какъ естественное слѣдствіе своеобразной эволюціи системы управленія при невозможности для королей вознаграждать своихъ слугъ иначе, чъмъ отчужденіемъ въ ихъ руки своихъ державныхъ правъ; отчасти образованіе патримоніальности должностей являлось результатомъ узурпаціи сильныхъ вельможъ. Последнее имело место, напримѣръ, въ Бретани и Аквитаніи. Когда какое-нибудь лицо назначалось на мъсто графа, въ качествъ "кормленія" ему присваивалась въ пользованіе, на бенефиціальномъ правъ, часть королевскихъ доменовъ данной области. Эти земли (кътому же расширявшіяся захватами) приростали къ должностямъ, какъ ихъ неотъемлемая принадлежность, и почти отрывались отъ государства. Такъ возникли самыя крупныя княжества Франціи. Къ началу Х в. территоріальная и политическая целость страны крошится все больше и больше и сверху, и снизу. Государство уже не организуетъ единое общество; послъднее распадается на мъстныя группы, жизнь которыхъ обособляется. Королевская власть, раздавленная переросшимъ ее могуществомъ князей и сеніоровь, отнявшихь у нея земли, перестаеть быть органомъ общаго управленія; она переходить въ руки частныхъ крупныхъ владельцевъ, воплощающихъ въ себе сущность новаго (феодальнаго) строя. Разлагающееся соціально-политическое тіло еще не вполнъ замъчено, однако, другими: "разложеніе" (décomposition) торжествуеть, "возсозданіе" (reconstitution) совершается еще слабо. Сильные больше борятся другъ съ другомъ, отстаивая узко понятые личные интересы, чёмъ соединяются для взаимнаго общенія; слабые болье утьсняются, чьмъ покровительствуются. Господствуетъ "сеніоріальная анархія", когда, по



словамъ хроникера-современника Рихера, "пріобрътать чужую собственность было главнымъ стремленіемъ всёхъ". Въ самыхъ формахъ устанавливавшагося феодализма не было еще ничего устойчиваго: сеніоріальныя территоріи разбросаны (ослаблены черезполосицею) и переплетены другь съ другомъ, сеніоріальныя права сбивчивы (неизвъстно, кто повелъваеть, кто повинуется); личныя отношенія перебивають земельныя. То какаянибудь раньше обособившаяся земля сливается съ другою, болъе крупною, и владълецъ ея подчиняется господину послъдней; то изъ крупныхъ доменовъ выдъляется новая самостоятельная единица. Среди описываемыхъ порядковъ и теченій для королевской власти не могло сохраниться мъста, потому что они всъ питались на ея счеть. Она должна была таять въ разливъ дезорганизующихъ силъ. Исхуданіе королевскихъ доменовъ было наглядною иллюстрацією паденія монархіи въ эпоху, когда сила вообще измѣрялась широтою власти надъ землею. Трудно сказать, до чего бы дошло измельчаніе, если бы оцять инстинктъ самосохраненія не вызваль въ носителяхъ разложенія и смуты потребности сплотиться для взаимной защиты. Франція въ ІХ и Х в. снова териъла потрясенія отъ жестокихъ ударовь внъшнихъ враговъ: съ съвера-норманновъ, съ юга-сарацинъ, съ востока венгровъ, которые не только наводили ужасъ на окраины, но пересвкали страну съ разныхъ сторонъ до самаго ея сердца. Это заставило населеніе вернуться къ нѣкоторому сплоченію въ формахъ "союзовъ върности", а въ концъ Х в. привело къ окончательному сложенію и укрѣпленію большихъ титулованныхъ сеніорій, государи которыхъ приняли на себя роль возстановителей общественной жизни внутри нъсколькихъ главныхъ центровъ. Ихъ было около двухъ десятковъ. Болъе мелкіе сеніоры, очень многочисленные, волею или неволею признавали высшее покровительство (сюзеренитеть) первыхъ. Это были первыя попытки политической группировки мъстныхъ организмовъ въ болъе значительныя цёлыя. Он' поставили препятствія безграничному прогрессу дробленія земель и разсѣянія соціальныхъ силъ. Образовавшіяся соединенія были еще очень непрочны (соціальный матеріаль еще не кристаллизовался, масса осталась полурасплав-





ленною), но потребность связи оживилась въ главныхъ вождяхъ неустойчиваго общества. Князья (герцоги, графы, архіепископы) чувствовали необходимость союза между собою: признакомъ такого сознанія явилось сохраненіе монархіи, съ передачею ея прерогативъ въ руки несравненно болѣе могущественныя, чѣмъ захирѣвшіе Каролинги-въ родъ Капетинговъ, выросшій изъ среды феодализированныхъ міровъ (987). Не слідуетъ думать, что съ воцареніемь короля Гуго всё герцоги и графы Франціи присягнули ему въ вассальной върности, признавъ его общимъ сеніоромъ и высшимъ владальцемъ всей территоріи, а свои земли -бенефиціями короны. Они считали себя совству самостоятельными государями, а короля—лишь руководителемъ военнаго союза князей во время действія противъ внёшнихъ враговъ. Къ моменту воцаренія Капетинговъ основные элементы феодальнаго строя уже сложились, и теперь можно предпринять ихъ описаніе, а затімь прослідить ихъ взаимодійствіе, развитіе, перерожденіе и, наконецъ, упадокъ. См. для временъ последнихъ Каролинговъ и первыхъ Капетинговъ A. Luchaire, "Histoire des institutions monarchiques de la France sous les premiers Capétiens" (2 изд., 1891); F. Lot, "Les derniers Carolingiens" (II., 1891); Pfister, "Etude sur le règne de Robert le pieux" (II., 1885); G. Waitz, "Deutsche Verfassungsgesch." (2 изд., IV т.); Kalckstein, "Gesch. d. französischen Königthums unter den ersten Capetingern"; ст. О. П. Юрьевой, "Очерки по исторіи феодализаціи монархіи во Франціи" ("Ж. М. Н. Пр.", 1902. февр.). Полезно обращаться къ атласу F. Schrader, "Atlas de géographie historique" (П., 1896, карты 20, 21).

# В. Расцвътъ феодализма и описаніе его элементовъ отдъльно и во взаимодъйствіи (преимущественно на примъръ Франціи).

Феодализмъ, первоначально образовавшійся внутри монархіи Карла Вел., проявился во всѣхъ ея частяхъ, но въ каждой изънихъ сочетаніе его элементовъ принимало своеобразныя формы, и черты его неодинаково распространялись вширь и вглубь. Осо-



Generated on 2015-10-04 17:37 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307 Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google

рическаго знанія и о методахъ историческаго изученія. Въ числъ подобнаго рода трудовъ я пока ограничусь указаніемъ на общія руководства Бернгейма, Мейера и Ланглуа-Сеньобоса.

Бернгеймъ склоняется къ индивидуализирующей точкъ зрънія, съ которой онъ выясняеть отношеніе между разными науками (въ томъ числъ народной психологіей, а также соціологіей) и исторіей. Авторъ возстаеть противъ смішенія естествознанія съ исторіей: въ последнемъ изданіи своей книги онъ уже находится подъ вліяніемъ новъйшихъ ученій и проводить болье рѣзкое различіе между познавательными цѣлями естествознанія и историческаго знанія, между обобщеніемъ и индивидуализированіемъ, а, значитъ, и между образуемыми ими понятіями; съ такой точки зрѣнія онъ и приходить къ заключенію, историческое знаніе есть знаніе "всѣхъ единичныхъ происшествій, какъ связанныхъ между собою моментовъ эволюціонныхъ рядовъ, которые слагаются въ предълахъ взятаго въ его совокупности соціальнаго развитія человічества". Тімъ не меніе Бернгеймъ даетъ общую характеристику историческаго знанія, главнымъ образомъ, въ его зависимости отъ объекта историческаго изученія: имъя въ виду цълеполагающую дъятельность человъка и придавая большое значеніе психологическому объясненію историческихъ фактовъ, исторія изучаетъ явленія, обусловленныя "психическою каузальностью" (SS. 133—144). Следовательно, исторія не можетъ ограничиться изученіемъ массовыхъ или коллективныхъ явленій; она должна принимать во вниманіе значеніе отдільныхъ личностей и событій въ историческомъ процессь; занимаясь выясненіемъ причинъ историческихъ явленій, историкъ долженъ помнить, что историческій процессь есть взаимодійствіе двоякаго рода факторовъ-индивидуальныхъ и коллективныхъ. Съ такой точки зрѣнія Бернгеймъ и оттѣняетъ, что объектомъ историческаго изученія слідуеть признать "человіка" въ той мірів, въ какой онъ действуетъ "въ определенное время и въ определенномъ мъсть", какъ соціальное существо. Авторъ вносить тъ же понятія и въ свое опредъленіе исторіи; она "изучаеть и изображаеть" временно и пространственно ограниченные факты развитія людей въ ихъ (единичной, а также типической и коллективной) дъя-



тельности, какъ соціальныхъ существъ, въ соотношеніи, имѣющемъ характеръ психофизической причинной связи" (SS. 5, 9). Хотя опредъленіе Бернгейма вызвало возраженія со стороны не только противниковъ, но и приверженцевъ того же индивидуализирующаго направленія (напр., со стороны Below'а), однако всѣ признають за его учебникомъ крупныя достоинства: онъ даеть обстоятельное обозрвніе исторіи развитія исторической науки, а также излагаетъ пріемы исторической критики и интерпретаціи, историческаго построенія и повъствованія. Не останавливаясь здъсь на подробномъ разборѣ этого почтеннаго труда съ массой библіографическихъ указаній, я только замічу, что авторъ все же мало обосновываетъ свою теоретико-познавательную точку зрънія и смішиваеть теоретическіе принципы съ техническими правилами. По методологіи источниковъджнія Бернгеймъ сообщаетъ много ценнаго. При разборе вопроса о степени соответствія между "источниками" и "дійствительностью", напримірь, авторъ не разъ касается свойствъ самихъ источниковъ, какъ "Geistesprodukten". Вслъдъ за Дройзеномъ онъ пытается установить систему главнъйшихъ разновидностей источниковъ, т. е. проводить различіе между остатками культуры (все, что непосредственно осталось отъ происходившаго и сохраняется) и преданіемъ (все, что посредственно передается намъ о происходившемъ). Впрочемъ, Бернгеймъ слишкомъ мало интересуется основаніями такого діленія и не приміняеть его принципа къ систематикъ болъе конкретныхъ группъ историческаго матеріала. Нельзя не замѣтить, что и дальнѣйшая система его изложенія вызываетъ нъкоторыя сомнънія. Бернгеймъ помъщаетъ, напримъръ, интерпретацію источниковъ въ отдълъ историческаго построенія; но безъ пониманія источника, въ сущности, нельзя подвергать его надлежащей критикъ; излагая пріемы послъдней въ зависимости отъ разновидностей критикуемаго матеріала, онъ довольно слабо развиваеть свою мысль и не вполнъ удовлетворяетъ компетентныхъ судей. При изложеніи методологіи историческаго построенія Бернгейму слідовало бы выяснить методы построенія историческаго факта и исторической связи, прим'ьненіе статистики и психологіи, а также соціальныхъ наукъ къ



исторіи, пріемы построенія эволюціонныхъ серій, періодизаціи и т. п.; но авторъ, въ сущности, обходитъ такіе вопросы молчаніемъ, ограничиваясь изложеніемъ (кромѣ методовъ интерпретаціи, см. выше) ученія о "комбинаціяхъ" фактовъ во времени и по мѣсту или по матеріямъ, о репродукціи и фантазіи, и объ "общихъ факторахъ" историческаго процесса, а также ученія объ аксіологическихъ (оцѣночныхъ) сужденіяхъ и о "масштабахъ" въ исторіи \*).

Впрочемъ, кромѣ вышеуказаннаго общаго руководства, можно отмѣтить еще трудъ извѣстнаго историка "древности"—Мейера, и "введеніе" Ланглуа и Сеньобоса: Мейеръ преимущественно разсуждаетъ о "принципахъ исторической науки", а Ланглуа и Сеньобосъ обратили главное свое вниманіе на методы историческаго изученія.

Мейеръ придерживается индивидуализирующей точки зрѣнія на исторію: въ противоположность обобщеніямъ естествознанія она занимается изученіемъ "индивидуумовъ". Историкъ стремится установить дѣйствительно бывшіе единичные факты, возникающіе путемъ случайнаго скрещиванія и совпаденія во времени многихъ причинно-слѣдственныхъ рядовъ; столь же существеннымъ "моментомъ" онъ признаетъ и дѣйствіе свободной цѣлеполагающей воли человѣка; но и въ случаяхъ подобнаго рода онъ усматриваетъ "каузальность", только проявляющуюся инымъ способомъ, чѣмъ въ "законосообразныхъ процессахъ" (S. 185); вмѣстѣ съ тѣмъ, подъ историческимъ фактомъ онъ разумѣетъ "фактъ, дѣйствіе котораго не исчерпывается моментомъ его появленія, но который продолжаетъ дѣйствовать и въ послѣдую-

<sup>\*)</sup> E. Bernheim, Lehrbuch der historischen Methode, 1 Aufl., 1889 г.; 5—6-te Aufl., 1908 г.; послёднее изданіе, сравнительно съ предшествующими и, въ особенности, съ первымъ, значительно переработано и дополнено. Въ краткомъ руководстве "Einleitung in die Geschichtswissenchaft", Lpz., 1905 г. (Sammlung Göschen) тотъ же авторъ даетъ сокращенное изложеніе главнаго своего труда, снабженное, впрочемъ, нёкоторыми дополненіями и предназначенное для начинающихъ: оно содержитъ главы о "сущности задачи исторической науки", объ "области исторической науки" и о "методикѣ исторической науки"; рус. пер. подъ ред. проф. С. Е. Сабинина, М., 1908 г.

щее время" (S. 186), т. е. судить о значеніи факта по его дъйственности. Далъе Мейеръ разсуждаетъ о неисторическихъ историческихъ прогрессирующихъ народахъ, о культурной и политической исторіи и о томъ значеніи, какое "индивидуальные факторы" имъютъ въ культурной исторіи, а "общіе факторы"— въ политической (SS. 195—196). Онъ также говорить о томъ целомъ (государстве и системе государствъ), которое изучается историкомъ; объ историческомъ методъ, т. е. объ объясненіи, исходящемъ изъ даннаго слёдствія, восходящемъ къ его причинамъ и принимающемъ форму заключенія по аналогіи; о значеніи "отрицательныхъ событій" (того, что не случилось въ данномъ мъстъ и въ данное время) для объясненія дъйствительно случившагося; объ исторической критикъ; объ историческомъ изображеніи, долженствующемъ отличаться индивидуальными красками; объ историческихъ источникахъ (памятникахъ, актахъ и преданіяхъ) и т. п. Такимъ образомъ, въ книгѣ много цѣнныхъ частныхъ замѣчаній методологическаго характера, что уже видно изъ предшествующаго обзора ея содержанія; но есть и нѣсколько недостатковъ. Мейеръ, напримъръ, не останавливается на обосновании своей теоретико-познавательной точки зрѣнія и, довольно слабо установивъ ее, не развиваетъ ея систематически; не входя въ разсмотрѣніе ученія о цѣнности (cf. SS. 186), онъ ограничивается общими и бѣглыми замъчаніями о томъ, что историческими мы называемъ факты по ихъ дъйственности, хотя самъ же разсуждаетъ о "внутренней ценности" фактовъ (см. SS. 189, 191). Далее авторъ орудуетъ понятіями о случав и о свободной воль, не установивши ихъ (см. о разныхъ значеніяхъ понятій "случай" и "свобода воли" ниже), а потому и его утвержденіе, что въ такихъ "моментахъ" следуеть тоже усматривать "действіе причинности", только проявляющееся "другимъ способомъ, чтмъ въ законосообразныхъ процессахъ", остается невыясненнымъ; на изучени понятія объ историческомъ цъломъ и методовъ его построенія онъ также мало останавливается. Вообще, отдёлъ "элементовъ", озаглавленный "исторія и историческая наука", не обладаеть единствомъ содержанія: на ряду, напримъръ, съ довольно отрывочными разсужденіями



о сущности исторіи, объ историческомъ методѣ и объ историческомъ повѣствованіи, объединенными одной и той же познавательной точкой зрѣнія, авторъ особо трактуетъ о хронологіи, главнымъ образомъ, о различныхъ способахъ лѣтосчисленія, объ исторіографіи и ея развитіи и, въ особенности, о нѣкоторыхъ историческихъ сочиненіяхъ, посвященныхъ обозрѣнію древней исторіи \*).

Нѣкоторое увлеченіе теоріей историческаго знанія, обнаружившееся въ новъйшихъ трудахъ по методологіи исторіи, успъло уже вызвать противодъйствие со стороны Ланглуа и Сеньобоса. Въ своемъ краткомъ руководствъ Ланглуа и Сеньобосъ даютъ понятіе не столько о теоріи историческаго знанія, сколько о методахъ историческаго изученія, а также о техникъ историческихъ работъ; легко замътить, что авторы даже мало заботятся о томъ, чтобы обосновать принципы исторической методологіи, и скорве преподають правила историческихъ изследованій, впрочемь, весьма полезныя для всякаго, въ особенности для начинающаго работника. Такимъ образомъ, съ теоретической точки зрѣнія пособіе Ланглуа и Сеньобоса мало удовлетворяеть читателя; авторы высказывають пренебреженіе къ "метафизикъ" и, повидимому, смъщивають ее съ теоріей познанія, а принципы и методы историческаго знанія — съ техническими правилами; слишкомъ мало выясняя мъсто, занимаемое въ системъ наукъ исторіей и настаивая на случайности историческаго знанія, авторы высказывають довольно противорѣчивыя положенія относительно ея метода: они полагають, напримъръ, что "исторія не наука наблюденія" (р. 44), и вмъстъ съ тъмъ ниже они утверждаютъ, что исторія, подобно всякой

<sup>\*)</sup> E. Meyer, Geschichte des Altertums, 2 Aufl., Bd. I, Erste Hälfte; Einleitung—"Elemente der Anthropologie", Stuttgart u. Berlin, 1907. Въ 1902 г. авторъ напечаталъ трудъ подъ заглавіемъ: "Zur Theorie und Methodik der Geschichte", Halle; но главное его содержаніе, въ "исправленномъ", хотя и болѣе краткомъ видѣ, вошло въ "Элементы антропологіи". Въ числѣ аналогичныхъ трудовъ съ болѣе спеціальнымъ содержаніемъ можно еще указать на сочиненія A. Grotenfelt'a—Die Wertschätzung in der Geschichte, Lpz., 1903; Geschichtliche Wertmasstäbe in der Geschichtsphilosophie bei Historikern und im Volksbewustsein, Lpz., 1905.

наукъ, основанной на наблюдении, не имъетъ права, пользуясь единичнымъ наблюденіемъ, приходить къ какому-либо научному заключенію и что въ лучшемъ случав "историческое утвержденіе ничто иное, какъ наблюденіе, довольно плохо сдъланное и нуждающееся въ подтвержденіи путемъ другихъ наблюденій" (рр. 145, 167). Въ своемъ изложении методовъ историческаго изученія Ланглуа и Сеньобось дають гораздо больше цінныхъ замѣчаній; но и оно не свободно отъ возраженій. Авторы раздѣляють свое произведение на двъ главныя части: opérations analytiques (ср. методологію источниковъдънія) и opérations synthetiques (ср. методологію историческаго построенія). Такая терминологія едва-ли удачна: она подчеркиваетъ не различіе познавательныхъ цёлей, а различіе операцій; но разныя операціи могуть служить для достиженія одной и той же ціли: синтетическія встрічаются и въ источниковъдъніи (напр., понятіе о творчествъ даннаго автора). аналитическія-въ историческомъ построеніи (напр., анализъ причинно-следственной связи). Въ своемъ курсе Ланглуа и Сеньобосъ не дають, однако, яснаго понятія о томь, что собственно нужно разумъть подъ источникомъ; допуская колебанія въ своемъ взглядь на исторію, какъ "науку наблюденія", они упускають изъ виду весьма важный отдёлъ источниковъ - остатки культуры, а такой пробъль приводить ихъ къ чрезмърному скепсису касательно достовърности источниковъ (р. 167). Въ дальнъйшемъ своемъ построеніи авторы зачисляють интерпретацію источниковъ въ критику, придавая последней слишкомъ широкое значеніе. Ланглуа и Сеньобосъ разсуждають также объ историческихъ объясненіяхъ (причиню-слъдственной связи), заключеніяхъ и обобщеніяхъ, и объ условіяхъ, при соблюденіи которыхъ такіе выводы могутъ получить достовърность; но они слишкомъ мало обосновывають свое ученіе о группировкі исторических фактовь по разновидностямъ, о построеніи эволюціонныхъ серій и т. п. Тъмъ не менъе руководство Ланглуа и Сеньобоса можетъ быть полезно начинающему работнику и пригодится всякому интересующемуся техникой историческихъ работъ \*).



<sup>\*)</sup> Ch.-V. Langlois et Ch. Seignobos, Introduction aux études historiques, 1-re éd. Par. 1898, 2-me éd., Par.; рус. пер. В. Денисова.

Впрочемъ, въ настоящее время можно указать и на такихъ историковъ, которые пытаются комбинировать обобщающую точку зрѣнія съ индивидуализирующей; представители такого смѣшаннаго направленія не всегда ясно различаютъ вышеуказанныя теоретико-познавательныя цѣли, что приводитъ не столько къ соединенію, сколько къ смѣшенію ихъ между собою.

Въ числѣ новъйшихъ историковъ, напримъръ, придерживающихъ смѣшаннаго направленія, Линднеръ занимаетъ до-Въ "философіи видное мъсто. своемъ трудъ по вольно исторіи", не останавливаясь на логическомъ различіи между обобщеніемъ и индивидуализированіемъ, онъ разсуждаетъ только о постоянствъ и объ измъненіи въ исторіи, а также о "коллективныхъ" и "индивидуальныхъ" факторахъ историческаго процесса; онъ полагаетъ, что всякое становленіе (Werden) - индивидуально, а историческое теченіе "коллективно". Съ указанной точки зрѣнія авторъ разсуждаеть объ историческомъ процессѣ, объ историческихъ факторахъ (идеяхъ, "массъ", "великихъ людяхъ") и характеризуетъ важнъйшія историческія группы ("народы" и "націи"), изъ которыхъ главное значеніе онъ приписываетъ монголамъ, семитамъ и индо-германцамъ; онъ высказываеть также несколько соображеній объ условіяхь жизнедеятельности народовъ, о государствъ, церкви и т. п., и объ историческомъ развитіи въ совокупности его культурныхъ, соціальныхъ и политическихъ проявленій \*).

Въ русской литературѣ можно также отмѣтить трудъ, авторъ котораго—Е. Н. Щепкинъ, кажется, стремится въ нѣкоторой мѣрѣ примирить оба направленія \*\*). Авторъ пытается исходить изъ "теоріи познанія, господствующей среди представителей критическаго эмпиризма", и придаетъ употребляемымъ имъ терминамъ "тотъ смыслъ, который укрѣпился въ литературѣ критическаго эмпиризма". Дѣйствительно, авторъ разсуждаетъ о "коллективномъ опытъ", о "функціональной зависимости"





<sup>\*)</sup> Th. Lindner, Geschichtsphilosophie, Einleitung zu einer Weltgeschichte seit der Völkerwanderung, Stuttgart, 1901.

<sup>\*\*)</sup> Е. Шенкинъ, Вопросы методологіп исторін. Одесса, 1905 г.

въ смыслъ причинно-слъдственной, объ "экономичномъ описаніи" явленій въ смыслѣ ихъ объясненія и т. п. Вмѣстѣ съ тѣмъ, однако, авторъ находится подъ замѣтнымъ вліяніемъ Вундта, ученіе котораго, разум'єтся, нельзя отождествлять съ эмпиріокритицизмомъ: соотвътствующій отдъль въ его ученіи о методахъ, по словамъ автора, все еще остается "лучшимъ" очеркомъ логики исторіи. Тъмъ не менъе автора нельзя назвать и строгимъ последователемъ Вундта: "такъ какъ число причинныхъ рядовъ, сходящихся для обоснованія (sic) событія, по его словамъ, можетъ доходить до безконечности, то объекты исторіи и носять болье или менье единичный, иногда не повторяющійся даже приблизительно характеръ. Только въ этомъ смыслѣ неповторяемости тождествъ всѣ явленія могуть быть названы случайными, хотя ни одно изъ нихъ не разрываетъ нитей причинности". Съ такой же точки зрвнія, едва ли, впрочемъ, отличающейся опредъленностью (ср. выраженія "можеть", "болье или менте" и "вст явленія"), авторъ разсуждаеть и о личности. Вопреки Вундту, онъ вообще какъ-будто склоняется къ отрицанію собственно историческихъ законовъ. Впрочемъ, въ своей брошюръ Е. Н. Щепкинъ останавливается лишь на двухъ вопросахъ, а именно: онъ выясняетъ, въ чемъ состоитъ психологическое истолкованіе историческихъ фактовъ и значеніе идей въ исторіи; въ последней стать в онъ разсуждаеть о "нравственныхъ и этическихъ идеяхъ" съ психологической точки зрѣнія.

Въ числѣ представителей того же теченія можно, наконець, указать и на Моно. Судя по его статьѣ, озаглавленной "Методъ въ исторіи", онъ стремится въ извѣстной мѣрѣ сочетать оба вышеуказанныя направленія—обобщающее съ индивидуализирующимъ. Моно, напримѣръ, пишетъ, что "исторія есть коллективная психологія" (р. 350); но въ то же время онъ, подобно Мишелэ, признаетъ "воскресеніе прошлаго" наивысшей задачей историка и, подъ вліяніемъ Ксенополя, разсуждаетъ объ исторіи, нисколько не отождествляя ее съ науками обобщающими: она изучаетъ факты послѣдовательности и, вмѣсто формулировки законовъ, группируетъ факты въ серіи и, устанавливаетъ между ними причинно-слѣдственныя отношенія. Съ указанной точки зрѣ-



нія авторъ признаеть идеальной цёлью исторіи "реконструкцію въ серіи временъ жизни человъчества во всей ся совокупности". Впрочемъ, придерживаясь такой теоретико-познавательной точки зрѣнія, Моно едва ли, однако, съ должною определенностью и ясностью формулируеть ее. Аналогичное колебаніе зам'ятно и въ другихъ его разсужденіяхъ: понимая подъ закономъ и "предварительную гипотезу, разсматриваемую какъ истинную, пока она кажется намъ пригодной для объясненія всёхъ извёстныхъ намъ явленій одного и того же порядка", авторъ какъ-будто склоняется къ мысли, что историкъ можетъ достигать такихъ же обобщеній; историческій факть, подобно всякому другому явленію природы, им'єть свою причину въ предшествующемъ факт'є; съ такой точки зрѣнія можно съ гораздо большею надеждою на успахъ объяснять, комбинировать и обобщать факты, чамъ "воображая, что въ свободной волъ человъка кроется автономная причина, въ каждый данный моментъ способная видоизмѣнить ходъ исторіи"; но нѣсколько ниже авторъ поставляеть историку въ обязанность различать въ человъческихъ дъйствіяхъ ту долю индивидуальнаго творчества, которую нельзя заранте предвидтть и определить. Съ такой же двойственной точки зренія Моно разсуждаеть и объ объектъ историческаго знанія: исторія изучаетъ "постоянные элементы", передаваемые въ человъчествъ путемъ наслъдственности, традиціи, подражанія и привычки, и придающіе непрерывность историческому процессу, и тѣ "элементы измѣненія и обновленія", которые человѣческое творчество ежеминутно вносить въ тотъ же процессъ и которые "опредъляютъ собою эволюцію". Въ вышеприведенныхъ довольно отрывочныхъ замѣчаніяхъ Моно не обосновываетъ предлагаемаго имъ пониманія исторіи и не разъясняеть, какимъ образомъ можно примирить вышеуказанныя направленія въ области историческаго знанія. Въ остальной части своего труда Моно даетъ нѣсколько болъе обстоятельную характеристику "анализа" и "синтеза" въ исторіи. Подъ "анализомъ" Моно разумветь "критику источниковъ" и "критику фактовъ". Въ отдълъ, озаглавленномъ "Критика источниковъ", онъ, не соблюдая единства въ принципъ дъленія, безъ достаточныхъ основаній различаетъ три главныхъ



вида источниковь, а именно: произведенія (ouvrages, къ которымъ онъ относить и лѣтописи, и произведенія литературы), "акты" и "памятники" и даетъ очень краткое понятіе о критикъ подлинности и о критикъ достовърности источниковъ. Въ отделъ, посвященномъ изложенію критики фактовъ, онъ обращаеть вниманіе, между прочимъ, на значеніе для нея понятій о степени согласованности изучаемаго факта съ остальными фактами даннаго періода. Подъ "синтезомъ" Моно разумъетъ "историческое построеніе и обобщеніе", оцінку, психологическое истолкованіе и философію исторіи. "Построеніе" находится въ тъсной связи съ оцънкой фактовъ: она состоить въ опредълении того значения, какое данный факть имветь въ цвпи причинь и следствій. Далье, исихологія играеть видную роль въ исторіи: въдь историкъ въ сущности имфеть дело съ действіями людей, а действія людей — своего рода жесты, которыми историкъ интересуется лишь въ той мъръ, въ какой внутренняя жизнь обнаруживается черезъ ихъ посредство. Наконецъ, философія исторіи выясняетъ. главнымъ образомъ, понятіе о прогрессъ, впрочемъ, въ различныхъ областяхъ жизни весьма различномъ; такое понятіе не можетъ имъть значение закона и даже не всегда играетъ роль руководящаго принципа: прогрессъ въ области наукъ имъетъ совсёмъ иной "характеръ", чёмъ прогрессъ въ области нравственности и искусства. Итакъ, можно сказать, что въ своей стать в Моно даеть не столько теорію историческаго знанія. сколько краткое обозрѣніе методовъ историческаго изученія. благодаря чему и его общее обозрѣніе послѣднихъ страдаетъ нъкоторой неясностью основныхъ положеній и отсутствіемъ объединенной системы понятій; но оно можеть служить для предварительного ознакомленія въ самыхъ общихъ чертахъ съ такими методами; изложение далеко не всегда отличается ясностью и точностью, что легко замътить и изъ вышеприведенныхъ разсужденій автора о задачахъ исторіи или о прогрессь и т. п. \*).



<sup>\*)</sup> G. Monod, La méthode en histoire; первоначально въ "Revue politique et littéraire", 1908, t. l, pp. 449—455 и 486—493; вслѣдъ за тѣмъ, безъ существенныхъ измѣненій, въ сборникѣ "La méthode dans les sciences", изд. подъ ред. Р. F. Thomas, Par., 1909, pp. 319—362.

Generated on 2015-10-12 19:03 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307 Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google Само собою разумѣется, что вышеуказанныя направленія вь области методологіи исторіи отразились и во многихъ другихъ произведеніяхъ философской и исторической литературы; они отчасти еще будутъ приняты во вниманіе при изученіи генезиса номотетическаго и идіографическаго пониманія исторіи, а также при изложеніи методовъ историческаго изученія \*).

<sup>\*)</sup> Въ числѣ краткихъ общихъ руководствъ, кромѣ указанныхъ выше, можно еще отмѣтить: Ch. et V. Mortet, La Science de l'histoire, Par., 1894 (отдѣльный оттискъ изъ "La Grande Encyclopédie", t. XX); A. Meister, Grundriss der Geschichtswissenschaft zur Einführung in das Studium der Deutschen Geschichte des Mittelalters und der Neuzeit, Lpz., 1906 и сл. L. Bréhier et Desdevizes du Dezert, Le travail historique, Par., 1907.



Часть І.

Теорія историческаго знанія.







#### ГЛАВНЪЙШІЯ НАПРАВЛЕНІЯ ВЪ ТЕОРІИ ИСТОРИЧЕ-СКАГО ЗНАНІЯ.

Съ теоретико-познавательной точки зрѣнія научное знаніе характеризуется его систематическимъ единствомъ. Подобно нашему сознанію, отличающемуся единствомъ, и наука должна быть объединеннымъ знаніемъ: вътакомъ смыслѣ всякое знаніе, претендующее на названіе науки, должно представлять единое цълое нашего познанія, приведенное на основаніи изв'єстныхъ его принциповъ въ систематическій порядокъ. Въ самомъ деле, наука стремится соблюсти единство точки эрвнія, последовательно провести ее въ области нашего знанія, выдержать установленныя благодаря ей основныя положенія въ ихъ последовательномъ раскрытіи ит. и. Вмъсть съ тъмъ наука есть объединенная система понятій, охватывающихъ возможно больше данныхъ нашего опыта; она пытается установить возможно меньшее число понятій, въ каждое изъ которыхъ укладывалось бы возможно большее число представленій о фактахъ. Такія же требованія соотвътственно предъявляются и къ отдёльнымъ наукамъ: и естествознаніе, и исторія одинаково стремятся выработать системы понятій, которыя отличались бы единствомъ и обнимали бы все объективно-данное ихъ содержаніе.

Достиженіе абсолютнаго единства всѣхъ данныхъ нашего опыта сопряжено, однако, съ величайшими затрудненіями. Вѣдь если бы человѣческому сознанію и удалось формулировать единый законъ, по которому міръ существуетъ, нельзя было бы вывести изъ такого закона самый фактъ дѣйствительнаго его существованія. Вмѣстѣ съ тѣмъ наука не можетъ получить единство въ явный ущербъ полнотѣ нашего знанія: она должна удовле-



творять нашъ интересъ не только къ общему, но и къ индивидуальному; она должна выяснить значение для насъ и общихъ понятій, и самой дъйствительности.

При такихъ условіяхъ наука не можетъ объединить всѣ данныя нашего опыта и достигнуть единства, въ нашемъ знаніи однимъ и тъмъ же путемъ: она объединяетъ его и съ обобщающей точки зрѣнія, образуя общія понятія, подъ которыя можно подводить частныя, и съ индивидуализирующей точки эрфнія, устанавливая понятіе о единомъ цёломъ и выясняя отношеніе къ нему его частей. Въ самомъ дълъ, одну и ту же вещь можно изучать съ двухъ различныхъ точекъ зрѣнія: или по скольку въ ней есть нѣчто общее съ другими вещами, или по скольку она представляется намъ частью нѣкоего цѣлаго и въ такомъ смыслѣ единственной въ своемъ родъ и индивидуальной. Въ первомъ случать мы изучаемъ вещь съ номотетической точки зртнія, во второмъ-съ идіографической. Эта терминологія, кажется, въ достаточной мара выражаеть упомянутое выше противоположение\*). Слова "номотетическая точка эрвнія", очевидно, дають понять. что знаніе, построяемое съ такой точки зрѣнія, стремится къ законамъ и притомъ "полагаетъ", т. е. построяетъ ихъ; слова "идіографическая точка эрвнія" указывають на то, что знаніе подобнаго рода интересуется индивидуальными фактами и состоитъ въ ихъ описаніи.

Windelband, Geschichte und Naturwissenschaft, Strassburg, 1900, S. 12. Предлагая здѣсь эту терминологію, авторъ нимаеть вышеуказанные термины въ несколько иномъ смысле, о чемъ см. ниже. Терминъ "номографическій", которымъ предлагають замфнить терминъ "номотетическій", представляется мив еще менве удобнымъ: νομογραφέω — пишу, издаю законы; да и во второй своей части онъ плохо выражаетъ задачу обобщенія и совпадаеть съ терминомъ "идіографическій", гдв то же слово употребляется уже въ другомъ смыслъ. Терминъ "номологическій" также оказывается не совстмъ удобнымъ: номологія-въ буквальномъ смыслѣ званіе о законахъ (въ смыслѣ законодательства); тотъ же терминъ употребляется однимъ изъ современныхъ мыслителей для обозначенія особой "теоретической" науки, предметъ которой — понятіе о законъ, не смъшиваемое съ понятіемъ о типъ и т. п.; она изучаетъ "отношенія зависимости, сами по себ'в взятыя", я т. д. См. A. Naville, Nouvelle classification des sciences, Par., 1901, pp. 40—44. Барть предлагаеть другую терминологію; см. Th. Barth,

Generated on 2015-10-04 17:42 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307 Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google

Мѣсто, отводимое въ системѣ наукъ исторіи, будетъ различно, смотря по тому, какой изъ вышеназванныхъ точекъ зрѣнія придерживаться.

занимавшіеся систематикой наукъ съ номо-Мыслители, тетической точки зрѣнія, различали ихъ или по большей или меньшей степени ихъ абстрактности (Контъ, Спенсеръ), или по характеру изучаемыхъ ими процессовъ и предметовъ (Бентамъ, Амперъ, Вундтъ); преимущественно съ последней точки зрѣнія они стали располагать науки въ одинъ рядъ и дѣлить ихъ на науки о природъ и науки о духъ ("Naturwissenschaften" и "Geisteswissenschaften"). Впрочемъ, вскоръ пришли къ заключенію, что для построенія наукъ о дух'в нужны еще добавочные принципы, которыми естествознание не пользуется, но безъ которыхъ нельзя установить понятіе о явленіяхть духовнаго порядка: для ихъ пониманія приходится путемъ размышленія догадываться о наличности особаго рода факторовъ, дъйствіемъ которыхъ такія явленія и объясняются (Вундтъ); вмѣстѣ съ тѣмъ отличію ихъ отъ явленій природы можно придавать разный смысль въ зависимости отъ того, принимать ли теорію взаимодійствія души съ тіломъ или теорію психофизическаго параллелизма (Зигвартъ, Вундтъ и др.). Только что указанная схема деленія наукъ на науки о природе и науки о духѣ получила особенно широкое примѣненіе и къ построенію исторіи; въ числѣ наукъ о духѣ почетное мѣсто было отведено исихологіи: она была положена въ основу встхъ остальныхъ наукъ о духѣ, а, слѣдовательно, и соціологіи, и исторіи; въ системахъ подобнаго рода, значитъ, соціологія и исторія, преслъдуя однъ и тъ же обще-научныя цъли, т. е. построение общихъ понятій и законовъ, отличаются только объектомъ своего изслъдованія.

Въ позднъйшее время (особенно съ конца 80-хъ гг.) многіе подъ наукой стали разумъть научно-объединенное или обоснованное знаніе, хотя бы оно и не состояло изъ обобщеній, т. е. знаніе,





Darstellende und begriffliche Geschichte въ "Vierteljahr. für Wis. Philosophie". Bd. XXIII, р. 352 и др.; но она кажется мнъ менъе удачной, чъмъ терминологія Виндельбанда.

построяемое или съ номотетической, или съ идіографической точки зрѣнія. По теоретико-познавательнымъ точкамъ зрѣнія, цѣлямъ познанія, а не по познаваемымъ "предметамъ" или "процессамъ" познанія стали различать науки обобщающія отъ наукъ индивидуализирующихъ. Такимъ образомъ получился двойной рядъ наукъ: однѣ изъ нихъ строятся съ номотетической (натуралистической) точки зрѣнія, характеризующей естествознаніе въ широкомъ смыслѣ; другія—съ точки зрѣнія идіографической (чисто "исторической"); такова исторія въ широкомъ смыслѣ, т. е. исторія природы и человѣчества (Навилль, Виндельбандъ, Риккертъ и др.).

Следуеть различать, конечно, вышеуказанныя познавательныя точки зрѣнія, съ которыхъ что-либо изучается, отъ изучаемыхъ объектовъ; но историки, и притомъ обоихъ лагерей, легко смѣшиваютъ ту или другую принимаемую ими точку зрѣнія на исторію, напримірь, съ понятіемь о факторахь историческаго процесса. Историки-соціологи часто разсуждають о методъ "прежней" "индивидуалистической" исторической школы, представители которой преимущественно обращали внимание на единичное, на выдающіяся личности, — и о методъ новъйшей "коллективистической" исторической школы, охотно характеризуя ихъ различіе не различіемъ вышеуказанныхъ точекъ зрѣнія, а различною оцѣнкою каждой школой "индивидуальныхъ" и "коллективныхъ" факторовъ исторіи (Лампрехтъ и др.). Историки, склоняющіеся къ идіографической точкъ зрѣнія, также иногда полагають, что споръ между обоими лагерями идеть, главнымъ образомъ, объ относительномъ значеніи "индивидуальныхъ и коллективныхъ факторовъ въ исторической жизни" (Гротенфельтъ и др.). Въ разсужденіяхъ подобнаго рода гносеологическое построеніе смішивается съ реалистическимъ.

Въ частности, смотря по тому, признавать ли "наукой" только одно научно-обобщенное знаніе или еще и такое, которое стремится къ индивидуализированію, придется разно понимать соотношеніе между двумя науками, по предмету своего изслѣдованія (если не по точкѣ зрѣнія) во всякомъ случаѣ близкими другъ къ другу: я разумѣю соціологію и исторію. Съ точки зрѣ-



Generated on 2015-10-04 17:42 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307 Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google

нія научно-обобщеннаго знанія между соціологіей и исторіей не должно быть принципіальнаго различія: объ стремятся къ обобщенію и разнятся только по ближайшимъ объектамъ изслѣдованія: соціологія обобщаєть преимущественно явленія постоянно повторяющіяся, а исторія — явленія развитія; въ такомъ случать легко свести соціологію — къ соціальной статикть, а исторію — къ соціальной динамикть. Съ точки зртнія научно-обоснованнаго знанія, принимающаго во вниманіе и нашъ интересъ къ индивидуальному, между соціологіей и исторіей нужно, напротивъ, признавать принципіальное различіє. Соціологія стремится къ построенію общихъ понятій, исторія, напротивъ, къ образованію понятій индивидуальныхъ, напримтръ, понятія о единомъ цѣломъ, объ отношеніи къ нему частей, объ историческомъ значеніи индивидуальнаго и т. п.

Значить, и построеніе теоріи историческаго знанія можеть быть различнымь, смотря по тому, производится ли оно съ номотетической или съ идіографической точки зрѣнія; въ нижеслѣдующемь изложеніи я и остановлюсь на разсмотрѣніи каждаго изъ этихъ типовъ построенія научно - историческаго знанія въ отдѣльности.

## Отдѣлъ первый.

# Построеніе теоріи историческаго знанія съ номотетической точки зрѣнія.

Въ настоящемъ отдълъ, посвященномъ выясненію номотетическаго построенія исторической науки, я нѣсколько остановлюсь и на изученіи его генезиса, и на разсмотрѣніи его основаній.

Обстоятельства, обусловившія появленіе данной теоріи, не могутъ, конечно. служить для ея обоснованія; но, изучая ея развитіе, легче понять ея основанія. Такое различеніе ближайшихъ задачъ нашего изследованія оправдывается еще темъ, что номотетическая теорія историческаго знанія до сихъ поръ не получила своей окончательной формулировки: главнъйшіе ея представители обыкновенно переносять логические принципы "естествознанія" въ область исторической науки: они скорфе пользуются готовыми понятіями, почерпаемыми изъ "науки о природъ", для научной обработки историческаго матеріала. чёмъ самостоятельно построяють систему собственно историческихъ понятій. Естественно, что, при такихъ условіяхъ, генезисъ номотетическаго построенія историческаго знанія имфетъ существенное значеніе для пониманія его основаній; тімъ не менъе разсмотръніе послъднихъ должно быть сдълано особо, въ систематическомъ порядкъ; благодаря ему легче будетъ подвергнуть ихъ и критической оцфикф.



#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

### Главнѣйшіе моменты въ развитіи номотетическаго построенія историческаго знанія,

Номотетическое построеніе историческаго знанія имѣетъ свою длинную исторію: его зачатки можно было бы разыскать уже въ литературѣ классической древности (напр., у Поливія); я не стану, однако. слѣдить за постепеннымъ его развитіемъ и коснусь въ самыхъ общихъ чертахъ лишь главнѣйшихъ и наиболѣе характерныхъ его моментовъ.

Въ числѣ такихъ моментовъ достаточно отмѣтить слѣдующіе: номотетическое направленіе складывалось въ зависимости отъ развитія понятія о законосообразности историческихъ явленій; но послѣднее стали формулировать въ психологическомъ смыслѣ, что обусловлено было образованіемъ особой отрасли науки—психологіи; ея выводы получили существенное значеніе и для построенія "историческихъ законовъ", и для дальнѣйшей разработки отдѣльныхъ отраслей исторической науки въ духѣ того же номотетическаго направленія.

### § 1. Развитіе понятія о законосообразности историческихъ явленій.

Провиденціальная точка зрѣнія, съ которой мыслители прежняго времени смотрѣли на исторію человѣчества, хотя и придавала ей нѣкоторое единство и порядокъ, но сохраняла за ними трансцендентный характеръ и все же задерживала развитіе чисто научнаго понятія о законосообразности историческихъ явленій.





Правда, у представителей Возрожденія, уже утратившихъ цёльность христіанскаго міросозерданія, можно встрѣтить взгляды, близко подходящіе къ современному соціологическому пониманію историческаго процесса: Маккіавелли, напримъръ, писалъ, что "міръ содержить одинаковую массу добра и зла", что одни и тѣ же желанія и страсти царствовали и царствують при всякаго рода правленіяхъ и у всѣхъ народовъ и что они порождаютъ одинаковые результаты; знаменитый флорентинскій политикъ уже готовъ быль признать, что извъстные циклы развитія могуть быть сходными; онъ полагалъ, что тому, кто углубится въ изучение прошлыхъ событій, легко предсказывать и то, что будущее принесеть каждому государству \*). Прежнее міровозрѣніе тѣмъ не менъе долгое время оставалось въ силъ: еще Боссюэтъ придерживался провиденціальной точки зрѣнія въ своей философіи исторіи; лишь съ начала XVIII въка можно замътить болъе ръшительный поворотъ въ сторону новаго научнаго пониманія исторіи.

Въ числѣ представителей такого переходнаго времени нельзя не упомянуть о Вико: онъ исходилъ изъ положенія, что Божественный разумъ-носитель той въчной идеи исторіи, которая раскрывается въ дъйствительности и что Божественный промыселъ дъйствуетъ помимо согласія людей и вопреки ихъ планамъ; но онъ же пытается комбинировать богословіе съ соціологіей и исторіей: "новая наука", правда, подчеркиваетъ особое призваніе евреевъ, исторія которыхъ не подводится подъ общіе законы; она же занимается, однако, и изученіемъ конкретно-данной исторіи остальныхъ народовъ. Съ последней точки зренія, уже отличаемой отъ провиденціальной, новая наука изучаеть "общую природу націй", одинаковую въ разныхъ містахъ и въ разное время; она устанавливаеть аналогіи между дітствомъ человъка и дътствомъ человъческаго рода, а также между дикими народами и начальными стадіями развитія цивилизованныхъ націй; она стремится выяснить нікоторую законосообразность ихъ исторій. Въ виду сходства въ природ'в народовъ, исторіи ихъ, протекающія независимо другь отъ друга, должны быть

<sup>\*)</sup> N. Macchiavelli, Disc., l. I, cap. 39; l. II, intr.: l. III, cap. 43.



также сходными: такое сходство обнаруживается въ развитіи ихъ идей, языка и религи, нравственности, семейнаго строя и общественнаго быта. Въ своей исторіи народы проходять три стадіи: "въкъ боговъ", "въкъ героевъ" и "въкъ людей"; слъдовательно, можно усматривать сходство и въ проходимыхъ ими циклахъ развитія. Египеть, Греція и Римъ одинаково прошли черезъ циклъ вышеупомянутыхъ стадій. Въ позднъйшее время, послѣ паденія Римской имперіи, народы снова оказались въ состояніи, сходномъ съ первоначальной стадіей - "вѣкомъ боговъ", а затъмъ перешли въ періодъ "среднихъ въковъ", сходный съ героическимъ въкомъ древней Греціи, и въ современный "въкъ людей". Такимъ образомъ, можно сказать, что Вико во многихъ отношеніяхъ уже близокъ къ тому соціологическому пониманію исторіи, которое стремится установить ея законы. Впрочемъ, отмъчая въ общихъ чертахъ сходство въ циклахъ развитія, проходимыхъ разными народами, авторъ "новой науки" не утверждаль, однако, ихъ тождества, а, значить, и безусловной ихъ повторяемости во времени \*).

Послѣдующая эволюція того же понятія о законосообразности историческихъ явленій, главнымъ образомъ, поскольку оно состояло въ высвобожденіи историковъ отъ исключительнаго преобладанія провиденціальной точки зрѣнія, смѣшиваемой съ научной, находилось въ тѣсной связи съ именами Вольтера и Монтескье.

Въ виду раціоналистическихъ и моральныхъ соображеній Вольтеръ признаваль существованіе Бога; но онъ не допускаль, подобно Вико, какихъ-либо исключеній изъ мірового порядка: Высшее Существо править міромъ черезъ посредство общихъ законовъ и не можетъ путемъ произвольнаго вмѣшательства, т. е. чудесъ, нарушать ихъ теченіе. Мало склонный къ метафизикъ,



<sup>\*)</sup> G. Vico, Principj di Scienza Nuova d'intorno alla comune natura delle nazioni, 1725 г., особенно книги I, IV и V; 3-е изд. 1744 г. См. В. Стосе, Bibliographia Vichiana, Napoli, 1904 и Supplemento alla Bibliographia Vichiana, Napoli, 1907. R. Flint, Vico, Ed. and Ld., 1884 и др.: о сходствъ героическаго въка древней Греціи съ средневъковьемъ ср. Е. Меуег, Geschichte des Alterthums. Bd. II, Zweites Buch.

Вольтеръ пытался освободить человъческій разумъ и отъ традиціонныхъ понятій: онъ высоко цѣнилъ англійскій эмпиризмъ, противополагалъ относительное абсолютному и критическую точку зрѣнія—догматической; онъ стремился, безъ предвзятой системы, изучать "природу" и уже до появленія своего "опыта о нравахъ" склонялся къ отрицанію свободы воли.

Такимъ образомъ, Вольтеръ нъсколько приближался къ естественно-научному пониманію исторіи; отвергая развитіе видовъ, онъ, съ точки зрѣнія своего релятивизма, все же приходиль къ понятію объ исторической эволюціи и о прогрессь, совершающемся, хотя и не безъ колебаній, въ области науки и нравственности, а, значить, и, вообще, въ жизни человъчества. Въ своемъ "Опытъ" Вольтеръ, дъйствительно, обозръваетъ прогрессъ человъческаго ума, зарождение и образование національныхъ нравовъ, и развитіе общества со времени Карла Великаго до Людовика XIII. Съ свойственнымъ ему литературнымъ талантомъ изображая "нравы и духъ народовъ", Вольтеръ стремился дать очеркъ культурной исторіи человічества, выділивь ее въ особую отрасль научно-историческаго въдънія; при построеніи ея онъ изъ многообразія действительности выбираль такіе факты, которые, по его мивнію, имвли значеніе для исторіи націй, т. е. затрагивали наибольшее число интересовь и, следовательно, оказывались наиболье важными; съ такой точки зрвнія онъ приписываль, однако, большое значение великимъ людямъ, особенно государямъ и обращалъ вниманіе, на мнѣнія, обычан, управленіе, финансы, науки, искусства и т. п. Въ теоретиотношеніи построеніе Вольтера представляло, конечно, не мало промаховъ: у него не было, напримъръ, яснаго пониманія исторического критерія выбора фактовъ, да и обобщенія его не всегда удовлетворяли научнымъ требованіямъ; но своимъ трудомъ онъ открылъ цёлый рядъ попытокъ построить исторію человіческой культуры, разработкой которой, напримъръ, послъ него занимались Гердеръ и Гееренъ \*).



<sup>\*)</sup> Voltaire, Essai sur les moeurs et l'esprit des nations; авторъ началь свой "Опыть" въ 1740 году, но онъ вышель только въ 1756 г.; ср. его же

Почти одновременно съ "Опытомъ" Вольтера появился и "Духъ Законовъ"; его авторъ-Монтескье, подобно Бодену, но съ большею основательностью, попытался примёнить обобщающую точку зрвнія въ области исторіи. Монтескье самъ нвсколько занимался изученіемъ естественныхъ наукъ и даже производилъ спеціальныя изследованія по физике, ботанике и анатомін; благодаря имъ онъ освоился съ естественно-научнымъ понятиемъ "закона": онъ полагалъ, что подъ закономъ въ широкомъ смыслѣ слѣдуетъ разумѣть необходимыя отношенія, проистекающія изъ естества вещей, и что въ такомъ смыслѣ и человъкъ имъетъ свои законы; въ своемъ сочинени онъ останавливался также на выяснении человъческихъ законовъ въ узкомъ смыслъ въ отношении ихъ къ климату и почвъ данной страны, ея населенности, нравамъ, обычаямъ населенія и т. п. "Монтескье, по словамъ его біографа,—геній обобщающій: въ обобщении его величіе и слабость"... Въ своемъ "Духъ Законовъ" онъ желалъ, чтобы тотъ, кто читаетъ, напримъръ, страницы, посвященныя Англіи или Версалю, говориль себъ: "воть что случится всюду, гдъ, при такихъ же условіяхъ, будутъ поступать такъ же, какъ въ Англіи или Версали". Монтескье строиль извъстные типы отношеній и хотъль, чтобы читатель могъ подводить подъ нихъ ихъ разновидности; чтобы онъ (при чтеніи его книги) въ сущности не зналъ, гдф происходило то, о чемъ идетъ рѣчь, -- въ Анинахъ, Спартѣ или Римѣ, но только чтобы онъ чувствоваль, что въ случаяхъ подобнаго рода онъ имъетъ дъло съ демократическимъ или республиканскимъ строемъ; чтобы въ другихъ случаяхъ, напримъръ, при изображении монархіи, онъ узнаваль знакомыя ему черты испанскаго государственнаго строя на ряду съ чертами французскаго, но чтобы ему ни тотъ, ни другой конкретный случай не представлялся порознь во всей совокупности присущихъ каждому изъ нихъ особенностей, а чтобы онъ усматриваль въ нихъ лишь свойства общія обоимъ.



сочиненія "Le Sciècle de Louis XIII" и "Le sciècle de Louis XIV". P. Sakmann, Probleme der historischen Methode und Geschichtsphilosophie Voltaire въ "Hist. Zeit". В. 98, 1906, ss. 327—379 и др.

Такимъ образомъ, Монтескье стремится построить типъ, общій республикамъ или монархіямъ, но не выводя его изъ идеала, а отвлекая отъ дъйствительности черты, общія тъмъ республикамъ и монархіямъ которыя были извъстны ему \*).

Понятіе о законосообразности явленій общественной жизни, уже обратившее на себя вниманіе Монтескье, было одновременно высказано Юмомъ и получило дальнѣйшее развитіе въ талантливыхъ очеркахъ Тюрго и Кондорсэ, а также мало по малу стало проникать и въ нѣмецкую литературу, напримѣръ, въ сочиненія Вегелина и другихъ представителей нѣмецкаго просвѣщенія: но они чаще занимались "философіей исторіи", чѣмъ исторіей культуры.

Значительное развитіе, какое точныя науки и въ особенности естествознаніе получили въ концѣ XVIII-го и началѣ XIX вѣковъ (Лапласъ, Гауссъ, Вольта, Дэви, Бертолле, Биша, Кювье, Ламаркъ и др.), должно было, конечно, породить надежду найти такія же законосообразности и въ явленіяхъ психической (Кабанисъ) и общественной жизни: Контъ, напримѣръ, подъ обаяніемъ открытій, сдѣланныхъ въ области естествознанія, попытался установить начала "соціальной физики"; его понятіе о "развитіи" и соціологическое построеніе исторіи также оказало вліяніе на нѣкоторыхъ послѣдующихъ соціологовъ и историковъ.

Вмѣстѣ съ тѣмъ "соціальная физика" получила возможность пользоваться и новымъ, статистическимъ методомъ: разработка цифровыхъ данныхъ о рожденіяхъ, бракахъ, смертности людей и т. п. давала основаніе предполагать нѣкоторое единообразіе въ явленіяхъ общественной жизни. Зюсмильхъ впервые обратилъ вниманіе на тотъ "божественный" порядокъ, который обнаруживается въ измѣненіяхъ человѣческаго рода \*\*). Тотъ самый "поря-

<sup>\*\*)</sup> Süssmilch, Göttliche Ordnung in den Veränderungen des menschlichen Geschlechts aus der Geburt, dem Tode und Fortpflanzung desselben erwiesen, Berlin, 1748; вслёдъ за тёмъ Зюсмильхъ переработалъ свой очеркъ въ большое сочинение, вышедшее двумя изданиями въ 1761 году.



<sup>\*)</sup> Montesquieu. L'esprit des lois, 1748; cm. изд. 1851, l. I и др. A. Sorel, Montesquieu, pp. 86—87, 88. H. Barckhausen, Montesquieu, l'Esprit des lois et les archives de la Brède, Par., 1904; Ezo же: Montesquieu, les idées et les oeuvres d'après les papiers de la Brède, Par. 1907.

докъ", на который Зюсмильхъ указывалъ въ своемъ сочиненіи, вскорѣ стали изучать и съ чисто научной точки зрѣнія, утвердившейся въ области статистическихъ изслѣдованій, благодаря трудамъ Кетле по "соціальной физикѣ" \*\*). Для того, чтобы судить о значеніи подобнаго рода изслѣдованій для развитія номотетическаго построенія историческаго знанія, достаточно припомнить, какое вліяніе они оказали, напримѣръ, хотя бы на разсужденія Вокля о "законахъ исторіи".

Такимъ образомъ, провиденціализмъ постепенно утратилъ прежнее исключительное вліяніе на пониманіе исторіи и сталъ уступать свое мѣсто научному естествознанію: дальнѣйшая эволюція того же понятія о законосообразности историческихъ явленій, окончательно высвободившагося отъ провиденціализма, находилась въ довольно близкомъ отношеніи къ развитію трехъ другихъ понятій, а именно: понятія о естественной средѣ, о "естественной исторіи" человѣка, какъ особаго вида—species homo и "о культурной исторіи" человѣчества.

Понятіе о естественной средѣ, въ которой человѣку приходится жить и дѣйствоватъ, конечно, давно уже обратило на себя вниманіе мыслителей и ученыхъ: географія, многимъ обязанная уже древне-греческимъ писателямъ, стала описывать природныя условія человѣческой жизнедѣятельности; но послѣ Страбона и Павсанія прошло не мало времени, прежде чѣмъ, вслѣдъ за Себастіаномъ Мюнстеромъ, составившимъ "описаніе всѣхъ странъ" (1544 г.), Вареній началъ заниматься изученіемъ физической, а Клюверъ — исторической географіи; знаменитые представители гёттингенской исторической школы — Гаттереръ и Шлецеръ установили тѣсную связь между географіей и исторіей, а извѣстный Риттеръ въ началѣ прошлаго вѣка положилъ географію "въ основу историческихъ наукъ" и попытался выяснить значеніе природы различныхъ странъ въ ихъ исторіи \*\*). Такое "антропогеографическое" изученіе постояннаго дѣйствія природы на чело-



<sup>\*)</sup> A. Quetelet, Sur l'homme et le développement de ses facultés ou Essai de physique sociale, vv. 1—2, Par., 1835.

<sup>\*\*)</sup> K. Ritter, Erdkunde im Verhältniss zur Natur und zur Geschichte des Menschen и проч.; 19 B-de, Berl., 1882—1859.

Generated on 2015-10-04 17:42 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307 Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google

вѣка, ея вліянія на разселенія и поселенія людей, на ихъ жизнедѣятельность и культуру, вскрывало, конечно, нѣкоторую законосообразность историческаго развитія и обнаруживало извѣстную зависимость отъ географическихъ условій даже измѣнчивыхъ формъ государственнаго устройства \*).

Понятіе о естественной средѣ человѣческой жизнедѣятельности находилось въ тѣсной связи и съ понятіемъ о "естественной исторіи человѣческаго рода": оно стало выясняться, главнымъ образомъ, съ антрополого-этнографической точки зрѣнія и видо-измѣнилось подъ вліяніемъ эволюціонной теоріи, которая утвердилась въ естествознаніи съ середины прошлаго вѣка и, въ такомъ видѣ, оказала воздѣйствіе на пониманіе историческаго процесса.

Въ самомъ дѣлѣ, уже Блуменбахъ, анатомъ и физіологъ по спеціальности, интересовался "естественной исторіей человѣческаго рода", хотя еще и не употреблялъ термина "антропологія". Анатомъ и физіологъ Левелингъ также стремился сдѣлать антропологію доступной для студентовъ всѣхъ факультетовъ и вообще для каждаго образованнаго человѣка; въ 1799 г. онъ, напримѣръ, читалъ лекціи по антропологіи \*\*). Въ послѣдующее время Брока и Топинаръ, Вайцъ, Ранке и др. не мало сдѣлали для ея разработки. Подъ антропологіей первоначально разумѣли "естественную исторію человѣческаго рода" (Блуменбахъ); но уже Кантъ поставилъ антропологію въ связь съ психологіей, а Фихте (І. Н. Fichte) въ 1856 году издалъ свою извѣстную "антропологію", обнимавшую "ученіе о человѣческой душѣ". Другіе ученые стали связывать антропологію, поскольку она за-

<sup>\*)</sup> F. Ratzel, Anthropogeographie, 2 B-de, Lpz., 1882 (2-е изд. 1899), и 1891. Его-же: Politische Geogaphie, 1897.

<sup>\*\*)</sup> І. F. Blumenbach. Naturgeschichte des Menschengeschlechts, 1777.—Возникшее въ Парижѣ въ 1799 году "общество наблюдателей надъ человѣкомъ" (des observateurs de l'homme) предполагало съ сравнительно-антропологической точки зрѣнія изучать физическія, умственныя и нравственныя способности человѣка, а также мѣстныя особенности его типа; взаимодѣйствіе между душою и тѣломъ, и языкъ: психику глухо-нѣмыхъ; жизнь дикарей исторію цивилизованныхъ народовъ, ихъ происхожденіе и переселенія; мораль и законолательство и т. п.; но уже къ 1805 г. общество закрылось; см. "Rev. Scient.", 1909, Octobre 23.

нимается изученіемъ свойствь человѣка (преимущественно физизическихъ), съ этнографіей \*). Нѣсколько позднѣе лейпцигскій профессоръ Шмидтъ подъ общимъ названіемъ "антропологіи" читалъ и о физической природѣ человѣка, и о его положеніи въ природѣ, "всеобщую этнологію" и проч., а Тейлоръ включилъ въ свою извѣстную книгу ("Anthropology") обзоръ всей первобытной культуры. Въ виду того, что антропологія вмѣщала въ себя столь разнообразные предметы, легко было переносить понятія, вырабатываемыя естествознаніемъ, въ область соціологіи и исторіи: понятіе о расѣ, напримѣръ, получило съ теченіемъ времени широкое примѣненіе въ нѣкоторыхъ историческихъ построеніяхъ.

Антропологія, выяснявшая понятіе о естественной исторіи человъческаго рода, развивалась однако въ связи съ разработкой этнографіи. Антропологъ Влуменбахъ уже пытался выяснить "природное разнообразіе челов'тческаго рода". Всл'ядь за нимъ Притчардъ далъ общее обозрѣніе человѣческаго рода по племенамъ и народамъ съ естественно-исторической точки зрѣнія \*\*). Вскорѣ затъмъ, по мысли Мильна Эдварса (1829), въ Парижъ возникло этнологическое общество, начавшее действовать съ 1839 года. Вмъсть съ тъмъ этнографія, первоначально смъщиваемая съ антропологіей, стала постепенно обособляться оть нея: антропологія изучала человъка въ качествъ зоологического вида (species homo), по природъ своей отличающагося извъстными физическими и психическими свойствами, а этнографія приступила къ изученію человъка, поскольку онъ принадлежить опредъленному обществу, объединенному происхождениемъ и общимъ языкомъ, а также подчиненному общимъ обычаямъ. Сравнительная этнографія обнаружила, что въ жизни самыхъ разнообразныхъ народностей можно встрѣтить много сходныхъ проявленій \*\*\*).



<sup>\*)</sup> Th. Waitz, Anthropologie der Naturvölker, 6 B-de. Lpz., 1859—1872.

<sup>\*\*)</sup> I. F. Blumenbach, De generis humani varietate nativa, 3 ed. Gottingae, 1795. I. C. Pritchard, Natural history of man, Ld., 1813.

<sup>\*\*\*)</sup> F. Müller, Allgemeine Ethnographie, Wien, 1873, s. 1: ср. R. Andree, Ethnographische Parallelen, 1878. Neue Folge 1889. F. Ratzel, Völkerkunde, 3 B-de. 1885—1886 и др.

Антропологія уже давала понятіе о естественно-историческомъ видъ homo; но все же и антропологія, и этнографія до середины прошлаго въка слишкомъ мало останавливались на понятіи о его происхожденіи и о его развитіи; посл'єднее получило надлежащее біологическое обоснованіе лишь посл'в того, какъ Дарвинъ (одновременно съ Уоллэсомъ) представилъ въ Линнеевское общество свой знаменитый мемуаръ о естественномъ подборѣ (1858 г.); вслѣдъ за тѣмъ онъ систематически развилъ ученіе о факторахъ эволюціи, объ измѣняемости видовъ, борьбѣ за существование и естественномъ отборъ, а также о наслъдственности пробрѣтенныхъ свойствъ; благодаря такимъ факторамъ виды постепенно развиваются и приспособляются къ внъшней средъ. Новое ученіе давало основаніе разсуждать съ эволюціонной точки зрѣнія и о "естественной исторіи человѣка", его жизни въ обществъ, его учрежденіяхъ и т. п.: наряду съ "естественной исторіей человъческаго рода" стали изучать "эволюцію человъческихъ обществъ". Съ такой точки зрвнія Спенсеръ, напримъръ, и воздвигъ свои "Основанія соціологіи": широко пользуясь и этнографическимъ матеріаломъ, и выводами этнографіи, онъ, подобно Конту, пытался съ соціологической точки зр'внія обобщать и исторію; онъ объясняль историческій процессь при помощи своего извъстнаго "закона эволюціи", изучаль развитіе учрежденій и, подобно Боклю, указываль на сміну "воинственнаго типа" общества "индустріальнымъ типомъ" \*).

Развитіе понятій о "естественной исторіи человѣческаго рода" и объ эволюціи человѣческихъ обществъ вызвало въ историкахъ, итересовавшихся ими, надежду достигнуть соотвѣтствующихъ обобщеній и въ исторіи; они стали заниматься ими преимущественно въ области исторіи культуры \*\*).

<sup>\*)</sup> *H. Spencer*, Principles of Sociology, 1876—1882; впрочемъ, авторъ "Основаній исихологіи", конечно, принималъ во вниманіе и ея выводы, а также пользовался исторіей культуры при построеніи соціологіи.

<sup>\*\*)</sup> E. Schaumkell, Geschichte der deutschen Kulturgeschichtsschreibung von der Mitte des XVIII. J. bis zur Romantik im Zusammenhang mit der allgemeinen geistigen Entwickelung, Lpz. 1905; авторъ находится подъ вліяніемъ Лампрехта. F. Jodl, Die Culturgeschicht-

Терминъ "культура" появился въ Германіи приблизительно въ серединъ XVIII въка и былъ поставленъ въ довольно тъсную связь съ понятіемъ о "просв'ященіи"; вышеуказанное развитіе наукъ, близко соприкасавшихся съ исторіей, конечно, оказаловліяніе на разработку исторіи культуры; въ то время нѣкоторые ученые, напримъръ, Мёзеръ (Möser) начали также интересоваться изученіемъ народа, что и историки культуры позднъйшаго времени продолжали считать одной изъ главнъйшихъ своихъ задачъ, а Гердеръ приступилъ къ изложению своей философіи исторіи съ культурно-исторической точки зрвнія. Въ самомъ дёлё, въ связи съ философіей исторіи Гердеръ въ сущности занимался и исторіей культуры. Въ своемъ извъстномъ сочинении онъ обратилъ внимание на то, что націи измѣняются въ зависимости отъ мъста и времени, а также отъ ихъ "внутренняго характера"; онъ даже полагаль, что "главный законъ историческихъ явленій состоить въ следующемъ обобщеніи: "всюду на землъ происходить то, что можеть на ней произойти, въ зависимости частью оть условій м'єстоположенія, частью оть обстоятельствъ и случайностей времени, частью отъ прирожденнаго или благопріобрѣтеннаго характера народовъ; послѣдній складывается подъ вліяніемъ весьма разнообразныхъ факторовъ-и "климата", и образа жизни, и воспитанія и первоначальных условій и обычныхъ занятій населенія; помимо географическихъ условій. и политическія обстоятельства д'айствують на сложный ходь ис-

schreibung, ihre Entwickelung und ihr Problem, Halle, 1878. Въ своей книгъ Іодль дълаетъ краткій общій очеркъ важнѣйшихъ попытокъ построенія исторіи человъческой культуры не съ философской, а съ научно-исторической точки зрѣнія; авторъ широко понимаеть слово "культура", включая въ нее и духовную, и матеріальную и соціально-политическую жизнь; но въ своемъ обозрѣніи онъ принимаетъ во вниманіе лишь наиболѣе общіе труды и общія устанавливаемыя въ нихъ положенія. Въ его обозрѣніи можно указать и на пробѣлы, иногда довольно существенные; напр., авторъ не останавливается на характеристикѣ извѣстнаго сочиненія Буркгардта (J. Burckhardt, Die Kultur der Renaissance in Italien; 3-е изданіе ея вышло въ 1878 году); кромѣ того теперь это обозрѣніе, конечно, нѣсколько устарѣло; авторъ, напримѣръ, не могъ еще принять во вниманіе исторію культуры Липперта, не говоря. о позднѣйшихъ популярныхъ трудахъ: Группе, Шурца, Швейгера-Лерхенфельда и др.



торіи человічества. Такимъ образомъ, въ своей философіи исторіи Гердеръ уже попытался формулировать "законы" историческихъ явленій и съ вышеуказанной точки зрінія приближался къ научному пониманію историческаго развитія человічества. Почти въ то же время Гееренъ пытался связать географію и этнографію съ исторіей и приступиль къ научной разработкъ исторіи культуры \*).

Помимо общаго развитія научнаго духа, проникавшаго также въ область историческихъ изысканій, выдѣленіе исторіи культуры въ качествѣ самостоятельной отрасли исторической науки совершилось и подъ вліяніемъ другихъ причинъ: частью благодаря романтизму, а также усилившемуся интересу къ народности и народнымъ массамъ, частью въ связи съ появленіемъ спеціальныхъ отраслей культурной исторіи въ родѣ, напримѣръ, историческаго языкознанія и исторіи права.

Историко-лингвистическія изслѣдованія уже производились Аделунгомъ (1806—1816); онъ пытался путемъ сравнительнаго изученія языковъ выяснить родство племенъ индоевропейскихъ, ихъ общую родину, разселеніе и т. п. Такія изслѣдованія получили твердое научное обоснованіе благодаря трудамъ Боппа, главнымъ образомъ, его сравнительной грамматикѣ (1833—1835 гг.). Вмѣстѣ съ тѣмъ Раскъ и Гриммъ (J. Grimm) установили извѣстный "законъ" перегласовки въ германскихъ нарѣчіяхъ и, слѣвательно обнаружили такуюза коносообразность въ исторіи языка, объ открытіи которой еще не мечтали въ исторіи другихъ отраслей культуры.

Почти одновременно съ трудами по лингвистической палеонтологіи возникла и историческая школа правовѣдѣнія, также способствовавшая утвержденію понятія о законосообразномъ раз-



<sup>\*)</sup> Herders's Sämmtliche Werke, herausgegeben v. Suphan; Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, см. т. XII (1887); новъйшее критическое изданіе Th. Matthias'a Lpz. u. Wien. Гердеръ оказалъ вліяніе и на французскую мысль: Де Жерандо (De Gerando) распространялъ его "Идеи" во Франціи, а поздите Кинэ занялся ихъ переводомъ. А. Heeren, Ideen über die Politik, den Verkehr und den Handel der vornehmsten Völker der alten Welt, 1793 и др.

витіи общественной жизни. Съ точки зрѣнія представителей исторической школы обычное право, ранѣе находившееся въ пренебреженіи, получило существенное значеніе; оно связывалось съ понятіемъ о массовой привычкѣ, т. е. вело къ понятію о повторяемости однихъ и тѣхъ же правоотношеній; выводя къ тому же право изъ народнаго духа, историки-юристы того времени стремились усмотрѣть закономѣрность въ его развитіи. Дѣйствительно, уже Гуго и его преемники любили сравнивать языкъ съ правомъ, а Савиньи и его послѣдователи стремились выяснить закономѣрное развитіе права \*).

Самый терминъ "Kulturgeschichte", уже извъстный Клемму въ широкомъ смыслъ слова, окончательно вошелъ въ употребленіе въ нъмецкой литературъ благодаря Друманну и Ваксмуту \*\*); но терминъ "исторія культуры" понимался ими не одинаково.

Клеммъ, различая философію исторіи отъ исторіи культуры, стремился, напримѣръ, при построеніи ея соединить этнографическую точку зрѣнія съ историко-культурной \*\*\*). Этнографическая точка зрѣнія Клемма ярко видна уже въ самомъ планѣ всего сочиненія; въ немъ онъ придерживается такой системы изложенія, которую, съ чисто исторической точки зрѣнія нельзя признать удачной: много мѣста удѣляя изображенію (преимущественно внѣшняго) быта первобытныхъ народовъ, онъ затѣмъ даетъ представленіе о "культурныхъ государствахъ" Америки, Египта, Китая, Японіи и остальныхъ культурныхъ народовъ Востока и только въ послѣднихъ двухъ томахъ своего сочиненія знакомитъ читателя съ "языческой Европой" и съ "христіанскимъ западомъ и восто-комъ Европы". Аналогичная этнографическо-историческая точка



<sup>\*)</sup> G. Hugo, Lehrbuch des Naturrechts als einer Philosophie des positiven Rechts, 1809 и др. F. K. v. Savigny. Von Beruf unserer Zeit für Gesetzgebung und Rechtswissenschaft, Heidelberg, 1814: System des heutigen Römischen Rechts, В. I. 1840 и др.

<sup>\*\*)</sup> W. Drumann, Grundriss der Culturgeschichte, 1847. W. Wachsmuth, Allgemeine Culturgeschichte, 3 B-de, 1850—1852.

<sup>\*\*\*)</sup> G. Klemm, Allgemeine Geschichte der Menschheit, 1—10 B-de 1843—1852.

зрѣнія въ наше время была положена Гельмольтомъ въ основу редактируемой имъ "всемірной исторіи" человѣчества\*).

Вліяніе этнографической и историко-юридической школы сказалось и на трудахъ Ваксмута. Въ своихъ сочиненіяхъ по исторіи культуры Ваксмуть обозрѣваетъ ее по народностямъ и племенамъ и настаиваетъ на тѣсной связи между исторіей народа и исторіей государства; онъ полагаетъ, что безъ народности, національнаго духа государство лишено содержанія — пустая форма; онъ обращаетъ особое вниманіе на государственное устройство, право и законодательство, а также на отношеніе народа къ государству, т. е. на развитіе права, и въ немъ видить вліяніе духа народнаго \*\*).

Съ только что указанной точки зрѣнія можно было придти къ заключенію, что исторія народа—главнѣйшая часть всякой исторіи; заключеніе подобнаго рода, дѣйствительно, было высказано Кольбомъ въ его извѣстной исторіи человѣчества и особенно развито Рилемъ. Хорошо знакомый съ современнымъ ему народнымъ бытомъ, Риль задался цѣлью построить "естественную исторію народа" и изучить его во всей полнотѣ и разнообразіи его культуры; онъ въ особенности стремился понять жизнь низшихъ слоевъ общества, жизнь крестьянскую и мѣщанскую, образующую какъ бы "подпочву нашей культуры" \*\*\*). Такимъ образомъ, включая "исторію народа" въ исторію культуры, Риль и его единомышленники еще болѣе расширяли область историческихъ наблюденій и находили въ ней матеріалъ, легче поддающійся обобщенію, чѣмъ факты "внѣшней исторіи".

Вмѣстѣ съ тѣмъ объектъ исторіи культуры получилъ нѣ-

<sup>\*)</sup> H. F. Helmolt, Weltgeschichte, Lpz.; первый томъ этого сочиненія вышель въ 1899, а девятый—въ 1907 году.

<sup>\*\*)</sup> W. Wachsmuth, Europäische Sittengeschichte vom Ursprunge volksthümlicher Gestaltungen bis auf unsere Zeit, 6 B—de, 1831—1839 II Allgemeine Culturgeschichte, 3 B—de 1850—1852.

<sup>\*\*\*)</sup> G. E. Kolb, Geschichte der Menschheit und der Kultur als Supplement zu allen Werken über Weltgeschichte, 1843; новое значительно дополненное и отчасти измѣненное изданіе вышло въ 1864 — 1870 гг. W. Riehl, Naturgeschichte des deutschen Volks, 4 B-de; съ 1853 года.

сколько болъе широкое значение: замъняя нъмецкій терминъ своимъ собственнымъ, французская, а отчасти и англійская литературы стали связывать понятіе о "цивилизаціи" съ понятіями объ извъстной степени развитія "просвъщенія" и соціальнаго строя. Уже С.-Симонъ разсуждаль о соціальномъ развитіи, а Гизо построилъ свою "исторію цивилизаціи" даже преимущественно съ соціально-исторической точки зрѣнія. Цивилизація, по мнѣнію Гизо, есть развитіе соціальныхъ отношеній, соціальной дъятельности, въ связи съ развитіемъ человъка, его души, его внутренней жизни, его индивидуальной деятельности; но самъ Гизо изучалъ преимущественно лишь прогрессивное развитіе общества. Впрочемъ, Ру-Ферранъ, одинъ изъ ближайшихъ преемниковъ Гизо, включилъ въ свой обзоръ и другія проявленія культурной жизни народовъ\*). Историки, занимавшіеся изученіемъ развитія цивилизаціи, также находили въ ней матеріаль для обобщеній. Тьерри уже называль такіе историческіе труды чистою абстракціею фактовъ, что отчасти и оправдалось на примъръ нъкоторыхъ представителей разбираемаго направленія.

Въ связи съ развитіемъ общей исторіи культуры находилось и развитіе отдѣльныхъ ея отраслей, наступившее главнымъ образомъ съ середины прошлаго вѣка. На подробномъ разсмотрѣніи каждой изъ нихъ я, однако, не могу останавливаться здѣсь и приведу лишь нѣсколько примѣровъ для того, чтобы показать, что и въ разработкѣ такихъ отраслей обобщеніе стало играть существенную роль.

Съ того времени, напримъръ, когда Буше де Пертъ сталъ производить свои раскопки (1836 — 1841 гг.) въ долинъ р. Соммы \*\*), а Ляйэлль вслъдъ за тъмъ представилъ геологическія доказательства въ пользу древности человъка (1863 г.), между геологіей и исторіей стали включать доисторическую археоло-



<sup>\*)</sup> F. Guizot, Histoire de la civilisation en Europe, 1828 — 1830. H. Roux-Ferrand, Histoire des progrès de la civilisation en Europe depuis l'ère chrétienne jusqu'au XIX sc., 1-e изд. 1833—1841, 2-e—1847.

<sup>\*\*\*)</sup> J. Boucher de Perthes, Antiquités celtiques et antédiluviennes 3 vv. Abbeville, 1847—1865. De l'homme antédiluvien et de ses ouevres. Par., 1860.

гію. Новой наукт вскорт удалось обнаружить значительное однообразіе формъ подділокъ изъ камня, отчасти изъ бронзы и желіза, въ разныхъ містностяхъ и у разныхъ племенъ, а также нікоторое однообразіе въ сміть одного рода матеріала, подвергавшагося обработкт, другимъ; впрочемъ, преждевременное обобщеніе діленій, добытыхъ французскими археологами, повело къ распространенію ихъ на другія страны, что лишь въ позднітшее время стало вызывать справедливую критику.

То же однообразіе можно было наблюдать и въ области исторіи духовной, и въ области исторіи экономической культуры. Уже братья Гриммы полагали, что при одинаковыхъ условіяхъ и результаты творчества должны быть одинаковы, и ссылались на единообразіе человъческой психики для того, чтобы объяснить сходство нъкоторыхъ сказаній, возникшихъ независимо другъ отъ друга у разныхъ народовъ \*). Тэйлоръ, а въ новъйшее время Лэнгъ, Фрэзеръ и многіе другіе продолжають развивать ту же точку зрвнія \*\*). Изученіе экономической исторіи также приводило къ аналогичнымъ выводамъ, но въ другой сферѣ явленій, о чемъ уже отчасти свидътельствуетъ извъстное сочинение Бека (Boeckh) о народномъ и государственномъ хозяйствъ авинянъ, основанное на внимательномъ изучени частностей (1817 г.). Позднайшія работы въ тойже области возникали, частью пользуясь выводами исторической школы политической экономіи (Рошеръ, Книсъ, Роджерсъ и др.), частью подъ вліяніемъ экономическаго матеріализма (Марксъ, Энгельсъ и др.). тивоположность идеологамъ немецкой исторической школы экономисты пытались строго провести обобщающую точку зранія; опираясь на принципъ причинно-следственности, Марксъ (его коммунистическій манифесть вышель въ 1848 году), а за нимъ и Эн-

<sup>\*)</sup> Gebr. Grimm, Kinder und Hausmärchen (1819), 3 Aufl., Göttingen, Bd. III, 1856, ss. 405—406.

<sup>\*\*)</sup> E. Tylor, Primitive Culture, 2 ed. (есть русск. пер.). A. Lang, Mythes, Cultes et Religions, trad, Marillier, Paris, 1896 и др. J. G. Frazer, The Golden bough, a study in magic and religion, 2 ed., 3 vol., Lond., 1900 и др.

гельсъ попытались формулировать законы связи между экономическимъ процессомъ и другими соціальными явленіями въ ихъ историческомъ развитіи. Въ такомъ методологическомъ смыслѣ разсужденія Маркса о томъ, что способы производства обусловливаютъ соціальную жизнь, а также матеріальную, духовную п политическую, или установленное Марксомъ соотвътствіе между производительными силами, экономической структурой и "надстройкой ея"-политико-правовой ея организаціей оказали существенное вліяніе и на номотетическое пониманіе историческаго процесса. "Экономическій матеріализмъ" послужиль основаніемъ для цълаго ряда номотетическихъ построеній въ области исторіи: Каутскій и Лоріа (не говоря о многихъ другихъ) развивали основоположенія Маркса въ своихъ работахъ по теоріи историческаго процесса и въ историческихъ монографіяхъ. Съ точки зрънія принятой имъ теоріи, Лоріа, наприм'тръ, старался формулировать "законы соціальной эволюціи", "законъ" роста населенія, "параллельные законы" развитія собственности и труда и т. п. Лампрехтъ первоначально также исходилъ изъ аналогичнаго пониманія исторіи, но въ позднѣйшее время измѣнилъ свою точку зрѣнія \*).

Кром'в вышеуказаных вобластей исторіи культуры, многія другія обращали на себя вниманіе изслідователей, стремившихся къ обобщенію историческаго матеріала. Не перечисляя ихъ здісь, я отмічу еще лишь исторію учрежденій, разработанную Мэномъ и Стебосомъ, Вайцемъ и Гнейстомъ, а также, не говоря о многихъ другихъ, Фюстель-де-Куланжемъ. Мніне послідняго довольно характерно: исторія, по его словамъ, не есть накопленіе извістій о всякаго рода событіяхъ, происходившихъ въ прошлой жизни человічества; она есть наука о человіческихъ обществахъ, задача ея состоить въ томъ, чтобы познать, какъ эти общества образовались. Исторія разыскиваеть, какія силы управляли ими,





<sup>\*)</sup> L. Woltmann, Der historische Materialismus, 1900. Th. Massaryk. Die philosophischen und sociologichen Grundlagen des Marxismus, 1899: дальнъйшія указанія на литературу см. въ послъднемъ трудь, имьющемся и въ русскомъ переводь. Н. Карпевъ, Старые и новые этюды объ экономическомъ матеріализмъ, Спб., 1896 г. ср. Е. Hammacher, Das System des Marxismus, Lpz., 1909.

т. е. какія именно силы сплотили каждое изъ нихъ и придали ему единство; она изучаетъ жизненные органы общества, т. е. его право, его хозяйство, его умственныя и матеріальныя привычки, все его міровоззрѣніе. Каждое изъ такихъ обществъ было живымъ существомъ; историкъ долженъ описывать его жизнь. Съ нѣкотораго времени придумали слово "соціологія"; слово "исторія" имѣло тотъ же смыслъ и говорило то же по крайней мѣрѣ для тѣхъ, которые его понимали правильно. Исторія есть наука о соціальныхъ фактахъ, она и есть сама "соціологія" \*).

Такимъ образомъ, историки, изучавшіе исторію культуры вообще или развитіе важнѣйшихъ ея отраслей, находили здѣсь матеріалъ, поддававшійся нѣкоторымъ обобщеніямъ.

Въ самомъ дѣлѣ, прежде всего можно замѣтить, что ученые, занимавшіеся сравнительнымъ изученіемъ не крупныхъ событій, а мелкихъ проявленій культурной жизни, напримѣръ, "домашняго быта", приближались къ своего рода историческому атомизму: вмѣстѣ съ тѣмъ они имѣли дѣло съ фактами, повторяющимися въ извѣстныхъ предѣлахъ пространства и времени; будучи обыденными, послѣдніе оказываются и массовыми, что даетъ возможность прилагать къ нимъ обобщающую точку зрѣнія. Въ одномъ изъ своихъ трудовъ (Sittengeschichte) Ваксмутъ, напримѣръ, при обозрѣніи средневѣковой культуры, изучаетъ ея проявленія, общія многимъ европейскимъ народностямъ (рыцарство), и интересуется не только тѣмъ, что придавало ей единство или въ чемъ оно выражалось, но и тѣми состояніями, которыя повторялись въ данныхъ предѣлахъ времени и пространства (gemeinsame Zustände).

Историки культуры также стараются группировать факты съ точки зрѣнія сходства (а не различія) между ними и, напримѣръ, въ предѣлахъ даннаго періода, изучаютъ явленія лишь общія людямъ того времени. Такая точка зрѣнія уже обнаружилась въ довольно раннихъ попыткахъ историковъ культуры систематизировать изучаемый ими матеріалъ. Друманнъ, напри-



<sup>\*)</sup> Fustel de Coulanges, Histoire des institutions politiques de l'ancienne France, L'alleu et le domaine rural, Par., 1889, p. IV.

мфръ, систематически расчленяетъ проявленія культуры группы; то же въ началъ 50-хъ годовъ можно замътить и у Ваксмута (Allgemeine Culturgeschichte); последній принимаеть следующую группировку: а) религія, культь, церковь, нравственность; b) государственное устройство, право, военное дело, политика; с) матеріальная культура; d) искусство, наука и преподаваніе. Такая же тенденція наблюдается и у позднівшихъ историковъ; но она, разумвется, тоньше проводится: Буркгардть, напримвръ, изучаетъ не столько генезисъ, сколько результаты Возрожденія, проэктированные на одну плоскость; онъ опредъляетъ господствующія въ немъ культурныя теченія и, расчленивъ ихъ, получаеть извъстное число категорій, подъ которыя онъ соотвътственно и подводить даже д'ятельность самыхъ видныхъ представителей Возрожденія; впрочемъ, въ данномъ случав пріемъ подобнаго рода, по мнѣнію одного изъ позднѣйшихъ представителей того же направленія, оправдывается тімь, что ни одинь изъ дъятелей того времени не былъ настолько великъ, чтобы повліять своей личностью на всю совокупность развитія культуры \*). Вышеуказанное стремленіе къ обобщенію вскоръ обнаружилось и въ попыткахъ конструировать однородныя серіи историческихъ явленій. Іодль, напримірь, разсуждая о методі, котораго исторія культуры должна придерживаться, зам'вчаеть, что, при пользованіи имъ, дело сводится къ тому, чтобы систематически выбрать изъ многочисленныхъ "временно и пространственно разъединенныхъ рядовъ развитія" "однородное" и въ цёляхъ "непосредственнаго сравненія" устранить всякое отношеніе и связь его съ другими чужеродными, хотя бы и соприкасающимися съ ними элементами. Современные представители исторіи культуры стремятся располагать ея проявленія по однороднымъ серіямъ развитія. Мюллеръ - Ліеръ различаетъ, напримъръ, исторію развитія "матеріальныхъ средствъ" и работы;



<sup>\*)</sup> *J Burckhardt*, Die Kultur der Renaissance in Italien, 8-te Aufl., 1901. Авторъ устанавливаетъ слѣдующія группы: государство, какъ произведеніе искусства (тиранія и республика и ихъ разновидности); развитіе индивидуума; возрожденіе интереса къ древности; открытіе міра и человѣка; общественность и праздники; нравы и религія.

Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google Generated on 2015-10-04 17:47 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307

исторію развитія брака, семьи и т. п.; исторію развитія соціальной жизни; исторію духовнаго развитія человъчества: языка, знанія и върованій, нравственности, права и искусства \*).

Въ числъ требованій, предъявляемыхъ исторіи культуры. ученые новаго времени ставять и обнаружение типическаго. Буркгардтъ изучалъ, напримъръ, типъ итальянца времени Возрожденія; Фрейтагь изображаль нѣмецкіе типы прошлаго времени и умълъ оттънять типическое, заключающееся въ единичномъ случав. Риль также въ сущности довольствовался построеніемъ типа нізмецкой культуры даннаго времени. Вообще, изученіе каждой области, отдёла культуры, по словамъ Іодля, напримёръ, должно завершаться установленіемь обнаружившихся въ ней типовъ. Аналогичные взгляды можно встрътить и у новъйшихъ ученыхъ. Шнюреръ еще недавно замътилъ, что исторія культуры есть наука объ измѣненіяхъ въ типической дѣятельности. Готейнъ въ сущности придерживается той же точки зрѣнія, когда говорить, что исторія культуры большею частью имветь двло съ массовыми явленіями и что, если среди такихъ однородныхъ явленій изслідователю удастся разыскать одинь типичный случай, то онъ одинъ имъетъ значение для всъхъ. Наконецъ, и Лампрехтъ высказывается въ такомъ же духѣ \*\*).

Стремленіе изучать "типическое" находилось въ связи и съ отысканіемъ законовъ исторіи; уже Риль, напримѣръ, полагалъ, что исторія культуры должна будетъ "обосновать законы, по которымъ она зарождается, цвѣтетъ, зрѣетъ и умираетъ". Почти одновременно, хотя и независимо отъ него, Бокль сдѣлалъ попытку подобнаго рода въ своемъ введеніи въ исторію цивилизаціи Англіи \*\*\*). Всякая наука, разсуждаетъ онъ, стремится къ обобщенію конкретныхъ фактовъ и къ установленію законовъ образованія вещей и быванія; исторія путемъ приложенія срав-



<sup>\*)</sup> Fr. Müller-Lyer, Entwicklungsstufen der Menschheit; первая часть подъ заглавіемъ Phasen der Kultur, München 1908, ss 39—44.

<sup>\*\*)</sup> E. Gothein, Die Aufgaben der Kulturgeschichte, Lpz., 1889, s 16. \*\*\*) Th. H. Buckle, Introduction to the History of civilisation in England, vol. I, 1857; v. II, 1861; рус. пер. А. Вуйницкаго и Ө. Ненарокомова. нзд. 2, сс. 21, 22, 171, 202—204, 253, 254.

нительнаго изученія и статистическаго метода также должна стремиться къ обобщенію. Д'яйствія людей обусловливаются лишь тыть, что имъ предшествуеть; значить, при тождественныхъ условіяхъ они должны носить отпечатокъ однообразія и давать тождественные результаты. Въ частности дъйствія людей обусловлены съ одной стороны внъшними условіями, т. е. "природой", дъйствующей на духъ, съ другой же стороны, воздъйствіемъ его на природу; тъмъ или инымъ соотношениемъ этихъ факторовъ (реальнымъ значеніемъ ихъ въ данномъ мѣстѣ и въ данное время) опредѣляется и степень культурнаго развитія. При изученіи всемірной исторіи легко зам'єтить, однако, "вн'є Европы—подчиненіе челов'єка природъ", и, напротивъ, преобладающее "подчинение природы человъку" "въ Европъ"; можно даже сказать, что въ ея исторіи такое воздъйствіе постоянно усиливается; но "быстрое движеніе впередъ" замъчается относительно "истинъ умственныхъ", а не "нравственныхъ", остающихся въ "неподвижномъ состояніи"; значить, научное построеніе исторіи сводится къ открытію законовъ человъческаго духа, въ сущности, человъческаго интеллекта, ибо прогресъ человъчества зависить отъ успъха, съ которымъ законы явленій (природы) изследуются, и отъ той степени, въ какой знаніе ихъ свободно распространяется въ обществъ. Такимъ образомъ, исторія культуры въ лицѣ Бокля уже признала необходимость установить "законы человъческаго духа", что, казалось, можно было осуществить лишь послѣ превращенія интуитивно-психологической точки зржнія въ научно-психологическую.

Послѣ Вокля, хотя и были попытки построить "законы" въ области исторіи культуры въ матеріалистическомъ смыслѣ, но онѣ оказались несостоятельными и только `лишній разъ показали, что безъ психологіи исторія культуры не можетъ привести къ обобщеніямъ. Подъ сильнымъ вліяніемъ матеріализма и трансформизма Гельвальдъ, напримѣръ, составилъ свою "исторію культуры" \*): онъ держится того мнѣнія, что одна и та же



<sup>\*)</sup> Fr. v. Hellwald, Die Kulturgeschichte in ihrer natürlichen Entwickelung, 1875; 3-te Aufl., 1883.

законосообразность обнаруживается и въ природъ, и въ исторіи; "всякій культурный процессъ есть только процессъ природы": борьба за существование лежить въ основъ истории, и даже идеалы человъчества служать для нея лишь средствами или орудіями. Во всякомъ естественномъ процессть, а, значить, и въ историческомъ можно усмотрѣть необходимую послѣдовательность отдъльныхъ фазисовъ, не зависящую отъ воли человъка; такая естественная механическая необходимость не только объясняется. но, поскольку она-необходимость, признается и должной; сладовательно, сущее и должное, по мнѣнію Гельвальда, одно и то же; объяснение сущаго равносильно его оправданию. Подобно органической теоріи въ соціологіи, такое направленіе нельзя было, однако, послѣдовательно провести въ исторіи. Дѣйствительно, вопреки своему "матеріализму", Гельвальдъ постоянно и при объясненіи, и при изображеніи культурнаго развитія человъчества пользуется "духовными" факторами; вопреки отрицанію всякой телеологіи, онъ вносить ее въ собственное свое построеніе. Такимъ образомъ, исторія культуры Гельвальда обнаруживаетъ всю слабость теоріи, отрицающей психологическія предпосылки исторіи, поскольку она признается наукой обобщающей.

Послѣдующіе теоретики исторіи культуры уже вполнѣ опредѣленно выставляли необходимость связать ее, въ качествѣ науки обобщающей, съ психологіей. Въ числѣ задачъ, къ разрѣшенію которыхъ исторія культуры должна стремиться, Іодль, напримѣръ, указываетъ и на открытіе и объясненіе всеобщихъ законовъ, обусловливающихъ общій ходъ ея; но работы въ такомъ направленіи стали давать плодотворные результаты лишь по мѣрѣ того, какъ психологическіе законы, опредѣляющіе жизнь человѣчества, становились яснѣе; и если можно было бы разсчитывать на открытіе законовъ историческаго развитія въ общихъ его чертахъ, то все же чисто историческая обработка даннаго матеріала не была бы въ состояніи (сама по себѣ) разрѣшить такую проблему: она нуждается въ болѣе глубокомъ психологическомъ основаніи; значитъ, лишь благодаря ему и исто-



рія культуры могла бы надъяться на установленіе какихъ-либо законовъ историческаго процесса \*).

## § 2. Развитіе понятія о законообразности историческихъ явленій въ психологическомъ смыслъ.

Съ того времени, когда психологія начала складываться въ особую науку, ученые приверженцы номотетическаго построенія историческаго знанія все чаще стали прибъгать къ ней для того, чтобы обосновать свои научныя обобщенія и въ области исторіи; лишь такимъ путемъ, казалось, можно было придать имъ характеръ законовъ; слъдовательно, дальнъйшее развитіе изучаемаго нами направленія должно было попасть въ зависимость отъ развитія психологическихъ знаній; съ ихъ помощью историки пытались превратить исторію въ обобщающую науку.

Уже среди писателей классической древности можно было бы указать и на такихъ, которые съ метафизической или съ эмпирической точки эрвнія разсуждали о явленіяхъ душевной жизни или же пытались совмъстить оба направленія (Платонъ, Аристотель, Плотинъ и др.); обозрѣніе длиннаго пути, по которому прошла психологія, прежде чемь она стала заметно вліять на исторію, однако, завлекло бы насъ слишкомъ далеко: въдь такое вліяніе начало явно обнаруживаться лишь въ теченіе XIX-го стольтія. Съ 1820-хъ годовь Гербартъ и Милль (James Mill) много содъйствовали ея развитію. Гербарть, правда, ставиль исихологію въ зависимость отъ метафизики; но онъ полагалъ, что метафизика есть наука о "понятности опыта"; онъ также училъ о равновъсіи и движеніи представленій, что давало ему возможность бороться противъ старой теоріи "о способностяхъ души", и стремился выяснить законом врность явленій душевной жизни. Вскор'в посл'в появленія "психологіи" Гербарта психологическая литература обогатилась извъстнымъ трудомъ Милля: вслёдъ за Гэртли и Юмомъ онъ содействовалъ развитію ученія объ ассоціаціи идей и устанавливаль законы ассоціаціи между чувствованіями и идеями.



<sup>\*)</sup> F. Jodl, Die Culturgeschichtsschreibung etc., §§ 108, 110, 121.

Новый періодъ въ развитіи общей психологіи можно начинать со времени выхода въ свѣтъ капитальныхъ трудовъ Фехнера и Лотце (1851 и 1852 г.). Съ того времени ученые стали проводить различіе между метафизикой и (эмпирической) психологіей; они приступили къ выработкѣ болѣе точныхъ методовъ психологическаго изученія, провѣряли самонаблюденіе экспериментомъ и прибѣгали къ самоанализу; настаивая на непрерывности "потока мышленія", они вырабатывали ученіе о единствѣ сознанія, о чувствованіяхъ, о волѣ, о мотиваціи и проч. (ср. ниже); вмѣстѣ съ тѣмъ они начали обращать вниманіе на сложныя явленія душевной жизни, возникающія или развивающіяся въ сознаніи индивидуума въ зависимости отъ соціальнаго общенія и характеризуемыя такимъ общеніемъ, а также указывали на значеніе психологіи для соціальныхъ наукъ (Бенеке и др., Вундтъ).

Къ серединъ 1850-хъ годовъ можно отнести и образованіе особой отрасли психологіи, которую я назову "эволюціонной". Въ своихъ извъстныхъ "Основаніяхъ психологіи", появившихся въ 1855 г., Спенсеръ систематически примънилъ ученіе объ эволюціи къ изслъдованію явленій душевной жизни; впрочемъ, и онъ еще обращалъ слишкомъ мало вниманія на развитіе эмоцій и волевыхъ процессовъ. Спеціальная обработка эволюціонной психологіи продолжалась въ разныхъ областяхъ: Вундтъ изучалъ, напримъръ, психологію животныхъ; Прейеръ—психологію ребенка; Тэйлоръ—психологію дикаря и т. п.

Съ иной точки зрѣнія Дильтей уже въ наше время попытался намѣтить задачи особаго рода психологіи, занимающейся описаніемъ и анализомъ душевной жизни "развитаго человѣка" (ср. еще ниже).

Въ началѣ того же новаго періода въ исторіи психологіи слѣдуетъ отмѣтить появленіе новой дисциплины, которую можно назвать соціальной психологіей; впрочемъ, она возникла въ видѣ особыхъ разновидностей, получившихъ свои особыя названія: этологіи, народной психологіи и коллективной психологіи; онѣ имѣли большое значеніе для попытокъ обосновать теорію историческаго знанія съ номотетической точки зрѣнія.



Основателемъ "этологіи" можно признать автора и до сихъ поръ извъстной логики—Милля (J. St. Mill).

Милль во многихъ отношеніяхъ близокъ къ Конту и его позитивизму: признавая, что всѣ явленія безъ исключенія управляются неизмѣнными законами, онъ желаетъ перенести методы естественныхъ наукъ въ томъ видѣ, въ какомъ они употребляются въ естествознаніи, въ науки соціальныя, въ томъ числѣ и въ исторію; тѣмъ не менѣе самъ Милль много способствовалъ введенію психологіи въ оборотъ соціальныхъ наукъ и исторіи.

"Конть, по его словамь, не сдълаль ровно ничего для установленія позитивнаго метода въ наукъ о духъ": "не помъстивши психологіи на настоящее мъсто ея въ позитивной философіи", онъ впаль въ "важное заблужденіе", которое "послужило источникомъ серьезныхъ ошибокъ въ его попыткъ создать соціальную науку". Конть не объясняеть, напримъръ, "какимъ образомъ должны мы наблюдать умственное [т. е. психическое] дъйствіе другихъ или истолковывать ихъ проявленія, не узнавъ черезъ познаніе себя [т. е. путемъ самонаблюденія, отрицаемаго Контомъ] значеніе этихъ проявленій" \*).

Милль върилъ въ возможность открытія законовъ душевной жизни и формулировалъ нѣкоторые изъ нихъ; хотя онъ мало сдѣлалъ для дальнѣйшаго построенія общей психологіи, но зато размышлялъ объ особой отрасли психологіи — средней между индивидуальной психологіей и соціальными науками съ исторіей; онъ назвалъ такую отрасль психологіи этологіей.

Психологія "указываеть простые законы души вообще"; этологія же "обнаруживаеть ихъ дѣйствіе въ сложныхъ сочетаніяхъ обстоятельствъ": она устанавливаеть собственно среднія начала, ахіота media (какъ сказалъ бы Беконъ) науки о душѣ, отличныя и отъ самыхъ высшихъ обобщеній, и отъ эмпирическихъ законовъ, проистекающихъ изъ простого наблюденія. Такое формальное различіе между психологіей и этологіей соотвѣтствуетъ и различію въ ихъ болѣе кон-



<sup>\*)</sup> Д. С. Милль, О. Конть и позитивизмъ, русск. пер. 1897 г., стр. 68, 71.

кретныхъ цъляхъ и содержаніи. "Если, какъ это обычно и удобно, мы обозначаемъ словомъ психологія науку объ элементарныхъ законахъ души, то этологія будетъ служить для обозначенія дальнѣйшей науки, которая опредѣляетъ родъ характера, образуемаго соотвътственно этимъ общимъ законамъ какой нибудь совокупностью обстоятельствъ физическихъ и нравственныхъ". Следовательно, этологія, въ обширнейшемъ смысле слова, изучаетъ "образованіе національнаго или коллективнаго характера, точно также какъ и индивидуальнаго", и формулируетъ его законы. Въ самомъ дѣлѣ, хотя не всѣ люди чувствуютъ и дѣйствують одинаково и въ одинаковыхъ обстоятельствахъ, но можно опредълить, почему одно лицо въ данномъ положении чувствуетъ и дъйствуетъ однимъ способомъ, а другое другимъ; какимъ путемъ данный образъ чувствъ и дъйствій, согласный съ общими (физическими и душевными) законами человъческой природы, сложился или можетъ сложиться; говоря иными словами, человъчество не имъетъ общаго характера, тъмъ не менъе законы образованія характера существують. А такъ какъ этими законами, въ сочетаніи съ фактами каждаго частнаго случая, порождается вся совокупность явленій человъческого дъйствія и чувства, то отъ нихъ и должна исходить всякая раціональная попытка построить конкретно и для практическихъ целей науку о человъческой природъ.

Цѣль новой отрасли психологіи предопредѣляеть, конечно, и ея методь: "общіе законы различныхь составныхь элементовь человѣческой природы, по словамъ Милля, уже теперь достаточно выяснены, чтобы для компетентныхъ мыслителей стало возможнымъ (съ значительной степенью приближенности) вывести изъ этихъ законовъ особый типъ характера, который образовался бы въ человѣчествѣ вообще при данномъ родѣ обстоятельствъ. Итакъ, наука "этологія", основанная на законахъ психологіи, возможна, хотя для нея сдѣлано еще мало, да и это немногое осуществлено вовсе не систематически. Успѣхи этой важной, но въ высшей степени несовершенной науки, будутъ зависѣть отъ двоякаго процесса: во-первыхъ, отъ теоретическаго вывода этологическихъ слѣдствій изъ данной совокупности обстоя-

тельствъ и сравненія этихъ слѣдствій съ признанными результатами эмпирически обобщеннаго опыта; во-вторыхъ, отъ обратнаго процесса, а именно, отъ усиленнаго изученія различныхъ типовъ человѣческой природы, находимыхъ въ мірѣ изученія ихъ лицами, не только способными анализировать и замѣчать обстоятельства, въ которыхъ эти типы отдѣльно господствуютъ, но также достаточно знакомыхъ съ психологическими законами, чтобы объяснить характерныя черты даннаго типа особенными обстоятельствами: и только остатокъ, если онъ окажется, будетъ отнесенъ на счетъ прирожденныхъ предрасположеній" \*).

Такимъ образомъ, въ вышеприведенныхъ отрывкахъ Милль предлагаль изучать человъческій характерь не съ физіологической, а съ психологической точки эрвнія; вмысть съ тымь онь полагаль, что выводы исихологіи, благодаря этологіи, могуть пригодиться и для соціолога, и для историка. Самъ Милль лельяль мысль создать этологію; но ему не удалось осуществить свое намъреніе; оно было отчасти исполнено Бэномъ въ его извъстномъ сочиненіи объ изученіи характера \*\*). Позднайшіе ученые принялись за такую же работу: Поланъ, напримъръ, въ своемъ трудъ объ "умственной дъятельности" и проч. уже пытался построить теорію "душевной жизни" и установить абстрактные законы "общей исихологіи", а затъмъ приступилъ къ изученію конкректной исихологіи въ особомъ изслідованіи "о характерахъ"; здёсь Поланъ показалъ, "какимъ образомъ общіе законы (психологіи) обнаруживаются въ дъйствительности и какимъ образомъ они порождаютъ (соотвътственно) различныя категоріи психическихъ типовъ"; итакъ, исходя изъ абстрактной психологіи, Поланъ изучалъ, анализировалъ и систематизировалъ различныя обнаруженія ея элементовь въ данныхъ типахъ \*\*\*).

Выше мит уже приходилось указывать на то, что, по митию



<sup>\*)</sup> J. S. Mill, Logic, B. VI, ch. 5; шестая книга написана въ 1840 году; но логика вышла только въ 1843 году; рус. пер. Ф. Резенера (подъ ред. П. Лаврова)—безъ добавленій, внесенныхъ въ послёднее англійское изданіе.

<sup>\*\*)</sup> A. Bain, Study of character, 1861.

<sup>\*\*\*)</sup> E. Paulhan, Les caractères, P. 1894; указанія на другія сочиненія см. ниже.

Милля, этологія—наука объ образованіи характера, не только отдѣльныхъ людей, но и цѣлыхъ народовъ; новѣйшіе психологи занимались изслѣдованіями подобнаго рода; таковы, напримѣръ, не говоря объ общихъ трудахъ Фулье, Лебона и другихъ, работы Бутми о психологіи англичанъ и американцевъ, Фуллье—о психологіи французовъ и т. п.

Такимъ образомъ, мысль Милля о разработкъ особой отрасли осуществлена мфрф знанія — этологіи была ВЪ извѣстной въ последующей литературъ, преимущественно французской; но почти одновременно съ "этологіей" въ Германіи возникла отрасль психологическихъ изслъдованій, получившая названіе "психологіи народовъ". Въ своихъ разсужденіяхъ объ этологіи Милль, главнымъ образомъ, настаивалъ на изучении той законосообразной связи, которая существуетъ между извъстными условіями и соотв'єтствующимъ характеромъ; Лазарусъ и его приверженцы, напротивъ, занимаясь "психологіей народовъ", имѣли въ виду скорѣе выяснить отношеніе между психикой народа и соотвътствующими продуктами его культуры, въ особенности, его языкомъ, минами и нравами.

Послѣ подъема національнаго духа, обнаружившагося въ Германіи со времени освободительныхъ войнъ 1813—1815 гг., и оживленія интереса къ изученію народной жизни естественно было ожидать появленія дисциплины, которая стала бы изучать "народный духъ", націю въ наиболѣе интимныхъ проявленіяхъ ея психики; но такое настроеніе не могло, однако, дать руководящихъ началъ для построенія "психологіи народовъ": основатель ея, извѣстный профессоръ Лазарусъ, попытался разыскать ихъ въ ученіи Гербарта.

Гербартъ смотрѣлъ на представленія, какъ на своего рода центры силъ. Въ его построеніи каждое представленіе не оказывалось въ неразрывной связи съ субъектомъ представляющимъ: оно являлось лишь атомомъ психической жизни; слѣдовательно, и изученіе психической жизни обращалось въ изученіе какъ бы механики представленій, независимо отъ ихъ отношенія къ сознанію субъекта. Такимъ образомъ, не пріурочивая къ данному "я" его представленій и отрывая ихъ отъ



Гербартъ субъектовъ, придерживался отдѣльныхъ рода атомизма въ психологіи; пользуясь такою конструкціей, можно было изучать движение представлений и въ цъломъ обществъ. Въ самомъ дълъ, съ указанной точки зрънія Гербартъ устасвоего рода аналогію между взаимодъйствіями навливалъ представленій въ предблахъ даннаго индивидуальнаго сознанія и тъми взаимодъйствіями, которыя обнаруживаются между представителями разныхъ индивидуальныхъ сознаній въ предёлахъ данной соціальной группы, а психологія подобнаго рода могла служить основаниемъ и для построения психологии народовъ. Впрочемъ, следуетъ заметить, что Гербартъ признавалъ и вліяніе націи на составляющія ее индивидуальныя сознанія. "Нація, по его словамъ, имфетъ не только господствующій темпераментъ, но и свою исторію; эту исторію единичный человъкъ застаетъ до извъстнаго пункта уже протекшею; степень культуры, національнаго чувства и знанія даннаго времени сильно направляють, возвышають или принижають индивидуума во встхъ пунктахъ его жизненнаго пути". Съ такой точки зрънія можно было разсуждать о коллективномъ сознаніи и о вліяніи данной общественной группы, ея настроеній и т. п. на индивидуальное сознаніе каждаго изъ ея членовъ-построеніе, также впосл'ідствіи развитое Лазарусомъ \*).

Первоначально, однако, Лазарусъ былъ гегельянцемъ и лишь затъмъ склонился къ философіи Гербарта; онъ убъдился въ томъ, что "философствованіе Гербарта гораздо удовлетворительнъе и плодотворнъе философствованія Гегеля: слъдуя Гербарту, всегда стоишь на твердой почвъ опыта и даже тогда.



<sup>\*)</sup> J. Herbart, Bruchstücke zur Statik und Mechanik des Staates въ Werke (Kehrbach), Bd. VI, s. 24 ff. и др. Подъ вліяніемъ ученія Гумбольдта и Гербарта Лазарусъ развиль и ученіе объ "идеяхъ" въ примѣненіи ихъ къ исторіи; въ метафизическомъ смыслѣ идеи суть преимущественно нравственныя силы, осуществляющіяся въ исторіи и порождающія или формирующія ее; геніи—олицетворенныя, господствующія идеи и т. п.; впрочемъ, Лазарусъ понималь идей и въ смыслѣ психологическомъ, т. е. въ смыслѣ представленій съ общимъ значеніемъ, вызывающихъ въ насъ извѣстныя влеченія; здѣсь достаточно коснуться ученія Лазаруса объ идеяхъ лишь съ точки зрѣнія его значенія для развитія соціальной психологіи.

Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google Generated on 2015-10-04 17:47 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307

когда возвышаешься надъ нимъ, не забываешь оглядываться на его результаты и держать ихъ передъ глазами".

Значеніе Лазаруса, какъ основателя особой отрасли психологическаго знанія, оспаривается тѣми, которые считають творцомъ психологіи народовь Штейнталя; самъ Штейнталь, однако, писаль, что "честь быть основателемъ психологіи народовъ" принадлежить Лазарусу; въ статьѣ о нравственномъ оправданіи значенія Пруссіи въ Германіи (Die sittliche Berechtigung Preussens іп Deutschland, 1850) онъ "еще нетвердою рукою, точно ощупью, но все же вполнѣ опредѣленно намѣтиль характеръ психологіи народовъ", а затѣмъ установиль понятіе о ней въ цѣломъ рядѣ другихъ статей. Послѣднія появлялись, главнымъ образомъ, въ основанномъ имъ (вмѣстѣ съ Штейнталемъ) журналѣ; вся научная дѣятельность по обоснованію новой школы сосредоточилась или въ этомъ журналѣ, или вокругъ него \*).

Въ самыхъ краткихъ чертахъ не мѣшаетъ выяснить, что разумѣли основатели психологіи народовъ подъ этимъ терминомъ и какъ считали возможнымъ прилагать ее къ исторіи.

Соціальная жизнь, по мнѣнію Лазаруса, объясняется психологіей и описывается исторіей. Это положеніе, если бы оно было развито имъ, могло бы дать и особаго рода пониманіе примѣненія психологіи къ исторіи; но Лазарусъ мало остановился на развитіи своей мысли и слишкомъ скоро перешель къ установленію тѣсной связи между психологіей и исторіей, поскольку послѣдняя не только описываетъ прошлую жизнь человѣчества, но и устанавливаетъ (въ причинно-слѣдственномъ смыслѣ) законы, по которымъ историческіе факты происходятъ.

Къ такой точкъ зрънія Лазарусъ перешель, разсуждая о томъ значеніи, какое элементарныя силы, т. е. чувствованія и идеи, имъютъ въ историческомъ процессъ \*\*). Чувствованія и идеи



<sup>\*)</sup> M. Lazarus, Lebenserinnerungen, bearbeitet von N. Lazarus und A. Leicht, Berl., 1906. "Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft", 1860—1870.

<sup>\*\*)</sup> Лазарусъ придавалъ весьма широкое значеніе термину "идея"; въ понятіе о ней онъ включалъ даже безсознательные процессы или, по крайней мѣрѣ, мало опознанные процессы психической жизни.

порождають исторические факты, учреждения, внѣшния столкновения, войны; историкь должень восходить къ чувствованиямь и идеямь для того, чтобы объяснить, почему такое то изобрѣтение или такая то война должны были имѣть успѣхъ, для того, чтобы понять, не только почему они были, но и почему они именно должны были имѣть такія, а не иныя послѣдствія; слѣдовательно, лишь законы, которые управляють чувствованіями и идеями, могуть лежать въ основаніи историческихъ обобщеній: историкъ будеть пользоваться ими для построенія историческихъ законовъ.

Общая индивидуальная психологія, однако, не въ состояніи удовлетворить историка: индивидуумъ съ точки зрѣнія исторической представлялся Лазарусу скорве абстракціей, чвмъ реальностью; въдь индивидуумъ всегда вставленъ въ данную общественную среду; въ дъйствительности индивидуумъ всегда находится подъ вліяніемъ ея прошлаго и настоящаго; въ такомъ смыслѣ онъ оказывается продуктомъ общества и его исторіи. Значитъ, столько индивидуумъ, сколько общество является реальностью, и не индивидуумъ объясняетъ общество, а скорфе нужно исходить изъ общества для того, чтобы объяснять индивидуумъ; но такого именно объясненія нельзя найти въ индивидуальной психологіи: она изучаеть абстрактно отдільные психическіе процессы, могущіе происходить въ индивидуальномъ сознаніи, независимо отъ вліяній существующихъ и взаимодфиствующихъ индивидуальныхъ сознаній другь на друга; очевидно, нужно создать особую дисциплину, которая изучала бы групповыя психическія явленія, тотъ продуктъ общества, который можно назвать его духомъ. Между индивидуальной психологіей и исторіей надо, значить, построить соціальную психологію, при помощи которой можно было бы объяснять исторію народовь или біографію человъчества. Съ такой точки зрѣнія, разумѣется, можно изучать всякаго рода общественныя группы; но наиболье важной, устойчивой, кристаллизировавшейся общественной группой следуетъ, конечно, признать націю, народъ; значитъ, и та отрасль психологіи, которая изучаеть психологію общественной группы, будеть обращать преимущественное внимание на народъ; отсюда



и названіе новой отрасли психологіи— "психологія народовъ" (Völkerpsychologie).

Психологія народовъ, по мнінію Лазаруса, изучаеть то, что обще индивидуальнымъ сознаніямъ, входящимъ въ составъ данной общественной группы, даннаго народа и т. п. \*). Такая совокупность не простая сумма отдёльныхъ единицъ: она оказывается "замкнутымъ" цълымъ, обладающимъ особаго рода свойствами; они не даны въ каждомъ отдёльномъ индивидуумѣ, а проявляются въ немъ лишь въ той мфрф, въ какой онъ становится частью этого целаго: каждое изъ такихъ сознаній относить свои состоянія не къ одному себъ, а къ тому цълому, частью котораго индивидуумъ является. Реальное единство соціальнаго цёлаго можно понимать и въ актуальномъ смыслё: оно обнаруживается въ простомъ сочетани индивидуальныхъ дъйствій, оказывающемъ воздъйствіе на каждое изъ нихъ, или въ согласованности дъйствій, выполняемыхъ данной совокупностью индивидуумовъ, данною общественною группой въ виду болье или менье общей имъ цели и т. п. Съ такой точки зренія можно говорить объ общественномъ духѣ, понимая подъ нимъ не тотъ "объективный духъ", который является стадіей вь діалектическомъ развитіи абсолютнаго духа, а конкретныя, реальныя проявленія психики данной общественной группы; поскольку же можно говорить объ единствъ общественнаго духа, можно говорить и о психологіи народовъ.

Впрочемъ, стремясь къ обоснованію историческаго процесса на законахъ, устанавливаемыхъ психологіей народовъ, Лазарусъ, однако, нисколько не отрицалъ значенія въ этомъ процессъ отдѣльныхъ личностей; наряду съ обществомъ, содержащимъ элементы для личнаго творчества, онъ признавалъ и самостоятельное значеніе послѣдняго: "массы" никогда не отличаются творчествомъ; "въ болѣе узкомъ смыслѣ слова" оно принадлежитъ отдѣльнымъ личностямъ; не и онѣ способны дѣйствовать



<sup>\*)</sup> Съ точки зрѣнія ученія объ "идеяхъ" Лазарусъ и Штейнталь разсуждали и о "народномъ духѣ", какъ носителѣ идей: онѣ получаютъ въ немъ образы, характерные для даннаго народа; ср. выше с. 97, прим.

на извъстную общественную группу лишь постольку, поскольку послъдняя въ свою очередь способна воспринимать ихъ дъйствія, поскольку оно уже содержить элементы того творчества, которое дъйствуеть на нее. Взаимодъйствіе подобнаго рода и составляеть предметь изученія психологіи народовъ; съ такой точки зрѣнія она объясняеть историческое прошлое, въ особенности психическіе процессы образованія продуктовъ культуры: языка, мина и нравовъ \*).

Вотъ въ самыхъ общихъ чертахъ то построеніе психологіи народовъ, которое сложилось примърно между 1850-70 гг. въ нѣмецкой литературѣ: оно завладѣло довольно обширнымъ кругомъ почитателей и продолжателей, начиная съ Штейнталя, который уже въ 1852-мъ году присоединился къ Лазарусу, и кончая Вундтомъ. Послѣдній систематизировалъ ученіе Лазаруза и въ своей логикѣ, гдѣ онъ поставилъ психологію въ основу всей группы наукъ о духѣ, въ томъ числѣ и исторіи, и въ своемъ монументальномъ трудѣ по народной психологіи, еще не законченномъ \*\*).

Въ то время, однако, на ряду съ психологіей народовъ уже складывалась новая отрасль психологіи, также стоящая въ близкой связи съ номотетическимъ построеніемъ исторіи: я имѣю въ виду "коллективную или соціальную психологію". Послѣдній терминъ прямо указываетъ на то, что эта новая отрасль психологіи развилась не столько изъ индивидуальной психологіи, сколько изъ приложенія психологіи къ изслѣдованію соціальныхъ явленій и проблемъ.

Слёдуеть замётить, что коллективная психологія зародилась въ связи съ изученіемъ простёйшихъ и элементарныхъ соотношеній, которыя привлекали вниманіе мыслителей давно, хотя выводы ихъ имѣли частный характеръ и не были своевременно оцѣнены; достаточно припомнить здѣсь имя одного философа, на котораго съ такой точки зрѣнія обращають слиш-

<sup>\*\*\*)</sup> W. Wundt, Völkerpsychologie, Lpz., 1900—1909, BB. I-III въ пяти томахъ (Die Sprache: Mythus und Religion).



<sup>\*)</sup> M. Lazarus, Ueber das Verhältniss des Einzelnen zur Gesammtheit въ "Zeit.", IV, 393--453 и др.

комъ мало вниманія-Малебранша: въ своемъ разсужденіи о "заразительности" нъкоторыхъ представленій онъ уже въ 1675 г. даль цълую теорію подражанія и пытался выяснить его условія и соціальное значеніе; многія изъ его замічаній и до сихъ поръ не утратили своей цѣны, но были основательно забыты позднъйшими изслъдователями, даже соотечественникомъ философа — извъстнымъ Тардомъ, "открывшимъ" законы подражанія \*). А между тъмъ, можно сказать, что путемъ изученія процесса подражанія въ значительной мъръ складывалась и та дисциплина, которая получила названіе коллективной психологіи. Тардъ много сдёлаль для ея развитія въ цёломь рядё трудовь, главныя идеи которыхъ уже высказывались имъ (въ частныхъ бестдахъ) съ 1874—75 гг. Впрочемъ, самый терминъ "коллективная психологія" появился сравнительно поздно, насколько мит извъстно, въ трудахъ итальянской уголовно-антропологической школы. Уже Ферри разсуждаль о "коллективной психологіи"; й онъ, и его ученики содъйствовали ея разработкъ. Извъстный итальянскій писатель Сигеле, напримеръ, сталъ отчасти высказывать те же положенія итальянской школы, но въ расширенномъ видъ и, такимъ образомъ, уже затронулъ въ общихъ чертахъ нѣсколько проблемъ коллективной психологіи. Тардъ продолжаль работать въ томъ же направленіи; оно не замедлило обнаружиться въ сочиненіяхъ другихъ ученыхъ, напримъръ, Болдвина (Baldwin); между прочимъ, въ Россіи, уже вскоръ послъ извъстныхъ событій начала восьмидесятыхъ годовъ, Михайловскій сталъ печатать свои статьи о "герояхъ и толпъ"; указывая на пагубное вліяніе смертной казни на зрителей, онъ съ широкой естественно-научной точки зрвнія изучаль явленія миметизма, внушенія, подражанія и т. п. и выясняль ихъ соціологическое значеніе \*\*).

<sup>\*)</sup> N. Malebranche, De la recherche de la vérité; "Lettres patentes du roi" на изданіе книги были даны уже въ январѣ 1674-го года, но книга вышла въ 1675 году; см. l. II, troisième partie: De la communication contagieuse des imaginations fortes, особенно главы 1 и 2. G. Tarde, Les lois de l'imitation, 1890.

<sup>\*\*\*)</sup> S. Sighele, La foule criminelle, 1-е изд. 1892 (2-ое изд. 1901 г.); ср.

Вообще, для того чтобы понять, почему ученые почувствовали надобность на ряду съ вышеуказанными отраслями психологіи, еще въ особой отрасли психологіи— "коллективной", надо имѣть въ виду, что послѣдняя и по своей точкѣ зрѣнія, и по объекту изслѣдованія отличается отъ остальныхъ психологическихъ дисциплинъ.

Коллективная психологія стремится подвергнуть анализу наиболье элементарныя, обычныя мелкія психическія взаимодыйствія: Тардъ, напримѣръ, посвятилъ цѣлую работу изслѣдованію простого "разговора" (conversation). Следовательно, можно разумъть подъ "коллективной психологіей" научную дисциплину, которая (по словамъ Тарда) изучаетъ "взаимныя отношенія душъ" (des esprits) или одушевленныхъ существъ, ихъ одностороннія или обоюдостороннія вліянія другь на друга; но въ область коллективной психологіи Тардъ преимущественно включалъ и изученіе того д'єйствія, которое соціальная среда оказываетъ на "взаимныя отношенія душъ", или того давленія, подъ которымъ элементарныя психическія взаимодійствія происходять во всякомь обществь. Съ такой точки зрѣнія "психологія толны" получаеть особаго рода интересъ. Сигеле, Тардъ, Лебонъ и другіе изучають, напримъръ, толпу съ ея психическими свойствами, чувствованіями, идеями, съ ея мнѣніями и върованіями, поскольку она вліяеть на входящіе въ ея составъ индивидуумы и на ихъ взаимоотношенія; при этомъ они часто понимаютъ терминъ "толпа" въ очень широкомъ смыслѣ; подъ понятіе толпы они подводять, напримірь, не только случайную совокупность собравшихся людей, охваченныхъ извъстняго рода настроеніемъ, а разум'єють и "публику" вообще, даже "публику", разсвянную по разнымъ мъстамъ, поскольку путемъ раз-



G. Tarde, Les foules et les sectes criminelles въ "Rev. des deux Mondes", 1893 и др. Н. Михайловскій, Герон и толпа, 1882 г. и др. статьи въ Соч., т. II. См. еще F. Eulenburg, Ueber die Möglichkeit und die Aufgaben einer Socialpsychologie въ "G. Schmoller's Jahrb." 1900 г. Въ отличе отъ того широкаго значенія, какое выше придано термину "соціальная психологія" (см. с. 92), я предпочитаю называть разсматриваемую здѣсь отрасль психологіи "коллективной психологіей".

наго рода искусственныхъ средствъ (телеграфовъ, газетъ и т. п.) она объединяется въ одно цѣлое; можетъ быть, нѣсколько насилуя смыслъ самаго понятія, они готовы называть "толпой" даже парламентскія собранія (Лебонъ).

Въ числѣ болѣе спеціальныхъ задачъ коллективной психологіи естественно поставить и выясненіе психическихъ свойствъ разныхъ соціальныхъ образованій. Съ такой точки зрѣнія можно изучать, напримѣръ, секты, въ особенности, конечно, секты религіозныя, сословныя группы, разные круги общества, "салоны" и т. п. Въ ислѣдованіяхъ подобнаго рода "конкретная" психологія привлекается на ряду съ "коллективной"; нѣтъ нужды распространяться здѣсь о томъ важномъ значеніи, какое такія изслѣдованія имѣютъ для надлежащаго пониманія очень многихъ историческихъ фактовъ.

Въ предшествующемъ изложеніи я указалъ на образованіе психологическихъ дисциплинъ, имѣющихъ наиболѣе близкое отношеніе къ соціологическимъ и историческимъ построеніямъ. До сихъ поръ, однако, я скорѣе предполагалъ теоретически возможнымъ такое вліяніе, чѣмъ наблюдалъ его на самомъ дѣлѣ; но многіе ученые дѣйствительно прилагали психологію къ построенію исторіи съ номотетической точки зрѣнія; не входя въ послѣдовательное изученіе всѣхъ относящихся сюда случаевъ, я остановлюсь лишь на нѣкоторыхъ изъ нихъ, чтобы показать, какимъ образомъ историки стали пользоваться психологіей для обобщеній въ области исторіи.

Прежде всего слѣдуетъ замѣтить, что номотетическая точка зрѣнія въ связи съ познавательно-психологической внесла въ построеніе исторіи особый оттѣнокъ. Историческое знаніе получило характеръ болѣе осложненный, чѣмъ то можно было бы предполагать, придерживаясь исключительно натуралистическа-го цониманія историческаго процесса: съ точки зрѣнія номотетико-психологической приходилось устанавливать такіе добавочные принципы знанія, которыми соціологъ-историкъ пользуется въ отличіе отъ натуралиста; Штейнталь, напримѣръ. указывалъ на то, что психологія есть "спеціальное ученіе о принципахъ",



нужныхъ для исторіи и что лишь благодаря психологіи исторія можетъ получить научный характеръ, а Вундтъ попытался формулировать принципы подобнаго рода \*).

Историки, однако, очень мало останавливались на ихъ выясненій и тімъ не мені пользовались ими для построенія особаго рода историческихъ категорій; опираясь на нихъ, они стремились уловить "естественную" законосообразность историческаго процесса. Среди ученыхъ, съ такой точки зрѣнія изучавшихъ исторію, для примъра достаточно указать хотя бы на Тэна. Тэнъ самъ заявилъ, что онъ ничего другого не дълалъ, какъ только занимался чистой психологіей или психологіей прикладной. И действительно, Тэнъ воспользовался психологическими понятіями для установленія своихъ историческихъ категорій, т. е. для выработки изв'єстнаго своего ученія о рас'ь, о средъ и о моментъ: безъ психологическихъ понятій Тэнъ не могь бы построить ихъ. Въ самомъ дълъ, раса, напримъръ, по понятію Тэна, не только совокупность физическихъ свойствъ, но и совокупность психическихъ признаковъ, тъхъ проявленій темперамента и характера, которыя постепенно складывались и образовывали извъстнаго рода устойчивый психическій типъ. характеризующій данную совокупность людей. Среда, по мибнію Тэна, также не только совокупность физическихъ условій, которыя вліяють на тоть или иной характерь общества, но вмѣстѣ съ тѣмъ и само общество (milieu humain) по отношенію къ отдъльнымъ его частямъ, и политическія обстоятельства; съ такой точки зрѣнія въ понятіе о средѣ онъ включаетъ понятія о публикъ, о знаменитыхъ французскихъ салонахъ XVIII в., вырабатывавшихъ классическій духъ, и пр. Наконецъ, подъ моментомъ Тэнъ разумъетъ не отдъльный индивидуальный фактъ во всей его конкретности, а скоръе вліяніе, которое, напримъръ, разнаго рода произведенія предшествующей литературы оказываютъ на посл'ядующихъ писателей, воспринимающихъ ихъ въ качествъ образцовъ; въ такомъ смыслъ, напримъръ, вліяніе библіи на разнаго рода стили посл'єдующаго времени, хотя бы

<sup>\*)</sup> W. Wundt, Logik, B. II, 2, 3-te Aufl., Ss. 26-49.



XVI вѣка, можно признать "моментомъ"; въ основу своего понятія о моментѣ, значитъ, Тэнъ клалъ психологическое понятіе о процессѣ подражанія, наступающемъ при извѣстныхъ условіяхъ мѣста и времени.

Историки пользовались общей психологіей также изученія "соціально-психическихъ факторовъ" историческаго процесса и законосообразной связи между каждымъ изъ нихъ и соотвътствующими продуктами культуры. Такое приложение часто дълалось въ исторіяхъ культуры и за послъднее время получило широкую изв'єстность, главнымъ образомъ, благодаря трудамъ Лампрехта и вызванной ими полемики. Въ одномъ изъ послъднихъ своихъ сочиненій онъ заявляеть, что желаеть построить историческій процессъ путемъ изученія значенія соціально-психическихъ факторовъ исторіи въ ихъ отношеніи къ индивидуально-психическимъ; въ частности, Лампрехтъ находится подъ вліяніемъ Липпса и утверждаетъ, "что исторія ничто иное, какъ прикладная психологія и что она изучаеть развитіе психическихъ продуктовъ, общихъ данному человъческому обществу". Съ такой же точки зрвнія Лампрехть старается обосновать и свою періодизацію нѣмецкой исторіи; онъ характеризуетъ типъ психики каждаго періода преобладаніемъ опредъленнаго соціально-психическаго фактора, порождающаго и соотв'єтствующіе характерные продукты культуры: древнівйшій періодъ, напримъръ, отличается "символизмомъ", слъдующе два "типизмомъ" и "конвенціонализмомъ" (преобладаніемъ условностей душевной жизни), современный періодъ-"индивидуализмомъ", наконецъ, будущій періодъ-"идеализмомъ" \*).

Такого рода общія приложенія психологіи къ исторіи, съ цёлью выяснить ея законосообразность, уже приводили ученыхъ къ нѣкоторому обоснованію номотетическаго построенія историческаго знанія; аналогичный процессъ можно наблюдать и въ области болѣе спеціальныхъ историческихъ работъ.

Эта точка зрѣнія давно же получила свое приложеніе въ языкознаніи. Штейнталь, напримѣръ, полагалъ, что самонаблюденіе



<sup>\*)</sup> K. Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, Lpz., 1905.

и дѣтская психологія дадуть матеріаль, изь котораго путемь абстракціи можно будеть установить основные "законы общей психической механики", а народная психологія воспользуется ими для истолкованія различныхь проявленій исторической жизни, вь частности, и языка. Новѣйшіе лингвисты замѣчають, что вь такихь случаяхь рѣчь идеть не столько о психологіи, сколько о приложеніяхь ея къ различнымь отраслямь науки о духѣ; значить, надо вырабатывать на почвѣ психологіи особое ученіе объ историческихъ принципахъ (Prinzipienlehre): оно должно состоять въ изложеніи общихъ условій, при наличности которыхъ психическіе и физическіе факторы изучаемыхъ явленій, согласно своеобразнымъ законамъ ихъ дѣйствія, совмѣстно достигають осуществленія общей имъ цѣли \*).

Такое же конкретное приложение психологія получила и въ области исторіи культуры. Выше мнѣ уже приходилось обращать вниманіе на то, что психологія стала приміняться здісь интуитивно; въ позднъйшее время попытки подобнаго рода въ той же области пріобр'яли боль сознательный характерь: Тэйлоръ и Спенсеръ, напримъръ, широко воспользовались психологіей для построенія общаго психическаго типа первобытнаго человъка, въ частности, для объясненія крупнъйшаго явленія его жизни-анимизма. Даже тѣ историки культуры, которые продолжали находиться подъ вліяніемъ дарвинизма, все же не могли миновать психологіи. Въ своей исторіи человъческой культуры Липпертъ, напримъръ, признаетъ основнымъ факторомъ ея желаніе сохранить свое я, заботы каждаго я о своей жизни въ широкомъ смыслѣ слова и объ ея полнотѣ; высшая форма такого стремленія—ея соціальная форма. Хотя силы природы и действують въ ходе культурнаго развитія, но въ совокупности съ "человъческими представленіями"; притомъ дъйствіе послѣднихъ часто чрезвычайно велико и во всякомъ случаѣ характерно для развитія собственно человіческой культуры. Послідняя изучается, главнымъ образомъ, въ ея "соціальныхъ проявле-



<sup>\*)</sup> N. Paul, Prinzipien der Sprachgeschichte, 3 Aufl., Ss. 5, 7 и др.

ніяхъ" \*). Естественно, что въ построеніи исторіи культуры позднѣйшихъ періодовъ психологическая точка зрѣнія получила еще большее развитіе и приложеніе. Прекрасный примѣръ ея примѣненія можно найти въ извѣстномъ сочиненіи Буркхардта о ренессансѣ въ Италіи \*\*).

Наконецъ, слъдуетъ замътить, что та же тенденція воспользоваться психологіей для обобщенія въ области исторіи, помимо многихъ другихъ случаевъ, обнаружилась даже въ конкретныхъ историческихъ изслъдованіяхъ XIX ст. Въ числъ французскихъ историковъ, придерживавшихся такого направленія, можно указать, напримъръ, на Фюстель де Куланжа и на Токквиля. Самъ Фюстель де Куланжъ заявляетъ, что основнымъ предметомъ изученія исторіи является душа челов'єка; исторія должна стремиться познать, что такое эта душа, чему она въровала, она думала, что она чувствовала. Въ частности, въ знаменитомъ своемъ сочинени о гражданской общинъ античнаго міра Фюстель де Куланжъ дѣлаетъ блестящую попытку анализа того значенія, какое религіозное чувство имфеть въ жизни человфчеческихъ обществъ. Токквиль, одинъ изъ самыхъ глубокихъ историковь, изучавшихъ "старый режимъ", въ его отношени къ французской революціи, въ конечномъ итогъ своихъ разсужденій о процессъ, приведшемъ французовъ къ революціонному кризису, даеть ему психологическую формулировку. Казалось бы, что здёсь придется считаться преимущественно съ соціально-политическими факторами и выяснить, какіе изъ нихъ вызвали французскую революцію; Токквиль, действительно, внимательно изучаеть ихъ; но въ последней части своего труда онъ замъчаеть, что для пониманія французской революціи надо, прежде всего, понять характеръ и свойства французскаго народа, и приходить къ заключенію, что революція находилась въ тѣсной зависимости отъ развитія двухъ его чувствованій-страстей (passions): "ненависти къ неравенству" и "любви къ равенству"; ненависть къ неравенству и страсть къ равенству, къ свободъ,

\*\*) См. выше с. 87.



<sup>\*)</sup> J Lippert, Kulturgeschichte der Menschheit, 2 B-de, 1886.

оказываются двумя самыми могучими рычагами, вызвавшими французскую революцію; возникши до извѣстной степени независимо другь отъ друга, эти страсти встрѣтились при извѣстныхъ обстоятельствахъ, въ извѣстное время, а такая встрѣча и "воспламенила сердце Франціи" \*).

Вышеприведенныхъ примъровъ достаточно для того, чтобы показать, какимъ образомъ общая психологія действительно примѣнялась и примѣняется историками изучаемаго направленія въ области исторіи для обобщенія наблюдаемых вими фактовь. Нельзя не замѣтить, однако, что и спеціальныя отрасли психологіи стали оказывать вліяніе на историческія построенія. Токквиль, въ сущности, уже примънялъ этологію или "науку о національномъ характеръ" къ построенію французской исторіи. Бутми также попытался приложить принципы той же науки къ изученію политической исторіи англійскаго и американскаго народовъ. Впрочемъ, задолго до появленія его трудовъ, главнъйшіе представители исторіи культуры въ пятидесятыхъ и шестидесятыхъ годахъ прошлаго въка уже строили свои культурно-историческія понятія, хотя и не безъ нъкотораго знакомства съ ученіемъ объ идеяхъ, но и подъ вліяніемъ психологіи народовъ. Бургкхардтъ, правда, рѣже другихъ говорилъ о "Volksseele" и указывалъ на то, что установить достаточно объективное понятіе о ней затруднительно; но Фрейтагь признаваль главной задачей своихъ трудовъ "дать картину почти двухтысячел втняго развитія нашей народной души"; Риль также постоянно имълъ въ виду изученіе той же "народной души" въ обыденныхъ проявленіяхъ ея жизни. Вообще, вст они полагали, что исторія культуры должна поставить себѣ задачей изслѣдовать "исторію народной души" \*\*). Въ новъйшее время можно замътить, наконецъ, что и "коллективная психологія" начинаетъ обращать на себя вниманіе историковъ; психологическое направление въ соціологіи стало черезъ



<sup>\*)</sup> Fustel de Coulanges, La cité antique, 1864. A. de Tocqueville, L'ancien régime et la Révolution, 7 éd., pp. 306-308, 310.

<sup>\*).</sup> G. Steinhausen, Freytag, Burckhardt, Riehl und ihre Auffassung der Kulturgeschichte въ "Neue Jahrbücher für das Klass. Altertum", 1898, Bd. I, Ss. 451—454.

ея посредство также оказывать вліяніе и на историческія построенія. Послѣ изслѣдованій Тарда и Болдвина, попытавшихся выяснить законы подражанія, нѣкоторые ученые, напримѣръ, Вилла (Villa) стали указывать на то, что психологія соціальнаго индивидуума даеть объясненіе исторіи человѣчества (вида).

Не останавливаясь здѣсь на подробномъ обсужденіи далеко еще не сложившихся теорій подобнаго рода, я замѣчу только, что самое слово "объясненіе" въ свою очередь требовало бы нѣкотораго объясненія.

Въ самомъ дѣлѣ, можно прилагать психологію къ построенію исторической науки съ принципіально различныхъ точекъ зрѣнія, а именно: въ регулятивномъ или въ конститутивномъ смыслѣ.

Приложение психологіи къ исторіи въ регулятивномъ смыслѣ состоитъ въ томъ, что ученый пользуется ею, т. е. принципами и понятіями, выработанными психологіей, сознательно примышляя ихъ къ фактамъ для того, чтобы объяснять послъдніе. Съ такой точки зрѣнія я могу говорить только о психологическихъ принципахъ или понятіяхъ, поскольку я пользуюсь ими для того, чтобы конструировать тв или другіе данные мнв въ дъйствительности факты: но безъ дальнъйшаго основанія я еще не могу утверждать, что чисто-психологические факторы действительно существують и дъйствительно порождають соотвътствующіе результаты. Въ такомъ приложеніи психологіи я сознательно примышляю извъстнаго рода принципы (напримъръ, чужое одушевленіе) для того, чтобы объяснить себѣ данныя-моего чувственнаго воспріятія, которыя я механически объяснить не въ состояніи; очевидно, въ случаяхъ подобнаго рода приложеженіе психологін есть приложеніе ея съ чисто регулятивной методологической точки зрѣнія.

Приложеніе психологіи къ исторіи въ конститутивномъ смыслѣ, напротивъ, предполагаетъ особаго рода предпосылку: въ такомъ случаѣ психическіе факторы признаются реально-данными въ дѣйствительности. Впрочемъ, и съ послѣдней точки зрѣнія можно имѣть въ виду или научные интересы психологіи, а не исторіи, или цѣли собственно историческаго построенія. Въ самомъ дѣлѣ, психологъ, занимающійся разысканіемъ психо-



логическихъ законовъ, можетъ пользоваться не только матеріаломъ, почерпаемымъ изъ самонаблюденія или изъ области экспериментальной психологіи, но и наблюдать обнаруженіе психической жизни въ конкретныхъ фактахъ общественной жизнь: тогда онъ будетъ пользоваться историческими фактами лишь въ качествъ матеріала, который онъ изучаетъ съ психологической точки зрѣнія для того, чтобы провѣрить прежніе свои выводы или открыть какой-либо новый законъ психической жизни, дъйствовавшій въ данномъ случав. Будеть ли, однако, такого рода задача равносильна задачъ построенія законовъ исторіи? Очевидно, нътъ; я могу разыскивать въ самой исторіи законы ценхологін и тъмъ не менъе еще не буду въ состояніи построить собственно законы исторіи: вѣдь законы исторіи, если они существують, безконечно более сложны, чемъ законы психологіи, и, по меньшей мѣрѣ, должны представлять своеобразную комбинацію многихъ законовъ, въ особенности, законовъ психологическихъ. Итакъ, можно примънять психологію къ исторіи, имъя въ виду интересы исихологіи, какъ науки, а не интересы исторіи, почему я и назову такого рода пріемъ "психологическимь изученіемь историческаго матеріала". Наконець, если перенести центръ научнаго интереса изъ области исихологическихъ изысканій въ область исторіи, то и туть можно задаваться разными целями: можно пользоваться психологіей (въ только что указанномъ конститутивномъ смыслѣ) или для построенія собственно историческихъ законовъ, или для объясненія данныхъ историческихъ фактовъ, всегда сложныхъ и запутанныхъ, но не съ тъмъ, чтобы провърить или открыть какіе либо законы, а для того, чтобы научно понять конкретно-данный историческій процессъ. Лишь въ томъ случав. если историкъ прибъгаетъ къ психологіи для того, чтобы построить собственно "историческіе законы", онъ прилагаеть ее съ номотетической точки зрѣнія къ исторіи; что же касается приміненія психологіи къ объясненію исторической дійствительности, то оно получаеть свое значеніе и въ идіографическомъ построеніи историческаго знанія, на что представители противоположнаго направленія не всегда обращають вниманіе.



## ГЛАВА ВТОРАЯ.

## Основанія номотетическаго построенія историческаго знанія.

Лишь пользуясь основными предпосылками нашего разума, мы можемъ сдёлать изъ эмпирическихъ данныхъ такіе выводы, которые имъли бы характеръ логической необходимости и всеобщности. Сколько бы мы ни наблюдали факты, мы на основаніи наблюденныхъ случаевъ логически не можемъ вывести необходимости и всеобщности сделаннаго нами вывода; мы можемъ только сказать, что. по мъръ увеличенія числа наблюденныхъ случаевъ, подтверждающихъ данный выводъ, пропорціонально возрастаеть въроятность того, что и не наблюденные случаи также подойдуть подъ него; съ такой точки зрвнія мы пользуемся наведеніемъ не только для построенія, но и для провърки нашихъ гипотезъ: оно также служитъ и для последующаго установленія степени в роятности наших заключеній относительно новыхъ случаевъ подобнаго же рода. Въ виду вышеозначенныхъ соображеній я обращу преимущественное вниманіе общія понятія, которыя лежать въ основ'в номотетическаго построенія, на ихъ значеніе и логическую связь и не стану разсматривать попытки эмпирическимъ путемъ доказать законосообразность историческаго процесса; въ накоторыхъ сдучаяхъ имъя въ виду выводы историковъ, сдъланные ими на основани конкретныхъ наблюденій, я буду пользоваться ими лишь въ качествъ матеріала для только что указанной цъли.

Номотетическое построеніе вообіце стремится объединить данныя нашего опыта (понимаемаго конечно въ широкомъ смыслѣ), т. е. его содержаніе при помощи общихъ понятій; оно устана-



вливаетъ возможно меньшее число общихъ понятій, въ каждое изъ которыхъ укладывалось бы возможно большее число представленій объ отдѣльныхъ фактахъ. Въ такомъ случаѣ объединенное знаніе отождествляется съ обобщеннымъ: вѣдь если ограничивать понятіе "наука" только что указаннымъ его значеніемъ, то и можно сказать, что всякая наука состоитъ лишь въ обобщеніи данныхъ нашего опыта; значитъ, и естествознаніе, и исторія должны стремиться къ обобщенію.

Впрочемъ, можно пытаться оправдать пониманіе слова "наука" въ обобщающемъ смыслѣ, исходя и изъ обратнаго положенія; т. е. изъ того, что нельзя научно познавать индивидуальное. Научное мышленіе имѣтъ дѣло только съ общимъ, и даже "индивидуальная" картина прошлаго, возсозданная историкомъ, "есть уже обобщеніе"; напротивъ, "это здѣсъ" и "это—теперь" (Гегель) "именно потому и невыразимо, несказанно, что оно есть индивидуальное"; иными словами говоря, нельзя научно формулировать индивидуальное во всей конкретности его содержанія; можно пережить его, но даже изображеніе его, научно цѣнное, не можетъ обойтись безъ нѣкотораго отвлеченія отъ дѣйствительности, въ данномъ случаѣ смѣшиваемаго съ обобщеніемъ.

Итакъ, всякая наука, по миѣнію представителей номотетическаго направленія, въ сущности, должна стремиться къ обобщенію; значитъ, и историческая наука должна вырабатывать общія историческія понятія. Въчислѣ такихъ понятій можно различать: 1) основные принципы номотетическаго построенія; 2) номологическія обобщенія; 3) типологическія обобщенія.

## § 1. Основные принципы номотетическаго построенія историческаго знанія.

Приверженцы номотетического направленія обыкновенно пользуются принципомъ причино-сл'єдственности и принципомъ единообразія психофизической природы челов'єка, въ силу котораго они и утверждають, что установленная ими причино-



слѣдственная зависимость между а и в повторяется въ дѣйствительности. Понятія о причино-слѣдственномъ отношеніи между а и в и о повтореніи ав въ дѣйствительности, однако, еще слишкомъ мало даютъ историку; онъ интересуется зависимостью между элементами цѣлыхъ группъ или серій, въ предѣлахъ которыхъ онъ усматриваетъ законосообразный порядокъ отношеній или измѣненій; въ такихъ случаяхъ онъ, сверхъ того, пользуется принципами "консензуса" и эволюціи (въ естественно-научномъ смыслѣ)—для установленія законовъ ихъ соотношенія или смѣны.

Въ эмпирическихъ наукахъ всякое обобщение стремится установить логически-необходимую и всеобщую связь между причиной а и слѣдствіемъ b, подъ которую можно было бы подводить реально данную послѣдовательность, и формулируетъ законъ такого соотношенія въ слѣдующемъ видѣ: если а дано, то, при отсутствіи противодѣйствующихъ условій, в должно слѣдовать за нимъ. Естествознаніе построяетъ законы подобнаго рода; поскольку исторія—наука, и она должна стремиться къ обобщенію, т. е. (въ конечномъ итогѣ) къ формулированію законовъ въ томъ же причино-слѣдственномъ смыслѣ.

Дѣло, очевидно, обстояло бы вполнѣ благополучно, если бы подъ механические законы естествознанія можно было подводить и исторические факты (въ узкомъ смыслѣ), т. е. если бы мы были въ состояніи послѣдовательно провести въ области исторіи матеріалистическую точку зрѣнія, что нѣкоторые историки и пытались сделать. Давно уже, однако, выяснено, что матеріализмъ есть метафизическое построеніе и притомъ, съ познавательной точки зрѣнія, мало удовлетворительное: матеріалистъ совершенно игнорируетъ затрудненія, испытываемыя нашимъ разумомъ при отождествленіи "матеріи" съ "духомъ", и просто перескакиваетъ изъ одной области въ другую; не разрѣшая ихъи, въ сущности, прикрывая матеріалистическими терминами совствить иного рода, онъ устанавливаетъ между ними Во всякомъ случав, закрывать глаза сто словесную связь. на затрудненія, возникающія при переходів изъ области матеріи въ область духа, ненаучно. Вотъ почему попытки матеріалистическаго построенія исторіи самопротивор вчивы.



Нѣкоторые представители номотетическаго построенія, напримъръ, пытаются, хотя и въ скрытой формъ, придерживаться такого направленія въ психологіи и въ исторіи. Въ основ'я мірового процесса ученые вышеназваннаго направленія признають движеніе; но "изъ его анализа слъдуеть, что оно не безусловно отличается отъ ощущенія; то, что органы нашихъ чувствъ воспринимаютъ въ видъ движенія, сознаніе наше называетъ ощущеніями; значить, изъ группы молекулярныхъ движеній можно было бы вывести "чувствованіе", "разсматриваемое снаружи", и признать, что подобно тому, какъ въ тълъ нътъ ничего реальнаго, кром'в его движеній, такъ и въ данномъ "я" н'втъ ничего реальнаго кромъ ряда событій, которыя, въ сущности, одинаково сводятся къ чувствованіямъ. Если имъть въ виду вышеуказанную связь между движеніемъ и ощущеніемъ, можно было бы сказать, что съ той же чисто механической точки зрѣнія надо объяснять и "я". Съ такой точки зрвнія "всв науки стремятся къ тому, чтобы свестись къ механикъ \*, значитъ, и исторія должна превратиться въ механику соціальной жизни. Сами представители механического пониманія исторіи легко попадають, однако, въ противоръчіе съ основными своими положеніями: они, въсущности, исходять изъ понятія объ одномъ и томъ же явленіи, но сами признають. что последнее "обречено на то, въ виду двухъ различныхъ способовъ, какими оно познается, представляться намъ всегда двойнымъ"; если же наше сознаніе никогда не можеть над'яться на то, чтобы превзойти такое затрудненіе, и "всегда" познаеть нічто двойное, откуда можетъ оно получить понятіе объ одномъ и томъ же? и что такое сознаніе, съ точки зрѣнія котораго "событіе", представляющееся нашему "чувству" въ видъ движенія, оказывается еще "внутреннимъ?" Вмъстъ съ тъмъ теоретики подобнаго рода, приступая къ историческимъ построеніямъ, сами выходять изъ узкаго круга механическихъ понятій, не способнаго охватить важнъйшія части исторической действительности, и по меньшей мере принуждены обращаться къ психологіи для научнаго ея пони-



<sup>\*)</sup> P. Nève, La philosophie de Taine, Par.,1908, pp. 72, 125. 126, 127.

манія: ученый, высказавшій вышеприведенное механическое міровоззрѣніе, напримѣръ, очень и очень далекъ отъ него, когда разсуждаеть о классическомъ искусствѣ, объ англійской литературѣ, о "классическомъ духѣ" въ до революціонной Франціи и т. п.

Аналогичныя возраженія можно было бы едёлать и противъ того пониманія историческаго процесса, которое съ точки зрѣнія энергетики претендуеть объяснять важнъйшія явленія въ области общей исторіи культуры: стремленіе замѣнить понятіе о причино-слъдственномъ отношеніи понятіемъ объ энергіи и произвольное перенесеніе въ область исторической науки энергетики не мъщаетъ ея приверженцамъ разсуждать о "психической" энергіи; объ "изобрѣтеніи и о подражаніи"; о томъ, что человѣкъ "вліяетъ" на внѣшній міръ "сообразно своей волѣ" и даже "подчиняетъ" ей множество энергій въ зависимости отъ поставленныхъсебъ "цълей"; о работъ въ виду "общей цъли"; о взаимномъприспособленіи другъ къ другу благодаря "предвиденію нужныхъ для того дъйствій"; объ "интересъ организованной совокупности"; о значеніи "предвидінія" въ жизни человіческих обществь; о "сознательной борьбъ" "энергетическихъ комплексовъ"; о значеніи "предводителя" и его "воли" въ такой борьбъ; о накопленіи опыта въ жизни данной соціальной группы черезъ посредство "общихъ понятій" и т. п. Въ случаяхъ подобнаго рода такіе термины употребляются безъ точнаго и яснаго установленія понятій, что, напримірь, и даеть возможность произвольно отождествлять понятіе объ "энергетически (т. е. технически) полезныхъ свойствахъ" съ "свойствами соціальными" или изъ соотношенія В къ А, гдѣ В есть энергія, получаемая путемъ превращенія въ нее части энергіи A (Güteverhältniss), выводить нравственный долгъ и т. п. Во всякомъ случать, приверженцы вышеуказаннаго направленія, въ сущности, еще не открыли какихъ - либо собственно "историческихъ" законовъ и, сами того не замѣчая, вмѣсто ихъ формулировки предлагаютъ правила, которымъ люди или образуемые ими союзы должны слъдовать \*).



<sup>\*)</sup> W. Ostwald, Energetische Grundlagen der Kulturwissenschaft,

Нѣсколько менѣе элементарное пониманіе историческаго закона (въ причинно-слъдственномъ смыслъ) пытаются найти тъ ученые, которые придерживаются экономическаго матеріализма: но и предлагаемое ими учение не можетъ дать нужной опоры для открытія "историческихъ" законовъ. Въ самомъ дёль, противъ такого пониманія можно все еще сділать возраженіе, которое относится и къ предшествующимъ построеніямъ. Научное объяснение предполагаетъ установление логически-необходимой и всеобщей связи между ближайшею причиной и вызываемымъ ею следствіемъ, т. е. своего рода дифференціальное изученіе данной последовательности. Экономическій матеріализмъ, указывая на "экономическую основу" ("Oekonomische Grundlage") соціальной жизни или на "матеріальное производство", какъ на основу соціальной жизни, исключительно ими обусловливаемой, въ сущности, слишкомъ мало различаетъ въ нихъ физическіе (физіологическіе) процессы отъ экономическихъ въ узкомъ смыслѣ слова. Между тъмъ, физические факторы далеки отъ послъдствій, которыя представляются намъ въ видъ соціальныхъ явленій. А что касается до экономическихъ факторовъ въ узкомъ смыслѣ слова (напр., "технологіи"), то они ужъ, конечно, не являются исключительно матеріальными; между физіологическими и экономическими процессами мы не можемъ услъдить непосредственной связи внъ свойствь сознанія тъхъ субъектовъ, черезъ посредство которыхъ они совершаются; а изученіе последняго рода уже основано на психологическихъ построеніяхъ. Нельзя не зам'тить, что, если строго придерживаться экономическаго матеріализма, пришлось бы также выводить исключительно изъ того, что есть, т. е. изъ "производственныхъ отношеній" и то. что должно быть, т. е. абсолютныя ценности, нормы и т. п.; но научно обосновать такой выводъ нъть никакой возможности, да и сами



Lpz., 1909, ss. 67, 68, 70 ff., 72. 76, 78, 111—113, 121—122, 159, 164 и др. Ср. еще *M. Weber*, Energetische Kulturtheorien въ "Archiv für Sozialwissenschaft", Bd. XXIX, 1909, ss. 575—598. Впрочемъ, приложеніе принциповъ энергетики, въ регулятивномъ смыслѣ, къ пониманію исторіи техники ниветъ, конечно, большое научное значеніе.

представители "марксизма", въ сущности, не въ состояніи съ чисто матеріалистической точки зр'внія установить этическія предпосылки своего ученія и р'вшить поставленную ими проблему обновленія соціальнаго строя.

Итакъ, номотетическое построеніе историческаго знанія не можетъ довольствоваться понятіями механики, энергетики или экономическаго матеріализма: оно устанавливается, собственно говоря, съ психологической точки зрѣнія. Подобно остальнымъ "наукамъ о духѣ", и исторія имѣетъ дѣло, главнымъ образомъ, съ явленіями психическаго порядка; для своихъ обобщеній она должна пользоваться психологіей: всѣ явленія, обнаруживающіяся въ людскихъ отношеніяхъ, зависять отъ дѣйствія предполагаемыхъ психическихъ факторовъ; слѣдовательно, причинно-слѣдственную связь между ними и ихъ продуктами приходится построять въ психологическомъ смыслѣ.

Съ такой познавательно-психологической точки зрѣнія легко замътить, что при объяснении одного рода объектовъ можно довольствоваться, въ качествъ матеріала, данными чувственнаго воспріятія, т. е. опыта въ широкомъ смысл'є слова: они не требують особаго рода конструированія ихъ при помощи нѣкоторыхъ дополнительныхъ принциповь, напримъръ. понятія о человъческомъ сознаніи; но есть и такіе объекты, которые поддаются пониманію только подъ условіемъ предположенія, что извъстные психическіе факторы дъйствуютъ въ неразрывной связи съ физическими и вызываютъ процессы, подлежащіе объективному наблюденію: я наблюдаю, напримітрь, лишь внішнія дійствія людей, но для объясненія ихъ мні приходится ділать предположение о ихъ психикъ. Такимъ образомъ, различие между процессами физическими и психическими не есть результатъ непосредственнаго воспріятія, а плодъ размышленія надъ реальнымъ содержаніемъ нашего опыта. Размышленіе приводитъ насъ, по мнѣнію одного изъ теоретиковь разбираемаго направленія, къ установленію общихъ "признаковъ", которыхъ нѣтъ въ явленіяхъ физическихъ, но которыми мы отличаемъ отъ нихъ явленія психическія и которымъ мы придаемъ реальное значеніе. Прежде всего комбинація чувства, какъ субъективнаго



условія извъстных в состояній живых в существь, съ разумомь, какъ способностью взвъшивать степень цънности ими испытываемаго, ведеть къ одънкъ послъдняго (Wertbestimmung); примъръ, само по себъ ни одно явление не хорощо и не худо, не красиво и не уродливо и т. п.; но оно становится таковымъ благодаря нашей оценке. Далее, въ связи съ оценкою следуетъ поставить и полаганіе цели (Zwecksetzung); помимо того, что въ субъективномъ смыслѣ я, съ предполагаемой мною цѣли, разсматриваю данное явленіе въ природѣ, въ объективномъ смыслѣ--я приписываю данному субъекту имъ самимъ (независимо отъ моего целеполаганія) поставляемую себе цель, и, значить, придаю принципу цѣлесообразности объективное значеніе: существо, способное руководиться извъстными мотивами (оцънками), связываемыми съ извъстными цълями, осуществляеть его въ своей целесообразной деятельности. Наконець, такая деятельность обнаруживаетъ и наличность воли (Willensthätigkeit). Признакъ волевой д'вятельности есть посл'єдній, положительный, "заключающій въ себъ два другіе, какъ болье близкія его опредъленія": явленія духовнаго порядка — "царство воли". Въ построеніяхъ подобнаго рода разумъ (Intelligenz) принимается какъ признакъ психическаго лишь постольку, поскольку онъ объединяетъ въ себѣ вышеуказанные три признака \*). Такимъ образомъ, область наукъ о духѣ начинается тамъ, гдѣ существеннымъ "факторомъ" даннаго явленія оказывается челов'єкъ, какъ существо желающее и мыслящее; следовательно, неть возможности установить причинно-слъдственную связь между факторами подобнаго рода и ихъ продуктами въ чисто механическомъ смыслѣ: надо построять ее съ психологической, а не съ механической точки зрънія, т. е. изучать "общія людямъ свойства, поскольку ими можно объяснять и сходныя ихъ действія; въ той мере, въ какой историкъ изучаетъ человъка въ его общихъ съ другими людьми, глав-

<sup>\*)</sup> W. Wundt, Logik, B. II, 2; 3 Aufl., ss. 14—18; ср. его же "Princip der subjektiven Beurteilung". Въ числъ современныхъ представителей психологизма въ исторіи можно указать еще на Мейнонга. Липпса и др. ученыхъ исихологовъ, не говоря объ историкахъ въ родъ Лампрехта и др.



нымъ образомъ, исихическихъ свойствахъ (l'homme général), — онъ можетъ объяснить и обусловленныя ими сходства въ соотвѣтственныхъ дѣйствіяхъ; но человѣкъ въ его общихъ психическихъ свойствахъ изучается психологіей; слѣдовательно, для того, чтобы объяснить наблюдаемое сходство, т. е. установить причино-слѣдственное отношеніе или законъ въ причино-слѣдственномъ смыслѣ, историку придется обратиться къ психологіи: онъ можетъ возвести наблюденное имъ сходство на степень научно исторической истины или закона исторіи въ причино-слѣдственномъ смыслѣ лишь съ психологической (а не съ чисто механической и т. п.) точки зрѣнія \*).

Въ психологическомъ построеніи понятія о причино-слѣдственности нельзя не зам'тить, однако, н'всколькихъ отличій отъ механическаго. Въ самомъ дѣлѣ, причино - слѣдственное отношеніе, построенное съ механической точки зрвнія, есть только научная конструкція, тогда какъ связь между психическими факторами и ихъ результатами можетъ непосредственно переживаться каждымъ изъ насъ; въдь въ одномъ случат я лишь проектирую во внъ переживаемое мною, когда говорю, что "сила" порождаеть "дъйствіе"; въ другомъ-я испытываю ея дъйствіе; поскольку и другіе люди суть внёшнія для меня вещи, механическія и психическія построенія и для меня съ указанной точки зрвнія, правда, не имвють существеннаго отличія; но если исходить изъ признанія чужого одушевленія, надо будеть признать и то, что каждый изъ насъ въ состояни переживать такую связь. Далье, другая особенность причино-слъдственной связи въ психологическомъ смыслѣ состоитъ въ томъ, что взамѣнъ количественной эквивалентности между причиной и следствиемъ зависимость между приходится устанавливать качественную ними, что и ведеть къ признанію принципа "творческаго синтеза" и т. п. \*\*). Наконецъ, психологія переносить изу-

<sup>\*)</sup> P. Lacombe, De l'histoire considérée comme science. pp. 2, 26, 27 и др. \*\*) W. Wundt, Logik B. II, 2, 3 Aufl., ss. 140—141; ср. "психическую химію" Милля и т. п. P. Barth, Fragen der Geschichtswissenschaft in "Vierteljahresschr.", B. XXIII, 1889, 335, ss. 355. K. Lamprecht, Was

ченіе причино-следственной связи изъ внешняго міра во внутренній психическій міръ человѣка и вводить понятіе о внутреннемъ детерминизмѣ. Человѣкъ можетъ самъ опредълять свои дъйствія; его "желаніе само есть одинъ изъ факторовъ образованія его характера", а, значить, и его действій; каждый можеть подчинять ихъ извъстнымъ требованіямъ и нормамъ, т. е. дъйствовать сообразно съ ними. Отсюда легко вывести и понятіе о свободъ, какъ о внутренней мотиваціи собственныхъ дъйствій, поскольку последнія не находятся въ прямой зависимости отъ внѣшнихъ причинъ и цоскольку человѣкъ "свободенъ" не вообще. а только отъ внъшняго детерминизма. Съ такой точки зрънія нельзя смішивать понятіе о "свободів" съ понятіемь о "случайности"; "понятіе о свободъ, по словамъ одного изъ представителей разбираемаго ученія, не имфеть никакого сходства съ понятіемъ о случайности: оно означаеть только свободу обдумыванія, т. е. способность вь опредъленный моменть познавать наличные мотивы (своихъ действій) и выбирать между ними сообразно съ характеромъ собственнаго сознанія, а, следовательно (и дъйствовать), въ направленіи, обусловленномъ внутреннею причинностью".

Итакъ, съ психологической точки зрѣнія причины превращаются въ мотивы; "мотивація (по словамъ Шопенгауэра) есть каузальность, созерцаемая изнутри"; слѣдствія же обращаются въ "дѣйствія" или въ поступки. Съ такой точки зрѣнія надо сказать, что тождественные мотивы должны порождать, при однихъ и тѣхъ же условіяхъ, одни и тѣ же поступки и что законы психологіи, имѣющіе значеніе для исторіи, должны, въ качественномъ смыслѣ, устанавливать такую именно логическую связь между опредѣленнымъ мотивомъ или комбинаціей мотивовъ и соотвѣтствующимъ дѣйствіемъ или поступкомъ \*).

ist Kulturgeschichte? въ "Deutsche Zeitschrift für Geschichtswiss.", 1896—7, S. 90.

<sup>\*)</sup> W. Wundt, Eogik, B. II, 2, 3 Aufl., s. 141. "Jedes Gesetz auf geistigem Gebiete enthält ein qualitatives Abhängigkeitsverhältniss, das sobald das Gesetz zu einem kausalen wird, den Character eines psychologischen Motivs annimmt".

Для дальнейшаго пониманія разбираемаго построенія следуеть прежде всего несколько остановиться на понятіи о мотиве, темъ более что его нельзя считать вполне установленнымъ въ наукъ. Подъ мотивомъ разумъютъ то реальное основание или сознанія, которое обусловливаетъ то состояніе опредъляетъ) наше движеніе, или воленіе, или, въ частности, волевое движеніе. Въ широкомъ смыслѣ подъ мотивомъ нѣкоторые, дъйствительно, понимають все то, что можеть вызывать извъстнаго рода движение (по словамъ Bentham'a--,, any thing"); зрѣнія, очевидно, слишкомъ широкой, и такой точки чисто внъшнее раздражение будеть уже "мотивомъ". Въ нъсколько болье узкомъ смысль понимають это слово ть, которые разсуждають о "потребностяхь", въ сущности, мало различая "потребность" (Bedürfniss, besoin) отъ мотива. Всякій испытываеть "потребность въ томъ, что у него недостаетъ, если такового у него нътъ въ наличности" (Мейнонгь); "чувство недостатка" можно связывать и съ "стремленіемъ" устранить его; тогда "потребность" есть "чувство недостатка съ стремленіемъ устранить этотъ недостатокъ" \*). Въ такихъ формулахъслово "потребность" часто понимается уже не въ одномъ только физіологическомъ смыслъ; физіологическая потребность принимается во внимание лишь въ томъ случат, если она сознается тъмъ, кто испытываетъ ее, и сопряжена съ "стремленіемъ" устранить чувствуемый имъ недостатокъ. Отъ понятія о потребности (особенно въ последнемъ смысле) легко, значить, перейти и въ понятію именно о мотивь: одинъ изъ сторонниковъ номотетическаго построенія исторіи называеть, напримъръ, "потребностью" "все то, что внутренно побуждаеть человъка дъйствовать во внъ" (besoin или mobile), а затъмъ, устанавливая главныя разновидности этихъ "движущихъ силъ", подводитъ подъ нихъ и мотивы въ узкомъ смысль. Въ последнемъ, тъсномъ значеніи, подъ мотивомъ разумѣютъ реальное основаніе воленія, причемъ ставять его въ связь съ "интересомъ", также понимаемымъ "въ узкомъ смыслъ". Такимъ "интересомъ" для

<sup>\*)</sup> F. B. W. Hermann, Staatswirthschaftliche Untersuchungen, 2 Aufl., S. 5.

насъ является все то, что при нормальныхъ условіяхъ "сообщаетъ энергію представленію, а вслѣдствіе этого—и заключающемуся въ послѣднемъ стремленію". Поскольку интересъ обусловливаетъ энергію стремленія, онъ является побудительной причиной или мотивомъ. Съ волунтаристической точки зрѣнія легко назвать "интересомъ" и цѣль даннаго дѣйствія; вообщелюнятіе о "мотивѣ-цѣли" (Zweckmotiv) играетъ весьма существенную роль въ подобнаго рода построеніяхъ \*).

Следуетъ иметь вы виду, наконець, что степень энергіи или настойчивости мотива ведетъ и къ соответствующимъ измененіямъ въ степени напряженности, решительности, быстроты действія и т. п.; значить, можно изследовать такую связь съ точки зренія ея интенсивности; но качественныя различія между мотивами обусловливають и соответственныя различія въ действіяхъ; преимущественно съ последней точки зренія приходится изучать комбинаціи мотивовь и порождаемыхъ ими поступковь или деятельностей.

Въ самомъ дѣлѣ, соціологъ или историкъ имѣютъ дѣло не съ отвлеченно взятымъ мотивомъ и соотвѣтствующимъ дѣйствіемъ, а съ цѣлыми группами или рядами мотивовъ, которые соотвѣтственно вызываютъ или поступки, или дѣятельности; онъ долженъ, напримѣръ, принимать во вниманіе, кромѣ "обстоятельствъ", и карактеръ дѣйствующаго лица, а также его настроеніе и мотивы въ узкомъ смыслѣ для того, что бы "предсказывать его поведеніе" \*\*). Самое понятіе о мотивѣ-цѣли уже предполагаетъ сложную комбинацію мотивовъ, вызывающихъ тотъ поступокъ или ту дѣятельность, которыя направлены къ достиженію цѣли. Слѣдовательно, подъ условіемъ представленія о цѣли, къ достиженію которой данный субъектъ стремится, можно комбинировать цѣлыя группы или ряды мотивовъ, соотвѣтственно вызывающихъ тѣ, а не иные

<sup>\*\*)</sup> J. S. Mill, Logic, B. VI, ch. II, § 2; въ Exam. of Sir W. Hamilton's philosophy авторъ разсуждаеть о "desires, aversions. habits and dispositions"; см. р. 561.



<sup>\*)</sup> Th. Lipps, Leitfaden der Psychologie, 2 Aufl., 1903, ss. 248 ff. P. Lacombe, Op. cit, p. 35 et ss. ср. выше с. 118—119.

поступки или дъятельность, можно говорить объ опредъленномъ ея направленіи. Съ такой точки зрѣнія, однако, сама комбинація изучается въ зависимости отъ связаннаго съ нею результата или факта.

Въ томъ же психологическомъ смыслѣ приверженцы номотетическаго направленія пользуются принципомъ причинно-слѣдственности и для построенія цѣлаго законосообразнаго ряда историческихъ фактовъ: только, въ такихъ случаяхъ, субъектъ мотиваціи—данная коллективность или соціальная группа, обладающая "общей волей", а ея дѣйствія—рядъ историческихъ фактовъ (см. ниже).

Сами приверженцы номотетического построенія исторіи указывають, однако, на то, что принципь причинно-следственности прилагается къ ней не безъ ограниченій: они признають, напримъръ, что изъ даннаго мотива можно вывести данное дъйствіе лишь путемъ, отвлеченія отъ дъйствительности: въ дъйствительности, историкъ всегда встръчается съ комбинаціями мотивовь, при объяснении которыхъ онъ долженъ исходить изъ данфакта; изъ окружающихъ объективно данныхъ условій онъ, значитъ, не можетъ вывести результатъ дъйствія психическихъ мотивовъ, въ силу принципа творческаго синтеза, всегда качественно отличающагося отъ суммы мотивовъ; слъдовательно, онъ долженъ судить о нихъ лишь послъ того, какъ такое дъйствіе наступило на самомъ дълъ. Тъ изъ представителей разбираемаго направленія, которые не считають возможнымъ признать личность только фокусомъ внёшнихъ условій, на которыя она можеть быть разложена безъ остатка, готовы пойти на дальнейшія уступки: въ данномъ факте, кроме общихъ свойствъ душевной жизни человъка, по ихъ мнънію, надо имъть въ виду и временныя его свойства, и его индивидуальность; попоскольку она вызываетъ данный фактъ, единична, да и такой фактъ тоже единиченъ, т. е. оказывается "событіемъ", которое не поддается научно-обобщающему объясненію (événement). Въ последнемъ смысле событие есть случайность, которую нельзя предвидѣть до ея появленія и нельзя объяснить безъ остатка. Впрочемъ, можно съ обобщающей точки зрвнія изучать



и событіе, поскольку оно принимается данной средой, вызываеть подражаніе и, значить, повторяется въ ней; въ такомъ смыслѣ событіе превращается въ "учрежденіе" (institution). Само собою разумѣется, что возможно и обратное явленіе, т. е. превращеніе "учрежденія" въ "событіе": по мѣрѣ его обветшанія все меньшее число людей будеть признавать его, подчиняться ему въ своихъ дѣйствіяхъ и т. п., пока кругъ такихъ людей не сузится до одного \*).

Съ обобщающей точки зрѣнія, характеризующей вышеприведенную теорію, можно все-же сказать, что, если данъ извѣстный мотивъ, то онъ долженъ (въ логическомъ смыслѣ) порождать соотвѣтствующее дѣйствіе, т. е. долженъ всегда вызывать, при однихъ и тѣхъ же условіяхъ одно и то же дѣйствіе. Съ той же обобщающей точки зрѣнія можно пользоваться извѣстнымъ ученіемъ о "замѣнимости" даннаго индивидуума другимъ, принимаемымъ статистикой, и сказать, что, когда дѣло идетъ объ установленіи общаго (т. е. сходнаго) между людьми, дѣйствіе одного изъ нихъ, съ обобщающей исторической точки зрѣнія, признается равнозначущимъ дѣйствію любого изъ остальныхъ \*\*).

Для того, однако, чтобы имѣть основаніе утверждать, что нѣкое соотношеніе между причиной и слѣдствіемъ повторяєтся въ дѣйствительности, т. е. не только повторялось, но и будетъ повторяться, историку-психологу нужно сдѣлать еще одну предпосылку; кромѣ постоянства внѣшнихъ физическихъ условій человѣческой жизни, ему надо признать, что и психофизическая природа человѣка вообще оказывается единообразной.

Если придавать понятію о единообразіи природы безусловно общее значеніе, то оно, подобно понятію о необходимости законовъ природы, не выводимо изъ опыта, ибо въ основъ понятія о единообразіи уже лежить понятіе о "законахъ" психической жизни. Въ самомъ дълъ, наблюденія говорять намъ только о



<sup>\*)</sup> W. Wundt, Eogik, B. II, 2, 3 Aufl., s. 108. P. Lacombe, Op. cit., pp. 10, 65, 249, 264.

<sup>\*\*)</sup> P. Lacombe, Op. cit., p. 12.

томъ, что было доселъ, а законъ объ единообразіи природы имъетъ въ виду не прошедшій только, но и будущій порядокъ вещей; чтобы изъ прошедшаго делать, однако, точныя заключенія о будущемъ, нужно уже имъть заранье увъренность въ единообразіи порядка природы. Следовательно, "доказательство этой истины на точкъ зрънія эмпиризма всегда предполагаеть ее же самую"; въ частности то же, разумвется, следуеть сказать и относительно понятія о единообразіи психической природы человъка. Во всякомъ случать, даже относительно общее понятіе объ единообразіи психофизической природы человѣка, хотя бы вь извъстныхъ предълахъ, есть своего рода предпосылка въ томъ смыслъ, что не всъ ранъе бывшіе случаи дъйствительно наблюдались изследователемъ и все будуще случаи имъ, конечно, еще не наблюдались; пользуясь статистическимъ методомъ подсчета наблюдаемыхъ случаевъ, онъ можетъ только установить степень въроятности того, что его предсказанія оправдаются въ дъйствительности и относительно тъхъ случаевъ, которыхъ онъ не наблюдаль. Тъмъ не менъе предпосылка о единообразіи психофизической природы человъка и повторяемости человъческихъ дъйствій, по мнънію приверженцевъ номотетическаго направленія. подтверждается эмпирическимъ путемъ. Съ перваго взгляда действительно кажется, что легко вывести изъ постояннаго действія одной и той же внъшней матеріальной среды единообразіе физической природы человека, а, следовательно, анатомических и физіологическихъ его особенностей, въ томъ числъ и мозга; если последній окажется въ известныхъ пределахъ единообразнымъ (т. е. уклоненія отъ средней будуть малозначительны), то въ такомъ единообразіи можно было бы усматривать существенный внѣшній признакъ единообразія человѣческой природы и въ психическомъ отношеніи. Утвержденія подобнаго рода эмпирически, однако, все еще очень мало обоснованы \*).

<sup>\*)</sup> P. Topinard, Eléments, p. 571 и др.; авторъ располагалъ при опредъленіи въса человъческаго мозга 11.000 случаями для европейскихъ мозговъ, затъмъ 190 случаями для негровъ, 18 для анамитовъ и т. п.; да и въсъ мозга, даже относительный, едва ли можно признать вполнъ надежнымъ признакомъ данной психики.

Следуеть заметить также, что и содержание нашего понятія о единообразіи человіческой психики, въ сущности, конструируется нами: въдь въ понятіе такого единообразія включаемъ умопостигаемыя свойства человъческой прит. е. все то, что мы покрываемъ терминомъ "одуроды, шевленіе", а самый терминъ употребляемъ въ конститутивномъ смыслъ, т. е. приписываемъ его содержанию объективно-реальное значеніе; онъ получаеть такое значеніе тогда, когда мы понимаемъ его, какъ постоянство извъстныхъ объективно-данныхъ и наслъдственно передаваемыхъ общихъ признаковъ даннаго вида особей; но примънять подобнаго рода конструкцію къ понятію о единообразіи психической природы человіка затруднительно; даже физіологи разсуждають скорфе о наследственности предрасположеній, а не самихъ исихическихъ состояній и не принаследственной передачи сознательныхъ актовъ. Въ знаютъ настоящее время на ряду съ наслъдственностью въ органическомъ смыслѣ ставятъ подражаніе, воспитаніе и т. п. процессы въ мір'в психическомъ. Каковы бы ни были, однако, факторы и процессы подобнаго рода, они обусловливають длительное единообразіе психических всюйствь человіческой природы, а, значить, и повторяемость человъческихъ дъйствій.

Впрочемъ, понятіе о единообразіи психофизической природы не безусловно связано съ понятіемъ о ея постоянствѣ, исключающемъ всякое измѣненіе: единообразіе можетъ быть и въ измѣненіи; историкъ съ номотетической точки зрѣнія стремится подмѣтить сходство въ повторяющихся рядахъ измѣненій и установить, въ вышеуказанномъ смыслѣ, общіе законы образованія однородныхъ эволюціонныхъ серій \*).

Такимъ образомъ, опираясь на понятіе о единообразіи психофизической природы человѣка, въ сущности, очень мало выясненное представителями номотетическаго направленія, можно разсуждать объ осуществленіи законовъ, т. е. о повторяемости установленныхъ съ психологической точки зрѣнія причинно-слѣдственныхъ соотношеній въ исторической дѣйствительности. Съ



<sup>\*)</sup> См. ниже § 2.

такой точки зрѣнія нѣкоторые историки охотно говорять о повторяемости фактовь, подлежащихъ ихъ изученію \*).

При номотетическомъ построеніи исторической науки историкъ не можетъ, однако, ограничиться вышеуказанными принципами: онъ пользуется еще многими другими понятіями, въ особенности понятіями о "консензусъ" и объ эволюціи; они давно уже получили существенное значеніе въ соціологіи, а оттуда перешли и въ исторію; принципъ причинно-слъдственности комбинируется въ каждомъ изъ нихъ съ другими понятіями.

Понятіе о цёломъ, подъ условіемъ котораго мыслятся его части, наприм'єръ, находится въ тёсной связи съ понятіемъ о консензуст элементовъ данной системы \*\*); но историки-соціологи мало останавливаются на выясненіи такихъ предпосылокъ и обыкновенно пользуются понятіемъ о консензуст съ болте реалистической точки зртнія, опираясь, главнымъ образомъ, на принципъ причинно-слтдственности или взаимозависимости элементовъ данной системы.

Въ самомъ дѣлѣ. понятіе о консензусѣ, въ наиболѣе элементарномъ, механическомъ его значеніи сводится къ понятію о системѣ, всѣ элементы которой находятся въ взаимной зависимости другъ отъ друга; съ измѣненіемъ одного изъ ея элементовъ, привходящаго въ разныя комбинаціи съ другими, происходитъ измѣненіе и во всей системѣ.

Понятіе о консензуст можно примтиять или съ статической, или съ динамической точки зртнія. Съ статической точки зртнія равновтсіе такой системы характеризуется согласованностью координированныхъ ея элементовъ, ихъ соотвтттвіемъ другъ съ другомъ. Съ динамической точки зртнія то же понятіе обусловливаетъ собою понятіе о движеніи элементовъ а, b, c, d .... n, не ведущемъ, однако, къ разложенію данной ихъ группы: "безъ консензуса нельзя мыслить элементы данной системы

<sup>\*)</sup> K. Breysig, Einzigkeit und Wiederholung geschichtlicher Tatsachen въ "Jahrbuch für Gesetzgebung" и проч. В. XXIII, ss. 1—45.

<sup>\*\*)</sup> A. Comte, Cours, t. IV, 2 éd., p. 260; Système de pol. pos., t. I, p. 641.

движущимися, такъ какъ въ противномъ случат движеніе ихъ привело бы къ полному разложенію всей системы" \*).

Понятіе о консензусь, предложенное выше, давно уже получило свое приложеніе и для построенія понятія объ организмь; въ самомъ дѣль, "организованное существо, по словамъ одного изъ представителей естествознанія начала прошлаго вѣка, есть единое цѣлое, нѣкая совокупность частей, которыя воздѣйствуютъ другъ на друга: ни одна изъ частей организма не можетъ быть подвергнута существенному измѣненію, безъ того чтобы оно не отразилось на состояніи всѣхъ остальныхъ"; но такое понятіе конструируется при помощи еще одного принципа—телеологическаго; части органическаго цѣлаго представляются намъ воздѣйствующими другъ на друга "для того, чтобы произвести общее дѣйствіе".

Органическая школа соціологіи, конечно, способствовала перенесенію такого понятія и въ соціологію, и въ исторію; но и независимо отъ вышеуказаннаго направленія, историки-соціологи стали разсуждать о "солидарности между элементами данной соціальной системы" и о "системѣ культуры". Въ самомъ дѣлѣ, понятіе консензуса получаетъ широкое примѣненіе для построенія понятія о системѣ культуры, части которой находятся въ взаимозависимости и въ извѣстномъ соотвѣтствіи другъ съ другомъ; но послѣднее понятіе нуждается еще въ одномъ принципѣ: лишь возводя его къ понятію о единствѣ сознанія данной соціальной группы, т. е. къ ея самосознанію, можно придавать ему значеніе для построенія системы культуры.

Вмѣстѣ съ понятіемъ консензуса историки-соціологи постоянно пользуются и понятіемъ эволюціи для обобщеній въ области исторіи; несмотря на то, что понятіе объ эволюціи играетъ весьма важную роль въ ихъ построеніяхъ, оно все еще остается очень мало выясненнымъ.

Въ самомъ дѣлѣ, сторонники историческихъ обобщеній далеко не всегда придаютъ термину "эволюція" одинаковое значеніе: обыкновенно слишкомъ мало обращая вниманіе на поня-



<sup>\*)</sup> A. Comte, Cours, 2 éd., t. IV, p. 270.

тіе объ эволюціонномъ цѣломъ, они останавливаются лишь на понятіи объ эволюціонномъ процессѣ; съ такой точки зрѣнія они вообще называють эволюціей непрерывный рядъ измѣненій, связанныхъ между собой въ причино-слѣдственномъ смыслѣ, поскольку каждое послѣдующее зависитъ отъ предшествующаго, и совершающихся въ опредѣленномъ направленіи. Такое понятіе получаетъ, однако, различное специфическое значеніе, въ зависимости отъ того, конструировать ли его съ механической, біологической или психологической точки зрѣнія.

Одинъ изъ наиболъе видныхъ представителей эволюціонизма, напримъръ. скоръе разсуждаетъ о "становлени" (Werden), чъмъ объ эволюціи, и, ограничиваясь принципомъ причино-слъдственности, пытается формулировать разсматриваемое понятіе въ механическомъ смыслъ: онъ признаетъ причино-слъдственное отношеніе между "силой", "пребывающей" въ мірѣ, и двумя процессами эволюціи: перераспредъленіемъ матеріи и перераспредёленіемъ силы, удерживаемой въ себѣ матеріей; каждое изъ такихъ перераспредъленій, представляющихъ соотвътственныя п одинаково важныя стороны одного и того же процесса, совершается тремя путями: путемъ интеграціи и дифференціаціи, соотносительныхъ между собою, а также путемъ перехода неопредёленно-однороднаго къ опредёленно-разнородному; слёдовательно, "эволюція есть интеграція матеріи, сопровождаемая расточеніемъ (dissipation) движенія, причемъ матерія переходить отъ неопредъленной однородности къ опредъленной разнородности, и удержанное ею движение подвергается такому же превращенію"; обратный процессъ можно назвать "диссолюціей"; авторъ вышеизложенной теоріи приходить къ заключенію, что міровой процессъ состоить, собственно говоря, не въ эволюцін или диссолюціи, а въ чередованіи эволюціи и диссолюціи, т. е. въ чередующемся повтореніи эволюцій и диссолюцій всего міра \*).

Такое понятіе объ эволюціи слишкомъ мало удовлетворяєть. однако, запросамъ наукъ, изучающихъ жизнь организмовъ или человъческихъ обществъ. При пользованіи понятіемъ развитія,

<sup>\*)</sup> H. Spencer, First Principles, особенно §§ 60 н сл., 92—145, 183.



примънительно къ изученію органической жизни, его конструирують не безъ помощи телеологического принципа; подъ условіемъ какъ бы нѣкоей цѣли, результата эволюціи данныя измѣненія и представляются намъ въ вид'в непрерывнаго ряда, каждое последующее звено котораго находится въ причино-следственномъ отношеніи къ предшествующему. Такая телеологія получаетъ даже конститутивное, а не одно только регулятивное значеніе, если уже въ организованной матеріи признавать наличность "стремленій", т. е. зачатковъ "воли": "воля" организма становится своего рода факторомъ его развитія; она играетъ роль, напримъръ, въ образованіи дъйствій, которыя повторяются и становятся, вследъ затемъ, привычками и инстинктами \*). Вивств съ твиъ теорія эволюціи въ біологическомъ смыслв выдвигаетъ еще понятіе о факторахъ эволюціоннаго процесса и объ его стадіяхъ; біологи разсуждаютъ, напримъръ, о внутреннихъ и внъшнихъ факторахъ развитія, о значеніи въ немъ функціональной дъятельности органовъ, упражненія и волевыхъ стремленій, о насл'єдственности прирожденных в или благопріобр'єтенных в свойствъ; о роли среды или измѣненій въ условіяхъ существованія организма, о борьб'в за существованіе, объ отбор'в; о приспособленіи живого существа къ условіямъ среды и т. п.; они также принимають во вниманіе стадіи развитія даннаго организма, что обнаруживается хотя бы въ аналогіи (теперь, впрочемъ, принимаемой не безъ ограниченій) между онтогенезисомъ и филогенезисомъ.

Вышеуказанныя понятія въ болѣе или менѣе переработанномъ видѣ входятъ и въ составъ еще болѣе сложнаго понятія объ эволюціи, а именно—исторической. Легко было бы указать на попытки примѣнить даже чисто біологическое пониманіе эволюціи и къ историческому процессу: самый выдающійся представитель біометрическихъ изслѣдованій, напримѣръ, полагаетъ, что "стадіи соціальнаго развитія" можно свести къ двумъ "вели-



<sup>\*)</sup> W. Wundt, Logik, Bd. II, 1 (2 Aufl.), ss. 540, 550 ff., 579 ff.; впрочемъ, вмъсто терминологіи, принятой въ тексть, авторъ разсуждаеть о "субъективной" и "объективной" телеологіи.

кимъ факторамъ эволюціи: къ борьбѣ за пищу и къ половому инстинкту"; но многіе склоняются къ построенію столь сложнаго понятія съ психогенетической точки зрѣнія.

Впрочемъ, понятіе психогенезиса получаетъ разные оттънки въ зависимости отъ того, изучаетъ ли ученый происхождение сознанія или его дальнійшее развитіе; если происхожденіе сознанія можно изследовать, то, очевидно, лишь съ біологической или психофизической точки зрвнія: въ такомъ случав происхожденіе жизни и органическое развитіе признаются "подготовительными стадіями" духовнаго развитія; но если исходить изъ понятія о данномъ, хотя бы въ зачаточномъ видѣ, сознаніи, то и развитіе его можно представить себѣ преимущественно съ психологической точки зрѣнія. Въ сущности тѣ, которые пользуются далеко еще не установленными понятіями о "психической энергіи" или о "психической работь" и т. п., уже приближаются къ последнему пониманію; они допускають, что психическая энергія возрастаеть: съ теченіемъ времени она вообще получаеть такую концентрацію и организацію, при которыхъ цѣнность ея увеличивается, что, впрочемъ, еще не ведеть къ отрицанію возможности, въ нѣкоторыхъ случаяхъ, и ея убыванія \*). Такое понятіе о психогенезись, однако, слишкомъ мало принимаетъ во вниманіе особенности сознанія; нотребность выяснить ихъ вызываеть появление другихъ схемъ. Можно характеризовать, напримъръ, развитие сознанія тремя стадіями, а именно: "проективной, субъективной и эйективной", смотря по тому, обнаруживаетъ ли его субъектъ въ смутномъ еще различении одушевленныхъ существъ отъ остальной среды, или начинаетъ противополагать себя другимъ, или пользуется своимъ внутреннимъ опытомъ для пониманія чужихъ "я", въ отношеніи къ которымъ онъ опредѣляеть и свое собственное "я", теперь уже получающее соціальный характеръ \*\*). Въ духъ волунтаристической психологіи



<sup>\*)</sup> W. Wundt, Logik, B. III, З Aufl., S. 421; впрочемъ, авторъ съ волунтаристической точки зрѣнія даетъ цѣлый рядъ эволюціонныхъ схемъ и для отдѣльныхъ проявленій сознанія: для мышленія, для языка, для нравственности и т. п.

<sup>\*\*)</sup> J. M. Baldwin, Mental development in the child and race 2 ed. 1897, p. 335. Social and Ethical interpretations in mental development, N.—L., 1897, pp. 7—9, 514, 564.

можно было бы характеризовать развитіе сознанія, главнымъ образомъ, развитіемь воли, находящейся въ тѣсной связи съ цѣлеполаганіемъ, и, значитъ, съ "объективно-телеологической" точки зрѣнія конструировать ея эволюцію; а главнѣйшіе моменты послѣдней могли бы служить для характеристики главнѣйшихъ стадій исторіи культуры.

Итакъ, можно сказать, что историкъ изучаетъ историческую эволюцію съ психогенетической, а не съ чисто біологической точки зрѣнія: онъ всегда предпосылаетъ дѣйствительное существованіе одушевленія той соціальной группы, развитіе которой онъ построяетъ; онъ прежде всего и главнымъ образомъ интересуется развитіемъ ея "души"; значить, онъ, въ сущности, устанавливаеть и принципы построенія понятія объ исторической эволюціи съ психогенетической точки эрфнія. Телеологія въ понятін объ исторической эволюціи получаеть, напримъръ, такое значеніе, въ особенности, если понятію о цели даннаго процесса приписывать конститутивный, а не регулятивный характеръ: индивидуальный или коллективный субъектъ зволюціи разсматривается въ качествъ цълеполагающаго, и съ точки зрънія его объективно данной цели (идеи) строится и рядъ его действій, получающій видъ эволюціонной серіи. Въ конструкціяхъ подобнаго рода причино-слъдственная зависимость между звъньями исторической эволюціи характеризуется телеологической мотиваціей, уже указанной выше: дъйствія коллективнаго субъекта эволюціи располагаются въ рядъ въ отношеніи ихъ къ мотиву-цели, которую онъ себъ поставилъ, благодаря чему и проявленія общей данной соціальной группѣ психики, т. е. ея дъйствія, продукты культуры и т. п. получають соотвътствующее положение въ эволюціонной серіи. Впрочемъ, вышеуказанная точка зрівнія не мѣшаетъ представителямъ номотетическаго направленія стремиться "возможно дальше" провести причино-следственное пониманіе и въ построеніи исторической эволюціи \*).

Итакъ, историкъ-соціологъ, пользующійся понятіемъ истори-



<sup>\*)</sup> K. Lamprecht, Alte und neue Richtungen in der Geschichtswissenschaft, Berl., 1896, S. 9.

ческой эволюціи, вкладываеть въ него очень сложное содержаніе. Въ такомъ случав онъ имветь двло съ коллективнымъ субъектомъ эволюціи: онъ изучаетъ психогенезисъ соціальной группы, народа, государства и т. п.; подобно біологу, онъ интересуется факторами и стадіями эволюціоннаго процесса; онъ, конечно, подчеркиваетъ преимущественно значение въ немъ коллективныхъ "соціально-психическихъ" факторовъ, сравнительно съ индивидуальными или "индивидуально-психическими", и, соотвътственно главнъйнимъ моментамъ такого психогенезиса, устанавливаетъ "типическія" стадіи культуры; онъ характеризуеть каждую изъ нихъ присущею ей "психической механикой" и выясняетъ ея связь съ предшествующей и съ последующей въ причино-следственномъ смыслъ; онъ представляетъ себъ "каждое послъдующее соціальное состояніе какъ необходимый результать предшествующаго и столь же нужный двигатель послъдующаго"...\*); не упуская изъ виду данныхъ условій внѣшней среды, онъ изучаетъ вліяніе, оказываемое субъектомъ эволюціи (народомъ и т. п.) вивств съ порожденными имъ продуктами культуры на образованіе посл'вдующаго его состоянія и т. п.

Сами представители разбираемаго построенія предпочитають разсуждать объ эволюціи, изученіе которой оказывается наиболье характернымь для "новьйшаго" пониманія исторіи, и не признають понятія о прогрессь (и регрессь) "научной категоріей" историческаго знанія: не выясняя понятій о цынности, отнесенія къ цынности и оцыкь, они усматривають вы понятіяхь о прогрессь или регрессь лишь субъективныя, научно не обоснованныя построенія. Можно указать, однако, и на такихь ученыхь, которые ставять понятіе о прогрессь въ связь съ принципомь "возрастанія психической энергіи" или съ стремленіемь "людей къ счастью" и т. п., а, значить, въ обратносоотвытственномь смысль конструирують и понятіе о регрессь или даже придають понятію о прогрессь характерь нравствен-



<sup>\*)</sup> A. Comte, Cours, t. IV, 2 éd., p. 263; cf. p. 282 et ss. W. Wundt, Völkerpsychologie, Bd. I, 1, S. 426. K. Lamprecht, Die Kulturhistorische Methode, Ss. 27--28 и др.

наго постулата, соотвътственно видоизмъняя и понятіе о регрессъ \*).

что понятіе консензуса Следуеть заметить, наконецъ, можно комбинировать съ понятіемъ эволюціи, предполагая его или между членами одной и той же эволюціонной серіи, или между несколькими эволюціонными серіями. Согласованность членовъ одной и той же эволюціи признается, напримъръ, въ тъхъ случаяхъ, когда историки разсуждають о томъ, что "характеръ и духъ расы" вмъстъ съ порожденными ею продуктами обусловливаютъ появление какого либо слъдующаго за ними продукта: последній должень въ некоторой мере сообразоваться съ предшествующими \*\*). Согласованность эволюціонных серій принимается во вниманіе, когда историки признаютъ вліяніе ихъ другъ на друга, напримъръ, вліяніе развитія одной науки на развитіе другой или вліяніе развитія науки на развитіе техники или обратно и т. п.

Приверженцы номотетическаго направленія пользуются вышеуказанными понятіями для номологическихъ и типологичечкихъ обобщеній, т. е. для построенія историческихъ законовъ или эмпирическихъ обобщеній, а также для установленія типовъ въ области исторіи. Въ номологическихъ обобщеніяхъ принципъ причино-слѣдственности и понятіе о единообразіи человѣческой природы служатъ, главнымъ образомъ, для выясненія законосообразнаго отношенія между даннымъ племеннымъ, въ особенности національнымъ, или культурнымъ типомъ и соотвѣтствующими продуктами культуры; понятія же о консензусѣ и объ эволюціи нужны для формулировки "законовъ консензуса" и "законовъ зволюціи", а также имѣются въ виду при эмпирическихъ обобщеніяхъ. Въ связи съ понятіемъ о типѣ (см. ниже)



<sup>\*)</sup> A. Comte. Cours, t.IV, 2 éd., pp. 261 ss.; въ отличіе отъ Тюрго. Кондорсэ, Гердера и др., Контъ уже разсуждаетъ, по крайней мѣрѣ, въ общей теоріи, главнымъ образомъ, о развитіи (développement), а не о "совершенствованіи" (perfectionnement). Лампрехтъ также высказываетъ аналогичные взгляды. Вундтъ говоритъ о возрастаніи психической энергіи, Спенсеръ и Лакомбъ о стремленіи людей къ счастью; ср. W. Wundt, Logik, Bd. II, 2, 3-te Aufl., Ss. 455 ff.

<sup>\*\*)</sup> H. Taine, Essais de critique, 1866, Préf., pp. XX-XXI.

тъ же понятія о консензусь и эволюціи получають значеніе и для типологическихъ обобщеній.

## § 2. Номологическія обобщенія.

Въ числѣ номологическихъ историческихъ обобщеній наиболѣе совершенными, конечно, слѣдовало бы признать "историческіе законы", если бы таковые были открыты. Подъ историческими законами сторонники разбираемаго направленія разумѣютъ, однако, довольно различныя понятія; нѣкоторые изъ нихъ разсуждаютъ, напримѣръ, скорѣе о перенесеніи законовъ психологіи въ исторію, чѣмъ объ "историческихъ законахъ" въ строгомъ смыслѣ слова; другіе пытаются ближе подойти къ построенію собственно-историческихъ законовъ.

Съ психологической точки зрвнія изучая историческій матеріаль, можно придти къ заключенію, что "психологическіе законы человъческой природы общи всякому историческому быванію" и что психологическія законосообразности лежать въ основъ тъхъ "историческихъ законовъ", которые ученые будто бы открывали въ исторіи. Въ сущности, можно въ такомъ смыслѣ понимать, напримъръ, законы Конта и Бокля; то же слѣдуетъ сказать и относительно попытки Вундта "непосредственно" перенести свои психическіе "принципы" въ область исторіи; съ точки зрѣнія общей психологіи, а не "характерологіи" (этологіи Милля) или народной психологіи онъ строить три закона исторіи: законъ историческихъ производныхъ, законъ взаимозависимости историческихъ явленій и законъ историческихъ контрастовъ. Для примъра я приведу формулировки перваго и третьяго "законовъ" Вундта. Первый получается путемъ приложенія психологическаго принципа творческаго синтеза къ области исторіи и сводится къ следующему положенію: "каждый историческій продукть (Inhalt der Geschichte), будь то историческое событіе, историческая личность или исторически образовавшееся состояніе культуры, есть результать действія множества историческихъ условій, съ которыми онъ находится въ такой связи, что качественная природа каждаго отдёльнаго условія продол-



жаетъ обнаруживать въ немъ свое дѣйствіе; но вмѣстѣ съ тѣмъ онъ получаетъ новый и своеобразный характеръ; послѣдній, правда, можно вывести путемъ историческаго анализа изъ комбинаціи этихъ историческихъ факторовъ, но нигдѣ нельзя получить его путемъ ихъ апріорнаго синтеза". Благодаря "непосредственному" приложенію другого принципа, а именно, "принципа" взаимнаго усиленія контрастовъ къ исторіи Вундтъ получаетъ "законъ", который онъ формулируетъ слѣдующимъ образомъ: "въ тѣхъ случаяхъ, когда опредѣленная историческая тенденція достигла, при господствѣ наличныхъ условій и данныхъ предрасположеній, наивысшей степени (своего развитія), сила, продолжающая дѣйствовать въ томъ же направленіи, побуждаетъ протпвоположныя ранѣе обнаружившейся тенденціи стремленія, что и ведетъ къ образованію качественно-новыхъ проявленій" \*).

Нельзя не зам'тить, однако, что попытки подобнаго рода психологическихъ обобщеній еще не даютъ "историческихъ законовъ" въ строгомъ смыслѣ слова. Въ одномъ мѣстѣ самъ Вундтъ называетъ установленное имъ положение объ "историческихъ производныхъ" "принципомъ", а не закономъ; и дъйствительно, не говоря о болъе широкомъ приложении такого положенія, его, конечно, можно признать методологическимъ принципомъ историческаго изслѣдованія, но не закономъ историческихъ явленій. -- "Законъ контрастовъ", въ сущности, также нельзя назвать закономъ; Вундтъ едва ли правильно устанавливаетъ въ немъ причино-слъдственную связь между опредъленною причиною и дъйствіемъ; да ее и нельзя установить, такъ какъ данная тенденція сама по себъ еще не можетъ вызвать реакцін; причина последней, напримерь, въ отвращеніи прежнему состоянію, въ усталости, имъ вызванной, и т. п., что не введено въ формулу "закона"; онъ также не определяетъ степени напряженія, нужной для того что бы ожидаемое слёдствіе наступило: легко представить себъ случаи, когда напряженіе, достигшее высшей степени, ведеть къ кризису, къ



<sup>\*)</sup> W. Wundt, Logik, B. II, 2, 3 Aufl., SS. 381 ff., 430 ff.; что же касается "закона взаимозависимости", то ср. о немъ выше с. 128—129 и ниже.

Generated on 2015-10-04 17:58 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307 Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google

смерти и т. п., т. е. не къ тому слѣдствію, которое имѣется въ виду въ "законѣ контрастовъ".

Впрочемъ, если даже и называть такія обобщенія законами въ строгомъ смыслъ слова, все же вопросъ о томъ, можно ли признать ихъ собственно "историческими законами", остается еще открытымъ; последние представляются, по меньшей мере. гораздо болъе сложными. Съ апріорно-психологической точки зрвнія хотя и можно разсуждать о законосообразности въ области исторіи, но нельзя еще чисто психологическія отвлеченія называть собственно "историческими законами". Въ самомъ дёлё, если исихологія построяеть законом'єрность явленій душевной жизни-ея законы и если она дъйствительно лежить въ основъ наукъ о духъ, значитъ, и въ основъ исторіи, то, слъдовательно, закономърность должна быть и въ области явленій историческихъ: но не чисто отвлеченные "законы" психологіи (т. е. законы чувствъ, "идей" и проч.), а сложныя комбинаціи ихъ должны объяснять исторію, и только если предполагать, что законы комбинацій подобнаго рода законовъ могуть быть установлены, можно будеть говорить и о законахъ исторіи. Съ такой апріорной точки зрѣнія принципіально отрицать какую-либо возможность выработки историческихъ законовъ нельзя; можно только указывать на сложность комбинацій факторовь, лишающую насъ возможности подводить подъ законы такія комбинаціи, а, значить, и связь ихъ съ порождаемыми ими продуктами.

Законособразное отношеніе между комбинаціей факторовъ и ея результатомъ предполагаетъ законособразность самой комбинаціи, а не только простую данность ея, и законособразность связи ея съ порождаемымъ ею следствемъ или результатомъ, а также наличность гораздо болье сложныхъ условій, нужныхъ для ея осуществленія и для полученія даннаго результата: для своего осуществленія простой результать нуждается, очевидно, въ меньшемъ количествъ условій, чъмъ сложный результать; последній, значить, реже повторяется. Следовательно, устазаконообразность сложнаго отношенія по меньшей мъръ гораздо труднъе, усмотрѣть **ТМТР** законообразность простого причино-слъдственнаго соотношенія; но, въ случаъ



удачи, и такое обобщение, очевидно, будеть менъе отвлеченнымъ, чъмъ простое причино-слъдственное отношеніе: даже если бы удалось установить его, едва ли можно было бы предчастую повторяемость дъйствительности. полагать его ВЪ Отсюда можно заключить, что понятіе о сложномъ причино-следственномъ отношеніи, въ какомъ находится комбинація причинъ или факторовъ къ ихъ результату или продукту, будучи менъе отвлеченнымъ и обозначая последовательность, которая реже повторяется въ дъйствительности, въ такомъ смыслъ будетъ болье частнымъ, чъмъ понятіе о простомъ причинно-слъдственномъ отношении.

Въ сущности, историкъ-соціологъ превращаетъ законы комбинацій психологическихъ факторовъ въ типизацію ихъ, но онъ придаетъ типическимъ комбинаціямъ значеніе реальныхъ факторовъ. При помощи такого построенія историкъсоціологъ вырабатываетъ понятія, которыя я назову понятіемъ о племенномъ (или, въ болѣе узкомъ смыслѣ, о національномъ) типѣ, и понятіемъ о культурномъ типѣ (даннаго періода); если приравнивать названные типы къ реальнымъ комбинаціямъ причинъ, можно ставить ихъ дѣйствія въ связь съ соотвѣтствующими культурными продуктами.

Въ основъ обоихъ понятій лежить мысль о законособразной комбинаціи психическихъ факторовъ, соотвътственно производящей, при тождественности условій, одни и тѣ же слъдствія: только постоянство такого соотношенія въ понятіи о племенномъ типѣ строится преимущественно во времени, а въ понятіи о культурномъ типѣ—преимущественно въ пространствѣ: въ данный періодъ времени культурный типъ общественныхъ группъ, не принадлежащихъ къ одному и тому же племени, можетъ оказаться общимъ имъ \*). Различіе указанныхъ точекъ зрѣнія видно изъ того, что, разсуждая о племенномъ типѣ, мы говоримъ: всѣ люди, принадлежащіе данному племени, хотя бы они были раз-

<sup>\*)</sup> J. S. Mill, Logic, B. VI, ch. 9, § 4; здѣсь авторъ уже замѣтилъ, что "политическая этологія" есть "теорія причинъ, опредѣляющихъ типъ характера какоголибо народа или какой либо эпохи".

ныхъ покольній, должны имъть ньчто общее между собой въ психическомъ отношеніи, а разсуждая о культурномъ типъ, мы говоримъ: всъ люди, находящіеся на данной стадіи развитія культуры, хотя бы они принадлежали къ разнымъ племенамъ (націямъ), должны имъть нъчто сходное или общее между собою въ психическомъ отношеніи; комбинація же психическихъ факторовъ, характеризующая данный племенной или культурный типъ, до тъхъ поръ, пока условія ея дъйствія остаются постоянными, должна вызывать и соотвътственно одинаковыя послъдствія или продукты культуры. Познакомимся вкратцъ съ каждымъ изъ этихъ построеній въ отдъльности.

Историки-соціологи охотно разсуждають о расѣ и ея вліяніи на ходъ исторіи. Подъ "расой нікоторые изъ нихъ разумѣютъ врожденныя и наслъдственныя наклонности (dispositions), которыя человъкъ припоситъ съ собою, когда является на свътъ" (Тэнъ). Въ расъ слъдуетъ различать, однако, понятіе о единообразіи физическихъ свойствъ отъ понятія о единообразін психическихъ признаковъ. По прим'тру старыхъ и новыхъ авторитетовъ я предпочитаю употреблять терминъ "раса" въ смыслъ совокупности особей, обнаруживающихъ единообразіе физическихъ свойствъ, т. е. внъшняго вида, анатомической структуры и физіологическихъ отправленій, а для обозначенія понятія о единообразіи преимущественно психическихъ признаковъ буду пользоваться терминомъ "племенной типъ" или описательнымъ выражениемъ - "психический типъ даннаго племени" \*). Такое различіе основано на следующихъ соображеніяхъ. Даже съ матеріалистической точки зрѣнія нельзя безъ дальнѣйшихъ

<sup>\*)</sup> J. Herder, Ideen, IV, 5. F. Ratzel, Anthropogeographie; последній пишеть: "Die Rassen werden immer nur auf die körperliche Uebereinstimmung zn gründen sein". Не говоря о боле ранних историкахъ (напримерь, Тьерри), заметимъ, что Тэнъ придаль тому же понятію главенствующее значеніе въ своемъ известномъ построеніи; что Гобино чрезмерно преувеличилъ, а отчасти и извратилъ значеніе "расъ", ихъ "чистоты" или помесей въ исторіи; что Гобино оказалъ вліяніе на Гумпловича; что Ренанъ также увлекался разсуждегіями о "геніи" расы; что Лапужъ (Lapouge) разсуждаеть о расв, преимущественно въ зоологическомъ смысле, и т. п.

доказательствь отождествлять изв'єстные намъ расовые признаки съ какими-либо психическими особенностями даннаго племени или народа; правильнее отличать последнія, называя преимущественно ихъ совокупность особымъ терминомъ; далѣе, чистыхъ расъ теперь, пожалуй, нътъ: особенности данной расы разсъяны въ особяхъ, принадлежащихъ разнымъ народамъ; наконецъ, въ "племенномъ типъ наслъдственность осложняется подражаніемъ и т. п. (ср. выше). Итакъ, не слъдуетъ смъшивать понятіе о единообразіи физическихъ признаковъ особей данной совокупности съ понятіемъ о единообразіи ихъ психическихъ свойствъ; такія единообразія, правда, находятся въ нѣкоторой связи между собою, и извѣстныя намъ расовыя различія обусловливають некоторыя различія въ психикт, а, значить, отражаются и въ продуктахъ культуры: въ языкт, религіи, искусствъ, матеріальномъбыть, нравахъ и т. п.; но они отражаются въ подобнаго рода продуктахъ косвенно, черезъ посредство данной психики; следовательно, можно оттенять ту точку зренія, съ которой мы интересуемся совокупностью людей, главнымъ образомъ, въ той мѣрѣ, въ какой они обладаютъ общими имъ психическими свойствами, отличающими ее (въ данной комбинаціи) отъ другихъ совокупностей; въ такихъ случаяхъ удобно говорить о "племенномътипъ" или, еще точнъе, о "психическомътипъ даннаго племени", напримъръ, индо-европейскаго. Въ болъе узкомъ смыслѣ можно, конечно, для тѣхъ же цѣлей пользоваться и терминомъ "національный типъ"; но, оттъняя въ понятіи о немъ нашъ интересъ къ его психикъ, еще правильнъе разсуждать о "психическомъ типъ данной націи" и т. п.

Подобно тому, какъ психологъ устанавливаетъ извѣстные типы характеровъ отдѣльныхъ индивидуумовъ, причемъ усматриваетъ нѣкоторыя законообразности въ соотношеніи между характеромъ даннаго типа и соотвѣтствующими поступками, такъ и историкъ можетъ стремиться построить психическій типъ даннаго племени или народа и его свойствами объяснять соотвѣтствующія массовыя движенія и продукты культуры. Съ такой точки зрѣнія общія черты, характеризующія данный типъ, признаются общими и постоянными причинами, обусловливающими данную культуру. Для теоретическаго построенія такой комби-



націи и ея законосообразности надо брать человѣка съ тѣми основными чертами психики, которыя оказываются общими данному племени или данной націи, и установить ту "систему чувствованій и идей", которая предопредѣляетъ соотвѣтствующую культуру, напримѣръ, религію, философію, поэзію, промышленность и формы общественности даннаго племени или народа (Тэнъ).

что расы образовались путемъ Обыкновенно полагаютъ, приспособленія. наслѣдственности; психическія отбора И свойства расъ развились, однако, не только подъ вліяніемъ физической, но и соціальной среды; последняя иметь значеніе въ образованіи племенныхъ или національныхъ особенностей \*). Попытки характеризовать расы такими психическими знаками до сихъ поръ, однако, оказываются довольно шаткими и вызывають сомненія. Для черной расы указывають, напримёрь, следующе признаки: чувственность, подвижность, леность, отсутствіе иниціативы и подражательность, влеченіе къ удовольствіямъ, страстную любовь къ птнію и танцамъ, къ уборамъ и побрякушкамъ, легкомысліе, непредусмотрительность, отвращеніе отъ одиночества, влюбчивость, болтливость, способность преданности, къ ненависти и мести; въ результатъ такія свойства, не способныя образовать какія-либо выдающіеся продукты культуры, приводили къ порабощенію болье "высокими расами" тьхь, кто обладаеть ими. "Долихокефаловь" "желтой расы" также пытались характеризовать, указывая, напримфръ, на то, что они желчно-нервны (меланхоличны), съ сильной волей, съ большими умственными способностями, скупы и религіозны, и, съ вышеуказанной точки зрвнія, считали возможнымь объяснять ихъ роль въ исторіи и т. п. \*\*). Впрочемъ, нельзя, конечно, отрицать, что между людьми одной и той же расы, даже разсвявшимися по лицу земного шара, могуть быть общія черты психики и культуры. При всей своей разбросанности въ предалахъ очень широкаго пространства, индо-европейцы, напримъръ, по мнънію

<sup>\*\*)</sup> A. Fouillée, Tempérament et caractère, Par., 1895, pp. 326—331; cp. eme H. Taine, Hist. de la littérature anglaise, t. I, Préf.



<sup>\*)</sup> H. Taine, Histoire de la littérature anglaise, t. I, Préf.

нъкоторыхъ ученыхъ, все же представляютъ сходныя черты въ культурф-прежде всего, въ языкф\*); но если между индо-европейскими языками можно установить родство въ лингвистическомъ отношеніи, то, помня, что языкъ-уже своего рода психическій продуктъ, позволительно предполагать, что индо-европейцы обнаруживали нфкоторую отпечатлфвшуюся въ ихъ праязыкф общность идей; сходство, въроятно, существовало и въ нъкоторыхъ другихъ продуктахъ ихъкультуры. Тъмъ не менъе къ подобнаго рода выводамъ, касающимся глубокой древности, надо относиться съ крайней осторожностью, да и прилагать ихъ къ последующему времени едва ли возможно безъ дальнъйшихъ ограниченій: въ такомъ случав приходится говорить не о "расв", а о народахъ, характеръ которыхъ слагался подъ вліяніемъ цёлаго ряда историческихъ обстоятельствъ и могъ обусловливать въ извъстныхъ предълахъ мъста и времени соотвътствующе продукты культуры.

Тѣмъ не менѣе при постоянствѣ данной физической среды, вліянію которой данный народъ подвергался долгое время, можно говорить о нѣкоторомъ единообразіи его психическаго типа въ извѣстныхъ предѣлахъ пространства и времени и съ такой точки зрѣнія объяснять образованіе относительно устойчивыхъ элементовъ и формъ культуры, которые въ свою очередь поддерживаютъ единообразіе самого типа. Въ такомъ видѣ, напримѣръ, китайцы и египтяне представляются нѣкоторымъ историкамъ культуры; или недавно англичане были охарактеризованы, какъ типъ "дѣятельныхъ", т. е. такой типъ, главная характерная черта котораго—стремленіе къ дѣятельности, нуждающееся въ какомъ-либо удовлетвореніи; при этомъ способы удовлетворенія могутъ быть весьма разнообразны, начиная отъ спорта и кончая усиленнымъ и выдержаннымъ трудомъ, безъ котораго нельзя достигнуть высокой культуры \*\*).



<sup>\*)</sup> J. Herder, Ideen, IX, 2; "In jeder Sprache ist der Verstand eines Volkes und sein Charaktergeprägt". O. Schrader, Sprachvergleichung und Urgeschichte, 3-te Aufl.

<sup>\*\*\*)</sup> Boutmy, Essai d'une psychologie politique du peuple anglais au XIX sc., p. 9—10. "le goût spontané la passion gratuite de l'effort pour l'effort".

Не мѣшаетъ замѣтить, что особенности, прочно усвоенныя даннымъ народомъ, могутъ продолжать обнаруживаться и въ измѣнившихся условіяхъ физической среды; но длительное вліяніе новыхъ условій не можетъ, конечно, не отразиться и на "національномъ типѣ"; стоитъ только сравнить хотя бы англичанъ съ американцами.

Наконецъ, можно стремиться къ выясненію психическаго типа не народа, а отдёльнаго сословія или класса, иногда довольно рѣзко отличающагося отъ другихъ; вѣдь психика разныхъ сословій можетъ быть различной. Такой типъ признается комбинаціей главнъйшихъ факторовъ, порождающихъ явленія сословной исключительности, борьбы классовъ и т. п.

Во встхъ вышеприведенныхъ конструкціяхъ данный групповой типъ (племя, народъ, общественный слой и т. п.) предполагается надъленнымъ характерной для него психикой; основываясь на ея изученіи, можно выводить изъ нея, въ качествъ соотвътствующихъ следствій, проявленія культуры и даже пытаться предсказывать ихъ въ будущемъ, хотя бы ближайшемъ. Повторяемость такихъ продуктовъ можно понимать, однако, въ смыслахъ: смыслъ, что различныхъ или ВЪ томъ принадлежащіе къ народы или разные люди, той же народности и сходные по типу, производять сосуществующе въ пространствъ: продукты, томъ смыслѣ, что одно и то же племя, одинъ и тотъ же народъ представляетъ достаточно устойчивый типъ и порождаетъ однородные продукты культуры, возникающие благодаря людямъ преемственно следующихъ поколеній и, значить, повторяющіеся во времени; вышеприведенныя разсужденія о китайцахъ, египтянахъ, англичанахъ и т. п. ведутся съ точки зрѣнія повторяемости сходныхъ продуктовъ китайской, египетской, англійской ит. п. культуры или въ пространствъ, или во времени; но послъдній выводъ всего болфе могъ бы соответствовать задаче историческаго обобщенія.

Нѣкоторые ученые смѣшивали понятіе о національномъ типѣ съ понятіемъ о культурномъ типѣ и придавали извѣстнымъ народностямъ значеніе постоянныхъ культурно-историческихъ



типовъ \*). Не говоря уже о томъ, что естественно - научную предпосылку этой теоріи нельзя признать правильной, такое построеніе противорѣчитъ и собственно историческимъ фактамъ: вѣдь одинъ и тотъ же народъ въ разные періоды своего развитія можетъ принадлежать разнымъ культурнымъ типамъ; вмѣстѣ съ тѣмъ нельзя не замѣтить, что и разные слои одного и того же общества могутъ оказаться разныхъ культурныхъ типовъ; стоитъ только припомнить хотя бы типъ "первобытнаго человѣка" или типъ "свѣтскаго человѣка", не столько связаннаго съ своимъ народомъ, сколько подчиняющагося условностямъ того международно - общественнаго круга, къ которому онъ принадлежитъ.

Подъ культурнымъ типомъ данной общественной группы можно разумѣть то сочетаніе факторовъ ея психики и культуры, совокупнымъ дѣйствіемъ которыхъ соціальныя теченія или возникновеніе культурныхъ продуктовъ извѣстнаго періода объясняются. Понятіе о культурномъ типѣ получаетъ, однако, разныя значенія, смотря по тому, разумѣть ли подъ нимъ только совокупность сходныхъ сознаній, или общее данной группѣ состояніе сознанія; сходныя сознанія можно, конечно, ставить въ связь съ сходными продуктами культуры, хотя бы они и возникали независимо другъ отъ друга, общее же данной группѣ состояніе сознанія—съ однородностью продуктовъ культуры, хотя бы формы ихъ были различны.

Въ виду одинаковыхъ условій существованія члены данной группы могутъ испытывать сходныя состоянія сознанія, т. е. особаго рода "систему чувствованій, воленій, представленій" и т. п., присущую обыкновенно каждому изъ нихъ или каждому изъ ихъ большинства. Ученые пытались, напримѣръ, характеризовать племена "дикарей" сравнительно меньшимъ единствомъ сознанія, еще слишкомъ мало связывающаго въ одно цѣлое все разнообразіе острыхъ чувственныхъ воспріятій, преобладаніемъ импульсивныхъ "стремленій" надъ волевыми актами, а также слишкомъ малой устойчивостью всякаго рода отношеній, куль-



<sup>\*)</sup> И. Данилевскій, Россія и Европа, 5-е изд., СПБ., 1895 г. сс. 95 и сл.

турные же народы-большимъ единствомъ сознанія, способнаго образовывать общія понятія, и развитіемъ воли, въ особенности, нравственной воли, а также большею устойчивостью отношеній. непрерывно развивающихся; можно, конечно, проводить и дальнъйшія различія подобнаго рода между "дикими" не осъвшими племенами охотниковъ и рыболововъ и "полудикими", между народами "полукультурными" и "вполнъ культурными" и т. п. \*); въ зависимости отъ такой группировки приходится ставить и соотвътствующіе, сходные между собою продукты ихъ культуры. Въ самомъ дёль, культурные продукты народовъ даже разныхъ расъ, но стоящихъ на одномъ культурномъ уровнѣ, могутъ быть одинаковы, напримъръ, произведенія палеолитическаго человѣка и тасманійца. Однородныя формы каменныхъ орудій встрѣчаются въ самыхъ разнообразныхъ пунктахъ земного шара; многія изъ подділокъ, открытыхъ въ долинахъ европейскихъ рікъ. сходны съ тъми, что найдены въ одной изъ западноиндійскихъ долинъ-нарбадской, и, пожалуй, принадлежать, приблизительно, одному и тому же періоду; другія, встрѣчающіяся въ разныхъ европейскихъ, африканскихъ и азіатскихъ странахъ, не одного времени, обнаруживаютъ сходство; можно даже указать на оригинальныя и весьма древнія манзанаресскія (мадридскія) поддёлки, обнаруживающія, однако, значительное сходство съ мадрасскими и т. п. Аналогичные примъры легко привести и изъ другой области: извъстная загадка, предложенная сфинксомъ Эдипу: какое животное, имъя только одно названіе и будучи первоначально четвероногимъ, последовательно становится двуногимъ, а затъмъ трехногимъ - встръчается, по увъренію ученыхъ, не только у современныхъ грековъ и испанцевъ, но и у финновъ, бурять, армянь и даже фиджійцевь. Съ такой же точки зрѣнія можно было бы указать на сходство многихъ учрежденій у разныхъ народовъ одинаковой культуры и т. п. \*\*). Нельзя не замътить, что и на болье позднихъ стадіяхъ развитія "совпаденія" продуктовъ культуры обнаруживаются даже въ такой области, которая тъсно

<sup>\*\*)</sup> R. Köhler, Kleinere Schriften I, 115-116.



<sup>\*)</sup> A. Vierkandt, Naturvölker und Kulturvölker, ein Beitrag zur Socialpsychologie, Lpz., 1896, SS. 1—5, 106 и сл.

связана съ индивидуальнымъ творчествомъ. Исторія наукъ представляеть не мало примѣровъ такихъ совпаденій: Ньютонъ и Лейбницъ, вѣроятно, независимо другъ отъ друга открыли дифференціальное исчисленіе. Гауссъ и Лежандръ—методъ наименьшихъ квадратовъ, Дарвинъ и Уоллэсъ (каждый изъ нихъ независимо отъ другого наблюдалъ природу тропическихъ странъ и читалъ извѣстную книгу Мальтуса)—естественный отборъ, Госсенъ и Стэнли-Джевонсъ—математическую теорію обмѣна товаровъ и т. п.

Впрочемъ, связь между культурнымъ типомъ данной общественной группы и порождаемыми ею продуктами культуры получаетъ нѣсколько иное значеніе, если имѣть въ виду, что, благодаря общему группѣ состоянію сознанія, одно и то же расположеніе духа ("disposition d'esprit") сознается ея членами какъ общее, и вызываетъ однородные продукты культуры, хотя бы формы ихъ были различны. Въ только что указанномъ смыслѣ можно устанавливать нѣкое типическое соотношеніе между состояніемъ сознанія, а также характеромъ дяєной группы и однородностью соотвѣтствующихъ продуктовъ культуры.

Въ основъ ея (въ качествъ объединяющаго ее фактора) какъ бы "сверхъ - индивидуальное настроележитъ общее, ніе", получающее наибольшее единство въ тѣхъ случаяхъ, когда одна идея (идеалъ) и т. п. преобладаетъ надъ остальными. Въ самомъ дълъ, когда множество людей испытываютъ чувства, представленія, воленія, общія всёмъ имъ, "общее чувство, общее представленіе, общее воленіе не тождественно съ суммою отдъльныхъ факторовъ, а содержить еще нѣчто, качественно отличное отъ нихъ, нъчто такое, что мы называемъ одобреніемъ или порицаніемъ, общественнымъ мнѣніемъ, патріотизмомъ, словомъ соціальнымъ настроеніемъ тѣхъ общественныхъ круговъ, которые составляютъ большинство этихъ людей" \*). такомъ общемъ настроеніи Если одна идея преоблаоно получаетъ наибольшее единнадъ остальными, ство. Одинъ изъ современныхъ ученыхъ, напримъръ, въ сущности



<sup>\*)</sup> W. Lamprecht, Was ist Kulturgeschichte, ib., S. 81.

пытался разыскать "душевную доминанту" для каждаго періода нѣмецкой исторіи; вся ея періодизація, типическая и для эволюціи другихъ народовъ, сдёлана имъ по такимъ доминантамъ (см. выше); другой также разсуждаеть о "доминирующихъ концепціяхъ" (понятіяхъ) въ каждомъ періодъ, при разумветь подъ ними, главнымъ образомъ. даннаго времени; въ средніе въка, напримъръ, онъ признаетъ таковыми: идеалы рыцаря и монаха, а въ періодъ развитія духа" (âge classique) въ образованномъ об-"классическаго ществъ-идеалы придворнаго и краснобая. Творческія идеи подобнаго рода оказывають вліяніе во встхъ областяхъ мысли и дѣятельности даннаго періода, но послѣ извѣстнаго періода господства уступають мъсто новымь идеямъ-идеаламъ, въ свою очередь вызывающимъ и соотвътственные продукты культуры, элементы которой, при такихъ условіяхъ, находятся въ опредізленной взаимозависимости \*). На основаніи подобныхъ соображеній историки разбираемаго направленія приходять къ заключенію, что общее данной групп' состояніе сознанія, въ особенности ея "общая воля" ведеть къ однородности порождаемыхъ ею культурныхъ продуктовъ; такимъ образомъ, можно объяснять, напримъръ, религіозно-церковный ихъ характеръ въ средніе въка и раціоналистическій, а также ложно-классическій ихъ характеръ въ въкъ просвъщения и т. п., или "феодальный" характеръ средневъковыхъ учрежденій и "государственно-полицейскій характеръ учрежденій періода "просвъщеннаго абсолютизма" и т. п.

Итакъ, на основаніи вышеуказанныхъ обобщеній при единообразіи, въ извъстныхъ предълахъ времени, даннаго культурнаго типа можно говорить о сходствѣ или объ однородности порождаемыхъ имъ продуктовъ культуры; но понимать ихъ повторяемость можно различно: или въ смыслѣ одновременно данныхъ, или въ смыслѣ послѣдовательно возникающихъ продуктовъ культуры.



<sup>\*)</sup> W. Lamprecht, Moderne Geschichtswissenschaft, S. 83: cp. 119-H. Taine, Hist. de la littérature anglaise, t. I (1873). Préf., p. XXXI.

Въ реалистическихъ построеніяхъ психическаго типа даннаго племени или данной націи и "культурнаго" типа, поскольку они разсматриваются, какъ сложная комбинація причинъ, порождающая соотвѣтственные продукты культуры, можно, такимъ образомъ, усмотрѣть попытку установить нѣкоторую законосообразность отношеній въ данной послѣдовательности не съ чисто нсихологической, а съ историко-психологической точки зрѣнія.

Впрочемъ, нельзя принимать во вниманіе только одинъ изъ типовъ—или племенной, или культурный для объясненія изъ него даннаго продукта культуры; оба вмѣстѣ, конечно, оказываютъ въ извѣстной мѣрѣ вліяніе на данный продуктъ; извѣстное ученіе о расѣ, средѣ и моментѣ, въ совокупности обусловливающихъ соотвѣтственные продукты культуры, уже показываетъ, что историкъ не можетъ довольствоваться однимъ изъ вышеуказанныхъ понятій для объясненія ихъ возникновенія; съ такой точки зрѣнія изучаемый писатель, напримѣръ, Лафонтэнъ, разсматривается, какъ продуктъ не только данной національности, но и культуры даннаго времени, его произведенія признаются выраженіемъ общества даннаго періода, его настроенія, его вкусовъ, его стремленій и т. п.

При построеніи номологических обобщеній историкисоціологи пользуются не только принципомъ причино-слѣдственности, но и вышеуказанными понятіями консензуса и эволюціи: они говорять о законахь консензуса и о законахь эволюціи въ исторіи.

Въ силу принципа консензуса элементы данной соціальной системы признаются взаимозависящими: они стремятся къ солидарности другъ съ другомъ \*). Историки-соціологи, въ сущности, разсуждають именно съ такой точки зрѣнія, когда говорять о согласованности продуктовъ данной культуры; въ "идеальномъ человѣкъ" и "человѣкъ вообще" (l'homme idéal et général) они



<sup>\*)</sup> См. выше сс. 128—129 и 149; понятіе объ изв'єстномъ соотношеніи между "культурнымъ типомъ" (главнымъ образомъ, въ смысл'є общаго данной соціальной групп'є состоянія сознанія) и соотв'єтствующими продуктами культуры уже находится въ связи съ понятіемъ о н'єкоторомъ консензус'є между ними.

усматривають тоть факторь, действіями котораго они и объясняють согласованность продуктовь культуры: одинь и тоть же господствующій національный или культурный типъ человіка, его способности или склонности отражаются во всъхъ продуктахъ культуры; въ такихъ случаяхъ данныя въ одномъ и томъ же сознаніи способности или склонности, подъ вліяніемъ какой либо одной изъ нихъ, господствующей надъ остальными, взаимно уравновъшивають другь друга и приходять въ извъстную гармонію, отражающуюся и въ различныхъ его продуктахъ. Авторъ теоріи объ основныхъ факторахъ исторіи, "расѣ, средѣ, и моментъ", формулируетъ "законъ взаимозависимостей" (loi des dépendances mutuelles) слѣдующимъ образомъ: культура даннаго періода во встхъ своихъ частяхъ представляетъ нтчто общее. придающее соотвътствіе между ея проявленіями и единство ея ходу; "законъ взаимозависимостей" комбинируется еще съ "закономъ пропорціональных вліяній", въ силу котораго ученый опредъляетъ степень вліянія, оказываемаго основными факторами на то, что обще частямъ данной культуры, а также на степень ея оригинальности: благодаря дъйствію вышеуказанныхъ факторовь, общее между частями данной культуры получаеть извъстное своеобразіе; значить, въ той мірь, вь какой оно входить въ составъ частей, онъ должны измъниться \*). Съ указанной точки зрѣнія можно подмѣтить, напримѣръ, въ теченіе даннаго періода изв'єстную зависимость между философіей и наукой, между науками и искусствами, между наукой и практикой, между состояніемъ цивилизаціи даннаго общества и соотвътствующимъ ей политическимъ режимомъ и т. п.; съ той же точки зрѣнія историкъ открываетъ связь между такими продуктами культуры, которые, казалось-бы, очень далеки другъ отъ друга: онъ усматриваетъ нъкоторый консензусъ между проявленіями культуры Возрожденія, носящими на себъ отпечатокъ индивидуализма, напримъръ, между тиранніей, кондотьерствомъ, образомъ мыслей писателей и художниковъ, а также характеромъ ихъ произведеній, произволомъ костюма, распущенностью нравовъ,



<sup>\*)</sup> H. Taine, Hist. de la littérature Angl., t. l. Int od., § I.

Generated on 2015-10-04 17:58 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307
Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google

и т. п.; или между философскимъ или богословскимъ разсужденіемъ Малебранша и аллеей въ Версали, между сентенціей Боссюэта о царствъ Божіемъ, правиломъ стихосложенія у Буало, закономъ Кольбера о закладъ недвижимыхъ имуществъ, и комплиментомъ, сказаннымъ въ Марли \*).

Вмѣстѣ съ понятіемъ консензуса историкъ-соціологъ пользуется и понятіемъ эволюціи: оно служитъ ему для формулировки "законовъ" историческаго развитія. Впрочемъ, можно понимать ихъ различно: или въ смыслѣ законовъ образованія эволюціонныхъ рядовъ или въ смыслѣ законовъ ихъ повторяемости.

"Законъ" образованія ряда, т. е. законъ, по которому эволюціонный рядь построяется, иллюстрируется хотя бы на примъръ развитія яйца согласно формуль 2<sup>n</sup>, гдѣ п получаетъ послъдовательныя значенія: 1, 2, 3, . . п; такимъ образомъ можно представить процессъ сегментаціи яйца на 2, на 4, 8 и т. д. частей. Историкъ-соціологъ можетъ также интересоваться процессомъ образованія ряда и съ такой точки зрѣнія формулировать его, напримъръ, въ смыслѣ возрастающей дифференціаціи индивидуумовъ, т. е., главнымъ образомъ, ихъ "духовной свободы" \*\*).

Законъ повторенія эволюціоннаго ряда формулируєтся или въ видѣ повторяємости одного и того же цикла развитія, или въ видѣ спиралеобразнаго движенія, въ которомъ извѣстные моменты одного цикла оказываются сходными съ соотвѣтствующими моментами другого цикла.

Законъ повторяемости одного и того же цикла развитія признается, напримѣръ, въ томъ случаѣ, если допустить, что каждая особь одного и того же вида проходитъ въ своемъ развитіи въ одномъ и томъ же порядкѣ однѣ и тѣ же стадіи эволюціи; съ менѣе строгой точки зрѣнія можно разсуждать о повторяемости филогенезиса въ онтогенезисѣ и принимать, что стадіи эволюціи, представленныя въ развитіи одного и того же дикаго

\*\*) K. Lamprecht, Die Kulturhistorische Methode, S. 28.



<sup>\*)</sup> I. Burckhardt, Cultur der Renaissance 8-te, Aufl., B. I. s. 142 ff H. Taine, Essais de Critique, 2 éd. Préf., pp. 1X.

племени, дъйствительно происходившемъ или научно конструированномъ, повторяются въ жизни ребенка цивилизованной націи. Въ аналогичномъ смыслѣ историки-соціологи разсуждаютъ о повторяемости извъстнаго цикла развитія, напримъръ, о чередованіп періодовъ: органическаго и критическаго (С.-Симонъ), о повторяющейся въ исторіи разныхъ сферъ культуры смѣнѣ трехъ состояній: теологическаго, метафизическаго и позитивнаго (Контъ); о послѣдовательномъ прохожденіи разными народами извъстныхъ стадій развитія хозяйства: замкнутаго домашняго, городского и національнаго и т. п. \*).

Впрочемъ, повторяемость эволюціоннаго ряда понимается иногда лишь въ томъ смыслѣ, что извѣстные моменты одного цикла развитія оказываются сходными съ соотвѣтствующими моментами другого цикла; съ такой точки зрѣнія нѣкоторые историки говорятъ, напримѣръ, о "средневѣковомъ" періодѣ въ Греціи временъ Гомера и Гезіода, или усматриваютъ соотвѣтствіе между послѣдующими періодами греческой исторіи и новымъ, а также новѣйшимъ періодами въ развитіи романо-германскихъ народовъ \*\*).

Законъ повторяемости ряда, въ сущности, предполагается и въ тѣхъ случаяхъ, когда историкъ-соціологъ старается построить общій типъ того ряда, который онъ изучаетъ, и представляетъ себѣ послѣдній въ видѣ частнаго его случая; нѣкоторые ученые придаютъ, напримѣръ, типическое значеніе эволюціи нѣмецкаго народа: она повторяется и въ исторіи другихъ народовъ; періодизація нѣмецкой исторіи даетъ схему и для періодизаціи исторіи другихъ народовъ; но такое построеніе уже близко подходитъ и къ типологическимъ обобщеніямъ.

Сами приверженцы подобнаго рода построеній готовы при-



<sup>\*)</sup> К. Bücher, Die Entstehung der Wirtschaft, 1 Aufl., 1893; позднъйшія изданія—съ дополненіями. Авторъ прилагалъ свою схему къ исторіи человѣчества, а не отдѣльныхъ народовъ, что вызвало критику Э. Мейера и др.; Бюхеръ собственно устанавливаеть четыре стадіи: періодъ разрозненныхъ индивидуальныхъ поисковъ за средствами существованія, далѣе періодъ замкнутаго домашняго хозяйства и т. д.; но первоначальная стадія кажется сомнительной Штейнметцу и др.

<sup>\*\*)</sup> См. выше с. 71.

знать, однако, что ихъ трудно формулировать въ видъ законовъ, подъ которые можно было бы непосредственно подводить исторические факты. Впрочемъ, такое затруднительное положение исторической науки, по ихъ мнънію, не исключаетъ возможности и для исторіи стремиться, по крайней мъръ, къ эмпирическимъ обобщеніямъ.

Не устанавливая логически необходимой и всеобщей причинослѣдственной связи, эмпирическое обобщение только формулируетъ нъкое единообразіе въ послъдовательности или въ сосуществованіи такого отношенія, которое обнаружилось во всёхъ случаяхъ, подвергшихся нашему наблюденію; эмпирическое обобщеніе, значить, утверждаеть, что въ нашемъ опыть за даннымъ явленіемъ а слъдовало явленіе в или что явленіе а встръчалось въ немъ именно съ явленіемъ b, но, въ сущности, говоритъ лишь о въроятности такой же связи въ будущемъ. Впрочемъ, предположение о существовании некоей причино-следственной связи между элементами предшествующаго—a и посл $\pm$ дующаго—b, или о существованіи ніжоей зависимости двухъ явленій а и в отъ какой-либо общей имъ причины, породившей ихъ, включается въ понятіе объ эмпирическомъ обобщеніи; но въ такихъ случаяхъ рѣчь идетъ только о предположеніи, да и вопросъ о томъ, какова именно предполагаемая связь, не получаетъ отвъта; значитъ, "на эмпирическое обобщение нельзя положиться за предълами времени, мъста и обстоятельствъ, въ которыхъ наблюденія производились" \*).

Такъ какъ историкъ можетъ принять пространство и связанное съ нимъ дъйствіе физическихъ факторовъ за условія постоянныя, то при формулировкъ эмпирическихъ обобщеній онъ имъетъ въ виду преимущественно послъдовательность явленій только во времени. Сторонники номотетической точки зрънія придаютъ имъ, однако, большое значеніе; дълая удареніе на словъ "законъ" ("законы эмпирическіе"), они забываютъ, что выводъ, добытый на основаніи прошлыхъ наблюденій надъ данною послъдовательностью, не имъетъ характера всеобщности и необходимости, а лишь указы-



<sup>\*)</sup> J. S. Mill, Logic, B. III, ch. 16: B, V, ch. VI, § 1.

ваеть на нѣкоторую вѣроятность повторенія той же послѣдовательности и въ будущемъ. Таковы, напримъръ, эмпирическія обобщенія въ исторіи языка (сміна звуковь, изміненія въ значеніи словъ), понятіе о соціальной дифференціаціи, о смѣнѣ жизни (временное сожительство, полигамія семейной и уклоненія сторону поліандріи, патріархать и проч.); ВЪ о преемствѣ извѣстныхъ состояній въ области культуры духовной (анимизмъ, натурализмъ, религіозная догма и церковь, религія, проистека ощая изъ свободнаго индивидуальнаго чувства): или въ области исторіи культуры экономической (сміна натуральна го хозяйства денежнымъ, а денежнаго кредитнымъ и т. п.); въ исторіи политической (монархія, аристократія, демократія) и проч. Впрочемъ, историки пытаются делать эмпирическія обобщенія и относительно сосуществованія н'якоторых ввленій; напримъръ, они указываютъ на то, что расцвътъ культуры (по крайней мара, въ накоторыхъ странахъ) обнаруживается одновременно съ начинающимся упадкомъ "творческихъ общественныхъ силъ" \*).

Даже предполагая, что такія обобщенія сдёланы правильно (предположеніе, далеко не всегда оправдывающееся въ дъйствительности), можно будетъ признать ихъ законами лишь въ томъ случать, если въ каждомъ изъ нихъ удастся установить логически необходимую и всеобщую причино-сладственную связь между предшествующимъ и последующимт; но въ виду всего вышесказаннаго такое отношение придется строить не съ механической, а съ психологической точки зрѣнія; только тогда, когда комбинація психическихъ факторовъ сама детъ подведена подъ законъ, и историческія обобщенія. при объясненіи которыхъ мы пользуемся такой комбинаціей, получать характеръ законовъ. Хотя попытки подобнаго рода относительно простайшихъ изъ вышеуказанныхъ обобщеній (напримъръ, относительно перегласовки въ германскихъ наръчіяхъ) были сдъланы, но вообще можно сказать, что сложныхъ коновъ исторіи" въ строгомъ смыслѣ слова никому еще не



<sup>\*)</sup> Н. Данилевскій, Россія и Европа., сс. 175 и сл., 476. М. Ните, The Spanish people и проч., Ld., 1901, p. 403.

лось установить: историкамъ, стремящимся къ открытію ихъ, вълучшемъ случат приходится пока довольствоваться гадательными эмпирическими обобщеніями.

## 🖇 3. Типологическія обобщенія.

Въ тъхъ случаяхъ, когда ученый не можетъ формулировать ни закона въ причино-слъдственномъ смыслъ, ни эмпирическаго обобщенія всъхъ наблюденныхъ имъ случаевъ, онъ принужденъ довольствоваться типологическимъ ихъ обобщеніемъ, т. е. образованіемъ типовъ, подъ которые можно было бы подводить отдъльныя наблюденія.

Не будучи номологическимъ построеніемъ закона или даже эмпирического обобщения (въ строгомъ смыслъ), типъ вмъстъ съ тъмъ, очевидно, не оказывается и единичнымъ случаемъ; съ логической точки зрѣнія типъ есть относительно общее понятіе по преимуществу и занимаеть какъ бы среднее мъсто между закономъ и единичнымъ случаемъ: онъ не достигаетъ всеобщности закона и даже полноты эмпирического обобщения, ибо допускаеть уклоненіе, но и не низводится до индивидуальности. Съ такой точки зрвнія можно, пожалуй, назвать типъ "общимъ представленіемъ"; по крайней мъръ, нъкоторые изъ сторонниковъ изучаемаго направленія называють общимъ представленіемъ всякое представленіе, поскольку содержаніе его общимъ многимъ отдъльнымъ предметамъ и поскольку такое представление сопровождается мыслыю, что оно представляеть собою цълую группу однородныхъ представленій (Вундтъ); но-"общія представленія" ребенка могуть включать и случайные признаки, представляющіеся ребенку общими многимъ предметамъ, тогда какъ типъ есть научно установленное общее представленіе, которое въ такомъ именно смыслѣ можно называть и относительно общимъ понятіемъ; въ последнемъ смысле понятіе о типъ близко подходить къ понятію о "среднемъ".

Для выясненія логической природы типологических обобщеній прибъгнемъ къ слъдующей схемъ.



Вообразимъ нѣсколько группъ признаковъ, каждая изъ которыхъ отличается отъ остальныхъ, и обозначимъ каждую изъ нихъ символами: abcdef, a'bcdef, ab'cdef, гдѣ a, a', b, b' и т. д.— признаки; положимъ, что изучаемыя группы можно представить себѣ въ слѣдующемъ видѣ и размѣщеніи:

Если мы, въ виду нашей познавательной цёли, признаемъ, что разности: a-a', b-b' и т. д. малозначительны, то пренебрегая отличительнымъ признакомъ каждой группы, мы можемъ обозначить наше общее понятіе о всей совокупности изучаемыхъ предметовъ символомъ: АВСДЕГ. Если въ данной совокупности группы abcdef не окажется, то и общему понятію ничто не будеть вполнъ соотвътствовать въ дъйствительности; тогда АВСДЕГ будеть "идеальнымъ типомъ"; если группа abcdef, напротивъ, также дана, то понятію АВСОЕГ будеть въ дійствительности соотвътствовать только центральная группа: abcdef; такъ какъ она при этомъ сходна съ каждой изъ шести группъ въ пяти признакахъ, а каждая изъ окружныхъ сходна съ каждой изъ остальныхъ окружныхъ же только въ четырехъ признакахъ, то, очевидно, что центральная группа abcdef представляеть свойства общаго понятія лучше всёхъ остальныхъ группъ, почему она и называется репрезентативнымъ типомъ: всф остальныя группы менъе ея соотвътствують общему понятію.

Это несоотвѣтствіе можетъ усилиться, если въ числѣ разновидностей ABCDEF (въ другой болѣе разнообразной по своему составу совокупности) окажутся и такія: a'b'cd'ef, . . a'b'c'd'ef и т. п. Положимъ, что въ дѣйствительности мы встрѣчаемъ (на таблицѣ не означенныя) формы въ родѣ a'b'c'd'ef: въ такомъ случаѣ, однако, можетъ явиться сомнѣніе, причислять ли a'b'c'd'ef къ понятію ABCDEF или къ другому какому нибудь понятію: A'B'C'D'EF. Итакъ, общее понятіе ABCDEF можетъ оказаться или слишкомъ широкимъ, или слишкомъ узкимъ. Указанныя затрудненія увеличиваются, когда число признаковъ:  $a, b, c, \ldots$ 



возрастаеть, а различія между системами свойствь, т. е. между abcdef, ab'cdef и т. д. текучи и представляють множество переходныхь ступеней, т. е. когда каждая группа (a'bcdef и т. д.) текучимь образомь переходить вь другую (ab'cdef и т. д.) и когда одна изъ этихъ совокупностей не обнаруживаеть соединенія, исключительно отличающаго ее отъ всѣхъ остальныхъ совокупностей признаковъ и ни одна изъ нихъ не представляеть достаточно рѣзкихъ особенностей для того, чтобы на ней можно было бы остановиться, не переходя къ слѣдующей.

Ученые давно уже пользовались понятіемъ "типа", даже въ то время, когда теорія эволюціи еще не подорвала в'єры въ устойчивость "видовъ", для обозначенія такихъ "текучихъ" соотношеній (Blainville). "Естественныя групы, по словамъ одного изъ нихъ, твердо установлены, хотя и не ръзко отграничены: онъ даны, хотя и не обведены какою-нибудь чертою; онъ опредълены даннымъ центромъ, а не извиъ проведенною предъльною линіею, т. е. (содержаніе ихъ выясняется) тімь, что оні преимущественно включають, а не темь, что оне ясно выключають" (Whewell). Въ настоящее время слово "типъ" пріобрѣло право обозначенія гражданства въ наукъ ДЛЯ "видовъ", находящихся въ текучей взаимозависимости относительно другъ друга (Erdmann).

Не останавливаясь здѣсь на изученіи общихъ принциповъ систематики, приводящей къ образованію типовъ, я только замѣчу, что мы пользуемся типологическими построеніями и въ такихъ случаяхъ, когда намъ не удается установить основныя различія между типами, т. е. когда трудно рѣшить, признавать ли устойчивые и достаточно рѣзко выдѣляющіеся признаки, пригодные такъ сказать для внѣшней характеристики изучаемой группы, вмѣстѣ съ тѣмъ и основными ея свойствами. Въ случаяхъ подобнаго рода типъ лишь вспомогательное средство, ведущее къ дальнѣйшей работѣ обобщенія.

Такимъ образомъ, пользуясь типологическимъ пріемомъ обобщенія, историку слѣдуетъ имѣть въ виду, что типъ есть его построеніе, а не дѣйствительность; понятіе типа, если онъ идеальный, не обозначаетъ реально данной вещи; лишь репре-



зентативный типъ можетъ обозначать единичный конкретный факть; но и последній въ отношеніи къ остальнымъ случаямъ данной группы все же будеть только идеальнымъ. Въ комъ случав историкъ можетъ прибъгать къ типологическимъ построеніямь для обобщенія изучаемаго имъ матеріала и разсуждать о племенныхъ типахъ, о культурно-историческихъ типахъ, о типахъ культуры, о типахъ государствъ (напримъръ, о типъ феодального государства), о типахъ ихъ развитія и т. п. въ данныхъ предълахъ пространства и времени. Типологическое построеніе нельзя, однако, приравнивать къ построенію закона или даже эмпирического обобщенія какой - либо посл'єдовательности. Лишь въ томъ случат, когда историкъ имфетъ въ виду "морфогенію", а не одну только могфологію изучаемыхъ имъ объектовъ или стремится установить, что сходство экземиляровъ одного и того же типа объясняется общностью ихъ происхожденія и построить "генеалогическій" или "эволюціонный" типъ, онъ уже пользуется понятіемъ о причино-слъдственной связи; но и въ такомъ объяснени онъ не долженъ смѣшивать принципъ причино-слъдственности съ понятіемъ о той конкретной связи, которою данное сходство между членами одной и той же группы объясняется, и, въ сущности, обыкновенно довольствуется для установленія родовъ и видовъ комбинаціей достаточно устойчивыхъ внѣшнихъ признаковъ. Въ большинствѣ случаевъ историку, значить, приходится пользоваться "типами" не для объясненія матеріала (въ номологическомъ смыслѣ), а только для его сн² стематики. Съ последней точки зренія историкъ стремится типизировать не нѣкую комбинацію факторовь, поскольку ее можно признать реальной сложною причиной соотвътствующаго продукта культуры, а скорфе пытается установить типы или самихъ этихъ комбинацій, или состояній и продуктовъ культуры; въ вышеуказанномъ смыслѣ можно говорить даже о "племенномъ типъ", поскольку онъ представляется нъкоторымъ результатомъ историческаго процесса, о "культурномъ типъ", о типахъ отдъльныхъ продуктовъ культуры и т. п.

Такія обобщенія уже обнаруживаются, наприм'трь, въ употребленіи терминовъ "востокъ", "классическая древность".



"средніе вѣка", "новое время" и т. п.; подъ ними, очевидно, часто разумѣютъ болѣе или менѣе опредѣленные типы и подводятъ подъ нихъ нѣсколько народовъ, находившихся или продолжающихъ находиться на соотвѣтствующей стадіи развитія. Впрочемъ, систематика подобнаго рода уже сама подготовляетъ индуктивное изученіе систематизируемыхъ объектовъ, выясненіе законовъ, которые обнаруживаются въ нихъ, и т. п.: она даетъ, напримѣръ, понятіе о типахъ обществъ, группируемыхъ по степени ихъ сходства, по степени сложности чхъ состава (Durkheim), по степени ихъ культурнаго развитія (Morgan, Sutherland) и т. п. \*).

Итакъ, "типъ" — есть всегда относительное обобщеніе; послъднее можетъ быть болъе или менъе широкимъ смотря по задачамъ изследованія; понятіе типа, значить, есть понятіе растяжимое и объемъ типа можетъ быть разнымъ. Если, напримъръ, имъть въ виду лишь наиболъе общіе признаки, то подъ данную типическую совокупность ихъ подойдетъ и большее число объектовъ: можно говорить, напримъръ, о типъ первобытнаго хозяйства, или первобытной религии и т. п. Путемъ индивидуализированія даннаго типа можно достигнуть болье тонкой характеристики объектовъ, но за то въ боле ограниченномъ ихъ объеме; витето вышеуказанных общих типовь, напримъръ, можно попытаться построить болже спеціализированные: типъ древне-греческаго ойкоснаго хозяйства, или типъ древне-греческаго поклоненія предкамъ и т. п.; въ аналогичномъ широкомъ смыслѣ говои о феодальныхъ отношеніяхъ у разныхъ разныхъ временъ, даже у такихъ, какъ гавайцы, зулусы, тангуты и проч.; но въ узкомъ смыслѣ объемъ понятія о феодальномъ государствъ ограничивается лишь европейскими народами средніе віка, и даже не всіми ими, а, преимущественно, только германо-романскими.

Впрочемъ, естественно различать нѣсколько разновидностей типологическихъ построеній, главнымъ образомъ, въ зависимости



<sup>\*)</sup> M. Steinmetz, Classification des types sociaux et catalogue des peuples въ Сборникъ "L'année sociologique" за 1898—1899, Par. 1900, pp. 55 и сл., 76—77 и др.

отъ того, въ виду какой познавательной цѣли они производятся: можно, напримѣръ, изучать данную совокупность предметовъ или въ ихъ устойчивыхъ признакахъ, или нѣкоторую послѣдовательность, относительно которой нельзя еще формулировать даже эмпирическаго обобщенія.

Вообще, изучая данную совокупность предметовъ въ ихъ устойчивыхъ признакахъ, мы какъ бы накладываемъ наши представленія о предметахъ другь на друга и получаемъ общее имъ содержаніе; тогда мы называемъ понятіе о группъ сходныхъ между собою объектовъ (конкретныхъ предметовъ)-типомъ; сюда можно отнести, напримъръ, типы животныхъ видовъ и расъ, національный типъ, культурный типъ и т. п.; если принимать во внимание лишь понятие о группъ формальныхъ свойствъ, т. е. не объекты цёликомъ взятые, а только ихъ внёшнюю форму, служащую достаточно характернымъ признакомъ для систематики, то съ такой точки зрвнія мы можемъ получить морфологическіе типы, напримірь, типы кристалловь, растеній (по форм' листьевъ) или животныхъ; типы языковъ изолирующихъ, агглютинирующихъ и флектирующихъ и т. п. Морфологическій типъ \*) довольно важенъ; онъ сыгралъ замътную роль и въ естествознаніи, и въ языкознаніи; пользуясь тъмъ же построеніемъ, соціологи разсуждають о "типахъ общественнаго строенія", о формахъ правленія и т. п.

При изученіи данной послѣдовательности мы можемъ, наконецъ, стремиться установить и феноменологическій типъ даннаго превращенія, хотя бы внутренній ходъ его оставался намъ неизвѣстнымъ; иными словамя говоря, можно типизировать данную метаморфозу въ тѣхъ ея стадіяхъ, какія наблюдаются въ данной совокупности сходныхъ случаевъ. Ученые пользуются, такимъ пріемомъ, напримѣръ, уже при построеніи многихъ химическихъ формулъ; въ нихъ типъ не что иное, какъ только средство придать нѣкоторое единство нашимъ знаніямъ при сравненіи между собою тѣлъ, которыя обнаруживаютъ аналогичныя разложенія или оказываются продуктами аналогичныхъ разложеній. Съ такой же



<sup>\*)</sup> В. Erdmann называеть ихъ конструктивными типами.

точки зрѣнія можно типизировать и органическіе, и соціальные процессы. Наибольшая сложность ихъ, разумѣется, обнаруживается въ длиныхъ рядахъ перемѣнъ, которыя также пытаются изучить съ типологической точки зрѣнія; въ случаяхъ подобнаго рода отъ построенія типа простого превращенія можно перейти къ построенію генеалогическаго или эволюціоннаго типа, т. е. типическаго ряда послѣдовательныхъ стадій развитія; въ виду указанной цѣли "исторія культуры, изучающая типическія историческія явленія", признается "основною" исторической наукой, устанавливающей "типическія стадіп" въ развитіи данной культуры (Лампрехтъ); впрочемъ, такую операцію нельзя еще отождествлять съ построеніемъ эволюціоннаго типа, т. е. съ построеніемъ типа самого ряда.

#### ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

# Критическое разсмотрѣніе номотетическаго построенія историческаго знанія.

Научно-объединенное или обоснованное знаніе можетъ стремиться и къ обобщенію данныхъ нашего опыта, и къ ихъ индивидуализированію; смотря по познавательнымъ целямъ, которыя мы себь ставимъ, или по той точкъ зрънія, съ которой мы изучаемъ эмпирическія данныя, можно въ одной и той же вещи разыскивать или общее ей съ другими вещами, или то. именно ее характеризуетъ, какъ таковую въ ея конкретной индивидуальности. Следовательно, номотетическое построеніе, имеющее въ виду одно только обобщение, не въ состоянии удовлетворить нашего интереса къ дъйствительности: при помощи общихъ понятій оно не можетъ обнять ея многообразіе и своеобразіе: слишкомъ "редуцируя" и "стилизируя" дъйствительность, оно не даетъ намъ знанія ея индивидуальныхъ особенностей; оно не можетъ установить и достаточно обоснованныхъ принциповъ или критеріевъ выбора конкретныхъ историческихъ фактовъ, имфющихъ историческое значеніе: съ номотетической точки зрѣнія историкъ легко упускаетъ изъвиду или произвольно исключаетъ изъ круга своихъ наблюденій факты (личности, событія и т. п.), которыми исторія не можетъ пренебречь \*). Сами приверженцы номотетического построенія принуждены счи-



<sup>\*)</sup> A. Aulard, Taine—historien de la Révolution française, Par., 1908. Авторъ приводитъ здѣсь много примъровъ такихъ упущеній, сдѣланныхъ Тэномъ; см. рр. 174, 177, 178—180, 222; впрочемъ, общая оцѣнка Олара уже вызвала возраженія со стороны Nève'a и Cochin'a.

таться съ такими фактами, но не даютъ научнаго ихъ построенія: признавая, напримітрь, самостоятельное значеніе воздійствія человъческого сознанія на матерію, они не обращають вниманія на цънность его индивидуального характера; утверждая единичность всемірно-историческаго процесса, они все же готовы довольствоваться его типизаціей; полагая, что "одна только индивидуальность порождаеть новыя силы общежитія", они не опредъляютъ именно ея значеніе для исторіи и т. п. \*). Впрочемъ, помимо теоретическихъ соображеній, номотетическое построеніе оказывается недостаточнымъ и съ точки зрѣнія практической: оно не даеть понятія о той совокупности реально-данных условій пространства и времени, въ которыхъ протекаетъ наша дъятельность, и безъ надлежащаго знанія которыхъ человъкъ не въ состояніи ни поступать правильно, ни дійствовать съ успіхомъ; и въ такихъ случаяхъ сторонники разбираемаго направленія не располагаютъ принципами, на основании которыхъ можно было-бы подойти къ ръшенію проблемъ, столь важныхъ въ практическомъ отношеніи \*\*). Итакъ, можно сказать, что номотетическое, обобщенное знаніе не въ состояніи дать удовлетвореніе нашему интересу къ исторической действительности.

Приверженцы номотетическаго построенія историческаго знанія отрицають, однако, возможность съ идіографической точки зрѣнія построить его научнымь образомь; они полагають, что можно научно познавать только общее: наука, въ настоящемь смыслѣ слова, должна состоять въ построеніи общихъ понятій; индивидуальное, напротивь, не можеть служить цѣлью познанія: оно не поддается научной обработкѣ и формулировкѣ. Впрочемь, съ аналогичной точки зрѣнія легко было-бы допустить, что въ той мѣрѣ, въ какой индивидуальное переживается, оно уже въ извѣстиомъ смыслѣ познается; только оно познается въ совокупности съ данными ощущеніями, чувствованіями и проч., также входящими въ составъ переживанія, и, значить, познаніе о немъ,



11\*

<sup>\*)</sup> W. Wundt, System der Philosophie, 1 Aufl., S. 600. K. Lamprecht, Die Kulturhistorische Methode, S. 44.

<sup>\*\*)</sup> Ср. ниже отд. II, гл. 2, § 1.

пос кольку оно лично переживается, не можеть быть научно установлено и передано другому вътомъ именно сложномъ сочетаніи, въ какомъ оно переживается. Можно сказать, однако, что понятіе объ индивидуальномъ есть предъльное понятіе: хотя нашъ разумъ не въ состояніи обнять все многообразіе и своеобразіе д'яйствительности, но мы можемъ стремиться объединить наши представленія о ней путемъ образованія возможно болѣе конкретныхъ комбинацій общихъ понятій или отдёльныхъ признаковъ. отвлекаемыхъ отъ дъйствительности; мы можемъ подвергать держаніе такого понятія (въ его реальномъ значеніи) анализу и съ точки зрѣнія генезиса его элементовъ (если не ихъ совокупности, то, по крайней мъръ, нъкоторыхъ нихъ), и съ точки зрвнія вліянія "индивидуальнаго" на окружающую среду. Хотя понятіе объ индивидуальномъ и не можетъ быть само по себъ приведено въ логическое соотношеніе съ какимъ-либо общимъ понятіемъ, но научный его характеръ обнаруживается и изъ пріемовъ конкретно-историческаго изслѣдованія. Въ самомъ дёлё, историкъ, занимающійся построеніями индивидуальнаго, приступаетъ къ его изученію со скепсиса: онъ знаеть, что ему приходится имъть дъло со своими или съ чужими сужденіями о вещахъ, что они могуть не соотвѣтствовать дъйствительности, и т. д.; онъ полагаетъ, что ему можно будетъ выйти изъ своего скепсиса лишь путемъ критики, основанной на строго научномъ анализъ своихъ и чужихъ сужденій о данныхъ фактахъ; въ своей работъ историкъ также выдъляеть изъ безконечнаго многообразія дъйствительности элементы, нужные построенія своего понятія объ индивидуальномъ; ему для если онъ и не обобщаетъ ихъ, то изъ этого еще не слъдуетъ, чтобы онъ не занимался отвлечениемъ нужныхъ ему элементовъ своихъ представленій; вибств съ темь онъ, въ известномъ смысль, стремится комбинировать эти черты, т.е. дать научное построеніе дъйствительности. Итакъ, идіографическое построеніе исторін можетъ имъть научный характеръ; исторія, и не будучи наукой обобщающей, все же могла бы претендовать на научное значене.

Произвольно ограничивая задачу научнаго знанія, приверженцы номотетическаго построенія лишають себя, однако, воз-



можности устанавливать его разновидности по различію основныхъ познавательныхъ цёлей: они различаютъ науки лишь по ихъ объектамъ, напримъръ, по "процессамъ" или "предметамъ"; съ указанной точки зрѣнія, по словамъ одного изъ защитниковъ номотетической теоріи, исторія признается обобщающей наукой, какъ и естествознаніе, и такою же отличается него "другою областью отъ только ванія" (Бартъ). Различать, однако, науки не по точкамъ зрѣнія, а только или главнымъ образомъ по объектамъ затруднительно: въдь разныя науки могутъ заниматься однимъ и тъмь же объектомъ — послъдніе можно принимать во вниманіе при систематикт наукъ, но лишь въ качествт подчиненнаго признака, для дъленія ихъ на болье мелкія группы. Аналогичное, хотя п болъе тонкое смъшеніе, обнаруживается и въ другихъ разсужденіяхъ представителей школы; едва ли строго различая гносеологическую проблему приложенія психологіи къ исторіи отъ психологической, ифкоторые изъ нихъ говорять, что область наукъ о духв начинается тамъ, гдв существеннымъ "факторомъ" даннаго явленія оказывается человікь, какь желающій и мыслящій субъектъ. Такія обобщенія, однако, предпосылаются нами: чужое "я", чужія желанія и мысли, какъ таковыя, не даны въ нашемъ чувственномъ воспріятіи. Выраженія "wollendes und denkendes Subjekt" или "denkendes und handelndes Subjekt" (Вундтъ) не однородны, ибо "wollendes" — примышляется, а "handelndes" — дано въ опытъ. Слъдовательно, въ вышеприведенной формулъ двъ разныя точки зрѣнія смѣшиваются: въ основѣ всякаго историческаго построенія лежить, конечно, признаніе чужого одушевленія, и притомъ переносимаго на раньше бывшихъ людей; но наше заключение о реальномъ существованіи психическихъ "факторовъ", порождающихъ извъстные продукты культуры, требуетъ особаго обоснованія, а именно, обоснованія признанія реальности факточужой психики, а также причино-следственной связи между ними и соотвътствующими продуктами культуры. Смъшеніе подобнаго рода легко можеть привести къ различенію наукъ не по познавательнымъ точкамъ зрѣнія, а по объектамъ, что, въ свою очередь, облегчаетъ возможность признавать въ наукъ вообще одну только обобщающую точку зрънія, различая





отрасли науки (напримъръ, естествознаніе и исторію) лишь по "объектамъ" изученія.

Приверженцы номотетическаго построенія дълають свои обобщенія, постоянно пользуясь принципомъ причино-следственности. Стремленіе установить причино-слѣдственную связь между наблюдаемыми фактами, конечно, вполит научно, но въ немъ часто смѣшиваютъ два понятія: понятіе о логически необходимой и понятіе о фактически необходимой связи между двумя фактами: предшествующимъ и последующимъ. Подъ логически необходимой связью между фактами мы разумфемъ связь, которая мыслится нами, какъ логически необходимая и всеобщая (принципъ причино-сл $\pm$ дственности): если дано a (т. е. дано въ томъ смыслѣ, что дѣйствіе его не встрѣчаеть въ дѣйствительности противод $\pm$ йствующих $\pm$ ему условій), то за ним $\pm$  должно сл $\pm$ довать b. Подъ фактически необходимой причино-следственною связью между фактами можно разумъть связь, которая констатируется нами, какъ конкретно-данная: дано B, вызванное A, причемъ Aполучается, благодаря "случайной" встръчъ или скрещиванію многихъ обстоятельствъ:  $a_1, a_2, a_3, \ldots, a_n$  въ данное время и въ данномъ мѣстѣ. Сторонники разбираемаго направленія признаютъ причино-слѣдственность лишь въ логическомъ смыслѣ: "индивидуальное, по словамъ одного изъ нихъ, не способно стать причиною въ научномъ смыслѣ слова". И дѣйствительно, мы съ полнымъ основаниемъ можемъ говорить о необходимости и всеобщности причино-сл $^{\dagger}$ дственной связи между a и b, лишь пользуясь принципомъ причипо-следственности; только на его основани мы въ полной мфрф можемъ построить логически необходимое и всеобщее причино-сл $\pm$ дственное отношение между a и b. Т $\pm$ мъ не менъе, въ дъйствительности, каждому изъ насъ приходится имъть дъло съ фактически необходимой связью, которую мы не въ состояніи признать логически необходимой и всеобщей: такіе случаи бываютъ, когда мы имъемъ дъло съ комбинаціями причинъ, "случайно" столкнувшихся или совпавшихъ; въ сущности. лишь исходя изъ уже вызваниаго ими сложнаго продукта. въ состояніи заключить о той совокупности обстоятельствь, которая породила столь сложный результать (продукть): изъ взя-



тыхъ порознь причинъ нельзя еще вывести данной комбинаціи причинъ и придать ей такимъ образомъ логически необходимый и всеобщій характерь; значить, съ точки зрѣнія логики данность такой комбинаціи — простая "случайность". Вмѣстѣ съ тѣмъ историческій "факторъ", разложенный ка его элементы (если нъчто подобное осуществимо), уже не будетъ реально даннымъ именно имъ, а не другимъ; да и изъ такихъ разложенныхъ элементовъ, порознь взятыхъ, нельзя вывести даннаго продукта, поскольку онъ фактически получился въ результатъ "случайной" (съ логической точки зрѣнія) встрѣчи множества обстоятельствъ въ данное время и въ данномъ мъстъ. Далъе, слъдуетъ замътить, что изъ числа тёхъ причинъ, которыя въ общей совокупности порождають данный продукть, лишь тѣ изъ нихъ, которыя всего дальше отстоять отъ результата, поддаются научному анализу, напримъръ, физическія условія, повліявшія на данную личность или группу людей, а, значитъ (косвенно), и на ихъ поступки или дъятельность; но такими отдаленными причинами, отвлекаемыми отъ дъйствительности, нътъ возможности удовлетворительно объяснить реально-данные продукты; надо взять непосредственно предшествующее имъ, а таковымъ придется признать весьма сложную совокупность условій, породившихъ данный результатъ. Положеніе, напримъръ, что кислородъ обусловливаеть жизнь животныхъ, а, значитъ, и жизнь людей, человъческихъ обществъ и ихъ историческое развитіе, мало имъеть значенія для объясненія собственно историческаго процесса: никто не станетъ называть кислородъ историческимъ факторомъ; причино-следственное отношеніе нужно устанавливать между непосредственно предшествующимъ и следующимъ такъ, чтобы предшествующее непосредственно переходило въ следующее; но такой непрерывной связи между предшествующимъ фактомъ и последующимъ въ области исторіи установить нельзя, не исходя изъ заранъе даннаго фактическаго отношенія: вѣдь между элементомъ, отвлекаемымъ отъ дъйствительности, и продуктомъ-множество посредствующихъ звеньевь, не располагающихся въ линейный рядъ. Наконецъ, изъ такихъ соотношеній нельзя еще съ достов'трностью предсказать, каковь будеть ихъ продукть. Итакъ, не будучи въ состоя-



ніи логически построить данную совокупность причинъ и вывести изъ нея данный продуктъ въ его цѣломъ, намъ остается только исходить изъ конкретно даннаго результата и пытаться объяснить, какимъ образомъ онъ возникъ въ дѣйствительности; но разсуждать въ такихъ случаяхъ о "единичномъ законъ" изучаемаго процесса едва-ли цѣлесообразно \*).

Последовательное применение принципа причино-следственности въ области исторіи представляетъ и другія затрудненія. Сами приверженцы номотетического направленія признають, напримъръ, что здъсь нельзя говорить о чисто механической связи, а приходится разсуждать о причино-следственности психологическомъ смыслѣ (т. е. о мотивахъ и дѣйствіяхъ); въ такомъ построеніи нельзя говорить о количественной эквивалентности между причиной и следствіемъ, а лишь о качественной зависимости. Далье, если бы можно было исходить изъ понятія о своего рода "механик в представленій", то атомистически-психологической точки зрвнія можно было бы устанавливать причино-слъдственныя отношенія между отдъльными представленіями; но въ случаяхъ подобнаго рода субъектъ, съ его единствомъ сознанія, всегда предполагается и, можеть быть, даже въ ассоціаціи двухъ идей каждая изъ нихъ не ходится въ непосредственномъ отношеніи къ другой, а только черезъ представляющаго ихъ субъекта, что чрезвычайно осложняетъ ихъ отношеніе. Наконецъ, такое психологическое построеніе (мотивъ-д'айствіе) легко ведеть къ превращенію причинослъдственной связи въ телеологическую (ср. Zweckmotiv Вундта). Въ тъхъ случаяхъ, однако, когда мы считаемъ цъль мотивомъ своихъ поступковъ, а последніе действіемъ ея, подъ понятіе о такомъ соотношеніи мы можемъ подвести и совстить иное: втаь цёль можно разсматривать, какъ требование субъекта; нормативная оцінка (мотивировка) лежить въ основі наиболіве цінныхъ нашихъ действій.

Приверженцы номотетическаго направленія стремятся миновать это затрудненіе, разсматривая всякое воленіе съ точки

<sup>\*)</sup> Ср. выше с. 41.



зрѣнія его мотиваціи или ссылаясь на "законы" статистики; но такія построенія вызывають новыя возраженія.

Если каждое наше дъйствіе мотивируется и мотивація приравнивается къ причиненію его извѣстными (внѣшними) рами, то нечего говорить и о свободъ воли: она-простая фикція; но въ такомъ случат нътъ различія между дъйствіемъ, вызваннымъ стремленіемъ къ удовольствію или отвращеніемъ отъ страданія. п актомъ, совершаемымъ въ силу требованія сознанія самого действующаго лица; признавать свободу его воли можно лишь въ последнемъ смысле: человекъ свободенъ не тогда, когда онъ--игралище своихъ страстей, а тогда, когда онъ свободно подчиняетъ себя идев должнаго, которую онъ почерпаетъ изъ собственнаго сознанія; человъкъ свободенъ отъ внъшняго давленія природы, когда онъ поступаетъ не подъ впечатлѣніемъ мгновеннаго аффекта, а на основаніи имъ самимъ предъявляемой себъ нормы. Приверженцы номотетическаго направленія легко забывають о нормативномъ характеръ нашего сознанія и смъшивають законь природы съ закономъ въ нормативномъ смыслѣ; между тъмъ исторія получаеть совершенно особое, самостоятельное по отношенію къ природѣ значеніе, если разсматривать ее, постоянное осуществленіе нѣкоего долженствованія; всего ярче и обнаружится наиболье характерное воздъйствіе человъческаго сознанія на матерію.

Сторонники номотетической точки зрѣнія ссылаются еще на взаимное ограниченіе свободной воли отдѣльныхъ лицъ, въ итотѣ уничтожающее индивидуальныя ея колебанія, что будто-бы и можно доказать статистикой. Статистическіе выводы ("законы"), однако, въ данномъ случаѣ, мало убѣдительны: статистическое среднее—научная фикція, а не дѣйствительность; даже если подъ нею разумѣть типъ и притомъ репрезентативный, за исключеніемъ одного случая (или нѣсколькихъ), онъ все же будетъ идеальнымъ по отношенію ко всѣмъ остальнымъ, т. е. фикціею; но для того, чтобы послѣдняя имѣла нѣкоторое научное значеніе, надо, чтобы исчисляемые объекты можно было признать совершенно однородными; далѣе, чтобы слагаемыя были всѣхъ возможныхъ значеній между О и ±∞, иначе разности при ихъ



сложеніи взаимно не уничтожатся, т. е., чтобы число ихъ было безконечно въ математическомъ смыслѣ, и, наконецъ, чтобы сравниваемыя дѣйствія происходили одновременно. Ни одного изъ только что указанныхъ условій мы, въ сущности, не имѣемъ въ явленіяхъ, изучаемыхъ въ моральной статистикѣ. Слѣдуетъ также обратить вниманіе и на то, что статистическій "законъ"—просто эмпирическое обобщеніе, а выясненіе причино-слѣдственной связи между данными послѣдовательностями измѣненій приводитъ насъ къ затрудненіямъ, уже изложеннымъ выше: объясненіе "коллективныхъ" явленій все же сводится въ конечномъ итогѣ къ объясненію обнаруживающихся въ нихъ состояній индивидуальныхъ сознаній, а безъ установленія такє й причино-слѣдственной связи нельзя говорить и о законѣ.

Во всякомъ случать, кромт вышеуказанныхъ теоретическихъ соображеній, следуеть заметить съ научно-практической точки зрѣнія, что въ дѣйствительности въ сложной душевной жизни данная причина (мотивъ) можетъ очень часто встръчать "противодъйствіе" со стороны другой, и, значить, "законъ" здѣсь будетъ гораздо болѣе фиктивнымъ. Въ области сложныхъ явленій подобнаго рода оговорка, неразрывно соединяемая со всякимъ естественно-научнымъ закономъ-, если нътъ препятствій"-повторяется гораздо чаще и въ бол'є стущенномъ видъ: поскольку въ душевной жизни скрещивание разныхъ причинъ бываетъ чаще, чвиъ въ области "мертвой" роды, постольку законосообразность психическихъ рѣже обнаруживается. По мнѣнію нѣкоторыхъ мыслителей, за исключеніемъ области психофизическихъ изслідованій, въ области собственно душевной жизни, пожалуй, и не удастся установить "точныхъ всеобщихъ законовъ" (Зигвартъ). Такимъ образомъ, уже въ психологіи конкретнаго индивидуума приходится говорить о фактически необходимой связи между субъектомъ и его продуктами.

Впрочемъ, если бы даже психологические законы были вполнъ установлены, все же "непосредственное" перенесение ихъ въ область истории не могло бы еще дать историческихъ законовъ, ибо, подобно тому какъ разложение комбинации при-



чинъ на отдъльныя причины уничтожаетъ самую комбинацію или факторъ въ его целостности, такъ и выискивание психологическихъ законовъ возможно лишь при разложении историческаго процесса на его элементы, а отвлечение последнихъ отъ действительности упраздняеть наличность самого процесса, поскольку онъ представляется намъ индивидуально даннымъ. Нъкоторые изъ такихъ психолого-историческихъ законовъ, напримѣръ, "принципъ творческаго синтеза" или "законъ гетерогоніи цтлей "-просто принципы истолкованія соціальныхъ явленій: но въ такомъ случат изъ нихъ нельзя выводить закона роста духовной энергіи; или они, въ лучшемъ случав, эмпирическія обобщенія—напримірь, "законь контрастовь", — ибо слідованіе одной тенденцін за другой, хотя бы между ними и существоваль контрасть, еще не объясняеть, почему такое следование имъло мъсто: въдь одна изъ нихъ сама по себъ не въ состояніи вызвать другую; первый моменть можеть быть условіемь благопріятнымъ для наступленія второго, но между ними пужно вставить посредствующія звенья. Наконець, нікоторыя такихъ историческихъ законовъ, выведенныхъ психологическимъ путемъ, представляютъ изъ себя обобщенія, съ психологической точки зрѣнія скорѣе указывающія на ирраціональность историческаго процесса, на его непредвиденность, чемъ на его законосообразность; таковъ, напримъръ, принципъ гетерогоніи цълей: человъкъ ставитъ себъ опредъленную цъль; но ему не всегда возможно разсчитать средства, вполнъ пригодныя для ея достиженія, и легко натолкнуться на неожиданный для него результать; представление о немъ, при положительномъ отношении къ нему, можетъ въ свою очередь стать целью, что и приводить "къ гетерогоніи" цѣлей \*).

Перейдемъ къ разсмотрѣнію тѣхъ номологическихъ обобщеній номотетической школы, которыя сводятся прежде всего къ попыткѣ усмотрѣть относительно-устойчивую комбинацію причинъ въ племенномъ или культурномъ типѣ, порождающихъ соотвѣтственные продукты.



<sup>\*)</sup> W. Wundt, Logik, Bd. II, 2, 3-te Aufl., SS. 281 ff.; ср. выше с. 41, его же разсуждене о "единичномъ законъ".

Построенія подобнаго рода, въ сущности, слишкомъ мало раздичають номологическое обобщеніе отъ типологическаго и приписывають "типу" значеніе реальной комбинаціи факторовь, порождающихъ соотвѣтственные продукты культуры. Между тѣмъ, всякій типъ—есть наше построеніе, а всякій продукть культуры—есть результать индивидуальной дѣятельности; но въ данной личности черты даннаго типа комбинируются съ личными, и только пренебрегая послѣдними и оставляя безъ вниманія отраженіе ихъ въ продуктѣ, можно говорить о немъ вообще, какъ о продуктѣ цѣлой группы; съ такой точки зрѣнія, однако, легко упустить изъ виду наиболѣе характерныя особенности самого продукта.

Впрочемъ, понятіе племенного типа имѣетъ нѣкоторое значеніе, но въ преділахъ даннаго времени и пространства, строго установленныхъ путемъ наблюденія; последнее должно выяснить. въ какихъ именно предълахъ можно говорить о нъкоторой устойчивости даннаго племенного типа, а тогда уже можно пользоваться имъ въ вышеуказанномъ смыслъ. Въ противномъ случать, понятіе племенного типа можеть ввести изследователя въ заблужденіе: въдь даже у ученыхъ, склонныхъ къ обобщенію въ номотетическомъ смыслъ, оно весьма условно; одинъ изъ нихъ. напримъръ, самъ указывалъ. что соціологія-исторія, и придерживался теоріи расы; но затъмъ онъ пришелъ къ заключенію, что "раса" — продуктъ исторіи, а не природы. По его мивнію, чвиъ дальше мы углубляемся въ древность, темъ более мы замечаемъ сходства между народами; время устанавливаетъ между ними различія и свойства, которыя мы видимъ въ нихъ, жденныя, а пріобр'ятенныя. Ни одинъ изъ нихъ самъ по себъ не отличается ни воинственностью, ни миролюбіемъ: "склонность къ миру или къ войнъ одерживаетъ въ нихъ верхъ, смотря по тому политическому устройству, при которомъ имъ приходится жить". Если въ настоящее время существують народы, имѣющіе, повидимому, особую склонность къ тому или другому образу правленія, къ тому или другому виду дѣятельности, то этимъ они обязаны долговременному вліянію тяготфющихъ надъ ними въковъ \*).

<sup>\*)</sup> Fustel de Coulanges, La Gaule romaine, pp. 8, 134—135 и др.



Такимъ образомъ, понятіе о племенномъ типѣ суживается и само еще недостаточно для объясненія причино-слѣдственной связи; даже въ данныхъ предѣлахъ времени и пространства племенной типъ не является причиной, постоянно дѣйствующей единообразно; онъ—скорѣе типологическое построеніе \*).

Понятіе о "культурномъ типъ" какъ комбинаціи факторовъ, порождающихъ соотвътственные продукты культуры, по мнънію историковъ-соціологовъ, допустимо въ качествъ предварительнаго и приближеннаго обобщенія въ области культурной исторіи; но и имъ можно пользоваться лишь въ строго ограниченныхъ предълахъ пространства и времени, которые далеко не всегда можно установить съ желательною точностью, а при такихъ условіяхъ легко образовать культурный типъ изъ признаковъ, характеризующихъ различные періоды, и придавать ему про-извольное значеніе.

Во всякомъ случав, соотношеніе между типомъ данной націи или культуры и соотвѣтственными продуктами культуры, въ виду вышеуказанныхъ соображеній, не отличается тою логическою необходимостью и всеобіцностью, которая характеризуетъ понятіе закона въ строгомъ смыслѣ.

Номологическія обобщенія, опирающіяся на понятія о консензуст и эволюціи, въ области исторіи также недостаточными и вызывають нѣкоторыя сомнѣнія. Эти термины можно употреблять различно, придавая имъ или общее, или индивидуальное значеніе; но представители разбираемаго направленія упускають изъ виду последнее: они слишкомъ мало останавливаются на понятіи о данной системъ культуры, или о данной эволюціи, какъ о нѣкоемъ цѣломъ; они не даютъ конструкціи субъекта консензуса или эволюціи и не выясняють, какова логическая природа той связи, которая устанавливается между цълымъ и его частями, т. е. элементами культуры звеньями эволюціи, хотя сами иногда готовы признать. OTP "всемірная исторія есть единичный и единственный въ своемъ



<sup>\*)</sup> J. Finot, Le préjugé des races, Par., 1905.

родъ процессъ" \*). Вообще, стремленіе къ обобщенію сильно затрудняетъ его построеніе: не обращая вниманія на тъ единичные конкретные факты, вліяніемъ которыхъ одинъ историческій моменть отличается оть другого, историкъ-соціологь, напримъръ, часто ограничивается изученіемъ исторіи съ статической точки зрвнія: въ такомъ случав онъ легко смвшиваеть факты. случившіеся въ разное время, и забываеть, что, въ зависимости отъ разнаго положенія во времени, фактъ можетъ получить и разное значеніе; онъ останавливаетъ ходъ исторіи и не въ силахъ представить ее въ движеніи. Впрочемъ, и историкъ-соціологъ, казалось бы, можеть дать о немъ надлежащее понятіе путемъ построенія эволюціонных серій; но и туть стремленіе къ обобщенію ведеть къ образованію отвлеченно взятыхъ, типическихъ серій, а такая конструкція можеть удовлетворить собственно историческое пониманіе лишь при смѣшеніи логически-конструируемаго (съ номотетической точки зрвнія) ряда съ двиствительнымъ историческимъ рядомъ; въ последнемъ нельзя элиминировать индивидуальное (лица, событія); нельзя безъ него понять. почему въ данномъ пунктъ пространства и въ данный моментъ времени одно состояніе общества смѣнилось другимъ; нельзя подвергнуть такую сьязь дифференціальному изученію. Наконецъ. при построеніи понятій о прогрессь и регрессь историкъ-соціологъ встръчаетъ не менъе, если не болъе затрудненій: онъ либо отрицательно относится къ научности такихъ понятій, придавая имъ чисто субъективный характеръ, либо ставитъ въ связь понятіе о прогресст съ нравственнымъ постулатомъ, соотвътственно измѣняя и свое понятіе о регрессѣ, и, такимъ образомъ. въ сущности, исходить изъ принциповъ, не находящихъ себъ мъста въ номотетическомъ построеніи.

Во многихъ случаяхъ приверженцы номотетическаго построенія тѣмъ не менѣе считаютъ возможнымъ разсуждать объ "историческихъ законахъ" благодаря тому, что они этимъ терминомъ обозначаютъ лишь эмпирическія или даже типологическія обоб-

<sup>\*)</sup> K. Lamprecht, Die kulturhistorische Methode, S. 44: "Die Weltgeschichte ist ein einzigartiger, singulärer Prozess"...

щенія. Нѣкоторые изъ нихъ, напримѣръ, или слишкомъ мало различають законъ отъ эмпирическаго обобщенія, или послѣднему придають слишкомъ большое обобщающее значеніе; по смѣшивать законъ, устанавливающій логически необходимое и всеобщее причино-слѣдственное отношеніе между предшествующимъ и послѣдующимъ, съ установленіемъ простой послѣдовательности ихъ, наблюденной въ опытѣ, конечно, нѣтъ никакого основанія. Попытки установить причино-слѣдственную связь между эмпирически необходимыми послѣдовательностями производились, но такихъ случаевъ очень немного, даже въ языкознаніи \*).

Если не вст историческія обобщенія, то, во всякомъ случат, большинство ихъ представляется намъ даже не строго эмпирическими: въ дъйствительности, отступленія отъ нихъ встртчаются; а потому такія обобщенія скорте могуть быть названы феноменологическими или эволюціонными типами, чтмъ настоящими эмпирическими обобщеніями; таковъ, напримтръ, "законъ" смтны формъ правленія и т. п.

Съ соціологическо-исторической точки зрѣнія такія типологическія построенія можно признавать, главнымъ образомъ, подходящими техническими средствами для систематики матеріала; но болѣе широкое употребленіе ихъ можетъ вызвать цѣлый рядъ возраженій.

Нельзя забывать, напримѣръ, что исторія человѣчества, взятая въ цѣломъ, — единственная въ своемъ родѣ; между тѣмъ факторы ея играютъ роль и въ образованіи типовъ. Съ такой точки зрѣнія генезисъ ихъ самъ не имѣетъ типическаго значенія \*\*).

Далье, если съ одной стороны, типь—понятіе относительно общее, по отношенію къ тьмъ "экземплярамъ", которые субсумируются подъ него, то съ другой, поскольку данный типъ противополагается остальнымъ, онъ уже индивидуаленъ; мы приписываемъ ему, въ отличіе отъ другихъ типовъ, нъкоторыя,



<sup>\*)</sup> W. Wundt, Völkerpsychologie, Bd. I, 1, S. 413 и сл.; здѣсь авторъ дѣлаетъ попытку объяснить "законъ" Гримма.

<sup>\*\*)</sup> O. Hintze, Ueber indiwidualistische und kollektiwistische Geschichtsauffassung въ "Hist. Zeit", Bd. 78 (1897), S. 67.

свойственныя ему, особенности, что и придаетъ ему индивидуальный характеръ. Построеніе "соціальныхъ типовъ", напримѣръ, ограничиваетъ нѣкоторыя обобщенія предѣлами даннаго типа; съ такой точки зрѣнія можно говорить о разныхъ типахъ развитія культуры и, значитъ, приходить къ заключенію, что далеко не всѣ народы проходили однѣ и тѣ же стадіи эволюціи; но въслучаяхъ подобнаго рода понятіе типа уже употребляется для нѣкоторой индивидуализаціи историческихъ данныхъ. Въ своемъ стремленіи къ обобщенію сторонники разбираемаго направленія легко забываютъ, однако, ограниченное значеніе своихъ выводовъ: они произвольно распространяютъ объемъ типа за предѣлы мѣста и времени, въ которыхъ онъ только и имѣетъ значеніе, часто не различаютъ типическаго отъ случайнаго и т. п. \*).

Наконецъ, приверженцы номотетическаго направленія упускають изъ виду то значене, какое типь получаеть въ зависимости отъ отнесенія его къ данной цінности и въ качестві средства для индивидуализированія нашихъ историческихъ знаній. Такіе ученые забывають, что можно образовывать извъстный типъ и не въ естественно-историческомъ смыслъ слова: естествознаніи онъ употребляется въ качествъ относительнообщаго понятія, обозначающаго такую совокупность экземпляровъ, которую можно характеризовать общими имъ признаками; въ исторіи типъ можетъ получить опредъленное значеніе путемъ отнесенія его къ извъстной цънности и можеть стать нормой; тогда рѣчь идетъ уже не о томъ, что обще, а что должно быть общимъ; это-типы, образуемые въ зависимости отъ понятія о должномъ: нравственная или правовая норма, напримъръ, не есть типъ поведенія, а типъ должнаго поведенія. Въ номотетическихъ построеніяхъ типъ иногда явно образуется путемъ отнесенія къ цінности или къ какому-либо единичному факту съ крупнымъ историческимъ значеніемъ "маленькихъ фактовъ, имъющихъ значеніе" (petits faits significatifs); въ такихъ случаяхъ "зна-

<sup>\*)</sup> А. Aulard, Ор. cit.; здѣсь можно найти много примѣровъ такихъ именно ошибочныхъ заключеній, сдѣланныхъ Тэномъ въ его извѣстномъ трудѣ о французской революціп: см. рр. 32, 52-53, 83, 111, 113, 125, 286-287, 296, 325-326 и др.

Generated on 2015-10-04 18:04 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307
Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google

ченіе" послѣднихъ, однако, уже признается, но тотъ критерій, въ силу котораго оно признается и который обусловливаетъ построеніе именно даннаго типа, не устанавливается \*).

Вмѣстѣ съ тѣмъ представители номотетическаго направленія не оттѣняютъ значенія типологическихъ обобщеній въ качествѣ средства для изученія индивидуальнаго; типъ можетъ служить какъ бы штемпелемъ, приложеніе котораго къ данной индивидуальности обнаруживаетъ, въ чемъ именно она отличается отъ типа, а такія отличія, въ свою очередь, требуютъ объясненія, что и ведетъ къ индивидуализированію даннаго случая.

Съ такой точки зрѣнія приверженцы идіографической точки зрѣнія готовы даже прямо отрицать самостоятельное значеніе типологическихъ построеній \*\*).

Критическое разсмотрѣніе номотетическаго построенія историческаго знанія уже обнаруживаеть законность и другой точки зрѣнія на исторію—идіографической; приступимъ къ ея изученію.



<sup>\*)</sup> Индивидуализмъ, напримъръ, (въ качествъ типа) имълъ религіозное значеніе у средневъковыхъ мистиковъ, прежде чѣмъ секуляризировался въ эпоху Возрожденія; или, положимъ, образъ жизни парижанъ во время осады столицы прусскими войсками въ декабръ 1870-го и въ январъ 1871-го годовъ, въ зависимости отъ такого именно факта, можно характеризовать "маленькими фактами, имъющими значеніе", и т. п.

<sup>\*\*)</sup> O. Ritschl, Die Causalbetrachtung in den Geisteswissenschaften, Bonn, 1901, S. 32: "Das typische gehört… nicht mehr in die Geschichte selbst hinein".

# Отдѣлъ второй.

# Построеніе теоріи историческаго знанія съ идіографической точки зрѣнія.

При изученіи построенія теоріи историческаго знанія съ идіографической точки зрѣнія слѣдуеть также различать его генезисъ отъ его основаній. Помимо общихъ соображеній, уже высказанныхъ въ пользу такого различенія въ предшествующемъ отдълъ (с. 68), достаточно замътить здъсь, что разбираемое построеніе сложилось не сразу: оно почти безсознательно примѣнялось задолго до его обоснованія и обнаружилось въ довольно разнообразныхъ попыткахъ выяснить значение нъкоторыхъ изъ его основоположеній, прежде чемъ получило боле систематическую формулировку и стало сознательно примъняться къ научной обработкъ историческаго матеріала. Предварительное знакомство съ главнъйшими изъ такихъ попытокъ нъсколько выяснить разнообразныя точки зранія, съ которыхъ наша проблема обсуждалась, и облегчить усвоение именно той точки зрѣнія, съ которой идіографическое пониманіе можеть быть систематически установлено въ его примъненіи къ задачамъ собственно историческаго знанія. Впрочемъ, такую систему нельзя еще признать окончательно установленной, что и даетъ основаніе подвергнуть ее критическому разсмотрфнію.



### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

Главнъйшіе моменты въ развитіи идіографическаго построенія историческаго знанія.

Развитіе теоріи историческаго знанія, построенной съ идіографической точки зрвнія, можно было бы начинать съ классической древности. Древніе мыслители, много разсуждавшіе о бытіи и бываніи, правда, высказывались въ томъ смыслѣ, что наука трактуетъ только объ общемъ и что нътъ науки о частномъ, объ индивидуальномъ или о случайномъ; но греки умѣли постигнуть ценность жизни, и античная исторіографія уже внесла въ ея пониманіе нѣсколько идей, оказавшихъ вліяніе и на идіографическое ея построеніе; не задаваясь цілью подвергнуть ихъ всестороннему разсмотрѣнію, я ограничусь указаніемъ на двѣ изъ нихъ, тъсно связанныя съ понятіемъ объ исторической дъйствительности. Историки того времени уже стали сознательно сосредоточивать свой интересъ на томъ, что дъйствительно было и, въ сущности, выбирали изъ извъстныхъ имъ фактовъ то, что казалось имъ важнымъ для исторіи преимущественно греческой цивилизаціи; естественно, что при такихъ условіяхъ элементы идіографическаго построенія можно уже встрѣтить у нѣкоторыхъ изъ наиболъе выдающихся представителей античной исторіографіи (наприм'єръ, у Оукидида); посл'є водворенія римскаго господства они не чуждались и универсально-исторической точки зрѣнія (напримѣръ, Поливій).



Такая универсально-историческая точка зрѣнія перешла и къ отцамъ церкви, переработавшимъ ее согласно съ христіанскимъ міросозерцаніемъ, а черезъ ихъ посредство и къ составителямъ средневѣковыхъ хроникъ (Св. Іеронимъ, св. Августинъ, Исидоръ Севильскій и др.). Съ религіозно-трансцендентной точки зрѣнія, которой придерживались христіанскіе мыслители даже позднѣйшаго времени, исторія человѣчества получала особаго рода единство: Божественный промыселъ руководитъ ею, "воспитываетъ" человѣчество въ его исторіи и т. п.; вмѣстѣ съ тѣмъ, Боговоплощеніе — центральный ея моментъ; люди предуготовляются къ нему, или пользуются его плодами (Боссюэтъ).

Послѣ паденія исключительнаго авторитета церкви и по мѣрѣ секуляризаціи человъческой мысли, религіозно-философское вліяніе на пониманіе исторіи стало сміняться, однако, вліяніемъ философскимъ. Въ самомъ дѣлѣ, тотъ эмпиризмъ, который возникъ почти одновременно съ основаніемъ знаменитой іезуитской конгрегаціи, уже исходиль изъ противоположныхъ ей началь и оказалъ замътное вліяніе на идіографическое пониманіе исторіи; вслёдъ за темъ и другія философскія системы начали вліять на такое же пониманіе и даже (напримъръ, въ видъ ученія объ идеяхъ) нъсколько отразились въ современной имъ исторіографіи. Вибстб съ темъ, и интересъ къ индивидуальному вообще усилился, главнымъ образомъ, въ эпоху Возрожденія, а затъмъ и въ эпоху романтизма; романтики уже пытались выяснить основанія своего интереса къ индивидуальпреимущественно цънили ее СЪ эстетической точки зрвнія. Впрочемъ, нельзя упускать изъ виду, что развитіе конкретно-историческихъ построеній послѣдующаго времени находилось въ связи не только съ культурными, но и съ политическими условіями д'єйствительной жизни: отвлеченность принциповъ французской революціи и наполеоновскія войны, грозившія стереть многія націи съ лица земли, - вызвали реакцію; она обнаруживалась въ сильномъ подъемѣ національнаго духа: цёлый рядъ крупныхъ историческихъ трудовъ, главнымъ образомъ, немецкой школы, написанныхъ согласно идіографическому пониманію исторіи, возникли подъ вліяніемъ такого



именно настроенія; связь подобнаго рода зам'єтна и въ позднѣйшее время, время политическаго объединенія Германіи. Подъ вліяніемъ вышеуказанныхъ условій понятіе объ исторической д'єйствительности получило въ новое время и новую формулировку, въ изв'єстной м'єр'є объединявшую прежнія понятія о ней: ученые стали понимать подъ историческою д'єйствительностью все важное для исторіи челов'єчества: вм'єсто всемірной исторіи они стали преимущественно говорить объ исторіи всеобщей, не всегда, впрочемъ, сознавая смыслъ такой терминологической перем'єны (Ранке).

Подробное изученіе генезиса идіографическаго пониманія исторіи не входить, однако, въ задачи настоящаго очерка; я укажу лишь на главнѣйшіе моменты въ развитіи систематическаго построенія историческаго знанія въ новое время, т. е. на тѣ попытки, которыя характеризуются стремленіемъ выяснить его основанія и, опираясь на нихъ, выработать цѣлую систему историческихъ понятій.

Такія системы конструировались преимущественно съ философской точки зрѣнія; значить, главнѣйшія попытки подобнаго рода построеній естественно различать въ зависимости отъ того именно направленія въ развитіи философіи, къ которому онѣ примыкали: можно послѣдовательно остановиться на характеристикѣ, хотя бы въ самыхъ общихъ чертахъ, попытокъ дать идіографическое построеніе, главнымъ образомъ, съ точки зрѣнія эмпиризма и раціонализма, далѣе, съ точки зрѣнія этическаго и метафизическаго идеализма, а также позитивизма и пробабилизма и, наконецъ, съ точки зрѣнія теоретико-познавательнаго идеализма.

## § 1. Идіографическое построеніе съ точки зрѣнія эмпиризма и раціонализма.

Послѣ паденія исключительнаго авторитета церкви и благодаря секуляризаціи человѣческой мысли, интересъ къ наукѣ и преимущественно къ эмпирическимъ знаніямъ усилился; подъ



его вліяніемъ, а также въ виду развитія нѣкоторыхъ эмпирическихъ наукъ, въ особенности астрономіи и естествознанія, мыслители XVII—XVIII вв. приступили и къ систематикѣ наукъ; съ такой точки зрѣнія они должны были заинтересоваться и историческимъ знаніемъ; выясняя его положеніе въ системѣ наукъ, они пришли къ эмпирическому построенію историческаго знанія въ идіографическомъ смыслѣ; исторію его можно начинать со времени появленія извѣстнаго сочиненія Бакона: "De dignitate et augmentis scientiarum".

Занятый мыслью улучшить то соотношеніе, какое философія устанавливаеть между человіческимь умомь и вещами, и желая выяснить взаимную связь между науками, Баконъ попытался отвести въ системі ихъ особое місто наукамь историческимь.

Въ своей системъ Баконъ исходилъ изъ извъстнаго дъленія "способностей человъческой души" (познающаго субъекта) на три главныя: разумъ, память и воображение (ratio, memoria, phantasia), причемъ противополагалъ науки, основанныя на "разумъ". наукамъ, пользующимся "памятью и воображениемъ" \*). Разумъ лежить въ основъ наукъ обобщающихъ, въ совокупности называемыхъ "философіей": "философія" пренебрегаетъ индивидуумами и понятіями, черезъ посредство которыхъ мы представляемъ только ихъ; она обнимаетъ лишь такія понятія. которыя отвлекаются (абстрагируются) отъ нихъ, и занимается темь, что соединяеть или разделяеть понятія подобнаго рода, согласно законамъ природы и очевидности самихъ "Наука", пользующаяся памятью и воображеніемъ, противоположна "философіи" въ томъ смыслѣ, что она интересуется не общимъ, а индивидуумами; исторія, основанная на "памяти". въ отличіе отъ "поэзіи", пользующейся "воображеніемъ", есть все же эмпирическая наука; "исторія и опыть одно и то же"; историкъ изучаетъ дъйствительныхъ индивидуумовъ, а не воображаемыхъ, свободно построяемыхъ (художественнымъ) творчествомъ человъка; воображеніе, напротивъ, "имъетъ отношеніе къ поэзіи"; она-не что иное, какъ "мнимая исторія".



<sup>\*)</sup> Баконъ перечислялъ способности въ обратномъ порядкѣ (память, воображеніе, разумъ).

Такимъ образомъ, опредъливши мъсто, которое исторія занимаеть въ системъ наукъ, Баконъ переходить далъе къ выясненію ея содержанія. "Индивидуумы, поскольку они отграничены временемъ и пространствомъ" — "настоящій предметь исторіи". Подъ такое понятіе легко подвести и "естественную исторію" (historia naturalis), и "гражданскую исторію" (historia civilis). Въ самомъ дёлё, хотя кому-либо и можетъ показаться, что естественная исторія занимается изученіемъ "видовъ", а не индивидуумовъ, но такое впечатлѣніе получается лишь отъ того, что подъ видомъ разумъютъ совокупность предметовъ во многихъ отношеніяхъ сходныхъ между собою, такъ что, кто знаетъ одинъ изъ нихъ, знаетъ и всѣ остальные; тъмъ не менъе, и въ природъ мы можемъ наблюдать видуумы. единственные въ своемъ родъ, напримъръ, солнце или такіе индивидуумы, которые сильно или луну, няются отъ даннаго вида; съ не меньшимъ основаніемъ можно описывать ихъ въ естественной исторіи, чемъ и "человеческихъ индивидуумовъ" въ исторіи гражданской. Такимъ образомъ, къ области естественной исторіи можно отнести изученіе дъйствій и подвиговъ природы, а къ области гражданской - дъйствія и подвиги человъка.

Въ область исторіи природы должны войти три рода предметовъ. Первый отдѣлъ исторіи природы изучаетъ генезисъ тѣлъ и формъ природы (historia generationum), связанное съ изученіемъ самой природы вещей; сюда нужно отнести, напримѣръ, исторію небесныхъ тѣлъ, метеоровъ, въ томъ числѣ и кометъ, а также исторію вѣтровъ, дождей, бурь и т. п. (исключительныхъ, единичныхъ) феноменовъ; исторію (образованія) земли и моря, горъ, рѣкъ, приливовъ и отливовъ, песковъ, лѣсовъ, острововъ, самой конфигураціи материковъ и ихъ очертаній; исторію основныхъ элементовъ (massae sive collegia, majores; vulgo elementa): огня, воздуха, воды и земли, ихъ движеній, дѣйствій (орегібия) и вліяній (ітргеззіопібия); исторію такихъ соединеній (collegia sive massae minores), которыя извѣстны подъ названіемъ "видовъ" (species). Второй отдѣлъ исторіи природы составляетъ изученіе болѣе или менѣе значительныхъ уклоненій или "еггогеs"



природы (historia praetergenerationum). т. е. тъхъ произведеній природы, которыя представляють уклоненія оть обычнаго ея хода; сюда можно причислить: произведенія (productiones), свойственныя только извъстнымъ областямъ и мъстностямъ, исключительныя происшествія, случившіяся въ данное время, такія событія, которыя историки иногда называють игрою случая; следствія дъйствія скрытыхъ силъ (proprietatum abditarum effectus); вещи, единственныя въ своемъ родъ, встръчающіяся въ природъ. Наконець, третій отділь исторіи природы (historia artium, sive mechanica experimentalis) обнимаеть изучение техники, т. е. вещей, возникшихъ благодаря искусству человъка; они отличаются отъ произведеній природы по причинамъ, вызвавшимъ ихъ, но не по существу и не по формъ; въ такихъ случаяхъ къ дъйствію природы прибавляется дъйствіе человъка; но онъ можетъ только перемъщать тъла природы, сближать ихъ другъ съ другомъ или удалять ихъ другъ отъ друга, а не создавать что-либо новое по существу. Исторія природы, во всёхъ трехъ ся областяхъ, разсмотрѣнныхъ выше, должна не только разсказывать, т. е. удовлетворять потребности знать то, что было, но должна стремиться сдёлаться индуктивной, т. е. должна подготовлять матеріаль для "философіи" и питать ее своимъ "молокомъ".

Исторія гражданская изучаєть дійствія и подвиги человіка не вообще, а взятаго въ его индивидуальности; она стремится къ изученію специфическихъ особенностей и характера данной личности; нельзя, однако, достигнуть научнаго построенія такой дійствительности безъ изученія причино-слідственной связи событій. Душа гражданской исторіи состоить въ томъ, чтобы выяснять, какія именно причины произвели данное событіе, чтобы углубиться въ изученіе "движенія віковь, характера дізтелей, свойствь подземныхъ теченій, вызвавшихъ ихъ діз ствія", и истинныхъ ихъ мотивовь, а не однихъ только внішнихъ которыми они прикрывались, и т. п.; она выясняеть принципы, которыми они руководились,—совокупности обстоятельствъ, обусловившихъ возможность совершенія ихъ діз ствовавшихъ возможность совершенія ихъ діз ствовавшихъ въ данныхъ предіз природу народовь, діз ствовавшихъ въ данныхъ предіз природу на пространства,

и, такимъ образомъ, достигаетъ пониманія даннаго періода времени или какой-либо личности, какого-либо дѣйствія или подвига, достойныхъ вниманія, что возможно лишь при извѣстномъ "выборѣ фактовъ" \*).

Теорія Бакона не вполнѣ исчезла изъ оборота европейской научной мысли. Лейбницъ, уже въ молодости ознакомившійся съ его трудомъ, относился съ сочувствіемъ къ предложенному имъ дѣленію наукъ. Баконъ оказалъ довольно сильное вліяніе и на французскую философію XVIII-го вѣка, о чемъ свидѣтельствуетъ извѣстная французская энциклопедія Дидро и Даламбера. Послѣдній въ своей системѣ наукъ, въ сущности, придерживается основныхъ положеній Бакона и, подобно ему, разсуждаетъ объ исторіи, которая, по его мнѣнію, дѣлится на исторію природы (съ ея разновидностями) и исторію гражданскую.

Въ то же время, однако, подъ вліянісмъ развитія эмпирическихъ наукъ, мыслители-ученые стали яснъе сознавать, что изъ научно-раціоналистической конструкціи нельзя еще вывести реально-даннаго міра и что всякой эмпирической наукт, конструирующей действительность, приходится считаться съ ея данностью, по крайней мъръ, въ одинъ какой-либо моментъ ея существованія. Въ своемъ изв'єстномъ введеніи къ французской энциклопедіи Даламберъ, кажется, уже выразиль нѣчто подобное: "вселенная, по его словамъ, представлялась бы тому, кто сумъль бы обнять ее съ одной точки зрънія, великой истиной и единымъ фактомъ". Во всякомъ случать, успъшное приложение точныхъ наукъ къ разработкъ эмпирическихъ данныхъ не давало еще ученымъ права пренебрегать дъйствительностью: напротивъ, одинъ изъ великихъ математиковъ новаго времени, Лапласъ, приступая къ изложенію теоріи въроятностей, самъ призналь, что вивств съ знаніемъ законовъ (les forces) надобно еще принять данное состояніе системы тёль, т. е. нѣкоторое положеніе ихъ въ пространствъ подъ условіемъ времени, хотя бы въ одинъ какой-либо моменть ея существованія, для того чтобы достиг-



<sup>\*)</sup> F. Baco. De dignitate et augmentis scientiarum, Lib. II, сс. 1—12; изданіе 1605 въ дополненномъ вид'в вышло въ 1623 г. Баконъ перечислялъ "способности" души въ иномъ порядк'в, а именно: память, воображеніе, разумъ.

нуть полноты научнаго знанія и им'ть возможность не только понимать прошедшее, но и предсказывать будущее \*).

Вышеиз Ложенныя эмпирическія построенія не давали, однако, прочных в основаній для идіографическаго пониманія историчеческой дійствительности: они все еще очень мало выясняли ту теоретико-познавательную точку зрівнія, съ которой наука можеть интересоваться индивидуальнымь, и скоріве довольствовались указаніемь на особаго рода объекты, подлежащіе такому изслідованію. Перемішеніе нашей проблемы въ область теоріи познанія совершилось не безъ ніжкотораго вліянія раціонализма.

Универсальный геній "въка просвъщенія" Лейбницъ старался примирить религію съ наукой и различаль раціональное отъ эмпирическаго, но придавалъ значение обоимъ; онъ попытался выяснить различіе между истинами логическими и фактическими и, такимъ образомъ, далъ основание проводить грань между философіей и исторіей, не отрицая послѣдней. Лейбницъ полагалъ, что есть два рода истинъ: "вѣчныя" истины, основанныя на разсужденіи, и фактическія истины, представляющіяся намъ въ видъ "дъйствительнаго бытія существъ". "Въчныя" истины абсолютно необходимы, и понятія, имъ противоположныя, невозможны; фактическія же истины суть истины случайныя (vérités contingentes), и ихъ противоположность возможна \*\*); онъ оказываются какъ бы реальными скрещиваніями "истинъ необходимыхъ"; но нельзя вывести ихъ изъ такихъ истинъ: реальные факты никогда не проистекають изъ однихъ законовъ, а всегда предполагаютъ другіе реальные факты, которыми они необходимо обусловлены, и т. д. до безконечности.

Вмѣстѣ съ тѣмъ Лейбницъ пытался выяснить и значеніе индивидуальнаго. Въ своемъ разсужденіи о принципѣ индивидуальности (Disputatio de principio individui, 1663), облечен-

<sup>\*)</sup> J. d'Alembert, Discours prélim. въ Encycl. t. I, 1751 г. P. S. Laplace, Oeuvres, t. VII, pp. VI—VII.

<sup>\*\*)</sup> G. W. Leibnitz, Phil. Schriften, hrsg. v. C. J. Gerhardt. Bd. VI, S. 612 (Monad., § 33). Монадологія сочинена въ 1714 г. (напечатана въ 1720 г.); см. L. Davillé, Leibniz historien, р., 1909, рр. 337—340; ср., впрочемъ о провиденціализмѣ Лейбница іb., рр. 375, 703, 720.

въ схоластическую форму, Лейбницъ выступилъ еще на защиту индивидуальнаго; онъ отвергнулъ средневъковое ученіе о томъ, что универсальное имбетъ высшую степень реальности, чъмъ единичное (singulare): напротивъ, individuum есть "ens positivum"; его нельзя конституировать путемъ отрицанія (negatio non potest producere accidentia individualia) — положеніе, разумъется, получившее дальнъйшее развитие въ учении о монадахъ. Отсюда Лейбницъ дѣлаетъ заключеніе, что міръ (Universum) въ его дѣйствительности есть существование опредъленнаго случая общихъ истинъ; цъль такого осуществленія (руководившая божественнымъ выборомъ) есть индивидуація; черезъ ея посредство возможно большее число всъхъ формъ и стадій индивидуальнаго бытія получаеть свое осуществленіе. Вмѣстѣ съ тѣмъ, представляя себъ міръ въ видъ цълаго, Лейбницъ указываль и на то, что каждый человъкъ "долженъ понимать другого въ качествъ какъ бы его части" ("velut partem universi"...).

Такія же начала Лейбницъ пытался примѣнить и къ изображенію конкретной исторіи. Въ числѣ цѣлей историческаго знанія главная, по его мнѣнію, состоить въ нашемъ интересѣ къ индивидуальному (voluptas noscendi res singulares), а при выборѣ историческихъ фактовъ слѣдуетъ отдавать преимущество тѣмъ, которые имѣютъ всеобщее значеніе; впрочемъ, въ силу "закона непрерывности" или всеобщей связи фактовъ между собою, даже мелкій фактъ получаетъ свое значеніе въ историческомъ процессѣ\*).

Подъ вліяніемъ Лейбница и Вольфъ опредѣлялъ философію, какъ науку о возможномъ, поскольку оно можетъ быть (die Wissenschaft des Möglichen viefern es sein kann); а возможнымъ онъ признавалъ то, что не содержитъ въ себѣ никакого противорѣчія, независимо отъ того, есть ли оно въ дѣйствительности, или нѣтъ. Философіи Вольфъ противополагалъ знаніе истори-



<sup>\*)</sup> E. Bodeman, Leibnizens Entwürfe zu seinen Annalen, Ham., 1885, SS. 7, 18, 26; "j'ay taché sur tout de mêler [т. е. включить въ "Annales Imperii Occidentis Brunswicenses"] des choses qui tirent sur l'universel et qui puissent contenter un peu la curiosité générale".

ческое; послѣднее обнимаетъ лишь то, что случилось или есть въ дѣйствительности\*). Возможно, что подъ тѣмъ же вліяніемъ Лейбница, витенбергскій профессоръ Хладеніусъ уже развилъ цѣлое ученіе объ "индивидуальныхъ понятіяхъ", въ ихъ примѣненіи къ историческому знанію \*\*).

Итакъ, идеалистическое обоснованіе идіографической точки зрѣнія было уже подготовлено Лейбницомъ и Вольфомъ; но Лейбницъ и Вольфъ (а отчасти еще и Кантъ), въ сущности, противополагали раціональное—эмпирическому, съ которымъ они и отождествляли "историческое"; слѣдовательно, они смѣшивали исторію—бываніе съ исторіей—наукой. Такое построеніе не могло оставаться въ силѣ послѣ того, какъ основныя начала критической философіи. установленныя Кантомъ, получили дальнѣйшее развитіе, и тѣмъ болѣе съ того времени, когда Фихте попытался выяснить особенности собственно историческаго знанія.

## § 2. Идіографическое построеніе съ точки зрѣнія этическаго и метафизическаго идеализма.

Въ концъ XVIII-го въка стремленіе приложить научную концепцію, выработанную въ естествознаніи, къ исторіи, правда, нъсколько задержало дальнъйшее развитіе идіографическаго построенія; но представители нъмецкой романтической школы не замедлили высказаться противъ натуралчетическаго пониманія исторіи.

Критика Фр. Шлегеля на извъстное сочинение Кондорсе можетъ послужить довольно яркой иллюстрацией такого протеста. Въ своей "Esquisse d'un tableau historique des progrès de l'esprit humain" Кондорсе постарался возвести исторію на степень "науки". Талантливый очеркъ Кондорсе вызвалъ глубокое сочувствіе многихъ мыслителей, и съ того времени окончательно обозначилось стремленіе ихъ съ естественно-научной точки зрѣнія по-



<sup>\*)</sup> Вольфъ, впрочемъ, утверждалъ, что "essentia entis possibilitate eius absolvitur".

<sup>\*\*)</sup> Cм. выше, cc. 31-33.

строить историческую науку. Между темь, въ философскомъ журналъ Нитгаммера за 1795 годъ уже появилась критика одного изъ извъстныхъ представителей нъмецкой романтической школы Фр. Шлегеля на трудъ Кондорсе. Въ своей статъв Фр. Шлегель выразиль совсемь иную точку зренія на задачи исторіи и высказался противъ того естественно - научнаго ея пониманія, какого придерживался Кондорсе. "Постоянныя свойства людей, писаль критикь его очерка, составляють предметь чистой науки, тогда какъ задачей научной исторіи человъчества должно признать изучение перемѣнъ, происходящихъ и въ отдѣльныхъ личностяхъ, и въ цълой ихъ массъ" \*). Поскольку Шлегель противополагаль въ вышеприведенномъ отрывкъ общія и чистыя ("reine") понятія о законахъ природы человіческой, а, следовательно, и о законахъ повторяющихся явленій человеческаго общенія изображенію перем'єнь, происходящихъ въ челов'єческой жизни, онъ, повидимому, готовъ быль признать, что исторія занимается изученіемъ единичныхъ фактовъ. Впрочемъ, и другіе романтики придерживались аналогичныхъ взглядовъ. Шлейермахеръ, напримъръ, полагалъ, что "Разумъ" ("die Vernunft") проникаетъ собою природу и что задача историческаго знанія состоить въ пониманіи единичнаго путемъ опредёленія того положенія, какое оно занимаеть въ цёломъ \*\*).

Новая точка зрѣнія установилась однако не сразу. Кантъ, напримѣръ, лишь подготовилъ ея обоснованіе, но не обратилъ на нее достаточнаго вниманія. Великій основатель "критицизма" стремился выяснить раціональныя основы нашего знанія, его формы, общія понятія, законы и принципы и отличалъ ихъ отъ ирраціональности того, что просто дано въ чувственномъ воспріятіи, т. е. отъ того, чего нельзя вывести изъ такихъ раціональныхъ основаній и что оказывается для нашего разума "случайнымъ";

<sup>\*)</sup> Fr. Schlegel, Рецензія на сочиненіе Condorcet въ "Niethammer's Philosophisches Journal", 1795; Heft 10, S. 164.

<sup>\*\*)</sup> F. Schleiermacher, Geschichte der Philosophie, Berl., 1839, S. 16; cp. H. Mulert, Schleiermacher-Studien, I: Schleiermacher's geschichtsphilosophische Ansichten in ihrer Bedeutung für seine Theologie, Giessen, 1907.

онъ также желалъ "раціонально отграничить ирраціональный остатокъ дъйствительности", но все еще слишкомъ мало принималь въ расчеть ея значение для насъ; впрочемъ, онъ уже сталь оттенять ту регулятивно-телеологическую точку зренію, съ которой "какъ бы" въ виду цели, преследуемой творческимъ разумомъ, можно объяснять себъ единичное въ природъ; вмъстъ съ темь онь даль развитое учение о нравственномь достоинстве человъческой личности и о свободъ ея воли, въ силу которой она самопроизвольно предписываеть себъ законъ, который долженъ имъть всеобщее значение. Такимъ образомъ, Кантъ уже установилъ ть общія основанія, въ силу которыхъ можно было разсуждать о значеній индивидуальнаго; но все же онъ еще слишкомъ мало останавливался на выясненіи теоріи собственно историческаго знанія и на логик' исторических в наукъ; придавая ц'янность единичному въ исторіи лишь постольку, поскольку оно содержить нѣчто общее и разумное, онъ не могъ установить принципіальнаго различія между знаніемъ "естественно-научнымъ" и знаніемъ "научно-историческимъ". Тъмъ не менъе, съ Канта можно начинать новый періодъ въ развитіи идіографическаго построенія исторіи: главные методологическіе принципы критическаго идеализма легли въ основу последующихъ теорій объ идіографическомъ характеръ историческаго знанія. Самъ Кантъ указаль также и на то, что построеніе исторіи человічества нуждается въ какой-либо руководящей точкъ зрънія (Leitfaden) и въ какомъ-либо масштабъ; онъ разыскиваль ихъ въ разумной природъ человъка, которая можеть вполнѣ развернуться только въ номъ государствъ; въ сущности, онъ полагалъ, что съ точки зрънія моральной можно построить философію исторіи, какъ цілесообразное осуществление нравственности. Въ одномъ изъ своихъ разсужденій, между прочимъ, задавая себѣ вопросъ о томъ, какимъ критеріемъ историки позднѣйшаго времени будутъ руководствоваться при выбор'в фактовъ, Кантъ отв'вчаетъ, что они, безъ сомнѣнія, будуть интересоваться тѣми изъ нихъ, которые оказали полезное или вредное вліяніе на ходъ всемірной исторіи \*).

<sup>\*)</sup> I. Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in Weltbürgerli-



Дальнъйшее движеніе нъмецкой философско-исторической концепціи характеризуется, напротивъ, стремленіемъ придать цънность индивидуальному въ исторіи, какъ таковому. "Вмъстъ съ развитіемъ великаго историческаго міровоззрѣнія—идеализма интересъ къ исторіи усилился; благодаря романтизму онъ распространился среди образованныхъ круговъ общества и пріобрѣлъ такую серьезность и глубину, о которыхъ ранѣе люди и не мечтали"; философамъ предстояло обосновать и развить такое настроеніе: историки были слишкомъ заняты спеціально-научной разработкой своего предмета въ его конкретномъ содержаніи.

Во главѣ такихъ мыслителей можно поставить Фихте; по его словамъ, онъ придерживался въ сущности "той же точки зрѣнія, что и Кантъ"; но онъ пытался вывести изъ сущности мышленія принципъ, который объединялъ бы теоретическую и практическую философію, и шелъ своимъ путемъ; онъ также близко сошелся съ романтиками, съ братьями Шлегелями и другими. Вообще Фихте хотѣлъ дать систему, которую справедливо называютъ "этическимъ идеализмомъ".

За нъсколько лътъ до своей смерти Фихте, правда, сталъ ръзче подчеркивать пониманіе "абсолютнаго" въ метафизическомъ, а не въ теоретико-познавательномъ смыслъ; онъ сталъ признавать Божество или Абсолютное "Я" единственнымъ абсолютнымъ бытіемъ, обнаруживающимся въ каждомъ эмпирическомъ "я", въ его свободной дъятельности и придающимъ единство множественности сознаній; съ такой точки зрънія, онъ представлялъ себъ историческій процессъ—непосредственнымъ осуществленіемъ Абсолютной Цънности въ дъйствительности, и пытался построить "философію исторіи"; но главное значеніе Фихте для развитія идіографическаго построенія состоитъ не въ трансцендентныхъ его предпосылкахъ, а въ томъ ученіи, которое привело его къ этическому идеализму и къ новой теоріи историческаго знанія.

Съ последней точки зренія Фихте исходить изъ телеологиче-



cher Absicht въ Werke B. IV (1838), S. 39. Вліяніе Канта уже обнаружилось въ сочиненія *C. Fölitz'a*: Geschichte der Kultur der Menschheit nach kritischen Prinzipien, 1795.

скаго построенія понятія о сознаніи, высшая ціль котораго состоить въ томъ, чтобы мыслить самого себя, т. е. изъ понятія о "чистомъ я, изначала безусловно полагающемъ свое собственное бытіе"; значить, свободная д'ятельность чистаго "я", его актъ самосознанія обусловливаеть собою "бытіе"; наше "я", въ качествъ "теоретическаго я" или познающаго субъекта, правда, опредъляеть себя въ отношени къ объекту, т. е. противопоставляетъ себя "не-я" и такимъ образомъ ограничиваетъ себя въ каждомъ отдъльномъ актъ сознанія его содержаніемъ: но въ сущности, наше "я" становится теоретическимъ для того, чтобы быть практическимъ: въдь оно стремится сдълать чувственный міръ лишь матеріаломъ для своей свободной дъятельности, а послъдняя, въ качествъ самоцъли, можетъ быть только нравственной дъятельностью. Ни изъ теоретическаго, ни изъ практическаго разума нельзя, однако, вывести данность единичнаго его содержанія: наше "я" переживаеть последнее благодаря безсознательной и свободной дъятельности представливанія; она глубже заложена въ надъиндивидуальномъ "я", чтмъ сознательная дтятельность.

Такой моменть имъетъ тъмъ большее значение, что свободная дъятельность нашего "я" можетъ обнаруживаться только черезъ индивидуальное посредство: она проявляется, въ каждомъ отдъльномъ индивидуумъ, въ каждомъ въ совстмъ новой, никогда ранће не бывшей формъ ("die ideale Individualität oder, wie es richtiger heisst, die Originalität)". Каждый безъ исключенія долженъ участвовать въ планомфрномъ осуществленіи нравственной ціли, "но въ ему одному присущемъ и ни одному другому индивидууму не доступномъ видъ; такое соучастіе разъ навсегда развивается въ немъ такъ, какъ оно не можеть развиться ни въ какомъ другомъ индивидуумъ, и обнаруживается въ постоянной деятельности его (духа), что и можно было было бы назвать индивидуальнымъ характеромъ его высшаго опредъленія". Итакъ, въ силу присущей каждому "я" свободы и его "оригинальности", каждый человъкъ долженъ реализировать идею долга, заложенную въ его сознаніи, дишь ему одному свойственнымъ путемъ; совъсть повелъваетъ: "мысли



и дъйствуй, согласно твоему назначенію"; такимъ образомъ, нравственная свобода становится и основнымъ принципомъ индивидуальности.

Вмѣстѣ съ тѣмъ, понятіе объ отдѣльной личности получаетъ полноту своего значенія только въ отношеніи къ чужимъ "я"; каждое "я" побуждается къ свободной дѣятельности подъ условіемъ признанія такихъ же свободныхъ чужихъ "я", въ взаимодѣйствіи съ которыми оно только и способно реализировать себя, т. е. обнаруживать свободу своей дѣйственности въ дѣйствительности. Такимъ образомъ, общество оказывается необходимымъ условіемъ осуществленія человѣческой дѣятельности и само получаетъ форму государства.

Ученіе о "нравственномъ опредѣленіи" приводило Фихте и къ изученію логическихъ особенностей понятія объ историческомъ: самъ онъ говорить, что философія должна позаботиться о выясненіи "логики исторической истины". Вмѣсто того, чтобы противополагать, въ сущности, раціональное (философію)—эмпирическому (исторіи-быванію), Фихте, напротивъ, стремился выяснить логическія особенности науки о дѣйствительности, т. е. историческаго знанія о ней или научнаго построенія осуществленія всеобщаго долженствованія (абсолютной цѣнности) въ историческомъ процессѣ; поскольку каждый долженъ мыслить и дѣйствовать согласно своему назначенію, моментъ "индивидуально-нравственнаго опредѣленія" въ дѣйствительности становится необходимымъ; само понятіе о долженствованіи, въ вышеуказанномъ его смыслѣ, требуетъ конкретной реализаціи формально-должнаго въ дѣйствительности.

Въ той мѣрѣ, однако, въ какой конкретное содержаніе индивидуальнаго и каждое такое осуществленіе — единичное и единственное въ своемъ родѣ, оно — ирраціонально; его нельзя подвести подъ общія понятія; человѣческую жизнь нельзя исчернать ими; въ человѣческой жизни получается остатокъ, нѣчто, что должно быть непосредственно пережито. Эмпирически данное единичное должно, однако, имѣть положительный смыслъ: оно получаетъ его не путемъ радіоналистической дедукціи, а съ телеологической, этической точки зрѣ-



нія, благодаря своему значенію или цінности; то единичное и (въ теоретико-познавательномъ смыслѣ) "случайное", которое нельзя подвести подъ раціональные "общіе законы", но которое само по себъ получаеть въ нашихъ глазахъ значение или цънность, благодаря его собственному самоопредъленію, называется "свободой" и становится историческимъ. Съ такой точки зрѣнія нельзя смѣшивать исторію-бываніе съ нашимъ построеніемъ ея: исторія-бываніе - н'то ирраціональное; она только переживается; но поскольку она оценивается нами, мы можемъ построить ее. Въ самомъ деле, такъ какъ "откровение нашего индивидуальнаго нравственнаго опредъленія" или осуществленіе цінностей совершается лишь въ конкретной дійствительности, то съ такой точки зрѣнія слѣдуетъ признать и цѣнность конкретно-даннаго историческаго процесса. Хотя индивидуальность получаеть цінность лишь въ той мірі, въ какой она представляется частью ценнаго реальнаго целаго, осуществляющею абсолютную ценность, но такая часть должна стать "единственнымъ въ своемъ родъ членомъ цълаго", т. е. незамънимымъ для него членомъ; значитъ, она сохраняетъ свое самостоятельное значеніе (цінность), поскольку она незамінима никакою другой. Впрочемъ, человъческая личность дълается незамънимымъ членомъ цълаго лишь черезъ посредство націи; въ самомъ дълъ, нація воплощаеть въ себъ государство; она характеризуется единствомъ и целостностью, которыя реализуются въ ея индивидуальности и ея исторіи; вмѣстѣ съ тѣмъ она получаетъ присущее ей одной значение въ качествъ части еще болъе крупнаго целаго-человечества. Такимъ образомъ, и личности, и націи, развертывающія свою свободную д'ятельность въ виду этической цели, получають ценность и становятся историческими, если онъ дълають свой способъ осуществленія цънностей длительною составною частью последующаго развитія человечества. Этотъ процессъ, въ его целомъ, совершается однажды и единственный въ своемъ родѣ \*).



<sup>\*)</sup> J. G. Fichte, Grundlage der gesammten Wissenschatfslehre, 1794 и сл. годовъ; Naturrecht, 1796; System der Sittenlehre, 1798 и др. въ S.

Метафизическая конструкція, къ которой Фихте склонялся въ послѣдніе годы своей жизни, не прибавила ничего особенно ценнаго къ вышеприведенному пониманию познавательной цели исторической науки и главной задачи исторического построенія; тъмъ не менъе его метафизика оказала существенное вліяніе на послъдующее развитие нъмецкаго идеализма, получившаго преимущественно метафизическій характеръ. Шеллингъ, напримъръ, смотрълъ на исторію въ ея цъломъ, какъ на непрерывное раскрытіе Абсолютнаго и въ немъ искалъ примиренія между субъективной свободой и объективной необходимостью; оно достигается въ государственномъ правопорядкъ; но съ точки зрънія субъективно свободной действенности человеческого духа Шеллингъ не могъ сочувствовать перенесенію понятія о законт въ механическомъ смыслѣ въ область исторіи; онъ писалъ: "возможна-ли можно-ли представить себъ философія исторіи? невозможна; исторію часовъ, никогда не нарушающихъ своего правильнаго хода? Поэтому и человъкъ, превратившійся въ машину (онъ таль, пиль. быль женать и умерь), не представляеть достойнаго объекта даже для простого разсказа; то, что можно разсчитать а ргіогі. что происходить по необходимымь законамь, не есть объектъ исторіи; наоборотъ, все, что составляетъ объектъ исторіи, не должно принадлежать апріорному умозрѣнію". Такимъ образомъ, Шеллингъ полагалъ, что задача историческаго знанія не состоить въ обобщении.

Дальнъйшая эволюція идіографическаго построенія стала въ нъкоторую зависимость и отъ философіи Гегеля: въ его системъ можно указать нъсколько существенныхъ положеній, которыми приверженцы идіографическаго построенія воспользовались.

Гегель понималъ исторію въ смыслѣ процесса, которымъ Міровой Духъ достигаетъ сознанія самого себя, а такимъ образомъ и свободы ("Drang des Geistes das Absolute, d. h. Sich selbst zu finden"); эта свобода конкретно осуществляется въ государствѣ.





W, Bd. I, III u. IV. E. Lask, Fichtes Idealismus und die Geschichte, Tüb. 1902. M. Wiener, J. G. Fichtes Lehre vom Wesen und Inhalt der Geschichte, Kirchhain, 1906.

Слѣдовательно, поскольку Міровой Духъ раскрывается въ міровомъ историческомъ процессѣ, послѣдній получаетъ значеніе единаго цѣлаго; но если Духъ раскрывается въ исторіи въ самой конкретной своей дѣйствительности \*), то и задача исторической науки состоитъ въ изученіи дѣйствительности, какъ цѣлаго, въ которомъ каждая вещь, являясь моментомъ одного и того же процесса раскрытія идеи, не есть случайность и можетъ имѣть въ немъ только одной этой вещи присущее мѣсто; историкъ, занимающійся ея изученіемъ, долженъ раскрывать разумное, даже въ мельчайшихъ частяхъ быванія \*\*).

Согласно ученію Гегеля, Духъ, выходя изъ стадіи чистой субъективности, на которой онъ отождествляется только съ психическимъ, противополагается природъ и становится объективнымъ въ правъ, морали и нравственности, абсолютнымъ-въ искусствъ, религи и философіи (ср. Geisteswissenschaften Гегеля съ современной Kulturwissenschaft): но поскольку Духъ объективировался въ "культуръ", она представляется цълымъ, имъющимъ цънность. Съ такой точки зрънія, исходя изъ ученія Гегеля объ абсолютномъ духѣ, поскольку онъ раскрывается въ міровомъ историческомъ процессъ, можно было придавать послъднему цънность и въ его цълостности, и въ его частяхъ: они цънны и отличаются отъ "несущественнаго", случайнаго въ той мфрф. въ какой міровой духъ черезъ ихъ посредство (путемъ "отрицанія") достигаеть сознанія своей свободы \*\*\*). Въ самомъ дѣлѣ, Гегель признаваль ценность того целаго, частями котораго онъ считаетъ отдельныя народности: единый Міровой Духъ "въ необходимой последовательности" раскрывается въ ихъ исторіи; подобно личности, и каждый народъ есть часть, въ которой Духъ

<sup>\*)</sup> G. W. F. Hegel, Werke, Bd. IX (Philosophie der Geschichte), 3-te Aufl., S. 21. "Der Geist ist in der Weltgeschichte in seiner concretesten Wirklichkeit".

<sup>\*\*)</sup> Впрочемъ, самъ Гегель различалъ "существованіе" (Existenz) отъ дѣйствительности и строилъ свое понятіе о разумной дѣйствительности не безъ оцѣнки ея значенія; см., напримѣръ, G. W. F. Hegel, Werke, Bd. VI, 2-te Aufl. SS. 9—10.

<sup>\*\*\*)</sup> G. W. F. Hegel, Werke, IX, 3-te Aufl., SS. 80--81.

обнаруживаеть одну изъ своихъ сторонъ; съ такой точки зрѣнія индивидуальность отдѣльныхъ народовъ получаеть свое значеніе; культурное цѣлое представляется цѣннымъ реальнымъ цѣлымъ, части котораго—индивидуальности находятся не въ логическомъ, а въ реальномъ отношеніи къ цѣлому и тоже имѣютъ цѣнность.

Въ связи съ вышеуказанными положеніями, Гегель выдвинулъ и теорію развитія: его понятіе о "діалектическомъ" развитіи все же получилозначеніе, правда, преимущественно методологическое. "Діалектическая философія указываеть на необходимость движенія и перехода, разрушающихъ замкнутость отвлеченныхъ понятій. Въ отрицаніи (антитезисъ) она видитъ принципъ движенія мысли и привътствуетъ противоположность сужденій, какъ залогь конкретной полноты описываемыхъ опредъленій ... Благодаря такому пріему, Гегель въ своихъ извъстныхъ курсахъ умълъ цънить конкретное въ его деталяхъ. Въ своей характеристикъ процесса діалектическаго развитія Гегель также обратилъ внимание на то, что онъ совершается черезъ посредство живыхъ индивидуальныхъ силъ; въдь индивидуумъ данъ въ видѣ человѣка вообще, не а въ видъ опредъленнаго человъка, съ присущими ему индивидуальными особенностями; такая реализація совершается, значитъ, резъ посредство отдъльныхъ людей съ свойственными имъ интересами и страстями, служащими, тъмъ не менъе, для раскрытія Мірового Духа въ исторіи; изъ нихъ "великимъ" человъкомъ оказывается тотъ, воля котораго "содержитъ" волю Мірового Духа и который действуеть сообразно съ ней; то же. разумъется, слъдуеть сказать и о цълыхъ народахъ, играющихъ роль въ единомъ всемірноисторическомъ процессъ \*).

Слѣдуетъ замѣтить, однако, что Гегель въ сущности цѣнилъ всеобщее (абсолютное) въ индивидуальномъ, а не послѣднее само по себѣ взятое; что онъ діалектическимъ путемъ строилъ міровой процессъ; и что. настаивая на разумности дѣйствительности и вмѣстѣ съ тѣмъ утверждая, что только то и

<sup>\*)</sup> G. W. F. Hegel, Werke, Bd. IX. SS. 29, 30, 37, 38.

Generated on 2015-10-12 18:47 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307 Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google

дъйствительно, что разумно (а остальное—случайность), онъ слишкомъ мало выяснилъ ирраціональность исторіи.

Гегель имѣлъ огромное вліяніе не только въ Германіи, но и за предѣлами ея; косвенно оно отразилось и въ другихъ направленіяхъ. Ученые, принадлежавшіе къ весьма разнообразнымъ лагерямъ, считали историческій процессъ откровеніемъ абсолютно-цѣнныхъ идей. Подъ вліяніемъ вышеозначеннаго ученія историки стремились понять существенную связь событій и вообще господствующія надъ нею духовныя силы—"идеи".

Въ числѣ мыслителей, подвергшихся обаянію нѣмецкаго идеализма, можно, кажется, указать и на Гумбольдта; неръдко его связывали лишь съ романтиками; но онъ, въ сущности, съ метафизической точки зрѣнія, разсуждаль объ идеяхъ, "лежащихъ вив конечныхъ предвловъ", въ качествв движущихъ силъ и цёлей исторіи, и полагаль, что каждый человікь-моменть ихъ осуществленія; историкъ долженъ сознавать "внутреннюю духовную свободу (дъйствующихъ лицъ); дъйствительность, несмотря на ея кажущуюся случайность, все же представляется ему "связанной внутреннею необходимостью". Историкъ, заслуживающій это названіе, должень изображать каждое событіекакъ часть цълаго или общее значение ея для исторіи. Съ последней точки зренія историкъ не можеть разлагать данную часть на составные элементы, ибо характеръ ея въ такомъ случат теряется изъ виду и нельзя опредълить соотношение ея къ цёлому. Установленіе причино-слёдственной связи между фактами, хотя бы оно было принципіально возможно, не достигаетъ основной цели, преследуемой историкомъ, и даже, въ известномъсмысль, отдаляеть его оть исполненія главной его задачи: настоящія творческія силы, обнаруживающіяся въ живыхъ существахъ, не поддаются такому объясненію; оно оказывается безсильнымъ передъ явленіями, въ которыхъ не механически, а свободно дъйствующие импульсы получають главенствующее значеніе. Это заключеніе въ особенности относится къ понятію объ индивидуум'; разложеніе его на элементы не даетъ понятія объ его единствъ и глубинъ, собственно о его существъ: въ "индивидуальности лежитъ тайна всякаго существованія". Въ аналогичномъ смыслѣ можно говорить и объ индивидуальности цѣлыхъ народовъ. Эти индивидуальности— носители идей. "Идеи могутъ довѣриться только духовной индивидуальной силѣ"; онѣ не существуютъ сами по себѣ, а осуществляются въ каждомъ отдѣльномъ индивидуумѣ. Каждый человѣкъ— проявленіе, коренящесся въ идеѣ, и ясно, что она принимаетъ лишь форму индивидуума, чтобы въ немъ открыться \*).

Нъмецкій идеализмъ оказаль вліяніе и на нъмецкую исторіографію, а черезъ ея посредство и на нъкоторыхъ другихъ историковъ. Ранке уже находился подъ нъкоторымъ вліяніемъ Шеллинга и въ особенности Гумбольдта; по словамъ одного изъ новъйшихъ историковъ, Гумбольдтъ—"великій теоретикъ", а Ранке "великій практикъ" ученія объ идеяхъ. Гервинусъ также придерживался, въ сущности, взглядовъ Гумбольдта, а Дройзенъ— склонялся къ метафизикъ Гегеля \*\*).

Въ нѣсколько позднѣйшее время вліяніе того же направленія отразилось и въ соціологической литературѣ, прежде всего въ русской школѣ соціологовъ. Лавровъ, по словамъ одного изъ его друзей, пытался совмѣстить "субъективизмъ" Канта и его преемниковъ, философію Гегеля, на изученіи которой онъ особенно долго остановился, а также антропологизмъ Фейербаха и теорію Прудона о человѣческой личности, если не о прогрессѣ. Во всякомъ случаѣ, принимая во вниманіе свойства познающаго

<sup>\*)</sup> W. Humboldt, Ueber die Aufgabe des Geschichtsschreibers 1820—1821 въ Gesammelte Werke, Bd. I. Berlin. (1841), ss. 1—25. См. выше сс. 35—36; на с. 35, стр. 11 снизу вмѣсто словъ: "статью и подъ впечатлѣніемъ"... слѣдуетъ читать: "статью подъ вліяніемъ романтиковъ и, въ частности, подъ впечатлѣніемъ"...

<sup>\*\*)</sup> A. Winckler, Leopold von Ranke, Lichtsrahlen aus seiner Werken. Berl. 1885. Впрочемъ, Ранке не далъ развитато ученія объ идеяхъ; онъ энергически высказался противъ ученія Гегеля и не всегда выдерживалъ свою точку зрѣнія: онъ разсуждаеть, напримѣръ, объ "allgemeine Tendenzen" (общихъ тенденціяхъ) о "тогаliche Kräfte" (моральныхъ силахъ), о "Kampf der Ideen" (борьбѣ идей), объ "Invasion und Expansion der Ideen" (проникновеніи и распространеніи идей) и т. п. Въ послѣднемъ выраженіи Ранке даже сходится съ Лампрехтомъ. См. еще выше сс. 35—39.

субъекта, надъленнаго нравственнымъ сознаніемъ, и свойство изучаемыхъ явленій, особенно "поставленіе цѣлей и стремленіе къ нимъ", Лавровъ, въ сущности, признавалъ моментъ одънки въ выборъ и въ построеніи всякаго соціальнаго или историческаго факта; такимъ образомъ онъ и пришель къ извъстному "субъективному методу", въ силу котораго этика и психологія получаютъ существенное значеніе для постановки и разрѣшенія соціальныхъ и историческихъ проблемъ; съ той же точки зрфнія Лавровъ настаиваль и на значеніи цѣльной личности въ исторіи: она д'єйствуетъ на общество "на основаніи научнаго знанія необходимаго и нравственнаго убъжденія о справедливъйшемъ" и оказывается "источникомъ исторіи"; вообще, исторія представляеть процессь, въ которомъ требуется опредалить последовательную связь явленій, одинь лишь разъ представляющихся историку въ данной совокупности, въ каждый моментъ процесса; такіе факты располагаются по ихъ "важности", т. е. въ перспективъ, по которой они "содъйствовали или противодъйствовали нравственному идеалу"; съ той же точки зрънія можно построить теорію прогресса или установить смыслъ исторіи, но не ея "законъ" \*). Аналогичнаго направленія, въ сущности, придерживался и Михайловскій; подобно Лаврову, онъ стремился найти такую точку зрѣнія, съ которой "правда-истина и правда - справедливость являлись бы рука объ руку, одна другую пополняя", и прилагаль "субъективный методъ" къ соціологіи и исторіи, "контролируя" имъ "объективный методъ"; последній не должень быть совершенно удалень изъ области такихъ изслъдованій \*\*). Впрочемъ, представители русской школы

<sup>\*)</sup> П. Лавровъ, Очеркъ вопросовъ практической философіи, отд. изд. 1860 г.: Историческія инсьма (1870 г.); 4-е изд., Спб., 1906 г. и др. Х. Раппопорть, Соціальная философія П. Лаврова, рус. пер., Спб., 1906 г. Н. Русановъ, П. Л. Лавровъ, въ жур. "Былое" 1907 г., февраль, сс. 243—287.

<sup>\*\*)</sup> Н. Михайловскій, Сочиненія, т. І, Спб., 1896 г.; ср. Н. Кар пьевъ, 0 субъективизмѣ въ соціологіи въ его "Историко-философскихъ и соціологическихъ этюдахъ", Спб., 1895, сс. 114—134 и выше, с. 46. Б. Кистяковскій, Русская соціологическая школа и проч. въ сборникѣ "Проблемы идеализма", Спб., 1902 г., сс. 297—393.

все еще смѣшивали теоретико-познавательную точку зрѣнія съ психологической, а также отнесеніе къ цѣнности съ оцѣнкой и продолжали разсуждать съ естественно-научной, психолого-этической точки зрѣнія о "возможности" наступленія тѣхъ, а не иныхъ человѣческихъ дѣйствій; съ принятой ими точки зрѣнія они также не различали соціологическихъ изслѣдованій отъ историческихъ. Позднѣйшіе представители критицизма пытаются устранить такое смѣшеніе въ своихъ соціально-философскихъ построеніяхъ, существенно отличающихся отъ позитивной соціологіи \*).

Впрочемъ, вліяніе того же идеалистическаго направленія обнаружилось и въ новой школѣ историковъ, продолжавшихъ исходить отъ Ранке: они признаютъ исторію наукой индивидуализирующей дѣйствительность и, подобно ему, отрицательно относятся къ мысли о законахъ исторіи; Мейеръ, напримѣръ, отчасти высказался въ такомъ смыслѣ уже въ введеніи къ своей древней исторіи \*\*); къ тому же направленію можно причислить Рахфала, Белова, Сореля, Эктона и др.; воззрѣнія нѣкоторыхъ изъ нихъ слагались уже и подъ вліяніемъ теоретиконознавательнаго идеализма (см. ниже).

Такимъ образомъ, въ этическомъ и метафизическомъ идеализмѣ можно усмотрѣть не мало элементовъ послѣдующаго идіографическаго построенія: безъ Фихте не могло бы возникнуть и того теоретико-познавательнаго идеализма, съ точки зрѣнія котораго идіографическое построеніе получило наиболѣе систематическое свое развитіе; Фихте, а затѣмъ и Гегель перешли, однако, въ область метафизики и все еще мало выяснили значеніе "случайности" въ исторіи; реакція "метафизики" не замедлила обнаружиться въ позитивизмѣ, но теорія "случайности" еще не получила въ немъ надлежащаго мѣста; такое понятіе обратило, наконецъ, на себя вниманіе въ философской теоріи, которую можно назвать "пробабилизмомъ".



<sup>\*)</sup> R. Stammler, Wirtschaft und Recht, Lpz., 1896 г., 1-te Aufl. P. Natorp, Sozialpädagogik, Stuttgart, 1899; 3-te Aufl.; ср. виже отд. II, гл. 2, § 4.

<sup>\*\*)</sup> E. Meyer, Geschichte des Alterthums., Bd. I (1884).

## § 3. Идіографическое построеніе съ точки зрѣнія позитивизма и пробабилизма.

Главнъйшіе представители позитивизма и пробабилизма— Контъ и Курно уже придавали значеніе той познавательной точкъ зрѣнія, съ которой можно изучать конкретно - данную историческую дъйствительность; но ихъ теорія познанія, однако, противоположна критическому идеализму; Контъ называлъ "попытку" Канта "призрачной" и ограничился догматическимъ констатированіемъ самого факта относительности познанія, а Курно полагаль, что "наши представленія устанавливаются соотвътственно феноменамъ (se règlent sur les phénomenes), а не феномены—соотвътственно нашимъ представленіямъ", т. е. что "порядокъ, который имѣется въ нашихъ представленіяхъ, происходить отъ порядка, который есть въ феноменахъ, а не обратно" \*).

Конть еще тѣсно примыкаль къ французской научной философіи XVIII-го вѣка; но онъ уже различаль два рода наукъ: 1) науки обобщающія и абстрактныя; онѣ занимаются открытіемь законовъ явленій, приложимыхъ ко всѣмъ возможнымъ случаямъ; 2) науки частныя и конкретныя; онѣ описываютъ факты и прилагаютъ законы (добытые науками обобщающими и абстрактными) къ объясненію исторіи дѣйствительно "существующихъ существъ"; изучать, напримѣръ, вообще законы жизни или опредѣлять способы существованія каждаго живого существа въ частности—двѣ совершенно различныя задачи \*\*). Самъ Контъ занялся, однако, только философіей обобщающихъ, а не описательныхъ наукъ, соотвѣтственно чему и его философія исторіи есть, въ сущности философія обобщающей исторіи — соціальной динамики (ср. динамическую соціологію и т. п.).



<sup>\*)</sup> A. Cournot, Essai sur les fondements de nos connaissances etc., t. II, р. 380; самъ авторъ заявляетъ, что онъ высказываетъ такое положение "contrairement à l'assertion de Kant".

<sup>\*\*)</sup> A. Comte, Cours, t. I, 2 èd. p. 56-60.

Впрочемъ, и въ своемъ соціологическомъ построеніи Контъ (подъ вліяніемъ Паскаля) пришелъ къ пониманію историческаго процесса, какъ единаго эволюціоннаго целаго, части котораго получають значение въ ихъ отношении къ нему. "Вся совокупность человъческаго рода и въ его настоящемъ, и въ будущемъ" представляется Конту въ видъ все болье осуществляющейся "соціальной единицы, различные органы которой (индивидуальные или національные) постоянно связываемые внутренней и всеобщей солидарностью между собою, неизбъжно содъйствують, каждый согласно опредъленному способу и въ извъстной степени, основному развитію человічества" \*). Такимъ образомъ, Контъ приходить къ заключенію, что возрастающая солидарность между элементами соціальной системы, какъ бы они ни были сложны сами по себъ, приводитъ къ образованию "коллективнаго организма", элементы котораго получають значеніе лишь постольку, поскольку они оказываются частями даннаго цёлаго: послёднее пріобрѣтаетъ все болѣе индивидуальный характеръ, а, слѣдовательно, и все большее единство: оно достигается не только механическимъ процессомъ, но и сознаніемъ общей цели, которую преемственно следующія поколенія достигають въ человечестве.

Въ своемъ научно-историческомъ построеніи самъ Контъ, однако, сосредоточился преимущественно на историческихъ обобщеніяхъ и, отрицательно относясь къ теоріи вѣроятностей, не остановился на понятіи о случайности въ исторіи; вмѣстѣ съ тѣмъ онъ не находилъ въ своей естественно-научной теоріи достаточно твердыхъ принциповъ для того, чтобы удовлетворить имъ же самимъ глубоко чувствуемымъ запросамъ практической философіи.

Только что указанный пробъль въ теоретическомъ построеніи позитивизма вскоръ быль отчасти заполнень: Курно попытался выяснить значеніе индивидуальнаго, главнымъ образомъ, съ научной точки зрънія теоріи въроятностей; съ такой именно



<sup>\*)</sup> A. Comte, Cours, IV, 2 éd., p. 293; ср. А. Лаппо-Данилевскій, Основные принципы соціологической доктрины О. Конта въ сбор. "Проблемы идеализма", сс. 394—490.

точки зрѣнія оно оказывается "случайнымъ"; Курно, спеціально занимавшійся теоріей вѣроятностей, преимущественно и указываль не на цѣнность индивидуальнаго, а на его случайность и, въ духѣ пробабилизма, хотѣлъ установить значеніе "случая" въ исторіи.

Курно находился, собственно говоря, подъ вліяніемъ двухъ теченій, скрестившихся въ его сознаніи: ученія "Средней академін" объ относительности нашего знанія и теоріи въроятностей. Ученіе Средней академіи, въ особенности Карнеада, о пробабилизм'в нашихъ знаній и о его степеняхъ, а также о томъ, что въ практической жизни намъ приходится довольствоваться извъстною върою въ правдоподобность нашихъ представленій, возродилось благодаря аббату Фуше, шануану въ Дижонъ; онъ также разсуждаль о въроятности нашихъ знаній; во второй половинѣ XVIIонъ пользовался нѣкоторою славою: его воззрѣнія были извѣстны ректору Дижонской академіи — Курно. Теорія віроятностей (Паскаль и Ферма заинтересовались ею въ 1654 г.) также не осталась безъ вліянія и на философскія теченія того времени: съ точки зрѣнія пробабилизма уже Лейбницъ высказывалъ понимание истории въ нѣкоторыхъ отношеніяхь аналогичное съ тімь, которое вслідь затімь развиваль Курно, знакомый съ ученіемь Лейбница: въ одномъ изъ своихъ трудовъ Курно попытался выяснить философское значеніе понятій о случайности и в'вроятности (chance, hasard, probabilité), которыми онъ впоследствии широко воспользовался и въ своихъ разсужденіяхъ объ исторіи \*).

Случай, по убъжденію Курно, есть нѣчто данное въ природѣ, а не исключительно только наше построеніе. Въ дѣйствительности мы встрѣчаемся съ реально-данными "системами вещей". независимыми другь отъ друга. Пока мы остаемся въ предѣлахъ



<sup>\*)</sup> А. Cournot, Exposition de la théoire des chances et des probabilités, 1843. Курно находился и подъ вліяніемъ Александра фонъ Гумбольдта: въ своемъ "Космосъ" послъдній развиваль ученіе о томъ, что существующій міръ въ его характерныхъ особенностяхъ нельзя вывести изъ законовъ; нъкоторыя фактенчскія данныя надо принять; ср. Р. Mentré, Cournot et la Renaissance du Probabilisme au XIX sc. Par., 1908.

одной изъ нихъ, мы можемъ построить замкнутую серію причинослъдственныхъ соотношеній; въ ней мы изъ цервой причины выводимъ ея следствіе, изъ него, поскольку оно въ свою очередь получаеть значеніе причины, дальнайшее сладствіе и т. д. Нельзя не признать, однако, что въ дъйствительности много замкнутыхъ рядовъ дано единовременно; ихъ скрещиванія нѣтъ возможности аналитически вывести изъ одного такого ряда; "встрѣчи" подобнаго рода также представляются намъ данными въ дъйствительности, а поскольку онъ даны—случайными. Въ историческомъ процессъ Курно усматриваетъ постоянныя случайности подобнаго рода; ихъ нельзя вывести изъ законовъ образованія одного изъ рядовъ. Такимъ образомъ, въ исторіи приходится считаться съ случайнымъ: никакой законъ не объяснить случайной встръчи двухъ серій причинъ, не "солидарныхъ" между собою; такая встрвча-просто фактъ \*); случай, какъ бы витивающійся въ образованіе изучаемаго ряда, витинія "иррегулярныя" вліянія, вызывающія въ немъ пертурбаціи, можно назвать "историческими данными". Следовательно, исторія не можетъ обобщать изучаемыхъ ею явленій действительности; историкъ долженъ обращать свое вниманіе на индивидуальное, на частные факты съ характерными ихъ особенностями; въ его наукъ такія частности ("великія индивидуальности", "удары судьбы" и т. п.)—выступають даже на первый планъ \*\*).

Возможно ли, однако, при такихъ условіяхъ, объяснять дъйствительность и если возможно, то въ какомъ именно смыслъ? Не представляется ли историческій процессъ съ указанной точки



<sup>\*)</sup> A. Cournot, Traité de l'enchaînement des idées fondamentales dans les sciences et dans l'histoire (1861), t. I, p. 94: "un pur fait".

<sup>\*\*)</sup> А. Cournot, Essai, t. I, p. 49 и слѣд.; въ своей группировкѣ "человѣческихъ познаній" авторъ различаетъ три серіи: теоретическую, "космологическую и историческую" и "техническую или практическую"; но, проводя различіе между соціологіей и исторіей, онъ не признаетъ послѣднюю "наукой"; историческое знаніе—не наука, хотя можетъ быть "философіей", когда занимается "этіологическими" изслѣдованіями (см. ниже); по пріемамъ изображенія, котораго она достигаетъ при помощи воображенія, а не графическимъ путемъ, исторія близка къ поэзіи; см. Essai, t. II, pp. 270 и сл., 211—213.

зрѣнія, напротивъ, своего рода лотереей, въ которой событія наступають совершенно случайно, безь всякой связи другь съ другомъ? Курно отвъчаетъ на эти вопросы сопоставленіемъ исторической случайности не съ лотереей, а съ шахматной игрой, положимъ, между А и В. Допустимъ, что А играетъ идеально последовательно. Если бы его ходы не зависели отъ ходовъ В, то его игру можно было бы признать замкнутою серіей ходовъ, каждый изъ которыхъ выводился бы изъ предшествующаго. Нельзя, однако, утверждать, что такое построеніе исполнимо, такъ какъ каждый последующій ходъ А зависить не только отъ его соображеній, но и отъ хода В, который нътъ возможности вывести изъ игры А: каждый изъ шаговъ последняго надо учитывать въ зависимости отъ соотвътствующаго хода В. Следовательно, въ данномъ соотношении мы не имеемъ дела съ лотереей; въ лотерет каждый случай не зависить отъ предшествующихъ ему, въ шахматной же игръ, напротивъ, ходъ каждаго партнера зависить отъ предшествующихъ ходовъ противника, отъ тъхъ идей, которыя возникають въ его умъ при скрещиваніи его комбинацій съ комбинаціями его противника. Такимъ образомъ, следуетъ отличать случайную последовательность фактовь отъ той, которая получается путемъ нѣкоего непрерывнаго "сцепленія случаевь"; последняя обнаруживается и въ историческомъ процессъ \*).

Изученіе его съ только что указанной точки зрѣнія вообще имѣетъ, по мнѣнію Курно, логическій интересъ: проводя различіе между "существеннымъ" и "случайнымъ", историкъ вырабатываетъ самое понятіе о существенномъ, въ отличіе отъ понятія о "случайномъ"; такія понятія логически зависятъ другъ отъ друга: понятіе о "существенномъ" устанавливается подъ условіемъ понятія о "случайномъ". Изученіе "простыхъ фактовъ" представляетъ логическій интересъ и въ другомъ отношеніи: оно состоитъ въ переходѣ отъ частнаго къ частному, въ установленіи связи между такими фактами, данной въ дѣйствительности.

<sup>\*)</sup> A. Cournot, Essai, t. II, pp. 201-202.



Съ такой же точки зрънія Курно выясняеть и основныя задачи историческаго изученія: оно состоить въ исторической этіологіи. Благодаря "вившательству случая" историкъ имветь дъло съ фактами, которые не поддаются выведенію: значить, онъ долженъ объяснять последующій факть вліяніемъ предшествующаго факта, пока не дойдеть до первоначальнаго факта, который принимается безъ объясненія его какимъ-либо предшествующимъ. Итакъ, историческая этіологія состоить въ изученіи не только тіхть явленій, которыя совершаются въ преділахъ даннаго замкнутаго ряда, но и фактовъ скрещиванія его съ другими рядами; въ подобнаго рода соотношеніяхъ она исходить изъ понятія о законахъ явленій, но разсматриваетъ, какимъ образомъ дъйствіе ихъ подвергается случайнымъ вліяона стремится учесть вліяніе общихъ и вліяніе частныхъ фактовъ (faits généraux, faits subordonnés). Историческая этіологія не только различаетъ необходимое отъ случайнаго, но и важное отъ незначительнаго; она устанавливаетъ только, въ какихъ случаяхъ серіи причинъ, встр'єтившихся и произведшихъ явленіе, зависъли отъ болѣе стемы и были солидарны и въ какихъ онъ были, напротивъ, дъйствительно независимы, но отмъчаетъ и тъ изъ послъдствій данной встрѣчи подобнаго рода серій, которыя сохраняють свое значеніе, и тъ, которыя преходящи. Благодаря вліянію одного факта на другіе, данный фактъ можетъ породить общирныя и длительныя послёдствія и получить столь же большое значеніе, какое приписывается и какому-либо закону. Слѣдовательно, историческимъ фактомъ мы называемъ случайный фактъ, теоретически непредвидимый, но последствія котораго продолжають обнаруживаться въ теченіе времени, не имѣющаго предъла (indéfiniment dans le temps); напротивъ, фактъ, не оказавшій такого вліянія, позволительно, въ историческомъ отношеніи, незначительнымъ, могущимъ вызвать признать одно "смутное любопытство".

Впрочемъ, историкъ долженъ помнить, что нигдѣ нѣтъ въ отдѣльности ни общихъ, ни частныхъ причинъ, а существуетъ лишь смѣшеніе ихъ; онѣ осуществляются въ личностяхъ. Теоре-



тически различая причины существенныя отъ случайностей. онъ усматриваетъ дъйствительную нераздъльную комбинацію ихъ въ отдъльныхъ личностяхъ, воплощающихъ въ себъ такое смъшеніе, и лишь производитъ учетъ тъмъ общимъ причинамъ, которыя содъйствовали или препятствовали исполненію воли отдъльныхъ лицъ. Тъмъ не менъе, историкъ можетъ составить себъ понятіе объ "общемъ ходъ событій".

 Нельзя отождествлять, однако, понятіе о дъйствительности съ понятіемъ объ исторіи. Настоящая область собственно истоизслѣдованій лежитъ между до-исторической и по-исторической эпохами: въ до-исторической эпохѣ дѣйствуютъ біологическіе законы, ч фмъ собственно рическія случайности: въ по-исторической эпохіз-общество механизируется и вибстб съ тбиъ достигаетъ "цивилизаціи", которая все более и более даеть преобладание тому, что оказывается "общимъ" въ человъческой природъ (се qu'il y a d'universel dans la nature humaine); тогда исторія мало-по-малу будеть поглощена "наукой соціальной экономіи" \*).

Итакъ, Курно попытался приложить начала пробабилизма къ построенію теоріи историческаго знанія; но онъ все же придерживался эмпирическаго реализма и не приняль во вниманіе цѣнности индивидуальнаго, въ сущности, разсуждая только о его случайности.

Вліяніе Курно на своихъ современниковъ было очень ограничено; для примъра можно, пожалуй, указать на извъстнаго соціолога—Тарда; подобно Курно, произведенія котораго ему были извъстны, онъ разсуждаль объ историческихъ фактахъ: факты "новые" и единичные онъ называль историческими по преиму-

<sup>\*)</sup> Самъ Курно, вирочемъ, въ реалистическомъ духѣ дѣлалъ типологическія построенія, напримѣръ, въ своихъ разсужденіяхъ о соотвѣтствіи между протестантскимъ типомъ христіанства и англосаксонскимъ темпераментомъ, или между католическимъ типомъ и темпераментомъ латинскихъ расъ, или въ своихъ замѣчаніяхъ объ общемъ ходѣ политическаго развитія, поскольку оно обнаруживается въ "политической морфологіи": но такія разсужденія не характеризуютъ его основной точки зрѣнія собственно на исторію; см. А. Cournot, Traité, t. II, р. 196.

ществу \*). Впрочемъ, можно сказать, что въ настоящее время вышеизложенное учение обращаетъ на себя все большее внимание.

## § 4. Идіографическое построеніе съ точки зрѣнія теоретико-познавательнаго идеализма.

Нѣмецкій идеализмъ тридцатыхъ годовъ прошлаго вѣка преимущественно выдвинулъ понятіе о той абсолютной цѣнности, въ отношеніи къ которой историческая дѣйствительность получаетъ значеніе, а французскій пробабилизмъ въ особенности настаивалъ на значеніи случайности въ историческомъ процессѣ; но оба направленія, въ сущности, отличались метафизическимъ характеромъ: абсолютная цѣнность понималась въ смыслѣ Божества или Мірового Духа, а случайность представлялась реально данной въ дѣйствительности.

Критика подобнаго рода построеній съ теоретико-познавательной точки зрѣнія наступила, однако, не сразу. Временное увлеченіе естествознаніемъ и его новѣйшими открытіями въ области трансформизма породило во многихъ стремленіе всецѣло примѣнить естественно-научную точку зрѣнія къ исторіи; но и такое стремленіе, въ свою очередь, вызвало протестъ и призывъ къ построенію "критики историческаго разума", въ духѣ того философскаго критицизма, который отошелъ на задній планъ въ построеніяхъ позднѣйшихъ идеалистовъ и пробабилистовъ.

Въ новъйшихъ попыткахъ идіографическаго построенія историческаго знанія теоретико-познавательная точка зрѣнія, дѣйствительно, получила преобладаніе надъ остальными. Въ 1870-хъ годахъ Сигвартъ уже попытался установить тѣ принципы познанія, которые обусловливаютъ правильность дискурсивнаго мышленія, а также обратилъ вниманіе на ту зависимость, въ какой его методы находятся отъ объектовъ нашего изученія; съ той-же точки зрѣнія онъ подошелъ и къ выясненію

<sup>\*)</sup> G. Tarde, Les Lois de l'imitation, 2 éd. (1895), p. 14; ср. еще его же Fragment d'histoire future, 2 éd.



особенностей историческаго познанія \*). Такое направленіе не осталось безъ продолжателей: Дильтей, изв'єстный біографъ Шлейермахера, высказался противъ смѣшенія познавательныхъ естествознанія съ познавательными принципами принциповъ "наукъ о духъ": "условія познанія" природы далеко не тождественны съ условіями познанія тіхъ явленій, которыя изучаются въ "наукахъ о духъ"; да и объектъ послъднихъ "понимается еще прежде, чъмъ онъ познанъ", и переживается нашимъ сознаніемъ во всей цілостности нашего духа; въ наукахъ подобнаго рода "фактъ, законъ, чувство оцънки и правило" стоятъ въ особой внутренней связи. Съ такой гносеологической точки зрѣнія Дильтей проводиль рѣзкое различіе между науками о природъ и "науками о духъ", имъющими цълью "познаніе исторически-соціальной действительности" въ ея целомъ (die geschichtlich-gesellschaftliche Wirklichkeit); слъдовательно, та соціологія, которая стремится изучать ее съ естественно-научной точки зрѣнія, ошибочна и, преслѣдуя такую цѣль, впадаетъ въ логическое противоръчіе съ ею же употребляемыми средствами; и соціологическія, и историко-философскія теоріи, усматривающія въ единичномъ одинъ только сырой матеріалъ для своихъ обобщеній, заблуждаются; исторія, хотя и пользуется общими понятіями для объясненія дійствительности, должна, однако, "устремлять свои взоры не на то, что оказывается общимъ разнымъ эпохамъ, а на то, что отличаетъ изучаемую эпоху отъ остальныхъ, на единичное", ибо въ сознаніи историка, отображающемъ въ себъ весь историческій міръ, однажды случающееся и единичное имъетъ совсъмъ иное значеніе, чъмъ во внъшней природъ. Съ такой точки зрънія историкъ изучаетъ человъка, воздъйствующаго на природу, сообразно имъ же самимъ свободно полагаемымъ себъ цълямъ, и стремится изобразить "историческій міръ, въ которомъ надъ объективною необходимостью природы во многихъ его пунктахъ сверкаетъ свобода" \*\*).

<sup>\*)</sup> См. выше сс. 42-44.

<sup>\*\*)</sup> W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften, Bd. I, Lpz. 1883; на с. 147 самъ авторъ указываеть на значение Сигварта, а въ своей полемикъ противъ соціологіи имъеть въ виду главнымъ образомъ Конта и Милля. Съ 1905 года

Такимъ образомъ, Дильтей уже намѣтилъ, правда, лишь въ самыхъ общихъ и бѣглыхъ чертахъ, ту "критику историческаго разума", разработка которой стояла на очереди; но самъ онъ все еще слишкомъ мало различалъ логическую противоположность познавательныхъ точекъ зрѣнія отъ противопоставленія объектовъ научнаго изслѣдованія и послѣднее ставилъ въ основу своей группировки наукъ, въ которой "науки о духѣ" сливаются съ исторіей.

Впрочемъ, за нѣсколько лѣтъ до появленія вышеназваннаго труда, берлинскій профессоръ Гармсь, въ нікоторыхъ отношеніяхъ довольно близко стоявшій къ Фихте, выступиль съ бол'є яснымъ дъленіемъ "частей философіи": съ теоретико-познавательной точки зрънія онъ различаль не науки о природъ и "науки о духъ", а науки естественныя и историческія ("Naturwissenschaften" и "geschichtliche" Wissenschaften) по дъйствительному различію "между формами и методами ихъ познанія"; въ отличіе отъ обобщающаго естествознанія, признающаго индивидуумы только экземплярами, историческія науки иміють діло сь индивидуальными и личными отличіями; то же самое, что мы понимаемъ какъ природу, можно понимать и какъ "исторію"; она можетъ избрать своимъ объектомъ хотя бы "цёлый міръ". Слёдуетъ замізтить, однако, что Гармсъ ставилъ "форму познанія" въ тёсную зависимость отъ его "содержанія"; онъ полагалъ, что каждая наука обладаетъ истиной лишь въ согласованности (Uebereinstimmung) формы познанія съ его "предметомъ"; онъ различаль "содержаніе природы" отъ "содержанія исторіи" и противополагаль "природъ" — "исторію" \*).



Дильтей сталь печатать статьи, служащія какъ бы продолженіемъ названнаго труда; впрочемъ, оттѣняя значеніе описанія "психической структуры", онъ уже находится подъ вліяніемъ Гуссерля; см. W. Dilthey, Studien zur Grundlegung der Geisteswissenschaften in Sitzungsberichte der K. Preussischen Akademie der Wissenschaften, 1905 г. и сл.

<sup>\*)</sup> O. Harms, Geschichte der Psychologie, 1878; указаніе на сходство взглядовъ Гармса съ ученіемъ Виндельбанда принадлежитъ Г. Ительсону, см. D. Koigen. Jahresbericht über die Literatur zur Metaphysik in Arch. für System. Phil. Bd. XIV, 1908 г., SS. 555, 560--564.

Въ дальнъйшемъ развитіи того-же направленія, представители котораго уже строже придерживались теоретико-познавательной точки зрѣнія, можно различать нѣсколько оттѣнковъ. Навилль, напримѣръ, выступившій вскорѣ послѣ Дильтея съ трудомъ по классификаціи наукъ, еще находился скорѣе подъвліяніемъ раціонализма и пробабилизма, чѣмъ критицизма; Виндельбандъ и Риккертъ, напротивъ, исходятъ изъ его началъ и принимаютъ во вниманіе этическій идеализмъ; наконецъ, Ксенополь придерживается довольно смѣшанныхъ воззрѣній, въ которыхъ эмпирическій реализмъ играетъ не послѣднюю роль. Въ дальнѣйшемъ изложеніи главнѣйшихъ основаній разбираемаго построенія мнѣ придется часто имѣть въ виду ихъ ученія, почему я и ограничусь здѣсь лишь нѣсколькими краткими указаніями.

Въ своемъ разсужденіи "о новой классификаціи наукъ"\*) Навилль заявляеть, что оно болье похоже на извъстный трактать "De dignitate et augmentis scientiarum", чыть на "Novum Organon", и обращаеть вниманіе на дыленіе наукъ въ зависимости оть познавательной точки зрынія, уже предложенной Контомъ (науки абстрактныя, конкретныя и прикладныя) и Курно (три серіи наукъ—теоретическая, историческая и техническая); но у Навилля, пожалуй, можно еще замытить слыды стариннаго противоположенія раціональнаго эмпирическому.

Навилль, въ сущности, съ идіографической точки зрѣнія, разсуждаеть объ историческихъ наукахъ: исторія, по его мнѣнію, изучаетъ не то, что можетъ быть, а то, что есть (или было) въ дѣйствительности. Вопросы о томъ, "что можетъ быть", рѣшаются "теорематическими" науками (математикой, физикой, біологіей, психологіей, соціологіей) путемъ формулированія законовъ, "противоположное которымъ признается невозможнымъ"; законы высказываются въ видѣ теоремъ; многія изъ нихъ устанавливаютъ "необходимыя отношенія между возмож-



<sup>\*)</sup> A. Naville, De la classification des sciences въ журналъ "Critique philosophique" Ренувье 1888 г. и отдъльно; 2-е, значительно измъненное изданіе: "Nouvelle classification des sciences", Par. 1901.

ностями". Вопросы о томъ, что дъйствительно есть (или было), рѣшаются историческими науками (минералогіей [описательной], астрономіей, геологіей, исторіей); онъ изучають "реальныя существа или такія же событія, занимающія изв'єстное положеніе во времени и въ пространствъ, совокупность ихъ особенностей и ихъ превращенія. Впрочемъ, то-же различіе можно формулировать и съ точки зрѣнія формальной логики: науки теорематическія высказывають сужденія условныя и всеобщія; науки же историческія—сужденія категорическія и частныя. Возьмемъ, напримъръ, открытіе пшеничныхъ зеренъ въ египетскихъ саркофагахъ и испытаніе ихъ способности произрастанія. Относительно указаннаго факта можно поставить два вопроса, а именно: 1) могуть ли зерна пшеницы сохранять такую способность въ теченіе 2000 льть; 2) правда ли, что зерна ишеницы, найденныя въ египетскихъ саркофагахъ, дъйствительно дали ростки и породили новые колосья? Или относительно процесса централизаціи управленія можно также поставить два вопроса: 1) какіе результаты могла-бы произвести - централизація управленія у народа, который быль бы такого, а не иного характера, находился бы на извъстной стадіи развитія культуры и т. п.; 2) какіе результаты д'яйствительно произвела централизація управленія во Франціи въ XVII—XVIII вв.? Отв'єты на перваго рода вопросы даются теорематическими науками, а отвъты на второго рода вопросы-историческими; следовательно, исторія по самому существу той познавательной точки зрѣнія, которой она придерживается, не задается цёлью формулировать законы. Тъмъ не менъе Навилль признаетъ историо наукой лишь въ той мъръ, въ какой она образуетъ относительно общія понятія (о дъйствительности), подводить факть подъ приближенныя обобщенія, среднія, типы и т. п.

Такимъ образомъ, Навилль стоитъ уже на познавательной точкъ зрѣнія; но онъ не вполнѣ выяснилъ ее: подъ вліяніемъ, можетъ быть, противоположенія раціональнаго эмпирическому, онъ едва ли достаточно ясно различаетъ вопросъ о томъ, что должно мыслить, отъ вопроса о томъ, что, можетъ быть, и еще не выясняетъ того критерія, съ точки зрѣнія котораго опредѣляется



то, что заслуживаетъ историческихъ изысканій: изученіе "возможностей, которыя хорошо было бы реализировать", принадлежитъ совершенно особой группѣ наукъ объ "идеальныхъ правилахъ дѣйствованія" (сапопіque); въ области же историческихъ изысканій онъ считаетъ возможнымъ ограничиться другимъ признакомъ; важнымъ оказывается то, что повторяется; но такой критерій нельзя признать достаточнымъ (см. ниже).

Новъйшіе приверженцы теоретико-познавательной точки зрънія исходять изъ болье строго выдержанной системы трансцендентальнаго идеализма; подъ вліяніемъ Канта и Фихте, они пытаются объединить теоретическую философію съ практической, въ отношеніи къ проблемамъ познанія и вводятъ въ идіографическое построеніе ученіе объ абсолютныхъ цѣнностяхъ вътеоретико-познавательномъ смыслѣ \*).

Въ живомъ и общедоступномъ изложеніи Виндельбандъ пользуется такими именно понятіями для построенія своей теоріи. Въ чисто "теоретическомъ" отношеніи слѣдуетъ различать то, что соединяется на практикѣ, и обратно. Познавательное значеніе естественныхъ и историческихъ наукъ различно: "формальный характеръ познавательныхъ цѣлей" естественныхъ наукъ принципіально отличается отъ такихъ же цѣлей историческихъ наукъ; хотя ѝ тѣ и другія, въ противоположность "раціональнымъ" наукамъ (философіи и математикѣ), стремятся къ эмпирическому знанію, но каждая группа пользуется имъ различно: естественныя науки—съ номотетической точки зрѣнія, историческія—съ точки зрѣнія идіографической; одна имѣетъ въ виду какъ бы обобщеніе нашего опыта путемъ отвлеченія, другая какъ бы его индивидуализацію.

Въ силу номотетической точки зрѣнія, естественныя науки стремятся къ познанію отвлеченныхъ законовъ быванія (Gesetze des Geschehens); въ силу идіографической точки зрѣнія, историческія науки, напротивъ, пытаются "яснымъ и исчерпывающимъ обра-



<sup>\*)</sup> Теорія цѣнности (Werttheorie), но не въ чисто познавательномъ смыслѣ была систематически развита Мейнонгомъ (1894), Эренфельсомъ (1887, 1897—1898 гг., и другими учеными, напримѣръ, Урбаномъ (Urban, 1909 г.).

зомъ изобразить единичное болѣе или менѣе отграниченное въ пространствѣ бываніе или перемѣну однажды случающейся и ограниченной во времени дѣйствительности"; иными словами говоря, историческое познаніе имѣетъ въ виду воспроизведеніе и пониманіе даннаго факта въ его дѣйствительности. Итакъ, принципъ дѣленія вышеуказанныхъ группъ наукъ долженъ имѣтъ гносеологическій характеръ: естественныя науки построяютъ общія, аподиктическія сужденія; историческія науки—сужденія частныя (singuläre) и ассерторическія \*). Слѣдуетъ имѣть въ виду, однако, что историкъ интересуется индивидуальнымъ въ той мѣрѣ, въ какой оно имѣетъ цѣнность; значитъ, въ сущности, этика лежитъ въ основѣ исторіи.

Теорія Виндельбанда требовала пересмотра и развитія, чъмъ и занялся его талантливый ученикъ—Риккертъ.

Риккертъ строго различаетъ теорію познанія и логику отъ психологіи, форму отъ содержанія: свое понятіе о сознаніи вообще, "не могущимъ быть объектомъ", онъ противополагаетъ всему эмпирически данному бытію; послъднее и есть то содержаніе сознанія, которому мы приписываемъ реальность и которое мы признаемъ эмпирическою дъйствительностью; но наше познаніе или наши сужденія о ней, въ сущности всегда утвердительныя или отрицательныя, истинны, или ложны, смотря по тому, соотвътствують ли они тому "логическому идеалу" сужденія, къ достиженію котораго оно должно стремиться для того, чтобы получить значеніе истиннаго, или не соотв'єтствують. Съ такой точки эрфнія, наши сужденія о дфиствительности имфють познавательный смыслъ лишь въ отношении къ ценности; ведь сужденіе наше получаеть характерь безусловной необходимости, если мы сознаемъ, что мы "должны" судить такъ, а не иначе. Съ такой точки зрѣнія, Риккерть приходить къ заключенію, что признание трансцендентныхъ нормъ" "долженствованіе", или



<sup>\*)</sup> W. Windelband, Geschichte und Naturwissenschaft (Rectoratsrede der Un. Strassburg) 1894; 2-te Aufl. 1900 (безъ перемѣнъ); рус. переводъ въ "Прелюдіяхъ". Ср. еще его докладъ на Женевскомъ конгрессѣ; фр. переводъ: "La science et l'histoire devant la logique contemporaine въ Rev. de Synth. hist., 1904.

"понятіе долга" лежить въ основѣ тѣхъ сужденій о дѣйствительности, которыя мы считаемъ истинными, въ отличіе отъ тёхъ, которыя "должны быть" отклонены въ качествъ ложныхъ Дъйствительность представляется намъ, однако, въ экстенсивномъ и интенсивномъ многообразіи чертъ; естествознаніе и исторія изучають ее съ принципіально различныхъ, противоположныхъ познавательныхъ точекъ зрѣнія или цѣлей. Въ самомъ дёлё, естествознаніе есть "генерализирующее пониманіе дёйствительности", а историческая наука-"индивидуализирующее пониманіе дъйствительности". Естествознаніе стремится къ научному ея познанію "въ отношеніи къ общему"; оно вырабатываетъ понятія, выражающія то общее, что множество раздъльныхъ вещей заключаетъ въ себъ; логическое содержание каждаго изъ такихъ понятій характеризуется его опредъленностью и общезначимостью; такое общезначимое понятіе, въ сущности, состоить изъ сужденій, выражающихъ какой либо законъ природы; благодаря вышеуказаннымъ свойствамъ естественно-научныхъ понятій, естествознаніе приводить ихъ въ систему, т. е. образуеть систему общихъ понятій, въ которой представленіе о любой вещи или любомъ процессъ находить себъ соотвътственное мѣсто. Исторія, напротивъ, стремится удовлетворить нашъ интересъ къ дъйствительности въ ея индивидуальныхъ особенностяхъ: она есть "наука объ индивидуальномъ, о томъ, что происходитъ только одинъ разъ"; она не стремится изучить то, что происходить всюду и всегда, а только точно изобразить частное, поскольку оно дъйствительно существуеть, съ его индивидуальными чертами въ различныхъ точкахъ пространства и различныхъ моментахъ времени. Всякое индивидуализирующее пониманіе дъйствительности возможно, однако, лишь подъ условіемъ отнесенія къ цінности; понятіе объ "историческом индивидуумів" также образуется въ зависимости отъ отнесенія его къ извъстной ценности; историкъ упрощаетъ безконечно разнообразное содержаніе данныхъ своего историческаго опыта и долженъ имъть критерій для такого упрощенія; послъдній находится въ



<sup>\*)</sup> H. Rickert, Der Gegenstand der Erkentniss, 2 Aufl.; особенно Kap. III.

связи съ отнесеніемъ индивидуальнаго къ общеобязательной цѣнности; лишь то индивидуальное, своеобразная единичность котораго признается ценной, получаеть всеобщее значение, т. е. "значеніе для всѣхъ"; "культура" и представляеть въ исторіи "ту цѣнность, по отношенію къ которой вещи получають свое индивидуальное значеніе". Впрочемъ, историкъ пользуется, конечно, и общими понятіями (законами и проч.), вырабатываемыми обобщающими науками, напримъръ, антропологіей, психологіей и соціологіей, но, въ сущности, только для объясненія индивидуального, для построенія индивидуальной причино-слъдственной связи между историческими фактами и т. п. \*). Вообще, хотя "при разработкъ одного и того-же матеріала различные методы бывають тесно сплетены между собою", но все же, принимая во вниманіе конечную цёль историческаго можно сказать, что исторія есть "индивидуализирующая наука о культуръ".

Въ цѣльномъ міровоззрѣніи, характеризованномъ мною лишь въ самыхъ общихъ чертахъ, Риккертъ имѣетъ въ виду однако преимущественно философію, а не историческую науку, и интересуется лишь формой нашихъ понятій, а не ихъ содержаніемъ, хотя, въ рѣдкихъ случаяхъ, разсуждаетъ и о содержаніи историческихъ понятій, а именно о націи. Въ сущности, сводя философію къ теоріи познанія, онъ основанія ея усматриваетъ въ цѣнности истины: но, отождествляя понятіе о "требованіи" или нормативности сознанія съ "понятіемъ долга", онъ приходитъ къ заключенію, что "цѣнность истины основана на понятіи долга", и, такимъ образомъ, склоняется къ признанію этическихъ основаній нашихъ сужденій о дѣйствительности и о ея историче-

<sup>\*)</sup> H. Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung (eine logische Einleitung in die historische Wissenschaft) Tüb. und Lpz. 1902 г., русскій переводъ Водена. Краткое изложеніе тѣхъ же основоположеній см. также въ статьѣ: "Les quatre modes de l'universal" въ Rev. de Synth. hist., 1901, II, № 2, и особенно въ статьѣ. Geschichtsphilosohie; она была напечатана въ сборникѣ: Die Philosophie im Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts", Bd. II, (1905), ss. 51—136; 2-е допол. изд. 1907; пер. С. Гессена, СПБ., 1908 г.; тамъ-же указанія на литературу сс. 149—154.

скомъ значеніи. Въ своихъ разсужденіяхъ объ индивидуальномъ, получающемъ значеніе въ отношеніи къ цѣнности, Риккертъ едва ли достаточно останавливается на выясненіи индивидуальнаго, въ смыслѣ индивидуальнаго положенія чего-либо даннаго, хотя бы, напримѣръ, матеріальной точки, и въ ученіи объ отнесеніи къ культурнымъ или къ общепризнаннымъ цѣнностямъ, можетъ быть, не всегда достаточно различаетъ между отнесеніемъ къ абсолютной или обоснованной цѣнности и отнесеніемъ къ общепризнанной цѣнности. Нельзя не замѣтить, что и понятіе объ историческомъ значеніи Риккертъ устанавливаетъ въ зависимости отъ одного только понятія о цѣнности индивидуальнаго; но собственно историческое значеніе цѣнной своеобразной единичности тѣсно связано и съ понятіемъ о дѣйственности индивидуальнаго, въ его реальномъ отношеніи, какъ части къ историческому цѣлому.

Въ числъ новъйшихъ мыслителей, на разсужденіяхъ которыхъ новое ученіе уже оказало нѣкоторое вліяніе, можно указать на Зиммеля; въ первомъ изданіи своего труда онъ еще не вполнъ придерживался идіографической точки зрънія: во второмъ-теоретико-познавательное построеніе, въ духѣ теоретико-познавательнаго идеализма и идіографическаго направленія, уже оттёснило прежній психологизмъ на задній планъ; но и въ такомъ видъ авторъ не выработалъ еще полной системы; онъ не выясняетъ конечныхъ ея основаній и не дълаетъ изъ нея послъднихъ выводовъ. Задача сочиненія: выяснить, какимъ образомъ нашъ разумъ достигаетъ того теоретическаго построенія непосредственно переживаемой нами дъйствительности, которое мы называемъ исторіей. Зиммель пытается установить тѣ апріорныя понятія (признаніе чужого одушевленія, объясняемое имъ и съ генетической точки зрѣнія), которыми историкъ пользуется, и степень ихъ апріорности, а также и понятіе объ исторіи, какъ "наукъ о дъйствительномъ" и "установленіи" индивидуальнаго; самое осуществление закона въ данномъ мъстъ и въ данное времяесть историческій факть. Лишь такіе факты, которые представляють интересь, подлежать историческому изученю. Впрочемь, построеніе Зиммеля нельзя признать чисто-идіографическимъ;



онъ, напримъръ, разсуждаетъ о приближенныхъ обобщеніяхъ исторіи и о нъкоторыхъ философско-историческихъ законахъ; послъдніе представляются ему особаго рода "познавательными формами" того направленія, въ какомъ, положимъ, духъ или нравственность, раскрывается въ міровомъ цъломъ \*).

Вліяніе того же идіографическаго построенія стало обнаруживаться и въ области новъйшей исторіографіи, но не безъ нъкоторыхъ колебаній. Мейеръ, напримъръ, готовъ признать задачей исторической науки-индивидуальное, но его значеніе онъ опредвляетъ главнымъ образомъ тъмъ, продолжаетъ ли данный фактъ действовать и въ последующее время \*\*). Другой историкъ, спеціально занявшійся "теоріей исторіи", -Ксенополь, питаетъ нѣкоторую склонность къ метафизическому гипостазированію законовъ, что видно, напримъръ, изъ его разсужденій о времени и о "силахъ эволюціи", и еще менъе выясняетъ свою теоретико-познавательную точку зрвнія; хотя въ принципіальномъ отношеніи Ксенополь отчасти примыкаеть къ ученію Виндельбанда, но онъ отклоняетъ его учение о ценности применительно къ исторіи; полагая возможнымъ замѣнить понятіе о ней понятіемъ объ "исторической серіи", онъ готовь перейти прямо къ эмпирическому реализму: исторія, по его мнѣнію, изучаетъ данный процессъ, реальность котораго онъ, въ сущности, безсознательно принимаетъ. Главнъйшія положенія Ксенополя слъдующія: въ дъйствительности существують два рода явленій: явленія повторяющіяся и явленія, следующія другь за другомъ (единичныя); "мы разсматриваемъ это различіе между явленіями сосуществованія и преемства, какъ данное самими явленіями, а не тою точкою зрѣнія, съ которой мы ихъ изучаемъ". Отсюда два ряда наукъ: естествознаніе, изучающее явленія повторяющіяся, и историческія науки, объектомъ которыхъ служить последовательная смена единичныхъ явленій, изучаемыхъ въ ихъ причино-следственной



<sup>\*)</sup> G. Simmel, Die Probleme der Geschiehtsphilosophie, Lpz. 1892; 3 Aufl., Lpz. 1907.

<sup>\*\*)</sup> E. Meyer, Zur Theorie und Methodik der Geschichte. Halle, 1902; cp. выше cc. 51—52: eme Ch. Seignobos, La méthode historique appliquée aux sciences sociales, Par., 1901.

зависимости. Вообще можно сказать, что достоинство работъ Ксенополя, особенно его главнаго труда, состоитъ въ обили библіографическихъ данныхъ и въ подборѣ историческихъ примъровъ, но обоснованіе его взглядовъ въ теоретико-познавательномъ отношеніи представляется мнѣ довольно слабымъ \*).

Вышеизложенныя теоріи показывають, что философія и наука стремились обосновать нашь интересь къ конкретной дъйствительности; но для того, чтобы выяснить принципы, которые съ идіографической точки зрѣнія полагаются въ основу научнаго ея построенія, слѣдуеть болѣе внимательно остановиться на систематическомъ ихъ разсмотрѣніи.

водиветнопри удодочный догомный вы моторым черодо в проставиро-



пости Темроновії от него приміжнего на принцина напольновапости Темроновії от него приміжнего на ученно ізпиму, до примівний примівни

<sup>\*)</sup> A. D. Xénopol, Les principes fondamentaux de l'histoire. Par., 1889; ср. еще нѣсколько его статей, преимущественно въ журналахъ: Revue Philosophique и Rev. de Synth. hist., подготовившихъ и новое, переработанное изданіе его книги подъ заглавіемъ: "La théorie de l'histoire". Par., 1908.

## ГЛАВА ВТОРАЯ.

## Основанія идіографическаго построенія историческаго знанія.

Идіографическое построеніе стремится къ объединенію нашихъ историческихъ знаній, съ той познавательной точки зрѣнія, которая обнаруживается въ нашемъ "интересъ" къ конкретной действительности. Въ виду такой именно познавательной цёли, историкъ не можетъ довольствоваться обобщеніемъ и образуеть особаго рода индивидуальныя понятія. Во главъ ихъ можно, конечно, поставить понятія объ индивидуальномъ и его историческомъ значеніи; благодаря имъ, множество представленій объ отдільных чертах дійствительности уже получаеть нъкоторое единство. Этихъ понятій, однако, недостаточно для того, чтобы установить реальное отношение между историческими фактами: оно конструируется при помощи понятія о фактически необходимой причиноследственной связи между ними. Впрочемъ. и последнее понятіе слишкомъ мало охватываетъ сложную историческую действительность: въ сущности, лишь понимая ее какъ цёлое, въ которомъ отдёльные факты получаютъ значеніе частей и занимають опредъленное положение, можно достигнуть высшей степени объединенія изучаемыхъ нами историческихъ данныхъ.

## § 1. Основная задача идіографическаго построенія.

Въ обыденномъ мышленіи легко вскрыть тотъ интересъ, удовлетвореніе котораго мы стремимся достигнуть путемъ идіо-





графическаго построенія: челов'єкъ интересуется не только научными обобщеніями; самъ будучи индивидуальностью, онъ питаетъ интересъ и къ конкретной дъйствительности. Правда, человъкъ цънитъ не всякаго рода дъйствительность, а только ту, которой онъ придаетъ какое-либо значеніе; но если бы онъ не могъ признать дъйствительность того, чему онъ же придаетъ значеніе, то и смыслъ последняго изменился бы для него; онъ могъ бы цѣнить лишь свои идеи; а между тѣмъ всякому извъстно, что многія идеи получають интересъ или пріобрѣтають особаго рода интересъ, лишь подъ условіемъ мыслить дъйствительное существование ихъ содержания; напримъръ: иное дъло сознавать, что слушаешь сказку, и иное дъло принимать разсказъ за изложение действительно бывшаго; между темь, последній и называется "историческимь". Итакь, можно сказать, что познавательная цель идіографическаго построенія уже обнаруживается въ нашемъ интересъ къ конкретной дъйствительности; "настоящій" историкъ лишь ярче другихъ переживаеть такое настроеніе: онъ "вообще долженъ испытывать непосредственное участіе и радость къ единичному, самому по себъ взятому; онъ долженъ чувствовать влечение къ живымъ проявленіямъ каждаго отдъльнаго человька и, даже безъ всякаго отношенія къ ходу вещей, радуется тому, какъ человъкъ во всякое время пытался жить... " \*).

Въ виду нашего интереса къ конкретной дъйствительности, мы и стремимся къ научному ея познанію: оно имъетъ для насъ и теоретическое, и практическое значеніе. Въ самомъ дълъ, съ теоретической точки зрънія мы придаемъ значеніе идіографическому построенію прежде всего въ той мъръ, въ какой оно вообще объединяетъ наше знаніе; нельзя объединить совокупность нашихъ знаній, хотя бы объ одномъ данномъ объектъ, при помощи принциповъ одного только номотетическаго построенія: въдь въ составъ такой совокупности мы должны включить знаніе индивидуальныхъ особенностей даннаго объекта. Далъе, если признать, что безъ данности исходнаго момента научнаго



<sup>\*)</sup> L. v. Ranke, Weltgeschichte, Bd. IX, Abt. II, (1888) Vorw., S. IX ff

построенія д'яйствительности, эмпирическія науки не мыслимы, то и такой моменть, т. е. конкретно данная, хотя бы въ одинъ извъстный моменть, дъйствительность требуеть самостоятельнаго обследованія. Наконець, легко заметить, что мы интересуемся не только закономъ, но и его осуществленіемъ въ зависимости отъ дъйствительности: лишь идіографическое построеніе, однако, можеть отвътить на вопросъ о томъ, гдъ именно и когда именно онъ осуществлялся. Съ практической точки зрѣнія мы также испытываемъ потребность не въ одномъ только обобщающемъ знаніи, но и въ его коррективъ, каковымъ можно признать знаніе "историческое" въ идіографическомъ смыслъ. Въ самомъ дълъ, если придавать категорическому императиву ту индивидуализирующую форму, которая уже была установлена основателемъ идіографическаго построенія, то и осуществленіе ея предполагаетъ наличность такого же индивидуализирующаго знанія и не только въ качествъ логическаго требованія, но и нравственнаго постулата. Съ такой точки зрѣнія этика находить существенную поддержку въ исторіи, занимающейся построеніемъ понятій съ индивидуальнымъ содержаніемъ. Въ самомъ дёль, при выработкъ этики съ вышеуказанной точки зрънія, нельзя довольствоваться формальными свойствами долженствованія вообще; она должна опредълять должное въ отношени его къ человъку, какъ индивидуальности въ ея соціально - историческомъ значеніи. Сказать: поступай такъ, какъ должно, — слишкомъ мало; надо еще добавить: "если ты хочешь поступать хорошо. ты долженъ исполнить то, что, въ силу твоей индивидуальности и условій м'єста и времени, т. е. того опред'єленнаго положенія, какое ты занимаешь въ действительности, ты одинъ только въ состояни исполнить \*). Впрочемъ, такое же знаніе получаеть значение и въ чисто утилитарномъ смыслѣ: вся наша практическая деятельность, въ сущности, сводится къ совершенію опредъленныхъ дъйствій въ данное время и въ данномъ мъстъ; слъдовательно, она требуетъ знанія тъхъ именно условій пространства и времени, въ которыхъ мы дъйствуемъ: съ такой



<sup>\*)</sup> H. Rickert, Grenzen, SS. 716—717; ср. выше сс. 192—193.

точки зрѣнія. безъ точнаго знанія, напримѣръ, того, а не пного распредѣленія минераловъ, растеній, животныхъ, человѣческихъ обществъ и ихъ учрежденій, а также степени ихъ развитія во времени, нѣтъ возможности дѣйствовать съ наименьшей затратой силъ и съ надеждой на успѣхъ. Итакъ, въ совокупность нашего знанія мы должны (и съ теоретической, и съ практической точки зрѣнія) включать знаніе индивидуальнаго; но для такого именно знанія номотетической точки зрѣнія недостаточно: надо прибѣгнуть къ идіографическому построенію; оно должно дать научное удовлетвореніе нашему интересу къ конкретной дѣйствительности.

Познавательная цѣль, уже обнаруживающаяся въ нашемъ интересѣ къ конкретной дѣйствительности, еще яснѣе опредѣляется при научномъ его удовлетвореніи.

Въ противоположность номотетическому построенію, которое все более отдаляеть насъ отъ действительности, идіографическое построеніе стремится возможно болѣе приблизиться къ ней: оно изучаеть объекты, какъ таковые; тогда какъ во всякомъ номотетическомъ построеніи ученый отвлекаеть отъ объекта черты. общія ему съ другими объектами, и, значить, не имъеть въ виду изучать его въ его индивидуальности, а пользуется имъ лишь въ качествъ матеріала, пригоднаго для обобщенія, историкъ, въ своемъ идіографическомъ построеніи, признаетъ индивидуальное цёлью своего изученія. Слёдовательно, идіографическая (или историческая въ идіографическомъ смыслѣ) точка зрѣнія тъмъ и отличается отъ номотетической, что, съ идіографической точки зрвнія, ученый интересуется индивидуальнымъ цвлымъ или единичными составными частями дъйствительности не какъ познавательными средствами, а какъ такими ея частями, каждая изъ которыхъ сама по себъ уже заслуживаетъ вниманія въ качествъ объекта познанія \*).

Такимъ образомъ, идіографическое построеніе ставить себъ особаго рода познавательную цъль, а не особаго рода объекты



<sup>\*)</sup> G. Simmel, Probleme. . . . S. 139 ff; M. Weber, Kritische Studien и проч. въ "Arch. für Sozial-Wiss.", Bd. XXII, S. 162.

изслѣдованія; напротивь, одинь и тоть же объекть можно разсматривать не только съ номотетической точки зрѣнія, но и съ идіографической. Значить, въ случаѣ, если нашь интересь направлень именно къ данному объекту, не поскольку у него есть общія съ другими объектами свойства, а поскольку сама его индивидуальность представляеть интересь, естественно прибѣгнуть и къ особаго рода построенію—идіографическому; оно должно получить преобладающее значеніе и предопредѣлять собою весь характеръ изслѣдованія, предпринимаемаго для того, чтобы удовлетворить интересъ подобнаго рода.

Научное удовлетвореніе нашего интереса къ конкретной дѣйствительности и дается особаго рода науками: науками историческими въ широкомъ смыслѣ слова. Съ логической точки зрѣнія можно говорить даже объ исторіи физическихъ процессовъ: напримѣръ, объ исторіи свѣта, о томъ, всегда ли былъ свѣтъ; когда и гдѣ онъ впервые появился, сколько существуетъ очаговъ свѣта и въ какихъ мѣстахъ они существуютъ и т. п.; то - же можно сказать и относительно исторіи химическихъ элементовъ (ср. генетическое значеніе періодизаціи элементовъ), а также небесныхъ тѣлъ и земли (космогонія, геологія), органическихъ тѣлъ (біогенетическія изслѣдованія, происхожденіе видовъ и проч.), и, наконецъ, человѣчества, т. е. его культуры \*).

Слѣдуетъ замѣтить, однако, что, поскольку дѣйствительность намъ дана, она представляется намъ конкретно данной. Въ самомъ дѣлѣ, дѣйствительность всегда представляется намъ въ данной намъ конкретности; значитъ, если исторія занимается научнымъ построеніемъ дѣйствительности, она должна заниматься такимъ построеніемъ ея въ ея конкретности: "только частное и есть то, что дѣйствительно происходитъ". Слѣдовательно, исторію, въ такомъ именно смыслѣ, можно назвать наукой о дѣйствительности, разсматривающей ее въ отношеніи ея къ конкретному \*\*).

Если, однако, основная задача историческаго знанія состоить въ научномъ знаніи дѣйствительности въ ея конкретно-



<sup>\*)</sup> H. Rickert, Grenzen . . . . 274 и др. Ср. ограничительныя замѣчанія. F. Gottl'я: Die Grenzen der Geschichte, Lpz., 1904; особенно SS. 16—29. \*\*) H. Rickert, Grenzen . . . . , SS. 250—251, 255, 277.

сти, то историкъ не можеть довольствоваться не только обобщеніемъ фактовъ, но и отвлеченіемъ отъ нея такихъ фактовъ; онъ не можетъ ограничиваться изученіемъ однородныхъ серій явленій. Съ такой точки зрѣнія, "исторія" элементовъ и т. п. есть уже своего рода абстракція. То же можно сказать и относительно исторіи въ узкомъ смыслѣ; историкъ человѣчества не можетъ ограничиваться изученіемь, напримітрь, исторіи хозяйства или исторіи идей, исторіи нравовь, учрежденій и т. п.: в'єдь каждая изъ такихъ серій - абстракція; въ дъйствительности - нътъ отдъльныхъ серій, а только сплетенія ихъ. Мало того: реальную связь ихъ надо искать въ реальныхъ людяхъ, т. е. въ индивидуумахъ, каждый изъ которыхъ, однако, обладаеть еще своею индивидуальностью, или въ событіяхъ, про которыя можно сказать то же самое; принимая во вниманіе такія "индивидуальности", можно говорить и о конкретно-данной исторической дъйствительности.

Вышеуказанная познавательная цёль идіографическаго построенія обнаруживается и въ томъ значеніи, какое историкъидіографъ приписываетъ обобщенію: въ виду научнаго удовлетворенія нашего интереса къ конкретной дёйствительности, онъ
стремится возможно больше воспользоваться выводами обобщающихъ наукъ для научнаго ея пониманія; нётъ сомнёнія, что въ
своихъ построеніяхъ онъ пользуется и номологическими, и типологическими обобщеніями; но ихъ установленіе не составляетъ цёли историческаго знанія: историкъ прибёгаетъ къ готовымъ обобщеніямъ въ качествё средствъ, пригодныхъ для пониманія конкретно данной ему дёйствительности.

Въ самомъ дѣлѣ, "тотъ фактъ, что всякая наука нуждается въ общихъ понятіяхъ, еще не доказываетъ, что каждая наука одинаково должна стремиться къ построенію системы общихъ понятій". Хотя естествознаніе и исторія нуждаются въ общихъ понятіяхъ, но они дѣлаютъ изъ нихъ разное употребленіе. Для естествознанія — образованіе общихъ понятій есть цѣль, для исторіи они служатъ средствомъ, а цѣлью оказывается пониманіе индивидуальнаго. Исторія достигаетъ такой цѣли обходнымъ путемъ, сообразуясь съ требованіями нашего мышленія и нашего



языка; въдь и въ послъднемъ мы постоянно пользуемся общими терминами для изображенія индивидуальнаго; въ исторіи они также употребляются для обозначенія дъйствительно бывшаго\*). Съ такой точки зрѣнія, историкъ широко пользуется законами и въ особенности "законами душевной жизни", поскольку таковые действительно установлены \*\*). Законами ритма историкъ объясняеть, напримъръ, производство и организацію хозяйственныхъ работъ у древнихъ египтянъ (Бюхеръ); законами ассоціаціи (положимъ, движенія съ идеей одушевленія) - анимизмъ идеи первобытныхъ върованій даннаго древне-германскаго или древнеславянского племени (Тейлоръ) и т. п.; историкъ можетъ пользоваться общими законами психической мотиваціи и для объясненія дійствій опреділенных исторических діятелей, напримѣръ, Петра Великаго, Наполеона и т. п.; или, принимая во вниманіе психологію толпы, объяснять отдёльные эпизоды изъ французской революціи, революціи 1848 г. (напр., посл'ядствія выстрела на дворцовой площади въ Берлине...) и т. п.

Въ аналогичномъ смыслѣ историкъ можетъ пользоваться и типологическими обобщеніями.

Какая-нибудь программа уроковъ, дающая понятіе о томъ, чему и какъ канторъ XII-го вѣка училъ своихъ воспитанниковъ, или какой нибудь кухонный счетъ XIV-го вѣка сами по себѣ, положимъ, не оказали существеннаго вліянія на историческій процессъ; но, поскольку они могутъ служить для познавательныхъ цѣлей, такіе типическіе для даннаго времени факты (если они типичны), получаютъ значеніе и съ идіографической точки зрѣнія; можно пользоваться знаніемъ такихъ "типовъ" для истолкованія индивидуальныхъ фактовъ, характеризующихъ позднее средневѣковье, о чемъ иногда забываютъ даже привер-

<sup>\*)</sup> H. Rickert, Les quatre modes de l'universel въ Rév. de S. H., 1901, II, № 2, 124—126; ср. его книгу: Die Grenzen, S. 340 ff.

<sup>\*\*)</sup> W. Windelband, Nat-w und Gesch.-w., S, 23: авторъ, однако, сомиввается въ полезности для историка подобныхъ знаній, по крайней мѣрѣ, до нынѣшняго времени; онъ также сомиѣвается въ научности большинства такъ называемыхъ законовъ душевной жизни и возлагаетъ, можетъ быть, слишкомъ поспѣшно, много надеждъ на интунцію историковъ. Ср. выше отд. І, гл. II, сс. 112—161.

женцы изучаемаго пониманія исторіи. Возьмемъ еще одинъ примъръ, на которомъ легче показать различіе между познавательнымъ значеніемъ типа и реальнымъ значеніемъ конкретнаго при изученіи возникнофакта. Положимъ, напримъръ, ОТР венія государства у Тлинкитовъ и Ирокезовъ, мы обнаружимъ такіе процессы возникновенія государства изъ родового устройкоторые имъютъ репрезентативно-типическое значеніе. Такое ихъ значение нельзя, однако, смѣшивать съ реальнымъ значеніемъ типизируемыхъ фактовъ, поскольку они важны съ причино-слъдственной точки зрънія: факту возникновенія вышеназванныхъ государствъ, процессу ихъ образованія нельзя приписывать "почти всемірно историческое значеніе", такъ какъ они въ дъйствительности оказали очень мало вліянія на всемірно историческое развитіе челов'тчества: в'тдь они существенно не повліяли на поздн'яйшую культурную или политическую исторію человъчества, т. е. въ качествъ причины, фактора — не играли въ ней замътной роли. Слъдовательно, познавательное значение подобнаго рода фактовъ нельзя смѣшивать съ реально-историческимъ вліяніемъ ихъ: факты, подобные вышеприведеннымъ, очевидно, важны для познанія хода образованія государствъ. т. е. тъхъ процессовъ, путемъ которыхъ они вообще возникаютъ; ихъ познаніе, независимо отъ общаго ученія о государствъ, можетъ весьма пригодиться и для историка, поскольку онъ будеть пользоваться имъ для истолкованія конкретно-даннаго случая возникновенія изв'єстнаго государства; сл'єдовательно, такое знаніе можетъ имъть для него познавательное значеніе, но не играетъ роли реальнаго основанія (т. е. причины), которымъ съ причиноследственной точки зренія объяснялось бы возникновеніе другого государства, напримъръ, Съверо-Американскихъ соединенныхъ штатовъ. Съ точки зрѣнія реальнаго значенія несравненно большее (собственно историческое) значение можно приписать, напримъръ, хотя бы извъстному ръшению Өемистокла, дъйствительно повліявшему не только на ходъ древне-греческой исторіи, но (черезъ ея посредство) и на развитіе всемірной исторіи \*).

<sup>\*)</sup> K. Breysig, Die Entstehung des Staates bei Tlinkit und Iroke-



Итакъ, историкъ можетъ пользоваться понятіемъ "типа", въ только что указанномъ познавательномъ его значеніи и съ идіографической точки зрвнія. Историкъ принимаеть его, напримвръ, во внимание въ тъхъ случаяхъ, когда онъ употребляетъ "типъ", какъ своего рода критерій для установленія степени уклоненія отъ него данной индивидуальности, что, въ свою очередь, указываетъ ему и дальнъйшую задачу: выяснить, почему въ данномъ конкретномъ случат такія уклоненія дъйствительности имъли мъсто. Съ только что указанной точки зрвнія, пользуясь, напримъръ, понятіемъ о типъ, положимъ, французскаго солдата революціонной эпохи, онъ съ большею легкостью отм'ттить индивидуальныя особенности Гоша (Hoche) или Наполеона. Въ аналогичномъ смыслѣ можно примѣнять научно установленный для даннаго періода типъ матеріальной или луховной культуры (типы хозяйства, религіи и т. п.), общественнаго строя, учрежденій и т. п., для выясненія индивидуальныхъ особенностей культуры даннаго народа въ тотъ же (или иной соотвътственный) періодъ времени. Въ средневъковой Германіи, напримъръ, сословный ландтагъ обыкновенно состояль изъ прелатовъ рыцарей и горожанъ (типъ); но на вюртембергскихъ ландтагахъ рыцарей не оказывается \*); такой факть самъ по себь (съ историко-идіографической точки зрѣнія) требуеть объясненія, а объясняя его, историкъ лучше входить и въ изучение тъхъ индивидуалъныхъ особенностей соціально-политическаго устройства, которыя именно для Вюртемберга и характерны.

Всякій разъ, однако, когда историкъ имѣетъ дѣло съ какимъ либо общимъ комплексомъ, съ "средою" или коллективнымъ существомъ, онъ, казалось бы, долженъ прибѣгать къ образованію общихъ понятій, обнимающихъ ихъ общее содержаніе (а не только значеніе); въ такомъ случаѣ, онъ долженъ былъ бы признавать раздѣльные элементы подобнаго рода комплексовъ экземплярами, представленія о которыхъ обобщаются имъ въ понятіе



sen in Schmollers Jahrb. 1904 r. S. 483 f.; cp. M. Weber, Op. cit. Arch. für Sozialw., Bd. XXII, S. 159—160

<sup>\*)</sup> G. r. Below. Territoruim und Stadt. Münch. 1900, SS.214, 278-282.

о самомъ комплексѣ. Если, однако, историкъ разсматриваетъ каждый изъ такихъ элементовъ, какъ индивидуальную (въ историческомъ смыслѣ) часть даннаго цѣлаго, то, очевидно, онъ не выходитъ изъ идіографическаго построенія, и, въ сущности, не оперируетъ надъ общими понятіями; правда, не всѣ элементы, взятые порознь, могутъ и должны обращать на себя вниманіе историка, почему онъ и располагаетъ ихъ по группамъ, образующимъ данное цѣлое, но каждой группѣ онъ приписываетъ индивидуальное значеніе, какъ особой части цѣлаго комплекса.

Въ самомъ дѣлѣ, понятіе объ этихъ группахъ имѣетъ для историка лишь относительно общее значеніе; сравнивая относительно общее понятіе съ болье общимъ понятіемъ, мы, въ сущности, тъмъ самымъ получаемъ понятіе о нъкоемъ индивидуальномъ объектъ, т. е., по отношенію къ болъе общему, можемъ разсматривать его, поскольку оно своими относительно индивидуальными чертами отличается отъ последняго: сравнительно съ общими понятіями естествознанія, вышеуказанное понятіе о группъ, занимающей опредъленное мъсто въ пространствѣ и времени, уже можно считать частнымъ. Выше было уже указано и на то, что въ идіографическомъ построеніи такое понятіе употребляется съ цілью выразить индивидуальность самой группы, а не общую природу вида, т. е. съ цълью выяснить ея значеніе, какъ части даннаго целаго, занимающей определенное положеніе, по отношенію къ остальнымъ частямъ даннаго комплекса; следовательно, понятіе о данномъ государстве, народе, обществъ, городъ и т. п. группахъ можетъ получить, смотря по точкъ зрънія, не только относительно общее, но и относительно индивидуальное значеніе. Впрочемъ, во многихъ случаяхъ то, что важно для данной группы (т. е. имжеть общее значение), совпадаеть съ тъмъ, что встръчается во всъхъ элементахъ данной группы (т. е. съ тѣмъ, что имѣетъ общее содержаніе; ср. ниже). Въ такихъ случаяхъ, понятіе о группѣ можетъ получить общее содержаніе; но совпаденія подобнаго рода съ логической точки зрѣнія должно признать простою случайностью: они не вызваны сознательнымъ стремленіемъ историка къ образованію общихъ понятій, а тѣмъ паче къ построенію цёлой ихъ системы.



Такимъ образомъ, и историкъ, придерживающійся идіографической точки зрѣнія, постоянно обращается къ общимъ понятіямъ; но онъ пользуется ими не для обобщенія, а для индивидуализирующаго пониманія дѣйствительности.

Итакъ, основная задача исторической науки въ идіографическомъ смыслѣ состоитъ въ томъ, чтобы съ индивидуализирующей точки зрѣнія достигнуть научнаго пониманія конкретно-данной намъ дѣйствительности: исторія, хотя и пользуется общими понятіями, но стремится изучить не то, что происходитъ всюду и всегда, а индивидуальное; она желаетъ дать научное построеніе данныхъ въ различныхъ точкахъ пространства и различныхъ моментахъ времени "индивидуальностей", въ ихъ реально-индивидуальномъ отношеніи къ цѣлостной исторической дѣйствительности, и такимъ образомъ пытается конструировать понятіе объ историческомъ цѣломъ.

## § 2. Понятіе объ индивидуальномъ и его историческомъ значеніи.

Научное удовлетвореніе нашего интереса къ конкретной дѣйствительности достигается прежде всего путемъ образованія индивидуальныхъ понятій, объединяющихъ наше знаніе о ней.

Каждое изъ такихъ понятій есть понятіе, содержаніе котораго разсматривается съ точки зрѣнія его отличія отъ содержанія другихъ понятій, и признается единичнымъ; значитъ, такое понятіе характеризуется ограниченностью своего объема: въ предъльномъ смыслѣ можно сказать, что каждое индивидуальное понятіе годится лишь для обозначенія одного объекта.

Понятіе объ индивидуальномъ, однако, шире понятія объ индивидуальности: вѣдь подъ понятіемъ объ индивидуальномъ можно разумѣть и понятіе объ индивидуальномъ положеніи, и понятіе объ индивидуальности, занимающей такое положеніе. Данная матеріальная точка, напримѣръ, можетъ занимать индивидуальное положеніе въ данной системѣ, опредѣляемое методомъ координатъ; но, взятая сама по себѣ, не въ отношеніи (по ея положенію) ко всѣмъ остальнымъ элементамъ той же совокупности,



она можеть быть замѣнена любою другой матеріальною же точкой, также самой по себѣ взятой, и, значить, не представляется намь индивидуальностью; субъекть, занимающій опредѣленное положеніе въ обществѣ, напротивъ, признается нами индивидуальностью въ той мѣрѣ, въ какой онъ, въ силу присущаго ему своеобразія, не замѣнимъ другимъ субъектомъ, и долженъ занять то, а не иное положеніе въ цѣломъ. Съ такой точки зрѣнія понятіе объ индивидуальности уже связывается и съ понятіемъ о ея значеніи.

Дъйствительно, можно сказать, что понятіе объ индивидуальности—есть понятіе о нъкоемъ единствъ своеобразія, характеризуемомъ извъстною совокупностью признаковъ и, значитъ, незамънимымъ другимъ какимъ-либо комплексомъ въ его значеніи; слъдовательно, оно есть наше построеніе, производимое нами съ точки зрънія того значенія, какое мы приписываемъ данной индивидуальности; въ такомъ же смыслъ можно сказать, что историческая индивидуальность конструируется съ точки зрънія ея историческаго значенія.

Впрочемъ, и подъ индивидуальностью можно разумѣть или понятіе о цѣломъ, поскольку его содержаніе единично, или понятіе о части цѣлаго, незамѣнимой никакой другой его частью; въ послѣднемъ смыслѣ можно также разсуждать о значеніи индивидуальности въ ея отношеніи къ цѣлому и соотвѣтственно формулировать понятіе о ея историческомъ значеніи (см. ниже).

Понятіе объ индивидуальности характеризуется богатствомъ своего содержанія и ограниченностью своего объема: оно содержить множество представленій о разнообразныхъ элементахъ конкретной дѣйствительности, объединяемыхъ въ одну совокупность, что отражается и въ словоупотребленіи \*): подъ индивидуальностью, въ болѣе частномъ значеніи слова, можно разумѣть и личность, и событіе, и соціальную группу, и народъ, въ той мѣрѣ, въ какой они отличаются отъ другихъ личностей,

<sup>\*)</sup> M. S. Newcomb, L'univers comme organisme. Rev. Scient. 1903, Mars 14, p. 323: "Parmi les milliers d'étoiles qui ont été examinées spectroscopiquement il n'y en a pas deux, pour lesquelles ont ait trouvé absolument la même constitution physique".



событій, соціальныхъ группъ, народовъ и т. п. Человъческое сознаніе, однако, не въ состояніи обнять всю множественность конкретно данныхъ элементовъ: сама по себъ конкретная дъйствительность настолько многосложна, что исчерпать ее до дна нъть возможности. Въдь каждая мельчайшая частица даннаго тъла, поскольку она занимаетъ опредъленное мъсто въ немъ и непроницаема для другой, представляется намъ уже частью, матеріальной точкой данной массы; но представить себъ реальную совокупность такого безчисленнаго множества мельчайшихъ частицъ и, такимъ образомъ, воспроизвести данную массу въ ен конкретности, нътъ возможности; съ указанной точки зрвнія нельзя представить себв матеріальной массы во всей ея конкретности: мы лись бы въ ней. То же заключеніе, съ тъмъ большимъ основаніемъ, можно сдёлать, если обратиться къ изученію даннаго цёлаго съ качественно разнородными частями. Положеніе изслёдователя оказалось бы безвыходнымъ, если бы онъ, въ виду своихъ познавательныхъ цёлей, не имёлъ возможности упрощать, т. е. схематизировать содержание дъйствительности, особенно въ тъхъ случаяхъ, когда оно разсматривается не съ количественной, а съ качественной точки зрѣнія.

Итакъ, действительность слишкомъ разнородна для того, чтобы можно было изобразить ее во всей полнотъ ея индивидуальныхъ чертъ; то же, разумъется съ тъмъ большимъ основаніемъ, можно сказать и о той действительности, которую мы называемъ психической. Даже ограничивая свои наблюденія какою-нибудь мелкою частью челов вческаго рода, историкъ принужденъ сознаться, что содержание ея все же слишкомъ разнообразно для того, чтобы онъ быль въ состояніи выразить вст входящія въ ея составь индивидуальныя черты; при изображеніи историческихъ личностей и событій, онъ, въ сущности, долженъ отказаться отъ полнаго воспроизведенія индивидуальнаго во всей его совокупности и пользуется нѣкоторымъ отвлеченіемъ для упрощенія д'в йствительности: какое-нибудь сраженіе или осада представляются ему только въ сокращенномъ видъ, въ основныхъ своихъ чертахъ; иной разъ онъ даже довольствуется простымъ регистрированіемъ даннаго факта (въ такомъ то году происходила



такая то война и т. п.), не входя въ подробное его описаніе \*). Слѣдовательно, историкъ, подобно естествовѣду, очевидно, нуждается въ упрощеніи конкретнаго содержанія данныхъ своего историческаго опыта; онъ образуетъ своего рода "историческія понятія"; онъ не беретъ, напримѣръ, всѣхъ людей или событій со всѣми индивидуальными чертами, а принимаетъ во вниманіе лишь нѣкоторыхъ людей и нѣкоторыя событія въ ихъ индивидуальности. Впрочемъ, и послѣднюю онъ представляетъ не въ совокупности всѣхъ ея чертъ, а выбираетъ изъ нихъ извѣстныя черты, которыя онъ и соединяетъ въ индивидуальный образъ.

Итакъ, построеніе дѣйствительности уже обпаруживается въ процессѣ ея упрощенія. Нельзя, однако, признать всякое упрощеніе чувственно воспринятаго особенно характернымъ процессомъ научнаго знанія; вѣдь такимъ же стремленіемъ характеризуется и вся наша дѣятельность, и даже, пожалуй, въ еще большей мѣрѣ практическая, чѣмъ теоретическая; безъ него мы не могли бы дѣйствовать. Въ данномъ случаѣ слѣдуетъ разсуждать не объ упрощеніи вообще, а о научномъ упрощеніи, т. е. квалифицировать процессъ: научный характеръ построенія дѣйствительности зависитъ не столько отъ упрощенія ея, сколько отъ научно-критическаго обоснованія той точки зрѣнія, съ которой оно производится.

На какомъ же основаніи историкъ "упрощаетъ" дѣйствительность и признаетъ, что одно событіе имѣетъ историческое значеніе, а другое его не имѣетъ?

Вообще, для того, чтобы распознать въ данной многосложности тѣ индивидуальныя состоянія, событія, комплексы или серіи, которые должны быть признаны существенными, историкъ нуждается въ критеріи, съ помощью котораго онъ могъ бы выбирать изъ многосложной дѣйствительности то, что имѣетъ историческое значеніе. Такъ какъ научное построеніе исторіи, условіемъ котораго оказывается такой принципъ, должно быть принято всѣми, то послѣдній не можетъ имѣть индивидуальнаго характера; надобно, чтобы онъ былъ одинаково признаваемъ "всѣми" и въ такомъ смыслѣ отличался бы общимъ значеніемъ.



<sup>\*)</sup> G. W. F. Hegel, Werke, IX, 3-te Aufl, S. 8.

Правда, что и естествознание нуждается въ принципъ выбора; но здѣсь принципомъ подобнаго рода служить общее содержаніе образуемаго понятія; съ такой точки зрвнія объекты разсматриваются лишь постольку, поскольку они содержать общія между собою черты. Указанный принципъ пригоденъ для соціологических изследованій, но не для идіографическаго построенія исторіи. В'єдь исторія въ идіографическомъ смысл'є придаеть значение не тому, что вь данномъ объектъ оказывается у него общимъ съ другими, а самому объекту, поскольку онъ представляетъ особенности ему одному свойственныя, и поскольку, съ телеологической точки зрѣнія, для сохраненія его индивидуальности (въ цъломъ ея видъ принимаемой въ разсчетъ), ее должно признать единственною въ своемъ родъ. Съ такой индивидуализирующей точки зрѣнія, объектъ, разсматриваемый, поскольку онъ имъетъ индивидуальный характеръ, а не общее съ другими содержаніе, тімь не меніе можеть получить всеобщее значеніе; мало того: по мірт возрастанія индивидуальнаго характера объекта, особенностей, отличающихъ его отъ остальныхъ и лишающихъ историка возможности замѣнить его другимъ объектомъ, всеобщее значение его возрастаетъ.

Слъдовательно, различая понятіе объ общемъ содержаніи отъ понятія о всеобщемъ значеніи, можно сказать, что съ историко-идіо-графической точки зрънія, общность содержанія даннаго объекта не можетъ еще служить критеріемъ для историческаго выбора: историкъ долженъ принимать во вниманіе индивидуальный характеръ изучаемыхъ имъ объектовъ; между тъмъ, если онъ будетъ придавать значеніе общему съ другими содержанію объекта, онъ именно лишенъ будетъ возможности съ такой точки зрънія придавать значеніе самому объекту въ его индивидуальности.

Впрочемъ, оставляя въ сторонѣ критерій "общности содержанія" и имѣя въ виду лишь всеобщее значеніе даннаго объекта, можно еще попытаться судить о немъ по объективно-данному признаку, а именно: по числу вызванныхъ даннымъ фактомъ послѣдствій. Положимъ, что чѣмъ больше (въ количественномъ смыслѣ) данный фактъ вызоветъ послѣдствій, тѣмъ онъ будетъ имѣть большее значеніе. Можно ли съ идіографической точки зрѣ-



нія принять такой количественный критерій всеобщаго значенія факта по числу его посл'ядствій?

При отвътъ на этотъ вопросъ, слъдуетъ прежде всего имътъ въ виду, что историкъ можетъ или исходитъ изъ даннаго факта и выяснять его послъдствія, или, наоборотъ, начинать съ изученія его послъдствій и восходить къ тому факту, вліяніемъ котораго они были вызваны.

Если исходить изъ факта (причины), то уже надо имъть критерій для выбора того, а не иного факта; разъ историкъ остановился на одномъ изъ нихъ, значитъ онъ уже выбралъ его (хотя бы гипотетически), по его (предполагаемому) значенію для всей общественной группы, которая имъ изучается. Съ указанной точки зрънія историкъ принимаеть во вниманіе не всякій фактъ, а такой, который, по его мнѣнію, самъ по себѣ уже имѣетъ значеніе и могь оказать реальное вліяніе на данную общественную группу, и только провъряетъ свою гипотезу путемъ индуктивнаго наблюденія надъ численностью посл'ядствій; но въ такомъ случав критерій численности последствій не опредвляетъ всеобщаго значенія даннаго факта, а играетъ только контролирующую роль при установленіи его историческаго значенія. Следовательно, критерій по числу последствій не даеть еще основанія для историческаго выбора даннаго факта, если исходить изъ него при выяснение его значенія. Нельзя примънять его и въ томъ случав, когда на основании всеобщаго значенія какого нибудь "выдающагося" факта предпринимаются разысканія такихъ его послъдствій, которыя сами по себь, въ качественномъ отношеніи, могуть быть малозначительны и ускользають отъ вниманія историка; иными словами говоря, иногда ему удобнѣе исходить изъ ярко-бросающагося въ глаза факта, чемъ изъ его последствій, часто разсыпанныхъ по разнымъ періодамъ и какъ бы затерянныхъ въ многообразіи дъйствительности; но и въ данномъ случать онъ уже признаетъ его значение и пользуется такимъ понятіемъ для того, чтобы разыскать и выяснить его послѣдствія.

Если историкъ исходитъ не изъ даннаго факта, а изъ его послъдствій, то все же на основаніи числа ихъ онъ не достиг-



нетъ цѣли. Въ самомъ дѣлѣ, приступая къ изученію такихъ последствій, онъ уже делаеть предпосылку: съ идіографической точки зрѣнія онъ долженъ принимать во вниманіе послѣдствія такого факта (предполагаемаго), который (въ смыслѣ логическаго предѣла) оказывается единственнымъ въ своемъ родъ, а потому и получаетъ особое значеніе; но въ такомъ случав последнее должно обнаруживаться и въ его последствіяхъ; иначе самая связь между даннымъ фактомъ (въ его индивидуальной цълостности) и его последствіями утрачивается и последнія становятся обособленными фактами, по которымъ нельзя судить о ихъ причинъ, поскольку ея характерныя особенности отразились на ея послъдствіяхъ. Витстт съ темъ, следуеть иметь въ виду, что каждый фактъ-причина, въ сущности порождаетъ безпредъльное число послѣдствій; Аустерлицкое сраженіе, напримѣръ, вызвало массу сотрясеній воздуха; каждая новая волна воздуха являлась однимъ изъ следствій, порожденныхъ выстрелами; историкъ не принимаеть, однако, во вниманіе этихъ последствій: онъ интересуется Аустерлицкимъ сраженіемъ съ точки зрѣнія его вліянія на судьбу священной Римской Имперіи, на паденіе политическаго значенія Австріи, на русско-французскія отношенія т. п., словомъ онъ выбираетъ изъ безчисленнаго жества следствій даннаго факта те, которыя уже имеють (или имъли), по его мнънію, всеобщее значеніе; а для такого выбора онъ, очевидно, уже долженъ пользоваться накоторымъ критеріемъ. Если же онъ будетъ выбирать следствія по ихъ качественному значенію, то онъ уже выйдеть за предёлы количественной ихъ оцънки: или поскольку она даетъ ему возможность выяснить всеобщее значение вызвавшаго ихъ факта, или поскольку онъ каждому изъ такихъ последствій будеть придавать всеобщее значене для новой группы результатовъ. Итакъ, въ томъ случать, если историкъ будетъ исходить изъ последствій даннаго факта, онъ не окажется въ состояніи, пользуясь однимъ только критеріемъ численности (объема) последствій, построить историческую действительность. Наконецъ, при определении всеобщаго значенія даннаго факта по числу его следствій, всегда будеть возникать вопросъ о томъ, какое именно число ихъ при-



знать достаточнымъ для того, чтобы данный фактъ причислить къ тѣмъ, которые имѣютъ всеобщее значеніе; но трудно подыскать объективный критерій для такого опредѣленія. Вѣдь можно признавать "всеобщее значеніе" за такимъ фактомъ, который имѣлъ относительно меньшее число послѣдствій, если только они были важны; "важность" послѣдствій, однако, уже предполагаетъ качественную ихъ оцѣнку. Въ сраженіи при Лютценѣ, напримѣръ, шведы одержали побѣду надъ нѣмцами; тѣмъ не менѣе "Валленштейнъ былъ доволенъ исходомъ дня, потому что, хотя ему пришлось отступить, но Густава Адольфа уже больше не было въ живыхъ, и онъ считалъ, что теперь никто не можетъ помѣряться съ его арміей".

Итакъ, всеобщее значеніе факта нельзя установить съ точки зрѣнія количественнаго критерія—численности его послѣдствій; надобно принять во вниманіе качественный критерій: данный фактъ пріобрѣтаетъ всеобщее значеніе, когда "важность" его должна быть признана или одинаково признается всѣми; а историческое значеніе онъ получаетъ лишь въ томъ случаѣ, если онъ имѣетъ не только всеобщее, но и дѣйствительное значеніе, т. е. если онъ въ своихъ характерныхъ особенностяхъ оказалъ дѣйствительное вліяніе на развитіе человѣчества.

Съ только что указанной точки зрѣнія нельзя смѣшивать два разныхъ понятія, а именно: цѣнность индивидуальности и ея историческое значеніе. Личность, напримѣръ, получаетъ значеніе въ исторіи не только какъ цѣнная сама по себѣ, но и съ причино-слѣдственной точки зрѣнія, поскольку она становится факторомъ историческаго процесса; данная личность можетъ имѣть очень большую цѣнность, но въ то же время можетъ быть совсѣмъ лишена или почти лишена историческаго значенія. Слѣдовательно, личность получаетъ значеніе въ исторіи не во всей полнотѣ ея содержанія, а въ тѣхъ ея проявленіяхъ (дѣйствіяхъ), которыя фактически оказывали вліяніе на историческій процессъ; то же можно сказать, конечно, и относительно событія. Лишь комбинируя понятія о цѣнности и о дѣйственности индивидуальнаго, историкъ получаетъ основаніе признать за нимъ исто-



рическое значеніе; такое сочетаніе и служить ему въ качествъ критерія выбора историческихъ фактовь.

Итакъ, для того, чтобы признать всеобщее значение даннаго факта, надобно, прежде всего, признать его цѣнность; но такое признание получаетъ разный смыслъ въ зависимости отъ того, придерживаться ли теоретико-познавательной или психологической точки зрѣнія.

Съ теоретико-познавательной точки зрвнія мы называемъ "цвнностью" то значеніе, которое сознаніе вообще приписываетъ данному переживанию. Нельзя не замътить, что сознание вообще такія состоянія, которыя сами по себ'в им'вють для него опредъляющее его значение и характеризуются моментомъ нѣкоего требованія, предъявляемаго нашимъ "я" къ собственному сознанію; такія "цінности" иміють для него абсолютное значеніе и, смотря по характеру требованія, оказываются или познавательными, или этическими, или эстетическими. Въ зависимости, однако, отъ соблюденія или нарушенія подобнаго рода требованій или общезначимыхъ нормъ и ихъ характера мы образуемъ понятія, имѣющія положительное или противоположное ему отрицательное значеніе: истину, добро красоту; или ложь, зло, безобразіе; мы, конечно, легко переносимъ понятія подобнаго рода на самые объекты, которые и получають въ нашихъ глазахъ соотвътствующее значеніе: въ такомъ смыслъ, т. е. путемъ отнесенія къ цінности мы и признаемъ за ними положительное или отрицательное значеніе.

Съ психологической точки зрѣнія мы, въ сущности, раз- вородительности суждаемь объ оцѣнкѣ. Простое переживаніе эмоціальныхъ состояній нельзя еще назвать оцѣнкою вызывающаго ихъ объекта или самихъ этихъ состояній въ качествѣ объектовъ: вѣдь оцѣнка вообще характеризуется волевымъ отношеніемъ нашего "я" къ данному объекту; въ такомъ случаѣ субъектъ испытываетъ нѣкоторое влеченіе къ объекту или обратно; онъ сознаетъ, что данный объектъ нравится или противенъ ему, что онъ его хочетъ или не хочетъ, что онъ хочетъ своего хотѣнія или не хочетъ его. Волевой характеръ оцѣнки обнаруживается и въ главнѣйнихъ ея видахъ. Въ самомъ дѣлѣ, въ основѣ евдемонической



оцѣнки всегда лежитъ цѣлеполаганіе; при оцѣнкѣ подобнаго рода, субъектъ всегда цѣнитъ данный объектъ съ телеологической точки зрѣнія, какъ средство для достиженія удовольствія или пользы. Въ основѣ нормативной оцѣнки, т. е. оцѣнки, производимой на основаніи какой либо нормы, всегда лежитъ признаніе нормы, какъ высшей цѣли; само признаніе нормы, какъ чего то должнаго, предполагаетъ волевой актъ, направленный на осуществленіе долженствующаго быть.

Уже изъ вышеприведенныхъ положеній легко вывести, что аксіологическое сужденіе нельзя смѣшивать съ обобщеніемъ. Въ самомъ дълъ, подъ оцъночнымъ суждениемт чадо разумъть не субсумирование подъ какое либо общее понятие (напримъръ, понятія: государство, религія, искусство и т. п.), а опредѣленное отношение моего "я" къ опредъленному объекту, взятому въ его конкретности; основаніемъ такого моего отношенія, моей оцѣночной точки зрѣнія оказывается не общее понятіе, а понятіе о цінности въ качестві критерія оцінки. Общія цінности, правда, витетт съ темъ оказываются и общими понятіями; но для историка общія цінности, какъ, наприміръ, государство и т. п., не имъютъ значенія такихъ общихъ понятій, которыя содержали бы то, что обще индивидуальнымъ цѣнностямъ и не придавали бы значенія индивидуальнымъ объектамъ: историкъ лишь относить къ ценностямъ индивидуальные объекты для выясненія того, какое значеніе приписать имъ, въ силу именно ихъ индивидуальности, признать ли ихъ существенными или нътъ и т. п. Съ такой точки зрънія и следуетъ различать подведеніе подъ общее понятіе или подъ законъ (безъ всякаго отношенія къ цѣнности) отъ "подведенія" подъ общую цѣнность, путемъ отнесенія къ ней индивидуальнаго объекта: посл'єднее лучше называть просто отнесеніемъ къ общей цѣнности \*); оно, очевидно, служить не для того, чтобы отвлечь отъ объекта черты общія ему съ другими объектами, а для того, чтобы, напротивъ, построить его индивидуальность, т. е. ту именно комбинацію его особенностей, которая и получаеть ценность.



<sup>\*)</sup> H. Rickert, Geschichtsphil., SS. 80-81.

Самая законность приложенія аксіологических сужденій къ научному построенію действительности можеть вызвать некоторыя сомнинія \*); но большинство приверженцевь идіографическаго построенія исторіи указываеть на то, что понятіе цінности вообще лежить въ основъ науки. Уже сама истина, какъ таковая (т. е. независимо отъ практическаго ея значенія) представляется намъ чемъ то ценнымъ; следовательно, моменть отнесенія къ цінности есть и въ естествознаніи, и въ исторіи. Впрочемъ оно примъняется въ естествознании лишь къ конечной его цъли, а не къ объектамъ изученія и не получаеть значенія критерія для выбора матеріала, т. е. не кладется въ основу научнаго изследованія, что, напротивь, иметь место вь исторіи; въ самомъ дълъ естествознание вовсе не подвергаетъ самихъ реально данныхъ объектовъ своего изученія, какъ таковыхъ, -- отнесенію къ цѣнности; оно ценить объекть своего знанія лишь въ качестве матеріала, пригоднаго или непригоднаго для своей цінной въ познавательномъ отношеніи задачи, состоящей въ обобщеніи; исторія, напротивъ, стремится опредълить цънность самаго объекта для цълаго, и только такіе объекты и подвергаетъ дальнъйшему собственно-историческому изученію. Далье, отнесеніе къ цънности не знанія объ объектахъ, а самихъ объектовъ, представляющихся субъекту реально данными въ ихъ конкретной индивидуальности, допускаеть со стороны историка признаніе ихъ ценности не съ одной только познавательной, но и съ другихъ точекъ зрѣнія; такая операція и производится путемъ отнесенія даннаго объекта къ познавательнымъ, этическимъ и эстетическимъ ценностямъ, и т. п. Наконецъ, историкъ, въ узкомъ смыслѣ слова, имѣетъ дѣло (въ отличіе отъ естествоиспытателя) съ такими индивидуальными объектами, которые онъ признаетъ одновременно и субъектами, способными опознавать ценности, въ отношении къ которымъ данный фактъ получаеть свое значеніе.

Установленіе цѣнностей или ихъ обоснованіе, въ сущности,



<sup>\*)</sup> A. Xénopol, Op. cit., pp. 102 и сл.; ср. La notion de "valeur" en histoire Rev. de S. H. t. XI (1905) и сл.; авторъ отрицательно относится къ включенію понятія объ отнесеніи къ цінности въ историческую конструкцію, но безъ достаточно убідительной аргументаців.

есть дъло философіи (въ частности философіи исторіи), а не собственно научно-историческаго построенія. Д'виствительно, философское размышленіе стремится опознать критерій цінностей и обосновать ихъ путемъ нормативныхъ оценокъ: оно вырабатываеть систему абсолютныхъ ценностей, т. е. съ логичеэтической или эстетической точки зрвнія признаеть абсолютную ценность истины, добра и красоты; подагая ихъ въ основу, оно можетъ указать, какое значене (положительное или отрицательное) данныя въ сознаніи людей изв'єстнаго времени ценности имеють по отношению къ такой системе, какое мъсто онъ должны занимать въ ней и т. п. Поскольку философъ-исторіи или историкъ-философъ, напримъръ, признаетъ цънность научнаго знанія, онъ будетъ признавать и цънность свободной мысли, "свободы совъсти", "свободы печати" и т. п. и съ такой точки зрвнія оцвниваеть государство; поскольку онъ опирается на абсолютную ценность нравственнаго начала, онъ съ этической точки эртнія можеть обосновать положительную ценность (идеальнаго) государства: последнее становится въ его глазахъ наилучшимъ формально - политическимъ условіемъ для осуществленія нравственности въ человіческомъ обществі; съ такой же точки зрѣнія онъ будетъ придавать отрицательное значеніе общественно-политической дезорганизаціи и т. п. \*); поскольку онъ цёнитъ "облагораживающее" значеніе искусства, онъ будеть соотвътственно разсуждать и о функціяхъ государства и т. п.

Въ такихъ случаяхъ историкъ-философъ прибѣгаетъ къ операціи, которую можно назвать аксіологическимъ анализомъ: онъ стремится прежде всего выяснить, къ какой именно цѣнности онъ можетъ отнести изучаемый имъ объектъ, въ отношеніи къ какой изъ цѣнностей его индивидуальность получаетъ наибольшее значеніе. Возьмемъ примѣръ изъ области аксіологиче-



<sup>\*)</sup> Виндельбандъ и другіе идуть еще дальше, когда утверждають, что "этика составляеть теорію историческаго знанія", что она должна проводить анализъ принциповъ, безъ которыхъ историческое разысканіе шагу ступить не можеть для того, чтобы разобраться въ выборѣ фактовъ изъ среды того множества ихъ, которые случаются въ дѣйствительности.

скихъ сужденій хотя бы о "Полтавъ" Пушкина: можно изучать ее не съ какой-либо обобщающей точки зрвнія, а съ точки зрвнія цѣнности даннаго единственнаго въ своемъ родѣ продукта культуры. Следуеть заметить, что ценность его связана съ его единственностью въ своемъ родъ т. е. съ его индивидуальностью; что такая его ценность служить и основаниемъ для того, чтобы данный факть сталь достойнымь для насъ предметомъ размышленія и истолкованія. Последнее можетъ прежде всего состоять въ опознаніи тахъ возможныхъ точекъ зранія, съ которыхъ данный объектъ представляется ценностью, расчлененіемъ ихъ и т. п.; при чтеніи "Полтавы", напримѣръ, мы переживаемъ извъстныя впечатлънія, но темно и неясно; задача истолкованія можеть состоять просто въ томъ, чтобы выяснить такое переживаемое нами или другими настроеніе, разъяснить его и опознать критеріи оцінки; въ такомъ истолкованіи мы не имъемъ въ виду придумывать какіе-либо новые критеріи или точки зрѣнія, съ которыхъ можно было-бы судить о фактъ; они только констатируются путемъ анализа; на основании его можно, напримъръ въ вышеприведенномъ случать, смотря по принятой нами точкъ зрънія, отнести "Полтаву" или къ логической (правда художественнаго изображенія дійствительности), или къ этической, или къ эстетической ценности; но лишь съ последней точки зрѣнія индивидуальный ея характеръ получаетъ наибольшее значеніе. Такимъ образомъ, установивъ аксіологической критерій, можно вслідь за тімь выяснить степень цінности изучаемаго объекта, напримъръ, степень художественной цѣнности даннаго продукта культуры и т. п.

Такой аксіологическій анализь не направлень ни на установленіе причино-слѣдственной связи между даннымь фактомь и другими, ни на выясненіе его реальнаго значанія для исторіи человѣчества; слѣдовательно, аксіологическій анализь, занимающійся истолкованіемь цѣнности для насъ данныхъ объектовь, разсматриваеть ихъ съ иной точки зрѣнія, чѣмъ спеціально историческое изслѣдованіе; правда, аксіологическій анализь для пониманія цѣнности, приписываемой нами объекту, долженъ обращаться къ историческому его изученію; но послѣднее слу-



жить лишь средствомь для аксіологическаго анализа. Съ такой точки зрѣнія переживаніе и пониманіе цѣнности объекта становится необходимой предпосылкой всякаго историческаго объясненія и построенія; путемъ аксіологическаго анализа мы и опредѣляемъ, какіе именно объекты подлежать научно-историческому объясненію и построенію.

Итакъ историкъ-ученый въ спеціальныхъ своихъ изследованіяхъ не занимается обоснованіемъ цівностей: онъ признаеть, положимъ, ценность государства-обоснованною, и только относитъ къ такой "культурной ценности" отдельные факты; каждый изъ нихъ получаетъ большее или меньшее значеніе (положительное или отрицательное) въ его отношеніи къ подобнаго рода культурной цённости; само индивидуальное нельзя признать существеннымъ внъ отношенія его къ какой либо цънности: чъмъ, напримъръ, человъкъ приносить больше пользы или больше вреда государству (понятіе, которое, разумбется, следуеть отличать отъ понятія о правительствъ), тъмъ онъ, въ глазахъ историка, принимающаго ценность государства, получаеть большее положительное или отрицательное значеніе; значить, исторія изучаеть человъка, поскольку онъ содъйствуетъ (или препятствуетъ) реализаціи соціальныхъ, политическихъ цінностей и т. п.; то же самое можно сказать и про событіе.

Такимъ образомъ, въ отнесеніи даннаго факта къ данной ему культурной цѣнности историкъ-ученый получаетъ критерій для выбора тѣхъ, а не иныхъ фактовъ изъ многосложной дѣйствительности: онъ оцѣниваетъ объектъ путемъ отнесенія его къ такимъ культурнымъ цѣнностямъ, какъ наука, нравственность, и искусство, церковь и государство, соціальная организація и политическій строй и т. п. Въ частности, признавая, напримѣръ, цѣнность государства, онъ, смотря по значенію для него (т. е. государства) данной индивидуальности, придаетъ ей соотвѣтствующую цѣнность, но не подвергаетъ самой индивидуальности, взятой внѣ такого соотношенія, (какъ таковую) одобренію или порицанію и т. п.

Самая обоснованность культурныхъ цѣнностей можетъ, однако, не быть для историка данной. Само собою разумѣется,



что культурныя ценности, обоснование которыхъ принимается историкомъ-ученымъ въ качествъ уже даннаго, на самомъ дълѣ могутъ оказаться еще не обоснованными; тогда и отнесеніе къ нимъ фактовъ будетъ также не обоснованнымъ, а только гипотетическимъ или относительнымъ. Въ такихъ случаяхъ или историкъ принимается за обоснование тъхъ культурныхъ ценностей, къ которымъ онъ будетъ относить отдельные факты, т. е. самъ занимается задачей философской, логически отличной отъ простого отнесенія къ принятой уже культурной цінности, производимаго историкомъ-ученымъ; или, не пускаясь въ ея обоснованіе, онъ просто ограничивается констатированіемъ относительной ценности, т. е. той культурной ценности, которую данная общественная группа признавала тогда то и тамъ то (напримъръ, цънность венеціанскаго государственнаго устройства въ XVI -- XVII вв.), и занимается отнесеніемъ къ ней изучаемыхъ фактовъ съ точки зрѣнія людей того времени; но подобнаго рода историческую работу нельзя, конечно, признать окончательной.

Впрочемъ, если бы историкъ даже располагалъ обоснованными ценностями, то все же, путемъ отнесенія къ нимъ изучаемыхъ фактовъ, онъ еще не могъ бы достигнуть научнаго построенія исторической дійствительности: съ точки знівнія принимаемаго имъ критерія онъ выдергиваль бы изъ нея изв'єстные факты. Историкъ, пользующійся обоснованными цінностями, должень, кромъ того, выяснить. въ какой мъръ онъ стали историческою действительностью, т. е. въ какой мере оне действительно признавались той общественной группой, которую онъ изучаетъ. Следовательно, даже при обоснованности принимаемыхъ имъ культурныхъ ценностей, историкъ не можетъ устраниться и отъ отнесенія изучаемыхъ имъ фактовъ къ общепризнаннымъ ценностямъ: лишь съ последней точки зренія онъ будеть вь правъ говорить о реализаціи данныхъ цѣнностей въ дъйствительности. Реализація ихъ получаетъ, однако, своеобразный характеръ, если принять во вниманіе, что объекты историческаго изследованія оказываются одновременно субъектами, которые могутъ сами признавать нѣкія цѣнности, и что



послѣднія, значить, объективно даны историку въ психикѣ изучаемой имъ соціальной группы; въ отношеніи къ нимъ онъ можеть придавать значеніе и тѣмъ, а не инымъ фактамъ. Съ такой точки зрѣнія ему приходится отличать вышеуказанные виды отнесенія къ обоснованной цѣнности отъ отнесенія къ общепризнанной цѣнности: отнесеніе къ обоснованной цѣнности требуетъ обоснованія той производной цѣнности, въ отношеніи къ которой отдѣльнымъ фактамъ приписывается извѣстное значеніе, а отнесеніе къ общепризнанной даннымъ обществомъ цѣнности предполагаетъ только наличность ея признанія въ той самой общественной группѣ, которая изучается историкомъ; общепризнанная цѣнность, значить, можетъ не совпадать съ обоснованной и въ такомъ смыслѣ признается лишь относителной.

Во всякомъ случать, если самъ историкъ не устанавливаетъ цънности цълей и не обосновываетъ ее, а принимаетъ ихъ за цънныя, поскольку ценность ихъ уже дана въ сознаніи людей, действующихъ изъ за ихъ достиженія, онъ въ такомъ случать судить о значеніи фактовь въ ихъ отношеніи къ уже даннымъ ему, спеціалисту -- историку, ценностямъ, поскольку оне признаются данными людьми. Такимъ образомъ, "дёйствительность становится исторіей", когда мы разсматриваемь ее съ точки зрѣнія того значенія, какое частное получаеть благодаря своей единичности для существъ, надъленныхъ волей и способныхъ къ дъйствію \*). Понятіе объ общепризнанной цѣнности легко разъяснить хотя бы на следующемъ примерт. Возьмемъ одинъ изъ крупныхъ фактовъ новъйшей политической исторіи: объединеніе Германіи подъ гегемоніей Пруссіи. Можно оцінивать самую цъль этого объединенія и признавать "важнымъ" или "неважнымъ" вытъснение Австріи изъ Германіи, на что Бисмаркъ и рѣшился; но можно не входить въ оцѣнку данной цѣли, а принимать ее во вниманіе, поскольку она представлялась цінной нъмцамъ 1860-хъ годовъ, и только изучать, было ли шеніе Пруссіи объявить войну Австріи въ тотъ именно моментъ пригоднымъ средствомъ для достиженія вышеуказанной цёли,



<sup>\*)</sup> H. Rickert, Grenzen... S. 349, 355, 359, 372.

т. е. для объединенія Германіи, и если исторія отвѣтить на такой вопрось утвердительно, то почему это рѣшеніе дѣйствительно оказалось такимъ средствомъ. Съ послѣдней точки зрѣнія историкъ и будетъ выбирать данный фактъ (положимъ, рѣшеніе Бисмарка касательно разрыва съ Австріей) путемъ отнесенія его къ общепризнанной цѣнности (т. е. къ объединенію Германіи).

Итакъ, отнесеніе къ общепризнанной данной общественной группой цѣнности сводится прежде всего къ психологическому анализу тѣхъ критеріевъ оцѣнки, которыми данное общество дѣйствительно руководилось или руководится для того, чтобы выяснить, какой изъ нихъ оказывался общепризнаннымъ или въ большей или меньшей мѣрѣ признаннымъ \*). По выясненіи той именно цѣнности, которая оказывается въ данной общественной группѣ общепризнанной, историкъ и будетъ выбирать факты, путемъ отнесенія ихъ къ такой цѣнности, эмпирически данной, т. е. къ цѣнности, которую вообще люди признавали въ данное время. Словомъ, историкъ будетъ пользоваться найденнымъ такимъ образомъ критеріемъ для того, чтобы съ точки зрѣнія самаго общества судить о значеніи фактовъ, его касающихся.

Слѣдуетъ замѣтить, однако, что историкъ не можетъ ограничиться изученіемъ однѣхъ общепризнанныхъ цѣнностей, хотя онѣ однѣ, казалось бы, имѣютъ объективное значеніе. Безъ обоснованія ихъ, такія цѣнности все же оказываются результатами субъективной оцѣнки, только съ тѣмъ различіемъ, что она произведена цѣлою группой, а не отдѣльною личностью; но коллективная оцѣнка можетъ быть гораздо болѣе субъективной, чѣмъ личная: психическій уровень массы часто бываетъ ниже средняго, особенно въ области отвлеченной мысли; безъ обоснованія ихъ такія цѣнности, въ сущности, становятся, значитъ, проявленіями психики данной общественной группы, т. е. психическими фактами; а для выбора изъ нихъ историкъ все же будетъ нуждаться въ критеріи, на основаніи котораго онъ могъ бы признать ихъ зна-



<sup>\*)</sup> Cp. W. Dilthey, Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie in Sitz.—Ber. der Ber. Akad. d. Wiss. 1894.

oublic Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google Generated on 2015-10-12 18:58 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307

ченіе и который, очевидно, онъ не можеть почерпать изь самихъ фактовь. Слідовательно, историкь-идіографъ отказывается отъ установленія какой либо связи между обоснованными и общепризнанными ціностями лишь въ томъ случаї, если фактически лишенъ возможности приступить къ такой работі и принуждень, въ качестві критерія, довольствоваться относительной по своему значенію общепризнанной ціностью.

Впрочемъ, различіе между отнесеніемъ къ обоснованной цѣнности и отнесеніемъ къ общепризнанной цѣнности можетъ сглаживаться. Если исходить изъ того положенія, что сознаніе человъческое способно опознавать абсолютныя цънности, то можно допустить и такіе случаи, когда критерій нормативной оцінки у историка и у той общественной группы, которую онъ изучаеть, окажется общимь. Люди не только подлежать отнесенію къ цѣнности въ индивидуальномъ значеніи каждаго изъ нихъ, но и сами могутъ становиться въ опредъленное отношение къ той именно ценности, съ точки зренія которой они и получають значеніе. Въ самомъ дълъ, хотя историкъ-ученый не занимается обоснованіемъ цінностей и признаетъ ихъ даными, но онъ все же опирается на абсолютную ценность, по отношеню къ которой данная культура (положимъ, государство) и получаетъ (производную) цѣнность, а если та же цѣнность принзнается (или признававалась) и общественной группой, изучаемой историкомъ, то принимаемая имъ обоснованная ценность можеть совпасть съ объективно-данною, и, слъдовательно, сама будучи обоснованной. витесть съ темъ становится объективной и общепризнанной.

Въ такомъ совпаденіи слѣдуетъ различать по крайней мѣрѣ два вида. Въ извѣстныхъ случаяхъ обоснованный критерій историка можетъ совпасть съ общепризнанною цѣнностью; въ такомъ случаѣ данный историческій дѣятель (личность, группа и т. п.) не сознаетъ или, можетъ быть лучше сказать, смутно сознаетъ связь между нѣкоей абсолютной цѣнностью и общепризнанной, но не обосновываетъ ее: припомнимъ, напримѣръ, хотя бы борьбу грековъ съ персами; или объединеніе Германіи, въ смыслѣ процессовъ, нужныхъ для сохраненія и развитія общечеловѣческой культуры. Возможно, однако, представить себѣ, что обо-



снованный критерій историка совпадаеть съ такимъ же обоснованнымъ критеріемъ историческаго дѣятеля; для примѣра можно указать, положимъ, на исторію Гусса или Галилея, на борьбу французовъ съ коалиціей изъ за общечеловѣческихъ началъ и т. п.

Во всякомъ случать, слтдуетъ всегда отличать отнесеніе къ цти отъ субъективной оцтики фактовъ, производимой самимъ историкомъ; послтдняя отличается тти, что ея критерій не обоснованъ, и тти, что онъ не научно эмпирическаго характера, поскольку онъ дти ствительно признается "встии". Въ субъективно исторической оцтикт критерій обыкновенно берется подъ вліяніемъ какой либо субъективно-индивидульной точки зртнія — національной, сословной, научно-цеховой (съ точки зртнія даннаго ученаго направленія, школы) и т. п..

Такимъ образомъ, историкъ получаетъ возможность установить всеобщее значеніе индивидуальнаго, путемъ отнесенія его къ цѣнности, которая получаетъ наибольшее объективное значеніе въ томъ случаѣ, если она можетъ быть обоснована; впрочемъ, и общепризнанная цѣнность, въ качествѣ относительной, можетъ служить для предварительнаго выбора фактовъ; какъ бы то ни было, отнесеніе къ цѣнности слѣдуетъ строго отличать отъ субъективно-индивидуальной оцѣнки; тѣмъ не менѣе въ дѣйствительности отнесеніе къ цѣнности и субъективная оцѣнка, разумѣется, часто смѣшиваются въ одномъ и томъ же субъектѣ—историкѣ.

Понятіе объ историческомъ значеніи индивидуальнаго нельзя, однако, ограничивать понятіемъ о его цѣнности; вѣдь понятіе объ общепризнанной цѣнности уже находится въ тѣсной связи съ понятіемъ о дѣйственности индивидуальнаго: историкъ интересуется внѣвременной цѣнностью въ процессѣ ея реализаціи; а цѣнность тѣмъ полнѣе реализуется, чѣмъ болѣе фактъ, въ которомъ она воплотилась, имѣетъ послѣдствій.

Въ самомъ дѣлѣ, если безъ признанія индивидуальнаго — имѣющимъ значеніе въ его отношеніи къ данной культурной цѣнности, "настоящій" историкъ не примется за его изученіе, ибо, въ противномъ случаѣ, выборъ фактовъ будетъ имѣть слу-



чайный характеръ, то и безъ наличности реальныхъ послъдствій такого факта для развитія человъчества (данной группы его и т. п.), онъ не станетъ изучать его; индивидуальность, сама по себъ очень цінная, но не оказавшая, въ качестві таковой, фактическаго воздъйствія на данный процессь, въ сущности, лишена полноты своего значенія и во всякомъ случав еще не имветь того значенія. которое можно назвать собственно "историческимъ" \*). Фактъ, самъ по себъ важный, но не имъвшій никакихъ историческихъ последствій, можеть, конечно, получить познавательное значеніе и въ глазахъ историка, но поскольку онъ, благодаря такому его значенію, обратить вниманіе не на него самого, а на значеніе вызвавшихъ его причинъ; даже въ томъ случать, если этотъ факть самь по себъ имъеть обоснованную ценность, историкъ еще не будеть имъть достаточныхъ основаній для того, чтобы признать въ полной мъръ его реально-историческое значеніе. Лишь въ томъ случат, если фактъ окажетъ реальное действіе на развитіе человъчества, и его послъдствія (путемъ отнесенія къ данной культурной ценности) будутъ признаны имеющими нъкоторую цънность, онъ получитъ и собственно историческое значеніе. Въ самомъ дёлё, если данный фактъ не имёлъ зам'тныхъ историческихъ последствій, то, даже при самой высокой его ценности, неть возможности вставить его въ основной эволюціонный рядъ, и такимъ образомъ выяснить его реальное значеніе для всего целаго; и чемъ выше его ценность, темъ вероятнье, что при отсутствіи дальньйшихъ историческихъ слъдствій, вызванныхъ имъ, эволюція, приведшая къ нему, есть особая боковая отрасль основнаго эволюціоннаго ряда. Наобороть, если фактъ представляется историку не только слъдствіемъ, (но съ другой точки зрѣнія) и причиной новыхъ результатовъ, онъ можеть такъ или иначе вставить его въ основной эволюціонный рядъ; а такое его значеніе онъ устанавливаетъ лишь путемъ историческаго изследованія его действенности; оно можеть получить даже соціологическій характерь, поскольку историкь бу-

<sup>\*)</sup> Ср., напримъръ, характеристику ученаго Ментелли у Th. Ribot, La psychologie des sentiments, pp. 364—365.

детъ задаваться изученіемъ объединяющаго и уравнивающаго вліянія даннаго факта на послѣдующія поколѣнія.

Нельзя, однако, назвать факть историческимь, принимая во вниманіе лишь то, что онъ имѣлъ вообще какія-нибудь послѣдствія: сотрясенія воздуха, производимыя при представленіи въ опредѣленномъ мѣстѣ и въ опредѣленное время извѣстной трагедіи Шекспира на сценѣ, напримѣръ, тоже своего рода послѣдствія его; но фактъ, уже признанный цѣннымъ, поскольку онъ, какъ таковой, имѣлъ послѣдствія, получаетъ особаго рода историческое значеніе, именно благодаря своимъ послѣдствіямъ; послѣдствія чтенія или представленія трагедіи Шекспира, если они послѣдствія ея, какъ таковой, въ виду признанія ея цѣнности, также признаются цѣнными и оказываются производными цѣнностями: историческое изслѣдованіе устанавливаетъ лишь дѣйствительность и объемъ такого вліянія и его дальнѣйшіе результаты \*).

Понятіе о дъйственности индивидуальнаго съ послъдни точки зрънія уже обусловлено понятіемъ о человъческомъ обществъ. Въ самомъ дълъ, цънная индивидуальность получаетъ историческое значеніе только подъ условіемъ ея дъйственности; но послъдняя мыслима лишь въ обществъ, ибо специфическій характеръ такого дъйствованія, также цъннаго, можетъ обнаружиться только въ томъ случаъ, когда оно будетъ обращено на среду, способную воспринимать его въ его специфичности, что въ свою очередь предполагаетъ наличность нъкоего общества.

Съ точки зрѣнія соціальной сферы вліянія индивидуаль-

<sup>\*\*\*)</sup> E. Meyer, Geschichte des Altertums, 2 Aufl. Bd. I, Einl., S. 186: "historisch ist derjenige Vorgang der Vergangenheit, dessen Wirksamkeit sich nicht in dem Moment seines Eintretens erschöpft, sondern auf die folgende Zeit weiter wirkt und in dieser neue Vorgänge erzeugt"; нельзя, однако, согласиться съ авторомъ, что достаточно дъйственности факта для того, чтобы признать его "историческимъ". Ср. еще разсужденія Карлейля, Зибеля, Готейна и др. объ "успъхъ" (Erfolg) или успъшности послъдствій, какъ критеріи историческаго значенія факта; въ такихъ разсужденіяхъ они едва ли не смъшивають понятія о цѣнности съ понятіемъ о дъйственности факта; см. также изложеніе ихъ ученій о прогрессъ и т. п. въ соч. А. Grotenfelt, Geschichtliche Wertmasstäbe. и проч., Lpz., 1905, SS. 170—178.



и индивидуальное его положение получаетъ значение. Историкъ долженъ принимать во вниманіе такое положеніе, т. е. мъстныя и временныя условія дъйствованія. Личность сама по себъ и не особенно цънная, но, благодаря даннымъ обстоятельствамъ, оказавшаяся въ извъстномъ положеніи, обнаруживаеть большую действенность и получаеть иногда сравнительно большее историческое значение (напримъръ, Робеспьеръ, если принять характеристику его, сделанную Сорелемъ). Историческій факть также имветь темь большее историческое значение, чъмъ сфера его дъйствованія больше; вотъ почему въ исторіи даннаго періода фактъ, самъ по себъ важный (напримъръ, открытіе дифференціальнаго исчисленія Ньютономъ не позднѣе 1665 г.), тъмъ не менъе можетъ занять относительно менъе видное мъсто, чъмъ другой фактъ, сфера вліянія котораго въ данное время оказалась гораздо шире (напримъръ, англійская революція 1688 г.).

Коррективомъ къ только что указанному понятію о сферѣ дѣйствованія можно признать понятіе о длительности послѣдствій. Съ такой точки зрѣнія, напримѣръ, открытіе дифференціальнаго исчисленія (и притомъ скорѣе въ той формѣ обозначенія, какая принадлежитъ Лейбницу, открывшему самый методъ, повидимому, независимо отъ Ньютона) можетъ получить весьма важное значеніе.

Съ той же точки зрѣнія, индивидуальность или фактъ, своевременно не оказавшіе дѣйствія, могутъ тѣмъ не менѣе начать вліять или сильно вліять на людей позднѣйшаго времени и, слѣдовательно, тогда и получають или пріобрѣтаютъ новое историческое значеніе. Такое явленіе можно назвать зарожденіемъ или возрожденіемъ дѣйственности данной индивидуальности или факта. Подъ понятіе о зарожденіи или возрожденіи дѣйственности даннаго продукта можно подвести и такіе случаи, когда нѣкая цѣнность становится общепризнанной не въ то время, или не только въ то время когда она возникла, а и въ послѣдующее время. Извѣстно, напримѣръ, что цѣлый періодъ европейской исторіи получилъ названіе "Возрожденія" именно потому, что въ немъ указанный процессъ возрожденія



дъйственности данной индивидуальности (т. е. античной культуры въ частности, положимъ, вліяніе философіи Платона) обнаружился очень рельефно.

Такимъ образомъ, историкъ судить объ историческомъ значеніи индивидуальнаго не только по цінному его содержанію, но и по его дъйственности, т. е. по объему его вліянія: принимая во вниманіе реализацію цінности въ дійствительности, онъ получаетъ возможность разсматривать внъвременную цънность въ данныхъ условіяхъ пространства и времени. Историкъ, въ узкомъ смыслѣ слова, изучаетъ, однако, лишь часть вселенной-человъчество; значить, онъ всегда можеть понимать вліяніе индивидуальнаго, въ смыслѣ, воздѣйствія части на цѣлое; съ последней точки эренія, интересуясь сферой вліянія индивидуальнаго, онъ долженъ имъть въ виду и общее содержание элементовъ даннаго цълаго или той группы, которая испытываетъ на себъ данное дъйствіе: это содержаніе становится объективно-даннымъ критеріемъ дъйственности индивидуальнаго. Въ той мъръ, напримъръ, въ которой человъческое сознание (человъчество) вліяеть на исторію міра, въ немъ есть нъчто общее; въ той мъръ, въ какой данная индивидуальность, -- личность или событіе, оказываеть вліяніе на соціальную группу, въ ней оказывается общее ея членамъ содержаніе; а въ такомъ содержаніи историкъ находить объективно данный критерій для того, чтобы судить о дъйственности индивидуальнаго.

Слёдуеть имѣть въ виду, что понятіе объ историческомъ значеніи индивидуальнаго, выясненное выше, служить не только для упрощенія, но и для объединенія нашихъ представленій объ исторической дѣйствительности. Въ самомъ дѣлѣ, историкъ образуетъ свое понятіе объ исторической индивидуальности въ ея отношеніи къ ея историческому значенію; такимъ образомъ онъ достигаетъ "обозримости" или нѣкотораго объединенія своихъ представленій о разрозненныхъ ея чертахъ; съ той же точки зрѣнія историкъ устанавливаетъ и тѣ важнѣйшіе центральные факты, съ высоты которыхъ онъ можетъ усмотрѣть группы и ряды второстепенныхъ фактовъ и размѣстить ихъ вокругъ главныхъ.



Слъдовательно, можно сказать, что понятіе объ историческомъ значеніи индивидуальнаго уже служить для объединенія нашихъ знаній объ эмпирически данной дъйствительности и обусловливаетъ возможность научно-историческаго ея построенія; но для достиженія такой цъли историкъ нуждается и въ другихъ понятіяхъ; перейдемъ къ разсмотрънію одного изъ нихъ, тъсно связаннаго съ только что установленнымъ: я разумъю понятіе объ исторической связи.

#### § 3. Понятіе объ исторической связи.

Понятіе объ историческомъ значеніи индивидуальнаго, въ сущности, легко комбинировать съ понятіемъ объ исторической связи. Въ самомъ дълъ отнесение къ цънности нисколько не устраняеть изученіе тіхъ именно фактовь, которые путемъ такого отнесенія признаны нами цінными, съ точки зрівнія связи ихъ съ вызвавшими ихъ причинами или порожденными тъми же фактами следствіями. Отнесеніе къ ценности лишь даеть основаніе выбрать изъ многообразія действительности те факты, которые за тъмъ подлежатъ изученію съ причино-слъдственной точки зрънія; признавая данныя цёли цёнными, историкъ-ученый можеть выяснять и причины, почему данныя средства (дъйствія и т. п.) привели или не привели къ осуществленію такихъ цѣлей. Изученіе дайственности данной индивидуальности, длительности ея последствій и возрожденія ея действенности также приводить историка къ изученію причино-следственной связи между историческими фактами; лишь понявши, почему изучаемый факть оказался въ данномъ мъстъ и случился въ данное время, можно объяснить себъ, почему онъ, въ качествъ части, получилъ такое, а не иное реальное значение для даннаго цѣлаго: вёдь одинъ и тотъ же факть можеть иметь разныя значенія, въ зависимости отъ его индивидуальнаго положенія, т. е. въ зависимости отъ мъста, гдъ онъ возникъ, и времени, когда онъ произошель; и только представивши его въ опредъленномъ индивуальномъ положении въ пространствъ и во времени, можно



судить о его реальномъ значеніи для того цілаго, частью котораго онъ оказывается.

Понятіе объ исторической связи тёмъ не менѣе заслуживаетъ особаго разсмотрѣнія: оно имѣетъ большое объединяющее значеніе; благодаря ему, мы связываемъ между собою историческіе факты и получаемъ возможность представить себѣ непрерывность историческаго процесса.

Въ виду познавательной цели идіографическаго построенія, историкъ не можетъ, однако, ограничиться вышеуказаннымъ понятіемъ о причино-слъдственномъ отношеніи \*); въдь онъ долженъ объяснить, съ причино-следственной точки зренія, не то, что у даннаго объекта оказывается общимъ съ другими объектами и обусловлено общими ему съ ними условіями, а то, что именно характеризуетъ его и что можетъ быть объяснено только тою именно комбинаціей условій въ данномъ мъстъ и въ данное время, благодаря которой возникновеніе даннаго индивидульнаго объекта въ такомъ именно его индивидуальномъ положении и становится понятнымъ; следовательно, онъ интересуется не обобщеніемъ отвлеченно взятыхъ и дифференціально изученныхъ причино-следственныхъ отношеній, а данною въ действительности индивидуальною связью между сложнымъ комплексомъ условій и ихъ результатомъ; онъ не можетъ значить, удовлетвориться общимъ сужденіемъ въ родѣ: "если а дано, то, при отсутствіи противодъйствующихъ условій, в должно слъдовать за нимъ (во времени)", а стремится опредълить, какова именно та совокупность условій и обстоятельствь  $a_1, a_2, \ldots, a_n$ , которая вызвала данный конкретный результать  $b_{\rm x}$ ; но онь не въ состояній ни заключать о немь по каждой изъ причинь, взятыхъ въ отдъльности, ни логически вывести фактическое ихъ соотношеніе и такую же связь съ даннымъ конкретнымъ результатомъ; словомъ, онъ долженъ принимать во внимание данность ихъ встръчи въ ихъ отношеніи къ результату, уже данному въ дъйствительности.



<sup>\*)</sup> Ср. выше сс. 114—128; объ "исторической причинности", кром'в сочиненій Курно и Риккерта, см. еще написанные подъ его вліяніемъ "этюды" С. Гессена: S. Hessen, Individuelle Kausalität, Berl., 1909.

Съ такой точки зрѣнія понятіе объ исторической связи тѣсно связано съ понятіемъ о "случаѣ"); но послѣднее можетъ имѣть разныя значенія: понятіе о случаѣ въ метафизическомъ смыслѣ нельзя смѣшивать съ понятіемъ о случаѣ въ теоретико-познавательномъ смыслѣ.

Съ метафизической точки зрѣнія можно разсуждать о дѣйствительности, ничѣмъ не вызванной, и называть ее абсолютной случайностью; разумѣется, съ такимъ понятіемъ о случаѣ въ наукѣ не приходится имѣть дѣло.

Съ теоретико-познавательной точки зрѣнія мы вообще называемь случаемь то, причину чего мы не знаемь; но такое утвержденіе можно понимать двояко: въ абсолютномь и относительномь смыслѣ.

Въ теоретико-познавательномъ смыслѣ мы говоримъ объ-"абсолютномъ" случаѣ, когда утверждаемъ абсолютную невозможность для нашего разума установить причино-слѣдственную связь, что имѣетъ мѣсто, напримѣръ, если такая предпосылка принимается въ числѣ самихъ условій заданія: въ теоріи вѣроятностей мы принципіально считаемъ невозможнымъ познать причины уклоненій; они признаются нами абсолютно-случайными и чѣмъ ихъ больше, тѣмъ больше вѣроятность взаимнаго уничтоженія такихъ уклоненій въ конечномъ итогѣ.

Въ теоретико-познавательномъ смыслѣ можно, однако, разсуждать и объ "относительномъ случаѣ" или объ относительнослучайномъ съ причино-слѣдственной точки зрѣнія: если ученый не можетъ на основаніи принципа причино-слѣдственности логически вывести изъ предшествующаго послѣдующее и построяетъ совокупность причинъ только какъ данную въ отношеніи ихъ къ уже данному результату, онъ пользуется понятіемъ объ относительномъ случаѣ. Подобно тому, какъ изъ свойствъ данной прямой линіи, напримѣръ, можно вывести, что, если она будетъ продолжена, то она пересѣчетъ извѣстную точку, но нельзя вывести, что она будетъ пересѣчена другою линіей, и, значитъ, съ такой (относительной) точки зрѣнія, исходя изъ



<sup>\*)</sup> W. Windelband, Die Lehren vom Zufall, Berl. 1870.

свойствъ одной прямой линіи, приходится признать это пересъченіе ея другой (въ дъйствительности) случаемъ, такъ и фактъ пересъченія дъйствія одной причины другой — представляется нашему разуму относительно случайнымъ; а между тъмъ его надо принимать въ расчетъ для объясненія даннаго результата.

Идіографическая теорія знанія принимаеть во вниманіе понятіе объ "относительной случайности" въ теоретико-познавательномъ смыслѣ слова при объясненіи историческихъ фактовъ; его я и буду имѣть въ виду, при изложеніи ученія объ объясненіи дѣйствительности съ идіографической точки зрѣнія.

Иногда съ понятіемъ о случайности (въ причино-слъдственномъ смыслъ) смъщивають, однако, понятіе о маловажности даннаго факта; или, различая понятіе о случайности въ причиноследственномъ смысле отъ понятія о случайности въ телеологическомъ смыслѣ, послѣднее приравниваютъ къ понятію о маловажности. При образованіи, напримірь, въ виду данной познавательной цели, какого-либо понятія, когда намъ приходится отъ существенныхъ составныхъ частей дъйствительности различать части или признаки не существенные, последние мы "случайными". Такое словоупотребленіе примъняется и въ практическомъ отношеніи: при обсужденіи средствъ, пригодныхъ для осуществленія данной цъли, извъстныя вещи или свойства вещей, безразличныя въ практическомъ отношеніп, называются въ указанномъ смыслѣ случайными. Во избъжаніе недоразуміній, я, однако, не стану называть такихъ "несущественныхъ" или "безразличныхъ" фактовъ "случайными". Въдь они признаются нами "случайными" или безразличными съ какой-либо аксіологической точки зрѣнія; ихъ лучше называть маловажными, причемъ они могуть оказаться таковыми или въ теоретическомъ, или въ практическомъ отношени (см. выше).

Итакъ, вышепоставленный вопросъ сводится къ вопросу о томъ, каково познавательное значение понятия объ относительномъ случав для историка, желающаго объяснить действительность. Попытаемся выяснить, въ какомъ смысле онъ все же можетъ стремиться къ ея объяснению, не смотря на то, что признаетъ относительную случайность конкретныхъ фактовъ.



Если бы въ концѣ концовъ намъ и удалось возвести къ единому міровому цѣлому данныя замкнутыя "системы вещей", его реальность все же представлялась бы нашему разуму данной и въ такомъ смыслѣ относительно случайной; да и самое направленіе движенія его частей, поскольку оно дано, признавалось бы нами относительно случайнымъ: теорія происхожденія нашей планетной системы уже принимаетъ въ качествѣ даннаго—направленіе, въ которомъ родившая ее туманность вращалась; мало того: наша наука, въ сущности, имѣетъ дѣло не съ міровымъ цѣлымъ, а съ разрозненными его частями, дѣйствія которыхъ скрещиваются. Такое понятіе о данномъ скрещиваніи замкнутыхъ рядовъ причино-слѣдственныхъ соотношеній, представляющемся нашему разуму относительно случайнымъ, и видимо затрудняетъ научное объясненіе исторической дѣйствительности.

Для того, чтобы лучше выяснить себътакое понятіе, вообразимъ, что данный шаръ A (масса), получивши толчекъ, съ извъстною скоростью (и въ однородной средъ) движется по плоскости; тогда, зная въ какой-либо моментъ движенія шара его положеніе, а также скорость его движенія и принимая во вниманіе треніе и т. п. условія, можно будеть вывести опредъленіе того міста, которое въ извістный моменть шаръ занималь или займеть на плоскости, а также соотвътственную его скорость, вплоть до того момента, когда онъ окажется въ состояніи покоя, и, такимъ образомъ, действіемъ данной причины объяснить ея результать (следствіе); но если вь скорости или въ направленіи движенія произошло видоизм'єненіе, вызванное, положимъ, столкновеніемъ шара A съ шаромъ B, двигающимся по линіи, пересъкающей линію, по которой шаръ А слъдуеть, то видоизмѣненіе въ скорости и направленіи движенія послѣдняго, очевидно, нельзя вывести изъ закона его собственнаго движенія; если факть столкновенія между шарами А и В, оказавшій вліяніе на посл $\pm$ дующее движеніе A (движеніе B, само по себ $\pm$  взятое, можно оставить безъ вниманія), нельзя возвести къ какой-либо общей причинъ, объясняющей его возникновеніе, и обратно, изъ нея вывести этотъ фактъ, то последній и вляется намъ относительно случайнымъ: движение каждаго шара

по извъстной линіи можно вывести независимо огъ движенія другого, но интересующія насъ изміненія въ ихъ движеніи можно объяснить, лишь принимая даннность обоихъ и ихъ столкновенія, притомъ въ точно определенномъ смысле. Если, однако, нельзя предвидѣть дѣйствительнаго наступленія ихъ встрѣчи (хотя бы въроятность ея и можно было установить), то реальный факть такой встръчи представится намъ относительно случайнымъ. Въ такомъ случать перестчение причинъ, дъйствующихъ независимо другъ оть друга, придется признать относительно случайнымъ; а такъ какъ сама встръча подобнаго рода въ свою очередъ оказывается однимъ изъ условій, вліяющихъ на дальнъйшую "исторію" шара A (и шара B), то последняя (въ качестве следствій результата встрѣчи A съ B) представится намъ относительно случайной. Возьмемъ другой примъръ: кирпичъ, отвалившійся отъ карниза высокаго дома, падаеть на голову проходящаго мимо человъка и пробиваетъ ему черепъ. Можно установить причины, вызвавшія паденіе кирпича: плохая кладка карниза, вліяніе бури, расшатавшей кладку и т. п., положимъ, обусловили паденіе кирпича. Можно установить причины, вызвавшія то, что человъкъ пересъкъ линію паденія кирпича: ему нужно было пройти по данной улиць, положимь, потому, что онъ привыкъ проходить по ней, когда идеть въ университеть, и т. п. Можно, наконецъ, установить причины, вызвавшія при "встрфчф" кирпича съ черепомъ человъка его пораненіе. Сколько бы мы, однако, ни восходили въ каждомъ рядъ причинъ отъ ближайшихъ къ болъе отдаленнымъ причинамъ, вызвавшимъ паденіе кирпича (въ отдъльности взятомъ), мы не будемъ въ состояніи вывести изъ нихъ тотъ фактъ, что онъ долженъ былъ ранить именно даннаго человъка, и изъ причинъ, вызвавшихъ его прохожденіе мимо даннаго мъста, - что данный кирпичъ долженъ быль упасть именно на него. Словомъ, ни изъ одного ряда, въ отдъльности взятаго, нельзя вывести, что именно этотъ кирпичъ долженъ быль ранить именно этого человъка. Поскольку кирпичъ, и человъкъ даны въ ихъ конкретной индивидуальности, поскольку направленія ихъ движеній даны, постольку дано и пересъчение ихъ въ данномъ мъстъ, въ данное время; дан-



ность совокупности подобнаго рода условій представляется намъ относительно случайной: таковою мы и считаемъ дъйствительно происшедшую встречу \*). А между темъ последняя (напримеръ, если проходившій-геніальный ученый) могла повлечь за собою (въ случав его смерти) весьма "важныя" последствія для исторіи челові челові чельтуры. Съ формальной точки зрінія подобное же разсуждение можно примънить и въ томъ случаъ, если говорить о реальномъ соотношении двухъ индивидуумовъ:  $I_1$  и  $I_{\bullet}$ . Положимъ, что  $I_{\bullet}$  надъленъ настолько развитымъ разумомъ и характеромъ, что изъ нихъ можно было бы вывести рядъ его дъйствій; последнія зависять, однако, не только оть его психическихъ свойствъ, но и отъ встръчи его съ дъйствіями  $I_2$ ,  $I_3$ ; поскольку нельзя предвидъть наступление конкретно-данной ихъ встръчи въ данномъ мъстъ и въ данное время, встръча съ ними, оказывающая вліяніе на посл $^*$ дующую д $^*$ ятельность  $I_1$ , представляется намъ относительно случайной.

Между темъ, "встречи" подобнаго рода и должны быть, въ сущности, признаны тъми историческими событіями, которыя оказывають вліяніе на ходъ исторіи, иногда весьма существенное, и которыя, значить, нельзя выбросить изъ ея научнаго построенія. "Встрѣчу" двухъ или большаго числа причино-слѣдственныхъ рядовъ-, относительный случай мы называемъ событіемъ. Политическая исторія и занимается, главнымъ образомъ, событіями; ихъ нельзя исключить изъ историческаго построенія, ибо они оказывають вліяніе на дальнъйшій ходъ исторіи. Съ такой точки зрвнія историку приходится считаться, напримъръ, съ фактами, что Рафаэль и Шиллеръ рано умерли, а Микель-Анджело и Гете достигли глубокой старости; что Александръ Великій или императоръ Фридрихъ III—умерли отъ бользни въ цвътъ лътъ; что въ объихъ вътвяхъ Габсбургскаго дома мужская линія быстро прекратилась; что семейство Лотаря вымерло и что то срединное царство, которое составляло какъ бы переходъ отъ Франціи къ Германіи, упразднилось, а исчезнованіе такого царства оказало ръшительное вліяніе на образованіе

<sup>\*)</sup> E. Meyer, Op. cit. S. 18 и сл.



двухъ обособленныхъ націй: французской и нѣмецкой; что посягательства на жизнь Вильгельма I и Висмарка не удались, а посягательства на жизнь Филиппа Македонскаго, Цезаря и Александра II—удались, и т. п.

Для выясненія понятія объ исторической случайности не мышаеть указать на отличее его отъ понятія о свободь воли, темь более, что такія понятія иногда смешиваются. Съ идіографической точки зрвнія ньть нужды прибъгать къ отожчеловъка съ обусловленной ею дествленію свободной воли ирраціональностью дійствій. Только сумасшедшій отличается специфическою непредвидънностью своихъ дъйствій, столь же впрочемъ, большой (но не большей), какъ и непредвиденность "слъпыхъ силъ природы". Каждый изъ насъ, напротивъ, испытываетъ наибольшее чувство свободы, при совершении тъхъ именно действій, которыя представляются нашему сознанію раціональными, т. е. исполненными не подъ вліяніемъ физическаго и психического "принужденія", страстныхъ аффектовъ или "случайно" замутившихся сужденій, а въ виду ясно сознанной "цібли", которую мы преследуемь, применяя къ тому наиболее адекватныя средства. Если бы наукт исторіи приходилось имъть дъло лишь съ "раціональнымъ" и въ такомъ именно смыслѣ "свободнымъ" дъйствіемъ, то задача ея была бы значительно облегчена: она могла бы по средствамъ, примъненнымъ даннымъ дъятелемъ, заключить о его цъли, о "максимъ" или о мотивъ дъйствующаго лица. Такъ какъ всякое строго телеологическое дъйствованіе есть прим'вненіе правиль, добытыхъ путемъ опыта и указывающихъ на наиболъе пригодныя средства для достиженія данной цёли, то исторія (т. е. реально протекающій процессъ) была бы ничъмъ инымъ, какъ примъненіемъ такихъ правилъ \*). Итакъ, нельзя смъшивать понятіе о случайности съ понятіемъ о свобод' воли, по крайней мір въ томъ смысль, въ какомъ оно только что употреблялось. Вообще, можно сказать, что, поскольку историкъ исходить изъ действительности, онъ не можетъ не принимать во вниманіе и волевого воздъйствія



<sup>\*)</sup> M. Weber, Op. cit. By Arch. für Soziol., Bd. XXII S. 153.

даннаго индивидуума на возникновение какого либо факта, но и такія явленія онъ можеть разсматривать съ точки зрѣнія относительно случайной "встръчи" данныхъ условій и обстоятельствъ съ волей даннаго индивидуума. Даже въ томъ случать, если бы историку удалось доказать, что данный фактъ могъ возникнуть безъ такого воздъйствія, нельзя отрицать, что въ дъйствительности онъ "случился" при наличности этого воздъйствія; оно, значить, должно быть включено въ число причинь, случайная встреча которыхъ породила данный фактъ. Въ такомъ смысле историкъ и разсуждаетъ, говоря, напримъръ, что вторая пуническая война разразилась благодаря ръшенію Гапнибала, семильтняя война-благодаря рышенію Фридриха Великаго, австропрусская 1866 г. — благодаря решенію Бисмарка. Съ такой же точки зрѣнія можно разсуждать и о "случайной" встрѣчѣ данныхъ обстоятельствъ съ нравственною волей лица, которое, при наличности этихъ условій, признало за должное поступать соотвътствующимъ образомъ, что въ совокупности и повело къ извъстнымъ результатамъ; припомнимъ хотя бы появление Іоанна Гусса на Констанцкомъ соборъ или Лютера на Вормскомъ сеймъ.

На основаніи вышеприведенныхъ соображеній, уже можно придти къ заключенію, что историкъ долженъ исходить изъ конкретно-данной действительности, поскольку она дана ему въ его чувственномъ воспріятіи или переживается имъ; значить, историкъ не предсказываетъ фактъ, а исходитъ изъ совершившагося уже факта; но онъ пытается возможно дальше углубить анализъ фактовъ въ причино-следственномъ смысле: онъ стремится выяснить, какого рода причины встретились въ данномъ месте и въ данное время и какія последствія имела данная встреча. Иными словами говоря, историкъ научное объясдаетъ дъйствительности, поскольку онъ объясняетъ шеніе элементовъ, въ совокупности вызвавшихъ данный результать.

Такое объяснение сводится прежде всего къ тому, что историкъ долженъ опредълить, какія изъ причинъ, въ совокупности породившихъ данный фактъ, зависятъ отъ болье общей или другъ



отъ друга и какія, напротивъ, не могутъ быть поставлены имъ въ такую зависимость и, значитъ, представляются ему данными независимо отъ другихъ; къ числу послъднихъ можно относить, напримъръ, и самый фактъ скрещиванія или встръчи дъйствія одной причины (или нъсколькихъ) съ другой (или нъсколькими), поскольку она не выводится изъ какого либо закона и просто признается данной въ дъйствительности. Съ такой точки зрънія естественно, напримъръ, различать общія условія и причины, долженствовавшія вызвать извъстный фактъ, при наличности подходящей индивидуальности, и данность послъдней въ данномъ мъстъ и въ данное время; встръча объихъ группъ обстоятельствъ и ведетъ къ тому результату, возникновеніе котораго объясняется.

Если историку удалось въ данной совокупности обстоятельствъ различить зависимыя отъ независимыхъ, то онъ можетъ пойти еще далье и попытаться выяснить значение въ данной группъ причинъ тъхъ изъ нихъ, которыя онъ назвалъ случайными. Въ дъйствительности вся совокупность условій съ фактическою необходимостью вызвала, конечно, данный факть и только; историкъ можетъ пользоваться категоріей возможности при взвъшиваніи относительнаго значенія данной исторической причины, въ совокупности съ другими породившей данный результатъ. Съ такой точки зрѣнія онъ можеть задаваться, напримѣръ, вопросомъ, что было бы, если бы данной причины не было или если бы она была замѣнена другою, т. е. могла ли бы она быть замѣнена другой, равнозначимой или нътъ, измънился ли бы при такихъ условіяхъ результать или, точнве, собственно то его значеніе, которое мы признаемъ историческимъ и т. п. Лишь въ послъднемъ смыслъ данная причина пріобрътаетъ чисто историческій характеръ. Категорія возможности можетъ, значитъ, служить своего рода критеріемъ для определенія значенія, причинъ, вызвавшихъ интересующій насъ результать; такимъ путемъ можно выяснить, въ какой мъръ данное обстоятельство было дъйствительно исторической причиной даннаго событія и т. п. Отвъть на вопросъ подобнаго рода можно дать, однако, лишь пользуясь отвлеченіемъ и обобщеніемъ историческаго матеріала: отвлекая дан-



ную причину, или отвлеченно разсматривая другую, мы, на основаніи общихъ понятій, установленныхъ антропологіей, психологіей, соціологіей и т. п., разсуждаемъ о томъ, какое дъйствіе она могла бы имъть.

Такимъ образомъ, историкъ можеть обсуждать степень въроятности историческаго событія, поскольку отвлеченно развообще признаются въ большей или условія сматриваемыя меньшей степени благопріятными для ожиданія наступленія извъстнаго (а не даннаго единичнаго) событія. Вообще, если событіе y порождено совокупностью (x, w), причемь x сложное и не зависить оть w, а w можно замѣнить и другимъ обстоятельствомъ, то x уже можно считать совокупностью условій, въ значительной степени благопріятствующихъ наступленію у. Если при присоединеніи къ x какого либо условія (w или другого) намъ представляется, что въроятность иного по его историческому значенію результата, чёмъ у, очень ограничена или мала, то такое причинение у можно назвать адекватнымъ; и обратно, если бы безъ w результатъ (въ историческомъ смысл $\mathfrak k$ ) получился бы другой, то причиненіе, поскольку оно уже прямо зависить и оть w, можно назвать "случайнымь". Смотря по тому, напримъръ, какое изъ вышеуказанныхъ значеній приписывать двумъ выстръламъ передъ замкомъ, въ совокупности съ другими условіями, вызвавшимъ мартовскую революцію въ Берлинъ, придется и наступленіе ея признать результатомъ адекватнаго или "случайнаго" причиненія \*).

Уже въ вышеприведенныхъ операціяхъ историкъ постоянно пользуется понятіемъ о причино-слѣдственной связи для выясненія того комплекса причинъ, который породилъ данный результатъ; но онъ можетъ попытаться уразумѣть и ту связь, которая обнаруживается между такимъ комплексомъ и его результатомъ. Въ самомъ дѣлѣ, понятіе о причино-слѣдственной связи (но не о законѣ въ причино-слѣдственномъ смыслѣ) и объ относительно-случайной встрѣчѣ двухъ (или нѣсколькихъ) фактовъ, изъ которыхъ одинъ оказалъ реальное вліяніе на другой, —соединимы



<sup>\*)</sup> M. Weber, Op. cit by Arch. für Soz. XXII, 203.

между собою, поскольку мы пытаемся объяснить фактически необходимую причино-слъдственную связь между такими фактами. Для достиженія указанной цёли, историкь обращается къ анализу своего понятія объ индивидуальномъ объекть, который представляется ему фактически необходимымъ последствиемъ действия на него другого индивидуального объекта; онъ разлагаетъ такое понятіе на его элементы, всегда остающіеся общими; далъе онъ совершаетъ подобную же операцію относительно индивидуальной причины и, наконецъ, устанавливаетъ связь между общими элементами своего понятія объ индивидуальномъ объектъ-слъдствии и соотвътствующими такими же элементами своего понятія объ индивидуальномъ объектъ-причинъ. Если историку удастся совершить рядъ такихъ операцій, онъ затімъ снова соединяеть общіе элементы своего понятія о причинъ въ одно понятіе, представляющее ему индивидуальность этой причины, и такимъ образомъ, какъ бы обходнымъ путемъ, достигаетъ научнаго пониманія той фактически необходимой связи, въ какой данная индивидуальная причина находится съ порожденнымъ ею индивидуальнымъ объектомъ-следствиемъ. Такимъ образомъ, историкъ выясняетъ, какого рода обстоятельства совпали и въ совокупности произвели данный результатъ; самое стеченіе такихъ, а не иныхъ обстоятельствъ въ данномъ мѣстѣ и въ данное время остается для него относительно случайнымъ, но онъ можетъ объяснить себъ, какимъ образомъ возникъ тотъ, а не иной результатъ.

Само собою разумѣется, что идеальная цѣль, преслѣдуемая путемъ подобнаго рода изслѣдованій, можетъ и не быть достигнута въ дѣйствительности. Въ самомъ дѣлѣ, историку обыкновенно приходится констатировать въ изучаемомъ имъ результатѣ такой остатокъ, который онъ не можетъ разложить на элементы и, путемъ логической конструкціи, возвести къ соотвѣтствующимъ элементамъ причины \*).

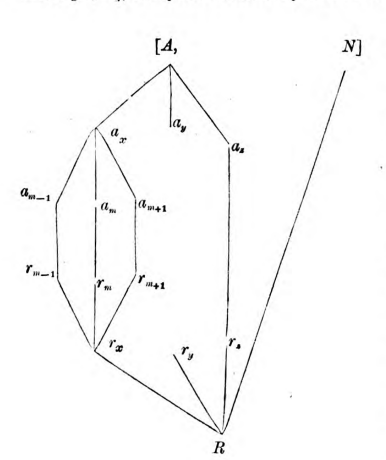
Вышеизложенную операцію можно представить себ $\pm$  въвид $\pm$  сл $\pm$ дующей схемы, гд $\pm$  [A, N] индивидуальная сложная



<sup>\*)</sup> H. Rickert, Geschichtsphilosophie. S. 73.

причина (данное стеченіе обстоятельствъ, а не только стеченіе данныхъ обстоятельствъ), а R—находящійся съ нею въ связи сложный результатъ.

Вообще разыскивая, какія обстоятельства вызвали R, и найдя [A, N], историкъ мысленно разлагаетъ R и [A, N] на состав-



и пытается порознь установить СВЯЗЬ между ними; различая зависимость R отъ A и отъ N. которое не зависить оть A, онъ стремится выяснить зависимость R отъ A и зависимость R отъ N, каждую въ отдъльности. Положимъ, что, восходя отъ Rкъ А, изслъдователь сразу усматриваетъ, соотношеніе между  $r_{z}$  и  $a_2$ ; но такъ какъ онъ не можетъ сдълать того же отно-

ные ихъ элементы

сительно  $r_x$  и  $a_x$ , то подвергнувь ихъ дальнѣйшему разложенію и получивъ такимъ образомъ  $r_{m-1}$ ,  $r_m$ ,  $r_{m+1}$  и  $a_{m-1}$ ,  $a_m$ ,  $a_{m+1}$ , онъ устанавливаетъ между ними искомое соотношеніе и т. п.; очевидно, что въ вышеприведенной схемѣ причино-слѣдственное соотношеніе между  $r_y$  и  $a_y$  совсѣмъ не удалось установить. Вмѣстѣ съ тѣмъ, однако, историкъ констатируетъ, что R зависитъ не отъ одного только A, но и отъ N, причемъ строитъ такую комбинацію [A,N] въ отношеніи къ уже данному въ дѣйствительности результату R.

Итакъ этіологическое изслѣдованіе начинается съ R; отъ него историкъ послѣдовательно восходить къ [A, N], поскольку и R, и [A, N] его понятія, разлагаемыя на ихъ элементы; а затѣмъ онъ снова идетъ отъ [A, N] къ R, что и объясняетъ ему причино-слѣдственную зависимость между [A, N]и R. Такое построеніе, разумѣется, далеко не всегда удается сдѣлать въ полной мѣрѣ.

Всякое историческое объяснение и состоить въ томъ, чтобы возможно далѣе прослѣдить историческую связь послѣдующаго факта съ предшествующимъ, послѣдняго съ его предшествующимъ и т. д., пока историкъ не дойдетъ до первоначальнаго факта, который принимается, въ качествѣ даннаго, безъ объяснения его влияниемъ какого либо предшествующаго факта.

Для наглядной иллюстраціи вышеуказаннаго хода мыслей, возьмемъ нѣсколько частныхъ примѣровъ, при разборѣ которыхъ можно будетъ высказать и нѣсколько дополнительныхъ замѣчаній, касательно существа дѣла.

Открытія, представляющіяся съ перваго взгляда актами индивидуального творчества, темъ не мене могутъ подлежать нъкоторому объясненію. Открытіе закона тяготьнія, напримъръ, сделано въ сущности последовательными работами двухъ рядовъ ученыхъ: "система небесной геометріи" была создана Коперникомъ, Тихо-Браге, Кеплеромъ и Ньютономъ; а математическая теорія движенія, впосл'єдствіи приложенная и къ движенію небесныхъ тълъ, — Галилеемъ, Гюйгенсомъ и Нютономъ. Оба ряда работъ привели Ньютона къ открытію закона тяготвнія; но при изученіи исторіи открытія закона тяготінія, очевидно, нельзя не принять въ расчетъ самаго Ньютона; между тъмъ Ньютона, какъ Ньютона, во всей полнотъ его творческой индивидуальности, конечно, вышеуказанныхъ нельзя логически вывести изъ отдъльно взятыхъ рядовъ. Такимъ образомъ, при разложеніи понятія о полученномъ имъ результать (т. е. закона тяготьнія) историкъ замічаеть, что онь включаеть въ себя два понятія: систему небесной геометріи и математическую теорію движенія и что оба понятія встр'єтились и взаимно оплодотворили другъ друга въ творческомъ умѣ Ньютона. Аналогичное



разсужденіе можно примѣнить и къ другимъ проявленіямъ творческой мысли человѣка. Большинство сложныхъ изобрѣтеній имѣли свою длинную исторію, въ созиданіи которой многіе участвовали. Авторъ исторіи паровой машины (R. Thurston) пришель, напримѣръ, къ слѣдующему заключенію: "великія изобрѣтенія никогда не являются созданіемъ одного человѣка; они—результатъ накопленныхъ усилій цѣлаго ряда работниковъ". Обыкновенная машина не есть результатъ размышленій одного человѣка; многіе изслѣдователи содѣйствовали ея построенію: каждый изъ нихъ приносилъ свой камень для постройки общаго зданія, напримѣръ: Frey, Dufay, Wilke, Canton, Franklin"; но каждый изъ нихъ являлся творческою индивидуальностью, комбинировавшею предшествующія теченія мысли; ее, значитъ, также надо принимать во вниманіе, при объясненіи уже даннаго въ дѣйствительности результата.

Возьмемъ еще одинъ примъръ изъ другой области: положимъ, что историкъ встръчается съ фактомъ "деклараціи правъ человъка и гражданина", сдъланной французскимъ учредительнымъ собраніемъ 26 августа 1789 года (дальнъйшія ссылки —на §§ деклараціи). Для объясненія факта "деклараціи", историкъ исходить изъ нея. какъ изъ даннаго факта; онъ подвергаетъ свое понятіе о немъ анализу и добытые такимъ образомъ элементы онъ старается поставить въ связь съ соответствующими элементами своего понятія о той сложной совокупности факторовь, которая породила декларацію. Историкъ обращаеть вниманіе, наприміръ на наиболье общія черты, характеризующія декларацію: на ея раціонализмъ и естественно-правовую конструкцію (§ 2 и др.), на ея индивидуализмъ и эгалитаризмъ (\$\\$ 1, 2, 7, 17), на выдвинутое ею понятіе о народномъ суверенитеть и теорію "общей воли" (§§ 3, 6 и др.), а отчасти также на упоминаемое въ ней учене о представительствъ (§ 6) и о раздъленіи властей (§ 16). Перечисленные общіе элементы онъ пытается поставить въ связь съ такими же факторами, объясняющими ихъ наличность въ деклараціи, напримъръ: съ картезіанской философіей, съ взглядами и д'ятельностью "философовъ въка просвъщенія", съ появленіемъ извъстной французской



энциклопедіи и т. п.; съ распространеніемъ ученій Гроція, Локка, Руссо и другихъ о естественномъ правъ средифранцузскаго общества; съ увлеченіемъ многихъ изъ его членовъ извъстными политическими теоріями Монтескье, Руссо, Мабли и другихъ писателей и т. п. Нельзя, однако, признать такое объясненіе факта "деклараціи" достаточнымъ; историкъ долженъ вниманіе и болѣе принять во особенности; частныя его объяснить, почему данный долженъ фактъ произошелъ именно во Франціи XVIII-го въка, а не въ другой странъ и въ другое время; кромф нфкоторыхъ изъ указанныхъ выше обстоятельствь, онъ замічаеть, напримірь, что сама декларація говорить о "презрѣніи правъ человѣка" (въ связи съ "незнаніемъ" и "забвеніемъ" ихъ), какъ о причинъ "общественныхъ бъдствій и порчи правительствъ"; это утвержденіе онъ ставить въ связь съ соціальнымъ и политическимъ строемъ "стараго режима" и съ признаніемъ деклараціей права человѣка "сопротивляться угнетенію" (§ 2); вмість съ тімь онъ принимаеть въ расчетъ и то вліяніе, которое недавно возникшая американская конституція, частныя "declarations of rights" и проч. оказывали на французовъ того времени. Тъмъ не менъе и такого объясненія будеть еще недостаточно для пониманія того, почему "декларація" состоялась именно въ данномъ мѣстѣ и въ данный моментъ французской жизни XVIII-го въка: для полнаго его историческаго пониманія, историку нужно еще будеть выяснить, какимъ образомъ всв вышеуказанные факторы реализировались въ данномъ мъсть и въ данное время, т. е. какимъ образомъ они, въ совокупности, встретились съ людьми, реально синтезировавшими ихъ въ себъ, что и повело къ самому факту деклараціи. Съ такой точки зрѣнія историкъ припоминаетъ, напримъръ, что Парижъ быль центромъ Франціи, въ которомъ вся политическая жизнь страны была сосредоточена, что нъкоторые наказы 1789 года требовали провозглашенія "деклараціи", что опредъленные члены собранія: Сійесъ, составитель проекта деклараціи, Лафайэтъ, увлекавшійся деклараціей 1776 г., и другіе, встрѣчались въ національномъ собраніи, произносили тамъ рѣчи или участвовали въ преніяхъ, словомъ, что они способствовали осуществленію того самого



факта, который называется "деклараціей правъ человѣка и гражданина", и т. п. И только послѣ такого изслѣдованія, дальнѣйшія подробности котораго можно оставить здѣсь безъ разсмотрѣнія, объявленіе ея въ французскомъ учредительномъ собраніи 26 августа 1789 года станетъ понятнымъ для историка.

Такимъ образомъ, при объясненіи исторической связи историкъ исходитъ изъ конкретнаго факта, интересующаго его въ виду его историческаго значенія, и отъ него восходитъ къ той конкретной совокупности условій и обстоятельствъ, которыми, въ такой именно комбинаціи, онъ затѣмъ и объясняетъ уже данный въ дѣйствительности результатъ, т. е. тотъ самый индивидуальный фактъ, который его интересуетъ.

Следуеть заметить, однако, что вышеуказанная операція, состоящая въ расчленени нашихъ понятій о сложномъ комплексъ причинъ и элементовъ результата для того, чтобы, по возможности, усмотрѣть законосообразность связи между порознь взятыми причиноследственными отношеніями, не можеть еще удовлетворить идіографическое пониманіе дъйствительности: выясняя генезисъ явленія, т. е. то, какимъ образомъ данный фактъ возникъ, почему онъ оказался на данномъ мъсть и появился въ данное время, она еще не даетъ построенія даннаго факта въ его конкретности; а безъ такого построенія нельзя разсуждать и о вліяніи его, въ его цълостности, на окружающую его дъйствительность; лишь благодаря научному построенію факта въ его цалостности, а не одному только объяснению его съ точки зрвнія причино-следственной связи, можно достигнуть пониманія его вліянія на данный процессъ, его последствій и его "историческаго" значенія для даннаго цълаго.

Въ самомъ дѣлѣ, сколько ни разлагать фактъ на составные его элементы, путемъ такого анализа, нельзя еще установить его въ его цѣлостности. Какъ бы ни былъ совершенъ, напримѣръ, историческій анализъ Сикстинской Мадонны, какъ бы ни объясняли ея возникновенія изъ общихъ условій культуры того времени, въ частности изъ религіознаго настроенія раффаэлевской эпохи и самаго Раффаэля, изъ художественной школы, къ которой онъ принадлежалъ, изъ его художественнаго разви-



тія и т. д., все же такой анализь не замѣнить "Сикстинской Мадонны" въ ея цѣлостности, да и не объяснить того вліянія, которое она, именно въ ея цѣлостности, оказываеть на зрителя. Какъ бы совершенно не были объяснены причины, вызвавшія сраженія при Мараеонѣ или при Ватерло, эти факты должны быть приняты во вниманіе въ ихъ цѣлостности, поскольку одинъ оказалъ вліяніе на послѣдующее возвышеніе Аеинъ и на развитіе античной греческой культуры, а другой повліяль на образованіе германской имперіи и породиль другія политическія послѣдствія. Слѣдуетъ также замѣтить, что и практически, обыкновенно, нѣть возможности въ полной мѣрѣ провести такой анализъ до конца и получить чисто научный синтезъ добытыхъ элементовъ.

Такимъ образомъ, при изучени дъйствительности, историкъ не можетъ ограничиться ея разложенемъ: для воспроизведенія ея въ ея цълостности, поскольку послъднее имъетъ историческое значеніе, историкъ долженъ научно построить ее путемъ синтеза, совершаемаго съ извъстной, критически установленной точки зрънія и зависящаго отъ данности въ дъйствительности того, но отношенію къ чему онъ производится. Поскольку задача исторической науки состоитъ въ научномъ построеніи дъйствительности, историкъ не можетъ ограничиться тъмъ, что онъ исходитъ изъ дъйствительности и путемъ анализа разлагаетъ ее на тъ составные элементы, изъ которыхъ она образовалась; историкъ не только исходитъ изъ дъйствительности, но онъ стремится возвратиться къ ней: разложивъ ее на элементы, онъ нытается представить ихъ себъ въ извъстномъ синтезъ.

Понятіе объ исторической связи между смежными фактами уже даетъ, однако, возможность производить такой синтезъ, т. е. объединять множество представленій о разрозненныхъ элементахъ дѣйствительности.

Въ самомъ дѣлѣ, сложная совокупность многихъ условій и обстоятельствъ получаетъ нѣкоторое единство въ отношеніи къ уже данному въ дѣйствительности конкретному результату; но, даже если разсматривать послѣдній какъ своего рода "случайный взрывъ", все же можно изучать его послѣдствія: въ отно-



шеніи къ нему совокупность ихъ также получаеть нѣкоторое единство.

Вообще для того, чтобы съ исторической точки зрвнія разсуждать о встръчъ двухъ или нъсколькихъ причино-слъдственныхъ рядовъ и о последующемъ вліяніи ея на нихъ, нужно признать реальность такой встречи; значить, надобно, чтобы она предварительно реализировалась въ дъйствительности, т. е. въ данномъ индивидуумъ или въ данномъ "событіи". Въ только что указанномъ смыслѣ значеніе индивидуума состоитъ въ томъ, что онъ является реализаціей элементовъ "встрічи", признаваемыхъ нами за дъйствительность. Въ сущности, можно уже самый индивидуумъ назвать своего рода событіемъ, поскольку каждый индивидуумъ представляется нашему разуму относительно случайной встръчей множества причино-слъдственныхъ рядовъ, реальнымъ центромъ скрещиванія между собой нісколькихъ серій, каждая изъ которыхъ можетъ быть построена согласно закону въ причино-следственномъ смысле. Мало того: благодаря своему волевому воздействію на внешній мірь (ср. выше), личность можеть соединить воедино данныя, но разрозненныя условія, и, такимъ образомъ, породивъ ихъ встрѣчу, вызвать новое событіе, которое, въ свою очередь, можетъ повести къ новымъ результатамъ. Въ такомъ смыслѣ, напримѣръ, Юлій Цезарь, Лютеръ, Петръ Великій, Наполеонъ оказывали вліяніе на ходъ исторіи. Люди, даже тѣ, которые называются "великими", правда реализирують въ себѣ въ значительной степени лишь синтезъ уже данныхъ соціальныхъ силь; но подборъ соціальныхъ силъ, да и самый синтезъ ихъ можетъ быть произведенъ весьма различными способами; пользование того, а не иного изъ нихъ въ дъйствительности зависить отъ той индивидуальности, въ которой онъ получить осуществленіе; сама индивидуальность, въ качествъ таковой, обладаеть ей одной присущими свойствами; введенная въ совокупность данныхъ условій, она содъйствуєть образованію того синтеза, который происходить чрезъ ея посредство и благодаря ей.

Въ качествъ иллюстраціи къ положенію, высказанному выше, возьмемъ нѣсколько примъровъ изъ исторіи наукъ. Всъ условія и факторы синтезируются въ актъ индивидуальнаго творчества,



привносящаго отъ себя нѣчто новое, объединяющее и оживотворящее ихъ совокупность. Въ дъйствительности факторы производять данный результать всё виёстё, а не каждый порознь; реальный синтезъ ихъ получается въ индивидуальности или, точные, вы самомы акты индивидуального творчества. Всякая научная теорія, открытіе или изобр'єтеніе, можеть возникнуть лишь путемъ индивидуальнаго научнаго творчества; учесть вст факторы последняго если не иметь научнаго, т. е. виолнъ точнаго понятія о данномъ и единомъ міровомъ цъломъ; нельзя, напр., логически вывести Ньютона изъ окружавшей его среды; да если бы и можно было это сделать, нельзя было бы не говорить о Ньютонъ; фактически приходится считаться съ индивидуальностью Ньютона и признавать индивидуальность его научнаго творчества. Само собою разумъется, что чъмъ выше индивидуальное творчество, тъмъ менъе оно зависить отъ обстоятельствь и тъмъ больше масса нуждается въ немъ, а не оно въ ней. Нельзя, напримъръ, замънить Дарвина нъкоторымъ количествомъ второстепенныхъ естествоиспытателей; изъ суммы ихъ индивидуальныхъ творчествъ мы не получимъ индивидуальнаго творчества Дарвина, ибо индивидуальности не экземпляры, которые поддаются подсчету, а сама индивидуальность не есть простая сумма элементовъ; последняя не дасть еще единичной комбинаціи, извъстной намъ изъ исторіи. Данная индивидуальность и проистекающій изъ ея существа актъ научнаго творчества-есть факть, данный въ действительности; некоторые изъ его эдементовъ, разъ онъ данъ, можно объяснить и вывести изъ окружающихъ условій; общія последствія такого факта можно также предвидъть, если имъть понятіе о свойствахъ среды, въ которой онъ имълъ мъсто; но историкъ не можетъ предсказать появление въ данный моменть и въ данномъ мъстъ данной, именно этой, а не иной ученой индивидуальности или даннаго ея акта индивидуального научного творчества, а, значить, и его последствій въ данномъ месте и въ данный моменть. Существо вышеизложеннаго разсужденія не изм'єнится, если прим'єнить его не къ геніальнымъ ученымъ, а къ среднимъ людямъ науки; правда, въ посредственномъ ученомъ всегда больше элементовъ, общихъ



у него съ другими посредственными учеными, но комбинація встхъ элементовъ, представляемая данною личностью, фактически все же остается единственной въ своемъ родъ. Замътимъ еще, что индивидуальное творчество обнаруживается уже въ той именно комбинаціи, для которой ученый изъ массы элементовъ производить выборъ нѣкоторыхъ изъ нихъ; эта масса все возрастаеть; темь больше творчества нужно въ самомъ выборе ихъ; и туть есть творчество: только характеръ и направление его измѣнились. Если, однако, въ исторіи науки индивидуальное творчество всегда будеть имъть значеніе, и логическое раскрытіе существа ея въ дъйствительности будеть зависьть отъ такого творчества, то и наука должна будетъ имъть свое реальное, а не одно только логическое развитіе, причемъ реальное ея развитіе далеко не всегда будеть совпадать съ логическимъ уже потому одному, что оно будеть зависьть отъ всъхъ "случайностей", которымъ подвергнуто индивидуальное его осуществленіе.

Въ аналогичномъ смыслѣ можно разсуждать и о цѣлыхъ народахъ, поскольку они въ извѣстномъ мѣстѣ и въ извѣстное время выступали дѣятелями въ исторіи: напримѣръ, о грекахъ (въ частности авинянахъ) въ эпоху греко-персидскихъ войнъ; о французахъ въ эпоху великой революціи и т. п.

Историку приходится, однако, обыкновенно имѣть дѣло не съ относительно случайной встрѣчей обстоятельстъ, поскольку она стоитъ въ связи съ появленіемъ данной индивидуальности, или встрѣчей данныхъ обстоятельствъ съ данной индивидуальностей (или точнѣе ихъ дѣйствій), что онъ и называетъ событіемъ въ болѣе узкомъ, историческомъ смыслѣ слова; подъ "событіемъ" можно, слѣдовательно, разумѣть, индивидуальное понятіе, объединяющее множество представленій о разнородныхъ фактахъ, образующихъ конкретное сцѣпленіе, въ составъ котораго входитъ встрѣча послѣдняго рода, причемъ совокупность ихъ дѣйствительно дана и дѣйствительно вліяетъ (или вліяла) на ходъ развитія человѣчества; поскольку такая совокупность представляется нашему разуму данной и, значитъ, относительно случайной, она и называется событіемъ въ узкомъ смыслѣ слова.



Итакъ, синтетическое построеніе дъйствительности прежде всего сводится къ установленію реализаціи встръчи данныхъ элементовъ въ данной индивидуальности (личности, событіп). Подобно индивидуальности, и "событіе", въ качествъ такового, можетъ оказывать вліяніе на дальнѣйшій ходъ исторіи, т. е. на послѣдующее развитіе каждой изъ тѣхъ серій, которыя сплелись въ немъ. Данное событіе, напримъръ, переселеніе, открытіе піп изобрътение, война, революція, - вліяеть на людей: они, всъ вмъстъ, подвергаются вліянію такого событія; оно становится общею причиной перемънъ, происходящихъ въ спеціальныхъ эволюціяхъ разнородныхъ серій явленій и становится какъ бы связывающимъ ихъ узломъ. Изобрътение паровой машины, наприоказало вліяніе на развитіе хозяйства (примъненіе ея въ разныхъ отрасляхъ фабричной промышленности, быстрое обращеніе товаровъ и проч.), на развитіе просв'ященія (легкое передвиженіе и общеніе людей другь съ другомъ, распространеніе изв'єстій, корреспонденціи и проч.), на политическое развитіе (стратегическое значеніе жельзныхъ дорогъ и т. п.); или французская революція оказала вліяніе на подъемъ національнаго духа французовъ (ср. войны изъ за "естественныхъ границъ"), на соціально-политическій строй (а въ связи съ нимъ и на нѣкоторыя другія стороны культуры) во Франціи, на территоріальные захваты, произведенные нікоторыми другими державами во время революціонных войнъ, на последующую исторію ихъ политики и т. д.

"Всеобщая" исторія и занимается, главнымъ образомъ, изученіемъ событій, оказавшихъ вліяніе на развитіе человѣчества, и его результатами. Съ указанной точки зрѣнія, "политическая" исторія получаетъ особаго рода смысль: вѣдь она стремится выяснить значеніе воздѣйствія индивидуумовъ на общій ходъ развитія и событій, отразившихся на жизни всѣхъ людей (данной группы, народа, человѣчества) и на разныхъ проявленіяхъ ихъ жизни, т. е. событій, касавшихся массы населенія и видоизмѣнившихъ ея жизнь.

Такимъ образомъ, понятіе объ исторической связи между-смежными фактами уже служить для объединенія нашихъ пред-



18\*

ставленій о дійствительности; вмісті съ тімь оно, въ сущности, лежить въ основъ понятія о непрерывности историческаго процесса: помимо взаимозависимости фактовъ между собою въ данномъ состояній культуры, историкъ получаеть возможность пользоваться имъ для установленія непрерывной связи между фактами, слъдующими во времени: лишь принимая во внимание историческую связь между индивидуальными событіями и развитіемъ культуры, можно представить себъ непрерывную цъпь соотношеній; въ противномъ случат между ея звеньями оказывается разрывъ, который остается реально не заполненнымъ. Такая связь часто обнаруживается, напримъръ, между исторіей учрежденій и событіями "внъшней исторіи"; случаи подобнаго рода можно припомнить и изъ древней, и изъ новой исторіи. По словамъ одного изъ древнихъ мыслителей-политиковъ, "Саламинская побъда, виновникомъ которой быль народъ, служившій на корабляхъ, доставила Анинамъ гегемонію и, вмѣстѣ съ развитіемъ морского могущества государства, усилила въ немъ демократическій элементь"; и наобороть, "въ Аргосъ знатные граждане, прославившись битвой съ Лакедемонянами при Мантинев, тотчась приступили къ ослабленію національной демократіи... " и т. п.; или исторія французскихъ политическихъ учрежденій времени революціи не можеть быть надлежащимъ образомъ построена въ видъ непрерывнаго процесса, если не принять во внимание вліяние на нихъ европейской коалиціи, и т. п. \*). Итакъ, не пользуясь понятіемъ объ исторической связи въ вышеуказанномъ смыслѣ, историкъ не можетъ установить и понятіе о непрерывности историческаго процесса; но понятіе объ исторической связи получаеть еще болье широкое значеніе для объединенія историческихъ данныхъ, при комбинаціи его съ понятіемъ объ историческомъ целомъ.

### 🖇 4. Понятіе объ историчесномъ цѣломъ.

Нельзя достигнуть научно-историческаго построенія конкретной дійствительности, путемь одного только ея объясненія съ точки

<sup>\*)</sup> Aristot., Pol., l. VIII, c. 3. A. Aulard, Op. cit., pp. 170, 174, 177.



зрѣнія исторической связи между смежными ея элементами. Хотя такое объясненіе есть уже своего рода построеніе, объединяющее наше знаніе о ней, но оно еще не даеть возможности охватить ее во всей ея цѣлостности, т. е. по возможности достигнуть того предѣла, къ которому идіографическое знаніе стремится, а не отъ котораго оно удаляется, подобно номотетическому; для того, чтобы приблизиться къ такому предѣлу, историкъ пытается образовать понятіе о цѣломъ: онъ признаеть, что каждый отдѣльно взятый исторической объекть входить въ одно цѣлое, вмѣстѣ съ другими такими же объектами, и что каждый изъ нихъ тѣмъ самымъ опредѣляется въ своей индивидуальности, какъ незамѣнимая часть цѣлаго.

Въ сущности понятіе о цѣломъ, т. е. о нѣкоторомъ реальномъ единствѣ многообразія, тѣсно связано съ понятіемъ объ индивидуальное, а съ исторической точки зрѣнія въ узкомъ смыслѣ слова его единство существуетъ лишь въ данной индивидуальности, въ субъектѣ консензуса или эволюціи: онъ полагаетъ себѣ цѣль, общую для всѣхъ по своему значенію, обладаетъ общей волей и самоопредѣляется въ объединенной дѣятельности членовъ цѣлаго; но такое понятіе все же получаетъ особаго рода смыслъ, если разсматривать данное цѣлое не въ отношеніи его къ другимъ цѣлымъ, а въ отношеніи его къ своимъ частямъ, только въ немъ пріобрѣтающимъ полноту своего значенія. Съ послѣдней точки зрѣнія можно разсуждать о томъ, въ какой мѣрѣ понятіе о цѣломъ обусловливаетъ собою понятіе объ индивидуальномъ характерѣ его частей.

Предъльное понятіе о цъломъ, т. е. о такомъ цъломъ, которое уже не мыслится въ качествъ части другого болье общирнаго цълаго, заключаетъ всъ эмпирически данныя намъ представленія въ качествъ его частей; оно есть понятіе о міровомъ цъломъ; оно представляется намъ цълостною дъйствительностью, части которой, однако, мы можемъ, въ свою очередь, называть относительными цълыми; мы называемъ ихъ относительными въ томъ смыслъ, что мы или не въ силахъ довести объемъ нашего понятія до конечнаго предъла, и довольствуемся его



частями въ качествъ своего рода цълыхъ, или, въ виду цъли даннаго изследованія, считаемъ возможнымъ пренебречь значеніемъ даннаго комплекса, въ качествъ части вселенной, а беремъ его солнечная система, напримъръ, вь качествъ цълаго. Наша есть цёлое въ отношеніи къ образующимъ ее планетамъ; человъчество есть цълое въ отношени къ составляющимъ его народамъ и т. п. Съ такой точки зрвнія, чемь часть дробнее и чёмь она менёе разсматривается въ отношении къ цёлому, тёмъ она оказывается болбе отвлеченной и можно сказать, что отдъльно взятый индивидуумъ-есть абстракція. Въ исторической дъйствительности, напримъръ, (понимая ее въ узкомъ смыслъ), каждый индивидуумъ (поскольку онъ признается именно индивидуумомъ), - есть часть нѣкоего цѣлаго: онъ житель данной страны, членъ семьи, общества, государства, человъчества. Тоже самое можно сказать и про событіе; и оно представляется намъ въ полнотъ его реальности, лишь если вставить его въ дъйствительность, частью которой оно оказывается.

Выше мы, правда, признали какъ бы нъкоторую общность между историческими объектами данной реальной совокупности, поскольку встони входять въ составъ ея одной; съ такой точки зрвнія можно было бы замвтить, что включеніе индивидуальности въ данное цълое грозитъ уничтожениемъ ея особенностей; но туть следуеть различать отношение между экземиляромъ и общимъ понятіемъ отъ отношенія между частью и цёлымъ, ее обнимающимъ. Смѣшеніе между такими отношеніями ведетъ къ ошибкѣ, извѣстной въ логикѣ подъ названіемъ quaternio terminorum. Въ самомъ дѣлѣ, представленіе о каждомъ экземплярѣ, мыслимомъ независимо отъ остальныхъ, субсумируется подъ общее понятіе объ ихъ совокупности, тогда какъ каждая изъ частей даннаго целаго въ своемъ реальномъ положени зависитъ также отъ остальныхъ и занимаетъ опредъленное мъсто въ данномъ цъломъ; изъ того, что историкъ вставляетъ индивидуальный объектъ, въ качествъ части цълаго въ такое цълое также индивидуальное, вовсе не слъдуеть, что онъ подчиняеть представление объ этомъ индивидуальномъ объектъ общему понятію; историкъ не выдъляетъ мысленно свойства или процессы изучаемыхъ имъ объек-



товъ, а, напротивъ, разематриваетъ последнія, какъ индивидуальныя части даннаго целаго; каждая изъ нихъ становится именно частью даннаго целаго лишь въ той мере, въ какой она незаменима другой, и, следовательно, получаетъ въ немъ свое индивидуальное значеніе.

Легко было бы, конечно, возразить, что едва ли каждый индивидуумь имъетъ настолько значенія въ обществь, чтобы быть признаннымъ особою самостоятельною частью этого общества, какъ цѣлаго; но такое возраженіе, въ сущности, касается не формальныхъ признаковъ понятія о части, а только его содержанія. Дѣйствительно, въ понятіе части можно включать группу изъ нѣсколькихъ индивидуумовъ, приблизительно одинаковыхъ по своему значенію для даннаго цѣлаго. Тѣмъ не менѣе, сравнивая "группу" съ тѣмъ цѣлымъ, въ составъ котораго она входитъ, историкъ придаетъ понятію о ней индивидуальный характеръ; онъ пользуется относительно общимъ содержаніемъ своего понятія о группъ только для того, чтобы представить индивидуальный характеръ данной группы, отличающій ее отъ остальныхъ группъ, какъ частей даннаго цѣлаго.

Вообще можно сказать, что идіографическое объединеніе нашего знанія стоить въ тѣсной связи съ его индивидуализированіемъ: составной элементь даннаго цѣлаго мы признаемъ частію его тѣмъ съ большимъ основаніемъ, чѣмъ въ меньшей мѣрѣ можно замѣнить его другимъ элементомъ, т. е. чѣмъ въ большей степени онъ обладаетъ индивидуальнымъ характеромъ.

Съ такой точки зрѣнія историкъ, напримѣръ, можетъ изучать все (культурное) человѣчество, какъ единственное въ своемъ родѣ цѣлое, частями котораго онъ признаетъ отдѣльные (историческіе) народы; данный народъ—государство, съ его культурой, общественными слоями, провинціями, городами и т. п., каждый или каждая изъ которыхъ представляется ему частью даннаго цѣлаго; или данный городъ, въ индивидуальномъ обликѣ котораго онъ также различаетъ отдѣльныя его части и т. п. Впрочемъ, тоже самое можно сказать и объ эволюціонныхъ серіяхъ. Каждая изъ историческихъ серій представляется историку въ видѣ части единой эволюціи человѣчества и въ такомъ



Generated on 2015-10-12 18:58 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307 Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google

смыслѣ также получаеть наибольшее значеніе при наибольшей степени ея индивидуализаціи, какъ части, незамѣнимой никакой другой частью данной эволюціи.

На основаніи только что сділанных замізчаній, естественно придти къ заключенію, что подъ "цёлымъ" можно разумёть два разныхъ понятія: за отсутствіемъ лучшихъ терминовъ, я назову одно-коэкзистенціальнымъ цёлымъ, а другое — эволюціоннымъ цёлымъ. Подъ понятіемъ о коэкзистенціальномъ цёломъ я разумью такое понятіе, которое строится съ статической точки зрѣнія: оно относится къ устойчивой системъ элементовъ, каждый изъ которыхъ занимаетъ опредъленное положение въ пространствъ, т. е. мъсто въ топографическихъ предълахъ даннаго цълаго. Подъ понятіемъ объ эволюціонномъ цъломъ я разумью такое понятіе, которое строится съ динамической точки зрвнія; оно относится къ последовательной смене элементовъ, каждый изъ которыхъ занимаетъ опредъленное положение во времени, т. е. моментъ въ хронологическихъ пределахъ даннаго целаго. Реальное соотношение частей въ каждомъ изъ такихъ цёлыхъ понимается различно. Положимъ, что нѣкое цѣлое S имѣетъ значеніе  $S_{\kappa}$  въ качествѣ коэкзистенціальнаго цѣлаго, и значеніе  $S_{e}$  въ качествъ эволюціоннаго цълаго; и что  $S_{\kappa} = \Sigma_{\kappa} \; (A, B, C, D...)$ и  $S_e = \Sigma_e$  (A, B, C, D...). Тогда объяснение реальнаго соотношенія A, B, C, D... въ  $S_{\kappa}$  и  $S_{e}$  будеть разнымъ: въ  $S_{\kappa}$  элементы А, В, С, Д..., какъ данные, мыслятся независимо другъ отъ друга; въ  $S_e$  — тѣ же элементы мыслятся, напротивъ, въ необратимой зависимости другь отъ друга. Въ  $S_{\kappa}$  достаточно выяснить причины, вызывающія А, В, С, Д... порознь, а также взаимное вліяніе A на B, C, D..., B на A, C, D... и T.  $\Pi$ .  $\Pi$ обратно  $(S_{\kappa}-A)$  на  $A, (S_{\kappa}-B)$  на B и т. д. Здёсь, хотя A, B,C, D... приводятся въ зависимость другъ отъ друга, но, поскольку каждый изъ нихъ мыслится независимо другъ отъ друга, и зависимость ихъ обратима. Въ  $S_{\kappa}$  соотношение элементовъ иное. Здёсь, въ числё причинъ, вызвавшихъ В, приходится имъть въ виду и предшествовавшее ему во времени А; въ числъ причинъ, вызвавшихъ C, предшествовавшие ему во времени B, а, можеть быть, и А и т. д.; такимъ образомъ, элементы системы



 $S_e$ , предшествующіе данному, могуть вліять на него, что ведеть къ изученію зависимости между B и  $[S_e - (B, C, D, ...)]$ , между C и  $[S_e - (C, D, ...)]$  и т. п. \*) Достаточно принять во вниманіе только что указанное различіе между коэкзистенціальнымь цѣлымь  $S_e$ , и эволюціоннымь цѣлымь  $S_e$ , чтобы придти къ заключенію, что изученіе реальнаго соотношенія между частью и цѣлымь будеть различнымь, смотря по тому, какое значеніе приписывать самому цѣлому: строить ли его въ видѣ коэкзистенціальнаго или эволюціоннаго цѣлаго.

При образованіи понятій объ одномъ изъ такихъ цѣлыхъ историкъ пользуется, конечно, вышеразсмотрѣнными принципами консензуса и эволюціи, но съ идіографической, а не съ номотетической точки зрѣнія \*): онъ не упускаетъ изъ виду ни понятія о субъектѣ, ни понятія объ индивидуальной цѣлостности консензуса или эволюціи, благодаря которымъ совокупность элементовъ каждаго изъ нихъ и получаетъ наибольшее свое единство и значеніе, а понятіе о ней-—наилучшее приложеніе къ построенію исторической дѣйствительности; впрочемъ, интересъ собственно историческаго построенія сосредоточивается, главнымъ образомъ, на установленіи понятія объ эволюціонномъ пѣломъ.

Понятіе объ эволюціонномъ цѣломъ, разумѣется, находится въ тѣсной связи съ понятіемъ о развитіи; какъ указано было выше, послѣднее конструируется не безъ помощи телеологическаго принципа, но только въ регулятивномъ его значеніи.

Въ самомъ дѣлѣ, понятіе о развитіи построяется ученымъ подъ условіемъ понятія о нѣкоемъ телеологическомъ единствѣ; въ его формальномъ значеніи, оно оказывается и для историка логическимъ ргіпѕ, подъ условіемъ котораго онъ устанавливаетъ причинослѣдственную связь между звеньями, и располагаетъ ихъ въ необратимый рядъ; части этого цѣлаго онъ представляетъ себѣ въ качествѣ причинно-связанныхъ между собою и непрерывно смѣняющихся во времени стадій даннаго процесса, какъ бы на-



<sup>\*)</sup> См. выше сс. 128—135 и с. 277.

Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google Generated on 2015-10-12 19:09 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307

правленнаго къ осуществленію извъстной цъли; съ собственно исторической точки зрѣнія, онъ признаетъ, однако, такой данный въ дѣйствительности процессъ единичнымъ и единственнымъ въ своемъ родѣ.

Понятіе о развитіи, какъ видно, связывается съ понятіемъ объ общемъ направленіи или "общей тенденціи", которая въ немъ предполагается; всякій рядъ представляетъ извъстную планомърность; значитъ, между его звеньями можно установить нъчто общее, поскольку данная тенденція обнаруживается въ нихъ и какъ бы сводится къ достиженію нъкоего общаго результата; тъмъ не менъе, въ историческомъ развитіи каждая изъ такихъ стадій сохраняетъ свое индивидуальное значеніе,поскольку она въ ея реальномъ отношеніи къ цѣлому незамѣнима никакой другой и способствуетъ реализаціи въ регулятивномъ смыслѣ приписываемой ему цѣли.

Общее понятіе о развитіи можно, конечно, вообще прилагать къ дъйствительности, поскольку она измъняется; но понятіе объ индивидуальномъ историческомъ развитіи уже содержить понятіе о фактахъ съ историческимъ значеніемъ; кромъ того, такое развитіе само представляется историку цъннымъ, поскольку онъ относить его цъль къ цънности, а, значить, и процессу ея реализаціи также придаетъ историческое значеніе.

Понятіе объ историческомъ развитіи, напримѣръ, о развитіи человѣчества, служитъ историку для объединенія своего знанія объ отдѣльныхъ фактахъ (хотя и не для обобщенія ихъ): изучая, какимъ образомъ то, что есть, стало именно тѣмъ, что оно есть, онъ размѣщаетъ факты, по ихъ историческому значенію и въ ихъ реальной связи, въ данномъ эволюціонномъ цѣломъ; но онъ можетъ понимать историческую эволюцію и въ качествѣ цѣлаго, въ составъ котораго частныя эволюціи входять въ видѣ частей; тогда послѣднія представляются ему какъбыпродольными разрѣзами или нитями,



<sup>\*)</sup> B. Pascal, Pensées, éd. 1843, p. 68: "Toute la suite des hommes, pendant le cours de tant de sciècles, doit être considerée comme un même homme qui subsiste toujours et apprend continuellement"; о разныхъ понятіяхъ историческаго развитія см. еще H. Rickert, Grenzen, SS. 436—480. и с. 281.

изъ которыхъ сплелась общая эволюція. Съ такой точки зрѣнія историкъ можетъ изучать, напримѣръ, исторію религіи, исторію хозяйства, исторію учрежденій, и т. п., хотя и знаетъ, что ни одна изъ такихъ "исторій" сама по себѣ, отдѣльно отъ другихъ, не существуетъ въ дѣйствительности. Понятіе о частной эволюціи, иногда называемое "исторической серіей", служитъ для такихъ же познавательныхъ цѣлей, какъ и понятіе объ общей эволюціи человѣчества (или данной общественной группы и т. п.), но разумѣется, примѣнительно къ болѣе узкой области историческаго матеріала.

Въ такихъ разсужденіяхъ, однако, легко преступить границы, за которыми теоретико-познавательное построеніе превращается въ метафизическое: гипостазируя цёль историческаго развитія, историкъ уже признаеть ее объективно-данной въ дъйствительности цѣнностью. Впрочемъ, понятіе о прогрессѣ образуется не безъ нъкотораго субъективизма и въ томъ случать, если оно связывается съ понятіемъ о непрерывномъ возрастаніи цѣнности; придерживаясь такого пониманія, историкъ, въ сущности, забываеть объ эволюціонномъ цёломъ, состоящемъ изъ частей, и обезличиваеть стадіи эволюціи: онъ придаеть имъ значеніе однихъ только средствъ для достиженія ціннаго результата и считаеть каждую последующую стадію более ценной, чемъ предшествующую, такъ какъ она по времени своего возникновенія ближе къ конечной цели, и т. п. Понятіе о регрессе, построяемое съ такой же субъективной, но соотвътственно обратной точки зрѣнія, вызываеть тѣ-же замѣчанія. Въ зависимости отъ степени субъективности избраннаго историкомъ критерія оцънки, значеніе такихъ понятій о непрерывномъ совершенствованіи или упадкъ, улучшеніи или ухудшеніи для объединенія историческихъ фактовъ въ серіи, конечно, умаляется: оно можеть оказаться совсемь непригоднымь для научнаго построенія исторической дъйствительности.

На основаніи вышеприведенных соображеній можно придти къ заключенію, что историкъ интересуется, главнымъ образомъ, не индивидуальнымъ, самимъ по себъ взятымъ, а индивидуальнымъ, какъ цълымъ или индивидуальнымъ, какъ частью: исто-



Generated on 2015-10-12 19:03 GMT / http://hdl.handle.net/2027/njp.32101073203307 Public Domain in the United States, Google-digitized / http://www.hathitrust.org/access\_use#pd-us-google рикъ въ узкомъ смыслѣ слова, сосредоточиваетъ свое вниманіе лишь на той части мірового цѣлаго, которую мы называемъ человѣчествомъ, и преимущественно изучаетъ ее въ качествѣ относительнаго эволюціоннаго цѣлаго, выясняя какое именно реальное значеніе каждая его часть имѣла или имѣетъ въ историческомъ процессѣ его образованія.

Въ такихъ построеніяхъ историкъ замѣняетъ обобщающее понятіе о законѣ объединяющимъ понятіемъ объ историческомъ развитіи, хотя бы оно было понятіемъ о единичномъ и единственномъ въ своемъ родѣ процессѣ (напримѣръ, о развитіи человѣчества). Съ эволюціонной точки зрѣнія онъ, конечно, въ состояніи будетъ указать на то общее направленіе, которое примутъ факты, но онъ не можетъ говорить о его реализаціи въ дѣйствительности (т. е. именно объ исторіи осуществленія такого направленія) прежде, чѣмъ факты дѣйствительно не наступятъ и прежде, чѣмъ предполагаемое общее направленіе, которое безъ нихъ будетъ голой схемой, не осуществится въ дѣйствительности.

#### ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

# Критическое разсмотрѣніе идіографическаго построенія историческаго знанія.

Въ предшествующемъ отдълъ я попытался систематически изложить то построеніе теоріи историческаго знанія, которое получается, если придерживаться идіографической точки зрънія; мнт казалось желательнымъ развить систему основныхъ ея принциповъ въ томъ видъ, въ какомъ я понимаю ихъ, не стъсняя себя ни изложеніемъ одного какого либо построенія, предложеннаго даннымъ мыслителемъ, ни критикой его выводовъ. Теперь не мѣшаетъ, однако, войти въ разсмотрѣніе нѣкоторыхъ отдѣльныхъ положеній, вызывающихъ разногласіе даже среди самихъ приверженцевъ идіографическаго построенія исторіи.

Сами основатели разбираемой теоріи, наприміть, слишкомъ мало обращають вниманія на то общее, что оказывается между знаніемь въ номотетическомь смыслів и знаніемь въ идіографическомь смыслів. Выше мнів уже пришлось замітить, что научное знаніе стремится къ объединенію разрозненныхъ эмпирическихъ данныхъ, и что такая задача должна быть общей для обоихъ видовъ нашего знанія, хотя и достигается нами разными путями. Приверженцы идіографическаго направленія, однако, слишкомъ увлекшись логическимъ противоположеніемъ "естествознанія"—исторіи, преимущественно настаивають на различіи тіхъ познавательныхъ задачъ и точекъ зрівнія, съ которыхъ такое объединеніе производится.



Въ теоріи задача, преслѣдуемая научнымъ знаніемъ вообще, и общая обѣимъ его областямъ, остается въ тѣни, что уже даетъ не совсѣмъ правильное пониманіе собственно идіографическаго построенія: увлеченіе тѣмъ же противоположеніемъ оттѣсняетъ на задній планъ и ту объединительную функцію, которую исторія должна отправлять съ идіографической точки зрѣнія, а пренебреженіе ею ведетъ и къ дальнѣйшимъ послѣдствіямъ.

Въ самомъ дѣлѣ, если исторія въ идіографическомъ смыслѣ объединяєть наше знаніе о дѣйствительности, то, поскольку она научно построяєть не только цѣлое, но и реальное соотношеніе между частью и цѣлымъ, она делжна представлять себѣ послѣднее въ видѣ такой индивидуальности которая вмѣстѣ съ тѣмъ состоить изъ частей; историкъ, значитъ, долженъ научно устанавливать ихъ значеніе для индивидуальнаго цѣлаго, принимаемаго имъ въ качествѣ даннаго. Съ послѣдней точки зрѣнія, если бы историкъ сталъ разсматривать хотя бы весь міръ или весь мировой процессъ, какъ данное индивидуальное цѣлое, онъ долженъ былъ-бы признать своей задачей, въ самомъ широкомъ смыслѣ слова, и изученіе реальнаго соотношенія между частями и такимъ цѣлымъ; само собою разумѣется, что ту же точку зрѣнія онъ можетъ примѣнять и къ болѣе узкому содержанію, напримѣръ, къ исторіи человѣчества и т. п.

Въ только что указанномъ, чисто формальномъ смыслѣ все же можно, пожалуй, сказать, что исторія занимается изученіемъ "индивидуальнаго": вѣдь связь между частями и цѣлымъ въ извѣстномъ смыслѣ также признается "индивидуальнымъ". Не слѣдуетъ забывать, однако, что, упуская изъ виду объединительную функцію историческаго знанія, легко придать понятію "индивидуальнаго" гораздо болѣе узкое значеніе, отчасти уже поставленное въ зависимость отъ его содержанія: подъ индивидуальнымъ въ послѣднемъ смыслѣ можно разумѣть конкретно данныя въ дѣйствительности индивидуальности, т. е. личности и событія; но уже на основаніи вышеприведенныхъ соображеній естественно придти къ заключенію, что, за исключеніемъ развѣ предѣльнаго случая, нельзя ограничивать область исторіи изученіемъ такихъ "индивидуальностей" (т. е. личностей и событій), отдѣльно взятыхъ,



внѣ ихъ отношенія къ данному цѣлому. Вышеприведенныя соображенія, однако, не всегда достаточно принимаются во вниманіе приверженцами идіографической теоріи; напротивь, они слишкомъ мало настаивають на томъ, что само цѣлое представляется историку такою индивидуальностью, которая мыслится въ качествѣ состоящаго изъ частей цѣлаго, и что съ послѣдней точки зрѣнія задача исторіи — науки и состоитъ въ объясненіи того реально-индивидуальнаго отношенія, которое обнаруживается между частями и даннымъ историческимъ цѣлымъ.

Въ связи съ только что приведенными разсужденіями можно разсмотръть и другое положеніе основателей теоріи: въ задачу исторіи-науки они включають "изображеніе единичнаго", или "изображеніе индивидуальнаго" и т. п.; но мнѣ не разъ приходилось уже указывать на то, что исторія - наука занимается прежде всего научнымъ построеніемъ конкретной дѣйствительности, а не ея "изображеніемъ". Научное ея построеніе обнаруживается, напримѣръ, и въ установленіи историческаго значенія фактовъ, и въ аналитическомъ изученіи ея съ точки зрѣнія причино-слѣдственной связи, и въ синтетической ея конструкціи, хотя бы положимъ, въ образованіи понятія объ историческомъ цѣломъ. Итакъ, лучше отличать научно-историческое построеніе отъ изображенія дѣйствительности, легко смѣшиваемаго съ художественнымъ воспроизведеніемъ ея съ чисто эстетической точки зрѣнія.

Въ сущности, сводя понятія о требованіяхъ сознанія вообще и о системѣ абсолютныхъ цѣнностей въ области историческихъ построеній къ понятію объ этической цѣнности, основатели идіографической теоріи полагають, что самое установленіе системы абсолютныхъ цѣнностей, не входитъ въ спеціально-историческое изученіе, что историкъ исходитъ изъ "даннаго ему" (и, значитъ, не чисто личнаго) "интереса" къ той дѣйствительности, которую онъ изучаетъ, и что самый процессъ ея изученія производится путемъ научно-историческаго метода, который (въ спеціально-на-учномъ его значеніи) можно примѣнять къ какому угодно объекту; слѣдовательно, историкъ можетъ выбрать его и путемъ отнесенія его къ одной только общепризнанной цѣнности, объективно-данной



ему въ опыть. Такое положение, однако, нисколько не устраняеть необходимости и для того, кто занимается исторической работой, сознательно различать отнесение даннаго объекта къ обоснованной ценности отъ отнесенія его къ ценности общепризнанной, а не довольствоваться лишь простою интуиціей. Въдь въ случат отнесенія объекта къ ценности, безъ ея обоснованія, историкъ будетъ признавать общепризнанную цѣнность только фактомъ, критерій выбора котораго нельзя почерпнуть изъ него самого; такой фактъ можно подвергать лишь "психологическому анализу". Итакъ, вышеприведенная конструкція, въ сущности, предполагаетъ опознание со стороны историка абсолютныхъ ценностей, съ точки зренія которыхъ онъ могъ бы обосновать ценность общепризнанную. Слишкомъ мало останавливаясь на выясненіи этой связи, представители разбираемаго направленія также мало обращають вниманія и на совпаденіе между отнесеніемъ къ обоснованной цінности и отнесеніемъ къ общепризнанной цѣнности.

Не достаточно оттъняя только что указанное положеніе, основатели идіографической теоріи также пренебрегають различіемъ между всеобщимъ значеніемъ данной индивидуальности (личности, событія) и ея историческимъ значеніемъ; послѣднее связано съ вышеуказаннымъ понятіемъ о дъйствености индивидуальнаго, и, значить, съ понятіями о численности и о длительности его последствій. Исторія, действительно, должна считаться съ индивидуальнымъ; она должна научно построить его, т. е. объяснить, какимъ образомъ изъ общаго возникло частное; но историкъ не можеть остановиться на такой стадіи своей работы. Индивидуальное получаеть историческое значение въ его глазахъ, поскольку оно становится "общимъ достояніемъ", следовательно, поскольку оно отпечатлъвается, или повторяется въ другихъ индивидуумахъ. И чемъ число такихъ повтореній больше, темъ и "всеобщее значеніе" факта, уже за нимъ признанное, становится важнее (въ положительномъ или отрицательномъ смысле) и въ историческомъ отношеніи. Такимъ образомъ, съ точки зрѣнія действенности индивидуального, следуеть признать, что объективный признакъ общаго значенія даннаго конкретнаго факта,



отнесенцаго къ цѣнности состоитъ въ общемъ содержаніи данной общественной группы, поскольку оно характеризуется именно этимъ фактомъ.

Вообще, нѣсколько упуская изъ виду понятія о численности и длительности послѣдствій, основатели идіографической теоріи не могутъ отмѣтить и связь между этими понятіями и понятіями о консензусѣ и объ эволюціи; они также едва ли достаточно заботятся о томъ, чтобы въ понятіе свое объ историческомъ развитіи включить понятіе объ историческомъ значеніи звеньевъ даннаго необратимаго эволюціоннаго ряда, мыслимыхъ, какъ части одного эволюціоннаго цѣлаго, да и слишкомъ мало останавливаются на выясненіи того, какимъ образомъ понятіе о человѣческомъ развитіи конструируется въ зависимости отъ такого именно его значенія.

При оцѣнкѣ разбираемой теоріи слѣдуеть еще имѣть въ виду, что она мало интересуется свойствами объектовъ, изучаемыхъ исторіей. Въ самомъ дёль, съ чисто логической точки зрънія, изъ нашего научнаго знанія легко выделить целую группу историческихъ наукъ, занимающихся изученіемъ конкретно данной действительности; но съ такой точки зренія, въ противоположность "естествознанію", включающему и психологію, и соціологію, къ группъ историческихъ наукъ придется причислить, напримъръ, и геологію, и исторію культуры. Діленіе наукъ, производимое съ указанной точки зрѣнія, вовсе не считается со свойствами изучаемаго объекта: принимая его во вниманіе можно, сказать, однако, что соціологія, напримъръ, все же ближе къ исторіи, чъмъ геологія и т. п.: геологъ можетъ свободно игнорировать принципъ чужого одушевленія; соціологь и историкь, напротивь, исходять изъ такого принципа въ своихъ построеніяхъ, что обусловливаетъ и сходство въ некоторыхъ методахъ ихъ изследованія; геологь пользуется исключительно законами физики (въ широкомъ смыслѣ), а соціологь и историкъ — въ значительной степени законами психики для научнаго построенія дійствительности.

Такія перекрестныя соотношенія часто слишкомъ мало принимаются во вниманіе основателями идіографическаго построенія: рѣзко различая "естествознаніе" отъ исторической науки, они



забывають, что нѣкоторыя отрасли "естествознанія" пользуются принципами, общими съ тѣми, которыя употребляются историками, не говоря о томь, что вышеуказанная терминологія ("естествознаніе" и "исторія - наука") представляется во многихь отношеніяхъ искусственной.

Въ виду только что указаннаго перекрестнаго соотношенія между науками, изучающими болъе или менъе общіе имъ объекты, логическое противоположение между общимъ и частнымъ трудно осуществить на практикъ въ полной его исключительности: въдь термины естествознание и исторія давно уже ассоціоровались съ фактическимъ содержаніемъ сложившихся наукъ, каждая изъ которыхъ фактически занимается частью обобщеніемъ, частью индивидуализированіемъ, и, значитъ, по своему содержанію, не можеть быть різко противопоставлена другой, а характеризуется развѣ только преобладаніемъ одной изъ такихъ точекъ зрѣнія. Слѣдовательно, принимая во вниманіе фактическое содержаніе наукъ, можно сказать, что исторія, подобно естествознанію, въ сущности, можетъ имъть дело съ относительными обобщеніями, хотя бы потому, что историкъ, за отсутствіемъ нужныхъ ему относительно общихъ понятій, самъ вырабатытываеть ихъ, примънительно къ изучаемымъ имъ объектамъ и въ зависимости отъ тъхъ именно познавательныхъ цълей, которыя онъ преслѣдуетъ.

Понятіе о процессѣ образованія "группы", напримѣръ, представляется историку относительно общимъ, поскольку онъ изучаетъ возникновеніе ея путемъ установленія общихъ между ея элементами чертъ, хотя бы, напримѣръ, въ тѣхъ случаяхъ, когда онъ слѣдитъ за повтореніемъ въ сознаніяхъ индивидуумовъ данной группы одного и того же индивидуальнаго факта, открытія, изобрѣтенія за его постепеннымъ распространеніемъ въ данной общественной средѣ и т. п.

Историкъ можетъ также образовывать относительно общія понятія, поскольку онъ разсуждаеть о чемъ то общемъ между частями одного и того же цѣлаго (коэкзистенціальнаго или эволюціоннаго).

Следуетъ иметь въ виду, что такія же понятія съ относительно



общимъ содержаніемъ историкъ можетъ конструировать и съ чисто эволюціонной точки зрвнія. Трудно представить себв возможность построенія эволюціоннаго ряда, обыкновенно предполагающаго извъстную степень отвлеченія, безъ "закона" образованія такого ряда (см. выше); каждое изъ звеньевъ его можеть отличаться отъ остальныхъ, и тъмъ не менъе, въ процессъ образованія ихъ, олного изъ другого, должно оказаться нѣчто общее, нѣкая "общая тенденція", обнаруживающаяся въ данномъ рядъ. Далъе изученіе совпаденія логическаго построенія нікоторыхъ рядовъ съ объективно-данною последовательностью историческихъ фактовъ (напримъръ, въ исторіи наукъ) тоже можетъ выяснить то общее, что въ данномъ рядъ заключается, хотя бы онъ въ дъйствительности и быль извъстенъ намъ лишь по одному данному случаю. Наконецъ, самое понятіе непрерывнаго развитія даннаго ряда предполагаетъ построеніе относительно общаго понятія о повторяемости даннаго культурнаго фонда въ цёломъ рядё поколёній.

Такимъ образомъ, фактически историкъ можетъ самъ вырабатывать и относительно общія историческія понятія. Въ логическомъ отношеніи сознательно различая номотетическую точку зрѣнія отъ идіографической, онъ, конечно, не долженъ смѣшивать ихъ, но въ дѣйствительности онъ можетъ соединять ихъ въ своей исторической работѣ.

Само собою разумѣется, что практическія условія такой работы надъ сырымъ матеріаломъ (напр., трата времени и силъ, сопряженная съ изученіемъ его, совершенно раздѣльно съ каждой изъ указанныхъ точекъ зрѣнія разными изслѣдователями и т. п.) естественно приводятъ къ тому, что одинъ и тотъ же изслѣдователь обрабатываетъ его и съ номотетической, и съ идіографической точекъ зрѣнія.

Впрочемъ, теорія историческаго знанія, построенная съ идіографической точки зрѣнія, ничего не имѣетъ противъ такой фактической комбинаціи; но она не должна приводить къ смѣшенію двухъ принципіально разныхъ точекъ зрѣнія, съ которыхъ одинъ и тотъ же ученый можетъ изучать эмпирически данную ему дѣйствительность.

Примъчаніе. Отдълъ третій—объ объектъ историческаго познанія (не читанный въ нынъшнемъ академическомъ году) будеть напечатань во второмъ выпускъ курса.



## ОГЛАВЛЕНІЕ.

|                                                                                                                                | Crp.                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| Введеніе                                                                                                                       | 3-59                  |
| § 1. Понятіе о методологіи исторіи и ея значеніе                                                                               | 3-14                  |
| § 2. Теорія историческаго знанія и методы историческаго изученія § 3. Краткій очеркъ развитія методологіи исторіи въ прошлой и | 15—17                 |
| современной литературѣ                                                                                                         | 17—59                 |
| ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.                                                                                                                  |                       |
| Главнъйшія направленія въ теоріи историческаго знанія                                                                          | 63 - 67               |
| Отдълъ первый: Построеніе теоріи историческаго знанія съ                                                                       |                       |
| номотетической точки зрынія                                                                                                    | 68 - 177              |
| ГЛАВА ПЕРВАЯ: Главивите моменты въ развити номотетическаго по-                                                                 |                       |
| строенія историческаго знанія                                                                                                  | 69 - 111              |
| § 1. Развитіе понятія о законосообразности исторических в явленій                                                              | 69 - 91               |
| § 2. Развитіе понятія о законосообразности исторических вяленій                                                                |                       |
| въ психологическомъ смыслѣ                                                                                                     | 91 - 111              |
| ГЛАВА ВТОРАЯ: Основанія номотетическаго построенія историческаго знанія                                                        | 112 - 161             |
| § 1. Основные принципы номотетическаго построенія историче-                                                                    |                       |
| скаго знанія                                                                                                                   | 113—136               |
| § 2. Номологическія обобщенія                                                                                                  | 136 - 155             |
| § 3. Типологическія обобщенія                                                                                                  | 155—161               |
| ГЛАВА ТРЕТЬЯ: Критическое разсмотрение номотетического построения исто-                                                        |                       |
| рическаго знанія                                                                                                               | 162 - 177             |
| Отдълъ второй: Построение теории историческаго знанія съ                                                                       |                       |
| идіографической точки зрынія                                                                                                   | 178 - 292             |
| ГЛАВА ПЕРВАЯ. Главичище моменты въ развитии идіографическаго по-                                                               |                       |
| строенія историческаго знанія                                                                                                  | 179 - 220             |
| § 1. Идіографическое построеніе съ точки зрѣнія эмпиризма и                                                                    |                       |
| раціонализма                                                                                                                   | 181188                |
| § 2. Идіографическое построеніе съ точки зрѣнія этическаго и                                                                   |                       |
| метафизическаго пдеализма.                                                                                                     | 188—201               |
| § 3. Идіографическое построеніе съ точки зрѣнія позитивизма и                                                                  | 202 200               |
| пробабилизма                                                                                                                   | 202-209               |
| § 4. Идіографическое построеніе съ точки зрѣнія теоретико-по-                                                                  | 209220                |
| знавательнаго идеализма                                                                                                        | 209220                |
| ГЛАВА ВТОРАЯ: Основанія идіографическаго построенія историческаго                                                              | 221 201               |
| знанія                                                                                                                         | 221-284               |
| § 1. Основная задача идіографическаго построенія                                                                               | 221—231<br>231—254    |
| § 2. Понятіе объ индивидуальномъ и его историческомъ значеніи § 3. Понятіе объ исторической связи                              | 251 - 254 $254 - 276$ |
| § 4. Понятіе объ историческом цёломъ                                                                                           | 276-284               |
|                                                                                                                                | 210 201               |
| ГЛАВА ТРЕТЬЯ: Критическое разсмотрение идіографическаго построенія                                                             | 285—291               |
| историческаго знанія.                                                                                                          | 200-291               |

