

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

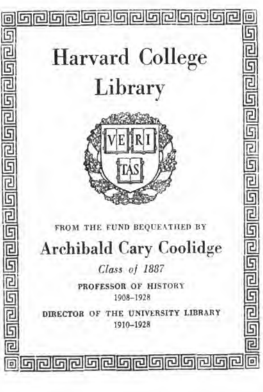
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

CP 378.5







Digitized by Google

ARCHIBALD CARY COOLIDGE DEC 28 1925

# PABOCATABHOE OBOSI

# 1875

ІЮЛЬ.



#### содержание:

І.—СЛОВО ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННАГО ДИМИТРІЯ, СКОПА ЯРОСЛАВСКАГО И РОСТОВСКАГО, ВЪ Л СКОЙ НА КЛАДБИШТ ЦЕРКВИ.

**П.—НАПУТСТВЕННОЕ СЛО**ВО КЪ ОКОНЧИВАЮЩИМ: воспитанницамъ институтъ Свящ. Н. К. Пр

Ш.-ПОЛОЖЕНІЕ БОГОСЛОВСКОЙ НАУКИ ВЪ ГЕРМ УНИВЕРСИТЕТАХЪ. Прот. В. II. Д-аго.

IV.-ЖИЗНЬ И УЧЕНІЕ БОГОМИЛОВЪ ПО ПАНОПЛІИ ЗИГАВЕНА И ДРУГИМЪ ИСТОЧНИКАМЪ. Гр. Кип

**V.-КНИГИ СЕККИ** "ЕДИНСТВО ФИЗИЧЕСКИХЪ СИЛ ДЕНЦІИ ВЯТСКАГО ИЗДАНІЯ ЕЯ НА РУССКОМ

А О. Голубинскаго. **УІ.—ПО ПОВОДУ МИССІОНЕР**СТВА НА ДОНУ. 1. И. К

VII.—СОВРЕМЕННОЕ ОБОЗРФНІЕ: З НА ЧЕНІЕ ПРУССЕТ вовны жъ законовъ для протестантскихъ

VIII.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЕТКИ.

ІХ.—ЗАПИСКА ЧИТАННАЯ ВЪ ОБЩЕМЪ СОБРАНІИ НЕРСКАГО ОВЩЕСТВА 11 МАЯ 1875 ГОДА.

#### В В -ПРИЛОЖЕНИИ:

ниля исторія святой восточной церкви-АЛЕКСАНДРІЙСКІЙ: ГЛАВА IV, V.

В СИТЕТСКОЙ ТИПОГРАФІИ (КАТКОВЪ И на Страстномъ бульвара С

## ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

#### въ 1875 году

подъ редакцією свящ. И. Преображенскаго.

«Православное Обозръніе» въ 1875 году издается по прежней программъ, въ томъ же направленіи, какъ издавалось доселъ въ теченіи пятнадцати лътъ, и при содъйствіи тъхъ же сотрудниковъ, имена которыхъ встръчались на страницахъ этого журнала.

Въ 1875 году «Православное Обозрѣніе» выходить ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подписная цѣна: 6 р. 50 к. въ годъ,—а съ доставкою на домъ въ Москвъ и пересылкою въ другіе города 7 р. с. Подписная

цъна съ «Указагелемъ» за одиннадцать лътъ 8 р. с.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ редакціи журнала, при церкви веодора Студита у Никитскихъ вороть, домъ свящ. П. Преображенскаго, — и у всъхъ извъстныхъ книгопродавцевъ въ Москвъ и Петербургъ. Иногородные благоволятъ адресоваться съ своими требованіями исключительно такъ: Въ редакцію

"Православнаго Обозрѣнія" въ Москвѣ.

Полные экземиляры «Православнаго Обозрънія» за прежніе годы можно получать по слъдующимъ пониженнымъ цънамъ: 1861, 1862, 1863 я 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869—по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лътъ 1861—1874—сорокъ пять рублей. Цъна Указателя къ «Православному Обозрънію» за одинадцать лътъ 1860—1870 гг., безъ пересылки 75 к., съ пересылкой 1 р. Выписывающее «Православное Обозръніе» за всъ прежніе годы получаютъ Указатель безплатно. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 6 ф., а за 14 лътъ съ Указателимъ—за 80 фунтовъ—по разстоянію.

Отг Москвы за каждый фунтг посылокт ст книгами взимается:

До Або 12 к. Акмоллъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 (к. Баку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к.

### CAOBO

ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ДИМИТРІЯ, АРХІЕПИСКОПА ЯРО-СЛАВСКАГО И РОСТОВСКАГО, ПРОИЗНЕСЕННОЕ 28 МАЯ СЕГО ГОДА, ВЪ ДЕНЬ ПАМЯТИ СВЯТИТЕЛЯ РОСТОВСКАГО ЛЕОНТІЯ, ВЪ ЯРО-СЛАВСКОЙ ЛЕОНТІЕВСКОЙ, ЧТО НА КЛАДБИЩЪ, ЦЕРКВИ.

Какъ ви удалено это мъсто покоя умершихъ отъ жилища живыхъ, но оно должно быть близко сердцу каждаго изъ васъ, братіе мон. Не у каждаго ли здесь отепъ или мать, брать или сестра, сынь или дочь, сродникь или другь? Итакъ и любовь илотская, тъмъ паче любовь духовная невольно влечетъ каждаго въ это ивото покоя вашихъ присныхъ и сродниковъ. Мы же прибавниъ въ сему, что посъщение сего жилища мертвыхъ принесеть сугубую пользу душанъ вашимъ. Завсь вы можете политеенно бесвдовать съ своими присными, ибо хоти оби мертиы плото, но живы духомъ, потему что предъ Богомъ живии всв живы, и когда мы молимся о нихъ зявсь, они още усерные и горячие молятся о насъ тамъ. Здъсь же вожете слышать и поучительнъйшіе уроки для жизни, ибо какъ не безмолены, повидимому, мертвые, но они говорать краснорфчивъе и убъдительные, нежели можемъ скавать вамъ мы слабые и скудные словомъ-проповедники.

Чтожъ говорять намь умершіе? Говорять устами Апостола: не мобите міра, ни яже въ мірь: аще кто любить мірь, нъсть мобве Отчи въ немъ. Яко все еже въ мірь—похоть плотская, похоть очесь и гордость житейская: и міръ 22

преходить и похоть его, а творяй волю Божію пребываеть во въкз. Посмотрите на насъ. Иные изъ насъ обладали мудростію и познаніями: умъли измърять теченіе звъздъ и движеніе вътровъ, изследовани все отъ иссопа до кедра ливанскаго, знали все, что не только на земль, но и подъ землею и во глубинахъ моря, что было и что есть въ міръ.—Спросите же ихъ: что принесла имъ вся ихъ мудрость? Защитила ли ихъ отъ смерти? Поставила ли предъ Богомъ? Оправдала ли на судъ Его? Снискала ль имъ жизнь въчную? Итакъ и мудрость и познанія—безъ въры живой и спасительной, безъ благочестія искренняго, безъ жизни богоугодной суета суетствій. Многіе отличались почестями, занимали важныя мъста въ обществъ, облечены были немалою властію, имъли вліяніе на немалый кругъ своихъ собратій; спросите же кого угодно изъ нихъ: что помогла имъ вся ихъ мірская важность при смерти? Защитила ли отъ болъзней и страданій тълесныхъ, отъ ужасовъ и томленій духа? Приготовила ли имъ христіанскую кончину живота, безболъзненну, непостыдну, мирну и добрый отвътъ на судъ Христовомъ? — и они скажутъ вамъ: увы, смерть не уважния нашей знатности, сравняла насъ съ самыми последними изъ подчиненныхъ намъ, и еслибы не ка-кой-либо камень, вы не отличили бы нашей могилы отъ ихъ могилъ. Итакъ почести и отличія мірскія — безъ смиренія и страха Божія, безъ благочестія и добродітели, безъ благотворнаго служенія ближнимъ—суета суетствій.—Многіе обладали большими стажаніями, жили въ пространныхъ и богато украшенныхъ палатахъ, наслаждались всвиъ, что можетъ дать настоящая жизнь для наслажденія человъка. Спросите же и ихъ: что взяли они съ собою изъ всъхъ своихъ сокровищъ? Что пользы душамъ ихъ отъ всёхъ удовольствій и утёхъ плотскихъ? И они скажуть вамъ: наги мы вышли изъ утробы матерней, наги и возвратились въ утробу земли; смерть отняла у насъ все, и теперь кости наши также голы въ могиль, какъ и кости посявдняго бъдняка. Чаша удовольствій мірскихъ превратилась для насъ въ чашу горести и страда-



духъ симренія и преданности воль Божіей, въдухъ кротости и теривнія; кто, отвергаясь ветхаго человъка съ дъяньми его, нопираетъ и угашаетъ въ себв плотскія вождельнія и страсти: тоть войдеть за Христомъ и въ Его славу: аще бо съ Нимъ и ради Его страждемъ, съ Нимъ и прославимся, говорить св. Апостоль; аще кто мнь служить, говорить самь Господь, мнь да послыдствуеть, и идъже есмь Азг, ту и слуга мой будеть. Кто напротивь идеть путемъ самоугожденія, поблажаеть своимь страстямь и похотямь, живеть плотію, а не духомъ: тотъ от плоти пожнет истленіе и наслъдуеть адъ. Кто не зарываеть въ землю даннаго ему Богомъ таланта, но трудится и воздълываетъ его во славу Божію, для блага своихъ ближнихъ; кто старается обогатить себя благими дълами въры и благочестія, любви и милосердія, правды и добродътели, тотъ услышить изъ устъ своего Господа: добри, рабе благій и вирный, о мали былг еси въренг, надъ многими тя поставлю; вниди въ радость Господа своего. Кто напротивъ проводить жизнь свою въ праздности, въ небрежени о двиахъ своего звания и въчномъ спасевін души; кто употребляеть, данныя ему Богомъ, силы и средства только на то, чтобы подобно упоминаемому въ Евангелін богачу, всть, пить и веселиться, тому изречень уже грозный приговоръ Судін міра: неключимаго раба вверзите

грозный приговоръ Судін міра: меключимаго раба вверзите во туромъшнюю; ту будеть плачт и скрежет зубовт. Когда войдеть въ храмъ сей и станеть среди его, напомни, возлюбленный, самому себъ: воть сюда принесуть и здъсь поставять и мой гробъ, въ которомъ будеть дежать бездыханное мое тъло, когда душа моя будеть уже въ другомъ міръ и предстанеть суду Христову. Святая церковь причеть и меня въ объятія матерней любви своей: но узнаеть про она по мить своего сына, котораго она омыла, освятила и оправдала въ таниствъ св. крещенія, котораго и по паденіи гръховномъ многократно обновляла и примиряла съ правосудіемъ Божінить въ таниствъ св. покаянія, котораго питала безсмертною пящею животворящаго тъла и крови Христовой,

снабдъвала дарами Святаго Духа Божія, который посему долженъ быть чистъ, святъ и непороченъ предъ Богомъ? Она призоветь всехъ присутствующихъ въ храме къ прилежной молитвъ о душъ моей: но будутъ братія мои, среди которыхъ провель я жизнь свою, будуть ли они имъть внутреннее побуждение вознести о мит усердную молитву ко Отцу небесному, согратую теплою во мна любовію? Не будуть ли напротивъ имъть причины сътовать и плакаться на меня предъ Богомъ? Она, святая матерь моя, и сама сотворить о мнъ прилежное моленіе свое къ Богу духовъ и всякія плоти, да милостивъ будетъ Онъ въ смиренной душв моей на судъ своемъ; но буду ли я достоинъ этой милости, не окажусь ли достойнымъ одного гивва и осужденія?-Это будеть не судъ человъческій, предъ которымъ многое можно скрыть и утанть, а судъ Бога-сердцевъдца, который видить не только дъла. а и мысли, и желанія и намівренія мои, который изведеть на свыть тайная тмы и объявить совыты сердечные. Все, въ чемъ ни согръщилъ я не только дъломъ или словомъ, но и умомъ и сердцемъ своимъ, отъ дъянія порочнаго до слова празднаго и отъ помысла лукаваго до услажденія и вождельнія нечистаго, — все будеть обличено и осуждено судомъ пра-веднымъ и нелицепріятнымъ. Не защитить меня отъ строгости суда сего никакое извиненіе, не прикрость никакая личина лицемърія; предъ очами Всевидящаго еся нага и объявлена; предъ судомъ всевъдущаго Судін никто и ничто не укроетъ виновнаго. Теперь, пока двери покаянія отверсты, обратись, душе моя, къ покаянію; теперь, пока время долготеривнія Божія не прекратилось, поспъщи измыть и убълить ризы свои слезами соврушения сердечнаго, да внидеши въ чертогъ Христовъ. Душе моя, душе моя, востани, что спиши? Конецъ приближается и имаши смутитися; воспряни убо, да пощадить тя Христось Богь.

Когда будете ходить между могилами усопшихъ братій вашихъ, вспомните о томъ, что здась погребены будемъ и мы: и нашъ гробъ опустить въ могилу и засыплютъ вемлею, и

надъ нами возвысится земляной хомпь-достойный памятиявъ человической бреннести. Придеть ли поситить ношу могилу любящій насъ человънъ и помянеть ли насъ съ любовію въ молитить своей предъ Богомъ? Или только праздный поститель кладбийца равнодушно пройдеть мино ея, не любопытствовавъ даже узнать, кто погребенъ въ ней? Или же не придеть и никто, и мы будемь лежать здесь один до дня странинаго суда Божія, и саная цамять о насъ нагладится между живущими, и саман могила нама, сровниванись съ землею, сдълается бевънменною въ раду другихъ безъншенныхъ могият? Но нъть, ны не будемъ забыты святою церковію, которан будеть до конца въка молиться и о насъ вмъсть со всеми вда лежащими. Насъ не вабудетъ искупивний насъ Своею кровію Госполь нашть Інсусъ Христосъ: пріндеть часъ, когда и мы со всеми сущими во-гробекъ услышниъ гласъ Сына Божія и услышавши оживень. Тогда тлыное сіе облечется ез нетавние и смертное сие облечется въ безсмертие. Тогда-то отпроется во всемъ величін и славъ своей царствіе. Бога и область Христа Его; тогда все злое, непріввиенное, враждебное вамъ будетъ пагнано и управднено и последній вратъ нашъ испразднитси — смерть; тогда праведницы просымать ся яко солние во царствіи Отна иху в отымот Господь ссяку слезу от очно ихъ, вев скорби земныя не помянутся пътону, а одна вичная радости надельнавами ихъбудеть. Къ сену-то светлему, вечно радостному, мечно блаженному торжеству да устремявется весь унъ и сердце: наше стъ сусты всего вемнаго и временнаго. Тамъ мствиное отечество ваше, тамъ все сопровище сердца нашего, тамъ весь животъ нашъ сокровень со::Христонъпвъ Возв. - Когда напонець будете возвращаться отсюда въ свои допът, такъ развышляйте, съ самини собою: долго пличеще Господъ ноплетить нямь хечить пологому прит и возвращиться взавдь въ тв бренива жимпина; погорыя: выпиазываем своим пожинь, а которыя на самонь дэлэ суть полько временныя пристанийня мин. пути зимимогний? Скоромин навравоть готь демь

могда мы не пойдемъ уже сами, а понесуть насъ люди и оставять здесь навсегда? Но этоть, нонвовжный для нась, день Господь сокрыль оть насъ въ тайнъ своего Божественнаго всевъдънія, а намъ заповъдавь быть готовыми въ этотъ послъдній путь нашъ сюда на всякое время. Воть почему овятая церковь заповъдала намъ каждый вечеръ молиться Господу: Владыко человъколюбче, неужели инъ одръ сей гробъ будетъ? или еще окаявную мою душу просвътиши двемъ? се ми гробъ предлежитъ, се ми смерть предстоитъ. Точно предстоить, братіе мон, ябо, какъ ни продолжайте въ мысляхъ жизнь свою, но безъ сомибиія уже выросли древа, явь которыхъ савлають намъ гробъ, и часъ смерти-бливко ли, далеко ли онъ-постигнеть насъ, когда не ожидаемъ: не висте бо дне ни часа, въ онь же Сынъ человъческій прічдеть: сего ради и вы будите убо готови на всякь чась, такъ убъщдаеть насъ самъ Господь. Будемъ готовы во всямое время оставить все земное и временное, разлучиться со всвиъ, что за дорогое почитаютъ люди, чвиъ услаждаются и утъщаются во время вемной своей живни; да не пристраститса сердце наше ви из чему тланному, чтобъ и само не наольдовало тавија. Внемлите же себь, говорить Господь, да не когда отягчають сердца ваши объяденіем и піянством ч почальны этитейскими, и виезапу найдеть на вы день емой; буденъ всегда готовы явиться на небъ, въ соборъ Ангеловъ и всъкъ святыхъ, а для сего нужно заравъе привыжать возмоситься умомъ и сердпемъ своимъ горъ-къ Богу, жита духонь въ обителяхъ Отца небеснаго, исвать вышиния, иднись есть Христось, одесную Бога споя, горияя мудретвовать, а не земная. Будемъ готовы на всякій часъ предстать страшному суду Божію в дать отчеть всевъдущему Судін во всткъ помышленівкъ, словакъ и яблакъ нашихъ; а для сего надобно хранить совъсть свою чистою оть дъль неправды и беззаконія или же очищать и просвитлять ее испренникъ понаннісиъ, убълять ризу души своей въ прови Агица, вапланжего прежде сложенія міра. Когда такить образомъ-будемъ

непрестанно приготовлять себя къ исходу, то смерть, когда бы она ни пришла къ намъ, не можетъ устрашить насъ; мы будень ожидать ея, какъ вожделеннаго гостя, и сретимъ ее вакъ давно ожиданнаго друга. Придетъ ли она къ кому въ старости или въ преподовение дней или и въ самой юности, онъ съ благодарениемъ врспоетъ съ праведнънтъ Симеономъ: нынь отпущаеми раба Твоего, Владыко. Нынъ освобожмень меня отъ узъ плоти, въ воторой не живеть доброе, во живеть инг законг, противувоноющь закону ума моего и папыяюще мя закономе трежовныме, избавляеть меня отъ самой возможности оскорблять любовь Твою гръхами. Нынъ исхищаешь меня изъ міра, во злів лежащаго; избавляешь отъ соблазновъ и искушеній, отъ мірской суеты и попеченій житейскихъ, среди которыхъ влается духъ мой, какъ ладыя, обуреваемая волнами. Нынъ приводишь меня въ тихое пристаимие въчнаго Твоего парства. Вознесу Тя, Боже мой, Царю мой, и благословяю имя Твое во вънъ и въ вънъ въна!--Стратина воистипну и ужасна и сперть и самая мысль о смерти только для грвиника нераскаяннаго, для міролюбца, пристрастившагося всей душею и сердцемъ къ земнымъ сопровищамъ и илотскить наслажденіямь, увязшаго въ тьмв похотей и страстей. Рано ли повано ли воззоветь его Господь на судъ свой, смерть или него всегда люта. Аминь.

### напутственное слово

КЪ ОКОНЧИВАЮЩИМЪ КУРСЪ ВОСПИТАННИЦАМЪ ИНСТИТУТА \*).

Чего, скажите, намъ пожелать вамъ---въ виду жизни, васъ ожидающей теперь?

Пожелаемъ, если угодно, вамъ прежде счастія въ жизни, въ томъ чистомъ, котя земномъ, смыслъ, какой мы соединяемъ съ словомъ — счастіе. Но мы того убъжденія, что, прежде и выше всего, мы должны пожелать вамъ въ эту минуту — свято понести и совершить въ жизни тогъ великій и неотложный долгъ ея, какой на всъхъ насъ возлагаетъ жизнь!

Ибо что такое жизнь? На что она дана человъну?

Мы всё знаемъ, что жизнь не есть цёль сама для себя, но что она есть средство, данное намъ для достиженія иной, выше ея положенной, цёли, что не для того живемъ мы всё, чтобы жить только, но чтобы свершать каждому наше назначеніе въ жизни. И это назначеніе — можемъ ли мы не знать его? Не чувствуемъ ли мы въ себё, въ этой тёлесной храминё, носимой нами, присутствіе духа, обитающаго въ насъ? И въ глубинѣ сего духа не свётится ли въ каждомъ изъ насъ святая искра любви къ людямъ, питающая и облагороживающая духъ? Что слёдовательно мы должны дёлать въ жизни, прежде и

<sup>\*)</sup> Сказано въ церкви московскаго воспитательнаго дома къ воспитанияцамъ П педагогическаго класса Николаевскаго сиротскаго института, въ день випуска ихъ, 1875 года мая 27 дня.

болъе всего? Блюсти и усовершать въ себъ нашу душу безсмертную, образъ и подобіе въ насъ Бога, и вивств служить благу и счастію другихъ людей! Вотъ общее всвхъ насъ, великое и неотложное, назначеніе въ жизни! Вы скажете, что оно давно знакомо вамъ, что почти съ твхъ поръ, какъ вы запомните себя, васъ всегда учили знать его и поступать по нему, и что, если все двло жизни въ томъ, чтобы любить добро и дълать добро, то слава Богу! жизнь не такъ трудна, какъ пишутъ и говорять объ ней!

Но вы еще не знаете, не испытали жизни. Многое, весьма иногое изъ того, что есть въ ней, здесь было скрыто отъ васъ. Жизнь, скажу я вамъ, полна искушеній и соблазновъ! Въ жизни вишать и бушують страсти людей! Вы увидите частотамъ, куда пойдете скоро отъ насъ-н суетность, не знающую границъ, и себялюбіе, не полагающее себъ предъла, -- увидите непомърную роскошь съ одной стороны, и вопіющія нужды съ другой, -- гордость и ликованіе однихъ, всегдашнюю скорбь и приниженіе другихъ, --- увидите людей, у которыхъ одна, не знающая устали, вабота въ жизни, чтобы какъ можно больше и глубже черпать для себя изъ жизни ея земныхъ утвхъ и наслажденій, всегда во вреду себь и другимь, и часто на счету себя и другихъ, и все это, къ тому же, вы увидите въ болъшей части своей всячески прикрашенное и намівренно укрытое подъ разными благовидными именами, каковы: свобода, прогрессъ, современность и т. п. Вотъ жизнь, какъ она есть вообще! Согласитесь въ виду сего, что много потребуется вамъ въ жизни опыта и мудрости для того, чтобы сохранить себя чистыми среди этого моря лжи и соблазна, обуревающаго жизнь человъческую, что много тамъ понадобится вамъ труда, борьбы, терпвнія для того, чтобы устоять въ этомъ водоворотв страстей людскихъ, мутящихъ и часто вверхъ дномъ ставащихъ нашу жизнь, когда все притомъ вокругъ васъ будетъ стремглавъ нестись и падать въ него, и еще быть мо жеть, найдутся люди, которые и васъ самихъ пожелають столквуть въ него, и не по злобъ, а такъ, кругя, для забавы...

Не оскорбитесь, что я говорю вамъ все это. Я не могъ теперь умолчать о семъ. Кто говорить? есть въ жизни, вопреки всему, что мутить и портить ее, много и много свътлаго и отраднаго! Есть тамъ, вуда вы пойдете отъ насъ, люди истинно мудрые и добрые, и, уповаемъ, ихъ не мало, сивло и неувлонно ндущіе въ жизни путемъ долга и чести и всюду, на семъ пути своемъ, знаменующіе себя дълами правды и милосердія! Есть, говорю, въ жизни, куда вы вдете, много преврасивишихъ и поучительнъйшихъ примъровъ и явленій, которыхъ, безспорно, не дастъ вамъ и не покажеть вамъ никакая школа, н жизнь въ семъ отношенім есть самая высшая и лучшая всвиъ школа! Есть несомнвино въ жизни все это, и чвиъ, скажу, была бы жизнь, еслибъ въ ней не было сего? И мы жедаемъ и молимъ Бога, чтобы Онъ привелъ васъ знать и въдать жизнь именно съ этой стороны ея, - жить и вращаться въ кругу именно такихъ людей, иметь и видеть предъ собою именно такіе примвры, чтобы жизнь въ дъйствительности была для васъ не запугивающею и мертвящею духъ школой, но духовно возвышающею и облагороживающею васъ! Мы желаемъ и молинъ Бога, чтобы вамъ не довелось увидеть въжнави и сотой доли того зла, какое есть въ ней, ибо и видъть только здо - возмутительно для чистой души! Но, повторяю, я должень быль вамь сказать все то, что сказаль, чтобы не оставить васъ идти теперь съ закрытыми глазами и какъ бы на удачу на встръчу злу въ жизни, чтобы вы знали напередъ, на что неогда можеть натолкнуть вась жизнь, и могли на случай приготовиться къ тому, потому что все можеть случиться въ жизни и во всему намъ нужно быть готовымъ въ ней, чтобы заблаговременно припасать себь опору въ ней и умъть на пути ея всегда вовремя и твердою рукою отразить ударъ!

Чтожъ намъ двлать, скажете вы, какъ быть? Мы должны идти... а какъ идти въ виду сего? Гдв взять силу, чтобы устоять въ этой непосильной борьбв, которая, какъ намъ говорять въ эту минуту, ждеть насъ, несомнанно, тамъ, куда мы

вій: чвиъ болбе утвшались мы такъ, твиъ горче и тяжелье намъ здъсь. Итакъ и богатства и утъхи міра-безъ чистоты сердца и совъсти, безъ стяжанія того, что есть единое на потребу, безъ дълъ любви и милосердія христіанскаго—суета суетствій. -- Множайшіе изъ насъ провели жизнь свою въ бъдности и убожествъ, среди недостатковъ и лишеній, трудовъ н заботъ, печалей и скорбей. Спросите и ихъ: лишились ли они чего-либо чрезъ то, что не были знатны и богаты, не наслаждались роскошью и удовольствіями? Горче ли была для нихъ смерть? Напротивъ, скажутъ они: смерть пришла въ намъ какъ другъ и избавитель, чтобы прекратить земныя. наши скорби, чтобъ избавить насъ отъ всъхъ тягостей печальной жизни нашей. А по смерти кы благодаримъ Господа, что Онъ избавиль насъ отъ искушеній и соблазновь земнаго счастія и провель насъ узкимь и прискорбпымь путемь убожества: благо намъ, яко смирилъ еси насъ, Господи! Итакъ в бъдность и убожество, - съ върою и благочестиемъ, съ терпънісиъ и покорностію воль Божісй,--не нищета, а пріобрътеніе, не наказаніе, а знаменіе любви Божіей. Итакъ воть что завъщаемъ вамъ и вотъ о чемъ молимъ васъ: чтобы вы, не прилъпляясь душою и сердцемъ въ земнымъ сокровищамъ и почестямъ, въ плотскимъ удовольствіямъ и наслажденіямъ, искали прежде всего царствія Божія и правды его, старались оживить духъ свой върою и упованіемъ на Бога, согръть и усладить сердце свое любовію къ Богу и ближнимъ своимъ, благоугождать Богу исполненіемъ Его заповъдей, обогащать себя дълами благими и богоугодными. Сте же вами глаголемь, братіе, яко время прекращено есть прочее, да и имущіи жены яко не имущіи будуть, и плачущіися яко не плачущій, и радующійся якоже не радующеся, и купующіи яко не содержаще, и требующій міра сего яко не требующе: преходить бо образь міра сего. Блюдите убо, како опасно ходите, не якоже не мудри, но якоже премудри, искупующе время, яко дніе лукави суть.

Жестоко есть слово сie, подумаеть кто-либо, слушая это 22°

поучение умершихъ, обличающее суету и ничтожество всего. въ чемъ привыкли мы полагать свое счастіе, свои радости. свое утвшение и блаженство жизни, — напоминающее о смерти и въчности, о судъ Божіемъ и участи нашей за гробомъ. Но, братіе возлюбленній, могуть ли умершіе льстить намъ, обманывать насъ ложными надеждами? Нътъ, они говорять только истину, въ которой удостовърились собственнымъ свовмъ опытомъ. И мы, съ своей стороны, не можемъ ничего лучшаго пожелать вамъ, какъ того, чтобы вы оставляли по временамъ свои домы, въ которыхъ мы связаны и обременены земными ваботами и земными пристрастіями, и приходили сюда бестьдовать съ умершими. Каждое такое путешествіе, если оно совершается въ благоговъйномъ настроеніи духа, непремінню унесеть изъ души нашей что-нибудь нечистое и влое, осіяеть ее свътомъ благодати Божіей, согръеть ее чувствованіями возвышенными и святыми.

Для сего, когда идете сюда, размышляйте о томъ, что и вся жизнь наша есть одна, не слишкомъ продолжительная, дорога во гробу и въ могилъ, что за гробомъ ожидаетъ насъ или въчность блаженства или въчность мученій, смотря по тому, куда и какъ мы направляемъ путь нашей жизни. Кто идеть путемъ заповъдей Господнихъ, вто страшится паче смерти преступить хотя едину заповыдь Творца своего и согръшить предъ Богомъ, тогъ прейдеть отъ смерти въ животъ, нбо такъ сказалъ самъ Господь: аще хощеши внити въ животъ, соблюди заповъди. Кто напротивъ легкомысленно преступаеть святыя заповъди Господа Бога своего, того ожидаеть по смерти гитвъ Божій и наказанія: открывается бо инъвг Божій съ небесе на всякое нечестів и неправду человъковъ; скорбъ и тъснота на всяку душу человъка, тво-. рящаго злое. Кто ндегь во слъдъ Господа Інсуса Христа узжимъ и прискорбнымъ путемъ крестоношенія, кто отвергается своей воли и покоряется всецьло воль Божіей, переносить всъ, попускаемыя промысломъ Божівмъ, искушенія, напасти, огорченія и скорби-въ духъ въры и упованія на Бога, въ

идемъ, — и какъ идемъ? Одни, не имъя близь себя болъе уже никого изъ тъхъ, кто бы могъ намъ подать совътъ или оказать защиту, — предоставленные сами въ себъ одному совътнику — нашему разуму, еще не умудренному опытомъ жизни; одной защитъ — собственному сердцу, еще не закаленному въ бою жизни!

Гдв взать силу, говорите вы, дла этой борьбы живая? Эта сила... Но вамъ не нужно далеко искоть ея, какъ и мив вамъ называть ее. Скажите: для чего, отъ самыхъ раннихъ летъ, васъ учили вдесь поменть, знать и любить Бога, водили неопустительно, всякій воскресный я праздничный день, въ хражъ Божій, строго следа вивств и за вашей домашней вседневной молитвой, и заставляя васъ молиться: и утромъ и на сонъ грядущій, передъ столомъ и послів стола, при началів и по совершенін дала ученія? Для чего также вманялось вамъ здась въ непремвиную обязанность каждый годъ неукоснительно исполнять долгь исповеди и причащения св. Христовыхъ Таннъ, при чемъ еще внушалось всегда, чтобы вы совершали это сватое дъло не какъ, сохрани Богъ, простую обрядность жизви, но какъ первъйшій и величайшій долгъ ея? И для чего вообще завсь ворко смотрвлось за всякимъ ващимъ шагомъ и двиствіемъ, чтобы вамь не довелось, какъ-либо паче чаянія, оскорбить величія Божія канимь-либо неосторожнымь, двтскинеразсуднымъ словомъ, взоромъ, движеніемъ? Для чего, смажите, и почему все это двиалось вдвсь для васъ, канъ равно двичется и будеть двичным после вась-для другихъ, воспитываемыхъ и имъющихъ быть воспитанными здъсь? Но для чего другого, если не для того, чтобы дать вашь именно то самое, что вамъ всего нужнъе теперь,-силу для борьбы съ зловъ въ жизни, въ которую вы вступаете теперь, и къ которой васъ готовиян здесь, можно сказать, отъ колыбели? Потому что мы всегда знали и знаемъ по опыту, что не озаботься мы дать вамъ, съ Божіею помощію, этой силы заблаговременно, тогда все остальное, что вы получили или сохраниян и развили въ собъ здъсь, какъ то: силы, нолодость, эдоровье, знаніе, таланты, было бы напраснымъ, в не послужило бы истинно ни къ чему для васъ въ жизни, а только возгордило бы и испортило васъ!... Эта сила... Вы уже назвали ее въ душъ, и я могу теперь во всеуслышаніе сказать имя ея. Эта сила—святая въра Христова, вкореняемая и возращаемая въ васъ здъсь отъ лътъ дътства! Въра Христова—ата единая номощница и утъщительница всъхъ насъ гръшныхъ, немощныхъ, во имя ея борющихся съ зломъ въ жизни, но и увы!—часто изнемогающихъ въ непосильной борьбъ! Въра Христова—это сокровище жизни, этотъ свътъ, возженный для насъ въ ней на въчное просвъщеніе и спасеніе наше! Чълъ былъ бы міръ, еслибъ не въ немъ не свътило солнце? Но чъмъ была бы и жизнь въ міръ, еслибъ ее не озаряла и не будила эта въра, свътящая въ ней!

Итакъ, вотъ нашъ последній советь и приветь вамъ въ эту минуту: «храните въ себъ св. въру Христову, адъсь насажденную въ васъ!» Будетъ въ васъ она, и вы будете сильны тогда противостать всякому злу въ жизни, гдъ бы и какъ оно ни предстало предъ вами! Будетъ въ васъ въра, и васъ не вберетъ въ себя, какъ другихъ, до самозабвенія, суета міра, не обольстить видь роскоши и богатства, не отведеть отъ дъла спасенія души своей и служенія ближнимъ жажда земныхъ утъхъ и наслажденій, не прельстять и не поколеблють праздныя и гръшныя ръчи людей сусты и порока, и вообще не ослъпить и не заразить собою никакая ложь въ міръ, чэмъ бы и вакъ она ни прикрылась предъ вами! Будетъ въ васъ въра, и вы будете съ большимъ привътомъ и любовію встръчать въ жизни все истинное, свътлое и отрадное въ ней, давать лучшую цену въ ней и добрымь людямъ и добрымъ деламъ и примърамъ, ближе принимать къ сердцу и нужды души своей и нужды и скорби другихъ, и находить отраду въ самыхъ жертвахъ жизни, приносимыхъ вами во имя Бога и ближнихъ! Будетъ въ васъ въра, и зло не застигнетъ васъ врасплохъ, но найдетъ васъ облеченныхъ въ кръпкую и несокрушимую броню, и отразится отъ васъ! Будетъ въ васъ въра,

и вы смъло, неуклонно будете идти въ жизии, не вамрая ни ва что, нутомъ долга и чести, привлекая на собя всюду на пути своемъ благословение Бога и людей, небесное и вемное! Веть что это за сила въ насъ. Это въра святая, дарованиая намъ! И ночему ова-такая сила въ насъ? Потому, что только она, открывая намъ всю ненамърниую ценность души человъческой, какъ искупленной безпраною кровию Христа, научасть насъ признавать и цвинть ее истиню въ себв и другихъ! Потому, что только она, указуя намъ на небо, какъ на наите въчное жилище в отчини, даеть напъ видеть въ жизии на земя в только путь нъ небу, и тъмъ нобуждаетъ насъ, живя на земяв, искать неба! Потому, что только она, показуя намъ во Христь любовь, вознесшую Себя на кресть за людей в саморасиявшуюся на номъ, даеть намъ понять чрезъ то и наифрить всю глубину себялюбія, живущаго въ насъ, и твиъ вынуждаеть нась, отрекаясь себя, жертвовать собою благу другихъ! Петому, что только она следовательно вжесте возвышаеть и смиряеть насъ, богатить и убожить, творя въ насъ новую силу, даеть намъ чувствовать чрезъ то и вивств съ тъмъ и наше прирожденное безсиліе! Словомъ, потому что тольно она есть та сила, которая совершается во немощаю!

Нывъ, какъ вы будете уходить отсюда, вы нолучите отъ насъ въ видъ напутствія каждая по книгъ св. Евангелія. Воть примите эту святую книгу и сохраните ее не какъ только знакъ памяти о насъ, всегда желавшихъ вамъ добра и по возможности дълавшихъ его, объ этомъ мъстъ, гдв вы возросли и воспитались, и обо всемъ добромъ и хорошемъ, что для васъ тъсно связано съ нимъ; но примите и сохраните ее и какъ святое, на всю жизнь, наше наноминаніе вамъ о томъ, что одно должно составлять всегда вашу силу въ той жизни, куда вы пойдете теперь! Ибо, предупреждаю, въра — это свътильникъ, возженный въ васъ, и требующій, какъ и всякій свътильникъ, тщательнаго памятованія о себъ, и могущій угаснуть въ васъ, если вы оставите его въ небреженіи въ себъ. Спарайтесь же возгръвать и умножать въ себъ въру святую—

молитьсю и ближайшимъ общенісмъ съ Богомъ въ Его святыхъ таинствахъ, чтенісмъ Слова Божія, благоговъйнымъ размышленісмъ о Богв, сближенісмъ съ людьки истивно върующими и нравственными. Словомъ все то, что пріучали васт дълать для Бога здѣсь, продолжайте отнынъ дълать и тамъ гдъ вы будете теперь, но уже не такъ, какъ быть может вное ивъ того дълалось вами здѣсь: по дътски, безоччетно и о чувству страха передъ людьми или изъ повиновенія виъ не свободно, сознательно, и по чувству искренняго влеченіи въ Богу и изъ живъйшаго желанія прибливиться къ Нему!

Будете всячески блюсти въ себв эту святую свяу души, и мы спокойны за васъ. Ибо знаемъ, что доколв она будет жить въ васъ, вы будете сильны на добро и неуязвимы для зла въ мірв, и такимъ образомъ, руководимыя в укрвиляемы ею, свято понесете и совершите на пути своемъ великій долги живни; а при семъ, какъ безъ сомивнія, и въ самомъ семъ найдете каждая для себя въ жизни и ту долю радости и счастія ея, какая несомивне отмърена въ вей Богомъ каждої изъ васъ! Ибо, слышите ли, что говорить Самъ Божествен ный Наставникъ и Учитель людей Христосъ? Исфиме, тово рить Онъ, премеде царствів Бомеія и правды его, и сія еся т. е. и радость и счастіе жизни и все хоронгее въ ней, при домател едил! Аминь.

Свяшвиникъ Н. Протопововъ.

#### ПОЛОЖЕНІЕ

БОГОСЛОВСКОЙ НАУКИ ВЪ ГЕРМАНСКИХЪ УНИВЕРСИ-ТЕТАХЪ ¹).

Семьдесать шесть леть прошло съ техъ поръ, какъ появилось въ почати сочинение Канта о «борьбъ факультетовъ межку собою». Въ течение пяти леть до того времени онъ не изнаваль ничего, касающагося религіозных вопросовъ. Кородевскимъ указомъ отъ 1-го октября 1794 года, ему сдъданъ быль упрекь, что онъ въ своимъ сочинени «религія въ преквлахъ чистаго разума» злоупотребляеть философіем къ имспровержению и уничижению главныхъ и основныхъ истичъ св. Писанія и христіанства. Для предотвращенія на будущее время самой возможности подобныхъ упрековъ. Кантъ далъ торжественное обязательство впредь совершенно воздерживаться отъ всякихъ публичныхъ разсужденій касательно естественной или богооткровенной религіи и въ своихъ лекціяхъ въ сочиненияхъ. Конечно, онъ сдълалъ такое заявление въ качествъ върноподданнаго; но не имълъ намъренія навсегда отвазаться отъ свободы мысян, т.-е. долве того времени, пока быль живь король. Въ ноябръ 1797 года Фридрихъ Вильгельми III наследоваль своему отцу, и первымъ актомъ его его парствованія было уничтоженіе религіознаго эдикта, отъ 9-го іюля 1788 года, на основаніи котораго издано было упо-

<sup>7)</sup> Theolog. Studien u. Kritiken. 1875. 2 Heft.

мянутое королевское повелъніе, направленное противъ Канта. Канть поспышиль, какъ онъ говорить, «выразить самымъ двломъ подобающее просвъщенному, снимающему наложенныя на духъ человъка оковы правительству повиновение» уже несомнънно искренно въ слъдствіе продоставленной свободы мысли и откровенно высказать свой взглядъ на мъсто, принадлежащее философіи въ научномъ организмъ, или, что тоже-на взаимное отношение факультетовъ, такъ какъ университетъ есть ученое общество, соотвътствующее этому организму. Три издавна существующихъ факультета — богословскій, юридическій и медицинскій имъютъ, по Канту, то между собою общаго, что преподаваемыя въ нихъ науки должны производить соотвътственное вліяніе на изв'ястныя сферы челов'яческой жизни, в такъ какъ правительство, основывая университеты и давая имъ содержаніе, особенно этимъ интересуется, то оно считаеть эти три факультета старшими. Число ихъ соответствуеть тремъ главивишимъ пружинамъ, направляющимъ народную жизнь прежде всего къвъчному благу каждаго человъка, потомъ къ его гражданскому благостоянію, какъ члена общества, и наконецъ къ тълесному здоровью. Но для университетскаго ученаго общества существенно необходимъ еще четвертый факультеть, «который бы, по характеру своей науки, независимой отъ правительственныхъ приказаній, пользовался свободою все подвергать обсуждению въчисто научномъ интересъ, т.-е. въ интересъ одной истины, такою свободою, на основании которой можно было бы говорить истину открыто, потому, что съ одной стороны, безъ этой свободы истина (въ ущербъ для самаго правительства) не можетъ сдълаться извъстною, а съ другой разумъ, свободный по своей природъ, не можеть принимать нивакихъ приказаній, чтобы считать чтолибо за истину (никакого crede, но только простое credo).

Этотъ четвертый факультетъ философскій. Если бы остальные факультеты вступили въ борьбу съ этимъ четвертымъ, ссылаясь на законоположенія, изданныя или только утвержленныя правительствомъ для университетовъ, то эта борьба

была бы противуванонная; она стремилась бы вадержать свободное движение науки вообще. Желание философскаго факультета подвергать своему обсуждению и опънкв заковы и ученія другихъ факультеговъ вполит законно въ интересъ истиннаго знавія и благотворно для будущихъ двятелей въ различных областих человической жизии. Къ тому же и вліяніе философскаго факультета на этихъ последнихъ есть только посредственное, чрезъ тв факультеты, которые руководять ихъ обравованітиъ; а непосредственно дъйствуеть на нихъ этотъ факультеть вийсти св исими другими факультетами, составляющими академическій организмъ. Философскій фавультеть поступиль бы противузаконно и нерешель бы за нограничную черту своего призванія, если бы вадумаль непосредственно указывать теологамъ, юристамъ и врачамъ предметы для ихъ чтеній, виъсто техъ, которые поручены виъ вравительствомъ. Что Кантъ слишкомъ узко понямаетъ призвание другихъ факультетовъ въ сравнении съ философсвыть фанультетонъ, котораго задачу, випротивъ, ставитъ слишемъ идеально, усвоия первымъ очень мало чисто научнаго витереса и относя его исплючительно пъ послъднешу, это объясняется изъ его общаго возорвнія, по котерому отдельный субъекть критически отвосится къ окружающей его богатой жизни. Но Кантъ ратуетъ только за право оплософія на свободное изследованіе и изложеніе исчины; нотому онь весьма далекь оты мысли оспаривать у другихъ факультетовъ спеціальную сферу ихъ призванія и подвергать сометнію ихъ полноправіе, какъ необходимыхъ членовь вы научновы организмы. Что философскій факультеть, не смотря на свое премущественное право свободы, счятаетса младшимъ, Кантъ находить этому объяснение въ томъ, что вовелввающій, хота бы быль чынкылибо смиреннымы служителемъ, все таки считаетъ себя выше нежели свободный, во не имъющій власти повелъвать. Въ частности относительво богословскаго факультета Кантъ находить разумнымъ, чтобы тоть факультеть, который имветь прий враче благо че-23\*

ловъка, занималъ первое мъсто въ ряду остальныхъ, за нимъюридическій, а наконецъ медицинскій, хотя по вистивкту врачъ важнъе другихъ для человъка, потому что сохраняетъ ему жизнь.

Какимъ же образомъ богословская наука, эта царица между другими науками, сдълалась такою уничиженною въ настоящее время? Она отнюдь не пренебрегала поучаться у онлософін, она, нужно скавать, много поработала надъ Кантомъ и Фихте, Шеллингомъ и Гегелемъ, Фризомъ и Гербартомъ, такъ что кажется, не было ни одной замъчательной •влософской системы, которая бы прошла мимо богословія, ме проникнувъ его насквозь. Съ другой стороны богословів давно разучилось взывать из свътскимъ властямъ для ограпиченія опаснаго для него философскаго умозрівнія, и доносъ, сдвланный въ 1853 году на Куно-Фишера въ Гейдельбергъ, должевъ оставаться совершенно одиночнымъ въ новъйшей исторіи университетовъ протестантской Германіи. Философія, которой Кантъ навначалъ такое скромное положение подявея старшихъ сестеръ, и теперь предоставляетъ богословію егопрежнее изсто. Однакожъ если въ обозрвніяхъ личнаго академическаго состава и преподаванія наукъ, а равно и въ академическихъ торжественныхъ собраніяхъ богословію еще устуется первенство; то это происходить, кажется, большею чаети отъ того, что смотрять на него, какъ на умирающаго, заивчая на немъ facies hippocratica и думая, что вообще ему не долго остается жить; въ самомъ деле многимъ слышится ва дверями уже и шаги его могильщиковъ, приготовившихся его погребать. Поль де-Лагардъ, самъ довторъ богословія, находить, что существующіе нынъ богословскіе факультеты не въ состояніи держаться; присяга, даваемая профессорами богословія при полученій степени лиценціата, до такой степени связываеть ихъ, что давая ее, они твиъ самымъ исключають богословіе изъ ряда научныхъ знаній. Давидъ Штраусъ въ 1840 году уже думалъ, что существенное содержание въры, хранимое идіотскимъ сознаніемъ въ формъ представленія,

дълается достояніемъ ученаго въ форм'я мысли; но уже и тогда онъ, какъ казалось ему, могъ засвидетельствовать собствоннымъ примъромъ, что вручение богословия, нъкода средство способное приготовить нъ служению церкви, теперь стало самынь прямымь путемь къ тому, чтобъ сдвлать для него неснособиымъ; напротивъ сапожническая скамья, писарская комеата и прочее, что прежде самымъ надежнымъ образомъ предохранило отъ вторженія науки, въ настоящее время сдвдалось ивстоих предварительной подготовки къ проповъдиической должности лучшимъ, нежели университеты и семинарів. Религіовные идіоты, богословскіе самоучки, пістистскіе вожаки и говоруны, вотъ духовное сословіе будущаго! Недав-во профессоръ богословія въ Базелъ Францъ Овербекъ повториль за Штраусомъ покрайней мара первое его положеніе, утверждая, что протввеположность между вірою и знаніемъ непримирима, и что потому, наука можетъ только разрушительнымъ образомъ двиствовать на религию. Наконецъ естественная наука, выступающая въ наши дви въ челв научнаго движенія, силится оставить богословіе бевъ всякаго реальнаго предмета, устрания даже личнаго живаго Бога, который для остественной науки не болъе, какъ x, научный знакъ, выражающій ненавъстную воличину, и выставляя вообще религію, какъ продукть человъческого самообольщенія. Такимъ образомъ венивніе права быть интегральнымъ членомъ паучнаго организма,--неспособность обсяздывать свой предметь надлежащимъ образомъ, даже венивніе двиствительно существующаго предмета,—вотъ трейная примъта, поторою обозначается предсмертное состояніе богословской науки, върующей въ свою основательность, строгость и последователь-HOCTL.

Богословіе могло бы усновонвать себя тімъ обстоятельствомъ, что, не смотря на это, оно все-таки продолжаеть жить, что оно не равъ выходило изъ подобной борьбы помолодівшимъ и окришнить. Не заботясь о нападеніяхъ, оно могло бы находить въ нихъ подкрипленіе для себя, чтобы, какъ и прежде, дълать свое дъло въ типи и утъпаться благословеніемъ, которое всегда сопровождаетъ его. Но если оно разъ вызвано вступить въ борьбу за свое существованіе, то уже въ порядкъ вещей дать себъ отчетъ въ своемъ правъ на существованіе противъ тъхъ, которые оспориваютъ его. Если разъ вынудили стать въ апологетическое положеніе, то было бы неблагоравумно допустить, чтобы его защитники подвергались насмъшкамъ со стороны вызвавшихъ ихъ противниковъ; въ самомъ дълъ существуетъ мнъніе, что защитники богословія лучше бы сдълали, если бы отказались отъ безнадежной борьбы и безъ дальнъйшихъ заботъ склонили свое знамя предъ превосходнымъ въ силахъ непріятелемъ.

Начнемъ съ последняго изъ вышеуказанныхъ вопросовъ, какъ съ такого, котораго разръшение предръщаетъ отвъты и на остальные вопросы, именно съ вопроса: имветь ли вообще богословіе реальный предметь. Современное естествознаніе, въ большинствъ своихъ представителей, ръщаетъ этотъ вопросъ отрицательно, утверждая, что въра въ Бога есть пустая мечта воображенія, и что понятіе о Богв есть только вставка, которую духовная ограниченность и тупость пом'ьщають тамь, гдв наука наталкивается на какую-либо гранину. Естествознавіе заявляеть, что въ доказательство этого готово представить научно констатированные, неоспоримые факты. Штраусъ, впрочемъ, очень мътко противопоставляетъ это міросоверцавіе, къ которому обратился въ последней матеріалистической фаз'ь своего развитія, старой в'връ, какъ ввру новую. Точно ли эта ввра дъйствительно новая, это еще вопросъ; но что она дъйствительно въра, которую принимають нан отвергають, смотря по субъективнымъ условіямъ и потребностямъ, а отнюдъ не знаніе, неотразимо дъйствующее на убъждение своею объективною силою, въ этомъ не можеть быть и сомнънія. Можемъ указать на четыре пунита, по отношенію къ которымъ для невірующей науки обрывается нить донавательствъ, и чтобы снова свявать эту нить, она . бываеть вынуждена ухватиться за въру. Пункты эти обозначаются вопросами: яакимъ образомъ изъ неорганическагс выможеть органическое, изъ безсознательнаго сознательное, изъ естественно-необходимаго свободное самоопредъление и изъ сявнодыйствующей матерін палесообразное міровое палое. Относительно этихъ пунктовъ наука, не знающая никакой другой двиствительности, кром'в вещества, признается, что ел возэрвніе на происхожденіе всего путемъ естественнаго развитія матеріи въ настоящее время не имъетъ никахъ доказательствъ; но она заранъе върнтъ и утъщаетъ себя надеждою, что недостающіе теперь посредствующіе члены когда нибудь будуть найдены. Повъримъ и мы, что животной паровой машинъ сообщаеть движение простой химическо-механический актъ горънія, но только тогда, когда химія не просто разложить животный организмъ, но по редепту извъстнаго Вагиера съумъеть его произвести въ ретортъ. Равнымъ образомъ не дъйствуеть на насъ одно простое завъреніе, что камню свойственъ нъкоторый родъ чувства, смъло выскавываемое съ цвлію устранить ватруднительное различіе между бевсовнательнымъ и сознательнымъ. Не большее также имветь значеніе в указаніе на замівчаемые у ніжоторых в животных в следы чувства чести и долга, пока не станутъ привлекать въ суду собаку или лошадь за нарушеніе долга, какъ индивидумовъ, подлежащихъ вивняемости. Какъ наконецъ цълесообразность могла бы стать присущею слъпой и бевсовнательной матеріи, если бы ее не вносила туда мысль человвческая, или если бы творческая мысль, создавшая міръ, не вложила ее вначаль, это совершенно для насъ немыслимо. Какое же право имветъ такая наука превирать богословскую ва то, что эта въруетъ, но въ живаго, личнаго Бога, котораго бытіе обусловливаеть всякое условное существованів, который отличиль человъка отъ прочихъ земнымъ тварей, вдохнувши въ него духъ отъ собственнаго духа, давъ въ его сердце законъ Своей святыйшей воли и который, въ силу Своего всемогущества и премудрости все направляеть къ Своей въяв? Прововвъстинки новой въры съ гордымъ сознавіемъ говорять: «мы» сдълали такіе наумительные успъхи, какъ будто это «мы» въ самомъ дълъ содержитъ въ себв цвътъ умственной аристократів, чтобы свысока смотрать на другихъ, какъ на лицемъровъ и идіотовъ. Но имъ, кажется, трудно представить въ пользу своей новой въры фактическія доказательства, въ которыхъ они поставляютъ существенную важность. Они не замъчають, что къ ихъ гордому «мы» примыкають весьма соментельныя фигуры совствив не аристократической выдержки, что новая въра набираетъ себъ немачислимое множество последователей изъ грубой массы, которая не расположена шутить съ матеріалистическою теоріею, измышляемою въ кабинетахъ, но стремится проводить въ жизнь извлекаеныя изъ нея практическія последствія. Они не хотять слунать, что говорить имъ Гёте, который имвлъ острое зрвніе и тонкій смысль по отношенію ко всему практическому и на жотораго они охотно иной разъ ссылаются. «Единственная ж саная глубокая тема всемірной исторіи челов'ячества», говорыть онь, «тема, которой подчинены всь другія, есть въ собственномъ смыслъ столкновение невърія съ върою. Тв эпохи, въ которыхъ господствуетъ въра, въ какой бы ин было формв, всегда блестящи; возвышены и благотворны для современниковъ и для потомства. Напротивъ, тъ эпохи, въ которыхъ торжествуеть свою жалкую победу неверіе, въ той мян другой формъ, если и могутъ похвастать на меновенія ложнымъ блескомъ, то для потомства пропадаютъ безъ слъда, потому что ни у кого нать охоты мучиться надъ поананіемъ безплоднаго.» Что справедливо по отношенію историческимъ эпохамъ, то вполив следуетъ сказать творцахъ эпохи, выдающихся историческихъ личностяхъ Изъ священной глубины въры почернали они тъ творческія мысли и силу воли, которыя дълали ихъ способными къ продолжительно действующему и после нихъ благотворному вліянію на человъческій родъ. Не будемъ говорить о твхъ, которыхъ призваніемъ было служеніе и спосивществованіе въръ, — превосходство Данте не только въ сра-

внения съ Боккачіо, но и съ Петраркою главнымъ образомъ есповывается на серьозности и вскренности его въры. Точно танже и Шекспиръ своею высотою въ сравнения съ современвыни ему Марло, Бомонтомъ и Флетчеромъ обяванъ своей глубокой въръ въ грозную, но сокровенную правосудную силу, которой двиствія онъ унізль наображать потрясающинь обравемъ. Върующій Мильтонъ своимъ «нотеряннымъ расмъ» далъ народу обильный источникъ высокаго духовнаго возбужденія, предоставивъ свептику Боглеру потвшать легкомысленный дворъ Карла II своими остротами надъ христіанствомъ пуританъ. На томъ же основаніи мы считаемъ Гриделя и Себастіана Баха, какъ музыкантовъ выше Верди и Оффенбаха; евлософовъ Лейбинца и Канта выше Ла-Меттри и Гольбаха, Штейна лучшимъ политикомъ, хотя и плохимъ дипломатомъ, нежели Генца и Талейрана. Нужно ли намъ отказываться отъ въры, которая на дъяв является въ собственновъ сиысть возбуждающею, возвышающею и движущею силою народной жизни, въ угоду такой теоріи, которой практическіе приверженцы всегда работають только метлою уничтожаюврей фактической критики? Не гораздо ли лучше, вийсто выиваляемаго нынь монизма, который во всемъ хочетъ видыть только одно естественно-необходимое развитие матеріи, намъ держаться дуализма, который основывается не на спорномь теоретическомъ различения между теломъ и душею, какъ говорить Штраусь, но на томъ неоспоримомъ факть сознанія, что кромъ естественной жизни есть еще жизнь свободнаго саноопредвленія, которая имветь свой источникь въ отличжомъ отъ міра, но всесняьне дъйствующемъ на міръ, всевышнемъ Существъ, и чрезъ въру въ Него пріобрътаеть свою дучиную силу? Сами защитники матеріализма не могуть отдъваться оть этого факта совнанія. Мы не станемъ порицать шхъ за это и бевъ ихъ въдома строить последовательныя закиючения отъ ихъ теоретического матеріализма къ практическому; ны скоръе порадуемся ихъ счастанвой непосавдовательности. тому противорвчию, въ которомъ стоять ихъ жизнь

и непосредственныя выраженія ихъ совнанія къ положевіямъ нхъ системы; этимъ они докавывають, что они сами лучше, нежели ихъ система. Послъ первыхъ ивсяцевъ франкъуртскаго національнаго собранія въ 1848 году, когда надежда многихъ на скорое возстановление единой германской имперім значительно ослабъла и невеселое расположение духа сказывалось въ рвчахъ ораторовъ, какъ замвчаль мой тогдашний товарищъ Каряъ Фогтъ, въ то время по ръчи гамбургскаго депутата замъчали, что онъ долго еще не будетъ всть вкусное мясо своего роднаго города. Это сказано совершенно въ духъ матеріализма: всякій нравственный недостатокъ, послъдовательно для матеріализма, кажется ему недостаточнымъ питаніемъ, педагогика и этика для него только діалектика. Но какъ согласуется въ «новой въръ» Штрауса съ матеріалистическою теоріей первой части требованіе наказанія и даже смертной казни во второй части, когда наказание опредвляется въ следствіе правственнаго вмененія, и никакъ не вытекаетъ изъ одной борьбы за существованіе, въ которой сильныйшій успываеть освобождаться отъ безпокойнаго для него слабвишаго, пока этотъ последній самъ не окрепнеть чтобы обратить направленное противъ него оружіе. Сащое начало квиги, въ которомъ Штрауссъ выражаетъ свое эстетическое восхищение художественными произведениями Гайдна, Моцарта и Бэтховена, Гёте и Шиллера, есть величайшій протесть противь матеріалистического міросозерцанія, свидітельствуя объ остаткъ сокровища, сбереженномъ вдали отъ родины, въ безлюдной и безотрадной пустывъ. Ужели такой остроумный мыслитель не замътиль противоръчія, въ которое онъ чревъ это ставить себя по отношению къ матеріалистической теоріи? В'ядь истивное искусство, за которое стоить Штраусъ, находится въ самой твеной связи съ религіею, отъ которой онъ отрекся. То, что искусство показываеть намъ въ нвящномъ образв, возвышая отдъльныя явленія пъ общему шкъ знаменованію, представляя вычное дуковное содержаніе въ конечной чувственной формъ, то самое посредствомъ релитін должно становиться д'вломъ и истиною въ расположенів и въ жизни. Потому-то религіозное искусство представляеть реличайшія произведенія во всихъ областихъ художественваго творчества. Замъчательно, что Штрауссъ выражаеть непритворное удовольствіе, испытанное имъ отъ «Творенія міра» Гайдиа, котораго тема: небеса повъдають славу Божію, твореніе же руку Его возвъщиеть твердь. Савдовало бы ожидать, что наслаждение такимъ художественнымъ произведеніенъ сдълаетъ для Штраусса презръннымъ міросозерцаніе, которое отвергаетъ понятіе творенія, которое одинаково не можеть уживаться какъ съ религіею, съ правственною свободою, такъ равно и съ искусствоиъ, этинъ смелымъ вторженіемъ самосознательнаго, свободнаго духа человічческаго въ обычный ходъ естественнаго развитія вещей. Для последовательнаго матеріализма искусство должно быть не болве, какъ пустымъ призракомъ, который можетъ обольщать только двтей и глупцовъ, но который серьозный человъкъ долженъ безжалостно разрушить орудіемъ серьозной научной критики виъстъ съ привракомъ религии. Но эти непритворныя выраженія непосредственнаго чувства истины, оставшагося нетронутымъ одностороннею теоріею, вивств съ тою похвальною осторожностно, съ какою теоретические материалисты охраняють душевный миръ женщинъ и дътей отъ своего собственнаго ученія и на практикъ укоряють его во яжи, -- принадлежать къ тому «свидвтельству души», къ которому еще Тертуліанъ такъ энаменательно взываль для утвержденія въры въ живиго Бога. «Новая въра» упрекаеть своихъ противниковъ въ нервшительности, въ раздвоенности, потому что они не могутъ рвшиться идли по ея суманброднымъ следамъ, -- и приничеть цваьными людьми только техъ, которые, подчиняясь савпо вившнему авторитету, держатъ свою ввру или то, что они называють върою, вит всякаго согласованія съ наукою. это странныя претензін-считать за цізльнато человіна того, кто ведеть себя такъ, какъ будто у него есть только голова в уиственныя потребности, а нътъ сердца, нътъ потребностей

духовныхъ, правственныхъ. Цъльный человъкъ не можетъ отдаться никакой, особенно такой ложной теоріи, строго подчиненной исключительно одному разсудку, теоріи, въ которой эти существенныя его потребности остаются неудовлетворенвыми; напротивъ эта неудовлетворенность послужить для него побужденіемъ къ новой крятикъ и къ исправленію теоріи, не объясняющей важнъйшихъ фактовъ человъческой жизни и инсколько не ръшающей ся насущныхъ вопросовъ. Въ самомъ дълъ, широко распространенное нынъ между научнообразованными людьми, опровержение или отрицание реальнаго значенія религін и понятія о Богъ объясняется только изъ односторонности и раздвоенности; занимаясь только фактами, доставляемыми посредствомъ чувственнаго воспріятія, они теряють смысль и разумение фактовь, непосредственно свидътельствуемыхъ сознаніемъ. Для гарфонически развитаго человъка эти факты (а въ особенности фактъ бытія Божів) ве менъе достовърны, какъ и факты чувственнаго воспріятія, которые виенно только въ нихъ находять свое достаточное основаніе и объясненіе. Даже тамъ, гдъ гармонія духовнаго развитія разрушена чрезиврнымъ развитіемъ одной стороны и вадержаніемъ другой, непосредственно связанное съ человъческить сознаніемъ богосознаніе такъ сильно, какъ мы вадъли, реагируетъ противъ выдавшейся изъ этаго разрушенія матеріалистической теоріи, что нельви не скавать: религія также, вакъ и мысль, языкъ и свобода, принадлежить къ существу человъка, и какъ бы ни было скудно завито въ немъ религіозное расположеніе, всегда справедливо выраженіе одното новъйшаго богослова: «человъвъ долженъ быть религіознымъ, потому что не въ его власти не имъть совъсти»; равно какъ справедливо замвчаніе Бэкова: «Leves gustus in philosophia movere fortasse ad atheismum, sed pleniores haustus ad religionem reducere».

Но предметь нашего богословія не религія вообще, а христіанская религія; многіе на наших в противников охотно согласятся съ этимъ. Они оспаривають только то, что

аменно христіанская религія можеть быть предметомъ богослевской науки, которая имветь призвание служить религизвыих потребностямь нашего времени. Въ подобномъ смыслъ уже Кантъ бытіе Божіе и религію признаваль, какъ постулать правтического разума, смешивая при этомъ существо религи съ правственными требованіями (практическаго) разуна. На христіанство, вивющее въ своемъ основанів всторическіе факты, овъ смотрвяв какь на что-то такое, безь чего фиможеть обходиться, и что окажется неистиннымь. если его историческому положительному содержанию противовоставить учение философской религии. Каштъ, однакожъ, не тотьят совершенно раздилаться съ христіанствомъ; но считалъ его, въ особенности его священныя иниги, еще надолгое время необходимымъ средствомъ для того, чтобъ сдвлять наиболье доступнымъ народному сознанию содержание онлосоосдо-религіозной морали. Въ этомъ смысль онъ объясияетъ существенные факты в догнаты христіанства, но объясненія его свидътельствують, что содержание христіанства выходить за предвам критической философіи, в убъждають, что христіанство, отъ котораго онъ думаль теоретически уклониться, шивао надъ нимъ болве власти, нежели сколько онъ сознаваль. По его возэрвнію, отдельный субъекть должень критически относиться въ окружающей его жизни, и научнов вышление начинается съ изследования того, что изъ содержимато нами по привычить должно быть удержано на будущее время по законамъ мысли. Но съ теченіемъ времени пришлось убъдиться, что изолирование отдельной личности отъ исторического развитія человічества есть фикція. Человікь, скажемъ съ Сенекою, есть животное общественное; онъ живеть своею собственною живнію только какъ члень человъческаго общества. Какъ только онъ начинаетъ мыслить, онъ уже входить въ духовное наследство, которое его поколеніе въ свою очередь получило отъ прежнихъ родовъ, и отъ копораго онъ не можеть отказаться. Это следуеть свазать какъ объ отношение его въ религизной жизни человъчества, такъ

равно объ отношеніи къ нашему времени и его условіниъ, въ особенности объ его отношения въ христіанству. Онъ живеть и дышеть въ той духовной атносферь, которая въ теченіе въковъ наполнялась христіанскими мыслями; и если онъ думаеть, что религія можеть быть построена изъ чистаго разума его изолированной личности, то это конечно обольщеніе. И въ самомъ дъяв всеобщія положенія той религіи, которую теперь называють философскою (Vernunftsreligion), каковы: ученіе о Богь, о свободь и безсмертіи, съ достаточною ясностію свидътельствують, что они выросли на почвъ христіанства. Внъ христіанства разумъ Платона не возвысился до полнаго понятія о личномъ Богъ и состоящаго съ нимъ въ связи понятія о творчеств'в, равно какъ разумъ магометансвихъ ученыхъ до повятія о свободв, и разумъ евреевъ до точнего нонятія о безсмертін, какъ продолженін личнаго существованія, связанномъ съ ученіемъ о возданнія. Это большая заслуга Шлейермахера, что онъ уничтожиль фальшивое раздъление между отдъльнымъ субъектомъ и окружающею его средою, въ особенности средою религіозной живни, объяснивъ, что задача христіанскаго совнанія не въ томъ, чтобы строить истинную религію, но въ томъ, чтобы стать въ дъйствительный союзь съ истинною религіею, осуществившеюся въ христіанстви. Но въ самомъ ли дили христіанство есть истинная религія? Этотъ вопросъ отнюдь не можетъ быть решенъ критикою отдельной личности, а только фактическою критикою совершавшеюся въ теченіи в'яковъ. Нельзя не привнать и заслуги Гегеля въ томъ, что онъ показалъ, какъ этотъ объевтивный критическій процессъ существенно способствоваль въ познавію истины во вськъ областяхъ знанія, -- хотя въ своей философіи религіи онъ изображаеть последовательный ходъ развитія религіи несоотвътственно исторической дъйствительности. Но Гегель смотрълъ на религію односторонне, какъ на двло только интеллектуальное; у него и гръхопадение есть необходимый моменть въ этомъ интеллектуальномъ развитіи, исполинскій шагь, какъ назваль его Шяллерь, — которымъ

человых перешель оть безсознательного единения съ Богомъ къ совнанію своей отдівльности, дабы наконецъ возвратиться из сознательному единенію съ Нимъ. Такимъ образомъ вся эсторія спасенія превращается въ логическій процессъ: состояніе невинности есть неразвитое понятіе, гръхопаденіе раздъляющее суждение, а примирение — умоваключение, вновь нриводящее въ единству то, что было раздвлено. Для уразу**мънія сущности и историческ**аго развитія религіи ничего не было и нътъ опаснъе, какъ неумънье оцънить этотъ ужасный езить гръхопаденія. Объяснять гръхъ, притомъ объяснять, выть необходиный моменть въ исторіи человівчества, значить и болъе, ни менъе, какъ уничтожать самое понятіе гръха, вотому что необходимое-то, что въ последнемъ основания возводится къ волъ Божіей; а въ понятін гръха существенвое вменно то, что на него нътъ воли Божіей. Въ своемъ разсужденін о коренномъ эль въ человьческой природь, въ первонъ отделении философскаго учения о религии, Кантъ обнаруживаеть болве трезвый взглядь на этоть факть и глубже винкаеть въ его причины, и потому прямо признается: «для насъ нътъ ничего непостижните причины, объясняющей, жакить образомъ вравственное вло могло войти въ насъ. Но этому невонятному, котя и неопровержимому факту грахопаденія человъка противопоставляется также необъяснимый изъ естественнаго развитія челов'вчества и столько же достов'врный факть божественнаго Откровенія, а отнють не призракъ жаной-то, привидъвшійся человъчеству въ одинъ прекрасный день оволо 30-го года нашего летосчисленія и внушившій ему, что оно вовсе не отпало отъ Бога, какъ дотолъ ему казалось, но находится въ единеніи и даже составляеть одно съ Богомъ. Развитіе религій происходило не въ одномъ навравленін, а въ двухъ; одно представляетъ исторія естественвыхъ религій, а другое противоположное-исторія богооткроэсниой религін. Этимъ различеніемъ, думаю, устраняется споръ отношения между разумомъ и Отпровению; оно основымотся на фактакъ, вывющихъ право на всеобщее признаніе,

такъ какъ ихъ легко провърить, именно: естественныя религін — тв, которыя составляють одну изъ сторонъ естественной національной жизни того или другаго народа, и какъ по способу своего происхожденія, такъ и по предметамъ чествованія называются естественными; потому и сами подчинены естественному ходу развитія, и народъ, самый даровитый наъ всвять вультурныхъ народовъ, не могли предохранить отъ. подчиненія тому же ходу, который ведеть оть возникновенія чревъ возрастание и процвътапие къ упадку и гибели, т. е.. естественному развитію гръховнаго поврежденія, которымъсами они заражены. Напротивъ богооткровенная религія неесть продукть естественнаго человического развитія, ее можно объяснить только изъ высшаго принципа, который былъвкорененъ въ естественную жизнь одного извъстнаго народа в всего человвчества, котя чрезъ посредство достославныхъ **мужей, болье всего вроникнутыхъ имъ въ слъдствіе особен**вего Божественняго вдохновенія. По этому понятію, богоотпровенная религія есть только религін ветхозавътная, какъпредъуготовительная, и христіанская, какъ совершеннайшефоткровоніе, а не буданзиъ, напримъръ, который по видимому. миветь на это претензію. Единобожіе ветхозавътной религішве есть, какъ утверждаетъ Ренанъ и под., естественный продуять семитической расы; опо пріобрало силу и оправло въ борьбъ съ естественною религіею этой расы — явычествомъ. И о христіанствъ такъ же отнюдь нельзя спазать, чтобы оносвоимъ появленіемъ заканчивало миссію ветхозавътной религін, какъ только продолженіе этой последней; оно основано на бевусловно новомъ началь, которое состоить ни какъ невъ учени, но въ личности Інсуса, безусловно отличной отъ всвяз. Въ Его лицъ заключается для естественной живни человъка съмя новой духовной жизни, которое обладаетъ силою препобъждать естественную порчу гръха всюду, гдъ тольво оно усвояется воспріемлющимъ его духомъ. Достоинстволичности Іисуса, исвлючительно Ену свойственное, состоить въ томъ, что въ Немъ обитаетъ вся полнота Божества тълеено (Кол. 2, 3), и что, воэтому люди всекь времень долженствують почервать истиву и жизнь изъ Его полноты. Равочнать религию еще дажее самаго Христа, или что тоже. ваврвинать христіанство, эту абсолютную религію, въ умозритольное знаніе абсолютной оплософів, — вто значить понидать ванный намъ по благодати Божіей твердый намень списенія, ттебы снова броситься въ растяввающій поточь естественнаго развития человъческой жизии, управляемаго гръхомъ и заблужденість. Приэтомъ, богь сомивнія, остается неизминвыть, что камень этотъ для однихъ — камень спасенія, для другихъ — претынавія и соблавна; потому что убъжденіе въ ветинъ христіанства не можеть быть доказываемо по общепринятому способу; его нужно пріобратать лично переживаемынь опытомь. Однавожь тв, которые исповедують съ Петромъ: «къ кому намъ идти? Ты имвешь глаголы ввчной жизше»! кром'я докавательства внутронняго испытанія наставляющей на всяку истину и блаженнотворной силы благовестія Бристова, могуть ссылаться и на доказательство вившенто овыта и фантовъ. Въ предисловін къ своей христіанской догматемъ (Glaubenstehre) Штраусъ славалъ очень хорошо: «субъективная критика отдельнаго лица подобна фонтану, который всякій мальчинь можеть запереть надосуги; но прити-ER. OGSORTUBRO CODODINAIOMIANCA BE TOUGHIR BERUBE, HOCOTCA, подобно бурной рвив, противъ которой безсильны всякія шлюзы и влотины». Въ сочинения своемъ Штраусъ дуналъ направыть эту уничтожающую объективную вритику противъ хриотіанства, и ему удалось разсвить немоторыя неправильима повинанія в представленія христіанской истины. Но савому христіанству онъ ничуть не могъ повредить въ свою жазнь. Христіанство съ гораздо большимъ правомъ можетъ вою тежесть этой объентивной критики обратить на своихъ противниновъ. Что высказывали противъ него последователи этой стороны оплосоо Геголя, логически потомъ перешедвію къ матеріализму, и другіе, союзные съ нимъ, покрайней мъръ, въ опиосиціи противъ христіанства, въ сущности тоже

самое, что говорили епикурейцы и стоики на Афииской влощади, что говориль потомъ Цельсъ, что въ эпоху возрожденія говориль дегкомысленный гуманизмъ, собственно въ Италіи, и что въ прошломъ стольтін говорили энциклопедисты
во Франціи. Объективная критика безъостановочно идущей
исторіи дозволяетъ торжествовать, скажемъ слевами Гёте,
только на мгновеніе жалкую побъду этимъ безплоднымъ, увичтожающимъ всякую высщую духовную жизнь возарвніямъ,
которыхъ ложнымъ блескомъ хвастаетъ невърующая наука.
Во вст времена эта критика находила исполнителей ея приговоровъ надъ такими воззръніями въ самомъ лагеръ науки.
Напротивъ, христіанство во всъхъ такого рода кризисакъ
имъло право на жизнь, доказывало, что ово было живо и
продолжало быть для людей источникомъ утвиемія, возвышенія и благословенія.

Итакъ иы можемъ быть совершенно сиокойны относительновивнія о безпредметности богословія. Вся исторія человьчества свидвтельствуеть, что религія, подъ воторою следуеть равумъть собственно христіанство, есть фантъ, который всегда. нивать презвычайно важное, а часто преобладающее вліявірна человъческую живнь. Что касается нашего времени, въкоторое и редигіозные и перковные вопросы онать выданнулись на первый планъ публичной жизни, то не слъдуеть забывать, что борьба противь религіи, противъ кристіанства и церкви, даже противъ притязаній римской церкви, во всякомъ случав свидвтольствуеть о действительномъ существованін факта, противъ котораго ратують, и что вопросы, аатронутые этою борьбою, поважние вопроса о существования, протоплазмы и о ея способности къ развитию. Но такой эначительный историческій факть, какъ религія, быль бы необъяснивь, если бы не имълъ основаній въ существъ человъ-, часкаго духа. А съ другой стороны, всеобщность религіи, о которой противъ своей воли свидътельствуютъ и противники. религін, была бы немыслима, если бы ей не соответствова-1 ла объективная действительность, т. е. бытіе Божіе. Такимъ

Digitized by Google

образомъ овятъ существуетъ, и вопросъ тольно въ томъ, чтобы правильно понимать его. Говорятъ, что богословіе сдалать это не въ состояніи. Это вторый пунктъ, воторому посвящается наша апологія. Тъмъ наъ нашихъ противниковъ, которые настоятельно высказываютъ, что богословіе, какъ наука, должна уничтожить религію и ноложительное христіанство, ны можемъ отвъчать просто, что христіанское богословіе не желаетъ этого. Но есть и между богословами такіе, которые съ сожальніемъ говорятъ, что научное богословіе по необходимости должно упичтожить въру; потому предлагаютъ между этими, въ сущности нестримирийыми, по вхъ мивнію, сторонами, замлючить такой комиромиссъ, чтобы въра не прецятствовала свободному движенію науки и чтобъ научное богословіе, въ свою очередь, не разрушало простосердечія и шера, свойствейныхъ въръ.

Ири этомъ раздъльномъ хозяйствъ все-таки въръ лучше оставаться бовъ богословія, нежели богословію бовъ ввры, потому что отдельныя ботословскія науки, соединяющыя въ одно цвиое интересомъ ввры и религіозной жизни, тогчасъ при этомъ распадаются и подпадають вліянию оплологіи, всемриой исторіи, оплософін религіи и философсиой штикв, цетория и педаготики, и богослови, которому желателеми исдобный компроинсов, лучше бы сдвлаль, еслибы заблаговъ философсионъ фанультечв! Раздельное козайство не привесле бы выгоды на одной изъ объихъ сторовъ. Каное же въ сановъ дъяв должно быть отношение между; въровом богословіємь? Не подлежнув сомпівнію, что первоначально су**мествуеть въре, а посм**в нея ноявляется богословіе, имъющее въру своить предметомъ. А знаніе своего предмета ужелидолжно уничтожать саный предметь? О богословіи можно сказать тоже, что и о физияв, которая не уничтожаеть своего предмета, потому что выследуеть законы его движенія. Нопротивъ этого могуть возразить: «новечно, если бы ввра была ванив же ощутникив и твердо стоящимъ предистомъ. Но

въра ость только форма нашей духовной дъятельности, непосредственно усвояющая дуковное содержаніе, а если наука возводять это содержание на степень знания посредствомъвыясненія его основаній, то уже непосредственной въръ комець. Кроме того, вера опирается на историческихъ свидетельствахъ и зависить отъ авторитетовъ, кеторые не могутъустоять предъ научною критикою». Что касается перваго возраженія, т. е. что непосредственная въра должна уничтожиться, когда наука, носредствомъ выясненія ся основанія, возводить ее на степень внанія; то это могло бы случиться только тогда, если бы наука могла когда нибудь повончить съ атииъ своимъ объяснительнымъ пронессомъ. Шиллеръ, защиплавини детское вростосердечие противъ разсчетанваго благоразумія, дъласть справедливее напоминаціе самоувъренной, поспршной вр своихр приговорахр начив: «человркв, еще не начинавній философствовать, ближе къ истинь, нежели фидосовь, еще не закончившій своего изслидованія.» Поэтому, фовъ дальний шовирки, ножно ваввать ту философію ложном, жоторая, скоими выводами станбвится въпротиворачіе съ «всообщим» чувством». Ибо въ чемъ состоить задача нашей научной мыслигольной двятельности? Въ томъ, чтобы все, бовъ вашего участія, непосредственно-данное содержаніе нашаго духа развить въ опредвленныя понятія, въ сознательно обеснованныя, последовательныя и стройно связанныя между себою иысли. Но ны должны согласиться, если только спроино и отнатавью разсуждаемь о своемь мышленів, что вполяв. разръшить, эту задачу намъ не удается, и что въ нашемъ непосредственномъ совчанін всегда остается накой-то остатомъ, который не переходить въ знаніе, пооредствуемое наукою. Здъсь-то заключается причина, почему не прекращается побужденіе, нъ дальнайшему развитію повнаній, нъ повторительнымъ, предпринятіямъ одной и тойже работы, дабы привести ее въ удовлетворительному концу, и почему важдая научнопроизводительная личность выше и богаче по содержанію, нежели принадлежащая ей система. Потому, если богословіе

деказываеть, что извъстиое толкованіе того или другаго библейство токста подлежить сонивню, заключаеть въ себв противорвчів, которыя не могуть быть устранены боль насидованія его єнысла, или что народное верованіе принимаєть нъкоторыя вившиня особонности за существенныя привадложности въры, то въра отступается отъ нихъ и твиъ спорве, чвиъ она живъе. Если же, напротивъ, богословская наука станетъ ванъ нибудь доказывать, что св. Писаніе есть тольно человъчестве произведение, подобное другить личературнымъ намятинамъ, потому не можеть служить препятствіемъ для дальявниаго развитія религіи, что религіозное движевіе, вивюжее свое начало въ лицв Інсуса, обязано своинъ пренскозя-. делісив естественному развитію челов'ячества, потому можеть развиваться далье. Криста: то это, по выражению Шиллера, противор в читъ вособщену чувству всекъ искренно веруюмихь христіань. Богослевская наука тогда только успъщно будеть выполнять свою вадачу, когда, вообуждаемая волобвынь противор вчість, снова примется за поспанню воиченную работу и нутомъ болье основательнаго наследования придеть из боябе благопріятными для виры разультатами. Таповъ почный смысль часто влоупотребляемаго, но глубово-Espuaro empamenia Ausemma: fides quaerens intellectum, weторое Швейормахерь выблания эпиграфень свеей догиали-48. В Вара запинчаеть въ себа неистопино-глубовій редвикъ свята, всъ котораго наука можеть почерпать, въ вопорый пожеть превинать съ своимъ срътвленикойъ, покогда его не исперимен и не истощая. Но вира не дилесть поучному дожения богослови инвакого другаго ствонения, произ того, чакоо монывывають всь науки, элинимощися чеследованеть. объясновість я положеність даньего содержанія; въ таконь разв осикая научных тоорія находить ва непосредствонный в оссиріатія этого содержанія и въ наблюденія его осон оссновани и средства невърсть себи и всприванть.

b) Neque enim intelligo, ut credam, sed credo, ut intelligam. Nam qui

Богословіе янветь своинь весьма реальнымъ предметенъ фанть реантіозной віры, котораго вірность подтверждается свидътельствомъ всей исторіи человичества и необходиместь совнанісив вськъ людей и народовъ. Если бы вто-либо изъ жанихъ противниковъ сталъ утверждать, что у некоторыхъ недавно открытыхъ народовъ не существуеть ни вамека на религію, то мы безъ сомнавія имвли бы право употребить свойственный имъ саминъ прівив, по которому они, вамьчая, что въ ихъ пвин недостаеть ивноторыхъ членовъ, утвивають себя вврою, что при точныйшемь изысканій, ковечно, будуть найдены и они. Богословіе, далве, не имветь ни надобности, ни желани уничтожить посредствомъ критики свой предметь, т.-е. въру или разръшить ее въ значіе; скорве она желаеть доставить собою средство усвоить научному совнанию содержание въры и сдълать ее содержаниемъ научнато испытанія. А что наука, посвищенняя изследованію вредмета столь глубокой и многосторовией важности, имветь -полное право на самобытное существование, безъ которато недоставаю бы существенного члено въ научномъ органиямъ,-это ве погребуеть дальнайшихъ довавательствъ, если соглаенться съ Кантонъ, что человъну не чужав инчересь из ввчному благу, кромъ интереса къ твлесному благу и къ стройвымъ гражданскимъ отвошенияв. По отвошение къ факультетамъ, посвещенемиъ этимъ тремъ областить, онлософсий факульровь имвав первоначально только вононогателиное виньніе, доставляє необходиныя для никъ сивденія философичеомів, филологическія, историческія, и также матемачическія в естественно-всторическів. Но съ точеність времени этотъ **ФЯНУЛЬНОСТ: ЭМИ ПЦИ ПИРОВВЯТСЯ ДО: СТОПОВИ: САПОСТОЯЧЕЛЬНЯТО** "НВучимо двлаго; н отдельным науни, его составляющия объединовыя можду собою: въ стремленін месифловать мстину при ди он омной тогда жакъ остальные озкультеты вивии целью практически содъйствовать церковной жизни, гражданской жизни, здоровью. Что члены факультета, имъющіе задачею спосившествовать жизни перковнаго общества, дають прясигу на вирность основань этаго общества, то это само по себв отнюдь но можеть быть предосудительно. Лагардъ, по поводу этаго обстоятельства, ведунаять осноривать у богословія право на дальнійшее существованіе въ качестві члена въ ваучномъ организмъ. «Богословы, говорить онъ, вступающіе въ какія-либо обявательства относительно результатовъ и метода своихъ изслъдованій, не имъють никакого права смотрыть на себя, какь на служителей науки». Что насается протестантскихъ богослововъ, то это обязательство отнюдь связываеть ихъ такимъ вившимъ образомъ, какъ напримвръ юристовъ по отношению въ мъстному праву государства. Если первые не вздумають делать изъ Евангелія новый законь, то это обязательство никакъ не можеть быть относимо къ буквъ св. писанія; равнымъ образомъ, есян они не согласны предоставлять сновиъ символическийъ иниганъ того преобладающаго значенія относительно самаго св. Писанія, какъ въ римской церкви предоставлено предавію; то это обавательство не исключаеть для нихъ свободы отступать отъ нъкоторыхъ ввроопредвленій ванлючающихся въ ихъ символичеснихъ книгахъ. Свобода, изъ ноторой Генгетенбергъ сдвлаль въ своемъ учени объ отношени между върою и добрыми дълами, такое пирокое и сомвительное употребление, не можеть быть свизана иначе, канъ только научными средствами и не випрость его права быть столирить протестантской ортодоком: Но если кому вздумается очринать достоинство Христа, какъ одинаго наспото Испупители и Ходатва, исключительно Ему вравадлежащее, отвергать руповодственное вначение св. Писамін, жан же защинцить божественнее приво напотва, приво сігатреть на свои дебрых дена, выть на васлугу предъ Вогонъ,--вогь самь могь бы сивнать, что сивнать Лигариь, привнаты что оне пенометь принедлежать на протестептено-богословсному обмужьтеть. При чиного оторонности заприния в ваначи, тробуванить ченеству вуществу богосий всией вачии, темому ченовыму повио найдтвидия: себи, осли мужно, другое присче Hime, That idoade, (410 be cooks hecosthemaxi cook dopocad-

вію принято за правило изучать все, что они изучають, не ради обязательства, но по свободному научному убъжденію. Кантъ однакожъ нападаль не съ такою одностороннею несираведливостію только на богословіе; онъ смотрвлъ на обявательство предписанное уставомъ, какъ на общее, которому по своему подчинялись и юристы и медики, вибств съ богословами; если для богослововъ предметомъ обязательства Кантъ называеть тольке библію, для юристовь ивстное праве своего государства, для медиковъ медицинскій уставъ, то для богослововъ обязательство, очевидно, ненъе стъснительно. Съ своей философской высоты Кантъ смотрълъ на остальные факультеты слишкомъ пренебрежильно и слищномъ ръзко выставляль противоположность между ними и факультетомъ философскимъ. Нельзя сказать, чтобы тамъ существовала тольно ненаучная практика, а забсь была истинная наука; объ стороны восполняють взаимие одна другую въ стремленія въ разръшению научной задачи. Если формулировать эту задачу такимъ образомъ, что она состоить въ изследование оснований и свяви нашихъ повианій, и согласиться при этомъ, что вполиз рашить эту задачу никогда не удастся, по крайней шара для отдільных лиць, -- то въ научном разріншеній ея участвують и философія съ своей стороны и другіе финультеты съ своей. Та преимущение заботится, чтобы построять основательную и стройную систему, по легио можеть игиориравать отдельные фанты, ноторые не упладываются въ св спстемв. Эти имвють двао съ фантами и часто съ разу уклоч мамися отъ научнаго ихъ обеснованія, ямья за нихъ свиден темьство оцыта. Но какъ ониосовія постоянно напоминасть другимъ факультетамъ о необходимости сообщать ихъ научныць наследоранілир основательность и стройность, сама доставлял къ тому средства; такъ и тъ, съ свеси стороны, всяки равъ стиниска повиоряють ой задачу принимать вы расчеть отврываемые ими фанты. Органивація наших университегова, такъ много способствованная намециой основательности и осмотри-TORMOGRE, HEROTS TY BESHEVED BELLORY, 470 BB MEXA, 80 Winскољко грубому выраженію Канта, все содержаніе учености обработывается, такъ сказать, «по оабричному способу, чрезъ раздъленіе труда.» Для протестантскаго богословія было бы несчастіемъ, если бы оно выдълилось изъ этой живой и оживляющей среды, въ которой совершается обывнъ между духовить даянісив и принцианісив; было бы посчастісив и для церковной жизни, если бы призванные къ попеченію оной лишены были участія въ этомъ освъжающемъ и многостороннемъ научношь движеніи. Я государство не доводить принципь своего отделенія отъ церкви до того, чтобы забыть, какъ важно для его собственныхъ пълей эдравое развитие перковной жизии, потому требуеть, чтобы будущіе пастыри получали акадеинческое образованія въ основанныхъ имъ университетахъ. И университеты перестали бы быть твив, на что учелываеть ихъ имя, осли бы наука, посвященная маслъдованию и нопоновію є религіорной жирии, по читла въ ниха своєго предопава-PRESCRIBA, -- DE STOME HA MOMORE OGNISHMARANGE GOSAD MORPACEMOS а эспотрительное сущанию. Танинь образонь дия ботословия CASTRIBOCHE OFFICERED OF STORE OF STORE OF STORE STORE STORE STORE STORE OF STORE ST часка въ университетскомъ организми и въ науки. Относттельно нападокъ, движейыхъ на нашу науку, им будень совершенно спокойны, если съ искрениить расположение отнесень въ себъ слово Апостола: все ваше, -- какъ постоянное возбуждение къ научной двятельности, а въ особенности приненъ въ сердцу слова следующія далье: вы же Христовы, a Xpuemoes Eoseiŭ (1 Kop. 3, 22-23).

IIr. B. A - nt.

Xapizoni.

## жизнь и учение богомиловъ

## по панопліи евоимія зигабена

и другимъ источникамъ.

Въ 1872 году въ Православномъ Обозрѣніи быль напечатанъ русскій переводъ Энгабенова травтата о богомилахъ съ историтескими свѣдѣнілми объ этой сектѣ, завиствованными изъ Визавтійской писательници, Анны Комменой, повойнымъ С. Н. Панаузовниъ. Въ настоящей статив представляется ваучный разберв.
Загебеновыхъ меревстій о богомилахъ в сравненіе наъ съ язейскіми другихъ источниковъ. По важному историческому значенію богомильской секты, прениущественно въ средѣ славянскихъ племенъ, по ея несомивнюму вліянію на позднѣйшім
секты западныя и восточныя, по значенію возгрѣній секты въ
взученін народной словесности, между прочимъ нашей русской,
всикая серьезная попытка научно освѣтить мало еще обслѣдованную исторію этой секты заслуживаеть полнаго вниманій.
Ред.

При составлени настоящаго труда сочинитель пользовался прениущественно сладующеми источниками и пособіями:

Euthymius Zygabenus: "Narratio de Bogomills", titulus XXIII, edid. Gieseler. 1842. Gotha.

— Πανοπλία δογματική (Β' ΜΑΤΗΗCEOM' περεβ.). Maxima Biblioth. vet. patrum, t. XXI.

Anna Comnena: "Alexias". L. XV, ed. Venetiis. 1729.

Козма Пресвитеръ: "Беседы на новоявившуюся ересь Богомилу", Правосл. Соб. 1864, ч. I, II. Оннодикъ болгарскаго цара Бориса, Врем. Общ. Ист. и древи. 1855. XXI.

"Житіе преп. Иларіона Могленскаго". Полн. Собр. лізт. т. ІХ, стр. 144—149.

Liber s. Ioannis apocryplus, ap. Thilo, codex apocryphus Novi Testamenti. 1832. p. 884-896. Lipsiae.

Ce illier: Histoire generale des auteurs sacrés et ecclesiastiques, tÇXXI.

Engelhardt: "Kirchengeschichtl. Abhandlungen. 1832. Erlangen. p. 153—250.

Gieseler: Lehrbuch der Kirch-gesch. II, I. 1844.

- "Über den Dualismus der Slaven", Theol. Stud. u Krit. H. II. Neander, Kirchengeschichte, t. V, abt. II. 1845.

Ullman: Nicol von Methone, Euth Zigab"... Stud. u Krit. B. 1888. R. III.

C. Schmidt: Histoire de la secte des Cathares ou Albigeois, 1849. Paris.

Девинкій: "Богомильство — болгарская ересь (историч. очеркъ) Христіанск. Чт. 1870. Январь, февраль.

Петрановичъ: Вогомили Црква Босанвска и Кретяни, 1867. За-грабъ.

8. Chr. Wolf: Historia Bogomilorum, 1712. Würtemberg.

Oeder: Prodromus historiae Bogomilorum criticae.

Тильфердингъ: Полное собрание сочинений 1868 г. томъ I.

-I."

Около 1111 г. въ Константинополъ повсюду распростравился слухъ о подвлени новыхъ, опасныхъ еретиковъ, воторыхъ называли богонилами и считали послъдователями манижестъ в мессаліанъ. Эта ересь существовала и прежде, но не была еще извъстна церкви: «зло скрывалось подъ мантіей и клюбукомъ» Еретики въ высшей степени обладали искусствомъ притроряться; держеть себи степенно, съ благоговъніемъ, прежебрегая свъяскостно. Опраченное печалью лице, почти закрытее клюбукомъ; новикшая голова, медленная походка и постояввое нашентываніе какихъ-то молитвъ про себи—воть картина богомила по взображенію Анны Комменой. Даже женицины

<sup>1)</sup> Adefiac, p. 384.

увие валысь ученість сретиковь; оно нашло собъ приворженцевъ и възнатныхъ домахъ (εἰς οἰχίας μεγίστας), особенно благодаря неутомимой двятельности монаха <sup>2</sup>) Василів. Встревоженный этими слухами, императоръ вельдъ представить ему во дворецъ «учителя и верховнаго главу богомиловъ», какъ навывали Василія схваченные по приказанію императора дретики. По описанію Анны Комненой и Евонмія з), это быль человъвъ высоваго роста, тщедушнаго тълосложения, съвлинообразной бородой, въ одеждъ монаха. Дряхлый, изможденный видь обличаль въ немъ весьма преклонизм лета; при всемъ томъ онъ сохрамияъ заметную бодрость дука и способнесть ловко владыть словомъ, пріобратенную имъ долгольтией практикой въ качествъ учителя секты: по Евению 4) Василій пятнадцать лать изучаль ересь и болье сорока лать проповъдываль ее 5). Василія обыкновенно сопровождали двенадцать апостоловъ и нъсколько женщинъ крайне развратилсь пяводонін.

Когда Василій явился во дворець, императорь удостойнь его величайшей чести: Алексъй Компень всталь при его привътствін и пригласиль състь за однимь столомь. Императорь скоро замътиль, что ему не легко вызвать Василія на откро-

Digitized by Google

XVIII, p. 231.

<sup>&</sup>quot;) Евений называеть Василія не монахомъ, а врачемъ, следуй въ еком. случав, вёрожтно, суевёрной можей народа, которий виділь зъ вожакт богомиловъ вёдуна, чародія, находившагося въ сношенін съ высшими силами, способнаго врачевать, по понятію древних славянъ (наже русскихъ, у воторийъ чакже срач срачар обозначаю колдула, рещаго) всякіе недуги. Колдуда, чародія народь виділь и въ пресминит Василія Ликопетръ, который, по словамъ своихъ учениковъ восмересь въ третій день по смерти и явился имъ въ видъ волка (Victorial Ave.). ар. Tolli р. 115)—чиото славянское новерью, представляющее покойниковъ-оборотней именно въ такой формъ (сравни Пыпина, Истор. Отав. Литер. стр. 74). Врачемъ, въ настоящемъ смыслі, Василій не биль, равно нака и монахоль: Зонаръ голорить, что Василій не обемь, содиле на монаха, а по нравамъ—на сатану (Anuales I. XVIII).

<sup>\*)</sup> Мактаt de Bogom. L. U.

5) Зонаръ говоритъ, "что Василій 52 года пропов'ядывалъ и наполнилъ
ядомъ всю вселенную." (totum fere orbem pestis implevit) Annales L.

непристь, и вотъ опъ (по примъру Флавінла епископа автіочійскаго, открывшаго ученіе мессаліань) коварно пригворяется вопорнымъ ученикомъ Василіа. «Достопочтенный отецъ! сказать государь, -- я весьма много уважаю тебя и чту, планиясь троими добродътелями, но еще болье хочу научиться у тебя нстивамъ, тайно сообщаемымъ тобою немногимъ, передъ которыми наши обыкновенные обряды почитаешь пустыми и бевположными.» Утонченная до подобострастія обходительность виператора и ловко замаскированное, притворное желаніе его и брата Исаана быть учениками Василія развивали наконецъ уста вослеванему: онъ со всею откровенностію излагаль свое ученіе, не подозравая засады. Вдругъ императоръ изъ послушнаго ученика двлается грознымъ судьею. За занавъсами, разгълявичин ихъ комвату, сидълъ писецъ, быстро записывавній різчь Василія; ученіе его было записано все и представлемо на судъ, созваннаго по этому случаю, собора. Несмотря на вооднократныя угрозы и увъщанія императора и клира Васвий не дуналь однакомь откавываться отъ своего заблуждевія в гавориль, что за истиву своего въроученія готовь потерпъть огонь, бичевание и тысячу спертей.

Между тыть были пойманы двънадцать апостоловъ и множество послъдователей ереси. Многіе изъ арестованныхъ доканали свою невинность; другіе, напротивъ, съ радостію готовились встрътить ожидавшія ихъ мученія. Для распознанія виновныхъ отъ невинныхъ императоръ вельлъ устроить два костра и на верху одного изъ нихъ водрузикь крестъ, Богомилы, презиравшіе крестъ по принципу своего въроученія, не нощам из нему и этимъ явно засвидътельствовади, свою принадаежность къ сектв. Они были отведены въ темницы, а пекопедшіе къ костру съ крестоиъ освобождены.

Когда ни увъщанія, ни угрозьі не дъйствовали на Василія, соборъ осудиль его на смерть. При многочисленномъ собранів народа, Василій приведень быль на гипподромъ, гдъ пылить возженный костеръ. Богомиль не смутился: онъ твердо произнесъ слова 90-го псалма: ангеломъ своимъ заповъсть о мебъ сограними мя. У костра онъ замътить кресть. Стонко только преклониться предъ нимъ и Василій быль бы спасень оть ужасной смерти, но онъ отвернулся отъ креста. Вдругь онъ узнаеть, что его родственники и друвья, вопреки объщанію императора, подвергнуты пыткамъ, генотъ въ тюрьмахъ. Горькія слевы полились изъ его глазъ; онъ громко рыдалъ, вспоминая о прошедшемъ, о близкихъ его сердцу \*). Непреклонность Василія въ виду пылающаго костра, его обращевіе къ ангеламъ поселили въ толиъ опасеміе, что демоны спасуть его отъ смерти. Въ видъ опыта палачи бросають въ огонь одежду Василія и плама быстро ее пожираетъ; за нею ваомель на костеръ Василій и его не стало. Это было въ 1118 году \*).

«Глава дракона была струблена, но еще уцильли его члены, не задъть быль хвость», говорить Евений в). Еще не равсвялась «грозная туча ересей», цовисшви на виздитискомъ небосклонь в). И воть императорь, радъя с привовърін своихъ подданныхъ, дорожа славою хорошаго богослова времени болье овытнымъ богословамъ своего времени составить описаніе равныхъ ересей. Редакція этого труда была ковложена на Евениія Знгабена.

Годъ рожденія и смерти Евешнін не извъстень. Полагиоть,

garan eraphekan lagada

(Max. Bibl. Vet. Patr. IXX, 6).

<sup>\*)</sup> Narrat. de Bogom. XXII r. 35 p.

\*) Alexias, p. 390.

<sup>7)</sup> Alexias, p. 390.
8) Narrat. de Bogom. LII rg.,
9) Alexias, 384.

<sup>26)</sup> Такое близкое участіе въ ділахъ віры византійских императоровъ, носивших титулъ "Адює"— явленіе довольно обыкновеннює въ то время. Римскіе императоры, говорить Никита Хоніатъ, не довольствуются господствомъ надъ свободными, какъ надъ рабами; они обыкаются, если ихъ не признають премудрыми, православными богословами, законодателями, способными одинаково рішать діла божескія и человіческія (Neander, V, II, 1043). Алексій Комненъ неоднократно самъ спориль в обличаль богомиловъ, павликіанъ и др. По словамъ Евенція его дворець быль наполнень духовными лицами (multitudine Regia semter геferta евзе solet...), съ которыми императоръ разсуждаль о ділахъ віры

то навваніе Зичабена от нолучить от ивста свето реждена или первоначального воспитанія. Нівпоторые ученью чатають Ζυγάδινους—оть Ζυγάδος, родины Евениія 11. Свідінія е его живни весьма снудны. Самь онь называеть сабя менахонь одного константивонольского монастыря въ честь Пресвятой Дівы, лежавщаго на берегу моря 12). Онь подьзовался оть современниковь славою учителя віры. Анна Комнена называеть его превосходнымь грамматикомь, весьма иснуснымь ритеромь, отличнымь знатокомь церковныхь догматовь (то зотра від оди йлюся тіс віпота́ремом). Онь быль навізстень еще императриць Иринь и всему византійскому клиру 12).

Оконченный Евонијемъ трудъ самъ императоръ назвалъ Доуματική Πανοπλία 14). Πολμου ero заглавіе таков: Πανοπλία δογματική της δρθοδόζου πίστεος, ήτοι όπλοθήκη δογμάτων, ετα оружейная палата «должна была доставлять на будущее время оружіе для духовной борьбы съ разными обнаружившимися заблужденіями.» Евоний увъряеть, что «этимъ разнообразіемъ стръгъ и оружія можно будеть, навърное, отразить всякое наваденіе на религію 19. Впрочемъ такія надежды Евенмія не довольно оправдываются содержаніемъ Паноплів. Эдівсь, для борьбы съ новыми ересями, возникшими на новой почвъ, при другихъ условіяхъ, употребляется большею частію устарывшее оружіе въкова предшествующихъ: въ трудъ Энгабена мало оригинальности, самостоятельности; свидвтельства отцовъ не всегда удачно приводятся (Uliman, s. 668). Эта громадная компинанія указываеть на заметный упадокъ греческой образованности. Въкъ Василіевъ, Григоріевъ, Златоустовъ-въкъ свободнаго изследования разума, плененнаго въ послушание въ-

Ullman, Theolog. Studien и Kritiken 1833 г. III В. стр. 663—674.

Ср. Cave, Hist. Liter. t. II, р. 198.

Вакъ толкователь Ваблін Евенній и до намикъ двей полькуєтся

<sup>••)</sup> Вакъ толкователь Вяблін Евенній и до наших двей польвуется немалою извістностію: впрочемь въ толкованіяхь его не достаеть глубаны мысли и самостоятельности изслідованія (Ullman Theol. St. и Kritiken 1833 г. стр. 665).

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) AléXiag. p. 387.

<sup>46</sup>) Max. Bibl. Vet. Patr. IXX. p. 6.

ры-для Вивантів миноваль. Періодь вселенених соборовы кончился и, повидимому, въ области религіозныхъ вопросовъ ничего больше не оставалось двлать, какъ копировать старов. У перковныхъ писателей вивсто живой мысли стала преобладать риторическая франсологія, станшая нанонець всеобщемъ условнымъ языкомъ. Въ обществъ, которое говорило вы языкъ древней Грецін, жило подъ тъмъ же небомъ, неучало дровних влассиковъ, замътны еще слъды языческаго вліянія: не даромъ Паноплія нападаеть съ жаромъ на эпянуровемъ в пантевать 16). Такое состояніе общества имвло, конечно, вліяніе и на успъщное распространеніе богомильства въ Гредів.

II.

23 глава Панопліи, написанная для обличенія богомиловъ составляеть наиболье самостоятельную часть произведенія Евенмія Зигабена. До недавняго обнародованія «Слова пресвитера Ковны» трудъ Евеннія оставался почти единственнымъ памятникомъ для изученія догматическихъ митній богомиловъ... Ученые, занимавшіеся этимъ памятникомъ, приходили къ радакально противоположнымъ заключениямъ касательно достовърности сообщаемыхъ имъ свъдъній. Арнольдъ первый утверждаль, что иветстія. Евримія объ ученін богомиловъ-чистав. выдумка (figmentum), обманъ православныхъ (fraus orthodoхогим), потому что оно не подтверждается извъстіями другихъ писателей и солоржить нелфиыя неслыханныя мижнія. (opiniones vix quando auditas) 17). Charremen robophys. ata rueин приписали богониланъ много баснословныхъ (fabulosos) инъній, наи по крайней мара, соментельных в 18). Эдерь написаль цълый трактать съ цълью обличить «ложь монаха Евениія.» Съ своей пістистической точки зрвнія Эдеръ утверждаеть, что въ Византін, во времена богомильства, господствующая върабыла испорчена и осовщіальные богословы совершенно нева-

<sup>Max. Bibl. Veter. Patrum, XXI p. 7—10.
Heresiologia I. 356.
Wolf, Histor. Bogomilorum. p. 44.</sup> 

служенно обенняли въ ложныхъ мевніяхъ богомиловъ -- посивдователей чистой, неватемненной развыми традиціями, ввры-изъ ненависти къ ихъ вліявію на вародъ. О самонъ Евemin Эдеръ выражается такъ: nullam paene auctoritatem Graecuh bujus agnosco, dum monachum cogito, i.e. hominem superstitiosum, credulem. Нужно быть правне легковърнымъ, чтобы повърить этому балагуру (historiolis) 19). Вольоъ напротивь, пускаеть въ обороть всю свою ученость, чтобы докаэть справедливость показаній Евенмія. Главнымъ доводомъ ди Вольфа служить при этомъ почти буквальное сходство поздивинихъ писателей (Н. Ходіата, Арменопула и др.) съ Ввенміемъ, которые, очевидно, цвинкомъ выписывали его повазанія. Въ своемъ обширномъ трудъ (136 стр., in-8°) Вольфъ, со всею энергіей и трудолюбіемъ средневъковаго гелертера, подыскиваеть цитаты изъ Платона, Ксенофонта, Цицерона, изъ разныхъ философовъ и отцовъ церкви, даже цитату изъ Энеиды Виргиліевой 20), для того, чтобы доназать правдивость показаній Евениія. Большинство нов'яйшихъ историковъ стоять также за подлинность извъстій Евенмія. Оне обыкновенно почти принком выписываются при наложение богомильского ученія въ нъкоторыхъ монографіяхъ 21) и въ навъстныхъ трудахъ по церковной исторіи, начиная отъ Неандера. Этотъ ученый совытуеть, впрочемь, осторожно относиться въ поназавіять Ввоимія 22). Последній ваглядь на Евоимія выслазывается и въ двухъ новъйшихъ монографіяхъ-Петрановича и Левицкаго. Первый говорить, что у Евениія есть много темных мъсть, но въ донавательство приводить только одинъ фактъ, ио его мавнію, испаженный Евопмісмъ 33. Левицкій объщасть только доказать въ последствін, что меннія ученыхъ объ нскаженіяхъ и пристрастів Евеннія небезосновательны 24).

Prodromus Hist. Bogomilorum. p. 8.

Wolf, p. 56, 58, 80 et caet.

Pagelhardt, Kirchengeschlliche Abhandlungen.

Alg. Kirch. V. II, 1086—89.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Богомин, Прква Восиска, 64 стр. <sup>24</sup>) Христ. Чтеніе, 1870 г., январь.

Оставляя пока въ сторонъ подробную оприку свъдъній о богомильствъ, сообщаемыхъ Евенијемъ Знгабеномъ, скажемъ объ отношеніяхъ автора къ своему труду: насколько были благопріятны условія, въ конхъ находился Евоний при выполнени предложенной ему задачи? Анна Комнена говорать, что императоръ поручиль Евению изложить учение богомиπουτ-καθώς ὁ ἀσεβής Βασίλειος ύφηγήσατο 25). Эта φраза ноказываеть, что у Евенмія, при составленів трактата о богомилахъ, были подъ руками записки, веденныя, какъ мы видъли выше, скорописиемъ со словъ Василія. Но бесвда съ Василіенъ во дворців не была последнею. Самъ виператоръ и духовенство неоднократно бестдовали съ еретикомъ и, безъ сомнинія, дилились съ Евфиміемъ новыми добытыми свидиніния. Въ числь духовныхъ лицъ, посъщавшихъ Василія въ темниць, быль и тоть, кому было поручено составить опровержение ереси 26), и разсуждаль съ еретикомъ. Кромъ того Евенній вивль случай бесвдовать съ многими другими богомилами, навъ самъ онъ объ этомъ говорить въ Учурской отиλιτευτική эт). Такъ однажды на пути, Евопий встретился съ богомиломъ, который свободно говорилъ ему о своей въръ. Да и въ своемъ монастыръ Зигабенъ неръдко вывываль на отпровенныя объясненія еретиковъ, притворяясь, по примъру императора, ихъ ученикомъ, съ цълью вывъдать темныя стороны ихъ въроученія. Анна Комнена говорить, что многіе изъ пойманныхъ еретиковъ отказывались отъ своихъ заблужденій. Въ числъ ихъ были, безъ сомивнія, и истинно раскаявшіеся, . жоторые могли безбоязменно открывать тайны ереси.

Есть основание утверждать, что у Евении были подъ руками даже письменные источники, принадлежавшіе сектантамъ. Такъ въ 27-иъ титяв 26) Зигабенъ говорить, что онъ ограничится изложеніемъ толкованій еретиковъ только на нъкото-

Alexias L. XV p. 387.
 Narrat. de Bogom. r.i. XXI.
 Ed. Fogginus in Anecdotis literariis, v. IV, ap. Narrat de Bogom. II.
 Narrat de Bogom. p. 34, 35.

омя ивста Квангелія Матеел, «потому что слишвомъ много потребовалось бы труда и времени на изложение богомильскаго толкованія на весь канонъ.» Быть можеть, что у писателя Паноплів и не было подъ рувами толкованій на всю книге Священнаго Писанія, какъ думають изкоторые ученые 20). Но нельзя сомнъваться въ томъ, что писанныя толкованія на  $E_{\theta}$ . Матеея дъйствительно были у Зигабена. Въ пользу этого мворять: a) множество приводимыхъ имъ примъровъ; b) строгій порядокъ въ ихъ расположеніи (начиная со 2-й главы Матеея, Евоний оканчиваеть 9-ю главою); с) во второмъ анаоенатизмъ 30) говорится, что Тихикъ, ученикъ Ликопетра минмаго основателя мессаліанской секты, извращаль неправильными толкованіями св. книги. Особенно же онъ уродоваль своими толкованіями Ев. Матеся, относя все сказанное въ немъ о Богъ Отцъ и Святомъ Духъ къ своему отцу Ликопетру. Если Евений осуждаетъ воиментарій богомила Тихика, то вначить этоть комментарій существоваль и Зигабень вив пользовался <sup>31</sup>).

Все это показываеть, что Евенмій находился въ такомъ близкомъ отношения къ еретикамъ, пользовался, при составлении своего труда, столь компетентными источниками, что едва ли можно указать многихъ писателей, которые были поставлены въ такія же благопріятныя условія по отношенію къ описываемой ими ереси. Но самое это обиліе матеріала могло имъть для писателя и свою невыгодную сторону. Много нужно критического такта, чтобъ не потеряться во иножествъ показаній со стороны лицъ различнаго направленія и развитія, со стороны севтантовъ, у которыхъ не было еще строго законченной, выработанной системы въроученія. Много требовалось сдержанности и осторожности, чтобъ не поддаться преувеличеніямъ, сохранить полное безпристрастіе при изложеніи мивній еретиковь, въ самый разгаръ борьбы съ неме; и Евовий,

Digitized by Google

Engelgardt, Kirch. G. Abh. s. 169.

Victoria de Messalianorum, ap. Tolli. p. 116.

Cp. Engelhardt, s. 169.

увидимъ, не вполив совладалъ съ бывшимъ въ его рукахъ богатынъ матеріаламъ.

III.

Трактать о богомилахъ составляеть 23 главу (τύτλος) Паноплін и разделяется на 52 отделенія или пункта. Они раздъляются на 2 главныя части, изъкоихъ въ первой излагается 33 пункта богомильскаго ученія, а во второй — еретическія толкованія на Ев. Матеея. Въ первой части излагаются следующіе предметы: 1) Библія и ея употребленіе у богомиловъ; 2) богомильская тронца; 3) Сатанаилъ; 4) твореніе видимаго міра и человъка; 5) явленіе Христа; 6) происхожденіе исполиновъ; 7) святые; 8) демоны; 9) крестъ; 10) крещение и принятіе въ секту; 11) причащеніе; 12) храмы; 13) молитвы; 14) сврытность и лицемвріе; 15) Осотожо:; 16) одежда; 17) посты; 18) богомилы и ихъ отношение въ православной церкви и обществу. Само содержание уже повазываеть, что Евенмій не держался строго систематического порядка при изложеніи богомильского въроученія. Сочиненіе отражаеть на себъ слъды поспъшной работы и представляеть характеръ заметокъ о томъили другомъ еретическомъ мевніи, иногда безъ всякой связи и последовательности. Такъ после «явленія Христа» говорится «о происхожденій исполиновъ» — ничвиъ неоправдываемая хронологическая и историческая несообразность; за происхожденіемъ исполиновъ трактуется «о святыхъ». Говоря о таинствахъ, авторъ Паноплін забылъ упомянуть о бракъ и только вскользь касается его въ экзететической части; о другихъ предметахъ онъ не говорить ни слова, напр. объ исповъди, хотя она несомнънно существовала у богомиловъ. Учение о Троицв раскинуто въ разныхъ мъстахъ 35).

Задача нашего труда изобразить картину богомильства, открытаго въ Константинополъ въ царствование императора Алексъя Комнена и описаннаго въ Панопли Евенмиемъ Зи-



u) lt. II—A k XXIII.

габеновъ. Для этой цели ны воспроизводивъ, съ возножною точностію, самый тексть трактата о Богомилахв, по гизолеровскому изданию, двлая изкоторыя отступления въ порядкъ наложенія телько тогда, вогда въ разныхъ изсталь говорится объ одномъ и томъ же предметь и почти не касалсь возражений Евения, накъ ненивющихъ прямаго отношения изнашему предмету. На ряду съ изложениемъ върования богомиловъ мы буденъ излагать и относищиеся сюда тенсты Ев. Матеся, по сретическому толкованію, которое служить подтвержденіемъ, объясненіемъ или выраженіемъ того вли другого мевнія сектантовъ. При этомъ мы вутемъ сравентельнаго нетода постараемся опредълить, на сколько полко и еприо переданы авторомъ Паноплін исторія и ученіе богомиловъ, сопоставляя для этой цели съ сказаніями Евонмія, по возможности, всъ немногочисленныя сказанія другихъ писателей объ этомъ предметь, указывая, гдв необходимо, историческія, этнографическія и другія причины, повліявшія на обравованіе и карактеръ того или другаго еретическаго заблужденія.

IV.

23 титло Паноплін «противъ богомиловъ» Евенмій Знгабенъ начинаєть замвчаніємь о значеніи слова «богомиль», производя его оть двухь славянскихь словь «Богь милуй», такъ что «богомиль», по толкованію Евенмія, значить— є той Θεой τόν ελεον επισπώμενος-усердно молящійся. Такое толкованіе находится въ связи со взглядомъ Евенмія на сходство и даже тождество между ученіемь богомиловь, евхитовь, мессаліань (ευχίτος-mechlin-молящійся). Толкованіе это едва ли върно; авторь Панопліи остановился на немь въроятно по незнакомству съ славянскимъ языкомъ. Слово «богомиль» означаеть по-славянски—человька богоугоднаго, благочестиваго, какъто видно и изъ слова пресвитера Козмы, который иронически замвчаеть о ересеначальникъ богомиловъ: «а по истинъ рещи—Богу—не мило», то-есть неугоденъ зз). Человъкъ усердио мо-

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Прав. Собес. 1864 г. I ч. 481 стр.

ланийст» по-славянски переводится-богомола, какъ и называются: богомилы въ одной рукописи Коричей XVI в. 34). Народъ вазываль ихъ богомолами, потому что ови часто и много молились-на воказъ и гордились этимъ: «мы, говорили богомилы православнымъ, Бога привываемъ, молянтеся.... мы паче васъ Бога молимъ и бдимъ и молимся, а не живемъ въ лвности, яноже вы» 35). Не видно, чтобы сами богомилы называли себя этимъ именемъ. Пр. Козна говоритъ, что они называли себя «истинными христіанами», «крестьянами» 36), и Евоний въ одномъ письив о боговилахъ говоритъ, что они навывали себя «христівнами, христовыми гражданами: γριστιανούς ξαυτούς δνομάζοντες οί μισόγριστοι καὶ γριςτοπο+ λίπας 37).

Библія и ея употребленіе у богомиловъ. Гл. І, 27, 30, 41, 36, 20, 21.

Канонъ св. Писанія богомилы двяять на 7 книгь—следующихъ: 1) Псалтирь, 2) 16 книгъ Пророковъ, Евангелія, 3) отъ Матеея, 4) Марка, 5) Луки, 6) Іоанна, 7) Двянія апостольсвія, всв посланія и Апокалипсисъ Іоанна Богослова. (Основаніе дівленія Библін на 7 внигъ они находять въ ІХ, І ст. книги притчей Соломон.). Остальныя же историческія книги Ветхаго Завъта и Пятокнижіе Мочсея они отвергають, кабъ произведенія діавола; не признають и Бога, упоминаемаго въ нихъ вибств съ угодившими Вму мужами. Но они, для подтвержденія своего ученія приводять міста и изъ непризнаваемыхъ ими священныхъ внигъ 38). Свои семь книгъ богомилы толкують аллегорическимь способомь, для подтвержденія своихъ мевній. Все, сказанное въ Библіи о нечестивыхъ гръшникахъ и идолопоклонникахъ, они относять къ право-

30) Narrat. de Bogom. rs. I.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) См. Онис. Рум. Муз.—у Левицкаго 33 стр.

13) Правосл. Собес. 1864 г. I часть, 491 стран.

25) Ibidem. II, 106.

27) Neander. V. II, 1094. примъч. 2.

славной церкви и, наобороть, все, скаванное о праведнинахъ, они примънцитъ къ своимъ носледовачелинъ 33). Въ подтворжиене своего вагляда на законъ Мочеси, какъ на произведеніе діявола, они приводять аллегорическое толкованіе текста: Івання имяше разу свою от влась вемблуждь, и наясь усмень о чреслиго своимь: синдь же сто бы приссіс и меда декій (Мо. 3, 4). Волосы верблюда овначають предписанія закона Мочесова, которыя похожи на нечистоилотного верблюда, дозволяя своимъ последователянъ употробленіе мяса, брана, клятвы, жертвъ, смертвой казин и т. под. Кожаный: водсь означаеть св. Евангеліе, мисанное на свочьную ножахь, **Предписанія вакова Мо**усеєва они невывають саранчею, которая не въ силанъ различить доброе отъ дуриаго и избивать дучивое. Ликинъ модомъ навывается Евангеліе, которое представляется накъ медъ сладкимъ для своихъ послъдователей: (уста теои слаще меда и сота), и дикинъ для отвергающикъ его, возвъщан тъсный скорбный путь жизин, всполненный страдавій "). На отверженіе Ветхаго Завита съ зажиною его новымъ указываеть, по инвнію еретиковъ, следуюній стихь: Саммасте, яко речено бысть древними: око ва око, энбъ за энбъ (Марк. 5, 38). Глага свинченоть два вакона-Moveeers и Евянгельскій, а вубы—два пути—пространный и узвій. Итакъ, эти слова Спасителя вивють тоть смысль, что Гесподь даль ваконь (новый) вивсто закона Мочсеева и увкій муть вивсто пространиаго (1). Мъсто изъ Ев. Матеея V, 18, министом не подходящее подъ это толкование, богомным объясням такъ: н іота н черта вакона означають досятословіе, ибо черта въ вертикальномъ положеніе изображаєть юту. И такъ іота, т.-е. деситословіе не упичтожится, но будеть имъть силу у евреевъ, пока не погибнеть небо и вемля. Потому-то и сказано (въ Писаніи), что Христось не принцель

<sup>\*)</sup> Ibidem, rs. XXVII.

\*) Ibidem, rs. XXX.

\*) Ibidem, rs. XLI.

разрушить ваконъ, а наполнить (праведниками) небо, оставлению въкогда падшими анголами 48).--Иногда богомилы ссылались на тексты, которыхъ вовсе не оказывалось въ Библін, напр.: «почитайте демоновъ---не потому, чтобъ они могли до-ставлять ванъ пользу, а чтобъ не вредили ванъ» (XX); «всявимъ образомъ спасеніе ваше содъвайте». Впрочемъ Евенмій, тщательно пересмотръвъ евантеліе Василія, нашелъ, что оно не отличается отъ употребляемаго въ православной церкви. И вогда Евоний замъчиль это Василію, послъдній сосладся на авторитеть какого-то старца, встрътившагося съ ничь вънъкоторомъ уединенномъ мъстъ. Старецъ назвалъ его по имени и сказаль Василію, что онь пріобраль въ купленномъ ниъ эксемпляръ евангелія величайшее сокровище, потому что только эта книга не подверглась иснажениямъ со сторовы Іоання фирос-отория (Грязноуста) и содержить два вышенриведенныя мъста» 43). Сказаніе Евениія Зигабена о богомильскомъ канонъ книгъ св. Писанія доводьно темно. Такъ авторъ Паноплін говорить, что богомилы отвергали всв историческія книги Ветхаго Завъта, но почему они нринимали писанія пророческія, въ какомъ видь они употребляли остальныя вниги -- остается неразъясненнымъ. Мы внаемъ, что современные богомиламъ касары, последователи чистаго дуализма, принимали книги пророковъ, какъ сказаніе о невъдомомъ міръ, предшествовавшемъ видимому, - о міръ духовномъ. Пророчества, по мивий этихъ сектантовъ, были предскаваны, еще до созданія міра, небесными духами; они, предвидя планеніе сыновъ Божінхъ въ оковы плоти, хотвли утвшить яхъ (сыновъ) воспоминаніемъ о прошедшемъ и надеждою на будущее 44). Безъ соннънія и богомилы видъли въ пророчествахъ ивображеніе накоторыхъ таниственныхъ вещей, пользуясь аллегорическимъ толкованіемъ пророчествъ, отвечавшихъ основі

 <sup>(</sup>a) Ibidem. rg. XXXVI.
 (b) Ibidem. rg. XX, XXII.
 (c) Histoire et Doctrine de la secte des Cathares on Albigeois par C. Schmidt t. II, 23—24.

ному вагляду ихъ религюзной системы. Сколь далени опи были отъ надлежащаго пониманія пророческихъ княгъ—видно изъ того, что другіє писатели приписывають имъ отверженіе всего канона Ветховавітныхъ книгъ. «Гдів, паки вопромаю васть, говоритъ Иларіонъ Могленскій богомиламъ, изобрітосте душегубительную сію язву еже глаголати, яко дресмій законз отъ лукаваго бізше» (изъ контекста видно, что здісь подъ закономъ равумітета весь Ветхій Завітъ) (1). То же самое говориль о богомилахъ, гораздо равьше Иларіона, пресвитеръ Ковма: «Авраена, друга Божія, и Давівла и Аварынны чади и прочись пророкова не пріемлють, ихже и звітри свирішів убоящася и огнь усумитель (6). Это размогласіе въ ноказаміяхъ слевнискихъ писателей и Евенмія касательно богомильскаго канона можно примирить такимъ образомъ.

Воображая себя подъ непрестаннымъ водительствомъ Духа ожія, относясь преврительно ко всему, что восить печать чваемости, вещественности, богомилы не думали ограничных себя рамиами канихъ-нибудь вившинихъ предписаній, изъмато бы источника они ни исходили. Предписанія Закона Божі нивля значеніе для «совершенныхъ» членовъ секты (сеотковъ) настолько, насколько они отвічали внутреннему располженію каждаго, дійствіями котораго управляєть самъ Духъ Сатый. Воть почему они такъ обезображивали иногда своими одкованіями смыслъ св. Писанія и ссылались даже на непринававемыя ими книги Ветхаго Завіта, если виділи въ шихъ подтвержденіе своихъ догматико-мисологическихъ представлеції. Такое свободное, такъ сказать, эклектическое (1) отнішеніе къ признаваемымъ и непринававаемымъ кни-

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) П. С. Р. J. т. 9. стр. 146. — Житіе Иларіона, епископа могленскаго, великаго тротивоборника богомиловь во 2-й ноловина XII вака, нанисано натріаркомъ Евонийска терновскить въ XIV вака. Исворическая основа экго житія не подлежить ни малайшему сомивнію. См. себр. сочин. Гильфердинга т. І стр. 132.

 <sup>(6)</sup> Православн. Собесѣдн. 1864 г. ч. II. 90.
 (7) Въ смыслѣ манихеевъ, которые выходили изъ того основанія, что только ученіе Манеза бекусловно истинно и все несогласное съ имъ

гамъ В. З., навродившее ихъ въ радъ обымновенныхъ личературныхъ памятинковъ, давало полное осневание вышеприведеннымъ писателямъ приписать богомеламъ отверженіе оссто В. З. Такое поняманіе Библін еще ясиве выражается въ отшени богомиловъ къ Евангелію. Оно, по словамъ Козмы, пользовалось таявих уваженіемь у сектантовь, что не сходило у нить съ рукъ (\*); особенное же преимущество они отдавали Епангелію Іоанна по скаванію Евенмія 49). И что же? Та же. саные писатели дають понять, что и Евангеліе превратилось у нихъ въ мисъ---такъ они обезображивали смыслъ его! Напр., вопреки положительному свидетельству ев. Іоанна о высокой инссін Іоанна Крестителя, «его же санъ Госполь больше всахъ CBATLIAN DOBASA, OSH HAZLIBARH CTO «ARTENDECTOME» .50), DOTOму что онъ престиль водою, а вода-ото жилище заыхъ, жестокихъ славанскихъ вилъ-твореніе здаго начала, по понятію сентантовъ. Апокриоъ «Вопросы Іоанна Богослова», столг распространенный между богомилами, прямо навываеть Іоанг Крестителя сатанапловымь пославникомъ, миссія котораговредить двау Христа 54). Мы видимъ, что въ этомъ слудъ положительное свидательство Евангелія принесится въ жетву темному апокрифическому сказанію съ азыческим оттвичь.

ложно; что въ священномъ Писаніи много ошибовъ, заблужденій поврежденів. Критеріемъ для расновнанія истиннаго оть яживаго дожно служить ученіе Цараклета, сомедшаго на Манеса и вдохновля шаго его последователей: Nobis paracletus ex N. T. promissus doca, quid ex eodem accipere debeamus et quid repudiare, говориль одинъ последователь Манеса (Guericke Kirchengeschichte, 1866 г. В. I в. 199). У бого-миловъ мы также встръчаемъ манихейскій взглядь на повеждение свя-щеннаго Писанія Іоанномъ Златоустомъ (Narrat. de Boom. гл. XXI). Но между темъ какъ критеріемъ для различенія истины отъ лжи служить для философски образованнаго Манеса разумъ "ratio" (Guericke, ibidem), для Василія—богомила этимъ критеріемъ являтся темное недоразвитое религозное чувство, сильное впрочемъ ду такой степень, что способно было вводить его въ самообольшения, тысь что онь приниаль его руководство за голось свыше (Narrat. de Bogom. гл. XXI).

48) Правосл. Собеседн. 1864 г. II, 99.

<sup>19)</sup> Narrat de Bogom. XVI.

Ilpanocz. Coбecżąn. 1864 r. II, 90.
 Thile, Codex apocryphus N. T. Jeżnawa 1833 r. p. 883.

Это заставляеть насъ нерейдти на апокрифана, которые визли такое громадное вліяніе на ображованіе и характерь богомильстве.

Византійская литература — выразительница суевърнаго, въ эту вору, вызантійскаго общества-была особенно богата ложну-. ми кингами. Въ отреченной литературъ были апокрифы Ветжаго Завъта, отчасти еврейснаго, отчасти поздняго христіанскаго происхожденія, ять вей разсказывались предавія новозаватной эпохи или поэтическія легенды или погматическія новърья и суевърья древних христіанъ. Особенный успъхъ въ пародной массъ давало этикъ наматинванъ то обстоятельстю, что они часто обращались именно нъ такимъ вопросань, на которые вельвя было найти положительнаго отвъта въ священномъ писанія и ученія дерковномъ. Они разсказывали е подробностяхъ творенія, - что было до творенія міра и что будеть при кончина его, какое происхожденю и ваначение человъка. Обо всемъ этомъ апонрифическия сказанія говорили съ такими подробностими, и въ докавательство возывали токію авторитоты, что неопытный читатель увлекался и върнаъ имъ на слово. Простота изложенія способствовала твердому удержанію ихъ въ памяти. Составители апокрифовъ, стремясь дать всему полное объяснение, прибъгали къ произвольному символизму. Последнее какъ нельзя более удовлетверяло натріархальное глубономысліє: наивное стремленів отпрывать злубокій, тайный смысль писанія видвло Свиволическій смысяв даже въ таких разскавахв, которые само Евангеліе изображало положительнымъ фантомъ, а не притчей и иносказаніемъ 11).

Существованіе апокрифовъ у богомиловъ несомивнно. Такъ у касаровъ сохранилось преданіе, что «Вопросы Іоанна Богослова» были принесены ваъ Болгаріи «богомильскимъ епископомъ Назаріємъ», какъ показываеть приписка на рукописи

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) См. сказ. Евониія о Рахили (гл. XXIX), о кровоточивой жент (гл. LI).—Для источи. отреч. литер. см. Сферкия аббата Миза (Migne): Dictionaire des apocryphes; также Thilo, Codex apocryphus N. T.



этого намятинка во). Существование его у богомиловъ несемнвано; оно подтверждается не только указанною привиском; но - главное - близкинъ сходствомъ съ сказаніемъ Евенија Зпгабена, какъ мы увидимъ ниже изъ параллельныхъ сопоставленій ихъ обоихъ. Исторически доказанный факть-существованіе у богомиловъ и другого аповрифа: «Виденіе Пророжа Исаін» 54). Объ брасіс 'Ноагой упоменаеть авторъ Паноплін въ IV анасемативив 55). Воть главивнија черты скодства «видънія Исаів» съ скаваніемъ Евеннія Зигабена: Ученіе о высочаншень Богь, ύπερκειμένη έξουσία. Сатанания, по Евенмію, облечень въ божескія одежды въ знакъ своего божественнаго достоинства; въ «виденін» эта одежда служить тавже знавомъ особаго достоинства. Саманяъ похожъ на домоправителя Сатананла; какъ тотъ, такъ и другой борются съ подчиненными имъ Силами. Тамъ и здъсь признается призрачность твла Інсуса Христа. Свою монашескую одежду богомилы могли сравнивать съ аскетической одеждою Исаів и его друзей. Служенін Манассін Сатанъ или Саманлу (владылъ міра) и его силамъ и обитаніе его Манассін богомилы погли приравнивать въ своему ученію о сожитін демоновъ съ людьми. Веліаль, подобно Сатананду, править міромь оть начала **его** созданія <sup>56</sup>).

Является вопросъ: имъли-ль апокрифы каненическое значение для сектантовъ или это просто была назидательныя и полезныя для чтения книги,—какъ думаютъ нъкоторые <sup>57</sup>). Вопросъ сводится къ тому—существовала ли у богониловъ извъстная опредъленная система въроученія, заключенная въ письменныхъ памятникахъ, или же это учение отдано было



<sup>63)</sup> Съ этимъ памятникомъ находятся въ близкой связи, "вопросы Іоанна Вогослова", принадлежащіе русокой апокриф. личературів; ови безъ сомивнія перешли къ намъ наъ Болгаріи. См. Тихоправова вогрем. книги" II, 174—192.

<sup>&</sup>quot;) Напечатано въ Kirchengeschichtliehe Abhandlungen v. Engelhardt.
") Ар. Tolli. p. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Engelhardt 101, 102; 209—250.

<sup>57)</sup> Engelhardt 8. 161.

на произволь отдельных учителей секты и передавалось ими уство? Мы вичего не знаемъ о существовани у богомиловъ какиз-нибудь символических инигь, богословскихь трактатовъ. Перковная и гражданская власть, ревниво оберегавшая православичю въру, безъ сомивнія, обратила бы на нихъ вниманіе, еслибъ они были на самомъ лель: мы знаемъ, что немного посят жган рукою палача заподовржиныя въ богоимиьскихъ тенденціяхъ сочиненія Константина Хризомала 58). Съ другой стороны, писатели о богомильствъ говорять о крайнемъ разногласіи догнатическихъ мивній еретиковъ 59). Такое разногласіе указываеть на отсутствіе у нихъ опредвленной системы ученія, и потому неудивительно, что апокрифы могли служить для нихъ даже источникомо ввроученія, наравив съ священнымъ Писаніемъ, источникомъ, съ которымъ они, конечно, обращались также свободно, какъ и съ священнымъ Инсаніемъ (см. выше). Евонній прямо не говорить объ этомъ въ Паноплін, но

1) онъ свидътельствуетъ, что Василій богомиль ссылался на мъста, которыхъ не оказалось въ каноническомъ Евангелів в которыя очевидно были заимствованы изъ апокрифическихъ сказаній. Такъ догмать о почитаніи бъсовъ 60), если ирямо не заключался въ «вопросахъ Іоанна», то естественно вытекаль изъ преувеличеннаго взгляда послъднихъ на значеніе и силу демоновъ 61). Василій вполив быль увъренъ въ дъйствительномъ существованіи этихъ словъ, хотя, быть можеть, они были заимствованы вмъ и изъ неписаннаго источника, изъ ходившихъ въ сектъ преданій— этой «живой книги»,

<sup>...)</sup> Lee Allatius de perp. Eccles. orient et occident consens. L. II c. II, p. 644 599.

<sup>36)</sup> Козна говорить, что "словеса нхъ не согласуются вкупь, но разновленуюся, аки гинла свита" (сукно) Правосл. Собескди. 64 г. ч. П. 100—Анна Комненъ говорить, что у нихъ δίγματα διεφώνων. Разногласія мивній у богомиловь мы усматриваємь и въ Панопліи Зигабейа.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Narrat. de Bogom. rz. XXI. <sup>61</sup>) Thilo, codex apocryphus. p. 887 etc.

на которую такъ часто любятъ ссылаться и наши святоруссије двоевъры <sup>62</sup>).

2) Евоимій, ближе ознакомивнись съ сектантами, вашель, что они дъйствительно принимають апокрифы наравив съ библейскими книгаки и въ новомъ своемъ сочинени о богомилахъ \*3) прямо говоритъ: «пріемлющимъ чуждыя писанія (ετέρας γραφάς), якобы отъ Святаго Духа и отъ Святыхъ отповъ намъ преданныя—анавема».

У сектантовъ, отшатнувшихся отъ истиннаго преданія Церкви, далекихъ отъ надлежащаго пониманія Библін, нормою въроученія должна была служить устиная проповъдь отдъльныхъ учителей. Отъ этого, между прочимъ, происходила шаткость, изивичивость въ догматическихъ воззръніяхъ, которыя не долго послъ Василія являются въ совершенномъ противоръчім съ основнымъ взглядомъ богомиловъ на внъшность, выдвигая широкое значеніе литургическихъ и другихъ обрядовыхъ разностей <sup>64</sup>).

<sup>44</sup>) См. о спорахъ чиловъ Дреговицкаго и Болгарскаго во 2-й нодовинъ XII в. у Schmidt'a Histoire des Cathares t. I р. 15, 16.

<sup>62)</sup> Заря. 1869 г. октябрь. "Русскіе двоевтры". Хямстовская богородица, Акулена Тимоееевна неоднократно ссылается на жимую книму, какъ на откровеніе божественное.

<sup>63)</sup> Воть его полное заглавіє: Γλεγκος κας Эριάρβος της βλασφήμου κας πολυειδούς αιρέσεως των ασεβέων Μασσαλιανών, των κας φουνδαϊτών κας βογομίων καλουμένων, κας Ευχιτών κας Ενθουσιαστών, κας Εγκρατητών κας Μαρκιωνιτών, напеч. ар. Tolli İnsignia itinerarii İtalici. Tras. ad. kh. 1696. 4. р. 105 sqq. и ар. Gallandii XIV, р. 293 sqq. Послѣ замѣчанія объ обширномъ распространеніи ереси въ пиперін Γλεγκος предаетъ анавемѣ сначана Петра, главу Мессаніанъ; Тикика, его ученнца (1, 2, 3 Αναθερ); а затѣмъ, по порядку,—разныя еретическія заблужденія (4—14 Αναθεμ.), которыя въ сущности почти не отличаются отъ приписываемыхъ богомиламъвъ Паноплін. (О разностякъ между обонми будетъ сказано въ своемъ мѣстѣ). Victoria обанчивается провозглашеніемъ многольтія Императору и Порфироодному, подъ которымъ разумѣется Іоаннъ Комненъ, царствовавшій 1118—1148 г.; слѣдовательно появленіе ея относится въ этому времени. Судя по внѣшней формѣ можно заключить, что Victoria—торжественная рѣчь, произмесенная по поводу какого-инбудь общественнаго собранія. Сравн. Нівтоіге generale des auteurs sacres Ceililer. t. XXI, р. 538, 539.

## Богомильская Троица. Гл. 2, 23, 3, 4 и 5.

«Богомилы лицемарно притворяются варующими въ Св. Тронцу, представляя ее совершение своеобразно: Сынъ в Духъ Святый не отделяются у нехъ отъ Отца, какъ вечно существующія самостоятельныя личности, но какь у древнихь монархіанъ, сливаются у нихъ въ одну личность. Отда они представляють существомъ человъкообразнымъ (андрыпопробытом), нзъ зрачвовъ котораго истекають, въ виде лучей, (тар Ехаτέραν μήνιγγα άκτινα έκλαμποντα) Сынь н Духь 65). Онн **ΓΟΒΟΡΑΤЪ, 470 θο ΤΟΙЬΚΌ ΒΟ CHB, ΗΟ Η ΗΑ ΑΒΥ** (ὕπαρ βλέπειν) ени видять Отна во образв дливнобородаго старца, Сына — во образъ мужа съ бородою и-Духа въ видъ безбородаго юноши. Подобно аріанамъ они проповъдують этимъ неравенство Святой Тронцы 66). Сынъ и Духъ опять разръщатся (αναλυθήναι) въ Отца, изъ котораго они произошли. И самъ Отецъ, бывшій отъ 5500 до 5533 года, въ теченів 33 леть, тремя личностами, опять сталь единоличнымь и хотя безтвлесень. во человъкообразенъ 67). До 5500 года не существоваль ни Сынъ ни Аухъ Святый. Только съ этого времени они получвли начало бытія и имени 68). Отецъ родилъ Сына, Сынъ Святаго Духа. Духъ родилъ духовно Гуду предателя и двънадцать апостоловъ. Они доказывають это словами Ев. Матеея I, **2**» (\*).

Ни одинъ изъ пунктовъ богомильской догмативи не прадставляетъ столько сбивчивости, запутанности, непримиримыхъ противоръчій, какъ ученіе о Тромцъ, изложенное Евенміемъ. Здъсь являются даже двъ Тромцы: одна изъ Отца, Сатанаила и Христа; другая изъ Отца, Слова и Духа Святаго. Еще Спан-

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Narrat. de Bogom. 2 1. II.

<sup>&</sup>quot;) Ibidem, rs. XXIII.
") Ibidem rs. III.

<sup>&</sup>quot;) Ibidem rs. IV, ") Ibidem rs. V.

гейму и Арнольду казалось весьма страннымъ и невъроятнымъ то, что Евений говорить о въръ богомиловъ въ «телеснаго» Бога 70). Такая въра, по мивнію Эдера, противорвчить презрительному отношенію богомиловъ ко всему, носящему печать вещественности 71). Евений представляеть такія вещи, когорыя совершенно противоръчать здравому смыслу 78). Наконецъ, Евений самъ себв противорвчить на разныхъ страницахъ, при изложение этого учения. Въ одномъ мъстъ Христосъ называется младшимъ братомъ Сатанаила, существовавшаго до сотворенія міра 73). Въ другомъ-существованіе Христа ограничивается 33 годами пребыванія Его на землю 74). Духъ Святый представляется то исходящимъ одъ Отца 15), то рожденнымъ отъ Сына, послъ явленія Его міру 76), но для двательности Духа не отводится опредвленнаго момента времени 77), такъ что Онъ является однимъ лицемъ съ Інсусомъ Христомъ, разсматриваемымъ со стороны Его двятельности, какъ просвътителя рода человъческого. Въ одномъ мъстъ Сынъ и Духъ Святый изображаются поглощенными въ единую сущность Отца, по совершении искупления 78). Въ другомъ мъстъ ови являются какъ бы особными личностями-даже въ конкретной, осяваемой формъ 79). Является предположение такое, что или на самомъ двяв мивнія богомиловъ были такъ неявны и разногласны, какъ описываеть ихъ Евений, такъ что онъ является при этомъ объективномъ излагателемъ ихъ; или же,-онъ не понялъ хорошо сущности еретического ученія, изложиль ходячія мивнія, не подвергнувь ихъ надлежащей критикв а потому попаль при изложеніи ихъ въ неисходныя

<sup>&</sup>quot;) Histor. Bogom. Wolf, p. 61.

") Prodrom. Hist. Bogom., p. 39.

") Narrat de Bogom. rs. V.

") Ibidem rs. VI.

") Ibidem rs. III, IV.

<sup>,</sup> Ibidem ra. II.

<sup>11)</sup> Ibidem rs. V.

i) Ibidem ra. IV.ii) Ibidem ra. III.

<sup>&</sup>quot;) Ibidem r.s. XXIII.

противорваія. Къ сожальнію, мавыстія другихъ пасателей почти умалчивають объ этомъ предметь. Козма пресвитеръ предаеть анасемь современныхъ ему еретиковь за «невыріе во Св. Троицу» во), и упоминаеть тольно о богомильской Троицъ—изъ Отца, Христа и Сатананла. Съ враткимъ навыстіемъ Пселла объ этомъ предметь мы встрытимся ниже. Нельея не замыть, что кромь разныхъ вліяній на образованіе ученія о Троиць можно усматривать въ немъ между прочимъ и элементы языческо-славанской старины. Касательно сказанія Евениія Зигабена о богомильской Троиць можно замытить сладующее:

- 1) По справедянному замъчанію Евеннія ученіе богомиловъ о Троиль приближалось из савелліанским возарыніямь. Основная мысль Савеллія та, что нераздальное по своей сущности единство Божіе въ ходъ міроваго развитія (ради искупденія) развивается вли распространяется (ф ноча платичнегов γέγονε τριας) Β' Τρακ ραμπηθωκ Φορμακ (ένοματα, πρόσωжа) и временахъ откровенія и, по совершеніи опасенія, наъ тровчности спова обращается из единству. Отецъ открывается въ ветхозаватномъ домостроительства (только не въ творенія, которое предшествуеть откровенію божества въ Тронца), Сыяз-въ воплощенін, Духъ Святый—во вдохновенін и освя**менія.** Отношенін лицъ св. Тронцы у Савеллія изображается носредствоить сравнения Отна съ дискоить солица, - Сына съ есвъщающей, а Духа съ согръвающей его силою. Онь также сравнить Отца съ твломъ, Сына — съ духомъ, а Духа — съ душею человъна. По исполненін своей инссін Сынъ и Духъ онова прекратять свое существование и сольются въ личности Отца. Этогъ павтенстическій процессъ развитія в сліявія присущей міру божественной сущности (ехтлічесвая и опотехествая жаходобучая у богомиловъ) встръчается и въ богомильствъ.
- 2) Человъкообразныхъ представленій божества мы не встръчаемъ въ сродныхъ богомольству и близинхъ къ нимъ по

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Правосл. Собес. 64 г. II, 394.

жъсту распространенія сектахъ павликіанъ, евхитовъ (у нослъднихъ были боговидънія, по свидътельству Пселла, но въ чемъ они обнаруживались-иы не знаемъ). Откуда появились они въ богомильствъ? было ль это отголоскомъ языческихъ славянскихъ представленій антропоморонческаго періода, мы не внаемъ, потому что нътъ доназательствъ о существования у южныхъ славянъ идоловъ съ человъческими формами, какія ны встрвчаемъ у славянъ западныхъ. Впрочемъ, вообще говоря, антропоморовческія представленія божества встръчаются гораздо раньше появленія богомиловъ и находили себъ опору въ Сващенновъ Писаніи, повъствующемъ о сотвореніи человъка по образу п по подобію Божію. Въ другомъ мъсть библіи Богь Отецъ изображается «Ветхимъ деньми». Такъ онъ и былъ представляемъ богомилами. Вообще человъкообразное понятіе божества въ простомъ необразованномъ человъкъ, склонномъ отвлеченныя понятія представлять въ конкретной формъ, совершенно естественно и можеть быть объяснено безъ всякихъ теорій ваниствованія. Изкоторые славяне и досель сохранили понятіе о Бълунь (Бълбогь), котораго они представляють старценъ съ длинного бълою бородою, въ бълой одеждъ, съ посохомъ въ рукахъ (Аванасьев» І, 93, 94).

## Сатананлъ.

«Демонъ, навванный Спасителемъ сатаною, есть старшій брать Інсуса, первородный Сынъ Отца, именуемый Сатанамиомъ. Какъ домонравитель, второй не достоинству послѣ Отца, онъ съдить одесную Отца въ одинаковомъ съ иниъ ольяніи. Упоенный своею славою, онъ вознечталь объ отпаденіи, моварнымъ образомъ убъдилъ нъвоторыкъ изъ подчиненныхъ ангеловъ свергнуть вивстѣ съ нимъ иго зависимости отъ Отца. (Для доказательства этого событія богомилы приводятъ притчу о «неправильномъ домоправителѣ» <sup>51</sup>). Ангелы, въ надеждъ освободиться отъ подчиненнаго положенія и соблав-



<sup>\*1)</sup> Лук. XVI, 1 н дал.

енвшись великими объщаніями Сатананла <sup>ез</sup>), последовале его навытамь. Замынны это, Богь низвергь всыхы ихъ съ неба» 83).

Ученіе о Сатананив, зломъ началь, виновникь внавмаго міра служить исходнымь нунитомь всталь догматико-мифологическихъ и правственныхъ возорфий бодомидовъ, и заслуживаеть, поэтому, особаго вниманія. Этимь пунктомь вводится дуалистическое начало въ представления о божествъ. При первоиз пробуждении мысли человъкъ такъ легко склоняется въ дуализму. Замъчая въ собъ наклопиости добрыя и злыя, видя борьбу добра со зломъ и виз себя, въ окружающей его ориродь, въ обществъ, онъ легче всего приходить къ мысли, тто есть два противоположныя начала: воображение олимтворяеть ихъ и воть у него является дра бога — добрый и влой. Потому-то цочти всв явыческія реликіи учили о двухъ богахъ: потому-то Востокъ началъ свою философію върою въ два противоположных верховных божества. Въ древивищия времена это злое начало считалось сорвинымъ, равиосильнымъ и равноправнымъ доброму \*4). Историяъ насарскихъ сектъ, Шиндть доказываеть, что дуализмъ крайдаго направленія быль елинть иль фазисовъ первоначального карарства (Schmidt р. 12-57), но что уже въ довольно раннее время изкоторые учисля васерства двязли попытки сиягчить этогь дуализмъ, представлял, что влой духъ быль первоначально добрымъ по каоси природъ, по впосивдствии добровольно увловился отъ своего воеблагаго Пворца. Эти два долка можно маходить, по мивнио. приоторых в ученых в, я въ богомильстве «5). Главное, существенное различие между ободын толками сводится нъ сладующему. По учению умъреннаго дуадиама діаволь соглорилъ человъка, а Богъ далъ ему душу, одаренную свободной волей; человъвъ самъ злоупотребилъ этою свободою. Крайній

<sup>12)</sup> Они заимствованы изъ 28 глав. 2 стих. Тезек.

<sup>1)</sup> Narrat. de Bogom. ra. VI.

<sup>\*</sup> Религія древникъ персидскихъ маговъ манихейство, сирійскій гносись. Уже Зоровстръ смягчиль этоть врайній дуализмъ, поставивь во лавъ этихъ двукъ духовъ общаго Отца міра Зеруане—Акерене. 132—135. Петрановичъ 46—50.

дуализмъ отрицалъ свободу въ человъкъ, потому что невозможно представить, чтобы души небеснаго происхожденія силонились сами по злу 86). Борьба между добрымъ и злымъ вачаломъ, по крайнему дуализму, въчна; даже и тогда, когда всъ небесныя души снова возвратятся въ свое первоначальное жилище — и тогда будеть существовать міръ и владычество злого духа. Побъда добраго бога надъ нимъ состоитъ только въ томъ, что первый освободить изъ подъ власти своего противника свои созданія. Напротивъ, по унфренному дуализму, побъда будетъ полная и совершенная; рано или поздно борьба кончится и вло будеть подчинено добру. Очевидно, что Евеи+ мій описываеть богомиловь уміреннаго толка, видівшаго въ Сатананив первоначально добраго, старшаго сына Отца. Почти въ такомъ видъ какъ и Евоимій, только съ нъкоторыми особенными подробностями, передаеть Пселяъ о върованіяхъ евхитовъ, весьма близкихъ къ богомиламъ. Вотъ его разсказъ. Ученіе Евхитовъ виветь начало отъ Манеса. Манесь признаваль два начала: творца добра и зла, управителя неба и управителя земли. Евхиты-богомилы присоединили из этому еще третье начало. Они признавали одного Отца и двухъ сыновъ. старыя и новыя начала. Отопъ владычествуеть въ премірнов (ὑπερχόσμια) области, младшій сынъ Его владветь небесными, а старшій-земнымъ піромъ. Накоторые изъ этихъ еретиковъодинаково почитаютъ обояхъ сыновъ, потому что хотя они тенерь существують отдельно другь оть друга, но происхода отъ одного Отпа, нъпогда (έπὶ τοῦ μέλλοντος) опять соединятся съ нямъ. Другіе почитаютъ младшаго сына, потому чтоонъ владветь дучшею, высшею частію міра; но в старшаго-

<sup>••)</sup> Небесное происхождение душь объясняюсь следующимь мисомъ. Злой духь однажды хитростію пронивь въ небесный мірь и подъличиною добраго ангела увлевь души съ неба на землю и заключиль ихъ въ земляныя тела, чтобы заградить имъ возвращение на небо. Изъ этого места поканнія и наказанія души должны быть опять спасены, нбо они непотеряли еще своей первоначальной доброй природы; добро не можеть стать зломь; они должны опять возвратиться въ Богу; спасение есть необходимое следствие ихъ природы (Schmidt II, 24—29).



они не презирають; они его боятся потому что онь можеть причинить вредъ. Иные совствиъ отрекаются отъ владыки неба и всецвло предаются обладателю земли, Сатанацая, называють его первороднымъ, аддотриом ёх татрос, творцемъ растений. животныхъ и проч. Небесный властитель изъ зависти, что Сатанандъ такъ хорошо устрондъ все на земль, производитъ землетрясовія, градъ, голодъ. За это они проклинали его. Сатана морочить посеященных, а они называють это богомявніями (Зеоптіж) 87). Это навъстіе Пселла чрезвычайно карактерно и наводить на многія соображенія. Въ этихъ неиногихъ строкахъ воська замътно проглядываеть языческая **тоологія славянь, которая примъщалась нь древникь дуалис**тическимъ воворвніямъ овхитовъ («дровнія и новыя начала» Пселла). Въ Отцъ, владъющемъ премірными вещами, мы легко уснатриваемъ славянскаго прабога, заботящаюся только о небесноми и совершено равнолушнаго по всему земному. Этотъ Отект-славянскій Сварогъ, дающій начало Сварожичу Солниу и другамъ божествамъ 88). Дальнейниая авалогія еще ястве отпрываеть вь этихъ върованіяхъ язычесно-сдавянскую подкладку. Такъ наше внимание останавлираеть ото безразличвое отношение оражитских перетиновъ нь доброму и влому духамь-Христу и Сарананду: иные больше почитають одного, накоторые другого, а виме - бевразлично обояхъ. Фантъ жесомивнию допазанный, что на образование минослогических в представленій природа мижеть громадное вліяніе. Такъ въ Персін, родинъ напихейства, гда стольно благодати отъ свата и тепла, но гдв также странные и быстрые переходы въ землотрясопіямъ, ужасивить бурямь урагананть, опидеміямъ--легко могло образоваться понатіє о добромъ и вломъ дужавъ, велущихъ можлу собою, вилично, допримирничю вращду. Страны, паселонныя славящеми, но продскавляють такихъ резенхъ вмотренения и информации скинения на информациональности

Engelhardt. p. 199—200.
Ср. Макушева, Сказ. иностр. о быть др. Слав. 72—73 стр.

строенів мастности. Оттого у славанъ мы не видимъ непримеримой вражды между богомъ добрымъ, бълымъ, олицетворенимъ въ свътв, и между богомъ злымъ червымъ, олицетвореннымъ въ тьмв. У славянъ эти крайности примиряются. Такъ день и ночь у нихъ-брать и сестра. На этомъ основанів ножно заключить, что у нихь не было чистаго дуализма. Наконецъ, въ самыхъ добрыхъ богахъ встрвчаются худыя дъяз: понятіе о свъть заключаеть въ себъ и тепло и жаръ; солнце производить плодородіе, но отъ него же и васуха, оно грбеть и жисть. Неудивительно, что Христосъ, заменившій ввру язычниковъ въ Солице-Сварожича, является то предметомъ почитанія то проилятія. Неудивительно, что на ряду съпонлоненіем'я святлому небу, мечущему на землю плодотворные для растительности черуны, посылаются и преилятія, потому что это же небо носылаеть истребительный градь и поражиеть людей громомъ и жолніей. Неудивительно, что при этомъ и отношения добраго и злага духа из Верховному Существу не были правильно установлены. Такъ, вопреки извисти Евенија Загабена, пресвитеръ Ковка ставить Христа выше Сатанавля, поторый у Коемы занимаеть третье ивсто въ ряду Троицы. «Слышиче въ Евангели Господа, рекшапритчу с десте сыну, Христа убо творать старъншаго сына, межьшего же, еже есть околудиль Отпа, діявола мавать. \*\*)... И такъ мы не находинь чистаю дуализма у богонняовь инвъ равсказв Евенија, на въ извистјахъ Пселла о греко-сла-BABCADA CORTE DO OPARIN; MAI HO BCTPS MAONS OFO H BE DEPROбытных явических верованиях славань. Говорять обывновсино, что чистый дуализить испоредывали последователь дрегиващието томка въ Болгарів и унавывають на представач тельницу этеге толия Дреговичкую общину \*\*). Ссылаются прыэтомъ \*1) на следующее месте пресвитера Козмы: оретимы

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Правося. Собес. 1864. П, 100. <sup>89</sup>) Гильфердинъ Собр. сочин. I, 133, 134. Петрановичъ 84, 85. <sup>91</sup>) Петрановичъ 48.

«діавола Творца нарицающе человъкомъ и всей твари божін (чистый дуализмъ, по мивнію этихъ ученыхъ), и отъ многія грубости ихъ они же Ангела отпадша наричуть и, друзін же иконома неправеднаго творять и» (умъренный дуализмъ) »2). Но названіе діавола творцомъ людей и всей твари слишкомъ неопредъленно для того, чтобы изъ него выводить въру болгарскихъ богомиловъ въ злое начало искони враждебное, по самой своей природъ, доброму богу, въру въ злое начало какъ нервоначального виновника міра. Остальныя же выражевія: «Ангелъ отпадшій, вионовъ черраведный», безъ совивнія, не больше - какъ эпитеты одного и того же существа, діавола, который извъстенъ быль подъ разными названіями. Потому что последователи умереннаго толка считали діавола или сатану отпадшимъ анголомъ и сравнивали съ изображаемымъ въ Евангельской притчъ неправеднымъ домоправителемъ \*3). Посатанія не дають намь никакого права заключать о существованія въ сенть двухъ толковъ — тымь болье, что объ атомъ нельзя найти никакихъ другихъ положительныхъ сведеній ни въ мноологическихъ воззрвніяхъ славянъ, ни у церковныхъ писателей, тогда какъ съ умъреннымъ толкомъ въ средъ богомиловъ мы встръчаемся и въ сказанія Евоннія Зигабена и въ последующей его исторіи. Воть свидетельство объ этомъ Сунодика наря Бориса: «иже Сатаня видимый твари Творда наричениять быти и вконома нарицаящихъ държавахъ и градоу и всему исходящему отъ земли, анаоема». Этотъ сатана, образующій видимый міръ, совершенно отвітаеть Сатананду Евениів, устрояющему невидимую и неустроенную землю \*\*), Григорій Кипріановичъ

(Окончаніе будеть).

 <sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Правосл. Собес. 1864 г. II, 100.
 <sup>90</sup>) Narrat. de Bogom. гл. 6. Правосл. Собес. 64 г. II, 100.
 <sup>91</sup>) Времен. Об. Истор. и древн. 1855, XXI, 36. (Подробнъе о Сатананив си. въ сивдующ, глав.).

## книга секки:

«ЕДИНСТВО ФИЗИЧЕСКИХЪ - СИЛЪ» И ТЕНДЕНЦІИ ВЯТ-СКАГО ИЗДАНІЯ ЕЯ НА РУССКОМЪ ЯЗЫКЪ \*).

## (Окончаніе).

Въ предшествовавшемъ отдълъ этого изслъдованія о книгъ Секки: «Единство физическихъ силъ» мы уже ознакомились съ тъми мъстами ея, которыя опущены въ вятскомъ изданіи ея на русскомъ языкъ въ переводъ Павленкова. Видъли мы, что въ русскомъ переводъ пропущено большое отдъленіе объ органическихъ дъйствіяхъ; вдъсь для краткости будемъ называть это первымъ пропускомъ. Кромъ того, въ окончательномъ заключеніи всей книги опять довольно пропущено; это будемъ называть вторымъ пропускомъ. Понятно, что для ръшенія вопроса о причинахъ побудившихъ русскаго переводчика къ значительнымъ, пропускамъ, прежде всего нужно обратиться къ тъмъ объясненіямъ, какія онъ самъ даеть намъ объ этомъ предметъ.

Относительно перваго пропуска переводчикъ предлагаетъ читателямъ довольно пространное объяснение. Окончивъ главу тъми словами, которыми Секки только начинаетъ свои разсуждения объ организмъ, переводчикъ далъе ставитъ точки и объясняется такъ:

<sup>\*)</sup> См. майскую книжку "Прав. Обоз." 1875 г.

"Мы не прододжаень перевода этой главы, въ которой авторь старается провести витайскую ствну между органическими и неорганическими процессами, прибъгая для объяснения первыхъ въ помощи уже достаточно изътеженной его многочисленными предшественниками жизвенной силы и сверхъестественнаго начала. Аргументація Секви здёсь такъ слаба и доводи, приводивие имъ въ опровержение учения Дарениа о происхождения видовъ, до того банальны, что на нихъ не стоило бы вограмать, даже и въ томъ случав, еслибы авторъ писалъ свою викгу не въ Римъ, подъ давленіемъ свинцовой скуфьи Пія ІХ, а въ какомъ имбудь свободномъ ученомъ центръ. Мы иначе и не смотримъ на эту главу, вакъ на лицемърное превлонение предъ силлабусомъ, превлонепіе, котя и не достойное независнивго ученаго, но весьма понятное съ пивстной точки зрвнія. Пропуская такинь образонь 13 страниць, нависанныхъ единственно для поддержанія добрыхъ отношеній между сипренной ученой овцой и святьйшимъ пастухомъ, мы переходимъ прямо къ следующей (второй) главе. трактующей о предмете безъ всякихъ заднихь мыслей. Примъч. перевод." (Стр. 391 руссв. пер.).

Очевидно, что все это объяснение служить не къ оправданію, а къ обвиненію переводчика. Съ одной стороны бросается въ глаза крайняя неосновательность объясненія. Въ самомъ дъяв недовольство переводчика твиъ или другимъ отдъломъ переводимой имъ книги не даетъ ему ни малъйшаго права и основанія въ пропуску этого отділа. Ибо отъ перевода такого серьезнаго сочиненія, каково сочиненіе Секки, которое есть результать многольтнихъ трудовъ и разныя части котораго составляють стройное цвлое, мы по справедливости болве всего требуемъ върности и точности. Намъ, читателямъ совсъмъ нъть дъла до того, нравятся или не нравятся переводчику возарвнія автера, намъ также ність дівла до мисній переводчика о томъ или другомъ отдълъ: мы требуемъ върной передачи иыслей автора, а тамъ основательны онв или нътъ, разберемъ ны сами. Переводчикъ, вносящій свои воззрвнія въ переводъ, санъ разрушаеть свое дъло. Съ другой стороны, въ примъчанів переводчика до крайности неумъстными являются его чорицанія, направленныя противъ автора книги и его возаръвій. Эти порицанія стоять въ глубокомъ внутреннемъ противорвчів съ самымъ фактомъ пропуска. То есть, въ томъ случав,

еслибы переводчикъ предложиль намъ точный и полный переводъ этого отдела, и потомъ въ своихъ примечаніяхъ сталь бы нападать на его содержаніе, слова его имвли бы ивкоторый смыслъ. Ибо тогда читателю была бы дана возможность самому судить о томъ, справедливы ли слова переводчика или нътъ. Когда же переводчикъ говоритъ, что здъсь аргументація Секки очень слаба и подъ этимъ предлогомъ выпускаеть въ своемъ переводъ почти пълую главу, то онъ какъ будто издъвается надъ читателями: нбо самъ, лишая нхъ возможности провърить сказанное, требуеть отъ нихъ безусловной довъренности въ своимъ словамъ. Пенятно послъ этого, что у всякаго внимательнаго читателя естественно рождается подозрвніе, что не у автора, какъ утверждаетъ переводчикъ, а у самаго переводчика есть какія-то заднія мысли, и здісь что нибудь не такъ. А то обстоятельство, что въ приведенномъ объяснении переводчикъ говоритъ такъ решительно, будто онъзнаетъ внутреннія расположенія автора, и дозволяетъ себъ грубыя и неприличныя насмъшки надъ авторомъ, еще болъе убъждаеть читателя въ этой мысли.

При объяснени пропуска допущеннаго въ заключени книги, переводчикъ уже не прикрываетъ своихъ темныхъ тенденцій, какъ это сдълалъ онъ въ предыдущемъ объясненіи, но прямо объясняетъ причину какъ перваго такъ и втораго пропуска въ следующихъ словахъ:

"Мы снова пропускаемъ здёсь 20 строкъ текста по той же самой причине, которая заставила насъ сократить первую главу этого отдёла. Здёсь Секви снова возвращается къ Пределиному Зодиему. Пр. пер. « (Стр. 456, 457).

Предъ такимъ объясненіемъ здравомыслящій читатель останавливается въ недоумъніи. Что это значить? Какимъ обравомъ къ пропуску нъсколькихъ мъстъ сочиненія Секки можетъ подавать цоводъ одно то обстоятельство, что въ этихъ мъстахъ онъ возводитъ мысль къ Богу, Творцу міра? Если переводчикъ не признаетъ той первоначальной истины, что Богъ Творецъ міра, что Божінмъ всемогуществомъ міръ приведенъ изъ небытія въ бытіе, то накое онъ инбеть право распространять свое невъріе подъ видомъ перевода ученаго сочиненія? Конечно, мы не можемъ требовать отчета въ его убъжденіяхъ, но ежели онъ взялся дать намъ переводъ замъчательной кинги, и вибсто полнаго и точнаго перевода, даетъ намъ переводъ съ пропусками и извращеніями, то естествения спросить: по какому праву переводчикъ съ такою заботливостію старается скрыть отъ читателей возвышенныя возэрвнія Сения? На какомъ основаніи онъ такъ старается затимть то вначеніе ихъ, которое даеть имъ самъ авторъ?

Въ приведенномъ выше объяснения перваго пропуска, пе ваниательномъ наследованій дела, оказывается миого стравнаго в несправедливаго. Мы видели уже, что объ настоящей причинь этого перваго пропуска переводчикъ проговорился въ концъ книги. А первое объяснение какъ будто и написано съ цвийо запутать двло такъ, чтобы читатель не поняль из того, о чемъ говорится въ главъ объ органическихъ дъйствіяхъ, ян того, почему она пропускается. Понятно, что намъ нътъ нужды входить въ подробный разборъ всъхъ частностей этого страннаго объясненія. Порицанія взглядовъ Секки высказавныя переводчикомъ не только бевъ всякихъ доказательствъ, но и съ устранениет самой возможности провърки, аживыя увъренія его, будто аргументація Сенки здівсь «слаба» в доводы его «банальны», очевидно не заслуживають и опроверженія. Не только внимательное чтеніе этой главы объ органических вийствіях въ ен полномъ составъ, но одинъ бътлый вроспотръ выписокъ изъ нея приведенныхъ въ первомъ отявль настоящей статьи, достаточно даеть видеть, что вдесь двио разсчитано на читателей, не вивющихъ у себя подърувами подлинника. Но чвиъ болве ны справляемся съ воданиникомъ, тъмъ ясиве раскрывается передъ нами, до какой стевеяв весправедливы слова переводчика. Такъ, Секки на основанів наблюденій раскрываеть между неорганическими и органическимъ процессими то различіе, накое дъйствительно есть между вими, и съ свойственною ему основательностию и стро-

гостію мышленія доказываеть ту истину, что при изслідованін этихъ явленій разумъ приводится къ необходимости привнать сверхъестественныя дъйствія Творца; а переводчикъ, канъ будто не зная чемъ отвлечь отъ высокихъ истинъ вняманіе читателей, находить и указываеть имь въ словахъ Секки какую-то «китайскую ствну.» Далье, понятно, что произвольныя гипотезы Дарвина не могутъ удовлетворять такого строгаго и последовательнаго ума, каковъ Секки; онъ делаетъ противъ нихъ наскольно серьезныхъ возраженій, но не останавливается на этомъ долго, такъ что на это у него отделено менъе двухъ страницъ; а переводчикъ преврительно поряцая доводы Секки, въ своемъ объяснении, какъ мы видъли, запутываеть дело, выражаясь такъ, что читатель можеть подумать, будто опровержение гипотезы Дарвина составляеть главный предметъ всей этой главы и главную причину недовольства ею переводчика. Потомъ слова его, будто Секки для объясненія органическихъ процессовъ прибъгаетъ въ слъдъ за другими къ жизненной силъ, совершенно несправедливы; ибо при чтовін главы по подліннику оказывается, что даже и самое пазваніе «жизненцая сила» ни разу не встръчается во всемъ отдвяв объ органическихъ двиствіяхъ, пропущенномъ въ рус-, скомъ переводъ. Можетъ быть переводчикъ не понядъ, въ чемъ состоять значительные особенности во взглядахъ Секки на органические процессы отъ взглядовъ другихъ ученыхъ; но. приписывать автору то, чего у него вовсе нътъ, переводчикъ не вивит никавого права. Наконецъ, уже изъ предыдущаго видво, что слова переводчика: «мы иначе и не смотримъ на ату главу, какъ на лицемърное преклочение предъ силлабу-, семъ», заплючаетъ въ себв совершенно ложный взглядъ; кроив того ость основанія подозравать и особый обмань, скрывающися въ этихъ словахъ. Для обнаружения его достаточно справиться съ предисловіемъ въ первому издалію вниги Севки, которое номещено, хотя и съ ошибками, и въ русскомъ переводъ, и потомъ съ какими нибудь изъ прежнихъ газетъ, въ ко-торыхъ говорится о событахъ 1864 года. По справкамъ оказывается, что первое издавіе вниги Секки закончено 10 апраля 1864 года и вскорт послів того вышло въ світь, а извістный папскій силлабусъ вышель 8 декабря того же 1864 года. Спрашивается теперь, какъ могь Секки преклоняться предъсиллабусомъ, полвившимся черезъ восемь инсяцевъ послів его книги?

Остановимся же на томъ, до накой степени неумъстнымъ и безразсуднымъ является у русскаго переводчика голословное ебеннение въ лицемърии, взводимое имъ на извъстиаго своими экслугами европейскаго ученаго, и въ накомъ противоръчии состоятъ это обвинение съ правильными и разумиными отномениями къ печатному слову. Постараемся разъяслить это нослъднее обстоятельство.

Выражение авторомъ въ печати панихъ-либо возарвий есть факть, на которомъ главнымъ образомъ должны основываться ваши сужденія о его возарвніяхт. Если же кромв того мы будемъ входить въ соображения о томъ, почему авторъ пиметь такъ, а не ниаче, и при разборъ мизній автора налагать и эти соображения, то очевидно они могуть нивть какойлибо въсъ только тогда, когда мы унавываемъ для нихъ основаніе въ сочиненіяхъ того автора. А безъ этого условія такія соображенія совершенно неумъстны. Видъть въ словахъ автора ме то, что онь прямо высказываеть, вивств съ этямь увърять безъ доказательствъ, будто онъ говоритъ не испренно и осномирать что либо на такомъ мивнін, --это ви съ чвиъ несообразно. Допустить это либо подобное будеть тоже, это въ основанів разрушить самую возможность здравой критики. Объяснямь это принивромь. Положимь, что ученый развивая въ своемъ сочинения какую либо теорію, приводить для подтвержленія ся факты не ндущіє къ двлу; вивств съ этниъ представыть, что кто либо изъ приверженцевъ теорія въ оправдаціе составителя ея сказаль бы следующее: онь ниветь вь виду **много фактов**ъ прямо наущихъ въ пользу его теоріи, но не увазаль на эти факты, а указаль на другіе по накоторымъ особыть обстоятельствамъ. Спрациваемъ: неужели такое соображение можеть послужить нь оправдацию кого либо? Нисколько. Напротивъ всякій нашелъ бы такой способъ оправданія смішнымъ. Если воззрівнія автора изложены печатно, то для насъ этого довольно: мы можемъ разбирать муъ, сообразно съ тімъ, что находимъ въ его сочиненіяхъ. Такъ и наоборотъ, обвиненіе автора въ чемъ либо имъемъ право выскавать тогда, когда указываемъ для того основаніе въ его сочиненіяхъ: безъ этого не имъемъ права и обвинять. Если же вахотимъ дать просторъ нашимъ личнымъ мивніямъ, то конечно можемъ обвинять автора въ чемъ угодно, но такое обвиненіе, безъ указанія основаній, по справедливости можетъ быть привизно клеветою.

Таковымъ оказывается и обвиненіе вълицемвріи, ваводимоє на автора кинги «Единство физическихъ силъ» русскимъ переводчикомъ ея.

Но винкая глубже въ слова переводчика, мы находимъ въ никъ ивчто и еще болве возмутительное. Въ самонъ двлю, осян онъ видить въ главъ объ органическихъ дъйствіяхъ тольно «лицемърное преклонение предъ силлабусомъ», если онъ увъристь, что она написана «единственно для поддержанія добрыхъ отношеній» между авторомъ книги и паною, то очевия-**ЖИНЪ** СТАНОВИТСЯ, ЧТО ВЪ ЭТИХЪ СЛОВАХЪ ПОРОВОДЧИКЪ ЯРОВОдить ту мысль, будто Секки пишеть противь своихъ убъжденій, будго онъ самъ не признаеть того, что вишеть, и самъ не въритъ твиъ истинамъ, какін изложены въ этой главъ. Не мы уже видъли, въ ченъ состоять содержание втой главы, такъ серываемое переводчикомъ отъ читателей. Изъвыписовъ, приводенных въ первомъ отдълв настоящей статьи, ясно отврывается, что при всъхъ частностяхъ, въ накія входить Сенки разбирая органическіе процессы, общая идея или славнам имсль, одушевляющая этотъ отдълъ у него есть раскрытие изъ саныхъ фактовъ естествозначія необходимости привнавать бытіе Бога Творца вселенной и сверхъестественныя двиствія Его всемогущества и премудрости. Следовательно, если русскій переводчикъ говоритъ, будто Секки все это пишетъ неискрению, то этимъ онъ выражаетъ ту мысль, будто Секви не привнаетъ бытія Бога Творца міра; иначе сказать обвиная автора «Единства физических» силь» вь лицемвріи, переводчикь твив самынь обвинаєть его и въ безбожіи. Таковъ прямой выводъ изъ словъ переводчика! Но не оставинь безъ винианія, что для человъка искренно върующаго никакое обвиненіе не можеть быть столь оскорбительнымъ и ужаснымъ, какъ обвиненіе такого рода!

Когда же читая книгу Сенки въ подлининив мы во многихъ местахъ ен находинъ, что авторъ возводитъ благоговъйный взоръ нъ Богу и разсматривая дъла творенія удивляется премудрости и благости Творца, когда видимъ въ книгв неоднопратныя указавія на то, что Божівиъ всемогуществомъ даровано веществу какъ бытіе такъ в движеніе, когда углубляясь въ возэрвнія Совки находимъ твеную связь ихъ съ мыслію о Творив; тогда во всемъ этомъ до оченидности распрывается предъ нами сила глубоваго внутренняго убъжденія автора въ така высокиха истинаха, на ноторыма строго логическима вутемъ приводять его изсладованія. Отсюда повятнымъ становится, почему въ обиненіяхъ взводимыхъ переводчикомъ на автора кики мы находимъ только дерзкій и рашительный тонъ т грубыя васм'ять, но доказательствъ жли основаній въ пользу своихъ словъ переводчикъ нинанихъ не приводитъ. Дъло объженяется просто: онь не въ состоянів привести ничего такого, жегда, можно сизвать, вся инига Сокии говорить противь него.

Однако же нельзя оставить здёсь безъ ониманія и еще одното обстоятельства, котораго конечно не могъ им'ять въ виду мероводчикъ и которое тёмъ не менёе служить къ взобличемію его. Именно появивнееся за границею, черезъ годъ послё его меревода; новое изданіе книги Секки, даеть намъ новыя средства въ раскрытію всей лживести словъ русскаго переседчика.

Всли мы сравнивая разныя наданія накого либо ученаго сочиненія находить, что въ новомъ ваданія авторъ излагаеть мъноторыя возаржнія свои съ большею нолнотою, отчетливочтію и посладовательностію, то это служить для насъ доказательствомъ накъ испренности его убъжденій, такъ и того, что онъ даеть особенную цвиу и значеніе этимъ возарізніямъ, а потому и старается тщательно ихъ разработать. Теперь, обращаясь нъ новому изданію княги Секки: «Единство физическихъ силъ», мы находимъ, что, сравнительно съ прежнимъ, еще съ большею полнотою и опредъленностію изложены въ немъ тъ возарізнія, которыя изгоняеть изъ себя и порицаетъ вятское изданіе. Это всего лучше можно видіть изъ частныхъ примітровъ.

Въ обширномъ введени въ новое издание Секки старается установить опредъленный взглядъ на соотношение силъ и законы природы. Здъсь особеннаго внимания заслуживаютъ слъдующия слова его:

«Накоторые физики видя въ настоящее время доказавилить что силы приводятся нъ движенію или по крайней мъръ могуть быть приведены къ нему, доводять эту идею до ся прайнахъ последствій и приписывають движенію безусловную пеобходиность. Въ этой гипотезъ еще сифинвають двъ вещи совершенно различныя, то есть постоянство замона, котород мы находемъ путемъ опыта въ матерін (то есть, что нахорід всогда бываеть въ движения), съ безусловною и ненаблиною необходимостию ванона, такъ что, следуя ващитникамъ экого способа возврвнія, ны не мегли бы никогда предположить атома въ поков. Неявность подобной гипотезы дважется явною, когда видинъ, что онносоом безполезно употребляли усилія, чтобы доказать изъ одняхъ началь разума (с priori) законы движенія и его передачи. Эти законы суть законы опредаленные, поизмънные, опи суть основание всего нашего знания, это истивно и безепорно, но это не доказывають того, булко Создачелемъ вещей они не могли быть установлемы инымъ образомъ. Хотя сохраненіе энергіи силы и движеній въ самыкъ разнообравных видонзивнениях ихъ есть запонъ нензимнемый, но онъ есть законъ свободно установленный, законъ который ногь не существовать, и этимь не разрушвется наука. какъ могъ бы предположить иго вибудь: ибо наша паука приводится из возможности предвидеть явленія имеюція произойти въ будущемъ при помощи закона выведеннаго изъелитовъ уже происинединахъ. Но для такого предвиденія очеидно достаточно постоянство закона и мало нужды въ томъ, имееть ди законъ самъ по себе безусловную необходимость или только относительную необходимость по определенію свободно предназначенному Творцомъ занона» 1).

И далье во введеніи Сенки указываеть на несообравности во взглядахъ тахъ, которые останавливаются только на вещества и силахъ и не хотять глубже смотрать на природу, и потомъ замачаеть, что ученіе объ единства физическихъ саль не виметь ничего общаго съ безразсудными милинами посладователей матеріализма (XXI—XXIV).

Просматривая по новому наданію винси Секви отдель о теплоть, ны находинь такое мъсто, гдв авторъ ясно указываеть на то, что вопросы о вселенной не разринаются и не OCLECHAIOTCE OROHURTCALEO ORHHME GUSHUCCHUME BAROGAME. A вменно, говоря о сохраненія двяженія, онъ приходить къ тому сявдствію, что съ теченіемъ времени сила лучей солица должна истопиться. Но такъ какъ эта имель о кончива міра для изпоторыхъ ножеть казаться возражениемъ противъ учевія объ одинствів физических силь, то Секки замінчаеть, что самый принципъ сохранения движения не воспредятствуеть разрушению того состояния вещей въ мірв, какое видимъ въ мастоящее время, и разъясняеть свою мысль въ следующихъ словахъ: «Если разсмотръть хорошо это возражение, то оно маправлено не противъ насъ; ны никакимъ образомъ не допускаемъ, что настоящее состояще должно быть сохранено, а напротивъ мы убъждены, что какъ оно не было всегда тамъ же самымъ какъ нынв, точно такъ же не должно оставаться въ томъ же самомъ врида навсегда. Не должно смашивать принциять сохраненія движенія, жин силы, или энергін

Charles Inc

<sup>3</sup> L'unité des forése physiques par Secci, edition de Deleschamps. Paris. 874. Introduction pages XX, XXI.

(въ изъясненномъ смысль) съ принциномъ сохраненія настоящаго состоянія вещей. Первый не влечеть за собою втораго, и тольно Творецъ всекъ этихъ вещей знасть, какіе снособи Онъ употребить вдёсь въ действіе для сохраненія настоящаго состоянія, если только оно должно быть сохранено. Не буденъ же сметивать различныхъ вопросовъ» (р. 69).

Глава объ органическихъ дъйствіяхъ или силахъ, поставленная въ новомъ изданія въ концъ четвертаго отдъла, по мъстамъ дополнена авторомъ.

Такъ онъ дълаетъ нъкоторыя дополненія при опроверженій гипотезы Дарвина о происхожденіи видовъ (р. 592, 594), и потомъ еще встръчаемъ у него замъчанія относительно матеріализма (р. 596), относительно дъйствія химическихъ силъ въ тълахъ животныхъ (р. 602) и другія частныя дополненія, служащія къ объясненію той или другой мысли.

Но особеннаго вниманія нашего заслуживаеть дополненіе о Пропыслів Божіемъ. Послів замічнаній о томъ, что нівногорые мыслителя напрасно и безъ успіха старались доказать безусловную необходимость заноновъ движенія, или безразсудно приписывали «матеріи такія свойства, которыя они отрицали въ Началів свободномъ, вічномъ и разумномъ», Секки въ невомъ изданіи своей книги говорить слівдующее:

«Вироченъ эти возраженія и эти ватрудненія происходять изъ ощибочнаго принципа: кажется дунають, что Творецъ серершиль Свое первоначальное двло, в наложивь Свои законы на матерію, после всего этого предоставиль ее самей себъ, почти такъ, какъ художникъ выпускаетъ изъ своей мастерской оконченную виль машину! Какая нелепость! Все, что мы видинъ живущинъ в действительно существующинъ, живетъ и продолжаетъ существовать по непосредственному действію того же могущества, которое извлекло его изъ инчтожества; такимъ образомъ всякая настоящая деятельность возводится окончательно такъ же къ действію Божества. Это хорошо изърастно, и, не впадая въ заблужденія пангенама, должно удивляється этому Всемогуществу не тольно творящему, но такъ

же сохраниющему матерію, жизнь в свлу». А въ принвчаніи въ этинъ слованъ читаемъ следующее: «Въ Немъ мы экинемъ, и деижемки, и существуемъ (Двян. 17, 28), говорняв святый Навель. Эта нысль, въ высшей степени онносооская, удобно можетъ вести насъ къ уразуменію великой иден Бежества» (р. 596).

Въ окончательномъ заключении своей книги Секии въ новоиъ издании съ большею прочивъ прежинго отчетливестию и спредъленностию говорить о томъ, что нерионачальное возбуждение движении въ веществъ есть дъло иселогущества. Бога Тверца піра (р. 606). Это мъсто было уже приведено въ первоиъ отдълъ настоящей статьи.

Такить образонь ответоду видно, накая бездиа раздълдеть возвышенныя воззранін автора «Единства физичесних» отъ воезръний автора витсиаго издания этой кинги. Секии зовыстся върнымъ самому себъ. Оставаясь при тъхъ же, каки вырожаль и прежде, убъжденіяхь въ пеобходиности для естествоенания признавать сверхъестественныя двиствія Творца, въ нововъ мэданін своей книги Секки суарается распрывь свои высле объ втомъ съ большею ясностію и полнотою. По всему видно, что этотъ вопросъ глубоко занимаеть его. А если такъ, то возарваји такого рода, подробно развиваемын вътъхъ пъстахъ, которыя ны разсмотръли, но песбходимости делжим истричаться и во иногинь другихъ мистакъ нииги Секта. И дийствительно, обращаясь пъ подлинини ны вакоgrad, 970 can, mokao crabate, espoxograde do besi espere, syдойъ ли разсиатривать ее по новому или но прежнему изданію. Отсюда становится понятнымъ, что русскій переводчикъ, пропуставши въ своемъ переводъ тв явста, гдв эти воесрв-**Ма разываются** подробно, не могь благопріятно смотреть на чее прочее, состоящее въ тесной связи съ этими возержилчи. А потому онъ нашель нужнымъ передълать по своему и uscria upyria ubeta kantu.

Когда мы сличаемъ съ подлиниямомъ витекое наданіе «Единстие физическихъ силъ», то первдио встрачаются напъ страи-27°

ныя петочности в невърности. Иногда переводчикь вставляеть то, чего у автора вовсе нать, иногда передаеть его мысль въ особыхъ своеобразныхъ выраженияхъ, автору вовсе не свойственныхъ, иногда же представляетъ иысль совершение въ другомъ виде или и вовсе скрываеть ее отъ читателей. И однако же въ заглавін перевода не сказано, что это есть переводь не точный, а свободный, что въ немъ допущены перемъны, а но мъстамъ и дополнения переводчика, и въ своемъ общирномъ предисловін онъ ничего не говорить намъ объ этомъ. Правда, въ самой инигв опъ упомянулъ о двухъ вначительныхъ пропускахъ, но о томъ, что въ нныхъ ивстахъ онъ измъняеть мысль автора даже до противоноложности, ничего неговорить намъ и въ книгъ. Мало этого, читатель бъгло просматривающій вятское изданіе, можеть составить о немъ совершенно превратное понятіе. Въ самомъ дъль, когда онъ видить, что въ предисловін этого изданія на одиннаднати стравицахъ подробно исчисляются и наобличаются недостатки и ошибки другаго русскаго перевода того же сочиненія, когда въ самой книгъ замъчаеть опытность переводчика въ употребленін физических терминовь, когда кь концу книги находить, что, делая пропуски, переводчикь упомищесть объэтомъ въ своихъ примъчаніяхъ, то, послѣ всего этого, читатель естественно приходить къ той ложной мысли, будто ватское вздавіе «Единства физических» силь» есть точный переводъ этой винги, и будто переводчикъ, который нашелънужнымъ опустить изкоторыя изста, передаетъ наиз все прочее, что говорить авторъ, съ строгою точностие. Но на дълъ оказывается другое.

Ватское изданіе яногда умалчиваеть о томъ, о чемъ прямеговерить Сении, а иногда, подъ видомъ его словъ, предлагаетънамъ такія вещи, которыхъ Сении и не дуналъ говорить. Въгтакомъ обращеніи переводчика съ сочиненіемъ Сении открывается предъ нами какой-то новый и странцый способъ распространенія предоситыкъ лежныхъ мизній. Когда мы видамъ, что ито-либо: старается посредствомъ нечати распространять свои ложных мивніх или выбираеть для перевода такія нити, въ которыхъ содержатся подобныя мысли, то это еще понятно; но когда находимъ, что человъкъ старается проводятьсвои взгляды подъ видомъ перевода книге составленной извъстнымъ ученымъ, навязываетъ автору то, чего вовсе нътъ у него, и отъ его лица высказываетъ свои безразсудныя мивнія, то все это является для насъ въ высшей степени страннымъ: въ такихъ дъйствіяхъ нельзя не привнать явной недобросовъстности и обмана.

Авторъ «Единства онвических» силъ» нередко употребляеть слово: «твореніе (création)», а русскій переводчикъ находить нужнымъ замвиять это слово какимъ-нибудь другимъ. Такъ напримъръ, Сении въ предисловін иъ первому изданію своей иниги говорить о физическихъ силахъ сявдующее: «эти силы суть общія всему творенію и соединяють вивств самыя отдаленныя твла вселенной». Въ вятскомъ падами эти слова переведены такъ: эти силы «составляютъ общую принадлеж»: ность всей ніровой матерін и связывають нежду собой въ одно приос самыя отдаленныя трих вселенной» (стр. XXI по русск. перев.). И еще: въ отдълв о свътв Секки разсуждая о разнообразныхъ дъйствіяхъ, а такъ же о непостяжниости тахъ внутренияхъ процессовъ, которые происходять въ растеніяхъ при посредств'я лучей солица, говорить такъ: «будемъ удивляться здівсь дивному порядку, который господствуеть въ твореніи». А вятское изданіе передаеть эти слова въ такомъ видъ: «ны можемъ только удивляться чудному порядку, господствующему въ природъ» (стр. 158). И такихъ изстъ, где переводчикъ инбегаетъ слова: «твореніе», въ кинтъ встръчается не мало. Для насъ уже понятия причина такихъ передвлокъ. Мы видвли, что нереводчикъ опускаеть явкоторыя ивста только потому, что въ этихъ мъстахъ авторъ возводить благоговъйный вворъ къ Богу Творцу кіра. Сообразно съ этимъ нереводчикъ намісль нужнымъ передълать по своему и многія другія міста книги, не только ть, гдь автеръ говерить о Творць, но даже и тв, гдь говорить о творенів. Накоторыя наъ такихъ переділокъ вы уви-

Замвтимъ здась и еще объ одной стравности, несвойственной переводу ученаго сочинения. Секки въ предисловия говоритъ о изкоторыхъ своихъ предположенияхъ (conjectures): «я выдаюсь, что безпристрастный читатель, прежде нежели отвергнуть ихъ, захочетъ хорощо ихъ разсмотрать». А въ вятскомъ издании переводъ словъ объ этихъ предположенияхъ автора почему-то сопровождается восклицательнымъ знакомъ и читается такъ: «я надъюсь, что безпристрастный читатель не позволитъ себъ распорядиться съ ими административнымъ порядкомъ (!), а предварительно подвергнетъ ихъ внимательному разбору» (стр. XXIV).

Далье, обращая внимание на тъ мъста, гдъ Секки говоритъо физическихъ силахъ вообще и о томъ, въ чемъ состоятъ эти силы, видимъ, что русскій переводчикъ находить нужнымъ дополнить къкоторыя изъ этихъ мъсть своими словами, хотя подлинемя слова текста не дають ему на это никакого права. Такъ напримъръ, Секии въ концъ предисловія къ первому наданію, упоманувь о томъ, что къ нацечатанію еготруда убъдван его предпринявшіе изданіе его книги, говорить далье: «безь этого предложенія, которое я приняль съ удовольствіемъ, я почель бы себя вполив вознагражденнымъ ва мой трудъ чрезъ удовлетвореніе, которое я ощущаль въ товъ, что могъ заключить въ общемъ силтезъ всъ силы природы». Это мъсто дополнено переводчикомъ и передается вътакомъ видь: «но и бевъ этого предположенія, прицятаго мною съ большимъ удовольствіемъ, я считаль бы себя вполив вознагражденнымъ за трудъ твиъ высокимъ наслажденіемъ, котороо ин**ь доставили** внимательный научный синтерь и филосоосное обозраніе встхъ силь природы, изученіе ихъ характера, родоваго сходства, соотношенія в общаго происхожденія» (стр. XXV) 3). Очевидно, что эти слова представляють.

<sup>2)</sup> Сладующія ва вятекома наданін за приведенними сейчась сковами нять строка, на которика ота лица Секии развивается имень о невистеріальнома

собою не переводъ, а накое-то распространение словъ автора. Но напъ нужно обратить виниание на одно обстоятельство. а вмение: какъ приведенное, такъ и пъкоторыя другія мъста. едь Сован говорять о силахь, переводчись находить нужнымь ACHO-LEETS CACCOUNT: «UDOMCXOMACTIO», ROTODOMY COOTESTCTBYIOщего волсе не встрачниъ въ этихъ ивстахъ, если будемъ читать яхъ по недлиненну. Обратимся же нь другивь примеремъ. Севин во вреденін говорить о томъ, что когда найдена была связь между равными деятелями природы, тогда «предусмотрънъ быль новый путь, который можеть вести къ ръпревію велиной задачи, то-есть къ познанію силь, управляющихъ матеріею». А въ вятскомъ наданіи читаемъ: «эта свявь учеська новый путь, который должевь быль привести къ решелію велякой задачи естествознанія-позначію природы и происхожаемія силь управляющих матеріею» (стр. XXX). H ome, we other o remote me ectobrasme y Coren same-Tarie e Tent, TTO COMBRET DE TORRES CTAPACTOR COCTABULTO ясную идею о фантахъ и о законахъ, по которымъ сила действуеть, но онь усиливается еще узмать, манова природа этой силы». А въ ватскомъ неданія эта мысль нередается ср жоложениям и поремъщами, въ такомъ видь: «Физикъ во TORRED CYDENETCE COCTARETS COOR SCHOOL HOMETIN O PARTIENT H зовонахъ, но которымъ действуеть та или другая слла, но постоянно и поивожно наталенвается на вопросъ о прощокомдении и природъ врекъ силъ» (стр. 8). Подобнымъ обравонь и въ окончательномъ ваключения книги мы находимъ, что слова автора вообще о физических силахъ значительно **изимены** переводчикомъ. Секки говорнуъ слудещее: «Въ -вылу частных результатовъ, доставленныхъ посредствомъ опыта онь (читичель) убъдится, что они пролагають муть на-

сполнаграждеми при уметобиних замитики, суть такь же прибавленіе, составленное переводчикомъ. И далёе въ переводё предисловія къ изданію 1869 года встрёчается много несоотв'єтствующаго подлиннику. Но нёть нужди - остававляваться на этих негочностяхь: нео для цёди настоящей статьи онё не важим.



следованія въ достиженію того, чтобы смотрёть на силы; управляющія чистою матерією, гораздо белее престывъ и более точных обравовъ, чёмъ какъ это можно было довынё». А въ вятскомъ изданів это мъсто изложено такъ: «въ виду частныхъ результатовъ, добытыхъ наукой путемъ опыта, онъ необходимо долженъ убъдиться, что намъчаемый ими путь теоретическихъ изследованій даетъ намъ средства гораздо проще и точнее рёмить вонросъ о происхожденія силъ, управляющихъ матеріей, чёмъ это было возможно до сихъ поръ» (стр. 451). Изъ ириведенныхъ мёстъ достаточно видео, что подлинныя слова текста не даютъ переводчику никакого права вставлять слова: «происхожденіе силъ».

Между твиъ внимательное чтеніе книги: «Единство физическихъ силъ» убъждаеть въ тонъ, что авторъ ел строго различаетъ вопросъ о природъ физическихъ силъ, о томъ, въ чемъ онъ состоятъ, отъ другаго вопроса о происхождения этихъ силь. Относительно того, въ чемъ состоять опвическія силы, Секки прямо говорить, что онъ суть разные виды движенія вещества, или, канъ выражается онь въ заключенія жинги: всъ силы природы зависять от движенія» (р. 685) 3). Но если желаемъ опредълить, въ чемъ состоить ваглядъ Сении на происхождение физическихъ сель, то его можно выразить такъ: при настоящемъ порядкъ вещей, обращая винманіе на явленія чисто физическія, мы видинь, что твла постоянно находятся въ двеженін, которов строго подчинено опредвленнымъ законамъ, мы видимъ, что движение не можеть возникать вновь безь предшествовавшаго движенія, не можеть такъ же в увичтожаться; и такъ, если физическія сняы приводятся къ двежению, то относительно происхожденія ихъ пужно рішить два вопроса: откуда произопин самые законы движенія? И откуда произошло въ самомъ началъ видимаго міра движеніе вещества? На эти вопросы Секки пряко

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ этомъ мъстъ, равно и въ другихъ природниями здъсъ, указанія на страници относятся въ тому же изданію 1869 года.



отвічають, что какъ то, такъ и другое есть свебодное двло всемогущества Бога Творца міра. Приводимъ здівсь собственныя слова Секии объ этомъ. «Признавать верховное и свобедное Могущество, кеторое отъ начала дало бытіе матерів в управляеть ею, это не то же будеть, что и говорить, будто ваучная связь должна замвниться произвольною и будто въ этомъ случав наука сдвлается невозможною. Наука двиствительно состоить въ выводъ дъйствія изъ его причины, и, вогда замонъ остается постояннымъ, это всегда возможно. Утверждать, что ваконы природы не суть безусловнымъ обравомъ необходимы, это не то же будеть, что и увърять, будто они изифияемы и подвержены канризу. Въчная Премудрость, воторая установила ихъ отъ начала, избрала такіе, посредствоиз которыхъ повсюду царствуеть гармонія. Для познанія этой гармонів человівкь употребляеть всів свои усилія. Постоянство въ законв не есть спионивь его необходимости» (р. 590). Дажве, пользуясь частнымъ примъромъ закона передачи движения при ударъ двухъ твяъ, Секки раскрываеть несообразности и противорачія въ мизніяхъ тахъ мыслителей, которые приписывають этому закону безусловную необходимость, и посяв сего говорить: «если бы эти философы хорошо разнышляли о явленіяхъ, о которыхъ идеть дівло, они увидели бы, что въ этомъ законв имветь место безъ сомивнія постоянство, но не безусловная необходимость». И нотокъ Сении говорить еще о законахъ движенія: они «имъютъ основание своего быти не въ сущности материи, но въ свободномъ въйствів Верховнаго Могущества» (р. 591). Точно такъ же Севки со всею опредвленностію говорить, что въ вачаль вещество приведено въ движение всемогуществомъ Бога, который «дароваль бытіе и первоначальное движеніе матерів» (р. 500). А такъ же и въ другомъ месте находимъ сивдующія слова: «Всевышній Совдатель, тогда какъ даровать быте неорганической матерін, сверхъ того сообщиль ей вачало постоянной двятельности, состоящее въ неразрушимонть движения» (р. 599). Подобная мысль есть и въ концъ **KBETE** (p. 686).

Digitized by Google

Отсюда очевидно, что по взгляду автора «Единства опрических» силь», понятіе о ихъ природь строго равличается
отъ пенятія о происхожденіи очинческих силь вообще. Почему же переводчикь нашель нужнымь силинать эти два новитія? Теперь двло объясняется просто. Можно думать, что
переводчику не нравится и самое разграниченіе этихъ нотій; нбо онь пропускаеть ть мъста книги, въ которыхъ подробно и ясно раскрывается мысль автора объ этомъ предметь. Но такъ какъ эта мысль выражается и въ другихъ мъстахъ книги, то переводчикъ нашель нужнымъ прибавлою
прининахъ словъ затемнить и запутать тъ мъста, гдъ авторъ
говорить о онанческихъ силахъ вообще.

Другія передълки, какія встрівчаются въ вятокомъ издавін кинги Секки, теперь можно будеть равсматривать по порядку комги.

Въ отдълъ о теплотъ Сенки, развивая взглядъ на теплоту какъ на движеніе, замічаеть, что не должно останавливаться на однихъ вещественныхъ причинахъ движения, что духъ можеть дать начало движению. Слова Сении объ этомъ будуть для насъ ясны, если мы обратимъ внимание на то сравнение, когорое находимъ у него въ главъ объ органическихъ дъйствіяхъ. А именно, человъкъ замъчаеть въ себъ духовное начало, которое управляеть дъйствіями его тэлесной природы н является какъ причина явиженій, замізчаеныхъвъ его твав. Прилагая подобныя разсужденія по вселенной, человань убликдается въ бытін Существа совершенно духовнаго, то-есть Бога Творца и Промыслителя. «Итакъ научение онзических» силь приводить въ тому, члобы привиять въ отношени жъ матерін необходимымъ непосредственное дъйствіе Bысывае Существа» (р. 593, 594). Послъ этого для васъ понятенъ будеть саный образь выраженія, употребляеный авпоромъ «Единства физических» силь» въ такъ мастакъ, на которыв тенерь пужно обратить внимание. Предлагаемъ переводъ этихъ мвсть и подлинныя слова текста.

«Разсматриваніе теплорода какъ движевія не преметсквують

навывать его настоящею силою, если будемъ употреблять это слово для выраженія причины движенія, какова бы она ин была. Эта причина, разсматриваемая безотносительнымъ образомъ, можеть быть чистый духъ, (какъ и двиствительно самый чистый изъ духовъ, то-есть Богъ Творецъ есть средоточе всякой силы и всякаго движенія), или кремъ того какуюлибо матеріальную массу, возбужденную скоростію, можно назвать причиною движенія и разсматривать ее какъ таковую» (р. 12).

После этихъ словъ Секии равъясняетъ сотношение между повятиями силы и движения, замечаетъ, что не опасается влоупотребления словами, называя силу движениемъ и, указывая на выше приведенныя слова, свои разсуждения о значения термина «сила» продолжаетъ такъ:

«Мы не будемъ останавливаться на этихъ тонкостяхъ, а будемъ сообразоваться съ обычаями физиковъ и съ ихъ языкомъ. Для насъ, (за исплюченіемъ, правильно понятымъ, тоссть, въ томъ случать когда признается посредство духовъ, тогда этотъ терминъ имъетъ здъсь смыслъ изъясненный выше), будетъ несообразнымъ допустить, чтобы движеніе въ неорганической матеріи могло имъть другое начало, кромъ самаго движенія».

Изъ обоихъ приведенныхъ мъстъ ясно, что Секки физическимъ причинамъ движенія усвояетъ только относительное и ограниченное значеніе, и признаетъ, что кромъ ихъ есть еще другія высшія.

Но въ вятскомъ изданіи книги Секки обоимъ этимъ мвстамъ приданъ совстить другой смыслъ. Первое изъ приведенныхъ мъстъ совершенно передълано и читается такъ:

"Но отождествление теплоты съ движениемъ не изшаетъ принимать се за движениемъную силу, если только это слоко будетъ употребляемо въ смыслъ той или другой причины движения. Эта причина, разсиатриваемая съ абсолютной точки зрънія, можетъ состоять или въ Верховномъ Разумъ (но такая точка не достойна науки) или въ дъстани какой-либо матеріальной массы, обладающей извъстном скероскыми (стр. 8).

Во второмъ изъ приведенныхъ мъстъ переводчикъ опустилъ: объяснительныя слова автора и вставилъ свои слова; а потому и это мъсто явилось въ такомъ превратномъ видъ:

"Мы не будемъ долее останавливаться на этихъ тонкостяхъ и постараемся сообразовать свое изложение съ общепринятой между физиками терминологией. По нашему мизнию, искать источника движения въ чемъ-нибудь другомъ кромъ того же движения есть прямой и положительный абсурдъ" (стр. 9).

Эти выписки изъ вятскаго изданія не нуждаются въ дальнъйшемъ объясненіи. Ибо само собою очевидно, до какой степени здъсь извращена мысль достойнаго уваженія автора книти, а такъ же, съ какою недобросовъстностію навязывается ему то явно ложное и безразсудное митніе, будто мысль о Творцъ «недостойна науки». А потому переходимъ скоръе къ другимъ мъстамъ книги.

Далве, мы встрвчаемъ и такое мъсто, гдв Секки говоритъ о творенів, и его мысль передается въ вятскомъ изданіи повидимому довольно правильно въ следующихъ словахъ: «что же касается до причины переоначальнаго движенія, то она, по мивнію физиковъ, также какъ и происхожденіе матеріи не можетъ быть объяснена безъ посредства творческаго акта» (стр. 40). Но сейчасъ же после этого переводчикъ отъ лица автора отзывается объ этомъ объясненіи, какъ о «ненаучномъ», хотя въ подлинникъ вовсе нътъ слова соотвътствующаго слову «ненаучный» (раде 61).

Въ томъ же отделе о теплоте Секки говорить о химическомъ действін, что оно «поддерживаеть деятельность живыхъ существъ». А вятское изданіе такъ выражается о химическомъ действін: «и наконецъ ничему другому какъ ему же все живыя существа обязаны поддержаніемъ своей деятельности» (стр. 95). Ясно, что эти выраженія суть не переводъ, а извращеніе мысли автора, и что они, заключая въ себе совершенно ложную мысль, стоять въ прямомъ противоречім, съ словами автора о томъ, что «въ животныхъ существуетъ начало, которое будучи высшимъ матерін, управляеть реак-

ріжив» (р. 596), в съего возаржніями на значеніе духовнаго начала для жизни (р. 592, 593).

Перейденть теперь из отделу иниги о свете. Здесь также находимъ, что въ вятскомъ изданів книги Секки передъланы ть въста, гдв авторъ обращаеть внимание на проявления премудрости и благости Божіей въ двлахъ творенія.

Такъ, въ наслъдовании о свътовыхъ и теплородныхъ лу-чахъ находинъ у автора «Единства физическихъ силъ» слъдующія слова: «Творческое Могущество, неистощимое въ разиообразій своихъ двяв, дало некоторымъ мадымъ животнымъ способность распространять слабый свять, повидимому лишенный теплородных в лучей». Но когда посмотримъ на переводъ этихъ словъ въ вятскомъ изданіи, то найдемъ вдівсь явный пропускъ; мысль о могуществъ Творда совсъмъ скрыта отъ читателей, и приведенное мъсто предлагается въ такомъ видь: «нъкоторыя жввотныя обладають способностью вадавать вокругь себя слабый фосфорнческій світь, который какъ будто бы лишенъ теплородныхъ лучей» (стр. 112).

Вскоръ послъ этого находинъ и еще невърный переводъ. Но в снять обратимся сначала въ слованъ автора. Разсуждая далье о свыть, Секки такъ говорить о назвачения и устройствъ глава: «феноменъ зрънія при посредствъ свъта удивижень въ томъ, что Создатель природы установиль такимъ обравоиъ сообщение одушевленныхъ существъ съ остальнымъ творожіомъ чрозъ одно изъ самыхъ простыхъ и самыхъ премудрыхъ средствъ: то-есть, чрезъ образование изображения въ глубинъ глаза». А въвятскомъ изданіи переводчикъ утанваеть самое имя Совдателя, и, замъняя нъкоторыя слова автора своими, передаеть это мъсто въ такомъ видъ: «Явленіе эрхнія при посредств'я свата удивительно лишь въ томъ отношенія, что природа такъ просто установила сообщеніе жи-мыхъ существъ съ окружающимъ міромъ: мы чувствуєме изображение, рисуеное оптическими лучами, отражающимися отъ вредметовъ, въ нашемъ глазу» (стр. 116). Грустно видъть, когда помрачение разума доходить до та-

кой стенени въ человъкъ, что для него невыносимыми становятся самая мысль о Творцъ, самое имя Его, равно какъ и проявленія Его премудрости въ дълахъ творенія. Тяжело смотръть, какъ старается человъкъ о томъ, чтобы мракъ окружающій его простирался и на другихъ, когда не только самъ не обращаетъ своего внутренняго зрънія къ высшему свъту, который повсюду сіяетъ въ твореніи Божіемъ, который доступенъ былъ даже для язычниковъ, непросвъщенныхъ свътомъ истинной религіи (Рим. 1, 19. 20), но и въ томъ случав, когда другіе, глубже его понимающіе явленія видимаго міра, указывають ему средства къ познанію истины, онъ, не смотри на то, всъми средствами старается закрыть отъ людей и вативть предъ ними этоть свътъ.

После этого, обратива наше внимание на завечательныя переделки, какія оказываются въ самова конце отдела о свете. Но, чтобы для насъ была ясна мысль подлинника, нужно предварительно войдти въ некоторыя подробности.

Въ началь нашей статьи было уже сказано, что взгляды Секин отличаются отъ ватиядовъ Грове и некоторыхъ друтихъ ученыхъ между прочимъ твиъ, что Секин для объясиенія накъ явленій свъта такъ и многихъ другихъ явленій почитаетъ необходиный в признать, промі обыкиовенняго вещества, еще существовавіе эевра, какъ особой, тонкой, невъсомой жидкости, которая повсюду распространена въ видиможь мірв. Мивнія Секви объ этомъ предметв, по врайней мар'в съ нъкоторыхъ сторонъ, превчущественно заключаются въ этомъ отдъяв о свъть. Замътно еще, что этимъ вопросомъ Сении ванимается съ особеннымъ увлечениемъ. Кромъ того не должно упускать изъ вниманія, что Секки во многихъ мвстахъ своей вниги возстаеть противъ той неопредвленности, какая замъчается у нъкоторыхъ въ понятів о физическихъ силахъ и въ употребленія этого термина, а также, развивая свою идей объ единстви физическихъ силъ, иногда съ изкоторою горячностію возстаеть противь тахъ ученыхъ, которые представляли себъ физическія силы отлальными и независимыми другь от друга, или смотръли на нихъ какъ на какія-те скрытныя свойства матерін.

Обозръвая отдълъ о свътъ, Секки говоритъ о необходимости признать существование земра и о значения этого признания для объяснения явлений природы, и приводитъ слова одного ученаго Лаше (Lamé) объ этомъ предметъ и вслъдъ за ними дълаетъ свое краткое замъчание. Приводимъ здъсь, окончамие словъ Лаше о значения посредства земра.

«Мельна сомивнаться, что это посредство, разумно проведенное, найдеть секреть или настоящую причину выленій, которыя приписываются теплороду, электричеству, магнетивму, притяженію вообще, сцівняенію и химическому сродству: ибо всь эти существа таниственныя и непонятныя суть въ основаніи своемъ только гипотезы соподчиненыя, безъ сомивнія полезныя при нашемъ настоящемъ незнаніи, но успіхи истинной науки положать имъ конець чрезъ низверженіе ихъ».

Этимъ опанчиваются слова Лане и вслъдъ за ними Секки говоритъ уже отъ себя.

«Мы не можемъ ничего прибавить къ этимъ замъчательнимъ заключеніямъ; удовольствуемся пожеланіемъ, чтобы скорье наступиль тоть день, когда натуральная очлософія будеть освобождена отъ этихъ воображаемыхъ и таниственныхъ силъ».

Въ витскойъ изданіи й слова Ламе и особенно слова самато Секки сопровождаются навими-то весьма странными деполнениями переводчика, на которыя подлинникъ не даетъ ему нижаюто права. Пусть читатели сами судять объ этомъ. Слова Ламе объ эенръ переданы такъ:

"Нельзя сомніваться, что съ дальнійшим наслідованіем его свойствъ будеть найдена истинная причина дійствій, приписываемых въ настоящое время теплоть, электричеству, магнетизму, всемірному таготімю, сціпленію и химическому сродству, такъ какъ всё эти таниственния и маломовяться сумности есть не что неое, какъ гипотезы, безъ семнівнія, полезныя только при настоящемъ невідіній нынішних изслідовителей о первичных причинахъ наблюдаемых ими явленій; но успіжи реальной науки должны въ конців концовъ развівнують этихъ непризван-

нихъ узурнаторовъ положительнаго знанія и свергнуть ихъ съ троновъ, на которыхъ они возсёдали съ такой гордостью и такъ долго лишь вслёдствіе окружающаго ихъ мрака" (стр. 197).

Следующія за симъ слова Секки въ вятскомъ, изданіи пе-редаются въ такомъ виде:

"Мы ничего не можемъ прибавить къ этимъ замѣчательнымъ заключительнымъ словамъ, исключая нашего горячаго желанія увидѣть какъ можно скорѣе наступленіе того дня, когда философія естествознанія найдеть въ себѣ сили окончательно и безповоротно гильотипировать предъ лицемъ цѣлаго міра самозванцевъ, старающихся свефти зивніе и науку на нгру словъ и нуждающихся для своего госледства въ недавленія духа наслѣдованія" (стр. 197, 198).

Этимъ оканчиваются слова переводчика. О михъ достаточно замътить только то, что подобныя передълки и прибавки, въ моторыхъ переводчикъ сталъ уже приписывать автору какія-то безчеловъчныя стремленія, пележительно негерпямы въ переводъ серьезной кинги.

Въ отделе объ электричестве, такъ же какъ и въ предыдущихъ отделахъ, вятское изданіе представляеть намъ несколько переделекъ.

Тапъ, въ одномъ мъстъ, Семки, говоря о напряжения электричества и разъясняя значение слова: «напряжение» (tension), замъчестъ, что такой терминъ есть одниъ наъ тъхъ, въ которыхъ человъкъ пользуется своями внутренними ощущеними для означения вившняхъ дъйствій, и продолжаєть далье: «Въсамомъ дълъ, часто намъ случается дълать усиліе съ цълітр выполнить извъстное дъйствіе, и мы не получаемъ желаема го результата, тъмъ не менъе мы вполиъ имъемъ сознапіе о напряженія нашихъ мускуловъ» (р. 342). Весь втотъ пунктъ въвятскомъ изданіи пропущенъ (стр. 228). Понятно, что въ этомънебольшомъ пропускъ обнаруживаются тъ же тенденціи переводчина, какія и въ пропускъ главы ебъ органическихъ дъйствіяхъ.

Но нъсколько далве одно мъсто передается со многими дополненіями. Секки, разбирая одно мнъніе о происхожденіи тожа въ гальванической цъпи, несостоятельность его старается объяснить твиъ, что въ немъ уже допускается двйствіе нвскольвихъ силъ, которыя однако же остаются не объясненными, и замвчаетъ, что при этомъ мийнін «всякій разъ призывають къ себв на помощь эти силы, отъ которыхъ желательно освободять опвику». Въ этомъ краткомъ замвчаніи русскій переводчикъ находитъ случай, чтобы посмвяться надъ теологическими изследованіями, и передаеть его, самъ поставляя знакъ вопроса и восклицанія, въ такомъ странномъ виде:

"Короче, пришлось бы съ одной стороны вернуться кътвив метафизическить силамъ, которыя безполезно загромождають науву и давно уже присуждены совреженнымъ знаніемъ къвысылкъ въ теологическую губернію (конечно не административнымъ "порядкомъ" (?!), но по безпристрастному ръшенію гласнаго суда фактовъ") (стр. 237).

Замъчательно и еще, что въ вятскомъ изданіи встръчаются меточности въ тъхъ мъстахъ, гдъ Секки говоритъ объ изслъдованіяхъ англійскаго ученаго Грове. Особенно заслуживаетъ вниманія слъдующее мъсто.

Секви, раскрывая нужду принятія гинотезы объ зеиръ для объясненія явленій электричества, ръшаетъ возраженія Грове, отвергающаго существованіе зенра, и говорить объ употребленіи у Грове слова «поляризація» слъдующее: «эти выраженія удачно употреблены для представленія явленій; но мы желали бы знать, въ чемъ состоитъ полярное состояніе, о которомъ здъсь идетъ вопросъ.» А вятское изданіе эти слова передаеть такъ: «это выраженіе представляеть собою одну изътъхъ отмычекъ, къ которымъ прибъгаютъ ученые слъсаря, когда у нихъ не имъется подъ рукой настоящаго ключа. Поэтому мы желали бы знать, въ чемъ именно заключается полярное состояніе, о которомъ здъсь идетъ ръчь» (стр. 304).

Потомъ следуютъ слова Секки о вниге Грове «Соотношеніе • манческихъ силъ», которыя въ вятскомъ изданіи передаются такъ: «она могла бы, несмотря на ложность своихъ основныхъ началъ, стать серьезнымъ препятствіемъ поперекъ избраннаго нами пути» (тамъ же).

Для человъна, понимающаго дъло, странно было бы слышать

такое суждение отъ Секки. И дъйствительно, по справит съ подлининкомъ оказывается, что эти слова: «несмотря на ложность своихъ основныхъ началъ» прибавлены русскимъ переводчикомъ. Спрашивается: для чего же отъ лица Секки говорить такія вещи, которыхъ онъ не говорилъ, да комечно и не могъ говорить?

Въ послъднемъ отдълъ книги, то есть въ отдълъ «О строени матерів» большой пропускъ главы объ органическихъ дъйствіяхъ былъ уже разобранъ выше, а теперь достаточно будетъ обратить вниманіе на двъ передълки.

Секки, говоря о притяженіи вообще, развиваеть ту мысль, что взаимное притяжение двухъ матеріальныхъ частицъ не составляеть какого-то основнаго и первоначальнаго закона, но есть не болве какъ явленіе, которое можеть быть объясняемо дъйствіемъ на эти частицы окружающей ихъ среды. И при этомъ онъ замъчаетъ слъдующее: «Тъмъ, которые говорять, что туть идеть дело о первоначальномъ законе, о прямомъ актв воли Бога, ны отвътинъ, что такими средствами можно ръшить всв вопросы; но физикъ поступаеть иначе, онъ ищетъ дъйствительно ли это есть первоначальный и прямой актъ Верховной Воли, или только акть посредственный.» Если сравнимъ эти слова Совки съ другими мъстами его книги, то для насъ будетъ ясно, что и здъсь онъ не отвергаетъ и не порицаетъ той ястины, что воля Божія есть окончательная причина законовъ природы: а здъсь онъ говорить только то, что эта истина не даеть еще основаній останавливаться на притяженін, какъ на чемъ-то первоначальномъ, что и самое притяжение можно объяснять посредствомъ дъйствій среды окружающей TBJA.

А въ вятскомъ изданіи переведенное місто передается въ такомъ видів:

"Тёмъ же, которые говорять, что дёйствіе это составляеть предустановленный законь, или прямой акть воли Создателя, мы отвётимь, что подобвыми, ни къ чему не ведущими, ссылками было бы легко разомъ порёшить всё труднёйшіе вопросы науки; но физикъ не можеть и не должень усновонваться на такихъ невёжественныхъ увергкахъ. Его за-

Digitized by Google

дача совершение неак, ода облень убидникся, действительно их это предустановлений и праной акть Высшей Воли или только одно, изъ эторостемениихъ ей последствей, т. е. обикнованное естественное явлене, происходящее по навестимих законамъ природы" (стр. 408, 409).

Такимъ образомъ и здъсь видимъ, что помъщенныя въ вятскомъ изданіи дополненія къ словамъ Секи состоять въ противоръчіи съ его ваглядами и даже какъ-то не вяжутся съ его словами.

Далъе, разсуждая о всемірномъ тяготьнін, Секки останавзивается на вопрость о томъ, вознаграждается ли въ солнцъ теплота, постоянно теряемая имъ чрезълученспусканіе, замъчаетъ, что относительно температуры солнца «ничто не доказываетъ, будто она по необходимости должна оставаться опино немамъняемою» и потомъ говоритъ следующее (рис. 682):

«Всевышній Зиждитель, который самыми разнообразными путами обезпечиль то, что мы называемь возобновленіемь матеріи, то есть сохраненіе ея двятельности среди непрестанных преобразованій ея, конечно не даль остаться безъ причинь восполняющих и тому источнику, откуда проистекаеть всякая живая сила на поверхности твль шланетной системы. Сообразно съ привидипомъ, установленнымъ выше, взаимная соразиврность должна существовать, но трудно ранить, такова ли она, чтобы шла впередъ и была въ непрерывной двятельности, или по крайней мврв, чтобы вознагражденіе устанавливалось въ опредвленныя эпохи, въ критическіе моменты, такъ же какъ это происходить въ системахъ низшаго порядка. Наша наука не можеть этого энать, потому что туть время исчисляется мврою Того, для Кого тысяча льть суть какъ день вчерашній, когда онъ прошель (Псал. 89, ст. 5).

Послъ этого, обращая вниманіе на русскій переводъ, вы находимъ тамъ значительныя передълки этого мъста, которое передается въ такомъ видъ:

"Природа отврывшая бездну путей для обновленія матерін, т. е. для сохраненія ея двятельности посреди происходящих въ мей безврестанных превращеній, конечно не могла оставить безъ вознагражденія источникъ, изъ котораго черпають свою живую силу всё тёла нашей пла-

нетной системы. На основанім війнеуставленняю веми запона, между дійствіями этого рода необходимо домина существовань взаниная аквивалентность; но трудно рішнть, воегда ін она была такой, какова теперь; или устанавливается линь въ опреділенния эпохи, такъ сказать, въ особие кратическіе моменцы, подобно тому, какъ это происходить въ системахъ инсшаго порядка. Современная наука не можеть дать на такой вопросъ категорическаго отвіта по слишкомъ незначительному времени ея существованія сравнительно съ существованіемъ нашей планетной системы" (стр. 449).

Ознакомившись съ главнъйшими изъ этихъ передълокъ, мы не будемъ болъе останавливаться на встрвчающихся во мно-гихъ другихъ мъстахъ вятскаго изданія частныхъ невърностяхъ и неточностяхъ перевода, въ которыхъ болъе или менье ясно обнаруживаются тенденціи переводчика. Но необходимо сказать нъсколько словъ о приложеніяхъ къ книгъ Секки, какія помъщены въ вятскомъ изданіи ея.

Въ концъ своего предисловія переводчикъ говорить намъ слъдующее:

"Такъ какъ авторъ, писавшій свою внигу из папскомъ Римѣ, нашель неудобнымъ для себя отнестись къ вопросу о мизненныхъ силакъ согласно съ ея общей идеей, то я счелъне лишнимъ приюжить въ вонцѣ ея въ видѣ дополненія, статью нью-іоркскаго профессора Баркера "О соотношеніи между физическими и жизненными силами", которая можетъ отчасти интерферировать этотъ диссонансъ. Такую же роль поправочнаго коэффиціента играетъ и конецъ другой прилагаемой мною статьи Тиндаля: "Роль воображенія въ развитіи естественныхъ наукъ", главная цѣль которой однакоже состоитъ въ томъ, чтобы показать читателю, въ живой колоритной картинѣ, какую цѣну въ глазакъ каждаго мнслящаго человѣка должны имѣть естественно-научныя философскія изследованія подобныя "олыту" Секки" (стр. ХХ).

Посмотримъ же, что заключаетъ въ себъ, помъщенная въ самомъ концъ вятскаго изданія статья Баркера. Не останавливаясь на тенденціяхъ болье или менье ясно обнаруживающихся въ ней и явныхъ странностяхъ, обратимъ вниманіе на то, какъ смотритъ авторъ статьи на явленія жизни. Выразивъ несообразную со взглядами Секки мысль о томъ, будго теплота неотдълима отъ матерін, Баркеръ продолжаетъ:

"Отсюда въ такому же объяснению относительне жизневиности остается иншь одинъ мать. Постому наиболее передовие мыслители современной вауки разсматривають жизнь въ той или другой органической форме, какъ процессъ, неотделный отъ вещества этой последней, или какъ простое ея проявление" (стр. 491).

П въсколько далве говорить еще:

"Каждая частица матерін внутри растительных или животных организмовь безусловно подчиняется варавні со всей мертвой природой законішь химических и физических вритяженій. Наука не знасть инкаких регулирующихь сверхь—естественных агентовь, которые осложням бы ихъ дійствіе или изміняли его иначе, чімь это обусловливается простымь взаимодійствіемь окружающихь ихъ другихь частиць" (стр. 497).

А въ концъ этой статьи читаемъ слъдующее:

"Химія учить, что мыслительная сила также какъ и мускульная имъеть свой источникъ въ пищъ. Она доказываеть, что умственные акты, совершающеся въ мовгъ, точно такъ же какъ и мышечная дъятельность, производятся не окисленіемъ его собственныхъ тканей, но энергіей, развивающейся изъ превращенія сгорающаго углерода. Можно ли еще сомнѣваться въ томъ, что мозгъ есть ни что иное какъ машина, назначенная для превращенія потенціальной энергіи инши въ дъятельную энергію мысли?" (Стр. 503, 504).

И безъ подробнаго разбора ясно, сколько запутавности и зжи заключають въ себъ приведенныя фразы. Какъ въ нихъ, такъ и въ другихъ мъстахъ статьи Баркера высказываются вагляды свойственные грубому матеріализму. Но вопросъ въ томъ, опираются ли такіе взгляды въ разсматриваемой стать в на навих в либо твердых в основавіях в? Нисколько. Внимательное чтеню статьи убъждаеть, что со стороны логичности она не заключаетъ въ себъ ничего серьезнаго. Въ ней встрв чаются тв же пріемы, какіе и удругихъ матеріалистовъ, то есть выводы изъ фактовъ того, что вовсе наъ вихъ не вылодить, явное умолчаніе о томъ, что противорвчить предвятымъ мивніямъ, и разныя фравы, подобныя приведеннымъ выне. Очевидно, что викакъ не межетъ быть въ согласін съ общею идеею кинги Секии приложения из ней въ ратскомъ взданія статья Баркера умю по одной своей пеосновательности и бездоказательности.

Посмотримъ теперь на другое приложение, которое поизщено прежде. Это ръчь Тиндаля произнесенная имъ въ 1870 году. Должно отдать справедливое уважение находящимся въ началъ ея изследованіямъ о светь, которыя содержать въ себе много замъчательнаго. Но переводчикъ указываетъ намъ на конецъ статын. А въ вонцъ ся Тиндаль высказываеть ту странную гипотезу, будто вещество вемнаго шара, находясь въ расплавленномъ состоянія, уже заключало въ себъ всь зачатки, изъ которыхъ естественнымъ путемъ сама собою должна была развиться на земномъ шаръ не только органическая жизнь вообще, но даже и жизнь человъка (стр. 483-485). Для правильнаго сужденія объ этой гипотев'в воспользуемся сліздующини словани самаго Твидаля: «Нътъ сомнъвія, что эти идеи смахивають на колоссальный абсурдь въ глазахъ каждаго человъка ст обыкновенным т здравымъ смысломъ. Но дадимъ имъ высказаться» (стр. 485). И дъйствительно крайняя пеосновательность этой гипотезы обнаружилась послъ, черезъ четыре года, когда самая гипотева яснъе высказана и подробнъе развита Тиндалемъ въ его ръчи, произнесенной въ прошедшемъ году. Внимательное чтевіе этой последней речи убъждаеть въ томъ, до вакихъ явныхъ несообразностей доводить указанная гипотеза. Но предълы статьи не дозволяють намъ входить въ подробности объ этомъ предметв. Здвсь достаточно будетъ указать на издаваеный въ Парижъ аббатонъ Муаньо (Meigno) журналъ подъ названіемъ: «Les Mondes» за вторую половину 1874 года, гдъ помъщена какъ самая ръчь, такъ и ея подробвый разборъ.

Что бевравсудныя мивнія, подобныя тімь, какія находинь въ указанныхъ статьяхъ Барвера и Тивдаля, не только не согласны съ ебщею вдеето сочиненія Секви, но совершенно ей противоположны, и состоять въ прамонъ противорічні съ воззрініми самого Секи, это оченино будеть для насъ, когда обратинь вниманіе на слідующім слова Секви, находящівся во высденія въ вовое изданію его иниги:

«Я не буду говорить ничего о тъхъ, полорые почитаютъ ма-

терію одаренною такою двятельностію, что она одна можеть сама собою дать рожденіе существамъ организованнымъ, чувствующимъ, а наконецъ и мысли. Мы не будемъ следовать за ними по этой дорогв, потому что она не наша. Не имва нивакихъ положительныхъ доказательствъ для подпоры своихъ вздорныхъ теорій, они преувеличиваютъ следствія этихъ ученій темъ, что извлекають заключенія изъ посылокъ, которыя ихъ не содержать. Другіе, не менте напрасно, объявляють на вст голоса, что ученіе объ единствъ физическихъ силъ ведеть неизбъжно къ матеріализму, и что оно есть одинъ изъ самыхъ твердыхъ доводовъ въ пользу этихъ мечтательныхъ гипотезъ. Мы будемъ въ удобное время отвъчать на эти возраженія, и мы покажемъ, какъ эти авторы останавливаются всегда на двусмысленности и на ложномъ объясненіи физическихъ явленій» (р. XXIII, XXIV).

Заключить наше изследование желанием, чтобы скорве явился на русскомъ языкъ новый переводъ «Единства физическихъ силъ.» Къ такому желанію побуждають, какъ появленіе за границею новаго изданія, такъ и существенно важные недостатки вятского изданія, достаточно здівсь раскрытые. Прибавинъ еще, что неточности, недосмотры и вившие недостатки изданія въ типографскомъ отношеніи даже затрудняють при чтенів этой книги. Но хорошій переводъ книги Секки есть дъло не легкое. При всемъ уважении къ автору книги и его изследованіямъ должно заметить, что иногда и у него встречается неясность, а нъкоторыя наъ его мевній подають поводъ къ вопросамъ и даже къ серьевнымъ вовраженіямъ. А потому было бы желательно, еслибы взялись за переводъ люди хорошо понимающіе діло, и, передавая на русскомъ языків тексть книги во всей полнотв и съ строгою точностію, дополнили бы переводъ своими подстрочными примъчаніями.

Димитрій Голувинскій.

# по поводу миссіонерства на дону.

Предметь, о которомъ мы намфрены говорить здёсь, не одинъ разъ разсматривался нами въ печати 1). Но мы намърены еще разъ сказать о немъ здёсь. Предметь этотъ — необходимость миссіонерской дъятельности между калмыками. Среди насъ живутъ два съ половиною въка инородцы, и мы не дълаемъ ничего для ихъ обращенія. Не такъ дъло ведется на западъ (см. «Всемір. Пут.», 1872 г., «Прав. Обозр.» 1872 г. и др. внижки этихъ журналовъ). Вмъсто перечня сочиненій, касающихся нашего предмета, мы приведемъ одно характерное мъсто, отлично рисующее положение миссіонеровъ западныхъ и ихъ дъятельность на пользу распространенія христіанства. «Проживъ двадцать лътъ между потомками Хама 2), говоритъ миссіонеръ Казалесъ, я возвратился съжеланіемъ и еще быть полезнымъ этому племени. Христіанская ревность по въръ и желаніе просвътить свътомъ Христова ученія людей, погруженныхъ во мракъ язычества, послужили въ основанію среди этихъ несчастныхъ племенъ, постоянныхъ миссій, которые стали какъ бы оазисами въ этой нравственной пустынъ. Христіанскіе миссіонеры, живя въ сколоченныхъ изъ досокъ

<sup>2</sup>) Между кафрами, готтентотами и бушменами.

<sup>1)</sup> Въ Дон. Епара. Въд. въ статьяхъ: "Буддизмъ", "Повздка въ калмыкамъ", "Умственное и нравственное развите дон. калмыковъ", въ Област. Въд. "Релити калмыковъ", "О донсвихъ калмыкахъ (и въ частности о гелюнахъ) и въ журнагъ Миссіонеръ "О необходимости миссіонер. дъятельности среди калмыковъ."

шкинахъ, среди враждебвыхъ климатическихъ условій, сивиють другь друга въ дъяв проновъди Христова ученія жикамъ этой пространной страны, устранвають часовии, строять еколы, учать кузночному, портняжному и ткацкому ромесламь, садоводству и другимъ промысламъ, препятствуютъ ужасному обычаю приносить въ жертву людей, стараются искоренить неогоженство и не только не терлють присутствія духа въ странт, гдв жизнь въ короткое время угасаеть подъвліяніемъ итствых бользней и лишеній, по постоянно повторяють, что червое племя восьма способно къ воспріятію просвъщенія. Трудво это дается. Когда спрашивали первыхъ миссіонеровъ 0 плодахъ ихъ дъятельности, они отвъчали: «до сихъ поръ еще им ножемъ только умирать.» 75 мнссіонеровъ сивинлось въ Африкь безъ перерыва; 20 изънихъ умерло, но ихъ замънили другіе, в въ настоящее время существують въ Африкъ исптущія миссім 3). Но мы въ высшей степени сочувствуя миссіонерскому двиу, имвемъ утвшеніе видать, что и у насъ двио это стало на прочную почву въ Сибири и Японіи, какъ это видно изъ отчета г. оберъ-прокурора св. Синода и наъ журвала «Миссіоверъ». А у насъ подъ бокомъ есть люди, которые тоже требують миссіонерской проповъди-это калмыки, которыхъ васчитывають до 150 т. человъвъ (въ области войска донскаго, въ ставропол. и астрахан. губ.)

Было время, когда Россія ассимилировала многоразличныя, вощедшіх теперь въ ся составъ, племена проповъдію христіанскою. Мы видимъ, что и теперь вся Россія съ сочувствіемъ относится въдълу миссіонерства, и громко отзывается на призывный голось инссіонеровъ сибирскихъ, японскихъ и кавкавскихъ, щеть виъ пожертвованія всъмъ, чтыть только можеть, потому что выть дъятельность членовъ миссіи <sup>4</sup>). А между темъ, сколько вать изгестно, дъло это началось съ весьма незначительными, дяте, можео скавать, ничтожными средствами.

<sup>&</sup>quot; Это инсано въ 70-хъ гг. "Міръ и первобытный человіна", сочин. Ченана, стр. 183—184.

<sup>()</sup> Сы. "Отчетъ оберъ-прокурора за 1874 г." Дон. Еп. Вид. и Прав. () Смр. 1875 г. февраль, стр. 339—346.

Трудятся миссіонеры забайкальскіе и алтайскіе, вдали отънасъ. А у насъ, здъсь, естъ мисто язычниковъ-калиыковъ(калмыки—единственные язычники въ Европъ). Что же препятствуетъ намъ начать дъло миссіонерской прововъди? Людей
нътъ? Люди найдутся,—было бы положено начало. Средствънътъ? И средства есть; находящійся предъ нами отчотъ миссіонерскаго донскаго комитета показываетъ намъ, что въ кассъ
комитета лежить неприкосновеннаго капитала 320 руб., запаснаго 7832 р. 47 коп., расходнаго 1749 р. 50 ноп., а всего
9901 р. 97 коп., каковой капиталъ себирался съ 21 ноября
1871 г., т. е. со времени открытія миссіонерскаго комитета.
Пріобрътеніе этого комитета нужно поставить въ особенную заслугу миссіонерскому комитету. Средства позволяють намъ начать миссіонерскую дъятельность среди калмыковъ.

Къ тому же наше положение относительно калмыковъ весьма удобное. Мы имбемъ внутри насъ небольной народъ, весьма близкій къ намъ по образу живни и по возвръйнямъ, способный ассимилироваться съ нами и въ релисіи, и по умственнымъ и нравственнымъ качествамъ представляющій удобную почву для съянія новыхъ религіозныхъ началъ.

Такимъ обравомъ почва для съянія ученія христіанскаго совершенно готова, и почва хорошая. Чтобы ян говорили про калмыковъ, мы всегда скажемъ, что это въ высизей степени хорошій, честный, даже сердечный народъ, если его затронуть за чувствительную струну. Отъ чего не просвътять его, отъ чего оставить въ Европъ этихъ единственныхъ идолопоклонниковъ? Миссіонеры Англіи, Франціи и Германіи вдуть на проповъдь евангельскую въ Америку, въ среду индъйцевъ, въ Австралію—въ среду людовдовъ, въ Африку — въ среду самыхъ грубыхъ и кровожадныхъ дикарей, гдъ какой нибудь владътель, при встрвчъ почетнаго гости или по смерти нъжно любимаго своего предшественняка, отвравляетъ вслъдъ, за нимъ сотни ни въ чемъ неповинныхъ людей; въ Авію, гдъ претерпъваютъ крайнія лишенія. За границею ревность инссіонерская, за педостаткомъ язычниковъ среди родной страны, находить себъ дъло вдали отъ родины, которую миссіонеры оставляють на цълые десятки льть. А мы имвемь подять себя хорошій народъ, во умственномо в нравственномо в) отношенім довольно усвойвшій много отъ насъ, въ житейскомъ быту тоже много перенявшій отъ насъ, и наконецъ, въ экономическомъ отношении представляющий много отраднаго и хорошаго. Чтобы этотъ народъ сталъ русскимъ, для этого нужно только образовать изъ калмыка-христіанина: потому что, какъ нами заивчено, для калмыка-быть христіаниномъ-значить быть русскимъ.

Для достиженія этой цвли нужно очень немного сдвлать: вужно положить основной камень миссіонерства. Откладывать это дело изъ года въ годъ, значитъ, затягивать и отодвигать обращеніе людей, способныхъ къ усвоенію началъ вристіанства. Пусть въ начали обратится одна семья (а это уже было), и то будеть пріобрітеніемь. Не вдругь же все это дълается. Нужно время: нужно будеть миссіонеру осмотръться, привыкнуть къ своему новому положенію и т. п., а потомъ уже приниматься за дъло. Миссіонерство среди калмыковъ (только не донскихъ)— дъло не новое 6), священныя книги христіанскія переведены на калиыцкій языкъ, религія ихъ разсмотръна даже въ нашей мъстной (донской) литературъ, нъкоторыя службы переведены на калмыцкій языкъ.

Если же что и не переведено на калмыцкій языкъ, то можно воспользоваться для перевода монгольскимъ переводомъ службъ церковныхъ, сдъланныхъ преосв. Гуріемъ. Передъловъ нужно не много.

Далъе, жизнь среди степи калмыцкой и среди калмыковъ,--это не то, что жизнь среди дикарей Азіи, Австраліи и Америки; жизнь среди калмыковъ представляеть даже много поэ-

ства между калимкани".



<sup>\*)</sup> Мы объ этомъ довольно сказали въ "Дон. Епер. Въд.", на что обращено было винманіе редакцією "Москов. Епар. Въд.", которая оказала намъ теплое свое участіє и сочувствіе.

\*) См. сочин. ген. маїора Костенкова: "О распространеніи христіан-

тичнаго и привлекательнаго, такъ что мы всегда съ особеннымъ удовольствиемъ вспоминаемъ то время, когда жили среди валмывовъ. Поэтому и миссіонеру весьма хорошо будеть жить среди добраго народа. Поселите, напр., миссіонера на гремучемъ колодив (хата булукъ) 1), постройте тутъ церковь, дайте священняка и учителя, откройте школу, дайте имъ небольшія средства, выдълите имъ немного вемли, снабдите ихъ учебными пособіями... И вотъ вамъ начало миссін. Существуетъ же у насъ миссія въ Японіи, въ странъ отстоящей отъ насъ на цълыя тысячи верстъ. А на калиыковъ до сихъ поръ не обратили и вниманія, или, хотя и обратили, но потомъ оставили это двло въ поков до болве удобнаго времени. кажется, что все готово къ тому, чтобы начать это дъло; средства есть, люди будута, и почва къ воспріятію христіанскаго ученія совершенно готова. Людей послать нужно не спрытно, а просто явно, давая понять, что миссіонеры посланы съ извъстною цълію. Такъ вели дъло всъ и всегда миссіонеры; они не скрывали, съ какою целію приходили въ ту страну. Такъ было и у насъ въ Россіи. Вспомните первое обращеніе Россін и распространеніе христіанства первыми миссіонерами по различнымъ городамъ древней Руси, а потомъ дальнъйшое распространение христіанства въ последующее время. Все миссіонеры вели дівло открыто, и вотъ, благодаря трудамъ этихъ геніева Россін, мы и видимъ нашу св. Русь сплоченною тъсно изъ различныхъ элементовъ. Гдв теперь Меря, Мурома — •инскія племена? Ихъ нътъ. Тамъ, гдъ были прежде эти племена, тамъ теперь великороссы. А дъло ихъ обращенія не обощлось безъ крови, и крови княжеской.

До сихъ поръ на окраинъ города Мурома стоитъ часовня, построенная на мъстъ смерти св. мучениковъ за въру Христову. Мы этого ждать не можемъ; на первыхъ порахъ, быть можетъ, встрътимъ холодность, невниманіе; скорбъть отъ этого нечего; потому что подобное явленіе дъло естественное. Иные

<sup>1)</sup> Лучшая мъстность въ донскихъ калмицкихъ кочевьяхъ.



миссіонеры переносили такое невинианіе десятки лать учась только умерать. Затемъ последуеть внимание, готовность слушать преподаваемое, а тамъ обращение одно, два три, и вотъ начало успъха. Не вдругъ же приняли монголы (родоначальника калмыковъ) и буддизиъ въ XII в., и исповъдують его 6 1/2 въковъ. Трудно было оторвать ихъ отъ шаманства, приняли же въдь его. То же будеть и съ ими. Мы еще шивемъ громадное преимущество предъ буддизкомъ: высоту дристіанскаго ученія, его общедоступность, возможность имвть свящ. выяги и слушать богослужение на калмыцкомъ языкъ (у буддистовъ все это написано на тибетскомъ языкъ), преимущество знаній, силы и вліннія. По всему этому и не савдуеть откладывать обращение калмыковь въ христіанство. За началомъ миссіонерства усилится и распространится и сочувствіе въ этому святому дълу, сочувствіе, начавшее уже ослабъвать.

А. Крыловъ.

# COBPEMENHOE OFO3PTHIE.

ЗНАЧЕНІЕ ПРУССКИХЪ ЦЕРКОВНЫХЪ ЗАКОНОВЪ ДЛЯ ПРОТЕСТАНТСКИХЪ ОБЩИНЪ.

Въ майской книжет мы коснулись иткоторыхъ свидътельствующихъ о томъ, что при настоящей церковной политикъ прусскаго правительства жутко приходится не однимъ католикамъ, а и протестантамъ, что настоящая война сопровождается большими потерями для стороны, повидимому не принимающей участія въ войнь. Въ настоящей книжкь мы намерены нъсколько подробиве остановиться на теперешнемъ состояни протестантской церкви. Происхождение и исторія протестантскихъ общинъ показываетъ, что тъ самые принципы, которые послужили основаниемъ для протестантизма и которые по существу своему были болбе отрицательнаго, чёмъ положительнаго характера, были причиною того, что и самое зданіе воздвигнутое на пихъ не объщало быть въковъчнымъ. Конечно полъ вліянісмъ нъкоторыхъ особенныхъ обстоятельствъ, о которыхъ теперь не время вести рівчь, а также благодаря и нізкоторым в искусственнымъ мерамъ, это зданіе могло протянуться несколько столетій; рано начавшіяся обнаруживаться тамъ и сямъ слабыя стороны зданія могли быть гдв на время задвлываемы, гдв подпираемы вевшини подпорками; во въ целомъ — зданіе не производило впечатлънія чего-то построеннаго кръпко и не требующаго никакихъ подпорокъ, рано или поздно должно совершиться его распаденіе. Въ этомъ кажется начинаютъ убъждаться и сами протестанты, и по обыкновенію опять посматривають по сторонаиз, нельея им вейти чего-мибудь такого, чёмъ бы ножно было нодпереть покачнувшееся или задълать пробонну. Съ своей внутренней стороны, благодаря принципу, протестантизмъ объщалъ виродиться въ дробное сектантство и раціонализив; со стороны вижнией, со стороны отношевія из другима общественныма учрежденіямъ, протестантизиъ не можетъ спастись отъ поглощены другою сильной шею его въ общественной жизии стихіею. И то и другое теперь более чень когда-либо обозначается. Въ лий иркоторыхъ своихъ представителей одъ сознаеть свое безсиле бороться съ потокомъ времени; не видя возможности остановить его онъ чувствуеть, что этоть потокъ уносить и его саного, и съ затаенною завнотію оглядывается на римскій католициять, съ его внутреннить единствомъ, съ относительною врочностию его учреждений, съ его еще по сіе время продолжающимся влінність, католициянь, находящій сще въ себь саномъ достатечно средствъ къ охранению своего бытия и своей саностепленоств. Таково общее впечатавніе, производимое на читателя неже поивщаемыми сведениями о некоторых в фактахъ внутренней жизни протестантизма.

Когда возгоръдась церновная война. когда еще опредъленно не обозначелись конечныя прис прусской церковной политики, то претестантняму пожануй не было еще основаній особенно огорчаться и падать духомъ; въ стеснительныхъ мерахъ для ватолицизма протестантизмъ могъ видеть свое торжество. Но это торжество не могле быть продолжительнымъ; стеснительность нъръ, направленных повидимому противъ каголицизма, ощущается и протестануваномъ съ тою только развицею, что онъ въ себь не находить ничего такого, чень могь бы предотвратить силу надающихъ на него ударовъ, или по крайней иврв ослабить ихъ. Въ виду такого положенія и въ мрачномъ опасеніи за саную будущиость свою протестантнамъ начинаетъ тяготиться твии самыми принцинами, провозвистникомъ которыхъ быль и тержество которыхъ онъ долженъ быль бы привътствовать. Возчеть для примера ваконъ о гражданскомъ бракв. Казалось бы ыя церкви, не признающей брака таниствомъ и отстанвающей свободу человика въ дълахъ, насающихся его совисти и релипозвыхъ убъяденій, туть не чемь было бы огорчаться; темь болье, что законъ не воспрещаетъ церковнаго вънчанія, а предоставляеть собственному желанію брачущихся просить церкої наго благословенія по совершевін необходимыхь и обязателі ныхъ граждененихъ обрядовь совершенія брака. Но посмотри проникнута наприм. слідующая статья въ Ev-huth. Кігсрелг (ж 9 обсуждающая послідствія названнаго закона для протестантекс церкви.

«Вопросы, поднятые въ Пруссів законовъ о гражданском бракъ, -- говорится въ этой статьъ -- выступаютъ на очеледь и в других мастимхъ протестантскихъ церквахъ; не крема этих вопросовъ выступаетъ еще рядъ новыхъ вопросовъ. Предъ л ценъ церкви не стоитъ вопросъ только о томъ, какъ должна об относиться къ лицамъ, которыя уклоняются отъ мерковнаго въ чанія, какъ она должна аттестовать вероясповедный формуля, такихъ лицъ; но предъ нею стоятъ и другіе вопросы, въ род того, напримъръ, ножетъ или иътъ она заявлять какія-либо сво требованія съ цълію воспрепятствовать браку, признаніе котора у нея испрашивается. Откажись она отв самостоятельности дв ствій въ этомъ отношевін, признавай безъ дальнійницкъ разс жденій нравственно дозволительнымъ всякій юридически довв лительный бракъ, она должна отречься съ тамъ вийсть о своего призванія быть охранительницею вічных нетань 1 нравственномъ отношени. Церковное вънчание станетъ тогда д лонь только декорацін и черковь перестанеть быть самосто тельнымь обществомь, а будеть только религозною функці 10сударства. Повтому все это дело тысно связано съ вопросом: бытін церкви. Если государство рішительно отназываются своемъ законодательствъ признавать значевіе религіовныхъ т бованій и предоставляеть самой церкви заботиться объ исп ненів того, что относится въ оя сферів, то послідняя хочеть і не хочетъ, а должна дъйствовать рышительно въ своей сфе Поэтому г. Шиндтъ въ своей статьв, поивщенной въ Еу. Kircl u. Schulbl. für Württemberg подъ навванісиъ: «Videant consules quid detrimenti capiat ecclesia. вивлъ полное право сказать с. дующее: «никакая ссылка на права наредной перкви (Volskirc не должна удерживать свангелическую церковь отъ обязанно предлагать своимъ членамъ свои собственныя постановленія. народная церковь (Volkskirche) санымъ вірнійшнить образі

ngets by proper denotion, occur en american mercola indocument будеть смотрать на то, капь произвольно помедиоть об влементы, ночому-либо чувствущению себя но совсив жерене въ ней, Тъдо, пообраруживающое ни одного движенія, сеть пертавоства ле. Я боюсь, вакъ бы держевь, новволяющая во ими свисходи. тельной любви свениъ членанъ бить соби по лицу, по принеда во всеобилее превраще, при чемъ никто не окажеть на уважения за ел списходительную любовь. Много говорено было уже о томъ, что въ наше время нужно шлести неводъ пошире, что мужно давать побеление простеру для сордца. Монечно такъ! по неводъ безъ щестовъ; съ одинии только потляни, из которынъ мегуть быть приприлены шесты, не есть неводь. Если прупила PHIG2 HANDARTS COO'S DESIGNS IF TAN'S IL CAMB, TO HITOPOCHO GERO бы посмотричь на рыбака, съуминито вытащить на береть неводъ, ваполненные рыбою. Должно ля все предоставить видивидуальной совбети духовомства, и оброчь въ таковъ случаф нерковь на анархио вли, следуя указанию берлинскаго верховнаго перковнаго совъта, личную совъсть духовенства нодчинить опредрасніямь приходенаго советя? Но какое мное значенів вивыть оба вти предположения кинь не риспадение еваниемической неркви въ былье или менто непродолжительное время? Напъ но предвидится иного нохода пром'в того, чтобы, осли не вся овангелическая перковь Германіи, то: по прийней мірів важнівнізи часть са въ блимайще же прояцы выработала и по вознежвости произожния бы на утвержденю различных понветных в сиподовъ накія-либо общія правила, въ силу которыхъ цернин предоставлено было: бы праве въ двлахъ перковныхъ предъявлать свои собственныя саностоятельныя требованія; - Слижаль шинь образонь кота бы относительно бража. Пусть эти правила для одинкъ понажутся очень широками, для другихъ очень твсными, все-таки будеть двломъ не противоричащимь сущности евангелической церкви, если въ тапить дълать, отпосительно воторыхъ не всегда ножно найти ясныя и правыя запеведи Бени индивидуальния совпеть выма бы подчинена авторитету напого-пибудь общества, облеченного правонъ давать постановления решительныя. Мы уверены, что въ настрящее игновение неотженою залачею верковняго правительства становится савлать HOOGROHUMO MIGHE TE PROMY».

Пломания одела принаданной статьи допольно: заменательны Ихама, права индивидуальной совасти, свобода: человака отъ нод-чинения авторитету въ далахъ касающихся вары, према авторитета Слева Бешія, по совнанію протестантова станевитея чанато такимъ, отъ чего пора отнаваться, если не желательно присутотвовать на поминяна провозгласивной эту свободу общины.

Другой примерь. Право спободнаго избрания того жи другаго въронсповъданія должно бы по принципу протестантизма принавлежать въ числу срещенныхъ правъ человъческой личности. Но когда это право было провождащено закономъ, вышло какъ то такъ, что недечетъ сталь оказываться на сторонв протестантизна. Вследствіе ли внутренней несестоятельнести прогестанкизма, не дающаго полнаго удовлетварения покребностямъ души человъческой, или вслъдствіе какихъ-либо другихъ побоч-HMAD OCCUPATE LECTED, TOLLEO BRECHT OTROCHTOLINO STOFO CHARALCE болье на руку католикать, а для протестанковой перкии сталь сопревождаться ущербомъ. Не будучи въ состояніи обратить его въ свою нользу, не располагая и средствами достаточными для достижения этой цван, протестантизмъ начинаетъ тяготить ся STEMS SECONOR H BUCKESUBACTS MOLARIO OTHESETSCH OTT STOFO права. Вотъ пакія разсужденія касательно этого предмета дізластъ онать таже газота-Ev-buth. Kirchenz: «Какъ ниогда при видиномъ уравновін различныхъ испор'йданій въ отношенія къ правань можеть возникать на двлё великое перавенство между нама. это деказывается между прочинь переходомь въ римско-кагодическую церковь одного малоличного протеставта. Наше закомедательство рассить: «нобравіе веронеповелянія должно быть предоставлено свободному убъекдению каждаго граждавина. Последній однакоже должень вийть надлежащій возрасть, когорый въ отношения къ этому двду для обонхъ половъ опредвляется гражданснить совершеннольтівнь. Можно было бы дунать, что по простившимъ завонемъ логики всякій, кто поступасть вопрови этому закону, является виновнымъ въ варущенім законовъ и соответственно этому должень быть привлекаемь къ ответственности; равно также и государство, которому обязанъ этотъ законъ своинъ пренсхождениемъ, должно заботиться о томъ, чтобы онь быль точно соблюдаемь. Это однако не всегда бываетъ н государственная власть иной разъ сама даетъ поводы въ тому. этобы ен постановления были нерушаены безь налъннато спущения совъсти, в коти увериеть, что она будеть выражать свое поридание на недобные нарушения ся постановленій, не ни нало не думаеть придавать каную-либо особую важность своимъ порецаніямъ. Такимъ образомъ выходить, что римско-католическіе духовиью, ин мало не задунывансь, неразумных еще детей наставляють въ дегнатахъ свеего вероненоведанія и затемъ присоединяють из своой церкви. Въ такихъ случаяхъ мы-евангелин должим сублять показаніс; перковныя влясти должны привести жалобу; окружная власть наслёдуеть основательнёйшимь образомъ случай и выражаеть казенное порицаніе факту, будучи сана увереня въ томъ, что его перицание не имветъ имкакого значенія, а римско-католическій священникъ съ уствиною подчиняется этой пустой формальности и при первомъ же случав сповойно повторнеть свой проступокъв. Продолжая обсуждать практическія несообразнести, могущія выходить изъ такого положенія двять, статья приходить къ слёдующему заключенію: такон же вынеметочение толожение, когда государственный законъ становится сившонъ, должно быть устранено. Еще прежде на генеральных синодах выскавываемо было желаніе, чтобы правительство считало деломъ важнымъ соблюдение его законовъ н запретило бы привлекать къ религозному обучению малолетныхъ зленовъ другов церкви. Но подобное предволожение было решительно устранено. Въ такомъ разе не остается ничего болье далать, какъ совствиъ вычеркнуть приведенный выше параграфъ. Онъ не имъсть нивакого вначения и дъйствительно явлется чвиъ то вычтожнымъ. Ущербъ отъ такого положения дъяг тернить одна только евангелическая церковь. Волью совыстаный озангелическій свящемникь не допустить ин одного малолетияго ватолика къ обучению въ сванголической верв, ибо чувствуетъ на себв зарокъ законодательства, а обоюдныя выраженія закона ве приносять никакого облегченія для его колеблющейся совъсти. Для римско-католическаго же священника на оборотъ предписанія его церкви составляють нічто рішительное, передъ чімъ эсе прочее отодинается на задній планъ, а эта церковь говорить ему, что онъ сдълаетъ доброе дъло, если онъ какого-либо фетика, хотя бы онъ быль въ возраств невивняемости, обратить ить этри ринской церкви. Воть почему ны считали бы за лучшее, еслибы означенный законъ быль советь отивнонъ; конають могилу закону, когда не котять оградить соблюденне его священными и рашительными постановлениями. Наши денеральные синоды должны поэтому настанвать на отифиедіи этого постановленія».

Хотя эдѣсь протестантъ всю бѣду старается припнеать бездѣйствію властей, но немнегаго труда стоитъ замѣтить, что адѣсь слышится сознаніе своей внутренней несостоятельности, своей несмособности бороться съ сильнымъ сопериикомъ на полѣ повидимому одинаково выгодномъ для обоихъ; это-то чувство и внушаетъ автору означенной статъи желаніе воротиться къ такому порядку дѣлъ, который представляется ему болѣе безопаснымъ въ интересахъ протестантской церкви; это уже похоже на бѣгство съ поля сраженія.

Тоже чувство страха за свою самостоятельность, тоже предчувствіе близкаго конца, поразиле овангелическую невиовь и по поводу того дънствія государства, о которомъ ны уже говорили, т.-е. по новоду намененія некоторых статей конституцін. Насколько это опасеніе было сильно, видно уже изъ того одного, что голосъ за овангелическую церковь подаеть не вакое-либо частное лице, а оберкирхенрать — одна изъ высцихъ инстанция прусской церковной администраціц и притомъ съжалобами свонии обращается въ министру въронсповъданія. Рэшивинсь на такую сивлость оберкирхенрать старается облечь свою жалебу въ такую форму, которая бы не могла возбудить неудовольствія въ министръ, смягчаетъ и прикрываетъ свои опасенія обыкирвенною въ такихъ случаяхъ общностію выражемій; тэнъ не менъе видно, что ему, какъ говорится, чувствуется «ме по себъ»; при предполагаемомъ измъненіи статей колституціи онъ желаеть выговорить какую-либо оговорку въ нользу евангелической церкви въ виду ся всегдашняго благонравія; въ противномъ случав, по его мивнію, евангелическая церковь потеряеть то почетное положение, которымъ пользовалась досель, а съ тыть выботи п самое ея существование сделается предметомъ вопроса. И здесь, какъ и въ другихъ случалкъ, проговаривается и ийкоторое чувство зависти въ римско-католической церкви, которой мечегобояться подобныхъ мёръ, и недовольство положениемъ еванголической церкви, ноставленной самими принципами своими авъ

необходиность испытывать непріятныя послёдствія своего положенія.

•Мы убъщены, -- говорить оберкирхенрать въ своемъ письив въ д-ру Фальку, - что предположенное намънение въ конституции, въ особенности отивнение 15 статьи санкціонирующей саностоятельность церкви, не влечеть за собою никакого измъненія въ поридическомъ положения евангелической церкви, во только уничтожаеть ту формальную неполноту въ конституціонномъ законв, которая при теперешнихъ столкновеніяхъ съ римско-католическою церковію могла для послідней служить опорою въ ея на-наденіямъ на права государства. Мысль о самостоятельности савыхъ церквей попрежиему удерживается и признается въ своей идеальной правнявности, такъ что и после, какъ и прежде, она должна служить дировтивомъ государственнаго законодательства; только не желалось бы видёть ее поставленною въ той формв, которая дасть возножность оборотить ее противъ принятых законовъ государства. Этотъ мотивъ свангелическая церковь признаеть внолев, такъ какъ она признаеть богоданное призваміе государства дівствовать и въ нравственномъ мірів; значить она не инветъ особенной причины сътовать на ту законодательвую ивру, которую государство задумало по этому поводу. Но ны позволяемъ себъ указать на то, что не было ле возможноств какимъ-вибудь другимъ болбе точнымъ разграцичениемъ удалить алоупотребленія, вводимыя теперешними параграфами конституцін, вли отыскать другой путь, чтобы не дать возможности объ объихъ перквахъ судить одинаково и вивсто неизвистнаго нашему государству прежде idem cuique принять suum cuique. Конечно но думиемъ этимъ оспаривать законно принадлежащую государству возножность одному имъть правильный взглядъ на это двло. Но мы считали своимъ долгомъ указать на то, что отмъвеніе означенных параграфовъ конституцін болве затрогиваетъ свангелическую церковь, чёмъ римско-католическую. Римская перковь свою самостоятельность въ правовой сферт основываетъ веносредственно на божественномъ законодательствъ и поэтому въ 15 членъ нашей конституців видить только признаніе того, что вийеть значеніе независимо оть него и de jure уже существуеть вы силу внутренняго авторитета. Предположенное измы-вение поэтому ее мало затрогиваеть и не воспрепятствуеть ей

отрицать государственное право ваконодательства. Если въ своей борьбъ противъ государства она ссылается на противоръчіе, въ неторомъ государство становится само съ собою, съ своею собственною конституцією, то в нослів наміжненія въ комституців для нея и на ея точкъ зрънія остается несравненно сильнъйшая и въ сферахъ послушныхъ божественному авторитету несравненно болве имвющая значение ссылка на божественное происхожденіе ея правоваго строя и на божественно узаконенное въ немъ положение церкви. Совскиъ вное дъло-евангелическая церковь. Она хоть тоже признаеть самостоятельность неркви примципомь, связаннымъ съ сущностію христіанской религіи и поэтому богоугоднымъ, но осуществления этого принципа она ожидаеть оть придического строя исторических в народовь. Значить, она не считаеть эту самостоятельность церкви за действительное право, а состояніе ей противорвчащее за не нивющее значенія, предъ которымъ она преклоняется только изъ фактическом необходимости. Своимъ правомъ въ этомъ отношении она считаетъ только то, что признано въ качествъ права органовъ національнаго развитія правъ, государствомъ. Поэтому 15 статья конституцін для евангелической церкви выветь несравненно больпое значеніе, чемъ для католической. Аля нашей церкви, по ев особенному устройству, эта статья служить основаниемь выгодности ен юрилического положения. Аля государства это юридическое положение перкви могло бы послужить поводомъ къ недоразумвніямь въ томъ случав, еслибы оно могло ожидать, что евангелическая церковь въ виду большаго развитія своего моложенія рішилась на какія-либо дійствія враждебныя для мира ц устройства государства. Но всякая возможность чего-либо подобнаго не приходить теперь и на умъ. Значеніе, приписываемое 15 стать в конституцім, должно быть особенно важно для евангелической мъстной церкви Пруссіи, болье даже важно, чъмъ для мъстныхъ церквей въ другихъ государствахъ, въ конституціяхъ которыхъ находится подобное же обезпечение ихъ самостоятельности. 15 членъ конституція имвать для насъ значеніе освобожденія отъ всякаго основоположенія, прямо отрицающаго самостоятельность церкви. Изъ этого объясияется, съ одной стороны. та высокая важность, которую приписывають 15 стать въ нащей мастной церкви, а съ другой стороны, то обстоятельство.

что начина оъ 25 годовъ, съ начали дъйской обансолического оборкирхопрата и до общиниато и сиподального устройства въ 1873 году, вей шаги из улучновно церковиато строи были прод-принимаеми оз точки врзина этой статьи наиз дальнайшее раввитіє основополеженія, въсденнаго ею ет нашь придвчесній строй. Этого не было въ других вістимих периодих, которына быть чуждъ юридически освященный территоріаливив Пруссів. Поэтому ва нашей изстной цериви украпилесь то мизніс, что еслодомисе опелимення 15 стипьм больше не выпость значенія осносаніє св саносточнимими и построенным на ней учрежденім потеряють юридическую почьу; это пораждаеть отчание за существование внотника перквей. Мы ве преминули бы выстуимъ предъ гесударственимиъ короловскимъ министерствоиъ за сехранение 15 статьи, обезпечниающей почетное воложеню для нашей перкви, ослибы ны были поставлены въ известность о сущесувованів проекта пивнощого цвлію отивненію эрой статьи, прежде чёмъ этотъ преенть представленъ быль въ ландтагь. Теперь же им не скрываемъ отъ себя безплодности педебнасо шага. Но вы считаемъ себя обязанными попоривните пресыть васъ представить овниченые замъчанія на усмотрініе поролоскаго государотвенного министерства въ той вадежде, что ожн расположеть членовъ его допустить примънительно къ намъ со-храново основоположения, формально освященнаго 15 статьею. Такое сопранение им считаемъ необходимымъ для условоения **Уновъ въ виду търъ движеній, которыя соворшаются въ настол**щее времи вт мротной перкви по поводу предполягаемих изubucuis pe konctutyniu».

На эти заигвалыя овангелического оберепраспрата мисперадуховымих даль отвачель сладующее: «Выраженная въ письив свангелического оберивраспрата имель, что обсуждаемыми въ настоещее вреня очивненость 15 статьи конституция положено свангелической церква въ-государства оактически не протеривнаемъ настоещее правительства точка вранія, котерую принало государственное правительство при введеніи извасть авто законопросита. Въ начества метиковъ подабдиято указано во-сабстоительство, что означенными законопроситеми щелалось огирних восударству-съободный путь, на некоромъ оношегло бы при исёхъ возможных обстоятельствахъ защищать свои вере-

нестыя права противъ католическаго духовенства, угрежающаго его благосостояние и руноводнивго Римона. Съ втою пілию и предправяте устранение твиъ статей конституція, когорыя опреявляють отношение между церковію и государствомь вы положеніять офщика, допускающих перетолкованіе. Пріобритаема я чревь то законодательству свобода должна служить въ отражевию означенных нападений со стороны натолического духовенотва». Въ отношения къ другинь религизанымъ обществанъ, а особенно въ отношени къ овангелической церкви, -- такъ говорится въ проектъ,--подобное отражение не требуется. Если соботвенный порядокъ ихъ дёль юридически опредёлень, во они остаются при немь; осли же этого изгъ, то законодательство оваботится обевпечить неприкосновенность твах норнорацій, которыя признають верховность государства. Поэтому я не могу согласиться съ миниемъ свангелического оберкирхопрата, когда онъ подоврвваеть наибреніе чрезь наибненіе понституців поколебать теперешнюю саместоятельность евангелической церкви нии совствы подавить ее, какъ чуждый государственному ваноподательству директивъ. Подобнаго вамъренія не было у государственняго ваконодательства. Теперешвія обсужденія въ дандтаръ не дають невода опасаться, чтебы съ отивнениемъ 15 статьи саноотоятельность свангелической церкви болве не существовала, и чтобы поторяли свою юридическую почву учреждения, оспованныя на нев. По поводу навъствой ръзн депутата Брюзла мною въ засъдавін палаты депутатовъ 16 марта было ясно высказано, что юридическое положение свангелической церкви основывается вообще не на 15 стать в конституция, но на государотвенных церковных спеціальных законах, что отпівненів 15 ст. не выветь прине утверждения всемогущества государства не отношению къ внутренникъ церковнымъ событиять. Эти за**жечан**ія служать выраженіемь не просто мосго линиаго мивнія, но они точно выражають, какь это видно и изъ словъ г. преэндента государственнаго министерства въ заседании 16 апредя. точку зрвнія правительства и находятся въ полновы сегласів съ вивнізмъ государствонняго министерства. Оне не встретиля себе противоричи со стороны депутатови. Значить они вы полной мере жегуть ревобить те описсия, поторыя высиваны ва нись-MB OTL 17 Mapra.

Вообще при настоящемъ положения перковныхъ двят, при видимемъ унадив протествитской церкви большую силу и знателіе пріобрітають партія «увіонистовъ», частиве геворя, нартія «положительныхъ уніонистовъ». Вотъ свіденія объ этой партіи, запиствуємыя нами изъ «Ev—huth. Kirchenz».

Положительные уніонноты суть ближайшимъ образомъ сторовники умін. Это слово употребляется въ равличныхъ симслахъ; **четь** надобности определять каждый нев нихь, такъ какъ въ дъяствительности подъ означеннымъ словомъ подразумъваютъ ту конкретную унію, которая вийсть силу въ Пруссів. Въ отношения въ этой уни члены самой парти стоять не всв однязково и различаются между собою большею или меньшею степенью склонности въ ней; это зависить отъ разности основанів, которыя вліяли на учрежденіе пруссной унін. Есть такіе, тотя и не въ большовъ числъ, которые держатся догнатическаго ученія реформатской перкви и въ качестві прингліанъ и кальвивестовъ счетають себя обяванными стоять въ противоположности въ лютеранскому ученію. Другіе не принимають какого-либо отдъльнаго догмата, напримъръ о присутствін Христа въ тапиствъ Причащенія. Иные мечтають какою-либо вивинею связью сдёлать евангеликовъ сильнее противъ нападковъ со стороны Рима и невирія. Иной разъ видять по прежисиу въ унін только облегченіе, дающее реформатамъ, живущимъ среди потерань, возножность принимать участіе въ нав богослужебныхъ действияв, какъ это развиль Шлейериахеръ и какъ это желалось Фридриху Вильгельну III. Такъ какъ вообще со времени перехода Іоганна Сигизмунда въ политикъ Гогенцоллерновъ лежало нокровительствовать унін, то прославленная привизанность и вменкаго изрода къ своему царственному дому тивла большее влівніе на судьбу унін.

Между увіонистами есть особая партія, которая носить нашеневаніе «положительных» уніонистовъ». Положительность эта тоже очень разнеобразна. Есть такіе, которые подписались бы безъ всяжате сомивнія подъ лютеранскимъ неповіданіемъ ве ресії полнотії его содержанія, по они отчаяваются за лютерискую церковь и смотрять на унію какъ на діло непобіжнее, даже какъ на бяннотиснное средство споспівшествованія перияв Христовей. Другіе тверде держатся только ученія о

проичности и о божествъ Сына Божія. Иные довольствуются принатісмъ того ученія о божествъ Господа, по которому Опъ ость существо особого рода, котя в не истинный Богъ, вождвеный отъ въчности Отцонъ. Они считають себя отличающимися отъ членовъ протестантскаго союза, но опредъление границъ адвсь становится темъ трудиве, чемъ безпретиве и меспредвденные самое ученю. Наконець есть такіе ноложительные уніонасты, положительность которыхъ не столько церковнаго, сколько политическаго характера. Это политические консервативы, же придающие особаго значения режигюзнымъ интересамъ. По своому консорватизму они бывають противниками протестантскаго союза в віз положительность большею частію не болье какъ отриданіе отрицанія. Число положительных уніонистовь не мало въ прусской изстной церкви и ихъ вліяніе вначительно. Въ недавное время было высказано предположение о необходимости шиъ слиться съ лютеранами; по этому темерь всего болве пріобратаетъ важноеть понытка уяснеть ихъ взаимие отношение н решить вопросъ: чего лютеране должны ожидать отъ положительных уніонестовъ и какъ они полжны относиться двугъ RS IDVIV?

Досель положительные уніонисты, нользулсь содвиствіемь гооударственных властей въ церковно-правательственныхъ мёропрінтінкъ, брали перевісь надъ лютеранскою церковію. Не отопкъ въ подробности раскрывать то, какъ удалось имъ устранить и отвять значеные у встхъ прежинхъ фактовъ, которые овидательствовали о существовании и силъ лютеранской партии. Довольно сказать только то, что положительнымь уніонистамь при помощи церковнаго правительства удалось довести лютеранъ до того, что они или изчезають или но отношению къ своимъ треболаніямъ должны пользоваться очень неодредьненными выраженіями. Если при этомъ некоторымъ положительнымъ уніонистамъ удается добиться удаленія суперинтендентовъ и школьныхъниспекторовъ остающихся върными лютеранству, то они будутъ настанвать и на томъ, чтобы лютеране не смен пользоваться никакимъ средствомъ защищать открыто овое исповедание. Какъ же должны вести себя лючеране въ виду того удера, когорый виз угрожаеть? Вившинии средствами они не владъеть, помощи отъ-вив они не мегутъ ожидать. Въ ихъ распоражения

остается только одно средство — слево. Лютеране ийствиях церквей именно теперь, когда ихъ тъ тому вынужають положительные уніонисты, должны съ рашительностію стоять ва то, взъ-за чего они и хлопочутъ, доказать, что они иридають велекую важность свонив требованівив. Из числу твув предпе-TOBE, KOTOPILE ADTERATE GOLEHI BUATOCKE OTCTARRETS, OTHOGRES: вопервыхъ самое наименование «лютеранское общество». Попитив заменть это наименование квинив-либо другимъ, более общимъ, обинающимъ въ себъ нногія другія исповъданія, производить ве то, что вюди принявние такое наименование становатся срособиве судить другь о другв синсходительные и безпристраствъс, а причинетъ ту запутанность, при которой не распозваешь друзей и единовысленныхъ людей. Далве: дютеране вивогда не могуть отказалься оть желанія быть членами лютеранской неркви. Некоторымъ отдельнымъ личносткив могутъ еще дозволять посить наименованіе лютерань, а оть всеге ихъ общества потребують, чтобы оно вошью въ составъ изстной деркви принявшей унію (unirte). Но такая уступна нало даетъ пользы: она не можеть предохранить отъ дальнайшаго процесса разложенія; по этому за обществомъ такихъ людей доджно быть сохрамено наименование дютеранской перкви. Не двио не въ ниеви телько. Имя хота и обовначаеть общество тёхъ, которые держатся лютеранского исповъдания, по необходимо изъ этого выводить и соответствующія заключенія. Для своихъ виутренвихъ явленій лютеранская церковь должих им'ять такое управленіе, которое было бы подчинене лютеранскому исповъданію. Вопрось о томь, можеть зи навівстная церковь находиться подъ управленіемъ церковной власти иного исповъденія стамоватся просто вопросомъ о бытін, какъ это и покавала недавияя двятельность оберкирхепрата. И лучные члены церковнаго управленія, принадлежащіе из другому попов'яданію, будучи справедливыми и добресовъстными во вижинихъ дълахъ, ври обсуждении внутренних явлений не стольке оказывають CORBECTBIO, CROSLEO MONBAY.

Въ заключение нашихъ замътокъ считаемъ не лишнимъ сообщить свъдения объ одномъ литературномъ явления, обратившемъ на себя жимание въ Германия. Это—книга д-ра Гео-чена, посящая такое заглавие: «Государетво и церкоръ въ илъ описаненіяхъ, исторически развиванняхов. Изображеніе историческаго развитія отношеній между церковію и государствомъ становится деломъ неголько въ высшей степени современномъ, но въ извъстной степени неизбъжнымъ при настоящемъ положенія церковныхъ діль въ Германів. Не ограничиваясь твив, что представляеть исторія относительно этого вопроса, авторъ представиль попытку произнести суждение съ ваучной точки арвнія о текущих событіях перковной жизни Это в было причиною того общаго вниманія, съ которымъ встръчено было появление этой книги въ Германів. Книга отличается многами достоинствами, справедливо доставившими ей общее вниманіе; предметомъ своего разснотрёнія она дёлаетъ одипаково накъ евангелическую такъ и римско-католическую церковь, говори о вліннім на отношеніе между церковію и государствомъ равличных философских системъ она не оставляетъ безъ винманія и живыхъ реальныхъ силъ церковной жизни, касается даже аналогических отношеній во виб-германских европейскихъ государствахъ в Соединенныхъ Штатахъ, равно какъ и политинеской исторіи последнихь леть; при этомъ авторъ употребиль въ дело и свою преженою дипломатическую деятельность. Онъ пользовался даже многими досель не вполнъ извъстными источниками, напримъръ указами Фридриха Вильгельма IV отъ 1845 г. Точка зрвнія автора есть точка зрвнія положительнаго посредствующаго богословія, политическаго либерализма и предавности государству, но оттринемая тою редкою свободою въ сужденіяхъ, которая и послужила поводомъ къ нанаденіямъ на автора со всёхъ сторонъ, со стороны оффиціозной и ультрамонтанской, оо стороны старокатоликовъ и членовъ протестантскаго союза. Отношеніе между христіанскою церковію и государствомъ онъ опредёляеть на основаніи Писанія въ существъ дъла почти также, какъ и его юридическій колиега, извистный проф. Зомъ, который это отношение опредъляль исходя изъ понятій о церкви и государствъ. Церковь есть духовное, а не государственное учреждение; государство не должно отвонять самоуправленія церкви, а только его ограничивать, не вступая при этомъ въ противоръче съ ненчесними интересами, охранителемъ которыхъ сне должно быть; въ правственновъ отношения перковь-учреждение равносильное

государству, въ юредическомъ-подчиненное ему. Предотавляется по этому нитереснымъ то, что говорится въ книге, провакнутой такими началами, о настоящей борьбв. Всли нем этомъ и не все въ ней встритът наше одобрение, оно заслуживаетъ все-таки нашего поливишаго винивнія, така кака ядвоь мы ва первый разъ встричаемъ попытку высказать суждение о запонодательной дъятельности правительства, сужденіе чуждое предзанятыхъ мыслей и основанное на ваконахъ, что въ сожалъвно досель встрычалось нечасто. Конституція 18-го імая 1870 года, разсуждаеть проф. Геффкень, формально дало государству праве подвергнуть пересмотру свои отношенія къ римско-католической церкви. Решимость взяться за эту задачу требевала особой осмотрительности, табъ какъ ою условливалась особая система не только вообще для правительства, но и спеціально для тваъ государственныхъ людей, на долю' которыхъ выпало руководить делонь. Особенно эта оснотрительность требовалась тогда, когда извъстный пунктъ прусского удоженія, послуживній началомъ всей бёды, нужно было точнёе определять въ такомъ симсяв, чтобы органическіе законы, признавая свободу во виутренных церковных двиахъ, все - таки предоставлями высшія права государству. По настоящему следовало бы натеріаль этихъ законовъ распредвинть такимъ образомъ, чтобы въ какомъ-либо общемъ интерконфессіональномь религіозиомъ ваконъ твердо поставлены были тв основоположенія, которыя бы государство должно было равномврно прилагать не всемъ религіознымъ обществамъ, а въ двухъ спеціальныхъ ааконахъ упорядочить бы юридическія отношенія двухъ великихъ церивей. Но вивсто того, чтобы следовать такой оборонительной политикъ, прусское правительство ударилось въ политику притвонема противъ римско-католической церкви, и не ставщи твердою ногою съ начала на опредвленномъ планъ связало другъ съ другонъ и правильныя и ложные ифропріятія. Правильнымъ авторъ считаетъ закрытіе катодическаго отділенія при министерствів всповъданій, соминтельнымъ-параграфъ о проповъди, ръшительно негоднымъ-положение, принятое относительно старовательковъ. Противъ майскихъ законовъ она дълаетъ двоякое возраженіе; вопервыхъ, что они равноміврно относятся и къ евангелической икъ католической церкви, вовторыхъ, что они совершенно сивимали двв отдельных сферы-государственную и церкорную. Законъ касательно перковныхъ наказаній онъ считаетъ провышением власти со стороны государства, а также и законъ, принесывающій верховному церковному суду право рішенія въ погнатических вопросахъ. Что законъ объ образовании и назначенін духовных лиць облагаеть наказаність даже чистопуховныя пъйствія — это считаеть онъ **АВЛОМЪ ВЪ ВЫС**пой степени соминтельнымъ. Достаточно было бы, еслибы государство отняло гражданское значеніе у распоряженій такихъ духовныхъ лицъ, а наъ самихъ лишило бы права пользоваться встин общественными правами и прениуществами, соединенныин съ извъстною должностью. Много и другизъ возраженій дълесть авторъ противъ уномянутыхъ законовъ, равно какъ и противъ законовъ, изданныхъ въ нынёшнемъ году. Всё свои разсужденія онъ сводить къ тому результату, что все законодательство очитается бездейственнымъ, а избранный путь немогущимъ привести къ дели. Окончательный же выводъ онъ двлаеть следующій: «Несмотря на все сіе ультрамонтанизмъ въ этой борьбу не можеть побудить и не побудить; о какомълибо повороть въ прежиему status quo не можеть быть и ръчи, нбо это было бы ножью; нельзя ставить вопроса и о какомълибо соглашение съ тою силою, глава которой не стылится объявлять инчтожными государственные законы; время конкордатовъ прошло; государство, взявшееся за трудъ заново опредвлять свои отношенія къ церкви, можеть указывать только такія гравицы, которыя не мізшають ого развитію. Все сводится къ тому, что оно одно можетъ указать истинную мъру; если правительство отнажется отъ ложнаго принципа майскихъ законовъ и ограничится твердымъ охраненіемъ высшихъ правъ государстра, то кинръ фактически долженъ будетъ покориться, ибо онъ не будеть вывть подъ собою католического народа. Подобный шагь для правительства столь же мало быль бы поражевіемъ, какъ еслибы напримъръ полководецъ оставилъ атаку, которую не можеть додержать, и перешель бы въ оборонительное положеню, при которомъ его нельзя разбить».

Свящ. М. Воздвиженскій.

## извъстія и замътки.

### осьмая годовщина

ЦЕРКОВНАГО ВРАТСТВА ВО ИМЯ СВЯТИТЕЛЯ НИВОЛАЯ И ПРЕПОДОВНОЙ ВНЯЖНЫ ВВФРОСИНІИ ВЪ Г. ПОЛОЦВЪ,

25 мая, въ недѣлю св. отецъ, церковное братство во имя святителя Неколая и препод. вняжны Евфросиніи въ г. Полоцкѣ праздновало осыто годовщину своего существованія и, по случаю прибытія въ г. Полоцкъ его преосвященства, преосвященнѣйнаго Викторина, епискола Полоцкаго и Витебскаго, праздновало съ особою торжественностію.

Наканунт праздника въ субботу, въ 4 часа пополудни, въ соборной Наколаевской церева отслужена протојереемъ О. И. Иваницкимъ съ заковоучителемъ Полоцкой военной гимназіи протојереемъ А. М. Добрадинимъ и священникомъ Д. В. Авимовымъ паннихида по усопшихъ членахъ братства и ихъ сродникахъ, записанимъх въ Синодикъ братскій. Въ 6½ часовъ вечера начато всенощное бдёніе и отвравлено съ прибавленіемъ полуждея въ честь святит. Николая и препод. княжны Евфосивіи на величаніе выкодилъ его преосвященство, преосвящентъйщій Викторинъ, почетный попечитель братства, съ настоятелемъ Боголявленского нонастыря, архимандритомъ Григоріемъ, съ вышеозначенщии священнослужителями, съ ключаремъ Ватебскаго каеедральнаго собора свящ. В. Т. Кудрявцевымъ, законоучителемъ Полоцкой учительской семинаріи свящ. М. П. Высоцкимъ и благочиннымъ свящ. А. А. Каятковскимъ.

Въ самый день праздника божественная литургія начата въ 10 часов угра и отправлена его преосвященствомъ съ тъми же священнослужителями, и еще благочиннымъ г. Динабурга свящ. Влад. І. Щербовить, настоятелемъ Борисо-Глъбскаго монастыря іеромонахомъ Амвросемъ и казначеемъ Богоявленскаго монастыря іеромонахомъ Филаретиз при собранія воспитанниковъ учебныхъ заведеній г. Полоцка
(Вонной гимназіи, духовнаго училища и учительской семинаріи) и мнометва народа (православнаго и иновърнаго); во время литургіи послъ
стубой ектеніи возглашена ектенія о упокоеніи душъ усопшихъ членовъ
фатства съ ихъ сродниками; по окончаніи литургіи предъ молебнымъ
пічень преосвященнъйщимъ архипастыремъ сказано весьма приличное
стучаю слово о благотворныхъ для семейной и общественной жизни

плодахъ мира изъ текста: Отие сеятый, соблюди ихъ во имя Теое, ихже даль вси мию, да будуть едино, якоже и мы Томи. 17, 11; потомъсовершено молебное паніе святителю Николаю и препод. княжи Евфросинін о здравіи и снасеніи членовъ братства съ возглашеніемъмногольтій: а) Государю Императору и всему царствующему дому, б) св. Синоду и преосвященныйшему Викторину, еп. Полоцкому и Витебскому, съ богохранимою его паствою, и в) всему освященному причту, братів св. храма, православнымъ христіанамъ, ревнующимъ о благь въры и св. церкви и всёмъ жителямъ города. Ве время всенощнаго бубнія и литургін пъли на правомъ клирось пъвчіе его преосвященства, а на хорахъ воспитанники военной гимназіи.

По окончаніи молебнаго пінія въ 11/4 часа пополудни, его преосвященство въ предшествін сослужащихъ, изъ коихъ одинъ (свящ. Дм. Акимовъ) несъ братскую икону, и въ сопровождения членовъ братства. при пенін тропарей Вознесенію Господню и небеснымъ покровителямъ братства, со славою шествоваль въ квартиру г. директора военной гимназін. Съ его преосвященствомъ, почетнымъ попечителемъ братства, явились въ ту же квартиру: 11 членовъ совъта, 1 почетный членъ, 12 братчивовъ и 6 новыхъ лицъ, которыя пожелали вступить въ число членовъ братства: свящ. Василій Тихоновичь Кудрявцевъ, ключарь ваеедральнаго собора въ г. Витебскъ, сващ. Владиніръ Іоанновичь Щербовъ, благочинный церквей г. Динабурга, јеромонахъ Амеросій, настоятель Борисо-Глебскаго монастыря, священ. соборной Николаевской церкви въ г. Полоцив Динтрій Васильевичь Акимовъ, Иванъ Петровичъ-Зубковскій, младшій врать военной гимназіи и мировой посредникъ Динабургскаго убяда Сергій Ивановичь Прівзжевь; всего собрадось 31. По входъ въ квартиру пропъты стихира "Днесь благодать Св. Дужа насъ собра"... п тропари св. покровителямъ братства; после небольшаго отдыха, во время котораго гостепрівмный хозяннъ квартиры предложиль явившимся на братское торжество чай и завтракь, представлелемъ совъта прочитанъ отчетъ о состоянін братства за осьной годъ существованія братства. По прочтенін отчета, его преосвященство, выразивъ предъ собраніемъ свое удовольствіе по поводу наложеннаго въ отчеть, пожелаль дальныйшихь успыховь братству и преподаль святительское благословеніе на новый годь дівлельности.

Застданіе продолжалось съ 2 до 3<sup>4</sup>/, часовъ пополудни. По прочтені и отчета ртшены собраніемъ вопросы о распредтленіи остаточной суммы на дтло народнаго образованія и о пособіи возсоединеннымъ уніатамъ Холиской епархіи.

По поводу перваго вопроса, когда однивь членомъ собранія (А. В. В.) выражено недоуменіе, почему остаточная сумма (1244 р.) отдается не вся сполна на стипендіатовь учительской семинаріи, какъ требуеть того-

назначение ел на дело народнаго образования, -- выяснено, что а) братство, въ случав согласія на изложенное въ отчеть предположеніе совыта, будеть нивть на следощее трехлетіе вы учительской семинарія 12 стипендіатовъ: девять на пособіе наъ сумиъ св. Синода, одного на проценты съ основняго вапитала и двухъ на остаточную сумму, следовательно больше, чвиъ вдвое противъ прежилго числа, назначеннаго первоначально (при учреждении учительской семинарии въ 1871 году); б) помогая учительской семинаріи, оно не можеть отказать въ пособік вароднымъ школамъ, какова напримеръ существующая въ г. Полопкъ женская безплатная школа; в) представляя общему собранію предположеніе объ отчисленін 380 р. на крайнія нужды полоценкъ дуковныхь учиищъ-мужескаго (280 р.), и женскаго (50 р.), совъть ръшился сдълать такое представление первый разъ въ восемь лёгь существования братства вслёдствіе прямаго заявленія о нуждахъсихъ училищь, отнюдь не вопреви уставу братства (§ 3) и ни мало не отступая отъ главной цёли, предположенной братствомъ (§ 2), но стараясь напротивъ содействовать достижению этой цёли, такъ какъ помогая духовному училищу въ образованіи дізтей, готовящихся на служение церкви, братство тёмъ самымъ не можетъ не располагать духовенство Полоцкой епархін къ большему сочувствію и содъйствію братству въ его д'ятельности на пользу православія. Когда же другой членъ собранія (П. П. Г.) заявиль, что сумиу, назначаемую совътомъ въ духовное училище, не лучше ли отправить въ распоражение училищного начальства, не стёсняя его опредъленнымъ назначеність-выдавать пособіє въ теченіе четырехъ літь одному воспитанняку; то одинъ изъ членовъ совъта (Н. К. К.) пояснилъ, что если совыть далаеть такое назначение, то по указанию самаго училищнаго вачальства. Его преосвященство, желая помочь собранію въ рашеніи вопроса, изволилъ сообщить, что духовенство епархін, содержа на свои ередства дътей въ училищъ, имветь для сироть и бъдныхъ 19 вакансій вь томъ же училищь, и следовательно какой-нибудь бедный, но способный мальчикъ всегда можетъ получить пособіе къ содержанію, между тыть училищное начальство, не стёсняемое братствомъ въ распредёлепін назначаємыхъ денегь, могло бы употребить оныя съ большею пользою по своему усмотренію, напр. могло бы виесто одного дать пособіе двумъ бъднымъ, такъ какъ полупансіонеръ училища можеть вносить за свее содержание 30 р. Тогда собранию предложень быль вопросъ: чего би желало оно, отпуская ежегодно по 70 р. въ теченіе четырехъ літъ ва нужды духовнаго училища, того ли, чтобы содержался на это пособе одинь бъдный, но лучшій воспитанникь, какъ предполагаеть совыть. или предоставить это усмотрению училищнаго правления, которое, смотря но нуждамъ, можетъ назначать ассигнуемое пособіе и не одному эрепитаннику? Рашая вопросъ закрытою баллотировкою, собраніе большинствомъ голосовъ (18 противъ 13) приняло последнее предложение. присовожущивъ, чтобы училищное правление во всякомъ случав увъдомдало советь братства, кому именно и въ дакомъ размере оно охажетъ пособіе изъ братскихъ суммъ. Такимъ образомъ предположеніе совъта собраніемъ утверждено въ след. виде: а) остаточную сумму раздёливъ приблизительно на четыре части, две изъ нихъ (600 р.) съ присовожуиленіемъ будущихъ процентовъ съ основнаго капитала (300 р.) употребить на стипендін въ Полоцкой учительской семинарів, каковыхъ въ следующее трехлетіе имееть быть три; б) 330 р. для оказанія пособіж нуждающимся препроводить въ духовныя училища: 50 р. единовременно въ женское и 280 р. въ теченіи четырехъ літъ въ мужеское ежегодно по 70 р., предоставляя распределение оныхъ на одного или двухъ бёдныхъ, но лучшихъ по успъхамъ и поведению, учениковъ благоусмотръніво правленія училища, съ тёмъ однако, чтобы братству даваемъ быль отчеть въ сихъ деньгахъ; в) последнюю часть оставить въ распоряжении совъта для расходовъ по дълу народнаго образованія въ начальныхъ школахъ.

Предложеніе о пособін возсоединеннымъ греко-уніатамъ холиской епархін принято съ ссчувствіемъ; но какъ наличныя средства братства очень ограниченны, то собраніе не рѣшилось касаться этихъ средствъ, но выразило готовность сдѣлать съ своей стороны пожертвованіе по мѣрѣ силъ: почему г. дѣлопроизводителемъ Н. О. Уверскимъ поднесенълисть, на коемъ записано и немедленно внесено пожертвованій на 50 ръ

Въ заключение засъдания тъмъ же дълопроизводителемъ предложена членамъ братства внига для записания пожертвований на слъдующий девятый годъ, согласно § 13 братскаго устава: денежныхъ пожертвований отъ 35 лицъ (въ томъ числъ отъ 3-хъ отсутствовавшихъ и одного не принадлежащого къ составу братства) записано находящимися въсобрании на сумму 192 р., изъ числа коихъ 111 р. уплачены тутъ же въ собрании.

### ОТЧЕТЪ

СОВЪТА О СОСТОЯНІИ ПОЛОЦКАГО ЦЕРКОВНАГО БРАТСТВА ЗА ОСЬМОЙ ГОДЪ ЕГО СУЩЕСТВОВАНІЯ, СЪ 26 МАЯ 1874 ГОДА ПО 25 МАЯ 1875 ГОЛА.

Въ прошломъ году, по окончании перваго семилътія, полоцкое церковное братство состояло изъ 138 членовъ. Въ составъ его входили: 1) почетный попечитель братства, 12 членовъ совъта, 10 членовъ учредителей, 63 почетныхъ члена и 52 братчика. Денегъ въ томъ же году въ кассу братства поступню 1667 р. 23 к., что съ остатасмъ отъ дредшествовавшаго года (3343 р. 28<sup>1</sup>/. к.) составляло 5010 р. 51<sup>1</sup>/. к. За исключениемъ 1591 р. 49 кон., унотребленныхъ въ расходъ, къ началу осьмаго года оставалось 3419 р. 2<sup>1</sup>/. к. Въ томъ числе было:

- б) На дъю народнаго образеванія . . . . 1177 " 88½ "
- г) На благолине перивей и проче расходы. 84 " 84%,

Въ настоящемъ году изъ вышеозначеннаго числа членовъ выбыло 5: переселились въ въчныя обители-1 учредитель братства Антопъ Степановичъ Клодницкій (въ мартъ); З почетныхъ члена: высокопреосвященнъйшій Наванандъ, архівпископъ черниговскій (4 марта), Михандъ Васильевичъ Бондыревъ, предводитель полоцкаго дворянства (23 іюля), и достойный особенно-благодарной памяти братства Василій Алексвевичь Лавровь, директорь хозяйственнаго управленія при святьйшемь Синодъ (27 января); и 1 братчивъ протојерей Димитрій Т. Ареоьевъ (25 ноября). За выбытіемъ на канедру харьковской епархіи почетнаго попечителя братства преосвященивншаго Саввы, котораго архинастырскому вниманію, благословенію и ділтельному сочувствію братство обязано открытіемъ и преуспівніемъ въ своей скромной діятельности въ теченіе минувшаго семнаттія и который, оставляя г. Полоцкъ 6 января текущаго года, изъявиль готовность содействовать успехамъ братства и на новомъ мъсть своего архипастырскаго служенія възваніш почетмаю члена братства, - званіе почетнаго попечителя братства благоволиль принять преемникъ его преосвященства, преосвященнъйшій Викторинъ, милостивый нашъ архипастырь, на приглашении совъта отъ 20 февраля положивъ следующую архипастырскую резолюцію (отъ 12 марта). «На братство, учредившееся съ столь святыми целями, призываю благословение Божие и, принимая звание попечителя его, выражаю готовность зависящами отъ меня средствами спосившествовать благой его дъятельности". И такъ къ началу новаго года личный составъ братства представляется въ следующемъ виде: 1 почетный попечитель, 12 членовъ совъта, 9 членовъ учредителей, 61 почетный членъ и 51 братчикъ, - всего 134.

Денежныхъ приношеній въ отчетномъ году поступило въ братскую кассу 2192 р. 32 к.; въ томъ числъ.

### I. Вообще на потребности брашетва:

- 3) Отъ почетныхъ попечителя и 21 члена. . . . 223 "

| <ul><li>б) По сборной кинжкф : .</li><li>б) Высыпано изъ братской круж</li></ul> |         |       |     |     |    |      |          | <b>t.</b> |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------|-------|-----|-----|----|------|----------|-----------|
|                                                                                  | Итого.  | •     | •   | •   | •  | 512  | р. 12 в. | , ')      |
| II. Съ опредъленн                                                                | ымъ наз | 74684 | юні | en: | r. |      |          |           |
| 7) На дёло народнаго образевая                                                   | ais     |       |     |     |    | 1175 | p. 20 x  | i.        |
| 8) На благотверительность                                                        |         | •     | •   | •   |    | 505  | , — n    | ,         |
|                                                                                  | Итог    | · ·   |     | •   | •  | 1680 | p. 20 K  | <u> </u>  |

Пожертвованія съ опредвленнымъ назначеніемъ поступили: а) на діло народнаго образованія: изъ козяйств. управленія при свят. Синодъ, на основаніи опреділенія св. Синода отъ 20 сентября (7 октября) 1872 года, на содержание девяти стипендиатовъ въ Полоцкой учительской семинарія 900 р. и на основаніи опреділенія 21 февраля (5 апрыля) прошлаго года единовременнаго пособія 248 р. 20 к., всего 1148 руб. 20 к.; отъ Н. А. Майера 12 р, отъ М. Е. Б-съ 5 р. и отъ № въ пособіє въ содержанію сироты А. Тарасевичь въ женской гимназіи 10 р. б) на благотворительность вообще: отъ А. Н. Гертовой 10 р., отъ посътителей музыкальной репетиціи 37 р. и стъ 42 лицъ служащихъ при гимназіп, взамінь визитовь Новаго года и св. Паски 92 р. (переданы Э. Р. Блюменталемъ, инспекторомъ классовъ П. В. гимназін); отъ № на пособіе мінцанкі: Матрені Кузьмицкой 21 р., на погребеніе умершей передано В. В. Саваекевичемъ) 2 р. и отъ П. И. Постольскаго въ пользу бъдныхъ Жиглевичевой и Филькевичевой 10 р.; на пособіе въ содержанію призріваемыхь въ Полоцкой богадільні отъ 12 постоянныхъ жертвователей 273 р. <sup>2</sup>), отъ Э. Р. Блюменталя (по иску его взыскано Полоцинъ мировымъ судомъ) 10 р. и отъ Полоциаго Городскаго Общества 50 руб. Приношеній на общія потребности въ отчетномъ году меньше прошлаго года на 97 рублей; высыпано изъ братской кружки меньше на 13 руб. безъ сомивнія потому, что съ передачею холодной Николаевской церкви въ въдъніе соборнаго причта многіе изъ прихожанъ военно-гимназической церкви находять для себя удобивйшимъ посъщать соборную, а не свою церковь.

III. Къ началу осьмаго года оставалось 2565 р.  $61\frac{1}{2}$  к. процентными бумагами съ находящимися при нихъ купонами: между этими бумагами, пріобрѣтенными совѣтомъ въ разное время, значились: 2 бидета 2 внутрен.  $50\frac{1}{6}$  съ выигрышами займа (по 100 р.), 11 бидетовъ  $50\frac{1}{6}$  государств. банка, въ томъ чисъв 1 билетъ въ 1000 р., два по 150 руб. и остальные 8 по 100 р., одно выкупное свидѣтельство  $51\frac{1}{2}$  ренты (въ 300 р.), которое должно быть замѣнено другимъ, на основаніи прави-

<sup>1)</sup> Приложение № 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Придоженіе № 2.

тельств. распоряженія, всего на сумму 2600 р. Процентовъ съ этой суммы за отчетный годъ слідуеть получить 131 р. 50 в., которые съ вупонами прошлаго времени (154 р.  $87^{1}/_{8}$  в.) составять 286 р  $37^{1}/_{2}$  к.

Такимъ образомъ въ отчетномъ году братство имѣетъ 2323 р. 82 в. что съ остаточными отъ прошедшаго года составитъ 5742 р. 84<sup>11</sup>, к. Если въ этому присововупить, что въ тоже время поступило въ братство отъ почетнаго члена протојерея Н. Д. Думитрашко, 100 экз. брошюры его во праздинкахъ и постахъ православной церкви": то этимъ опредѣлится все количество пожертвованій въ отчетномъ году.

Изъ 131 р. 50 к. процентовъ должвы поступить 100 р. на содержавіе стипендіата въ учительской семинаріи согласно опредѣленію общаго собранія членовъ минувшаго года и 31 рубль 50 к. въ основной капиталь по силѣ § 15 устава вмѣстѣ съ 51 р. 21 к.—10°/о съ суммы, пожертвованной на общія потребности, какъ требуетъ § 14 того же устава братства; слѣдовательно всего 82 р. 71 к.; затѣмъ (307 р. 26 к. + 1175 р. 20 к.) 1482 р. 46 к. слѣдуетъ на дѣло народнаго образовавія (76 р. 82½ к. + 505 р.) 581 р. 82½ к. на благотворительность и 76 р. 82½ к. на благолѣпіе церклей и прочіе расходы. Если взять остаточную сумму прошлаго года, то денежныя средства братства должны распредѣлиться такъ:

- б) На дело народнаго образованія и, въ томъ числе, на стипендіатовъ . . . 2760 " 34½ "
- в) На благотворительность. . . . . 695  $_{3}$  18  $^{4}/_{2}$   $_{7}$
- r) На благоленіе церквей и прочіе расходы. 161 , 67%, и изъвышеозначенных денегь въ отчетномъ году издержано:
- 1) На дъло народнаго образованія 1516 рублей. Изъ этого числа: а) выдано пособія ученику Полоцкаго духовнаго училища Николаю Поливину 6 руб., и обучающейся въ Витебской женской гимназіи сиротъ Аннъ Тарасевичь 10 р. Поливинъ-мальчикъ 10 лътъ, сынъ безмъстнаго тиновника, не имфющій никаких средствъ нь образованію, такъ какъ отепъ его, года два тому назадъ забравъ въ домъ всъ сколько-нибудь дънныя вещи, куда-то скрылся, а мать, не имфющая у себя никого, вромъ бъднаго и престаръдаго отца, 80-летняго діакона, живетъ лишь трудами рукъ своихъ въ г. Полоцев; какъ сынъ отца гражданскаго ввдомства, онъ не имъетъ правъ на пособіе изъ суммъ епархіальнаго въдомства; однако, при вступленіи въ истекающемъ учебномъ году въ училище, но бъдности уволенъ правленіемъ онаго, вследствіе предложенія преосвященній шаго Саввы, бывщаго архипастыря Полоцкой епаркін, оть обязательной платы за слушаніе уроковь; по милости наставниковь того же училища до Паски имъль пріють съ своею матерью во фантель ихъ квартиры; но всеми такого рода льготами дадеко не обез-

печенъ въ своихъ потребностяхъ: поэтому совътъ призналъ необходимымъ и по состоянію братскихъ средствъ возможнымъ назначить этому мальчику, который по свидътельству училищнаго начальства ведеть себя скромно и учится хорошо, пособіе въ 20 рублей на текущій годъ, чтобы онъ могъ продолжать начатое ученіе, и съ апръля выдаль изъ ассигнованной суммы 6 р. Сирота Анна Тарасевичь есть дочь того Тарасевича, бухгалтера Полоцкой городской больницы, который скончался въ прошедшемъ году, оставивъ 6 малолътнихъ дътей безъ всякихъ средствъ къ существованію и восинтанію, и котораго сиротствующему семейству начало помогать братство уже въ прошедшемъ году: по милосердію одной благотворительной особы, принадлежащей къ составу братства, Анна Тарасевичь, какъ старшая между сиротами, опредълена въ Витебскую женскую гимназію. Совътъ въ этомъ случать подалъ руку помощи помянутой особъ тъмъ охотнъе, что получилъ на этотъ именно предметъ денежное пособіе отъ неизвъстнаго.

- б) Болье значительное пособіе оказано безплатной женской школь въ г. Полоцев въ дополнение къ темъ средствамъ, которыя получаетъ она изъ другихъ источниковъ. Существуя 15 годъ со времени отврштія, икола и въ настоящемъ году помъщалась въ домъ купца Эпштевна съ платою за свое помъщение 240 р., имъл 53 ученицы (въ томъ числъ 49 православныхъ 2 р. католички и 3 еврейки), принадлежащія къ городскому сословію, 7-14 леть, и соответственно умственному развитію раздбиялась на два отдёленія; руководителями въ школё были: завёдующая оною, А. Ф. Евимова, съ своею полощницею-дъвицею Домникой Шантаровичь и члень совета - свящ. М. П. Высоцкій; вы последнее время стали посещать школу братчик В. М. Банько, учитель пенія въ учительской семпнарів, и-дочь полоцкаго судебнаго следователя девица Анна Саюзъ. Подъ руководствомъ ихъ, ученицы по примъру прошлаго года, согласно утвержденной начальствомъ округа программъ, усвояли разсказы изъ Св. Исторія В. и Н. Завіта и простійшія понятія изъ катихизиса, знакомились съ важностью и значеніемъ праздниковъ, также съ элементарными понятіями по русскому и славянскому языку, по ариометивъ, географіи и русской исторіи, упражнялись въ правописаніи и чистописаніи и занимались рукодбльемь — учились шить и метить бълье и вязать чулки. На покрытіе расходовь по поміщенію и отопленію школы съ необходиными при томъ починками и поправками, по найму помощинцы и прислуги, по пріобрётенію учебных пособій совёть съ своей стороны ассигноваль, согласно просьбѣ А. Ф. Екимовой (отъ 16 января) сто рублей и препроводиль въ школу по 10 экз. брошюръ прот. Н. Д Думитрашко "перевода повседневныхъ молитвъ на русский язывъ п "о празднивахъ и постахъ православной церкви".
  - в) Техь же брошюрь протојерен Дунитранию съ присовокупленіемъ

престивовъ совъть отправиль въ накоторыя изъ народимкъ училищъ, находящіяся въ зав'ядыванів учителей, бывшихъ ученивами братской шеслы, но ихъ просъбъ: такъ для Ловожскаго училища выдано учителю Кузьмичеву 10 экз. "Повседневныхъ молитвъ" и 100 крестиковъ, для **Оровичскаго** учителю Кополеву 10 экз. "повседневи. молитвъ и 20 крестиковъ, для Лесковичского — учителю Февралеву по 5 окз. "молитвъ" в "о правдникахъ и постахъ" и 30 врестиковъ. Кстати совътъ считаетъ долговъ адъсь присовокупить, что вслёдствіе постановленія общаго собравія прошлаго года почетный члень братства, П. П. Глотовъ, относыся съ ходатайствомъ къ г. попечителю виленскаго учебнаго округа за бывшихъ учениковъ братской школы, состоящихъ нынё учителями въ народныхъ училищахъ Витебской губ., и последствиемъ этого ходатайства было разръшение со стороны г. попечителя училищнаго округа продолжить для означенных учителей срокь предстоящихь испытаній до іюля текущаго года. Въ настоящее время, какъ извёстно совёту, нъхоторые изъ учителей держали уже и выдержали узаконенный экзаменъ. Далве совътъ считаетъ долгомъ доложить, что -

г) Существенный и самый важный расходъ по делу народнаго образованія состояль вь выдачь стипендій ученикамь Полоцкой учительской семинаріи. До настоящаго года братство имвло въ семинаріи 11 стипендіатовъ и пять изъ нихъ содержало на свои средства, а шесть на пособіе отъ св. Синода, и выдавало на каждаго по 75 руб. стипендін; въ настоящемъ году въ прежнинъ 11 прибавилось три новыхъ-также на пособіе отъ св. Синода, и въ сиду постановленія прошлогодняго собранія увеличило стицендію до 100 р. Такимъ образомъ 14 стицендіатамъ въ текущемъ году выдано 1400 р. По времени поступленія въ учительскую семинарію эти стипендіаты разділяются на три категоріи: вы первой относятся восемь учениковы высшаго отділенія, приготовляющіеся въ выпускному экзамену, и въ томъ числе пять воспитывавшихся на средства братства: Василій Шаровскій (изъ духовныхъ), Герасниъ Дроздовскій, Васний Ломоносовъ, Кондратій Погодинъ и Власъ Брусененовъ (изъ крестьянскаго сословія) и три на пособіе отъ св. Синода: Николай Рыбаковъ, Иванъ Галецкій и Іосифъ Барановскій і), ко второй — три ученика средняго отделенія: Петръ Зараковскій, Петръ Сухановъ и Андрей Чеведаевъ; къ третьей-три ученика младшаго отділенія: Александръ Шеркевичь, Павель Чертовь и Михаиль Пістуновъ. По окончанін курса первыми осьмью стипендіатами открывается въ братствъ три вакансіи на стипендін изъ сумиъ св. Синода; виъстъ съ темъ настоящему собранию предстоить определить, сколько стипендіатовъ наибрено содержать братство на собственныя средства въ слів-



<sup>&#</sup>x27;) Upraomenie 74 3.

дующее трехавтіе. За всвин расходами на двао народнаго образованія остается въ девятому году 1244 р. 341/2 в. Кромъ сего остатва, при ръшения вопроса, необходимо имъть въ виду 100 р. процентовъ съ основнаго капитала, ежегодно получаемых братствомъ на содержание одного стипендіата. Совіть при этомъ желаль бы обратить вниманіе братства на другія нужды. Изв'єстно, что діти священно-церковно-служителей, особенно небогатыхъ, поступаютъ для образованія почти исключительно въ духовныя училища; но извёстно и то, что нёкоторыя изъ нихъ такъ бёдны, что рёшительно не имбють средствъ-содержаться въ училищѣ; а училищное начальство, руководствуясь своими мостановленіями и ограничиваясь находящимися въ его распоряженіи средствами, положительно не можеть дать имъ возможности продолжать образованіе. Слідствіемъ сего бываеть то, что иногда даровитые воспитанники оставляють училище преждевременно и теряются на всегда для церкви и общества. Какъ было бы благодътельно, еслибы на подобные случан училищное начальство имъто какіе-нибудь дополнительные источники! Таково именно положение иныхъ учениковъ въ Полоцкомъ духовномъ училище! Известно гакже, что при женскомъ Спасо-Евфросипіевскомъ монастыр'в есть женское духовное училище, которое им'веть до 40 воспитанницъ по преимуществу бъдныхъ спротъ, но-получаетъ на свое содержаніе одну тысячу рублей: какъ важно было бы для такого училища и маленькое пособіе-въ какія-нибудь 50 рублей! Совіть, принимая во вниманіе такого рода обстоятельства и имъя въ виду затруднительное положение духовенства полоцияго округа -- въ экономическомъ отношенін, особенно въ настоящее время, когда требуются отъ него новыя и новыя жертвы по содержанію училища, считаеть долгомъ просить общее собраніе, чтобы при рішеній вопроса о будущих стипендіатахъ на средства собственно братства приняты были во вниманіе нужды біздныхъ дітей священно-церковно-служителей и женскаго духовнаго училища, и съ своей стороны полагалъ бы остаточную сумму (1244 руб.) раздълить на четыре части, и двъ изъ нихъ отчислить на стипендіатовъ въ учительской семинаріи, одну оставить на текущіе расходы по народному образованію въ братстве и одну-на пособіе бедпъвшему, но лучшему ученику въ духовномъ училищъ (полагая таковое пособіе въ 70 р. и опредъля общее количество его въ четырехлетній курсъ въ 280 р.) и назначить 50 р. единовременно — на нужды женскаго духовнаго училища.

2) На благотворительность израсходовано 466 р. 40 к. Здёсь главный расходъ падаетъ на содержание богадёльни; но не могь совётъ оставить безъ внимания и вопиотия нужды другихъ бёдныхъ. По вопросу о богадёльнё, поставленному совётомъ въ общемъ собрания прошлаго года, собрание поручило совёту предварительно обратиться

къ г. начальнику губернін, какъ къ почетному члену братства, съ просьбою о содъйстви братству поддержать богадъльню при помощи городскаго общества, какъ учреждение, которое по существующимъ узаконеніямъ лежить на прамой обязанности города. Испозняя данное порученіе, совъть обращался из г. начальнику губернін, и иміль честь получить отъ его превосходительства (отъ 19 іюня прошлаго года) увіздомленіе, что губернское правленіе предписало полоцкой дум'я безъ всякаго замедленія взыскать съ общества деньги за прошлые (1872-73-74) годы и на будущее время отсылать содержание на богадъленныхъ (въ размъръ ста рублей) своевременно. Когда прошло шесть мъсяцевъ по получении сего увъдомления, между тъмъ братство отъ общества ничего не получало: то совътъ просилъ полоцкую городскую думу извъстить, можеть ли братство надвяться на получение объщаннаго обществоить пособія? На это дума отвінала (отношеніем тоть 12 февраля), что въ настоящемъ году съ общества будетъ сделанъ сборъ въ размерв ста рублей въ пособіе по содержанію братской богадільни, о чемъ уже составляется приговоръ, по утверждени коего губерискимъ правлениемъ вазначенныя сто рублей непременно будуть уплачены въ этомъ году; что же касается пособія братству за 1872-73-74 годы, то ово не осуществилось по причинамъ, независящимъ отъ думы. Последствиемъ этой переписки было съ одной стороны получение въ началъ апръля 50 рублей изъ думы, какъ сообщено о томъ выше; а съдругой то, что совыть, не располагая определенными и верными средствами, не могь въ теченіе перваго полугодія держать въ богадільні столько, сколько желало би братство: вивсто 12 находилось въ богадъльно только 9-10 престаржимъ и убогихъ, а итсколько дией — и восемь человтивъ. Уже со второй половины года решился совёть удовлетворить не отступной просьбь тыхь, которые просили пріюта въ богадыльнь. Такь, на мысто умеренкъ Анны Золотуки 96 л. и Кайстана Игнатовича 76 л. приняты: віона Аделія Гуторовичь 78 л. (р. кат. испов.) въ ноябръ, діаконская влова, слепая уже семь леть и безпріютная, изъ Тродовичь. Макрина Петр. Закаревичь 50 л. съ внучкою Дарьею Степановой 8 л. и солдатка. также почти сленая и безпріютная, Софья Савельева 71 г. (последніе гои въ концѣ февр.).

Въ настоящее время состоять въ богадёльнё 12 человёвъ: семь правеславни испови и пять риватолическаго ') На богадёльню издержано въ теченіе года 340 р. 95 к.: изъ этого числа 267 р. 60 к. употреблено на содержаніе пищею, по 7½ к. въ сутки на каждое лице; остальныя девьги постунили за квартиру, на дрова и особенные расходы. Непосредственное зав'ёдываніе богадёльней принадлежало по прежнему Ва-



<sup>&#</sup>x27;) II prior. 16 4.

сплію Васильев. Саваскевичу, члену совъта; но не оставляли ся своимъ вниманиемъ и другие члены братства. Особенную попечительность о благосостоянін богадёльни выразили Н. Н. Глотова и М. Ф. Бергъ: первая не только, по примеру прошлыхъ летъ, ежемесячно жертвовала богадъленнымъ чай и сахаръ, но и устронла для нихъ къ свътлому празднику Воскресенія Христова весьма призичную одежду и обувь, па сумму свыше 50 р., понгласивъ къ участію въ добромъ дёлё нёкоторыхъ дамъ гимназического общества и купивъ, преимущественно на свой счетъ, натеріаль потребный для одежды; а г-жа Бергь, жертвующая ежемъсячно на содержаніе богадільни, участвовала въ осуществленіи желанія Н. Н. Глотовой не только новою отъ себя лептою, но и личнымъ трудомъ, приготовивъ одежду собственными руками. Вообще же богадъльня и въ отчетномъ году обязана была существованіемъ главнымъ образомъ благотворительности тахъ же 12-ти лицъ, которыя поддерживали ее въ прежнее время: нельзя не выразить имъ за это искренней признательности. Безъ ихъ существенно-важной поддержви богадъльню пришлось бы закрыть. А между темь опыть свидетельствуеть, какь она необкодина!

Другимъ предметомъ братской благотворительности служили бъдные г. Полоцка, которые по старости, слепоте, болезнямь и другимь оть нихъ независящимъ причинамъ, не могутъ трудиться и, не имъя собственныхъ средствъ къ существованію, ждутъ помощи исключительно отъ руки мидосердія и какъ благословляють эту руку, если она благовременно помогаеть имъ въ горькой нужде! Здесь поприще для деятельности могло бы быть весьма обширное; но средства братства далеко недостаточны, чтобы оно могло развить свою благотворительность въ предълакт желательныхъ. Тъ крайне ограниченныя средства, которыми располагаетъ братство на благотворительность, совъть употребляль съ особенном осторожностью и бережливостью. Въ теченіе года оказано пособій 40 бъднынь; разивры этихъ пособій, за исключеніемъ двухь-трехъ лицъ. были очень невелики отъ 5 руб. и ниже до 50 к. Придагая къ отчету списовъ получившихъ пособіе '), совъть считаеть долгомъ объяснить, что одни изъ значущихся въ спискъ извъстны братству своею бъдетостію изъ прежнихъ отчетовъ, другіе пользовались помощью его въ первый разъ; однимъ оказано пособіе единовременно предъ праздниками Рождества Христова или Пасхи, другимъ разновременно, и только одна старушка (Кузьмицкая), совершенно дряхлая и сябная, получала пособіе постоянно, по привру прошлыхъ літь. Первый разъ пользовались пособіемъ отъ братства 1) Елеонора Вореалевская не ниввшая ни кавихъ средствъ на лъчение и потомъ на погребение своего мужа (8 р.):



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Прилож. № 5.

і віцанка Клавдія Дашкевичь (7 р.), нивющая нужа, также больного и по бользии не могущаго работать, потомъ трехъ малолетияхь детей, і сама страждущая въ рукахъ и ногахъ ревматезмомъ; 3) отставной чновенть Владимірь Изнатовичь (5 р.), одиновій, безъ родныхъ и знаюниль, жестово страдавшій отъ ревиатняма и чахотки и потомъ умерпії; 4) дьяческая жена Жимевичева (5 р.), при біздности ниівющая 4 наплатных детей, изъ коихъ двое страдали отъ сильныхъ обжоговъ ю имены были врачебной помощи; 5) мінц. Софья Интухова (3 р. 50 к.), влова безъ всякихъ средствъ, но съ ребенкомъ и больная: б) мъщан. Ана Штейн (4 р.), съ больнымъ мужемъ и двумя малолетними летьи 7 солдатка Авафья вадджева (2 р.), 70 л., давно оставлениям мужи в ослабъвшая въ силахъ; 8) иъщ. Матрена Шуткевиче (2 р.), сь тремя малолетними детьми бедствующая подъбременень горя и поразавлей бедности вследстве дурнаго поведенія мужа; 9) Владимірь Володжевичь (3 р.), дворянинь 25 л. отъ роду, разбитый нарадичемъ и оставленный безъ всякаго призранія преданнымь метрезвости отцемь; 10) социтва-вдова Марыя Васильева (4 р. 50 к.), котя нивющая толь-10 50 д оть роду, но не могущая заработать на пропитание, какъ невинию больная; 11) мін. Антонь Масескій (3 руб.), старивь 70 л. без сыъ съ женою 60 л., съ больнымъ затемъ (Никол. Фальковскимъ) 1 съ синовъ (Антоновъ), который разбитъ параличемъ: единственная мрицица этой здополучной семьи жена сына; 12) вдова — солдатка Умана Исанова (3 р.), 64 л., жившая до праздника Рождества Христова грудами кухарки, но съ Рождества Хр. страдающая ровматизнотак и рукакъ, не владъющая правою рукою, безъ всякихъ средствъ въ существованию и до времени поправления-лишенная всям возможности заработывать кусокъ клеба: "средствъ никакихъ не птвр. работать не могу, лечиться не чемъ, угла своего неть: не знаю, <sup>370</sup> н д**ыз**ть. Мит говорять: возин торбу и проси; а я просить неумью 1 стидно: нивогда, не просила; да за милостыню надо молиться; а я чаже неушью», воть что говорить Иванова, заливаясь слезами! Подобшив образомъ рисуютъ картину своего горя и другіе б'ядные. lia д'яло бытотворенія издержано въ текущемъ году 125 р. 45 к. Братство, блапри приношения общества, особенно гимназическаго, полученным д <sup>ћ послъ</sup>днее время по случаю праздника Пасхи, имъетъ къ новому году на былотворительность 228 р. 784/2 в.

3) На прочіе расходы надержано 71 р. 33 к. Изъ этого числа упопреблено 36 р. 35 к. на покупку къ братской иконъ подсвъчника (въ <sup>24</sup> свъчи) накладнаго серебра, 2-хъ аршинъ вышины, съ фарфоровой став и 20 р. 35 к. на печатаніе отчета за седьмой годъ въ количеста 200 экземпларовъ и такого же количества бланковъ въ витебской прериской типографія; остальныя затъмъ поступнян, какъ означено въ прилагаемой къ отчету въдомости, на канцелярскія издержки. Къ слъ дующему году на благольніе церквей и прочіе расходы по братств остается 90 р. 34% к.

Всего въ отчетнемъ году израсходовано 2053 р. 73 к. '). Къ девятом: году остается:

- а) основнаго капитала ...... 2125 р. 64 к.
- б) на дъло народнаго образованія..... 1244 > 341/2 >
- г) на благолине церквей и прочіе расходы. 90 > 341/4 >

HTORO 3689 > 111/4 >

Означенныя деньги лежать въ братскомъ ящикъ и хранятся въ цъ лости въ полоцкомъ убядномъ казначействъ а) (2410 р. 74 к. + 286 р 37½ к.) 2697 р. 11½ к. процептными бумагами съ находящимися при нихъ купонами и 6) 991 р. 99⅓ к. наличною суммою (кредитными бълетами и звонкою монетой).

Оканчивая отчеть свой, совъть желаль бы обратить вниманіе общаго собранін на событіе, совершившееся въ утішенію православной церкви въ настоящіе дни на юго-вападной окранні нашего отечества; разумівет ся-возсоединение уніатовъ Холиской епархін съ православною церко вію. Такое событіе, возбуждая радость въ каждонь спить православної церкви, не можеть особенно не радовать братства, дъйствующаго ст пілью утвержденія истинь и правиль віры ва такь недавно еще возсоединенномъ, съ св. перковію народі білорусскомъ. Совіть съ своеї стороны привътствоваль высокопреосвящениванно Іоанникія архіепископа варшавскаго съ святою и высокою радостью по случаю совершеннаго имъ 12 января перваго возсоединенія ходискихъ уніатовъ; но было бы желательно, чтобы братство по случаю совершившагося велякаго событія выразило свои чувства не словомъ только, но и дівломъ чтобы съ своей стороны помогло чёмъ нибудь возсоединениемъ въ их великих нуждахъ! Такая помощь, въ чемъ бы она ни выразилась, вт пожертвованіи священно-служебных сосудовь или чего другаго, была бы началомъ братскаго общенія, которое съ сего времени должно существовать между детьин св. церкви северо-западнаго и юго-западнаго врая, и лучшимъ свидетельствомъ искренняго сочувствія братства радостному событію.

> Предсёдатель Совёта Братства, Протоверей А. Добрадинь.

25 мая 1875 г. г. Положкъ.

<sup>1)</sup> IIparon. N 6.

# **мове издаме творенії святителя тихома задомскаго.**

творенія вже во святыхъ отца нашего тяхона задонскаго. Москва. Спиодальная тякографія. 1875 г.

Рыдкія изъ произведеній богословско-правственнаго содержанія пользовались и пользуются у насъ такою симнатіею русскаго народа и тавою продолжительною популярностію, какъ большая часть твореній святителя Тихона Задонскаго, несмотря на то, что писаны они болве 100 геть тому назадъ и какъ по языку, такъ и по складу речи и по витересамъ времени значительно, новидимому, отстоять отъ нашей современности. Такая симпатія къ твореніямъ св. Тихона и популярность, вытро пріобрым они съ самаго появленія ихъ въ свыть, объясняется живымъ в свътнымъ духомъ писателя, согратымъ необывновенно тепмю, искрениею любовію да людянь, и высоко-талантинвою простою русскою натурой этого великаго человъколюбца, умъвшаго съ удивительнов простотою и искренностію, доходящею иногда до намвности, безъ савтиментальности того времени, безъ схоластическихъ пріемовъ неуклонто развивать и понятно излагать читателю величайшія истипы христіанства. Творенія святителя издавались много разъ отдільными частями, напримаръ, "Объ истиниомъ христіанства", "Сокровище духовное" я гр. Наконецъ въ 1825 г. было издано первое полное собрание Творевій св. Тихона, которое потомъ перепечатывалось много разъ.

Изтъ 6 тому назадъ, по опредълению св. Синода, предпринято было ворое издание творений святителя Тихона, надание дополненное и исправленное. На дияхъ оно вышло въ свътъ.

Просматривая его и сличая съ прежними изданіями, удивляемься, какъ въ такое короткое время далеко впередъ ушла Россія даже по ковторительнымь изданіямъ книгъ духовнаго содержанія, издающихся оть св. Сивода. Тамъ казенная, небрежная перепечатка безъ разбора, безъ всякой мысли, всего, что подъ руку попало; здёсь серьезпое отпощеніе къ издаваемымъ памятникамъ, ясное научное пониманіе дъла, тщательное внеманіе ко всякой, что называется, буквѣ, цёлое ученое изслідованіе. Съ планомъ и характеромъ настоящаго изданія лучше мего знакомитъ насъ замічательно скромное предисловіе къ нему. Примодимъ его сполна:

І. "Предлагаемое изданіе противъ прежнихъ значительно дополнено. Вроит сочиненій, напечатанныхъ въ разное према въ періодическихъ другихъ изданіяхъ, въ составъ настоящаго изданія вошли и такія творелія святителя, которыя являются въ печати въ первый разъ; кроить тогс, нъсколько статей, напечатанныхъ въ прежнихъ собраніяхъ сочиневій самтителя въ сопращеніц, ил ресгойнемъ подарія сварючен аполномъ составъ.

И. "Настоящее издание семрено съ подлинными рукописями. Какъ из въстно, сочинения святителя Тихона обнародованы были уже послъ ег кончины и почти все его келейникомъ Изеномъ Есимовимъ. Предста вивъ, согласно завъщанию святителя, сочинения его на благоусмотрфии св. Сивола. Иванъ Есимовъ, какъ видно изъ его бумагъ, вскоръ при ступиль и къ самому печатанію сочиненій своего наставника. Конечно благодаря главнымъ образомъ этому обстоятельству, именно, что н страже изданія стояль человекь, который быль самымь близкимъ ле домъ къ святителю и для котораго дорого было каждое слово люби маго учителя, человъкъ, не лишенный притомъ образованія и знакон ства съ винжнымъ деломъ, - первыя изданія сочиненій святителя Ти хона, сравнительно съ изданіями поздивимими, отличаются большей исправностію и изъ вськъ последующихъ изданій должны быть призна ны лучшими. Печатаніе дальнійшихь изданій шло при условіяхь меніз благопріятныхъ. Всё эти изданія, какъ показало подробное ихъ сличе ніе, печатались уже не по подлинными рукописями, а по печатным оригиналамъ последнихъ издавій и ни разу не били проверены не тольк по подлиниямъ рукописямъ, но даже и по первымъ изданіямъ. Не имф: подъ руками первоначальныхъ подлинниковъ и автографовъ святителя нздатели естественно повторяли ошибки, вкравтіяся въ изданія пред шествовавшія; въ тоже время, въ изданіе привносились новыя, боль или менъе важныя, погръщности.

"Не видно, чтобы подлинныя рукописи твореній святителя были по ложены и въ основание издания 1-го полнаго ихъ собрания, вышел шаго въ 1825-1826 г. Напротивъ ясно по всемъ признавамъ, что из датели этого собранія не пользовались даже изданіями Ивана Евимова При сличенін, для настоящаго наданія, печатнаго текста упомянутаг собранія съ подливными рукописями и даже съ старшими изданіями твореній святителя, выходившими отдёльно, оказалось, что въполном: собранін повторены всё погрішности, которыми переполнены отдівль ныя издавія твореній святителя, по времени ближайтія въ этому со бранію, очевидно, служившія для него оригиналами. Къ числу назван ныхъ погращностей принадлежать: болве или менве значительные про пуски, произвольныя изміненія въ языкі, заглавіяхъ сочиненій и в дъленін ихъ на части, разныя ошибки въ распредъленін статей по от дъламъ и т. под. (см. объ этомъ въ прилож. къ изд. примечаніяхъ); в особенности оказалось большое количество пропусковъ, Безспорно, очен важнымъ недостаткомъ разсматриваемаго изданія было и то, что свое образный языкъ святителя, значительно подновленный въ прежних: изданіямь, здісь подвергся переділкі еще большей; во многимь містам:

спилени даже такія особенности, которымъ святитель, нисавшій емісью мика народнаго съ церковно-славянскимъ, модъвлілнісмъ современной сиј знохи такъ мазываемыхъ "грамматическихъ колебаній", остается однаго віренъ во всіхъ своихъ писаніяхъ.

,2-е и 3-е изданія полнаго собранія твореній Тихона составляють бувыльную перепечатку изданія, имъ преднествовавшаго.

"Въ настоящемъ издавін, въ сочиненіяхъ, нанечатанныхъ по подлиншнь рукописямъ, мексти возстановаємь во всей его цилости, согласно съ изин рукописями, а въ основаніе остальныхъ творевій, нодлининки воторихъ уграчены, положены первыя издавія этихъ сочиненій, какъ богіе исправныя и боліє близкія къ уграченнымъ подлининкамъ. При этомъ, по возможности возстановлены и ті особенности живано слова саминеля, которыя принадлежать эпохів, когда онъ жилъ, а такъ же в сиу лично, какъ писателю.

III. "Сочиненія святителя въ прежних изданіях напечатаны были въ сибианеов порядкі, съ разділеніемъ на 15 томовъ. Въ настоящемъ изданіе они расположены, по возможности, ет порядки промологическомь, и, и виду основаній для дівленія, указываемых саминъ авторомъ (чит. привіч. въ т. 2.—3 и 4-му), разділены на пять томовъ. Въ первомъ томі номіщены труды святителя "епаршескіе", то есть, сочиненія, пи санныя инъ і) во время управленія воронежскою паствою; въ четырекъ стідующих за тімъ—сочиненія, писанныя і) въ Задонсків.

IV. "Изданіе снабжено библютрафическими примочаніями, въ которить приведены свёдёнія о времени и мёстё написанія отдёльных в творені святателя, о поводахъ въ написанію, о сохранившихся подлинних рукописяхъ, первыхъ наданіяхъ и проч.

V. "Въ приложени къ изданию помъщены: а) Алфавитный Указатель по сочнениять святителя; б) Записки о святитель его келейниковъ, чеботорем и Евимова, съ присоединениемъ дополнений и неяснений кътът и другимъ Запискамъ.

VI. "Въ изданію приложены два изображенія святителя и снимовъ съ себственноручнаго его письма. О достоинстве нерваго изображенія, при10 менаго въ 1-му тому, достаточно свазать, что оно снято съ подлинника, принятаго для писанія образа святителя; подлинникъ писанъ въ 
10 время, вогда святитель имёль около 40 летъ отъ роду и управляль 
10 ронежскою цаствою, почему изображеніе это и приложено въ 1-му 
10 му, обнимающему труды святителя епаршескіе. Второе, приложенное

<sup>&</sup>quot;) Кроив 8-хв, именно: отривка изъ ректорскихь уроковъ святителя и 2-хъпсиъ, инсаниихъ имъ въ годъ еставления воронежской наседри и до пересели въ Задонсиъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кром'я письма 40-го, въ 5-мъ том'я, написаннаго изъ Толшева.

въ 4-му тому, снято съ портрета, писаннаго после перваго спустя около 13-ти леть, вогда и годы и труженическая жизнь святителя въ Задонскъ значительно измънили и вившине видъ подвижника. Подлинникъ писанъ по желанію покойнаго архіепископа московскаго Платона, который, по особому уважению въ святителю Тихону, отправляль иля сиятія портрета съ него нарочнаго, извёстнаго въ то время художника Васова, въ Задонсвъ. Подлиннивъ сохраняется у вынашняго намастника Сергіевой Лавры, о. архимандрита Антонія. Соответственно времени ванисанія этого изображенія святителя, оно приложено въ 4-му тому его сочиненій. Самыя подписи подъ изображеніями сияты съ рукописей собственной руки святителя, которыя, по времени написанія, совпадають съ годами написанія изображеній — святителя Тихона, который быль 1-иь этого имени епископомь воронежскимь, не всегда отличають отъ двухъ его преемниковъ по воронежской канедръ, носившихъ тоже ния и непосредственно следовавших одинь за другимь, Тихона 2-го и 3-го (чит. въ прилож. въ изд. примъч.). Приложенный снимовъ съ собственноручнаго письма святителя (въ Саровскую пустынь отъ 16-го марта 1766 г.), удовлетворяя благочестивой любознательности, съ тъмъ вивств можеть служить однимь изъ пособій для опредвленія подлинности автографовъ, приписываемыхъ Тихону 1-му."

Словомъ, собрано все принадлежащее перу св. Тихона, что только возможно было найти до настоящаго времени; откинуто все, что ошибочно принисывалось ему; тщательно провёренъ по ближайшимъ источникамъ весь текстъ, при чемъ строго критически изследованы самые эти источники, и возстановлена действительная речь святителя. Все это, до мелочей, пояснено и доказано добросовестными примечаніями, библіографическими указавіями, сличеніями, сносками, охватывающими почти всю нашу литературу последнихъ двухъ столетій.

Подобному изданію, требовавшему конечно кропотливаго труда, могъ бы позавидовать и самъ почтенный г. Гроть съего академическими изданіями произведеній нашихъ писателей прошедшаго въка; а св. Синоду принесется ведичайшая признательность какъ со стороны читателей, такъ и русской науки за такой новый въ Россіи пріемъ изданія твореній дучшихъ русскихъ духовныхъ писателей.

Желательно было бы, чтобы подобныть же образонь, съ такою же строго ученою осмотрительностью, были наконець изданы творенія другаго святителя XVIII въка—св. Димитрія митр. Ростовскаго. Извъстно, что цільня сочиненія, цільній томъ ихъ изданій, читаются камъ творенія этого святителя, тогда какъ они принадлежать вовсе не его перу, и річь, которою напечатаны дійствительныя творенія его, такъ подправлены (т. е. искажены) при первомъ еще изданіи, что въ ней часто не узнаешь автора.

Говоря о настоящемъ изданія твореній св. Тихона, нельзя однако на обратить вниманія на то, что подобныя дрягодінныя изданія слідовало бы печатать на бумагі боліве плотной, чімъ та, на которой напечатано это изданіе. Всякій, а гімъ боліве простолюдинь, охотно готовъ заплатить лишній грошъ, чтобы только не опасаться ежеминутно, что листья увакаемой инили расползутся подъ пальцемъ.

**A**. Γ.

1875 г. Москва.

#### ЗАГРАНИЧНЫЯ ИЗВЪСТІЯ.

Гедичныя собранія заграничних миссіонерских общества; а) бриталикато библейскаго общества; б) церковно-миссіонерскаго общества; в лондонскаго миссіонерскаго общества; г) веслейчискаго миссіонерскаго общества; д) баптисткаго миссіонерскаго общества: е) общества распространенія Евангелія; а) общества распростриненія редпліозних сочиненій; з) общества церковно-пастырскаго вепомоществованія; и) миссім лондонскаго Сити.

Британское библейское общество. Собраніе общества въ нынфшнемъ году было многочисленифе обыкновеннаго; экзетеръгаль быль почти биткомъ набить. Заседанія были отвриты архіеписвоповъ контерберійскимъ, а ведены были подъ предоблательствомъ графа Шефтебюри. Изъ отчета видно, что доходы и расходы общества въ истекнемъ году были болве чвиъ въ предпествующие года. Обрашаясь въвозникновенію общества въ началь текущаго стольтія отчеть соебщавь, что въ то время во всемъ свъть существовало не болье 4.000,000 нап 5,000,000 экземиляровъ свящ. кчигъ, переведенныхъ прибливительно на 50 варбчій. Со времени учрежденія британскаго библейскаго общества около 74,000.000 экземпляровъ Свящ. Писанія вполнъ. или по частямъ, вишущено било изъ его складовъ; кромъ того 53.000.000 вкимилярова выпущено было сродными обществами, обравовавшимися кть него, или получившими помощь отъ него; такъ что въ течевіє текушаго столістія около 127.000.000 реземпляровъ свящ. Писанія винущено было библейскимъ обществомъ въ разныхъ частяхъ свъта, Число наржий, на которыя переведено было Слово Божіе, съ 50 возрасво до 200. Сверхъ распространенія свящ. Писанія на англійскомъ въ Великобританіи, Ирландіи и Колоніяхъ въ количествъ 38,000,000 экземилярова, общество распространяло свое дело во всеха опонейских странада, равно также среди главных населеній Африки в Америки, на больших островах Тихаго окоана, въ Южной Америка, Мексикъ, Лабрадоръ и Гренландіи. Выпуски общества за годъ приблизительно были таковы: изъ внутреннихъ складовъ 1,473,027; изъ-за граничныхъ складовъ 1,146,400 Библій, тестаментовъ, и частей ихъ. Всъхъ изданій общества было до 73,750,538 экземпляровъ. По прочтеніи отчета было произнесено иъсколько ръчей: предсъдателемъ, архіепископомъ кэнтерберійскимъ и иъкоторыми изъ членовъ, присутствовавшими на собраніи, а именно Понтономъ, Ричардсовомъ, Молленсомъ и Споржономъ. Общею мыслію всъхъ ръчей было желаніе уситить дъятельность общества особенно въ виду иткоторыхъ явленій вастоящаго времени и расширить ее настолько, чтобы люди разныхъ исповъданій, забывая раздъляющія ихъ ученія, соединялись бы по крайней мърт въ этой дъятельностя.

Церковно-миссіоперское общество. Годичное собраніе этого общества состоялось подъ предсідательствомъ графа Чичестерскаго. Врайтъ, свътскій секретарь, прочиталь отчеть о финансовомъ состояніи общества. Хотя доходъ общества за этотъ годъ не былъ равенъ доходу за прошлый годъ, темъ не менее онъ быль таковъ, что о немъ можно говорить съ благодарностію; расходы общества были съ избыткомъ покрыты доходами. Генри Врайтъ, церковный секретарь, прочиталь извлечение инъ годичнаго отчета, въ которомъ говорилось о новыхъ предположенияхъ касательно распространения Евангелия въ отдаленных странахъ, доступъ въ котория сталь теперь отврытъ. Въ Лаго (Йорубъ) двадцать нять льть назадъ при богослуженіяхъ приносимы были человъческія жертвы, теперь же тамъ обитають такіс счастливые люди, какихъ не везде найдешь; изъ многихъ устъ, служившихъ прежде діаволу, тенерь раздаются звуки христіанской молитвы. Два миссіонера отъ общества посътнии страну на Востовъ отъ Лаго и прислади отчеть о той любви, съ какою туземцы теперь принимають миссіонеровь. Аббескута открыла двери для діятельности миссіонеровъ общества Дъятельность европейцовъ была слабъе вовидимому въ численномъ отношении на островъ Цейлонъ, но и тамъ было крещено до 112 человъкъ взрослыхъ. Изъ Китая полученные отчети производять очень хорошее впечатавніе. Миссін нивли самыв благопріятный усибкъ между 2,000,000 жителей Фучоу. Не менте 190 человъвъ варослыхъ было врещено, а число кандидатовъ и ищущихъ крещения гораздо болье. Въ продолжение года было врещено до 34 человъкъ взрослихъ въ Нингио. Изъ Певина получены самые утвшительные отчеты; школы были постщаемы корошо, не говоря о 16 человъвых виросими прещенение и изкоторыми кандидатами, подающимы надежды. Въ качествъ инссіонерскаго поля Японія представляеть собою вічто неопреділенное. Эдниты противь христівнь не топько не

были отменены, но недавно были внесены въ составъ законовъ страны. Ловогъ не было преследованія противъ туземныхъ христіанъ общество никло тамъ четыре миссіонерсинкъ стана и 6 миссіонеровъ, годъ назадъ комитеть послаль подкрвпленіе изъ трехь агентовь въ Свверо-Западную Америку съ епископомъ; двое изъ этихъ миссіонеровъ и тенерь трудатся въ долинъ Саскатчеванъ. Миссін въ Сѣверной части Тихаго Окезна должны были пережить не мало испытаній, но діло все-таки нело успёшно. Тамъ было 119 случаевт крещенія, изъ которыхь вь 84 были врещены взрослые. Число инсстонерских становъ въ продолжение года возрасло до 157, число лицъ европейскаго духовенства до 211, тисло духовныхъ изъ туземцевъ до 154-всего духовныхъ было 865. Свётскихъ европейцевъ школьныхъ учителей, свётских агентовъ и пр. было до 23, европейских женщинъ учительницъ (веговоря о женахъ священниковъ) было 12; катихизаторовъ тувемныхъ, не посланных взъ Англін, было 2,391; число причащавшихся было 24,497. По прочтенін отчетовь епископь дорганскій произнесь рачь, въ когорой упомянувши о возраженияхъ противъ двятельности общества онъ указиваль на распространяющееся мевніе будто евангеличесвое исповъдание падаетъ и по связи съ этимъ на успъхи ритуалистовъ есобенно въ последнее время. Въ виду этихъ обстоятельствъ деятельвость общества по мибию епископа должна служить доказательствомъ весслабъвающей силы евангеликовъ. За ръчью епископа дорганскаго савдовала рёчь Френча-миссіонера изъ Лагоры, въ которой описывал усныхи миссіонерскаго дыла въ Понджабы и Лагоры онъ съ благодарвостію говориль о той помощи, которую миссіонеры находили въ христівнскихъ женщинахъ и чиновникахъ. Давидъ Феннъ, миссіонеръ изъ Мадраса, произнесъ интересную рачь о даятельности общества въ Тинневыль и о двительности американского отдела иностранных миссій; и лоплонскаго миссіонерскаго общества отъ агентовъ которыхъ онъ волучиль столько знаковъ дружескаго расположенія, какъ бы это были близкіе товарищи по ділу. Отъ времени до времени у нихъ составлялись конференціи, на которыя собирались члены оть всёхъ тридцати инссіонерских обществъ; на этих конференціях предметы первостепенной важности обсуждаемы были самымъ дружескимъ образомъ. Въ концъ своей ръчи онъ упомянуль о состоянии древней и падшей сирійской церкви и выразня уб'яжденіе, что тамъ замічается повсюду реангіозное оживленіе, которое распространяется отъ общины въ обжинъ и на которое по его мивнію следуеть призывать всё благословевіж. Собравіе им'вло еще и вечернее зас'яданіе, на которомъ предс'ядательствовать еписковъ рипанскій и на которомъ были читаны сообщевів многихъ миссіонеровъ.

Лондонское миссіонерское общество. Годичное собраніе общества по обыкновенію происходило въ Экзетеръ-галив подъ председательствомъ Альдерминга Артура. Въ рачи, которою онъ отврыль заседание, онъ высказаль убъждение, что пондонское миссионерсвое общество въ настоящее время служить примаромъ для всехъ церквей. Онъ перечислият труды и успахи общества начиная съ первов, устроенной имъ, миссін въ южныхъ морякъ и кончая миссіею, устроенною въ Мадагаскарћ. Затемъ д-ръ Моллеясъ прочиталъ отчетъ. Изъ отчета видно, что полное число миссіонеровъ, состоящихъ наслужбъ общества, простирается до 156, въ числъ ихъ 38 миссіонеровъ студентовъ. Обывновенныя полученія отъ подписовъ, пожертвованій и сборовъ продолжали увеличиваться и достигли высшей пифры сравнительно съ предшествующимъ годомъ. Сумма, образовавшаяся такимъ образомъ въ кассъ общества была столь значительна, что по случаю спеціальных расходовь, причиненных расширеніемь миссій въ Мадагаскаръ и Новой Гвинев директоры общества не были винуждены обращаться къ резерву. За шесть льтъ доходы общества простирались до 100,000 фунтовъ и теперь для общества настало время оваботиться объ увеличении миссій общества въ Индіи и Китат, что служить предметомъ желательнымъ для общества съ давнихъ поръ. Многія странвцы отчета были посвящены мадагаскарской миссін. Въ теченіе последнихъ пати явть директоры прибавили въ наличному числу амглійскихъ миссіонеровъ, трудящихся на Мадагаскаръ, еще нъсколько новыхъ и увеличили число ихъ съ 12 до 33. Учреждены были новые миссіонерскіе станы съ англійскими миссіонерами въ ніжоторомъ разстоянія отъ главнаго города. Въ Южной Африкъ миссіи общества были сильны и людьин и двятельностію; эта двятельность безостановочно шла въ продолженіе всего года. Затімь директоры общества снова свидітельствують предъ всеми друзьями общества о техъ преследованияхъ, которыя безжалостно воздвигаются римсво-католическими миссіонерами въ Новой Каледоніи противъ обращенныхъ миссіонерами лондонскаго общества на островъ Увеа. Эти обращенные были подвергаемы многимъ несправедливостямъ въ продолжение болъе чъмъ 12 лътъ. Не разъ было дълаемо обращение въ человъколюбио священниковъ, въ справедливости и гуманности мъстныхъ властей, ко все напрасно. Миссіл въ Новой Гвивеф, поздитишее изъ предпріятій общества, въ продолженіе послиняго года подучила опредъленную форму. Въ Китат были сдъданы обычныя прибавленія къ количеству церквей. По прочтеціи отчета следовала рвчь Роджера, въ которой нвобразивъ сначала безумные возгласы современнаго невърія о томъ, будто бы Евангеліе отжило свое время, будто бы современная наука и критика нанесли ему смертный удард. онъ выражаеть увъренность, что Евангеліе и теперь остается твиъ же чень было всегда т.-е. могущественною силою на спасеніе, при посредствъ которой мы уповаемъ возродить міръ: это упованіе побуждаеть насъ идти въ язычнивань дабы принести имъ въчное спасеніе; ны ндемъ къ нимъ, говорилъ онъ, еще потому, что и за нихъ Христось распялся". После Роджера говориль Жоржь Кузенсь, инссіонеръ съ Мадагаскара, представившій очеркъ исторіи инссіонерской двательности на Мадагаскарв. Въ своей рван онъ между прочимъ говорыть: "Сами туземцы совершали миссіонерское дело на Мадагаскарф, въ очень редкихъ случаяхъ бываетъ, что миссіонеръ идетъ впереди. Туземець есть тоть ніонерь, который вь своей собственной странв врозагаеть путь Евангелію. Солдаты дізають тоже діло. Посланные на службу правительствомъ, если они христіане, солдаты беруть съ собою Евангелія и когда ихъ застаеть воскресный день въ мъстности; со всяхъ сторовъ окруженной язычниками, то они отправляють богослужение въ своемъ кругу; къ нимъ присоединяются язычники. Пройдеть годь, другой и мы отправляемь послание въ главный городъ съ извъщенить объ образовании конгрегации въ такой-то мъстности.... Затажь ораторъ перешель къ изображению тахъ затруднений, съ которыми приходится бороться миссіонерамъ. Указавъ на некоторыя онъ подробные остановился на одномы какы на главныйшемы. Таковымы по его инфијю, служить безусловный деспотизив правителей, простирающійся до того, что даже семейным дізла, въ родів бракосочетанія и похоронъ, не могуть быть совершаемы безъ особаго разрешенія правителя; народъ не имбетъ ни малейшаго представления о какой-либо свободь дыйствій; въ виду этого обстоятельства отъ миссіонеровъ требуется много довкости и умёнья ладить съ правителями, чтобы посатаніе своимъ витшательствомъ не мішали ихъ ділу". Затімь слідовало еще насколько рачей, изъ которыхъ посладнею была рачь Вильвинса-миссіонера изъ Калькутты, свидетельствовавшаго объ оживленін религіознаго чувства между всёми христіанами, населяющими Индію и въ заключеніи своей річи говорившаго объ особенной важности женскаго воспитанія въ Индін и Китав.

Веслейанское миссіонерское общество. На годичном собраніи этого общества, которое по обыкновенію происходило въ Экзетеръ-галів, предсёдательствоваль Лордь Джемсь Фальшоу. Отчеть, читанный Перксонь, показываль что доходы общества (свыше 3,000 фун.) продолжали оставаться въ томъ же видё, какийи были въ последніе годы. Обзоръ діятельности общества разділялся на нівсколько главь: 1) привидскія и континентальным миссіи; 2) колоніальным миссіи; 3) миссій къ африканским племенамь въ Западной Индіи

и Западной Африкь; 4) миссін въ Индін Цейловь и Китаь; 5) австралійскія миссін. Острова Дружбы принадлежали уже въ христіанскому исповеданию. Король l'еоргъ быль сердечно привизань из миссіонерамь. Въ отчете говорилось объ островахъ Фиджи, которые въ недавнее время поступили подъ владычество Британіи. Отчеть представиль краткій очеркъ учрежденія миссій въ Новой Британін и Новой Ирландін и нъкоторыхъ другихъ островахъ близь восточнаго берега Гвинен, Отчетъ показываль, что общество шивло главныхь становь, называемыхь округами, до 944 во всемъ свътъ; капедаъ и другихъ богослужебныхъ мастъ 7,047; священниковъ и помощниковъ миссіонеровъ, включая сюда и сверхштатныхъ 1,224; агентовъ, катихизаторовъ, школьныхъ учителей. получающих жалованье-4,840; не получающих жалованыя адентовъ. учителей-25,307; число дерковныхъ членовъ простиралось до 174,834; находится на испытаніи и готовится на поступленію въ число перковныхъ членовъ-17,173; учениковъ школъ-267,692; типографскихъ учрежденій-4. Председатель приветствоваль общество съ настоящимь продвътаніемъ и успъхами общества. Общество дъйствуеть въ согласів съ другими христівновими миссіями и для достиженія тёхъ же цёлей употребляеть различныя средства; свою рачь онь окончиль обзоромь даятельности общества и упоминаніемь о техь измененіяхь, которыя сдъланы въ дъятельности миссін-на островъ Фиджи. За чтеніемъ отчета и обычною речью председателя следовали речи некоторыхъ другихъ членовъ, присутствовавшихъ на собраніи. Первымъ изъ нихъ говориль Покшонь, а за нимь декань контерберійскій. Свою рычь онъ началь выражениемъ удовольствия, которое доставляеть ему присутствие на этомъ собраніи тавъ какъ онъ въ продолженіе многихъ льтъ елышаль самые почтительные отзывы объ этомъ обществе. Онъ уверень, что вліянію общества весьма много обязана своимъ характеромъ жизнь, отличающая церковь англиканскую. Еслибы Джонъ Веслей теперь воскресь то онь увидаль бы въ церкви искренность и истинное благочестіе, которое въ его время было подавлено формализмомъ. Перешедим затемъ въ разсуждению о завоеванияхъ, делаемыхъ папствомъ, деканъ соглашался съ тъмъ, что собственно англиканская церковь несдълала инчего, чтобы поддержать себя, но за то веслеванское общество было дъятельно и успъло основать 4 общины въ самомъ Римъ. Упомянувши затёмъ о своемъ путеществін въ Америку деканъ сообщиль, что встрівтиль тамь блистательные успёхи деятельности общества. Свою рачь декань заключиль похвалою настоящему стольтію, которое особенно обратило вниманіе на миссіонерское діло, діло просвіщенія світомъ евангелія язычнивовъ; будучи добрымъ діломъ само въ себі, онъ будеть сопровождаться благими последствіями не для текь только, къ

которымъ посывають миссіонеровь, но и для тахъ, которые посывають миссіонеровъ.

Баптистское миссіонерское общество. Годичное собраніе баптистскаго миссіонерстаго общества, происходившее въ Экзетеръ-галлъ, было на этотъ разъ не столь многочисленно, какъ въ преднествовавние раза. Мъсто предсъдателя запималь Брайтъ изъ Бирмингана а отчеть быль читань д-ромь Ундергиллемь. Изъ отчета видно, что общество начинаеть новый 1875-6 года безъ долговъ. Девать новых инсстонеровь, находящихся въ соювь съ обществомъ, посвятили себя на дъло служения Господу. Туземныя церкви въ Индіи представляють полное доказательство ихъ божественняго призванія. Толом навона окружають миссіонера, чтобы послушать оть него "благую въсть". Виблія распространяется десятками тысячь экземпларовь. Въ Цейлонь еженедывно были отправляемы богослуженія, привлекавшія до 3,000 человікь: 26 человікь было крещено, а 49 ожидаеть крещенія. Прибавьте въ этимъ 81 человъка, находящихся на испытаніи. Нивы уже готовы къ жатвъ. Послъ вступительной предсъдательской ръчи говориль Ганжи. Опъ говорилъ такимъ образомъ: "Когда нашъ секретарь читаль отчеть, и когда нашь предсёдатель произносиль свою вступительную рачь, я чувствоваль, что изображаемое дело столь велико, столь обширно, столь почтенно, что нельзя невидеть доказательства того, что Богь съ нами. А какъ часто у насъ не хватаетъ терптия обозръть его съ его вижиней и внутренией стороны. Мы смотримъ вазадь, впередь, на право, нальво, на себя, на людей, а забываемь смотръть прамо. Не такъ зи бываетъ и съ священнослужениемъ". Мы часто, когда наша въра ослабъваетъ, слишкомъ много заботимся о подборь текстовь, о составленін проповідей, о произнесенін ихъ. о собранін конгрегацін, а какой результать? Почему священнослуженіе становится бременемъ тяжелымъ и неудобоносимымъ? оно умерщвляетъ человъва. Еслибы мы думали въ себъ такъ: Помоги миъ Боже избрать тексть, произнести проповедь, собери конгрегацію", то утромъ въ воскресевье им не шли бы на канедру какъ идеть человъкъ на эщафотъ, но привътствовали бы утро воскресенья и съ свътлымъ сердцемъ шли бы на дело Божіе: "воть что следуеть намъ искать въ отчетахъ о деятельности общества. Нечего смотреть много на секретарей, - они делають свое дело вполит правильно и точно. Нечего много смотреть ва комитеты, на подписные листы, на чисто священниковъ, нужно смотрыть на Бога и онъ дасть ванъ успахъ. Мы ловцы для Інсуса-довны человъковъ. Не смотрите слишкомъ много на корабли, на сети, на крепків снасти у нашихъ братьевъ, на свою собственную силу и искусство. на взирайте на присутствіе Того, Кто стоить на ворив ворабля, по

слову, котораго вы бросаете съть одесную страну корабля; если мы будемъ помнить о этомъ присутствии Его, повиноваться Его голосу, мы будемъ забрасывать свои съти туда, гдъ рыбы въ изобили, и съти даже будутъ проторгаться и т. д. "Говорившій затімъ Бронъ отвічалъ на ніжоторыя возраженія, которыя ділаются противъ миссій. Д-ръ Кэрист, изъ Бервина, обратиль затімъ вниманіе на великую отвітственность по отношенію къ церкви и обществу, которая лежить на христіанахъ, и побуждаль слушателей бодрствовать въ чувствіт величій теперешняго вризиса и важности настоящаго временя.

Общество распространенія Евангелія въ иностранных земляхъ. Годичное собраніе этого общества происходило подъ предсёдательствомъ архіеп. контерберійскаго. Большая часть отчета была посвящена распространенію Евангелія въ Азіи. На попеченіи общества находилась 503 посвященныхъ миссіонера, которые были распредёлены слёдующимъ образомъ: 127 въ Азіи, 98 въ Африкѣ, 53 въ Австраліп и на Тихомъ Океанѣ, 224 въ Америкѣ и Весть Индіи; 1—въ Европѣ. Сюда же включены и 42 человѣка изътуземнаго духовенства въ Индіи. На попеченіи же общества находылось кромѣ того 828 катихнзаторовъ, и свѣтскихъ проповѣдниковъ въ иностранныхъ земляхъ и свыше 141 студента въ иностранныхъ коллетіяхъ. Послѣ рѣчи предсѣдателя говорили: Перстъ о туземныхъ племенахъ на Тихомъ Океанѣ, — Колдуэлъъ, изъ Тинневилля, о нарѣчіяхъ Индіи, въ ихъ отношеніи къ миссіонерскому дѣлу, и епископъ морейскій.

Общество распространенія религіозных сочиненій. Семдесать шестое годичное собраніе этого общества происходило въ Экветеръ-галлъ, подъ предсъдательствомъ Блаквуда. Секретаръ общества д-ръ Девисъ прочиталъ отчетт, изъ котораго видно что въ продолжение года издания общества изъ внутреннихъ складовъ простирались до 46,536,057, и такимъ образомъ превышали на 1,733,597 изданія прошлаго года. Къ этому нужно прибавить 10,000,000 годичныхъ изданій въ заграничныхъ складахъ включая сюда Европу, Индію, Китай и Африку. Со времени образованія общества выпущено было 1,595,000,000 изданій. Пожертвованія на изданія простпрались до 8.045 ф. Миссіонерскіе расходы простирались до 28,328 ф. эти расходы состояли въ заграничномъ счетъ денегь, платъ за бумагу и изданія, жалованые эмигрантамъ, распространение школьныхъ библютекъ, содержанін винтоношь и пр. Посль рычи предсыдателя произнесь рычь д-ръ Гэллей, который сравниваль прошедшее и настоящее и всв преимущество находиль на сторонъ послъдняго; замъчается, говориль онъ, удивительное изявнение: Въчемъ же? Въ распространени религюзнаго

восинтанія и распространеніи релитіозной інтературы. Воть два діла ва которыя Богь послаль свое благословеніе. Онъ благословляєть Бога за вышнюю номощь, ниспосланную имъ субботнимъ школамъ и за ту релитіозную литературу, которую распространяєть это общество. Общество совершило удивительное діло. Онъ увітрень, что общество издина сочиненій совершило такое доброе діло, какое совершить едва ли удалось какому-либо другому обществу. Канонивъ Тристрэмъ, говорившій послів этого, излагаль ті причины, которыя связывають его съ обществомъ; онъ чувствуєть себя связаннымъ съ обществомъ въ качестві миссіонера, въ качестві человіка науки и въ качествіє снигсьман'а. Послів этого слідовали еще двіттри річи въ подобномь же роді.

Общество дерковно-настырскаго вспомоществованія. Годичное собраніе этого общества подъ председательствомъ трафа Шефтсбюри происходило съ Сенъ-Джемсъ-галлъ. Изъ отчета видво, что годичныя приношенія общества состояли въ следующемъ: отъ духовныхъ лицъ 604, свыскихъ лицъ 222, всего 826. Благодаря усиліямь общества теперь отправляется 825 добавочныхь богослуженій въ воспресенье, сверхъ того 584 ежедневныхъ богослуженій, оодержется 844 чигальня и 942 библейскихъ классовь. Пожертвованія общества были употреблены на построение и открытие 323 церквей и ванелять; въ округатъ, которые въ настощее время получаютъ вспомомествование общества. 311 залъ употребляются для божественныхъ службъ. Епископъ глочестерскій и бристольскій, который говориль первымь, указываль на необходимость делать все для поддержанія общества и затемъ говориль объ обязанности, служителя Евангелія высказывать истину со всею христіанскою ясностію и бороться со встани тами, которые отвергають ее. По поводу посладней мысли онъ ссылался на епископа оксфордскаго, который въ своей последней речи въ духовенству говорияс, "что весьма значительное число людей получившихъ ученыя степени и занимающихъ должности или въ университеть или въ коллегіяхъ, только по имени христівне". Послъ него Вудвордъ говория о духовновъ состояни Ливеричля и представилъ печальный очеркы деморализованняго состоянія народонаселенія, состоянаго почти изъ полумилиона жителей; но при этомъ онъ указывалъ, что даже среди этой массы, огрубъвшей, невъжественной, звърской существують зародыши добра; глась евангельскій не молчить даже на такихъ округахъ. Въ заключение засединия говорилъ председатель напомнивний трвчв ег. Тлочестерского, председатель подтвердиль необходиность распространать Евангеліе особенно между рабочими влассами; собени указываят обы на необходимость гонфрить въ рабочему влассу явыкомъ простымъ и общенонятнымъ; для своихъ рѣчей избирать предметы всего болье могущіе дъйствовать на сердце рабочаго — о прощенін грѣховъ и Христовомъ искупленін, какъ единственномъ средствъ получить прощеніе грѣховъ. Въ подтвержденіе своихъ мыслей предсъдатель ссылался на примъръ гг. Муды и Санвея; первый по крайней мъръ не получилъ высшаго образованія, а между тъмъ своими проповъдями производилъ громадное вліяніе на слушателей; это потому, что его проповъди отличались простотою, безъискуственностью и прямо дъйствовали на сердце слушателей.

Миссія лондонскаго Сити происходило въ Экзетеръ-галль, подъ предсвдательствомъ Джозефа Гоара. Изъ отчета видно, что въ истемемъ
году агентами миссін было сдъдано до 3,000,000 посъщеній; 275 къ
больнымъ и умирающимъ; было роздано 3,500,000 сочиненій; 1,900,000
лицъ собиралось на митинги миссін; было роздано 7,000 Баблій;
200,000 лицъ брали на себя трудъ проповъдывать на фабрикахъ и заводахъ. Между результатами, достигнутыми трудами общества, заслуживаютъ упоминанія слъдующія: 1,600 пьяницъ были излечены отъ пагубной страсти; 1,600 новыхъ причастниковъ присоединилось къ церквамъ, 300 человъкъ возвращено къ товариществамъ, изъ которыхъ они
были исключены за свой образъ жизни.

Годичное собраніе общества школь оборванцевь происходило въ Эвзетеръ-галлі, подъ предсёдательствомъ графа Шефтсбюри. Хоры были заняты 500 мальчиками и дівочками, которые разнообразные гимны и піснопінія, подъ управленіемъ Прудмана, Гентъ читаль отчеть, изъ котораго видно, что до 600 подарковъ было роздано предсёдателемъ мальчикамъ и дівочкамъ въ виді награды за постоянство въ поведеніи въ продоженіе года. Въ продолженіе года 358 чистильшиковъ башмаковъ выручили 11,000 ф. Послі этого предсёдателемъ были розданы награды учителямъ школь за ихъ труды по обученію оборванцевъ. Річи были произнесены предсёдателемъ, епископомъ Клофтонскимъ, г. Флемингомъ и Кодменомъ.

Опуская отчеты о годичных собраніях нікоторых других обществъ ны считаемъ не иншениъ помістить таблицу доходовъ всіхъ благотворительных обществъ, существующихъ въ Англін, по которой можно судить и о томъ положеніи, въ какомъ находится теперь въ Англін діло благотворительности и о томъ сочувствін, какимъ нользуется она тамъ.

Доходы благотворительных общества по годичным отчетама. 1874 г. 1875 г.

| D                                                                                |                |                |          |        |
|----------------------------------------------------------------------------------|----------------|----------------|----------|--------|
| Главичний миссіонерскія общества:                                                | 107 005        | 170 040        | <b>.</b> |        |
| Веслейанское миссіонерское общество                                              |                |                |          | стера. |
| <b>Церковно</b> миссіонерское общество <b>Общество</b> распространевія Евангелія |                |                |          |        |
| <b>Лондонское мыссіонерское</b> общество                                         |                |                |          |        |
| Вантистское миссіонерское общество                                               |                | 40,121         |          |        |
| Моравскія миссія                                                                 |                | 18.371         |          |        |
| <b>Томео-американское миссіонерское обще-</b>                                    | 10,011         | 10.571         |          |        |
| CTBO                                                                             | 11 799         | 13,727         |          |        |
| Англійскія пресвитеріанскія миссіи                                               | ,              | 10,248         |          |        |
| <u> Англискім пресвитеріанскім жиссій</u>                                        | 0,511          | <del></del>    |          |        |
|                                                                                  |                | 676,627        | _        |        |
| Миссін въ колоніяхъ, между евреями и другі                                       |                |                |          |        |
| Методистскія миссін                                                              | 35,207         | 46,707         | _        |        |
| Общество распространенія христіанства                                            |                |                |          |        |
| среди евреевъ                                                                    |                | 37, <b>317</b> | _        |        |
| Общество церввей въ жоловіяхь и на кон-                                          |                |                |          |        |
| твнентв                                                                          | <b>35,23</b> 8 | -              |          |        |
| Миссін методистекнях свободных перввей.                                          |                | •              |          |        |
| Британское общество для евреевъ                                                  | 7,657          | •              |          |        |
| Евангелическое контивентальное общество.                                         | 3,121          | 3,878          |          |        |
| Общество всномоществованія нностран-                                             |                |                |          |        |
| TREES                                                                            | 3,625          | 3,510          | _        | _      |
| Коловіальное миссіонерское общество                                              | <b>2,9</b> 53  | 3,252          | _        |        |
|                                                                                  | -              | 150,122        |          | -      |
| Внутреннія миссін:                                                               |                | ,              |          |        |
| Общество сверхштатиму викаріевъ                                                  | 55,270         | 60,960         |          |        |
| Общество церковно-пасхырскаго всвоио-                                            |                |                |          |        |
| ществованія.                                                                     |                | 56,546         |          |        |
| Миссія дондонскаго Сити                                                          |                | 46,070         | -        |        |
| Веслейанскія внутреннія миссін                                                   | 30,000         | 32,000         |          |        |
| Фондъ лондонскаго спископа                                                       | 36,987         | 25,515         | —.       |        |
| Ирвандскія церковныя миссін                                                      | 28,513         | 22,987         |          |        |
| Общество построенія, дерквей                                                     | 7,850          | 12,623         |          |        |
| Миссін для моряковъ                                                              |                | 10,722         | _        | -      |
| Общество читателей церковно-англикан-                                            |                |                |          |        |
| скихъ писанів                                                                    |                | 10,254         | _        | _      |
| Общество читателей военных сочиневій                                             |                | 9,156          | · —      |        |
| Общество протеставтской реформаціи                                               | . 4,413        | 7,367          |          | _      |
| Общество британских и вностранных ис-                                            |                |                |          |        |
| DEKORD.                                                                          | ~ ^-           | 5,704          | _        |        |

| Британскія и правидскія бантистскія вну- | ,              |         | i .  | i                                             |
|------------------------------------------|----------------|---------|------|-----------------------------------------------|
| треннія миссіи                           | 4,800          | 5,100   | фун. | стеря.                                        |
| Внутренне-миссіонерское общество         | 5,176          | 4,512   | `    | <u>-</u> ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| Тюренныя инссін                          | 3,7 <b>5</b> 6 | 4,418   |      | • 1                                           |
| Ирландско-евингелическое общество        | 3,025          | 2,964   | _    | 1.                                            |
| Общество читателей королевско-флотскихъ  |                |         |      | 1                                             |
| сочиненій                                | 1,800          | 2,163   |      |                                               |
| Общество полуночныхъ митинговъ           | 3,599          | 1,916   |      | · <u>·</u>                                    |
| •                                        |                | 320,977 |      | <del></del>                                   |
| Розиріочно восинкавольных общества:      |                | 020,011 |      | 天                                             |
| Общество британских и заграничныхъ       |                |         |      |                                               |
| школь                                    | 11,215         | 20,547  | _    |                                               |
| Общество индійских женских инволь        | 7,891          | 8,728   |      | :-                                            |
| Общество христіанскаго воспитанія въ     | - 100 -        | •       |      | •                                             |
| Индін                                    | 9.760          | - 8,668 |      |                                               |
| Комитетъ веслейанскаго воспитанія        | 7,878          | •       |      |                                               |
| Общество внутреннихъ и колонівльныхъ     | .,             | 3,11    |      |                                               |
| школъ.                                   | 6,416          | 7,660   | _    |                                               |
| Ассоціація британскихъ сирійскихъ школь. | 5,578          |         |      | <u> </u>                                      |
| Общество школь оборванцевь               | 3,805          | •       |      |                                               |
| Общество воскресныхъ школъ               | 2.669          | 8,016   |      |                                               |
| •                                        |                | 67,023  |      |                                               |
| Смашанныя общества:                      |                | 01,020  |      | <del>-</del>                                  |
| Общество ремгіозныхъ сочиненій           | 137 705        | 144,566 |      |                                               |
| Церковная ассоціація                     | 7,749          | 7,858   |      |                                               |
| Книжное общество                         | 7,541          | •       |      |                                               |
| Христіанская ассоціація молодыхъ людей.  | 3,971          | •       |      |                                               |
| Общество ивсячных сочиненій              | <b>3,</b> 051  | -       |      | _                                             |
| Общество библейских переводовъ           | 1,974          | •       |      | 4                                             |
| Христіанская ассоціація молодыхъ жен-    | -,0            | -,100   |      |                                               |
| щинъ                                     | 1,476          | 1,678   |      |                                               |
| Учреждение церковно англиканскихъ вос-   | 2,2.0          | 1,010   |      |                                               |
| кресныхъ школъ                           | 1,067          | 1,891   |      |                                               |
| Общество соблюденія воскреснаго дня      | 984            | 1,000   |      |                                               |
|                                          |                | 172,957 | -    | <del></del>                                   |
| ,                                        |                | 112,507 | _    |                                               |

### HOBЫЙ ПРУССКИЙ ЗАКОНЪ О СТАРОКАТОЛИКАХЪ.

На двяхъ обнародованъ новый прусскій заковъ, о правяхъ старокатолическихъ общинъ на пользованіе вмуществами католической перкви, утвержденный 4-го іюля императоромъ.

Завонъ установляеть пользование имуществами католической перван въ техъ общенахъ, конхъ-члены въ звачетельномъ числе перешли въ старокатоличество. Старо-католической общива предоставляется пользованіе церковыю и церковними двороми. Если есть много храмови, то они могуть быть разделены между католиками и старокатоликами. Если большинство членовь нерешле въ старе-натолическую общину, то этой посавдней предоставляется пользование храмомь въ обичные для богослуженія часы. Вакантная нерковная приходская должность, въ случав численняго перевыса староватоликовь въ общинь, предоставдается нив. При многих вакансіяхь, если будеть позволять численвое отношение между ватоликами и отврокатоливами, устанавливается раздыть между тами и другими. При невначительномъ числе католиковъ, старокатоливань предоставляется полное обладавіе этими должностями. Въ этомъ случав, изъ среды старокатоликовъ избирается вовое первовное попечительство и представительство церковной общины. Таковъ въ главныхъ чортахъ новый законь о старобатоливахъ.

Прусская законодательная власть, предоставляя старокатоликама, въ случат численнаго перевёса ихъ надъ натоликами въ какомъ-нибудь геродъ или отдёльной общинф, пользование католическими храмами, владънями в доходами, открывая имъ для богослужения даже двери соборныхъ храмовъ, давая возможность обладъвать безраздъльно першенными имуществами, дъдасть весьма рфинтельный и важный по возможнымъ последствимъ имять.

Редигіовная партія, отколовнаяся отъ Римской церкви послѣ Ватиканскаго собора, признанная въ Рямѣ еретическою и осмѣянная католическою печатью, какъ "профессоровая оплозиція", послѣ Мюнхенскаго и Кельнскаго конгрессовъ проявила свою жизнь организаціей
церковныхъ обществъ и завершила свое устройство избраніемъ енискоча и установленіемъ оннодовъ. Еще прежде, съ самаго зарожденія
старокатолическаго движевія, прусское правительство приняло благопрілтную для него точку зрѣнія, рѣнінвъ предоставить старокатоликамъ
права какими пользовались въ государствѣ католики. Этотъ приндипъ
благопрілтнаго отношенія къ старокатоликамъ, по миѣйю офиціозной
Рессийсі Соггеропделя, былъ выраженъ еще въ 1871 году тогдащвинъ министромъ духовныхъ дѣлъ Мюлеромъ: "если (въ учевін церкви)
проявойдеть перемѣна, какъ совершилось это чревъ (Ватиканскую) кон-

ституцію. 18; маля 1879 грдя, то толуциратно че облечно, ма и че правомочно, приверженцевъ стараго ученія въ ихъ отношеніи въ государству трактовать кака отступникова. Оси не терпота своего прави на номровительство государства оть того, что церковь изменила содержаніе своего ученія, и это повревительство сохраняется за ники по прежнему. Верное этому воззренію, прусское правительство, несмотря на колебанія старокатоликовь, несогласіе нав нежду собою въ церковномъ учении и богослужении, неопределенность въ возарфинатъ на самого папу, востоянно благопріятствовало имъ; въ воротное время, въ несколько леть, общены старокатолнеовъ получили государство нисе признавіе, за старокатолическими духовиними было сохранено государственное содержание, Рейнкенсь быль признань императоромь въ санъ епископа, въ государственный бюджеть внесена была особая сумма на старокатоликова. Они были не только признани государствома ва качестве довволенной религозной секты, но были постепенно возводишы въ положение равное съ католенами, и полнимались, несмотря на свою малочисленность и неустойчивость, до значенія государственной церкви какое имветь въ Пруссіи католицизмъ. Новый законъ довершаетъ такъ недавно начатый процессь уравненія правъ старокатоливовъ съ MATOJKKAMU.

Насколько этотъ законъ послужить къ развитію и усиленію старекатолическаго движенія судить трудно. Умноженіе членовъ какой-либо неркви зависить, какъ говорить намъ опыть исторіи, не отъ вибшняго моридическаго положенія цервви въ государствъ, а отъ внутренней силы живущей въ сл учении и управлении. Но старокатоличество еще не окрапло внутренно; оне не развило своей внутренией силы. Это видно изъ того, что оно еще не решило основнято вопроса, должно ли ото стоять на зыбкой почев Тридентинского католичества, или твердово стопой перейти на почву единой нераздільной Церкви. Въ этомъ вкутреннемъ колебаніи главнымъ образомъ кроется прична слабости его распространенія и малаго авторитета для простыхь върующихь. Но нельзя не признать, что вивств съ предоставлениемъ духовишиъ переходящимъ въ староватоличество правъ на сохраневіе доходовъ, а жірянамъ права молиться въ техъ же храмахъ где они молились и прежде, будеть устранено препятстве вы пережоду вы староватолицизмы тикы кто удерживается въ папизий страхомъ лишенія опредиленняго богослуженія и даже матеріальных средствъ. Можно думать, что и духъ вождей староватоличества, легальными обезпечениеми вкъ церковнихъ общинъ и предоставлениемъ храмовъ, ободрится для болве энергической двятельности.

Но ивть сомивнія, что только сь умноженість числа старокатоли!

конъ удаграновтанство въ Герианів ножеть поникнуть. Кажется, что и прусское правительство не чуждо надежды, что изъ старокатоликовъ со временемъ образуется національная католическая церковь безъ напы. Но что такое католическая церковь безъ папы, если это не есть православная церковь? Можеть ли держаться этотъ такъ-называемый старокатолициямъ, оторвавшійся отъ Рима и не приставшій къ востоку?

Пожелаемъ, чтобы староватоличество, при новыхъ благопріятныхъ, кота и вибімнихъ политическихъ условіяхъ существоранія въ Германів, созданныхъ новымъ закономъ, окрѣнло внутренно и отрѣшившись отъ варализующихъ его жизнь колебавій шло твердою стопой къ созданію германской надіональной церкви на невыблемыхъ оснаваніяхъ древней перавдѣльной вселенской церкви.

Въ настоящее время представители старокатоличества въ Германія трудятся надъ выработкой катехизиса и чина богослуженія, и готоватся къ Бониской конференціи, им'яющей быть въ августъ місяців, на котфрую приглашены, вм'ястів съ богословами греческой церкви, депутаты и отъ нашего Общества Любителей Духовнаго Просвіщевія.

## **ИЗБРАНІЕ ЕПИСКОПА НАЦІОНАЛЬНОЙ ИТАЛЬЯНСКОЙ КАТОЛИЧЕ-**СКОЙ ЦЕРКВИ.

Извістный нашимъ читателямъ статутъ этой церкви одобренъ особо назначенною для того коммиссіею и 4 (16) мая происходила въ Неаполів присяга избраннаго епископа Панелли на віврность вновь образовавшейся церкви и ея статуту.

Въ 11 часовъ утра должностныя лица общества и многочисленные члены его собрались въ домовой церкви монсиньора Панелли, посредн которой водружена была хоругвь общества, поддерживаемая ветерановъ отечественныхъ войнъ Густиномъ Файвано. Президентъ и главный секретарь общества, въ присвоенной имъ одеждъ и опоясанные трехивътнымъ шарфомъ, помъстнлись близь алтара. Нъсколько минутъ слуста, вошелъ въ церковъ, въ фіолетовой одеждъ, архіепископъ, сталъ волейна предъ алтаремъ, прочелъ тайную молитву и затъмъ, облекнысь въ ризы, въ сослужение двухъ священниковъ, совершиль литуртию. По окончании опой президентъ, въ сопровождении секретаря, полючелъ къ хоругви и пригласнять присутствующихъ състь. Архіепископъ, въ ризахъ и митръ, завялъ мъсто близь алтара. Ватъмъ президентъ

произнесь глубоко-проичествованную вань, вы которой, указавы назчаченіе присяги для истинныхъ последователей Інсуса Христа и охарактериговавъ присягу, даваемую затинскими епископами папъ и бызвиниъ королямъ неаполитанскимъ, - присягу, чрезъ которую они дълались полвыми рабани паны и королей, теряли свой священный характеръ, и оставались дишь "служителями стращной миквизицін, присяжними шпіонами безграничной тиранніи, грозными орудіями рабства совъсти, непримиримыми врагами всякой свободы, волками и палачами христівнскаго народа",-объ яснив смысль присяги, къ которой приглашался епископъ ново-организованной церкви. По словамъ привидента, присяга сего последняго есть полное выражение апостольских обязанностей истинняго канолическаго пастыря и его, полнаго кристівнской любви, назначенія посреди народовъ. Епископъ національно-итальянской католической церкви, продолжаль превиденть, присленеть на то, чтобы поддерживать и защищать единыя права Інсуса Христа, свободы и отчизны, права истины, правды и любви, за которыя окъ обязывается предъ Богомъ и его дерковію жертвовать даже жизнію своею; на то наконець, что онь будеть проповедывать права и обязанности искупленнаго народа, т. е. братство и миръ во всехъ отношенияхъ жизни общественной и гражданской. Да, монсиньоръ, сказаль въ заключение президенть, обративнись къ епископу, въ сей день, когда церковь воспоминаеть одну изъ самыхъ утъшительныхъ своихъ тайнъ,-тайну дарова, преділиных Духомъ Свяжымь на вностоловь, даровь премудрости и свободы, коими они должны были покорить кресту язычесвій міръ, мы даемъ вамъ правомфремо власть благодати и любви налъ нашею совъстію и церковію, -- власть, которою вы будете пользоваться безъ сомнина подъ наитиемъ Того, Кто быль кротокъ и смиренъ серддемъ; на чьихъ устахъ не было иныхъ ръчей, кромъ словъ любви и милосердія: Который проклинаемый благословляль, гонимый благотвориль, оклеветанный не ропталь; Который пришель на землю благовъствовать страждущимъ, святить и освобождать чернь, и, умирая на кресть позора жертвою Своей безконечной любви, молился за Своимъ распинателей. Эта власть, вручаемая вамъ нами свободно и добровольно, заслужить вамъ въчную славу и блаженство, если, какъмы вътомъ увърены, вы будете бодротвеннымъ, благоразумнымъ и незапятнаннымъ стражемъ и правителемъ, - или, отъ чего да избавитъ Господъ, въчный позоръ и угрызеніе, если будетъ иначе.

По окончаніи этой різчи, главный секретарь общества прочитадть акть избранія и оффиціальную записку, коею сообщалось монсиньору Доминику Панелли, архіспископу города Лидды, объ избрані і его первымъ епископомъ маціонально-птальянской католической церкви. За-

тімъ президенть общества, кавалеръ Прота-Джіурлее взяль Евангеліе, развернуль и поднесь его избранному евискову, который, положинь да священную кингу правую руку, громко и раздільно прочиталь нижестідующую формулу присяги:

"Я, Доминист Панелли, архівниской города Лидди, избранний винской на применення прівмлю и клянусь святымъ Евангеліємъ соблюдать догнатическій, органическій и дисциплинарный статутъ поименованной церкви, блюсти за его исполненіємъ, а также наблюдать, охранять и защищать интересы нашего отечества, Италіи свободной, незавненной и единой, разно какъ интересы святьйшей, каволической и апостольской въры нашей,—въ чемь да воможеть мить Богь".

Всітда затіжь президенть вручніх енископу архісрейскій перезень и произнесь слідующіх слова: "Примите ныні, пастырь нашь, символь вашей дуковной власти нада церковію нашей; да послужить онъ важь накъ бы знаменіемъ истины, правды и любви въ управленіи дуковнымъ стадомъ Христовымъ, свободнымъ избраніемъ нашикъ ввіреннымъ вашей пастырской заботливости".

После этихъ словъ, епископъ всталъ съ своего изета и произнесъ слідующую різы: "Возлюбленные братін во Христі Інсусі. Устройство національно-католической церкви теперь уже не мента слабаго ума, не сонъ и не утонія, это — термественно совершивнійся факть. Воз веденный божественными милосердіеми и свободнями избраніемь вървыхъ въ высокое достонество перваго епископа этой церкви, я должень прежде всего заявить, что я привлаю себя педостойнымь такой чести, не только предъ верховнымъ Настыремъ и Главою вседенской цервви Інсусомъ Христомъ, Вогомъ отъ Бога, свътомъ отъ свъта. Богомъ истинимъ отъ Бога истиниаго, единосущимъ Отцу, во и вредъ честивнимы пресвитерствомы Италіи, составляющимы квалу и украшеніе нашей церкви и дорогаго отечсетва. Сколько сващенникова, достойнъйшихъ по своей испытанной мудрости, по своему неблазненному нравственному поведенію, непреставнымь жертвамь и опытасоти вы управления, могли бы быть предпечтены мив, пометина наименьжему въ дому Отна моего! Великій Боже, испытующій сердца и видашій въ нехъ самыя тайныя помышленія! Теб'я единому відомо, сколько разъ въ святилние моей бедной совести возносиль и къ Тебе мод CH BROCHHILL MOZHTBU, 12661 TH 12DOBARL GOATE, MELE HORIGEMARY TOYEC-BRES STORY GLATOCHORCHEOMY BUHOFDARHEST, BY KOTOBONY, XOTE & OPOже нномъ Твоею драгоценною кровію, произрастало дурное сёма, не Твое, наброменное единственно рукою врага. Но Ты, Господи, отольво разв воздвигать нув камени опновъ Аврааму, и н. ничто же могу-

шій, потому что я ничто, надёнось все мочь въ Тебё, потому что Ты поддержинь меня. Да, братіе, если я пріемлю сколько почетный, столько же и трудный домгь, на меня возлагаемый, то потому только, что возлагаю всё свои надежды во первыхъ на благодать Божію, а затёмъи на вашу двятельную помощь, да все въ управленіи церковію совершится согласно воль самого Бога и единаго Спасителя нашего Інсуса-Христа. Чувства мон слишкомъ хорошо вамъ извёстим. Посему излишне увърять васъ, что я буду посреди васъ не вакъ возсъдающій, и тёмъменъе какъ предсъдающій, но какъ приставникъ и слуга. Не назмвайте меня отномъ и учителемъ: единъ Отецъ Богъ и единъ Учитель Інсусь Христось, им же да будемь только братія во Христь Искупитель. Да благоволить Онъ охранять всякое дело наше, дабы все былонаправлено въ Его славъ и чести, и да сотворить Онъ, чтобы для блага-Его оскорбленной церкви и нашего искупленнаго отечества и пребылъвърнымъ и ревностнымъ въ соблюдении торжественной присяги, принесенной мною предъ симъ святымъ жертвечникомъ. И такъ, возлюбленные, миръ, спасение и полнота небесныхъ благословений да снизойдетъ на васъ и никогда да не повидаеть всёкь насъ, во имя Отца и Сынаи Святаго Духа, аминь"!

Присутствующе въ почтительномъ молчании выслушали эти слова и по окончании рфчи привътствовали своего епископа самыми искренними рукоплесканиями. Затъмъ секретарь прочелъ протоколъ засъдания, который и былъ подписанъ епископомъ Панелли и всъми присутствующими.

Изъ напечатанных въ "Католическомъ Освободитель" документовъвидно, что сочувствие къ обществу, основавшему напіонально-итальянскую ватолическую церковь (оно именуется "національнымъ обществомъ освобожденія и взаимной помощи итальянскаго священства), распространяется все болье и болье. Сочувственные отзывы приснлаются не только изъ всьхъ провинцій Италіи, но также изъ Швейцаріи и Франціи. Въ числь сочувствующихъ обществу находятся Зб денутатовъ итальянскаго парламента и между ними знаменитый патріотъ и національный герей Гарибальди. Онъ присладъ архіонископу Панелли письмо, въ которомъ поздравляетъ его съ тымъ, что онъ примкнуль иъ вешкому ділу освобожденія католической совісти отъ тиранническихъ злеупотребленій и обмановъ іступтокаго Ватикана и вступиль на путь, ведущій къ религіи нетины, которая для членовъ католической эмансинаціи есть не неое что, какъ религія Інсуса Христа, иже есть путь, истича и животъ.

2 мая происходило избраніе другаго синскопа, въ начестве викарія архісинскопа Панелін. Избранъ наноникъ Станиславъ Трабукко. Вънастоящее время новонзбранный болень и посвящение его отложено виредь до его выздоровления. Органь національной цервви выражаеть надежду, что вы посвящение каноника Трабукко примуть участіе иностранные епископы, для сообщенія этому акту большаго авторитета и торжественности. Къ сожальнію, подробностей этого избранія им не инвень и можень только упомянуть, что новонзбранному поднесень членами можей церкви епископокій перстень при адресь, на котерый новоизбранный отвычаль, что онь вы этомь дары видить желаніе подтвердить термественний акть кридическаго устройства ниціональной перкви и поддержать новонзбрацияго ам борьбы противь безстыднаго ультрамонтанства, которое съ неслыханною дерзостію возстаеть противь истиннаго, добраго и прекраснаго во всёхь свободныхь учрежденіяхь дивилизованной Европы.

Въ іюль мысяць, согласно постановленіямъ статута, предполагается сдылть выборъ синодальнаго совыта и частнаго совыта епископа.

### ЗАПИСКА ЧИТАННАЯ ВЪ ОБЩЕМЪ СОБРАНІИ ЧЛЕНОВЪ ПРАВОСЛАВНАГО МИССІОНЕРСКАГО ОБЩЕСТВА ІІ МАЯ 1875 ГОДА.

1874 годъ быль пятый со времени открытія Православнаго Миссіонерскаго Общества. Итакъ, наше Общество, по милости Божіей, существуетъ уже пять льтъ. Посль обозрвнія его состоянія и двятельности за истекшій годъ, полезно будеть взглянуть и на все небольшое пройденное имъ поприще. Въ этотъ краткій періодъ времени столько открылось важныхъ обстоятельствъ по отношенію къ миссіонерскому двлу, такія выяснились великія для Общества задачи, что и руководственныхъ указаній, имъ пріобретенныхъ, и трудовъ, ему предлежащихъ, станетъ на цвлыя стольтія. Посему въ настоящемъ обозреніи Советь Православнаго Миссіонерскаго Общества признаетъ полевнымъ сообщить общему собранію: а) сведенія за истекшій годъ, б) взглядъ на все прошедшее пятилетіе и в) указаніе нёкоторыхъ, какъ сказано, выяснившихся для Общества и предлежащихъ ему задачъ.

T.

Истекшій годъ, не представляя въ дѣятельности Общества сравнительно съ прежними годами, особенно выдающагося, тѣмъ не менѣе значительно подкрѣпляетъ то убѣжденіе, что положеніе Общества годъ отъ году упрочивается, и его вліяніе на миссіонерское дѣло не только въ нашемъ отечествѣ расширяется, но простирается уже и за его предѣлы.

Составъ Общества за прошедшій годъ представляется въ слівдующемъ виді:

Дъйствительныхъ членовъ Общества въ истекшенъ году въ

московскомъ отдълени его быле 2070 <sup>1</sup>). Членовять взносовъ и пожертвований въ кассу совъта Общества моступило: 57,157 р.  $91^{1}/_{\Lambda}$  коп. <sup>2</sup>).

Число членовъ Общества въ епархіальныхъ его отдёленіяхъ и количество взносовъ и пожертвованій, поступившихъ въ епархіальные комитеты, представляются въ слёдующихъ размёрахъ:

| • • •                                                                         |     |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Въ Астраханскомъ комитетъ членовъ пожертвованій 2170 р. 79½ к.                | 254 |
| — Благовъщенскомъ комитетъ членовъ пожертвованій 842 р. 7 к.                  | 114 |
| — Витебскомъ—часновъ                                                          | 81  |
| — Владимірскомъ—членовъ                                                       | 293 |
| — Вологодскомъ-членовъ                                                        | 121 |
| пожертвованій 1613 р. 71½ к.  — Воронежскомъ—членовъ                          | 195 |
| пожертвованій 1792 р. 36 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> к. — Ватскомъ—членовъ    | 261 |
| пожертвованій 2005 р. 56 <sup>3</sup> / <sub>4</sub> ж. — Донскомъ—членовъ    | 221 |
| пожертвованій 3023 р. 26 <sup>1</sup> / <sub>4</sub> к. — Евисейскомъ—членовъ | 237 |
| пожертвованій 1412 р. 17 к.                                                   |     |

Въ томъ числъ членовъ обезпечившихъ ежегодные взносы капиталами: 348.

<sup>2)</sup> Въ числъ 57,157 руб. 91% к., показанных приходомъ но совъту Правосл. Мис. Общества, заключаются: а) 35,889 р. 25% к. взносовъ и пожертвованій оть членовь и благотворителей, б) 173 р. 50% к. изъ кружевъ, маходащихся въ разнихъ общественныхъ учрежденіяхъ в) 2136 р. 26% к., сбора въ церквахъ послѣ произнесенія поученій въ недѣлю православія; г) 14,955 р. 73 к. процентовъ, д) 97 р. 54 к. вырученныхъ отъ продажи изданій совѣта; е) 956 р. 25 к. отъ разности между нарищательными и покупимии цѣнами процентныхъ бумагъ, ж) 913 р. 53 к. полученныхъ чрезъ московскую духовную консисторію изъ суммъ хозяйственнаго ўправленія при св. Синодѣ, въ возврать выданныхъ совѣтомъ на прогоны лицамъ отправленнымъ на миссіонерское служеніе и з) 2035 р. 83% к. пережеденныхъ нъ совѣть язъ енархіальныхъ комитетовъ Общества. Сверхъ того получено: 14,060 р. 26 ком. церковно-кружечнаго сбора на распространеніе православія между лякічниками въ няверів и 137 р. 23 к. суммъ переходащихъ. Итого всѣхъ суммъ въ совѣть Прав. Мис. Общества за 1874 г. на вриходъ постуменю: 71,364 р. 40% к.

| Въ Ирвугсковъ-членовъ          | 498         |
|--------------------------------|-------------|
| пожертвованій 28,994 р. 30% г. |             |
| — Калужскомъ-членовъ           | 54          |
| пожертвованій 934 р. 17 к.     |             |
| — Кіевскомъ-членовъ            | 133         |
| пожертвованій 1907 р. 51 к.    |             |
| — Костроискомъ-членовъ         | 456         |
| пожертвованій 3196 р. 294/, к. |             |
| — Минскомъ-членовъ             | 37          |
| пожертвованій 229 р. 88 к.     | _           |
| — Орловскомъ-членовъ           | 183         |
| пожертвованій 2863 р. 921/2 к. |             |
| — Перискомъ-членовъ.           | 296         |
| пожертвованій 3479 р. 521/4 к. |             |
| — Рязанскомъ-членовъ           | 190         |
| пожертвованій 1577 р. 17 к.    |             |
| — Санарскомъ-членовъ           | 195         |
| пожертвованій 888 р. 59 к.     | 100         |
| - Танбовскомъ-членовъ          | 192         |
| пожертвованій 3271 р. 6 к.     | 102         |
| — Тобольскомъчленовъ           | 251         |
|                                | 201         |
| пожертвованій 3870 р. 713/4 в. | <i>FT 4</i> |
| — Tomeront— Tienobb            | . 74        |
| помертвованій 482 р. 65 к.     |             |
| — Явутскомъ-членовъ до         | 110         |
| пожертвованій 1168 р. 93 к.    |             |

Всего же въ Православномъ Миссіонерскомъ Обществъ въ 1874 году дъйствительныхъ членовъ было 6516, суммъ поступило 123,305 р. 97½ к. 3), что съ присоединеніемъ церковномружечнаго сбора на распространеніе православія между явичнинами въ имперіи, воступившаго въ количествъ 25,417 рублей 53½ к. 4), составляетъ 148,723 р. 50½ к. Съ остаточными отъ 1873 года 369,686 р. 48¼ к., въ сложности по 1 яввари 1875

<sup>2) 123,305</sup> руб. 97<sup>1</sup>/<sub>4</sub> к. составляють действительное комичество собственных доходовь Правосл. Миссіон. Общества за 1874 годъ, во иставляют 2035 р. 83<sup>2</sup>/<sub>4</sub> к., перечисленных изъ комитетовъ из совъть.

<sup>3)</sup> До передачи въ 1872 году св. Синодомъ въ въдъніе Православнаго Мяссіонерскаго Общества церковно-кружечнаго сбора на распростраменіе православія между язычнявами въ имперіи, поступня сего сбера въ козяйственное управленіе при св. Синодъ около 17,000 в. въ годъ.

тода всёхъ сумиъ въ приходё было 518,409 руб. 94½ к., а по примятому раздёлению на капиталы:

неприкосновеннаго 240,148 р. 28 к. запаснаго ....... 141,343 р.  $74^4/_4$  к. расходиаго ...... 136,922 р.  $92^1/_4$  к.

Замівчательныя пожертвованія, кромів 11,200 р. коступнишня в еть преосвищениванаго Митрофана епископа Оренбургскаго, и 1000 руб. по завъщанию священника Бакулина, о которыхъ предварительно заявлено было при отчеть за 1873 г., были следуюшія: а) 100 руб. отъ Ен Величества Королевы Виртембергской Ольги Николаевны, вследствие поднесения Ел Величеству пророческих книга Ветхаго Завёта въ переводё съ еврейскаго на русскій явикъ архикандрита Макарія, первоначальника Алтайской миссін, б) въ Иркутскій спархіальный комитель Православивго Миссіонерскаго Общества: отъ коллежскаго советника Ивана Ивановича Базанова на построеніе миссіонерских церквей 14,000 р. и отъ верхоленскаго купца Михаила Агеевича Сапомнекова на построение въ Ольхонскомъ станъ инссионерскаго училища и на содержаніе онаго 10,000 руб., в) въ Енисейскій енархіальный вомнтеть Православнаго Миссіонероваго Общества-въ пользу церввей Туруханскаго кран, отъ потоиственной почетной гражданки Татьяны Ивановны Щеголевой 4% непреривно-доходный билеть государственной коммессін погашенія долговъ въ 1000 р. За это пожертвование, въ поощрение жертвовательницы отдаленнаго оть нась кран из дальнейшему попеченію на пользу писсіонерских церквей Енисейской енархіи, предсъдатель Общества имъетъ порученіе-изъявить г-жь Щеголевой Высочайшую благодарность Ея Императорского Величества, Авруствищей Покровительницы Общества, г) оть члена совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества и сотрудника Алтайской миссін, протоісрея Николая Динтрісвича Лаврова 1500 р. на построение въ центральномъ Уладинскомъ станъ Алтайской миссін лічебницы для больных в нововрещенных внородцевъ, д) чрезъ помощника председателя Совета Православнаго Миссіонерскаго Общества, преосвященнъйшаго Леонида, енископа Динтровскаго, викарія Московскаго, 7000 р. въ облигаціяхъ Московскаго Ередитнаго Общества, для присоединенія въ непривосновенному вапиталу Православнаго Миссіонерскаго

Общества, янцомъ, пожелавшимъ остаться въ неизвёстности, на условіяхь, изложенныхь въ письмі жертвователи на ими его преосвящества отъ 15 августа 1874 года, хранящемся при дълахъ совъта. Сущность условій состоить въ следующемъ: неприкосновенный капиталь въ 7000 р. долженъ быть называемъ-Іосифовскима. Проценты съ него въ теченін 20 літь, считая съ 1 марта 1875 года, за шесть ивсяцевь впередь, должны быть выдаваемы на семейныя нужды одному лицу, ноименованному въ письив жертвователя, а въ случав его смерти-его вдовв и делямь. По истечение 20 леть, проценты обращаются на выдачу пособій миссіонерамъ спопрскихъ миссій-многосемейныхъ, или болъзненнымъ и престаръльмъ, въ размъражъ подробно указанныхъ жертвователенъ 5). Хотя довольно далевь срокъ, когда само Общество будеть пользоваться процентами съ пожертвованнаго напитала, но времи этому придеть, а для настоящаго это пожертвование ниветь значение, вакь свидетельство доверія, веторое пріобратаеть наше Общество въ среда православнаго народа.

Число вкладовъ по завъщания и вообще на поминовение съвящамиъ годомъ увеличивается. Въ 1874 году такихъ пожертвований воступило: а) означениме выше 1000 руб. по завъщамию умершаго священника Николая Павловича Вакулина; б) 500 р. отъ неизвъстнаго, чрезъ священника московской Петропавловской, на Калужской улицъ, церкви С. Д. Цвъткова, за упокой Андрея и Ольги; в) 300 р. чрезъ Вятскую духовную вонсисторию по завъщанию умершей крестьянской вдовы Аванаси Антоновны Богаевой; г) 200 р. отъ неизвъстнаго, чрезъ редакцию «Миссіонеръ», за уповой Евдокіи; д) 200 р. отъ жены д. ст. совътника Н. Я. Осиповской, по духовному завъщанию умершей дочери тит. сов. Анны Андреевны Крыжовой, е) 100 р. отъ неизвъстнаго чрезъ Калужскій комитетъ Православнаго Миссіонерскаго

<sup>5)</sup> Жертвователь Іосифовскаго капитала заявиль следующее желаніе: впоручаю исякому, кому бы ин было назначено изъ сващеннослужителей или дётей ихъ, пособіе изъ процентовъ съ означеннаго капитала, молитвенную имёть память о рабахъ Божінхи: Іосифів, Іаковів Георгів, Екатеринів, Валеріанів, Іуліанів и Елисаветів". Помянникъ сей сообщенъ совітомъ въ миссін: Алтайскую, Иркутскую, Забайкальскую и Призамурскую.



Общества, за упокой болярины Ксенін, ж) 100 р. чрезъ священника московской Гребневской, на Лубявий, церкви І. Т. Протасева, отъ умершаго унтеръ офицера Ивава Прохоровича Сидорова, за упокой Іоанна и Агапін, и з) 100 р. отъ Г. Корсакова, за упокой болярина Миханда. О поминовеніи всёхъ лицъ, указаннихъ жертвователяни, сообщено въ миссін; Алтайскую, Иркутскую, Забайвальскую и При-амурскую. Начальствамъ сихъ же миссій Совётъ Православнаго Миссіонерскаго Общества, по желянію жертвователей, сообщилъ касательно поминовенія о здравін: преосвящениййшаго епискова Митрофана (Оренбургскаго и Уральскаго), пежертвовавшаго 11,200 р., и Іоанна и беклы, етъ которыхъ пожертвовавшаго 11,200 р., и Іоанна и московской Воскресенской, въ Гончарахъ, церкви. Пожертвованія вещами нь нольку миссій были въ прошедшемъ году еще болью обильни, чёмъ въ прежвіе годы о).

Чтобы однимъ словомъ опредёлить количество этихъ пожертвованій, скажемъ, что вещей для миссій— не громоздвихъ въ началь текущаго года въ одинъ Иркутскій комитетъ, не говоря о небольшихъ носылкахъ для другихъ миссій, отправлено изъ канцеляріи совъта съ почтою 64 тюка, около пуда каждый.

Расходъ изъ сумиъ Общества въ пособіе миссіямъ въ исполненіе сивтныхъ назначеній прошеджаго года, со включеніемъ 1467 р. 98 к. зачтенныхъ Адтайской и При-амурской миссіямъ, простирался до 48,365 р. 99 к. Кромъ того, изъ совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества отправлено въ Японскую миссію сумиъ поступившихъ въ 1874 году отъ благотворителей съ назначеніемъ въ нольку сей миссіи 1396 руб. 80 к., и епархіальными комитетами Общества, въ предълахъ которыхъ находител миссіи, издержано на мъстини миссіонерскія нужды изъ сумиъ, предоставленныхъ въ ихъ распоряженіе, 21961 р. 99½ в. Всего, съ сверхсмътнымъ расходомъ въ 4935 руб. 85 к., на содержаніе миссіонерскихъ учрежденій Православнымъ Миссіонерскимъ Обществомъ въ 1874 г. употреблено 76,660 р. 63½ к. 7).

<sup>7)</sup> Ветхъ сумиъ Прав. Мисс. Общ. въ расходъ за 1874 г. поступило: въ занаснаго капитала 6503 руб. 20 в. и изъ расходнаго 80,068 руб. 92%, в., итого 86,572 р. 12%, в. на следующее предметы: а) ва содържание



<sup>&#</sup>x27;) О всёхъ сихъ пожертвованіяхъ своевременно были печатаемы объзыемія въ "Мносіонері".

Сверхсивтные расходы, которые соввтомъ Общества въ истекиемъ и отчасти въ настоящемъ году произведены были жо требованіямъ обстоятельствъ, будутъ объяснены ниже при изложеніи самыхъ случаевъ, по которымъ были двлаемы.

Для содъйствія развитію миссіонерскаго діла совітомь Об**мества въ 1874 году отчасти окончены начатыя прежде, отчасти** вновь приняты или предначаты следующія мёры: мносіоневовъ отправлено было трое, и всё въ миссім Иркутской епархін: окончившій курсь воспитанникь Тверской семинарів Павель Шавровъ, съ женою Александров Васильевов, окончившій курсъ воспитанникъ Полтавской духовной семинаріи Яковъ Дуброва и священникъ Периской епархін Сергій Тронцкій. Кромі прогоновъ (которые собственно за миссіонеровъ всегда возвращаются Обществу хозяйственнымъ управлениемъ ири святийшемъ Синодъ) всемъ имъ выдано въ пособіе изъ суммъ Попровскаго монастыря но 100 руб. Священникъ Тронцкій на мути въ м'всту назначенія оставлень быль на нівоторое время въ Казани для ознавомленія съ буддійскимъ віроученісмъ и основаніями монголо-бурятского явыка подъ руководствомъ тамошникъ свеціалистовъ по знанію восточнихъ языковъ. Предъ отправленісиъ нвъ Казани въ Иркутскъ, онъ писалъ совъту: «вниги, ревежендованныя мит профессоромъ казанской духовной академін В. В. Миротворцевымъ, мною прочитаны; въ монгольскомъ языка, ири трудности его изученія, я успіль, сколько возможно: научился четать и ознакомился съ необходимыми грамматическими правилами; основательное же изучение разговорнаго бурятского языка. думаю, будеть идти успёшнёе среди самихь бурать при ежепиевныхъ съ инии сношеніяхъ.

Извёстно, вакое важное пособіе Алтайской миссін овазываеть, учрежденная въ центральномъ станё ея—Улалів, женская община

жаніе миссій и миссіонерских учрежденій 75,192 р. 65½ к., 6) на прогоны лицамъ, отправленнымъ на служеніе въ сибирскихъ миссіяхъ, 1600 р., и в) на расходы по Обществу 9779 р. 47½ к., въ числѣ коихъ 9900 р. на обороты редакціи "Миссіонера" и на жалованье редактору. За тѣмъ къ 1875 г. всѣхъ суммъ Прав. Мисс. Общ. въ остатив состояло 431837 руб. 81¾ коп., въ томъ числѣ: неприкосновенияго данитала 240148 р. 28 к., запаснаго 184840 р. 54½ к. и расходнаго 56,853 руб. 99½ кей.



из приготовлении из врещению инородческих женщинь, въ обучения ихъ молитовить, правиламъ кристіанской жизни и рукодівльямъ. Составъ общини оскуділь въ посліднее время, вслідствіе смерти бывшей начальнени ен менахини Ольги и ийвоторыхъ сестерь; надлежало его пополнить. Сотрудникомъ Алтайской инссін и членомъ совіта протоіереемъ Н. Д. Лавровниъ притавшени и, съ согласія посвовскато и томскаго епархіальнихъ вачальствъ, етправлени въ Уладинскую общину московскаго Зачатіевскаго монастыря монахини Алексія съ двумя послужинции, родними ел сестрами, Агрининою и Параскевою Семеновыня. Изъ сумиъ Общества выдано имъ на подъемъ и путевые раскоды 500 р.

Въ 1872 году директоромъ казанской учительской семинарів Н. И. Ильичискимъ, между прочимъ, предложены били совъту Общества двв марн ма улучшению и усилению нереводовъ свяменныхъ и другивъ поучительныхъ вингъ на инородческіе явыки, в обучения инфрациеских датей: вызовь на годь въ Казань начальника Иркутской миссін, архимандрита Мелетія, для неученія лучимът методовъ перевода вингъ и обучения детей, и устройство собственной типографіи и цензуры въ Алтайской миссін. Автомъ прошедшаго года, съ разръменія св. Синода, с. Мелетій, носле инвиванияти-летияго, безотлучнаго пребывания и непрерывных трудовъ въ Забайкальской миссін, на счеть Общества прибыть въ Казань и остается тамъ доселъ. При академичесвоиъ образованін и такомъ продолжительномъ изученін монгольскаго языка и буддизма среди бурить, о. Мелетій должень быть лицомъ наиболже способимиъ для предвазначенной прин; труды его въ теченін года въ Казани безъ сомивнія принесуть дебрие плоды для миссіонерскаго діла и расходы сділанные Обществомъ (въ нрошедшемъ году 800 р. на прогоны отъ Ирпутека до Казани) не произдуть даромъ °). Прошедшею осенью а. Медетій пріважаль въ Москву, где не бываль никогда. Ласвений пріемъ и вниманіе, оказанныя здёсь уже нёскольно утомвеному и болезненному миссіонору видемо утешнин и ободрили ста. Заботливий понечитель с миссіонерахь прівсмающимь въ Москву, ісромонахъ Повровскаго монастыри о. Іосифъ, въ сожа-

<sup>9)</sup> На обратный путь будеть выдано ему въ текущемъ году 350 руб.



льнію нынь уже умершій, сопутствоваль о. Мелетію при обовраніи нить достопримівчательностей Москви и вы путешествів въ Кієвь и Сергієву Лавру. Архимандриту Мелетію въ пособіє на это путешествіе выдано было язь сумить Общества 100 р. и изъ Повровскаго монастыря 50 р. и сверхъ сего, по возвращеніи его въ Казань, нислано ему отъ совіта на ліченіе расстроенных отъ простуды органовъ слуха 150 р. °). Этотъ не первый уже опыть вниманія въ инссіонерамь даль новое довазательство той истины, что испреннее братское участіє въ нима со стороны Православнаго Миссіонерскаго Общества утівшаеть и поощряєть ихъ болье, чівить служебныя отличія.

Высочаншее Его Императорского Величества совъисление на устройство тепографін и собственной целоуры въ алтайской миссін носледовало въ 25 день марта 1874 года и объявлено въ указъ святьйнаго Синода на имя его высокопрессиященства отъ 12 ная того же года. Главныя основанія, которыми должна руководствоваться миссія въ дензурѣ и печатанів въ собственной типографіи внигъ, суть следующія: 1) для разсмотренія рувописей, предназначаемых из изданію из печати на алтайскомъ языка, начальникь миссін должень наждый разь составлять подъ своимъ председательствомъ коммиссію нав лиць, внающихъ основательно алтайское наржчіе; 2) коммиссія одобряеть напечатаніе сихъ рукописей по своимъ постановленіямъ, заносимить въ журналъ за подписью всёхъ членовъ, наблюдая при этомъ, чтобы одобряеныя въ напечатанию издания были согласны съ православнымъ ученіемъ и общедоступны, а переводы мизли возможную близость въ тексту подлинника; 8) одобрение въ печати на рукописи и билеть на выпускъ напечатаннаго подписываетъ начальнивъ мессін за своею отвётственностію, а на мёстё цензурнаго дозволенія во всякомъ выходящемъ изъ печати язданін должно быть означаемо: «напечатано съ дозволенія цепзуры, утвержденной при алтайской миссіп»; 4) издаваемыя миссією на алтайскомъ языв'є сочененія и переволы могуть быть сопровождаемы постранечно и русскихъ текстомъ, но миссіи не предоставляется права печатать водь своем цензуром никаких изданій собственно на русскомъ языків.



<sup>·)</sup> Въ 1875 году.

Ревинтели инсстонорского дела въ Карани, въ видата ознавомеснія православных съ нагонетанским ученіємь, средствани борьбы съ нимъ и звачениемъ магометанства въ нашемъ отечеств. съ 1873 года предприняли издание «Противомусульнанскаго сберенива». Членъ коммиссін но изданію Сборянка, профессоръ вышеской духовной якадемін, священникъ Евфиній Александрометь Маловъ въ прошедшенъ году предложиль совъту Правосвываго Миссіонерскаго Общества обратить винманіе на это изданіе и, если оно привнано будеть полезнимь, виписивать его для сибирскихъ мносій. Привнавъ это изданіе вполий соотвитствурщимъ цёли, вообще для чтенія весьма замимательнымъ и наженымъ для обнакомиенія съ магомотанствомъ сибирскихъ инссіонеровъ, неръдво встрічающихся съ послідователями этой реличи, и вийсти съ типъ желяя содийствовать благоусийшвону продолженію изданія, сов'ють положиль выписать два экземвыпра всёхъ вышединахь его выпусковъ для инсстонерской библютеки Покровскаго менастиря и по одному экземпляру для вандаго изъ становъ Иркутской и Забайкальской миссій, всего на сунку ополо 200 р. 10). Подписка на него будеть продолжаема для означенных мість и на будущее время, и сверхь сего предполагается въ токущемь году выписать его и для всёхъ становь автайской миссін.

Сверхсивтные расходы сдвланы были соввтоих въ прошедшемъ году но безоглагательных нуждамъ еще на слъдующіе вредметы: на построеніе дома для содерженой на счеть общества Колриковской шволи для татарскихъ двтей въ Мензелинскомъ увздв Уфимской губерніи 300 руб. На пріобрѣтеніе 500 ивонъ для Влаговищенскаго на Амурв комитета и 500 для Иркутской миссін, изъ Кієво-Печерской лавры, чрезъ кієвскій кочитеть Православнато Миссіонерскаго Общества 315 руб. и 3604 р. 11) въ пособіе Японской миссіи въ виду чрезвычайныхъ пуждъ, вызываемыхъ исключительнымъ ея положеніемъ, которое объяснено будеть ниже.

<sup>19) 196</sup> р. 78 к. уплачены за Сборникъ въ 1875 году.

12) 3603 р. 20 к. изъ собственныхъ сумиъ П. М. Общества въ дополнене для круглой цифры въ 5000 р. къ 1396 р. 80 к., поступившимъ отъ благотворителей съ назначениемъ въ пользу Японской миссіи.



Отъ изданія «Миссіонера» Общество потериваю въ промед шенъ году убытокъ въ 1200 р. Это обстоятельство было въед видено. Не съ темъ предприняль советь это издание, чтоба собственно чрезъ его распродажу пріобрётать прибыль, а ст твиъ, чтобы чрезъ него знавомить православный народъ съ миссіонерскимъ дізомъ 12) и отсюда уже ожидать нользы, кажи нравственной, такъ и матеріальной. Это ожиданіе оправдалось Чрезъ редавцію «Миссіонера» въ промедмень году доставлены въ советь некоторыя ножертвованія вещами и деньгами 286 р. 84 к. Не нельзи не разсказать въ подробнести веська замечательный въ этомъ отношение следующий случай. Въ начале настоящаго года явился въ редактору «Миссіонера» человінь среднихъ лътъ, повидимому купеческаго сословія, и объясниль, что онъ ностоянный читатель «Миссіонера», что его очень интересують свёдёнія въ немь сообщаемыя, особенно объ Японской миссін, и что онъ желаль бы сдёлать вы польку этой миссін пожертвованіе. На отвіть редактора, что всякое ножертвованіе принято будеть съ благодарностію, гость, вынимая изъ бумажнева пачку ассигнацій, сказаль: «воть эту тысячу рублей прошу переслать на построение новой первые въ Якони», потокъ, вынувъ другую: «а вотъ эту тысячу на нужды миссін, и наконенъ воть эти сто рублей Павлу Савабе, этому исповёднику Христовой вёры». На вопросъ о томъ, ито онъ такой, гость отвёчамъ, что онъ желаеть остаться нензвёстнымь, а проснув только записать и всколько имень для поминовенія въ Японской миссін. н прибавиль, что его утвшаеть мысль о поминовении сродинковъ тамъ, на краю свёта 18).

По дёлу о построенін часовни въ Варварской башнё для пестановленія въ ней Боголюбской иконы Богоматери, начатому по опредёленію общаго собранія Православнаго Миссіонерсваго Общества 1873 года, совёть имбеть сообщить слёдующее. На отношеніе его высокопреосвященства предсёдателя Общества оть 5 іюня 1873 г. господинь московскій генераль-губернатерь.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Годовых подписчивовь на "Миссіонерь" въ 1874 году было 242, отдельными жм продано 35,219; даровых экземпл. разослано 61.

<sup>15) 2100</sup> р. отправлены въ японскую мессію 15 марта сего 1875 г. а помянникь сообщень при отношенія отъ 1 апріля 1875 г. № 287.

№ отношение отъ 19 иодя 1874 года № 3378 сообщиль, что со стороны Московской Городской Думы препятствія въ устройству часовин не имвется. Всявдствіе сего поручено было отъ его высовопреосвященства архитектору надворному совётнику Нивыяю Васильевнчу Никитину составить проекть устройства часевии внутри Варварской башин, безъ всякаго измъненія ен архитектуры съ наружной стороны, кроме только приличваго вршивна у входа со стороны Китайскаго бульвара. Г. Никетинымъ уже составленъ проектъ часовни весьма просторной н бълголенией, съ отоплениемъ духовою печью в удобнымъ помещенісив для священнослужителей и сторожей. Проекть сей г. Нивитинымъ, какъ членомъ нашего общества, принесенъ ему въ даръ. Въ настоящее времи онъ переданъе советомъ въ носвовскую духовную консисторію для препровожденія въ строительное отдёление при носковскомъ губерискомъ правлении на предварительное разспотржніе. По возвращенін оттуда опъ, мість съ докладомъ о предначинаемомъ ділів, представленъ будеть на благоусмотраніе святващаго правительствующаго CHROZA.

II.

Теперь представимъ враткій обзоръ дізательности Православнаго Миссіонерскаго Общества за первое пятилітіе его существованія.

Съ перваго же года по отврытіи Православнаго Миссіонерскаго Общества обозначилось, что ему давно надобно было быть въ нашемъ отечествъ, и было бы лучше, если бы оно учреждено было за пятьдесять лъть ранье. Но мысть наше разумити временя и лета. Такія учрежденія не возникають въ православной Церкви безъ особеннаго мановенія Промысла Божія, и въ этомъ бытомъ мановеніи воли Господней мы убъждаемся изъ того, что, какъ выразился предсъдатель Общества въ одной изъ своюх ръчей къ общему собранію, «Господь видимо благословляєть вые дъло». Признаки благословенія Божія мы, къ утіменію манему, усматриваемъ прежде всего въ постепенно возрастающеть сочувствіи и усердін православнаго русскаго народа къ ділу нашего Общества. При содъйствін и руководствъ духовенства, по истинъ достохвальномъ, народъ годъ отъ году болье

утверждается въ томъ сознанін и убъжденін, что для него открылся новый нравственный подвись въ принесении пожертвованій на святое діло евангельской проповіди, подобный издавна тавъ имъ любимому подвигу крамозданія. Это доказывается цифрами, следовательно несомивнио; а цифры Общества и собирающихся въ немъ суммъ постоянно весьма высови. Членовъ Общества въ 1870 г. было 6.647, въ 1871 г. 9.460, въ 1872 г. 8.685, въ 1873 г. 7.358, въ 1874 г. 6.516. Но касательно числа членовъ надобно замътить, что оно въ нашенъ Обществъ не ниветь того опредвленнаго вначенія, накъ въ другихъ обществахъ, т.-е. извъстнаго количества лицъ, ежегодно представляющихъ съ точностію обязательные взносы, по которымъ они считаются, и по котофыиъ опредбляется самый составъ Общества. Наши члены -- люди всевовможныхъ сословій и общественныхъ положеній, большинство ихъ не вийеть и понятія объ опреділенныхъ обязательныхъ взнобахъ; каждый на листъ, предлагаемомъ отъ священника, подписываеть, что можеть и желаеть, на текущій годъ. Число членовъ выводится канцеляріем совіта, согласно съ уставомъ, изъ количества взносовъ не менте трекъ рублей, остальные же вкладчики, составляющіе огромное большинство, относится къ числу жертвователей, и въ отчетахъ не считаются, да по множеству небольшихъ пожертвованій, представляемых иногда отъ нъскольких лицъ въ совокупности въ совъть и епархіальные комитеты Общества, и сочтены быть не могутъ. Ихъ многіе десятки тысячъ. Гораздо яснье возрастаніе Общества обозначается общими ежегодными суммами взносовъ и пожертвованій. Вотъ эти суммы: вь 1870 году членскихь взносовъ и пожертвованій вийсть съ значительными капиталами, представленными въ обезпечение взносовъ при открыти Общества и составляющими 54608 р. поступило 101.674 руб., а за вычетомъ ихъ-47.066 р., въ 1871 году 82.222 р.; въ 1872 году 96.516 р. въ 1873 году 126.371 р., въ 1874 году 148.723 р.

Вмёстё съ этимъ, постепенно увеличивающимся притовомъ средствъ Общества, интересно сопоставить и постепенное увеличение пособій, выдаваемыхъ отъ Общества миссіниъ и другимъ учрежденіямъ миссіонерскаго характера. Вотъ въ каномъ видѣ оно представляется ва истекшія пать лёть: въ 1870 г. было выдано 6.885 р., въ 1871 г. 26.283 р. въ 1872 г. 38.526 р. въ 1873 г. 55.372 р., въ 1874 г. 76.660 р.

Умножению пожертвований не нало содыйствуеть учрежденное по ходатайству Общества повсемвстное въ Рессів произнесеніе вь народу поученій о миссіонерскомь діль. Воть, что читаєвь ве отношению къ этому предмету въ отчетв за 1873-4 годъ Взадимірскаго комитета Православнаго Миссіоперскаго Общества: «Успленію средствъ комитета въ отчетномъ году главновъ образовъ благопріятствовало начатое съ 1878 года проивнесеніе единовременно во всвиъ церквами поучёній для озваком зенія народа съ миссіонерскимъ деломъ. Въ настоящемъ году комитеть имбль два факта чисто-народнаго общественнаго добрато рясположенія къ миссіонерскому ділу. Судогодскаго убода, сели Милинова прихожане размыхъ деревень въ количестве 540 душъ. во предложению священника своего о. Петрова, составили приговоръ ежегодно жертвовать въ пользу миссіонерскаго дъла по двв кон. Съ души и согласно своему ириговору внесли нъ коинтеть 10 р. 80 к. За твив! Покровскаго убода, Лукьянцевское волостное правление препроводило въ комитеть 13 р. 44 к. съ увъдомленіемъ, что крестьяне Лукьянцевской волости положили ежегодно жертвовать эту сумму на миссіонерство». Разанскій комитеть въ отчетв за прошедшій годъ замічаеть: «по распоряженію высокопреосвященнай пато архипастыря, состоявшемуся въ 1872 г., священники по приходскимъ церквамъ сказывали **миссіоне**рскія поученія въ день памяти славянских в апостоловъ и вросвътителей свв. Кирилла и Месодія, равно и въ другіе ди по личному усмотранию удобныхъ обстоятельствъ». Что эти ивры не остались безъ действія въ 1874 году, этому доказательствомъ служить то, что кружечный миссіонерскій по церквать сборъ за минувшій годъ противь 1873 года значительно увеличилея: въ 1873 году такого сбора было 992 р. 23 к., а въ 1874 году овъ возвысился до 1035 р. 701/, коп. Въ сложности весь сборъ после поучений со времени ихъ открытия представить трудно, потому что въ комитетахъ не везде онъ отделяется оть другихъ пожертвованій, но по отчетамъ совета, въ которыхъ онь обозначень, его въ Общество въ 1873 и 1874 гг. поступы 3852 р. 48<sup>4</sup>/<sub>2</sub> к.

Нъть сомивнія, что содъйствіе Православнаго Миссіонерскаго Общества въ теченіе пяти льть своего существованія пивло вліяніе на оживленіе миссіонерскаго двла въ нашемъ отечествів.

Digitized by Google

Заботанвостью нрвутскаго епарківльнаго начальства, бовь соинвнія, въ виду обезпеченія содержаність оть Православнато Миссіонерскаго Общества, открыто въ миссіякъ этой евархін семь новыхъ миссіонерскихъ становъ, братствомъ св. Гурія на пособія Общества учреждено нісколько новых врещено-татарскихъ ніколъ, и устроена значительная нікола для татарскихъ же детей разанскить комитетомъ въ с. Каранышеве, Васимовсваго убада; отврыта вновь миссіонерская деятельность съ нонешью комитетовъ Общества въ епархіяхъ: Вятской, Периской, Тамбовской, Астраханской, Донской и усилена въ епархін Самарской. Увеличение жалованья миссіонерамъ въ главиванияъ инссіямь, заботливость Общества о инссіонерамь нуждающихся, объщание повровительства съ его стороны въ случат окончаныя службы, безъ сомивнія, вивле вліяніе на весьма значетельный притокъ людей, заявлявшихъ совъту Общества о своемъ желанін посвятить себя миссіонерскому служенію. Изъ нихъ, съ помощію нскуса въ Покровскомъ монастыръ, пріобрётено въ теченіе пати лъть 22 новыхъ миссіонера, большею частію люди достойные и съ астичнымъ призваніемъ.

#### Ш.

Но, если мы находивъ въ прожитомъ нашимъ Обществомъ пятилътіи въкоторые признави Божія благословенія и благоуспъщности, то въ этомъ мы должны видъть только побужденіе въ усилію нашей ревности въ будущемъ. Небольшое прошедшее, вакъ мы свазали въ началъ, выяснило намъ веливія задачи на будущее,—вакъ по отношенію въ улучшенію пріемовъ и способовъ миссіонерской дъятельности, такъ и къ расширенію ея вруга.

Долго у насъ господствовало убъжденіе, что довольно обратить инородцевъ въ въръ во Христа и врестить ихъ, чтобы онн потомъ сами обратились въ изученію русскаго языка,—вавъ говорять, обрусьли и освоились съ правилами и порядкомъ христіамской жизни. Предполагалось, что за тъмъ и богослуженіе имъ будетъ помятно и христіанское просвъщеніе доступно. Не то показаль горькій опыть. Крещенные инородцы въ большинствъ по своимъ религіознымъ понятіямъ и душевнымъ располо-

женіямъ остаются внутронно язм'яниками, він нагомотанами, и даже въ последующихъ поколеніяхъ, удерживая обычай вреситься, но делаются хриотіанами по мизни, и чуждаются насъ не менже не прещениих. Оказывается даже начто несравненно кудиес: наи нервомъ напоръ усиленной пропаганды дожныхъ ученій на родномъ нев авыка, они цальни нассами отнадають оть цоркви, чему поразивольных дохазатольства им увидиих инже. Опаралось посомийнимимь, что польно усвениим христівнское учение и начатии дуковцаго просийщения, не родионъ сроемъ SOURS, H MRIOSONTER EDUCTIONCRIO HARMER, ONE HAVENBRIDTS OF ROситься въ намъ съ доверјемъ и располоменјемъ. Опазалось даліс, что мако было дійствовать нисто, именно, кана дійствовые древия греческая церновь въ просвощение декихъ народовъ, и между прочинь въ пресвёмении манких предвовъ-славыть. Опазвлось, что нушно для паждаго особаго инородческаго вленени съ самаго времени его просейщения, устроять богослуженіе на его явинь, меренодить для него священныя иниги, gadete chy cresignamicore, surphiere he tollier eto annes, he и недребие вось его правственний свижи и весь вийний быть его. Опачалось наконена, что во всемъ этомъ, при множестий равношлемонных инородцевь въ нашемъ обелества, им до крайнести слабы. Правда, импороме достоуважаемые инссіонеры ноложени помизнежные труди на это святое дело, по нах однночная містная діятальность не могла дать должимих результатовъ. И такъ, на Православномъ Миссіонеровомъ Обществъ занить пранав и ему одному доступная обязанность фзаботиться системвлическимъ, носл'ядовательнымъ пороводомъ и нечатанісмъ священныхъ, богослужебныхъ и другихъ христинскихъ внигъ на инфрадлеских явыкахъ. При содъйствіи достопочтенныхъ ревнителей миссіонерскаго дёла, въ Казани, это нинё весьма возможне. Пе ихъ указанію начинаются первые приступы Общества въ этому дълу, какъ напримъръ пріостановна въ Казани посылаемых въ Свбирь инесіонерова, командировка въ Казань архимандрита Мелетія, учрежденіе типографіи на Алтав и т. в. Ихъ же содъйствія нужно просить и въ органиваціи особаго Общества переводчивовь книгь на инородческие языки и въ печатанін наб. Дёло это нужно начать не отвладывал, и вести во млану, последовательно и не опустительно. Советь просить общее собраніе упелномочить его приступить на экону ділу вы тевущень году.

• Настала пора и ракіональнаго приготовленія миссіонеровъ и свящевниковь въ иневодческіе приходы съ научнымь времедаваніснь имь лековь и свёдёній о религиять, исповедуеные пнороднами нашего отечества. Возможность устроены такого приготовительного заведения, о поторомъ данно миогими и мнего у насъ было дужано, дветь намъ за же-горяче ревнующий объ успъявля правосламія— Кавань. Проскть ваведенія, нь виде опыта BE RECONSTRING PASSEDERS, COOCHERS COEFTY SEICCEORDECERSHERнейшинь Антоніемъ архіонискополь вазапскань. Юнь не задуманъ произвольно, а вызвань брайнийн нуждайн, (въ йейв нётъ протензій на мирону, полноту и несбавиленств. а глиниропск средства «бдёлять самое необходиное; саять но (себътва простъ-Aymod erg cranoduren indust a permocet er beps, a notoky овъ должевъ пивть будущность. Воть главина терги неворотрелемато заведении: оно помъщается въ Казайскоми Спасо-Преображеневокъ монастиръ въ готовомъ зданін и назывнется «частный npints and nuccioneposs. Becorde apport nonfinantes ancсіонериц посыласние въ Казань для обученія ионгольскому нашку оть Православнаго Мисмонорского Общества, и воснитавлики духовно-уче былкы «ваведемій чывановой и сесіяникь спархій: MCJARTRIE ROCTVERTE DE RECCIONODERO CAVARRIO, MAR BO CHEMONниен иь инбродческіе приходы, населенные татарими, кирічнами, валинками и проч. въ Казанской, Оренбурской и другить губерніяхь. Здісь же ногуть нопутать и настивненія высь теоре-тическів, такъ и правтическім временно являющіеся въ Казань учители развыкъ наородческихъ школъ, при помощи мазынской прощено-татарской школы, съ которою повое заведение будеть введено въ самую близную связь. Оно поставляется подъ двоя-вое повровительство: братства св. Гурія и Православнато Миссіонерскаго Общества. Первое даеть ему средства духовныя, второе — вещественных. Труды преподаванія языковь принялю на себя: группы турецко-татарской: директоръ казанской учительской семинарін Ильминскій, бывшій ординарный профессорь назанской духовной вкаденін Саблуковъ, экстраординарный профессоръ той же академін священникъ Маловъ, доценть казанекой же акаденін Остроуновь и законоучитель врешено-татар-

ской иколы священних (изъ татаръ) Василій Тимововъ; финсвой группы: протојерей Близновскій, г. Золотницкій и г. Яковлевъ, а для группы монголовалныциой: экспраордияврный профессоръ вазанской дуковной академін. Миротворцевъ. Эти ме лица раздівлять между собою труды и овнавомленія будицика инссіонеровь съ магометанскими и другими инародзесними релегіями. Ясно, что такое почтенное общество/ревентелей сиснівлистовь могло составиться только въ Казани. И така, по сакой силь вещей, Казани суждено быть родоначальницею вер-MIO MECCIONOPCEATO ENCRETTES, TRES JABBO MCEROMATO DE HAMICHES отечествъ. Советомъ Православнато Миссіонорамато Общества для новаго учреждения согласно съ просигомъ ассигновано на вервое время во 2000 р. въ годъ. Советь не сомпевается, что это распоражение его будеть одобрено общинь собраниемъ, что овначенная сукна утвершдена будеть въ сийть расходень на текущій годъ, и дано будеть совіту нодномочіє оказывать всявую возножную поддержку невому учреждению. Время новажеть, вакое участіе придется привать въ этомъ ділів дашему Обществу. По всей въраятности, ото будеть весьма значительно.

Относительно расшировія круга д'ягральности Православнаго Миссіонерскаго Общества мы должны свазоть, что въ посл'яднее время неожиданно откримном для вего два новыхъ необъяжихъ поприща, — одно въ н'ядражь нашего отсчества, другое за его пред'ядани.

Подъ нервымъ им разумъемъ нагометанское население России. Досель нации ваоры были обращены телько на миссии сибирския и на отдаленныя восточных спранны отечества, по замвиательная заниска, получения совётемъ въ недавнее времи оть одного вът членовъ братства св. Гурія, указмаветь на необходимость устроенія миссія и можеть быть не одной, не въ дальнемъ разстояніи оты Мессии. Мы де ваметили, нто отъ Касимова до Самаризанда и отъ Самары до границь Китал бродить магометанскій думъ, тайно: движется мусульманская пропадалда, и устрояется предпесения въ такъ местностямъ Россіи, где они соприкасаются съ нагометанами, въ религіозномъ отношенія поглощаются магометанствомъ, и пополняють собою число его послёдователей-

Нивь дело мошло и до старинных христівнь, не только изтегарь, не и изъ коренных русскихь. Въ отчета развискате вомитета Православнито Миссіоневскаго Общества по поводу ранскава объ устройствъ Наражишевской шволы говорится: «въ Какимовъ, узедноми городъ памей губерий, и близь него болье Tethpere berobe officers tacte taraps, tedeshitice maronetalской вёры. Въ XVI и XVII вёке наше правительство довольнопривагало старанія объ обращеній муб въ православную веру. но въ XVIII и первой половинь XIX вака татарское народонаселеніе развиской губернін въ ділів реличін вполив предоставлено было самому себь 14). Отоюда проивонию то, что насниовскіе тагари не только сани упорно стеять нь своих религіозныхъ заблужденияхь, но и простирають свое гибельнов вліннів на окрествыев среде нихь живущихь, русскихь простылив, зависящих от них по своей ховийственной сторону. Забрредное дъйствие татаръ-магометань всего белье запьтно на престынамъ села Маракимева, вотерне честь обычаевъ перевяли отв татары в охладели нь уставань православной цернень. Христане изъ такаръ въ казанской спарків, по словамь помянутой 82-THERE, OTHER JEDTS OF SEPREN H DOSEDAMENTER BY MATCHETED из огромномъ молический. Въ Казанскомъ уйзда от мести врещено-татарскинь вриходовъ оставися пова нёрнимъ церкви **Христовой тельке одина. Въ убадать Ланшевскомъ и Мажадыш**скомъ отступничество развивается такъ же сильно и ифадержа-BRETCH COCKACABONE NATONETANCENES COJERIÉ CO NUOROCTBONE нечетей и мулть. Къ 1866 году въ одной назанской спарий отступивнова было но оффиціальными документами 9 тысячь душъ, а въ 1874 годунавско ихъ возрастало до 12,000 человавъ, а свельно есть волеблющими въ правосливней иристалистой въръ, поучвержденных и наплониих въ отнаденію, — этого н определить не вовножно. Отступника оть христонства ва марометавенно---это самый жалкій и несчистами народь. Отрежалсь отъ приотанства, оби вспадають въ руки такт-избываеный BONITAIBORD----MILER PROSECE, LODGEHES E GAHAMESIKE EL HOLSинвив, со вебин худими его своронави: Руководимые этеми

<sup>\*)</sup> См. Чтен. въ Общ. Любителей Духови. Просвіз 1875 г. февральстран. 218.



бексонтрольными лискуллами, они часъ отв часу прониваются большею и большею ненавистью къ всему христіанскому, и вивств съ твиъ и во всему русскому, такъ ванъ они по маученію своихъ развратителей сибшивають свои понятія о христіанскожь и о русскомъ, называя вёру христіанскую вёрою руссвою. По этому съ уверенностью можно свазать, что, отступан оть вёры Христовой, они по вившности только, какъ бы по же вояв, остаются подданными русскаго правительства, во внутровнемъ же настроенія души своей тяготіють туда, гді царствуєть исламъ, и при нервыхъ благопріятнихъ для нихъ условіякъ, сотласно ученію Корана, подобно бывшинь на Кавназ'в Мюриданъмогутъ овазаться самыми опасными для насъ поселенцами на вемль нашей... Отступники пускають въ кодъ безсовъстный обжань, будто есть царскій указь, дозволивний и даже повсійвающій крещеннымъ тагарамъ переходить въ свою преживою нагонетову вёру. Они препятствують дётинь учиться въ пристіанскихъ школахъ, и ивсколько такихъ школъ почти насильно разогнали, ввяръ изъ нихъ дётей своихъ и всёми способажи препатствун учиться дётамъ не отпадшихъ родителей. Они дітей подвергають не только соблазнамь, но и истиванимы и побозиъ, заставляя изъ инсильно отрекаться отъ Христовой въры и двиаться магометанами. Они тиранить своиль жень, не хочищих разділять съ нике отступничество и прогонають ихъ очь себя. Даже стариковъ-отцевъ и дедовъ не щадячь. Накомень, они подвергають насильствение даже взресликь детей образанію, отъ чего были случаи не только больски, по даже смерчи. Однинъ словомъ, нагометанство, по свидътельству записви, сснованной во всёхъ подробностяхъ на несомивнныхъ документакъ, изъ оборонительного положения, въ накомъ повидимому должно бы находиться въ Россів въ отношенін въ христіанству, нерешло въ положение «наступательное». Что таки проявления магометанскаго дука оказываются не въ одной Казанской губернів, это давно извістно. Преосвященний одной как сосідотвенной съ казанской енаркін, писаль предсёдателю Общества чие въ 1870-1872 годахъ объ опасномъ положевін магометинства во вверенной ему пастей, покровительствуемаго разными **вримиче**гіами. Въ письмъ отъ 18 апръля 1873 года онъ разскавыть, нежду прочимь, следующій случай. «Недавно одинь семьскій священник окрестить башкирцу, жившую де далеко отъщериви. Родственники ея и однодеревенцы, узнавъ объ этомъбольше ста человікъ верхами прискакали въ село съ дубникы, и котіли избить и священника и всімъ, кто содійствовадь крещенію башкирки; нікоторыхъ русскихъ изранили; едва успоконли разваренную толиу; священникъ не сміль уже и показаться шкъ. А магометанское собраніе (містное магометанское управленіе) стало иридираться къ консисторіи,—за чімъ-де священшки русскіе обманывають, совращають мусульмань, крестять безъ согласія родственниковъ и сельскаго начальства».

Авторъ помянутой записки, разсказавъ, что и прежде были совращения врещеных татаръ, но и принимаемы были противъ нихъ міры, съ особеннымъ сочувствіемъ останавливается на одномъ проседе бывшаго аркипастыря вазанскаго Филарета, въ носледствів митрополита вісескаго, который въ 1830 году быль Высочание одобрень въ Бовъ понившимъ Императоромъ Николасмъ Павловичемъ и признанъ «весьма основательнымъ.» Существенные и главивищие пункты этого проекта состоять въ томъ, чтобы 1) приходы съ ниородческимъ населеніемъ въ осо--бенности татарскимъ, всегда были вамъщаемы священнивами жилы имирисьный смоського смиручины динижерановые знающими языка -прихомень. 2) Богослужение въ главнайшихъ частихъ было совершаемо на явыка прихоженъ. 3) Заводимы были нервовноприходокія школы и 4) чтобы быль надь приходеми инородческими -самый ищательный падзоры чрезы особыхы спеціальныхы миссіоноровъ опижникъ и способныхъ руководить свищенниковъ въ ниъ дъятельности. Въ исполнение последняго пункта въ томъ же 1830 году ивбраны были въ должность миссіонеровъ три ариниандрита, поторые прододжели свою деятельность по 1844 г.; затэмъ назначены были два протојерел, действовавшіе по 1859 годъ. Въ 1850 году, безъ всяваго начальственнаго распоряже--ин объ отмыть, миссіонерство прекратилось. Кака ни пратно было его существование, говорить авторъ, однакоже оно пранесло неоспоримую пользу. Нать сомнанія, что еслибы это учреждение поддержано было въ надлежащее время во всей силы, то достигнуты быди бы еще болве прочиме результаты. Согласно съ этикъ забытывъ, но не отивненныть установлені-

емъ, авторъ весьмя основательно желветъ воястановленія при

Digitized by Google

зазаневомы архісписнові миссіонерскаго совіта не динь вполнъ способныхъ в приготовлениямъ, исплючетельная обязанность деторыхъ состояла бы въ посъщени возножно частомъ иноволческихъ, особенно крещено-татарсянхъ приходовъ и тщательномъ выблюдении надъ религиовнымъ ихъ состояниемъ и въ руководства священинесть этих приходова. На расходы по этому учрежденію авторъ полагаеть достаточникь 3,000 руб. въ годъ. Признаван эту мъру совершенно необходимою и, вмъсть съ учреждениемъ въ Казани частнаго миссионерскаго прирта, объжарием добрие нлоди въ будущемъ, Соватъ предлагаетъ общему сображию уполномочеть его войти въ сношение по сему предмету съ назанскимъ архинастиремъ и, по мъръ возможности, векоть невотсредствъ Общества возстановлению забитаго учрежденія. Нівть сомнівнія, что скоро понедобится для борьбы съ успливающимся магриотанствомъ прито подобное и въ другихъ enadziany.

Второе повое поприще отпривающееся для деятельности на шего Общества, вакъ им сказали, за предължи отечества есть Яповія.

Весь просвищенный міръ съ глубовичь вичересомъ слидить за преобразованіями, совершающимися ныив въ этой сторонв во всемъ отресценъ государственной жизни. Эта умная, и по своему развитам, нація по обравцамъ, заимствуємымъ изъ просвещенивнших странъ Европы, преобразуеть свои училища, арию, флотъ, внутренное управление и промишлении учреждевія съ необывновенною быогротою. Какъ будто забыта ею в еставлена позади одна только редигия. Но допускаемая японсвика правительствомъ свобода варомсноваданій ясно повазываетъ, что оно уже задуналось и надъ вопросомъ о религін, Иняче и быть, не можеть. Европейское просвыщение и цивилямия, взятыя въ лучшенъ и истинномъ смисль, суть результаты фоникновонія пристіанськах духовных началь во вившнюю и общественную живнь народовъ. По сему, усволя илоды кристанства. Янонія не можеть не встріктиться съ саминь тристівнетномъ и не почувствовать на собъ его благотворнаго влідвы. А наих выть пристівновое просв'ященіе не можеть привиться в азместву и удержалься на его почев, и тапь вавь, —дальс. просвищение примкъ народникъ массъ всегда держится не на философских ученіяхь, а на религіознихь вірованіяль: и мионекое правительство, при водворенім христіанскаго просвівщевія въ средів своего народа, скоро встрітится и съ рімнытельною необходимостію принять христіанство не въ виді однихт вдей, а и въ формі положительной религіи, и объявить эту религію господствующею въ страні. И такъ Японія скоро приметь релитію христіанскую. Въ какомъ же виді:

Очевидно, въ видъ какого-либо христівнскаго исповъданія изъ существующихь въ Европъ: православнато, реиско-католическаго нин протестантскаго-еъ одномъ или въ нёсколькихь изъ разнообразныть его развётленій. Нёвогорые думають, что япомское правительство само сочинить себв какую-нибудь новум раціональную религію, присоединивши нь испов'ядаемому имъ буддизму, иден христіанскія; но такое мивніе могуть имви: только люди, не имвющіє отличить религіозныхъ догиатовь и проистевающихъ отъ нихъ обязательныхъ обрядовъ отъ простыхъ отвлеченных мыслей и произвольных правственных действій. Въ націи мыслищей сочинить новую религію и навизать ее народу-нельзя; надобно доказать ея высшее божественное происхожденіе и священное нравственно-облиательное значеніе. Притомъ, народъ японскій уже упреждаеть рішеніе правительства относительно принятия христинства: въ Японии уже сильно распространяются в православіе в ватоличество и протестантство. Остается только не решенными вопросы: какое исповивание онажется преобладающимъ и господствующимъ въ странъ и станеть религіею самаго правительства?

Рашеніе этого вопроса въ Японіи приближаєтся съ каждынъ днемъ, и если съ нетеривніенъ ожидають этого рашенія вей просващенныя государства Европы, то Россія должна ожидать не только съ нетеривніенъ, но и съ замираніенъ сердца. Если вей христіанскія націи содайствують вейми силами рашенію отего вопроса въ польку испов'ядуемихъ ими религій: то Россія дожна стараться объ этомъ больше вейхъ другихъ націй.

Ныев иногіо ученно и нолитиви дунають, что единеніе и братство равновлеменныхъ народовь, столь мельтоприми для блага человічества, могуть быть достигнуты путемь просвіщенія и павиливація: піть,—эта мысль ломина. Неловіческій нау-

Digitized by Google

9<u>11.</u>

им и приминація ви приминеніи бо практической живни фолус выбыть въ виду и преследують временный, земной интересь, а STOPS HHTEDECS, DACHARAGE HA MEGMECTEO DASHHHMANS BRIPORT H врешнуществъ, желасинтъ важдинъ народомъ, и представляетъ большею частію предметь соперничества в борьбы между народами. Область единенія и братства народовъ делжна стоять више земных отношеній-племенных, территоріальных, повитическихъ и т. под., — нисино въ высшей сферѣ духа, гдѣ вежими разности между людьми исчечають, а выступалоть во всей снив стремленія въ вваному духовному совершействованію н въ ввиной жизни; а эго-и есть область религи. Здвсь нареды соединяются въ въръ въ одного общаго Отца -- исповъдускаго ими Вога, въ любви въ общимъ духовнимъ предвамъ,4-сминиъ чтимымъ по изъ религін, въ почтенів въ однимъ дорогимь исторических наматинкамь и преданізмь, вь привиживости и привичка къ одника религіозимиъ таниствамъ, обрадать, обычасть, при исполнении которыхь они и при илеметшеть резностихь, при первой встрёчё оказываются одною рожвор семьер. И такъ, разноплеменные народы дилаются братым жолько но вырь.

Теперь вопросъ: естественно ли руссиому народу желать, тюбы сосъдъ его на отдаленномъ востокъ, свыше тридцативидномный жародъ иномомій, сділался братомъ ему но въръ, 
им можно равнодушно отпустать его въ одно нав чуждыхъ 
навъ вапиднихъ религіовныхъ семейству. Естественно ли руссвену народу желать пріобрівсти въ Явоніи дружественнуюпредставенную но вітрі состанию надію, или, представнивь ев 
претестинтству и кателятеству, допустить на ней организоватьот новому тиведу интритъ противъ насъ для западвикъ жародовъ, воторые потому есобенно намъ всегда и враждебни, что 
нежду ими и нами издавна утвердилисъ религіозное отчужденію 
и духовния вражда?

Мы же депускаемъ и инсли, чтобы русскіе кога на инмуту склонились на отриметельному різпенію отихь вопросова; не діло на темь, что проходить уже пора дунать и разсумдать селення, а насталь пора д'янствовать, и д'янствовать бистро перішительно. Янонія переживаеть презимайно важный авточ рическій меженть, который для нея уже не певтерится; а Россія, больше всёкь другить націй замнічересованная ед судьбою, имфеть не только благопріятный, но единственный случай пріобрёсть въ ней себь брага по вёрё, добраго сосёда и друга; пропустивши этоть случай, она потериеть его бервовіратно, и объ этомь въ последствій цёдые вёка будеть вспоминать съ сожаленіемь и угрызеніемь совести. Теперь миссіонеры, церкви и школы пріобрётуть намь въ Яноній друга, а если ны опустимь настоящее благопріятное къ этому время: то потриновъцамих, на востояной окранне Россій должны будуть ващищать оть Яноній, какъ оть врага,—войска, крёпости и пущки.

Всв признави современнаго редигіознаго движенія въ Японім окавиваются благопріятники для православія. Японци ревностно принялись за изучение русскаго языва. Наща миссія ак Японін, не взирая на прайнюю скудость своих средства, пріобратветь перевысь въ сочувствии къ ней народа предъ миссіями протестантскою и катодическою. Начальникъ нашей миссіи арзанандрить Ниводей, сань до себь достойньйшій, служитель церкви и проповединка веры, пользуется большина уваженимъ въ саномъ высшемъ обществъ Педдо-столицы Японіи. Заведенные имъ для японскихъ дътей четыре школы переполняются ученивами, такъ что недостаетъ ни мъста, ни учителей. Приго-TORIGONNE AND HIS CAMELL ENGHIGST, RATHERS TORN DACIOLATES по провинціямъ и пріобретають значительное число верующихъ во Христа, хотя и не могуть еще: ни врестить, ни вполив соеденеть нет от православною норговію по недостатку крамова в священниковъ. Но этикъ катихнавторовъ не посывается и сотая часть правинтельно съ темъ, спольно было бы нужно н можно разониеть нкъ по Японін, еслибы были достаточных средстве въ рукахъ начальника инссін. Жотва открывается многа, но дълателей мало.

Итакъ, настала пора сдёдать по этому ведикому вопросу срое деле русскому народу. Пусть вспомнить окъ, что значило для Россіи время св. Владиміра, и каневы были действія для просейшенія нашего отечества греческих парей и пакріарковь, и сдёдаєть для Японіи то, что мать наша — греческая церковь въ-свое время сдёлала для нась. Это его правсивенный срие

пісній дойга понимо всявих поличических разсчогова. Тенере піні неготов; воть положеніе, ва которома им поставлены по отношению на просвіщению Японін в'ярою Христовою.

Православному Миссіонерскому Обществу предлежить прих нести свою долю участія и труда на утвержденіе православія въ Японін. Съ двухъ сторонъ въ одно время дёло японской нессін, какъ бы само собою, подошло къ нашему Обществу. Съ самаго начала появленія печатныхъ извістій о состояніи Японской миссіи, въ Совътъ Общества безъ всяваго вызова ревинтели стали доставлять въ пользу ея пожерствованія, и Совіть безъ всяваго права вынужденъ быль принимать ихъ. Съ другой стороны, начальникъ японской миссіи въ своихъ тяжкихъ заботакъ о построеніи церкви и дома въ Іеддо, объ устройстві училеша и умножении и содержание ватихизаторовъ исваль опереться на Общество, и началь посылать Совъту свои отчеты и корреспонденців — также безъ законнаго основанія. Совъть не могь не принимать того в другаго по важности самаго дъла, н въкоторые члены его по собственному усердію горячо приняли въ сердну дело японской миссін. Все это оказалось полумераии, и предсъдатель Общества, высокопреосвященивншій митроволеть Инновентій возымёль мысль предложить общему собранію 1873 года предпринять ходатайство о разрівшеніи Православному Миссіонерскому Обществу принять японскую миссію подъ свое покровительство, съ твиъ, чтобы заботы его объ японской миссіп приняли правильное теченіе и порядовъ. Нынъ Совыть Общества можеть сообщить настоящему собранію, что ни навенъ уже и законное полномочіе на попеченіе объ японсвой миссін. 28 априля получень его высонопреосвященствомь указъ св. Оннода отъ 24 апреля сего года за № 996, въ которомъ изъяснено, что Государь Инператоръ въ 10 день февраля, Высочайше соизволиль утвердить определение св. Синода отъ 27 ноября (16 декабря) 1874 года о принятіи японской миссін покровительство Православнаго Миссіонерскаго воіъ HECTES.

Будемъ надвяться, что по изрв расниренія круга двятельности Православнаго Миссіонерскаго Общества Госполь пошлеть сну и можым средства. Въ настоящее время Советь нокоритамие

Digitized by Google

просить общее собрание утвердить сдёданное иль въ промедшемь году нособие якомской мисси въ 3604 руб. и уполномочить его въ текущемъ году действовать но отношения въ срё мисси но требованию обстоятельствъ 15).

#### печатать позволяется

съ твиъ, чтобы по отпечатании представлено было въ цензурный комитетъ узаконенное число экземплировъ. Москва, имля 24 дня 1876 г. Цензоръ Протојерей А. Соколовъ.

<sup>10)</sup> Изложенныя здёсь предположенія: объ образованія Общества переводчиковъ священныхъ книгь на инородческіе языки, объ устройствів частнаго пріюта для миссіонеровъ въ Казани, объ учрежденіи тамъ жемиссіонерскаго совёта при архіснисвоні, и ваконець о назначеніи по усмотрівнію Совёта пособій для японской миссіи внесены въ журнальобщаго Собранія Прав. Мисс. Общества 11 мая и утверждены онымъ.

# объявленія.

вышло въ свыть сочинение подъ заглавивиъ

BICBALI MPADOCARDRATO XPECTIAMERA 83% EBPEEDS

## OB'S HCTHHAX'S GB. BBPM H SADJYÆGHHAX'S TAJMYANTEGRHX'S.

изданіе 2-е, дополненное и исправленное. 1875 г.

Полискіє 1-го падавія этого сочиненія, намечатаннаго въ 1872 году было былгоськонно привітствовано нікоторыми духовными журналами; о нем'є съ нохвалою отзывалась и читающая нублика, нам'є духовная, такъ и світская.

Такое сочувствие из упомянутому сочинению и было причиною, что шанечатанные эквентияры разоминсь скоро и потребовалось эторое издамие, леторое и предлагается въ настоящее время читателямъ. Для оснавениемия съ вингом унаменъ на главния черты содержания ед.

- О въроучени ныпъшняхъ евреевъ, относительно примествія Мессін.
   Талиудическое сказаніе объ Інсусъ Христъ о Его рожденія, живин,
- 2. Талиудическое сказаніе объ Інсусі Христі: о Его рожденія, жизни, чудесахъ, смерти и воскресеніи.
  - Равоказъ Талмуда о распространени Евангелия аностолами.
     О вовой действъ, его богослужения, праздинкахъ и обрядахъ.
- 5. Что такое Талиудъ? Къмъ онъ составленъ и когда ноявился въ севътъ. Къ бесъдамъ прилежени правила Талиуда, руководящія Гудеевъ, какъ имъ вести себя въ обыденной жизни съ иновърцами.

Въ предлагаемомъ сочиненін читатель найдеть и многое другое, мало вървестное въ нашей литературі и что не безполезно знать и христіашину, особенно теперь, когда многимъ евреямъ разрішено правительствомъ жить во всіхъ містахъ Россіи.

Ціна за экземняярь "Бесёды 2-го изданія" 1 рубль.

Съ требованіемъ прошу адресоваться въ г. Новгородъ, Соф. част. на углу Забавской улицы, домъ № 68 й оставному военному учителю А. Алекспесу; или въ С.-Петербургъ, въ инижномъ магазинъ Кораблева Сирякова.

# чтеніе для дътей

Иллюстрированное изданіе, состоящаго подъ Августвйшимъ покровительствомъ Государыни Императрицы, Общества распространенія полезныхъ книгъ; 12 №№ въ годъ. Цвна за годъ 2 руб., съ перес. и доставкою 2 р. 50 к.

### Въ вышемпикъ Сти-ММ поизисно:

44 рисунка, въ томъ числъ рисунки съ картинъ Мурильо, Иванова, Саврасова, Риццони; оригинальные рисунки Стрекалова, Щеглова, Шатилова. "Картинии на дерека выразираются прадмастерской царастнаго

московскаго гравера К. Рихау, или за границею.

Прозаическія статьи: Московскій Кремль. Панковь домь въ Московь. Андрей Первованній. Начало русской грамогности. Изъ Тоторів первовнаго пънія въ Россіи. Мурильо. Ливингстонъ. Ивановъ. Паганинн. От напореннів. Отпері: Нашадопанцавности. Валадопанцав в подземные стволы. Венеція. Русскіе въ Буковинъ. Николо Уграшскій монастырь. Русскія степт. Гремскій фильсов у клінзя Владиміра. Сибсь.

Повъсти и разсказы: Грезы Віолетты. Великій день. Сосідь. Літняя сказка. Исторія содоминки. Мятель. Жазнь и приключенія одного щегленка. Исторія капли воды. Ко 2-му № приложена книжка "Дяденькины разсказы" (десять разсказовь учителя русской сельской школы). Подписавніеся до средини апріля, получили эту книшку, въ виді премін, безплатно. Новые подкисчики, желающіє пріобрійсти се при журналі, бізговолять прилагать къ жишеозначенной подписной сумий 25 жоп. При одномь изъ осеннихь ЖЖ журнала всі подписчики волучати прилагатавність, Сказку, се картинками".

Стоксотворовія: Молитва. Ручей. Висохийй цийтоки. Исайженіе разфилоленнаго. Ночная дуна. Латничи угропи. Ви деревий. На окогій Вечерови. Зина. Ви начали весны. У ріни. Майская шисня Посли дожня.

• Объявления о новых книмах для детей и для училыми съ кратины рецензівни—при 5 и 6 ММ.

Подписка принимается въ Москве, на Моховой, вт дом'я Тормецкаго, въ книжномъ магазинъ Общества распространения полежникъ книгъ. Реданція "Чтенія для дѣтей" покорнъйше просить не сміншвать са журнала съ "Дѣтекниъ Чтеніемъ", издающимся въ Петербургі и не питьющимъ ничего общаго съ "Чтеніемъ для дѣтей".

Въ книжномъ магазинт Общества, принимаются заказы на учебныя, дътска и народныя книги всёхъ издателей. Ревомендуются винманію публики дошевые ннижки и листви (отъ 1 до 5 к. за окъеми.) съ кар<sup>11</sup> тинками, для училищныхъ библіотекъ. При требованій большаго количества изданій Общества, нокупателяйъ дъластоя висчительная уступка. Каталогъ внигъ. изданныхъ Обществомъ, безплатно высмінется желаю шамъ; желающій получить каталогъ долженъ прислать въ магазивы лишь восьмикопъечную почтовую марку для нересилки его.

въ Палестину. Только что Оригенъ достигь де Кессаріи, еписковы Осоктесть и Александръ, о которыхъ мы уже упоменали. весвитили его въ пресвитеры. Это привело въ негодование Диматрія. Носвященіе противное канонамъ Церкви побудило этого епискова обнародовать поступокъ юности Оригена, чтобы деказать, что посвящение было неправильно и противно церковной двециплинв. Нбо въ апостольскихъ постановленияхъ 30) запрецалось посвящать въ священный санъ людей подобныхъ Оритепу, и это запрещеню было снова подтверждено на Никейскомъ себоръ. Алексиндръ въ отвътъ на это говорилъ, что онъ основывался при посвящении Оригена на рекомендательномъ письмъ самаго Димитрія. Мы не нивень навівстія о томъ, что возразвль неследній, но конечно онъ могъ бы сказать, что письма были даны Оригену для доставленія ему благосклоннаго пріема, но не для посвящения въ пресвитера; что хотя епископы Палестины ногли не знать законнаго прецятствія къ посвященію, но Оригень самь зналь объ этомъ и позволиль себв утанть это отъ енисконовъ, и поступить противно канону.

Между твиъ какъ продолжался этотъ споръ, Оригенъ 20) окончить свое двло въ Греціи и возвратился черезъ Ефесъ 21) въ
Александрію, полагая, что можетъ быть вреня укротило неудовольствіе Димитрія, и что онъ найдетъ его въ болве благопріятномъ къ себъ расположеніи; но ожиданія его оказались тщетнымв. Епископъ не намівнить своего строгаго мивнія о поступкъ
Оригена и рімняся предать его во всеобщее свідівніе. Онъ собрать соборъ, и представиль передъ нивъ не только неправильнесть рукоположенія Оригена, но и цільні рядъ заблуждевій,
открытыхъ въ его сочиненіяхъ. Къ числу сочиненій, написанвыхъ вить во время пребыванія его въ Александріи, относятся
4 книги о «началахъ», навъстныя намъ въ переводъ Руфина, который смягчиль въ нихъ ніжоторыя самыя різкія выраженія;

лье сорока льть, то последнее невозможно.

21) Такъ полагаетъ Гуецій, что очень вероятно. Origeniana i. 11, р. 89.

<sup>22)</sup> Апост. постан. пр. 21, 22.
26) Св. Епифаній, Настев, 64 разсказываеть о страданіяхь, которыя претерпыть Оригень вы Асинахы за истину, по тотчась послів уничтожаеть свое свидітельство, говора, что оны находился вы этомы городів, чтобы усовершенствоваться выфилософіи. Такы какы Оригену было бо-

пять книгъ толкованія на св. Іоанна, восемь книгъ объясценія книги Бытія, объясненіе первыхъ двадцати пяти Псадмовъ, и Пдача Іеремів; двё книги о Воскресеніи, и десять кингъ Строматъ, написанныхъ въ подражаніе книгамъ его учителя Климента за). Соборъ, разсмотръвъ представленныя ему извлеченія изъ сочиненія Оригена зз), единогласно осудиль ихъ, и Димитрій запретилъ Оригену не только учить, но даже вибть пребываніе въ Александріи. Оригенъ, оставивъ школу попеченію своего ученика Геракла, удалился въ Кессарію. Димитрій вскоръ созваль новый соборъ на Оригена, на которомъ съ согласія ецископовъ объявиль его лишеннымъ пресвитерскаго сана и отлученнымъ отъ церкви. Гераклъ присутствоваль на этомъ соборъ и подписался нодъ приговоромъ.

Не удивительно, что вт поздиватыя времена Оригенъ въ преданіяхъ александрійской церкви, православной и яковитовъ, называется чародвемъ. Каеолическіе писатели этой страны, не зная ни его сочиненій, ни того, какія прекрасныя и великія имъльовъ достоинства, и сверхъ того зная, что св. Кириллъ, котораго память дорога и православнымъ и монофизитамъ, былъ сульнумъ противникомъ Оригена и его послъдователей, а также въ виду указа Юстивіана осуждавщаго послъдователей Оригена, естественно очернили всякаго рода клеветами память Оригена, а гонитель его, Димитрій, былъ причисленъ къ лику святыхъ.

Жязнь сего епископа клонилась къ концу; и послъдніе часы его была омрачены извъстіемъ, что епископы Падестицы, не взирая на произнесенное имъ низложеніе и отлученіе Оригена, поручили ему по прежнему учить и преподавать. Ученики его были многочисленны. Знаменитъйшій изъ нихъ былъ Оеодоръ, извъстный послъ подъ пменемъ св. Григорія <sup>24</sup>) чудотворца, и еще Трифонъ <sup>25</sup>), прозванный философомъ.

<sup>36</sup>) Hieron. de Vir. iii. 57 (ii. 297).

ээ) Евсевія Церк. Истор. VI. 24.

ээ) Эта часть исторіи Оригена по несчастію темна, потому что Евсевій вмісто того, чтобы разсказать ее пространно, отсываеть нась по второй книги своей Апологіи этого писателя. Все что мы знаемъ заключается въ библіотек Фотія, и въ отрывк защиты Оригена Памфиломъ. Евсевій себі противорічнть касательно времени бізства Оригена изъ Александріи; и Бароній указывая на несогласіе его хроники и исторіи, впадаеть въ другую ошибку, полагая что онъ быль отлучень прежде удаленія. Смотри примічаніе Валезія на Евсевія Церк. Истор. VI. 26.

34) S. Greg. Nyss. in vita S. Greg. Thaum.

Алексанарійскіе цисатели утверждають зо), что Динитрій вийли сверка остосивенный дарь узнавать сердна пристунавших ка савтом у Прочастію; и что веладетвіе сего настоа его отличалась весбынивающим чнототою. Велае дестоварно то, что она инталь их другима патріархана о насхальнома вычисленія; и съ зтого промени, кака изкоторые думають зо), сданалось обяванастью, которую подтвердила и Никойскій собора, чтобы описанова алексанарійскій укадомлять велиій года, ва какой день тольна быть праздника Сватлаго Воспросенья. Ену же принасциаютья составленіе системы эпакта.

- На одвих изъ описнововъ элександрійских в, исключая св. Асенісів <sup>28</sup>), не занималь такъ долго престоль св. Марка, какъ Динагрій: онъ правиль пермовію сорокъ два года съ половиною в быль оторвань отъ міра сого за три годи съ половиною до начал съпремаго голонія при Максиминъ.

#### ГЛАВА IV.

Берака: 1), сначала другъ 2), а посла осудитель Оригена, заимъ рираздининуюся каседру (231 г.). Кажется, что она была уже недольно сларъ, и потому пропоручила Діонисію, который и была его пресиникома: 2), не только пристіанскую школу, но и бель-

Renandot. p. 20.
Eutychius i. 362.

<sup>&</sup>quot;) Между якобитскими патріархами Іоаннь XVII, прозванный *El-Touki*, сохраннять это достоинство сорокь три года и два місяца, то-есть, отт 1875 до 1718. А Полиціань, тридцать деватой канолическій патріархъ, ізкі говорить Евтихій, хотя віроятно по ошибкі, быль сорокь месть літь епископомі. Смотри книгу іїї, 6.

Весевія Церк. Истор. VI. 26.
В Северъ называеть этого патріарха Гіерокат; Евтикій, Герковъ.

Накрипій Феокла; — нашъ Колтскій каталогь Бархеда.

1) Бароній утверждаеть (ії. 558), что Геракль быль корошо распомяснь вы Оригену. Пажи доказываеть противное, а также Гузцій (Наст. Origen. і. 2, 15) по свидътельству Геннадія и автора жизни са. Пломія Бароній самъ соглашается въ томъ же, приводя постановленіе плератора Юстиніана противъ Оригена, препровожденное къ Мунъ П. 585).

щую часть своикъ опископеквът трудовъ \*). Онъ подтосрдилъ приговоръ 4) объ отдучения Оригена: в въ средкъ пристиять о нешелнін строго возставаль противь общенія, поторое в фрумещіє ниван СЪ ОТЛУЧОНИМИ ОРОЗИКАМИ, ВЪ ЧЕСЛВ КОНХЪ МОЖОТЬ БЫТЬ ВИВЛЕСЬ въ виду особошно последователи Оригова. Но благоровумно: жи и справедиво ди было продолжать спотому действій Димитрія; от в чего могь возбудеться располь пожду престолана косарівскимъ и адоксандрійских, — это очень соминтельної трих солбе, что Оригень, по свинательству вовхъ, подвизался тоордие за вару. Сверхъ продолженія своихъ тоякованій на Ветхій Завічь, онь труднася напъ параллельнымъ смесеномъ греческия истреводовъ его съгевревовить текстемъ. Въ его Онтаплахъ быле восемь сполоцовъ, расположенные следующим образомы сверейскій тенсть написавный оврейскими буквами; тоть же тенсть, греческими буквами; переводъ Аквилы, переводъ Саминта; переводъ семидесяти Толковниковъ, переводъ Осодотіона; и наконецъ два другіе перевода, открытые саминъ Оригеномъ, названные плиныма и шестыма, потому что авторы ихъ пензвъствы. Въ Экзаплахъ быле опущевы цатый в шестой переводы. Въ Тетраплахъ опущены гакже в обазеврейскіе текста. Оригенъ трудился надъ этимъ деломъ двадцать восемь летъ. Онъ также увичтожиль, въ саномъ началь ол, сресь Берилла спискона Востры вы Аравія, в возвратнів его самого къ истинной вірів: его ученю состоямо въ темъ, что Спаситель не существовань, какт - (\* піверрокнов од эрак вониствотомко, воволабуто

4) Tars Dethetars: Cany. Labbe's Concil. tom. V. 660. O xer excess paragraph Houndar... in misse roo xalou ofrer igerilar, we red grouped titary over employe, in Be messer Engrouse: (Acta Bolland. Mai, tom. ili ad. finematical descriptions).

 <sup>\*)</sup> Трудно означить время произмествія. Смотри Le Quien, ії, 891.
 2. Baron. ії, 519, І. Pagi ibid. Scherius, р. 20.

Тто Нрахда тоо тус Адебандријаς архинизанто тус гхидијас иргруп.

О Флери говорить (VI, 12): et qu'il n'avait point d'autre divinité qu'celle du Pere Qui habitait en Lui. Это такъ выраженное (и есть вы ини перевода Евсевія физодитичну дотой розун тур Патрикур), каноли ская истина; защищать противное ученіе есть Тритензик. Но если принть быть въ этомъ отношеніи еретикь, то потому, что училь, ч Смиь быть не собственно, но только нарицательно и по причастію Богої въ другомъ его утвержденіи, что Господь нашь не предсуществовали дой обоба; кергурафур или, какъ то было выражено въ позднійше неріоді времени, кат дой училь обоба вергирафур долж быть принято, какъ Валевій то доказываеть, въ догическомъ синс дійгетенція, въ этомъ онъ является совершеннымъ еретикомъ.

Скоро Геракиз призвань быль подать своей пастви приниръ жужества в реплительности. Александръ быль убить въ своемъ -вытре грубына и жестоника Максининомъ, который и быль его вресминкомъ. Этотъ готов о), увнавъ о заговоръ, сдъланномъ -противно него слугани покойнаго Аленсандра, нежду которыми веходились инскольно христіань, воснольнованся этипь случасив вособывать противь них всеобщее гонение, которое считается седывных; оно вирочень не быле такее кровопролитное, какъ другів. Оне быле направлено главными образонь противь епизеконовъ в «пресвитеровъ: и камется, что Геракав 7), избътая его свирвности, удалился изъ Александрів. Жители этого города, а тание и другихъ частей Египта, проследили Вога обощии страдашеми. Когда компилось гононіе, Геракіз возвратился въ Александріво. Ненарветно, тогда ли или еще ранве слава объ учености Герания привления перковнаго висятеля, Юлія Афракана "). -посфиять Александрію; негда бы ин случилось, это есть ифрисе свидътельство о достоинствань Горанда, ибо Африкань быль BROTHO OPERORE.

По счастію Александрія висколько не потерпіла отъ послівдеваєщих гражданских смуть: Гордіаны явились съ притязавіями на престоль въ Афракі и положили жизнь свою въ этой вонытий. Пуппіень и Балбинъ отважились на тоже самое, съ большинъ успівхомъ, въ Рині, и голова Максимина были послана солдатями, находившимися при осадів Аквинен, какъ пріятный подарокъ сенату. Но игры капителійскія ноложили конець жизни и прествованію инператоровь, въ набранів кому войско не вибло участія; и ихъ пресминкомъ сділанся молодой Гордіанъ, почти дітя, который прежде быль сділань цезаремь въ угожденіе народу. Во время нохода противъ персовь, Филиппъ, префекть преторіанъ, возмутиль солдать противъ Гордіана, в по его умерщвленів овладівль престоломь.

Геракить не долго прожемъ послъ сего происшествия; овъ по-

<sup>•)</sup> Со стороны ватеря онъ изъ илемени Алановъ, принадлежащихъ въ сель Славинъ.

<sup>7)</sup> Ruinart, Act. Sinc. 41.

<sup>\*)</sup> Euseb. (Escemis Mcr. II. VI, 31.

каседрею александрійскою °). Египетекіе писатели, не виак о немъ ничего достов'юрнаго, нередають скананія пол'юрнатиля, высприм'юрь: что онъ первый мов еписненовъ Александріи получильтитуль папы; но научающіе перковную исторію внають, что титуль этоть быль въ унетребленіи горавде прежде Герапля, и первоначально прилагался даже къ пресвитерамъ 1°). Еще утверихдають, что емъ учредиль двадцать новыхъ канедръ; не невъровител, чтобъ онъ могъ въ праткое время свеего правления посвятить такое число епископовъ. Составленные имъ канения о покавнія, особенно касательно обращенія съ еретиками, не дозили до насъ.

Такъ накъ учение Оригена и личное влиние его дъйствивли къ добру и къ злу на александрійскую черковь делгеє время послів его смерти, то на неум'єстие изложить зд'ясь варащі Оригеновы мивнія, исобенно потому, что носл'ядованніе чазь за нихъсперы будуть привлекать наше вниманіе. Не долино судить объбритенть не его рачинить сечиненнямь, чи по частинить его басть дамъ съ друзьями; равно и не по толкованіямъ его врагонь, ни какъ

<sup>\*)</sup> Евсевій Нет. Ц. VI, 35, говорить, что постивациять лівти; надобно понимать, что около шестнадцити, или полимить пятнадцить, также тамъ, гдъ онъ говорить о томъ, что Димитрій правиль Церковью сорокъ три года, надобно понимать, что болье сорока двухъ лівть. Le Quien ii. 898.

<sup>10)</sup> Свидътельство Тертулліана (de Pudicit cap. XIII) ясно: также и надписи и вскольких в писемъ къ св. Кипріану, даже по показанію Памелія и Ригалтія. Даже въ наше время Александрійская Церковь, какъ и Коптская такъ и Канолическая, употребняеть этотъ титуяв; также и Церковь Евіонская; такъ именують Сиріане Яковитскаго цатріарха Антіохін, и касолическаго или мафріанскаго патріарха изъ Ассиріи. Евтихій разсказываєть такь о происхожденім этого названім вь Алековидрін (і. 332): когда однив извідваднети еписконова, который быль посвященъ Геравломъ, по имени Аммонъ, нарушилъ какимъ-то образомъ кононы, патріархъ посьтилъ его спархію, для возстановленія порядка. Народъ слышалъ, что епископы обращаясь къ нему, называли его авва, отець, и подумали такъ: если мы вовемъ епископа отцемъ, а опъ называеть отцемъ Геракла, тогда патріархъ должень быть нашимъ дідомъ, Вава, оттуда папа. Макрицій (65, 66) повторяеть этотъ разсказъ съ измененіями. Это также вероятно, какъ предположеніе техъ, которые выводять римское имя папа оть Pater Patriae, или оть Paulus и Petrus. Странно, что Вадсамовъ (Balsamon) такой ревностный защитникъ восточныхъ правъ, утверждаетъ (Just. Gr. Lat. lib. VII), чко эточъ титуль быль дань римскимь престоломь св. Кириллу, когда она быль его легатомъ (уполномоченнымъ) на соборъ Ефессиомъ.

е писатель, котораго бы учение вполнь допыо до насъ; но следуеть судить о немъ по произведеніямь его зралаго ума, которыя онъ самъ приготовиль из изданію. Сверкъ того, такъ какъ онъ писаль прежде Никейского собора, не должно поспъщно осуждать его, если ибкоторыя изъ его положеній оказываются разногласящими въ выраженіяхъ съ вспов'яданіемъ трехъ сотъ восьмнадцати отцевъ 1-го вселенскаго собора; если дать должный просторъ его выраженіямъ, въ чемъ не откажуть ему непредубъжденные читатели, то симсял ихъ не будетъ противенъ православному исповъданию. Нечего говорить о томъ, какъ превосходно усвъщно англійскій ученый епископъ Буллъ оправдалъ память Оригена отъ обвиненія въ ереси относительно божества Сына Божія. Эта аподогія ножеть быть была бы еще болье побьдопосна, хотя не болбе убъдительна, еслибы онъ не ограничился однимъ сочинсијемъ противъ Цельса, относительно лучшимъ изъ оставиняся сочиненій Оригена.

Его положительныя и ясныя изреченія о тайнъ Пресвятой Тронцы не должны быть устраняены изъ-за изкоторыхъ выраженій двустысленнаго характера, которые сами по себ'в могли -бы получить неправославное толкование. Что Іпсусъ Навинъ перехода Горданъ былъ прообразомъ самого Бога (1); что нъкоторые начальники, пораженные божествомъ 12) Інсуса, прибъгали иъ Нему съ своими прошеніями, что тотъ же Христосъ, который говориль съ женою 12) возлъ колодца, быль Богь смиренныхъ; что Сынъ Божій сказаль: «никто не можеть видъть лице Мое и остаться въ живыхъ» 14); его же слова: «если Я Господь, то гдъ же страхъ мой? 16). А эти слова пророкъ приписываетъ никому другому кром'в Ісговы; что Христось есть Богь, Сынъ Божій 10),

θεού Αύτος ο Αυτολόγος έστι και ή Αυτοσορία και ή Λυτοαληθεία.

<sup>11)</sup> Hom. de Engastrinytho (ii 497, E.). Προ της του Κυρίου μου Ἰησου Χριστου επιδημίας αδύνατον ήν τινα παρελθείν κ.τ.λ. ωσπερ τιν Ἰορδάνην ούκ ήν ενδεντις οδοποίησαι η Ἰησου (του δληθινού Θεου τύπος ην εκείνος Ἰησους) κ.τ.λ.
12) In S. Ιοαη. tom. ΧΙΙΙ, 58 (in 274. Α.). Των αρχύντων τινας, καταπεπληγιτας την δύναμιν Αύτου, και την Θεοτήτα, προσπερευγέναι Αύτου.
13) In S. Ισαη. tom. ΧΙΙΙ, 28, (IV, 248, Α. Β.) μέστο эτο слишкомъ

длинно, чтобы его провести здёсь.

19 In S. Mat. tom. XII. 43, (iii, 565 C.). Τον Υιον του Θεου κεχρηματικίναι Μωσεί, και Αυττον είναι τον ειρηκότα. Οὐ γάρ δψεται άνθρωπος κ.τ.λ.

<sup>16)</sup> In S. Ioan. tom. I, 31 (iv 33, B.). Ε΄ Κυριος είμε 'Εγώ, που, κ. τ. λ. Δουλοι τυγχάνονσι Κυρίον του Σωτήρος αυτών καλουμένου.

16) C. Celsum. iii. 41 (I, 474 A.). Ον πεπείσμεθα άρχηθεν είναι Θεόν και Υιόν

истивное Слово, истинная премудрость, сама истина; что тотв, кто скажетъ, что было время когда не было Слова 17), скажетъ тоже, что было время, когда не было Премудрости, не было Истичы, не было Жизни, что если Сынъ Божій не въченъ 18), то и Отенъ не можетъ быть ввинымъ, что волхвы принесли дары Тому 10), который быль Богь и вийсти спертный человикь; что Вогь явился въ гълъ человъческомъ для спасенія рода человъческаго 20), что Богъ, который выше всёхъ сотворенныхъ вещей 24), сделался человъкомъ; что Отецъ и Сынъ одно 22), въ тождествъ воля; что все, что есть въ Отцъ 33), есть и въ Сынъ: такія ясныя и очредъленныя положенія не могуть быть опровергнуты выраженіями болъе сомнительными въ отношеній православія. Поэтому мы жожемъ объяснить или принять въ самомъ строгомъ православномъ смыслъ такія выраженія 24), каковы: что дъйствіе Отца простирается на всъ вещи; дъйствіе Сына, какъ пиостаси меньшей Отца, простирается только на разумныя существа, дваствіе Святаго Духа, какъ впостасв меньшей Сына, простирается только на святыхъ; в еще-что Сынъ 25) есть второй Богъ; что Слово, въ сравнени съ Отцемъ, не есть истина 30), но въ отношенін къ намъ есть только образъ истины, что Сынъ 27) не есть Высшій Богь надъ вствин; что къ Отцу, а не къ Сыну 24), должно относиться въ молитвъ; что Отецъ и Сынъ суть двъ ипо-

<sup>17)</sup> Peri Archon, IV, 28 (i 190. E). Quomodo ergo potest dici, quia fuit alliquando quando non fuit Filius? Nihil enim aliud est id dicere, nisi fuit alliquando quando Veritas non erat, quando Sapientia non erat, quando Vita non erat.

<sup>14)</sup> Смотри знаменитое мъсто въ in Ierem. Hom. IX, 4 (III. 181).

<sup>&#</sup>x27;') Cont Celsum. i 60. 20) Cont. Celsum. i 68.

<sup>21)</sup> In Ioah. tom. II, 28.

<sup>22</sup> Cont. Celsum. VIII 12. 23) In leren, Hom VIII 2.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Peri Archon. i. 5. Это одно изъ мастъ, воторое Руфинъ смягчиль, и даже совсим перситниль, но оно сохранилось въ вонцъ посланія Юстиніана къ патр. Минъ.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Cont Celsum v. 39. <sup>26</sup>) S. Hieronim ad. Avit. Ep. ŏ9.

<sup>27)</sup> Cont. Celsum. XIII, 714.
20) Cout. Celsum. VIII, 13 et seq.
21) Cont. Celsum. VIII, 12.

стасм 19), тогда какъ во время Оригена олово внестась употреблелось въ свысле существа (субсванція).

Что касаетоя до божества Святаго Духа, то во многихъ мъсталь мибиія Оригена воны в положительно православны. Если gyma 30), принетъ объ, не вифетъ Бога, если ода не вифетъ Сына. который сказаль Я и Отець придемь нь нему, и сотворимь обитель у него, если она не ниветь Духа Святиго, эти дуща есть пустыня; по она по протыня, осли полна Богома. Тудон, говорить овъ, казалось алкали Бога одинаго Испочника водъ, но такъ какъ ово но алкали Христа и Състасо Дуда, то не могли цасытиться Богомъ 21). Такимъ же образонъ говорить онь о Святой Троицв, поторая всемъ управляеть эг), Святой Тронце, которой подобаеть покловеніе 23). А между тімь, яв другихь містахь, онь, какъ мы видвли выше, новидимому не призидетъ соравенство Castado Avra es Orgons.

Отпосительно воплещенія, Оригенъ едла ла можеть быть обванень въ сресе, и осли туть есть какое заблуждение, то легко новазать, отъ чего оно явилесь, и какъ далеко оно простирается. Что Слово единосущное 34) Богу, по божеству, единосущно человвиу по человичеству, что впостасное единение 25) вично в что два остоства остоются не сившаны и несліяння, что Храстось действительно умерь 36), действительно и истипно возносся на небо въ человеческой плоти и въ ней же возселъ одесную Бога: эти подоженія такъ же ясно высказаны Оригеномъ. навъ в св. Кирилдомъ или св. Львомъ. Его случайная темнота в кажущееся неправославів происходить отъ его вірованія въ предсуществование душъ, изъ котораго следовало, по его разсуждению, что было единение Слова съ человъческой душою, прежде соединения Слова съ тъловъ: учение ошибочное, но не завлючаеть въ себъ ничего еретического. Ибо Оригенъ очень остерегается того, чтобы не подумали, что онь учить, что было

<sup>\*0)</sup> In Ierem. Hom. VIII, 1.

In Ierem. Hom. XVII, q.

Aρχικήν. In. S. Matt. tom. XV, 31.

Proσχοσητήν. In S. Ioah. tom. VI, 17.

<sup>&</sup>quot;) Cont. Celsum. VI. 47.

<sup>25)</sup> Peri Archon, ii, 6, 3, Deinceps insepelabiliter Ei et indissociabiliter inherent.

<sup>&</sup>quot;) Cont. Celsum. 56.

время, когда душа Христа не была иностасно сподинена бежественному Слову; онъ ясие выведитъ 37) Его святесть и безграмипость изъ этого постелнияго пиостаснаго единенія.

Но саные усердные поклонники Оригона должны довольствоваться твив, если мегуть защитить ото оть обрановія въ важпой ереси, потому что заблуждения и нельпости, которыми изобилують его болье ранния сочинения и особошно же его трактатъ «о началахъ», слишкомъ ивны, чтобы ихъ отрицать, в слишконъ значительны, чтобы ихъ-извинять. Что Богь въ началъ создаль извъстное число чистых духовь спосебими сохранить свою первобытную святость, но способных в также в пасть, что большая часть этихъ духовъ двиствительно нала, и но сченени ихъ виновности они наказаны темъ, что соединены съ болье или менте грубынъ веществомъ, и что всявистије сего иные сатлались ангелами, нные звъздами, а другіе людьин, что блажеваые духи еще и теперь подвержены опасности падемія и что, съ другой стороны, явкогда сатана раскается и получить прощение. такъ что Богъ будетъ все во всенъ: вотъ неиногія наъ мивній Оригеновыхъ, которыя хотя и быля высказаны предположательно. но умалили авторитетъ его и подвергли его подозрвийо и осужденю въ ереси отпосительно важивишихъ пунктовъ въроученія.

Любопытно и не безполезно насладовать, въ какой степени и какое вліяніе ималь авторитеть Оригена на посладующую исторію александрійской церкви. Несмотря на общее осужденіе Оригена въ посладующіе вака отъ церквей Востока и Запада и на особенную ненависть къ его имени въ Египть, его вліяніе, или скортье вліяніе его школы проникло церковь этой страны въ такой степени, какъ того и не сознавали ни его враги, ин его приверженцы. Читая сочиненія Оригена, мы не должны смотрть на его митнія и ученія, какъ на митнія отдівльнаго, стоявшаго особиякомъ, учителя; они скорте воспропаведеніе ученій, излагавшихся въ огласительномъ училищів Александрій. А эта школа была типомъ или образцомъ, по которому установлялись понятія александрійской церкви: философія Пантена перешла къ Клименту, а отъ него усвоена Оригеномъ. Геракать хетя быль несогласенъ съ началами послідняго, по представляеть ясныя

Digitized by Google

<sup>&</sup>quot;) Peri Archon. ii. 66.

добавательства, что безсовиательно быль напитань ими, и поздвъе, Піерій быль невъстень какь второй Оригень.

Справеданво то, что во всякомъ народъ есть національное напривлевие довести наивстими учения до самой крайности, такъ сказать — наслыдственное предрасположение къ особенной ереси. Такъ напримъръ англиканская церковь, съ самаго ранняго своего двусува, показывала направление къ пелагіанству, а церковь евіонская въ іўдейству. Двв важньйшія формы, въ которыхъ проявлялась ересь во всехъ векахъ, были раціонализмъ и друтая, которую за недостаткомъ лучшаго выраженія можно назвать спиритуализиъ, или инстицизиъ. Къ первой можемъ отнести аріанство и несторіанство, ко второй савеліанство, монофизитство и новоеслитство. Одному была предана церковь антіохійская съ раниихъ временъ, другому-церковь александрійская. Къ этому разряду принадлежаль умъ Оригена, смертный врагь раціоналязна и всвят происходищихъ отъ него ересси. Египетъ никогда ве вдавался въ рафонализмъ; поъ Египта вышли учители, его поборовшіє. Св. Аванасій опровергь аріанство, а св. Кириллъ— несторіанство. Но Египеть сталь легкой добычей мистицизма. Средоточіемъ савеліанства быль городъ Пентаноль; я св. Діонясів, который первый назложиль это еретическое ученіе, не быль егвитянномъ ни по рождению, ни по воспитанию. Но когда въ этомъ опровержения его онъ самъ казалось впалъ въ раціонализиъ, вся его епархія вооружилась противъ нововведенія въ ученін. Еще: можно поднвиться, что Аполиварій, предшественнивъ евтихіанства, проявился въ Сиріи, но вспоинивъ, что отецъ его, старшій Аполлинарій, родился п воспитался въ Александріи. Рочно также Александрія предалась ученію Діоскора, между тімъ какъ эта ересь вивств съ ересью моноослитовъ впервые откры-засъ в обличилась въ раціоналистическомъ городв Константи-

Итакъ върно, что тъ самыя начала, которыя внушили ангельскія умозрънія Оригена, породили и тонкую ересь яковитовъ, в еще болье утонченный ядъ моновелитства. Но справедянность требуеть скарать, что это же направленіе, подчиненное каволическому авторитету, произвело св. Аванасія в св. Кирила. Насравленіе само въ себъ на хорошо, ин худо: навъстно, что вельчайнію святые представляють доказательство своей причаст-

лости тому или другому направленью. Св. Златонств. не могъ быть моноонзитомъ, а св. Кириллъ-нескоріаниномъ.

Нельзя возражать противъ сего то, что учение Оригена нодвергалось обвинению въ аріанствъ, по никогда не было объящесмо въ савеліанствъ, и что зріане дъйствительно семлались на Оригена въ защиту своего ученія. Но таково окойство ереси, что ея повидимому противоположныя сорим оказываются въ дальнъйшемъ теченія тожественнымъ Такъ съ перваго, взиладу, зріанству нътъ ничего противоположите уненія Несторія, но по истинъ окончательный выводъ того и другаго, оказываются одинаковъ, и дъйствительно, въ сочиненіять Оригена можио, найти мъста повидимому направленія савеліанскаго за), по окъ остались безъ вниманія и безъ объясненів, которыхъ маслуживали.

Коротко сказать, притязаніе Оригена на православіє, останотся спорнымъ пунктомъ въроятно до скончанія въковъ. Едва ди можно обвинять въ ереси того, кого защищали св. Анаросій св. Василій, св. Григорій Назіананнъ, св. Иларій, св. Анаросій и св. Григорій Нисскій, и едва ли можетъ быть оправдамъ отъ обвиненія въ ереси тотъ, который былъ осужденъ, столькими соборами, если не вселенскимъ соборомъ.

### ГЛАВА У.

## ГОНЕНІЕ ОТЪ ИМПЕРАТОРА ДЕКІЯ И ЕГО ПОСЛЪДСТВІЯ.

Если върить египе текимъписателямъ, то Діонисій, сначала исправлявшій должность, а потомъ получившій и санъ епископа (247)),

<sup>\*\*)</sup> Cont. Celsum. VI, 64. In Ierem. Hom. XIX.

\*\*) Большое затрудненіе относительно этого числа. Соллерів назначаєть 248 годъ возведенія св. Діонисія на епископство, и поэтому объявляєть съ Восточною Хроннкою полагаєть, что нагріарнать быль празднень въ продолженіе года и нёсколькихъ місливов. Біей нажется съ большею віроятностью утверждаєть, что св. Діонисій быль посвящень въ февраль 247 года или около того, и скойчался вы этомъ же изслів или въ предмествующемъ въ 265 воду по Р. Х. Такинь обра-

воениталея въ изычестив и быль <sup>1</sup>очень сивдущь въ астрологія <sup>1</sup>). Влучилось, что одна бъднан женщина, обратившаяся въ христіанство, дала ему посланія св. Павла; в чтовіе нав расположняю Віовисія не только пріобристи эту книгу, но розыскать, нить ли у христівнь еще другихь сочивсній такого же рода. Женщина эта посоватоваля ему отнестном къ пресвитерамъ церковнымъ, то онь и исполнить; чтене вновь полученных отъ нахъ кингь, а также давния ому наставленія, послужням его обращенію.

- Новый епископъ, родомъ саванть 2), т. е. по всей въроятности аравитиния, происходиль отъ добраго семейства в), но языческаго. Восяв овоего обращения онъ учился у Оригена, къ которому 1) всогда сохранить искроиниро привизанность. Иоздийе, когда Оригонъ пострадаль за ввру Христову, онъ написаль утвинтельное равсужнение и посвятиль ему, вознаграждая его такимь обравоить за то утвенене, которое Оригенъ такъ часто подаваль другимъ. Не смерти Оригена, Діонисій написалъ похвальное слово ему къ Сооктисту в), опископу косарвискому, о которомъ им

1) Renaudot. p. 25, который на следующій страннце кажется по

ошебить приписываеть это предание Гераклу.

P) Ruinart, Act. Sinc. pp. 179. 80, ed. 2 (которое изданіе мы всегда

праводимъ).

и Гусціємъ (Origeniana, i. 3. 10).

) Photiat. Cod. CCXXXII. Это посланіе обращено, какъ значится въ нежь, из Осотекну, но должно читать Осоктисть, а не Осотектив, которий быль его вторымъ пресминкомъ. Ибо Осоктисть пережиль на-сколькими годами Оригена. Сравни Le Quien, iii 543, и Валезія на Ц

Ист. Евсевія VII, 1.

зомъ онъ занималь бы престоль фоминсь 17 лать, вакь говорить Евсевій (Истор. Церк. VII. 28). и приняль еписконство въ третьемъ году управления Филиния, что также подтверждаеть Евсевій (Истор. Церк. VI. 35); этоть третій гедь вончинся вы нарті 947. Невіронтно, кань занічаєть Біей, чтобы въ цирное время, каково было царствованіе Филипия, престоль Александрійской оставался текъ долго праздвіниъ.

<sup>2)</sup> Chotph Byaeus § 28, Comm. Praev. in Vit. S. Dionys. October, Bolland. ii.). Но авторъ его жизнеописанія, приложеннаго къ прекрасному изданію Пропаганды его отрывковь, сильно опровергаеть это имівніе, и утверждаеть, что авторь Хроники Восточной подъ выраженіемъ Саванть подразуміваль именно язычника.

<sup>&#</sup>x27;) Говорять, что онь написаль сочинение противь Оригена, (Anastasius, Quest. sup. Genes, 25), но этотъ писатель должно быть сившиваетъ вакого-инбудь другато Дюнисія съ епископомъ александрійскимъ; Бароній впаль вь ошибку, думая что нослідній быль противникъ Оригена: аротивное доказано Пажіємъ (Pagi, 246, iii, iv); Галуа (Orig. Def. i. 22)

уже имвин случай упоминать. Ліонисій быль, человівь, всеоворонней учености и первый изъ великихъ отцевъ, которыми такъ. прославился престоль александрійскій. По приміру другахь учителей огласительного училища, соединяя изучение философія съ научениемъ богословія, онъ привель иногихъ язычниковь въ познавію истивы. Зная хорощо еретическія цисанія, она имвать неистощимый источникъ доказательствъ противъ ихъ разнообразвыхъ искаженій истины. Вотъ что говорить онъ въ пославім своемъ къ Филимону в): «Я положилъ не мало, труда на чтоніе книгъ и знакоиство съ ученіями еретиковъ! Такимъ образомъ. на ивкоторое время дуща моя осквернялась ихъ гнусиващима вымыслами, но я пріобраль отъ нихъ ту пользу, что одроверкав. ихъ въ ноенъ собственномъ умъ, сталъ гиущаться ими гораздо болбе чвиъ прежде. Одинъ наъ монхъ собратій между пресвитерани удерживалъ меня отъ этого занятія, опасавсь, чтобы я не заразвися 7) мерзостію нечестія. Твой собственный умъ . вовредится, говориль онь, и мив казалось, что онь говорить иравду. Но видъніе, посланное мив Богомъ, укръпило меня и сказанное мив слово ясно заповъдало мив: «Изучай все что попадеть въ твои руки; ты имбенть способность къ изследованіямъ и вепытанію всего. Привычка къ чтенію была въ начань причаною в твоего обращенія. Я привель видініе, такъ согласное оъ аностольскимъ наставлениемъ къ темъ, которые имъютъ свябвыя души: «Будьте мудрыми купцами» в).

9 Сохранено Евсевіемъ Истор. Церк. VII, 7.

1) Мы читаемъ, по прекрасной догадкъ Валезія, συμφυροσθαι, Гейниконт однако, оставляеть συμφερεσθαι, какъ стоить во всехъ манускриптахъ; что должно быть принято въ смыслъ увлеченія.

1) Эти слова, какъ подтверждается Оригеномъ, (in. S. Ioah. tom. X),

<sup>\*)</sup> Эти слова, какъ подтверждается Оригеномъ, (in. S. Ioah. tom. X), а поств него Геронимомъ въ его посланія къ Минервію и Александру, сказаны Христомъ; тоже говоритъ и св. Еписаній Наст. XIV. Они также приводятся какъ слова св. Павла. Другіе отцы Церкви цитуются у Котелерія, (объ апостольскихъ постановленіяхъ іі, 36). Три мибнія были высказаны по сему предмету. Первое мибніе Ушера (Prolog ad I. Ignat. Epp. cap. 8), Валезія, Гуеція и Фабриція, (Cod. Apot. N. Т. I. 330), что слова эти были взяты изъ Апокрифическаго евангелія въ Евреямъ. Второе мибніе Свицера (Thes. Eccl. іі. р. 1283), съ которымъ що внамому согласна новъйшая Германская школа критиковъ, наприм. Патуюсь (въ толк. на св. Луку XIX. 23), что изреченіе взято изъ притчи о десяти талантахъ, или изъ 1-го посланія къ Осссалов. V. 21, яди изъ снесенія обоихъ этихъ мість. Третье мибніе Котелерія, что это

Ставъ описковомъ Діонисій поручиль училище Клименту, второку учителю этого писви. Кажется, что прежде своего посвященія ") Діонисій быль женать.

Думають, что вступный на виператорскій престоль Фиминъ быль христіанцив, по врайней ибрів по своимь убіждемінъ; но средства, которыми онь достигь своей власти, показывають, что онь вовсе не быль нодь вліяніемь духа истипмой віры. Впрочень церковь наслаждалась во все его царствованіе глубокамь спокойствіемь, за исключеніемь одного случая въ Александрій. Зимою 249 года но Р. Х. языческіе жители Александрій были возбуждены противь христіань однимь человікомь, который соединяль вь себі профессій порта и гадателя 10). Подробности гоненія сохращены въ послація Діонисія въ Фабію антіохійскому 11).

Престарвный Метрасъ 12) былъ первой жертвой возмущения. Чернь схватила его и требевала, чтобы евъ произнесъ худу на Христа; получивъ отказъ, напали на него съ палками, остріями чабили ему лице и глаза, вытанцили за городъ и убили камилии. Чрезъ ивсколько дией после притацили въ храмъ свой женщину по имени Квинту, и когда она съ ужасомъ отказалась по-клониться ихъ идолу, свезали ей ноги, потащили ее по мостовой къ тому ивсту, гдв пострадалъ св. Метрасъ, и также побили ее камилии. Это второе мученичество было сигналомъ общаго наладенія на христіанъ. Бросились на ихъ дома, выбрасывали имущество на улицу и жели, ихъ самихъ жестоко оскорбляли и за-

есть подлинныя слова Спасителя и дошли по преданію. Это кажется самое правдоподобное предположеніе.

э) Біей (Осторет Balland. ій. 17) сильно старается укловичься отъ силы доказательствъ Тилльемона и вийсть съ Валезіенъ доказать, что енископъ не билъ женатъ. Но ясный симслъ собственныхъ выраженій натріарха (Евсевія Исторія Церк. VI, 40) кажется доказать противное.

<sup>1°)</sup> О хахай тё подес тайти дачте, кай поситей, говорить св. Діонисій. Мы слівдуем. Валевію, принимая слова въ буквальномъ смыслі. Другіе какъ вапримірть Персонь (Ann. Cyp. OCXLIX § 1) разумітеть такъ: быль принимою зла въ этемъ городів въ предмествовальній времена, и пророчествоваль объ нивющемъ быть во время Деція.

<sup>18)</sup> Евсевія Истор. Церкви. VI, 41.
18) Въ Александрія была церковь посвященняя ого яменя—Ruinart

ставляли скрываться или оставлять городь. Діонисій спасся невредямъ; и оплакалъ въроотступничество только одного человъка изъ своей паствы. Св. Аполловія, посъятившая собя въвству и дожившая до глубокой старости, была схрачова явычинками, которые безчеловично били ее по лицу де тоге, что зубы у нее выпали, и угрожали сжечь се живую, приготовивъ для сего огонь, если она не поклонится богамъ. Она, казалось, поколобалась, в мучители думая, что они восторжоствовали, развязали ее; Аполаонія воспользовалась своей свободой для того только, чтобы доказать свою твердость, и добровольно ваещла на пылающій носторъ. Тогда неистовые окружали донь Серапіона, ворваянсь туда и схвативъ хозмина, который сидель вовяв ечата, мучили его ужасно, и переломевъ ему кости, внесля его на крышу, откуда бросили его на уливу. Ни по одной уляць, ни по одному персулку пельзя было пройдти безопасно; толим разсвиръпъвникъ язмчниковъ ходили по всемъ площадаяъ, принуждая вебхъ инъ встръчавшихоя хулить Христа, или сожигали дома ихъ и предавали ихъ мученимъ. Все эти мученики причислены къ лику сратыхъ и Восточной и Западней перковью.

Такое говение продолжалось почти шесть изсецевь, и проостановилось на кореткое время вслудствие убисии Филиппа въ Вероить. Ему наслудоваль Децій, провозглашенный императоромъ въ Навновіи. Тотчась по возшествій его на престоль, началось осьное, самое свирупое и наяболье усичниое гоневіе. Въ промежутокъ спокойствія, которымъ наслаждалась церковь, любовь и въра христіанъ начинали охладъвать; пристрастіе къ міру и самоугожденіе вкрались до такой степени, что нікоторые изъ святыхъ еписконовъ среди тишины предостерегали отъ грозы, которая должна была разразиться, и послужить по ихъ минівію къ очищенію церкви.

Разсказъ Евсевія о страданіяхъ христіанъ въ Александрів тёмъ драгоціяніве, что онъ извлечень изъ писемъ самаго Діонисія, отрывки которыхъ сохраньны этимъ историкомъ и бд. Іеронимомъ. Они были написаны, когда для церкви снова настали времена спокойныя, къ Фабію патріарху антіохійскому. Дидиму, Доминю и другимъ

Первое извъстіе о гоненіи произвело страшное смущеніе въ

Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингфорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветноля 16 к. Житоміра 10 к. Иркутска 20 к. Казани 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецт-Подольска 13 к. Ки-шинева 15 Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Кельцовь 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижияго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркас-ска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 ч. Плоцка 14 Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Съдлеца 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери З и. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска. 18 к. Тулы 3 к. Удеоборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

#### ВЪ РЕДАКЦІИ "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ"

продаются следующія книги:

I. Размышленія о сущности христілнской въры Соч. Гиво. Переводъ свящ. Н. Сергієвскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 к.

11. В в чиля жизнь. Публичныя чтенія Э. Навиля. Перев.

свящ. Н. Серигескаю. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р. 111. Публичныя чтенія 1871 года, профессора протоїерея Н. Сергіевскаго: Объ основных в истинах в Христіанства. М. 1872. Ц. 1 р. съ перес. 1 р. 20 к.

IV. Сочинения св. Іустина философа и мученика, ивданныя въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преображенскимъ. Цъна 1 р. 50 коп., съ пересыдкою 2 р.

V. Сочиненія древнихъ христілнскихъ лиодогетовъ: Татіана. Анинагора, Ософила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго в Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ внеденіями и примічаніями, свящ. П. Преображенскимь. М. 1867. Цівна: 1 р. 25 к., съ пересымкою 1 р. 50 к. сер.

VI. Сочинения св. Иринея Люнскаго. I. Пять книгь противъ ересей. II. Отрывки изъ уграченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П. Преображенским . М. 1871. Цена 3 руб. съ пересылкою. VII. Вопросъ о ваъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля.

Перев. свяш. Н. Протопопова. М. 1872. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер. VIII. О Евангвати отъ Матеея. Разборъ и опровержение возраженій противъ него отрицательной критики Баура. Соч. священника московской Тронцкой на Арбать церкви Владиміра Маркова. М. 1873. П. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

IX. Рачи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятильтія Александровскаго Военнаго Училища священником А. М. Иванцовыме-Платоновыме. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

Х. Изълевцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

# подписка

на

## Православное Обозръние 1875 года продолжается.

Отдельным книжкии «Православное Обозреніе» за прежніе годы продаются каждая по 50 к., съ перес. по 75 к.

Новые подпищики, не получавшіе въ прошломъ году «Православнаго Обозрѣнія», получать 5 листовъ напечатанныхъ въ немъ лекцій по каноническому праву покойнаго профессора Н. К. Соколова «О составъ Церковнаго Общества.»

въ редакции можно получать

# Указатель къ "Православному Обозрѣнію" за одинадцать лѣтъ 1860—1870 гг. составленный П. Л. Еореповынъ.

Цена "Указатела": 1) при выписке Православнаю Обозрънія 75 к. съ перес. 1 р. 2) въ отдельной продаже 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к.

Печатать полводяется. Імля 24 дня 1875 года. Ценворь Протоїерей А. Соколось

# PABOCJABHOE OBO3PB

1875

АВГУСТЪ.

#### содержание:

1.—СЛОВО, СКАЗАННОЕ ПРЕОСВЯЩЕННЫМЪ ХРИСАНОО ЕПИСКОПОМЪ АСТРАХАНСКИМЪ, ВЪ НИКОЛАЕВСЬ ЧУРКИНСКОЙ ПУСТЫНЪ, 9 МАЯ 1875 ГОДА.

11.—ЖИЗНЬ И УЧЕНІЕ БОГОМИЛОВЪ ПО ПАНОПЛІИ ЕВОИ ЗИГАБЕНА И ДРУГИМЪ ИСТОЧНИКАМЪ (окончаніе). Гр. пріановича.

ПІ.—СЛОВО НА ДЕНЬ ТЕЗОИМЕНИТСТВА БЛАГОЧЕСТИВЪЙП ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ АЛЕКСАНДРОВ Свящ. Н. К. Протопонова.

IV.— КЪ ИСТОРИИ ПРОСВЪЩЕНИЯ ВЪ ВИЗАНТИ: споръ о П то нъ и Аристотель въ XV в. А. С. Лебедева.

ТЕЯ О СТАРОКАТОЛИЦИЗМВ. О. М. Сухотипа.

VI. \_ ДЕКАНЪ СТАНЛЕЙ О СТАРОКАТОЛИЦИЗМЪ.

VII.—ДЖОНЪ СТЮАРТЬ МИЛЛЬ, КАКЪ МОРАЛИСТЬ. А. О. Гус

VIII.—СОВРЕМЕННОЕ ОБОЗРЪНІЕ: изъ жизни восточня церквей. 0. С. Б.

IX.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

#### въ приложении:

жать Александрійскій: глава VI.

#### MOCKBA

# ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

# въ 1875 году

подъ редакцією свящ. П. Преображенскаго.

«Православное Обозрвніе» въ 1875 году издается по прежней программъ, въ томъ же направленіи, какъ издавалось досель въ теченіи пятнадцати льтъ, и при содъйствіи тъхъ же сотрудниковъ, имена которыхъ встръчались на страницахъ этого журнала.

Въ 1875 году «Православное Обозрѣніе» выходить ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подписная цѣна: 6 р. 50 к. въ годъ,—а съ доставкою на домъ въ Москвъ и пересылкою въ другіе города 7 р. с. Подписная

цъна съ «Указателемъ» за одиннадцать лътъ 8 р. с.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ редакціи журнала, при церкви Осодора Студита у Никитскихъ вороть, домъ свящ. Н. Преображенскаго, — и у всъхъ извъстныхъ книгопродавцевъ въ Москвъ и Петербургъ. Иногородные благоволятъ адресоваться съ своими требованіями исключительно такъ: Въ редакцію

"Православнаго Обозрвнія" въ Москвъ.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 я 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869—по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лѣтъ 1861—1874—сорокъ нять рублей. Цѣна Указателя къ «Православному Обозрѣнію» за одинадцать лѣтъ 1860—1870 гг., безъ пересылки 75 к., съ пересылкой 1 р. Выписывающее «Православное Обозрѣніе» за всъ прежніе годы получаютъ Указатель безплатно. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 6 ф., а за 14 лѣтъ съ Указателимъ—за 80 фунтовъ—по разстоянію.

От Москвы за каждый фунть посылокь съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмоллъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Баку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к.

# CAOBO

СКАЗАННОЕ ПРЕОСВЯЩЕПНЫМЪ ХРИСАНООМЪ, ЕПИСКОПОМЪ АСТРАХАНСКИМЪ, ВЪ НИКОЛАЕВСКОЙ ЧУРКИНСКОЙ ПУСТЫ-НИ 9 МАЯ 1875 ГОДА ¹).

Свътлыя чувства, братія, возбуждаеть видь вашей св. обители, когда приближаешься къ ней, среди окружающихъ ее водныхъ пустынь. Благольненъ вашъ храмъ, скромны, но чисты и удобны ваши жилища. Хвала усердію вашихъ предшественниковъ, устроителей вашей обители, хвала и вашимъ трудамъ, продолжающимъ ихъ двло. Но отъ этого вившияго благоустройства вашей обители я скоръе хотълъ бы перейти къ мысли о томъ внутревнемъ, правственно-общественномъ вначенія, какое могла бы имъть она для нашего края. Все, въ самомъ двлъ, невольно вывываеть на размышленіе объ этомъ, в время, въ какое открыта ваша обитель, и мъсто, какое для шея избрано.

Обитель ваша въ нашемъ крат есть послъдвяя по времени явленія, новая. Немного ихъ было и отъ начала въ нашей, небогатой православнымъ населеніемъ, хотя и широкей по пространству мъстности. Но и изъ числа этихъ немногихъ обителей, не смотря на относительную недавность православія въ врать, нъкоторыя уже пачезли, прекратили свое существованіе.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Ниводновская Чуркинская пустынь дежить въ 50 верстахь отъ Астрахани, вблизи Каспійскаго моря, на юговосточной стороні дельты, образуемой устьемъ Волги, среди многочисленныхъ ся притоковъ. Осномия около 30-ти літъ тому назадъ.

Самая древняя и первая по времени основанія обитель наша давно уже не существуетъ 2); другая, болъе видная между ними и объщавшая, судя по ея вещественнымъ средствамъ, самое долгое существованіе, упразднена на нашихъ глазахъ 3). Самая дъятельность обителей нашего края мало извъстна въ исторін. Въ народъ хранится благоговъйная память о первомъ начальникъ первой обители въ Астрахани-и только 1). Исторія нашей русской церкви не знаеть ни историческихъ двятелей, вышедшихъ изъ нашихъ обителей, ни лицъ, прославившихся подвигами благочестія. Исключеніе составляеть только святитель, мученикъ нашего края, душу свою положившій за люди своя 5), который воспитался въ самой древней изъ астраханскихъ обителей и изъ нея вышель на архипастырское служеніе. Нътъ сомпънія, что и здъсь, у насъ, какъ и на мъстъ другаго изъ завоеванныхъ тогда мусульманскихъ царствъ царства казэнскаго, при первоначальномъ водвореніи православія и устройствъ церквей, была усиленная дъятельность пастырей и иночества, но почему-то все это осталось мало извъстнымъ для общей русско-церковной исторіи. Всего въролтиве потому, что пастырская двятельность въ нашемъ крав первоначально не была самостоятельною, а находилась въ зависимости отъ дъятелей въ прежде бывшемъ царствъ назанскомъ и сливалась съ ихъ дъятельностію. Какъ бы то ни было, то-фактъ, что обители астраханскаго края не вошли въ исторію. Я дунаю, теперь, братія, не сдълается ли памятною въ исторіи церкви новая обитель нашего края, — ваша, она не войдеть ли въ исторію?

Чъмъ, какъ? Конечно, тъмъ же, чъмъ становились извъстными въ исторіи и всъ другія наши иноческія обители, т. е.

<sup>2)</sup> Тронцкій монастырь еще въ 1700 г. приписанный къ московской даврі, а въ 1807 году по совершенномъ упраздненіи къ каеедральному астраханскому собору.

<sup>2)</sup> Спасопреображенскій монастырь, упраздненный въ 1874 году.
4) Игуменъ Кирилъ, первый настоятель Тронцкаго монастыра.

<sup>5)</sup> Разумъется митрополитъ Іоснфъ, убіенный шайкою Стеньки Разина въ 1671 году.

внутренинии подвигами самоотреченія и вившнею двятельностію во имя въры и церкви... И странно было бы, братія, представить, что мы здесь, въ виду этихъ водныхъ пустынь, ведущихъ въ безбрежной водной пустынв моря, стали бы искать чего-либо другаго, кромъ подвига и того покоя и мира души, который дается подвигомъ самоотреченія. Нътъ сомнънія, что и ваши отцы, устроители вашей обители, ни чвиъ не руководились и не могли руководиться при устроеніи обители, кромъ искренняго желанія послужить двлу спасенія своего и другихъ. То самое, что они открывали вашу обитель въ саные послъдніе дни, въ наше время, особенно строгое и взыскательное въ своихъ требованіяхъ по отношенію къ иночеству, не объщающее ему ничего, кромъ этихъ требованій, иногда, быть можеть, суровыхь и жесткихь, показываеть уже, что они готовы были на всякій подвигь. Духъ блаженной памать отцовъ, вашихъ предшественниковъ, да неоскудъваетъ въ васъ, а да возрастаетъ и усугубляется...

Но для жизни общественной еще заметные подвиги открытые, витшине. Они также ожидаются отъ васъ.

На такое значение вашей обители указываетъ самая мъстность, ею занимаемая. Не знаю, имъли ли это въ виду недаввіе устроители вашей обители, — думаю, что да. Но я вижу въ этомъ указаніе божественнаго провиденія, призваніе васъ саминь Господомъ къ дъятельности во имя въры и церкви.

Обитель ваша стоить на самомъ конечномъ юго-восточномъ предълъ нашей области и на одной изъ границъ великаго государства съ этой юго-восточной стороны. Васъ окружають и поклоненки лжепророка и чистые язычники °), а за вамина другомъ берегу моря, которое видивется отъ васъ, - та область невърія 7), отвуда исходить и то невъріе, которое здъсь часъ окружаетъ и гдв оно находить себв пишу и поддержку, танъ начинаются уже страны, гдв совсемъ немавестно имя Христово.

Калмыки, прениущественно же киргизъ-кайсаки.
 Полуостровъ Мангышлакъ.

Стоя, такимъ образомъ, на одной изъ самыхъ конечныхъ окраинъ нашего великаго царства, обитель ваша образуетъ собою, если можно такъ выразиться, передовой постъ церкви, направленный въ страны мусульманскаго и явыческаго невърія. Она должна быть тъмъ же въ нравственномъ смыслъ, чъмъ служатъ для плавателей по морю маяки на морскомъ прибрежьн, — должна указывать, освъщать путь ко Христу и Его церкви.

Вы много можете сдълать для этой цъли и своимъ внутреннимъ подвигомъ. Ваша уединенная жизнь, ваше воздержаніе, ваша любовь, незнающая различія вълюдяхъ, ваша благотворительность, простирающаяся не только на своихъ единовърцевъ, но и на этихъ иноплеменниковъ, васъ окружающихъ, благолине вашего богослужения и вашей святыни, -- все это можеть располагать на вамь этих иноверцевь. Но еще более можеть служить этой цъли и прямо къ ней направленная ваша дъятельность. Вы можете для цълей обращения въ христіанство жертвовать и вещественно. И вы приносите эти матеріальныя жертвы. И я пользуюсь этимъ случаемъ, чтобы сказать вамъ за это слово благодарности отъ лица всей нашей мъстной церкви... Но вы можете приносить и еще высшую жертву, --- можете самихъ себя посвятить этому великому и высокому двлу. Вы можете вести процовъдь о Христъ съ этими иновърцами, можете обучать дътей ихъ для привлеченія ихъ потомъ въ въръ. Не думайте, что для этого отъ васъ требуется что-то особое, чрезвычайное, что это для васъ не легко или невозможно. Возможно это для всякаго, искренно, сердечно върующаго. Обращаетъ къ въръ скоръе всего и легче всего простая, но живая и сильная въра, а не ученость, иногда холодная и бездушная. На сердце дъйствуетъ сердце же и теплое чувство, а не разсужденія и выспреннія соображенія ума.

А это нужно, братія, нужно для васъ... Не совстить напрасны тъ, конечно и вамъ извъстныя, требованія нынтшияго общества, чтобы, сверхъ подвиговъ внутренняго благочестія, обители иноческія служили и для церковно-общественныхъ

нуждъ и цълей. Правда, мы могли бы сказать въ отвъть на эти толен, что монастыри служать общему двлу ввры и правственности уже самимъ своимъ внутреннимъ, личнымъ подвигонъ. Внутренняя, личная, высокая жизнь подвижника и сама по себъ имъла и всегда можетъ имъть общественное значеніе, потому что служить показателемь высоты жизни и примъромъ ея для цълаго общества... Великіе подвижники древности уходили изъ міра въ пустыню за темъ, чтобы изъ нея изнести въ самый міръ новыя, высокія требованія христіанской нравственности; за темъ, чтобы міръ после узналь, увидель всю высоту и широту христіанской добродътели. И міръ христіанскій, въ томъ ність сомнічнія, много обязань перемічною въ самой своей общественной жизни и усовершениемъ своей общественной правственности одиночнымъ, уединеннымъ, и, повидимому, только личнымъ подвигамъ древнихъ великихъ пустынножителей. Но намъ могутъ возразить — и совершенно справедливо, что полнота въры в внутренней жизни не можеть не отражаться и во внв... Кто внутри исполнень чувства въры, тотъ не можеть оставаться равнодушнымъ относительно невърія, особенно, когда онъ видитъ его, когда оно овружаеть его. Такого, т. е. только внутренняго подвижничества, совершенно отръшеннаго отъ всякой внъшней дъятельности, собственно говоря, никогда и не было. Наши обители вадревле были и разсадникомъ духовнаго просвъщенія и средоточіемъ дъятельности церковно-общественной.

Знаете ли вы, братія, что почти весь съверъ нашей великой страны обязанъ не только своимъ обращеніемъ въ христіанство, но даже и своимъ заселеніемъ нашимъ древнимъ иноческимъ обителямъ? Иноки ходили съ проповъдью по дикимъ лъсамъ, обращая ко Христу не только единоплеменниковъ, но и инородцевъ съвера. Русскій крестьянинъ шелъ съ своею съкирою въ дремучіе лъса нашего съвера уже послъ того, какъ путь для него проложенъ былъ и освященъ стопою св. подвижниковъ... Такъ зачинались и возникали на нашемъ съверъ «почянки» и селенія.

Вотъ, еслибъ ваша обитель, братія, была для этой юговосточной окранны нашего царства твиъ же, или чъмъ-либо подобнымъ тому, чъмъ были и служили въкогда обители съвера! Еслибъ, то есть, она послужила къ обращенію нашихъ иновърцевъ и къ заселенію христіанами этого прибрежья нашего моря!...

Святитель Христовъ, именемъ котораго называется ваша обитель и которому посвященъ вашъ храмъ, при жизни своей отличавшійся особенною ревностію къ православію, да послужить вамъ примъромъ. А молитва предъ Господомъ этого великаго небеснаго ходатая, извъстнаго даже здъщнимъ иновърцамъ, да дастъ вамъ силы для трудовъ ради Господа и Его св. Церкви. Аминь.

## **WH3HP H ALFHIE BOLOWNYORP**

#### по паноплім евеимія зигабена

и другимъ источникамъ \*).

Ученіе богомиловъ о твореніи міра и человъка.

«Сатананд», низверженный съ неба, не могь основать свое жилище на водахъ; -- земля была невидима и неустроена. Божественный образъ (θεία μορφή), одвяніе и творческая сила оставись между твиъ при немъ. И вотъ онъ собираетъ надмихъ виъстъ съ нимъ ангеловъ, ободряетъ ихъ и говоритъ: Богъ сотворилъ небо и землю (Бытія І, 1). Я, другой богъ, устрою второе небо и все прочее по порядку. Сатанаилъ скаваль: «да будеть твердь»—и стала твердь. Далье онъ продолжаль твореніе вь томь порадкі, какь оно описано вь книгв Бытія: украсиль второе небо, отделиль воду оть земли, пронавель растенія и животныхъ. Это второе твореніе онъ назначилъ жилищемъ для себя и для подвластныхъ ему духовъ. Затвиъ онъ образоваль твло Адама изъ земли и воды и поставиль его въ прямомъ положении. При этомъ какая-то влага потекла изъ Адама въ правую ногу и черезъ большой паизвилинами (έλιχοειδώς) ушла въ землю, образовавъ он-

<sup>\*)</sup> См. іюльсную ки. Прав. Обозрѣнія 1875 г.

гуру змія. Собравъ свое дыханіе (πνέυμα), Сатанавить вдунуль въ образованное имъ тъло жизнь. Но этоть духъ, пролившись чрезъ пористую толщу (δια χαυνότητα) тъла въ правую ногу, попалъ черезъ большой палецъ въ извилистую струю; она тотчасъ получила жизнь и отдълившись отъ пальца, стала зміемъ и поползла. Потому змій и отдичается хитроотію, что его оживляетъ душа Сатанаила. Замътивъ, что усилія его ни къ чему не ведутъ, этотъ новый творецъ черезъ посольство обратился (διεπρεσβέυσατο) къ благому Отцу и просилъ ниспослать Своего духа (πνοὴν), объщая, что человъкъ будетъ принадлежать имъ обониъ, если будетъ оживленъ, и что племя его восполнитъ мъста на небъ, оставленныя падшими ангелами. Богъ, по благости своей, исполнилъ просьбу діавола, вдунулъ въ созданіе Сатанаила дыханіе жизни. Тотчасъ явился человъкъ съ живою душою, которая просвътила его и сообщила въ создание Сатанаила дыхание жизни. 10тчасъ явился человъть съ живою душою, которая просвътила его и сообщила ему разнообразныя прелести. Когда же затъмъ изъ тъла Адама была создана Ева и получила тотъ же блескъ, Сатанаилъ воспламенился завистію; онъ перемънить свой планъ и сталъ злоумышлять противъ своего созданія; подъ видомъ змія онъ обманомъ соблазнилъ Еву къ соитію (συγγενέσθαι) съ нимъ, для того чтобы его съмя, вошедши въ тъло Евы прежде Адамова съмени, возънивло надънииъ госмодство и всячески пре-пятствовало ему рости и иножиться (ἀυξάνεσθαι καὶ πληθύνεσ-θαι). Скоро Ева, въ больвни родовъ, родила, отъ сожитія съ Сатанаиломъ, Канна и подобную ему сестру-близнеца, по имени Каломелу. Движимый ревностію, Адамъ также одблаль сонтіе Каломелу. Движимый ревностію, Адамъ также сдълаль сонтіе съ Евою и родиль Авеля; но его тотчась убиль Каннъ и внесъ этимъ смертоубійство (фолом; по древи. чтен. — форомом: Narrat de Bogomil. р. 13) въ міръ. Посему и апостоль говорить, что Каннъ быль отъ лукаваго (1 Іоан. III, 12). Черевъ преступленіе съ Евою подъ образомъ змія, Сатананлъ лишился образа Божія, одъянія, творческой силы и божескаго имени. Потерявъ все это, Сатананлъ сталь темпымъ и для всъхъ ненавистнымъ. Но благой Отецъ, смягчивъ свой гитъвъ,

дозволиль ему остаться міроправителемь (хос $\mu$ ох $\rho$ а́то $\rho$ ) и владиною всего, совданнаго имъ послъ своего паденія»  $^{-1}$ ).

Въ изложеніи творенія міра и человъка по богомильскимъ воезраніямъ Евенній Зигабенъ стоить совершенно одиновинь писателемъ въ ряду другихъ источниковъ для изученія богомельства. Поэтому считаемъ не лишнимъ обратиться къ одному изъ апокрифовъ, этому, можно сказать, народному богословію, въ основъ котораго лежить также Священное Писаніе, вакъ и въ равсказъ автора Паноплін, только въ апокрифъ гораздо болве примъшивается разныхъ мисовъ, отголосковъ сирійскаго гносиса и славяно-явыческой древности. Этотъ аповриеъ-«Вопросы Іоанна Богослова» 2), съ которыми мы еще не разъ встрътнися по ихъ близкому отношению къ разскаву Евониія. Послв перваго вопроса Іоаннъ Богословъ спрашиваеть Христа о томъ, «въ какой славъ былъ Сатана у Твоего Отца прежде своего паденія?» — Овъ управляль всеми небесными свлани и быль подобевь Отпу (ipse erat ordinans omnem imitationem patris), отвъчаль Христось; сань же Інсусь сидъль рядомъ съ Отцемъ. Гордость увлекла Сатану къ измънъ: онъ задумаль поставить престоль свой выше небесь и совершенно уподобиться Вышнену. Далве изображаются сень небесъ, населенных ангелами. Подъ небесами существовало три стихін: воздухъ, вода и огонь. Каждую изъ нихъ хранияъ особый антель. Вода покрывала неустроенную еще землю, а огонь быль въ ел внутренности. Спустиванись подъ вемлю, Сатана нашель двухь рыбь, лежавшихь на водахь. Соединенныя между собою подобно пашущимъ воламъ, они поддерживали всю Землю отъ запада до востока солица повелъніемъ невидимаго Творца 3). Сатана склонилъ на свою сторону ангеловъ воз-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Этоть мнев, въ основе котораго лежить библейское сказаніе о бегемоте и левіасаве (см. Thilo I p. 887 п. 2), весьма распространень въ нашемь простонародье, помещающемь землю на трехъ китахъ.



<sup>&#</sup>x27;) Harrat de Bogom. p. II, rs. VII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О существованін ихъ въ богомильской секть было сказано выше. Они напечатаны между прочимъ у Thilo, codex apocryphus Novi Testamenti. 1832. Лейпцигъ. Подъ заглавіемъ: Liber s. Ioannis apocryphus, I р. 884—896.

духа и воды и старался совратить другихъ анголовъ. Онъ товориль имъ: все, что вы видите, - мое. Если вы послушаете меня, я положу престоях свой падъ обласани (in nubibus) и буду подобенъ Вышнему; воды небесныя я размищу въ моряхъ, очищу вемлю отъ воды и буду царствовать съ вами въчно (in secula seculorum) 4). Одежда, вънецъ и престолъ составляли принадлежность добрыхъ ангеловъ 5). Все это отнялъ небесный Отецъ у падшихъ ангеловъ. Самъ Сатана лишился своего свъта и мъста обитанія. Онъ увлекъ съ собою треть ангеловъ и поселился на тверди небесной. Мучимый угрызеніемъ совъсти, онъ возвваль къ Господу: «прости меня, я поворяюсь тебъ.» На семь дней () Господь далъ ему полную свободу (ut faceret quodcumque vellet usque ad septem dies 7). Затвиъ Сатана устрояетъ землю, освобождая ее отъ воды. Онъ сивмаеть корону съ ангела водъ; наъ одной половины ея вышло солице, изъ другой — луна, а изъ драгоцвиныхъ камией ея — блестящія звъзды. По воль діавола земля производить пресмыкающихся, скотовъ, деревья и травы; море — рыбъ в птицъ. Наконецъ, онъ создаетъ тело человека и испращиваетъ у Бога двухъ ангеловъ. Последніе соблазнились просьбою Сатаны и были поселены имъ въ тъла Адама и Евы. Діаволъ между тамъ никакъ не могъ помириться съ мыслію, что душа человъка принадлежетъ Богу и Его ангеламъ, и задумалъ, во чтобы то ин стало, осквернить ее. Обратившись възмія, онъ прельстиль Еву на гръхъ вкусить запрещеннаго плода, т. с. безъ аллегорического смысла, вступить въ заврещенную связь.

<sup>4)</sup> Предложенія ангеламъ со стороны сазаны заниствованы, какъ неоднократно говорить и Евенній въ Паноплів, изъ вритчи о неправедномъ домоправитель.

<sup>5)</sup> Тоже и въ видъніи Исаіи. Engelhardt s. 230.

<sup>•)</sup> День, на основаніи словъ псадмонівна, принимаются за вівъ—въ смыслі тысячелістія (Thilo, p. 890 n. 5). Эта логонда намекають на тогдашнее убіжденіе въ седьми-тысячелістномъ существованіи міра.

<sup>&#</sup>x27;) Это сказаніе проливаеть свъть на следующее, довольно темное место Паноплін: Tantum enim demones possunt, quantum volunt cum eam e sublimi potestatem ad septem usque seculorum finem acceperint. Narrat de Bogom. гл. XII.

Сперва опъ самъ насладился женою и съ тахъ воръ сыны діавола и сыны визяны почале водражать преступленію отца своего діавола до погубленія этого въка», говорить анокрыфъ в).

Въ равскать «Вопросовъ Іоанна Богослова» и Евениія Загабена о творенів міра и челована нельзя не успатривать замътной подкладки сирійско-гностической космоговін и антропогонін, представляющихъ пародію на повествованіе Монсея объ этомъ предметв. Спрашивается: какимъ образомъ гностическія иден могли проникнуть къ славянскимъ богомиламъ и оттуда въ Грецію? Вопросъ ръшится самъ собою, если мы припомникь, что павликіанская теорія мворенія весьма бливка въ свазанію Евеннія и Вопросовъ Іоанна Богослова объ этомъ предметв. Павликіане, при близнихъ историческихъ и этнографических з) связяхъ съ богомилами, передали послъдвимъ свое ученіе о творенім міра и челов'яка, въ чемъ не сомн'явается и авторъ Паноплін 40). Ученіе павликіанъ о твореніи человъка следующее: однажды Диміургъ, виесть съ другими падшини ангелами, увидаль лучеварный образа и подобіе небеснаго Отца. Пораженный необынновенною красотою этого видвия, онъ захотълъ, вивств съ своими товарищами, создать человъва по этому образу и подобію. Но усилія его оказались напрасными: твореніе было столь слабо, что не могло устоять на ногахъ и подобно червю полвало по вемль. Тогда небесный Отепъ, сжаливинись надъ своимъ подобіемъ, послалъ ему отъ себя искру жизни и создание сдълалось настоящимъ человъкомъ. Этотъ двойственный составъ природы человъка, подъ вліяніемъ добраго и злаго начала, обнаруживается тенерь въ немъ противоположными стремленіями къ добру и злу 11). Если мы сравнимъ это учение съ показаниемъ Иринея и Епифанія випрскаго объ еретическихъ возврвніяхъ сирійскаго гностика Сатурнина, то окажется, что павликіанское ученіе ни

Thilo, cod. Apocr. I p. 890.

Gieseler. Lehrbuch d. K. Gesch. II, I, s. 400.

Narrat de Bogomil. rz. VII.

Theol. Stud. und Krit. 1829. 113, 114.

больше ни меньше какъ буквальное повтореніе этихъ возэрвній 12). Замвчательно, что мивніе объ участіи добраго и злаго начала (бвлбога и чернобога) въ твореніи міра и человъка было весьма распространено елва ли не между встии славянскими племенами: такъ сродными душть славянина показались богомильскія начала! Замвтимъ еще, что степень участія злаго бога въ твореніи съ теченіемъ времени все болъе и болъе ограничивалась 12).

#### Явленіе Христа. Гл. VII.

«Люди жестово страдали и гибли подъ властію демоновъ. Только вемногіе стали удівломь (μερώδος) Отца и перешли въ чинъ ангеловъ: именно упоминаемые въ генеалогіяхъ Матеея и Луки. Отепъ замътилъ наконецъ, что онъ обманутъ и обижень. Онь даяь человыку лучшую часть, при твореній надівлиль его разными совершенствами, и между тыпь лишился большей части человъческого рода. Онъ сжалился надъ душою, которую онъ самъ вдохнулъ, и которая страдала въ тяжеломъ рабствъ, и для отомщенія за нее изрыгнуль изъ своего сердца въ 5500 году Слово, т. е. Сына и Бога, (Псалом. 45, 1). Этотъ Сынъ и Слово есть архангелъ Михаилъ (Исаів 9, 6). а) Онъ-архангель, потому что свытаве всыхь ангеловъ; --Інсусь, потому что мабавляль отъ всякой бользан и печали;-**Χρистосъ, нотому что быль помазань цлотію** (χρισθέντα τῆ σαρχί). Сойда съ неба, онъ вошель въ правое ухо β) Дъвы ү) и облекся въ плоть, которая тольно повидиному (τῷ φαιγομένω)

<sup>13)</sup> Асанасьев. II 458 стр. и далье, Щаповъ, сивсь христ. съ языч. Правосл. Собес. 1861 г. I, 249—265.



<sup>12)</sup> Энгельгардъ сравняваетъ Сатуринново ученіе о творснін прямо съ богомильскимъ, опуская посредствующую связь между ними обоими—воззрѣнія Павликіанъ. Приписывая богомиламъ заимствованіе этого ученія прямо изъ Сиріи и унуская изъ виду вліявіе Павликіанъ на происхожденіе и характеръ богомильства, онъ очутился въ области произвольныхъ, исторически необоснованныхъ предположеній и догадокъ касательно происхожденія богомильства. Сирійское же происхождевіе основателя павликіанства дѣлаетъ вполий понятнымъ такое повтореніе (Gieseler. Theol. st. u kr. 114). Engelh. 177—178; 201—205.

состояла изъ матеріи и походила на человіческое твло,---на самомъ же дълъ была не вещественна и божественна б). Онъ вошель черезь ухо, вышель черезь него же и Авва не чувствовала ни входа, ни выхода Его: она просто нашла Его въ пеленкахъ, въ ясляхъ. Во плоти Онъ совершилъ спасение (оіхоуодаху), училъ и дълаль то, что содержится въ Евангеліи и быль только повидимому причастень человыческимь страстимь (মর্বস্তিতা). Призрачно распятый, умершій и воскресшій, онъ сняль съ себя личину (маску), посрамилъ отступника и въ тяжкихъ узахъ заключилъ его въ бездну. э) Отъ имени Сатанаила онъ отняль, прилагающійся въ ангеламь, слогь  $\eta\lambda$   $\xi$ ) и назваль его теперь Сатаною. Совершивъ предназначенное ему дъло, т) Христосъ снова возвратился въ Отцу и съяъ одесную Его на престоль, съ котораго былъ низверженъ Сатанаилъ. Затвиъ онъ снова возвратился туда, откуда вышелъ, разръшившись (ахадивачая) въ Отца, въ утробъ вогораго Онъ быль завлюченъ» в) 14).

Въ объяснение этого возарвия (при обозначенныхъ греческими буквами пунктахъ) нужно сдълать следующія замечанія.

а) Еще древніе маркіониты върили, что Христосъ облекся не въ человъческое, но въ ангельское (у богомиловъ --- невещественное, безплотное; у павликіанъ небесное—обрановым естество); отсюда еретики заключили, что Христосъ и во естеству своему сталь авгеломъ, или лучше-арханиломъ. Опровергая подобныя заблужденія, Тертуліанъ говорить: «конечно Онъ (Христосъ) названъ ангеломъ великаго совъта, т. е. посланникомъ Божінмъ; но это такое названіе, которое означаетъ Его должность, а не естество; слъдовательно не должно видъть въ Немъ ангела, подобнаго Гавріилу или Михаилу» 15). Въ названіи Христа архангеломъ Михаиломъ можно видіть и вліяніе особеннаго политанія арх. Михаила, распространеннаго между греками. И у современныхъ грековъ онъ поль-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Narrat. de Bogom. гл. VII. <sup>15</sup>) Твор. Тертуліана ч. III, гл. XIV, по перев. Карнеева.

ауется необывновеннымъ уваженіемъ 16), вавъ у русскихъ-Николай Чудотворецъ.

- 3) Что Христосъ прошелъ чрезъ ухо Дъвы Маріи, и это воварвніе не ново. Служа отголоскомъ гностическихъ возаръній, по которымъ Христосъ не могъ миновать уха вона, оно встръчается и у пъкоторыхъ древнихъ церковныхъ учителей, въ греческихъ и латинскихъ проповъдяхъ 17). Въ древней ліонской литургів читаень, что Христось introivit per aurem virginis 18). Въ одной изъ церковныхъ пъсней греческаго овтоиха говорится, что Христосъ ως δί ακοής ειξήλθεν 19). Употребляемое въ смыслъ метафоры, въ примънени къ повъствованію Евангелія Луки 1, 26-38, это выраженіе не заключаетъ въ себъ ничего антихристіанскаго; но еретики приложили его въ своимъ доветическимъ возаръніямъ на происхожденіе Христа.
- у) Авторъ Паноплін вичего не говорить о томъ, какъ смотръли богомилы на личность Пресвятой Дъвы. О ней существовали самыя разнообразныя и нельныя инвнія у средныхъ съ богомилами сектантовъ. Такъ павликіане не признавали ее Богородицей и утверждали, что она имъла послъ рожденія Спасителя другихъ дътей 20). Иные дуалисты болгарскіе утверждали, что Марія родилась отъ матери безъ отца 21). Нъкоторые канары считали Богородицу символомъ, метафорой, прилагая это названіе къ своей сектв 22). «Вопросы Іоанна Богослова» называють Пресвятую Двву посланнымъ съ неба ангеломъ <sup>23</sup>). Бевъ сомивнія, имвя въ виду эти и подобиыя имъ разнообразныя нельныя мевнія, пресвитеръ Козма не рышается даже упоминать о нихъ и говорить кратко о богомилахъ,

<sup>16)</sup> См. Thilo Cod. apocr. p. 637, n. 15.
17) Примфры см. у Шмита II, p. 43, n 3.

<sup>1•)</sup> Петрановичъ, стр. 53.
1•) См. Thilo Cod. аросг. р. 838, 839, п. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Gieseler stud. u. krit. 114. ") Schmidt t. II, p. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Ibidem. p. 43.
<sup>23</sup>) Thilo, Cod. apocr. p. 883

что они «преславныя и вречистыя Богоматери Господа нашего Інсуса Христа не чтуть, но много о ней блюдуть, наже ричи и гръдоств нользв писати въ иняты сіа» 24).

- с) Взглядъ на приврачность твла Христова и всихъ Его двиствій составляеть одно изъ главныхъ, корешныхъ заблужденій богомильства. О немъ упоминаеть и Синодикъ царя Бориса: «попа богомила... воспріемшаго напихейская сія ересь въ симъ же и се приреншаго: яко въ привидънін Госнодь Богъ нашь отъ Пресвятыя Богородицы и Приснодавы Марін родися и въ привидении распяся и обженяя плъть възнесе и на воздусъ остави... анаоема» 25). Размножение ересей въ Болгарии, въ числъ которыхъ богомильство заимило видное мъсто, подало поводъ царю Борису (1207-1217) распорядиться составленіемъ Соборника или Синодина; последній заключаеть въ себъ анаоематизмы разныхъ еретическихъ заблужденій и оканчивается возгланиениемъ «въчная память» царянъ и патріархамъ <sup>26</sup>).
- є) Извъстіе Паноплін о томъ, что Христосъ по ученію богомиловъ побъдилъ діавола, заключилъ его въ бездну, находится въ противоръчіи съ XVIII главою ея (р. 27), гдъ говорится, что, по ученію богомиловъ, Сатанамлъ избралъ себъ . нъкогда въ жилище іерусалимскій храмъ, а по разрушевіи его-Софійскій константинопольскій храмъ. Если Христосъ завлючилъ Сатанаила въ бевдну, то какинъ образомъ онъ владветь храмомъ святой Софін!? Очевидно, что здъсь допущена авторомъ Паноплін неточность. По ученію богомиловъ должне выходить, что хотя Сатана пересталь уже быть Сатананловъ, но онъ все-таки сохраниль нъкоторую власть надъ жонолучившими искупленія 37).
- ξ) Въ повъствованія объ отнятін слога ηλ въ имени Сатанавла также противоръчіе: то говорится, что частица па-

<sup>24</sup>) Сравни Временникъ Моск. общ. ист. и др. ч. XXI, 17—20. <sup>27</sup>) Снеси XX гл. р. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Правосл. Собестан. 1864 г. ч. И, стр. 90. <sup>28</sup>) Гильфердингъ. Собраніе сочинен. 131.

знать особаго высшаго достоинства была отнята у Сатанавла за связь съ Евою, то разсказывается, что Христосъ уже по совершени искупления лишилъ Сатананла этого достоинства.

- л) По ученію православной церкви искупленіе состоить въ освобожденін падшихъ людей отъ гръха, провлятія и смерти; но богомилы не признавали паденія человъка. Люди бъдствують, по ихъ понятію, оттого, что подпали строгому и неразумному правленію Сатананла и подпали не произвольно, а по происхожденію своему отъ Сатананда. Потому благодатнаго искупленія ніть. Миссія Христа ограничивается простымь учительствомъ. Онъ только указалъ людямъ ихъ происхождение и высокое назначение, открыль, что они заблуждались относительно бога (влаго), которому досель служили, и предложиль болье легкія в надежнійшія средства покаянія в возвращенія ко всеблагому Богу, или какъ говоритъ однаъ апокрифъ 28), «открылъ имъ все зло діавола и славу Божію.» Вотъ почему Анна Комнена говорить, что «спасеніе» для богомила пустой привракъ: «την οίχονομίαν πάσαν έφάντασε» 29) и Ковма замъчаетъ: «не по своей волъ распята мнятъ Господа, ни за спаселіе человъческо, а по нужджь» То есть страданіе на крестъ не было искупительною жертвой за гръхи людей, деломъ высочайшей любви и свободы Інсуса Христа, а простымъ, случайнымъ обстоятельствомъ, неимъющимъ викакого отношенія къ спасенію. Намъ важется крайне неосновательнымъ выраженіе «по вуждь» переводить: по долгу, обяванности, по необходимости-для спасенія: страдавія Спасителя по богомильскому возарвнію не вибють никакого отношенія нь искупленію и вызваны смучайною пеобходимостію 30).
- в) Относительно разръшенія Сына въ Отца также противорвчіе. То это разръшеніе уже послъдовало по совершенів земней жизни Христа, то опо должно последовать при кончина Mipa.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Вопросы Іоанна у Thilo, р. 893. <sup>29</sup>) Алжес L. XV, р. 385, 386. Edid. Venei. <sup>20</sup>) Ср. Руднева о ересяхъ— 9.



Происхождение исполнновъ. Потопъ. Законъ Можсеевъ. Гл. IX и X.

«Падшіе ангелы узнали, что Сатанаиль объщаль Отцу занять ихъ мъста (на небъ) человъческимъ родомъ. Тогда они бевстыдно (фобхуб) ввглянули на дщерей человъческихъ и взяли ихъ себъ въ жены, чтобы съмя отъ нихъ снова завладвао на небъ мъстами падшихъ духовъ (Быт. VI, 2, 4). Последенкъ богомилы навывають сынами Божінми, ибо и они вождены отъ Бога (ώς καὶ αὐτους ἀπ' ἐκείνου γεγονότας). Отъ сонтія ангеловъ съ дочерани людей произошли исполины; ови сразились съ Сатанаиломъ и побъдили его. Разгивванный Сатананиъ навелъ потопъ, истребниъ ихъ и всякую живую плоть. Одниъ только Ной, не имъвшій дочери, не зналь о паденіи Сатананда и продолжалъ служить ему. За это Сатананлъ дозволиль ему построить ковчегь, и только Ной спасся сътвиъ, что было въ пораблъ 34). Монсей прелыщенный Сатананлонъ возвратился въ Егинетъ, обманулъ евреевъ и вывелъ ихъ, содъйствуемый внаменіями и чудесами, совершенными силою Сатананла. Отъ него Монсей получилъ на Синав законъ, который погубиль множество людей. Въ доказательство, богоинлы ссылаются на посланіе въ Римлянамъ 7. 7. » 32).

Въ основъ всего этого вагляда на ветхозавътную исторію лежить оченидно библейскій разсказь, но онь обезображень сообразно съ духомъ секты различными выныслами, которые носять на себв речать восточнаго провскождевія 33) и унаследованы отъ павливіанъ 34), державшихся того же миннія. Апокрионческій скаранія, какъ водится, еще болье вауродовали этогъ разсказъ повыми подробностями и перемвнами. Воть что передають объ этомъ «Вопросы Іония Богослова.» Въ періодъ оть Адама до Эноха Сатана посылаль нав воздушной

<sup>Narrat de Bogom. p. 19, 20 rs. IX.
Ibidem, p. 21—22. rs. X.
Tropenia Teptysiana, nepes. Rapneesa s. IV, ctp. 15—29.
On. IX s X rs. Narrat. de Bogomil.</sup> 

области, мъста своего пребыванія, подчиненныхъ ему, ангеловъ на служеніе людямъ. Раба же своего Эноха онъ взялъ къ себъ на небо, повазалъ передъ нимъ свое божество (deitatem suam) и велълъ ему написать 67 книгъ; послъднія Энохъ принесъ на землю и передалъ сынамъ діавола. Оъсель люди научились приносить жертвы и совершать гнусныя тамиства (injusta misteria). Они забыли о небесномъ царствъ и стали признавать Сатану единымъ, истиннымъ Богомъ. Отепъ ръшилъ, поэтому, послать своего Сына для спасенія людей отъ обольщенія Сатаны. Но послъдній, узнавъ объ этомъ, нослалъ своего ангела къ Монсею (?) съ тремя древами, съ порученіемъ пригвоздить Інсуса ко кресту. Между тъмъ Монсей далъ законъ евреямъ и Сатана провель ихъ чрезъ Чермное море 25).

Громадную развицу между Ветхимъ и Новымъ Завътомъ еретики прицисали господству въ нихъ различныхъ началъ — добраго и злаго. Богъ Новозавътный безконечно милостивъ и иравосуденъ; ветхозавътный — богъ мести, коварства, проклатія и истребленів. Онъ насыластъ потомъ, небеснымъ огнемъ сожигаетъ Содомъ и Гомору, истребляетъ цълыя досятия тысячъ непокорныкъ ему. Черезъ Мовсея онъ даетъ законъ, заповъдующій не всеобщую любовь, а миненіе врагамъ. Христіанинъ, исполняющій его предписанія, оказался бы великимъ гръшникомъ; вначитъ— законъ не хоромъ, а если онъ теперь таковъ, то и прежде былъ дуренъ и, следовательно, онъ — отъ злаго бога.

Святые. Иконы. Мощи. Гл. XI и XII.

«Богомилы признають святыми только упоминаемыхь въ родословныхъ Матеея и Луки, закже 16 прероковъ, аностоловъ и мучениковъ, убитыхъ ва непоилонение идолямъ. Священияковъ (ἱεράρχας) и всёхъ отновъ, какъ почитателей идоловъ—

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Thilo, Cod apocr. p. 891—892. Подъ тремя древами Тило разуметъ невкъ, ведръ и кипарисъ, изъ которыхъ, по преданію, быль сдівланъ врестъ. Вотъ гдів, между прочинъ, скрывается причина крайняго презрінія богомиловъ ко кресту (Narrat. de Bogom. p. 24, гл. XIV).



веонъ, х) они считають нечестивыми; благочестивных царей они не признають христіанами; вравославными и в'врующими считають одинкь тольто имисраторовь-иконобориевь и во главъ ихъ Копронима. 3) Почитаніе иконъ они отвергають, называя ихъ явыческими идолями, золотомъ и серебремъ, двлемъ рукъ человъческихъ 36). Мощи смятыхъ оми называють постами мертвыхъ (сотем усхройу). Мощамъ они не вланяются, у) вотому что, будто бы, съ нощами святыхъ живуть во гробахъ демоны, которые были наставриками икъ при живовь, и подв личного ихъ совершають чудеса. Этимь бысы обизнывають же стардение от аквинием схи вкажубоп, станато нечествием за святыхъ: демоны могутъ дъйствовать на нолмой своей воль, получивъ свыше власть до предъла семи въковъ (αίώνων). Богомилы считають ложными пророками и Василія Веливаго и Григорія Богослова и Іоанна Златоустаго, которыхъ они осыпають разными влеветами. Въ VI главъ 23 ст. Ме. Богошелы видять увазавіе на православныхъ іорарховь и святыхъ отновь, которые пророчествали, изгоняли бесовь и совершали другія чудеса силою бівсовъ 17).

- а) Пресвитеръ Козна говоритъ, что богомилы считали почитаніе иконъ единскимъ обычаемъ 33). По ихъ понатіямъ было бы неразумно приносить поклонение веществу, двлу влате духа. Кромъ того, отвержение яконъ было вызвано можеть быть народными суервріями въ почитавін ихъ, что видво вы последующих в словахы Ковны: «бисы боятся образа Господня, на десцъ написана; оретицы же не кланяются иковамъ, во кумпры наричуть я» 39).
- Свидательство Панонаін объ отношенія богомиловъ къ намяти Копронима заключаеть въ себъ весьма важный намекъ на историческое происхождение богомильства. No manacriro Жедрина (у Gieseler'a II, I, 400) Копронив первый пересс-

. 4

39) Правосл. Собес. 1864 г. I, 492.

Narrat de Bogom. rs. XI.

Narrat. de Bogom. rs. XII.

Narrat. de Bogom. rs. XII.

Narrat. Coo. 1864. II, 92.

лиль во Оракію (752) множество павликіань. Очень естестванно, что память объ немъ перещла отъ павликаять вивств съ ученіемъ объ отверженім мконъ (Tolli p. 146) и къ богомиламъ.

у) Ваглядъ богомиловъ на твло, какъ на произведение діавола естественно должень быль привести ихъ въ непочитавію мощей. Пресв. Козма говорить о томъ же следующее: «бесы боятся костей праведниковъ Божінать, несмиюще приблизитися въ ковчегамъ, въ нихъ же лежитъ безприное сопровище, данвое христіанамъ на избавленіе всякой бізды, еретицы же ругаются имъ и намъ смеются, видяще ны кланяющася имъ просяще отъ нихъ помощи• 40).

Демоны и ихъ почитаніе у богомиловъ. 13, 20 38.

«Богомилы говорять, что только оть нихъ обгають демоны съ быстротою стрвлы, пущенной изъ лука. Во воякомъ другомъ человъть живуть демоны и научають его преступлевіямъ и порокамъ. По смерти человъка демонъ живеть въ его гробъ въ ожидании его воскресения. Тогда и демовъ и человъкъ вывств подвергнутся наказанію 1). Василій увъряль, что въ его экземпляръ Евангелія стояли савдующія слова, сказанныя Господомъ: «почитайте демоновъ не потому, чтобы ови доставляли вамъ пользу, а чтобы не вредили вамъ.» Такимъ образомъ живущихъ въ храмахъ демоновъ нужно почитать, увъряль Василій, для того чтобы они не разгитьвались и не погубили непочитающихъ ихъ: они имъютъ огромную силу вредиль; противъ нея не могъ устоять самъ Христосъ и Св. Духъ. Это потому, что санъ Отецъ щадитъ демоновъ, не отнимаеть у нихъ власти и попускаеть имъ господствовать надъ міромъ до его кончины. Даже, когда Сынъ Божій, посланный въ міръ, просиль Отца о совершенномъ истребленіи демоновъ, не получиль просимаго по благости Отца 48). Мъсто изъ Еванг.

<sup>4°)</sup> Правосл. Собесѣдн. 1864 г. ч. I, 492. 4°) Narrat. de Bogom. гл. XIII. 4°) Narrat. de Bogom. гл. XX.

Матеея 5, 25 ст.—люби врага твоего-они объясняють такъ: подъ врагонъ нужно разуньть діавола. Это мысто убъждаеть, что нужно заискивать его расположение и служить ему по-**ΕΙΟΗΘΗΊΘΗЪ** (θεραπέυειν διά προσχυνήσεως), **ДЛЯ ΤΟΓΟ ЧΤΟΘЫ ΟΗЪ** не предаль насъ Отпу въ день суда на погибель. 42).

Въ благоговъніи передъ демовами, котораго мы не видимъ у другихъ христіанскихъ дуалистовъ 44), нельзя не видъть остатковъ языческой старины, когда славяне видъли въ вломъ духъ не иравственно влое существо, согласно съ върованіемъ христіанъ, а физическое вло, приносящее горе и несчастія, которыя, по понятію язычниковъ, можно отклонить, заискивая благорасположение ихъ виновниковъ 45). О существовании у древнихъ славянъ поклоненія злому началу мы имъемъ несомнънное историческое свидътельство базовскаго священника Гельнольда путешествовавшаго между померанскими славянами во второй половинъ XII въка. «Удивительное заблуждение славанъ, говоритъ Гельмольдъ въ своей хроникъ; на сходбищахъ своихъ и играхъ, они обносятъ бруговую чашу, возглашая вадъ ней слова не скажу благословенія, но проклятія, именемъ боговъ добраго и злаго, ибо они ожидаютъ отъ добраго бога счастливой доли, а отъ злаго - несчастливой, вотому злаго бога и называють на своемь языкъ діаволомь или чернобогомъ, т. е. богомъ чернымъ, а добраго-бълымъ» 46). Христіанское названіе чернобога показываеть, что христіанскіе проповъдники, рисуя самыми мрачными красками діавола и его царство съ цълію обращенія язычниковъ въ христіанство, должны были достигать совершенно противоположной цали: язычники нашли, что діаволь вполеб отвічаеть понятію ихъ о зломъ началъ и принимая, повидимому, христіанство, стали больше прежняго бояться деноновъ. Отъ преувеличеннаго суевърнаго страха передъ демонами-одинъ шагъ къ ихъ мочи-

<sup>48)</sup> Ibidem ra XXXVIII.

Wolf. Histor. Bogomil. p. 79.

Uber den Dualisme dr. Slav. Theolog. Stud. 1837 r. X. 361.

Schmidt. II, p. 272, n. 3.

танію, даже въ обоготворенію. А это, вменно, и есть дуализма, лежащій въ основів богомильскихъ заблужденій 47).

#### Крестъ. Гл. XIV и XV.

«Богомилы презирають вресть, поедику онь послужиль орудіемъ смерти Спасителя. На вопросъ-почему одержимые оъсами прибъгають по престу и издають воили, Васплій отвъчалъ: демонамъ, поселившимся у бъсноватыхъ, весьма любеземъ крестъ, какъ собственное произведение ихъ, изобрътенное для погубленія Искупителя. Но вногда они притворно ругаются надъ вимъ и бъгутъ отъ него часто добровольно, для того чтобы люди, видя это, стали еще больше почитать крестъ».

Пресвитеръ Козма также говорить о современныхъ ему богомилахъ: «бъси креста Христова боятся, эретицы же посъкають престы и своя орудія творять ими 18), о преств Господни аще блазняющеся глаголють: нако си ону есть кланяти? Сына-бо Божія жидовы на немъ распаша; да вражда есть наче Богу кресть, аще бы кто царева сына убиль крестомъ древомъ, можетъ ли древо то быти любо царю 40). Кресть они называли висълицею 50). Крестнаго знаменія богомным также не изображали на себъ: «престащеся, не творать креста на лици своемъ» 51). Почитаніе креста не согла-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Мы внаемъ, что сисмема запугиванія, практиковавшаяся средневъковыми проповъдниками, не разъ приводила въ этому новообращемныхъ, малопросвъщенныхъ хрястіанъ. Извъстно преданіе о томъ, какъпедменій вором Ягайло, уже ватоликь, увидевь фигуру Христа, поднинасмую къ сводамъ храма, чтобъ представить его вознесение, спросыль, что это такое? и когда ему объяснили онъ сказалъ: "поставъте же ему енічку". Всявдь за тіму упала фигура, взобранающий діавола. "Что-это такое? спросиль новообращенный король".—Это діаволь свергнуть съ неба. "Поставьте же ему два огарка"—приказаль король, и котда котам узнать у него причину такого странняго приказанія, то ново-обращенный католикъ отвъчалъ русскою пословицей: "Богу служи, а черта—не гивви". (Staroz dziese Nar. Lilewskiego. Narbutt. t. V.

10) Правосл. Собесъдн. 1864 г. I, 492.

11) Ibidem II, 494.

<sup>\*)</sup> Ap. Tolli p. 120.

<sup>11)</sup> Ibidem II, 199.

совалось и съ богоивльскимъ возгрвнісмъ на дерево, какъ на произведеніе злаго начала <sup>52</sup>) и на приграчность страданій Искупителя.

> Крещеніе и принятіе въ секту. Гл. XIV, XV и XVI.

«Совершаемое въ христіанской церкви крещеніе водою богомилы называють прещеніемь Іоанна: а) свое же крешеніе. какъ крещение дурома, они навывають кристовымъ прещевість. На этомъ основацін они перекрепливають перешелимхъ въ ихъ секту хрястіанъ. В Перешедшему назначается опре**εξομολόγησις), οчещенія (ἄγνεια)** в продолжительных моленій. Потомъ неофиту кладуть на голову Еванголіо Іоанна, призывають Сантаго Дука и поють «Отче нашъ». Послъ этого прещенія (βаптюра) они опать назначають вступивниему время для осмотрительного повеленія, воздержной живан и усердныхъ молятвъ. По истеченія этого свова требують засвидетельствовать -- сохраниль ли, исполнить ли все это вспупающий? Когда подтвердать это мужланы и менщины, надъ неофитомъ совершають велькое посвященіе (άγουσιν έπὶ τὴν θρυλλουμένην τελείωσιν). Ετο ποставляють лицемь нь востоку, на голову ого снова вонлагаетоя Кранграјо Іспира; а мужчины и женицивы кладуть ва вего свои руки и поють благодарственный гимпъ, въ которомъ выражнотся благодарность за то, что посвящаемый соблюдь все предписанное ему» ү).

«а) На вопросъ Іоанна Богослова 53) «почему не дайствительно прещеніе водою?» Спаситель отвачалъ: «передъ принествіемъ Христа Сатана неслалъ одного наъ своихъ анголовъ, пророка Илію, котерый явился подъ именемъ Іоанна и престилъ водою. Потому-то крещенные водою, но приивру служителя Сатаны, Іоанна Крестителя, не увидятъ парствія

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Спеси Thilo, Cod. anocr. 891—892, п. 7. <sup>52</sup>) "Вепресы Ловина :Вогосл." пр. Тъйо, р. 863.



Божія». Вотъ почему богомилы навывали Іоанна Крестителя «Anthaductomb» 54).

- в) Крещеніе младенцевъ-въ какой бы то ни было формъбогомилы вовсе отвергали. Пресвитеръ Козма говорить, что богомилы «гнушаются врестных» младенцевъ. Аще бо ся имъ случится видети детищъ младь, то они, аки смрада зла гнушаются» 45).
- у) Обрядъ «духовнаго крещенія» и принятія въ секту описавъ въ Паноплін весьма куатко, необстоятельно: второе посвященіе почти не отличается отъ первато; неукавана причина двоянаго посвященін. Изъ содержанія Паноплів и изъ аналогін этого обряда съ обрядами посвященія у канаровъ видно, что «великое (второе) посвященіе» совершалось только надъ вступающими въ общество *веотоковъ* («совершенных») 56). Последніе превнущественно передъ другими членами должны были отличаться строгою живнію, а потому и обрядь принатія нхъ въ общину сопровождался особенною торжественвостію. У вападныхъ писателей сохранилось болье подробное описаніе его, изъ котораго мы видимъ, что онъ составленъ греческими или славянскими богомилами по образцу православнаго «посльдованія малой схимы».

Посреди комнаты ставили, покрытый былою скатортью, столь, на ноторомъ лежаль новый завыть. Вокругь стола стояли по старшинству совершавшие обрядъ и между пами неофитъ. Стартий изъ присутствующихъ, съ новымъ завътомъ въ рукахъ, поучалъ вступающаго еретическить догиатанъ. (Въ требнияв: игуменъ оглашаетъ брата сице: «отверзи сердца твоего ушеса, брате, и т. д.—и отвищай намъ противу ихже нами вопрошень быти имаши»). Предстоятель, изобранивь трудности и жиненія неизбъжныя при вступленій въ общину, увищеваль его при этомъ быть твердымъ и непоколебимымъ въ но-

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Hpanocz. Cofec. 1864 r. II, 99. <sup>55</sup>) Ibidem, II, 106. <sup>56</sup>) Narrat. de Bogom rz, XXII z XI.IV. Schmidt. II, 139---150.

вой въръ до послъдняго издыханія. Послъ наставленія предстоятель обращается въ вступающену съ вопросомъ: «брать, желаешь ли привять нашу въру?» Последній отвечаль: «да». (Въ требинкъ: «желаеши ли сподобитися ангельскаго образа и вчинену быти лику монашествующихъ?» «Ей.... честный отче». Послъ сего неофить, кланяясь каждому до вемли, испрашиваль благословение (въ требинкъ: «вводится отъ еблесіарха брать, творя въ трехь мъстьхь кольнопреклоненія»).... и произносиль влятву: «а объщаю служить Богу и Его Евангелію; инкогда не влясться, не прикасаться женщины, не ъсть ни мяса, ни молока и проч.». (Въ требникъ.... «виждь, чадо, якова обътованія даеши Владыцъ Христу»).... Даяве настоятель, предложивъ вступающему поцъловать Евангеліе, вовлагалъ его на главу брата (въ требникъ: «полагаетъ настоятель верху главы его книгу и чтеть молитву въ слухъ всвять, помощимъ братіямъ: Господи помилуй») и всв присутствующіе «христіане» возлагають свои правыя руки на голову и плечо брата, произнося: «слава Отцу и Сыну и Святому Духу». Въ это время настоятель молнися о ниспосланів ва обращеннаго Св. Духа утвшителя (въ требникъ: священвикъ чтетъ молитву: Господи Боже нашъ, упование и прибъжище).... Затънъ всъ присутствующие читали «Отче нашъ» и предстоятель заключаль обрядь чтевіемь Евангелія Іоанна: «въ началъ бъ Сдово». Новаго члена препоясывали лыняной или шерстяной анткой. (Въ требникъ: братъ нашъ препоясустъ пресла своя силою истины). Наконель, всъ присутствовавшіе пъловани брата. (Въ требникъ: и бываетъ цълованіе). По совершенін обряда вступившій проводиль въ уединенін 40 дней, соблюдая строгій пость и испрашивая у Бога благодатное содъйствіе на предлежащій ему подвикь (греби. сицевый монахъ долженствуетъ пребывати въ мерком диой пять, упразд-MARCA OTS DESERTO ABOR MONTH TERMS, AME DECTS) 47).

<sup>17)</sup> Cp. Schmidt II, 128;—Cunitz, Ein katharisches Rituale, Jena. 1852.

#### . Причащеніе. Гл. XVII.

«Богомилы презирають таинственную и страшную жертву, а) называя ее жертвоприношенемь демонамь, живущимь въ храмахь. Это они оправдывають ссылкою на 65 гл. II ст. Исаін. Далье, они утверждають, что прошеніе молитвы Господней «хлюбь нашь насущный даждь намь днесь» означаеть хлюбь общенія (1 Кор. Х, 16), чаша же общенія—завыть, упоминаемый въ Евангеліи. Ибо сказано: сія чаша—новый завыть. Участіе въ томь и другомь они называють тайною вечерею. Если же кто спросить ихь: «какинь образомь Отче нашь—твло Господне раздробляется и раздъляется»: или—навинь образомь ныню прославися Сынь человоческій, «какь кровь у вась проливается», — они отвычають: «мы этого не знаемь» В).

- а) Пресвитеръ Козма (l. 497) прибавляеть, что богомилы отвергали также и *питургію*, утверждая, что ея не было въ первыя времена христіанства: «глаголють, не суть апостоли литургіа предали, но Іоаннъ Златоустый».
- β) Вообще же богомильское ученіе о причащеніи изложено авторомъ Панопліи девольно темно. Причащеніе (чрезъ «Отче нашъ») было символомъ возстановленія Інсусомъ Христомъ того единенія съ Отщемъ, въ которомъ пребывали духи до паденія, когда они славили Господа, dicendo: Pater noster. Вотъ значеніе причащенія посредствомъ молитвы «Отче нашъ», по объясненію апокрифа <sup>53</sup>), значеніе, котораго не объяснили спрошенные Евенміемъ, можетъ быть, потому что принадлежали къ непосвященнымъ членамъ секты.

#### Покалніе.

Авторъ Паноплін пачего не говорить о томъ, было ли у богомиловъ тамиство доканнів. Но нав слова пресвитера Козмы видно, что они вситивдывали свои грахи—только не передъ духовникомъ, а передъ собраніемъ осотоковъ: «еретицы

<sup>&</sup>quot;) Op. Nounder; V. H. 1088 Jan L. . . . . . .



сами себь исповедь творять и решать, сами суще связани дьяволями узами; неже точію мужи того творять, но и жены» 57). Натъ соинвия, что богомилы не придавали этому обряду значеныя таниства, также какъ оне не считали таниствомъ:

#### Бракъ 60).

Мионческое предположение о томъ, что діаволъ соеднинаъ Адама и Еву брачными увами (см. «Вопросы Іоанна Богослова») было прямой поддержкой и объясненіемъ отрицанія брака, которое составляло одинъ изъ существенныхъ пунктовъ богомильского ученія. Бракъ-въ формів ли законного супружества или беззаконнаго сожитія — считался наобратеніемъ діавола для размноженія рода человъческаго; цъль размноженія— увъковъченіе царства діавола, черезъ введеніе дюдей въ гръхъ; того (діавола) повельніе жоны понмати... жонящаяся человъки и живущая въ міру мамонины слуги зо-BYTh 61).

#### Храмы. Гл. XVIII в XLII.

«Въ храмахъ живутъ демоны, подълнвъ ихъ между собою соотвътственно съ достоянствомъ и силою каждаго. Самъ Сатана избраль себв въ жнание крамъ въ Герусалимъ, а пе разрушени его-Софійскій храмъ въ Константиноволь. Небо служить жилищень бога; въ рукотворенимъ храмахъ онъ не живеть (Дели. 7, 48). Рукотворенные храмы — гребинцы съ костями мертвыхъ (ъ. съ мощами), а потому молиться въ инхъ не савдуеть, канъ и само Евангеліе (Ме. 6. 6) заповъдаетъ». Kington in

«Церкве распутья мнять суща», говорить пресвиверъ Ковма 62). Преврительное отношение богомиловъ иъ хромамъ проствралось до того, что они не только викогда не коронили

 <sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Правосл. Собес. 1864 г. II, 207.
 <sup>60</sup>) О немъ Евений упоминаетъ только мелькомъ въ XXXIX гл.
 <sup>61</sup>) Правосл. Собесъдн. 1864 г. II, 101; 826.

<sup>62)</sup> Правосл. Собес. 1864 г. II, 880.

10) Leo Allat. L. II. c. XII p. 673, de chibsens.

своихъ мертводовъ внутри или вблизи храма, но даже нарочно вынапывали твла всвят, похороненныхъ при храмахъ 63). Для молитвы они собирались въ уединенныя ивста, ради покоя-какъ говорили они, собственно же, - убъгвя преслъдованій» "').

#### Молитвы. Гл XIX.

«Богомилы не употребляють никакихъ молитвъ кромъ молитвы Господней «Отче нашъ». Последнюю они читають днемъ семь разъ, а ночью-пять. Вообще она употребляется ими при каждомъ моленін---иными по десяти разъ, съ колівнопреклоневіемъ, другими — по пятнадцати; одними — чаще, другими рвже. Всъ остальныя молитвы они отвергають, называя ихъ пустословіемъ (βαττολογίας), приличнымъ только язычникамъ».

Пресвигеръ Козма присовокупляетъ, что во время молитвы богомилы дълали земные поклоны — четырежды днемъ HO960> 65).

#### Лицемъріе и притворство. Гл. XXI.

«Богомилы говорять, что въ Евангелів содержится следующее пвреченіе: всяким образом спасеніе ваше содъвайте, т.-е. всякаго рода хитростями и обманомъ притворяйтесь исповъдующими въру вашихъ гонителей и этивъ способомъ епасайтесь отъ онасности и смерти со стороны ихъ. Если тъ прикажуть вамъ сделать что-вибудь — вы лицемерно исполняйте, а дъламъ ихъ не подражайте (Ме. 28, 3). И самъ Господь откровенно говориль только съ своими ученивами, а съ невърующими онъ объясняяся — въ притчахъ, прибъгая въ обыну в притворству (Ататт най блокрови), для того чтобы они слумая не слышали» \*\*).

Эта система лицемърія и притворства есть прямой выводъ наъ учения богомиловъ о призрачности страданий Искупителя. Вся земная жизнь Его, страдаціе на преств, смерть и воспре-



<sup>64)</sup> Ου Ανα. Σεμ. y Engelhardt. S. 185. 65) ΠραΒοςα. Coбес. 1864 г. II, 198. 66) Narrat. de Bogomil. XXI га.

сеніе, все это — пустой привракъ, обманъ, разыгранный съ цвлію обезоружить діавола, запутать его въ свти. Сирытность и лицемвріе еретиковъ вызывались и востоянными гоненіями на нихъ <sup>67</sup>). Неудивительно поэтому, что сще во времена пресвитера Козмы еретики съ клятвою отрекались отъ своихъ мнъній, окружали тайною свои двла и моленія; лицемврне соблюдали всъ церковные уставы: «страха двля человъческа и въ церковь ходять и крестъ и икону пълують, яко же вы повъдають, иже отъ нихъ обратишася въ нашу истиниую въру, глаголюще: яко вся си творимъ человъкъ двля, а не по сердцу, въ тайнъ же крыемы свою въру» <sup>68</sup>). Система притворства равьше богомиловъ практиковалась и павликіанами <sup>69</sup>).

#### Одежда и посты. Гл. XIV—XV.

«Богомилы носять монашескую одежду, для того чтобы подъ ея прикрытіемъ этимъ волкамъ удобнёе было найдти доступъ всюду и обольстить другихъ вкрадчивою, напитанною ядомъ, рвчью, не возбуждая подозрвнія. Они заповідують своимъ послідователямъ поститься по вторникамъ, четвергамъ и пятницамъ наждой седмицы до 9 часовъ «) (вечера). Если же кто-нибудь пригласитъ ихъ къ столу, они, забывая свои правила, найдаются и напиваются, какъ слоны. В) Ясно, что эти мнимо-безплотныя «невещественныя» существа ведутъ жизнь невоздержную, хотя и презираютъ на словахъ блудъ и всякую нечистоту».

а) Пресвитеръ Ковма говорить, что богомилы даже въ восиресение постатся, иланяются, ручная двла творять <sup>70</sup>); считаютъ веповволительнымъ употребление мяса и вина. Изъ



<sup>49)</sup> Смотр. Косма: Правосл. Собеседи. II, 96; Адебіас L. XV; Leo Allat. L. II с. 11 р. 671—685.

<sup>••)</sup> Правосл. Собес. 1864 г. II 92. Наши хлысты, во многомъ похожіе на богомиловъ, отвергая весь строй церковно-обрадовыхъ учрежденій, по наружности представляются самыми усердными пристіанами. См. Русск. Въстн. 1869. г. мартъ.

<sup>49)</sup> Cm. Fleury, t. XII. p. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Правоси. Собеобди. 64. U, 199...

еравновія обонкъ новъстій можно раключить, что едва ли было опредвлено положительно время поста и его строгость. Постились больше или меньше, сметря по усердію важдаго, и тольно для осотоковъ быль установленъ строгій пость, простиравшійся до запрещенія вообще внушать нясо я пить REHO.

3) На строгость поста и умъренность въ пищъ, но врайчей мере у осотоковъ, указываютъ даже ярые протившики шхъ. Тощій, бивдный, изможденный мостома видъ служняв, по извъстію Анны Компессой 71), одримъ изъ признаковъ богомила. Пресвитеръ Косма говорить, что еретики бливдии отъ лицемврнаго поста 13). Изъ этого видно, что авторъ Пашоплін въ этомъ случат не вполнт безпристрастенъ.

Постепенное оглашеніе. Гл. XVI.

«Вступающим» они сначала предодають простое учение (άπλῶς διδάσκουσι) въры въ Отца, Сына и Св. Духа; учатъ, что Христосъ облекся въ плоть и преподаль своимъ апостодамъ священное Евангеліе. Приназывають соблюдать евангольскія запов'еди, молиться и ноститься, соблюдать собя въ цъломудрія и чистоть, отказываться оть имущества, хранить кротость, смиренномудріе, истичность и любовь къ ближнимъ. Вообще вступающимъ они преподають только все хорошее и этимъ самымъ льстивымъ ученіемъ скоро привленають ихъ къ себъ-на погибель. Послъ этого уже къ пшеницъ они присъвають и плевелы. Приведши въ подчинение и послушаніе себв этихъ несчаствыхъ и опутавъ ихъ своими свтями, они наполють ихъ ядомъ, открыто развращають ихъ и научаютъ таинстванъ діавола».

Эта глава пеказываеть, что у богомиловь, точно такъ же какъ н у вападныхъ канаровъ 13) было своего рода раздъление членовъ на простыхъ върующихъ (credentes) и совершенныхъ

 <sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Αλεξίος XV, 384.
 <sup>12</sup>) Πραβοσα. Coбес. 64 г. I, 489.
 <sup>13</sup>) Schmidt, Histoire des Kathares I p. 139-150.

(регіссті) <sup>24</sup>). Послядніе мивли огронное значеніе въ средв сентантовъ и потому привятіе ихъ въ этотъ чина соверналось съ бельшою термественностію (см. гл. «о крещенін»). Оти назывались—

#### Θεοτόχοι. Γπ. ΧΧΙΧ.

«Богомилы утверждають, что последователи ихъ ученія, въ которомъ живеть духъ святый, должны быть и именоваться богородителями (θεοτόχοι), ибо и они носять въ утробъ своей Слово Божіе (λόγον τοῦ θεοῦ) и раждають его, когда учать другихъ. Слово отъ первой Богородицы ничвиъ не отлича-JOCL ΟΤΕ HXE CAOBA (μηδεν πλέον αυτών έχειν την πρώτην θεοтохоу). У нихъ не хватаетъ цастолько смысла, замвчаетъ Евенмій, чтобы понять различіе между Словомъ, какъ самостоятельною личностью, и словомъ, произносимымъ устами. Өеотоки не умирають, но какъ бы во сив преобразуются (извістасваі), слагая съ себя безъ всякаго страданія этоть бренный твлесный покровъ и обледаясь въ нетлънную и божественную ризу Христа; принимають Его твло и Его образъ и въ сопровождения ангеловъ и апостоловъ, идутъ въ царство Отца. Совлеченное съ нихъ твло превращается въ пыль и прахъ и викогда уже не воскреснеть. Подъ воскресеніемь они разумъють собственно пованніе и жизнь по Евангелію» (Ме. 5. 32).

Взглядъ богомиловъ на свою сенту и на православную церковь.

Ta. XXVII, XXXI, XXXIV, XXXV, XXXVII, XLIV, XLIX.

Объ этонъ предметь ны не накодить у Евоний спеціальныхъ главъ, во за то въ разныхъ местахъ аксегетической части его труда не мело ревсенно замечаній о вегляде богомыловъ на свою секту и превослевную цермовь. Въ своей общине богомилы видатъ чистую и совершенную церковь, а

<sup>. . &</sup>quot;) Cuech: Narrat de Bogom, ra. XVII, XXVI, XXII, XXII.

христіанскую церковь считають испорченною выродившеюся идолоноклонинцей. Этотъ свой взглядъ они подтверждаютъ иногими мъстами Священнаго Писанія, которое они толкуютъ произвольно. Свою общину они называють Вислесмомъ, потому что у нихъ раждается Христосъ, Слово Божіе, возвъщающее истину въры, а христіанскую церковь они признають Иродомъ, потому что она ищеть убить рожденное у нихъ слово истины. Они смотрять на себя, какъ на евангельскихъ волхвовъ, христіанскую церковь сравнивають съ Герусалимомъ, а звъзду—съ закономъ Мочсея, приведшимъ вхъ сначала къ нашей (христіанской) церкви. Но здівсь они были потомъ научены священниками, книжниками и учителями христіанской церкви а), что Христосъ раждается въ Внелеемъ (въ сектъ). Первые ихъ учители вышли изъ среды христіанской церкви. (XXVIII). Членовъ христіанской перкви они называють теми фариссями и саддуксями, которые приходили въ Ісаниу Крестителю (Мо. 3, 7) и которыхъ онъ назвалъ «порожденіемъ ехидны, съмененъ звія — отъ совокупленія его съ Евою». (XXXI). Сапоги (этобіцията) Христа (Мв. 3 11) означають чудеса, которыя онъ показываль народу. Этихъ сапоговъ не могь носить (вастаса) Іоаннь, потому что онь не могь совершить таких в чудесть. В Плюновением Христа (Мо. 3, 12) называють слово Евангелія, которое вышло изъ усть Христа. Подъ гумномо они понимають христіань, между которыми есть православные (эрвобобог) и инославные (етеробобог), подъ ишеницею—свою ввру — чистую и спасительную (трофіцоч), а плечелами именують нашу въру, какъ непотребную и достойную сожженія. (XXXII). Христіанскую церковь они навывають Наваротомъ, и свою секту - Канериаумомъ, потому что теперь Христосъ живеть у богопиловь и оставиль нашу церковь. (XXXIV). Вов объщанныя Христонъ блаженства (Ме: 5, 3), богомилы относать нь овонив последователями. Онн-нищіє дукомь, тлачуще, алчущіє и жаждущіє правды • и проч. Они называють себя солью земли, септомь міра (Ме. 5; 13,-14) и прилагають из себь все 10, что Христось

скаваль объ апостолахъ. (ХХХУ). Мъсто изъ Еванг. Матеея 5 гл., 20 ст., аще не преизбыточествова правда ваша паче внижника и фарисей.... богомилы объясияли такъ: фарисеи и книжники это-учители православной церкви, которые занимаются науками и гордятся этимъ. Но на сторонъ богомиловъ больше правды, потому что ихъ учение болье истинное и болье приспособленное въ установленію правой и чистой жизни, чъмъ ученіе христіанской церкви: такъ богомилы воздерживаются отъ употребленія говадины, баранины, отъ брака и т. под. (XXXVII). Мъсто Еванг. Матеея-6 гл. 26 ст. они толковали такъ: подъ «святымъ» нужно разумъть простъйшее (άπλούστερον) ученіе богомиловь, а подъ «бисеромъ» тайное и совершеннъйшее ихъ ученіе. «Собаками» и «свиньями» они называють нашихъ благочестивыхъ людей, какъ идолослужителей. Этому основному вагляду они следують при принятии въ свою общину членовъ христіанской церкви. На встунающихъ они дъйствительно смотрять какъ на собакъ и свиней, ихъ (визшую природу) они очищають постомъ и молитвою, прежде чемъ допустить ко крещенію. После крещенія, вступившихъ постепенно совершенствують и наконецъ уже ввъряють имъ святое и бисеры (XLIV). Подъ новымъ виномъ (Мо. 9, 17) они разумъють свое ученіе, подъ ветхими мъхами — не принимающихъ его, а подъ новыми мъхами твхъ, которые принимають это учение и сохраняють его (L). Кинжниками, о которыхъ упоминаетъ Евангелистъ Матеей (8, 20), называются учевые вообще. Богомилы поэтому не принимають нь себъ дюдей ученыхъ изъ подражанія Христу, какъ они говорять, который не приняль книжника. Лисицами они называють заключевныхъ въ тесныхъ келіяхъ аскетовъ, имицами -- столинивовъ, кавъ недостойныхъ общенія (ἐπιδημιας) со Христомъ (XLVIII). Два бъсноватые, вышедшіе изъ гробиндъ (Мо. 8, 28 и сд.) означають два чина: чинъ клириковъ и монаховъ. И тъ и другіе живутъ въ храмахъ-гробвицахъ съ костями мертвыхъ. Оба они представляются богоинламъ весьма опасными, такъ что никто изъ никъ не ръшится идти этимъ путемъ. Стадомъ свиней богомилы навывають простыхъ, невъжественныхъ людей, живущихъ подобно свиньямъ; къ такимъ приходятъ духовные и монахи и ввергають ихъ въ море гръховъ» (XLIX). .

- а) Это преданіе, сохранившееся въ богомильской секть. имъетъ историческое основаніе. Изъ слова пресвитера Козмы видно, что попо богомиль быль однимь изъ первыхъ учителей секты 75). Онъ быль родомъ болгаринъ и проповъдывалъ въ царствованіе Петра (927 — 968) сына даря Сумеона, при которомъ быль зслотой въвъ славянской цисьменности. Память о первомъ основателъ секты долго хранилась въ Болгарін; имя его торжественно проклиналось въ неділю православія еще въ XIII въкъ 76).
- β) O накихъ чудесахъ здъсь ръчь идетъ-мы не видимъ. Пресвитеръ Ковма говоритъ, что богомилы не въруютъ чудесамъ Господнимъ, понимая ихъ чисто въ духовномъ смыслъ. Богомилы не могли върить въ чудесное испъленіе, утоленіе голода или воскрешеніе людей, по основному взгляду своему на твло, какъ на преграду душевному совершенствованію, какъ на дъло діавола: «Христа не исповъдають сотворша чудеса,-глаголюще: нъсть Христосъ сльпа просвътиль, ни хрома не исцълилъ, ни мертва воскресилъ, но притчи то суть точію и бляди: гръхи бо, ръща, косными бо евангелисти ноложиша. Народомъ же напитаннымъ въ пустыни пятью клюбъ не върують, глаголюще: не суть то хлъбы были, но четыре евангелисты, пятое оправсь (йтрахос-недвльный, восвресный) апостолъ 77).
- ү) Презрительное отношение богомиловъ къ духовенству и къ разнымъ формамъ иночества (гл. XLV) заставляетъ насъ припомнить, что время то было временемъ замътнаго упадка греческаго иночества. Благороднейшій и образованнейшій человекъ

<sup>11)</sup> Правосл. Собес. I 48 ч. 64 г.
14) См. Сунодикъ Ц. Бориса у Гильфердинга I, 131.
17) Правосл. Собес. 64 г. II, 108.

своего времени (XII в.) Евстаей, архісп. сессаловивійсній, изображаетъ монаховъ «лицемврами съ головы до вогъ»; для привлеченія народа въ монастыри они выдумывали ложевія чудеса, приписывани себъ развыя выдвий свыше, чтобы прихвастнуть своею мнимою святестю. Въ большинствъ это былъ народъ грубый, высокомърный, презрительно смотравшій на всякую науку и образованіе. Аскетизмъ доходиль до крайностей; иногда онъ становился страшимиъ: такъ Икемы инъли обыкновение плясать съ монахиними, на манеръ плясии Мочен съ Маріамой по переходъ чрезъ Чершное море. Ихъ обличили въ неправославін 78).

V.

Авторъ Паноплін, поставивъ себъ задачею изложеніе и опровержение еретическихъ митий богомиловъ, почти не касается ихъ исторіи. Онъ дълаеть только праткія замізчавія объ открытін ереси въ Константинополь и о судьбв главы ея Воснаія богомила. Поэтому, оставляя въ сторонъ исторію богомильства, обратимъ внимание-насколько справедливо митние автора Панопяін, что богомилы происходять отъ мессаліань, прибавивъ въ ученію последнихъ начто свое. Для подтвержденія этого мавнія Евонній неоднократно указываеть на сходство въ върованіяхъ техъ и другихъ сектантовъ 70). Мистически-религіозное настроеніе мессаліань, признаніе двухь началъ-добраго и злаго божества, изъ коихъ послъднее подчинено первому (умъренный дуалиемъ), докетиемъ въ ученіи о Христь, воздержание отъ брачной жизни, учение о существованіи демона при каждомъ человъкъ, монашескій обрядъ посващенія и одежда — все это дъйствительно указываеть на близвую аналогію богомильства съ воззраніями мессаліанъ. Но авторъ Паноплія умалчиваеть о времени, степени и пути

Neander. Algem. Kirchengesch. V. II, 1034—1041.
 Cm. Narrat de Bogom. ra. VII, XIII, XX n ap.

влівнія мессаліанъ на образованіе богомильства; умалчиваютъ объ этомъ и другіе источники для изученія богомильства.

Первое извъстіе о ноявленін мессаліанства во Оракін въ X-XI в. относится къ началу XI в. 80). Энгельгардтъ производить 84) оракійских в овхитовь от смещенія сирійско-гностическихъ возарвній съ древнимъ мессаліанствомъ, но онъ не объясняеть, какт и когда образовалось это смъщение. Такъ какъ въть положительныхъ свидътельствъ о существованія евхитовъ во Оракін раньше XI в. 82), то естественные думать, что они произошли не прямо отъ древнихъ мессаліанъ, а подъ вліяніемъ гностическихъ понятій, примесенныхъ павликіанами наъ Сирін (мъста общирнаго разлива мессаліанства, по свидвтельству Іеронима) въ Европу. Если это такъ, то весьма правдоподобно предположение накоторыхъ, что еракийские евхиты были просто «приверженцы богомильства изъ монашествующей братів во Ораків» \*3), какъ в смотръли на вихъ современнями, отождествляя эти два явленія (Bogomilorum sive Messaliononum haeresis 86).

Такинъ образомъ мивніе автора Паноплін о происхожденін богомиловь отъ мессаліань не вполив точно. Техъ и другихъ скорве можно назвать отраслью обширной, волновавшей нвсколько стольтій греческую церковь, ереси павликіанской. Самъ Евений Знгабенъ, не производя прямо богомиловъ отъ павликіанъ, ссылается однакожъ неоднократно на аналогію въ ученін обоихъ 85). Анна Комнена положите льно производить

 <sup>1</sup> Πουπτ: περὶ ἐνεργείας δαιμένων διαλογος.
 1 Kirch. Gesch. Abhandl. s. 151 sqq.
 2 Cp. Gieseler. Lehrbuch d. K. G. II, I 403. Ур. Чт. 1870. январь.

<sup>44)</sup> Впрочемъ извъстіе Пселла о нравственной разнузданности евхи-товъ и Кедрина (у Geiseler'a II, I, 403, 404) о несоблюдени ими постовъ указываеть въ этихъ монажают — богомилахъ характеристическую особенность, нъсколько отдичающую ихъ отъ другихъ богомиловъ. Эта особенность, на которую не обращаеть вниманія г. Левицкій, - крайнее самообольщение своею святостію, для которой излишни вст предписанія, стесненія нравственнаго закона. Собственно-богомилы отличались, какъ мы видели, строгимъ нравственнымъ ригоризиомъ.

Narrat. de Bogom. гл. I, VII, IX, X, XVI.

богомиловъ отъ манихеевъ т. е. павлинівнъ и мессаліавъ \*\*). Житіе Иларіона Могленскаго (жиль ве второй половивь XII в). показываеть, что въ его епархін большая часть населенія была манихейская, армянская, еще же и богомильская 47). Почему житіе называеть манихейство армянскою ересью — мы сейчасъ увидинъ. Еще въ VIII в., по свидътельству Кедрина во), Константинъ Копронимъ (741-775) населилъ Оракію колонистами наъ Сиріи и Арменіи, въ числъ воторыхъ были и павликіане. Во время спора Рима съ Константинополемъ о церковномъ главенствъ надъ Болгарісь павликівне, польвуясь смутами, посылали изъ Арменіи въ 869 г. своихъ пронов'яниковъ съ цвлью пропаганды между нетвердыми въ христіанствъ болгарами 80). Такимъ обравомъ мы имъемъ положительныя свидътельства о вліяніи павликіань на образованіе секты богомиловъ, не говоря уже объ аналогія въ ученія ихъ обоихъ. Приводимъ еще нъноторые фанты. Около 970 года Іоаннъ Цимискій (969-975 г.) переселиль много павликіаль въ окрестности Филиппоноля для защиты отъ нашаденія варваровъ на византійскую имперію •0). «Все кругоиъ Филиппополя сдълалось еретическимъ, говорить Анна Компена, и съ тамошними еретиками слинся еще другой горькій потокъ, исходившій изъ армянскаго источника», -- она разуміветь тузем-. ныхъ слав. дуалистовъ, богомиловъ. Проповъдь павливіанъ между болгарами должна была имъть тъмъ большій успъхъ, что нашла уже здъсь подготовленную почву. Ибо уже при царъ Симеонъ (888-927 г.) дуалистическая ересь является въ Болгаріи опасвъйшимъ врагомъ православія <sup>94</sup>). Послъ блестящей эпохи Симеона является замітное оскудініе ду-

<sup>••)</sup> Alexias L. XV, р. 384. ••) П. Собр. Р. Лът., т. IX, стр. 145

<sup>••)</sup> Y Geiseler'a II, I, 400. ••) Ab ipsismet impiis et delirantibus cognovi, quod e suo conciliabulo missuri essent qui in Bulgaria quoscunque essent a catholica religione ad suam execratam et nefariam sectam converterent. Gieseler: Historia Manicheorum, Göttingen 1846.

<sup>°°)</sup> Анна Комненъ Alexias L. XIV, р. 357 ed. Venet. " Палаузовъ. Въкъ болгарск. ц. Симеона 92.

ховней жизни въ православной церкви болгарской 92), — и вотъ уже при Петръ Симооновичъ выступаетъ между славанами враменитый прововраникъ дуализма попъ богомилъ. Сосъди славянь по масту жительства, пропагандисты по своему характеру, издавна заклятые враги византійскаго правительства "3), павливівне естественно могли найти усп'яхъ своей вроповеди между неутвержденными въ христіанстве болгарами <sup>94</sup>). Павликіане были тъмъ болье опасными пропагандистами между болгарами, что, по замъчанію византійскихъ писателей (Петръ Сицилійскій) отличались хитростію, изворотливостію, «камелеоновскою намънчивостію» 95), уменьемъ принаравливаться къ свойствамъ тахъ лицъ, которымъ еретики проповъдывали свое учение. Петръ Сиция. считаетъ опаснымъ иля христіанъ даже вступать въ разговоръ съ ними: такъ обольстительно двиствовала ихъ проповъдь "6). Греки съ болгарами были притомървесьма часто во враждебныхъ отношевіяхъ и полуявычники болгары должны были съ удовольствіемъ слушать враждебные возгласы павликіанъ противъ грековъ вообще и противъ бълаго и монашествующаго духовенства: которое въ большинствъ было греческое 97). Неудивительно, что, при столь близкихъ и дъятельныхъ связяхъ павликіанъ съ болгарами, мы находимъ поразительную аналогію павливіанской ереси съ богомильскою. Какъ богомилы, такъ и

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гильфердингъ I, 130.

<sup>••)</sup> Гильфердингъ I, 226.
••) Іоаннъ Экзархъ говоритъ: "да ся срамляютъ убо вси пошибени и сквернін Манихен и вси погани словени и вси языцы эловърнін". (Въкъ Б. Ц. Син. Палаузова 92 с.). Изъ этихъ словъ видно, что еще во время Іоанна Экзарха, спустя около 100 льть посль принятія христіанства болгарами, языческія преданія были еще сильны въ народь. Такое неусившное распространение христіанства между славянами, значительно обусловливаемое вившинип отношеніями болгарін (припомнимъ между прочимъ соблазнъ, какой должны были производить препирательства Рима и Византін изъ за Болгаріи), должно было открыть обширную дорогу вліянію на Болгаръ антицерковной и антиправительственной ереси.

") Fleury XIII, 54.

") Fleury XII, 49.

<sup>&</sup>quot;) Гильфердингъ, 138.

павливіане признавали два начала, божества—доброе и злое, одинаково почитали нисшее начало творцемъ видимаго міра и Богомъ ветховавѣтнымъ; согласно извращали понятіе о тамиствахъ; единомысленно отвергали Ветхій Завѣтъ; нападали на один в тѣже пункты обрядоваго ученія церкви, не признавали церковной власти, ненавидѣли иноковъ и клириковъ, враждебно относились въ гражданскому правительству \*8) и вполив сходны были по духу и характеру своему. Стараясь отпечатлѣть въ своей жизни минмо апостольскій идеалъ, павликіане особенно увлекательно дѣйствовали на массу народа, которая не спосебиа была различить въ втомъ направленіи антихристіанскую подкладку—гностическій дуализмъ, и мы можемъ смѣло сказать, что въ основу догматическихъ воззрѣній богомильства легло главнымъ образомъ ученіе павликіанъ, а не мессаліанъ, какъ думаетъ авторъ Панопліи \*\*).



<sup>••)</sup> Въ другомъ своемъ трудъ позднъйшаго происхожденія (глеукос) авторь Пановлін уже прямо отождествляєть ихъ ученіе съ мессаліанскимъ. Онъ приписываетъ имъ обоимъ заблужденія общія, намекая тімъ на общность происхожденія ихъ изъ одного источника (павликіанства). Въ этомъ повдней помъ труде ость, какъ мы видели выше, и другія показавія, не всегда согласныя съ 23 титломъ Паноплін. Вообще нужно замътить, что послъднее титло въ этомъ, какъ и во многихъ другихъ случаять, отражаеть на себв следы поспешной работы, несовершеннаго ознакомленія съ предметомъ, о которомъ авторъ пяшетъ. Этимъ объясняются его промахи, увлеченія, противорічія самому себі. При всемь томъ это единственный источнивь для подробного ознакомленія съ ученісме богомнаовъ, хотя мы называемь его подробнымь - только сравнительно съ другими источниками для изученія богомильства. Наряду съ Панопліей, по важности сообщаемых сведеній о богомелахъ, стоить памятникъ, принадлежащій болгарскому обличителю ихъ. Козмъ пресвитеру (X или нач. XI в.). Но последній обращаеть больше вниманія на витомнюю сторону ереси, на практическія последствія основныхъ положевій ея и весьма мало касается догматических началь. Современница автора Паноилін, Анна Комнена подробно описываеть исторію открытія богомильства въ Константинополь во времена Алексья Комнена, рисуетъ передъ нами характеръ ереси въ лицъ болъе извъстнаго тогдашняго ея представители, Василія боговила; но догматовъ ея вовсе не васается, отсыдая желающаго повнакомиться съ ними къ Пановлін Евонмія Зыгабена. Другіе памятники, о которых з мы упоминали при разборъ Паноплін, весьма кратки, необстоятельны и служать къ уясненію только ийкоторых в частных всторонь ученія или характера богомильской ереси.

<sup>&</sup>quot;) Прав. Соб. 64 г. II, 202.

#### VI.

Прямое свидательство пресвитера Козмы 100) показываеть, что ересь находила себъ поддержку и опору въ простой, непросвъщенной достаточно свътомъ Евангелія массъ народа, неспособной понимать разныя догнатическія тонкости. Богомильство въ существъ дъла вовсе не походило на стремленія древнихъ гностическо-манихейскихъ сектъ, въ основъ которыхъ легли уже довольно развитыя философскія представленія Востока и Греціи, которыя (секты) виділи въ толив віврующихъ недостаточное понимание истинъ въры, изложенныхъ въ Н. Завътъ, и старались дополнить, исправить, осныслить ихъ своими философскими соображеніями: Библія у нихъ отходила на задий планъ; учение апостоловъ требуетъ поправокъ и дополненій: философія вытъсняла религію. Ничего подобнаго не представляетъ богомильство. Совершенствование жизни, нравственности сообразно идеалу апостольского христіанства, которое теперь въ церкви утратило свой чистый характеръ, затемнилось ложными преданіями-вотъ основная тенденція богомиловъ. Этою стороною они были опасны для церкви: проповъдуя высшій, хотя односторонне представляемый идеаль правственности, будучи сами съвиду образцомъ воздержанія и аскетизма, чистой богоугодной живни, они невольно привлекали къ себъ толоу простаго народа, такъ склоннаго заключать о чистоть и истинность ученія по внышнему поведенію его представителей, проповъдниковъ. Посреди разбоевъ, грабежей, притъсненій и поборовъ власти, посреди военнаго террора и нестроенія въ церкви 101), — въ Болгаріи

<sup>100)</sup> Прав. Соб. 1864. II, 420.

<sup>101)</sup> Причину распространенія ереси пр. Козма видить именно въ нестроеніяхъ церковныхъ, которыя онъ описываетъ весьма мрачными красками. Попы упиваются, грабятт, ленивы, невежественны, еписковы, поставление на мяде, заботятся только о поборахъ съ подчиненнаго духовенства, а народъ ничему не учать, по невежеству и грубости. "Откуду псходятъ волци сін, злін пси, еретическая ученіа? Не отъ лености ли грубости пастушескы? Откуду ли разбойници и татіе, рекше грёси и неправды? Не отъ неказанія ли епископьска". Пр. Соб. 1864 г., П, 420.

являются одушевненные проповъдники чистой евангельской враведности; такъ наглядно, такъ доступно простому уму, пронекнутому еще языческими выглядами, объясняють они вричину всехъ золъ и нестроенія въ господстве злаго начала надъ міромъ. Выводы отсель просты, несложны. Все, что восить почать вившнихъ, вещественныхъ отношеній, заслуживаеть преврвин духовнаго христіанина. Ветхій Завыть представитель злаго начала, опутавшаго людей разными вившения предписаніями, требовавшаго кровавыхъ жертвъ, обръзанія влоти и т. п., они должны были отвергнуть. Таниства съ яхъ вевшение знаками, почитание вконъ, врестовъ, все это болве прилично язычникамъ, чъмъ имъ, «истиннымъ христіанамъ». Церковную ісрархію они учили презирать, но гоненія съ са стороны заставляли ихъ притворно исполнять предписанія дериви. Вотъ немногосложный кодексъ правственно-религіозныхъ предписаній богомильства въ первый періодъ его существованія, накимъ мы его анаемъ изъ слова пр. Козмы 102).

Digitized by Google

<sup>102)</sup> Слово пр. Козмы явилось въ свъть подъ одиниъ общимъ заглавіемъ: "Недостойнаго Козмы пресвитера бестады на новоявившуюся ересь богомилу. (Здёсь 13 бесёдъ. Первая бесёда безъ заглавія; потомъ слёдують беседы; 2) о комканів (причащенів); 3) о житургіахъ; 4) о прородахь; 5) о ненавиданів сретическомь; 6) о испов'яданів сретическомь; 7) о матущихся чернціку, 8) о хотящих отънти въ черныя ризы; 9) о затворницъхъ; 10) о добрыхъ червитъхъ; 11) о въръ; 12) о богатыхъ; 13) о епископъхъ и попъхъ). Бестары очевидно составлены съ цълю опровержения еретиковъ; почему же Козма не подвергаетъ подробному разбору ихъ ученія и больше всего обращаеть винманіе на вивілинюю практику ихъ, на поведение въ жизни—какъ оно служитъ выразителемъ ихъ догматическихъ воззрѣній? Козма жилъ въ въкъ перваго славнаго ересеучителя, попа богомила, присутствоваль при широкомъ разливъ ереси между своими единоземцами, зналь тайну ел вліянія и усивковь н если не излагаетъ съ большею подробностію ихъ ученія, то, можно думать, что оно не было еще развито, что сектанты не успыл еще тогда подробно выработать догматических возараній. Такъ напр. на вопросъ: "почто Богъ діаволу попущаеть на человѣкъ"! Богомилы отвѣ-чали ученіемъ о дуализмѣ, объ участін злаго начала въ творенін міра н человека Пр. Соб. 1846 г., II, 98). Но предълы этого участія нными съуживались почти до отрицанія его. Простые върующіе можеть быть и совствиъ незнали этого зла го творца (Петрановичъ 50). Между тъмъ, повидикому, дуализиъ долженть быль служить исходнымь пунктомь всего ихъ догиатическаго и правственнаго ученія. Дуализиъ долженъ быль

Съ теченіемъ времени реформаторскія стремленія славянскихъ богомиловъ нашли себв провелитовъ и между болве обравованными греками. Это было время врестовыхъ походовъ, вора всеобщаго религіовнаго энтувіавма въ Европв, совнанія неудовлетворительности настоящаго своего положенія. Народныя массы встрепенулись отъ въковаго усыпленія; огланувшись вокругъ себя нашли, что современные церковные и гражданскіе порядки весьма далеки отъ начертаннаго Спасителемъ идеала, в отшатнулись отъ раввратившагося церковнаго общества. Являются грозныя секты каоаровъ, которые, подъ разными именами, производили смуты въ церкви цълыя столътія. Богомильство, проникшее въ Константиноволь незадолго до времени Алексъя Комнена, было отголоскомъ тахъ же реформаторскихъ стремленій горячихъ поборнивовъ мнимо-евангельской праведности 108). Склонный къ утонченнымъ мудрствованіямъ греческій умъ не довольствуется только одними практическими тенденціями секты: онъ старается обосновать икъ на аллегорическомъ толкованін Библін, сколачиваетъ нівчто похожее на цъльную систему въроученія. Но видно и здъсь, на новой почвъ, богомильство продолжало пріобрътать себъ адептовъ преимущественно своими практическими стремлевіями. Богомильская догнатика, попрежнему, оставалась мало развитою, смвшанною съ минологическими возврвніями, исполненною крайнихъ несообразностей и внутреннихъ противоръчій. Мы не знаемъ даже-существовали-ль въ этотъ періодъ какія нибудь символическія книги у еретиковъ, была ли у нихъ своя литература? Судя по трудности, съ какою приходилось собирать свъденія объ ученій еретиковъ (одному ихъ обянчителю приходится для этого нарочно отыскивать человъка,

<sup>103)</sup> Cp. Neander, Algem. Kircheng. II, I, 1080.



опреділять взглядт ихъ и на тайну искупленія, и на церковныя тамиства, и на обрядовое ученіе. Они признають себя истинными послівдователями апостольскаго ученія, изложеннаго въ Св. Писаніи, но на ділі І. Крестителя называють "антихристомъ", вопреки явнымъ свидітельствамъ принимаемаго ими писанія.

который могъ бы сообщить ему свъдънія объ еретикахъ), можно думать, что въ полномъ составъ оно было хорошо извъство только немногимъ избраннымъ членамъ общины, такъназываемымъ посвященнымъ осотокамъ, которые имъли право учить другихъ, подъ руководствомъ Духа св. Неудивительно, что ученіе, отданное на произволь отдівльных учителей, не заключенное въ какія вибудь символическія книги, могло подвергаться постоянно измъненіямъ, искаженіямъ, дополненіямъ, которыя иногда могли противоръчить другь другу и основному характеру секты. Все это не могло не ставить въ тупикъ православныхъ, мало знакомыхъ съ бытомъ секты, съ ея основвыми мотивами. Въ догматикъ сектантовъ они фидатъ нелъпости, крайнія несообразности, непримиримыя противорізчія. Такъ, Евоний, наслышавшись нельпостей отъ приверженцевъ секты, двлаеть объ еретикахъ весьма нелестный отзывъ навывая ихъ грубыми невъжсами (гл. III, VI, XLI), глубцами (гл. XVII, XXII, XXVII, XLVII), безстыдными софистами (гл. X); учение ихъ называеть пустою болтовнею (LII), баснями (VII).

Но Евоний видълъ, что при всей нельпости своего ученія, сектавты имъли большой успъхъ въ обществъ; указать, по принару пр. Козны, на дайствительныя причины этого успаха Евений не ръщается въ полемическомъ сочинени, можетъ быть потому что это значило бы обнаруживать свои больныя ивста, выставлять ихъ на посмъяние еретикамъ. Успъхъ еретиковъ, возбудившій противъ нихъ преследованіе со стороны гражданской власти, ставить въ неестественное отношение къ нимъ и тъхъ, кому приходилось дъйствовать противъ нихъ non aladio sed calamo. Евонній называеть ихъопасными обманщиками (гл. II, VI, LII), бъщеными собаками ст ядомъ аспида на устахъ (XLVII); смрадный гробъ-уста этихъ нечестивцевь; богомерзкія уста ихъ каплють разрушительный ядъ (XLVIII). Евоимій призываеть на нихъ небесный огонь и всъ кары ада (XLV, XVI). Почитавіе демоновъ набрасывало на нихъ особенно невыгодную тень въ глазахъ православныхъ. Между тъмъ, какъ многіе увлекались стро-

гимъ аскетизмомъ, смиреніемъ, постоянною молитвою еретиковъ съ Евангеліемъ въ рукахъ, ревнители православія склонны были видъть въ этихъ друзьях и почитателях демоновъ (гл. XIII, XXI, XXII, XXIII, XX) служителей всякаго порока, нечестія. Такъ пр. Козма говорить, что тайныя собранія богомиловъ «прелести тысяща суть». Пселяъ замъчаетъ, что въ этихъ тайныхъ собраніяхъ сектанты предавались свальному гръху, причащались тъломъ закланнаго иладенца и дълали другія непотребства 104). Анна Комнена замвчаеть, что Василія богомила окружаль сонмь женщинь завъдомо развратнаго, поведенія (Alexias LXV, р. 384). Безъ сомнівнія отзывы автора Паноплін, Анны Комненой и др. писателей о крайней безнравственности еретиковъ значительно преувеличены. Послъдніе на дълъ умъли доказать, что правственность ихъ была выше учена, привлекая къ себъ многочисленныхъ посяблователей, соблазнявшихся именно строго-правственнымъ образомъ ихъ жизни.

Страстное отношение въ нимъ Евениия и другихъ писателей объясняется громадною опасностію, какою грозила эта ересь церкви, тъми опасными принципами, которые ставили секту во враждебное отношение къ церкви. Объявивши протестъ противъ неудовлетворительнаго современнаго строя церкви, противъ іерархіи и церковнаго преданія, богомилы отряцали вообще христіанство въ его исторіи. Порвавши связь съ прошедшимъ, они хотъли видъть въ своей сектъ осуществленіе истиннаго, апостольскаго христіанства. Но огромное разстояніе отдъляеть ихъ отъ религіи Христа; различіе между ними не въ какомъ нибудь частномъ догматв, оно - существенное, основное. Въ этомъ смыслъ богомильство нельзя даже назвать ересью въ смыслъ уклоненія его отъ нькоторых в частных в истинъ христіанства. Богомильство, сохранивъ отчасти форму христіанства, отрицало его въ сущности, ставя на мъсто одного двухъ боговъ. Богомилы содержатъ только повидимому

<sup>104)</sup> Gieseler. Lehrb. d. Kirch. Gesch. II, I, 404.



Евангеліе; Христосъ для нихъ — обманчивый призракъ, тънь. Исторію его они превратили въ минологію. Ихъ строгая нравственность - не христіанскаго характера, потому что христіанство не требуеть уничтоженія твлесной природы, презранія твари, отрицанія встать отношеній между людьми. Съ уничтоженіемъ брака у нихъ уничтожается семья; остаются только индивидууны, изъ которыхъ каждый служить себв центромъ и цвлью; прямое слъдствіе этого ученія—царство эгоизма и разрушение человъческого рода. У христіанъ наобороть, бракъоснова церкви и общества, между его членами — братство и безконечное совершенствование до цъли, назначенной провидъніемъ. Богомилы воображали силою одной своей воли достигнуть идеальнаго совершенства на землъ; христіанство, открывая слабость человъка и подавая надежду на благодатную помощь, болже отвъчаеть дъйствительнымъ потребностямъ природы человъческой. Если такъ, что же значатъ ихъ попытки олицетворить въ своемъ лицъ «истинныхъ христіанъ»? Зачъмъ у нихъ Христосъ?! Это былъ обманъ ихъ чувства, недостаточно просвъщеннаго свътомъ Евангелія; они собственно ни безбожники, ни лицемърные обманщики, какъ навываетъ ихъ авторъ Паноплін 108) и др., они искренно върили въ свои ошибки, трудно распознаваемыя, повидимому основанныя на весьма разумныхъ основаніяхъ и на высшемъ мистическомъ толкованіи Н. Завъта. Боясь затеряться въ матеріальности внвшнихъ формъ, они хотъли одухотворить все-религію, богослуженіе, жизнь; съ одной стороны ставили міръ, а съ другой духъ, и между ними-непроходимую пропасть, не желая видить особаго дийствія промысла въ двоякомъ составь природы и освященія его христіанствомъ. Считая себя представителями чистаго евангельского ученія, они хотели возвести церковь въ первобытной чистотъ, понимали ее духовно и представляли святою и идеально-совершенною. Православную цервовь они упревали за низвое, плотское понимание хрис-

<sup>&</sup>quot;") Narrat. de Bogom. rs. II, IV, LII, VI, XXII, XXVIII.



тіанства и смѣшевіе его съ іудействомъ, протестовали противъ преданій и учрежденій византійской церкви, противъ сложной обрядности богослуженія и пороковъ клира. Церковь подвергла ихъ за это осужденію; свѣтская власть, видѣвшая въ нихъ опасныхъ враговъ всего гражданскаго строя, подняла противъ нихъ мечъ, прибѣгала къ кострамъ, какъ наиболѣе сподручнымъ, по ея мнѣнію, средствамъ потушить заразу (LII). Но не въ пламени костровъ погибла ересь; возникши изъ мрака невѣжества, она сама собою должна была изчезнуть посреди свѣта христіанской цивнлизаціи 106).

Григорій Кипріановичъ.

Digitized by Google

<sup>104)</sup> Schmid. II, 162.

## СЛОВО

НА ДЕНЬ ТЕЗОИМЕНИТСТВА БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕЙ ГОСУДА-РЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ АЛЕКСАНДРОВНЫ <sup>\*</sup>).

Истинно, что изъ всвхъ добродвтелей христіанской жизни, послъ любви къ Богу, нътъ можетъ быть другой, которая бы инвла такую цвну у Бога, какъ любовь и милосердіе къ ближнить. Вотъ по свидвтельству Евангелія, что изречетъ творящить милосердіе въ день суда и возданнія міру, Христосъ Господь и Судія его: аминь глаголю вамъ, скажетъ Онъ Мө. XXV, 40. имъ въ тотъ день: понеже сотвористе единому сихъ братій Моихъ меньшихъ, Мнъ сотвористе!

Это слово—что означаеть оно? То, что всякій разь, какь при видь нужды или несчастія ближняго мы не проходимь мимо его, какь чуждаго и сторонняго намъ существа, но признавая въ немъ брата и искренняго нашего спъшимъ, движимые состраданіемъ, помочь его нуждъ, облегчить его скорбь, сколько и какъ только можетъ, всякій разъ, какъ мы дълаемъ то,—въ лицъ сего брата, благотворимаго нами, мы благотворимъ Христу самому, коему онъ также—братъ! Понеже со-твористе единому сихъ братій Моихъ меньшихъ, Мню со-твористе.

<sup>\*)</sup> Произнесено въ церкви Воспитательного Дома 22 июля 1875 года, ври служении его высокопреосвященства Иннокентія митрополита московскаго.



Не дивно ли такое крайнее снисхождение къ намъ любви Христа? Сему ли будемъ дивиться? Помыслимъ: уже если эта любовь возмогла подвигнуть Его, нашего Искупителя, сойти нъкогда къ людямъ на землю и принявъ здъсь на Себя ихъ плоть и образъ, пожить среди нихъ въ семъ образъ Своемъ, какъ среди братьевъ и присныхъ Своихъ, и тъмъ подъять и понести на Себъ всъ до единой ихъ скорби, нужды и немощи, включая сюда и самую смертъ,—то что удивительнаго, если Онъ милосердый благоволитъ и нынъ не разлучаться Духомъ Своимъ и любовію со всъми, подобно Ему скорбящими, нуждающимися немощствующими на землъ. А послъ сего, что удивительнаго, если, утъщая несчастныхъ, врачуя недугующихъ, помогая немощнымъ, словомъ, служа ближнимъ въ томъ или другомъ дълъ благотворенія имъ, мы служимъ тъмъ истинно и дъйствительно Христу самому, въ лицъ сихъ меньшихъ братій Своихъ самымъ дъломъ скорбящему, страждущему, изнемогающему предъ нами! Такъ истинно это слово Его: понеже сотвористе!

Въ виду сего слова, какимъ вдвойнъ близкимъ сердцу дъномъ становится дъло милосердія! На что, на какую жертву
для блага ближняго не сильна подвигнуть того, кто любитъ
Христа,—мысль, что въ липъ ближняго своего онъ благотворитъ Христу самому? Что предъ симъ побужденіемъ къ благотворенію всъ другія проповъдуемыя въ міръ? И если, строго
говоря, нътъ блага столь дорогаго намъ, въ которомъ бы мы
были въ правъ отказать нашему брату, имъющему нужду въ
немъ, то есть ли хотя одно благо въ міръ, въ которомъ бы
могли по совъсти отказать Христу, Источнику и Подателю
всъхъ благъ? И какимъ виъстъ чистымъ, святымъ, плодотворнымъ является милосердіе наше, когда мы творимъ его съ
этою цълію о Христъ и во имя Его! Зная и помня, что Самъ
Христосъ предстоитъ предъ вами въ лицъ ближняго, ожидающаго дара отъ васъ, вы не подадите сему послъднему
камня виъсто хлъба, и не прострете также заботы о тълъ

его далъе нолежного и необходинаго, но забочись о тъле не оставите безъ винианія и его безсмертной души, везлюбленной христомъ и искупленной кровію бло! А что скавать о тъхъ небесныхъ и земныхъ благословеніяхъ, которыя привлокаетъ милосердіе на главу самихъ творящихъ его, котда они творять его ради Христа и вез любви въ Нему? Чего не силенъ даровать инъ Онъ, Владыка неба и земли? И чего могли бы они не ожидать и не надъяться найдти себъ въ любви бло они не ожидать и не надъяться найдти себъ въ любви бло они не ожидать и не надъяться найдти себъ въ любви бло пріемлющаго накъ милость, какъ благодвание Себъ, всякій даръ, всякую лепту нашей любви въ людамъ и благотворевія инъ! Ионемсе сопвершене единому сихъ бристий Менхъ менешисть, Мить сопвершене.

О, какое это великое слово и какъ мужно ванъ чаще и испренные углубляться въ смыслъ его! Мы христіане, а ваконъ христіанства-милосердіе! Чемъ быль бы христіанивь, чуждый двяв милосердіа? Но что такое и милосердіе, не освященное и не управленное духомъ христіанства? Необходимо, говорю, намъ чаще и болъе углубляться въ смыслъ сего слова. Мы живемъ въ мірв, а ито не знастъ, какъ легко в для сердна добраго и сострадательного отъ природы, среди шума в сусты жизни міра, въ виду візчю силющихся въ немъ и довольных собою людей или другихъ, почалящихся о темъ, что но заслуживало бы даже сибха, какъ легко, среди и въ виду всего подобнаго въ мірв, не замітить тамъ часто слевы истинной нужды, непритворного горя, найдти скучною или незаслуживающею въроятія ихъ повъсть о себъ, не виять ихъ воплю, опустить случай и поводъ помочь имъ! Мы живемъ въ міръ, а кто не знастъ, что міръ вообще скоръе не прочь поглумиться надъ нуждою и бъдствіемъ, чъмъ удосужеться помочь имъ, и что если онъ любить иногда помогать выть и помогаеть, то по своему: пресладуя подъ видомъ номощи другимъ часто цван личныя и корыстныя, вли простирая въ семъ случат свою заботу о счастів людей на землт настолько далве полевнаго, необходимаго и даже возможнаго, что эта забота его для техъ, кого она избрала предметомъ 37

своимъ, становится часто новымъ, тягчайшимъ прежинго бреновень, отнимая у нихъ въ этой погонв его для нихъ ва счастіемъ невозможнымъ, только воображаемымъ и ту хотя малую долю счастія дъйствительнаго, какая до сего могла бы быть доступна имъ, и, что еще хуже, убивая твиъ въ ихъ умахъ-всяную мысль о жизни на небъ, въ ихъ сердцахъвсякій порывъ в стремленіе къ небу!... Въ виду сего, кто норучится за себя, что живя въ мірів и дыша часто однимъ воздухомъ съ нимъ, онъ не винтаетъ въ себя хотя нъкоторой доли сихъ міазмовъ его, не привнесеть ихъ болве нии менье въ свои отношенія нъ людямь и чревь то не отступить хотя частію отъ того образа любви къ ближнему, каной завъщанъ намъ всъиъ въ словъ и принъръ Христа?-Мы живень въ мірв, а мірь далекь оть того, чтобы возлагать упованіе на Христа и давать цівну благословеніямъ любви Его; онъ любить полагаться во всемъ на себя одного и всего ожидать для себя только отъ любви къ себъ самому; не вростирая къ тому же своихъ видовъ далъе земнаго и временмаго, онъ не цвинть и не способень цвинь наградь вечности; въ силу того онъ учитъ сыновъ своихъ первве и выняе всего заботиться о самихъ себъ, чтобы припасать себъ здъсь возножно большую сумну счастія, недуная и не заботясь е томъ, что будеть тамъ, и, не воспрещая вмъ при семъ дълать добро другимъ и часто даже поощряя нъ тому, учитъ держаться въ семъ строгой средины, дабы, обогащая другихъ, не обездоливать самихъ себя.... Кто опять поручится за себя, что слыша такія правила и видя столько людей, живущихъ и поступающихъ по нимъ, онъ не заразится хотя отчасти симъ духомъ и примиромъ, не утратитъ должнаго упованія на Бога, не измънитъ въ чемъ-либо чаяніямъ и надеждамъ въры, живущей въ немъ, и гнетомый нуждами и требованіями жизни своей, мнимыми или истинными, не будеть по временамъ уходить въ себя при видъ нуждъ и требованій жизни другихъ, и тъмъ не заглушить въ себъ котя отчасти того духа любви и самоотверженія для блага ближнихъ, какой бы долженъ исполнять его всецьло, ванъ ученика и послъдователя Христова?...

Не очевидно ли отсюда, какъ необходино намъ, живя въ міръ, стоять всегда насторожъ нашей любви къ модямъ, живущей въ насъ, дабы міръ не могъ лишить ея насъ нап какъ-либо умалить и повредить ее въ насъ, и въ силу того какъ необходино намъ чаще и искрениве воскодить мыслію къ тому духу и обраву сей любви, къ какамъ возводить насъ это слово Христа: понеже сотвористе единому сихъ бра-мій Моихъ менъмихъ, Мин сотвористе?

Отрадно при семъ остановиться мыслио на этомъ учрежденін милосердія, водъ кровомъ коего мы собраны выяв здвсь, настолько осуществляющемь вы себв зеповедь сего слова Христова нъ творящимъ милосердіе, что въ семъ отношеній, ножно сказать с немъ, что существуя въ міръ, опо само не отъ міра сего! И прежде всего не видимъ ли мы памятовавія о сей ваповъди положеннымъ уже въ самей основъ сеге учрежденія? Не желаніе ли въ личь его послужеть, какъ можно поливе и самоотвержениве, твив, коихъ Господь именуетъ Своими меньшими братіями, подвигло основателей сего дома, -- да будеть навъки благословенно имъ! -- посвятить его, первъе всего, приврънію и воспиталію дътей,---отой воистину и сугубо меньшей братів Христа, которую, еще живи на земль, Онь такъ любиль приближеть къ Себь, какъ бы находя отдыхъ Своену сердцу отъ гордести и лукавства варослыхъ въ простотв и чистосердечін сихъ малыхъ, и служеніе которой Онъ оцениль такъ высоко, когда однажды, поставивъ отроча посреди ученивовъ Своихъ и обнявъ его, сказаят нит: иже аще едино таковых отрочать приметь во имя Мое, Мене прівмлеть? Марк. ІХ, 36, 37.... ІІ одна ли только немощь дътства, по мысли основателей дома, должна была находить, какъ и находить, пріють себъ въ немь? Не видно ян въ этомъ многообразіи нужать скорби и бъдности, удовлетворяемыхъ завсь, какъ бы не даважией покоя ихъ сердцу ваботы — обнать однимь велякимь двломъ служенія

людямъ какъ бы всъ виды и способы служенія виъ? Нодакъ по-христіански задуманное и основанное, могло ли это учрежденіе милосордія не явиться истинно христіанскимъ и въ своей жизни и дългельности, вакимъ оно и является досель? Неоказывается ле въ цъломъ и въ мальникать подробностяхъ его живъйшая забота какъ первыхъ основателей, такъ и настоящихъ руководителей его, о возможно полномъ истичномъ удовлетворовия нуждъ, собранныхъ въ немъ, и первъе всего той нужды, которая ость главныйшая въ чоловыть, разумью нужду религін, которой, какъ видинь, отведено въ немъ двйствительно первое масто, о чемъ говорить намъ и этотъ храмъ столь величественно пріютившійся подъ провомъ его и наше настоящее нарочитое молитвенное собраніе въ семъ храмъ?... А после сего что удивительнаго, если, существуя вогъ уже болъе стольтія, оно всегда привленало, какъ и нынъ привлекаеть, на главу всвхъ пекущихся о немъ и служащихъ ому благословение Бога и людей, небеспое и земное, и само, благославляемое отъ Бога и людей, растетъ, обновляется и соверпиструется въ себъ, можно сказать, съ каждымъ годомъ бояве в болве?...

Отъ сего поистинъ великаго дъла и учрежденія милосердія можно ли не возместись нынъ мыслію къ Той, отъ коей оно, какъ отъ источинка своего, замиствуетъ и духъ и силу и жизнь.—къ августвишей покровительниць его, тезоименнтой днесь благочестивъйшей Монархинъ нашей? Не отрадно ли въ высшей степени видъть царственное величіе, такъ по-учительно олицетворяемое ею, первъе всего, въ дълахъ само-отверженнаго служенія меньшей братіи Христа? Да будетъ за сіе благословенно имя ел отъ Бога и людей! Да утъщитъ Господь сердце ел, болъвнующе е о всякой скорби и нуждъ другихъ, всъми благословеніями любви своей, небесными и земными, нынъ и во въки.

Воодушевляемые симъ царственнымъ примъромъ, потщимся, каждый въ томъ дълъ, на которое онъ поставленъ, какъ м во всъхъ другихъ дълахъ своихъ и въ цълой живни, являть духъ истинно христіанскаго милосердія къ людямъ, дабы въ тотъ день, когда всёмъ и каждому изъ насъ будетъ воздано по двламъ его, мы могли удостоиться найдти себя въ числётьхъ, коимъ будетъ сказано тогда это торжественное и вождвленное слово: аминь глаголю вамъ: понеже сотвористе единому сихъ братій Моихъ меньшихъ, Мню сотвористе! Аминь.

Сващ. Н. Иретепоповъ.

# КР ИСТОРІИ ПРОСВЪЩЕНІЯ ВЪ ВИЗАНТІИ:

### СПОРЪ О ПЛАТОНЪ И АРИСТОТЕЛЪ ВЪ XV В.

Gennadius und Pletho, Aristotelismus und Platonismus in d. griech. Kirche. Bresl. 1844.

Boivin, Querelle de Philosophes du XV siècle; Memoires de l'Academie des inscriptions. t. II, p. 725, 599.

Изъ всвяъ философовъ языческой древности Платонъ и Аристотель оказали наиболъе вліянія на христіанство въ лицв ученыхъ мужей его. Тому и другому поэтому лежить извъстное мъсто во внутренней исторіи христіанства, но значение того и другаго въ этой истории далеко не одинаково. Если въ твореніяхъ ученыхъ мужей христіанства различать матеріальную сторону его, т. е. самое содержаніе ученія, в формальную, т. е. изложеніе, систематизацію ученія: то на первую имълъ вліяніе болъе Платонъ, - и это вліяніе особенно замътно въ первые въка христіанства. Въ это время церковь всего болве заботилась объ утвержденіи догматовъ. Съ VI въка, когда главные догматические вопросы были уже достаточно обсуждены, и стала чувствоваться необходимость привести догматическій матеріаль въ систему, начинаеть усиливаться вначеніе Аристотеля въ ущербъ Платону. Въ это время нъкто Іоанвъ Филопонъ, учитель грамматики въ Александрін, составиль множество комментаріевь къ сочивеніямъ Аристотеля и приложиль его философскія категоріи къ богословію. Хотя следованіе этой философіи привело Филопона въ нъкоторымъ мизніямъ, подвергшимъ его соборному осужденію (на 6-мъ вселенскомъ соборъ), —такъ онъ признавалъ

трытеменъ (три бога), оспаряваль учение о воскресения твла,—твиъ не менъе его оплосооския сочинения пользовались большимъ уважениемъ, и онлосооия Аристотеля съ его легкой руки попила въ ходъ. Въ VIII въкъ въ сочинении Іоанна Дашаскина «Πηγή τῆς γνώσεως» мы видниъ уже опытъ и самой системативации христіанскаго ученія но категоріямъ Аристотела.

Госнодство Аристотеля въ области греческого богословія далеко однакожь не было такъ безусловно, какъ въ области богословія латинскаго. Ульманъ не безъ основанія навываеть греческихъ богослововъ среднихъ въковъ, сравнительно съ латинскими схоластиками, -- только полусхоластинами (Nicolaus v. Methone, Euthymius Zigabenus u. Niketas Choniates, oder d. dogm. Entwickel. d. griech. Kirche im 12 Jahrh. Theolog. Studd. и Kritt. 1833). Рядомъ съ Аристотелемъ вдъсь, въ греческой церкви, никогда не тералъ совершенно своего зваченія и Платонъ. Случались даже увлеченія имъ, выходившія изъ границъ полагаемыхъ доктриною православія или даже вообще христіанства. Такъ въ XII в. Николай, епископъ иссовійскій въ Мессинь, должевь быль писать нарочитое сочиненіе противъ такихъ увлеченій Платоновою философією ('Ανάπτυζις (Refutatio) της θεολογικής στοιγειώσεως Πρόκλου Платшинай). Еще большее увлечение этою философию мы встричаемь въ XV вики въ внаменитомъ своею ученостію-Гемисть Идеоонъ. Мы изложимъ здъсь не лишенный интереса споръ, возникцій по этому поводу между греческими философами, жившими впрочемъ большею частію уже не въ Грецін, а на западъ - во Флоренцін, Вежецін, Римъ и другихъ частяхъ Италіи.

Генистъ Плесонъ далъ себъ задачу унивить вначеніе Аристотеля, издавна уже царившаго въ западныхъ школахъ, глъ поддерживали его кредитъ учении Аверровса, Авицены и другихъ арабскихъ оплософовъ, и съ этою цвлію написалъ сочиненіе: «Парі ων Αριστοτέλης πρὸς Πλατωνα διαφέρεται» (различе между ученіемъ Платона и Аристотеля), въ которомъ

отдаваль рашительное предвочтение Платону предв' Аристотелемь. Это сочинение вызвало неленяку. Первымы претивнякомы Плевона авляется Георгій Схоларій, бывшій нетомы натріархомы константинонольскимы, поды именемы Геннадія. Вы нарочитомы сочиненіи оны старался доназать, что принципы Аристотеля болюе согласны сы христіанскимы бегословісмы, чти принципы Платона; оты этого сочиненія до насы сохранилось только то, что передаеты самы Плевоны вы сочиненіи поды заглавіємы: «Прос тас ххоларіом битер Аристотейом фителей міфекс».

На это сочинение Плеесна, написанное съ раздражительвести человъка, задътаго за живое, и въ высокомърномъ
томъ учителя, дающаго урокв своему ученику, Геннадій не
нашелъ нужнымъ возражать тотчасъ же; онъ выжидалъ благопріятной минуты, ноторая дъйствительно ему скоро представилась и которою онъ не преминулъ посвользоваться. Онъ
зналъ, что Плееснъ написалъ сочиненіе въ подражаніе
«республикъ Платона», въ которомъ старалси утвердить новую систему религіи, богословіе чисто языческое. Итакъ,
оставивъ Платона и Аристотеля, Геннадій вступилъ въ полемику непосредственно съ авторомъ этой новой системы, обличая его въ намъренія инспровергнуть христіанскую религію и возстановить идолопоклонство.

Устрашенный этимъ обличениемъ, Плееонъ не ръшился своего сочиненія обнародовать. Послъ его смерти, Димитрій, греческій принцъ изъ еамилін Палеологовъ, у котораго это сочиненіе было на сохраненіи, передалъ его Геннадію, тогда уже натріарху. Послъдній, на скоро просмотръвъ сочиненіе, осудиль его на сожженіе. Сохранилось одно письмо (менусиринтъ норолевской библіотеки въ Парижъ) Геннадія къ Іоанну экзарху, въ которомъ подробно разсиазывается все это двло и съ усиліемъ опровергается, какъ нечестивое, ученіе, заключающееся въ сочиненіи Плееова. Если судить объ этомъ сочиненіи по письму Геннадія, то въ немъ авторъ отпрыто училъ язычеству. Такъ енъ признаеть многихъ бо-

говъ, один въъ нихъ высине, которымъ онъ называетъ отсерограйст, а другіе—инстије—ой гетос опрачот; один старшіе, другіе—моложе. Царя надъ всвии этими богами назвалъ языческимъ именемъ Zeuc. Звъзды, по его ученію, имеютъ души, міръ въченъ; жены должны быть общи. Общее заглавіе сочиненія такое: «Сочиненіе разсуждаетъ о законахъ, о лучшей формъ правленія, о томъ, что должны люди наблюдать въживни общественной и частной, чтобы жить, но возможности, правильно и счастливо».

Хотя осужденіе, которому Геннадій подвергъ сочиненіе Плесона, не насастся прямо ви Платона, ни его системы, но явю, что ценворъ имвать наміреніе оправдать то, что онъ писаль нівкогда противъ философіи Платона и показать, какъ пагубно чтеніе сочиненій этого философа, ногда оно въ такой степени развратило умъ Гемиста, родивши въ немъ странную идею преобразовать такимъ образомъ, какъ проектируется въ его квигів, государство и религію.

Кромъ Геннадія знаменитыми защитимками Аристотеля были Өеодоръ Газа и Георгій Критскій, извъстный также подъ выевемъ Требивондскаго. Газа писалъ прямо противъ Плевона; Георгій началь нападенівми на невъстнаго по исторія **◆лорентійской уніи, епискона никойскаго, потомъ нардинала** римской перкви, Виссаріона, который самъ разсказываеть начало этого спора въ 6-й вингв своей апологіи Платона. Двло было воть въ чемъ. Аристотель во второй книгъ своей фиэми говорить: «все, что творить натура, она творить съ кавою-нибудь цвию, но вивств съ твиъ не творить ничего совиательно, преднаивренно». Это положение было опровергаемо Плееоновъ, который, вивств съ Платоновъ, утверждалъ, что патура производить все съ разумомъ. Газа напротивъ валь сторону Аристотеля и писаль въ Виссаріону, прося его выскавать по сему предмету свои мысли. Виссаріонъ, ученить Плевона, съ любовію предававшійся разсужденіямъ о матеріяхъ философскихъ, даль очень короткій, въ примительномъ тонъ, отвътъ, въ которомъ, объяснивъ термины, употребленные Платономъ и Аристотелемъ, доказывалъ, что мысли того и другаго по означениему предмету не такъ противоръчивы, какъ кажется.

Георгій Требивондскій давно досадоваль на Висовріона, который предпочель ему въ чемъ-то Гаву, а также и на самаго Гаву. Когда ему попался въ руки отвътъ Виссаріона; онъ сдълаль видъ, будто авторомъ этого отвъта считаеть не Виссаріона, а Газу, и написаль на послъдняго ръшительное опроверженіе, чъмъ за разъ оскорбиль Виссаріона, Газу и Плееона.

Въ дальнейшемъ разгаре спора один принимають сторону Газы, другіе Плесона. Михаилъ Апостолій, молодой человекъ преданный Плесону или вернее Виссаріону, желалъ подслужиться последнему и съ этою целію въ резкомъ бранчивомъ тоне писалъ противъ Газы и Аристотеля.

Андронивъ Каллистъ написалъ отвътъ на такое сочивение Апостолія.

Эти два сочиненія, авившіяся почти въ одно время, имали ноодинавовый услъхъ. Тогда какъ мало обращали вниманія на сочинение Апостолія, сочинение Андроника было одобрено встии серіозными людьми. Съ особеннымъ сочувствіемъ отнесся въ нему Николай Совондинъ (бывщій переводчикомъ на соборъ флорентійскомъ, потомъ жившій при дворъ Альфонса неаполитанскаго и изкоторое время бывшій секретаремъ венеціанской республики); «Я имълъ счастіе, писалъ онъ автору, - найдти и прочитать ваше сочинение противъ Апостолія. Этотъ человъвъ, котораго я вовсе незнаю, издалъ въ свътъ, подъ предлогомъ ващиты Платона и платониковъ, ругательное сочинение противъ Осодора Газы. Недавно одинъ изъ моихъ друзей доставилъ мнъ это сочинение; я остался имъ очень недоволенъ... Я быль возмущень влеветами на Осолора: въ это время мев попалось ваше сочинение въ его защиту. Судите сами о моей радости... Я люблю и уважаю отъ всей души Өеодора; я удивляюсь въ немъ не одному только краснорвчію и глубинв знаній, но вивств съ твиц-- и главильнив

образомъ, его нравамъ, его строгой жизни, его силонности во всему доброму и прекрасиому. Можно не оскорбляя истины сказать, что Осодоръ въ настоящее время выше всъхъ грековъ по своимъ нравственнымъ качествамъ и образованію. Поэтому-то, дорегой мой Андровикъ, я и радъ такъ, что вы взяли на себя его защиту; я со вниманіемъ прочиталъ написанное вами, и это чтевіе доставило мит истинное удовольствіе. Я увидалъ, что клевета опровергнута и ся желчная горечь уничтожена сладостію и, если позволено такъ выразиться, медомъ вашяхъ рачей. Истина возстановлена и явилась во всемъ блескъ своей красоты... Ко всему сказанному я долженъ, наконецъ, прибазить, что для меня въ высшей стеневи пріятна мысль, что вы—авторъ этого прекраснаго письма, что оно—произведеніе дорогой для меня руки».

Этотъ Андроникъ, которому было адресовано такое лестное письмо отъ Секондина, не былъ собственно врагомъ ни Плееона, ни его сторонниковъ. По своей профессіи онъ былъ перипатетикъ и такимъ образомъ по самой должности своей долженъ былъ защищать мизніе Аристотеля; но его привазанность къ этому философу не была сліною, поэтому, хотя онъ и написаль опроверженіе на сочиненіе Апостолія, но вътоні весьма умітренномъ. И чтобы ноказать, что онъ нисколько не желаетъ сдівлать оскорбленія кардиналу Виссаріону, который извітстенъ былъ, какъ усердный почитатель Платона и въ которомъ, потому, можно было предполагать сочувствіе къ Апостолію, послаль къ нему письмо этого посладняго вмітсть съ своимъ опроверженіемъ на него, предоставляя кардиналу, по его собственному усмотрітвію, рівшить, ша чьей сторонів правда.

Прочитавъ и разсмотръвъ внимательно присланное, Виссаріонъ осудилъ Апостолія и весьма одобрилъ отвътъ Андроника. Въ королевской библіотекъ въ Парижъ хранятся посему предмету два письма Виссаріона отъ одного отъ одного и того же числа. Первое, адресованное къ Андронику, не представляетъ впрочемъ ничего замъчательпаго. Это

собственно обвертка втораго. «Я прочиталь, говорить онь вдесь, спутавное и педостаточно облуманное письмо Миханда Апостолія противъ нашего друга, Осодора Газы, вивств съ вашимъ умнымъ отвътомъ автору этого письма, -- и по прочтенім произнесь свое сужденіе объ немъ, копію съ котораго и посылаю вамъ». Суждение это, передаваемое въ конін Андронику, изложено было Виссаріономъ въ особомъ подробномъ письмъ Миханлу Апостолію. Здъсь Виссаріонъ тоновъ учителя высказываетъ Апостолію наставленіе касательно почтенія къ великимъ людявъ, потрудившимся на понрищъ науки и исмусства, въ особенности такимъ, авторитетъ ноторыхъ утвержденъ въками. «Андроникъ, сынъ Каллиста, писалъ Виссаріонъ Апостолію, разсмотръвъ твое сочиненіе въ ващиту Плеоона, прислаять мить его витесть съ своимъ на него отвътомъ. Твое усердіе къ Платону и его последователямъ мне очень вравится, во я не могу одобрить у тебя способа ихъ защиты: не бранью, а доказательствами разумными и солидными вужно ващищать друзей и поражать враговъ. Плевонъ дурно отнесся въ Аристотелю, Осодоръ- въ Плесону, ты дурно говориль о Өеодоръ-всъ вы трое заслуживаете порицанія. Можно ли неуважать Аристотеля, — этого великаго философа, которому ны столько обязаны нашимъ знаніемъ и образованіемъ? Плееонъ человъкъ, безспорно, весьма ученый и отивнно умный; ничего мельзя сказать противъ него, кромъ развъ того, что своимъ нападеніемъ на Аристотеля онъ далъ право нападать на него самаго; но и Оеодоръ также изъчисла видныхъ, значительныхъ личностей между греками. Тебъ не приходится дерако говорить о такомъ человъкъ: ты молодъ, онъ человъкъ почтенныхъ уже леть; ты еще неизучиль, какъ следуетъ, правиль логики, Осодоръ прошель сполна курсъ литературы и другихъ наукъ. Не пристало тебъ становиться на пьедесталъ, когда дело идетъ о такихъ вопросахъ: ведь это самые важные вопросы философіи, которые во всякомъ случать выше пониманія толпы, -- нельзя рвшать ихъ правильно безъ пред-Варительнаго усидчиваго изученія философія в соприкосновенныхъ съ вею наукъ... Итакъ, я немогу простить тебъ уже я того, что ты обвиняемы въ невъжества челована столь ученаго, ванъ Өеодоръ; но когда ты также дурно отовванся и объ Аристотелъ — этомъ вождъ и учителъ нашемъ по всъмъ частямъ нашего знанія, когда ты и его дерзнуль обозвать невъждою, сумасбродомъ и подобными вменами; тогда, о праведное небо! Я читалъ и невърняъ своимъ глазамъ... Я не могу вообразить дервости, подобной твоей, и едва могу извинить и Плеоона, или лучне, — при всемъ уважении къ нему, я не извиняю его, что у него прорываются неуважительныя слова противъ А ристотеля: могу ви извинить тебъ твой бранчивый отзывъ объ Аристотолъ, когда ты не изучиль, накъ следуеть, ни одного изъ тахъ предметовъ, о котерыхъ берешься разсуждать? Послушайся меня, относись впередъ съ одинановынъ уважевість и къ Платову и къ Аристотелю, какъ двумъ вели-кивъ мудрецамъ древности, следуй за вими шагъ за шагомъ, изучай ихъ, разныщияй объ нихъ, и съ помощію способныхъ учителей постарайся провижнуть въ глубину ихъ уиствованій... Послъ этого, если въ чемъ вибудь будень расходиться съ мими, не вини ихъ въ мевъжествъ, а смотри скоръе на эту разницу, какъ на привнакъ ихъ умственной силы, величія жхъ генія и того, что вопросы, о которыхъ они разсуждають, по самому существу своему темны и проблемметичны. Это самое лучшее, что могу я рекомендовать тебъ, это и для тебя будеть полезно, и мив, а равно и всимь разсудительнымъ людямъ, доставитъ удовольствіе; ты думалъ услужить мив своимъ сочиненіемъ, а на самомъ дъяв глубоко оскорбилъ меня — оснорбиль вопервыхъ твиь уже, что неуважительно отнесся въ людямъ, достойнымъ всякаго уваженія, и вовторыхъ твиъ, что показалъ недостаточное знакомство съ ихъ сочиненіами. Ты поступишь благоразумио, если послушавшись меня, будешь оказывать должное уважение и Өеодору. Почитай его, какъ своего учителя: онъ можеть научить тебя многому и очень полезному и не только тебя, но и многихъ, котерые получие тебя... Итакъ знай, что я люблю Платона,

люблю и Аристотеля и оказываю тому и другому подобающее уваженіе. Что насается Плеесна, я удивляюсь величію его ума, но не одобряю въ немъ его упорной вражды противъ Аристотеля. Я хотъль бы, чтобы, когда Плееонъ нападаеть на Аристотеля, когда и другой кто нибудь нападаеть на двухъ корифеевъ древней философін, или на самаго Плевона, или на кого бы то ни было, чтобы въ этомъ случав наблюдалась та умъренность, образецъ которой поназалъ намъ Аристотель. Расходясь во мивніяхъ съ предшественниками, онъ всегда приводить резоны на то, что утверждаеть, и очень часто при этомъ онъ даже просить твхъ, кто его слушаеть или въ кому онъ обращается, вростить ему его смълость. Онъ никогда не говорияв въ тоив оспорбительномъ... А ты, маленькій человъчекъ, въ сравнении съ этими величими людьми, осмъянваещься обзывать ихъ невъждами и смъещься надъ вими самымъ непозволительнымъ образомъ! Такое поведение по истинъ странно и безушно. Недумай, наконецъ, мой дорогой Апостолій, что если древніе критики, одушевленные духонъ Платона и Аристотеля, --- люди обладавшие общирнымъ умомъ и знаніемъ, исправляли этихъ великихъ философовъ древности и иногда даже порицали ихъ,-то это дозволительно и мамъ сътобою. когда мы во всъхъ отношеніахъ — много ниже ихъ и когда авторитеть ихъ, утвержденный въками, достигъ теперь до такой высокой степени. Итакъ, воспользуйся мониъ совътомъ, а люблю тебя и не менъе тебя самаго. Желаю тебъ пользы. Отважись отъ того, что ты неразумно говорилъ противъ лицъ, васлуживающихъ уваженіе, и загладь свои клеветы похвалами и свидвтельствами въ пользу этихълицъ. Прочти съ разнышленіемъ и спокойнымъ духомъ отвътъ Андроника на твоя возраженія. Не отважись признать истину, за которую овъ стоитъ; узнай сначала въ той степени, въ какой внаетъ онъ, грамматику, ороографію, реторику; поучись излагать свои мысли точно и съ изаществомъ. Послъ этого можешь уже. пожалуй, перейти къ чему нибудь болъе высокому и наконецъ, пожалуй, и въ философіи. Береги свое здоровье и сладуй

момиъ дружескимъ семътамъ». Въ то время, когда было висано это письме, Гемистъ Плесомъ, сморъ изъ-за истораго раздвяняъ такимъ образонъ оплософовъ греческихъ при дворъ кардинала Виссаріона, былъ весьма старъ и жилъ въ Пелопонезъ, куда онъ удалился уже съ давнихъ поръ. Его лъта и вивстъ авторитетъ его врага Схоларія, сдълавшагося теперь патріархомъ Константиновольскимъ, не позволяли ему защищать своего дъла съ прежнею живостію и прежнимъ усердіемъ. Тъмъ не менъе однавоже враги его изъ уваженія ли къ нему, или изъ страха предъ нимъ, оставили на время его въ покоъ. Но лишь только онъ умеръ, они тотчасъ же возстали противъ Платона и его самаго...

Сначала явилась латинская книжка подъ заглавіемъ: «Comparatio Platonis et Aristotelis.» Въ концъ этой иниги весьма бранчиво на счетъ Платона и его защитниковъ говорится слъдующее:

«Между нами родился и воспитался другой Магометь, и этоть второй Магометь, если мы не остереженся его — настолько превосидеть перваго но гибельнымъ последствіямъ его звопамъренной доктривы, на сколько первый превосходить въ этомъ отношения Платона. Будучи ученикомъ этого философа по части красноріччія, науки и религіи, онъ основаль свое пребываніе въ Пелопоневъ. Его обывновенное имя было Генсть; самъ же онъ назваль себя Плевономъ. Можеть быть Генисть, чтобъ легче заставить нась върять, что онъ низшель съ неба и чтобы вървъе обявать насъ къ принятію его ученія и его новаго закона, хотълъ перемънить имя по примъру древнихъ патріарховъ, о которыхъ говорится, что въ то время, какъ перемънялось ими имя, они призывались къ величайшимъ дъламъ. Онъ съ большимъ искусствомъ и весьма взящно язлагаль новыя правила для поведенія и жизни, в говорять, что при этомъ случав опъ иврыгаль безчисленныя худы противъ православной неры. Но что не сомпенно, это те, что онь быль такимъ ревностнымъ платоникомъ, что о природь боловъ, душь человъческой, о жертвакъ и тому подобныхъ предметахъ, не ималъ другихъ имелей, кроив имеолей Платона. Я самъ слышалъ, какъ онъ говорилъ во Флоренціи (нуда онъ прибылъ для присутствованія на соборъ),
что наступитъ время, когда всв люди но всей вемлю единодушно будутъ исповъдывать одну и ту же въру. И когда я
спросилъ его: «чтоже это будетъ на въра: въра ли Інсуса
Христа, или въра Магомета?» онъ отвъчалъ миъ: «ни та, ни
другая, но третья, которая ничъмъ не будетъ отличаться отъ
явычества»: слова возбудившія во мив такое вегодованіе, что
съ этого времени я возненавидълъ его, я боялся встръчи съ
нимъ, какъ съ ядовитой змісю, и не могъ принудить себя ия
видъть, ни слышать его.»

Такую идею о Плесонв дасть намъ авторъ наавалной квиги. Остальное въ книгъ наполнено такими же нападками противъ самаго Платона. Сочинение подобнаго рода не могло
остаться безъ двиствія, особенно между платониками. Кардиналъ Виссаріонъ, наиболье уважавшій Платона, наиболье
ревностный къ его славв, особенно спъциль увидать, что это
ва новая книга. Онъ прочиталь ее и очень былъ пораженъ
ея содержаніемъ. Онъ счель своею обязавностію написать на
нее оправерженіе, что и сдвлаль въ сочиненія: «Іп calumniatorem Platonis.» Этотъ клеветникъ (calumniator) былъ Григорій Требивондскій, съ которымъ, какъ мы замътили, Виссаріонъ быль уже въ спорв, по поводу отличительныхъ мизвій
Платона и Аристотеля. Сочиненіе Виссаріона было раздълено
на неть главъ, къ которымъ присоединена была потомъ шестая, касавшаяся прежнихъ споровъ по этому предмету.

Замвчательно, что въ этихъ пяти книгахъ ни слова не говорилось въ оправданіе Плесона. Ненаввстно, чему приписать это молчавіе кардинала, который вообще уважалъ Плесона, какъ своего учителя и какъ замвчательнаго человъка, если не невозможности оправдать его въ означенномъ обвиненім по поводу новой системы, которой онъ считался авторомъ.

Дъйствительно, обвиненіе это основывается на доказательствахъ весьма сильныхъ, и не одинъ Григорій Требизондскій высказываль его и даже не онъ первый пустиль его въ ходъ. Можно полагать даже, что это быль факть общепризнанный въ то время, когда кардиналь Виссаріонь обнародоваль свою апологію Платона, ибо это было близко къ тому времени, когда книга Плееона, просмотрънная Геннадіемъ, была обречена на сожженіе, по причимъ нечестім, какора, по смовамъ патріарха, она была проникнута.

Это обстоятельство до такой степени помрачило славу Плеевова, что сами друзья его делжны были отказаться теперь оть его защиты.

A. ABBEIESS.

# нъсколько словъ

ПО ПОВОДУ СТАТЫИ ДЕКАНА СТАНЛЕЯ О СТАРОКА-ТОЛИЦИЗМВ.

Въ концъ минувшаго 1874 года появилась въ Англій, напечатанная въ Лондонъ, книга переводовъ на англійскій языкъ ръчей, писемъ и отрывковъ извъстнаго Патера Гіацинта Луазона (Hyacinthe Loyson), переведенныхъ его супругой г-жею Луазонъ. Къ этому изданію приложено довольно обширное предисловіе, написанное весьма извъстнымъ въ богословской литературъ и весьма знакомымъ русской публикъ Вестинистерскимъ деканомъ Артюромъ Станлеемъ. Книга имъетъ слъдующее названіе: Catholic Reform. Letters, fragments, discourses by father Hyacinthe, tranlated by M-me Hyacynthe Loyson with a preface by Arthur Stanley, Decan of Westminster. На заглавномъ листъ стоитъ слъдующій эпиграфъ:

«Для священника нътъ ничего столь предосудительнаго предъ Богомъ, ничего столь постыднаго предъ людьми, какъ не выс-казывать свободно своихъ убъжденій.»

Св. Амвросій.

Мнтересъ означенной книги заключается не столько въ произведеніяхъ Патера Гіацинта, личность котораго давно уже потеряла свою обаятельность, и литературный таланть котораго далеко не изъ первоклассныхъ, сколько въ предисловіи, принадлежащемъ знаменитому Вестминстерскому декану. Мысли и взгляды высказываемые авторомъ предисловія, какъ относительно накоторыха церковно-религіозныха вопросова вообще, такта и относительно старокатолическаго движенія ва частности, получають особенное значеніе ота высокаго положенія, занимаемаго има ва англиканской церкви, не говоря уже о вполна заслуженной извастности, пріобратенной има ва литературно-богословскома міра. Такима образома сужденія и мысли, высказанныя ва предисловіи, являются уже не одними личными мнаніями автора, а выраженіема цакотораго, быть-можеть и не малочисленнаго оттанка того церковнаго общества, ва которома она занимаета столь видное масто, и возбуждають всладствіе того тама сильнайшій цитереса.

Что всего болъе поражаетъ при чтенін остроумной, исполненной мъткихъ замъчаній и ученыхъ указаній статьи декана Станлея — это тъ понятія, которыя высказываются въ ней о существъ церкви. Подъ словомъ церковь авторъ видимо разуиветь съ одной стороны всв христіанскія веромсцовадація, взятыя въ ихъ совокупности, съ другой каждое изъ этвхъ исповъданій въ отдъльности. Но церковь не понимается имъ, какъ богоучрежденное общество, связующее вставь своихъ членовъ единствомъ върованія и представляющее имъ надежное ручательство въ правильности этого върованія, какъ хранительница неповрежденнаго откровеннаго ученія. Напротивъ того, только въ постоянной и упорной борьбъ противоположныхъ воззръній усматриваеть онъ сущность церковной жизни и единственное условіе духовнаго преуспъянія того или другаго церковнаго общества. Онъ заходить въ этомъ воззранів такъ далеко, что вполна оправдываеть настойчивое требоваріе такъ-называемой либеральной фракціи францувской реформатской общины, (отвергающей, какъ маркотно, божественность Спасителя и богодухновенность Священнаго Писанія) быть признаваеной составною частью этой общины 1), находя въ этомъ совмъстномъ существовани двухъ радикально

<sup>&#</sup>x27;) Смотри Revue des deux mondes, 15 декабря 1874 г. Томо 6 й. Umanisto I. Milsond node sanzaciene: Léglise réformée et le dernie: mémoire des libéraux.

противоположных ученій самое благопріятное условіе для религіозной жизни той церковной общины, въ которой произходить эта прискорбная борьба. Для почтеннаго составителя разбираемой статьи типомъ правильнаго и желаннаго церковнаго быта служить, какъ кажется, политическое устройство англійскаго общества, въ которомъ борьба двухъ главныхъ политическихъ партій — торій и виговъ, поперемѣнно смѣняющихся у кормила правленія и своимъ антагонизмомъ сдерживающихъ другъ друга въ благоразумныхъ предълахъ, обезпечиваетъ правильное теченіе политической и гражданской жизни. Но многоученый авторъ должно быть не принялъ при этомъ въ надлежащее соображеніе, что вѣчное далеко не то, что временное, и безусловное не то, что условное.

Понятно, что при такомъ взглядъ на дъло, въроучение какой бы то ни было перковной общины является для автора истиною только условною, и по существу своему измънчивою, и что въ отдаленномъ будущемъ онъ провидить такой исходъ религіовнаго развитія, въ которомъ должна изчезнуть всякая перковная органивація и каждая отдъльная личность будетъ считать себя въ правъ въровать по своему собственному усмотрънію. Нельзя не сознаться, что подобный выводъ есть единственно логичный при полномъ отсутствіи пониманія того, что есть Церковь и въ чемъ состоитъ ея спасительное вліяніе на христіанское общество.

Вестивнстерскій деканъ ставить въ заслугу англиканской церкви неопредъленность ея въроопредъленій и проистекающее изъ того несогласіе между собою богословскихъ толкованій ея представителей. Онъ утверждаетъ при этомъ, что ни одна изъ церквей въ христіанствъ не избавлена отъ подобной несостоятельности, и что сама римская церковь, гордящаяся своимъ единствомъ и точностью своихъ въроопредъленій, исполнена въ своемъ ученіи противоръчій. Подобное заявленіе вполит соотвътствуетъ общему взгляду автора на церковь; но для насъ здъсь достойно примъчанія то во первыхъ, что онъ весьма категорически подтверждаетъ то болъе или менъе уже

изръстное обстоятельство, что въроучение англиканской церквы содержить въ себъ не нало противоръчій, будучи лишено твердой основы для своихъ въроопредъленій; и вовторыхъ. что говоря о римской церкви авторъ утверждаетъ, что она сама постяла въ своя втдра первоначальный зародышъ (онъ прибавляеть и блеска) протестантской свободы въ то время, когда она произвольными измъненіями вселенскаго въроученія отдълня себя отъ привославной церкви Востока. Такимъ образомъ хотя мимоходомъ и не придавая своимъ словамъ особеннаго значенія, достопочтенный г-нъ Станлей какъ бы невольно свидетельствуеть о томъ, что вселенское единство въры существовало, что оно нарушено западною церковью, что церковь восточная осталась върною хранительницею вселенскаго въроученія и что ежели и существують противоръчія въ ученій церкви римской, то онъ являются естественвымъ последствиемъ ея раскола, прервавшаго для нея то вселенское общение въ въръ, которое служило твердымъ ручательствомъ неповрежденности исповъдуемой христіанской истины. Расколъ этотъ авторъ называетъ зародышемъ протестантской свободы, въ чемъ ны конечно и не сомивваемся; но ежели имъ порождены противоръчія въ церкви римской, то тъмъ болъе должны были проявиться эти противоръчія въ произшедшемъ изъ него протестанствъ, какъ между возникшими разнообразными церковными общинами, такъ и въ и въ и въ рахъ самихъ отдъльныхъ общинъ, что такъ красноръчиво и доказываеть авторь въ своей замъчательной статьв.

Статья эта можеть несомивно вивть для насъ весьма поучительную сторону, если только мы станейь на діаметрально противоположную точку зрвнія той, на которой становится ея составитель. Какъ сужденія въ стать высказываемыя, такъ и факты въ ней выставляемые, ясно свидітельствующіе о бевъисходной и можно сказать почти безплодной борьбів мивній, направленій, върованій, происходящей въ недрахъ протестанства и начинающей проявляться и въ недрахъ церкви римской,— естественнымъ путемъ приводять къ такому заключенію, то отсутстве правильнаго пониманія того, что есть Церковь, и отчужденіе отъ нея, порождають самую стравную спутанность понятій въ сферт религіозной, и что лишенное церковной основы христіанское общество, распадаясь на безчисленное множество отдільных секть, другъ съ другом враждующихъ и въ своей собственной средт носящихъ зародыши разложенія, теряеть всякую возможность провірки того, что истинно и что ложно; и этимъ путемъ оно неизбъжно подвигается къ тому роковому исходу, на который и указываеть авторъ, когда каждая отдільная личность будеть имъть свою личную втру, и религія (religio) перестанеть быть началомъ, связующимъ человітество въ одно великое и священное цтое и въ полномъ его составть соединяющимъ его съ Божествомъ.

Внв Церкви, это доказываетъ даровитый составитель разбираемой статьи, пътъ и быть не можетъ твердой въры; все условное, измънчивое, спорное. Внъ спасительнаго корабля волненіе, бури, опасностъ потопленія; и изъ умозаключеній автора очевидно оказывается, что выгода принадлежности къ церкви (какъ бы это слово имъ ни понималось) далеко не та только, чтобы принадлежать, какъ онъ говоритъ, къ болъе общирной средъ, а та именно, чтобы находясь не только у источника христіанской истипы, но такъ сказать въ нъдрахъ самой истины, постоянно имъть передъ собою твердую, незыблемую основу для своего върованія и живое руководство для правственной жизни, — опираться на то, что есть столпъ и утвержденіе истяны.

Отстраняя всякое представление о томъ, что есть или чъмъ должна быть Церковь, многоученый авторъ впадаетъ въ очевидную спутавность умозаключений. Онъ сметиваетъ понятие о направлении, или правильные о настроении духа той или другой части върующихъ среди извъстнаго церковнаго общества съ понятиемъ объ упорномъ отрицании въроопредълений церкви тъми или другими изъ ея членовъ. Онъ преднамърению или по странному заблуждению игнорпруетъ ту сво-

боду духа, которая въ Церкви (разумвя подъ этимъ словомъ истинную вселенскую Церковь) остается неприкосновенною и широкою въ предвлахъ утвержденнаго вселенскимъ единомыслісив вівроученія. Что ультранонтанское направленіе, какъ его полимаеть и объясняеть почтенный декань Станлей, можетъ существовать не говорю уже въ каждой отдъльной церковной общинь, но и въ церкви, измъняясь, разумвется, сообразно съ той религіозной средой, въ которой оно проявляется, это не требуеть, полагаемъ, доказательствъ. Но отъ направленія или настроенія духа до сопротивленія основнымъ догматамъ церковныть - цвлая бевдна; и чтобы явно и упорно отвергающіе все въроучение церкви или нъкоторые существенныя части онаго имъли право требовать признанія ихъ членами церкви наравить съ покорными и върующими ея чадами, и чтобы подобное отрицание и даже сопротивление было существеннымъ и необходинымъ элементонъ церковной жизни — это такого рода аформаны, которые сами въ себъ заключаютъ свое опроверженіе.

Взглядъ вестинистерского декана на старо-католическое движение внолив соотвътствуеть, какъ само собою разумъется его понятіямъ о церковной жизни и ея основахъ. Опъ ставить въ особенную заслугу и достоинство этому движенію то, что съ другой точки арвнія—скажемъ даже—съ нашей поставлено было бы ему въ упрекъ. Такъ неясность и неопредъленность стремленій старо-католичества, признаваемыя авторомъ за несомивиныя, составляють для него одну изъ самыхъ привлекательныхъ сторонъ вновь возникшаго церко внаго общества. Авторъ не желаетъ видъть въ старо-католикахъ людей, доведенныхъ черевъ провозглашевіе догмата о папской вепограшиности до убъжденія въ томъ, что римская церковь, постепенно возвышая папской авторитеть въ ушербъ авторитету Церкви, утратила тв начала, на которыхъ зиждется перковная истина, и всябдствіе такого убъжденія ищущихъ воестановить эту истину и од невыблемыя основы, а смотритъ на нихъ, бакъ на протестующую партію въ нъдрахъ самой

римской церкви, получающую свой смысль и свое значеніе только во имя этого протеста, такъ какъ протестъ вообще составляеть по его понятіямь необходимый и самый плодотворвый элементь всякаго церковнаго общества. Тъмъ не менъе почтенный авторъ не сомнъвается вътомъ, что протестъ разъ возникшій не остановится въ своемъ дальнійшемъ развитів. Онъ съ сочувствіемъ приводить сдавланное старо-католическимъ церковнымъ обществомъ категорическое заявление о томъ, что несмотря на глубокое (быть можетъ преувеличевное, по мевнію автора) уваженіе имъ питаемое къ непрерывности христіанскаго преданія, оно не усоментся въ выборъ между авторитетомъ науки и исторіи съ одной стороны и авторитетомъ церковнымъ съ другой, подчинившись не колеблясь первому, въ случат усмотръннаго развогласія между тамъ и другимъ. Это восхваляемое почтеннымъ англиканскимъ богословомъ заявленіе, быть можеть не совстив правильно ниъ истолковываемое, предоставляло бы очевидно саный широкій просторъ развитію ученія протестующаго общества. Но авторъ идетъ еще далбе въ оцвикь значения возникшаго движенія. Изъ того, что на бывшихъ старо-католическихъ конгрессахъ руководители этого движенія встръчали съ сердеччымъ привътомъ духовныхъ лицъ разныхъ исповъданій (кавъ будто подобныхъ встръчъ дружелюбныхъ и мирныхъ никогда прежде не бывало), вестминстерскій деканъ заключаеть, «что старокатолики оказались способными возвести общія нравственныя истины христіанства до высоты, иного превосходящей понятія о томъ же предметь четвертаю, пятаю, седьмаго, тринадцатаго и пятнадцатаго стоявтій, и что они твиъ самымъ провозгласили въчный догмать, провозглашение котораго умалило и отстранило преходящія мивнія отцовъ соборовъ и палъ и опровергло существующее въ ультрамонтансвой партін мивніе, что нвть спасенія вив ограды частныхъ церквей или виъ формулы частныхъ симводовъ». Что кромъ ограды частныхъ церквей или формулы частныхъ символовъ есть ограда церкви вселенской и формула ся символа,

авторъ и знать не хочеть, хотя въ совокупности этихъ частвыхъ церквей онъ несомивно видитъ по своимъ понятіямъ
церковь вообще, не признавая ни за однимъ изъ церковныхъ
обществъ характера вселенства, а тъмъ болъе непогръщимости.

Не знаемъ, въ вакой мъръ соотвътствуетъ подобный отзывъ понятіямъ самихъ старокатоляковъ о характеръ ихъ движенія, и на сколько они признать мегутъ, что ихъ привътствія представителямъ различныхъ исповъданій были манифестаціей стодь иногозначительной, что все то, что изрекли вселенскіе соборы и великіе учители церкви, блъднветъ и тераетъ цъну нередъ ея значеніемъ, но нельзя не замътить однакоже, что высказанное въ разбираемой статьъ митніе о томъ, что ограда церкви и формула церковнаго символа не имъютъ важнаго значенія въ дълъ въры и правственнаго преуспъянія, до извътной степени раздъляется руководителями старо-католичества, если судить по нъкоторымъ изъ ихъ публичныхъ заявленій

Довольно страннымъ является и сопоставление четвертаго и пятаго въковъ христіанства съ тринадцатымъ и шествадцатымъ, или иначе сказать въковъ Аеанасіевъ, Василіевъ, Златоустовъ, Амвросіевъ, Августиновъ, перваго Никейскаго собора съ его знаменитыми представителями, сопоставляемыхъ съ въками ознаменованными одинъ полнымъ развитіемъ на Западъ схоластическаго богословія, столь неблагопріятно повліявшаго на судьбы западной Церкви; другой—
крайними злоупотреблевіями папскаго самовластія и произшедшею изъ того реформаціей, поставнящею авторитетъ личнаго пониманія въ дълъ въры выше авторитета Церкви и тъмъ
самымъ окончательно сдвинувшею христіанское въроученіе съ
его незыблемыхъ основъ.

Авторъ разбираемаго предисловія далеко не увъренъ въ томъ, чтобы старо-католяческое движеніе произвело какіе-либо по-ложительные результаты, но сомивніе это нисколько пе умень-шаеть твхъ чувствъ симпатіи, которыя возбуждены въ немъ



этимъ движеніемъ. Онъ твердо убъжденъ въ томъ, что уже одно энергическое заявленіе протеста противъ ностановленій Ватиканскаго собора не останется безъ самыхъ благотворныхъ послъдствій какъ для западной церкви, такъ и для христіанства вообще. Этогъ взглядъ, не лишенный, полагаемъ, въ настоящемъ случав относительной справедливости, является самымъ естественнымъ послъдствіемъ того убъжденія автора, что только въ борьбъ противоположныхъ началъ, въ столкновеніи либерализма съ консерватизмомъ въ сферъ религіозной заключаются условія плодотворной церковной жизни. Но къ этому слъдуетъ добавить, что почтенный деканъ почти съ одинаковымъ сочувствіемъ относится, какъ къ либеральной, такъ и консервативной сторонъ церковныхъ общинъ.

Каковы бы ни были однако же взгляды и выводы содержащіеся въ разбираемомъ предисловіи къ изданію переведенных на англійской явыкъ рѣчей и писемъ о. Гіацинта, статья эта не можетъ не возбудить интереса въ читателяхъ. Помимо ея несомивниыхъ и можно сказать блестящихъ литературныхъ достоинствъ, ея тонъ откровенный и благодушный возбуждаетъ невольнымъ образомъ сочувствіе. Авторъ въ своихъ заключеніяхъ не останавливается на полнути, не скрываетъ своей мысли, не пугается выводовъ наъ своихъ положеній, и тъмъ самымъ сообщаетъ своей статьв привлекательность и что еще болве поучительность, которая именно не должна бы пройдти для насъ незамвченною. Такъ въ концъ статьи, какъ бы въ заключеніе всъхъ своихъ равсужденій, вестминстерскій богословъ не безъ сочувствія приводить слова сказанныя на кельнскомъ старо-католическомъ конгресъ. «Какъ въ прежнихъ церковныхъ преніяхъ каждая церковь присвонвала себъ обладаніе безусловной истиной, такъ принципомъ церкви будущаго должно быть то положеніе, что каждое формулированіе истины только относительное, а не безусловное.»

Ежели припомвить эпиграфъ, поставленный въ заголовив вниги, которой предпослана разбираемая статья, гласяций, что для священника нътъ ничего предосудительные передъ Богомъ, какъ не высказывать свободно своихъ убъжденій, то все сказанное въ этой замъчательной статьъ получаеть новую силу.

Ө. Сухотинъ.

Іюнь. 1875 года.

## ДЕКАНЪ СТАНЈЕЙ О СТАРОКАТОЛИЦИЗМЪ.

Исполняя выраженное мнв желаніе, чтобы я написаль для англійской публики введеніе къ переводу на англійскій языкъ писемъ и рфчей знаменитаго французскаго проповёдника Гіацинта Луазона, болье извёстнаго подъ своимъ прежнимъ именемъ отца Гіацинта, я нашелъ, что было бы не безполезно выяснить при этомъ тъ общія начала, на основаніи которыхъ даже отвергающіе многое изъ того, что въ этихъ началахъ содержится, не могутъ отказать себъ въ живомъ сочувствін движенію, котораго овъ, ежели не самый вліятельный, то по крайней міръ самый популярный представитель.

Это общее основание живаго сочувствия заключается въ глубоко-религизномъ принципъ, проявляющемся въ старокатолической борьбъ. Принципъ этотъ слъдующий: настоящее призвание тъхъ изъ членовъ той или другой церкви, которые расходятся съ господствующимъ въ ней воззръниемъ или съ какимъ-либо отдъльнымъ ея въроучениемъ или учреждениемъ, состоитъ не въ томъ, чтобы покинуть эту церковь, но въ томъ, чтобы стремиться открыто и честно къ осуществлению въ ней самой ихъ собственнаго идеала христіанства.

Два другіе пути, по не болье двухъ, представляются еще въ подобныхъ случаяхъ. Одинъ изъ нихъ—это стремленіе, порождаемое каждымъ разногласіемъ, къ основанію собственной секты. Изъ людей развитыхъ, серьезно смотрящихъ на всю совокупность положенія христіанства въ нынъшнее время, найдутся въроятно весьма неммогіе, которые подобный путь сочтуть удобнымъ. Другой путь—это полное личное отстраненіе отъ какой бы то ни было церковной организаціи. Быть-можетъ это и есть

крайній исходъ, къ которому направляется человѣчество. Но еуществуетъ много причинъ, заставляющихъ смотрѣть на подобный исходъ какъ на весьма еще отдаленный. Тѣмъ не менѣе однакоже принципъ, на который опираются либеральные или старые католики, вполнѣ заслуживаетъ вниманія всякаго мыслящаго человѣка, и не безполезно будетъ указать здѣсь на то, что дѣятельное усвоеніе такого принципа не ново и не безъ предшествовавшихъ въ исторіи примѣровъ.

Борьба старо-католиковъ противъ ультранонтанъ есть въ сущности таже самая борьба, которая съ большею или меньшею силой ведется противъ того, что можетъ быть названо ультрамонтанствомъ въ каждой наъ церквей христіанства-католической или протестанской, конформистской или цонконформистской. Считаю не излишнимъ, говоря объ ультрамонтанахъ въ этомъ общемъ смысль, сдълать два замъчанія для улснонія высказанной мысли. Слово удьтрамонтавство, какъ дорольно извъстно, соверщенно утратило въ настоящее время свое географическое значеніе, и употребляется въ римской церкви для обозначенія тухъ изъ ея членовъ, къ съверу или къ югу отъ Альиъ, которые исключительно и безусловно подчиняются определеніямъ и предписаніямъ римскаго двора. Но это, такъ сказать, спеціальное значение само постепенно поглощалось темъ болье общимъ значеніемъ, которое въ этомъ наименовацій закаючается и которое довольно ясно выражается въ следующемъ определени, высказанномъ въ одномъ изъ нодавнихъ парламентскихъ заобданій докторомъ Лейонъ Плеферъ (Lvon Plaifair): «ультрамонтане. сказалъ онъ-это церковные коммунисты. Коммуниамъ-это приведеніе собственности подъ одинъ общій уровень. Ультрамонтанство — приведеніе подъ одинъ уровень религіознаго духа и уиственной дъятельности». Но употребляя слово въ этомъ смыслъ н соболъзнуя о вредномъ вліянім подобнаго направленія въ церкви вообще, мы тъмъ не менъе не можемъ не признать, что многія превосходныя качества украшають не редко личный характеръ техъ, которые могутъ быть названы этимъ именемъ въ той или другой церкви. Ко многимъ изъ такихъ дичностей мы питаемъ глубокое уважение, и мы не сомивваемся въ томъ, что влінніе ихъ далеко не лишено весьма полевной стороны, во СКОЛЬКО ОДНАКОЖО ОНИ ЯВЛЯЮТСЯ НО ИСКЛЮЧИТЕЛЬНЫМИ РУКОВОДИ-TOJAMH.

Такимъ образомъ борьба старокатоликовъ въ сущности та же самая борьба, которая велась въ англійской церкви отъ временъ лорда Фалькланда до настоящаго дня теми, которые ставили себъ цълью проводить болъе разумныя религіозныя воззрънія въ противоположность јерархическимъ или пуританскимъ воззрвніямъ, получавшимъ по временамъ перевъсъ отъ духа времени или преобладанія извістной партіи. Это та же самая борьба, которую, при нъсколько другой обстановкъ, велъ Джонъ Веслей (Iohn Wesley). «Я разноглашу, говориль онь, съ англійскою церковью, но я никогда ее не поквну». Это тотъ же самый принцвиъ, хотя конечно въ нъсколько иной формъ, на который опираются такъ-называемые либоральные протестанты французской національно-протестантской церкви. Это тотъ же принципъ, который провозглашается или можеть провозглашаться въ каждой. вонконформистской церковной общинь. Это борьба тыхъ доблестныхъ новконформистовъ, которые поддерживаютъ свой протестъ противъ извъстнаго направленія, весьма часто руководящаго ихъ церквами, и которые противятся тому, чтобы вст церковныя учрежденія были сведены къ общему уровню однообразнаго сектанства; которые хорошо знають, что на церковь не можеть быть совершенно отделена отъ христіанскаго общества, ни реангів отъ національнаго обученія въ странъ. Это борьба всьхъ тъхъ членовъ пресвитеріанской церкви Шотландів, установменной, свободной или такъ-называемыхъ соединенныхъ пресвитеріань, которые противъ стараго кальвинистскаго знамени ихъ церкви поддерживають то, что Норманъ Маклеодъ (Norman Macleod) называль «драгоцвиное — несмотря на то» — доктора Чалмерса (D-r Chalmers).

Во всёхъ подобныхъ случаяхъ возгласы господствующей партіи однё и тёже — не всегда одинаковые по формё, не всегда выражаемые въ томъ же повелительномъ тонё, но всегда тождественные по своему значенію: «мы не желаемъ, чтобы вы оставались съ нами—вы не наши—мы анафемствуемъ васъ — вы предатели между нами — ежели вы покинете насъ, мы будемъ уважать васъ—доколё же вы остаетесь съ нами, мы ненавидимъ васъ, мы презираемъ васъ». Отвётъ на подобные возгласы со сторовы ли старо-католиковъ или англиканъ, оттёнка Чиллингворта (Chillingworth) или Тиллотсона (Tillotson), французскихъ

ли гугенотовъ до-методистской эпохи, последователей ли древнихъ нонконформистовъ, подобныхъ Бакстеру (Baxter), Веслею (Wesley), или Роберту Голлю (Holl), долженъ бы быть одинаковый по смыслу. «Мы не желаемъ оставить васъ; мы удерживаемъ свое положение, какъ вполнъ законное, и въ католической, и въ англиканской, и въ гугенотской, и въ пресвитеріанской, и въ нонконформистской церквахъ; мы очень цѣнимъ тѣ выгоды, не только витшнія, но и духовныя, которыя доставляеть нашь принадлежность къ болое обширной средо; ны смотринъ даже на наше присутствіе въ этой средь, какъ на благопріятное для нея самой; мы отказываемся признавать себя отверженцами; мы утверждаемъ, что представляемъ собою хотя не единственныя, но нъкоторыя изъ лучшихъ началъ непрерывности и жизни въ церкви; мы сознаемъ себя прямыми потомками по духу, хотя не всегда по буквъ, тъхъ людей, которые въ древнія времена были признаваемы за лучшихъ и мудръйшихъ руководителей церкви; мы смотримъ на исключительное преобладание въ церкви юсподствующей партін въ павъстное данное время, какъ на оскорбительное для церкви самой и вибств съ твиъ несправодливое въ отнешени къ намъ; мы утверждаемъ, что наши уклонения отъ учрежденій, ученія или дисциплины церкви нисколько не значительные вашихъ».

Возьмите, для примъра, въ римско-католической деркви вопросъ о безбрачін духовенства или догмать о папской непогрівшимости. «Мы утверждаемъ, (старокатолики могли и должны бы были сказать) что уклоненія наши отъ ученія соврещенной римско-католической церкви въ этомъ отношения нисколько не значительные того чувства недовырія, которое весьма извыстиме и высоко-чтимые въ римско-католической церкви лица оказывають церковнымъ или папскимъ предписаніямъ, запрещающимъ имъ помъщать деньги въ банкахъ, имъть какія бы то ни было сношенія съ еретиками, читать и хранить книги, осужденныя въ индексь; повельвающимъ имъ върить астрономической системъ Итоломея, высшему и непограшимому авторитету библейскаго перевода Вульгаты, дъйствительности колдовства и демонологім. Подобныя уклоненія вдуть прямо въ разръзь съ строго понимаемою католическою ортодоксальностію.» «Мы убъждены (точно также могутъ возразить англійскіе латитудинарін или пуритане),

что мы отиюдь не болье отклоняемся отъ предписаній или ученія англиканской церкви, чёмъ тё, которые оправдывають свое положеніе строгимь истолкованіемь извістных тридцати девяти членовь; чёмъ тё, которые приписывають свойство непогрёши мости опреділеніямь вселенскихь соборовь, считаемыхь въ упомянутыхъ членахъ погръшними, чвиъ тв, которые отвергаютъ принципъ королевскаго главенства въ церкви, проведенный черезъ весь составъ нашей конституцін; которые затрудняются признавать кальванистскія или лютеранскія положенія объ оправданім и предопреділенім; которые принимають только одну изъ содержащихся въ англиканскихъ формулярахъ формъ произношенія священных словъ при совершеніи таниствъ, и отвергаютъ остальныя, и которые весьма не высоко ставятъ, быть можеть и вполив отрицая его, то важное значение, которое во всёхъ частяхъ этихъ формуляровъ прицисывается упомянутымъ изречениямъ для християнской жизни и нравственности, ставя эти последнія выше формы или ея истолкованія». «Мы считаемъ себя (могутъ сказать либеральные протестанты Франців) такими же прямыми потомками древнихъ руководителей •ранцузскаго протестантизма, какъ и вы, господствующая партія, отвергающая Ла-Рошельское исповъданіе». «Мы утверждаемъ (такъ могли бы сказать тъ новконформисты въ Англін или тъ члены свободной церкви въ Шотландів, которые свловны видёть въ церкви государственной или церкви съ казеннымъ содержаніемъ ужасивищее зло), что мы имвемъ столько же права на принятое нами положеніе, какъ и вы, входящіе безъ всякаго зазрвнія совести въ парламенть и пользующіеся хорошо оплаченными профессорскими ивстани».

«Мы утверждаем» (такъ могутъ сказать лучшіе люди всёхъ шотландскихъ дерквей), что если мы отступаемъ въ нёкоторомъ отношенім отъ буквы вестимистерскаго исповёдамія, то не менёе нашего отступаютъ отъ него самые усердные защитники этого ученія въ другихъ отношеніяхъ».

И не только это такъ, но во всёхъ подобныхъ случаяхъ разногласящія партів вибють весьма часто болёе права смотрёть на себя, какъ на истинныхъ представителей церкви, къ которой онё принадлежатъ, чёмъ тѣ, которые желали бы отлучить ихъ: какъ оравщузскіе диберальные протестанты несомнённо болёе

проникнуты духомъ Антонія Курта (Antoine Court), втораго основателя гугенотской церкви, чвиъ ихъ такъ-называемые ортодоксальные противники; какъ англійскіе латитудинарін безъвсякаго сомнънія гораздо болье близки по духу къ первымъ реформаторамъ, Эразму и Колету, Тиндалю и Кранмеру, и ко множеству высокообразованныхъ духовныхъ лицъ настоящаго и прежвихъ поколеній, чемъ ихъ противники; какъ защитники установленныхъ перковныхъ учрежденій между нонконформистами могутъ не безъ основанія сказать, что они гораздо болве върные сыны вестинистерскаго собранія, Веслея и Чалмерса, чвиъ исключительные приверженцы современнаго волунтарівама; какъ древнія постановленія шотландской церкви гораздо върнъе выражаются въ умеренномъ, философскомъ и практическомъ направленін, никогда вполит ее не покидавшемъ, чтиъ въ ея чисто кальвинистскихъ принципахъ:-такъ точно и старокатолики могутъ съ увъренностью утверждать, что они гораздо болъе имъютъ права на наименование католиковъ, чъмъ тъ ультрамонтане, которыхъ самъ Монталамберъ называлъ новыми католиками девятнадпатаго стольтія. По видимости они могуть быть въ меньшинствъ, но по внутреннему значенію они представляють собою же высказывающееся большинство образованных римско-католиковъ всей Европы. Они также, гораздо болбе чемъ ихъ противники, являются представителями умфреннаго направленія древняго галликанизма-направленія Боссюэта, Фенелона и Гюё; твхъ знаменетостей Поръ-Рояля, которые составляють славу французской перкви-Николя, Флёри, Паскаля. Подчинение епископовъ папской непограшимости составляеть прямое нарушение произвосимой ими при рукоположеніи присяги, которою они обязываются не принимать иныхъ толкованій Священнаго Писанія, кром'в техъ которыя вижють на своей сторонь общее согласие Отцевъ. Докторъ Лейонъ Плеферь во время превій касательно прландскаго университета, о которыхъ мы уже упоминали, замътилъ совер-шенно справедливо, что въ дълъ воспитания юношества, современная римско-католическая іерархія, а не кто иной, нам'яныла знамени, водруженному въ католической церкви во времена предшествовавшія реформаців; что она, а не ея опповенты, отсту-пила отъ принципа свободнаго преподаванія, провозглашеннаго папою Климентомъ V и канцаеромъ Герсономъ. Генрихъ IV, самый нопулярный в самый любимый изъ французскихъ королей, умълъ сочетать протестантские и католические элементы христіанства въ такой степени, какая въ наше время ръдко встръчается. Стоитъ только прочесть его рачь при провозглашевии ныть Наитского эдикта для того, чтобы усмотръть, какъ далеко онъ расходится, въ самыхъ важныхъ вопросахъ, съ современнымь ультранонтанствомь и какъ много сходится онь съ воззрвніями старокатоличества. Крайніе принципы современныхъ легитимистовъ весьма часто являются въ настоящее время принципами преобладающими во французской церкви. Энергическое протесты противъ напской непогращимости в језунтскаго богословія обзываются господствующею въ наше время въ римской церкви партією антихристіанскими и еретичными. Очень вфрио было замічено, по поводу одного изъ многочисленныхъ мапи-**◆естовъ главы легитимизма, одиниъ весьма компетентиымъ ли**цемъ, имвишимъ безъ сомивнія примвръ Людовика Святаго передъ глазами: «графъ Шамборъ упорно устремляетъ вворъ свой на Ватиканъ, какъ дълали это и его предки; но разница состоитъ въ томъ, что онъ смотритъ на Ватиканъ, восхищаясь его выхоиками и желая подражать имъ, между твиъ какъ его предки устремляли взоръ на Ватиканъ съ цвлью огражденія себя отъ его излишнихъ требованій, или съ цізлью покровительства свободъ вхъ собственной церкви и народа противъ нарскаго самовластія».

На основани всего вышесказаннаго мы имбемъ полное право утверждать, что ультрамонтане различныхъ церквей въ дъйствительности точно такіе же разногласящіе члены той церкви, къ которой они принадлежатъ, какъ и тв, которыхъ часто выставляютъ измѣнниками и возмутителями. Выгоды же, доставляемыя церкви отъ совиѣстнаго существованія въ ней этихъ различныхъ направленій, всегда однѣ и тѣ же. Католики ультрамонтане, освобожденные отъ присутствія элемента, представляемаго старокатоличествомъ, постепенно низвели бы свое древнее достопечтенное учрежденіе до степени упадка, который легко могъ бы привести къ совершенному его уничоженію. Либеральные католики, оторванные отъ общаго потока историческихъ и національныхъ преданій ихъ церкви, обратились бы въроятно въ сухую, раздраженную секту, которая, еслибы и продлилось ея

существованіе, постоянно оставалась бы въ одностороннемъ, полемическомъ положеній, едва стоящемъ того, чтобы за него держаться. Англійскіе латитудинарів, по самому существу своего направленія, какъ во времена лорда Фалькланда, такъ и во время комбриджскихъ платониковъ или епископа Бутлера, не считали желательнымъ для себя занимать одно изъ многихъ, весьма неопредъленныхъ положеній, принятыхъ различными англійскими сектами. Либеральные протестанты Франціи, уже страдающіе отъ узности и сдавленности, происходящихъ частью отъ неуступчивости французской партів, частью отъ ограниченности того круга, среди котораго вращается французскій протестантизиъ, стали бы чувствовать все это гораздо сильнее по мере того, какъ они становились бы отдъльною церковною общиной; между твиъ, какъ съ другой стороны, пуританское направление ихъ общей церкви утратило бы то возбуждающее влиние, которое оно въ настоящее время, черезъ соприкосновение съ такими личностями, какъ Колани. Кокрель и Фонтанесъ, можетъ въ извъстной степени воспринимать, умъряя вивств съ твиъ то, что въ направление противной имъ парти можетъ быть предосудительнаго. Веслеяне, поддерживающие великие принципы весленскаго братства и привыванности къ отечественной церкви, провозглащенные вхъ основателемъ, гораздо бы лучше сдъдали, ежели бы продолжали свой протесть въ средъметодистской общины, а не образовывали новой немногочисленной секты вив ея.

И необходимо еще замѣтить при этомъ, что стремленіе принадлежать къ болье обширному церковному обществу, несмотря на нѣкоторое разногласіе съ нимъ, проявляется по временамъ и между самими ультрамонтанами. Это стремленіе обнаруживали іступты во времена своего упадка, какъ напримѣръ, когда папа нападалъ на нихъ за ихъ поведеніе въ Китав, или когда Климентъ XIV уничтожилъ ихъ орденъ. — упорно домогаясь оставаться въ нѣдрахъ римской церкви. Подобное же тому выражалось и въ амгликанской церкви послѣдователями ісрархическаго направленія въ тѣ времена, когда направленіе это, весьма несправедливо конечно, подвергалось притѣсненіямъ ради тѣхъ зачатковъ или отрывковъ ісрархическаго или сакраментальнаго ученія, которые содержатся въ англиканскихъ формулярахъ.

Каждая церковь заключаеть въ себъ по крайней мъръдва на-

правленія, составляющія ся сущность и ся жизнь. Любимос орудіе нападенія на англиканскую церковь состоить въ томъ аргументъ, что невозможно защищать правоту церкви, заключающей въ себъ несогласныя между собою богословскія тодкованія. При допущение подобнов невозможности не найдется въ христіанствъ ни одной церкви, которая могда бы устоять на своихъ основахъ въ течение даже одного года. И вменно въ смысле протеста противъ стремленія къ подобному однообразію, такъ сильно привлекаеть къ себъ внимание открывшийся въ римокой церкви замвчательный расколь между признающими и отринающими догматъ папской непогращимости. Гораздо прежде реформаціи существовали уже нартін и секты подобныя тімь, которыя существують въ реформатскихъ церквахъ. Богослужебные уставы, въроопредъленія, преданія, постановленія католичесной перкви наполнены противоръчіями, столь же непримеримыми, какъ н богослужебные уставы и въроучения Англін, Аугсбурга и Женевы. Церковь или церкви, состоящія въ общеніи съ римскимъ престоломъ, волнуются въ настоящее время съ верху до мнач разногласівни, болью глубокими въ своемъ првидипъ, чъмъ существующів между протестантами. Это служить рішительнымь доказательствомъ того, что римская церковь далеко не обладаетъ безусловнымъ единствомъ върованія, и не составляеть въ этомъ отношения исключения наъ обыкновенныхъ законовъ человъческаго общества. Но это само по себв не можеть конечно быть предметомъ укора. Это есть слава пли немощь, которую римская церковь раздёляетъ вообще со всёми цивилизованными церквами. Ея унижение и стыдъ заключаются въ недостойномъ и тщетномъ усилін скрывать или отрицать такое положеніе.

Возразитъ ди кто, что невозможно и не должно останавливаться иначе, какъ на самомъ крайнемъ выраженій своихъ мныній, и что отсутствіе подобнаго условія составляєть собственно слабое мьсто старокатолическаго движенія, —то на подобное возраженіе можно отвітить тімь, что такого рода несостоятельность составляєть неизбіжное условіс каждаго серьезнаго религіознаго движенія и свойство каждаго большаго церковнаго общества во всемъ мірть. Безъ сомнітий есть предъль такимъ колебаніямъ, и компромиссы могутъ пногда заходить слишкомъ далеко. Но фактъ тімь не менте существуетъ. Само христіан-

Digitized by Google

ство въ его ныившиемъ положени не есть ли компромиссь между религіею перваго и религіею девятнадцатаго стольтія, и отъмудрости и искусства какъ отдъльныхъ личностей, такъ и общинъ, зависитъ правильное сочетаніе разнородныхъ элементовъ и возможность ладить съ ними напуспъщнъйшимъ образомъ. Римская церковь, со всъми своими сасердотальными претензіями, глубоко посъяла въ свои нъдра первоначальный зародышъ—мы можемъ почти сказать первоначальный блескъ—той протестантской свободы, которую эта церковь себъ присвоила въ то время, когда она отдълилась отъ святой православной церкви Востока и по соображеніямъ, которыя въ настоящее время названы бы были раціоналистическими или скептическими, уничтожила древнюю вселенскую практику пріобщенія младенцевъ, и гораздо болъе почтенную и когда-то безусловно необходимую практику крещенія черезъ погруженіе.

Но в кромъ того, въ этой минмой несостоятельности есть въчто само по себъ превосходное. Иъкто принадлежащій къ шотландской епископальной церкви, человъкъ умный и даровитый, скаваль однажды одному англичанину, котораго онъ звалъ съ собой въ пресвитеріанскій храмъ, говоря о двухъ общихъ обониъ ниъ друзьяхъ: «Он» пресвитеріанецъ по недоразумьнію, а тот (т.-е. другой) епископаль также по недоразумьнію. Но эти объ, не вполиъ сознающія себя личности, составляють самую соль ихъ взаимныхъ церквей». Такимъ образомъ самая неопредъленность и неясность старо-католического движения составляетъ одну изъ самыхъ интересныхъ его сторонъ. «Что значатъ полумъры? Что значитъ несостоятельность?» спрашивалъ профессоръ Губеръ на кельнскомъ старо-католическомъ конгресев? «Это значить быть на пути, не достигнувъ еще цъли. Это есть неизбъжное свойство каждаго правильнаго развитія. Каждый человъкъ въ этомъ смыслъ только половина самого себя. Но въ единственномъ смыслъ, въ которомъ подобное указаніе могло бы быть действительнымъ укоромъ-мы подобнаго укора не заслуживаемъ; им не малодушествуемъ, ибо мы желаемъ правды, всецёлой правды, и ничего кром'й правды; мы вступили на ши-рокій путь историческаго изысканія—мы усиливаемся отдёлить въчное отъ временнаго, существенное отъ несущественнаго къ христіанствъ, и усердіе и серьезность, съ которыми мы ведемъ это двло, служать поводомь къ нападкамь на насъ».

Digitized by Google

Несомивно, что кромв этихъ общихъ оснований для вниманія, возбуждаемаго къ себв старокатолическимъ движеніемъ, существуютъ и другія, болбе частнаго свойства. Но прежде чвиъ говорить объ этихъ последнихъ, считаемъ не лишнимъ предупредить возраженіе, которое можетъ быть сделано, какъ по поводу общаго характера, движенію этому приписываемаго, такъ и по новоду некоторыхъ частныхъ соображеній, которыя будутъ приведены далёе.

Не редко выставляется, какъ причина невозможности существованія симпатін между либеральными католиками въ ринской церкви и либеральными протестантами въ протестантскихъ церквахъ, то обстоятельство, что богословское направление большинства старо-католиковъ весьма сходно съ твиъ направленіемъ, которое въ церквахъ Англів и Германін весьма часто в не безъ основанія, обзывается ультрамонтанскимъ, въ самомъ конечно обширномъ смыслв этого слова. Но когда какія-либо части двухъ разнородныхъ церквей постепенно приближаются одна въ другой, то непременно долженъ существовать пунктъ пересечения, на которомъ идущіе съ одной стороны впередъ и отступающіе съ другой сходится вывств, при чемъ взоры ихъ твиъ не менве могутъ быть обращены въ совершенно противоположныя стороны. Когда Донъ-Уллоа посътилъ Квито, то на полу-дорогъ восхожденія на андійскій хребеть онь встрітнях путешественниковъ, изъ коихъ одни только что спустились съ вершины, между твиъ какъ другіе только что подвялись съ нижнихъ удушливо жаркихъ равнинъ. Эти путешественники находились всъ вийств въ одной и той же гостиниць; но спустившеся съ горы ощущали испарину отъ теплоты той атмосферы, которая окружила ихъ после холода снеговъ покинутой ими вершины; взошедшіе же почти дрожали отъ холода при воспоминаніи объ атносферв равнинъ, только что ими оставленныхъ. Взаимныя чувства этихъ двухъ категорій путешественниковъ весьма близко подходять къ чувствамъ техъ людей, которые по временамъ сталкиваются между собою въ придивъ и отливъ богословскихъ интересовъ. Когда мы припомнимъ въ какомъ духъ докторъ Дёллингеръ говорилъ о Лютеръ, какъ о великомъ геніи шестнадцатаго стольтія, и сравнимъ съ этимъ неизмънно порицательный тонъ, принятый относительно великаго реформатора оксфордской школой, начиная съ доктора Ньюмана; когда мы припоминиъ, что католическій мюнхенскій профессоръ объявиль во всеуслышаніе, что протестантское богословіе Германіи по крайней мёрё въ шесть разъ превосходить своимъ достоинствомъ все написанное по этой части католическими нёмецкими богословами въ тотъ же періодъ времени, и сопоставимъ это съ обычными выраженіями, употребляемыми вышеупомянутой школой въ Англіи относительно германскаго богословія (исключая однакоже превосходной, но къ несчастью устраненной и забытой въ настоящее время книги доктора Пьюзея), то невозможно не усметрёть значительнаго различія стремленій, взаимно одушевляющихъ оба разряда мыслителей къ достиженію преслёдуемыхъ ими цёлей.

Перейдемъ теперь къ вопросу о томъ, какой вменно свътъ на наши современныя умственныя движенія проливаетъ старокато-личество?

1. Вопросъ весьма часто возникающій «что есть авторитеть?» разрешается старокатоликами въ такомъ смысле, который въ предвлахъ обозначенной ому области не допускаетъ недоразумвній. Они безъ всякаго сомнінія питають глубокое, быть можетъ преувеличенное уважение къ непрерывности историческихъ преданій христіанства, и вслідствіе того не пожелали памінить древняго церковнаго устройства своей церкви. Но вибств съ тъмъ они весьма опредълительно заявили, что если они найдутся вынужденными сдълать выборъ между авторитетомъ науки и исторіи съ одной стороны и оффиціальнымъ церковнымъ авторитетомъ съ другой, они не болеблясь предпочтуть первый. Для нехъ епископы очевидно не являются преемниками апостоловъ, въ смыслъ предоставляющемъ имъ власть учительства. Девить сотъ епископовъ-самое большое число, которое когда-либо собиралось, признали (съ однимъ быть можетъ исключениемъ) папскую непограшиность, въ противность выраженныхъ многими изъ нихъ убъжденій въ томъ, что эта непогръщимость есть нелъпость, и признали ее не только просто за истину, но даже за принадлежащую къ въчнымъ истинамъ христіанства. съ преступнымъ равнодушіемъ европейскія правительства отказались поддержать ихъ, церковные оракулы христіанства отреклись отъ своей духовной независимости и вполнъ покорились

влінню римскаго двора. Это согласіе всёхъ въ совокупности епископовъ отвергнуто старокатоликами, какъ и всёми сочувствующими имъ. Такое отверженіе не есть ли рёшительное провозглашеніе того убъжденія, что исключительное право духовнаго разсужденія и учительства не связано съ епископскимъ преемствомъ. Епископатъ тёмъ не менёе вмёетъ великолѣпное призваніе въ христіанскомъ мірѣ, подъ условіемъ, чтобы епископы употребляли свое великое историческое положеніе для того, чтобы громко высказывать свои убъжденія, вмёсто того чтобы сирывать ихъ, развивать и уяснять, вмёсто того, чтобы сёять раздоры.

2. Старокатолики сделали по крайней мере шагъ впередъ къ разръшеню вопроса объ основанияхъ для единения христіанскихъ исповъданій. Они выказали себя способными возвести правственвыя истины нашего общаго христіанства до высоты много превосходящей понятія о томъ же предметь четвертаго, пятаго, седьшаго, тринадцатаго и шестнадцатаго стольтій. Когда ихъ руководители съ сердечнымъ привътомъ встрътили на кельнской платформ'в греческих священниковъ, англиканских вепескоповъ и протестантскихъ пасторовъ развыхъ оттенковъ, - не было ли это провозглашениемъ въчной пстины, или какъ мы вибемъ основаніе выразиться, въчнаго догната, умалившаю и отстранившаю преходящія мизнія отцевъ в учителей, папъ в соборовъ, метнія, которымъ въ это последнее время навменованіе догмата почти исключительно было приписываемо. Ничего не могло быть отличнъе одно отъ другаго, какъ положение принятое старокатоликами въ этомъ отношенім, отъ положенія ультрамонтавской партін, провозглашающей, что ніть спасенія вні ограды частныхъ церквей или вив формулы частныхъ символовъ. Всв ихъ выраженія дыщали самыми братскими чувствами, не только относительно членовъ англиканской или восточной церквей, но в относительно лютеранскихъ и реформатскихъ церквей Германів. Это ве было чёмъ-лябо новымъ въ нхъ партін. Когда Деллингеръ провозгласиль въ своихълекціяхъ, что всё протестанты въ силу совершеннаго надъ ними крещения принадлежатъ къ католической церкви, онъ открыль путь къ признанию членами церкви твхъ, которыхъ столько духовныхъ авторитетовъ его перкви такъ долго признавали совершенно отчужденными отъ

нея. Когда, и всколько леть тому назадь, онь утверждаль въ своей рівчи въ Мюнхенів, что точно также должно признавать ересью возведение въ предметъ обязательнаго върования того, что не составляетъ члена въры, какъ и объявление обязательнаго члена въры не обязательнымъ, когда онъ провозглашалъ, что на единеніе в'происпов'йданій нельзя смотр'ять, какъ на органическое, непосредственное сліяніе, какъ на поглощеніе одной церкви другою, но какъ на процессъ очищенія, всёмъ одинаково необходимый, съ цъзью взаимнаго отстранения недостатковъ и односторонностей каждаго изъ нихъ, — онъ принялъ положение, могущее низвести до правильныхъ размфровъ ультрамонтанскія претензів каждой церкви: римской, англиканской, пуританской. Профессоръ Блунчли, представлявшій въ Кельнъ протестантскія церкви Германів, выразнять мысль, что «тогда какъ въ прежнихъ церковныхъ преніяхъ, каждая церковь присвонвала себъ обладаніе безусловной истиной, принципомъ церкви будущаго должно быть то положение, что каждое формулирование истины только относительное, а не безусловное. Принципъ взаимнаго угнетенія и поглощенія миноваль, - водворяется принципь нравственнаго единенія церквей». Профессоръ Михелись описываль, какъ тридцать льть тому назадъ онь, еще студентомь, увидаль въ первый разъ знаменитый кельнскій соборъ неоконченнымъ, полуразрушеннымъ; башни въ немъ отшатиулись отъ самого зданія; главная часть зданія — отъ алтарнаго выступа, и какъ въ настоящее время онъ увидаль этотъ соборъ быстро подвигающимся къ полному окончанію, всв части храма соединенными вывств, величественные его размівры возстановленными, его оригинальный планъ осуществленнымъ. «Въ этомъ вибинемъ явленія я усматриваю, сказалъ онъ, то, что можетъ ожидать разъединецную, разрушенную Христову церковь, когда ей суждено будетъ вновь соединиться и разрозненнымъ ея частямъ быть совокупленными во едино. И уподобленіе это», прибавиль онъ, «получаетъ еще большее значение отъ того обстоятельства, что реставрація этого католическаго собора исполнена королемъ протестантскимъ; точно также только съ помощио протестантства можетъ католичество быть возсоединено и возрождено». Профессоръ Рейнкенсъ, набранный съ тахъ поръ епископомъ вновь возникшей церковной общины, посвятиль цёлую рёчь, задушеввую в свльную, на развите той мысли, что мовыя надежды на единене въ въръ основываются на возрастающемъ убъжденей, что единене не заключается въ однообразіи и въ уничтоженія національныхъ особенностей; не въ менодвижности, но въ свободномъ развити; не въ стремленіяхъ оффиціальныхъ авторитетовъ, но отдъльныхъ христіанскихъ личностей. Въ этомъ-то собственно (гораздо болье чъмъ въ остроумимхъ соглашеніяхъ разногласій различныхъ церквей, какъ бы соглашенія эти ни были впрочемъ поучительны), заключается обще-полезная сторона бониской конференціи. Это же самое, по нашему твердому убъжденію, составляетъ цъль стремленій и душевныхъ желаній самыхъ благородныхъ и благонамъренныхъ личностей восточной церкви, приносящихъ съ собою на подобныя совъщанія миролюбивый и дружелюбный духъ, вполнъ вхъ характеризующій.

- 3. Сверхъ всего, этого старокатолическое движение служитъ доказательствомъ тому, что міръ не вполив еще подпаль подъ власть современнаго измышленія, равдёляемаго всёми ультрамонтанами, будь то въ Италія, во Франціи или въ Англіи, о независимости духовенства отъ государства. Старокатолики Германів и Швейцарін оставили въ сторонів фикцію «свободной церкви въ свободномъ государствъ». Безъ всякаго сомнънія отношенія церкви къ такому правительству, которое проникнуто къ ней чувствами автагонизма и нидефферентизма, устяны трудностями, поразительный примітрь которыхь ны видимь въ современныхъ столкновеніяхъ въ Пруссін и Швейцаріи. Но въ привципъвоззвание къ косарю, къ государствонной власти у старокатоликовъ составляетъ эразміанизме, который они провозглашають не стыдясь, потому что это есть не только защита ихъ національныхъ правъ, но и потому еще, что это есть воззвание къ самой интеллигентной, самой патріотической, самой честной части націи. Они хорошо понимають какъ слабо было бы развитіе реформація, ежели бы Фредерикъ мудрый въ Саксонія и протестантскіе принцы въ Спиръ, и Елисавета въ Англіи и Колиньи и Конде во Франціи отстранились отъ возникшаго движенія. Они знають, что здоровыхь условій религіозной жизни невозножно найдти тамъ, гдв культура и общественная жизнь ваців стоять въ сторонь оть нея.
  - 4. Безъ всякаго сомивнія, не мало слабых і сторонъ въ старо-

католическомъ движенін, какъ и во всвять движеніяхъ этого рода. Движение это не чуждо логическихъ непоследовательностей, о которыхъ мы уже говорили. Являются сложныя затрудневія вичтренней организаців. Во многихъ изъруководителей замітно, съ нашей точки эрвнія, слишкомъ жесткое, слишкомъ рвакое, слишкомъ строгое порвцание пороковъ и даже добродътелей великой и внаменитой церкви, подъ гнетомъ которой они такъ долго находились. Въ пъкоторыхъ изъ дъятелей обнаруживается, быть-ножеть, слишкомъ слабое сознаніе твхъ выгодъ, которыя являются последствіемъ историческаго развитія христіанства; въ другихъ же слищкомъ безусловная привязанность ко ветшней формт черстваю \*) христіанства пятаго, шестаго и седьмаго столітій. Проявляется и слабость, которая быть можеть есть и сила, присущая такому дълу, успъхъ котораго зависить отъ поддержки образованныхъ мірянъ, весьма часто или слишкомъ равнодушныхъ или слишкомъ боязливыхъ для того, чтобы громео выразить свои симпатів, вполнъ однакоже, по внутреннему убъжденію ихъ. заслуженныя. Проявляется нетеривливое ожидание общества, требующаго немедленныхъ результатовъ, и не желающаго обратить даже бъглаго вниманія на явленіе, не связанное никакими видимыми нитями съ современными политическими партіями. Сверхъ всего этого неизбъжныя разногласія, возникающія во встать подобныхъ пробужденіяхъ ума или совъсти-не только вследствіе различных оттриков ингий, возбуждаемых и питаемых подобными движеніями, но и всявдствіе обвиненій, которыя весьма естественно, хотя и несправедливо, высказываются последователями на руководителей за медленность и осторожность, и руководителями на последователей за безразсудную торопливость. По этимъ и многимъ другимъ причинамъ не трудио конечно допустить предсказаніе, весьма часто высказываемое, въ Гермяніи и другихъ странахъ, что «возникшее движеніе затеряется въ пескахъ». Но отвътъ на это предсказаніе данъ быль въ Кельвъ краснорвчивымъ ораторомъ, который съ техъ поръ сделался оффиціальнымъ главою новой церновной общины. Взгличувъ прямо

<sup>\*)</sup> Названіе христіанства V, VI и VII стольтій черствыму принадлежить къ выходкамь протестянта, который не признасть и не цінить заслугь, оказанных отцами и Соборами сихъ въковъ догматикъ и кановическому праву вселенской Церкви. Денз.



въ глаза всемъ безчисленнымъ затрудненіямъ, возникающимъ на нути старокатолического движенія, онъ прибавиль, обращаясь къ патріотическимъ чувствамъ своихъ слушателей: «да оно можетъ затеряться въ пескахъ, подобно тому какъ германскій Рейнъ теряется въ пескахъ у береговъ Океана, - но прежде чвив затеряться, онъ въ своихъ верховьяхъ образоваль уже обширныя озера, проложиль нуть цивилизаціи, и одариль плодородіемъ и жизнью долины имъ орошаемыя». Такъ безъ сомитнія сдучиться можеть и съ этимъ движеніемъ. Быть-можеть, оно не произведеть никакихь видимыхъ результатовъ. Но достоинство и польза борьбы такого рода не зависить отъ ея видимыхъ или непосредственныхъ результатовъ. Мы не говоримъ здёсь о томъ, что засвидътельствовали присутствовавшіе на различныхъ собраніяхъ старокатолическаго общества. Право этого церковнаго общества на наше вниманіе-это засвидітельствованная виз сила независимаго и честнаго убъжденія, возстающаго противъ громко провозглашенной неправды. Открытое и мужественное выраженіе весогласія, свободное и твердое требованіе реформъ, гораздо болье, чыть тв частные вопросы, противь которыхь пли ради которыхъ высказывается протестъ, составляютъ достоинство предпринятой попытки, и оправдывають такое реформаторское движение въ какой бы церкви оно на провсходило. Несомивнио, весьма многіе въ римской церкви, и изъ духовенства и изъ мірянъ, держатся мивній старокатоликовъ, но лишь немногіе высказываются; и тогда какъ молчаніе многихъ составляеть язву в позоръ церкви, къ которой они принадлежатъ, раздавшійся голосъ немногихъ составляетъ единственное условіе возможности для первыхъ оставаться законно и добросовъстно въ оградъ перкви, съ которой они могутъ пребывать въ общения только въ надежат устраненія изъ нея дурныхъ и развитія въ вей хорошихъ элементовъ.

## ДЖОНЪ СТЮАРТЪ МИЛЛЬ,

КАКЪ МОРАЛИСТЪ 1).

Счастіе, по ученію Милля, составляеть единственную в конечную цёль человіческой жизни и служить въ утилитарной морали верховнымъ ся принципомъ, придающимъ особенный смыслъ и своеобразный характеръ встмъ частитишимъ ея сторонамъ и подробностямъ. Отсюда вопросъ о томъ: что превмущественно способствуетъ счастливой жизни и достижнио ли счастіе, имфетъ первостепенное значеніе въ вопросф о состоятельности или несостоятельности утилитарнаго ученія. Милль самъ не скрываетъ того, что какъ скоро было бы доказано, что счастіе недостижимо для человіка, то вмісті съ этимъ утилитарное ученіе было бы подорвано и инспровергнуто въ самомъ основанін своемъ. Потому-то Милль и употребляеть всв возможныя усилія къ тому, чтобы рішшть этогь вопрось въ возможно-благопріятномъ для утилитаризма сиыслв. Это обстоятельство и насъ обязываетъ съ надлежащимъ внимавіемъ отнестись къ аргументаціи Милля и оцфинть ее во всёхъ ея существенныхъ сторонахъ. Прежде, чвиъ заботиться о пресловутой краткости изложенія, которая въ большинствъ случаевъ граничитъ съ поверхностностью и легкостью анализа опъниваемой доктрины, мы обязаны позаботиться о полноть и въскости возраженій противъ такого моральнаго ученія, которое наиболюе исповъдуется нашемъ образованнымъ обществомъ в представителями такъ-навываемой светской журналистики. Сперва мы по-

<sup>&#</sup>x27;) Си янв. и март. вн. "Правося. Обозрѣнія" за текущій годъ.

пытаемся сдёлать анализъ понятія о счастія, опредёляемаго Миллемъ, и посмотрёть, говоритъ ли самое опредёленіе понятія о счастін, предложенное Миллемъ, въ пользу утилитарной доктрины. Затёмъ разсмотримъ мысль Милля о томъ, будто счастіе въ большихъ размёрахъ доступно людямъ, отличающимся высовимъ умственнымъ и художественнымъ развитіемъ, а равно людямъ добродётельнымъ, между тёмъ, какъ люди не развитые и порочные, по митию Милля, обречены въ жизни на меньшее счастіе. Наконецъ, мы перейдемъ къ рёшенію вопроса о достижимости или недостижимости счастія.

Слово «счастіе» само по себ'в до крайности неопред'вленно. Не только каждый народъ, но чуть не каждый отд'вльный человъкъ понимаетъ счастие по своему, такъ что въ этомъ отношенін между людьми всегда существовало и досель существуєть поразительное разпогласіе. Смотря по тому или другому духовному складу и характеру людей, и самое понятіе о томъ, въ чемъ заключается счастіе, разнообразится до непримиримой противоположности и взапиной псключаемости. На низшихъ ступеняхъ духовнаго и общественнаго развитія еще скоръе можно найти ивкотораго рода однообразіе въ пониманіи счастія, чъмъ тогда, когда общество переходить отъ патріархальной простоты понятій, правовъ и образа жизни къ такъ-называемой цивилизованной жизни, допускающей больше оригинальности и въ большинстве случаевъ способствующей развитію въ людяхъ индивидуального начала. Въ самыхъ даже правственно-философскихъ системахъ, извъстныхъ подъ именемъ эвдемонистическихъ, мы встръчаемъ это же разноръчіе въ понятіи о томъ, въ чемъ нужно поставлять счастіе. Этого рода несогласіе выражается въ самыхъ поразптельныхъ формахъ и тогда, когда мы обращаемся къ представленіямъ разныхъ народовъ о загробной блаженной жизни. Такъ, рай еврея—полонъ золота и серебра; рай турка-гаремъ, населенной гуріями; рай враснокожаго американца-множество дичи; въ скандинавскомъ раю идетъ въчное сраженіе и раны излечиваются чудотворной силою; австраліецъ мечтаетъ о томъ, какъ онъ послъ смерти обгонитъ бълаго и какое множество мелкой монеты будеть у него. Даже у одного и того же человъка, въ разные періоды жизни, по мъръ измъ-неній его духовиаго міра и вслідствіе изміниющихся обстоятельствъ его жизни, понятіе о счастін видонаміняется нісколько разъ и большей частью весьма существение. Очевидно, нравственное учение не должно построиваться на такомъ до крайности шаткомъ и неопредъленномъ началь, съ точки зрвнія котораго одинаково правы и законны вст человтческие инстинкты и стреиленія, каковы бы они ни были-хороши и дурвы: оно уничтожаеть даже самую нравственную точку эрвнія на человіческую жизнь и ея разнообразныя проявленія... Но, быть можетъ, Миллю удалось въ его опредъленів понятія о счастім, стать на болъе опредъленную и положительную почву, чъмъ всъ эти противоръчивыя понятія о счастів, какія цибли и нибють ибсто въ дъиствительной жизни? Посмотримъ. «Минуты полнаго упоенія, говорить онъ, среди существованія наполненнаго немногими преходящими страданіями, многочисленными и многоразличными наслажденіями съ ръшптельнымъ преобладаніемъ актива надъ пассивомъ, и въ довершение ко всему этому отсутствие такихъ требованій отъ жизни, которыхъ жизнь не въ состояніи выполнить, вотъ жизнь, которая по мивнію всехъ техъ, кому только она доставалась на долю, достойна назваться счастіемъ». Окавывается, что Милль, кроит общихъ и безсодержательныхъ фразъ, ничего здъсь не сказалъ о томъ, какъ же нужно понимать и въ чемъ поставлять счастіе, какъ единственную цёль человъческой жизни и какъ верховный принципъ утплитарной морали. Крайне неопредъленное понятіе о счастін остается та ковымъ же и у Милля. Понятіе Милля о томъ, что нужно разумъть подъ счастіемъ, до такой степени обще и отвлеченно, что оно примиряетъ въ себъ и какъ бы освящаетъ собою самыя непримиримыя различныя представленія о счастів, существующія между людьми, не устрания собою ни одного изъ нихъ, какъ бы оно дико и безиравственио ни было. Въ самомъ дълъ, каждый человъкъ, кто бы онъ ни былъ и каковъ бы ни былъ по своему умственному и нравственному складу, можетъ пспытывать въ своей жизни минуты полнаго упоенія среди существованія, наполненного немногими преходящими страданіями, иногочисленными и многоразличными наслажденіями съ ръщительнымъ преобладаніемъ актива надъ пассивомъ, п воздерживаться отъ такихъ требованій отъ жизни, которыхъ жизнь не въ состояніц выполнять. Всёмъ этимъ можетъ отличаться и жизнь людей развитыхъ въ умственномъ, художественномъ и вравственномъ отношения, в жизнь людей, по своему духовному складу представляющихъ ръжій контрастъ съ первыми. Кромв того, въ чемъ же можно найти ручательство, что такая жизнь, какою ее изображаетъ Милль, заслуживаетъ вполив названія дъиствительно счастливой жизни? Милль ссылается на общее инаніе людей, испытавших такую жизнь. Но это еще вопросъ: какъ ны должны понимать слова тъхъ, которые говорять о себъ. что они счастивы? Бывають въ жизни человъка такія игновенія, когда, повъ вліяніемъ какого бы то не было состоянія, вамъ все представляется въ радужныхъ краскахъ и когда самая печальная действительность какъ бы покрывается въ глазахъ нашихъ розовымъ флеромъ. Нередко одна надежда на лучшее будущее примиряеть насъ съ самой суровой действительностью и продставляеть ее напъ совершенно иною, чемъ какова она есть de facte. Наиъ припоминается здёсь одно стихотворение Рюгге, отрывекъ изъ котораго мы считаемъ не лишиниъ привести здъсь. Бъдные люди, натерпъвшіеся въ родной странъ отъ ближайшихъ соотечественниковъ много горя и скорбей и вынужаеные повычть для далекой чужбыми родное гивздо, надвясь найти тамъ счастье, говоритъ о себъ:

> Годы долгіе мученья Забыли мы въ прощальный часъ, И только свътлыя игновенья Съ прошедшимъ связывали насъ... Казалось намъ, что каждый встрачный Глядить на насъ, какъ добрый братъ И шепчеть намь въ тоскъ сердечной: "Вернитесь, милые, назадъ! Останьтесь здёсь, останьтесь дома, Бываеть легче тяжкій гнеть Въ семьъ родной, въ семьъ знакомой, Гдь каждый нашу скорбь пойметь... И въ этоть скорбный часъ разлуки Друзьямъ и недругамъ былымъ Мы грустно пожимали руки И техо говорили имъ: "Прощайте, съ словомъ примиренья На въкъ уходинъ мы отъ васъ,

И вы за наши преграшенья

Не помяните лихомъ насъ,
Дай Богь, чтобъ въ будущемъ, собратья,
Вамъ лучше прежняго жилось...
И ни единаго проклятья
Имъ съ нашихъ устъ не сорвалось.

Проходять эти мгновенія, и тогда неріздко даже все дучшее въ прежней жизни кажется намъ дурнымъ. До такой степени здісь все зависить отъ случайнаго настроенія. Минувшія невзгоды и пережитыя страданья вообще представляются иными при изменившихся обстоятельствахъ. Не мешаетъ также заметить, что вначе представляется жизнь, исполненная самыхъ тяжелыхъ невзгодъ и самыхъ вдичхъ скорбей, людямъ, ставящимъ цвлью жизни наслажденіе, и людямъ, смотрящимъ на жизнь съ болве возвышенной точки эрвнія. Люди последней категоріи могуть благодарить Провиденіе и находить счастливой такую жизнь, которая для людей первой категорін представляется тяжелою до невыносимости. Люди, ищущіе въ жизни прежде всего счастія, меньше всего могутъ назвать охарактеризованную Миллемъ жизнь дъйствительно и вполит счастливою. Счастливая жизнь, по Миллю, отнюдь не исключаетъ страданій, хотя бы и преходящихъ, и необходимо предполагаетъ отречение отъ такихъ желаній и влеченій, удовлетвореніе которыхъ невозможно прв данныхъ условіяхъ жизни. Но не значить ли это одною рукой созидать, а другою разрушать и безъ того шаткое зданіе утилитарной доктрины, держащееся скорбе силою предразсудковъ человъческаго ума и односторонняго направленія практическихъ стремленій человіка, чімь внутренней своей силою, т.-е. своей разумностью, своимъ соотвътствіемъ съ требованіями нашей правственной природы? Когда идеть річь о дійствительно счастливой жизни, нужно говорить о томъ, что удовлетворяетъ встив нашимъ стремленіямъ и потребностямъ, что заставляетъ насъ переживать именно радости, наслаждения. Не станемъ же мы опредълять понятіе о добромъ, включая сюда такія представленія, которыя относятся къ области зла. Между тімь Милль въ своемъ опредълени понятія о счастльвой жизни допускаетъ такія представленія, которыя существенно противорівчать другь другу и другъ друга исключають. Какъ бы ни были преходящи

наши страдавія, они не могуть не чувствоваться нами и не могугъ не отравлять самыхъ васлажденій нашихъ. Бывають въ жизни людей такія страданія, которыя хотя дзились и весьма недолго, однакожь въ течение всей жизни не позабываются чедовъковъ и глубоко опрачають саныя лучшія его радости и уловольствія, такъ вли иначе напоминающія пережитое страданіе. Хороша или дурна эта черта въ человіні, это другой вопресъ. И чвиъ больше человекъ привыкаетъ въ своей жизни испытывать многочисленныя и многоразличныя наслажденія, твив свльяве онъ долженъ испытывать поджидающія его страданія: привычку не даромъ навывають втерой природой... Значить, счастіе такихъ людей становится болье и болье сомнительнымъ. Миль ставить необходимымъ условіемъ счастія отреченіе отъ такихъ желаній и стремленій, которыхъ двиствительная жизнь не можетъ удовлетворить. Но это, но нашему мивнію, окончательно подрываеть возможность счастявой жизни, которая, по инвию Милля, одинственно желательна. Двиствительная жизнь большей частью такъ слагается, что она часто не можеть удовлетворить самых ваконных человических желанів. Извиствый французовій астрономъ Фланнаріонъ рішплей прочесть нівсколько публичныхъ лекцій въ нользу семействъ двоихъ французскихъ ученыхъ Кресе и Сиреля, погибшихъ въ априль текущаго года при подняти на воздушномъ шарв на 81/2 верстъ отъ земли. Но «жизнъ понъщала выполнить это доброе желаніе». Публика, герачо сочувствовавшая семействанъ ученыхъ, пожертвовавших живнію ради процебтанія науки, раскупила было всё билоты, но капризъ сильныхъ міра разрушиль надожды и осиротелыхъ семействъ на щедрую помощь, въ которой они такъ пужениеь. Это-одинь факть изътысячи однородных съ никъ, возножныхъ новеюду. На и такъ ли легко отказаться отъ нашихъ желанів, канъ это могуть думать? Когда римскихъ рабовъ, въ носледний періодъ республики и при императорахъ, бросали въ добычу хищнымъ звърямъ, заставляли сражаться въ качествъ гланіаторовь; изобрітали для нихъ самыя жестокія наказанія и подвергали ихъ ужасивншинъ пытканъ по малвишему подозрввію въ стремленіи ит освобожденію отъ своихъ господъ, могли ли они не желать этого освобожденія, не смотря на всв непреодоличым препятствія къ нему? Не чаще ли желанія наиболье

разжигаются въ насъ и усиливаются до последней степени. Напряженности именно тогда, когда действительная жизнь выдвигаетъ нассу саныхъ желъзныхъ препятствій къ осуществленію ихъ? Съ другой стороны, развъ мы меньше должны страдать отъ сознанія, что наши желанія невыполнимы, какъ скоро эти желанія въ насъ сильны? Конечно, тому лучню жавется, чьи желанія вподив гармонирують съ надичными средствами въ ихъ удовлетворенію. Но можно ли найти такихъ людей, которыхъ желанія всегда и во всемъ соотв'ятствовали бы тому, что даеть жизнь и можеть дать? Не чаще ли наши жеданія выступають за предълы дозволеннаго и легко выполнямаго? Значить, съ этимъ вивств и самыя страданія становятся болве и болве частыми и возможными въ нашей жизни. Некоторые утилитаристы дълять наши жоланія на остоствонныя и искусствонныя, и утверждають, что люди должны заботиться только объ удовлечворенів первыхъ изъ этихъ желаній и что въ удовлетворонів наших нормальных потребностей или желаній и состепть счастів. Но на это усталый, измученный страданіями плаватель по безбрежному житейскому морю можеть, но справедливему замбчанію одного изъ нашихъ знатововъ философія, отвібтить утилитаристамъ следующее: «деление потребиостей на некусственныя и остоственныя основано на вашемъ произвель, т.-с. остоственными вы называете тв, которыя вивете или одравдываете сами, а искусственныя, по вашему, всв тв, которыхъ, вы не вивете. Я вивю такое же право называть естественными та которыя образовались у меня и безъ удовлетворенія неторыхъ инв жить тяжело. Цориы ваши также произвольны, выдумани въ кабинстахъ путемъ арисметическихъ операцій жедъ мертими часлами, а я живой человить, каждую минуту подъ вліяніемъ безконечно разнообразныхъ условій міндющійся, полому для меня на каждую минуту должна быть составлена особая, именно только для этой минуты годищаяся норма. Да, и кром'в того въ вашихъ нормахъ вы далеко несогласны: одинъ рекомендуетъ одну, другой—другую». Съ другой сторены, гдѣ же предѣлъ, за который наши желанія отнюдь не должны переступать, если ны желаемъ быть счастливыми? Чъмъ мы должны руководиться, подавляя один жолонія, какъ новыполичныя при данныхъ условіямъ жизни, и развивая другія насчеть ихь? Человівть кочеть жить

семейной жизнью и быть обезпеченнымъ на случай какой-либо новагоды, между твих и эти желанія могуть быть невыполнимы при данныхъ условихъ жевни. Ноужели и съ этили желаніями человъкъ долженъ распроститься и подавить ихъ въ себъ? По Миллю именио такъ и выходить. Мы уже говорили, что Милль ваъ экономическихъ видовъ требовалъ, чтобы б'ядные люди воздерживались отъ вступленія въ бракъ, и проэктироваль полное молитическое завабаление забитыхь и бълныхь людей богатыми и вліятельными особами. Наконецъ, не поднапывается ли тодъ основныя требованія ученіе Малля о томъ, что люди должны отрекаться отъ такихъ желаній, которыхъ жизнь не въ состоямы удовлетворать? Вёдь это ученю весьма и весьма растимамо и ведеть съ необходимостью ко иногимъ следствінив весьма не высокаго качества. Жевицина, лишенная всякихъ средствъ къ живии утратого родителя или мужа, кикъ, св точни арвитя этого ученія, должна поступить въ томъ случав, если развращенное общество запрываеть ов вов друге пути нь честному зарабатыванію необходимыхъ средствъ нъ жизни и толкають въ объатія гразных в отвратительных развратниновъ, которыхъ повсюду не мало, и которыхъ вось инторесь состойть вы совращения почему-либо субланинкой нестастными жейнцинь св честнаго пути? Съ точни врвий учения Милли о необхединости прионособленія въ налачнымь усломинь минии, именно такъ должна поступить эта женяцика, какъ требують эти условія; т.-е. пежертвевать своими добрыми иновомы и броспться ус опуть разврата. Въдь приспособиться пъ услованъ жизни значить мить только такія желагія, ногорыя вполет удевлегорины писвио при втихъ условіяхъ. Заплюченіе вполив естественнов в законное, коти бы личное правственное чубстве ожинать утилитеристовы протестовало противы такого новода для женщивы: Если данъ: извъстный принции, то накое ны инвент право уклоняться отъ его неизбъимих логических выводовъ? Пусть утвантарысты оркажутся: отъ самаго принципа, ч тогда она мовуть по праву погодовать прочивы тыхы, которые упрекають утилитарное учение въ безиравственности. И таки, солибы им и согласились съ Миллевъ, что для достинения счисти необходино отроченю отъ такихъ желаній, которыхъ жизнь не въ соутвиваци из намо мнжаод эмидокоом от итпроческого 40\*

что это ученіе поощряєть самыя пошлыя и гнусмыя сділки съ жизнью окружающей, а съ другой стороны, оно враждебно счастію всіль тіхть, чьи желанія не гармомирують съ наличными условіями жизни. Счастіе становится возможнымь лишь для людей крайне заурядныхъ и пошлыхъ, если только можно допустить, что ихъ желанія никогда неподнимутся выше наличныхъ условій жизни, а и это крайне сомнительно: и эти люди, добившись возможнаго, не могутъ убить въ себів желанія еще лучшаго, еще большаго... Какой же выводъ получается изъ нашего анализа предложеннаго Миллемъ опреділенія понятія о счастіи?

Проницательный и глубокомысленный англійскій мыслитель. котораго сами утилитаристы считають «лучшим» истолкователемъ и непобъдинымъ защитникомъ» утилитарнаго ученія, нячего, какъ оказывается, не сказаль, кромв самыхъ общехъ и безсодержательных фразь, о томъ, какъ именно нужно понимать верховный принципъ утилитаризма. Въ чемъ же нужно искать причины этого обстоятельства? Не таковъ ли самъ по себв этотъ принципъ, что онъ устраняетъ всякую вовножность къ точному и положительному определению его и допускаетъ непремвино самыя произвольныя истолкованія еге? По нашему мивнію, понятіе о счастім даже неопредвлямо. «Кромв общихъ мёсть, лишенныхъ осянаго значенія, объ немь нельзя сказать вичего, аамечаетъ Кавелинъ. Счастіе есть чувство, столько же различное, сполько есть людой на свить, и столько же разнообразное, какъ впечатавнія, продставленія й мысли, которыя живутъ въ человъческой душъ... Эвденониамъ предпелагаетъ, что у людей есть одина идеаль благополучія, а это вознежис только въ первобытныхъ, нало развитыхъ и притонъ небольшихъ человъческих обществахъ, да и то при крънких правахъ, сильномъ гоокодотев обычая, составляющаго для всвух членовъ общества предметъ непоколебимаго върованія. Только такой вдеаль счастія ножеть нивть очень опредвленную положительвую форму, котя и здесь мыслемы у отдельных выдающихся ваъ общаго уровня, лицъ иные идеалы. Когда всякій подъ счастіемь разумветь одно и тоже, ивчто весьма простое, опредвденное и практически достижние, обдененистическая теорія ниветь еще овой опыслъ, который хоти не выраженъ, не под-

разунвается. Но при сильно развитомъ индивидуализмв, въ обществъ, гдъ формы общежитія едва сдерживають безконечно разнообразные идеалы личнаго счастія, эвдемонязив, какв теорія, есть безсимсянца, понятіе субъективное, подв которое подходить все, что угодно». Это разнообразіе идеаловъ личнаго счастія и въ будущемъ отдаленномъ отнюдь не можетъ быть устранено. Невозможно даже мысленно представить, чтобы когданибудь, чрезъ нъсколько тысячельтій и даже милліоновъ льтъ, наступнию такое время, въ которое весь человеческій родъ до такой степени проникся тождествомъ воззрвній, стремленій, симватій и вкусовъ, чтобы каждая личность въ этомъ отношеніи ноходила на другую. Но только въ этомъ случав и возможно сегласіе в единство въ понятін о счастін. Всего меньше могутъ говорить объ этомъ позитивисты, миящіе себя далекими отъ важихъ бы то ни было фантазій неоправдывающихся исторіей, опытомъ. Такимъ образомъ, полное и ръшительное до противоволожностей разногласіе въ пониманів счастія никогда даже неустранимо. А если такъ, то не отрицается ли этимъ однимъ утвлитарное учение въ самомъ своемъ основания? Это учение мечтаетъ указать общую и единую цёль для всего человечества. Между темъ эта общность и это единство превращаются въ чистьящій нуль, такъ какъ счастіе люди всегда понимали, понимають в будуть понимать до противоположности разнообразно. Эта общность и единство въ сущности пустыя слова. На самомъ же двяв, благодаря различному до противоположностей пониманію счастія, люди и въ будущемъ будутъ стремиться къ такимъ цълямъ, изъ которымъ одиъ намодятся въ непримиримомъ антагонизм'в съ другими. Достижение общаго счастия, о которомъ съ такимъ, повидимому, благороднымъ рвеніемъ говоритъ Милль, становится самой безсмысленной и непонятной въ позитивистъ фантазіей. Мало того, главнымъ препятствіемъ къ достиженію этого общаго счастія является само утилитарное ученіе, несиотря на то, что оно поставляеть цёлью человіческой жизни достижение не личнаго только, но и общаго счастия. Въ последствін мы съ надлежащей обстоятельностью и возможной доказательностью разовьемъ эту мысль. Въ настоящемъ же случав ограничемся слъдующемъ замъчаніемъ. Утилитаризмъ, поставляя прию немовранской жизни счастіе, но нисколько не устраняя

хаоса въ пониманіи счастія, тъмъ самымъ отпрывають широкій просторъ для самой ожесточенной борьбы между людьми ввъ-за достиженія счастія, понимаемаго каждымъ по своему. Мы уже не говоримъ о томъ, что утилитаризмъ самъ безпощално поражаеть себя, когда, укававиля на счастіе, какъ на единственную н конечную цвль человвческой жизни, въ тоже время, какъмы выше видвин, въ самомъ опредъления счастия отринаетъ возможность достиженія его. Такинь образонь выходить, что человьчество должно стремиться къ такой цели, которая решительно недостижима. Можно ли безпощадиве подкапываться подъ самыв основанія защищаемаго ученія, какъ это дізаеть Миль? Уже на основанім этого одного мы затрудняемся даже признать утилитарное учение философской правственной системой. Всв правственныя ученія въ сущности стромятся отвётить на вопросъ: какъ оріентироваться человъку среди разнообразныхъ и протцворъчивыхъ возэрвий, симпатій, вкусовъ и стремленій, какіе изъ нихъ должны быть развиваемы съ подавленіемъ другихъ в къ какой общей цъли должна быть направлена наша жизнь? Между томъ общій принципъ утилитаризма таковъ, что онъ одинаково благопріятствуєть всёмь этимь разнообразнымь и противор вчивымъ вкусамъ, наклонностямъ и симпатіямъ и въ сущности не указываетъ чрезъ то общей цели человеческой жизни, хотя въ громкихъ и трескучихъ фразахъ распространяется о томъ, что эта цъль - общее счастіе человіческой жизни. Итакъ, анализь опредъленія понятія о счастін, предложенняго Миллемъ, приводить насъ къ следующимъ выводамъ: а) понятіе Миля о счастін, по врайней своей неопреділенности, одинаково благопріятствуєть возарвніямь на счастливую жизнь всякаго рода людей, какъ бы они ин различались между собою по своему духовному складу и развитію; б) Милль, поставляя цёлію человъческой жизни счастие, самъ колеблется признать достижниость этой цели. Но, быть можеть, въ дальнейшемъ изложении Милль успъль доказать, что 1) нанбольшее счастіе можеть быть удьломъ людей высшаго духовнаго развитія, а следовательно чрезъ это утилитаризмъ получаетъ опредъленный и вполев возвышенный характоръ, в 2) что счастіе достижнию, если подъ счастісиъ разумъть что либо болье опредъленное, какія-нибудь положительныя реальности, пріобратеніе опредвленных благь. Посла

дуемъ же за Миллемъ и носмотримъ, насколько ему удается защита утилитаривма по этимъ важиванимъ вопресамъ. Сперва мы постараемся оценть, насколько тверда аргументація Милля мъ пользу той мысли, будто бы наибольшее счастіе составляетъ необходимую принадлежность людей, отличающихся высокимъ умственнымъ и художественнымъ развитіемъ и выдающихся безукоризненнымъ въ правственномъ отношенів характеромъ.

Вопросъ о томъ, что больше благовріятствуеть счастливой жизни---высокія-ли духовныя качества человіка или наобороть низкія, составляєть въ высшей степени важный вепрось. Будучи рвшень въ благопріятномъ для утилитаризма смысль, онь самъ собою рышаеть съ полной выгодой для этой моральной теоріа вопросъ: вибитъ ли утилитаристы разумное основание для предпочтенія пуховныхъ наслажденій и высшихъ полезностей передъ чувственными наслажденіями и низшими полезностями и въ чемъ яменно поставлять должны последователи этой теоріи свое счастіе? Въ противномъ случав последователимъ утилитаризма необходимо привнать вёрною мысль Дидро, что три вещи необходины для наибольшаго человёческаго счастія: вменно хорошее пищевареніе, дурное сердце и отсутствіе сов'ясти, и согааситься съ твиъ, что утилитарное учение само по себъ ръшительно не даетъ никакой точки опоры для предпочтенія духовныхъ и высшихъ благъ передъ всякими другими, склоняясь собственно на сторону твхъ удовольствій, которыя приходятся по вкусу человъку, какого бы низкаго сорта удовольствія эти ни были. Мы уже видели, какъ одинъ разъ не удалось Миллю доказать, будто утилитарная доктрина благопріятствуеть высшинъ стремленіямъ человіка. Не придется ди намъ убідиться теперь Рома этомъ окончательно?

Кто же можеть разсчитывать на наибольшее счастие въ жизни: тотъ ли, кто отличается высокимъ умственнымъ и художественнымъ развитюмъ, или напротивъ тотъ, кто очень мало развитъ во всёхъ этихъ отношенияхъ? Мы согласны были бы съ Милемъ, еслибы онъ намъ доказалъ, что лица, принадлежащи къ первой категоріи, могутъ испытывать болѣе возвышенным и чистым наслажденія, чѣмъ люди послѣдней категоріи. Не Миллъ объ этомъ не говоритъ. Еслибы даже онъ и говорилъ, это ничего не значило бы: утилитаризмъ самъ по себъ, какъ мы ви-

дъли, не въ состояніи даже установить мірила для различенія удовольствій высшихъ отъ низшихъ. Миль утверждаеть, что для людей, отличающихся высокимъ умственнымъ и художественнымъ развитіемъ, существуетъ гораздо больше возможности быть счастливыми. Уиственное и художественное развитие, говорить Миль, превращаеть для человъка въ неистощимый источникъ наслаждений все окружающее: и предметы природы, и произведенія искуства, и созданія поэзін, и событія исторіи, и настоящія и прошедшія и будущія судьбы человічества. Тавикъ образомъ, по ученію Милля, выходить, что серьезно развитые люди имъютъ въ своемъ распоражении больший кругъ удовольствій и наслажденій, чэмъ люди неразвитые. Повидимому, трудно не согласиться съ той мыслью англійскаго мыслителя, что наибольшее счастье-удёль высоко развитыхъ людей. Но, при внимательномъ разсмотръніи дъла, окажется, что мысль Милля вибеть лишь призракъ истины. Вопервыхъ, для людей, почерпающихъ наслаждение въ міръ науки и искусства, не существуетътъхъ многочисленныхъ и разнообразныхъ удовольствій, которыя услаждають жизнь людей неразвитыхь. Следовательно здъсь ръчь можетъ быть не о томъ, что для истично-развитыхъ дюдей область удовольствій раздвигается не сравненно шире, чъмъ для людей неразвитыхъ, но о томъ только, что для первыхъ существуетъ свой кругъ насдажденій, а для последнихъсвой. Именно вследствие того, что развитые люди отличаются какъ болъе развитымъ вкусомъ, большей разборчивостью, большей требовательностью и даромъ строгой критики, кругъ пріятнаго для нихъ долженъ очерчиваться болье и болье тыснымъ предвломъ. Въ жизни и природъ гораздо больше и чаще встръчаются всякаго рода посредственности, сносное, даже уродливое, чъмъ противоположное всему этому. Къ этому нужно присоединить и тв неудовольствія, ть страданія, которыя существують только для развитыхъ людей и которыя вызываются въ нихъ восторгомъ массы передъ посредственнымъ и даже пошлымъ. Значить, кругь неудовольствій для развитыхъ людей расширяется насчетъ области наслажденій и восторговъ. Но этого мало. Понятія о наукъ, искусствъ слишкомъ общія, широкія понятія. При нывъшней изунительной спеціализаціи научныхъ отраслей и постоянномъ нарожденім новыхъ в новыхъ научныхъ

сцепальностей даже для серьевно реввитых людей утрачивается всявая возможность основательнаго знаконства съ наиболве даже общими спеціальностами. Знакомство же это существенно необходимо для того, чтобы въ насъ сформировалась самая способность находить наслаждения въ этой сфорт. Въ будущемъ этого рода наслажденія должны сділаться еще болве трудными. Тоже нужно сказать и объ искусстве. Не всякій человекь ножетъ понимать всякаго рода художественныя произведенія. Развъ мы не видинъ постоянныхъ принъровъ того, что люди, иввъстные даже своими замъчательными произведеніями въ одной области искусства, :окавываются профанами въ другой? Такимъ образомъ кругъ наслажденій для серьезно-развитыхъ людей все болве и болве съуживается, все твенве и твенве запывается. Значить, Милль слишкомъ поспъщиль сказать, будто для людей, отдичающихся высокимь уиственнымь и художественнымь развитіемъ, существуетъ манболъе широкій кругъ наслажденій, чвиъ для противоположныхъ людей. Вопросъ уже сводится къ тому: кто большія,—а не больше,—удовольствія могуть испытывать развитые или неразвитые люди? Но еслибы мы и вынуждены были отвітить, что большія удовольствія доступны развитому человъку, утилитаризнъ въ разсматриваемомъ вопросъ еще ивчего не выигралъ бы. Людянъ можетъ правиться число удовольствій, а не относительная сила каждаго изъ нихъ. Между тёмъ ны неимъемъ никакихъ основаній утверждать, что большія удовольствія-достоявіе развитыхъ людой. Ребовокъ исвытываетъ саныя сильныя наслажденія отъ такихъ вещей, которыя взрослаго ръшительно не могутъ занимать. И еслибы мы ногли взвесять и определить степень силы наслажденія, испытываемаго ребенкомъ отъ самыхъ пустыхъ вещей, то не въ какомъ случать не могли бы сказать, что ученый или художникъ испытывають такое же сильное наслаждение отъ предметовъ, составляющихъ ихъ любимую спеціальность. Самая непосредственность дітей, живость их воображенія и преобладаніе у нихъ чувства надърефлексіей способствують преимущественной силів ихъ наслаждения. Ничтожная бездилушка, купла, деревянный солдатикъ, цвътокъ, бабочка, раскрашенияя яркини краскани, какая-инбудь блестящая вещь, куча песку и т. п. приводять дътой въ такой неописанный восторгь, какого не переживають

въ другой разъ люди, нивющіе въ своемъ распоряженіи самын высовія наслажденія: Точно также неразвитый вврослый человъкъ можетъ приходить въ восхищение отъ какой-имбудь илоской шутки, глупой остроты, пошлой пёски, безобразной пляски. балаганнаго паясничества, какого-нибудь не замысловатаго оонуса, грубаго разсказа, игры на балалайки и т. д. Сравниван наслажденіе, получаемое какинъ-нибудь неразвитынь человікомъ отъ этихъ вещей, съ наслаждениемъ развитаго человъка отъ предметовъ противоположныхъ, мы отнюдь не скажемъ, что наслаждение развитаго человъка сильнъе. Такимъ образомъ, разсматривая дёло и съ этой стороны, мы не имфенъ права утвер-ждать вибстё съ Милленъ, будто болбе счастлявы развитые люди. Но это только начало нашихъ недоуменій, порожденныхъ сивлыми утвержденіями Милля. Не нужно опускать изъ виду того, что тъ наслажденія, которыя выпадають на долю людей, отличающихся серьезнымъ умственнымъ и художественнымъ развитиемъ и образованиемъ, окупаются и достаются горавде дороже, чёмъ васлажденія неразвитых в невёжественных людей. Предварительная уиственная и художественная подготовка требуетъ, не говоря уже о денежныхъ средствахъ, усиленныхъ занятій, борьбы съ влеченіемъ къ безд'ятельности, съ разными неблагопріятными обстоятельствами в нередко даже съ ближавшими родными, разнообразныхъ и многочисленныхъ пособій, временное даже отсутствие которыхъ причныетъ глубокую скорбь, н тому подобнаго. Высокая степень унственнаго в художественнаго развитія и образованія нигді и никогда не давалась и недается даромъ. Какую вногда тяжелую и мучительную школу долженъ бываетъ пройти человъкъ, чтобы отдаться именно твиъ занятіямъ, къ которынъ онъ чувствуетъ свое призваніе! Искать наслажденія и вообще отрадиыхъ мвнутъ въ умственной в художественной двительности большей частью способны именно тв люди, которымъ пришлось въ прежий годы больше жертвовать наукъ или искусству и которые предварительно проинли тажелую шволу настойчиваго труда и упорной борьбы съ обстоятельствами. Норедко самое здоровье надламывается въ этихъ модяхъ и это отравляетъ имъ жизвъ... Но и воспитавши въ себъ любовь къ наукъ или нокусству и вивств съ нею способность въ высшень наслажденіямь, ученые и художнави не дължоть

чрезъ это саное для себя возможными один лишь наслажденія даже въ области науки или искусства. Не нужно повабывать. что если они и получають наслаждения отъ своихъ заняти, однакожь эти наслажденія сопутствують не всёмь ихь запятіямь. Меновенія научной или художественной двительности, доставляющей наслажденія, напротивъ, весьма в весьма різдин. Имъ предшествують и за ними следують иногда такія жгучія страданія. какихъ не знаетъ неразвитый человъкъ. Если радуютъ ученаго или художника усобхи въ нхъ научныхъ изысканіяхъ нли хувожественномъ творчестве, то не могуть не заставлять ихъ глубоко и сильно страдать всякія неудачи. Мы разумвемъ адвсь не вивший успвхъ, т.-е. отношение образованной публеки къ ихъ трудамъ, но усивхъ, состоящій въ совершенномъ достиженін делвянных надеждъ на открытие какой-либо истины, на вполив уловлетворительное воплощение во вижшией форм предносящагося художнику идеала. Но развъ можно не брать въ соображение и отношения собратовъ по наукъ и искусству къ промаведениять данных ученых и художниковь и затиль публики? Здёсь открывается новый источникь саных в тажелыкь страданій для художниковъ и ученыхъ. Критическіе отвывы разныхъ судей не могутъ естественно вызывать къ себъ полное равнодушіе въ художникахъ в ученыхъ. Напротивъ, огромное большинство вхъ слишкомъ близко принимаетъ въ сердну этя отзывы, хотя бы иногда ови сами по себв не имвли никаков цвиы. На Расина такъ сильно подвиствовали не совстиъ благопріятные отзывы объ одной изъ лучшихъ его трагедій, что, несмотря на то, что авторъ быль въ полномъ цвете леть и таданта, онъ решился нячего более не писать для театра. Великій художникъ неоднократно повторялъ своему сыну, что неудовольствія, причиняємыя ему самыми глупыми и нелфпыми веблагопріятными отвывами, были всегда чувствительные для него, чтить удовольствія, доставляемыя самыми справедливыми и лестными похвадами. Всемъ извёстна крайния внечатлительность Вольтера въ самому легкому осужденію. Дунсіада Попэ останется на въчныя времена панятникомъ того, что самый изящный, самый сладковвучный, самый совершенный вазь англійских в поэтовъ могъ быть оспорбленъ критическими отзывами самыхъ невъжественныхъ и самыхъ презрънныхъ инсателей. Грай, привозвышенности Мильтона обладавшій изяществомъ и сладкозвучностью Попо,-поэть, которому, быть можеть, следовало только больше писать, чтобъ быть первымъ между англійскими поэтами, де того оскороняся гнусной пародіей на двіз свои прекрасныя оды, что съ тъкъ поръ небрался ни за одно серьезное произведеніе. Такого рода впечатлительность, по справедливому заивчанію Адама Смита, встрвчается такъ же часто между прованками, какъ и между стихотвордами. И чтоже гарантируетъ художниковъ и поэтовъ отъ недоброжелательныхъ отзывовъ, гнусныхъ интригъ и предательскихъ клеветъ?! Очевидно, чвиъ нанболье крупнымъ талантомъ обладають тв или другіе художвини или поэты, твиъ больше они должны подвергаться самымъ прупнымъ непріятностамъ. Всегда и повсюду художники и поэты, не исключая и литературныхъ тружениковъ, разбиваются на кружки, члены которыхъ находятся въ непримирамой враждъ между собою и прибъгаютъ ко всевозножнымъ средствамъ, чтобы иривлечь расположение публики къ своей парти и погубить противниковъ. Безчестные люди, готовые на всякую гадость, чтобы лишь повредить выдающимся лицамъ, одинаково встрвчаются и между учеными. Они пускають также въ ходъ самыя невезволительныя средства, чтобы вредить другь другу. Скажуть утилитаристы: нужно приспособляться въ окружающей средв и быть иденовровнымъ въ тому, что высказывается объ насъ. Но всякій знасть, что легче давать советы, чемь исполнять ихъ. Да и всегда ли пригодна, даже съ утилитарной точки эрвнія, такая деревянность, если такъ можно выразиться, натуры? Кого невовиущають зложелательные отзывы, тоть въ сущности не жожеть радоваться в въ виду похваль. Но чемъ меньше радоетей у художника или ученаго, тёмъ меньше онъ счастливъ. Далве могутъ свазать, что и двиствія и мивнія неразвитыхъ людей подлежать суду иногда самому несправедливому и безчестному. Совершенно върмо. Но, вопервыхъ, болъе развитые люди отличаются большей чувствительностью и впечатлительностью. То, надъ чёнъ иногда только посмется неразвитый человъкъ, развитаго можетъ глубоко возмущать. Вовторыхъ, совствъ вное дъло-лживый и зложелательный судъ, высказанный устно въ тесномъ кружке и высказанный печатно, особенно если ивтъ возножности разоблачить его. Но и разоблачение

жаеветы или чего-нибудь подобнаго все-таки не освободить раввитаго человъка отъ самой тдкой скорби, причиняемой мыслыю, что и въ средъ образованныхъ людей возможны нубличных мервости. Извистный своими дебросовистными и тадентанными трудами ученый печатаетъ напр. статью о взавмоотношение между религіей и наукой, знавіємъ и вірою, какъ это взаниостношеніе понимается и опредвляется въ повихивнамв контевскомъ. Волкому читателю ловы тв требованія, съ которыми онъ, какъ судья, нежеть обратиться къ автору статьи. И что же? Вдругъ люди, нественяющиеся въ средствахъ для собственняго воявышения на счетъ чужой репутація въ главахъ читателей, начиуть печатно навизывать автору статьи такія задачи, преследовать которыя онь даже не могь въ данномъ случав, поучать его въ такняъ вещахъ, которыя ему самому гораздо больше и лучше извъстны, чвиъ критику, подсививаться надъ наивностами автора статьи, созданными недобросовъстностью вли невъжествомъ притика, в вопромать: «для кого и для чего цишутся такого рода статья?» Конечно, такая недобросовъстность или вопіющее неповиманіе дъда со стороны притика реняеть только ту нарчію, къ поторой онъ принадлежить, въ глазахъ серьезныхъ читателей, котерыхъ, однакожь, вездів нало. Но спранивается: не только этоть ученый, но даже всякій человікь, внакомый съ ділемь, можеть ли не скоровть до глубины души за то общество, въ которомъ початно продължаются такія вовмутительныя вещи? Не вносять на подобныя общественныя явленія такія страдачія въ жизнь. намболью развитымъ людой, нанимъ (ъ-е. стреданій) вовсе незнастъ человысь, неямбющій никакого отношенія въ нечати? Но и цевависимо отъ недобросовъстныхъ отвывовъ и мервиоственной критики, особенно люди, выдающеся наъ общей массы яркими талантами вли гоніомъ, оброчены на отраданія, которыя, съ точки врвнія утилитерной морали, никовъ не могуть выпупаться твияръдкими и мимолотными наслаждениями, поторыя сопутелнують наъ производящей, творческой двятельности. Съ этимъ согласны и имслители и нооты. Мы считаемъ необходинымъ привести: коть два свидетельства втого рода. «Умъ, достаточно развитой; чтобъ упиваться духовными наслажденіями, безъ сомнёнія,--говорить Лекии, вывоть породь собою невотериденый всточникв нав, но тогь, ето изъ этого вывель бы ваключение, что высшее

уиственное совершенство есть положеніе, наиболье сиособствувощее счастію, впаль бы въ непростительный обмань. Волизмень но нервная чувствительность, спутница усиленныхъ умственныхъ напряженій, мучительное и изпуряющее чувство незнанія и безполезности труда, разслабленіе и упадокъ силъ-обывновенные результаты глубокихъ изследованій. Вотъ причины, почему въ литературъ постолино повторяются слова царственнаго мудреца: «гдъ много мудрости, тамъ и много недовольства; кто скондаеть знанія, тоть скопляеть и горе». Жизнь геніальныхъ людей по большей части ничто иное, какъ сознательное и хорошо обдуманное воплощение древняго сказания: древо познания и древо живни стоять рядомъ, и эти люди предпочтительно избираютъ древо познанія передъ древомъ жизни». «Вамъ, говоритъ Генне, простять все-богатство, внатность, красоту, вамъ просчять даже дарованіе, но не простять геніальности. И, увы, если гонізльному чоловіку в посчастливится не встрічаться съ вившникъ врагоиъ, окъ тъкъ не менъе набдетъ въ самоиъ собъ врага; готовящаго ему погибель. Вотъ почему исторія великих людей--всегда мученическая легенда. Если они не страдають за великое чедов'ячество, то страдають за свою великую самебычность, за свое отврещене въ нижему, за свое недовольство среди тщеславной пошлести и хлопотивной мелочности своего существования. Справединость слемь отого меслителя и этого поэта....Лекки и Гейно ио нодлежить никаному сомийные. Чемъ развите и способийе чес ловинь, трит выше его требеванія по отношенію къ окружающей жизни и тэкъ; следовотельно, больше и сильнее онъ долженъ страдать. Теорія приспособленія ть наличнымъ условіямъ живни всего невъще приложима къ никъ. Въ борьбв за существованіе, нивнопри и исто и среди человъчества, одолевають, остаются вы вымурынів опорво воого яндя посредственяме, вибнеціє возножность приладеться из окружающимъ условіямъ. До сихъ порві по справодиниону вамечацію Козлова, вы воторів на насущнымы условіямь эсегда принаживанною люди рутины, люди увенькаго равочета, люди безъ особенией эпергін, безъ особенно выдаю щихси способностей. Они росли и мнежились, по аналеги они же будуть рести и иножитися. Если дучники навиать току людей, которые боролись ва унственные и правственные ниче-PECH, TO OHE, HO SOMEMOR TACTE, THEME CAME, AS H HOTOMOTEU!

шхъ стущевывалось. Гдв нотошки Шексипра, Мильтона, Ньютона, Локка, Юма, Байрона? Ихъ или нътъ, или они затерились въ толяв, а между твиъ вакіе-либо Синты и Джонсоны илодится да плодятся, распространяють свою породу по всёмъ городамъ в весямъ Великобританіи. Гдё потомии Лютера, Кальвина, Гуса, Коперияка, Декарта, Спинозы, Лейбинца, Лессинга, Канта, Гете, Руссо и т. д.? Ихъ или вътъ вовсе, или опять таки затерялись въ толив: Мюллеры в Шарли пледатся и множатся по Франціи в Германів. Знасть ли кто у насъ въ Россін внуковъ и правнуковъ Ломоносова—отща русской новъйшей литературы и науки? Гдв сыновья Пушкана и Грибовдова? Гдв петомки Лермонтова и Гоголя? Ихъ ны не знаемъ, а на наждомъ шагу процейтаютъ Ивановы, Петровы и Поповы. Это приспособление къ окружаю-щей средъ съ ез поизтими, нравами и складомъ жизня менъе всего возножно для людей, отличающихся оригинальностью, са-мобытностью мысли и характера. Но именно эта оригинальность составляеть отдичительное качество всякаго наиболюе талантливаго и въ особонности гоніальнаго человіка. Въ этой оригинальности и самобытности собствению и заключаются главнымъ образовъ причины всказ тказ страданій и бідствій, которымъ подвергаются люди высокоталантивые, гепіальные. Масса, воторую всегда и вездъ соотавляють люди посредственные и даже бездарные, не терпить людей, осставляющихь съ нею прямов и ръзкій конграстъ по своямъ взалядамъ на вещи и стремленіямъ, пролагающих новые нути въ разнообравных сферахъ человъческой живнедвательности, прововглащающихъ вовыя истины, дължощих врудныя и важныя отврытая и т. д. Конечно, формы в виды этих скраденій от течецієми времени видонамічняются. Но отъ этого не становятся счастянь во люди, опережающие собою массу и невольно находящеся въ антагонизм'я съ нею. Въ прежнее время ихъ въ извъстныхъ случаяхъ подвергали варварскимъ пыткамъ и мучительной смерти, а теперь во клеветь или в но собственной винъ ссылають ихъ въ нагоржную работу. или заидючають въ-пенсильванскую тюрьму. Но можно ли сказать, что прежде больше страдали люди? Здъсь все зависить отъ личнаго склада натуры и характера человъка. Иной лучне готовъ пере-вести самыя жестокія страданія и мгновенную, хотя бы и жестокую смерть, чёмъ свой невольный вазрывъ съ близинин серд-

ду людьии, чемъ поставленное мепреодолимое премятствие въ двятельности на польку общую, чемъ поруганіе его святыхъ убъжденій, чэмъ медленную моральную смерть въ ваключенім п т. д. «Кроив того, по справедливому заивчанию одного ученаго, нужно принять въ разсчеть повышение впечатлительности въ нервной системв. Если судить о впечатавникъ по количеству в напряженности эффекта, т.-о. напримъръ мышечнаго движенія или другихъ органическихъ отиравленій, то можно смело сказать, что ударъ бича, полученный древникъ рабонъ, равенъ ругательному слову, выслушанному современнымъ европейскимъ пролегаріемъ. Еще не найденъ тотъ патометръ, которымъ бы можно было измерить и сравнить напраженность страданій, которыя чувствоваль придворный Петра Великаго, когда его разгивванный государь попросту наказываль палкою, или какія чувствуетъ современный придворный, потораго недовольный современный менархъ наказываеть сухних обращением или гийвнымъ взглядомъ. Если эффекты одинаковы, т.-в. если оба придворные одинаково напр. впадають въ тоскиввое расположение духа, теряють сонь, аппетить, занеметають и т. п., то и внечатленія, значить, равны, т.-е: ударъ дубиной разнистся гивьному взгляду». Но мы скажемъ даже больше. Не редко бываетъ, что человить горандо охотите перенесь бы саиче жестоное онзическое страданіе, чань нубличное посправодливое замівчавіе: элую насившку, намеренное отчуждение дорогаго лица и т. л. Не видимъ ли им примеровъ того, какъ люди лишають себи даже самой жизни изъ-за кикоро-пибудь оскорбленія, на котороо другой не обраталь бы виканого виншина? Поматно, что такого рода слишкомъ чувствительные къ обидв люди не заслуживаютв одобренія. Но это-другой вопросъ. Все діло въ томъ, что утилитаристы невивють никакихь раціональныхь основаній къ тому, чтобы утверждать, что севременный или будущій человъкъ, опережающій общество, должевъ страдать меньше, такъ какъ-де формы преследованій и наказаній становитей якобы мягче, споснъе. Убивать человъка можно, говорять христіанская перковь, не только мечемъ или другимъ какимъ-вибудь спертопоснымъ оружіемъ, но и словомъ. Глубоко-психологическій взглядъ на дъло! Итакъ, хотя вившияя форма страдани в видонамъняется съ теченіемъ времени, однакожь сила страданій можетъ современемъ даже еще увеличиваться. И эти страданія составляютъ неизбъжный удёлъ именно тёхъ, относительно которыхъ Милль утверждаеть, что на ихъ долю выпадаеть наи-большее счастіе. Всякаго рода новаторство сопряжено съ стра-давіемъ. Между твиъ новаторами обыкновенно бывають лица, нанболве талантинвые, нанболве развитые, нанболве чувствительные въ тоже время къ наслажденіямъ в страданіямъ. Мы не будемъ говорить о техъ ужасныхъ мученіяхъ и страданіяхъ, которыми ознаменовалось введеніе и распространеніе христіанства. Эти преследованія и страданія непременно въ той или другой степени составляють невабёжный удёль всёхь тёхь, кто расходится такъ или иначе съ окружающей средой. Такъ, въ исторіи юриспруденціи терпізли отъ феодаловъ среднев вковые юристы, проводившіе новый ваглядъ на вопросъ о вивненіи при переходів отъ суда Божія къ римскому праву. Такъ и въ исторів недагогики преслітдовались обновители системъ воспитанія. Въ исторін политическаго такта платились болбе или менбе всв предприниматели новыхъ политикъ: Решилье в Торквемада не могли даже пообъдать безъ особыхъ продосторожностей и всю жизнь свою должны были быть на сторожъ противъ заговоревъ. Преобразователи въ положительномъ правъ или въ дъпствительновъ бытъ всегда терпъли разныя страданія и тяжелыя неудобства своего положенія. Явлевіе это такъ всеобще, что оно не обходить и самихъ правителей, самихъ государей, самихъ власть имъющихъ, которымъ, повидимому, страдать трудиве, чъмъ тъмъ новаторамъ, которые имъютъ противъ себя не талько общество, но и самую власть. И однакожь, исторія Сервія Туллія, Іосифа II, Петра Великаго и т. д. не оставляєть никакого сомитнія въ этомъ отношеніи. Но еще різче законъ страданія сопутствуєть обновленіямъ въ инстинктахъ обществъ, въ общественныхъ мивніяхъ. Самыя незначительныя уклоненія отъ двиствующаго общественнаго митнія, отъ привычнаго инстинкта, словомъ отъ рутины, какъ напр. уклоненія даже отъ моды, отъ правилъ этикета, и тъ наказываются всегда большимъ или меньшимъ страданіемъ. Что же касается уклоненій крупныхъ, не постепенныхъ, ръзкихъ, внезапныхъ, крутыхъ, то они непремънно ведутъ за собою болъе или менъе тяжкую катастрофу для уклонавшагося. Нътъ нужды до того, по справедливому замъчанию 41

Стронина, уклонился ди онъ въ сторону заблужденія или въ сторону истины: законъ страданія равно неумолимъ и въ томъ и въ другомъ случав, и уклонение истинное карается еще строже, чемъ ложное. Въ самомъ меньшемъ случат эта кара есть презрѣніе, небреженіе, невниманіе общественное, которое всегда поражаетъ творчество безплодностью, безполезностью, ненужностью. Такъ, напримъръ, наказанъ былъ великій Рожеръ Бэконъ въ 13 въкъ за то, что слишкомъ предвосхитилъ истины Бэкона Веруманскаго, Галилея, Коперника, Бертольда Шварца. Публика преследовала Рожера Бэкона грубымъ и невежественнымъ подозрвніемъ въ колдовствв и считала его черновнижникомъ, а правительство воспрещало ему преподаваніе. запирало его въ келью, сажало въ тюрьму на цёлые десять лётъ и т. д. Такъ-то тяжело, по замъчанію Бокля, слишкомъ упреждать въкъ свой. Но хорошо еще, если упреждение это обходится только такъ допого, какъ здёсь. Въ другихъ случаяхъ оно оценивается самой высшей ценой, какая только есть для человека, --жизнью человъческой. Такъ, напримъръ, заплатили за свои уклоненія Сократь, Генупій, Манлій Капитолійскій, Арнольдъ Брестанскій. Савонародда, Гуссъ и множество другихъ лицъ. Точно также какъ новаторы страдають и лида, пропагандирующія вхъ иден, ихъ ученіе. Тутъ уже страдають не единицы, а значительныя количества людей, отличающихся большимъ развитиемъ сравнительно съ другими людьми и большей восприичивостью къ новымъ идеямъ и потому скоръе переходящихъ на сторону провозглашающихъ какія-либо изъ этихъ идей. Пропаганда, даже самая незвачительная, непременно требуетъ множества жизней и личностей, множества годовъ, а вногда даже многихъ въковъ и поколвній. Такимъ образомъ оказывается, что ниенно на долю наиболье выдающихся своими талантами людей выпадали и выпадають наибольшія страданія. Но природа вещей не представляетъ, говоритъ Миль, намъ ни малъйшаго основанія предподагать невозможнымъ, чтобъ высокая степень умственнаго развитія сділалась общинь достояніемь встаг, рожденных въ цивелевованной странъ. А если съ этимъ нельзя не согласиться, то мы должны признать, что съ одной стороны, умственныя и художественный наслаждения сделаются доступными для всёхъ въ одинаковой степени, а съ другой стороны, и самыя страданія,

испытывавшіяся выдающимися людьми вследствіе низменнаго н грубаго состоянія другихъ, должны исчезнуть. Мы скорве должны признать эти соображения Милля прекрасной, утвинтельной мечтой, чёмъ дельными и основательными разсуждениями. Вопервыхъ, что это за природа вещей, о которой говоритъ Милль? Если онъ виветъ въ виду природу человека, какова она сама по себъ, по своей идеъ, то о такой природъ всего меньше можеть и должень говорить последовательный позитивисть. Мы знаемъ человвческую природу, какою она обнаруживается въ жезин и двятельности отдвльныхъ индивидуумовъ и коллективвыхъ человъческихъ организмовъ, каковы пароды и т. п. Но опираясь на наши свъдвиія о человъческой природъ, добытыя тысячельтнимъ опытомъ имвемъ ли мы хоть мальншее основаніе предположить возможность осуществленія мечтаній Милля? Неравенство, существующее въ настоящее время между развитыми и неразвитыми людьми, никогда неисчезнетъ: оно формально только можеть видонзивняться. Пока безграмотные и неразвитые люди будутъ подниматься до того уровия, на которомъ стоятъ современные наиболее развитые люди, эти послед ніе не стануть же стоять на одномъ мість п успівють уйти очень далеко. Но это еще вопросъ: могутъ ли теперешніе безграмотвые и невъжественные люди даже въ цивилизованныхъ странахъ достигнуть такого умственнаго и художественнаго развитія, о какомъ говоритъ Милль? Въдь это развитіе не ниспадетъ же къ нимъ, какъ маниа съ неба. Предполагается, что они должны собственнымь трудомъ и собственными средствами пріобръсти его. Но кто же за теперешній рабочій и земледъльческій класоъ будеть отбывать тв труды, которыя онъ несеть? Кто ва него будеть нести государственныя и общественныя повивности? Кто обезпечить, далбе, рабочій и земледёльческій влаесъ въ матеріальномъ отношенін на все то время, пока опъ ве достигнетъ желаемой Миллемъ степени умственнаго и художественнаго развитія? Кто пробудить въ народ'в стремленіе къ такому именно умственному и художественному образованію, при которомъ единственно возможно сознательное и невольное предпочтение уиственныхъ и художественныхъ наслаждений вся-кимъ другимъ? Обыкновенно и люди образованные посвящаютъ себя наукъ въ огромномъ большинствъ случаевъ по такимъ по-

41'

бужденіямъ, которыя съ наукою имѣютъ очень мало общаго. Мало ли также такихъ художинковъ, которыя занимаются вскуствомъ, решительно не изъ-за любви къ искусству взявшись за него. Эти ученые и эти художники большей частью ищуть наслажденій не въ наукъ или искусствь, а въ такихъ вещахъ, которыми пробавляются и обыкновенные смертные. Для нихъ наука—оффиціальный парадный мундиръ, доходиая статья, павлиньи перыя, не болье. Но наука доставляеть наслаждение только темъ, кто вступаеть въ ея область съ чистымъ сердцемъ, горящимъ дюбовью къ ней ради нея самой. Тоже самое нужно сказать и объ вскуствъ. Значитъ, и изъ среды такъ-называемыхъ просвъщенныхъ людей лишь самое начтожное число умъетъ и можетъ находить наслаждение въ наукв или искусствв. Да если бы въ народъ и была пробуждена такая любовь, то какъ бы она удовдетворялась? Для удовлетворенія такой любви потребны такія условія, какія р'яшительно невозможны, какое бы отдаленное будущее мы ни взяли въ соображение. Но независимо отъ всего этого мы въ правъ спросить: можно ли предположить, что пъкогда совершенно исчезнетъ различіе между людьми, какъ болже способными, менъе способными и совсъмъ не способными? настанетъ ли когда-небудь такое время, когда между людьми установится полное согласіе и единство во всемъ ихъ міровозарвнім н во всъхъ ихъ симпатіяхъ и вкусахъ? На эти вопросы возможенъ лишь безусловно отрицательный отвіть, поскольку онъ будетъ основываться на несомивнныхъ научныхъ аналогіяхъ, а не на фантастическихъ предположенияхъ. Вивств съ этинъ исчезаетъ возножность наступленія такого времени, когда стали бы невозножны тв страданія высокоталантивых в геніальных з людей, о которыхъ, т.-е. страданіяхъ, мы говорили выше. Итакъ, какъбы ни фантазировали утилитаристы въ лице Милля, мы должны сказать, что съ одной стороны, наслажденія въ области науки и искуства существують для самаго ограниченнаго круга людей, а съ другой стороны, впереди и за этими наслажденіями будуть всегда савдовать и такія страданія, какихь не знасть масса, все остальное заурядное человъчество. Этотъ законъ непреложенъ. Какъ бы ни сиягчались, повидиному, вившина усдовія жизни, въ которыхъ могуть находиться лучшіе представители человъческаго рода и какъбы ни прогрессировала масса

въ своемъ развитін, соотвітственно этому могутъ возвышаться и вдеалы в требованія отъ жизни со сторовы выдающихся людей, а равно не могуть не возникать новыя вдеи, не дізлаться новыя открытія и т. д., которыя не но плечу современнымъ поколівніямъ и которыя слідовательно будутъ стоить виновникамъ вхъ глубокихъ и тяжкихъ страданій.

Теперь остается намъ разсмотреть отношение между добродътелью и счастіємъ. Вопросъ объ отношеній между добродітелью и счастіемъ въ исторіи развитія нравствонных ученій решался различными моралистами различно. Один, именно эвдемонисты, утверждали, что добродътель и счастіе тъснвишимь образомъ связаны между собою, причемъ счастіе разсматривалось, какъ слъдствіе добродътели. Само собою разумъется, что это-нанболве серьезные изъ моралистовъ этой школы. Другіе представители ел не стеснялись высказать, что счастіе скорее всего пріобрівтается тівни людьми, которые не особенно стівсняются вравственными требованіями, в что слідовательно счастіе и добродътель находятся въ нъкоторомъ антагонизмъ между собою. Въ новъйшее время моралисты, примыкающие по своему направленію къ эвдомонизму, въ леців нізкоторыхъ наъ своихъ представителей, просто даже отожествляють понятія о доброд'ятели и счастів въ томъ сныслв, что по ихъ ученію выходить, что добродетельный человекъ не можеть не быть счастливымъ: свазать, что такой-то человёкъ счастливъ, значить этимъ самымъ сказать, что онъ добродетеленъ, и наоборотъ. Эту мысль въ новъйшее время проводили какъ нъкоторые философы, напр. Шеллингъ, Спиноза и другіе, такъ и ивкоторые западные богословы, какъ напр. Шварпъ, Круготтъ, Михаелисъ, Больцани, Мёллеръ и другіе. Большинство представителей такъ-называемаго религіознаго утилитаризма высказывалось въ томъ смыслѣ, что повиновеніе и полное подчиненіе божественной воль неразлучно съ земнымъ счастіемъ, что Провидініе въ здішней еще жизни награждаетъ всяческими благами добродетель и т. д. Кантовская школа моралистовъ, по свовиъ понятіямъ о взаимоотношенін между добродътелью и счастіемъ, представляетъ ръзкую противоположность съ философскимъ и богословскимъ эвлемонизмомъ нан улититаризмомъ. Хотя Кантъ и не отридалъ того, что совершенивншая добродьтель требуеть и соотвътственнаго ен

счастія, однакожь онъ вовсе не допускаль мысли, что въ настоящей жизни добродътель имъетъ своимъ спутникомъ и прамымъ савдствіемъ счастіе. По Канту гармонія между совершеннъйшей добродътелью и счастіемъ достигается лишь въ будущей живни. Но этого недостаточно сказать о кантовскомъ взглядь на вопросъ относительно взаимоотношенія между добродітелью м счастіемъ. Кантъ училъ, что стремиться къ добродътельной жизни изъ-за надежды на счастіе, на удовольствія и наслажденія значить не уважать добродетели, не поцимать ея и даже разрушать. Какое же изъ этихъ двухъ противоположныхъ возарвній на взаимоотношение между добродътелью и счастивиъ, между добрымъ дъйствіемъ и наслажденіемъ болье справедливо? Върнье ли то митніе, по которому добродітельный человіжь испытываетъ больше наслаждения въ своей жизни и вообще наиболъе счастливъ, или мивніе, составляющее съ этимъ прямую противоположность? Милль защищаетъ первое митніе. Не касаясь пока вопроса о томъ, возможна ли истинная и дъйствительная добродътель, какъ скоро человъкъ стремится къ ней въ надеждъ на получение наслаждения (съ этимъ вопросомъ мы встрътамся ниже и дадниъ на него должный отвётъ), мы остановнися на решени вопроса: добродетельная ли жизнь или противоположная ей жизнь больше гарантируетъ пріобритеніе того, что Мыль ставить въ числъ необходимыхъ суррогатовъ счастливой жизни, именно: матеріальную обезпеченность, здоровье, расположение окружающихъ лицъ, внутреннее душевное спокойствие, солидарность съ окружающимъ обществомъ, дорогія сердцу личныя привязанности: дружескія, семейныя и т. д. Мы уже достаточно говорили, что счастіе понимается каждымъ по своему. Уже это одно свидътельствуетъ весьма сильно противъ мысли, будто добродътель условливаетъ собою наибольшее счастіе: иногіе такъ понимають счастіе, что добродътель можеть служить самымъ главнымъ препятствіемъ для этихъ людей къ достиженію счастія. Утилитаризмъ нисколько не выпгрываетъ въ томъ случав, что, утверждая твсную связь между добродвтелью в счастіемъ, онъ имъетъ въ виду не просто счастіе, а наибольшее счастіе, которое и по Миллю достигается лишь при посредствъ добродътели. Напбольшее счастіе, по Миллю, какъ мы видвли, есть преобладание въ жизни наслаждении. Но эти иного-

численныя и многообразныя наслажденія доступны скорбе всего людямъ невысокой правственности, отличающимся неразборчивостью въ качественномъ достоинствъ наслажденій и гоняющемся лишь за ихъ разнообразіемъ и многочисленностью. Добродетельный можеть испытывать самыя высокія удовольствія. Это несомивано. Но въ устахъ утилитариста слова: «высокія, низкія удовольствія» не болве какъ пустые звуни, лишенные всякаго свысла. Да и какое дело последователю утилитарнаго ученія до этихъ высокихъ удовольствій, когда ему дорого количество удовольствій и ихъ, такъ-сказать вившній размірь? Но станемъ на точку эрвнія самого Милля и посмотримъ: добродътель ли благопріятствуетъ наибольшей матеріальной обезпеченности, вдоровью и другимъ суррогатамъ счастливой жизни, или напротивъ, нравственно невысокій характеръ? Разсуждая же объ этомъ, мы должны имъть въ виду положеніе добраго человъка не среди какихъ-то идеальныхъ, не встречающихся въ действительности людей, какъ это ради своихъ цёлей дёлають фальшивящіе защитники утилитаризма, но среди такихъ людей, каковы они бываютъ на самомъ дълв по свидътельству исторіи и современнаго наблюденія. При этомъ условін мы должны неизбъжно придти къ выводамъ, разрушительнымъ для утилитарнаго ученія. Въ самомъ дівлів, уже не разъ высказывалось самыми лучшими знатоками жизни, что «въ свътв только тоть и счастливъ, кто умъетъ искусно обдълывать разныя дъла и хитро приспособляться къ окружающимъ обстоятельствамъ». Недавно, какъ пишутъ, знаменитый канцлеръ прусской имперіи, препрославленный Бисмаркъ, какъ-то проговорился, что человъкъ, обладающій извъстными моральными недостатками, гораздо скоръе можетъ разсчитывать на большій успёхъ въ жизни, чёмъ люди, отличающіеся встии возножными добродттеляни. Біографъ Бисмарка при этомъ замъчаетъ, что самъ пресловутый объединитель Германін выдвинулся, именно благодаря этимъ недостаткамъ: хитрости, притворству, фальши, умівнью выбирать средства, очень мало заботясь о томъ, насколько они правственны. И относительно матеріальной обезпеченности въжизни выпгрывають тъ, кто очень искусно умъють эксплоатировать ближнихъ, не церемонятся въ выборъ средствъ, отличаются сивлой и беззастънчивой предпринчивостью, не прибъгаютъ къ суду совъсти, ръшаясь на что-либо и совершая какую-нибудь житейскую операцію. Начиная съ какихъ-нибудь фокусниковъ, этихъ отщепенцевъ общества, и оканчивая журналистами, этими руководителями общественнаго мивнія, ловкіе и беззаствичивые люди въ жизни нивють большій успвхь на всвхь поприщахь общественной двятельности и бездвятельности (поприща общественной бездъятельности, неръдко оплачивающейся весьма дорого, спеціально и существують для ловкихъ людей, и создаются ими самими). Знаменитые французскіе фокусники, какъ напр. Лорамусъ, Луассе и др., извъстные своимъ громаднымъ состояніемъ, обогатились сравнительно съ другими фокусниками, именно благодаря своей крайней правственной легкости, своей необыкновенной способности приспособляться въ обстоятельствамъ, своей нзворотливости и т. под. Лорамусъ, бывшій сперва бъднякомъ, кончаетъ тъмъ, что онъ каждый день получалъ дохода отъ 2,500 до 3,000 франковъ. И какія только средства не употребляль этогь человекь, чтобы пожинать лавры въ жизни? Напр. онъ, благодаря своей ловкости и умънью прилаживаться къ людямъ, плъняетъ сердце красавицы Лодовски, женится на ней и превращаетъ ее въ самую выгодную доходную статью. Между тъмъ какъ ловкіе и нестъсняющіеся въ средствахъ для достиженія богатства люди изъ среды фокусниковъ даже ділають въ жизни такіе блестящіе успъхи, - лица, отличающіяся развитымъ. нравственнымъ чувствомъ, даже не ръшатся взяться за это ремесло, при помощи котораго эксплоатируются карманы ближнихъ и люди безъ всякой церемоніи тунеядствують, проводя жизнь въ праздности и развращая невъжественную массу. Точно также ловкій и практичный журналисть всегда сумветь доставить большій успъхъ своему журналу и тёмъ создать себъ состояніе, чімь журналисть, понимающій свое важное служеніе обществу и ни за какія блага первшающійся угождать извращеннымъ вкусамъ публики, льстить ея заблужденіямъ, поддёлываться подъ духъ времени и проповъдывать то, что въ ходу, что ниветъ значение моды. Кто сколько-нибудь знакомъ съ историей иностранной и русской журналистики и съ современными явлениями въ области ея, тотъ знаетъ, что для наибольшаго успъха того или другаго журнала не столько нужны всесторонняя и глубокая образованность его двятелей, трезвость ихъ убъще-

мій, постоянство во взглядахъ на вещи и неподкупная правдивость, сколько уменье постигнуть потребности известнаго кружка читающей публики, тонко льстить ей, ратовать за нее. когда даже ова заслуживаетъ полнаго осужденія, умело подрывать достоинство другихъ журналовъ, самоуверенно разсуждать обо всемъ, угадывать изивненія, совершающіяся въ общественномъ мивнім, и т. д. Конечно, разные журналы въ разныхъ обществахъ нивють успвхъ, опредвляющійся какиме-либо специ-•нческими причинами. Иной журналь старается подделаться къ сильнымъ міра, нам'вренно отрываеть въ библіотечныхъ архивахъ какіе-либо труды, нужные для закръпленія какой нибудь выдыхающейся и безспысленной традиціи, добивается разныхъ оффиціальных субсидій, осаждаеть сильных міра сего просьбами о содъяствін распространенію журнада, напидывается на другіе журналы съ упреками въ либерализмъ и т. д. Иной журналъ подделывается всячески въ аристократическому кружку въ страив, другой-къ демократическому, третій-къ либераламъ, четвертый - къ консерваторамъ и т. д. Существовали и существують и такіе журналы, которые ухитряются угождать самой разнохарактерной публикв. Чёмъ искуснее и находчиве умеють руководители того или другаго журнала прилаживаться къ наличнымъ условіямъ жизни, твиъ больше вообще они вынгрывають. Положение журнала, руководитель котораго всего меньше думають о томъ, какъ бы приладиться къ разимиъ обстоятельствамъ, и заботятся единственно о распространении въ обществъ началъ правды, истины и добра, никогда не будетъ наиболье выгоднымъ. Въ пользу этой мысли свидетельствуетъ вся исторія журналистики, сколько мы съ нею знакомы. Думать же, что въ будущемъ этотъ законъ взибнится радикально, значитъ позабывать, что людямъ не суждено быть ангелами на землъ. Мы не будемъ говорить о другихъ поприщахъ двятельности, обезпечивающихъ человъку его матеріальное благосостояніе. Вездъ, по нашему глубокому убъжденію, вынгрываетъ ловкій, а не истинно-правственный человъкъ, который готовъ скоръе лишиться жизни, чёмъ продёлывать такія безобразія для своего матеріальнаго обезпеченія, на какія и въ наше просв'ященное время решаются многіе даже изъ такъ-называемыхъ образованныхъ, развитыхъ людей. Намъ могутъ замътить, что люди, без-

честными средствами составляющіе себ' состояніе, нер' дко нетолько клеймятся судомъ общественнаго мизнія, но и преслівдуются судебнымъ порядкомъ. Но, вопервыхъ, есть люди, которые вполит презирають это общественное митие и, прислушиваясь нъ нему, продолжають обделывать свои дела. Вовторыхъ, общество, вибсто преврвнія, нерідко даже удивляется наиболье выдающимся эксплуататорамъ ближнихъ и возводитъ ихъ въ идеалъ для подражанія. Втретьихъ, въ самомъ обществъ, проникнутомъ мыслію лишь о наживь, о матеріальныхъ благахъ и выгодахъ, понятіе о чести ослабъваетъ или до крайности извращается. Вчетвертыхъ, подвергаются суду лишь наименъе искусные эксплуататоры ближнихъ. Впятыхъ, громадныя средства, пріобрътенныя человъкомъ, большею частью выносять его на свободу изъ самыхъ стъснительныхъ обстоятельствъ. Вшестыхъ, развъ мы не видимъ грустныхъ примъровъ на нашихъ судахъ, что судьи, выросшіе и воспитавшіеся въ обществь, нравственныя основы котораго не особенно крыпки, очень часто выносять оправдательный приговоръ такимъ лицамъ, которыя должны бы понести на себъ всю тяжесть законной кары. Наконецъ, не всегда нужна какая-нибудь особенная поразительная безчестность для успъха: большей частью для этого нужна просто въкоторая легкость нравственная. Скажутъ: нажитое недобросовъстными средствами и проживается легко. Но всегда ли и даже часто ли это бываетъ? Большей частью умъютъ беречь деньги именно люди, спеціально занимающіеся эксплуатаціей ближнихъ, между темъ какъ добродетельные люди и свое достояніе растрачивають на помощь разнымь бъднякамь и неимущимъ. Но, говоритъ Милль, добродътельный счастливъе въ томъ отношенін, что онъ, вибсто матеріальных благъ, можетъ исключительно обладать такимъ важнымъ для счастія духовнымъ благомъ, какъ душевный миръ, бывающій результатомъ спокойной совъсти. Однакожъ, къ чему же утилитаризмъ во главъ условій счастинвой жизни поставляеть матеріальное довольство? Душевное спокойствіе, разсуждая съ утилитарной точки арвнія, хорошо тогда, когда при этомъ человъкъ не чувствуетъ мучи тельныхъ приступовъ голода или не видитъ вокругъ себя жены и дътей, живущихъ въ холодной и сырой конуръ, оборванныхъ и голодающихъ. Въ противномъ случат не будетъ ли возму-

щаемо и подавляемо самое это душевное спокойствіе? Семейныя привязанности и дружескія, на которыя указываетъ Милль, не послужать ли въ этомъ случав для добродетельнаго источникомъ новыхъ и сильныхъ страданій? Добрый человёкъ скорве самъ одинъ готовъ переносить скорби и лишенія, чвиъ видъть страдающими другихъ. Онъ готовъ облегчить горькое положение семьи и друзей и найдти въ этомъ отраду для себя, но не въ состояни. Не новыя ли страдания съ этимъ начинаются у него? Конечно, добрая жена и добрыя дъти готовы по возможности бодро переносить свои лишенія и не давать чувствовать главв семьи своихъ страданій. Но развів это его всегда облегчить и утфинть? Не скорбе ли самая эта кроткая терифливость и молчащее страданіе порой должны камнемъ ложиться на сердце его и удесатерять его страданія? Да часто ли случается въ жизни такое счастливое совпадение характеровъ всъхъ членовъ семьи, что мужъ имбетъ добрую жену, отецъ добрыхъ дътей? Въ дъйствительной жизни строй семейныхъ отношеній далеко не завиденъ. Умному человъку ръдко попадается соотвътствующая ему жена. То же самое нужно сказать и о добромъ. Кто туть виновать? Это другой вопрось. Біографія самого Милля свидътельствуетъ, какое значение для счастливой жизни имъетъ хорошая жена. Значить, если добродьтельный человых не инвль случая встрътиться съ доброй женщиной и связалъ свою судьбу съ таков, которую никакія благія усилія не въ состоянін привести въ гармонію съ мужемъ, тогда для него перенесеніе тягестей и лишевій жизни становится въ ивсколько разъ трудиве. А дъти? Сколько горя и непріятностей приносять часто честному и благородному отцу дурныя дъти, надъ исправленіемъ которыхъ онъ напрасно трудится? Несомивнию, счастливъ тотъ человъкъ, совъсть котораго не запятнана никакимъ преступленіемъ. Но, вопервыхъ, не нужно позабывать, что угрызенія совъсти возможны въ совъстливомъ, тонко чувствующемъ человъбъ. Напротивъ, человъкъ, привыкшій къ дурнымъ дъламъ и не думающій о нравственномъ достоинствъ своей жизни и своихъ дъйствій, больше тревожится и страдаеть, когда почемунибудь ему не удаются его планы, чемъ тогда, когда онъ сознаетъ нравственную преступность своихъ дъиствій. Тъмъ болье это нужно сказать о людяхъ, выступающяхъ въ жизнь съ един-

ственнымъ желаніемъ искать собственнаго счастія. Для нихъ дурной поступокъ долженъ собственно заключаться въ какойнибудь неудачь, въ какой-либо опрометчивости при стремленіи къ благополучію, какъ бы оне его ни понемали и въ чемъ бы ни поставляли. Вовторыхъ, не следуетъ опускать изъвиду, что правственное совершенство, предполагающее отсутствие угрызеній сов'єсти, составляеть лишь идеаль, недостижници въ здівшней жизни. Большая правственная развитость, отличающая извъстныхъ людей, необходино бываетъ сопряжена съ большей чуткостью ихъ совъсти къ мальйшимъ ненормальностимъ, допущеннымъ человъкомъ нетолько въ дъйствіяхъ, но и въ самыхъ затаенныхъ душевныхъ цвиженіяхъ. При этомъ укоры совъсти ощущаются гораздо сильнее, чемъ ея одобренія. Значить, страданія совъсти скорье возможны въ людяхь добрыхъ, чвиъ порочныхъ. Втретьихъ, нужно нивть въ виду, что борьба съ дурными наклониостями и влеченіями, большей частью весьма свльными и упорными, предполагающаяся необходимо во всякомъ добродетельномъ человеке, сопровождается такими страданіями, которыя неизвъстны тъмъ, кто идетъ на сдълки съ порокомъ и удовлетворяетъ своимъ склонностямъ и влеченіямъ. Скажутъ: дурной человъкъ своимъ образомъ жизии, заключающимся въ сластолюбія и распутстві, можеть разрушать свое здоровье и чрезъ то дълать влосчастною свою жизнь. Здоровье же, и по Миллю, стоить въ числе главныхъ принадлежностей счастливой жизни. Но развъ кръпость здоровья еще при рождении дается твиъ людямъ спеціально, которые современемъ будутъ отличаться высокими нравственными качествами? Развъ бользни посвщають только твхъ людей, которые ведуть дурную жизнь? Въ жизни бываетъ весьма часто, что лучшіе въ нравственномъ отношеній люди отъ природы обладають хилымь твломь и умирають оть самыхъ злыхъ болёзней преждевременно, между тёмъ какъ дурные люди обладають такимъ желвянымъ организмомъ, который не надламывается при самой безобразной жизни. Несомевню, что неумъренное сладострастіе и другіе пороки не могутъ не служить причиною разрушенія здоровья. Но следуетъ ли шаъ того, чтобы добродътельная жизнь необходимо сопражена была съ цвътущимъ здоровьемъ? Вовсе иътъ. Порочный человыкъ можетъ такъ разсчетливо удовлетворять своимъ сла-

столюбивымъ и другимъ наклонностямъ, что нисколько не повредить своему здоровью, между темь какъ добродетельный санынъ своимъ воздержаніемъ отъ удовлетворенія извистныхъ своихъ маклонностей и борьбою съ ними можетъ иногда сильне ослаблять свое здоровье. Такимъ образомъ оказывается, что нътъ необходимой связи и между эдоровьемъ и добродътельной жизнью. Но, въ такомъ случав, почему бы утилитаристъ сталь предпочитать добродътель? — Не болье ли обезпечиваетъ побродътель расположение ближнихъ къ доброму человъку и его солндарность съ окружающимъ обществомъ? Несомивнио, что постоянная честность, правдивость, двательная любовь къ другимъ и тому подобныя нравственныя качества вызываютъ расположение и почтение въ обладающивъ вин. Но не видимъ ли ны въ то же время, что это расположение и это почтение еще чаще выпадають на долю твхъ, которые умвють наспироваться такъ сказать въ разныя возвышенныя добродътели, отнюдь обладая вин? Есть люди, которые выдають себя гуманными, справедливыми и т. д., до такой степени искусно драпируясь въ эти добродътели, что развъ самыя близкія лица увнаютъ настоящія ихъ качества и усибвають заглянуть въ ихъ душу съ ев черствымъ эгонзмемъ в фальшивостью. Эти-то послъднія лица собственно в благоденствують въжнани. Подъ прикрытіемъ добродътели они весьма успъшно осуществляють разныя свои своекорыстныя намеренія и эксплуатирують окружающее нхъ общество. Но люди, отличающиеся двиствительной любовью въ людямъ, неподкупной честностью и неизмённой справедливостью, обыкновенно встречають ожесточенную вражду противъ себя и нередко положительныя преследования. Тотъ, кто дъяствительно любитъ своихъ ближнихъ, душу свою готовъ положить за нихъ. Цоэтому онъ не потершить угистемія слабыхъ и такъ или иначе встанетъ на ващиту ихъ. Человъкъ строгой и неизмънной правдивости не смелянтъ тогда, когда ложь и клевета пятнають чье бы то ин было деброе имя. Человъкъ справедивый на самомъ лъль не вынесеть нарушейи правъ его ближнихъ и не приминетъ тъмъ или другимъ способомъ положить конецъ безправію или по крайней мірь неостанется безъ энергического протеста. Такіе люди, для которыхъ исполненіе добра составляеть задачу жизни, могуть очень мало наелаждаться и очень жестоко страдать самымъ различнымъ образомъ. Солидарность съ обществомъ для нихъ скорве всего можетъ состоять въ борьбъ съ самимъ же этимъ обществомъ за нравственное и уиственное перевоспитание его. Но кто идетъ на упорную борьбу съ обществомъ во имя истины и добра и энергично ведетъ ее, путь того бываетъ усыпанъ не пвътами а терниемъ. Эти люди, нося въ своей великой душъ глубокую скорбь, пораждаемую нестроениемъ и зломъ общественнымъ, въ своей жизни испытываютъ гонения и преслъдования со стороны того самого общества, которое они такъ пламенно любятъ и благо котораго такъ близко ихъ сердцу....

Мы съ достаточной обстоятельностью разсмотрвли мысль Милля о томъ, что наибольшее счастіе, будто бы, составляетъ удвав людой, отличающихся высокимъ умственнымъ, художественнымъ и нравственнымъ развитіемъ. Нашъ совершенно безпристрастный анализь необходимо приводить нась къ тому убъждению, что утилитарное учение, каковымъ даже представляется оно у Милля, решительно не въ состояніи доказать веобходимую и постоянную связь между высшеми духовными качествами человъка и наибольшимъ счастіемъ. Не можемъ не вамътить, что самъ Милль до такой степени не увъренъ въ томъ, чтобы существовала постоянная и необходимая связь, — а въ ней то в вся суть двла,-между высокамъ умственнымъ, художественнымъ и нравственнымъ развитіемъ и наибольшемъ счастіемъ, что то онъ усиливается доказать существование этой связи. то позволяеть туть же себь высказывать такія высли, которыми прямо отрицается эта связь. Такъ, онъ говоритъ: «чёмъ большими способностями одаренъ человъкъ, тъмъ большее требуется для его счастія, тімъ спльніве чувствуются имъ страданія в тъмъ самыя эти страданія его иногосторониве». Но въ такомъ елучать, къ чему же эти усили доказывать недоказуемое? Не жучше ли было бы прямо сознаться, что утилитарное ученіе оставаясь саминь собою и не заимствуясь отъ болве серіовныхъ моральныхъ системъ, никакъ не въ состояни оправдать и объяснить съ своей точки зрвнія необходимость предпочтенія высшихъ благъ предъ назшими? Милль сперва, какъ мы знаемъ. указываль на голось развитыхъ людей въ пользу высшихъ благъ и въ немъ надвялся указать основание для опънки наслажденій по ихъ качественному достоянству и для предпочтенія духовныхъ наслажденій в высшихъ полезностей передъ чувственными наслажденіями и низшими полезностями. Но и туть онъ не могь не видеть всей безплодности попытокъ установить, съ утилитарной точки зрвнія, мерило для оценки удовольствій въ качественномъ отношенін. Но если по поводу этой своей попытки онъ могь сказать, хотя и несправедливо, слъдующее: «я вовсе не думаю утверждать, что высказанное мною инъніе по вопросу о качественности удовольствій имъло такое значеніе, что его принятіе или непринятіе необходимо должно влечь за собою принятие или непринятие и самаго утилитарнаго принципа», то въ настоящемъ случав Милль никакъ не можетъ этого сказать. Если утилитаризмъ безсиленъ доказать, что наибольшее счастіе составляеть прямое и естественное достояніе болве развитыхъ людей въ уиственномъ, художественномъ и нравственномъ отношеніяхъ, то что же это за безобразное нравственное учение, которое нетолько индифферентно въ тому, какъ в чемъ наслаждаются люди, лишь бы они наслаждались, мо даже склоняется несомивые въ пользу низшихъ стремленій и инстишитовъ человъческихъ? Пусть по личному вкусу стороннака уталитариаго ученія стоять за высшія наслажаенія, но съ точки зрвнія основнаго его принципа ивть на высшахъ, ни низшихъ удовольствій: существують лишь болве сильныя и болью чистыя наслажденія, и однакожь они-достояніе не людей, отлачающихся высокий уиственными и правственными развитіенъ. Этотъ выводъ роняетъ утилитарное ученіе въ саномъ его основанін, какъ это ученіе излагается Милленъ. На вопросъ что ниенно благопріятствуеть навбольшему счастію, утнантаризиъ долженъ отвътить: умственная и художественная неразвитость съ нравственной легкостью характера. Что же это за нравственная снетема? Кому ома мужна?

(Продолжение въ елпд. книжки).

А. Гуоввъ

## COBPEMENHOE OFO3PTHIE.

изъ жизни восточныхъ церквей.

Мпръ церкви ісрусалимской, нарушенный низложенісмъ патріарха Кирилла и возведеніемъ на канедру патріарха Прокопія, нельзя считать возстановленнымъ съ удаленісмъ последняго отъ двяв правленія и набраніемъ киръ Іероеея. Хотя новыв патріархъ быль, согласно желанію членовъ і русаленскаго синода и большинства братства Гроба Госпедия, утвержденъ высокою портою въ должности, но христіане Палестины заявили было, что они не признають киръ Іероеея своимъ патріархомъ. Новый патріархъ ваняль впрочемь свою каселоу, не встрътивъ никакого противодъйствія со стороны мъстнаго населенія. Можеть быть арабы Палестины ныв'в подчинатся силь обстоятельствъ и перестанутъ до мавфстнаго времени волноваться. но ихъ спокойствіе, вероятно, не будеть продолжительно. Положеніе, въ которое нхъ ставить новый органическій регламенть іерусалимской церкви, столь же неудовлетворительно для нихъ какъ и прежиее.

Этотъ регламентъ предоставляетъ попрежиему всю церковную власть въ рукахъ греческаго духовенства, которое въ лицъ натріарха и синода, состоящаго изъ шести архіереевъ и девяти архимандритовъ, управляетъ всёми дъламя іерусалимской церкви и завъдываетъ всёми принадлежащими ей имуществами и заведеніями. Мъстному арабскому населенію дано, правда, право участія въ избраніи патріарха, но это право столь маловажно, что пользуясь имъ, арабы не могутъ имъть никакого вліянія на вы-

боры. Арабскіе священники, призываемые по одному изъ наждой епархів въ избирательное собраніе, участвуя въ составленів каталога кандидатовъ на патріаршую каседру, могутъ лишь внести въ оный своего кандидата, но окончательное избраніе патріарха изъ назначенныхъ кандидатовъ находится въ рукахъ греческаго духовенства. Архісрен выбираются и назначаются исключительно синодомъ. Такой порядокъ вещей не удовлетворяетъ палестинскихъ христіанъ желающихъ возвратиться къ прежнимъ временамъ, когда ісрусалимская церковь управлялась изстнымъ духовенствомъ находившамся въ живой постояной связи съ населеніемъ страны и согласовавшимъ свои дъйствія съ его желаніями и нуждами.

Вотъ какъ изъясняють свои желавія и доказывають неправильность ныившинкъ отношеній къ нимъ греческаго духовенства арабы Палестины.

«Мы 1), говорять они, составляемь народь и духовенство іерусалимской канедры, а патріархъ в архіерев-наши пастыри не навють безь нась ни гражданского, не религозного существованія. За нами должно поэтому признать на основанім каноновъ право участія въ ихъ избраніи и назначеніи. Мы законно владъл отниъ правомъ въ лицв нашихъ предковъ, во множествъ населявшихъ Палестину и отличавшихся своимъ благочестіемъ. Мы пользовались имъ также въ последствін, когда число ихъ всябдствіе историческихъ причинъ уменьшилось и когда, несмотря на постигии насъ бъдность и унижение, мы наслаждались миромъ и спокойствіемъ подъ руководствомъ истинныхъ пастырей полагающихъ душу за овцы, потому что они были отъ насъ, знали насъ такъ своя овцы, и мы знали ихъ и піли за вини по указываеному ими пути православной вівры. Раскройте страницы древней и новъйшей церковной исторів и, проследных какъ происходило въ древнія времена избраніе патріарховъ и архіопископовъ въ константинопольскомъ, александрівокомъ, антіохійскомъ и ісрусалимскомъ патріархатахъ, сравните его съ нынвшинит порядкомъ выборовъ въ трехъ первыхъ

<sup>1)</sup> См. въ газетѣ Вυζαντίς отъ 31-го мая статью подъ заглавіемъ Тообтира των èν Παλαιστίνη ορ 3οδόζων написанную отъ лица палестинскихъ кристіанъ.

патріархатахъ и съ порядкомъ, котораго нѣкоторые требуютъ для іерусалимскаго. Прочтите исторію нашей іерусалимской церкви, прослѣдите дѣянія патріарховъ и архіереевъ, ихъ жизнь и дѣйствія въ сферѣ религін и церкви и, положа руку на сердце, скажите, оставались ли чуждыми ихъ дѣйствіямъ въ этой сферѣ мѣстное населеніе и духовенство Палестины, были ли они, какъ нѣкоторые утверждаютъ, совершенно безгласными и безучастными въ дѣлахъ церкви предоставляя все въ этихъ дѣлахъ благо-усмотрѣнію своихъ патріарховъ и архіереевъ, и не было ли наконецъ въ іерусалимской церкви того священнаго союза взаимной во Христѣ любви, который соединяетъ въ другихъ мѣстахъ пастырей съ паствами».

«Изъ исторів пов'єствующей о жизни и ділахъ патріарховъ и архіереевъ іерусалимской церкви мы знаемъ, что последніе прежде не навязывались силой своимъ паствамъ, но выбирались мъстнымъ духовенствомъ съ участіемъ народа, и что они были истинными отцами и пастырями этого народа, соединявшими свою судьбу съ судьбой ихъ словеснаго стада. Мы знаемъ, что пока наши предки говорили и писали на греческомъ языкъ, что продолжалось до четырнаднатаго въка, наши патріархи в архіорен писали и говорили на томъ же языкъ. Когда же арабскій языкъ взялъ перевъсъ надъ греческимъ, вслъдствіе переселенія многихъ племенъ наъ Аравін въ Палестину, то духовенство и народъ послъднея, равно какъ избираемые ими патріархи и архіерен, стали по примъру сирійскихъ христіанъ говорить и писать на арабскомъ языкв. Мы узнаемъ также, что предки наши, хотя в приняли арабскій языкъ, не слидись, однако, по народности съ переселенцами наъ Аравіи, сохранивъ собственную народность подъ названіемъ ромеовъ, какъ это видно изъкрисовуллы дарованной султаномъ Селимомъ I јерусалимскому патріарху Атталь, или Дороесю въ 1518 году. Вследствіе сего они смотрели на православныхъ ромеовъ въ остальныхъ областяхъ государства какъ на своихъ соплеменниковъ, принимали ихъ, когда они прівзжали на поклоненіе святымъ містамъ, какъ братьевъ, и считали ромейскихъ монаховъ и јеромонаховъ своими, почему иногда и выбирали изъ нихъ своихъ патріарховъ и архісросвъ. Такое набраніе было напримітрь въ 1538 году, въ лиць патріарха Германа, въ 1579 году въ лиць патріарха Со-

фронія и въ 1608 году въ лиць патріарха Ососана, которые были уроженцами Пелопонеза. Названные ісрархи возведены были на патріаршую маседру общимъ избранісмъ духовенства и народа ісрусалимской церкви. Изъ нихъ патріархъ Германъ, желая послѣ сорокапятильтняго патріаршества сложить съ себя правленіе, созвалъ къ себъ духовенство города Ісрусалима и почетиващихъ лицъ изъ народа и, объяснивъ имъ свое желаночетнъйшихъ лицъ изъ народа и, объяснивъ имъ свое жела-ніе удалиться отъ дѣлъ, поручилъ имъ избрать ему преемника, что они и сдѣлали, выбравъ на его мѣсто патріарха Софронія. Послѣдній, патріаршествовавъ 29 лѣгъ, подалъ въ отставку въ 1608 году также предъ собраніемъ духовенства и народа іеру-салимскаго. Преемникомъ его выбранъ былъ патріархъ Феофанъ, который по 37 лѣтнемъ правленіи умеръ въ 1645 году въ Кон-стантинополѣ. По смерти его, пребывавшіе въ этомъ городѣ мо-нахи изъ монастыря Гроба Господня, въ числѣ пяти, самоволь-но приступили къ избранію новаго патріарха и, содѣйствіемъ нахи изъ монастыря гроса господия, въ числъ ияти, самовольно приступили къ избранію новаго патріарха и, содъйствіемъ сильнаго въ то время молдавскаго князя Василія, настояли, чтобы патріархомъ назначенъ быль настоятель монастыря Галата, что въ Яссахъ, Пансій. Мъстное духовенство и народъ воспротивились этому неправильному избранію, но принуждены были уступить насилію, видя вліяніе и ръшительность новаго патріарха. Это нарушеніе законнаго порядка повело ко многимъ другимъ, въ ущербъ правамъ ісрусалимскаго народа. Патріархъ Пансій обратилъ ісрусалимское патріаршество въ монастырь, въ который ввелъ монаховъ и ісромонаховъ изъ ромеовъ другихъ областей. Послъдніе, принявъ въ свои руки управленіе ісрусалимскою церковію, устранили отъ него мъстное духовенство и народъ. Съ того времени они одни стали управлять ісрусалимскою церковію, они одни рукополагались архісреями, составляли синодъ, они одни представляли ісрусалимскую церковь. Имъя въ виду упрочить свое господство, они ириняли за правило не допускать мъстныхъ христіанъ въ свое общество. Если кто изъ послъднихъ желалъ принять монашеское званіе, то онъ долженъ былъ выселиться изъ Палестины, такъ какъ здъсь ему было невозможно поступить въ каков-либо монастырь. Этотъ порядокъ вещей продолжался до временъ патріарха Кирила. При выборахъ этого патріарха, происшедшихъ въ 1845 году, правосадавному духовенству и народу Палестины было возвращено прежъ нее право участін въ избранін своего духовнаго начальника. Это подало было христіанамъ Палестины надежду, что прежняя исключительная система будетъ отмѣнена. Въ послѣдствін однако оказалось, что патріархъ Кириллъ не былъ къ тому приготовленъ. По визложеніи этого патріарха, монахи Греба Господня, ни во что не ставя правъ мѣстнаго духовенства и народа, выбрали одни патріархомъ архіепископа Газы, киръ Прокопія, что возбудило всеообщее негодованіе среди христіанъ Палестины и заставило ихъ не признать этого избранія. Палестинскіе христіане принуждены были обратиться къ правительству Высокой Порты и къ великой константинопольской церкви съ просьбой о покровительствъ и защитъ противъ горсти притъсняющихъ ихъ иностранныхъ монаховъ».

Изъ этого сдержаннаго заявленія желаній палестинскихъ христіанъ можно всякому убъдиться, что если люди нынъ управляющіе судьбами і ерусалимской церкви не позаботятся объ удовлетвореніи ихъ въ извъстной степени, то происходящія съвъкотораго времени въ этой церкви волненія не прекратятся, хотя и могутъ по временамъ затихать.

Новый і врусалимскій патріархъ, киръ Івровей, бывшій до его избранія повітреннымъ братства Гроба Господня въ Смирні, выъхалъ изъ этого города для слъдованія въ Іерусалимъ 15-го іюня. Предъ своимъ вывадомъ, онъ отправился, въ сопровожденіш духовенства Смирны, въ церковь, гдв, по совершеніш молебствія, сказаль прощальное къ жителямъ города слово. Въ отвътъ на его слово были произнесены два другія, первое однивъ наъ учителей евангельской школы, а другое однимъ маъ мёствыхъ священниковъ. Всявдствіе протеста арабовъ Палестины и нъсколькихъ архимандритовъ Гроба Господня противъ избранія кира Іероеся, Высокая Порта въ началъ не спъшила дать ему свое формальное утверждение въ должности, почему на первый разъ ему послано было лишь визирское письмо дозволяющее ему отправиться въ Герусалинъ для занятія своего мъста, но чрезъ нъсколько времени послъ того новому патріарку отправленъ былъ также формальный султанскій бератъ. Киръ Іеровей при-былъ въ Іерусалимъ 23-го іюня, встръченный тамъ съ подобающими ему почестями. Такъ какъ онъ предъ его избраніемъ находился въ санъ архимандрита, то 29-го іюня было совершено рукоположение его въ архіерея.

Digitized by Google

Въ первыхъ числахъ іюня скончался одинъ изъ архіереевъ іерусалимскаго престола, тиверіадскій митрополить, киръ Нектарій, принимавшій дъятельное участіе въ низложеніи патріарха Кирилла и потомъ бывшій главой движенія противъ патріарха Прокопія. Какъ утверждаютъ нѣкоторыя изъ константинопольскихъ газетъ, онъ имѣлъ въ виду при этихъ волиеніяхъ лишь занять іерусалимскую каеедру и, не успѣвъ въ томъ, умеръ съ горести. Изъ его имущества, восходившаго, какъ говорятъ, до 140,000 рублей, найдена была по его смерти весьма незначительная часть. Прочее было расхищено окружавшими его людьми.

Одинъ изъ вопросовъ наиболъе занимавшихъ въ послъднее время великую константинопольскую церковь- есть такъ-называемый авонскій вопросъ, возбужденный опасеніями грековъ касательно пълей пребыванія русскихъ монаховъ на Авонъ. Благодаря поверхностному взгляду в разглагольствіямъ большей части греческих в газетъ, между греками распространилось мижніе, что русскіе монахи поселяющіеся на Аеонъ служать цёлямь панславизма и что если противъ нихъ не будетъ принято нужныхъ мвръ, они мало-по-малу захватятъ въ свои руки всв авонскіе монастыри и тъмъ не только лишатъ грековъ древняго отеческаго наследія, но и ускорять подавленіе эллинизма въ окружающихъ Аоонъ странахъ. Греческіе монахи на Аоонъ, подстреваемые изъ Аениъ и Константинополя, воздвигли всеобщее гоненіе противъ своихъ русскихъ братій, оспаривая у нихъ права и имущества законно ими пріобратенныя. Вражда греческихъ монаховъ противъ русскихъ преимущественно обнаружилась въ монастырв св. Пантеленмона, гдв русскіе монахи, благодаря своему числу и собираемымъ ими въ пользу монастыря пожертвованіямъ, пользовались большимъ вліяніемъ. Живущіе въ этомъ монастырв греческие монахи, упуская изъ виду, что монастырь, прежде находившійся въ упадкі и крайней нищеті, быль приведень русскими монахами въ самое цвътущее состояніе и ими одними содержался, вознамітрились въ началіт прошлаго года или совершенно выгнать ихъ изъ монастыря или по врайней мъръ лишить ихъ всякаго участія въ управленіи обителью и держать ихъ въ полномъ себъ подчинени русскимъ непрестанныя непріятности и грозя сжечь самый монастырь, они успъли было захватить въ свои руки печать монастыря и организовать въ немъ согласное своимъ видамъ управлевіе. Русскіе монахи жаловались на своеволіе в нарушеніе порядка со стороны грековъ сначала авонскому протату, засъдающему въ Карев, и потомъ, когда последній обнаружиль явное въ дълъ пристрастіе, великой константинопольской церкви. Къ последней должны были обратиться, объяснивъ дело по своему, также греческіе монахи. Согласное съ ихъ стремленіями ръщеніе карейскаго протата обнадеживало ихъ, что и высшая церковная инстанція приметь ихъ сторону. Жалуясь константинопольской патріархін, русскіе монахи объяснили, что, вследствіе поселившейся между обоими братствами вражды, вслёдствіе различія между ними по языку, народности и нравамъ, имъ невозможно будетъ впредь жить въ одномъ и томъже монастыръ съ сохраненіемъ согласія и любви, вслідствіе чего просили высшую церковную власть, чтобы она разделила монастырь св. Пантелеймона на двъ половины и дозволпла имъ занять одну изъ нихъ на правахъ отдёльнаго монастыря. Принявъ жалобы того и другаго братства, великая церковь положила, что для водворенія мира и порядка въ монастыръ св. Пантелеймона должно ввести въ оный новый уставъ, обязательный для объихъ сторонъ. Обсужденіе этого устава должно было происходить въ общихъ засъданіяхъ обоихъ учрежденій патріархата, священнаго синода и народнаго смѣшаннаго совъта, который, по органическому регламенту, долженъ участвовать въ разсмотрвній всвять не имвющихъ исключительно духовнаго характера дълъ. Священный синодъ и народный совътъ сочли за лучшее прежде всего разсмотрёть уставъ выработанный для монастыря св. Пантелеймона протатомъ въ Карев и исправить его, но убъдившись, что этогъ уставъ, прямо направленный противъ русскихъ, не удовлетворяетъ цёли, оставили его за сторонъ и приступили къ составленію новаго устава. При обсужденіи третьей статьи и проекта новаго устава, касавшейся вопроса о народности игумена, между членами обоихъ учрежденій патріархата возникъ большой разладъ. Одни изъ членовъ находили лучшее обойти нынъ вопросъ о народности пгумена и ръшить его при обсужденів общаго для встать абонскихъ монастырей устава, а другіе настанвали, чтобы онъ быль теперь же різшень. Первое

инъніе поддерживалось большинствомъ членовъ, а за второе стояли лишь инть светскихъ членовъ принадлежащихъ къ врайней греческой партія произведшей болгарскій расколь и желающей расторжения союза въры соединяющаго грековъ съ славянами. После продолжетельных преній между обении сторонами, отозвавшихся также въ печати, постановлено было, согласно мивнію большинства, отложить вопросъ о народности игумена монастыря св. Пантелеймона до разсмотрънія общаго авонскаго устава. Несогласные съ этимъ ръшеніемъ пять свътскихъ членовъ протестовали и пытались запальчивыми статьями въ газетахъ возбудить народъ противъ патріарха и большинства членовъ синода и совъта, дабы провести свое мизніе, и не усивы въ томъ, отказались участвовать въ обсуждении устава, что должно было, по вхъ разсчету, поставить въ затруднительное положение патріарха и большинство членовъ собранія и свльнъе подъйствовать на народныя страсти. Но народъ остался спокойнымъ, и патріархъ вскоръ замъстиль упорныхъ членовъ народнаго совъта новыми лицами. Послъ этого синодъ и народный совътъ приступили снова къ обсужденію устава для Пантелеймоновскаго монастыря. Узнавъ, однако, что нъкоторые изъ аоонскихъ монаховъ оспаривающие верховную власть патріархата надъ Аеономъ агитирують въ этомъ смыслѣ среди всего авонскаго монашества, они должны были прекратить свои занятія по этому предмету, дабы скорбе приготовить общій анонскій уставъ, въ которомъ опредъляются права монастыря и ихъ отношенія между собою и къ великой константинопольской церкви, причемъ разработку вопроса о Пантелеймоновскомъ монастыръ возложили на особую смъшанную коммиссію, состоявшую изъ трехъ синодальныхъ архіереевъ и двухъ свътскихъ членовъ народнаго совъта. Этой коммиссін было поручено прежде всего подробно изучить вопросъ о Пантелеймоновскомъ монастыръ и представить мивніе, можеть ли быть успішно улажена распря между обоями братствами введеніемъ въ монастырь поваго устава, или требуются для водворенія мира между ними другія средства. Согласно съ даннымъ ей порученіемъ коммиссія, изследовавъ всё относящіеся къ дёлу документы, разсмотрввъ взаимныя обвиненія греческихъ и русскихъ монаховъ п допросивъ представителей тъхъ и другихъ, пришли къ убъжденію, что водворить между ними миръ введеніемъ новаго устава невозможно и что необходимо ихъ раздёлить и въ этомъ смыслё составила свой докладъ. Послёдній былъ прочтенъ въ общемъ собраніи синода и народнаго совёта бывшемъ 18-го прошлаго іюня. Выслушавъ докладъ, члены собранія не могли тогда, за недостаткомъ времени, обсудить миёніе коммиссіи. Въ слёдующемъ однако засёданія, происшедшемъ 30-го іюня, священный синодъ и народный совётъ, разсмотрёвъ соображенія на комхъ основывала коммиссія свое миёніе о раздёлё монастыря, отвергли оное и постановили, чтобы оба братства попрежнему жили соединенно въ одномъ и томъ же монастырё и приступили къ новому избранію игумена.

Въ пояснение послъдняго постановления о новомъ избрании игумена должно сказать, что около полутора месяца тому назадъ, въ монастыръ св. Пантелеймона произошло событіе, которое произвело сильную тревогу въ рядахъ крайней греческой партін. 10-го мая умеръ нгуменъ этого монастыря, столътній старецъ Герасниъ, который управляль обителью сорокъ пять лётъ и котораго равно уважали какъ русскіе, такъ и греки, хотя въ последнее время, вследствие крайняго изнеможения телеснаго и ослабленія умственныхъ силь, онъ быль страдательнымь орудіемъ виновниковъ раздора между двумя братствами. По смерти его, братія конастыря должна была подумать объ избраніи ему преемника. Но относительно этого среди оной возникло новое несогласіе. Тогда какъ одна часть находила нужнымъ немедленно приступить къ избранію новаго игумена монастыря, другая требовала отсрочки избранія до решенія вопроса о будущемъ положени обители великою церковью. Къ первой принадлежали вст русскіе монахи, къ которымъ присоединились кромт болгаръ и благоразумитише изъ грековъ, а последняя состояла лишь изъ грековъ. Такъ какъ первая составляла огромное большинство братін, ибо состояла изъ 406 человікь, тогда какь въ последней числилось не более 120 человекь, то она пе могла принять во вниманіе желанія незначительнаго меньшинства, набраннаго виновниками раздора и вражды среди братів изъ самыхъ простыхъ и невъжественныхъ монаховъ. Въ назначенный для избранія день, девятый по смерти игумена, большинство братія собралось, по звону колокола, во храмъ и приступило

къ выборамъ. Когда пересмотрвны были голоса, то оказалось, что вся присутствовавшая въ церкви братія единогласно избрала игуменомъ монастыря русскаго архимандрита Макарія. Греки отдълившиеся при выборахъ отъ прочей брати протестовали противъ набранія. Объ партін отнеслись одновременно къ протату въ Карећ и къ патріархату въ Константинполь, одна прося объ утверждения избрания какъ совершенно законнаго, а другая о неутвержденін онаго. Въ протать голоса также раздълились. Один изъ представителей монастырей высказались за утвержденіе избранія, а другіе, не разділяя этого мивнія, требовали чтобы двло отнесено было на судъ великой церкви въ Константинополь. На сторонъ последняго инвнія оказалось большинство голосовъ, и оно было принято за ръшеніе, которое и сообщено было въ монастырь св. Пантелеймона. Великая Константинопольская церковь также не утвердила избранія, опредаливъ какъ сказано выше, чтобы произведены были новые выборы, въ коихъ должны принять участіе и греческіе монахи устранившиеся отъ первыхъ выборовъ. Исполнения решения высшей церковной власти относительно примиренія и совивстнаго жительства двухъ разноплеменныхъ братствъ въ одномъ и томъ же монастыръ, равно какъ и совокупнаго набранія ими настоятеля монастыря будетъ возложено на особаго патріаршаго представителя, который будеть отправлень для этой цели въ монастырь св. Пантелеймона въ непродолжительномъ времени. На какихъ основаніяхъ будутъ примирены монашествующіе въ обители св. Пантелеймона греки и русскіе, покамівсть еще неизвъстно. Нельзя однако, сомиъваться, что новые выборы будутъ нивть такой же результать какъ и первые если за встин, монашествующими въ монастыръ лицами будутъ признаны одинаковыя права и если избраніе будеть произведено, какъ того требуетъ общій всвиъ монастырямъ св. Горы обычай, по большинству голосовъ, то-есть настоятелемъ монастыря будетъ избранъ тотъ же русскій архимандрить Макарій, на котораго указали первые выборы и котораго назначиль было своимъ преемникомъ, пять лътъ тому назадъ, покойный игуменъ Герасимъ, водобно тому какъ и самъ получилъ въ свое время управленіе монастыремъ, по избранію и назначенію со стороны своего предшественника. Будучи въ томъ увърены, вожаки крайней

греческой партіи, имѣющей въ виду обезпечить власть за гревами во всёхъ афонскихъ монастыряхъ, давно уже придумали средство къ устраневію избранія русскаго въ нгумены Пантелеймоновской обители. Они доказываютъ въ своихъ органахъчто русскіе монахи нарушили де условія своего согласія заключеннаго съ монастыремъ въ 1840 году, въ силу коего число ихъ не должно было превышать трсти всёхъ монашествующихъ въ монастырѣ, что прежде всего надобно де пересмотрѣть каталогъ братіи Пантелеймоновской обители и исключить изъ него всёхъ русскихъ монаховъ приписанныхъ къ нему послѣ пополненія условленнаго ихъ числа и послѣ того уже пригласить братію къ избранію своего игумена. Но это требованіе, по всей вѣроятности, будетъ оставлено безъ вниманія, какъ и многія другія требованія этой крайне неблагоразумной и опрометчивой партіи.

Нынвшній константинопольскій патріархъ, святвйшій Іоакикъ соединяеть съ благоразуміємъ, энергіей и твердостью воли большую опытность въ веденін дель патріархата. Хотя при его вступленів на канедру, крайняя греческая партія заправляла встия дълами, и онъ былъ избранъ въ патріархи, благодаря лишь содъйствію этой партін, надъявшейся найдти въ немъ твердаго поборника в ревнителя своихъ предначертанів, но онъ не отдалъ себя въ ея руки подобно своому предшественнику, Ановму изъ Эфеса. Хотя в не замътно, но дъламъ патріархата дается направленіе противное желаніямъ и стремленіямъ назван-чной безразсудной партіи. Замізчая это, вожаки послідней давно уже пытаются подрыть положенія святвишаго Іоакина. Принадлежащіе этой партін органы греческой печати давно уже порыцають его, обвиняя въ угодливости сильнымъ земли и противныхъ де интересамъ греческой церкви и народа стремленіяхъ. Дабы возбудить подозрвніе и недоввріе противъ него средн греческаго общества, они представляють нынъ всъ дъйствія патріархата въ ложномъ свътъ и изъ всего стараются вывести заключеніе, что святъпшій Іоакимъ не оправдаль де возлагавшихся при его избранія надеждъ.

При такомъ зоркомъ и вмъстъ съ тъмъ враждебномъ наблюденіи за дъйствіями патріархата, прямая попытка къ поправленію прискорбной ошибки прежняго патріарха и отмънъ раскола можетъ потерпъть неудачу. Греческое общество въ Константинополь и въ Аейнахъ, по требованію коего провозглашенъ былъ
расколъ недостаточно еще къ тому подготовлено, хотя страсти
начинаютъ въ немъ повидимому утихать и уступать мъсто разсудку. Ревинтели мира святыхъ божійхъ церквей должны утъшаться хотя тъмъ, что прежнее рвеніе среди грековъ къ расколу, не находя себъ пищи, нао дня въ день ослабъваетъ. Съ
другой стороны расположеніе умовъ среди болгарскаго народа
теперь благопріятнъе къ примиренію съ константинопольскою
церковію чъмъ прежде. Люди управляющіе судьбами болгарскаго
экзархата живо чувствуютъ вредъ происходящій для юной церкви
отъ ея обособленія и разобщенія съ прочими единовърными
церквами и готовы при первомъ случать сдълать все что отъ
вихъ зависитъ для вступленія въ единеніе съ константинопольскою церковію.

Такъ какъ матеріальная часть вопроса, то есть число спархій которыя должны войдти въ составъ болгарского экзархата. была и будетъ главнымъ препятствиемъ къ примирению болгаръ съ воистантинопольскимъ патріархатомъ, то болгарское духовное начальство, въ видахъ облогчить свое соглашеніе съ послъднинъ нынъ усердно заботится объ опредълении числа принадлежащихъ ему опархій, за неимънісмъ возможности вступить въ прямые переговоры съ патріархатомъ, чрезъ посредство одного турецкаго правительства. Оно думаетъ, что когда спорныя епархін будуть тынь или другимь способомь присоединены къ болгарской перкви, то греки не будуть болье имъть сильныхъ побужденій къ продолженію своего религіознаго разобщенія съ болгарами и скоръе уступять совътамъ о примиреніи съ ними. Не принимая на себя разбирать на сколько справедливо это суждение болгарскаго духовнаго начальства, мы лишь замътимъ здъсь что его старанія къ расширенію границъ экзархата, на основанів учреждающаго его султанскаго фирмана, не остались безъ успъха. Извъстно, что по смыслу Х статьи этого фирмана въ составъ болгарской церкви могутъ войдти, кромъ поименованныхъ въ фирманъ спархій, также и другія спархін въ конхъ двъ трети населенія заявять формальное о томъ желаніе. На этомъ основании къ болгарскому экзархату были присоединены, назадъ тому полтора года, охридская и скопійская епархів. Присоединенію предшествоваль допрось встхъ жителей чрезъ посредство правительственныхъ чиновниковъ касательно того патріархату или экзархату желають они быть подвідомы въ церковномъ отношеніи. Въ последнее время болгарскій экзархатъ успълъ было склонить турецкое правительство сдълать этотъ запросъ жителямъ и другихъ спорныхъ спархій. Вомногихъ городахъ и селеніяхъ явились чиновники спрацивавніе

населеніе, которой изъ двухъ церковныхъ властей оно желаетъ подчиняться. Эта мізра произвела тревогу среди грековъ. Они зашумъли и въ провинціи и въ столиць. Враждебныя патріарху газеты воспользовались этимъ событіемъ для взведенія на него новаго обвиненія въ нерадівній объ интересахъ церкви и въ опрометчивости, поставляя на видъ, что онъ де причиной происходящаго нынъ допроса жителей, такъ какъ выразился де въ своихъ разговорахъ съ правительственными лицами, что онъ принимаеть въ принципъ этотъ допросъ, хотя и обуслованваль его требованіемъ, чтобы допрошены были жители всвуъ безъ исключенія болгарских вепархій начиная съ техъ, которыя ныне состоять въ въдъніи экзарха. Эти газоты присовокупляя въ тому, что жителимъ задается вопросъ, болгары ли они или греки, а не отъ православнаго патріархата, или отъ схизматическаго экзархата желають они зависьть, какъ того требовала сущность дъла и какъ объ этомъ было условлено между патріархомъ и правительствомъ. Вопросъ, былъ представленъ въ последной форме, но греческими публицистами нужно было перенначить ее дабы усилить тревогу и затормозить дъло. Патріархъ Іоакимъ не остался впрочемъ равнодушнымъ къ смутившей грековъ мъръ правилельства. Онъ представляль послъднему словесно и письменно о томъ, что не можетъ допустить частнаго допроса жителей только изкоторыхъ епархій в просиль его прекратить оный. Говорять, что онь имель полный успехь въ своемъ ходатанствъ. Если это извъстие не окажется ложнымъ, то торжество патріарха во всякомъ случав будеть непродолжительно. Ходатайство экзарха можетъ быть причиной возобновленія непріятной грекамъ міры. Поперемінный успітхъ той и другой стороны неоднократно повторялся, не приводя ихъ въ полному достижению цели. Это не должно ли также убъдить ихъ въ необходимости добровольнаго между собою при-

Въ настоящее время въ болгарскихъ газетахъ разсматривается вопросъ о каеедръ экзархата. Нъкоторыя изъ нихъ доказываютъ, что ръшеніе этого вопроса неотложно и что каеедра ни въ какомъ случать не должна быть въ Константинополъ. Въ прежнее время ни одна изъ болгарскихъ газетъ не могла бы ръшиться раскрывать эту мысль. Между болгарами сложилось почему-то убъжденіе, что ихъ высшее церковное управленіе должно находиться въ Константинополъ, и кто утверждалъ противное тому, тотъ прямо назывался врагомъ народа. Это заблужденіе, иустившее глубокіе корни среди болгаръ, теперь въ первый разъ выясняется народу, что также должно считать знакомъ дучшихъ временъ.

Ө. С. Б.



# извъстія и замътки.

## О ДЪЯТЕЛЬНОСТИ С. - ПЕТЕРБУРГСКАГО ОТДЪЛА ОБЩЕСТВА МОБИТЕЛЕЙ ДУХОВНАГО ПРОСВЪЩЕНІЯ ВЪ 1874—1875 Г. \*).

Въ минувшемъ 1874 / г., дъятельность с. петербургскаго отдъла Общества любителен духовиаго просвъщентя была превмущественно, почти исключительно, посвящена сношентамъ съ старокатоликами и изучентю вопроса объ условіяхъ сближентя съ ними. Вопросъ этотъ особенно сильно выдвинулся и выясника со времени боннекой конференціи, въ сентябръ мъсяцъ минувшаго 1874 года. Какъ бы скептически ни относились къ конференціи въ Бонив, она останется однимъ изъ замѣчательнъйшихъ фактовъ современной исторіи, даже независимо отъ тъхъ политическихъ мотивовъ, съ которыми связано дъло старокатоликовъ въ Германіи, Швейцаріи и Австріи.

Въ нашихъ глазахъ (равно вакъ и въ глазахъ огромнаго большинства старокатоликовъ) мотивы политическаго свойства не только не помогають делу староватолицизма, но положительно вредать ему и нскажають его характерь. Какь я выразнися вь одновь нав прежинхъ монуь отчетовь, старокатолики лишь случаемь поставлены радомь съ государствомъ и случаемъ же вынуждены бороться съ одиниъ и темъ же противникомъ. Политические мотивы староватолическаго движения котя и придають ому, такъ сказать, большіе разміры, но въ сущности, **ЕНСКОЛЬКО** НЕ УВЕЛИЧИВАЮТЬ ЕГО ВНАЧЕНІЯ; ЗНАЧЕНІЕ ЭТО ВЕЛИКО ВЪ ОСОбенвости въ томъ отношенін, что оно доказываеть силу религіознаго чувства въ нашенъ поволънін, новидимому занятомъ одними матеріальными вопросами; понятое въ этомъ смысль оно представляетъ врайне утвинтельное зрвдище. Что касается до самой боинской конференцін, то она есть выражение той потребности развития и общения, которая присуща всякой живой мысли, потребности, коей отсутствие есть признакъ смерти, признавъ того, что мысль отжила свой въкъ и не имъетъ будущности. До техъ поръ, пока мысль жива, она не можеть не стремиться къ развитію, къ расмиренію того поля д'яйствія, которое отмежевано ей исторією, не можеть тоже и не искать соединенія со вся-

<sup>•)</sup> Отчеть, читанный, въ годичномъ собранія отділа, зекретареми онаго А. А. Кирівевымъ.



кой другою родственной еймыслыю. Въ этомъ заключалась побудительная причина созыва боннской конференціи, равно и причина того, что на призывъ старокатоликовъ отозвались сочувственно и въ Россіи, и въ Гредіи, и въ Англіи, и даже въ Америкъ. Въ Бониъ впервые встрътились православные, старокатолики, англичане и протестанты, и это разнообразіе въ составъ конференціи не только не повело въ столкновеніямь, но напротивь еще рельефиве выставило добросовъстное стремленіе вськъ участвующихъ дойти до братскаго, христіанскаго единенія; еще ярче проявило искренность желанія работать сообща для достиженія предполагаемыхъ цізей, щізей совершенно чуждыхъ какого бы то ни было стремленія въ преобладанію другь надъ другомъ. Въ переговорахъ нашихъ съ старокатоливами, начиная съ самаго 1872 года, постоянно проводилась имсль діаметрально противоположная той мысли, которая высказалась въ уніи флорентинской и ен дочери-уніи брестской, оканчивающей нынъ свое беззаконное существование въ предълахъ русскаго государства. Тамъ, все дело шло о преобладании, о томъ-кто вому долженъ кланяться, здёсь же лишь о томъ, во что всь должны выровать.

О сношеніяхъ нашихъ съ старокатоликами вамъ были постоянно представляеми подробные отчети; то же, что происходило собственно на боннской конференціи послужило, кром'є того, темой 2-хъ зас'єданій отд'єла въ нымфшнемъ году; поэтому я ограничусь зд'єсь лишь подведеніемъ краткаго итога нодъ результаты нашихъ сношеній съ старокотоликами. Вамъ конечно памятны ті основанія, которыя были приняты на кельнской конференціи за исходныя точки всіхъ нашихъ посл'єдующихъ сношеній. Совіть отділа въ письменныхъ своихъ сношеніяхъ съ старокатоликами, и делегаты наши на конгрессахъ и конференціи никогда отъ нихъ не отступали; на нихъ же построена была и схема, послужившая канвой для переговоровъ между нами и старокатоликами въ Боннів. Въ этой схемів указывается на шесть догматическихъ и на семь обрядовыхъ и каноническихъ разностей. Посмо тримъ на результаты, къ которымъ ми пришли:

Разности догматическія.

1) О церков и ся Гласв. Въ нашей схемъ положение это раздъляется на двъ части: въ первой изъ нихъ говорится объ управления церковью и о первенствъ римскаго епископа, исключительно въ смыслъ первенствующаго между распыми.

По поводу этой первой части положенія старокатолики отвѣтили, что они въ настоящее время не могуть еще сдѣдать опредѣденнаго заявленія, тѣмъ болѣе, что затронутый здѣсь вопросъ еще между ними самими возбуждаеть живыя разсужденія (unter uns lebhaft wentilirt wird); поэтому конференціею рѣшено оставить эту первую часть поло-

женія открытою до будущихъ совъщаній. Что касается до второй части положенія "только вседенская церковь, законно представляемая епископами, есть непогръшника истолковательница и хранительницы въры"; то старокатолики выразили на нее свое безусловное согласіе, положивши этимъ заявленіемъ непреодолимую преграду между своимъ ученіемъ и ученіемъ римскимъ.

- 2) Вопросъ о Св. Дужи тоже частію оставленъ открытымъ до будущихъ совъщаній; онъ, какъ навістно, можеть быть разсматриваемъ съ двухъ сторонь, во 1-хъ со стороны чисто формальной, канонической, и во 2-хъ со стороны догматической, по существу. Что касается этой послідней части вопроса, которая и оставлена пока открытою, то на второмъ засізданіи конференціп старокатолики заявили, что они не смотрять на ученіе объ исхожденіи Св. Духа какъ на догмать. Очевидно, что такая постановка вопроса вначительно уже облегчаеть соглашеніе. О формальной стороні вопроса будеть сказано ниже.
- 3) Догмать непорочного зачатия Пресеятой Богородицы, сдёлавшійся вы послёднее время нанболёе популярнымы на западё и юго-западё Европы, отвергнуть старокатоливами самымы положительнымы образомы, не смотря даже на сильную оппозицію со стороны нёкоторыхы англиканы.

Въ письмѣ, присланномъ въ минувшемъ году коммиссіею соединенія въ отвѣтъ на нашу схему, члены коммиссіи выражались объ этомъ ученін далеко не столь опредѣлительно.

- 4 и 5) Относительно положеній о добрых далах и о прахах староватолики объявили, что они отвергли въ них все то, что могло быть неудобопріемлемымъ, смущающимъ для православныхъ (was ihaen Anstoss gab). И въ этомъ случат они пошли лальше тіхъ мыслей, которыя выражены ими въ отвітт на нашу схему; такъ напр. въ своемъ отвітт они до нівоторой степени еще держались той мысли, что человікъ можетъ ділать добро сверхъ-должное и необязательное, чімъ и увеличиваетъ награду, даруемую ему отъ Бога.
- 6) Положеніе о загробной жизми показалось старокатоликамъ не совершенно яснымъ или, по крайней мёрё, очень своеобразнымъ, поэтому они и не сдёдали о немъ заявленія, но вопросъ этотъ не представляетъ непреодолимымъ препятствій для сближенія, ибо, какъ они выразились совершенно опредёлительно, теорія индульгенцій въ пользу усопшихъ отбрасывается старокатоликами безусловно.

Переходя къ каноническийъ и обрядовымъ разностамъ, мы видимъ стъдующее.

1) О Символю выры. Вставка словъ filioque въ символл въры признана была незаконною. Относительно формальной стороны этого вопроса русскимъ и грекамъ, какъ выразился Деллингеръ, была дана

полная "сатисфакція". Старокатолики безусловно согласились съ тімъ, что вставка была произведена незаконно, и соглашались даже на исключеніе filioque изъ символа; но этому воспротивились англикане і). Конечно, согласіе старокатоликовъ относились лишь въ формальной стороні вопроса, истина или ложь самаго ученія этимъ еще не опреділялась и, какъ еказано выше, должна будетъ выясниться въ послідствін; однако признаніе вопроса неправильнымъ, хотя бы только съ формальной стороны, составляеть уже первый немаловажный шагъ къ примиренію.

- 2) Относительно *крешенія* староватоливи высказались совершенно опреділительно. Они привнали, что форма погруженія есть первоначальная и древибішая, и что она болбе западной соотвітствуєть значенію библейскаго слова  $\beta \alpha \pi i \zeta \epsilon i \nu$ . Разность въ обрядів крещенія конечно не можеть служить препятствіємъ въ возсоединенію тімь болбе, что и у насъ, во многихъ містностяхъ, существоваль еще недавно обрядь "обливанія".
- 3) Относительно тамиства меропомазанія старокатолни признали несомитьно правильнимь, что оно можеть быть совершаемо не только епископами, но и селиснишками. Что касается до еремени, конда именно это таинство должно быть преподаваемо, то старокатолики полагають, что хотя восточный обрядь муропозанія дітей основывается на древийнемъ преданіи, однако и западная церковь имість для своей практики серіозныя основанія, и находять, что оба обряда могуть быть безпрепятственно удержаны.
- 4) Положеніе, относящееся до ташиства Естаристіи, разділяется въ нашей схемі на 4 пункта. Относительно 1-го (объ употребленін на западі опріснововь) староватоливи сказали, что у нихъ не счатаєтся необходимимъ, чтобы хлібъ былъ непремінно прісний. Относительно 2-го, о молитвенномъ призыванін Св. Духа, староватоливи признали безупречнымъ взглядъ, по которому, для дійствительности авта освященія Св. Даровъ, требуется молитвенное призываніе в), но прибавиль, что древность обряда, ныні существующаго на западів, восходить до временъ, предшествовавшихъ разділенію церквей. Относительно 8-го пункта, д-ръ Деллингеръ сказаль, что введечіе на западів причащенія подъ обоими видами есть вопросъ времени. Староватоливи вообще говорять сочувственно о причащеніи подъ обоими видами. Наконецъ, 4) что васается до обычая не причащать малыхъ дітей, староватоливи

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Молитвенное призываніе находится и въ западной литургін.



<sup>1)</sup> Въ отежто своемъ на нашу схему, присданномъ минувшей весною, старокатолики говорили, что они не могуть согласиться на устрашеніе filioque, основываясь только на неправильности его внесенія въ символь, и независимо оть решенія спора "по существу".

повторели тоже самое, что ими было высказано и относительно муропозанія, т. е. что практика западной церкви восходить до первыхь въковъ христіанства, и что, повидимому, об'в практики (и восточная и западная) могуть быть удержаны и не должны бы считаться причиною разъединенія.

- 5) О таниствъ поканнія староватомини свазами, что они считаютъ вопрось этоть выясненнымъ тъмъ, что говорилось о загробной жизни и о гръхахъ (теорія индульгенцій въ матинскомъ смыслё отброшена).
- 6) Относительно безбрачія духовенства староватоливи выразились болье сдержанно, нежели можно было ожидать. Несмотря на то, что недостатви, присущіе этому установленію, очевидны для староватоливовь, они сказали, что эта дисциплинарная разность должна быть разсмотры въ последствін на Вселенскомъ соборы. Причина такой сдержанности, повидимому, заключается въ опасенія, чтобы ультрамонтане не воспользовались сговорчивостію староватоливовь въ вопрось объ отмыть безбрачія, дабы поднять врики противь ихъ невоздержности, и постараться объяснить все староватолическое движеніе желаніемъ его вожаковь избавиться оть целибата, и поставить всёхъ ихъ на одну доску съ патеромъ Гіацинтомъ и т. п. Это—пріємъ, къ которому опи уже прибъгали не разъ.
- 7) Относительно таниства елеосевщения староватолики сказали, что оно можеть быть совершаемо не только надъ теми больными, которые уже близки въ смерти, но и вообще надъ всеми больными, желающими въ нему прибегнуть; они прибавили, что освящение елея епископомъ не существенно.

Всь означенныя разности составляли предметь переговоровь между старокатоликами и православными, на последнемъ, 6-мъ заседани конференцін. Но и на предъндущихъ совъщаніяхъ (съ англиканами) было затронуто и решено въ правильномъ смысле несколько другихъ вопросовъ, по которымъ нежду восточною и западною церквами существовала и существуеть разнида, между прочимь о томъ, что литургія должна совершаться на язывъ понятномъ народу, что чтение св. Писанія на народномъ (понятномъ) языкі не должно быть запрещаемо, что ученіе о вивняемости другимъ сверхдоджныхъ заслугъ святыхъ и основанная на немъ теорія индульгенцій несостоятельны; наконецъ, что нивакой переводъ св. Писанія (при этомъ ималась въ виду Вульгата) не можетъ претендовать на большій авторитетъ сравнительно съ авторитетомъ. оригинальнаго текста. Приводя вышеизложенныя постановленія, дающія право надвяться на сближеніе съ староватоликами, нельзя не упомянуть о замичательной ричи, произнесенной др. Деллингеромъ по поводу вопроса о разделеніи церквей; конечно никогда, никакой католическій ученый пользующійся такимъ громаднымъ авторитетомъ, не излагалъ такъ правдиво и върно исторію разділенія церквей. Конечно, вопросъ этотъ не входить въ область догматическую; знаменитый ученый разбиралъ чисто историческій фактъ, тымъ не менье разборь этотъ касался вопроса, который былъ преднамыренно затемняемъ ультрамонтанскими учеными, и которымъ, по словамъ І. Л. Янышева, отвъчавшаго на рачь д-ра Деллингера, они пользовались для того, чтобы возрастить злостныя предубъжденія противъ нашей церкви.

Я позволиль себь подвести итоги подъ наши сношения съ старокатоликами. Сравните, мм. гг., то положение, въ которомъ теперь находится вопросъ о возсоединении, съ твиъ—въ которомъ онъ находился четыре года тому назадъ, на соборъ въ Мюнхенъ, когда старокатолики впервые о немъ заговорили, но при этомъ считали возможнымъ стоять на почвъ Тридентинскаго собора, и скажите — можемъ ли мы бросать теперь начатое дъло, или, какъ нъкоторые полагаютъ, воздержаться отъ всякаго въ немъ участия до тъхъ поръ, пока старокатолики не придутъ къ какому-либо окончательному ръшению?

Конечно, по этому поводу можно высказать много сомевній, много "Bedenken", какъ говорять нёмцы. Можно, вопервыхъ, утверждать, что добытые результаты еще ничего не доказывають, что главиваныя разница между нашимъ въроучениемъ и въроучениемъ старокатолнковъ-Filioque рашена въ нашу пользу только съ формальной стороны, и что намъ можетъ быть и не удастся убъдить старокатоликовъ въ неправыльности этого ученія, что они захотять, можеть быть, отстоять его котя бы въ виде частнаго необязательнаго, но допустимаю мивнія подобныя же соображенія можно высказывать и относительно вопроса о главенстве папы, который тоже остался открытымь; можно говорить, что хотя непограшимость и отвергнута окончательно, все же папъ котять, повидимому, приписать какое-то высшее значение сравиительно съ другими патріархами, что нікоторые старокатолики все-таки признають полезнымь удержать матеріальное выраженіе церковнаго единства и что всявдствіе этого всв остальныя уступки теряють свое вначеніе. Можно сказать наконець-и это возраженіе находить, повидимому, наиболее многочисленныхъ сторонниковъ,--можно сказать, что въдь до сихъ поръ все дъло ръшается на бумагъ, что и формально тождественныя положенія могуть все-таки пониматься очень различно, и что намъ вернее выждать, пока старокатолики выяснять себе и окончательно установять догнатическую и обрядовую сторону своего въроучения, - и тогда уже войдти съ ними въ соглашение. Богъ въсть, говорять намь, какъ еще все это разънграется! что изо всего этого

выйдеть! Можеть быть старокатолики подпадуть подъ вліяніе англиканъ, которые относятся къ нимъ такъ сочувственно и въ значительномъ числъ высылають въ нимъ на конференціи и конгрессы своихъ священниковъ и даже епископовъ, или подъ вліяніе протестантовъ, съ которыми они сидели на одной и той же школьной скамье, съ которыми они связаны общностію интересовъ и матеріальныхъ и политическихъ, и наконецъ чисто научныхъ, и что повтому намъ лучше и върнъе повременить переговорами, которые могутъ, въ концъ концевъ, не привести ни къ какимъ осязательнымъ результатамъ! Конечно это вѣрнъе и безопаснъе, да и покойнъе! Но будеть ли это сообразно съ нанимь долгомь? Мий кажется, что всё эти аргуненты должны напротивъ именно побудить насъ къ тому, чтобы избрать совершенно противоположный образь действій, побудить нась въ тому, чтобы, не терая времени, высвазать истину, представить ее въ настоящемъ свътв, объяснить ее и защитить отъ неправильныхъ толкованій; необходимо сделать это именно въ настоящую минуту, когда истина эта обсуждается, когда вопросъ еще не затемнися и не успаль, такъ сказать, кристаллизоваться, когда наконець насъ настойчиво просять принять участіе въ этомъ обсужденіи. Мнв кажется, что вліять на рвшеніе вопроса гораздо легче, пока это решение еще не состоялось, не выравилось въ окончательной формъ. Переръшать дъдо, даже и неправильно решенное, очень не легко.

Старокатоливи, убъдившись въ необходимости подвергнуть строгой вритивъ все то, что сдълано въ области въроученія со времени раздъленія церквей, обратились за помощію и къ намъ, и такое обращеніе деласть консеню величайшую честь вождямь старокатоликовь, которые по учености стоять конечно не ниже остальных христіанскихъ богослововъ. Первое ихъ обращение въ востоку относится въ самому началу движенія (1871 года); тогда между нами подымались голоса, упревавшие старокатоликовъ въ томъ, что они идуть не довольно скоро; теперь, повидимому, обвинения обращены въ другую сторону, выражаются онасенія, чтобы старокатоливи не пошли слишвомъ быстро, не вздумали неосмотрительно рашать слишкомъ важные вопросы. Но вадь ежели, какъ мы видимъ, многіе важные вопросы різтаются въ благопріятномъ для насъ симсле, то при этомъ можно опасаться лишь того, что им потеряемъ трудъ, который будетъ употребленъ на сочинение опроверженій таких ученій, отъ которых старокатолики сами откажутся, еще до появленія нашихъ опроверженій. Такого рода случай и быль сь трудомъ почтеннаго профессора кіевской академін, архимакдрита Сильвестра; нивя въ виду ответы староватоликовъ на пославную имъ схему, архимандритъ Сильвестръ написалъ между прочимъ 43\*

Digitized by Google

статью о непорочномъ зачатіи Пресвятой Богородицы, въ которой опровергь то, что говорилось въ отвётахъ; между тёмъ старокатолики, еще до присылки имъ труда арх. Сильвестра, стали относительно этого вопроса на православную почву и высказались въ этомъ смыслё на бониской конференціи. Но мит кажется, что такой бёдё можно только радоваться, и конечно почтенный отецъ Сильвестръ менте всёхъ жалветь о своемъ трудё.

Въ минувшемъ 1874 году, по полученіи нами отвітной схемы старокатоликовъ, первый учредитель отділа обратился въ преосвященнійшимъ митрополитамъ с.-петербургскому, московско му и кіевскому, а
также и въ преосвященному архіепископу литовскому и виленскому съ
письмами, въ которыхъ Его Императорское Высочество сообщалъ послідніе результаты переговоровъ съ старокатоликами и выражаль надежду, что высшіе ісрархи нашей церкви не откажутся ноддержать
насъ, и разрішать духовнымъ академіямъ, находящимся въ ихъ відівпін, принять участіе въ переговорахъ. Единовременно, Его Императорсвое Высочество обратился съ рескриптомъ въ ректорамъ академій петербургской, московской, кіевской и казанской, прося ихъ о содійствін.

Полученные нами письменные или словесные отвёты, какъ и слёдодовало ожидать, выражали готовность почтенныхъ членовъ нашихъ ученыхъ корпорацій помочь дёлу, которое не могло не быть близко ихъ сердцу.

Профессоры віевской духовной академін взялись за разъясненіе слідующихъ вопросовъ: Архимандритъ Сильвестръ,—о "Св. Духів", о "безпорочномъ зачатін Пресвятой Дівы Марін", о "добрыхъ ділахъ", "о гріхахъ" и о "загробной жизни". Профессоръ Малышевъ о "крещенім и о муропомазанін". Доцентъ Ковальницкій "о церкви и ея Главі и о символіт віры". Казанской духовной академін: Профессоръ Будринъ о "крещенін". Доцентъ ісромонахъ Тихонъ о "ветхозавітномъ канонів". Доцентъ Біляєвъ "объ удовлетвореніи (satisfactio) для спасенія". Приватъ-доцентъ Терновскій "о церкви и ея Главів".

Архимандрить Сильвестръ прислаль намъ минувшей осенью сочинение, относящееся до вопроса "объ исхождении Св. Духа", а затёмъ еще два другихъ сочинения о "Пресвятой Дёвё" (о которомъ я упоминалъ выше) и о "добрыхъ дёлахъ". Всё эти три сочинения были задуманы и написаны по поводу отвётовъ старокатоликовъ до появления отчета о боннской конференціи, а такъ какъ на конференціи старокатолики отступились отъ датинской теоріи непорочнаго зачатія Пресвятой Дёвы и значительно измёнили свои взгляды на теорію добрыхъ дёлъ, то сочименія проф. Сильвестра, трактующія о сихъ вопросахъ, потеряли свою

непосредственную примінимость въ данномъ случай, что конечно нисколько не умаляеть ихъ значенія для богословской науки. Что же касается перваго сочиненія отца Сильвестра—о Св. Духі, составленнаго по оригинальнымъ источникамъ и изобилующаго драгоційними цитатами, то оно конечно останется не безъ вліянія на исходъ перегоровъ нашихъ съ старокатоликами; въ настоящее время оно переводится на німецкій языкъ и скоро будеть разослано къ представителямъ старокатоликовъ.

Ко всёмъ вышеозначеннымъ именамъ недьзя не присоединить именъ двухъ нашихъ почтенныхъ сочленовъ, І. Л. Янышева—ректора и Ив. Т. Осинина—про фессора здёшней академіи, уже боле трехъ лёть заседающихъ въ советъ Общества и жертвующихъ свой трудъ и свое время для достиженія всёми нами желаемыхъ цёлей.

Въ минувшемъ году окончилось трехъ-лётнее служение предсёдателя И. В. Зиновъева, секретаря А. А. Кирмева и казначея В. И. Нечаева; лица эти избраны вновь на 3 года, т. е. до весны 1878 года. Членами совъта состоять І. Л. Янышевъ и П. Е. Покровскій, оба срокомъ до весны 1878 года, князь Д. А. Оболенскій и К. П. Побидоносцевъ, срокомъ до весны 1877 года, И. Т. Осининъ и Т. И. Филипповъ срокомъ до весны 1876 года.

#### **БИБЛІОГРАФІЯ.**

. ДУХЪ И ЗАСЛУГИ МОНАШЕСТБА ДЛЯ ЦЕРКВИ И ОБЩЕСТВА.

С.-Петербургъ. 1874.

Это небольшое сочинение совершенно неимътеть научнаго значения; но представляеть нъкоторый интересь, какъ характеристическая попытка—отстоять права и преимущества монашества. Съ этой только стороны мы и имътемъ въ виду коснуться названнаго сочинения.

Монашество для автора, само собою понятно, божественное учрежденіе. Въ вемъ авторъ видитъ ндеалъ, высшую степень нравственнаго совершенства. Любовь къ Богу, по его понятію, ни въ какомъ случать не можетъ быть совершенною въ человъкъ, не свободномъ отъ узъ и отношеній семейныхъ. Богъ представляется у него какимъ-то ревнивымъ существомъ, которое не можетъ выносить въ человъкъ никакихъ постороннихъ привязанностей, хотя бы и законныхъ. "Такъ какъ ис-

тинно дівственное сердце, равсуждаеть авторь, — свободно оть самой сильной естественной любви, какова любовь къ женв или къ мужу п детямъ, то оно всецело отдаетъ себя любви въ Богу (1 Кор. 7. 32. 39. Мате. 10, 37). А истинно любить Бога должно всемъ сердцемъ, всею лушею, встыт умомъ и всею силою (Марк. 12, 30); любовь къ Богу требуеть, чтобы душа думала только о Богь, услаждалась и жила только однимъ Богомъ. Но какъ можно достигнуть сего, если въ сердце находятся другія привязанности, хотя и законныя?" Свой идеаль боголюбія авторъ возводить здёсь на такую абстрактную высоту, что, очевидно, забываеть даже изречение апостола любви: аще кто речеть, яко люблю Бога, а брата своего ненавидить, ложь есть: ибо не любяй брата своего, его же видь, Бога, Его же не видь, какъ можеть мобити (1 Ioan. 4, 20). Съ особеннымъ удареніемъ авторъ указываеть на неистощимость святыхъ отцевъ въ похвалахъ девству, которое называется, напримеръ, у нихъ цветомъ въ вертограде божиемъ, красотою и благоленіемъ благодати, венцомъ, сплетеннымъ изъ цветовъ добродьтели, благоухающей розой, оживляющей всьхъ, находящихся близь нен, пріятивйшимъ благоуханіемъ Господу Інсусу Христу и проч. и проч.

Даже и общія съ мірянами добродітели монаховь, по мнінію автора, ръзко отличаются отъ добродътелей и подвиговъ мірянъ, въ подтвержденіе чего ссылается онъ на слідующія слова Іоанна карпавійскаго въ монаху: "никакъ не позволь себѣ признать болфе блаженнымъ мірянина, нежели инока, -- мірянина, имъющаго жену и дътей, утьпающагося темъ, что онъ благотворитъ многииъ и подаетъ обильную мидостыню, не подвергаясь никакимъ искушеніямъ отъ бъсовъ. Не признавай себя монахъ меньшимъ такого мірянина въблагоугожденіи Богу. Говорю это не потому, чтобы ты жиль непорочно, неся на себъ трудъ иноческаго подвига, но если ты и очень грашень. Скорбь души твоей. твое злостраданіе далеко честиве предъ Богомъ возвышени вишихъ добродътелей мірянина, твоя великая печаль, твое недоумвніе помысла, самоосужденіе, рыданія, плачь ума, плачевный вопль сердца, сокрушеніе, смущеніе, окаяваніе и уничиженіе себя, все это и прочее, тому подобное, постигающее техъ, которые ввергаются въ железную печь искушеній, далеко честиве и благопріятиве Богу, нежели благоугожленіе мірянина. (Слово въ ннокамъ Индін.) А то упускаетъ паъ виду. что въ первое время монаществи Самь Духъ Божій внушаль пустынножителямъ, чтобы они не допускали въ себъ мысли объ особенной важности ихъ подвиговъ. Въ этомъ отношени въ жизнеописани св. Антонія отмічень сабдующій характеристическій и весьма поучительный факть. Когда этоть великій подвижникь считаль уже себя на высшей ступени духовнаго совершенства, Духъ Божій сначала указаль ему нати

въ другому пустынножителю, Павлу онвейскому, какъ более совершенному въ подвигахъ аскетизма, а зитемъ возвестиль, что есть еще и другая более святая и совершенная жизнь, чемъ жизнь этого реда подвижниковъ, и привель его изъ пустыни въ Александрію — въ домъ обыкновенной христіанской семьи, где Антоній увидаль двухъ молодыхъ женщинъ, занимавшихся рукодельемъ; это были жены двухъ братьевъ, жившія въ мире и согласіи между собою и съ мужьями, дружно занимавшіяся хозяйствомъ и нисколько не подозревавшія въ себе какой вибудь особенной высоты духовнаго совершенства, такъ что когда св. Антоній заговориль съ ними на счеть ихъ святости, оне съ истреннимъ изумленіемъ отвечали: "въ чемъ же можеть быть, отче, наша святость? мы—женщины молодыя, живемъ съ мужьями, вечно въ хлопотахъ, иногда не имеемъ даже времени и въ церковь сходить." Воть объ этихъ-то женщинахъ Духъ Божій и сказаль св. Антонію, что ихъ подвигь выше его аскетическихъ подвиговъ.

Витсть съ привилегіей на особую святость, авторъ, естественно, признаетъ за монахами привилегію и на особое, исключительное участіе въ чрезвычайныхъ дарахъ благодати. "Кто, говорить онъ словами Ліствичника, между мірянами быль чудотворець? Кто воскрещаль мертвыхъ? Кто изгоняль бесовъ? Никто; все это монаховъ почести, которыхъ міръ не можеть вивстить." Въ силу этихъ преимуществъ святости и благодатныхъ дарованій монахи являются у автора лучшимъ украшеніемъ церкви, какъ бы свётильниками міру и солію земли. Они естественные кандидаты епископства, какь въ большей степени обладающіе для этого потребными качествами. "Иноки, поставленные въ санъ епископскій, говорить между прочимь по этому случаю автори, проходили свое служение въ дукъ апостольскомъ", а того не беретъ въ разсчеть, что въ тоть періодъ, когда енископское служеніе наиболье было проникнуто апостольскимъ духомъ, никакъ еще не думали устранять апостольского правила: "подобаеть епископу быти единыя жены мужу." Въ своемъ увлечении монашествомъ, какъ необходимымъ условіемъ для епископства, авторъ доходить даже до того, что необинуясь говоритъ: "конечно, монашескій образъ жизни православныхъ епископовъ есть главная причина того, что православная ісрархія чужда техъ злочиотребленій, какими опозорила себя ісрархія римской католической церкви." Тутъ на него, очевидно, нашло уже положительное затывніе на счеть того образа жизни, который именно составляеть язву католической ісрархіп! Авторъ выставляєть на видь подвиги монаховъ въ борьбе съ ересями, исображаеть, какъ монахи на востоке за чистоту православія терптап всякія оскорбленія, гоненія, даже были лишаемы жизни; между тъмъ забываеть, что между монаками были и еретики,

производившіе столько волненій в смуть въ церкви, за что конечно они и были извержены Церковію. Совершенно незамінимы, по нашему автору, священные инови и въ воспитаніи юношества, особенно готовящагося въ духовному званію. Воть по истинъ достопамятныя слова его на этотъ счеть: "Духъ въка, враждебный духу подвижничества, въ настоящее время усиливается и клеветою и униженіемъ и преследованіями всякаго рода удалить инововъ отъ духовныхъ училищь. Неизвёстно, успёсть ли онъ въ этомъ, но несомитено, что духовныя училища много потеряють, когда въ нихъ будетъ преобладать мірское направленіе и воспитанники духовныхъ учидищь будуть лишеныпримъра строгой, подвижническойжизни. Мірскія забавы и разс'янности, вводимыя подъ предлогомъ цивизизаціи и гуманности, остудять юныя сердца въ ревности къ благочестію." Но не будемъ однакоже следить за нашимъ авторомъ до конца въ изображении имъ многообразныхъ заслугь монашества для церкви и общества; онъ заключаеть свое сочинение сладующимъ какъ бы пророческими словами: "до тъхъ поръ не оскудъетъ въра и благочестіе въ Россіи, доколѣ будуть существовать въ ней св. обители. Св. Василій Великій, говорить авторъ же, такъ обращается къ хамъ: "въ васъ, монахахъ, долженъ сохраниться (не справляясь съ поддинникомъ, а имъя только въ виду текстъ, приводимый нашимъ авторомъ, замфтимъ отъ себя: святитель не сказаль однакоже-сохранится, а — должень сохраниться) остатокъ благочестія, какой Господь пришедши, найдеть на земль." Авторь изобразившій такимь образомь, въ назиданіе върующихъ, значеніе и заслуги монашества, скромно скрыль свое имя. Отважнъе явился издатель сочиненія, который заявивъ въ предисловін, что "по его глубокому убъжденію, предлагаемый трудъ достопочтеннаго автора достоинъ полнаго вниманія встхъ благомыслящихъ людей, въ какому бы классу они ни принадлежали, только бы искали истины безъ предубъжденій", -- подписаль свое имя: Н. Елагинъ.

## ПРИХОДСКАЯ ШКОЛА И ДОБРОЕ ВЛІЯНІЕ ЕЯ НА ПРИХОДЪ.

Село Зятцы, открытое въ 1756 г., упраздненное въ 1826 г. и возобновленное въ 1863 г., въ приходъ котораго 3000 душъ обоего пола, въ томъ числъ половина новокрещенъ изъ Вотяковъ и 200 д. раскольниковъ поморской севты, стоитъ въ самомъ углу Малмыжскаго уъзда, примыкая къ границамъ Глазовскаго и Сарапульскаго уъздовъ. Въ эту глушь очень мало проникало духовнаго свъта. При возобновленіи села,

во всемъ приходъ грамотныхъ было только 12 человъкъ, изъ коихъ 5. но выпискъ начальства, учились въ казенныхъ училищахъ, а прочіе были переселенцы изъ другихъ приходовъ, научившіеся гранот'я въ мъстахъ перваго своего жительства. Если где, то особенно въ Зятцахъ настояла надобность въ приходской школь. По окончанін постройки новой церкви, 1866 года 21 ноября, -- въ день храмоваго праздника, и открыта была школа въ казенной избъ, съ совершениемъ волосвятнаго молебствія послів литургін. Необходимыя учебныя вещи были заведены на счеть причта, который приналь на себя и обязанность безплатно обучать детей. Священинкъ, который некогда быль въ числе наставниковъ вятской воскресной школы, сталь распорядителемь затцинской шволы и обучаль Закону Божію сначала по исторін Попова, а потомъ-Соколова на разсказъ, съ помощію Библін въ лицахъ Шнорра. Обученіе же молитвамъ, во избіжавіе большой траты времени, было взаниное между ученциами по методу Ланкастера. Предъ классами за часъ и после-съ часъ старије ученики, чередулсь по дилиъ, обучали иладшихъ молитвамъ устно, а священиять въ власст переводилъ изучаемыя молитвы на русскій языкь и поясняль смысль ихъ. Діаконь съ пономаремъ обучали письму и чтенію по звуковымъ методамъ сначала Главинскаго и Золотинцкаго, потомъ Корфа. Дъячекъ обучалъ ариометикъ во руководству того же Главинского, съ унотреблениемъ счетовъ. Обучали и церковному пінію. Учениковъ въ 1-й годъ съ большимъ трудомъ собралось только 12, во 2-й было уже 37, а съ 1868 по 1874 г. не менње 50, въ томъ числъ до половины нововрещенскихъ детей, изъ каждаго вриходскаго селенія; были ученики и изъ другихъ приходовъ Узинскаго н Игринскаго. Изъ нихъ окончило курсъ за восемь леть до 100, которые стали дома для своей семьи и другихъ читать религіозно-иравственныя книжки, пріобретенныя на счеть приходскаго попечительства, и выдаваемыя изъ училища; а некоторые стали петь и читать на клиросе. Чтобы расположить прихожань къ отдаче детей въ училище, кроме постоянных убъжденій о пользъ образованія, особенно при осеннемъ врестномъ ходъ, были дълаемы, по окончанін учебнаго года, открытыя испытанія учениковь, съ особымь приглашеніемь на нихь волостныхь начальниковъ, приходскихъ попечителей и всёхъ прихожанъ.

Вскорт послт перваго выпуска учениковъ доброе вліяніе сельской тколы обнаружилось открытіємъ небольшихъ школь въ деревняхъ Затцинскаго прихода и въ другихъ мъстахъ. Отдаленныя селенія русскія и вотскія согласились имъть школы въ своихъ деревняхъ, давши для нихъ квартиру, отопленіе и содержаніе учащимъ. Въ этихъ школахъ обучали одинъ крестьянинъ, одинъ унтеръ-офицеръ отставный и двое изъ окончившихъ курсъ въ приходской школъ. Ученіе въ нихъ производилось подъ наблюденіемъ и руководствомъ причта, который снабжаль ихъ и учебными вещами и приплачиваль учителямъ по одному рублю за каждаго ученика изъ числа отпускаемыхъ съ 1873 г. причту вемствомъ въ пособіе для училещъ 150 р. Таковыя шеолы были: въ 1872—73 учебн. г. въ деревнъ Лазоворцахъ съ 12 мальчиками и 4 дъвочками; въ 1873—74 г. сія школа перешла въ деревню Шундошуръ съ таковымъ же количествомъ учениковъ; въ томъ же 1873—74 г. открылась школа въ д. Утемъ съ 4 мальчиками и 3 дъвочками; въ 1874—75 г. въ деревнъ Шушангуртъ съ 6 мальчиками и въ поч. Кешуръ съ 6-ю мальчиками. Въ 1873—74 г. одинъ изъ кончившихъ курсъ въ приходской школъ, новокрещенинъ изъ Вотяковъ Стефанъ Макаровъ обучалъ дътей грамотъ въ Селтинской приходской школъ, а другой изъ таковыхъ калъка Мерзляковъ русскій—въ деревнъ Чутырскаго прихода.

И другіе ученики приходской школы приносять посильную духовную пользу не только дётямъ, но и взрослымъ. При крестныхъ ходахъ и при всякихъ выёздахъ въ приходъ причтъ считаетъ непремённою своею обязанностію обучать приходскихъ дётей христіанскимъ молитвамъ. Однажды причтомъ предложено было обученіемъ дётей молитвамъ заняться ученикамъ приходской школы. Они оказались способными для этого дёла и, по предложенію священника, согласились по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ собирать дётей своего селенія отъ 6 лётъ, для обученія молитвамъ, въ домы попечителей приходскихъ или другихъ благочестивыхъ домохозяевъ, подъ надзоромъ ихъ. Имъ выданы молитвенники. Обученіе повёряется причтомъ и усерднёйшіе изъ учащихъ поощряются подаркими.

По случаю истребленія новой церкви въ 1873 г. молнією настала новая забота строить каменную церковь. Постоянныя занятія въ школь для причта стали затруднительны. Вследствіе сего причть и прихожане просили земство принять приходскую школу въ свое въдъніе, въ которое она и поступила съ 1 января сего 1875 г.; а школы въ деревняхъ остаются подъ руководствомъ причта, а также подъ наблюденіемъ его продолжается и домашнее обучение молитвамъ по воскреснымъ и правдничнымь днямь. Поверяя последнее во время пасхальнаго крестнаго хода въ починкъ Утемъ, причтъ попыталь съ учениками проифть праздничный тропарь и спри они ве первый разв порядочно, во вторый разъ лучше; приглашены были къ участію въ пеніи отцы и матери, и съ величайшимъ удовольствіемъ и истинною священною радостію для вськъ въ первый разъ въ нашей мъстности огласилось общее наролное пвніе церковное. Процван: "Христосъ Воскресе", "Отче нашъ" и "Вврую во единаго Бога". Тоже повторилось и въдругихъ деревняхъ, даже въ Вотскихъ. При следующемъ крестномъ ходе Троицкомъ общее славословіе совершалось на поляхъ, на которыхъ поселяне, собираясь всегда всё съ большаго до малаго, пёли тропарь празднику "Благословенъ еси Христе Боже нашъ", потомъ "Отче нашъ", "Върую", "Богородице Дъво, Радуйся", "Владычице, прівми молитвы рабъ твоихъ". Можно надъяться, что когда либо при помощи Божіей, народное славословіе войдеть въ обычай и въ самомъ храмъ, по примъру первенствующей христіанской церкви, въ укръпленіе православія и ослабленіе раскола. (Вятек. Еп. Въд.).

Священникъ Михаилъ Шерстенниковъ.

#### ЗАГРАНИЧНЫЯ ИЗВЪСТІЯ.

Въ иностранныхъ газетахъ напечатано следующее письмо Dr. Леллингера: "Международная конференція друзей церковной унів въ Бонив отвроется 12 августа и будеть продолжаться этотъ и два савдующіе дня. Конференція имветь савдующія цван: вопервыхь, воспроизвести общее исповъдание тъхъ главныхъ христіанскихъ ученій, которыя составляють сумму догматовь вёры, утвержденныхъ первоначальною нераздёленною церковію въ ея символахъ, и которыя служатъ в теперь еще нормой ученія для великихь религіозныхь обществь, находящихся въ непрерывной связи съ древивишимъ христіанствомъ. Даже конференція имъеть въ виду, на основаній этого единогласнаго исповъданія, установить взаимное общеніе и конфедерацію церквей, тоесть взаимное признаніе, которое, не доходя до сліянія церквей и не стісняя церковно-національных и вообще завіщанных преданісмь особенностей въ ихъ учени, управлении обрядъ, обезпечивало бы членамъ другихъ обществъ участіе въ богослуженій и тайнствахъ наравиф съ собственными членами.

"Конференція вовсе не виветь въ виду достигнуть кажущагося соглашенія посредствомь многосмысленныхь, то есть неопредвленныхь фразь, которыя потомъ каждый могъ бы истолковать по произволу; напротивь, она желаеть, посредствомъ всесторонняго изследованія п разъясненія установить такія положенія, которыя просто и точно выражали бы сущность библейскаго ученія и отеческаго преданія, и потому самому могли бы служить связью и залогомъ желаемаго общенія.

"Особыхъ приглашений не будеть; приглашенными могутъ считать себя всъ какъ духовные, такъ и міряне, имъющіе достаточное богословское образованіе и сочувствующіе цёлямъ конференціи.



Боннская конференція. 12 августа (по новому стелю), въ Бонив нодъ председательствомъ каноника Деллингера открылись конференціи старокатомиковъ по вопросу о единеніи церквей. На съйздъ прибыли многія лица, принадлежащія къ восточной церкви, въ томъ числь румунскіе епископы Генвадій и Мельхиседевь, архимандрить Савва изъ (Бълграда), архимандриты Анастасіадесъ и Врісний (изъ Константинополя), профессоръ Осининъ, ректоръ духовной академіи о. Янышевъ и гг. Филипповъ и Кирвевъ (изъ Петербурга). Для присутствованія на конференціи прибыли также до 30 англійских и американских духовныхъ лицъ. Деллингеръ отврылъ заседанія конференціи длинною рвчью, въ которой изложиль церковно-историческое развитие и сущность спора о догматахъ между восточною и западною церквами. Затемъ, подъ руководствомъ Делингера, продолжались беседы между старокатоликами и членами восточной церкви по программ'в, начертанной Деллингеромъ. Следующее совещание вонференции по вопросу о единеніи церквей велось на англійскомъ языкі, такъ какъ по предварительному соглашенію, представители восточной держви не участвовали въ заседаніи. Каноникъ Деллингеръ прочель обстоятельное посланіе уничестерскаго епископа, Гарольда Броуна, о действительности англійскаго поставленія (Ordination), послів чего обсуждались всів бывшіе до настоящаго времени переговоры съ восточною церковью объ исхожденін Св. Духа и относящееся въ этому вопросу изложеніе мивній, которое вручено представителямъ восточной церкви и было предметомъ дальнъйшаго обсужденія на общемъ собранім конференціи. Совъщанія конференціи, какъ увъряеть телеграфическое извъстіе оть 16 августа, привели къ общему соглашению съ представителями восточной церкви по самымъ существеннымъ пунктамъ догмата объ исхождении Св. Луха. Собраніе встрітни сообщеніе о томъ изъявленіями радости. 4 августа закрыты совъщанія конференцін о единенін церквей; продолженіе ихъ назначено на вонецъ лъта будущаго года. Архіенископъ Ликургъ и епископъ гибралтарскій выразнин свою радость о достигнутомъ конференціею успёхё, заявивъ надежду, что разъедененныя церкви, постоянно сближаясь, наконець сольются во единую, всеобщую церковь. влючение старо-католический епископъ Рейнкенсъ произнесъ краткую молитву на латинскомъ языко о единеніи въ воро и любви.

Рѣчь г. Дёллингера при открытін боннской конференціи. Bonner Zeitung сообщаеть слѣдующее извлеченіе изърыч г. Дёллингера, которою онъ открыль бонискую конференцію:

"Имъющіе въковую давность споры, началь г. Дёллингеръ, между греческою и латинскою церковью объ исхожденіи Св. Дука стоять въ причинной связи съ теперешнимъ происшедшимъ въ Ватикант перево-

ротомъ въ римско-катодической церкви. Эта связь дёдаеть яснымъ почему именно теперь предпринимается опять попытка соглашения съ Восточною церковью и почему успёхъ этой попытки иметь столь великое значение для всеобщей религіозной жизни, а не прямо даже для политическаго положенія дёль въ мірів. Я попытаюсь показать эту связь.

"Западная церковь, какъ и Восточная, первоначально стояла на томъ основоположеніи, что канолическое заключантся только въ томъ, во что всегда, вездів и всіє візровали. Хотя и въ то время, когда обіз части церкви твердо стояли на этомъ основоположеніи, случались несогласія, отчужденія и разъединенія, но діло не могло доходить до того, чтобъ одна церковь осуждала въ ереси другую, такъ какъ это основоположеніе представляло средства къ устраненію возникающихъ разностей.

"Поздиве этоть общій базись быль оставдень не вслёдствіе умозрительно-догматическихь вопросовь о трончности, о воплощеній и пр., но вслёдствіе вопросовь, касающихся церковнаго устройства, по поводу іерархическихь вопросовь. Съ конца V и начала VI столётія начинается рядь огромныхь вь іерархическомъ интересё подлоговь и выдумовь, между конми подлогь псевдо-Исидора есть самый удачный. Затёмь, въ IX столётіи римскій престоль, опираясь на эти подлоги, выступиль съ своими притязаніями противь восточныхь церквей, стараясь подчинить ихъ своему владычеству.

"Догматическій вопрост объ исхожденіи Святаго Духа быль вовлечень такъ сказать насильственно въ эту борьбу по вопросу объ устровствѣ: воспользовались догматическимъ различіемъ въ этомъ пунктѣ ученія, чтобы дѣлать противной сторонѣ упрекъ въ инославіи.

"Что на Западъ своевольно и противозаконно прибавили въ Символу Въры слово Filioque, виновна въ этомъ не римская церковь. Прибавленіе прежде сдѣлано было въ VI, можетъ-быть и въ V столѣтіи въ Испаніи. Карлъ Великій въ 809 году требоваль отъ напы Льва III ввести во всеобщее употребленіе это прибавленіе; Левъ отвергь это требованіе, на томъ основаніи, что онъ не имъетъ никакого права измѣнать что-либо въ Символь. Въ 1014 году въ Римъ уступили настоянію императора Генриха II и ввели повсюду Filioque.

"Такимъ образомъ съ этого времени объ половины церкви не имъли болъе одинаковаго исповъданія въры. Между тъмъ все болье развивались мысли о владычествъ Рима. По завоеванів Константинополя крестоносцами, въ греческой имперіи введена была латинская іерархія и по мъстамъ даже латинская литургія. Дъйствіями Иннокентія III, французовъ и венеціанцевъ усилена была противоположность между

Западомъ и Востокомъ. Среди этой неравной борьбы, въ коей Западъ быль гораздо могущественнее, восточные воспользовались какъ орудіемъ своею верностію древней форме Символа: они все резче показывали возникшую въ этомъ отношеніи разницу. Теперь латины должны были стараться оправдать прибавленіе, особенно въ виду того, что за него вступался римскій престоль. Вопросъ объ исхожденіи Святаго Духа сдёлался теперь вопросомъ объ авторитетв папы, возвышающемся надъ авторитетомъ вселенскаго собора. На Западъ дошли до того, что приписали папъ право дёлать измѣненія въ Символь, и такимъ образомъ ставили его выше вселенскаго собора и всей церкви. Иннокентій ІІІ уже болье не называль себя, какъ древніе папы, намѣстникомъ святаго Петра, или какъ позднѣйшіе, намѣстникомъ Хряста, но называль себя намѣстникомъ "истиннаго Бога". Такъ датны требовали чтобы греки приняли одобренное папою прибавленіе Filioque.

"Всявдъ за упадкомъ могущества греческой имперіи, властители ел но политическимъ видамъ желали соединения съ напой и Западомъ. Наконедъ, въ 1274 году, созванъ былъ второй соборъ въ Ліонъ. Чтобы педготовить унію, Оома Аквинать написаль сочиненіе о правъ папы утверждать исповедание веры. Для этого онъ пользовался составленнымъ однимъ домининиванцемъ собраніемъ вымышленныхъ мість изъ нисаній греческих отцовь и соборовь, которыми будто признавалось это право. Эта фальсификація, которой Оома Аквинать не подозрівваль, была не столько ісрархическаго, сколько догнатическаго свойства. Около 1274 года Оома Аквинскій первый подробно разсмотрізь вопрось объ авторитеть папы въ изданіи догнатовъ вёры, о чемъ Петръ Ломбардъ въ 1150 году инчего не говорилъ. Конечно Аквинатъ говорить еще не совсвиъ решительно и не отрешился отъ старыхъ воззраній, но все-таки онъ уже составиль себа теорію, что папа есть источникъ всякой юрисдикцін и верховный судья въ делахъ церкви. Оома Аквинскій поставлень быль оть папы и средневѣковыхь монашескихъ орденовъ дивтаторомъ въ теологическомъ міръ. Тавимъ образомъ мы видимъ связь между спорами о Filioque и папскою непогрфпимостію.

"Планъ унів втораго ліонскаго собора не удался; и на соборѣ во Флоренцін въ 1439 году установившаяся по чисто-политическимъ вн-дамъ унія не вмѣла никакихъ прочныхъ результатовъ.

"Затемъ въ Западной перкви господствующимъ направленіемъ стало то, которое достигло извёстнаго завершенія 18-го іюля 1870 года. Дёло направлялось къ тому, чтобы практически провести въ Западной церкви систему которая приписываетъ папа всю власть крисдикціи, такъ чтобы только онъ былъ источникомъ всякой юрисдикціи, а вся-

вій другой иміль бы лишь отъ паны прамо или непрамо врученную власть; вийств съ твить заботились провести непогращимость папи, предъ которымъ и вселенскій соборъ вийств значеніе только сов'ящательнаго собранія. Въ этомъ направленіи дійствовали неуклонно со второй половины XV столітія. Если чрезъ реформацію отділилась отъ папы большая часть западнаго христіанства, именно въ Германіи и Англін, то папская система была здісь главною причиной отділенія и существеннымъ препятствіемъ къ соединенію. По другимъ догматическимъ вопросамъ возможно было бы соглашеніе, но оно должно было сокрушиться объ абсолютный авторитеть папы.

"Вскорт послт реформаціи возникъ і езунтскій орденъ, поставившій себт спеціальною задачей ввести папскую систему въ плоть и кровь западныхъ націй, не изъ платонической любви въ этой системт, но потому что это было самымъ пригоднымъ средствомъ достигнуть всеобщаго владычества; достигни папская система такого значенія и попади Римъ во власть і езунтовъ,—они будутъ владыками всей церкви.

"И доминиванцы, которые долго занимали въ Римъ вліятельное поможеніе (именно въ конгрегаціи индекса и инквизиціи), преслъдовали эту же цізль; но ихъ привязанность къ папской системъ, которая создана ихъ великимъ теологомъ Оомою Аквинатомъ, была искреннъе, чёмъ привязанность іскунтовъ. Оба эти ордена до XVIII въка были главными опорами панской системы.

"Система эта въ продолжение всего этого времени въ Западной церкви встречала много противоречей. Но они постепенно подавлялись. Самое продолжительное противодъйствіе этой системъ было во Францін въ парижскомъ университеть, въ епископать и клирь. Долго работала римская партія надъ разрушеніемъ самостоятельности галливанской церкви. Подробное раскрытіе этого повело бы слишкомъ далеко. Но часъ смерти галливанской свободы пробиль въ 18-е іюля 1870 года. Тогда именно ловко воспользовались спорами янсенистовъ, чтобъ устранить галликанскія воззрвнія, которыя нашли свое выраженіе въ четыремъ членамъ 1862 года. Къ противодъйствію отимъ возарвніямъ привлечены были кардиналы, министры и женщины, изъкоихъ последнія въ такихъ ділахъ всегда иміли большое вліяніе во Франціи. Революцією 1789-94 французская католическая церковь на нікоторое время была разрушена. Она была возстановлена и казалось будто встунила въ свое галликанское наследство. Но это только казалось. Наполеонъ I съ 1802-4 годъ быль дучнимъ союзникомъ папъ, и съ его номощью Пій VII произвель величественный маневрь, однимь почеркомъ пера устранивъ весь французскій епископатъ.

"По врайней мъръ теоретически все еще стояль стояпь газликан-

ской системы, выразительное отрицаніе папской непогрѣшимости. Въ разрушеніи этого столпа. Римъ и іезунты видѣли самую главную свою задачу.

"Одновременно направили взоры и на Германію. Въ Римѣ, какъ а самъ въ 1859 году слышаль изъ устъ предатовъ и самого папы, имѣли великое недовъріе къ нъмецкой наукѣ и нъмецкой теологіи. Къ разрушенію этой послъдней, нашли необходимымъ утвердить папскую непогрышимость вакъ госнег de bronze.

"Тавимъ образомъ Вативану предстояла задача соверженно уничтожить свободу галликанской церкви и подчинить нёмецкую науку власти іезунтовъ". (Моск. Въд.).

Отзывъ протестантской газеты объ уніонистскихъ стремленіяхъ Деллингера и его сообщинвовъ. Деллингеръ, какъ извъстно, считаетъ одною изъ задачъ старо-католицияма постепенное подготовление великаго всеобщаго церковнаго единения. Онъ неодновратно высвазываль эту мысль и недавно снова выразиль ее въ своемъ письмъ въ одному высокопоставленному духовному лицу, обнародованномъ въ кенигсбергской старокатолической газеть "Der Katholik" (Ж 30, 1875 г.). "Что васается меня, иншеть въ этомъ письмѣ Деллингеръ, то я по убъждению причисляю себя въ староватолической общинь; я увъренъ, что она выполнить предназначенную ей высокую миссію: а) дать свидітельство въ пользу старокатолической истины и противъ новъйшихъ римскихъ заблужденій о всевлестін и непогращимости паны; б) вовстановить, путемъ постепеннаго и последовательнаго прогресса, истинную церковь, очищенную отъ заблужденій и суевтрій, болве согласную съ идеею древней, еще нераздвленной церкви, и в) послужить орудіемъ и посредствующимъ звёномъ будущаго великаго возсоединенія христіанъ и церквей. Воть что говорить по поводу этого пистма лебицигская церковная газета "Allgemeine Evangelich-Lutherische Kirchenzeitung" (N. 15, 1875).

"Въ миролюбивомъ настроеніи Деллингера, одумевляющемъ его въ дни глубовой старости, есть нѣчто трогательное, возбуждающее невольное сочувствіе. Мысль расширить эгонстическое римское понятіе о единствѣ церкви, соединить всѣ христіанскіе народы узами всеобщей братской любви, безъ всякаго стѣсненія и нарушенія ихъ церковно-національныхъ правъ и особенностей, сама по себѣ—высокая мысль, заслуживающая полнаго уваженія. И однакоже, въ соединеніи съ тою увѣренностью, что все это осуществится при посредствѣ старокатолицизма, мысль эта теряетъ свою грандіозность и отзывается увлеченіемъ, граничащимъ почти съ наивностью, которая у такого серьезнаго и глубоваго знатока церковной исторіи, какъ Деллингеръ, можеть быть объ-

яснева разві только воздійствіемь на его образь мыслей, можеть быть даже не замътнымъ для него самого, обычныхъ римскихъ понятій о благотворномъ значеніи системы соглашенія и приспособленія въ лежі: установленія церковнаго согласія между разномыслащими. Старокатоищизмъ думаетъ возстановить единеніе разділенныхъ церквей путемь. соглашенія и примеренія ихъ въронсповідныхъ системъ — взаимныхъ сделовь и уступовь другь другу изъ области ихъ догиатическихъ убёжденій. Деллингеру, конечно, очень корошо извістно, что мисль вта не нован, что она не разъ уже практиковалась на католическомъ и протестантскомъ западе и никогда не приводила ни къ вакимъ благопріятнымъ результатамъ для дъйствительнаго сближенія церквей. Плодомъ этой именно мысли, родиною которой мы считаемъ Римъ, была унія грековосточнаго исповедания съ датинскимъ, которая въ настоящее вреия, кажется, доживаеть последніе дни своего неизбежнаго самораздоженія. Между тімь оть старокатолическаго проекта единенія перквей. даже при наиболее удачномъ осуществлении его, нельзя ожидать иныхъ результатовъ, какіе принесла унія съ Римомъ. Старокатолики пригланають къ делу единенія съ собою восточныя церкви, можеть быть не безъ ивкотораго разсчета на то, что народы, принадлежащие къ этимъ церввамъ, остались очень неразвитыми въ догматическомъ отношенін, что члены этихъ церквей мало интересуются догнатическою стороною своего исповеданія, большею частью мало даже знакомы съ догнатическими особенностями своихъ церквей и что потому ихъ можно склонить къ уступкамъ, которыя могутъ быть даже совстив и незамъчены народными массами, коль своро уступки эти будутъ сделаны представителями церквей. Однако же, по совершенно справедливому замѣчанію газеты, подобные разсчеты крайне ошибочны; восточныя церкви имъють свою определенную индивидуальность, которая особенно сильно отпечатывается на восточной обрядности и на церковной диециилинъ, такимъ образомъ на тъхъ именно сторонахъ церковной жизни, ноторыя особенно популярны и особенно близко соприкасаются съ дъйствительною народною жизнью. Если и допустить, продолжаетъ газета, что не только отдельные богословы, но даже офиціальные представители отдельныхъ церковныхъ партій или какихъ нибудь обществъ пришли бы, путемъ совъщания и переговоровъ, къ какому вибудь соглашению съ старокатоликами по вопросу о Filioque и по другимъ какимъ нибудь пунктамъ, все таки чрезъ это ничего въ сущности не будеть достигнуто для действительнаго единенія церквей; пока въ сознанін массъ будутъ оставаться вёронсповёдныя разности, опредёляемыя особенностями ихъ церковной жизни, цалымъ строемъ и складомъ ихъ религіознаго міросозерцанія; соглашенія, достигнутыя путемъ теологическаго и диплома-

44

тическаго искусства — совершенно помимо народа, въ практическомъ отношении никогда ни къ чему не приведутъ." (Дерк. Въсти.)

3 іюля сего года (по нов. стилю), папа Пій IX обратился въ архіепископу неаполитанскому, кардиналу Ріаріо Сфорца, съ письмомъ, въ которомъ онъ изрекаеть отлучение отъ церкви архіепископу города Лидды, Доминику Панелли, ставшему, какъ извёстно нащимъ читателямъ, во главе такъ называемой напіонально-италіанской католической цереви. Папа очень сурово относится въ монсиньору Панелли и дълаеть следующій біографическій очеркъ его. По словамъ Пія ІХ, Панелли, получивъ въ Римъ отказъ въ посвящения въ высшія степени іерархін, вслёдствіе недостаточнаго знакомства съ ученіемъ римско-католической церкви, передался греческимъ схизнативамъ (т. е. православнымъ) и тамъ, примкнувъ въ этой "гнусной схизмв", постыдно отрекся оть католицизма. Въ последствін, притворившись будто желаеть примириться съ католическою дервовію, Панедли сталь увёрять, что получиль священническое и епископское посвящение отъ схизматиковъ, принесывая силу церковнаго рукоположенія какой-то ночной и тайной церемоніи, предшествуемой чуждыми священнаго характера вечерями (агапами). Когда затёмъ Панеми потребоваль, чтобы священное съдалище признало правильность его рукоположенія, папа повелёль верховной инквизиціи изслетовать это діло, и результать изслідованія оказался отрицательный, вслідствіе чего Панелли быль признань простымь влирикомь и навсегда исвлюченнымъ изъ священияго сана. При этомъ папа не упоминаетъ почему-то, что Панелли въ теченін нёсколькихъ мёсяцевъ быль подвергаемъ различнымъ истязаніямъ со стороны "священной инквизиціи". По симъ причинамъ, "своею апостольскою властію", Пій IX осуждаетъ "схизматическое и еретическое скопище", именуемое національно-италіанскою католическою церковію и объявляеть ее отлученною отъ елиненія съ римско-католическою церковію, а относительно Доминика Панеми постановляеть следующее: "вроме того, властію всемогущаго Бога, св. Петра и Павла и нашею, мы симъ торжественно отдучаемъ и анасематствуемъ вероотступника Доминика Панелли, не побоявшагося сдълаться орудіемъ разоренія для народа Божія и вобудителемъ нечестія, равно и всехъ техъ, которые присоединились въ его дервости и вероотступничеству и какимъ бы то ни было способомъ оказывають ему помощь и содъйствують ему дъломъ, совътомъ, согласіемъ и благорасположеніемъ; и мы повелфваемъ, постановляемъ и провозглащаемъ. дабы тъ и другіе, какъ отсъченные отъ тыла церкви, были избъгаемы всвин".

Мы не знаемъ, на сколько епископское посвящение, принятое Доми-



никомъ Панели на Востовъ, правилно (вопросъ этотъ остается не разъясненнымъ и для насъ самихъ), но что дъло, предпринятое этимъ индомъ въ Италіи можетъ повести въ самымъ благотворнымъ послъдствілмъ, если доведено будетъ до конца также, какъ оно начато — въ этомъ для насъ православныхъ не можетъ быть никакого сомиънія. Начала, положенныя въ основу національно-италіанской католической церкви, какъ извъстно четателямъ, сходны съ началами православія, и желательно только одного, чтобы основанная Доминикомъ Панелли церковь вошла въ ближайшія сношенія съ православною церковію.

Ц. Общ. Въстн.

#### въ память

#### НИКОЛАЯ ВАСИЛЬЕВИЧА РУКАВИШНИКОВА,

8 августа неумолимая смерть сразила юному 29 леть, въ цветь силь физическихь и моральныхъ. Одинъ изъ трехъ сыновей богатыхъ родителей, рожденный и воспитанный въ итка, довольствъ, подъ нажнымъ, благопопечительнымъ надзоромъ родителей, опытныхъ и честныхъ педагоговъ, получившій съ дётства твердое начало строго христіанской правственности подъ роднымъ вровомъ, почившій блистательно окончиль курсъ естественныхъ наукъ въ московскомъ университеть въ 1867 году. Полный энергів, юноща не котель было завершить въ Москвъ свое образованіе. Съ жаждою знанія онъ посёщаеть аудиторію, въ качествъ вольнаго слушателя въ с.-петербургскомъ горномъ институть, но сердце, горяче любившее родителей, влечеть въ Москву! Внутренняя борьба совершилась быстро. Желаніе знанія уступило силъ любви въ родинъ. И молодой юноша, пробывъ около двухъ лътъ въ Петербургъ, вернулся въ Москву къ неописанной радости родетелей. Но не для покоя или удовольствій вполнъ обезпеченной жизни Николай Васильевичъ возвратился въ родительскій домъ. Онъ искаль новой діятельности, только не умственной, а такъ сказать-сердечной. Онъ рашился усовершить себя въ любви чистой, самоотверженной, - истинно христіанской; онъ захотълъ вступить на трудное поприще служенія меньшей братіи Христовой, -- онъ ръшился послужить обращенію на путь добра такихъ мальчиковъ, которые успали уже подвергнуть себя 44.

Digitized by Google

суду за кражу, бродяжничество, побёгъ отъ хозянна и пьянство. Проникнутый духомъ евангельской истины, что обративый гръшника отъ заблужденія пути его, спасеть душу отъ смерти, и покрыеть множество гръховь (Іак. V, 20), Н. В., какъ директорг исправительнаго пріюта, рёшительно задался цёлію съ христіанскою любовію исправлять въ малольтныхъ преступникахъ порочныя наклонности, неустанно заботясь сдёлать ихъ честными ремесленниками-тружениками, полагая въ основу ихъ нравственнаго возрожденія страхъ Божій. Съ этою цёлью онъ не только учредиль, но и въ краткое время (съ 1869 года) довель до возможной степени совершенства мастерства: сапожное, портняжное, столярное, переплетное и брошюровочное. Выборъ мастерства всегда представлялся на волю мальчика. Сознавая, что мастерство, основательно изученное, будетъ несомвънно прочнымъ матеріальнымъ обезпеченіемъ воспитанника по выходъ его изъ пріюта, Н. В. особенно старался пріучить мальчиковъ въ труду, а чтобы доставить имъ возможность ивучать ремесла и сдёлаться хорошими мастерами онъ нашель возможнымъ укомплектовать всё мастерскія лучшими мастерами, давъ имъ больщое жалованье и принявъ семьи ихъ на свое содержаніе. Но главное внимание обращено было на религиозно-правственное воспитаніе. Мальчики не только обучались по книгамъ Закону Божію, русскому языку, ариометикъ, географіи и русской исторін, но руководимы были живою бесёдою самаго директора, какъ отца съ дътьми. Онъ вмъсть съ ними молился, образоваль хоръ првикъ, которые предъ святыми иконами, въ нарочито устроенномъ иконостасъ, пъли молитвы, стихиры, тропари и кондави, а также причвы къ акаенстамъ Спасителю и Божіей Матери, которые каждодневно самъ читалъ Николай Васильевичъ. Благоговъйное предстояніе, тихія воздыханія дітей, ихъ стройное пвніе и умилительное чтеніе самого руководителя привлекали въ домъ пріюта и стороннихъ посттителей; но чаще другихъ участвовала въ молитей дётей мать Николая Васильевича. Сколько было такта и истинно отеческаго и въ тоже время дружескаго отношенія къ дітямъ, свидітельствуєть то, что почившій только въ поздній вечеръ оставляль пріють подъ надзоръ своего помощника, уходя подъ кровъ родительскій, и съ раннимъ утромъ

спѣшилъ къ своимъ дѣтямъ! Чтобы не утомить дѣтей работами, онъ самъ дълалъ съ нами прогулки, впрочемъ и въ это время давая работу мысли или чувству. Такъ онъ или знакомиль ихъ съ священными древностями Москвы, бывая съ ними въ жремлевскихъ соборахъ, патріаршей ризницъ, или показываль имъ публичную библіотеку, картинную галлерею, или чудную панораму Москвы съ Ивановской колокольни или Воробьевыхъ горъ. Въ часы свободные отъ занятій или въ дни праздничные Н. В. самъ распоряжался детскими играми, зорко наблюдая, чтобы все было мирно и въ порядкъ. Такимъ образомъ все время, вся живнь его была отдана детямъ. Для того, чтобы успешнее идти къ цели, однажды имъ начертанной, онъ самъ отказался не только отъ свётскихъ удовольствій, посещенія напр. театровъ ит. под., но и ръшился вести безбрачную жизнь, памятуя слова св. ап. Павла: не оженивыйся печется о Господнихъ, какъ угодити Господеви (1 Кор. VII, 32). Нужно ли говорить, что почившій спокойно принималь разные толки и пересуды людей, которые, не желая вдуматься въ высшій смысль его служенія. смотрвли на него неодобрительно; для нихъ образъ жизни Николая Васильевича казался страннымъ, при его счастливой обстановкъ со стороны родителей и его собственнаго образованія. За то, какъ же радовался онъ, когда его питомецъ хорошо себя вель и усердно занимался своимъ дёломъ! Какъ онъ быль доволень, когда призръваемые по выходъ изъ пріюта поступали въ частныя мастерскія лучшими мастерами за хорошее жалованье, или снова возвращались въ пріють, чтобы здёсь быть руководителями въ дёлё для неопытныхъ!... Воть на какую степень могь поставить двадцати осмильтній юноша свой пріють. Въ докладъ за прошедшій годъ Обществу распространенія помежных книго говорится, что свъ 1874 году не было ни одного случая побъта, вообще поведение воспитанниковъ было весьма удовлетворительно; были лишь обывновенныя дётскія шалости. Доказательствомъ ихъ хорошаго поведенія служить то, что изъ всего количества (73) нынё находящихся въ пріюте мальчиковъ только двое недавно поступившіе, не иміють бляхь, которыми мальчики очень дорожать и награждаются за корошія отмітки по поведенію, мастерствамъ и наукамъ ....

И такой юной, но зрелой, направляющей силы, неожеланно не стало! Пріють лишился такого директора, который въ молодыхъ лётахъ показалъ старческую опытность, мудрую распорядительность, строгость начальника, растворенную любовію отца, и, смбемъ сказать, нежностію матери, а главное — пріють лишился того, кто на свое служение смотрель, какъ можеть смотрёть лишь понявшій во всей силь слово Христа Спасителя: больше сея любве никто же имать, да кто душу свою положить за други своя (Іоан. XV; 13). И почившій дійствительно положилъ свою душу за своихъ друзей - дътей, когда угодно было Господу вызвать его отъ самоотверженныхъ трудовъ въ повою (Апок. XVI, 13).... Переплывая Москву-реку въ лодкахъ съ своими дътьми послъ прогулки вечерней на Воробьевыхъ горахъ. онъ получиль легвую простуду. Повидимому, не могло бы быть великой опасности, при цвётущемъ здоровью: но здёсь совершилось то, чего человъку не дано видъть. Мы впрочемъ знаемъ, что на подобные случаи есть объяснение въ словъ Божиемъ: старость честна не многольтна... съдина же есть — мудрость человъкомъ; и возрастъ старости — житіе нескверно. Благоуюдень Богови бывь, возлюблень бысть: восхищень бысть, да не злоба измънить разумь его, или лесть прельстить душу его... Скончався въ маль испоми льта дома. Угодна бо бъ Господеви душа его: сего ради потщася от среды лукавствія, (Пренудр. Con. IV, 8-14).

Свящ. І. Виноградовъ.

Августа 11 дня. 1875 года.

## CAOBO

ПРИ ОТПЪВАНІИ ТЪЛА ДИРЕКТОРА МОСКОВСКАГО ИСПРАВИТЕЛЬНАГО ПРІЮТА МАЛОЛЪТНИХЪ НИКОЛАД ВАСИЛЬЕВИЧА РУКАВИШНИКОВА, ГОВОРЕННОЕ ВЪ МОСКОВСКОЙ НИКОЛАЕВСКОЙ, ЧТО ВЪГНЪЗДНИКАХЪ, ЦЕРКВИ АВГУСТА 11-го ДНЯ 1875 ГОДА, ПРОТОІЕРЕМЪ Н. А. СЕРГІЕВСКИМЪ.

Родители, воспитывайте чадъ своихъ въ наказании и учении Господни. Ефес. VI, 4.

Приличнымъ почитаю, сію апостольскую заповідь повторить при семъ гробів уже какъ исполненную, чтобы родители сего

усопшаго, воспомянувъ святую заповёдь и помысливъ о ея исполненіи, обрели себё въ этомъ твердое и неложное утешеніе.

Наше время много заботится о воспитанів, - о воспитаніи ученомъ, о воспитаніи деловомъ: но довольно ли оно заботится о воспетанін нравственномъ и благочестивомъ? — Ученія человівческія приготовляють къ жизни временной; но и ея не могуть сдълать счастливою безъ помощи ученія Господня. И наше многозаботливое о воспитании время представляеть на это поразительныя и горькія доказательства. Никогда, какъ нынъ, не было такого иножества несчастных случаевь то умственнаго помраченія, то помраченія сердечнаго или же-мрачнаго недовольства жизнію, доходящаго до отчаннія. Это первое. Но еслибы один ученія человъческія н были достаточны для благоустройства жизни временной, темъ не менее разве этою временною жизнію исчерпывается вся судьба человека? Что ни говорили бы люди заблуждающіеся, вакъ бы не обманывали они себя и другихъ различными словесными мудрованіями, усёкающими полноту человической жизни, - прлость жизни какъ истина дийствительности Богомъ положенной не перестаеть быть такою, какова есть, непреложною, неизивнною, неумаляемою. Земная жизньэто не вся жизнь человъка, временная жизнь есть только приготовленіе, время воспитанія въ дальнійшей, продолжительнійшей, въчной жизни. И въ этомъ своемъ истинномъ значеніи, временная жизнь сама есть часть жизни вічной. Что же собственно воспитываеть человъва благонадежно въ счастію, въ блаженству всей его жизни?- не что другое, какъ благочестів. Посему-то слово апостольское научаеть нась: толесное обучение вмаль есть полезно, благочестве же на все полезно есть, имъющее обътованіе живота настоящаю и грядущаю. Посему-то и заповёдь апостольская, обращенная къ родителямъ, которыхъ долгъ воспитать рожденную ими жизнь для ея истиннаго, всецёлаго назначенія, внушаеть имъ не что другое, какъ воспитывать чадо своихо во наказании и учени Господни.

Если же таково значеніе жизни человіческой, если такова для нея важность нравственнаго и благочестиваго воспитанія: какъ же велико должно быть утіменіе родителей въ самомъ исходъ ихъ дътей изъ жизни временной, когда сіи были воспитаны въ истинновъ благочестіи, еще же и до конца оказались воспитанными върно и благонадежно!

Знаю сего почившаго-отъ юности его, и вакъ самаго бливскаго знакомаго и какъ сына моего духовнаго. По немощи человвческой, и мив горько провожать его изъ сея жизни; но утьшение обрытаю въ уповании, что не неготовый идеть онъ въ ввиную жизнь. Ему тридцать льть, но онь почтительный шій до самоотверженія сынъ своихъ родителей; высоко честный гражданинъ своего отечества; добрый върующій сынъ православной церкви; душа чистая кроткая, человъколюбивая: какіе върные залоги блаженства жизни вёчной, - какъ удержаться отъ свидътельства о нихъ предъ церковію? - Но помимо моего свидътельства, само собрание церковное знаетъ нъкоторый подвигъ жизни почившаго, подвигъ, которому несомивнио принадлежитъ обътование живота градущаго. Тотчасъ по окончании учения, вступивъ въ общественную жизнь, онъ всего себя посвятиль на этотъ необычайный подвигь. Это по истинъ-подвигь благочестія: служить правственному исправленію и религіозному воспитанію несчастныхъ малольтнихъ. Ибо это-мысль христіансваго милосердія, взыскующаго и спасающаго погибающее. Но вто доволенъ въ такому служению? Мысль высокая, святвищая, но и самая трудная въ исполнению. Тутъ недостоточно одного вижшняго учрежденія такъ-называемаго исправительнаго пріюта; во вижинее учреждение надобно вложить душу. Учреждениенравственное и религіозное; и душа имбющая одушевлять его должна быть высоко-нравственная и истинно религіовная. Вибшнему учрежденію основаніе было положено другими, но почившій явился и быль именно чистою душею учрежденія, которая оживляла его, возгръвала, возращала върно, постоянно, навъ душа оживляетъ тъло. Въ самомъ дълъ, взявши на свои руки пріють, почившій уже не принадлежаль себв самому; но важдый его день и даже, безъ преувеличенія свазать, важдый его часъ принадлежалъ пріюту. Для върнаго успъха дъла, иначе было и невозможно делать оное. Что же, скажете, онъ тамъ дълалъ ежедневно съ ранняго утра до глубокаго вечера?-То же самое, что двлаеть только самый благопопечительный и самый благочестивый отецъ въ своемъ семействъ. Онъ вмъстъ съ дътьми пріюта каждодневно молился утромъ и вечеромъ, самъ читая положенныя церковію молитвы, присутствоваль при занятіяхъ дътей въ классахъ и въ мастерскихъ, при ихъ объдъ и ужинъ читая имъ въ это время Евангеліе, неотлучно былъ даже при играхъ дътей, — зорко и вмъстъ тихо слъдя за каждымъ, вразумлян одного, ободряя другаго, съ любовію, съ кротостію, съ териъніемъ. И вотъ тайна дъйствительнаго успъха пріюта, достойно получившаго названіе Рукавишниковскаго не по имени только, но по самому существу вещи.

Дѣти пріюта! Вѣдь это вашъ отецъ; Николай Васильевичъ родной вашъ отецъ—по душѣ, никто не любилъ васъ такъ, какъ онъ любилъ; никто не желалъ и не сдѣлалъ вамъ столько добра, сколько онъ желалъ и сдѣлалъ. Чѣмъ же вы возблагодарите его? Прежде всего, помните твердо чему онъ васъ училъ, и всегда старайтесь вести себя такъ, какъ онъ васъ училъ. Потомъ, каждый день утромъ и вечеромъ, и особенно когда бываете въ церкви такъ молитесь о немъ: «покой, Господи, даннаго намъ Тобою отца, раба твоего Николая».

Благочестивые родители усопшаго! Вёдь и это-плодъ благочестиваго воспитанія сына вашего Николая, что свою жизнь онъ посвятиль благочестивому воспитанію дітей погибающихъ. Помыслите, какимъ святымъ подвигомъ онъ подвизался, и съ какого подвига воззвалъ его Господь въ жизнь въчную. Гдъ туть ивсто скорби неутъшной? Скорбь да уступить мъсто умиротворяющему чувству благоговенія предъ великими путями Божінии, о которыхъ такъ помышлять научаеть насъ пророкъ: вси путіє твои, Господи, милость и истина. По вірів въ благое Провиденіе, и въ упованіи жизни вечной, глаголите въ сердцахъ вашихъ мирнымъ гласомъ: Отче Небесный! да будетъ воля Твоя! Се чадо, его же даль еси намь, Господи! - Еще же радуйтесь, что можете изрещи сіе слово съ лицемъ непостыднымъ предъ Господомъ. Паки же радуйтесь и о почившемъ, что н онъ, не будучи плотскимъ отцемъ, возможетъ съ правостію сердца, въ радости блаженства вопіять предъ престоломъ Божіниъ о сихъ дътяхъ его по духу: Се азъ и дъти, яже ми даль ecms Bors!

Прочее же, — братія — сродницы и знаеміи и вси христіане, помолимся: Господи челов'є колюбче, смерть поправый и жизнь в'єчную людемъ твоимъ даровавый! Покой душу новопреставленнаго въ м'єст'є св'єтл'є, въ м'єст'є злачн'є, въ м'єст'є покойн'є, отнюду же отб'єже бол'єзнь, печаль и воздыханіе. Всякое согр'єшеніе, сод'єянное имъ словомъ, д'єломъ, или помышленіемъ, яко Благій и Челов'єколюбецъ, прости. Н'єсть бо челов'єкъ, иже живъ будетъ и не согр'єшитъ: Ты бо Единъ еси безъ гр'єха, правда Твоя — правда в'єчная, и Слово Твое истина, — яко Ты еси воскресеніе и жизнь и покой новопреставленнаго раба Твоего Николая, Христе Боже нашъ, и Теб'є славу возсылаемъ со безначальнымъ Твоимъ Отцемъ и Святымъ и Животворящимъ Духомъ нын'є и присно и во в'єки в'єковъ. Аминь.

#### КЪ ХРИСТОЛЮБИВЫМЪ БЛАГОТВОРИТЕЛЯМЪ.

Въ селѣ Деулинѣ, московской губернін, дмитровскаго уѣзда, гдѣ въ 1618 году заключенъ былъ нзвѣстный миръ, охранившій на будущее время цѣлость русскаго государства отъ притязаній Поляковъ, церковь въ настоящее время требуетъ обновленія, а колокольня при ней на мѣсто погорѣвшей должна быть вновь устроена, на что подучено разрѣшеніе епархіальнаго начальства. Причтъ и прихожане села Деулина усерднѣйше просятъ христолюбивыхъ благотворителей помочь устроенію Дома Божія на мѣстѣ, которое по знаменательному историческому событію должно остаться навсегда памятнымъ для православнаго русскаго народа.

Пожертвованія могуть быть присылаемы:

Въ Троицко-Сергіевскій посадъ (моск. губ.) въ почтовую контору для передачи въ село Деулино священнику Сергію Воздвиженскому. А въ Москвъ, въ редакцію *Православнаго Обозрънія*, или же протоіерею Александровскаго военнаго училища Иванцову-Платонову.

#### ОГЛАВЛЕНІЕ

## BTOPATO TOMA

# ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

## **1875** Γ.

## МАЙ.

| _      |                                                                                            | Cmp.            |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| I.     | Слово высокопреосвященнаго Димитрія, архіспи-                                              | -               |
|        | скопа ярославскаго и ростовскаго, въ день от-                                              | 1 — 9           |
| II.    | Преосвящ. Гурія, епископа таврическаго и сим-                                              | 1 — •           |
|        | • ерапольскаго, посланіе пастырямъ таврической<br>епархіи                                  | 10 — 20         |
| Ш.     | Псалмы въ русскомъ переводъ съ объясненіями.                                               | 10 - 2 <b>0</b> |
|        | (Пс. 9—16). М. В. Никольскаю                                                               | 21 — 39         |
| IV.    | Основавія різшеній святійшаго Синода по ду-                                                |                 |
| T.     | ховно-судобнымъ дъламъ                                                                     | 40 — 58         |
| V.     | Вынужденное слово въ защиту сочиненія: «Нрав-                                              |                 |
|        | ственный идеаль буддизма въ его отношени къ христіанству (отвътъ профессору казанской ака- |                 |
|        | демін. А И. Гренкову). А. О. Гусева                                                        | <b>59—106</b>   |
| VI.    | Последнія событія въ іерусалимской церкви. І.                                              | 90 <b>100</b>   |
|        | $\theta$ . C. E.— II. $\Gamma$ . $\mathcal{A}$                                             | 107-127         |
| YII.   | Современное обозрвніе: борьба германскаго нра-                                             |                 |
|        | вительства съ католициямомъ. М. М. Воздви-                                                 | 190 419         |
| VIII   | женска: Общество для распростра-                                                           | 128—142         |
| , 111. | ненія Св. Писанія въ Россіи.—Застданіе отділа                                              |                 |
|        | распространенія духовно-правственных вингъ.                                                |                 |
|        | Русскаа церковь въ Прагв. — 11 мая въ Холм-                                                |                 |
|        | ской Руси.—Заграничныя извъстія                                                            | 143—166         |
|        | въ приложения:                                                                             |                 |
| IX.    | Ния Исторія святой восточной церкви-патріар-                                               |                 |
|        | хатъ александрійскій: нъсколько словъ о Ниль                                               |                 |

|       | и его церковной исторіи предисловіе автора. —<br>Глава І. Основаніе церкви александрійской. С.                                                                                                                                                     | <i>Cmp.</i> 1 — 32 |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|       | ІЮНЬ.                                                                                                                                                                                                                                              |                    |
| I.    | Слово высокопреосвященнаго Димитрія, архіепископа ярославскаго и ростовскаго, во святый в                                                                                                                                                          |                    |
| IL.   | Великій пятокъ                                                                                                                                                                                                                                     | 167—176            |
| III.  | сковской военной гимназін. Свящ. М. М. Воздвиженскаго<br>О Библейской исторіи творенія въ связи съ                                                                                                                                                 | 177—183            |
| VI.   | от виоленской истории творения въ связи съ<br>естественною исторіею. Прот. Н. А. Серпевского.<br>Общія начала въ приложеніи св. Синодомъ пра-                                                                                                      | 184—195            |
| v.    | вилъ древней церкви                                                                                                                                                                                                                                | 198—215            |
| VI.   | ми. (17—19). М. В. Никольскаю<br>Менодій Филимоновичъ, епископъ мстиславскій                                                                                                                                                                       | 216—230            |
| VII.  | и оршанскій, блюститель кіевской митрополіи (1661—1668 года). Г. Ө. Карпова                                                                                                                                                                        | 231-267            |
| , 11. | ріону изданная М. Чистяковымъ. Свящ. А. А. Смирнова                                                                                                                                                                                                | 268—280            |
|       | Современное обозрѣніе: по вопросу объ умень-<br>шеніп праздначныхъ дней въ народѣ. Г                                                                                                                                                               | 281—308            |
| IX.   | Извъстія и замътки: ръчь, произнесенная прото-<br>іереемъ Маркеломъ Попелемъ въ холмскомъ со-<br>боръ 11 мая 1875 года. — Торжественное бого-<br>служеніе въ Холмъ 22 мая. — Святьйшій Свнодъ<br>о вырубаніи березокъ къ Тронцыну дию. — Ръчь      |                    |
|       | протойерея Маркела Попеля, при наречени въ<br>епископа люблинскаго. — Старокатолическое дви-<br>жение въ Италіп. — Ръчь И. Е. Троицкаго на док-<br>торскомъ диспутъ въ петербургской академіи объ<br>армянской церкви. — Казанское общество земле- |                    |
|       | дъльческихъ колоній и ремесленныхъ пріютовъ<br>и его дъятельность                                                                                                                                                                                  | 309—33 <b>6</b>    |
|       | въ приложении:                                                                                                                                                                                                                                     |                    |
| X.    | О составъ церковнаго общества. Изълекцій по каноническому праву профессора московскаго                                                                                                                                                             | 015 000            |
| XI.   | университета. Н. К. Соколова                                                                                                                                                                                                                       | 945355             |
|       | алексанярійской. С                                                                                                                                                                                                                                 | 33 <i> 4</i> 8     |

## юль.

| I.         | Слово высокопреосвященнаго Димитрія, архіепископа ярославскаго и ростовскаго, въ Леонтьев-       |                 |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| II.        | ской на кладонще церкви                                                                          | 337—345         |
|            | воспитанинцамъ института. Свящ. Н. К. Прото-                                                     | 346-352         |
| Ш.         | Положение богословской науки въ германскихъ университетахъ. Ирот. В. И. Д-аю                     | 358-377         |
| VI.        | жизнь и ученіе богомиловъ по Пановлін Евен-                                                      | 300-311         |
|            | мія Зигабена и другимъ источникамъ. Гр. Ки-                                                      | •               |
| <b>%</b> 7 | пріановича.                                                                                      | 378—407         |
| V.         | Кинга Секки: «Единство физических» силь и тен-<br>денція ватскаго язданія ел на русокомы языків. |                 |
|            | Д. Ө. Голубинскаго на рубокомъ мышкъ.                                                            | 408-439         |
| VI.        | По поводу миссіонерства на Дону. А. И. Крылова.                                                  | 440-443         |
| VII.       | Современное обозрвніе: значеніе прусских в цер-                                                  |                 |
|            | ковныхъ ваконовъ для протестантский общинъ.                                                      |                 |
| vm         | Свящ. М. М. Воздвиженского                                                                       | 446-462         |
| 1 111.     | наго братства во имя святителя Николая и пре-                                                    |                 |
|            | подобной княжны Евфросиній въ г. Полоцкв.                                                        |                 |
|            | Отчетъ совъта о состояни Полоцкаго церков-                                                       |                 |
|            | наго братства за осьмой годъ его существова-                                                     |                 |
|            | нія, съ 26 мая 1874 года по 25 мая 1875 года.<br>Прот. А. Добрадина. Новое изданіе твореній      |                 |
|            | святителя Тихона Задонскаго. А. Г. Загранич-                                                     |                 |
|            | ныя извъстія: новый прусскій законъ о старо-                                                     |                 |
|            | католикахъ. — Избраніе епископа національной                                                     |                 |
| TV         | нтальянской католической церкви                                                                  | 463 - 499       |
| IX.        | Записка читанная въ общемъ собраніи миссіонерскаго общества 11 мая 1875 года                     | 450—526         |
|            | nepokato compecta il man 1075 loga                                                               | 400-020         |
|            | въ приложенію:                                                                                   |                 |
| X.         | Ниля Исторія святой восточной церкви — па-                                                       |                 |
| •          | тріархатъ александрійскій: глава IV, V                                                           | 49 — 64         |
|            | АВГУСТЪ.                                                                                         |                 |
| I.         | Слово, сказанное преосвященнымъ Хрисанфомъ,                                                      |                 |
|            | епископомъ астраханскимъ, въ Николаевской                                                        |                 |
| II.        | Чуркинской пустынь, 9 мая 1875 года                                                              | <b>527—532</b>  |
| 11.        | Жизнь и учение богомиловъ по Панопли Евен-<br>мія Зигабена и другимъ источникамъ (оконча-        |                 |
|            | ніе). Гр. Кипріановича                                                                           | 53 <b>3—572</b> |

|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Cmp.             |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Ш.         | Слово на день тезоименитства благочестивъйшей Государыни Императрицы Маріи Александровны.                                                                                                                                                                                                                                              |                  |
|            | Cenu. H. K. Ipomononosa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>573—579</b>   |
| [V.<br>▼.  | Къ исторія просв'ященія въ Византіи: споръ о                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                  |
| Y.         | Платонв и Аристотель въ XV в. А. С. Лебедева                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 580 <u>-</u> 591 |
|            | Нъсколько словъ по поводу статьи декана Стан-                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                  |
|            | <b>доя. 0. М.</b> Сухотина                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>592—601</b>   |
| VI.<br>VII | Деканъ Станлей о старокатолицизмъ $\dots$ Джонъ Стюартъ Миллъ, какъ моралистъ. $A$ . $\theta$ .                                                                                                                                                                                                                                        | 601—617          |
| V 11.      | Tycesa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 618—653          |
| VIII.      | Современное обозрѣніе: Изъ жизни восточныхъ                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0.0 000          |
|            | перквей. О. С. Б                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 65 i 666         |
| IX.        | Извъстія и замътки: О дъятельности СПетер-<br>бургскаго отдъла общества любителей духовнаго<br>просвъщенія въ 1874—1875. — Библіографія. —<br>Духъ и заслуги менашества для церкви и об-<br>щества:—Приходская школа и доброе вліяніє ея<br>на приходъ.—Заграничныя язвъстія. —Въ память<br>Н. В. Рукавишникова. — Слово при отпъванія |                  |
|            | тъла Н. В. Рукавишникова                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 667— <b>6</b> 96 |
|            | въ приложении:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                  |
| IX.        | Нимя Исторія святой восточной церкви — патріархатъ александрійскій: глава $VI$ , $VIII$ , $VIII$ , $IX$ . $C$                                                                                                                                                                                                                          | 65 <b>— 96</b>   |

## объявленіе.

#### въ книжномъ магазинъ

# А. Л. ВАСИЛЬЕВА.

На Страстномъ бульваръ, домъ Мусина-Пушкина.

въ москвъ,

#### поступили въ продажу новыя книги.

Свътскіе архісрейскіе чанованка въ древней Русн. *Н. Каптерева.* М. 1874 г. Ц. 1 р. 50 к. съ пер., 1 р. 75 к.

Опыть о происхождении древне-русского домостроя. И. С. Некрасова.

**М.** 1873 г. Ц. 1 р. 50 к. съ пер. 2 р.

Сиасо-бородинскій монастырь и его основательница. T. Тольчевой. Изд. 2-е съ дополненіемъ и портретомъ игуменьи Тучковой. М. 1875 г. Ц. 50 к., съ пер. 80 к.

Гражданское обычное право Францін въ историческомъ его развитіи.

И. Л. Карасевича. М. 1875 г. Ц. 3 р., съ пер. 3 р. 50 к.

**Ивена** собранныя *И. В. Кирвевским* Вып. 10-й. Ц. 1 р. 50 к., съ пер. 2 р.

*Тоже.* 1—9 вып. Ц. 8 р. 50 к., съ пер. 10 р.

Философія безсознательнаго. Д-ра философін Эдуарда Фонь Гартмана. Вып. 2-й. М. 1875 г. Ц. 2 р. 50 к., съ пер. 3 р.

Eto экс. Вып. 1-й. М. 1873 г. Ц. 2 р., съ пер. 2 р. 50 в.

Селерки. В. И. Немировичъ-Данченко, М. 1875 г. Ц. 1 р. 50 коп., съ пер. 1 р. 80 к.

**Памятиякъ протекшихъ временъ.**  $A.\ T.\ Болотова.\ M.\ 1875 г.\ Ц.\ 1 р.$ 

50 к., съ пер. 1 р. 80 к.

Ръчь Гиперида за Евксениниа. Изсябдованіе А. Н. Шварца. М. 1875 г. Ц. 2 р., съ пер. 2 р. 50 к.

Простая рачь о мудреныхъ вещахъ. Изд. 3-е дополненное и умножен-

ное. М. П. Погодина. М. 1875 г. Ц. 2 р. 50 к., съ пер. 3 р. Введеніе въ перковное право. Вып. 1-й. Н. К. Соколова. М. 1874 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 25 к.

Кризисъ западной философіи противъ позитивистовъ. Владиміра Соловьева. М. 1874 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 25 к. Исторія Россін. Сергюя Соловьева. Т. 24-й. М. 1874 г. Ц. 2 р., съ пер.,

2 p. 30 K.

Томъ 1—19 по 2 р. каждый, съ пер. 2 р. 30 к.

Его же. Общедоступныя чтенія о Русской Исторіи. М. 1874 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 25 к.

Судьбы унів въ русской Холмской епархін. Нила Попова. М. 1874 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

Римскія женщины. П. Куорявцева. Изд. 3-е. М. 1873 г. Ц. 2 р. 50 к., съ пер. 3 р.

Іезунты и ихъ отношение къ Россін. Ю. О. Самарина. Изданіе 3-е, Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

#### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ твиъ, чтобы по отпечатании представлено было въцензурный комитеть узаконенное число эквемпляровь. Москва, августа 18 дня 1875 г. Цензоръ Протојерей С. Зерновъ.

Александрін. Ніжоторые вать хрисківнь, прежде открыто называнніе себя такими, добровольно біжали къ ндольскимь жертвенникамъ, грошко заявляя, что они накогда не были христіанами, и съ усердіенъ причосняя жертвы; другіе, вынуждаемые своими сосідями, слідовали за ними къ жертвенникамъ, съ блідными лицами и трясущимися членами, среди насмішенъ и издівнанія язычниковъ, которые ясно виділн, что они равно боятся и сохранить жизнь чревъ грізхъ и умереть въ мученіяхъ. Другіе, исповідавшіе Христа передъ судьею, были ввергнуты въ тюрьну, и послі нізсколькихъ дней страданія становились также отступниками; были и такіе, которые выдерживали пытку нізсколько времени, но послі уступали жестокости мученій и приносили жертвы.

Св. Діонисій описывая то, что съ намъ было, призываетъ Бога въ свидътели того, что говоритъ иствиу. Какъ только указъ о гоненіи дошелъ до Александріи, то префектъ Сабинъ послалъ полицейскаго пристава привести къ нему епископа. Діонисій оставался спокойно въ своемъ домѣ; между тѣмъ какъ отрядъ вонновъ тщетно искалъ его въ теченіи четырехъ дней, по всѣмъ мѣстамъ по дорогамъ, по рѣкамъ и полямъ; но по ослѣпленію отъ Бога не подумали искать епископа въ его собственномъ жилищѣ. На пятой день Діонисій получилъ сверхестественное повельніе бѣжать; дѣти его и нѣсколько пресвитеровъ послѣдовали за нимъ. Во время своего путешествія, онъ былъ полезенъ для многихъ изъ своей паствы, вѣроятно укрѣпляя ихъ мысли и облегчая ихъ страхъ.

При захождении солица 13), епископъ попадъ въ руки своихъ преслъдователей, и такъ какъ было еще только пять или шесть часовъ, онъ былъ допрошенъ передъ судилищемъ и приговоренъ къ ссылкъ въ небольшой городъ Тапозирисъ, что въ Мареотів, на одинъ день пути отъ Александрів. Пресвитеръ, по именя Тимоеей, почитаемый нъкоторыми за сына епископа, былъ въ отсутствін, когда Діонисій оставилъ свой домъ; возвратясь вечеромъ, онъ нашелъ домъ занятымъ солдатами, и узналъ, что

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Разсказъ св. Діонисія представляєть много запутанности. Біей, (тл. V), много положиль труда объяснить его, и мы посл'адовали его предположенію.

епископа сослади въ Таповирисъ. Тимовей тетчасъ пустился въ путь въ Мареочію. На лиць его такъ живо вообразилась печаль, что встратившийся съ намъ поселянинъ спросвяв у него о причень его волнения. Ужнавъ о несчасти постигиемъ Діонясія, этотъ человъкъ, отправлявшійся на свадебной пиръ продолжавшійся по обычаю того временя во всю ночь, поспешнях въ тотъ домъ, и разсказалъ о случившемся собравшимся гостямъ. Они встали какъ одинъ человъкъ, вооружились чёнъ могли, и окружили домъ, гдъ содержался епископъ. Стража сочла ихъ за разбойниковъ и разбъжалась. Діонесій, бывшій уже въ постель, думаль то же самое, и когда върные вошля, указаль имъ свои одежды, и просиль ихъ взять все, что у него найдуть, и уйдти. Когда же узналь объ истинномъ ихъ намерении и поняль, что они пришли освободить его, то отказался следовать за неми, и просиль, чтобы если они искренно хотять сдёлать ому услугу, освободить его стражу отъ дальнъйшаго труда и сами отсъкли бы ему голову. Напрасно усердные христіане умоляли и заклинали его пожальть если не свою собственную жизнь, то но крайней мере обдетвенное состояние своей церкви; епископъ оставался непоколебить. Наконець они прибъгли къ насилю; сняли его съ постели и унесли. Пресвитеры съ нимъ бывшіе посльдовали за нимъ, и Діонисій взявъ себв въ сопутники только двухъ изъ нихъ Петра и Каія, удалился въ пустыню, гдв оставался, доколъ утихла свиръпость гоненія.

Между тёмъ въ Алсксандрін не уменьшались ужасы гоненія. Одинъ изъ тамошнихъ жителей, именемъ Юліанъ 14), христівнинъ преклонныхъ лётъ, былъ потребованъ къ суду: его такъ мучила подагра, что онъ не могъ идти безъ помощи двухъ человінъ, опираясь на нихъ онъ явился передъ судьею. Одинъ изъ важатыхъ, при первомъ взглядв на страшныя приготовленія къ мученіямъ, потерялъ мужество и сділался візроотступникомъ; другой по имени Кроніонъ, котораго прозвали Евномъ, вмість съ Юліаномъ засвидітельствовалъ доброе исповіданіе. Обоихъ привязали къ верблюдамъ и провели по всему городу, и сожгли живыхъ за городскими воротами. Въ то время когда Юліанъ и

<sup>16)</sup> Евсевій VI, 41. Ві Александрін тоже была церковь во ния этого мученика, которая была возобновлена св. Евлогіємъ. Ruinart, 126.

Кровіонъ ими къ костру, осыпасные ругавельствани черки, одинь нав вонновь по имени Безась охраниль ихъ со всевозможнымъ усердіемъ; чернь въ иступленіи кричала, что и енъ достоинъ той же самой казии. Его отвели передъ судилище; и онъ исповедоваль себя христіаниномъ и быль обежлавлень. Не видно, члобы надъ намъ было совершено таниство прещенія; по въровенію древней перкви, въ этомъ случав для него достаточно было прещение кровию, потораго онъ ещавался до-стойнымъ. Потомъ Макарій, родомъ изъ Ливіи, достойный по словамъ св. Діонисія, своего имени, (которое озмачаеть блаженный) быль сожжень живымь. Такимь же образомь Билиахь и Александръ, послъ тягостнаго заточенія, пстязанія посредствонъ жельзных вироковь и бичеванія, приняли вінцы мученичества. Діонисія, мать ніскольких дівтей, была тоже въ числе мучениковъ; дъва Аммонарія, объявивная съ самаго начала испытанія свою рішниость не фтейчать ня одного слова, была долго и ужасно мучена, но не намънила своему ръшению. Меркурія н другая Аннонарія остались непоколебины въ испов'яданіи в'явы. Судія, раздраженный ихъ сопротивленіемъ, повельнь обезглавить ихъ вибстб сь другими заключеними въ теминий женщинами. Геронъ, Атеръ и Исидоръ умерли со славою за имя Христово. Пятнадцати-лъчній юноша, по ниеви Діоскоръ, была приведенъ на судъ въ числъ другихъ болью возрастимът вристіанъ. Судья полагая, что для нъжнаго возраста жизнь пріятиве, а смерть ужасные, началь увыщевать его ласково; видя оволо неудачу привазаль мучить его, но также безь успыха, потомъ приназадъ мучить въ гладахъ юнопи трехъ другихъ христіанъ н наконедъ сжечь ихъ. Тогда снова судья вриступилъ иъ Діоскору съ прежними ув'вщаніями, наділесь что вадъ страданій друзей его превозножеть его упорство. Наконець вельяь отпустить его на свобеду, чтобы дать ему время подумать объ этомъ, и юноша удалилов въ пустыню иъ Діонисію. Немезій спачала быль обращень въ кражв; когда это обванение было нав опровергнуго, онъ былъ объявленъ христіаниномъ, дважды мученъ вивств съ настоящими ворами съ которыми его судели; и наконецъ сожженъ вывств съ инин. Скоро послв четыре вонна н еще одниъ христіанниъ, авились передъ пресектомъ; въ это время одинъ педсудимый былъ модвергнутъ пыткв, и теривию его казалось стало ослабъвать. Приблизившись къ мъсту, съ котораго онъ могъ видъть ихъ, воним начали дълать знаки страдальцу, чтобы онъ потерпълъ еще не много и упрочилъ за собою награду. Предстоящіе смотръли на вихъ съ удивленіемъ; но прежде чъмъ кто-либо воявысилъ голосъ въ обвиненіе ихъ, эти пришельцы добровольно выступили впередъ и исповъдали себя христіанами. Утомленный своими жестокостями и изумленный шировимъ распространеніемъ христіанства, префектъ приказалъ немедленно предать казни мучениковъ,—ръщеніе прииятое ими съ живъйшею радостію.

Не одни египетскіе испов'ядники пострадали и положили за в'вру живнь свою въ Александрів. Въ другихъ городахъ многіе христіане были истерзаны въ куски равъяренной толпою; многіе б'вжали въ горы, и тамъ гибли отъ голоду и жажды, отъ холоду и утомленія; н'вкоторые попались въ руки арабовъ, и были отведены въ рабство; иные б'вжали отъ нихъ, но пропали безъ в'всти. Между посл'ядними былъ Херемонъ, епископъ Нилополиса, съ своею женою. Иные настигнутые посланными за ними воннами, подкупали начальника ихъ, чтобы получить свободу. Исхиріонъ, служившій при магистрат'в, получиль приказаніе принести жертву идоламъ; онъ отказался; и претерп'явъ сперва строгія порицанія, а потомъ истязаніе былъ проколотъ желівзною палкою своею начальника.

Діонисій, сообщивъ Фабію вышензложенный разсказъ, упомиваетъ в о твхъ, которые пале во время гоненія. «Эти богоподобные мученики, — говорить онь. — нынв обладатели Христа и соучастники Вго парства и суда Его и будущіе сосудін съ Никъ, будучи еще на вемяв, приняли ивкоторыхъ братій своихъ, падшихъ и принесшихъ жертву идоламъ; и имъя въ виду обращеніе и раскаяніе отпадшихъ, и въруя, что оно угодно Тому, Которому пріятиве покажніе, чвиъ смерть грешника, допустили нхъ въ свое общение. Что вы, братие ион, думаете касательно этого? Что намъ двлать? Оставаться намъ въ единомысли съ мучениками и уважать ихъ решеніе или скорфе благодать ими сообщенную и имъть милость из темъ, которые помилованы нии; или признать решеніе мучемиковъ недействительнымъ, сделаться наиз санимъ судіями ихъ решенія, отменить действіе ихъ благости, разорить установленный порядокъ и прогиввать Бога?» Мы увидимъ важность Діонисіова вопроса.

Въ этотъ промежутовъ времени въ Александріи оставались иресвитеры Максимъ, Діоскоръ, Димятрій и Луцій, о которыхъ съ похвалою упоминаетъ Діонисій 15); а во внутренности страны оставались Фаустинъ и Аквила. Изъ діаконовъ Фавстъ, Херемонъ, особенно Евсевій ознаменовали себя и подвергались опасности чрезъ свою ревность въ постащеніи узниковъ и погребеніи умершихъ.

Находясь въ ливійской пустыни Діовисій написаль ув'ящаніе въ Оригену о мученичествъ: по слъдий быль тогда въ заключевін, уже пострадаль отъ мучевій, в ему угрожали спертію огнемъ-Значительные отрывки остались отъ втого сочинения 16). Оно вачинается признавісмъ 17) краткости всёхъ вомныхъ страданій, говорить о томъ, что Высочания Божія 18) премудрость назначаетъ міру в преділь всімь нашимь скорбямь: что хотя нути Божін выше нашихъ повятій, твиъ не менве вивств съ Іовомъ мы должны признать ихъ сираведливыми 19), что только посредствомъ испытаній можемъ получить знаніе о хитростяхъ сатаны, и только за невижніемъ такой опытности Ева пала такъ невозвратно; что испытанное терптие составляеть единственный путь сделаться истинными воннами Інсуса Христа 20); что Самъ Господь оставиль намъ великій приніврь не безчувствів къ страданію, но пекорности ему, молитва Его была не о томъ, чтобы чаша некогла не приходела, но о томъ, чтобы прошла мемо:

<sup>15)</sup> Въ своемъ посланін къ Домицію и Дидиму. Это посланіе, по мив вію Евсевіз (Истор. Церк. VII, 11) относится къ говенію при Вадеріант, и Бароній следуетъ ему. Но Валезій не соглащается съ нимъ, и Біей, въ главт посвященной разсмотрёнію этого предмета, повидимому доказаль, что историкъ ошибся, и что это относится ко времени Деція.

<sup>16)</sup> Этимъ мы обязаны Никиты Серронскому, (Nicetas Serronensis), который въ своемъ собрани толкованій св. отцевъ на св. Іоанна и св. Луку, даетъ его подъ заглавіемъ: отъ Діонисія къ Оригену. Но никакого другаго сочиненія, обращеннаго къ последнему, не приписывали Діонисію, кромѣ книги о мученичествъ; и все что сохранилось отъ него вполнъ приличествуетъ такому сочиненію. Впрочемъ, если бы намъ достовърно было извъстно, что отрывки эти взяты изъ сочиненія Діонисія, мы бы скорѣе отнесли бы ихъ къ его же трактату объ истушеніяхъ, писанному къ Ефранору.

<sup>17)</sup> Cap. I. Ed. Propaganda.

<sup>18)</sup> Cap. iii.

<sup>19)</sup> Cap. V. 20) Cap. VII.

что въ Его предсмортныхъ страдавіяхъ мы долины находить самое лучшее утішеніе въ нашикъ собствонныхъ, что мы долины обкодиться съ врагами своими благодушно и съ любовію, какъ в Овъ <sup>31</sup>) поступаль съ Іудой;—но на этомъ вдругъ оканчивается отрывокъ.

Діонисій не упомянуль объ одномъ изъ страдальцевъ тего времени, имя котораго въ последствии ставшее столь знаменитымъ, въроятно, было ему вензвистне. Это-св. Павелъ, первый пустывникъ 22). Онъ былъ родомъ изъ нижной Онванды и остался сирозою въ нятнадначи-летновъ возрасте. Его состояне было ото же обществительное пои отого поможения и отого по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по станования по стан воспитанін. Имая полную свободу избрать масто для своего жительства, онъ помъстился въ семейство замужней сестры своей, гдъ жилъ до гоменія при императоръ Децін. Ивбъгая его свиръпости Павелъ удалился въ вигородный домъ своего шурина; во увнавъ, что последній хотель донести на него, въ надежде воспользоваться его достояніемь, вынуждень быль укалиться въ пустыню, и скоро полюбилъ безмолью своего убъжища. Молодой пустынникъ часто мереивняль ивсто своего пребыванія, постепенно нефектолов въ самую диную глубину пустыви. - Наконецъ машедин удобное изсто для той жизни, неторую наивревался вести, поселныся тамъ окончательно. Это была пещера, отверстіе которой закрывалось тічію нальноваго дерева; источникъ бъжалъ изъ боковаго наплона горы, и опять не вдалекъ уходиль въ землю. Листья пальмоваго дерева служили ему одъяніемъ, а финики пищею до тъхъ поръ, покуда не представился ому лучшій способъ къ пропитанію. Ему было двадцать два года отъ роду, когда онъ удалился въ эту пещеру, и онъ пробыль въ ней деваносто леть.

Следующее дело, въ которомъ приняль участие св. Діонисій, представляетъ замечательный примеръ огромнаго значенія въ эти ранніе века александрійскаго престола. Римская канедра была праздна после мученической кончины св. Фабіана, последовавшей 20 января 250 года. Свирепость гоненія была такъ ужасна, что римское духовенство, состоявшее тогда изъ сорока

<sup>21)</sup> Cap. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Hieronim. vit. S. Paul. 4.

шести пресвитеревь и сени діанововь, нашло невезножнымъ приступить къ новому набранію, потому что Децій, говорить св. Кипріанъ, окорве бы депустиль сонскателя на свой престоль, нежели енископа въ своей столиців.

Въ то время быль въ Риме пресвитеръ по ямени Новаціанъ, первоначально философъ стонческій, послі одержимый деновомъ, потомъ крещенный во время бользви и въ последствін не нодучившій муропомазанія: онъ получиль санъ священства съ двойнымъ нарушеніемъ каноновъ; потому что крещевіе нолученное во время болёзни, и неполученіе «печати Господней», то и другое само по себъ было преградою для получения священнато сана. Несмотря на то, Новаціанъ постоянно думаль о достежения высшаго положения въ церкви. Такое честолюбивов ивънје было подперживаемо въ немъ прибывшимъ въ Римъ Неватомъ опископомъ 28) или пресвитеромъ африканскимъ, человъкомъ весьма дурныхъ качествъ, который былъ выпужденъ страхонъ наказанія удалиться изъ Кареагона. Всевозножныя усилія были употреблены ими обонин для того, чтобы возвости Новаціана на престоль римскій, однако старанія ихъ были безуспъшны: въ іюнъ, въ 251 году, духовенство и народъ, единотушнымъ согласіемъ избрали епископомъ римскимъ Корнелія.

Злые союзники, предвидя, что они всего должны бояться етъ ръшительнаго характера новаго опископа, ръшились употребить всевозможныя средства къ его низвержению. Новатъ, находясь въ Кареагенъ, съ излишнею дерзостию обвинялъ св. Кипріана за допущение къ общению съ церковью тъхъ, которые отпали

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Бароній полагаеть, что Новать быль епископт, потому что св. Кипріань говорить (Ер. XLIX. Ed. Pamel.) qui Felicissimum satellitm sunm diaconum—constituit, (254, lix). И конечно прямой смысль этиехъ словь тоть, что онь имёль епископскую власть. Но Пажи (250, XV), а за нимь большая часть церковныхъ писателей новъйшаго времени, утверждаеть что онь быль вресвитерь, такъ какъ онь не присутствоваль при посвященіи своего друга Новаціана. Выше приведенное мѣсто изъ св. Кипріана онп объясняють въ такомъ смыслѣ, что Новать способствоваль руковоложенію Фелициссима. Впрочемь легко истолковать причину отсутствія Новата при посвященін Новаціана, предполагая, что онь не хотѣль выставлять себя при этомъ случаѣ, думая лучше сврыть вонцы своей схиямы, когда будеть держаться на заднемь планѣ, или уклониться отъ изслѣдованія, которое могло возбудить его присутствіе, его поступковъ, за которыя изгнали его изъ Кареагена.



во время гонемія, теперь соединавшись съ Новаціаномъ наналь онъ на Корнелія на противоположныкъ основаніяхъ. Неваціанъ привлекъ къ своей сторонъ нъсколькихъ людей, отличившихся твердостію исповъданія во время Децієва гонемія; стараясь выказать свое дъло въ лучшемъ видъ, омъ клятвенно отрекся отъ всякаго притязанія на епископскій престоль, который—утверждаль онъ-вслъдствіе преступленій настоящаго его обладателя долженъ быть объявленъ празднымъ.

Споръ оказался очень не маловажнымъ, и Діонисій нашелъ вужнымъ вившаться въ это дёло потому, что онъ серіозно смотрелъ на дёло о примиреніи падшихъ съ церковью, какъ доказалъ въ последствіи. Онъ написалъ два письма <sup>24</sup>) о помичутомъ вопросе, первое въ Римъ ко всёмъ вёрумощимъ вообще, очносительно покаянія, какъ условія для принятія въ общеніе церкви и вёрфотступниковъ, съ увёщаніемъ всёхъ къ соблюденію мира и братской любви между нимя;— второе письмо въ частиести къ исповедникамъ. И то и другое кажется были написаны въ началё августа.

Чтобы висть болбе твердую печву для своих действій, Новаціанъ послаль нёкогорых на своих учениковь на край Италіи, нъ тамошнимъ тремъ емископамъ, съ извёщеніемъ ихъ, что очень неотложная нужда требуетъ ихъ присутствія въ Римъ. Но прибытіи ихъ, онъ пригласилъ ихъ на ниршество, на которомъ гости, по настоянію хозавна, бли и пили слишкомъ много; въ этомъ то состояніи и сверхъ того въ неканоническій часъ, въ четыре часа послё объда, они рукоположили и посвятили Новаціана въ епископы. Одинъ изъ этихъ несчастныхъ исповъдаль потомъ грёхъ свой и былъ принятъ св. Корнеліемъ въ общеніе: два другихъ остались нераскаянными; но всё трое были низложены.

Главное положеніе Новаціана было следующее: падшіе во время гоненія не могутъ быть приняты въ общеніе церкви, какое бы ни совершали они покаяніе; что церковь не имеютъ власти простить таковыхъ, и можетъ только предоставить ихъ

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Евсевій (Истор. Церк. VI, 46. Біей сравнивъ эти цисьма съ посланіями св. Кипріама, которыя дошли до насъ, кажется удовлетворительно доказалъ, что оне были написаны прежде посващенія Новапіана.



безпредъльному инпосердно Божно. Ръшение касолической (православной) перкви было всегда болье синсходительно къ падшимъ.

Въ это время еще не было установлено общаго правила, опредвлявшаго воспринатие отпадшихъ въ перковь. Въ бытность канедры праздною, римское духовенство, составивъ свой соборъпостановило, что раскаявающиеся отступники въ случат смертной онасности могуть быть допускаемы къ принятію святой Евхаристи; о другихъ случаяхъ они не решили ничего. Св. Кипріанъ следоваль тому же образу действія. Св. Діонисій действоваль иягче. Вотъ что говорить онь въ письив въ Фабію: Я постановиль, чтобы давалось причащение унирающимь, если они того пожелають, особенно если передь последней своей бользнію они просили причастія»; значить, по правиламь римскому и кареагенскому, умирающій, если онъ въ здоровомъ состоянін не оказаль знаковь раскаянія, быль лешаемь напутствія св. Тайнами. Чрезъ сто сорокъ літь, св. Григорій Нисскій установиль правило болже строгое. За вольное въроотступвичество, виновный должемъ быль всю жизнь находиться въ числъ кающихся; но на смертномъ одръ ему дозволялось привять св. Причастіе; а св. Василій прибавляеть въ своихъ правилахъ о покавній, что такимъ людямъ причастіє можетъ быть дано съ надеждою на милосердіе Бежіе. Но за отступничество случившееся изъ страха смерти или всябдствіе претерпвиныхъ мученій, св. Григорій назначаєть только девять літь поваявія; расколь Новаціана главнымь образомь относняся именно въ этому виду отпаденія отъ вівры. Послівдователи этого раскола вазывались Катарами.

Новаціанъ согласно тогдащиему обычаю, тотчасъ послѣ своего посвященія, написалъ о томъ навѣстительныя письма къ главнымъ восточнымъ церквамъ, гдѣ лицемѣрно увѣрялъ, будто онъ поставленъ вопреки его сопротивленію. Эти посланія произвели во многихъ мѣстахъ большое смятеніе. Дѣло Новаціана представлялось на первой взглядъ справедливымъ; казалось, что тутъ дѣйствовала ревность къ сохраненію чистоты церкви. и имена подписавшихъ эти письма пользовались большимъ уважевіемъ, такъ какъ многіе изъ нихъ были извѣстны какъ исповѣдняки въры въ самомъ Римѣ, и посему не могли быть заподозрѣны въ потворствѣ расколу.

Digitized by Google

Корнелій, съ своей стороны, не оставался въ бездвиствін, но посланія двухъ соперниковъ были не одинаково приняты двужа великими восточными престолами. Фабій антіохійскій, склонялся къ партін Новаціана, Діонисій напротивъ отвъчалъ на посланіе послъдняго въ слъдующихъ выраженіяхъ:

«Діонисій <sup>25</sup>) брата своего Нованіана прив'ятствуеть». «Если ты принужденъ противъ твоей воли (принять епископство), то докажешь справедливость твоего объясненія добровольнымъ устраненіемъ отъ него. Лучше претерпять все, что бы ни было, нежели произвесть разделение въ перкви. Мученичество, претеривнное для предотвращенія раскола не менве славно, какъ и мученичество понесенное за отказъ принести жертву идоламъ. Даже по моему мивнію, оно было бы еще славиве; въ первомъ случай оно понесено ради пользы собственной души самаго мученика, въ другомъ для блага всей церкви. И если ты даже теперь, можешь убъдить или даже заставить братію возвратиться къ единомыслію, то это благое дёло превысить цёною своею грвкъ твой. Последній не причтется тебе въ обвиненіе; первое же послужить къ твоей чести. Если ты не нивель вліянія на братію, и они откажутся повиноваться тобъ. по крайней мірів спаси котя твою собственную душу. Умоляю тебя хранить свято миръ, который во Господъ: и такъ прости».

Это посланіе, высоко цінимое и въ то время во и послі вътеченіе многихъ літь, не произвело никакого дійствія на расколо-начальника; опъ упорно оставался въ отділеніи отъ перкви до самой смерти своей. Его расколь уже началь принимать характерь ереси, потому что отрицаль власть церкви вязать и рішить въ ділі отступничества; и въ послідствій онъ усилиль заблужденіе своего раскола, распространяя это отрицаніе власти церкви на преступленіе убійства и любодівнія и осуждая вторые браки.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Евсевій (Истор. Церк. VI. 45).—Евсевій, (какъ и прочіе восточные писатели, исключая св. Діонисія), смішивая Новата съ Новаціаномъ, приписываеть это письмо первому; а Руфинъ, усложняя ошибку, прибавляеть: Haec eadem etiam Novatiano scripsit,—что совершенно нелічо.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Бл. Іеронимъ, напримъръ, цитуетъ его въ своемъ сочинении о знаменитыхъ людяхъ. Слъдуетъ замътить, что Іеронимъ тщательно избъгаетъ называть Новаціана епискоцомъ, хотя мы находимъ, что этотъ титулъ присоединенъ въ переводъ писаній бл. Іеронима.

Письмо Діонисія къ Новаційну было писано, повидимому въ концъ августа, и въ томъ же мъсяцв или въ следующемъ онъ получиль послание отъ римскихъ исповедниковъ, въ котороиъ ови оплакивають свое заблуждение и говорять о своемь возвращения въ лоно периви. Соборъ кароагенский, нодъ председательствомъ св. Кипріана постановиль уже, что принесшіе покаяме отступники могуть быть приняты въ общение церкви, впрочемъ если они были свищениическиго сана, только въ простее общеніє: эти каноны были подтверждены Корнеліємъ и шестидесятью енископами на римскомъ соборв, на которомъ Новаціанъ, упорствовачній въ своемъ заблужденів, быль преданъ осуждению. Тогда онъ, съ своей стороны, послалъ Новата въ Африку, для поддержанія своей надающей нартів; и отсутствіе этого виновника раскола вибств съ посланіями св. Діовясія н св. Кипріана и віроятно и сочиненіемъ посліднято о единствъ церкви, были причиной возврата римскихъ исповъдниковъ. Еписконъ александрійскій, въ сентябрів того же года, посладъ ниъ по этому случаю два привътственныхъ письма.

Ясно, что римская церковь была въ большой опасности страдать долговременнымъ расколомъ. Личный авторитетъ св. Корнелія былъ не такъ силенъ, чтобы разсвять возникшія кругомъ его смуты; влівніе исповъдняковъ, соединившихся противъ него, было велико, страхъ гоненія тяготълъ надъ върующими отвит, а сверхъ того внутренніе раздоры ослабляли ихъ, такъ что послъдствія для церкви были бы весьма пагубны, еслибы они не были отвращены усиліями и нравственнымъ вліяніємъ Кипріана и Діонисія. Но хотя Италія оставалась въ покот, новаціанизмъ грозиль обнять весь востокъ. Выше было сказано, что Фабій быль расположенъ къ новаціанству; къ нему то Діонисій писаль письмо о гоненів Деція, которому мы обязаны свъденіями о его дъйствіяхъ въ Египтъ, и присоединиль тутъ же исторію Серапіона 27, какъ явное доказательство, что Богъ одобрияъ совер-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Серапіонъ, житель Александріи, провель многіе годы въ подвигахъ благочестія. Во время гоненія, побъжденный мученіями, отрекса отъ върм. По минованія бурн, онъ быль допущенъ къ покаянію, но лишенъ причастія св. Таинъ. Онъ забольль, и три двя быль безъязыка, на четвертый день, на нёсколько минутъ возвративъ способность говорить, попросиль пріобщиться св. Евхаристіи, и опять впаль въ преж-



меніе святаго причастія для умирающихъ кающихся, хотя бы они были виновны въ преступленіи вѣроотстунничества. Онътакже обратился къ церквамъ своего округа съ объясненіями о томъ же предметѣ; и раздѣлилъ кающихся на разные разряды, смотря по различнымъ степенямъ ихъ виновности. О томъ же самомъ предметѣ онъ писалъ къ Конону епископу 28) Гермополя (Негмороііз Мадпа); его заботливость простиралась даже до предъловъ Арменія: онъ писалъ къ Мерузану 29) митрополнту севастійскому, который повидимому былъ склоненъ къ новаціанскому заблужденію, и къ Фелимидру 30), епискону лаодикійскому. Такь какъ эта ересь повидимому имѣла нѣкоторый успѣхъ въ Александрін, Діонисій написалъ къ своей собственной паствѣ тщательно обработанное 21) посланіе, которое успѣщно предотвратило разладъ мыслей вѣрующихъ.

Фабій, однако, не убъдился посланіемъ Діонисія, на четырьмя или пятью посланіами, написанными къ нему св. Корниліемъ римскимъ. Кратковременное прекращеніе гонемія, по случаю смерти Деція и воцаренія Галла, доставило ему возможность

нее состояніе. Мальчикъ находившійся при немъ, побѣжаль къ пресвитеру, это было вт ночное время, послѣдній по болѣзни не могъ придти. Отломивъ часть освященнаго хлѣба, онъ даль его посланному, съ приказаніемъ: помочивъ его, положить въ ротъ Серапіона. Старецъ ожидаль возвращенія мальчика, и какъ только услышаль шаги его, воскликнуль, что онъ знаетъ, что пресвитеръ придти не можетъ; "но дѣлай, какъ онъ велѣль, и разрѣши меня". Мальчикъ исполнить повененое, и Серапіонъ испустиль духъ. Св. Діонисій выводить изъ этого произшествія, что Провидѣніе явно продлило жизь старца до тѣхъ поръ, пока онъ не приняль св. Евхаристію; и тѣмъ подтверждаль свое одобреніе образу дѣйствія тѣхъ, которые въ смертномъ случаѣ допускали къ Причастію въроотстушниковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Евсевій называеть просто Гермополись; но Северь, который быль епископь яковитскій того же престола говорить, что Кононь быль епископомъ Ашумина, т.-е. Гермополиса великаго (Hermopolis Magna), Renaudot, р. 36

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Смотри Le Quien i. 419.

<sup>2&</sup>quot;) Le Quien ii. 791.

<sup>31)</sup> Епіотрентіні. 1 всевія (Истор. Церк. VI. 46). Древнайшіє коментаторы нереводять это слово "уващательный", Флери также (іі. 266) называеть его "уващаніемь" въ наства александрійской, Валезій переводить это слово "укорительный". Мы сладуемь Гейнихену (въ Евсев. Истор. Церк. IV. 28). Данцу (de Euseb. p. 100, и Свицеру (і. 1194), разумая его въсмысла "выработанный"; такь и св. Кирилль, (іп Нов. сар. 11) употребляеть екитрефесс.

созвать соборъ въ Антіохій для разрішенія этого вопроса. На соборъ и Діонисій получиль приглашеніе отъ нікоторыхъ епископовъ, отправлявшихся на соборъ, между которыми были знаменитый Фирмиліанъ и Осоктистъ кесарійскій, возстановившій дружелюбныя отношенія съ престолонъ александрійскимъ. Но вмістів съ приглашеніемъ на соборъ посланный привезътакже извістіе о кончинів Фабія и о возведеніи на місто ого Димитріяна. Наканунів своего отъйзда въ Антіохію, Діонисій сообщиль Корнелію 32) объ этихъ событіяхъ, и вмістів съ свиъ письмомъ отправиль 33) исполненное братолюбія посланіе къ церкви римской.

На соборѣ, кажется, предсѣдательствовалъ новый епископъ антіохійскій <sup>34</sup>). По прочтенін посланія, въ которомъ папа Корнелій наложилъ исторію новаціанъ и актовъ римскаго собера, расколоучитель былъ осужденъ, кавъ поощряющій грѣхъ своимъ ученіемъ о недѣйствительности нокаянія.

Во время отсутствія своего изъ Египта вли тотчасъ по своемъ возвращенів Діонисій узналъ о кончинь Оригена. Последній изнуренный трудами и старостію, былъ отозванъ, можно не безъ основанія над'ялься, чтобы принять прощеніе въ своихъ заблуж-

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Евсевій (Ист. Церк. VI. 46).

эз) Διαχονική—смыслъ этого слова нензвъстенъ. Гоаръ въ своихъ примъчаніяхъ на Георгія Синкелла думаетъ, что это было посланіе въ родѣ тъхъ, которые назывались synodicae (соборныя), dimissoriae (отпускныя) и тому под. Валезій и Стротъ полагаютъ, что оно указываетъ на предметы, относящіяся къ діакониству, а Данцъ относитъ его къ Никострату римскому діакону или исповъднику, одному изъ ревностныхъ последователей Новата.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Біей (October Bolland. ii. 34), кажется находить затрудненіе тамь, гдё его нёть. Босхій Болландисть (Iulius iv. Dissert de Pat. Antioch. § 86) думають, что Димитріань тольно вродолжають соборь, созванный его предшественникомь. Біей старается довазать, что этого собора совсёмь не было и что подлинной соборь состоялся не прежде 256 года по Р. Х. св. Діонисій въ письмё къ св. Стефану римскому (Евсев. Ист. Цер. VII. 5), говорить о Востоків, какь о странів, тогла еще не возмущенной расколомь Новаціана. Это письмо было написано въ 256 году не раніве, посему, по мийнію Біея, соборь не могь быть за долго прежде. Но это не есть необходимый выводь. Если опреділенія Вселенскихь соборовь не вдругь получали свою силу, отъ того что не вездів были принимаємы и признаваемы, тімь боліве это могло случится съ областнымъ соборомь, каковъ быль соборь Антіохійскій, и не сразу овь достигь того порядка, который установился въ посліддствіи.

деніяхъ и награду за свои страданія. Церновь александрійская, какъ ясно видно изъ сочиненія ему посвященнаго епископомъ ел, давно перестала считать его отлученнымъ.

### ГЛАВА VI.

#### СПОРЪ О ТЫСЯЧЕЛВТНЕМЪ ЦАРСТВВ ХРИСТОВОМЪ НА ЗЕМЛТ.

Естественно думать, что Діонисій но возвращенім изъ Антіохін постиль Александрію, хотя и не имбемъ на то втриаго доказательства. Въ тоже время (252 г.) страшная моровая язва, которая съ промежутвами длилась пятнадцать леть, раовространилась изъ Евіопін въ Египетъ, а отсюда и на огромную часть римской имперіи.

Не видно, чтобы въ царствование Галла гонение ма христіанъ распространилось на Египетъ; и бъдствующая церковь александрійская шибла время перевести духь. Діонисій посвіщая церкви своего округа (254) \*) прибылъ въ Арсиное 1): этотъ городъ п окрестныя селенія находились подъ вліяніемъ одного мевнія, которое угрожало перейти въ ересь, еслибы не было остановлено во времи. Съ самыхъ первыхъ временъ церкви многіе и въ томъ числъ Керинов и Папій віровали, что послів общаго воспресенія Христосъ лично будетъ царствовать на землъ, что въ теченіе тысячи леть святые подъ Его владычествомъ будуть наслаждаться всёми какъ духовными, такъ и тёлесными благами; и что въ этомъ спысле должно понимать предсказанія и изображенія Апекалипсиса. Непотъ, енисвонъ арсинойскій 2), держался этого мивнія; при высокомъ уваженім къ его личности за его ученость и чистоту правовъ это учение было принимаемо съ жадностию,

<sup>\*)</sup> Этого числа нельзя опредълить съ точностію. Смотри св. Діонисія Ed Propaganda, p. 312; и Лумпера, Historia Theol. Crit XIII, 67.

1) Смотри Тилльмона. М. Е. IV. 85.

<sup>2)</sup> По крайней мере, по замечанію Лекіена (ii. 581. 2) это кажется наиболье въроятнымъ, котя мъсто канедры епископа Непота ви глъ не означено.

в привлекло въ себъ множество послъдователев. Хиліасты (тысячельтники) встрътили однако противниковъ; въ подкръпленіе своихъ мивній Непотъ написалъ книгу, которую послъдователи его почитали несокрушимымъ оплотомъ его ученія. Такъ какъ противники его настанвали на томъ, что тъ мъста въ Апокалипсисъ, на которыя онъ ссылался, должно понимать въ тавиственномъ (Миническомъ) только смыслъ, то Непотъ своему сочиненію далъ заглавіе: «Опроверженіе иносказателей» (аллегористовъ). Доводы его были остроумны, языкъ убъдителенъ, и потому не удивительно, что его считали неопровержимымъ.

Но еще прежде того времени, о которомъ мы пишемъ, Непотъ перешелъ въ въчность, оставивъ по себъ память благочестиваго, трудолюбиваго и ученаго епископа, память тъмъ болъе дорогую для его паствы, что онъ составилъ для нея много духовныхъ пъснопъній 2). По смерти его, тъ, которые держались его мнъній, начали отдъляться отъ общенія съ прочими върующими и руководимые нъкоторымъ человъкомъ по имени Кораціономъ, начали обзывать ихъ неправославными.

Евсевій передаль намь разсказь объ этомь двянін св. Діонисія. Тотчасъ по прибытій въ Арсиное, св. Діонисій созваль пресвитеровъ и діаконовъ этого города и состдинхъ селеній, и вообще върующихъ, которые пожелали быть, предложилъ разсудить о дълъ спокойно и безъ запальчивости, и особенно разспотръть сочинение Непота. Онъ объявиль, что къ самому Непоту питаетъ высокое почтение за его благочестие и за его дарованія, и въ особенности прибавиль онъ, съ тёхъ поръкакъ Непотъ скончался. Предложение Діонисія единодушно было принято; и три дня съ ряду, отъ утра до вечера, добрый епископъ сидълъ посреди собраннаго духовенства, читая и объясняя сочиненіе почившаго епископа, выслушивая возраженія, и отвічая на нихъ, оказывалъ всякому должное уважение къ его доводамъ, поправляя свои собственныя мивнія, или сознаваясь въ своей ошибкъ, если доводы возражателей оказывались въ чемъ бы то ни было справедливыми. Діонисій говорить, что онъ восхищался

э) Таковъ несомићино смыслъ Τῆς πολλῆ: ψαλμωδίας; какъ Стротъ его объясилетъ: um der vielem von ihm gedichteten Lieder; а не такъ какъ Валезій: ob Psalmorum multiplices cantus, потому что св. Діовисій продолжаєть: многія изъ нихъ и теперь восхищаютъ братію.



умъренностію, свъдъніями и разумностію своихъ слушателей, ихъ мскреннимъ усердіемъ дойдти до истины, равно какъ и порядкомъ и приличіемъ, которое соблюдали они во все время состязанія. Въ концѣ третьяго дня, Кораціонъ объявилъ себя убѣжденнымъ, й обѣщался, что ни словесно, ни письменне имкогда не будетъ поддерживать ученія Непота. Такимъ-то истинно евангельскимъ веденіемъ дѣла великій епископъ сокрушилъ расколъ въ его корнѣ.

Св. Діонисій. однако, нашелъ нужнымъ послѣ изустнаго опроверженія раскола опровергнуть его письменно, тѣмъ болѣе, что сочиненіе «противъ аллегористовъ» было довольно распространено въ разныхъ странахъ Египта. Поэтому овъ написалъ «сочиненіе объ обѣтованіяхъ», въ которомъ и разсказываетъ вышеналоженныя событія.

Въ разсуждение объ Апокалипсисъ, какъ объ одной изъкнигъ Св. Писанія, на которой только Непотъ основываль свое мибніе, особенная осторожность и скромность Діонисія могуть объяснять и ръдкій в счастливый успъхъ арсинойскаго собранія. Самъ онъ очевидно склоненъ былъ считать сомнительнымъ авторитетъ книги Откровенія. «Но-прибавляеть онь, я не должень быль отважиться отвергать его, когда такое множество нашихъ братій высоко цвиять его. Я признаю, что оно превышаеть меру моего разумвнія, и полагаю, что оно содержить въ себь что-то сокровенное н таниственное; хотя я не понимаю его, но все же я предполагаю, что въ немъ скрывается болбе глубокій смысль, чвиъ какой дають слова; я не намбряю его, не сужу объ немь по моему собственному разумению, но давая более простора верв, я та кого мивнія, что его содержаніе слишкомъ возвышенно для моего понаванія. Я не осуждаю того, чего не могу понять; и тімъ болве благоговью предъ нимъ, чемъ менье могу измърить глубину его.»

Входя въ изследование книги, которое до насъ не дошло. Діонисій показавъ, что ее нельзя принимать въ буквальномъ смысле, принимается доказывать, что хотя Апокалмисисъ написанъ по вдохновенію свыше, но что авторъ его былъ другой кто-либо, а не св. Іоаннъ евангелистъ. Главное доказательство навлекается изъ того, что евангелистъ въ своемъ Евангелін не называетъ себя, и въ трехъ своихъ посланіяхъ заявляетъ о себе только своимъ характеромъ, а не всёмъ вполив. Сочинитель Апокалипсиса повидимому выставляетъ има свое при всякомъ случав, гдв только предметъ ему позволяетъ: «И онъ послалъ и показалъ, чрезъ ангела своего рабу своему Іоанну», — «Іоаннъ семи церквамъ, находящимся въ Асіи», —я Іоаннъ братъ вашъ и соучастникъ въ трудв, я Іоаннъ видвлъ все это и слышалъ» 4). На основаніи разности изреченій того же апостола находящихся въ Евангеліи и въ Апокалипсисв, а также различной степени ихъ граматической правильности, онъ приходитъ къ тому же заключенію").

Кажется, что Діонисій не нашель нужнымъ соввать соборъ цо поводу заблужденій хиліастовъ; и что областной соборъ 5) осудиль и низлежиль Непота послё его смерти, какъ утверждали нёкоторые писатели, это очевидная басня.

Теперь разсмотримъ гораздо важнѣйшій споръ и увидимъ, что поведеніе Діонисія ознаменовано тою же умѣренностію и любовію къ миру, которыми онъ отличался въ Арсиное.

#### ГЛАВА VII.

#### вопросъ о крещени еретиковъ.

Хотя мы немного и уклонимся отъ строгаго хронологическаго порядка но здъсь прилично сдълать краткое и послъдовательное обозръніе несчастнаго раздъленія, возникшаго по водросу о крещеніи еретиковъ, а также и участія Діонисія въ его разсметръніи.

Агриппинъ, епископъ кареагенскій, на соборѣ африканскихъ епископовъ постановилъ въ нарушеніе апостольскаго преданія. что крещеніе, совершаемое лицами находящимися внѣ ограды каеолической церкви, не можетъ быть дѣйствительнымъ; слѣдовательно крещеніе принятое отъ еретика ничтожно и не имѣетъ силы; и что тѣ, которые приняли такое крещеніе, должны, всту-

) Labbe Conc. i. 832.

<sup>\*)</sup> Мифије св. Дјонисјя о писателф Апокалиценса несогласно съ преданјемъ вселенской церкви. Перев.

<sup>&#</sup>x27;) Апокал. 1. 2. Апокал. 1. 4. Апокал. 1. 9. Апокал. XXII, 8.

пая въ церковь, быть перекрещиваемы. Спустя болъе пятидесяти лътъ, этотъ вопросъ снова былъ возбужденъ въ Африкъ; и осьманадцать нумидійскихъ епископовъ въ своей неръшительности спрашивали мивнія о семъ у св. Кипріана, занимавшаго тогда престоль кареагенскій. Письмо ихъ получено было въ то время, когда этотъ отецъ держалъ соборъ, на которомъ присутствовали тридцать одинъ епископъ; и они въ посланіи отъ собора отвъчали на вопросъ своихъ братій: преданіе африканской церкви, сказали они,—должно быть соблюдаемо, и соборъ Агриппина ръчшять этотъ вопросъ. Св. Кипріанъ въ такомъ же тонъ отвъчаль на этотъ вопросъ по распущеніи собора, но не вполнъ успокоилъ сомнънія возникшія въ его области.

Посему Кппріанъ призналъ необходимымъ созвать другой соборъ многочисленные перваго: снова събхались въ Кареагенъ епископы африканскіе и нумидійскіе, въ числь 71, въ началь 256 года. Этотъ соборъ утвердилъ ръшеніе перваго и соборнымъ посланіемъ сообщилъ о ръшеніи африканской церкви св. Стефану римскому, съ просьбою утвердить его дъянія. Стефанъ, впослъдствій славный мученикъ, былъ человъкъ вспыльчиваго характера: онъ отвъчалъ гнъвнымъ посланіемъ, въ которомъ не довольствуясь обвиненіемъ африканскихъ епископовъ въ отступленіи отъ апостольскаго преданія, угрожалъ имъ отлученіемъ, если они станутъ упорствовать въ своихъ мивніяхъ.

Св. Кипріанъ, не устрашась такого посланія, созвалъ третій соборь для обсужденія гого же предмета, и приложиль все возможное стараніе, чтобы составъ его быль какъ можно многочислените. Съталось восемьдесять пять епископовъ, и ръшеніе Агриппина было утверждено въ третій разъ ихъ собственноручною подписью и сверхъ того подписью двухъ отсутствовавшихъ братьевъ чрезъ ихъ уполномоченныхъ. Акты этого собора были посланы въ Римъ съ нткоторыми изъ отцовъ. Но Стефанъ отказался принять посланныхъ; запретилъ втрующимъ оказывать имъ гостепріимство и приказалъ имъ немедленно возвратиться въ Африку и извъстить своихъ собратій, что если они не сознаютъ своего заблужденія, то онъ подвергнетъ ихъ отлученію, которымъ угрожалъ.

Св. Кипріанъ, видя, что африканская церковь не въ силахъ отстоять свое митніе, искаль вокругъ себя помощи. Онъ зналъ,

что это мивне господствовало на востокв; что помвстные соборы въ Иконі и Синнадв, бывшіе въ 230 году или около, тоже опредвлили повтореніе крещенія, и что нвкотерые изъ знаменитвишихъ восточныхъ епископовъ, какъ Фирмиліанъ Кесарійскій и Еленъ Тарсійскій, за свою приверженность къ опредвленіямъ тёхъ соборовъ, также навлекли на себя неудовольствіе Стефана. Онъ написалъ къ Фирмиліану прося его совъта, какъ слёдуетъ поступать въ настоящемъ непредвидённомъ случав, когда общее имъ двло было въ опасности и когда престолъ римскій явно простеръ власть свою слишкомъ далеко.

Это письмо не допло до насъ, но догадываются 1), что св. Кипріанъ въ этомъ письмѣ просилъ Фирмиліана привлечь къ участію въ дѣлѣ Діонисія. Съ Фирмиліаномъ епископъ александрійскій былъ лично знакомъ, потому что они встрѣтились на антіохійскомъ соборѣ; о Кипріанѣ же онъ кажется не имѣлъ болѣе близкаго свѣдѣнія, кромѣ того, что всегда извѣстно о людяхъ высокаго положенія, носящихъ званіе предстоятеля церкви. Впрочемъ, кажется Стефанъ самъ еще прежде обращался съ этимъ дѣломъ къ Діонисію. Послѣдній въ отвѣтѣ своемъ усердно просилъ папу дѣйствовать съ умѣренностію и не нарушать мира церкви, только что начинающей отдыхать отъ новаціанскаго раскола 2), какимъ либо рѣзкимъ рѣшеніемъ въ отношеніи африканскихъ в восточныхъ епископовъ. Въ тоже время онъ писалъ къ

<sup>1)</sup> Бошій Болландисть въ его предварительномъ коментаріи къ жизни св. Стефана на 1 августа: но Біей (октябр. іі. 37) доказаль, что это остроумное съ перваго взгляда предположеніе хронологически не возможно.

<sup>2)</sup> Это посланіе приведено Евсевіемъ Ист. Церк. VII. 5. Порядокъ писемъ св. Діонисія слідующій: 1) къ папі св. Отефану, приведенное выше; 2) къ Филимону; 3) къ св. Діонисію Римскому, тогда пресвитеру. Изъ нихъ не осталась никакихъ отрывковъ, но они упоминаются въ слідующихъ; 4) первое къ св. Сиксту, приведенное Евсевіемъ VII. 5, 6; 5) второе къ Филимону, проведенное Евсевіемъ Ист. Ц. VII. 7; 6) второе къ св. Діонисію, приведенное Евсевіемъ Ист. Ц. VII. 8; 7) второе къ св. Сиксту приведенное Евсевіемъ Ист. Ц. VII. 9; 8) третье къ св. Сиксту не приведенное, но указываемое въ томъ же параграфѣ и въ той же главѣ. Изъ нихъ Евсевій въ своемъ исчисленіи не считиетъ 2-го и 3-го можетъ быть по ихъ краткости. Прітаро» μίν ολιγα, самъ Діонисій

Діонисію и Филимону, которые спрашивали его инвиія о томъ предметв: оба они тогда были еще пресвитерами римской церкви; и первый впоследствіи получиль престоль св. Петра.

Св. Кипріанъ и св. Стефанъ, хотя не могли сойтись насчетъ такого дѣла, соединились за то въ славномъ и почти одновременномъ мученичествъ во время гоненія Валеріана. Когда по смерти Стефана мѣсто его занялъ св. Сикстъ, то Діонисій снова писалъ ему о томъ же самомъ и вторично настанвалъ о необходимости единенія и взанмной терпимости. Онъ написалъ также къ Филимону и Діонисію еще два письма, и въ первомъ изъ нихъ, говоря о спориомъ предметъ утверждаетъ (въ чемъ никто и сомнъваться не можетъ) что преданіе принятое имъ отъ «блаженнаго папы Геракла» состояло въ томъ, чтобы требовать отреченія отъ заблужденія и исповъданія вѣры, но не перекрещивать тѣхъ, которые были уже крещены въ церкви, но были вовлечены въ ересь, а потомъ снова желали присоединиться къ каеолическому исповъданію. Въ другомъ письмѣ своемъ къ св. Сиксту Діонисій разсказываетъ слъдующее:

«Одинъ изъ нашихъ братій, составляющихъ собраніе вёрныхъ церкви, и который давно уже почитался его членомъ не только прежде моего посвященія, но даже, я думаю, прежде посвященія блаженнаго Геракла, присутствовалъ при совершеніи крещенія. Услышавъ тѣ вопросы, которые сдѣланы были крещаемымъ и данные пми на нихъ отвѣты, онъ пришелъ ко мнѣ въ слезахъ и скорби, палъ къ ногамъ моимъ, и признался, что онъ получилъ крещеніе отъ еретиковъ, и отрекался отъ него, какъ не одинаковаго свойства и не имѣющаго ни малѣйшаго сходства съ истинымъ крещеніемъ, напротивъ по его утвержденію псполненнаго нечестія и богохульства; что душу его, говорилъ онъ, — терзаетъ самое горькое раскаяніе, п онъ не смѣетъ возвести глазъ своихъ къ Богу, такъ какъ началомъ его христіанской жизни были тѣ нечестивыя слова и дѣйствія. И потому онъ умо-

упоминая о нихъ говоритъ, і πίστειλα. Такимъ образомъ 4, 5, 6, 7, у него считаются 2. 3. 4. 5. Три первыя должно быть написаны въ 256 году по Р. Х. последнее пятое между августомъ 257 года и августомъ 258 году по Р. Х. Смотри Біел с. Х.



лялъ меня преподать ему чистъйшее омовеніе, усыновленіе и благодать. Я не осмълился это сдълать и сказалъ ему, что въ семъ случать достаточно многольтнее его общеніе (съ церковію). Я убъждаль его быть благодушнымъ п безъ смущенія подходить къ принятію Святыхъ Тайнъ. Тъмъ не менте, онъ продолжаетъ плакать, онъ трепещетъ мысли приступить къ Святой Трапезт, и при встать увъщаніяхъ едва ръшается присутствовать при молитвахъ». При такихъ обстоятельствахъ епископъ александрійскій просилъ совта у папы. По словамъ Евсевія, Діонисій вторично писалъ къ римской церкви относительно еретическаго крещенія отъ имени всей александрійской церкви, п разсматривалъ очень подробно этотъ вопросъ.

Возникли сомития касательно собственнаго мития Діонисія о дъйствительности еретическаго крещенія: но едва ли возможно судить объ этомъ вопрост, потому что Евсевій оставиль намъкрайне сбивчивый по его обычной манерт отчеть о всей перепискт.

Кажется ясно, что взглядъ св. Діонисія былъ противоположенъ взгляду тёхъ, которые держались перекрещиванія; но онъ былъ того мивнія, что каждая церковь должна дёйствовать согласно съ своимъ собственнымъ преданіемъ. Бл. Іеронимъ говоритъ 3), что онъ согласенъ былъ съ ученіемъ св. Кипріана и африканскаго собора, и что написалъ много писемъ о перекрещиваніи еретиковъ того времени. Но вопервыхъ, очень сомнительно, чтобы Іеронимъ имълъ въ рукахъ еще какія либо его посланія кромъ отрывковъ сохраненныхъ Евсевіемъ; и вовторыхъ, если онъ и имълъ ихъ, такъ мы не можемъ допустить, чтобы Діонисій противоръчилъ себъ: въ утраченныхъ его письмахъ должно содержаться тоже ученіе, какое и въ дошедшихъ до насъ 4).

Изъ пяти посланій Діонисія, отрывки которыхъ сохранились, первое—къ св. Стефану не содержить ничего такого, что могло бы быть приведено въ пользу или противъ нашего утвержденія. Тоже можно сказать и о четвертомъ посланіи, написанномъ

<sup>\*)</sup> Catalog. Illust. Vir. 69.

<sup>&#</sup>x27;) И однако Флери (ii, 305) не колеблясь следуеть бл. Іеронаму: "св. Діонисій еп. александрійскій быль такого же взгляда какъ и св. Книріанъ".

въ св. Діонисію римскому. Но во второмъ посланіи (которое есть первое къ папъ Сиксту), александрійскій епископъ говорить: «вникни въ важность предмета. На многочисленныхъ соборахъ, епископовъ было постановлено, какъ мив о томъ сообщили, что ть, которые переходять къ намъ отъ ереси, должны быть сперва наставляемы 5) въ пстинной въръ, а потомъ быть омыты и очищены отъ скверны ихъ нечистой закваски». Потомъ, въ третьемъ посланіи въ Филимону говорить: «я узналь также, что этоть обычай не теперь лишь введенъ въ первый разъ, и онъ существуеть не въ одной только африканской церкви, но еще гораздо прежде, во времена епископовъ, нашихъ предшественниковъ, да и въ другихъ великихъ церквахъ; и что онъ былъ одобренъ на соборахъ бывшихъ въ Иконіп и Синнадъ, и многими изъ нашихъ братьевъ. Если вы ниспровергнете ихъ ръшеніе, то я не могу допустить, чтобы они подверглись пререканіямъ и спору. Потому что написано: «не отодвигай межи твоего сосъда, которую огны твои поставили».

Эти мъста изъ писемъ Діонисіевыхъ съ перваго взгляда кажется подтверждаютъ увъреніе бл. Іеронима, но при ближайшемъ разсмотръніи ничего болье не представляютъ какъ желаніе смягчить слишкомъ ръзкій способъ защищенія того, что Діонисій признавалъ за истинное ученіе. Правда, какъ бы такъ говориль онъ римскому епископу и его пресвитерству, справедливость на вашей сторонъ; но вспомните, сколькими епископами и какое продолжительное время противоположное мнъціе было принято, и не ввергайте церковь въ смятеніе, отлучая держащихся перекрещиванія какъ причастныхъ ереси.

Разсказъ, приведенный выше изъ втораго письма Діонисія къ св. Сиксту, приводитъ насъ къ тому же заключенію. Этотъ еписькопъ конечно сомнѣвался, дъйствительно ли крещеніе, принятое старцемъ, о которомъ онъ говоритъ, но ясно, что онъ сомнѣвался въ томъ, не потому, что оно было совершенно еретическимъ образомъ. Намъ ясно сказано, что это было крещеніе во все не похоже на крещеніе каеоликовъ (православныхъ). Если

<sup>1)</sup> Похатпунбантас. Смотри Кутана (Contant) замбчанія на прим'вчаніе Валезія Ed. Prop. S. Dion. 154.



даже въ такомъ крайнемъ случав Діонисій сомиввался въ необходимости перекрещенія,—случай, въ которомъ всякій соборъ, разсуждавшій объ этомъ предметв, повельвалъ повтореніе крещенія: какъ спльно былъ долженъ онъ быть противъ втораго крещенія, когда обрядъ былъ совершенъ, хотя и еретиками, во имя Отца и Сына и Святаго Духа!

Возражаютъ: св. Діонисій самъ указываетъ на другую причину отказа, въ этомъ случав, перекрещиванія—именно, что обратившійся къ нему старецъ восполнилъ недостатокъ крещенія свониъ долгимъ пребываніемъ въ общеній съ церковью. Это впрочемъ представляется болю доказательствомъ обращеннымъ къ самому просителю, чёмъ основаніемъ предлагаемымъ на разсмотрівніе папы. Пусть такъ, —какъ бы говорилъ онъ—почитай, если хочешь, твое еретическое крещеніе недібиствительнымъ. Но утвішься однако тёмъ, что оно было восполнено частымъ твоимъ причащеніемъ Святыхъ Таинъ. Наконецъ, скажемъ въ заключеніе: въ подобномъ случав есть ли какое сомнініе, что св. Кипріанъ безъ малівшаго колебанія совершилъ бы надъ этимъ старцемъ второе крещеніе?

Мы узнаемъ еще одно обстоятельство изъ этого разсказа. Изъ него явствуетъ, что ранѣе – во время Димитрія практика александрійской церкви была противъ повторенія крещенія, иначе мірянинъ, о которомъ говоритъ Діонисій, по первому настоянію не былъ бы принятъ безъ перекрещенія. И какой бы авторитетъ ни имѣло свидѣтельство бл. Іеронима, оно не можетъ вмѣть болѣе вѣса, чѣмъ свидѣтельство св. Василія (), который рѣшительно утверждаетъ, что Діонисій допускалъ дѣйствительность еретическаго крещенія, и изъявляетъ свое удивленіе, что такой знатокъ каноническаго ученія не отвергалъ даже крещенія пепузеновъ, хотя, говоритъ онъ, они крестили во имя Отца и Сына и Монтана и Прискиллы. Этимъ онъ просто хочетъ сказать, что подъ Святымъ Духомъ они разумѣли Духа, одушевлявшаго Монтана и Прискиллу, котораго воплощеніемъ Монтанъ иризнавалъ себя и выдавалъ.

<sup>•)</sup> Канон. посланін къ Анфилохію § 5 и смотри Кутана замічаніє; Орр. S. Dionys Ed. Propagand, p. 158.



Споръ на время остался нервшеннымъ; или скорве, возрастающее свирвиство гоненія Валеріана перенесло главныхъ составателей туда, гдв уже ивтъ болье споровъ. Споръ о врещеній быль рвшенъ на никейскомъ соборв; и до этого времени, повтореніе крещенія 7) было оставлено всвии кромв нісколькихъ нумидійскихъ епископовъ. Вившательство св. Діонисія было не безплодно, и ему мы можемъ приписать, что Стефанъ воздержался отлучить св. Фирмиліана и африканскихъ епископовъ.

#### ГЛАВА VIII.

Споръ о крещенін еще быль во всей силв, когда неожиданное бълствіе постигло церковь. Валеріанъ, который до сихъ поръ въ значительной степени благопріятствовалъ христіанству, Утакъ что, по словамъ св. Діонисія 1), даже тъ, ко торые открыто были извъстны какъ христіане, (то есть Филиппъ н Александръ Северъ), не показывали себя болве расположенрыми къ исповедующимъ христіанство, — теперь онъ перемениль свой образъ дъйствія и началь гоненіе, которое обыкновенно считается деватымъ. Къ этой перемвив онъ былъ побужденъ Макріаномъ, человъкомъ, котораго, богатство, опытность и военныя дарованія давали ему по вліянію второе мъсто посль императора. Ему предсказаль египетскій астрологь, что онъ наследуетъ императорскій престоль: и вследствіе этого, взялся покровительствовать всему сословію гадателей и предсказателей. Такъ какъ перковь не переставала обличать характеръ такихъ людей и бевзаконность ихъ искусства, Макріанъ ръшился отистить твиъ, которые возставали и оскорбляли его любинцевъ.

<sup>&#</sup>x27;) Что оно не было осуждено прежце того окончательно, и что никейскій быль тоть полный Соборь, о которомъ св. Августинь такъ часто говорить,—это кажется общепризнано встии по доказательствамъ Беллармина и Наталиса Александра; хотя другіе, какъ Лонуа (Launoy) и Сирмондъ (Sirmond) понимають это выраженіе это о великомъ Соборъ въ Арлъ 314 года по Р. Х.

<sup>•)</sup> Евсевія Ист. Церв. VII, 10.

Какъ скоро указъ о преслъдованіи христіанъ достигъ Александріи, префектъ Эмиліанъ потребовалъ къ себъ Діонисія. Онъ явился на судилище не одинъ з). Максимъ, въ то время одинъ изъ его пресвитеровъ, а послъ его преемникъ, а также трое діаконовъ послъдовали за нимъ, и одинъ христіанинъ изъ Рима, по имени Маркелъ, бывшій тогда въ Александріи, пошелъ съ патріархомъ къ префекту. О добромъ исповъданіи, которые засвидьтельствовали эти служители Христа, мы имъемъ разсказъ изъ подъ пера Діонисія, который, однако, со свойственною скромностію скоръе какъ бы переписываетъ публичные акты, чъмъ передаетъ свои отвъты по своему собственному воспоминанію.

«Префектъ Эмиліанъ сказаль: я теперь словесно, какъ прежде письменно, представляю вамъ милосердіе нашихъ властителей. Они даютъ ванъ возножность спасти вашу жизнь, если вы обратитесь къ тому, что согласно съ природою, и поклонитесь богамъ, хранящимъ нхъ имперію, и повабудете то что противно природів. Что скажете вы на это? Я надъюсь, что вы не будете не благодарны къ нхъ милосердію, когда они заботятся объ обращеніи васъ къ лучшему. Діонисій отвівчаль: не всі люди повлоняются однимъ и тъмъ же божествамъ, но всякій чтить тъхъ, которыхъ онъ признаетъ за боговъ. Мы поклоняемся и почитаемъ единаго Бога, Создателя всего, который далъ царство въ руки Валеріана н Галіена, возлюбленныхъ Богомъ, и мы непрестанно модимся Ему, чтобы ихъ царство пребыло непоколебимымъ. Эмиліанъ префектъ сказалъ ниъ: кто мъщаетъ вамъ поклоняться и Ему также, если, какъ вы говорите, Онъ Богъ, вивств съ твин которые боги по естеству? Ванъ повельвають ноклоняться богань такимъ, каковы всв боги. Діонисів отвечаль: мы не поклоняемся никакниъ другинъ. Эмиліанъ профектъ сказалъ ниъ: я вижу, что вы неблагодарны и не совнаете мелости нашихъ августвашихъ императоровъ. Поэтому вы не останетесь въ этомъ городъ, но будете сосланы въ Ливію, на мъсто называемое Кефро. Я назначиль это ивето по приказанію императоровь. Но инкониъ образомъ не дозволяется вамъ, ни кому либо другому дълать собранія или входить въ такъ-называемыя усыпальницы. Если ито будетъ обличенъ въ томъ, что не пошелъ въ указан-

<sup>\*)</sup> Евсевія Ист. Церк. VII, 11.

ное мною мъсто, самъ навлечетъ опасность на свою голову. и не пабъгнетъ заслуженнаго наказанія. И такъ отправляйтесь же куда вамъ приказано.

Кефро, или какъ называють его арабы, Валлори з), находится въ пустыняхъ Ливін; сюда то Діонисій, хотя удрученный бользнію, быль поспъшно отправлень. Множество христіань послъдовали за нимъ, иные изъ Александрін, другіе изъ различныхъ частей Египта. Въ это мъсто не достигала еще проповъдь Евангелія; но тамъ, выражаясь словами самаго патріарха, Господь открыль широкія врата слову. Потому что хотя малая дружина върующихъ была унижена и подвержена личному насилію, но скоро послъ большое число идолопоклонниковъ перестало поклоняться идоламъ и обратилось ко Христу. Богъ видимо велъ своихъ служителей къ этому мъсту, чтобы они были основатеототе пин пінонсопон оп н ; вовирод жхидуутвар жен вондо нияг. служенія, Онъ повель ихъ въ другое місто. Изъ товарищей ссылки епископа мы уже говорили о Максимъ. Діаконъ Евсевій, посланный въ Сирію, чтобы противостать ереси Павла Самосатскаго, быль тамъ поставлень въ епископа Лаодокійскаго, а діаконъ Фавстъ, въ престарълыхъ летахъ, кончилъ жизнь свою мученичествомъ при Діоклитіанъ 4).

Эмиліанъ, услышавъ о распространеніи истинной въры въ Кефро, далъ приказание удалить Ліонисія въ Колувіонъ, городъ Мареотів. Епископъ сознается, что онъ быль сильно огорченъ, узнавъ объ этомъ назначенін: мъсто это было разоряемо разбойниками, и обитаемо дикимъ племенемъ. Однако друзья его представляли ему, что оно ближе къ Александріи; что если въ Кефро оыло большое стеченіе христіанъ, то жители митрополіп легче соберутся въ Колуејонъ, какъ подгородное мъсто; что его перемъщение явно назначено Главою Церкви для ея блага. Такъ и было.

Между тъиъ какъ Діонцеій исполняль такимъ образомъ долгъ мужественнаго и неусыпнаго пастыря, и подъ конецъ говенія, онъ подвергся сильной непріявни Германа 5), египетскаго енис-

<sup>\*)</sup> Severus. ap. Renaud. p. 36.

\*) Евсевія Ист. Церк. VII, 11, ad fiu. Le Guien ii, 791.

\*) Евсевія Ист. Церк. ii, 1.

копа, неизвъстно какой каеедры. Германъ обвинялъ патріарха въ безпечности и нерадивости къ его пастырскимъ обязанностямъ, особенно же въ томъ, что онъ не заботился, во время своей ссылки, собирать для богослуженія бывшихъ съ нимъ христіанъ. Діонисій отвъчалъ ему письмомъ, которому мы обязаны подробностями о его дъйствіяхъ во время гоненія Деція и Валеріана.

Въ тоже время онъ быль занять писаніемъ посланій, относящихся собственно къ его церкви и церквамъ другихъ странъ. Онъ вель переписку съ св. Сикстомъ по вопросу о крещенін, онъ также обращался къ пресвитерамъ александрійской церкви во время сильнъйшей свиръпости гоненія. Два другихъ его посланія, писанныя къ Флавіану, и къ Дидиму и Домицію, требуютъ нъкоторыхъ замъчаній.

Это были пасхальныя посланія, и, какъ полагаютъ 6) иные, первыя посланія этого рода. Но посл'ядоваль ли св. Діонисій примвру своихъ предшествонниковъ, или онъ былъ первоначальникомъ этого обычая, върно то, что съ этого времени патріархи александрійскіе ежегодно объявляли, въ какой день должно быть начало поста и день праздника Воскрессиія Христова. Впервые этотъ обычай сдвланъ закономъ на соборв Никейскомъ 7) и нъкоторыя изъ этихъ пасхальныхъ посланій, особенно посланія Өеофила, св. Кирилла, и можемъ прибавить св. Аванасія, сохранились до насъ. Они начинались проповёдью на праздипкъ, почему и извёстны безразлично подъ названіемъ бесёдъ (homiliae) или посланій, и кончаются надлежащимъ объявленіемъ. Пасхальныя посланія Діонисія кажется были обращены къ разнымъ египетскимъ епископамъ, и не имъли силы и притязаній на то далье предвловъ его собственной епархін. Въ последствій эта обязанность соблюдалась въ отношения ко всей церкви в) и была очень почетною,

<sup>\*)</sup> Vit. S. Dionys. въ Ed. Propagand. p. ciii. Мы уже показали что накоторые писатели приписывають ихъ происхождение св. Димитрию.

<sup>&#</sup>x27;) Le Quien ii, 378.

<sup>\*)</sup> Св. Левъ въ посланін къ Маркіану (ер. 94), говоритъ о разности касательно празднованія пасхи, "Studueruut itaque Sanci Patres (sc. Nicoeni) occasionem hujus erroris auferre, omnem hanc curam Alexandrino Episcopo delegantes; quoniam apud Agyptios hujus supputationis antiquitus tradita esse videbatur peritia", etc. и смотри Le Quien ii, 377.

хотя и иногда трудною обязанностію престола александрійскаго.

Александрія, съ самаго начала, была такъ извъстна своею школою математиковъ, что неудивительно, если епископы ея занимались вычисленіями относящимися къ календарю. Но мы должны справедливо удивляться ревности, которую показывалъ въ самыхъ мельчайшихъ полробностяхъ щихся къ богослуженію и обрядамъ, когда мы видимъ, что во время жестогостей гоненія онъ занимался составленіемъ своего пасхальнаго круга. Этотъ кругъ заключалъ въ себв періодъ восьми літь "). Св. Ниполить сочиниль уже кругь шестнадцати лътъ; но пасхальный кругъ св. Діонисія быль принять отцами никейскаго собора за основание болве общирнаго круга деватнадцати лътъ 10), навъстнаго подъ именемъ александрійскаго. Осмильтній періодъ времени безъ сомивнія быль внушень патріарху октастеридами (осынивтинками) Клеострата, Гарпала и Евдокса. Въ вышеупомянутомъ посланіи къ Домицію в Дидиму онъ обнародоваль этотъ вругъ; и включилъ 11) сюда свое знаменетое правело, что Пасха не можетъ быть празднуема прежде весепняго равноденствія.

## ГЛАВА ІХ.

#### ПОЯВЛЕНІЕ ЕРЕСИ САВЕЛЛІЯ.

До сихъ поръ Діонисій часто подвергался огорченіямъ и страданіямъ отъ болізани и лишеній, отъ угнотенія враговъ, и клеветъ своихъ ложныхъ друзей; но жизнь его была равно славная для него самого и полезная для управляемой имъ церкви. Онъ явился умиротворителемъ Востока и Запада, уничтожилъ въ самемъ началів опасную ересь; отличился своею ревностью какъ

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Странно, и Тильмонъ (if. 274) и Флери говорять объ немъ какъ о восьми-лътнемъ циклъ, но безъ всякаго основанія.

<sup>10)</sup> Vit. S. Dionys. ii, 1.
11) Евсевія Ист. Церк. VII, 10: смотри Строта переводъ и прим'вчаніе.

въ установлении дисциплины такъ и въ сохранении учения церкви, и прославился исповъданиемъ Христа во время двухъ разныхъ гонений. Еще онъ призванъ былъ защитить единую въру противъ новой и еще болъе опасной ереси; и хотя по слабости человъческой природы, онъ едва не помрачилъ своей прежней славы, и изъ знаменитаго защитника въры сдълался сильнымъ противникомъ истины, но таже самая кротость и смирение, которыя расположили его выслушать доводы приверженцевъ Непота, заставили его внять увъщаниямъ римскаго собора.

Въ началъ гонения Валеріана или даже немного ранъе, Савелій началь распространять свое ученіе въ Пентаполь: отвергая дъйствительное различіе лицъ Божества онъ уничтожалъ ученіе о Пресвятой Троицъ. Ересь была не новая: она была сходна съ тою, которая въ болће ранній періодъ была проповедана Праксеемъ, и внушена Савеллію его учителемъ еретикомъ Ноэтомъ. Въ прежинхъ формахъ своихъ эта ересь нивла мало успъха; но теперь, принявъ болъе опредъленную форму и присоединивъ къ себъ начала родственныхъ ей заблужденій, быстро охватила населеніе Пентаполя. Если правда, что Савеллій 1) быль епископомъ Итолеманды, какъ гласить недостовърное преданіе, въ такомъ случать онъ могъ пользоваться своимъ положеніемъдля распространенія ереси. Совпадая, какъ мы уже замітили, съ мпстическимъ направленіемъ умовъ жителей Египта, она скоро заразвла не только большую часть мірянъ съ значительнымъ числомъ пресвитеровъ, но и нашла одобрение у ивсколькихъ еписконовъ ближайшихъ престоловъ особенно у Аммонія, епископа Верники. Ученіе вошедшее въ такую силу можно коротко выразить следующимъ образомъ: что Отецъ, Сынъ и Духъ Святый суть одна Ипостась, одно лицо съ тремя вменами; что тоже лицо, въ Ветхомъ Завътъ, какъ Отецъ далъ законъ; въ Новомъ Запътъ какъ Сынъ, воплотился ради человъка и какъ Духъ Святый, сошель на апостоловь въдень Пятидесятинцы. Естественнымъ последствиемъ распространения этого учения было то, что въ церквахъ не проповъдывалось о Сынъ Божіемъ. Но явились мужественные подвижники за истину Божію, препоясавшіе свои

<sup>1)</sup> Такъ утверждаетъ Зонаръ: но его свидътельство не подтверждается никакимъ другимъ писателемъ. Біей Octob. Bolland ii, 47.



чресла, чтобы стать за истинную въру. Они доказали, словани св. Діонисія 2), что новое ученіе полно нечестія и богохульства нротивъ Всемогущаго Бога, Отца Господа нашего Інсуса Хриета, и полно невърія въ Его Сына Единороднаго, перворожденнаго всякой твари, въ Слово, обитавшее между людьми, -- и пренсполнено безумія противъ Святаго Луха.

Такъ какъ приверженцы Савеллія ежедневно умножались, то объ стороны отнеслись къ Діонисію, бывшему тогда въ ссылкъ, въ Кефро. Не довольствуясь твив, что спрашивали его мивнія письменно, они отправили къ нему надежныхъ людей для полученія его рішенія изъ собственныхъ устъ его; и епископъ терпъливо выслушалъ всъ доводы и доказательства той и другой стороны. Когда они кончили, онъ не теряя времени высказалъ свое ръшеніе, и написаль нівсколько посланій въ опроверженіе новаго еретика. О своихъ дъйствіяхъ Діонисій сообщиль Сиксту (римскому) въ первомъ своемъ посланіи къ этому епископу, написанномъ по вопросу о крещеній, о которомъ мы уже упоминали. Писалъ также къ епископу Аммонію в) замъчательному по своимъ умственнымъ дарованіямъ, котораго поэтому весьма важно было во всъхъ отношеніяхъ убъдить и удержать отъ заблужденія; писаль къ Телесфору и Эфранору 4), въроятно епископанъ въ томъ же Пентаполъ, и потомъ вторично къ Аммонію в къ Эфранору вивств.

Но последнее письмо, вместо того чтобы утишить, только еще болъе возбудило споръ. Такъ какъ савелліане, смъшивая Отца съ Сыномъ, приписывали первому то, что относится къ человъческой природъ послъдняго,-что прежде нихъ и дълали патрипассіане, то задача Діонисія была доказать, что то. что относилось въ человъчеству Христа, не могло быть сказано объ Отцѣ 5). Такимъ образомъ онъ полагалъ заставить своихъ про-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евсевія Ист. Церк. VIII, 6. <sup>2</sup>) Евсевія Ист. Церк. VII, 26. Мы моган бы полагать, что Аммоній, или какъ Евсевій его называеть, Аммонь, быль одинь изъепископовъ. который поддерживаль канолическое ученіе, но свидьтельство св. Ананасія ръшительно. De Sent. Dionys § 5 и § 13.

<sup>4)</sup> Или Евпоръ, по Евсевію. Но слова св. Асанасія им'єють гораздо болве ввса.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Св. Аванасій § 9. Смотри Біея Осtob. іі, 48.

тивниковъ признать различіе между Лицами Отца и Сына; и это должно бы было составлять первую часть его доказательства. Затёмъ онъ доказалъ бы божество Сына Божія; и опровергнувътёхъ, которые смёшивали Лица, пабёжалъ бы самъ обвиненія въ томъ что раздёляетъ естество. Такой методъ ученія одобряется св. Аванасіемъ.

Аріане постоянно порицали Аванасія за то, будто онъ противоръчиль ученію изложенному св. Діонисіємъ; онъ написаль сочиненіе въ опроверженіе ихъ возраженій, пзъ котораго мы почерпаємъ болье полное понятіе о важности пентапольскаго спора, чьмъ какое даетъ скудный и иногда невърный разсказъ Евсевія. Методъ, принятый св. Діонисіємъ, представился его великому преемнику согласнымъ съ тымъ, которому слъдовали апостолы. Они, говоритъ онъ, выставляли іудеямъ сперва человъческія дъйствія Христа: такимъ образомъ старались убъдить ихъ Его чудесами, что Мессія пришелъ, и потомъ, а не прежде показать имъ чрезъ разсмотръніе Его чудесныхъ дъйствій, что этотъ самой Мессія есть Господь ихъ и Богъ ихъ.

Но къ сожальнію въ посланіи къ Аммонію и Эфранору заключалась только первая часть доводовъ патріарха. Повидимому Ніонисій неосторожно излагаль свое върное утвержденіе одвиствительной личности и человъчествъ Спасителя къ ущербу раскрытія мысли объ Его божестві и единосущій съ Отцомъ. Онъ ничего не утверждалъ такого (сколько мы можемъ о томъ судить), что было бы не согласно съ канолическою истиною, но недостаточно охранилъ свои утвержденія отъ возможности ложнаго пониманія в перетолкованія. Когда онъ въ сущности говориль о человъческомъ естествъ Христа, его враги могли сказать, и слабые изъ братіи могли думать, что онъ говорилъ о Его Божественности. И одно извъстное мъсто дало поводъ къ формальному обвиненію его православія. «Сынъ Божій, писалъ онъ, былъ сотворенъ и произведенъ. Онъ не свойственевъ по своей природъ, но различенъ въ существъ отъ Отца, какъ виноградная лоза отъ виноградаря, и ладья отъ своего строителя: такъ какъ Онъ былъ созданъ, то Его не было, прежде чъмъ Онъ быль произведенъ». Эти выраженіп св. Діонисія возбудили не мало споровъ во всемъ Пентаполъ. Нъкоторое совершенно несогласные съ ученіемъ Савеллія, впубли такую же опасность

въ ученія Діонисія, и ихъ ревность по вёрё заставила забыть любовь. Вивсто того чтобы отнестись въ своему собственному патріарху в), не сообразнь того, что онъ могъ бы объяснить имъ свои слова или отказаться отъ того, что казалось имъ еретическимъ въ его положеніяхъ, они подали формальную жалобу св. Діонисію римскому, который вступиль на канедру послів св. Сикста въ 289 году. Обвиненія заключались въ двухъ пунктахъ: первый-что епископъ александрійскій утверждаль, что Сывъ Божій сотворенъ, и-отвергаль выраженіе и ученіе о единосущности. Соборъ, собравшійся по другимъ ли какимъ дъламъ или созванный папой именно для решенія этого вопроса, не колеблясь осудиль ученіе, содержащееся въ представленныхъ ему выпискахъ или выведенное изъ нихъ. Епископъ римскій написаль, какъ отъ имени прочихъ епископовъ, такъ и отъ своего собственнаго 7) своему сонмяннику александрійскому ув'ядомляя его вивств и объ обвиненияхъ представленныхъ противъ него, и о ръшени, которое постановилъ римскій соборъ. Въ тоже время, можеть быть желая отклонить отъ себя подозрвніе, что онъ держится противоположного заблужденія, папа самъ написаль сочинение противъ савелліанъ 8).

Подучивъ папское посланіе, епископъ александрійскій увиділь себя въ положении подсудимаго. Обвинителемъ его былъ Рамъ, а вся церковь судьею. Онъ, котораго вся жизнь была продолжительной борьбою съ ересью, который — было время — самъ утверждаль въ въръ или располагаль къ единенію римскаго же папу, который теперь являлся его противникомъ, онъ призывался стать на свою защиту: это было для него горькимъ испытаніемъ. На его мъстъ кто другой, исполненный духа гордости, въроятно отказался бы отъ сего, котя бы даже черезъ то повергъ всю церковь въ бездну силтенія. Но не таковъ быль Діонисій.

Онъ уже прежде, повидимому ") писаль письмо къ римскому

<sup>5)</sup> S. Athanas. de Sentent. S. Dionysii § 13.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) S. Athanas, de Synod. <sup>8</sup>) Бароній (262, XXXVI) и Наталисъ Александръ впадаютъ въ странную ошибку отъ невърнаго перевода словъ св. Аванасія, приписывая это разсуждение противъ Савелліанъ Діонисію Александрійскому.

<sup>&</sup>quot;) Это ясно изъ отрывка первой книги опровержения, приводимаго св. Аванасіемъ, de Sentent. § 23.

Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Вѣрнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингфорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветноля 16 к. Житоміра 10 к. Иркутска 20 к. Казаин 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецт-Подольска 13 к. Кишинева 15 Кієва 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 14 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Кѣльцовь 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижинго-Новгорода 5 Никол. (Прнам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркасска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 Полтави 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокь 12 к. Сѣдлеца 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 п. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска. 18 к. Тулы 3 к. Улеоборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

## ВЪ РЕДАКЦІМ "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ"

продаются следующія книги:

І. Размышлвнія о сущности христіанской въры Соч. Гиво. Переводъ свящ. Н. Серії евскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 к.

11. В в ч н д я ж и з н ь. Публичныя чтенія Э. Н д в и д я. Перев.

селщ. Н. Серигескаю. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Публичныя чтенія 1871 года, профессора протоверея Н. Сергієвскаго: Объ основныхъ истинахъ Христіанства. М. 1872. Ц. 1 р. съ перес. 1 р. 20 к.

IV. Сочинентя св. Густина философа и мученика, изданныя въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преображенскиме. Цъна 1 р. 50 коп., съ пересылкою 2 р.

V. Сочинентя древнихъ христтанскихъ апологетовъ: Татіана, Афинагора, Ософила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примѣчаніями, свящ. П. Првображенскимь. М. 1867. Цѣна: 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к. сер.

VI. Сочинентя св. Иринея Люнскаго. І. Пять книгъ противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П. Преображенскимъ. М. 1871. Цёна 3 руб. съ пересылкою. VII. Вопросъ озлъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля.

Перев. свяш. Н. Протополова. М. 1872. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер. VIII. О Евангелін отъ Матеел. Разборъ и опроверженіе возраженій противъ него отрицательной критики Баура. Соч. священника восковской Тронцкой на Арбат'в церкви Владиміра Маркова. М. 1873.

Венимовымо- П. истоновымо. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

К. Изъл Енцій по церковному праву. О. проф. моск. уник. Изъл Енцій по церковному праву. О. проф. моск. уникерситета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М.

керситета Н. Съ перес. 1 р. 20 к.

# подписка

на

# Православное Обозрпніе 1875 года продолжается.

Отдъльныя книжкии «Православное Обозръніе» за прежніе годы продаются каждая по 50 к., съ перес. по 75 к.

Новые подпищики, не получавшіе въ прошломъ году «Православнаго Обозрѣнія», получать 5 листовъ напечатанныхъ въ немъ лекцій по каноническому праву покойнаго профессора Н. К. Соколова «О составъ Церковнаго Общества.»

ВЪ РЕДАКЦІИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ

# Указатель къ "Православному Обозрѣнію" за одиннадцать лѣтъ 1860—1870 гг. составленный П. А. Ефреновынъ.

Цѣна "Указателя": 1) при выпискѣ Православнаго Обозрюнія 75 к. съ перес. 1 р. 2) въ отдѣльной продажѣ 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к.

Печатать позволяется. Августа 18 дня 1875 года. Цензоръ Протоїерей С. Зерновъ.

# **IIPABOCJIABHOE** OBOSPBE

# 1875

# СЕНТЯБРЬ.

#### содержание:

 СЛОВО ВЪ ПРАЗДНИКЪ ДВЪНАДЦАТИ АПОСТОЛОВЪ. П Калининкова.

 СЛОВО ВЪ ДЕНЬ СТОЛЪТНЯГО ЮБИЛЕЯ ЕКАТЕРИНИН СКОЙ БОЛЬНИЦЫ АВГУСТА 12 1875 ГОДА. Свящ. Д. Ө. Тих мірова.

П.—ХРИСТІАНСКОЕ УЧЕНІЕ О ЛЮБВИ КЪ ЧЕЛОВЪЧЕСТВ СРАВНИТЕЛЬНО СЪ КРАЙНОСТЯМИ УЧЕНІЙ СОЦІАЛИ СТИЧЕСКИХЪ, Прот. А. М. Иванцова-Платопова.

ТУ.—НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ О Ө. И. ТЮТЧЕВЪ И ЕГО ВОЗЗРВНИ НА ЦЕРКОВНО-ПОЛИТИЧЕСКІЙ ВОПРОСЪ ЗАПАДА.

у. — О. И. ТЮТЧЕВЪ И ЕГО СТАТЬЯ: "Римскій вопросъ папство". И. С. Аксакова.

VI.—ДЖОНЪ СТЮАРТЪ МИЛЛЬ, КАКЪ МОРАЛИСТЪ. А. О. Гусев VII.—СОВРЕМЕННОЕ ОБОЗРЪНІЕ: пятидесятильтий юв лей высокопреосвященнай шаго Исидора митр полита новгородскаго и с. - петербургскаго.

УПІ.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ: Первая годовщина православно перкви въ Прага.—21 августа въ лицев Цесаревича Николая.—
Библіографія.— Международний комитеть для пособія герцеговина памъ. — Воззванія въ пожертвованіямь въ пользу герцеговинцевъ.—
Бельгійская газета о старокатоличествъ. — Бониская конференція. — Заграничния извъстія.—Письма о. Гагарина и о. Секки.—
Памити Н. В. Рукавишникова.—Воззваніе сербскаго митрополит

Объявление объ изданін "Православнаго Обларвнія" Въ БУДУ ЩЕМЪ 1876 ГОДУ. (См. на обороть

#### MOCKBA.

Въ упинентенской типографіи (Каткова и Ко)
па Страстнома бульварь 009 (с

# ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

## въ будущемъ 1876 году.

«Православное Обозрвніе» будеть продолжаться въ слвдующемъ 1876 году, оставаясь върнымъ прежней своей программъ, характеру и направленію, которое достаточно выяснилось читателямъ, какъ въ продолженіи прошлыхъ лътъ его существованія, такъ и въ настоящемъ году, когда оно иерешло подъ редакцію свящ. П. Преображенскаго.

Въ 1876 году «Православное Обозръніе» будетъ выходить ежемъсячно, книжками отъ 12 нечатныхъ листовъ и болъе. Подписная цъна: 6 р. 50 к. въ годъ,—а съ доставкою на домъ въ Москвъ и нересылкою въ другіе города 7 р. с. Подписная цъна съ «Указателемъ» за одиннадцать лътъ 8 р. с.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ редакців журнала, при церкви Осодора Студита у Никитскихъ ворогь, домъ свящ. И. Преображенскаго, — и у всъхъ извъстныхъ книгопродавцевъ въ Москвъ и Петербургъ. Пногородные благоволятъ адресоваться съ своими требованіями исключительно такъ: Въ редакцію

"Православнаго Обозрвнія" въ Москвъ.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрънія» за прежніе годы можно получать по слъдующимъ пониженнымъ цънамъ: 1861, 1862, 1863 я 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869—по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лътъ 1861—1874—сорокъ пять рублей. Цъна Указателя къ «Православному Обозрънію» за одинадцать лътъ 1860—1870 гг., безъ пересылки 75 к., съ пересылкой 1 р. Выписывающее «Православное Обозръніе» за всъ прежніе годы получаютъ Указатель безплатно. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лътъ съ Указателимъ—за 100 фунтовъ—по разстоянію.

Отъ Москвы за каждый фунть посылокь съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмоллъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Вяльно 9 к.

# ПРАВОСЛАВНОЕ

# O 603PBHIE.

1875.

томъ III.

#### MOCKBA.

Вь Унимичетской типографіи (Катковь и К<sup>0</sup>), на Страстномъ будьварѣ.

Digitized by Google

2 P 378.5

HAKVAAD COLLEGE LIBRARY GIFT OF ARCHIBALD CARY GOOLINGE DEC 28 1925

#### печатать позволяется

съ твиъ, чтобы по отпечатаніи представлено было въ цензурный комитетъ узаконенное число экземпларовъ. Москва, октября 3 дня 1875\_г. Ценворъ Протоіврей С. Зерновъ.

## CAOBO

#### ВЪ ПРАЗДНИКЪ ДВЪНАДЦАТИ АПОСТОЛОВЪ \*).

Вы есте соль земли.... вы есте свыть міра (Мв. V. ст. 13, 14).

Однажды, вскоръ послъ крещенія Інсуса Христа въ Іорданъ, Іоаннъ Креститель стоялъ съ своими учениками на берегу Іордана. Въ это время Інсусъ, послъ борьбы и побъды вадъ искусителемъ, возвращался изъ своего уединенія. Іоаннъ, не разъ говорившій о Немъ своимъ ученикамъ, указываетъ на Него и восвлицаеть: «се Агнецъ Божій, который береть на себя гръхъ міра» (Іоан. І, 29). На другой день Іоаннъ съ двумя своими учениками опять стояль на Іорданъ. Увидъвъ въ другой разъидущаго Інсуса, онъ повторилъ свое прежнее свидътельство о Немъ: «се Агнецъ Божій»... Эти слова были призваніемъ для учениковъ Іоанновыхъ: они тотчасъ оставили Іоанна и пошли за Інсусомъ. Інсусъ, обратившись и увидъвъ ихъ идущихъ, сказалъ имъ: «что вамъ надобно?» Они отвътствовали Ему вопросомъ: «учитель, гдв Ты живешь?» Мы Тебя ищемъ, какъ бы такъ говорили они, позволь намъ идти къ Тебъ. Господь говорить: «подите и увидите». Они пошли и увидъли, гдъ Онъживетъ, и провели у Него весь этотъ день.

<sup>\*)</sup> Произнесено въ меркъм скатеринослявской семинарін, 30 іюня 1875 года.

Одинъ изъ этихъ учениковъ былъ Андрей, братъ Симона Петра, изъ мъстечка Виесанды, который, поэтому, и называется первозваннымъ изъ апостоловъ; другой - евангелистъ Іоаннъ, самый любимый въ послъдствін ученикъ Господа. Оба ученика эти, проведши съ Божественнымъ Учителемъ незабвенный для инхъ день, пошли искать братьевъ своихъ Симона и Іакова. Андрей сначала нашелъ брата своего Симона и объявилъ ему съ полиъйшею радостію: «мы нашли Мессію». Когда Симонъ явился предъ Господомъ, Господь, провидя твердость и силу въры его, переименовалъ его Петромъ, что значитъ камень. На другой день, когда Іисусъ хотълъ идти въ Галилею, нашелъ Филиппа, который также быль изъ Виесанды, отечества Андрея и Петра. Інсусъ сказалъ ему: онди за Мною». Филиппъ тотчасъ пошелъ и съ этого часа саблался неразлучнымъ спутникомъ Господа. Филиппъ, въ свою очередь, находить Наванаила, о которомь, при первой встръчъ, Господь отозвался, что это истинный израильтянинь, въ которомъ нътъ лукавства. Проходя близь озера Геннисаретскаго, Інсусъ Христосъ увидълъ мытаря, именемъ Матеея, сидъвшаго у сбора пошлинъ. Господь сказалъ ему: «иди но Мив». Матеей не долго разсуждаль. Онъ оставиль все; съ радостію растался съ треволненіями міра и своею должностію, которая болъе всякой другой должности сопряжена была съ исвушениями для его души, всталь и последоваль за Інсусомъ. Первые четыре ученика, призванные Господомъ, не всегда слъдовали за Нимъ и неръдко возвращались къ своимъ запатіямъ: они были рыболовы. И вотъ Господь, показавши одважды опыть своей чудодъйственной силы въ чудесной ловяв рыбы, окопчательно повельваеть имъ идти за Собой: «идите за Миою, и я сдвлаю васъ ловцами человъковъ». И они тотчасъ, оставивъ лодку и съти, прервавъ всъ родственныя связи, последовали за Господомъ-уже навсегда....

Вотъ простое и краткое повъствовавіе Евангелистовъ о призваніи первыхъ учениковъ Інсусомъ Христомъ! Велика сила слова, такъ могущественно дъйствующая на сердце че-

ловъческое; по это слово исходило отъ того Слова, которое было искони у Бога, которое вызвало изъ ничтожества вселенную, того въчнаго Слова, которымъ все произошло и бевъ Него не начало быть ничто, что произошло.... (loan. l, 2—3). Велика и сила въры, такъ безпрекословно покоряющався голосу Зовущаго! Оставить все—свои обыденныя занятія, дававшія насущное пропитаніе, свои домы, вст родственныя привязанности, чтобы слъдовать за бъднымъ галилейскимъ учителемъ — нужно имъть много твердости духа, самоотверженія, много любви въ призывавшему, много въры въ Его божественное посланничество!...

Изъ этихъ привванныхъ и другихъ своихъ послъдователей Інсусъ Христосъ однажды, послъ сердечной молитвы къ Богу въ уединенной ночной тишинъ, вдали отъ мірскаго шума, избираетъ себъ двънадцать мужей, чтобы они были постоянными Его спутниками въ Его странствованіяхъ по святой землъ и служили Ему въ дълъ проповъди евангельской. Онъ назвалъ ихъ апостолами, т.-е. посланниками, чтобы этимъ обозначить съ одной стороны высокое ихъ полномочіе, которымъ они были облечены, а съ другой—назначеніе, которое они должны были псполнить — идти въ міръ во има Его и проповъдывать Евангеліе. И всъ они дъйствительно, за исключеніемъ предателя, оказались вполпъ достойными своего высокаго призванія; они, по истинъ, по словамъ Спасителя, были солью земли, свътомъ міра, друзьями Господа.

Празднуя въ настоящій день память этихъ велинихъ посланниковъ Божінхъ въ храмв, посвященномъ ихъ имени, всмотримся, слушатели, внимательные въ особенности характера каждаго изъ нихъ и черты ихъ служенія; подобный очеркъ можетъ особенно возбудить вниманіе со стороны предстоящихъ здысь юношей, готоващихся къ пастырскому служенію.

Предъ нами на нервомъ планъ въ святомъ обществъ Господа является апостолъ Петръ; онъ былъ однимъ изъ первыхъ по призванію и по своему нравственному характеру

всегда первенствовавшій между апостолами въ своихъ отношеніяхъ въ Господу. Это была душа пламенно върующая и дюбящая, характеръ твердый и энергическій, но не ръдко подчинявшійся болье порывань сердца, нежели голосу равсудка, увлекающійся вногда до самоотверженія, но не всегда благоравунно сдержанный въ своихъ увлеченияхъ. Въ самыхъ обстоятельствахъ призванія его мы усматриваемъ уже эти особенности характера Петра. Чудесная ловля рыбы на оверъ Гененсаретскомъ объяда всехъ священнымъ ужасомъ. Но тогда какъ другіе апостолы оставались въ нъмомъ изумленіи отъ необычайнаго чуда, апостолъ Петръ не могъ удержать своихъ чувствъ, волновавшихъ его сердце. Чувство своего недостоинства было такъ въ немъ велико, что онъ совершенно не могъ понять, чего отъ него хочеть Господь. Много есть впижниковъ, мудрецовъ, старъйшинъ въ Израилъ, съ которыми, думаеть Петръ, приличнъе Інсусу быть вивств, а не подлв него, простаго, бъднаго человъка. Поэтому онъ падаетъ на колъна и говоритъ Інсусу: «выйди отъ меня, Господи, потому что я человъкъ гръшный». Но Господь успокомиъ его и сказалъ: «не бойся, отнывъ будешь ловить человъковъ». Это было для Петра и повельніе и объщаніе. Однажды, вскоръ послв чудоснаго насыщенія пятью хлюбами пяти тысячь народа, ученики плавали вътихій вечеръ по прекрасному озеру, окруженному горами. Сердце ихъ было еще полно совершившимся, и они бестдовали о великомъ чудъ, свидътелями котораго только что были. Вдругъ поднялся противный, сильный вътеръ и громадныя волны окружили небольшую лодку. Ученики наъ всвхъ силъ трудились, чтобы добраться до берега, но мало подвигались впередъ. Інсусъ молившійся на горъ вильль ихъ бъдственное положение и пошель къ никъ навстрвчу прямо по волнамъ. Ученики увидвиъ, что кто-то идеть по морю, нивавъ не думали, что это быль Інсусъ и говорили: «это привракъ», и отъ страха вскричали. Но Інсусъ, видя опаслость, въ которой они находились и ихъ страхъ, заговорилъ съ ними и сказалъ: «ободритесь, это Я, не бойтесь»!

Между тымъ смылый и горячій Петръ быль особенно пораженъ этими словами и явленіемъ Інсуса. Онъ говориль: «Господи! если это Ты, повели мнв придти къ Тебв по воль». Інсусъ сказалъ: «иди»! Петръ выходитъ изъ долки и идетъ по водъ къ своему Господу и учителю. Пока держала его върд. онъ могъ ходить по водъ, но когда онъ увидълъ, что находится далеко отъ Господа, что вътеръ не перестаетъ, то испугался, сталъ сомивваться-и тогчасъ сталъ утопать. Онъ погружался въ глубину морскую, но руки свои подымаетъ къ Господу и взываеть: «Господи спаси меня»! Інсусъ видить его утопающаго и слышить его вовь, простираеть къ нему руку Свою и поддерживаеть его, такъ что Петръ опять стоитъ твердо на ногахъ. Господь обращается къ нему съ упрекомъ: «маловърный! зачъмъ ты усумнился?» и за тъмъ оба они вошли въ лодку, вътеръ утихъ и они тотчасъ достигли берега. Не мало вообще приходилось Петру слышать отъ Господа горькихъ упрековъ за излишнюю горячность своего чувства, за самонадъянность. И Петръ дъйствительно болъе другихъ нуждался въ воспитаніи и руководительствъ Господа. Когда Інсусъ Христосъ высказалъ мысль о предстоящихъ Ему страданіяхъ, Петръ, отъ преизбытка любви своей къ Господу, не хотвяв, чтобы соверінилось это; Господь обратился къ нему и назвалъ его сатаною, давая понять, что это униженное состояніе совершенно необходимо, по плану божественнаго домостроительства о спасеніи рода человъческаго и для посрамленія діавола. На тайной вечери, пламенная душа Петра не могла вынести мысли, что Христосъ, Сынъ Бога живаго, будеть служить ему, вмъсто раба. «Господи! говорить онъ, Тебъ-ли умывать мон ноги?» — «Что я дълаю, сказалъ Господь, теперь ты не знаешь, а уразумвешь послв». Тихая и таинственная важность этихъ словъ требовала скораго и безусловнаго повиновенія. Но Петръ привыкъ въ своихъ дъйствіяхъ следовать более чувству, нежели разсудку. Что тутъ равумьть, думаль онъ, гдв дъло идеть о такомъ униженіи учителя и Господа? — «Не умыещи ногъ моихъ во въкъ». Всъ

движенія говорящаго показывали, что онъ сдержить свое слово. Въ другое время такое смирение могло бы заслужить похвалу отъ Того, кто самъ былъ кротокъ и смиренъ сердцемъ. Но теперь было не до новаго спора о томъ, кто смиреннъе, учитель или ученикъ. Надлежало приподнять завъсу. — «Если не умою тебя, отвъчалъ Господь, не имъешь части со Мною». При этихъ, хотя все еще таинственныхъ словахъ, уже нельвя было не понять, что двло идетъ болъе, нежели о чувствениомъ умовени. Петръ тотчасъ пробудился отъ сомнънія и весь пламень обратился въ противную сто-телю для любви Петровой показалась положительною невозможностью. Чтобы сильнъе отвратить отъ себя подобное нареканіе, дътская самонадъянность не усумнилась употребить даже небезобидное для другихъ сравненіе. «Если и вст соблазнятся о Тебъ, сказалъ смущенный Петръ, я не соблазнюся. Я съ Тобою готовъ и въ темницу и на смерть». Симонъ, Симонъ! сказалъ ему Господь, съ чувствомъ глубокаго умиленія, — если бы ты зналъ, съ какими врагами должно имъть вамъ двло! Се сатана просить, чтобы свять васъ, какъ. пшеницу, т.-е. имъть право поступать съ вами подобно тому, какъ онъ поступилъ нъкогда съ Іовомъ. Но Я молился о тебъ, да не оскудъеть въра твоя-если не можеть защитить теби отъ паденія. Поэтому, когда возстанешь отъ паденія самъ, то утверди и братію твою (Лук. 22, ст. 31, 32). Предсказаніе Господа, какъ извъстно, сбылось съ буквальною точностью... Но что въ Петръ пламенъла глубокая, искренняя любовь къ

своему Господу, при всёхъ видимыхъ претыкавіяхъ его, въ этомъ не можетъ быть никакого сомитнія. Когда ученіе о таниствів тіла Христова показалось многимъ изъ слушателей жестокимъ, труднымъ для пониманія, и многіе оставили Господа, Онъ спросилъ апостоловъ: «что же? и вы хотите оставить Мена? Петръ, отвізчая отъ лица всіхъ апостоловъ, сказалъ: «Господи! куда мы пойдемъ? Ты глаголы жизни візчной имъешь въ себів». (Іоан. 6, 22—71). Онъ первый торжественно исповіздалъ своего учителя Христомъ, Сыномъ Бога живаго. И онъ полное право имълъ говорить вопрошавшему его трижды Господу о любви: Господи, Ты все знаешь, Ты знаешь, что я люблю Тебя». Свое отреченіе отъ Інсуса Христа онъ загладилъ горькими слевами раскаянія; свою любовь и всецівлую преданность Господу онъ запечатлівль мученическою счертію на крестів....

Въ нъсколько иныхъ чертахъ рисуется предъ нами характеръ возлюбленнаго ученика Інсуса Христа — Іоанна Богослова. Въ своей ревности въ славъ своего учителя онъ не уступалъ ап. Петру, такъ что за эту ревность Господь назвалъ его и брата Іакова сынами грома, когда они хотели низвести огонь ва одинъ городъ Самарійскій, не привявшій Інсуса Христа. Но вообще-это была душа нъжная, въ высшей степеня симпатичная; его любовь не вспыхивала яркимъ пламенемъ, подобно Петровой, чтобы по временамъ ослабъвать, но горъла тихимъ, неугасимымъ свъточемъ, таплась въ глубокихъ тайникахъ сердца и проявлялась тамъ, гдв особенно чувствовалась въ ней нужда. Онъ, вивств съ другими избранными учениками, сопровождаль Інсуса Христа на Өаворъ и созерцалъ славу Преображенія Господня; онъ сопутствоваль Інсусу Христу на уединенный подвигь молитвы въ Геосиманскомъ саду; онъ возлежалъ на персяхъ Господа-на тайной вечери; онъ провожалъ Інсуса Христа во дворъ первосвященника и видълъ неправедный судъ надъ Нимъ, хотя не могъ ничего сдвлать въ пользу возлюбленнаго Учителя. Опъ присутствуетъ при кресть Спасителя и ему поручаеть Господь на храненіе

Digitized by Google

Пречистую Матерь Свою... Больше любви и довърія къ учевику Своему со стороны Господа трудно представить... Онъ одинъ изъ евангелистовъ изображаетъ въ своемъ Евангеліи таинственное, предвъчное рождение Інсуса Христа отъ Бога Отца и онъ же одинъ описаль высокознаменательную, исполненную глубовихъ тайнъ, прощальную бестду Спасителя съ учениками предъ Своими страданіями. Всъ посланія его дышать самою теплою, искреннею любовію къ братьямь о Христъ, но виъстъ и горячею ревностію о славъ Господа Інсуса Христа. Въ вихъ овъ ръзкими, характеристическими чертами отдъляетъ царство Христа отъ царства діавола, свътъ отъ тьмы, истину отъ лжи, жизнь отъ смерти, детей Божінхъ отъ дътей діавола, и не хочеть знать никакого примиренія между атими противоположностями. Евангелисту Іоанну, наконецъ, сообщено было таинственное Откровеніе о послъднихъ судьбахъ міра и церкви...

Вотъ и другіе апостолы изъ святаго общества Інсуса Христа... Вотъ Филиппъ, неразлучный спутникъ Господа при всъхъ Его странствованіяхъ по Палестинъ, — по своему характеру наклонный болье къ видимому и вившнему. Его искушаетъ Господь, спрашивая, гдъ нама пить хлабовъ для такого множества народа (ияти тыся отя Самъ зналъ, что хотълъ сдълать (Іоан. 6, 7). Въ редь и Филиппъ. по своей наклонности къ чувственно јемя прошальной бесъды Інсуса Христа, просить Его Онъ повазаль имъ Отца Своего. И Господь разръщает осъ, -объявивши ему кротко и вмъстъ величествен PRO BDGMGD вами, п ты не знаешь Меня, Ф плъвші дълъ Отца; какъ же ты говори ты не върпшь, что я въ Отп торыя Я говорю вамъ, говор Тваю щій во Мив, Онъ творить

Вотъ Матеей, оставившій человъческое происхожле христіанство въ Антіолі

и повазвини Инпавандавопод. окулочинаму и жин

by Google

смерть. Вотъ Симонъ Зилотъ, проповъдывавшій Евангеліе въ Месопотамін и Персін и пострадавшій также смертію мученика. Вотъ Іуда Іаковлевъ, написавшій соборное посланіе, проповъдывавшій въ Аравін, Сирін и Месопотамін и скончавшійся въ Эдессв. Вотъ Насананль, иначе Варсоломей, благовъствовавшій въ Индін и Арменіи, гдъ и быль распять внизъ головою. Вотъ Оома, отличавшійся откровенностью характера (loan. 11, ст. 16) и виъстъ нъкоторою взыскательностію разсудка. Онъ одинъ между апостолами долго и упорно сомнъвался въ воскресеніи Інсуса Христа; но когда Господь показалъ ему прободенное ребро и язвы гвоздиныя, онъ съ сердечнымъ восторгомъ восвликнулъ: «Господь мой и Богъ мой»! По преданію, онъ пропов'ядываль Евангеліе въ Персів и Индін. На Малабарскомъ берегу и теперь находится многочисленное общество, называемое христіанами Оомы и ведущее свое начало отъ ан. Оомы. Вотъ Іаковъ, младшій брать Господень (Алфеевъ). первый епископъ іерусалимскій, столпъ первви (Гал. 2, 9), заслужившій за свои высокія добродътели наименование праведнаго. Злобою іудеевъ, за твердое исповъданіе имени Іпсуса Христа, онъ былъ сверженъ съ вершины храма и побитъ камнями.

Мы перечислили весь свътлый ликъ избранныхъ апостоловъ, непосредственныхъ свидътелей жизни и чудесъ Іисуса Христа, Его смерти и славнаго воскресенія. Но нашъ очеркъ далеко не былъ бы полонъ, если бы мы не воспомянули при этомъ еще одного апостола, не принадлежащаго къ сонму двънадцати, но болъе всъхъ изъ нихъ пот, удившагося въ дълъ распространенія царствія Божія по лицу вселенной. Понятно всякому изъ васъ, кого мы желаемъ выставить особенно на видъ... Да, это былъ св. Павелъ, особенный, избразный сосу дъ благодати Божіей, величайшій учитель христіанскій и, вмъстъ съ Петромъ, первоверховный изъ апостоловъ. Это была душа истинно великая. Благодать, безъ сомнънія, преогразовала и усовершила въ немъ дары природы; но эти дары сами по себъ были весьма велики. Нътъ ни одного качества, необходимаго для великихъ умовъ и характеровъ, котораго не усма-

тривалось бы въ Павлъ. Св. Златоустъ равняетъ его по естественнымъ дарованіямъ съ греческимъ Платономъ. Сравненіе неопредъленное; потому что тотъ и другой дъйствовалн при совершенно различныхъ обстоятельствахъ: одинъ въ свътъ Духа Божія, другой при слабомъ свътильникъ разума; но то несомнънно, что геній Павла, еслибы Промыслъ судилъ явиться ему подъ небомъ Греціи, не потерялся бы въ толпъ послъдователей Платоновыхъ и въ списву мудрецовъ греческихъ прибавилось бы еще одно великое имя.

Характеръ Павла есть характеръ вселенскаго учителя, характеръ посланника Божія къ роду человическому. «Когда, говорить Златоусть, скажешь: апостоль, все разумеють Павла, точно также, какъ при имени Креститель всякому приходитъ на мысль Іоаннъ». У Павла все служить на пользу Евангелів, къ славъ Божіей, -- и довольство и нищета, и похвала, и поруганія, и свобода и узы, друзья и враги, жизнь и смерть. Предъ нимъ, какъ предъ Богомъ, котораго овъ посланникъ, нътъ ин іудея, ни еллина, ни раба, ни свободнаго, ни мужескаго пола, ни женскаго: всъ едино во Христъ Інсусъ. Съ язычникомъ овъ язычникъ, бестауетъ о естественной религін; ссылается на ихъ поэтовъ, извиняетъ лъта ихъ невълънія объ истинномъ Богъ; съ іудеемъ-іудей, разсуждаеть о внаменованія обрядоваго закона, совершаеть об'яты, наблюдаеть равличіе яствъ, предписанное закономъ; съ слабыми совъстіюслабъ, умъряетъ свободу христіанскую, воздерживается отъ идоложертвенныхъ, хотя совершенно увъренъ, что идолъ есть ничто. Но во всъхъ случаяхъ виденъ учитель истины, образецъ чистоты нравственной, сосудъ благодати. «Не погръшитъ тотъ, говоритъ Златоустъ, кто навоветъ душу Павлову моремъ и небомъ: небомъ по чистотъ, моремъ по глубинъ. Въ семъ моръ нътъ драгоцънныхъ зеренъ, но есть вещи, драгоцъннъйшія всяваго перла. Кто пожелаеть углубиться въ это море, тотъ найдетъ въ немъ всв сокровища, которыя сокрыты въ царствъ небесномъ» 1).

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

<sup>1)</sup> Бес. 55 на Дѣян. Апост.

Ни одинъ изъ апостоловъ не оставилъ намъ столько писаній, какъ ап. Павелъ. Духъ его пославій есть духъ живой въры во Інсуса Христа въ противоположность съ мертвою дъятельностію подзаконной правды. Здісь видимъ, какъ падпий человъвъ не способенъ самъ по себъ и помыслить о чемъ либо добромъ, тъмъ менъе-исполнить съ точностію всъ повельнія закова Божія; какъ Богь Отець, по неизреченной любви Своей къ роду человъческому, опредъляетъ извлечь его изъ бездны золъ, въ которую увлекло его паденіе праотца; какъ Богъ Сынъ, въ тайнъ предвъчнаго совъта, пріемлетъ на Себя великое дъло искупленія, въ предопредъленное время является на землв въ образв человъка, смертію Своею управдняетъ царство гръха и смерти, и потомъ, вознесшись на небо, посаждается одесную Отца, ожидая, доколь всъ враги Его царства будутъ положены въ подножіе ногъ Его; какъ Духъ Святый, Своимъ благодатнымъ действіемъ, усвояетъ върующимъ заслуги Сына Божія, написуетъ новый законъ жизни на сердцахъ ихъ, изливаетъ въ нихълюбовь Божію, ходатайствуетъ за нихъ предъ Богомъ и содълываетъ ихъ новою тварію, созданною во Христъ на дъла благая. Павелъ часто вводить читателей въ мракъ ветхозавътныхъ прообразованій, но эти прообразованія теряють у него свою мрачность и являются свытлыми и живыми образами, въ которыхъ всякій безъ труда находить для себя пазиданіе и утвшеніе. Какъ учитель въры, онъ большею частію учить, обличаеть и исправляеть, но въ нъкоторыхъ случаяхъ, къ утъшенію върующихъ, повъствуетъ, какъ дъеписатель и предсказываетъ будущее, какъ пророкъ. Ему принадлежатъ предсказанія объ умножевім въ последнія времена лжеучителей и обращеніи народа іудейскаго къ Інсусу Христу предъ Его вторымъ пришествіемъ, о явленіи антихриста, о бевумной его гордости, ложныхъ чудесахъ и ужасной вазни. По высотв духовнаго созерцанія, Павель можеть столько же справедливо, какъ в Іоаннъ, вазываться орломъ богословія.

И такъ, первые проповъдники евангельскаго ученія не были люди внатные и богатые, но, большею частію, простые рыбари, взятые вообще изъ самаго низшаго власса общества; самъ великій учитель языковъ, ап. Павелъ, стоявшій выше другихъ по своему образованію, быль простой двлатель палатовъ, добывалъ пропитаніе трудами рукъ своихъ. «Посмотрите, братіе, кто вы призванные, говориль онь, не много изъ васъ мудрыхъ по плоти, не много сильныхъ, не много благородныхъ. Но Богъ избралъ безумное міра, чтобы посрамить мудрыхъ, и немощное міра избраль Богъ, чтобы посрамить сильное, и незнатное міра и униженное и ничего не значущее избраль Богь, чтобы упразднить значущее. Не говоря уже о безпримърномъ въ исторіи, недосягаемомъ величіи самаго божественнаго Основателя христіанства, въ личномъ характеръ и образъ дъятельности первыхъ распространителей его представляются черты самыхъ высокихъ христіанскихъ добродътелей и, виъстъ, - лежитъ неизгладимый отпечатокъ божественнаго происхожденія христіанства. Въ этомъ отношеній оно не боится никакихъ упрековъ, никакихъ возраженій. Обо всяхъ изъ апостоловъ можно сказать, что сказаль о себъ ап. Павелъ: они подвигомъ добрымъ подвизались, теченіе свончали, въру соблюли; всь они запечатльян свои убъжденія мученическою смертію, пронесши Евангеліе царствія Божія отъ Іуден и Самарін и даже до последнихъ земли (Деян. 1, 18). Припоминаются намъ при этомъ слова одного изъ антагонистовъ христіанства, корифея и оракула прошлаго въка (Вольтера), предрежавшаго паденіе христіанства черезъ пятьдесять льть. «Двънадцать апостоловь, писаль онь, нужно было для того, чтобы основать христіанство, и одного философа достаточно, чтобы уничтожить его.» Что увидълъ бы онъ теперь, еслибы раскрылъ глаза свои? Христіанство такъ же юно, какъ въ первый день своего бытія и въ своей безсмертной надеждъ всегда готово начать снова жизнь. Не смотря на тьму, его облегавшую отовсюду; не смотря на полчища своихъ враговъ, являвшихся и являющихся подъ различными видами,

Digitized by Google

оно стоить непоколебимо, сіяя въ ореоль своего божественнаго величія; свъть его свътится лучеварно въ ряду осьмиадцати въковъ, просвъщая и оживотворяя жизнь человъческихъ обществъ во всехъ ел проявленіяхъ, -- и инкакая тыма не можеть объять его... Все, что есть величайшаго, возвышенивишаго и благороднъйшаго въ человъчествъ, возрасло на почвъ христіанства, стоить подъ внаменемь креста Христова. Всъ образованевишія и могущественныйшія націи міра-христіанскія. Когда одинъ неъ негритянскихъ правителей желалъ узнать тайну величія Англін, королева Викторія не показала ему своихъ гордыхъ кораблей, своей богатой казны, своихъ храбрыхъ воиновъ, своихъ нагруженныхъ пристаней. Она прислала ему Библію съ словами: «Слово Божіе составляеть тайну величія Англіп. > Въ этомъ безпонечно благотворномъ влінній христіанства на живнь и судьбу обществъ человъческихъ признаются самые возвышенные изъ умовъ человъчества, даже самые враги креста Христова, хотя и не всегда. Даже однеъ ваъ самыхъ непримиримыхъ противниковъ христіанства (Штраусъ) совнается, что «наъ всвяъ дълъ Божіняъ нътъ другаго, которое бы въ высшей степени, въ большемъ объемъ и на болве долгое время осчастливило родъ человъческій болве продолжительными и возвышенными дарами, чемъ христіанство, и что его Основатель не только далеко встать тахъ, которые создавали что-либо великое въ какомълибо отношени, но и въ религіовной области Онъ остается одинъ и недосягаемъ» 1).

Обращаемъ въ заключение свое слово въ вамъ—юные питомцы духовнаго образования. Вы самымъ рождениемъ и вослитаниемъ приготовляетесь на дъло апостольскаго служения; весь строй вашей жизви, вся внъшняя обстановка направлена къ тому, чтобы приготовить изъ васъ достойныхъ дълателей на нивъ царствия Божия, проповъдниковъ людямъ евангельской

<sup>&#</sup>x27;) Истина и величіе христіанства. Ците, стр. 21. Франкф. на Майн'в. 1869 года.

истины. Это своего рода*-призваніе*, хотя и не такое сильное и ощутительное, каковымъ былъ божественный голосъ, призывавшій апостоловъ. Обратитесь къ саминъ себв, внутренній міръ своей совъсти: чувствуете-ли вы въ себъ внутреннее расположение из исполнению своего высокаго назначенія? Способны-ли и готовы-ли вы также всецьло и беззавътно посвятить себя на служение Евангельской проповъди, на служеніе церкви Христовой? Совнаете-ли вы всю важность предлежащаго вамъ служенія? — Благо вамъ, если естественныя расположенія сердца вашего находятся въ гармонів съ внъшнимъ направленіемъ вашего воспитанія; потому что, въ сожалънію, въ средъ вашей являются и такіе, о которыхъ сказано, что они от настизыдоша, но не бъща от наст, которые только вившинить образомъ соприкасаются съ духовной наукой, а внутреннія симпатія ихъ сердца лежать далеко за ея предълами, или которые, если вступаютъ на служение первви, то по побужденіямъ не всегда чистымъ и искреннимъ. Мы далени отъ мыслей предполагать въ комъ-либо изъ васъ подобное настроекіе; но опыты живим и печальные примъры побуждають насъ высказать это предъ вами и вивсть преподать вамъ ивкоторые добрые совъты относительно будущаго вашего служенія. Накоторые изъ васъ уже закончили поприще своего образованія и вступають на широкій и скользкій путь жизни. Предстоящее служение не объщаеть вамъ ни знатности, ви блестящаго положенія въ свыть; но и въ этой скромной доль, какова доля приходскаго священника или пароднаго учителя можно найти высокіе нравственные интересы; нужно только понять надлежащимъ образомъ свое званіе, отдаться ему всвин силами души своей-и какъ много можно заромить добра въ сердца человъческія, равлить свъта на окружающую среду, вакъ много душъ ослабъвающихъ или заблудшихъ можно направить на путь истины и добродьтели! Все это могуть быть невидимые, незримые для міра подвиги, но тъмъ не менъе они могутъ доставить истинное наслаждение душъ любящей и върующей и тъмъ цъневе они предъ очами правды Божіей.

Digitized by Google

Служеніе и подвиги апостоловъ, покровителей вашихъ-предъ глазами вашими. Читайте чаще, винкайте винмательные въ духъ ихъ писаній (а кабъ жаль, что у насъ вообще мало читають ихъ!): вдъсь вы найдете для себя все-и подкръпленіе своей въры, и утъщение въ скорбяхъ и искушенияхъ жизни и прекрасные, высокіе ифинфры разнообразныхъ пастырскихъ отношеній къ своимъ насомымъ. Не забывайте и той науки, которой посвятили вы столько лать, свои молодыя силы, въ стънахъ этого заведенія; въра и наука, по словамъ одного великаго ученаго, суть двъ родныя дщери одного и того же божественнаго разума. И какъ много безконечныхъ утвшеній доставляеть намъ въра на тернистомъ пути жизни, такъ точно много высокихъ наслажденій можно находить и въ царствъ мысли и знанія. Возгръвайте въ себъ этотъ даръ Божій; старайтесь не позабыть уроковъ и наставленій, преподанныхъ ванъ здъсь; - сохранить ту настроенность мысли и нравственныхъ силъ, которую вы пріобрели здесь, подъ руководствомъ вашихъ воспитателей и наставниковъ. Все остальное**устроитъ** благое Провидћије. Аминь.

П. Калинниковъ.

## СЛОВО

ВЪ ДЕНЬ СТОЛЪТНЯГО ЮБИЛЕЯ ЕКАТЕРИНИНСКОЙ БОЛЬНИЦЫ АВГУСТА 12-го ЧИСЛА 1875 г.

> Освятите мьто, тятьдесятое мьто. (Лев. 25, 10.)

Этими словами Господь Богь повельваеть народу Изральскому праздновать юбилей каждый цятьдесятый годь, считая оть вступленія въ землю обътованную. Нынть не пятьдесять, а дважды пятьдесять льть исполнилось существованію Екатерина ІІ-я повельла устроить ее на первоначальномъ ея мъсть. Слъдственно, вдвойнъ преспъло время освятити ея льто сучубо пятьдесятое. И воть мы, подобно Изранлю, поспышили стать предъ Господомъ, чтобы общею молитвою, съ принесеніемъ Божественной безкровной жерты, положить начало сему празднованію. Но при этомъ не будеть излишне, если мы введемъ въ молитву размышленіе, которое бы ее возбудило и направило,—размышленіе о празднованіи юбилея, согласно воль Божественнаго законодателя.

Юбилейный годъ у Израильтинъ ознаменовывался кромъ всенароднаго чтенія закона въ назначеный для того день, слъдственно кромъ дъла молитвеннаго, такими еще особенностими въ бытъ житейскомъ: прекращеніемъ земледълія и отложеніемъ права собственности на самородные плоды, оставленіемъ долговъ и отпущеніемъ рабовъ.

Наше поле, на которомъ мы трудимся и на которомъ сложились стольтніе труды предшественниковъ, состонть не изъ участновъ земли, а изъ палать больныхъ, поступающихъ на излеченіе; и трудъ нашъ не земледвльческая работа, требующая почти только силь твлесныхъ, но практическое приивненіе врачебной науки къ разнороднымъ бользиямъ, требующее преимущественно напраженія силь умственныхь. Эта работа происходить на такомъ поль, гдв воздухъ и тяжелъ для дыханія и неблагопріятенъ для здоровья: поэтому на немъ приходится переносить болъе тяюты дне и варт (Мв. ХХ, 17), нежели на полъ земледъльческомъ, которое имъетъ лучшія условія для здоровья. Особенно тажело бываеть для духа и твла, вогда наступають болвани губительныя и заразительныя, которыя покрывають все поле своими жертвами и не щадать врачей и прочихъ служащихъ больнымъ. Вообще сколько дълателямъ этого поля во всякое время приходится выносить тяжелыхъ впечатленій, вапрая на страданія больныхъ, слыша ихъ глубовіе вздохи, тяжелые стопы, плачевные вопли и нередко произительные крики отъ жестокой боли или отъ отчаянія въ выздоровленіи! Сколько имъ приходится испытать непріятных ощущеній, обмывая кровавыя и гнилыя раны, снимая жесткіе струпы, отсткая мертвтющіе члены! И сколько при этомъ нужно твердости духа и силы воли, чтобы быть спокойнымъ исполнителемъ своего долга! Какъ все это вредно вліяеть на здоровье твлесное и сокрушаеть саныя кръпкія силы! Вотъ каковъ трудъ на полів больничномъ! И такой то трудъ въ течение цълаго столътия не останавливался подобно земледвльческому, который прекращеется на цвлый періодъ времени, но постоянно шелъ путемъ усовершенствованія, обогащая врачебную науку новыми опытами и открытіями. Отъ того учрежденіе сіе изъ первоначальнаго своего «скромнаго пріюта для нищихъ и калъкъ (Медиц. въд-№ 33, 1874 г.) превратилось въ правильно организованную больницу, которая пріобрала большую навастность, и наконецъ по Высочайшему благоволенію Монарха теперь получила наименованіе Императорской Екатерининской больницы. Все это доказываеть то, что врачебные труды здъсь шли не только постоянно, но исполнялись прилежно и внимательно, съ значительною пользою для больныхъ. Иначе палаты больницы или опустъли бы, или заросли бы болъзнями неискореничыми, какъ поля заростаютъ терніемъ отъ безпечности владъльцевъ, и обратились бы въ палаты неизлечимыхъ.

Теперь накимъ же образомъ можно приложить синайскій законъ о прекращеніи земледълія во время юбилея къ нашему полю—къ палатамъ больныхъ, которые не терпятъ отлагательства врачебнаго труда?

Въ Господней заповъди о прекращении земледълія въ юбилейный годъ лежить особенная мысль. Поля у изральтянъ въ годъ юбилея посвящались Господу Богу, приносились ему въ даръ какъ царю вселенной, и въ знакъ благодарности какъ величайшему благодътелю, и вотъ почему рука землевладъльцевъ не касалась ихъ, какъ уже принадлежащихъ Богу. Эта особенная мысль юбилейной заповъди, конечно, можетъ и должна быть проведена на рубежъ столътія больницы, не только безъ ущерба, но съ великою пользою для ея жизни.

Обозръвая нынъ обширное поле стольтнихъ трудовъ врачебныхъ, не должны ли и мы, подобно Израилю, посвятить его Госполу Богу, какъ Верховному Врачу душъ и тълесъ нашихъ? — Не должны ли отнести весь успъхъ въковой къ Тому, кто подаетъ премудрость и от лица котораго познание и разумъ? (Прит. II 6.) Не должны ли въ чувствахъ искренней благодарности восклицать ему словами Давида: не намъ, Господи, не намъ, а имени Твоему даждъ славу о истинъ твоей и милости твоей? (Псал. 113, 4.) Ибо всъ милости, какія получались въ теченіе въка при одръ больныхъ, въ ослабленіи ли бользни, въ совершенномъ ли ея излъченіи, или въ сохраненіи собственнаго вдоровья и жизни служивнихъ больнымъ получались отъ единаго начальника и подателя жизни Бога; — всъ истины, которыя открывались на въковомъ поприщъ въ области врачебной науки, открывались при озаре-

нін Того, кто есть севьта истинный путь, истина и жиесть. (Іоан. І, 4, XIV, 16.) Самое существованіе больницы
могло ли продолжаться столько льть безь охраненія Всевышняго? Кто спась ее оть всеобщаго истребленія огня непріятельскаго въ 1812-мъ году, какъ не Тоть, которому повинуются и огнь, и градъ, и сныгъ, и духъ буренъ? (Псал.
148, 8.) Вообще, въ теченіе цълаго стольтія сколько произошло на свъть разныхъ перемьнь, потрясеній, разрушеній и
уничтоженій; на всъ случавшіяся перемьны въ больниць служили только къ ея улучшенію и возвышенію! Не есть ли все
это знакъ Всевышняго благоволенія, нодъ освненіемъ котораго
она благоденствуеть? Аще не Господь созиждеть домъ, всуе
трудишася зиждущій; аще не Господь сохранить градъ, всуе
бдю стрегій.) (Пс. 126, І.)

Относя внутреннее и внишнее благосостояние больницы ко Всеблагогу промыслу Божіею, мы не умалимъ уваженія и достодолжной благодарности къ Великой основательницъ ея, Императрицъ Екатеринъ II-й, и ко всъмъ тъмъ лицамъ, которые послужная нь ен преспъянію нан своимъ трудомъ нан матеріальными средствами. Но мы скажемъ, что и они въ этомъ случав были избранными оруділми милостей Всевышняго къ несчастной судьбв меньшей братіи. Великая основательница больницы достойна нашего уваженія и незабвенной паняти не только какъ царица, какъ ближайшій органъ Божественнаго управленія государствомъ, но и какъ нъжная мать, полная любви къ великому своему семейству государству. На материнскихъ чувствахъ она основывала свои царскія думы, намъренія и дъла для счастія своего народа; отъ того они были чисты и благотворны. Что побудило ее основать больницу съ богадъльнею? Думала ли она увъковъчить тъмъ свою славу? Неть; «намъреніе наше, пишеть она въ Указъ, -- состоить въ томъ, чтобы сею благодъйствующею милостію воспользовались бъдные, безгласные.» Вотъ ея единственное желавіе-отереть слезы несчастныхъ и дать имъ постоянный пріють съ необходимыми средствами въ живни. И она, дъйствительно, материнскимъ ваоромъ обняла всв потребности своего учрежденія, не только относительно леченія, спокойствія и пищи для болящихъ, но и обратила свое милостивое вниманіе на труды служащихъ въ немъ, опредвливъ имъ щедрое, по тому времени, вознагражденіе. Достоинъ бо доластель мады своел. Да воздастъ Господь Богъ ей и всвиъ благимъ двлателямъ больницы достойную награду въ своемъ въчномъ царствіи! Да пребудутъ имена ихъ неизгладимыми не только на ствнахъ больницы, 1) но и на скрижаляхъ нашего сердца!

. Какъ Екатерина II-я ознаменовала сей день благотворными учрежденіями больницы, богацвльни и двухъ работныхъ домовъ для спасенія погибающихъ отъ развратной праздности, такъ и царствующій нынв Императоръ благоволиль ознаменовать сей же день открытіемъ Екатерининскаго благотворительнаго общества, съ цвлію помогать бъднымъ больнымъ и ихъ семействамъ. Тъмъ знаменательнъе дъло этого благотворенія къ празднику нашего юбилея, что оно отражаетъ на себъ другую священную черту ветхозавътнаго юбилея, выражающую святую мысль благотворенія ближнему, ибо такова другая мысль божественной заповъди, по которой въ годъ юбилея рабамъ возвращалась свобода, а долживкамъ наслъдственное ихъ имъніе, котораго они лишились. Да благословить Господь Богъ сіе благотворительное общество обильнымъ числомъ его членовъ! Всякая его жертва благотворенія, яко кадило благовонное и всесожженіе тучное благопріятно ему да будеть! Благочестивъйшаго же Императора нашего Алоксандра Николаевича долютою дней, въ непоколебимом здравіи  $\Gamma$ осподь да исполнить, въ продолжению в распространению благотворныхъ и полезныхъ учреждевій въ его царствв, ез славу имени своего святаго. Анны.

Свящ. Д. Тихомировъ.

<sup>&#</sup>x27;) Имена благотворителей написаны на ствив, при входв въ палаты.



## XPNCTIANCKOE Y4EHIE

О ЛЮБВИ КЪ ЧЕЛОВЪЧЕСТВУ СРАВНИТЕЛЬНО СЪ КРАЙНОСТЯМИ УЧЕНІЙ СОЦІАЛИСТИЧЕСКИХЪ.

на память воспитанникамъ XII выпуска александровскаго военнаго училища.

Я хочу поговорить съ вами о томъ, о чемъ много говорять въ настоящее время в о чемъ всегда стоитъ говорить, — о любви къ человъчеству, о любви къ ближнимъ, преимущественно къ такъ называемымъ меньшимъ братіямъ нашимъ— о состраданіи и номощи бъднымъ, слабымъ, бевзащитнымъ, унижаемымъ, оскорбляемымъ, страждущимъ духовно и тълесно. Я не буду выдавать вамъ своего слова объ этомъ предметъ за какое-нибуть новое особенное слово, какъ многіе это дълають въ настоящее время. Я желалъ бы только представить вамъ нъкоторое разъясненіе той великой идеи любви, которая всегда была присуща человъчеству, и которая съ особенною полнотою, глубиною и жизненностью раскрывается въ христіанствъ.

I.

Приступая въ раскрытію этой иден, я прежде всего долженъ сказать вамъ вменно о томъ, что напрасно многіе выдають эту идею за каную-то новую особенную открытую или сознанную лишь въ недавнее время (въ концѣ проилаго и особенно въ нынѣшнемъ столѣтіи), да и доселѣ остающуюся только достолніемъ избраннаго кружка передовыхъ личностей.

Идея любви къчеловъчеству стара, какъ старо само человъчество. Чувство любви другъ къ другу глубоко лежитъ въ самой человъческой природъ. Оно прежде всего имъетъ свое основание въ одинаковости природы, въ единствъ происхожденія всъхъ людей по ученію религіи. Затынь это чувство поддерживается одинаковостью правственных стремленій и взаимностью встхъ существенныхъ жизненныхъ интересовъ для всего человъчества. Безъ любви другъ къ другу, безъ взаимной помощи не могло бы существовать никакое человъческое общежите, не могло бы нивть мъста никакое человъческое развитіе. Поэтому идея взаимной любви всегда болве или менве была въ уважения у людей; любовь къ ближнему, въ частности любовь въ тъмъ, которые особенно нуждаются въ любви состраданіе къ слабымъ, беззащитнымъ, нуждающимся, страждущимъ у всъхъ народовъ, во всъхъ религіяхъ была признаваема великою добродътелью. Но въ древнемъ міръ до христіанства эта идея не могла раскрыться во всей полнотв. Множество враждебныхъ ей грубыхъ эгоистическихъ инстинктовъ и стремленій, множество фальшивыхъ религіозно-правственныхъ понятій, развившихся въ падшемъ нравственно человъчествъ были причиною того, что великая идея любви стала зативваться въ самомъ сознаніи человъчества. Потому-то у самыхъ высокихъ мудредовъ древняго міра при изчислении человъческихъ добродътелей неръдко забывалось ныя любви; назывались только имена мудрости, справедливости, мужества, воздержанія. Въ самомъ избранномъ народъ Божіемъ, въ наибольшей чистотъ сохранившемъ высшія релягіознонравственныя понятія, идея любви получила такой узкій смыслъ, что самый законъ сталъ выражать эту идею въ такой ограниченной формуль: люби ближняго твоего и ненавидь врага твоего (Левить XIX, 17 — 18), а подъ ближними стали исключительно разумыться лишь люди одного племени и одной религін. А въ міръ языческомъ взаимныя столиновенія и притъсненія, ненависть и вражда развились до того, что по древ-нему же выраженію люди для людей звърями подълались, и

это до такой степени сказалось упадкомъ всёхъ личныхъ, семейныхъ, общественныхъ, національныхъ и международныхъ отношеній, что при такомъ порядкъ вещей безъ великаго нравственно-религіознаго переворота становилось невозможнымъ дальнъйшее развитіе, можетъ быть не могло бы на долго продолжаться самое существованіе человъчества.

Въ христіанствъ великая идея любви не только вновь возстановлена во всей чистотъ, но и раскрылась съ такою полвотою и жизненностью, что заповедь о любии по истина явилась въ христіанствъ какъ бы новою заповъдью, и любовь другъ въ другу сдълалась отличительнымъ свойствомъ истинныхъ последователей Христовыхъ (Іоан. XIII, 34 — 35). Любовь объявлена въ христіанствъ не только великою добродътелью, но коронною добродьтелью, совивщением всъхъ добродътелей, исполнениемъ вакона и пророковъ, основаниемъ и вавершеніемъ правственной жизни. Въ любви указанъ христіанствомъ не только источникъ правственной жизни, но и источникъ высшаго познавія—Богопознанія: только любящій можетъ познать Бога, который Самъ есть любовь, и всъ его отношенія къ людямъ проистекають изъ любви; и пребываніе въ любви есть поэтому не только познаніе Бога, по внутренняя жизнь — пребываніе въ Богъ; а отсутствіе любви есть отсутствіе самой жизни-пребываніе въ смерти (1 Іоан. 18 гл.). Безъ любви въ христіанствъ не имъють значенія никакіе самые высокіе дары духовные, никакія величайшія правственныя доблести. «Если я говорю языками человъческими и ангельскими, а любви не имъю; то я мъдь звънящая или кимвалъ звучащій. Если я питю даръ пророчества, и знаю вст тайны, и имъю всякое познаніе и всю въру, такъ что могу и горы переставлять, а не имъю любви; я ничто. И если я раздамъ все имвніе мое, и отдамъ твло мое на сожженіе, а любви не имъю, нътъ мнъ въ томъ пикакой пользы. Любовь никогда не перестаеть, хотя и пророчество прекратится, и языки умолинуть и знаніе управднится (1 Кор. XIII, 1—3, 8). Широта и полнота любви въ христіанскомъ ученій указана такая, что ей ви въ степени силы, съ какою она должна обнаруживаться, ни въчислъ и разнообравіи лицъ, на которыя она должна простираться, не должно быть никакихъ ограниченій и предъловъ. По степени силы любовь должна простираться до поливищаго самоотверженія — до готовности не только оказать всякую услугу, все свое отдать ближнему, и все претерпъть отъ него (Лук. VI, 27), но и до готовности душу свою положить за други своя (Іоан. XV, 12—13). А друзьями и ближними по христіанству ученію должны быть всв люди, безъ различія національностей, религій, общественныхъ состояній, степеней образованія, преимуществъ одного пола и возраста предъ другимъ и т. д. Въ христіанствъ нъто еллиново и іудеевь, обръзанных и необръзанных, варваров и скиновь, рабова и свободныха, (Колос. III, 11) но все и во свема Христосъ. Всв двти одного небеснаго Отца, всв братья по природв и по признанію въ царство или братство Христово, за всталь принесена великая искупительная жертва, за всъхъ пролита безцівная кровь Богочеловіка. Тімь менье вы христіанствів могутъ быть ограничениемъ любви какія-либо личныя отпошенія близости или отдаленности, расположенія или нерасположенія. «Если вы будете любить любящихъ васъ, какая вамъ награда? Не тоже ли дълають и мытари? И если вы привътствуете только братьевъ вашихъ, что особеннаго дълаете? Не такъ же ли поступаютъ и язычники? Вы слышали, древнимъ было сказано; люби ближниго твоего и не навидь врага твоего. А я вамъ говорю: любите враговъ вашихъ, благословляйте проклинающихъ васъ, благотворите ненавидящимъ васъ, и молитесь за обижающихъ васъ и гонящихъ васъ. Да будете сынами Отца вашего небеснаго, который повелвваетъ солнцу своему восходить надъ злыми и добрыми, и посылаетъ дождь на праведныхъ и неправедныхъ, — да будете совершенными, какъ совершенъ Отецъ вашъ небесный (Мате. Х, 43 — 48).

И какъ вообще заповъдь о любви къ ближнимъ, такъ въ особенности заповъдь о любви къ меньшимъ братіямъ — къ страждущему, бъдному, больному человъчеству сдълалась

основнымъ и отличительнымъ началомъ христіанской религін. Что такое самая идея искупленія — основная христіанская идея, какъ не идея безконечной любви высочайшаго и всеблаженивищаго Божественнаго Существа въ бъдному, слабому, больному, гръшному, страждущему и погибающему человъчеству? Какъ выразвлась эта идея въвидимой земной жизни Того, кто явился на вемлъ самою воплощенною Божественною любовію, — въ жизни Богочеловъка Інсуса Христа? Чъмъ была Его земная жизнь, накъ не постояннымъ служеніемъ страждущему человъчеству -- исцъленіемъ больныхъ, утъщеніемъ печальныхъ, возвышениемъ униженныхъ и т. д.? Какъ самъ Онъ словами древняго пророка опредъляль цель Своего божественнаго служенія на земяв?... «Духъ Господень помазалъ Меня благовъствовать инщимъ, и послалъ Меня исцълять сокрушенныхъ сердцемъ, проповъдывать плъннымъ освобожденіе, слъпымъ прозрвніе, отпустить измученных на свободу» (Лук. IV, 18). Къ кому по преимуществу обращаль Інсусъ Христосъ Свою божественную проповъдь, кого утвшаль объщаниемъ великой награды на небесахъ. «Блаженны нищіе духонъ... Блажены плачущіе... Блажены алчущіе и жаждущіе правды... Блажены гонимые за правду.» Какую добродътель по преимуществу старался вну-шить Інсусъ Христосъ Своимъ послъдователямъ? За какіе подвиги объщаль великую награду на небесахъ въ день славнаго Своего пришествія и всеобщаго суда? «Пріндите благословенные Отца Моего, наследуйте царство уготованное вамъ отъ созданія міра. Ибо алкаль Я, а вы дали мив всть, жаждалъ и вы напоили Меня; былъ странникомъ и вы пріютили Меня; быль нагь и вы одван Меня; быль болень и вы посътили Меня, въ темницъ былъ, и вы пришли ко Мнъ... Истинно говорю вамъ, если вы сдълали это одному изъ братьевъ монхъ меньшихъ (т. е. кому-либо изъ нуждающихся, страждущихъ людей), то сдълали Мив» (Мате. XXV, 34-40).

Какія послідствія дала эта проповідь на практиків—въ исторической жизни человічества?.. Міръ, уже начинавшій разлагаться и умирать въ дійствіяхъ закоренізлаго своекорыстія,

раздъленія и вражды, сталъ воскресать къ новой жизни подъ вліяніемъ благодатнаго духа любви все объединяющей и устроящей. До христіанства въ міръ господствовало врайнее раздъленіе національное и религіозное. Каждый народъ смотрълъ на другіе народы, какъ на своихъ естественныхъ враговъ по плоти и крови, какъ на породу существъ имъющихъ совершенно другую природу. Отсюда множество враждебныхъ н самыхъ жестокихъ столкновеній между народами; каждый народъ старался поработить себв или и совствиъ истребить другіе народы. Историческая жизнь человъчества какъ будто представлялась безпрерывнымъ истребленіемъ племенъ слабъйшихъ сильнъйшими. Передъ самымъ появленіемъ христіанства почти всв извъстные народы сдълались жертвою алчности одного воинственнаго народа, который въ свою очередь и самъ видимо начиналъ разлагаться во множествъ порабощенныхъ имъ подъ свою власть враждебныхъ племенъ и народовъ. Съ порабощениемъ и истреблениемъ каждаго отдъльнаго племени большею частю пропадали для человъчества и вст плоды цивилизаціи, выработанные имъ на поприщъ историческаго развитія. Раздъленіе и вражда между народами въ древнемъ мір'в поддерживались самою идею религіозною; изъ взаимныхъ отношеній людей раздъленіе и вражда перепосилась въ царство самихъ боговъ, которые также на своихъ небесахъ враждовали между собою, какъ бы освящая тъмъ подобныя же враждебныя отношенія существующія на землю. Христіанство своимъ ученіемъ о единомъ Богь-Отцъ всъхъ людей, о всеобщемъ братствъ людей по плоти и духу, о призваніи встхъ народовъ къ великимъ правственнымъ цълямъ положило начало другому порядку исторической жизни, при которочъ каждый народъ долженъ осуществлять свою правственную задачу, не ственяя и не устраняя съ историческаго пути другихъ народовъ, также имъющихъ свои особенныя призванія и задачи, но стараясь заимствовать отъ другихъ народовъ все, что выработано ими лучшаго въ ихъ самостоятельномъ развитій, и самъ передавая другимъ народамълучиніе плоды своего

національнаго развитія... Затемъ въ каждомъ народе въ отдъльности господствовали ненависть и вражда между различными классами общества, произходящая главнымъ образомъ отъ того, что однимъ изъ членовъ общества предоставлялись всв преимущества и выгоды полноправныхъ гражданъ, а за другими не признавалось никакихъ человъческихъ правъ. Первые смотръли на послъднихъ, какъ на бездушную вещь, находящуюся въ полномъ распораженіи своего владітеля, обращались съ ними, какъ съ животными и звърями. И зато сами эти последніе относились къ своимъ властителямъ, какъ звери покорные имъ до твхъ поръ, пока крвика была цвпь на ихъ шев и плеть въ рукахъ господина, и готовые при первомъ удобномъ случав но ввърски истить своимъ притеснителямъ ва всв притесненія и увиженія пересенныя ими. И такихъ безправныхъ, униженныхъ и озлобленныхъ личностей въ громадной имперіи, среди поторой въ первые въка должно было распространяться христіанство, было, полагаютъ, свыше полусотни милліоновъ — болве половины всего населенія имперіи. Христіанство своимъ ученіемъ о любви, о всеобщемъ братствъ людей по природъ и благодати, и одинаковой для всъхъ отвыственности передъ Богомъ произвело правственный перевороть и въ порядкъ общественномъ, постепенно измъняя враждебныя отношенія различныхъ общественныхъ классовъ на мирныя, сближая низшіе классы общества съ высшими, смягчая отношенія между подданными и властителями, во всвуь возстановляя единую правственную личность и одинаковыя человъческія права, и чрезъ то производя постепенное улучшеніе въ судьбв униженныхъ и порабощенныхъ классовъ общества, и затъмъ пролагая путь и въ совершенному ихъ освобожденію и полноправному гражданскому устройству. Въ кругу семья въ древнемъ мір'в также не могло быть правильныхъ отношеній; потому что и здівсь вийсто любви взаимныя отношенія членовъ опредълялись принужденіемъ и страхомъ. Полной свободой въ семьв и встми правами въ ней пользовался однев властелинъ семьи; ближайшая его подруга, мать

семьи почти не имъла въ ней никакого иравственнаго значенія, и потому не могла имъть нивакого вліянія; остальные члены семьи совершенно зависвли отъ произвола и иногда отъ каприза властелина, которому не положено было никакихъ границъ ни въ законъ общественномъ, ни въ законъ религіозномъ. Христіанство своимъ высокимъ ученіемъ о святости семейнаго союза, который должень быть ближайшимъ образомъ парства Божія на землів и первымъ питоминкомъ чадъ Божінхъ, и который поэтому долженъ утверждаться не на другомъ накомъ-либо началь, какъ на началь любви, пресбразовало семью, утвердивъ ее вивсто принужденія и страха на началъ взаимной любви и преданности, возвысивъ правственное значение и вліяніє матери семьи, и давъ м'ясто свободному развитию встать другихъ ед членовъ. Затвить въ древнемъ государствъ, обществъ и семьъ было много людей, почти совершенно оставляемыхъ безъ всянаго винманія и государствомъ и обществомъ и семьею, разныхъ несчастливцевъ сдълавшихся такими отъ природы, отъ собственной вины или отъ стечени неблагопріятныхъ внашних обстоятельствъ, людей голодныхъ, жаждущихъ, нагихъ, безпріютныхъ, больныхъ, страдающихъ въ заключевіи и ссылкъ иногда вопреки всякой справедливости и большею частію безъ всякаго синсхожденія и милосердія. На этихъ людей почти не обращаникакого венианія, до нехъ не было никакого дъла сытымъ, здоровымъ и болъе счастянвымъ членамъ общества. На нихъ, по собственной ли винъ они страдали или по причинамъ отъ нихъ невависящимъ, смотръли какъ на людей прогиввавшихъ Бога, и потому справедливо наказываемыхъ Богомъ. Ихъ ноэтому чуждались, вивсто того, чтобы помогать имъ, ихъ ненавидвли, прозирали, объявляля отверженцами общества, иногда и прямо изгоняли изъ общества, иногда даже и лишали живии, какъ безполезныхъ и тяжелыхъ для общества членовъ. Христіанство язалось предъ человъчествомъ съ особеннымъ ходатайствомъ за этихъ людей. Оно сияло СЪ НИХЪ КЛЕЙМО ИСКЛЮЧИТЕЛЬНАГО ПРОКЛЯТІЯ И ОТВЕРЖЕНІЯ, ВВУ-

шивъ встиъ людамъ, что безъ особенной милости Божіей и каждый человъкъ и все вообще человъчество подлежали бы гивву Божно, провлятию и отвержению; и потому тв, которые пользуются въ жизни большею сравнительно съ другими ми-лостью Божіею, сами должны быть милостивы въ другимъ. Въ людяхъ бъдныхъ, несчастныхъ, презираемыхъ и отвергаеныхъ христіанство научило видеть такихъ же чадъ Божьихъ--братьевъ Христовыхъ, вивств съ другими людьми призывае-мыхъ въ Божіе царство и Христово наследіе. Имъ, следуя слову самаго Христа, оно даже по прениуществу усвоило название меньшихъ братьевъ Христовыхъ, внушая встить другимъ людямъ, что все дълаемое для этихъ несчастныхъ дъляется какъ бы для самаго Христа и принимается самимъ Христомъ, и получитъ себъ возданне отъ самого Христа. И вотъ такинъ образомъ стали воздвигаться въ мірѣ во имя Христово сиропитательницы для голодныхъ и жаждущихъ, страннопрівиницы для безпріютныхъ, больницы для больныхъ, богадъльни для вдовъ и сиротъ и т. д. Свътъ и теплота любви христіанской стали проникать въ самые домы заключенія преступниковъ и на мъста ихъ наказанія и ссыл-ки. И на этихъ несчастныхъ людей христіанство научало своихъ посятдователей смотръть главнымъ образомъ именно какъ на несчастныхъ, остерегаясь бевъ разбора произносить строгій судъ надъ ними и помня, что въ числів находившихся въ темницъ и казненныхъ поворною смертію находился и самъ святыйшій Искупитель человычества Івсусь Христосъ. Тавинъ образонъ подъ вліяніснь новыхъ взглядовъ, внушаемыхъ христіанскою любовію, стали постепенно улучшаться мъста заключенія подозръваемыхъ въ вреступленіи, судъ надъ ними сталъ болве и болве проникаться началами внимательности и снисхожденія, и самыя наказанія стали получать болве исправительный и предупредительный, чемъ карательный характеръ. Жесточайшія пытки и казин, часто употреблявшіяся прежде, стали совстить выходить изъ употребленія, и нь одному изъ самыхъ великихъ преступниковъ христіанская Въра не отказываетъ въ томъ, что главнымъ образомъдля него нужно, въ средствахъ духовнаго утъщенія и примиренія съ совъстью и Богомъ. Такимъ образомъ подъ вліяніемъ христіанскаго ученія постепенно измъняются и смягчаются въ человъчествъ понятія, иравы, взаимныя отношенія, и самые законы и учрежденія государственныя....

Правда и доселъ христіанское начало любви далеко еще не проникло во всъ отношенія общественныя, и досель-прямо можно скавать — нътъ ин одного народа, ин одного общества, въ которомъ бы во всей полнотв и живненности осуществлялось великое начало христіанской любви; и досель иногда новторяются среди народовъ издавна уже находящихся въ христіанствъ такія явленія и поддерживаются такія отношенія, которыя навоминаютъ собою жестокость и авърство древняго міра. Но нужно обратить внимание на путь пройденный христіанствомъ, и безпристрастно оцвинть, что имъ уже сдвлано для утвержденія въ человъчествъ начала любов. Нужно сравнить настоящее состояніе христіанских народовь въ ихъ понятіяхь, нравахъ и отношенияхъ съ состояниемъ народовъ древности или твхъ, которые досель остаются вив христіанскаго вліянія. Нужно обратить притомъ внимание на ту почву, на тъ условия, среди которыхъ должно было утверждаться христіанское вліяніе, и на множество препятствій, съ которыми постоявно оно должно было бороться. Нужно првиоменть, каково, насколько благопріятно для началь любви было состояпіе римской имперіи въ то время, когда стало въ ней распространяться христіанство. Нужно сравнить затьмъ и вынъщніе дивилизованные христіанскіе народы съ ихъ предками, каковы они были, когда только что начали утверждать свои поселенія въ тъхъ мъстахъ, гдъ теперь живуть, и вивсть съ твиъ только-что начали поддаваться вліянію христіанства. Нужно проив того принять во вниманіе, что христіанство никогда не дійствовало и не могле действовать принудительнымъ образомъ при распространения въ человъчествъ началъ любви (ибо самов это начало отрицаеть всякое принуждение); и между твиъ

не только въ утвердившихся прежде отношеніяхъ общественныхъ, но въ самой природъ человъческой оно должно было встратить множество грубыхъ инстинктовъ и стремленій враждебныхъ вліянію любви. Сколько внутренней работы нужно, чтобы постепенно преодолъвать и искоренять эти инстинкты и стремленія! Нужно еще принять во вниманіе, что для большей части христіанскихъ народовъ такая внутренняя работа началась позже ихъ видимаго обращения въ христіанство; на первыхъ порахъ народы большею частію принимаютъ христіанство, когда это дівлается цівлыми массами, только внівшнимъ обравомъ, мало сознавая значение проповъдуемыхъ имъ нравственныхъ началъ, и только постепенно они болве и болъе входять въ эти начала и проникаются имв. Нужно наконецъ принять во вниманіе, что христіанство еще не завершило своей миссіи въ мірв, не прошло до конца своего историческаго пути, и что его назначение состоить въ томъ, чтобы внутренно очищать и возвышать жизнь человъчества до тъхъ поръ, пока будетъ оставаться на земя в само человъчество. Мы не знаемъ, какъ долго еще будетъ стоять міръ н человъчество будетъ развиваться въ настоящихъ условіяхъ жизни. Но мы знаемъ, что большая часть человъчества остается пока не тронута и визшнимъ вліяніемъ христіанства, а внутреннему вліянію его, развитію въ жизни и отношеніяхъ людей нравственныхъ началъ христіанства остается еще миогое и многое сдвлать и измънить въ исторіи человъчества.

И каждый въкъ въ этомъ отношении вноситъ свою долю въ исторію развитія христіанскихъ началъ въ жизни человъчества. И весь вравственный прогрессъ въ новой исторіи человъчества, все, что является въ новыхъ въкахъ лучшаго, болъе свътлаго, чистаго, гуманнаго въ понятіяхъ, нравахъ и отношеніяхъ людей, все это имъетъ несомивнную связь съ христіанствомъ, все это плодъ съмянъ имъ посъявныхъ въ жизни человъчества. Такъ между прочимъ и все то, что есть лучшаго и болъе чистаго въ современныхъ ученіяхъ о любви къ человъчеству, въ современныхъ стремленіяхъ къ улучше-

нію положенія низшихъ влассовъ народа, — все это имъетъ несомивниую связь съ христіанскими началами. Нужды ивть до того, что некоторыя изъ современныхъ гуманистическихъ и теорій не признають своей связи съ христіанствомъ, и развиваются какъ будто вив всякаго вліянія со стороны видимой представительницы христіанскихъ началь въ міръ-Церкви. Христіанскія иден въ настоящее время настолько уже проникли въ сознаніе и исторію человъчества, и каждый изъ людей, рожденныхъ и воспитанныхъ среди христіанскаго общества, настолько отъ самаго дътства пропитывается безсознательно этими идеями, что многіе изъ людей новаго времени являются потомъ служителями этихъ идей, сами того не сознавая, и не имъя повидимому никакого прямаго отношенія въ источнику ихъ происхожденія. Кругь развитія христіанскихъ идей въ жизни человъчества въ настоящее время простирается уже гораздо далъе непосредственнаго вліянія Церкви. Вотъ поэтому-то мы и сказали въ началъ своей ръчи, что напрасно иные въ настоящее время выдають учение о любви къ человъчеству и стремленія къ улучшенію положенія наиболье нуждающихся и бъдствующихъ классовъ общества за что-то новое особенное, отврытое лашь съ недавняго времени. Все, что есть въ этомъ ученіи и въ этихъ стремленіяхъ лучшаго, все это только раскрытіе одной и той же великой христіанской иден о любви къ ближнему, -- распрытіе только къ сожаленію далеко неполное, неправильное и нечистое. И не только въ настоящее время, а и во всв будущія времена все, что можеть быть придумано или сділано на пользу нуждающагося, бъднаго и бъдствующаго человъчества, все это только тогда будеть нивть какую-нибудь прочность, когда будеть утверждаться на христіансномъ началь, совершаться въ духв любви христіанской. Идея любви христіанской, какъ идея божественная, безконечно полна и глубока, и потому способна въ безконечному распрытию. Въ каждомъ въкъ, въ каждомъ покольнім людей могутъ появляться новыя теоріи, новыя формы, новыя примъненія этой иден;

во всв онв въ лучшихъ своихъ сторонахъ будутъ раскрытіемъ одного и того же жизненнаго начала. И съ этой стороны великая заповъдь о любви къ ближнему останется для человъчества въчно новою заповъдію, изъ въка въ въкъ, изъ покольнія въ покольніе непрестанно раскрывающеюся въ новыхъ разнообразныхъ формахъ и примъненіяхъ во благо человъчества.

И еще въ томъ отношени заповъдь о любви въ ближнему, о сострадавіи и помощи бъдному и страждущему человъчеству останется навсегда новою заповъдью, что всегда между людьми на землъ будетъ широкое мъсто для примъненія этой заповъди. Всегда будетъ много на землъ, какъ было и есть, людей нуждающихся въ утъшеніяхъ любви, помощи, состраданія — людей, бъдныхъ, больныхъ, несчастныхъ, страдающихъ духомъ и тъломъ. Въ повъйшія времена нъкоторые мыслители и общественные дъятели задаются несбыточными мечтами- изобръсти для человъчества такое состоявіе, придумать такое общественное устройство, при которомъ бы не оставалось мъста бъдности, бользви и страданіямъ между людьми, устроить рай на землю, осуществить для человъчества полный идеалъ счастья... Напрасныя мечты, хотя и рождающіяся иногда изъ благороднаго источника любви къчеловъчеству. Земля не имъетъ условій необходимыхъ для устройства райской жизни. Полный идеаль счастія не можеть быть достижниъ въ этой жизни. Нужда, бользнь и горе всегда будуть спутниками жизни человъческой въ ея настоящемъ состояніи, потому что причина этихъ несчастныхъ явленійне вившняя, не случайная и преходящая, а глубочайшая внутренняя, заключающаяся въ непормальномъ состояніи самой природы человъческой, уклонившейся отъ своего идеала п назначенія, ставшей въ противоръчіе съ самой собою и со всвыъ внъшнимъ міромъ, нарушившей общеніе съ источникомъ всякаго блага и счастія—Богомъ. Пока такое состояніе человъческой природы будеть продолжаться, пока не измънятся въ корит ненорчальныя условія ся жизни, пока не воз-

3

становатся въ ней правильныя отношенія къ ея собственному идеалу и назначенію, къ виъшнему міру и къ Высочайшему Существу — Богу, т.-е. пока настоящая жизнь человъчества не смънится новою въчною жизнью, пока не откроется для человъчества новое небо и новая земля, въ которыхъ правда живеть, - до тъхъ поръ всегда будуть въ человъческой жизни и бъдность и бользнь и горе. Такъ учитъ объ этомъ предметь божественное Откровеніе, и внутреннее сознаніе человъчества и тысячелътние опыты его жизни вполнъ подтверждають это ученіе Откровенія. Сколько работаль умь человьческій въ продолженіе тысячельтій надъ тою задачей, чтобы сдълать положение людей на землъ возможно лучшимъ!... И въ частности, если брать во внимание отдъльныя стороны человъческой жизни, нельзя какъ будто не замъчать въ нихъ постепеннаго улучшенія. Прогрессъ въ жизни человъчествапрогрессъ научный, соціальный, экономическій, политическій есть несомивнию. Каждое стольтіе, можеть быть каждое десятильтіе, человычество развивается болье и болье, обогащается новыми знаніями, новою опытностью, изобрътаеть множество новыхъ средствъ противъ того или другаго изъ физическихъ и правственныхъ золъ, удручающихъ его. Но что же, зла въ міръ дъйствительно становится меньше? Нужды, бользней, страданій въ наше время меньше, чъмъ было за сто, за двъсти, за тысячу, за пать тысячь лъть назадъ? Едва ли какой-либо серіозный и искренній имслитель и наблюдатель человъческой жизни сталь бы съ ръшительностію отвъчать на этотъ вопросъ утвердительно. Зло человъческой жизни-горе и страданіе всякаго рода-какъ будто растеть со средствами, изобрътаемыми противъ него. Изъ въка въ въка, одну за другою открываетъ человъкъ тайны природы, и изобрътаетъ средства управлять ея силами, и сколько изобрътеній до настоящаго времени уже сдълано на этомъ пути! Многое изъ того, чвиъ мы въ настоящее время пользуемся въ этомъ отношении, по справедливости могло бы показаться чудеснымъ, невъроятнымъ для людей, жившихъ за нъсколько

стольтій до насъ. И между тымь и досель въ природь остается еще столько непокореннаго власти человъческой и столько страшнаго в враждебнаго для людей, что могущественныя силы природы и въ настоящее время, какъ прежде, безъ маявишаго повидимому усилія могуть сокрушить плоды ввновыхъ трудовъ ума человъческого и погребсти въ издрахъ земли, въ разливъ водной стихіи, въ истребительной силь огна тысячи людей со всеми ихъ зачыслами и делами рукъ ихъ. И ни одинъ самый сивлый мыслитель, равсуждая по естественному ворядку вещей, не можеть поручиться за то. чтобы вопреки вставь расчислежіямь и наобратеніямь человвческаго ума страшныя силы природы въ одно мгновеніе или нізсколько мгновеній не могли положить конепъ всякой жизни на всей той планетъ, которую мы населвемъ. Точно также изъ въка въ въкъ люди изучаютъ условія своей собственной органической жизни и стараются изобрътать разноображныя средства противъ разрушительныхъ вліяній, двйствующихъ на организмъ, изобрътаютъ различныя врачевства противъ болбаней, измождающихъ человъчество. И частвыя условія органической жизми въ настоящее время дъйствительно саблались для людей гораздо извъстиве, чъмъ были прежде; и средствъ противъ различныхъ бользией изобрътено множество врачебною наукой. Но что же, вообще говоря, менье стало вамъчаться въ организмъ человъческомъ слабости и болъзненности, чвиъ было въ прежнія времена? Наоборотъ, не говоритъ ли общее наблюдение о томъ, что покольнія людскій съ течоніемъ времени становятся все слабъе и бользневнъе, и что по иъръ изобрътенія врачебныхъ средствъ какъ будто умножаются и принимаютъ новыя формы и самые подуги человъческіе?... Точно также издавна занимается умъ человъческій наблюденісяв законовъ и условій общественной жизни и старается противодействовать бъдствіямъ людей, происходящимъ изъ неудовлетворительностиэкономическаго и соціальнаго ихъ положенія, - старается искоренить между людьми явленія нужды и бъдности со мно-

жествомъ другихъ, происходящихъ отъ нихъ, золъ физиче свихъ и правственныхъ. Многое придумано и сдълано людьми и на этомъ пути. Но что же опять, меньше ли стало между людьми жалобъ на нужду и бъдность, чъмъ было въ прежнія времена? Не видимъ ли мы наоборотъ, что и въ этой области зло какъ будто растетъ вмъсть съ нвобрътеніями различныхъ средствъ противъ него: экономическія и соціальныя отношенія людей запутываются и усложняются болве и болве, и часто всявдствіе техъ самыхъ ивръ, которыя придумываются для ихъ упрощенія и облегченія; нужды и потребности человъческой жизни увеличиваются виъстъ съ изобрътеніями средствъ къ ихъ удовлетворенію. Мы упомянули только объ однихъ ввъшнихъ и самыхъ общихъ бъдствіяхъ людей, происходящихъ притомъ отъ самыхъ общихъ условій и отношеній, среди которыхъ развивается человъческая жизнь. А сколько есть кромъ того страданій внутреннихъ, индивидуальныхъ, зависящихъ отъ миожества частныхъ и случайныхъ причинъ! Изследовать эту область человеческой жизни, сравнивать количество и силу впутреннихъ страданій настоящихъ покольній съ внутренними страданіями людей, жившихъ въ прежнія времена, чрезвычайно трудно, если не совствиъ невозможно. Но несомявано однакожъ то, что по мърв внутренняго развитія человъческой природы и прогресса общественной жизни вравственныя страданія людей становатся не меньше, но больше. Потому что самая духовная организація людей по мъръ ихъ внутренняго развитія становится тоньше и чувствительные, ощущения сильные, стремления развообразнъе, потребности шире, а силы и средства къ ихъ удовлетворенію на встать ступеняхъ человтческаго развитія по прежнему остаются ограниченны. Все это причиняеть людямъ безчисленное множество нравственныхъ страданій, которыя не менъе самыхъ матеріальныхъ бъдствій нищеты, болъзви и под. все болъе и болъе удручаютъ человъчество.... Наконецъ вся энергія ума человіческаго, въ продолженіе тысячелітій борющагося съ біздствіями жазни, что шогла

едълать противъ величайшаго изъ этихъ бъдствій, которывъ вавершаются вст прочія противъ смерти? Законъ воврастанія, созръванія и затвиъ увяданія и разрушенія органивма есть общій законъ человъческой жизни на всв времена. Някакихъ средствъ противъ этого закона умъ человъческій придумать не можеть. Элексирь въчной жизни, надъ изобрътеніемъ котораго въ прежнія времена трудилось не мало самообольщенных умовъ, давно стнесенъ здравою мыслью въ область химерическихъ мечтаній, куда несомнівню будуть отнесены въ свое время и самообольщенныя мечтанія тъхъ современныхъ умовъ, которые надвются изобретения новаго общественнаго устройства нагнать всв бъдствія нав человъческой жизни. А до тъхъ поръ пока помянутый законъ булетъ тяготъть налъ человъчествомъ. т.-е. пока человъческая жизнь будеть оканчиваться смертью, горю и страданію въ ней конца быть не можетъ. Потому что съ смертію, которая и сама по себв не иначе представляется, какъ величайшимъ несчастіемъ, кромъ того соединено еще множество другихъ предшествующихъ и послъдующихъ несчастій-предварительное ослабленіе силь, необходимыхь для дъятельной и счастливой жизни, разнообразныя болъзни, разрывъ самылъ дорогихъ жизненныхъ связей, потеря близкихъ сердцу, несчастія вдовства и сиротства и т. д.

Что же послв этого, если тысячельтнія усилія ума и энергіи не могли освободить человьчества отъ золь и страданій тяготьющихъ надъ нимъ: нужно ли человьчеству еще и далье истощать свой умт и энергію въ борьбъ съ этою непреодолимою массою золь и страданій? не лучше ли будеть склониться передъ нею съ покориостью и по возможности съ равнодущіемъ? Такой взглядъ на жизнь и проповъдывали ивкотерыя изъ древнихъ религіозныхъ и философскихъ ученій. И въ настоящее время одна новъйшая философская система проповъдуетъ, что такъ какъ несчастіе есть неразлучный спутникъ жизни, — и самая жизнь, самое бытіе въ существъ своемъ есть величайшее несчастіе, то людямъ и слъ-

дуеть однажды навсегда отказаться отъ всякій иллюзій и мечтаній о счастім, утвердиться ва томъ убъжденім, что небытіе лучше бытія, и пожалуй слъдовать практически этому убъжденію—искать спасенія оть золь и страданій въ небытіи, въ смерти... Но не такой взглядъ ва жизнь внушаетъ людямъ христіанское ученіе и внутреннее убъжденіе самой человъческой природы. Безъ прикрасъ и обольщеній христіанское ученіе раскрываеть передъ человъкомъ всю глубиву зла и страдавія, въ которой ваходится человъческая жизнь, -- но не затвиъ чтобы человъкъ съ ужасомъ и отчаявіемъ останавливался передъ нею или съ равнодушіемъ оставался въ ней, но затъмъ, чтобы человъкъ употреблялъ съ своей стороны всв возможныя усилія выйдти изъ этой бездны. Христіанство не объщаеть человъческимъ силамъ самимъ по себъ полной побъды надъ зломъ, и совершенно отрицаетъ возможность такой побъды въ предълахъ настоящей жизни. Побъда надъ зломъ можетъ быть достигнута человъкомъ тольво при помощи силы Божіей, и окончательное истребленіе зла совершится въ другой жизни будущей. Но самая помощь Божія подается человъку только подъ условіемъ его собственной двательности — его собственныхъ усилій въ борьбъ со зломъ, и для того чтобы воспользоваться плодами окончательной побъды надъ зломъ въ жизни будущей, человъкъ долженъ много бороться съ нимъ въ жизни настоящей. Въ этой борьбъ развиваются и укръпляются духовныя силы человъка, постепенно становясь чрезъ то болъе и болъе способными въ наслаждению истиннымъ и чистымъ блаженствомъ безъ примъси зла и страданій въ жизни будущей. Безъ этой борьбы напротивъ духовная жизнь человъва болве и болве грубветь и растяввается, и окончательно огрубъвшій и растлившійся въ настоящей жизни духъ какъ бы самъ становится уже неспособнымъ къ воспріятію блаженства въ жизни будущей. Такимъ образомъ человъку нужно много трудиться и бороться съ зломъ если не для того, чтобы овончательно побороть зло въ настоящей жизни, то для того, чтобы при помощи Божіей приготовить себя къ побъдъ надъ нимъ въ жизни будущей, -- если не для того, чтобы достигнуть на вемлъ полнаго счастія, то для того, чтобы не сдълать свою жизнь еще болбе несчастною. Пбо если люди своими усиліями не могуть вполив улучшить свое положеніе на вемяв, то ухудшить его и для земной и для будущей жизни своею недвятельностью, своимъ равнодушіемъ къ злу они безъ сомнънія могуть. Такимъ образомъ всъ благородныя усилія человъческой энергін, всв полезныя изобрътенія ума человъческаго имъютъ свою цъну въ томъ отношеніи, что если они не совствиъ искореняютъ зло на землъ, то по крайней мъръ въ извъстной степени ограничивають его развитіе, облегчають, парализують его. Если, какъ мы сейчась говорили, при всъхъ въковыхъ усиліяхъ и изобрътеніяхъ человъческихъ жизнь людей вообще говоря не сдълалась счастливъе, чъмъ была она за тысячи лътъ назадъ, то безъ этихъ усилій и изобратеній она была бы еще несчастнае. И этого довольно для возбужденія человъческой энергіи въ предълахъ настоящаго существованія человъчества. Притомъ если никакія человъческія усилія не могуть окончательно искоренить зло въ жизни всего человъчества, то ослабить его вліявіе по отношенію въ отдельнымъ личностямъ, въ отдельнымъ сторонамъ и явленіямъ жизни человъческой они безъ сомнънія могуть. Никто изъ насъ не можеть дать идеального счастія всему человъчеству, но всявій можеть что-нибудь савлать для блага хотя и нъсколькихъ ближнихъ, своихъ. И этого опять съ насъ довольно... Христіанское ученіе научаетъ насъ любить не только все человъчество въ его отвлеченной идев, но каждаго изъ ближнихъ нашихъ въ его живой личности; и дълать добро не вътъхъ только разсчетахъ, чтобы наши двиствія имвли значеніе для жизни всего человъчества, а для того чтобы хотя сколько-нибудь и въ чемънибудь облегчить положение нуждающагося брата по человъчеству... И съ этой стороны всякое доброе двло, какъ бы ово незначительно повидимому ни было — утоленіе голода

у бъднаго брата кускомъ хлъба, или облегчение жажды чашею воды — имъетъ свою цъну предъ Богомъ... И съ этой стороны открывается самое широкое поприще для дъйствій любви, на которомъ не только сильпые, могучіе, знатные, разумные, но и слабые, немощные, простые, малоимущіе всъ могутъ что-нибудь дълать другъ для друга... Даже въ томъ самомъ, что зло и страданіе есть неизбъжный удъль человъческой жизни на земль, и всь мы болье или менье подвержены влу и страданію, -- въ этомъ самомъ христіанское ученіе указываеть намь новое побужденіе для взаимной любви, состраданія и помощи. Общая участь горя и страданія, таготъющая надъ нами, твиъ тъснъе должна соединять насъ въ братскій союзъ. Всякій изъ насъ, по себъ зная какъ тяжело переносить горе и страданіе, тъмъ болье должень сострадать горю и страданію другихъ; и если никто не можетъ знать, что случится съ нимъ въ продолжении жизни, и никто не можеть быть застраховань оть самаго великаго несчастія: то шикто поэтому не долженъ относиться безъ участія и сосграданія къ тъмъ людямъ, которые уже терпятъ несчастія. Только при взаимномъ участій, состраданій и любви даруется намъ и благодать Божія облегчающая наши общія нужды и страданія. Господь объщаеть свою милость твиъ, которые сами милостивы въ другимъ. Богъ любитъ всъхъ насъ, и всъмъ желаетъ добра, и всъмъ готовъ помогать въ вуждахъ и несчастівать. Но ему, какт общему Отцу, пріятно, если мы п сами, какъ братья, любимъ другъ друга и помогаемъ другу. Пусть наша взаимная помощь другъ другу сама по себъ не можетъ быть значительною; но она, привлекая и на насъ самихъ и на тъхъ, кому мы желаемъ помочь, любовь Божію, при братской любви нашей, невидимо пріумножается общею къ наиъ отеческою любовію Бога, который Своею всемогущею силою можеть нась избавить отъ всякой нужды и печали.

Таково въ общихъ чертахъ христіанское учевіе о любви къ ближениъ, о взаимномъ состраданіи, помощи, въ частности о любви къ меньшимъ братіямъ, о состраданіи и помощи вуждающимся, страждующимъ и обремененнымъ всякаго рода житейскими тягостями.

11.

Въ новыя времена появляются такія ученія, въ которыхъ поставляется задачей раскрыть идею любви къ человъчеству независнио отъ христіанства, на новыхъ оригинальныхъ началахъ, и съ большею полнотою и жизненностью, чъмъ это сдълано въ христіанствъ. Между этими ученіями въ настоящее время по силъ своего распространенія и по направленію своему васлуживаетъ особеннаго вниманія соціалистическое ученіе, -- которое имветь видимою цвлію возбудить въ обществъ преимущественное участіе къ положенію низшихъ, бъднъйшихъ, наиболъе нуждающихся и бъдствующихъ классовъ общества, и наыскиваетъ средства улучшить положение эгихъ классовъ общества, сравнять ихъ съ высшими, наиболье обезпеченными и довольными классами. Учение это значительно распространяется и имъетъ особенныя условія для своего распространенія въ западно-европейскихъ обществахъ. Но оттуда выбств съ другими идеями, хотя нервдко въ видв самомъ искажениомъ и уродливомъ, приходитъ оно и къ намъ и преимущественно распространяется въ нашихъ молодыхъ повольніяхъ. Увлеченіе соціалистическими идеями, распространяющееся между молодыми людьми, становится уже настолько значительнымъ, что имъетъ ръшительное вліяніе не только на внутрений строи понятій, но и на визшнюю судьбу многихъ изъ нихъ, на миръ и счастіе цвлыхъ семействъ, можно сказать-въ вначительной степени на направление всего нашего общественнаго развитія. Открываются такимъ образомъ настоятельныя побуждения обратить особенное внимание на это ученіе. Намъ въ настоящемъ случать конечно нельзя задаваться задачею - разсмотръть это учение во всей подробности, оцънить его съ политической, экономической и другихъ сторонъ. Наше дъло обратить внимание собственно на вравственную сторону, на нравственныя основы этого ученія, и превыущественно въ отношении его къ христіанству.

Каково это учение по своему правственному характеру, задачамъ и цълямъ, и какое отношение имъетъ соціалистическая идея любви къ человъчеству къ христіанскому ученію? Объ этомъ предметъ существуютъ мпънія самыя противоположныя. Однимъ соціалистическое ученіе представляется, какъ самое прямое послъдовательное, и потому достойное вся-каго сочувствія, развитіе христіанскихъ началъ любви къ ближнимъ, и преимущественно въ меньшимъ братіямъ нашимъ. Другимъ напротивъ оно представляется какъ совершенно противоположное и враждебное христіанству, и чрезвычайно опасное и вредное для общественного учения. Чтобы не измънить истинъ, чтобы не увлечься въ ту или другую сторову несправедливыми предубъжденіями, подъ вліяніемъ которыхъ и бълое неръдко представляется чернымъ и черное бълымъ, нужно безпристрастно и внимательно отличать въ соціализыв тв стороны, которыя сближають его съ христіанствомъ, отъ того, что дъйствительно въ немъ противоположно и враждебно христіанству. Не нужно при этомъ всв соціалистическія ученія подводить подъ одинъ разрядъ и приговоръ. Нъкоторыя изъ нихъ болве близки къ христіанству; въ другихъ напротивъ нътъ почти ничего общаго съ христіанствочъ. Нужно наконецъ постоянно различать между самою основною идеею соціализма и развитіемъ этой идеи у разныхъ ея толкователей и послъдователей. Общая идея соціализма можеть быть достойна всякаго сочувствія; но развитіе и примъненіе ея можетъ совершенно не соотвътствовать ея собственному основному характеру.

Что общая идея соціализма — идея общественнаго блага, идея любви къ человѣчеству, идея преимущественнаго участія къ низшимъ наиболъе бъдствующимъ и нуждающимся классамъ народа — имъетъ совершенно христіанскій харавтеръ, составляетъ самую основу правственнаго христіанскаго ученія, и что эта идея всегда сознавалась въ христіанскочъміръ, и служила источнивомъ всего того, что лучшаго развилось подъ вліяніемъ христіанства въ понятіяхъ, правахъ и от-

ношевіяхъ людей, въ этомъ не можеть быть никакого сомнъшія, и это въ общихъ чертахъ распрыто нами выше. Поэтому между привержендами и почитателями христіанства повидимому не могло бы быть внаго отношенія нъ соціализму, какъ отношенія сочувственнаго; и пропов'єдники ученія христіанскаго повидимому со всею искренностью должны были бы привътствовать проповъдниковъ соціализма, какъ новыхъ себъ сотрудниковъ и помощниковъ въ великомъ дълъ распространенія началъ любви между людьми. Соперничества вдъсь не можетъ быть; дъла для встать можеть быть довольно. Нуждъ и бъдствій въ человъчествъ, требующихъ постоянного возбужденія въ немъ чувствъ любви и братскаго состраданія другь въ другу, въ настоящее время не менъе чъмъ когда нибудь было. Быть равнодушнымъ къ этихъ нуждамъ и бъдствіямъ, отвергать самую необходимость возбужденія между людьми чувствъ любви и взаимнаго состраданія, говорить, что если я здоровъ, то мев нать нужды до больныхъ, если я богать, то мев нать нужды до бъдвыхъ, если я сыть, то мнв нъть нужды до голодныхъ-какъ разсуждають иные въ осуждение соціалистической проповъди, -- это не только безиравственно, но и неразумно: никто изъ людей хорошо обезпеченныхъ, сытыхъ и адоровыхъ не можетъ быть увъренъ въ томъ, будетъ ли онъ всегда сыть, здоровъ и хорошо обезпеченъ. Содъйствовать по возможности пробужденію общества отъ этого тупаго и самодовольнаго равнодушія къ чужой вуждь, котораго въ сожалънію остается еще очень много, содъйствовать распространенію между людьми духа любви и взаимной помощи, возбужденію участія въ богатыхъ къ бъднымъ, въ сытыхъ къ голоднымъ, въ здоровыхъ къ больнымъ-дъло въ высокой степени полезное и благородное. И нельзя не отдать справедливости многимъ изъ проповъдниковъ соціалистическаго ученія въ томъ, что это дъло ведется многими изъ нихъ горячо и повидимому искренно. По крайней мъръ пока на виду одна только отрицательная сторона двла, пока проповъдники соціализма завимаются изображеніями нуждъ и несчастій бъдствующаго народа и не переходять въ изложеніямъ своихъ мечтательныхъ плановъ относительно улучшенія его положенія, 
проповъди ихъ дъйствительно бываютъ очень живы, горячи в 
сильны. Иныя изъ нихъ по самымъ частнымъ своимъ пріемамъ 
много напоминаютъ знаменитыя проповъди о милосердіи в 
любви въ ближнимъ величайшихъ проповъдниковъ христіанства 
и знаменитыхъ филантроповъ своего времени Василія Великаго, 
Григорія Богослова, Іоанна Златоустаго, Амвросія Медіоланскаго и др. Эти-то горячія, сильныя и возбудительныя проповъди, въ связи съ общею высокою идеею соціализма, в 
производятъ такое сильное впечатлівніе на воспрівмчивые умы 
людей молодыхъ, и вообще довърчивыхъ, простодушныхъ, не 
умъющихъ за врасивыми словами и общими идеями разпознавать дъйствительный смыслъ и сокровенныя цъли, имъющіяся 
въ виду при распространеніи того или другаго ученія.

Но всякою идеею самою высокою можно элоупотреблять; всякому ученію самому доброму можно давать лживое толкованіе и злонамъренное примъненіе. Подъ покровомъ высшей религіозно-вравственной идеи преслъдовались иногда цъли во все не религіозныя и не правственныя, а грубыя, своекорыстныя и жестокія. Подъ внамевень науки пропов'ядуются иногда иден не имъющія никакого отношенія въ здравой, точной ш строгой наукъ. Подъ эгидою свободы совершаются такія дъйствія и выполняются такіе замыслы, которые могуть провладывать путь къ самому жестокому деспотизму. Точно также и подъ покровомъ любви къ человъчеству могутъ совершаться такія действія, проповедываться такія ученія и преследоваться такія ціли, которыя не имбють ничего общаго съ любовью къ человъчеству. Такое искажение чистыхъ и высокихъ идей веправильными толкованіями и зловам вренными примъненіями, прикрытіе ими цълей, побужденій и дъйствій вовсе имъ несоотвътствующихъ, навывается лицемъріемъ въ широкомъ сиысяв этого слова. И справедливо говорять, что лицентріе есть одинъ изъ самыхъ гнусныхъ и отвратительныхъ пороковъ. И чънъ возвышеннъе в чище та идея, которою злоунотребляють лицентры, тамъ болве отвратительнымъ и вреднымъ представляется лицемвріе. Почему напр. между людьми правыми и благородными такъ презираются лицемъры религіозные? Потому, что они злоупотребляють самою высокою и святою идеею — идеею религіозною для прикрытія своихъ личныхъ цълей ве имъющихъ вичего общаго съ религіею. Но не въ одной религіозной сферть могутъ быть лицемтары; они могуть находить себв мъсто и въ области научной, литературной, государственной, филантропической, во всехъ высшихъ и благороднъйшихъ сферахъ общественной жизни и дъятельности. И во всъхъ общественныхъ сферахъ лицемъріе должно быть строго изобличаемо и искореняемо; потому что ве изобличенное настоящимъ образомъ лицемъріе не только обольщаеть множество лечностей, увлекающихся его благовидвою леченою, но и вредить той самой идев, которою оно приврывается и во имя которой дъйствуеть; оно искажаетъ ату идею, мъщаеть ся правильному пониманію и развитію, подрываеть довъріе къ ней, возбуждаеть противъ нея различвыя недоразумънія и предубъжденія.

Въ наше время изъ среды высшихъ идей преимущественно три иден подвергаются искаженіямъ и элоупотребленіямъ ндея науки, идея свободы и идея блага общественнаго и любви къ человъчеству. Причина этому завлючается въ томъ, что лицемъріе всегда старается поддвлываться подъ господствующія иден времени и общества; а въ наше время въ образованномъ обществъ наиболье господствующія и преобладающія млен-это именно иден научныя, политическія и соціальныя, какъ въ другія эпохи господствующими идеями были напррелигіозныя, эстетическія и т. д. (Ибо всякое время, всякая апоха имъють свои господствующа преобладающія иден). Потому-то въ наше время имена науки, свободы, блага общественнаго и любом къ человъчеству вытьють такое большое обанніе для всихъ образованныхъ умовъ. Потому-то повременная образованная молодожь, которая всегда особенно бываетъ чутва въ воспрівтію идей своей эпохи, съ особеннымъ увле-

ченіемъ бросается на все, что выступаеть передъ нею подъ знаменемъ науки, свободы, блага общественнаго и любви къ человъчеству. Потому-то въ наше время о наукъ, о свободъ, о благь общественномъ, о любви къ человъчеству любятъ съ жаромъ и самоувъренностью говорить и такіе люди, которые собственно говоря, ни къ наукъ, ни къ свободъ, ни къ благу общественному не имъють никакого серьезнаго отношенія. Даже и такіе люди, которые въ душт вовсе не сочувствують идеямъ науки, свободы, блага общественнаго, которые въ другое время скоръе стали бы противодъйствовать развитію такихъ идей, не осмъливаются прямо высказываться противъ нихъ, стараются подавлываться подъ няхъ, примъняться къ нимъ, лицемърить предъ ними. Такое большое вліяніе имъетъ духъ времени надъ митиями и расположеніями людей: неудивительно поэтому, что и при самомъ высокомъ настроенія господствующаго духа времени, въ немъ всегда можетъ открываться самое широкое ивсто лицемврію и злоупотребленію всякаго рода.

Говорить и дъйствовать противъ лучшихъ стремленій своего времени, говорить противъ увлеченія идеями науки, свободы, блага общественнаго-по меньшей мъръ неразумно; и не потому только что противъ господствующихъ идей какой бы ви было эпохи вообще бороться очень трудно; но и потому главнымъ образомъ, что уномянутыя вами господствующія иден нашего времени — нден науки, свободы, блага общественнаго и любви къ человъчеству сами по себъ высокія, прекрасныя, достойныя всякаго сочувствія и уваженія. ІІ что наша современнан образованная молодожь увлекается такими идеями, объ этомъ не только нътъ серьезныхъ основаній сътовать, но скорве этому нужно радоваться; потому что искрепнее и серьезное увлечение такими вдеями во всякомъ случат должно свидвуельствовать о сорьезномъ правственномъ настроенів въ увлевающихся. Увлеченіе идеями науки, свободы, любви въ человъчеству во всякомъ гораздо выше и благородиве, чвиъ увлечение идеями личной наживы, даже личного честолюбія,

чувственныхъ наслажденій и т. д... Нужно желать только, чтобы молодежь увлекающаяся идеями науки, свободы, любви къ человъчеству, увлекалась ими серьезно и искренно, умъла понимать, что такое истивная наука, свобода, любовь къ человъчеству, и не принимала за эти высокія идеи того, что не имъетъ къ нимъ никакого близкаго отношенія.

Но въ томъ-то и дело, что подъ знаменемъ высокихъ идейнауки, свободы и блага общественнаго распространяются въ настоящее время такія ученія, которыя къ этимъ высокимъ идеямъ не имъютъ никакого отношенія, распространяются посредствомъ тайной пропаганды какъ прелесть запрещеннаго плода, какъ высшая мудрость, къ участію въ которой призываются самыя избранныя дичности. И такими-то ученіями увлеваются многіе незрълые и несчастные молодые люди. И наъ-за такихъ-то увлеченій происходять величайшія несчастія, ниъющія ръшительное влінніе не только на судьбу мпогихъ личностей, но на судьбу цвлыхъ семействъ, въ нъкоторой степени на судьбу всего общественнаго развитія. Неразвившіеся, не окръпціе и преждевременно извращенные умы лишаются средствъ къ дальнъйшему развитію и укръпленію. Жизнь иногихъ молодыхъ людей, изъ которыхъ при добромъ направленій могли бы выйти полезные общественные дъятели, безвременно разбивается и пропадаеть безъ всякой пользы для общества. Миръ и счастіе цвлыхъ семействъ разрушаются. Всявдствие неразумнаго злоупотребления идении науки, свободы, блага общественного вовбуждаются предубъждения противъ самыхъ истинныхъ идей науки, свободы и блага общественнаго, является недовъріе къ нимъ, правильное развитіе ихъ задерживается и извращается. Нужно говорить и дъйствовать противъ этихъ несчаствыхъ увлеченій и злоупотребленій не только во има блага и счастія отдельных личностей, во има живаго участія нъ молодому покольнію, на которомъ поноліся лучшія надежды, опирается будущее общества, но и во ния истиннаго пониманія и высокаго достопиства саныхъ идей науки, свободы, блага общественнаго. Чвиъ болве будуть очищаться эти идеи отъ фальшивыхъ перетолкованій и искаженій, тімъ правильнію и безпрепятственнію будеть совершаться въ обществів развитіе ихъ.

Въ настоящемъ случав, соотвътственно съ избраннымъ предметомъ рвчи, мы остановимъ внимание на тъхъ учевъ которыхъ по преимуществу искажается идея блага общественнаго, любви къ человъчеству и преимущественно въ меньшимъ братіямъ, низшимъ, наиболъе нуждающимся и бъдствующимъ классамъ общества. Мы разумъемъ здъсь именно тъ крайнія и искаженныя соціалистическія ученія, которыя распространяясь преимущественно посредствомъ тайной пропаганды производять столько зла между легковърною молодежью, и которыя подъ видомъ блага общественнаго и любви въ человъчеству преслъдують тенденців и цъли не имъющія ничего общаго съ благомъ общественнымъ и истинною любовью въ человъчеству. Оговоримся еще-мы ничего не намърены говорить противъ соціальной идеи самой въ себв, которая въ своемъ истинномъ смыслъ и правильномъ развитія могла бы представляться истинною, достойною всянаго сочувствія и уваженія и вполнъ согласною съ христіанствомъ идеею. Но мы будемъ говорить противъ тъхъ пранияхъ и извращенныхъ толкованій и примъненій соціальной идеи, которыя къ истинному соціализму питють также нало отношенія, накъ и къ истинному христіанству, и вслъдствіе которыхъ основная идея соціализма-сама въ себв добрая и высокая — сдваалась для общества какимъ то пугаломъ, страшилищемъ, - девизомъ всякихъ безбожныхъ, безправственныхъ и противообщественныхъ тенденцій.

Чтобы понять, каковы эти фальшивыя и крайнія соціалистическія ученія, обратимъ прежде всего вниманіе на ихъ отношенія къ христіанству и его видимой представительниць — Церкви. Еслибы приверженцы этихъ ученій дъйствительно имъла въ виду чистую любовь къ человъчеству, которая рискрывается и въ христіанскомъ ученія, и проповъдуется перковью, почему бы вмъ не становиться прящо подъ великое знамя христіанства и не дъйствовать въ союзъ съ церковію въ осуществленів своихъ вдей? И однакожъ очень немногіе изъ нихъ побазывають искрениее расположеніе къ христіанству и церкви. Большая часть соціалистовъ совершенво отрицаютъ всякую связь съ христіанствомъ, выдаютъ свое ученіе за ученіе новое, появившееся лищь въ недавнія времена, вижнощее свой источникъ не въ христіанствъ, а въ развыхъ философскихъ и политическихъ ученіяхъ прошлаго и нынібщнаго стольтія. Въ этихъ новыхъ ученівхъ великая идея любви къ человъчеству обнимается будто бы глубже, полнве и жизнените, чтить въ христіанствъ. Нъкоторые изъ соціалистовъ стараются для виду давать своему ученію христіанскій характеръ, прикрашиваютъ свои проповъди текстами и выдержками изъ Священнаго Писанія, примърами изъ церковной исторіи, но они дълають это вовсе не потому, чтобы они на самомъ дълъ искренно сочувствовали христіанству, а потому что подъ покровомъ ученія христіанскаго или согласнаго съ христіанствомъ имъ удобиве кажется привлекать къ себв и обольщать массы простодушныхъ в неопытныхъ людей, неспособныхъ проникать въ истинный сиыслъ и сокровенныя цъли ихъ ученія. Какъ ививстно, такъ всегда поступали разные ажеучители старавшіеся распростравять ложныя вден подъ покровомъ христіанскаго ученія. Но какой странный навращенный смысяъ получаетъ христіанство въ толкованіяхъ подобныхъ учителей, какъ отрывочно берутъ, какъ произвольно объясняють и примъняють они ть и другія мъста изъ Свящ. Писанія, тв и другіе фанты изъ священной исторів!.. Для примъра укажу на одно анаменитое положение, которое не такъ давно во Франціи однимъ изъ проновъдниковъ соціализма развивалось въ публичныхъ ленціяхъ, будто бы объясцяющихъ симся эхристіанскаго ученія: это положеніе состоить въ томъ, что будто бы Імсусь Христось любиль только простой насвоиннальний и подок сказа сказа съдени и сърод народа. Или укажу на то нелепое толкование свангельской притчи о съмени и плевелахъ, по которому будто нолъ пине-

пицею предназначенною къ собранію въжитницу Божію разумъется одинъ простой народъ, а подъ плевелами обрекаемыми на безпощадное сожжение въ день суда Божия всякия начальства и власти, и вообще всъ такъ-называемые привиллегированные классы общества. Изъ христіанства — ученія чистаго и кроткаго, полнаго любви всеобъемлющей и всеобъединающей сопіалисты желали бы сділать ученіе влобное и разрущительное, пристрастное къ однинъ классамъ общества и враждебное къ другимъ, не примиряющее, а возстановляющее людей другъ противъ друга... Всъхъ самыхъ высокихъ представителей христіанства они стараются представить въ образъ революціонеровъ новъйшаго времени. У нихъ и Інсусъ Христосъ революціонеръ, и Іоаннъ Предтеча коммунисть, и апостоль Павель агитаторь, и Василій Великій соціалисть, и Іоаннъ Златоустъ-денагогъ и т. д. Таково у нихъ христіанство, и такова ихъ искренность и правдивость по отношенію къ нему. Къ христіанству положительному, какъ оно представляется церковыю, къ самой церкви они большею частію относятся чреввычайно враждебно. Церкви — въ ихъ планахъ построевія царства всеобщей любви и братства между людьми-большею частію не дается мъста. Многіе наъ нихъ самое построение этого великаго царства — этой всеобщей компупы прямо желали бы начать именно съ разрушения церкви и искорененія всякой вообще религін.

За что же? Если эти люди дъйствительно имъють въ виду распространение началь любви и братства на землъ, за что же они относятся съ ненавистью въ христіанствои и церкви? Не могуть же они отрицать того, что христіанствои и церковью всетда проповъдывались именно эти самыя начала любви и братства, что они составляють самое основане—самую сущность христіанскаго ученія, и что все лучшее и гуманнъйшее въ отношенияхъ людей за послъдніе восемьнадцать въковъ болье или межье развилось подъ прямымъ или непрямымъ влімнемъ христіанства? Не могуть они отрицать того, что бласомара вліжню христіанства и церкви смягчились въ міръ

междувародныя предубъждения и непрілани, улучшился самый образъ правленія государственнаго, законы государственные стали болве проникаться началами гуманности и справедливости, общественныя отношенія сділались болье чистыми и благородными, въ семьъ установились также болъе чистыя и гуманныя отношенія, возвысцяюсь въ семьт и обществт значеніе угнетенной и оповоренной женщины, улучшилось положеніе назшихъ классовъ народа, возвысилось значеніе человъческой личности независимо отъ ея внъщняго положенія. возникло множество благодътельныхъ благотворительныхъ учрежденій, распространились между людьми болве человъколюбивыя взгляды на людей бъдныхъ, весчастныхъ, угнетенныхъ, даже на правственно падшихъ — на самыхъ престунвиковъ. Ужеле за все это христіанство можетъ заслуживать превръніе или ненависть, и отр такихъ притомъ людей, которые сами желають быть въ обществъ проповъдниками боатства и любан ?...

«Но христіанство, говорять, недостаточно послужило имъ же провозглащенной великой идет любви, ведостаточно способствовало распространенію и утвержденію ея между людьии. Въ церкви христіанской проповъдь любии большею частію оставалась отвлеченною проповедью, мало проникавшею въ жизнь. Между христіанскими народами, послв восемьнадцати въковъ существованія христіанства, досель держатся явленія и отношенія прямо постивоноложныя началу любви. Въ самой церкви неръдко полдерживались и создавались такія ввленів и отношевія. Церковь поддерживала деспотивив и рабство, церковь возбуждала религіозныя войны, церковь создала инканэнцію и т. д...» На эти упреки мы отчасти уже дали отвътъ выше. Еслибы и была въ этихъ упревахъ нъкоторая оправедливость, еслибы и въ самомъ дълв можно было сказать, что церновь не все савлала, что могла савлять, для распространения въ человъчествъ началъ братства и любен; развъ все-таки ею савлано мало, и развъ за это несомивино савванное ова васлуживаетъ воридания и венависти, а не се-

чувствія и благодарности? Что церковью сдівлано много для распространенія любви между людьми, сявлано несмотря на множество препятствій, не смотря на самыя неблагопріятныя для такой двятельности условія прежнихъ временъ, этого нонечно никто не станеть отрицать: доказательства на лицовъ современномъ состоянія христіанскихъ обществъ сравнительно съ тъмъ состояніемъ, въ накомъ находились человъчесвія общества до христіанства, и въ какомъ досель онв находятся вив христіанства. Никто также не можеть отрицать того, что христіанство, при своемъ несомнівню великомъ и несмотря на увъренія противниковъ болье и болье распространяющемся вліянін на человічнество, можеть и въ будущемъ очень много сделать для правственнаго усовершенствованія человъческихъ обществъ, особенно когда перковь, развивши внутреннія стороны собственно религіозной жизни догнатическую, обрядовую, по преимуществу станетъ обращать вниманіе, какъ это уже и замъчается въ настоящее время, на развитіе правственныхъ началь христіанства въ примвнени въ вившнимъ условіямъ жизни общественной, государственной и т. д. Не лучше ли при этомъ, не полезиве и не благоразумите ли встит новымъ ревнителямъ блага общественнаго и любви въ человъчеству соединиться съ этою великою силою, имъющею вліяніе на сотни милліоновъ людей, въ служени благу общественному, вибсто того чтобы самомъ началь своей двятельности вступать во вражду съ нею и желать ся уничтоженія? Упрекають церковь въ томъ, что она недостаточно послужила распространевію началь любви въ человичестви. Но кто же можеть, кто имиеть право дилать тавіе упреви? Какая другая историческая сила сдълала въ этомъ отношени болве, чвиъ сколько сдвлано христіанскою церковью? Не соціаливив ли? Пока отв него, вроив ивскольнокъ безплодныхъ мечтаній въ теоріи и авскольжихъ волненій и безпорядновь въ общественной и политическей живни, человъчество вичего прочнаго не получило. Когда соціализить сослужить человъчеству такую же службу, кокую сослужила

ему христіанская церковь, когда онъ столько же распространить въ человъчествъ добрыхъ понятій, нравовъ и отношеній, столько устроитъ благотворительныхъ учрежденій, столько несчастныхъ избавитъ отъ нужды и горя, сколько всего этого въ продолженіе многихъ въковъ сдълала христіанская церковь; тогда онъ пусть считаетъ себя въ правъ порицать христіанскую церковь. Но тогда соціализмъ не сталъ бы дълать этого; онъ не сталъ бы тогда относиться въ христіанской церкви съ ненавистью и ожесточеніемъ: ибо два серьезные историческіе дъятели, имъющіе въ виду одни и тъ же начала и цъли, не могутъ относиться другъ въ другу иначе, какъ съ взаимнымъ сочувствіемъ и уваженіемъ.

Наконецъ враги церкви съ особеннымъ злорадствомъ любитъ указывать на такіе историческіе факты и случан, когда церковь видимо измъняла своему высокому призванію, и поддерживала и даже сама создавала между людьми отношенія, прямо противоръчащія духу любви, каковы напр. были дъйствія свиръпаго средневъковаго фанатизма, неквизиціи, религіозпыхъ войнъ. Этихъ печальныхъ фактовъ въ исторіи христіанства конечно отрицать нельзя. Тъмъ менъе можно оправдывать ихъ во имя какихъ-либо высшихъ правственныхъ цълей. Но зачъмъ же обращать вниманіе на один темныя стороны въ исторіи христіанства и преувеличивать ихъ, а свътлыя совствиь забывать? Зачъмъ явленіямъ, имъвшимъ частный характеръ, бывшимъ произведеніемъ особеннаго духа времени, духа времени не христіанствомъ созданнаго, а противодъйствовавшаго, не поддававшагося христіанскому вліянію, или действіямъ личностей вносившихъ въ жизнь церковную вовсе не церковныя начала, зачёмъ такимъ явленіямъ придавать общее значеніе, и ставить ихъ въ связь съ самыми основными началами жизни церковной, которыя въ этимъ явленіямъ не имъютъ никакого отношенія? Всякою доброю идеею можно злоупотреблять; и всякое могущественное вліяніе даеть поводъ нь тому, чтобы влоупотреблять вив. Но справедливо ли изъ-за частныхъ влоупотребленій, совершаемыхъ во имя извъстной иден, возбуждать нареканю и ненависть противъ этой самой идем? И самый соціализмъ современный можеть ли быть свободень отъ упрека въ томъ, что онъ, проповъдуя въ общей идев любовь и братство, допускаетъ нежду тъмъ покрываться его внаменемъ такимъ тенденціямъ, которыя совершенно противоположны началамъ любви и братства? Какъ мы увидимъ далбе, соціализмъ, при всей ведавности своего развитія, и при всемъ томъ, что ему приходится развиваться на почвъ уже смягченной христіанскимъ вліяніемъ и въ эпоху болъе свътлую сравнительно напр. съ средении въкани, съ самаго же начала своей исторіи даетъ возможность прикрываться его именемъ такимъ тенденціямъ и дъйствіямъ, которыя по своей жестокости и несправедливости далеко должны превзойти всв ужасныя двиствія средневвковаго фанатизма, инквизиціи и религіозныхъ войнъ. Свирвныя дъйствія религіознаго фанатизма, жестовости средневъковой выквизицій хотя и находили себів мівсто въ церкви (притомъ главнымъ образомъ въ церкви неправославной, исказившей чистую истину христіанства), и прикрывались церковнымъ авторитетомъ (притомъ не самою церковію, а болве человъческими страстями созданнымъ), но сама же церковь -- въ лучшей, болъе правильно понимающей духъ христіанства части своей-всегая произносила строгій судъ на эти жестокости. А въ современномъ соціализм'в произносится ли анаоема противъ твхъ безобразныхъ и безчеловвиныхъ двиствій и тенденцій, которыя между его приверженцами распространяются во имя блага общественнаго и любви въ человъчеству? Къ сожалънію, нътъ; потому что едва ли не большая часть приверженцевъ соціалистической идеи, какъ она понимается въ настоящее время, сочувствуеть такимъ действіямъ и тенденціямъ, считаетъ ихъ существенно связанными съ самыми основами соціалистической иден и необходимыми для осуществленія ея въ настоящее время.

Если современный соціализмъ въ крайнихъ своихъ представителяхъ расположенъ враждебно относиться къ христіанству, и желалъбы при предполагаемомъ имъ построеніи цар-

ства всеобщей любви и братства устранить совершенно вліяніе религін, любопытпо знать, на какихъ же основаніяхъ, помямо религіовныхъ, самъ онъ надъется утвердить любовь и братство между людьми? Религія—христіанство представляеть людемъ множество самыхъ высокихъ и священныхъ побужденій къ тому, чтобы они любили другъ друга и помогали другъ другу. Оно убъждаетъ насъ въ этому во имя единства человъческой природы, во имя всеобщаго братства людей, имъющихъ одного Бога Творца и Отца и происходищихъ отъ одной первосозданной Имъ четы человъческой; во имя достоянства человъческой личности, созданной по образу Божію и призванной къ высшимъ правственнымъ цвлимъ непрестанпаго богоуподобленія; во имя единаго для всталь Искупителя, ходатая и примирителя - Богочеловъка Інсуса Христа, всъхъ людей призывающаго въ Свое братство и парство и всвиъ заповъдавшаго любить другь друга; во имя Его святымшей крови, пролитой за всъхъ людей, во имя безсмертной трапезы, всъмъ предлагаемой, въ которой мы, таниственно соединяясь со Христомъ, въ тоже времи тъснъйшимъ образомъ соедивлемся другъ съ другомъ, - во имя веливихъ наградъ въ будущей жизни, по преимуществу обътованныхъ отъ Христа тыть, которые помогають своимь братьямь въ настоящей жизни; наконецъ во имя самой общей участи нашей эдвсь на земль, по которой мы всь находящеся въ падшемъ состоявін подъ гвъвомъ Божінмъ пспытываемъ общія немощи, вужды и страданія, и потому всв должны сочувствовать и сострадать другь другу, носить тяготы другь друга. Всъ эти высовія побужденія для людей отвергающихъ христіанство не имъютъ значенія. Они не въруютъ ни въ единаго Бога-Отца и Творца всвхъ людей, ни въ Інсуса Христа-всеобщаго Искупителя и Примирителя, ни въ Его крестную жертву, принесенную за все человъчество, ни въ святую трапезу тъла и крови Господней, ни въ будущія награды и накаванія. Самое достоинство человъческой природы, ея духовность, ея высшее нравственное призваніе, а также и одинаковость этой природы

у всъхъ людей, происхождение всъхъ людей отъодного родоначальника и неизбъжность для всъхъ на землъ общей участи вужды в страданів -все это для невърующихъ, отръшившихся отъ религіознаго убъжденія можеть представляться дъломъ весьма сомнительнымъ. Что же после этого можетъ располагать людей ко взаимной любви и помощи? На какихъ основавіяхъ можетъ быть утверждено въ человъчествъ всеобщее царство любви и братства? У людей, отвергающихъ религію, остается въсколько основаній такъ называемаго естественнаго гуманизма или филантропін, которыя повторяются ими при всякомъ случав, чтобы учение ихъ совствив не казалось безъ всякаго сиысла и опоры. Но всв эти основанія безъ твердой опоры религіозной сами представляются весьма шаткими. Какія это основанія? Общія права человъчества, по воторымъ каждый можетъ разсчитывать на участіе другихъ людей и одинаковую съ другими людьми долю счастія на вемль? Но на чемъ же могуть утверждаться эти права, когда и самое достоинство духовной человъческой природы и одинаковость ея во всёхъ людяхъ для невёрующихъ, какъ мы сказали, остается дъломъ сомнительнымъ? Возвышенность и благородство иден гуманизма самой въ себъ, внутреннее удовольствіе, которое всякій можеть находить въ добромъ дъят, во взаимной любви и помощи? Но дъйствительно ли такія побужденія могутъ имъть цъну для всякаго? Дъйствительно ли всякій или хоть большая часть людей болье можеть испытывать удовольствія отъ того, чтобы отдать свої рубль нуждающемуся ближнему, чъмъ отъ того, чтобы сберечь и употребить его для самаго себя? И дъйствительно ли возвышенность и благородство иден гуманизма самой въ себъ такъ для всъхъ убъдительны, что они въ свою очередь не требуютъ для себя новаго под-твержденія и разъясненія?... Солидарность личныхъ интересовъ съ общими, по которой каждый дъйствуя для блага другихъ получаеть въ тоже время пользу себъ? Вотъ еще основаніе, на которое особенно любять ссылаться въ настоящее время. Но это основание до такой стенени шатко, что его съ такимъ

же удобствомъ можно обратить совершенно въ другую сторону-противоположную всякой идев гуманизма и филантропін. Есян меня убъждають помогать ближенив во имя того, что это будеть выгодно для меня самаго, то пусть уже мнъ самому и предоставять сообразить, что для меня выгоднвепомогать другимъ или жить только для самаго себя. Большая часть людей навърное этотъ вопросъ ръшила бы для себя такъ, что взаимной номощи людямъ другъ отъ друга послъ этого и ожидать было бы нечего. На чемъ еще могутъ держаться филантропическія идеи помимо основавій религіозныхъ? Говорять иногда о законъ историческаго прогресса, по которому идея гуманизма вмъстъ съ другими высшими идеями изъ въка въ въкъ должна болъе и болъе развиваться между людьми. Указывають въ общественномъ мивній развитыхъ людей обязательство въ тому, чтобы люди поддерживали другъ друга и помогали другь другу. Но всъ эти основанія сами по себъ до такой степени шатки и не ясвы, что на нихъ ръшительно ничего прочнаго утвердить нельзя. Какую несомнънность могутъ имъть законы историческаго прогресса для людей отвергающихъ высшее духовное значение человъческой жизни? Какую твердую обязательность можетъ имъть общественное мнъніе, часто само неизвъство на чемъ опирающееся и постоянно колеблющееся и измъняющееся? По истинъ можно сказать, что всякая естественная филантроція, разрушающая подъ собою религіозную основу, тъмъ самымъ разрушаетъ и свое собственное существованіе. Безъ религіи не можетъ быть между людьми ни истинной правственности, ни истинной гуманности. И если мы видимъ иногда въ настоящее время людей, отръшившихся отъ религіознаго убъжденія и тъмъ не менъе провикнутыхъ высокими гуманными идеями и чувствами; то это объясняется только твиъ, что въ этихъ людяхъ независимо отъ ихъ собственнаго сознанія и расположенія еще держатся остатки религіозно-нравственныхъ вліяній, получевныхъ ими отъ того общества, среди котораго они родились и воспитались. Еслибы остатки этихъ вліяній совершенно изчезли между людьми, вивств съ твиъ изчезли бы между ниши и всв добрыя чувства и гуманныя отношенія, и люди опать возвратились бы къ тому состоянію, когда человтька для человтька звтърема была.

Протогерей А. Иванцовъ-Платоновъ.

(Продолжение смедуеть.)

## HBCKONLKO CNOBL O O. N. THOTYEBB

## И ЕГО ВОЗЗРЪНІИ НА ЦЕРКОВНО-ПОЛИТИЧЕСКІЙ ВОПРОСЪ ЗАПАДА.

Въ одной изъ послъднихъ книжекъ «Русскаго Архива» за прошлый годъ была помъщена богатая по своему содержанію, глубокая и серьезная по важности затрогиваемыхъ ею вопросовъ, біографія Өедора Изановича Тюмчева, принадлежащая перу человъка, пользующагося заслуженною честною извъстностію въ нашей литературъ—И. С. Аксакова. Мы увърены въ томъ, что эта статья обратила на себя вниманіе читателей Русскаго Архива. Независимо отъ того удовольствія, которое доставила она сама по себъ, какъ недюжинное литературное произведеніе, многіе изъ читателей конечно въ глубинъ души остались благодарными почтенному составителю біографіи за предпринятый имъ трудъ познакомить русскую публику съ такою личностію, какою былъ Тютчевъ.

Ръшаясь, съ позволенія достоуважаемаго автора, помъстить на страницахъ нашего журнала нъсколько выдержекъ изъ составленной имъ біографіи мы считаемъ нелишнимъ предварительно объясниться на счетъ причинъ, побудившихъ насъ сдълать это.

Изъ біографическаго очерка его жизни мы узнаемъ, что покойный Тютчевъ принадлежалъ къ числу натуръ, щедро награжденныхъ богатыми и блестящими силами духа, имъвшихъ возможность развить ихъ при помощи тъхъ средствъ которыя доставляетъ современное образованіе и до конца жизни не перестававшихъ пользоваться твмъ, что служитъ для поддержанія жизни духа. По своему внутреннему призванію это быль болье поэтъ и художнивъ, но онъ не принадлежаль въ числу твхъ поэтовъ, которые живутъ только въ созданномъ ими міръ творчества и художественныхъ образовъ и которые закрываютъ глаза на явленія окружающей ихъ дъйствительности; напротивъ, явленія современной жизни, событія широко текущей жизни находили въ немъ и внимательнаго наблюдателя и глубокаго цвнителя.

Происхождение и средства жизни, родственныя связи и образованіе доставили Тютчеву возможность избрать такой родъ службы, который открываль виды на блестящее общественное положеніе; таковымъ была служба но министерству иностраннымъ дълъ. Сколько потому, что того требовалъ самый родъ службы, столько, если не болъе, и по влечению собственной натуры, тянувшей его къ центрамъ евронейскаго образованія, Тютчевъ свыше двадцати лътъ долженъ былъ провести за границею. Жизнь за-границею полюбилась Тютчеву, такъ какъ она доставляла ему возможность находить богатые источники для удовлетворенія высшимъ и разнообразнымъ потребностямъ своего духа. Но, въ чести его нужно свазать, что долговременное, продолжавшееся свыше 20 лъть, пребывание за границею не оторвало его отъ родной почвы и не вытравило въ немъ привязанности къ родной сторонъ. Для многихъ, поставленныхъ въ условіяхъ жизни подобаыхъ указаннымъ, и менъе продолжительное пребывание за-границею сопровождается посявдствіями не особенно утвшительными; какъ-то быстро оно вывдаеть въ человъев даже глубовія національныя особенпости и, что всего хуже, отчуждаетъ человъка отъ родной стороны. Съ Тютчевымъ, какъ мы сказали, этого не случилось. Онъ принадлежалъ даже въ числу такихъ неиногихъ людей, которыхъ разлука съ родиною заставляеть и научаетъ лучше цънить и любить свое родное. Онъ не пріобръль привычки судить о явленіяхъ русской жизни съ точки зрвнія иностранца, а на оборотъ судилъ объ иностранныхъ явленіяхъ съ точки

зрвнія русскаго; это, съ одной стороны, сдвлало его способвымъ видвть причины твхъ недуговъ, которыми страдаетъ современное европейское общество, и безпристрастиве судить о возможныхъ следствіяхъ этихъ недуговъ, съ другой, спасло его отъ той болвани, которою заражаются наши объевропеившіеся соотечественники, видвть одно только худое и безотрадное у себя дома. Характеристичны въ этомъ отношеніи слітдующіе стихи Тютчева, обращенные къ Россіи:

> Не пойметь и не замѣтитъ Гордый взоръ иноплеменный, Что сквозить и тайно свѣтить Въ наготъ твоей смиренной.

Пребываніе Тютчева за-границею совпадаеть между прочимъ съ такими крупными событіями, которыя имвли важное значеніе въ отношеніи къ политическому состоянію Европы и которыя могли дать богатый предметь для умственной работы ныслящаго человъка. Ему пришлось быть очевидцемъ нъкоторыхъ изъ такихъ событій и судить о пихъ не изъ далека, не по наслышив, не по сообщеніямъ газетныхъ корреспондентовъ, а подъ свъжниъ, живымъ, и, что всего важите, непосредственнымъ впечатленіемъ этихъ событій. Его возаренія на характоръ и значеніе этихъ событій въ жизни европейскихъ народовъ и на отношенія нъкоторыхъ изъ нихъ къ Россіи изложены въ особыхъ политическихъ статьяхъ. Не имъя въ виду раскрывать предъ читателями сущность всего политическаго міросозерцанія Тютчева, мы желали бы познакомить ихъ съ его возарвніями относительно одного наъ полнтическихъ вопросовъ, въ настоящее время даже приковавшаго къ себъ общественное внимание Европы, -- вопроса живаго со стороны своей современности, жгучаго со стороны тей запальчивости, съ которою идуть из его разръшению. Мы разумвемъ римский вопросъ, какъ названъ окъ у Тютчева и Аксакова, церковнополитическій вопросъ Европы, какъ называеть его современ-Bas negath.

Рамскій вопросъ! Трудно опредвлить парою-другою пред-

ложеній сущность дъла, обозначаемую этими двума словами. Тутъ подразумъвается цълая группа отдъльныхъ вопросовъ. Это не просто вопросъ о свътской власти папы и его главенствъ въ церкви и его непогръшимости. Тогда бы его и назвали такъ «папскимъ вопросомъ», а не римскимъ вопросомъ. Это одновременно вопросъ о верховенствъ церкви, о ея отношеніи къ государству, объ учрежденіяхъ подлежащихъ ея въдънію и существующихъ въ зависимости отъ нея. Въ этомъ отношеніи это есть римскій, или что тоже, церковный вопросъ Запада. Въ тоже время—это есть вопросъ о роли церкви въ государственной, общественной, бытовой жизпи европейскихъ народовъ. Въ этомъ отношевіи—это не просто церковный, а церковно-политическій вопросъ.

Въ настоящее время одинъ изъ подобныхъ вопросовъ ръшенъ уже; исходъ франко прусской войны помогъ разръшиться ему безъ кровопролитія. Но въ то время, когда писаль о пемь Тютчевъ, онъ принадлежалъ въ числу жгучихъ вопросовъ дня и насчеть разръшенія его строились предположенія разнообразныя. Да и въ настоящее время нельзя еще сказать того, чтобы онъ сталъ виоднъ «дъломъ минувшихъ дной», «преданьемъ старины», чтобы потому разсужденія о немъ были анахронизмомъ въ настоящее время. И въ настоящее время, не въ средъ только итальянскихъ кардиналовъ, не въ средъ даже духовенства римско католической церкви, а въ средъ върующихъ разныхъ католическихъ націй существуеть не мало людей мечтающихъ о возстановление свътской власти озны, желающихъ этого возстановленія и испренно убъжденныхъ въ необходимости его. Возартнія Тютчева на этогъ предметь, значить, могуть представлять интересь не лишешный современности.

Въ отношеніяхъ къ этому вопросу можно было примъчать два направленія: одно враждебное свътской власти напъ, другое благопріятствующее ему. Основаніями для перваго служили многія соображенія характера и политическаго и перковнаго. Важивищія между нами заключались въ томъ, что свътская

власть папы служила помъхою объединенію Италіи, что она сопровождалась вредными послъдствіями для жителей Церковной Области, что она во многомъ несогласовалась съ современнымъ политическимъ устройствомъ Европы. Таковы были, такъ сказать, политическія причины вражды къ свътской власти папъ въ Европъ. Но и между людьми, чуждавшимися политики, даже между искренними католиками не всъ одинаково расположены были относиться благосилонно къ свътской власти папъ. Образованіе въ христіанской Европъ учрежденія сходнаго съ магометанскимъ калифатомъ казалось противоръчіемъ Христову ученію о духовности Его царства; присвоеніе первосвященнику правъ и обязанностей свътскаго властителя казалось несовивстнымъ съ его другимъ и высшимъ служеніемъ, совдавало тьму затрудневій, мізшавшихъ ему «право править слово истины». По встмъ этимъ соображеніямъ секуларизація папскихъ владъній признавалась дъломъ необходимымъ столько же ради пользы и блага церкви, сколько и ради цвлей политическихъ.

Но этихъ соображеній не раздаляли сторонники и защитники свътской власти папъ. Въ Европъ были, какъ и теперь есть, люди исвренно повидимому убъжденные въ необходимости свътской власти папъ. Нельзя сказать того, чтобы люди этихъ убъжденій не имван никакихъ основаній для своихъ убъжденій. Главитишнит изъ этихъ основаній представляется необходимость свътской власти папъ ради сохраненія независимости и свободы церкви и ради предотвращенія отъ нея вреднаго для нея порабощенія государству. Занимая въ средъ европейскихъ государей ивсто равное съ ними по положенію. глава церкви виветь болъе средствъ оберегать интересы церкви еть покушеній со стороны свътской власти; его власть для служителей церкви служить валогомъ и ручательствомъ той безопасности и неприносновенности, чувство которой необходимо служителю церкви. Занимая же второстепенное и даже подтивненное положение въ извъстномъ государствъ онъ долженъ будеть, вной разъ въ интересахъ личной безопасности, соглашаться на уступки, одобрять мёры, противныя прямому благу церкви, но угодныя свётской власти; создается положение дёль, которое называется цезаропапизмомъ. Таковъ взглядъ папистовъ на свётскую власть папъ. Что касается до неудобствъ свётской власти папы въ политическомъ отношении, то по ихъ миёнію, это дёло можно было бы устроить къ общему удовольствію, расположивши папу къ нёкоторымъ измёненіямъ въ системъ своего управленія, болёе сообразнымъ съ духомъ настоящаго времени.

Сужденіе и взглядъ Тютчева относительно этого предмета

изложены въ особой статьъ, которой толкователь мыслей Тютчева И. С. Аксаковъ отдаетъ превмущество предъ прочими его статьями. Въ своихъ возвръніяхъ на спорное дъло онъ чуждъ того ослепленія, съ которымъ относились, да иначе пожалуй и не могли относиться въ этому вопросу на Западъ; судить о дълъ спокойно и безпристрастно, какъ наблюдатель сторонній, хотя въ тоже время и съ тою живостію, которая дается близостію къ наблюдаемому предмету. Изображая критическое состояніе римской церкви онъ указываетъ начало, исходный пунктъ этого состоянія въ отторженіи римской церкви отъ вселенской и въ стремленіи ея поработить своему частному и мъстному авторитету авторитетъ вселенской церкви. Всъ послъдующіе недуги, которыми страдала римская церковь, а съ нею и западное общество, были только логическимъ развитіемъ той фальши, которая легла въ основаніе романизма; грозный признакъ революцій, смущающій воображевіе современняго человтка, есть последствіе, логическій выводъ изъ посылокъ, поставленныхъ реформаціею Лютера, а дъло Лютера было чадомъ дъла Григорія VII. Равнымъ обравомъ, разсматривая вопросъ о свътской власти папъ Тютчевъ видитъ ненормальность въ положени папы съ аттрибутами свътскаго властителя, фальшивость попытокъ и непрочность меръ касательно поддержанія ся и т. д. и въ ковцъ своихъ разсужденій приходить къ мысли о неизбъжности сокулиризаціи напскихъ владвый; событія оправлали предположенів его касательно

этого предмета. Произнося такой судъ надъ историческимъ фактомъ, созданнымъ на своеволін, лжи и лицемърін, Тютчевъ твиъ не менъе не можетъ быть отнесенъ въ категоріи людей, въ паденіи папства видящихъ дівло отрадное и вожделівное. Какъ ни представлялось бы расшатаннымъ папство въ настоящее время, оно тъмъ пе менъе служитъ на Западъ единственнымъ оплотомъ въры; паденіе его доставило бы торжество началу антихристіанскому и повело бы за собою торжество всвять техть гибельных т последствій, которыя и теперь уже довольно громко заявляють о своемь существованіи. Подобное явленіе ваключаеть въ себъ много трагическаго; оно показываетъ тотъ сложный и запутанный лабиринтъ противоръчій, въ которомъ запуталось папство и въ которомъ запутались западные народы, съ политическою и общественною жизнію которыхъ папство такъ твено связало себя; оно заслуживаетъ искренняго и сердечнаго сожальнія: твиъ не менье оно есть.

Жизнь Тютчева приближалась уже къ концу, когда показались первые тревожные и зловъщіе признаки того пожара, который съ такою силою свиръпствуетъ въ настоящее время на перковно-политической аренъ Запада. Дъло, какъ извъстно, началось съ ватиканскаго собора и съ провозглашенія догмата папской непогръшимости. Многихъ изумили и поразили ватиканскіе декреты, — какъ чудовищный обманъ, какъ выраженіе безиврной притязательности римскаго первосвященника, какъ безразсудное непониманіе требованій духа времени, свидътельствующее о конечномъ одряхлівній папства, какъ судорожный крикъ, конвульсивное движеніе умирающаго великана. Послышались разсужденія о пресловутомъ «началь конца». Но многое въ томъ, что казалось неожиданностію; предъ его политическимъ взоромъ за долго до своего совершенія были открыты нъкоторыя событія. Этимъ мы не хотимъ сказать того, чтобы Тютчевъ быль чвиъ-то въ родъ пророка, предъ очами котораго открыта завъса, скрывающая отъ другихъ темное и вагадочное будущее. Нъть, это простое, хотя и ръдкое, умънье

дълать выводы изъ поставленныхъ посылокъ. Въ исторія бываетъ какъ въ логикъ; каждое событіе есть своего рода посылка; рядъ событій — рядъ посылокъ. Есть люди, которымъ достаточно узнать нъсколько предшествующихъ посылокъ, чтобы съ бевошибочностію предсказать рядъ имъющихъ послъдовать за ними посылокъ. Поэтому для него не было новостью услышать о провозглашеніи догмата папской непогръщимости, о возбужденіи преслъдованій въ Германіи противъ ультрамонтанъ, і езуитовъ, и затъмъ противъ католиковъ. Не появленіе этихъ событій, говоримъ, наиболье всего поражало Тютчева, а «недостатокъ разумной оцънки этихъ паиважнъйшихъ явленій современной эпохи».

Правда, что въ созваній и ръшеніяхъ ватиканскаго собора Тютчевъ тоже видитъ «самоубійственный актъ», но едвали было бы правильно этому выраженію приписывать то значевіе, какое оно могло имъть въ устахъ кого либо другаго, т. е. значение конечнаго «разложения» западнаго христинства. Навывая декреты минио-вселенского собора въ Ватиканъ самоубійственнымъ актомъ, Тютчевъ имълъ въ виду тъ, чуждыя пстинной сущности христіанства, наслоенія, которыя легли въ основу собственно «романизма». Вполнъ убъжденный въ томъ, что въ католическомъ міръ не изсякла еще истипная духовная струя, считая даже невозможнымъ, чтобы такой значительный церковный элементь, совстви своими задатками и преданіями, вдругь разсыпался и разлетвлел на вътеръ, онъ ожидаетъ отъ собора ватиканскаго послъдствій даже благотворныхъ для католической церкви съ точки вржина православной церкви и въ отношении къ вселенскому единству. По его мивнию подобное событие въ католическомъ міръ, какъ ватиканскій соборъ, должно способствовать очищению перковно католической атмосферы, посяв котораго станеть невозможнымь «то притворное, аффектированное смиреніе предъ папскимъ авторитетомъ, котораго доселъ придерживались самые исключительные, самые убъжденные противники ультрамонтанскаго ученія». По мъръ развитія этого начала въ средъ католической церкви должна

созрать и окрапнуть мысль о необходимости крапче ухватиться за идею вселенской церкви. Нужно только подождать, нужно только не мъшать развитію логически - неминуемыхъ последствій означеннаго самоубійственнаго акта. Вопреки людвиъ, сопровождающимъ кликами радости каждый новый ударъ, наносимый католической церкви, чуть ли не собирающимся уже справлять тризну по ней, Тютчевъ убъжденъ въ томъ, что для нея, конечно очищенной отъ всъхъ наслоеній романизма, предстоить свътозарная будущность, въ концъ концовъ побъда надъ своими врагами. Православная первовь, говоритъ онъ, несмотря на многовъковую разлуку и всъ человъческія предубъжденія не переставала признавать, что христіанское начало викогда не вымирало въ римской церкви, что оно всегда было въ ней сильнъе яжи и человъческой страсти, и вотъ почему она питаетъ внутрениее глубокое убъждение, что оно пересилить вспят своих враговы... Можеть быть еще иного превратностей и несчастій отдівляють оть этого мгновенія папство и подвластную ему церковь. И какъ въ виду того, что творится, въ виду этой новой организаціи зла, самой искусной, самой грозной, какую когда либо знавали люди, возбранить христіанамъ надежду, что Господь, во время потребно, уврачуетъ Своею благою десницею язву на тълъ церкви, нанесенную человъками, «эту зіяющую язву, уже восемьсотъ лать не перестающую точить кровь».

Однимъ изъ неминуемыхъ последствій обнародованія ватиканскихъ декретовъ было столкновеніе католической церкви съ гражданскими правительствами Европы. Этого ожидали всв, лишь только стали известны тенденціи ватиканскаго собора. Это и случилось. Германія взяла на себя починъ въ великомъ походе на церковь католическую. Борьба эта длится вотъ уже сколько времени, а конца ей еще не предвидится. Вся Европа съ напряженнымъ вниманіемъ следитъ за каждымъ новымъ фазисомъ этой борьбы. Кто видитъ въ ней актъ самозащиты государства, вынужденный неумеренными притязаніями папства, кто борьбу протестантизма, въ успехахъ прус-

скаго оружія почувствовавшаго свою силу, противъ католичества, въ поражении Франціи и Австріи почувствовавшаго собственное поражение, кто борьбу культуры противъ старыхъ помъхъ ея движенію. Тютчевъ одинъ наъ первыхъ увидалъ въ этой борьбъ нъчто другое — борьбу христіанскаго начала съ антихристіанскими элементами, давно уже бродившими въ Европъ, а теперь достаточно навръвшими, чтобы выступить открыто. Многія изъ дъйствій, которыми ознаменовалась эта борьба, совершились уже послъ того, какъ Тютчевъ сошелъ въ могилу. Но уже по первымъ пріемамъ схватившихся противниковъ онъ опредълияъ характеръ и сущность борьбы. А истолкователь возврвній Тютчева, И. С. Аксаковъ сопроводилъ выдержки изъ его писемъ собственными примъчавіями, въ которыхъ, оставаясь върнымъ основному топу возгръній Тютчева, онъ изложилъ сущность его возврвній съ такою полнотою и ясностію, которая въ достаточной мітрів освінцаетъ совершающиеся факты. Рекомендуемъ нашимъ читателямъ остановить особенное внимание на той части, гдъ разсматривается вопросъ объ отношеніяхъ государственной власти къ церкви, какъ онъ ставится въ современной западной Европъ. Кто следиль и следить за известіями, касающимися современной борьбы въ Европъ, тотъ встрътить не мало случаевъ повърить фактическими данными правильность возгръній ихъ, а равно и нъкоторые факты, которые въ другомъ случат остались бы можеть быть незамвченными, получать особый смыслъ, если поднести въ нивъ свъточь воззръній Тютчева и Аксакова и посмотръть на нихъ при этомъ освъщении.

Отыскивая источникъ, изъ котораго беретъ свое начало антихристіанское движеніе, откуда въ началѣ оно движется мало замѣтнымъ ручьемъ, который постепенно расширяется, нополняется впадающими въ него притоками, пока не переходитъ въ бурно ревущій потовъ, усиливающійся сокрушить всѣ преграды, встрѣчаемыя на пути, Тютчевъ указываетъ таковый въ «той самой средѣ, въ которой призвано жить и двигаться это антихристіанское движеніе,—въ дальнѣйшемъ выполненіи все тогоже дъла-обоготворенія человъка человъкомъ, въ возведенів все тойже человъческой воли въ нъчто абсолютное и державное, въ законъ верховный и безусловный.» Путь, которымъ шло это антихристіанское движеніе на западв, для различныхъ западныхъ государствъ былъ не одинаковъ. Любопытенъ тотъ глубовій анализъ, съ какимъ изображаетъ И. С. Аксаковъ ходъ, внутреннюю работу этого антихристіанскаго движенія въ различныхъ западныхъ государствахъ. Одив изо нихъ, начавъ съ попытки отвергнуть авторитетъ церкви и христіанства и замънить его авторитетомъ общества, но не будучи въ состоянии отръшиться отъ понятий, привитыхъ христіанствомъ и дерковію, осуждають себя на постоянную работу созиданія и разрушенія все новыхъ и новыхъ формъ гражданскаго порядка и общественной жизни; неудовлетворяясь ниодною изъ вихъ, истощаются въ безплодныхъ усиліяхъ отыскать такую форму государственнаго и соціальнаго устройства, которая бы отвівчала важнівішимъ потребностямь духа человівческаго, виздреннымъ въ него христіанствомъ, но въ тоже время не давала чувствовать своей вависимости отъ христіанскихъ возэрвній. Окончательный уділь такихь поисковь, запечатлівнныхъ характеромъ революцін, можеть быть не иной какой, какъ анархія и конечное разложеніе государственной и соціальвой жизни. Въ этомъ, по мивнію Аксакова, заключается ключь къ уразумънію внутренней исторіи напр. Франціи за текущее стольтіе.

Инымъ путемъ шло антихристіанское движеніе въ протестантизмъ. Объявивъ свободу человъка и невависимость его въ дълахъ въры отъ церковнаго авторитета, поставивъ разумъ человъка критеріемъ истины и чрезъ то подчинивъ послъднюю первому, протестантизмъ проложилъ путь тому разъъдающему разсудочному анализу, который медленно, но глубоко подтачнвалъ существенныя основы, на которыхъ зиждется государственная и общественныя жизнь и которыя доставляются христіанствомъ. Объднъвъ и даже обнищавъ по собственной винъ правственно-религіознымъ достояніемь, протестантивиъ оказал-

ся не въ состояніи дать государству иныя основы для устройства кромъ тъхъ, которыя указываетъ раціонализмъ. Окончательнымъ результатомъ такой работы раціонализма должно явиться такое эксъ-христіанское общество или государство, которое въ началъ найдетъ себъ поддержку въ радикалахъ, демократахъ соціалистахъ, и т. и., но которое должно кончить или тоже анархією или такимъ рабствомъ, котораго міръ еще не извъдалъ.

Таковъ въ основныхъ чертахъ ваглядъ Аксакова на сущность того движенія, которое совершается възападныхъ государствахъ. Въ этихъ возэръніяхъ многимъ иное покажется новыиъ, неожиданнымъ, иное, можетъ быть, своебразнымъ. Въ сущности же взглядъ Тютчева и Аксакова на религіозное состояніе Европы и на положеніе западныхъ втроисповтданій неновъ, ихъ воззрвнія служать дальнейшимъ развитіемъ мыслей, высказанныхъ относительно этого дела покойнымъ Хомяковымъ. Для болъе полнаго представленія настоящаго дъла мы считаемъ нелишнимъ въ краткомъ очеркъ представить сущность возарвній Хомакова на положеніе западныхъ религіозныхъ обществъ. По его мивнію раціонализмъ, угрожающій роковыми посявдствіями для западной Европы и причиняющій столько страданій католической церкви, есть порожденіе ея самой, послъдовательное и логическое развитіе начала, внесевнаго ею самою въ церковную жизнь. Это начало, которому онъ даетъ имя «раціоналистическаго своеволія», постаръе даже протестантизма, оно введено въ область церкви посягательствомъ частной перкви на права Вселенской церкви; первый гръхъ, которымъ согращила западная половина христіанства противъ восточной ея половины, быль гръхъ противъ ученія о единствъ церкви; и опъ, по мивнію Хомякова, заключаль въ себв зловредное свия раціонализма. Своимъ отпаденіемъ отъ церкви, говоритъ онъ, Римъ совершилъ актъ протестантства; но въ тъ времена духъ церкви даже еще на западъ былъ столь силенъ и столь противоположенъ духу поздивнией реформы, что романизмъ вынуждень быль укрыть отъ вворовъ христіань и отъ самаго

себя своей собственный характеръ, надъвъ на внесенное имъ въ среду церкви начало раціоналистическаго безначалія личину правительственного деспотизма въ дълахъ въры. Допущение извъстной прибавки въ символъ, сдъланное западною церковію помимо согласія церкви восточной, было со стороны западной церкви новымъ проявленіемъ раціонализма. Вопреки церковному преданію, говорить онь, западь въ девятомъ въкъ присвонваеть себв право измвиять вселенскій символь безъ соавиствія своихъ восточныхъ собратій; — какое же необходимое вытекаеть изъ этого посягательства логическое последствіе? Какъ скоро логическое начало знанія въ ивложеніи символа отръшилось отъ правственнаго начала любви, выражающагося вь единодушій церкви, такъ этимъ самымъ на двяв установлялось протестантское безначаліе-анархія въ области въры. Опредъливши сущность того недуга, которымъ заразилась западная церковь и который повлекъ за собою появление въ ней твхъ язвъ, которыми страдала она, Хомяковъ ясно видълъ и тв неизбъжныя последствія, которыя должны были потомъ появиться. Такъ наприм. въ то время, когда онъ произносилъ свое суждение о западныхъ въроисповъданияхъ, папская непогръщимость не была догматизирована Римскою церковію. Это было даже довольно задолго до ватиканскаго собора. Но для Хомякова уже въ то время необходимость этого догмативированія была ясна и казалась неизбъжнымъ слъдствіемъ самой сущвости романизма: отсрочка его, по его мивнію, была двломъ временнымъ и зависъла отъ нержщительности римской курін. Мивніе его относительно этого предмета было таково. Римъ, дозволявши себъ поступить вопреки христіанскому закону вселенскаго единомыслія въ дълахъ въры, вводилъ такое начало, въ силу котораго и по отношению въ нему самому какая либо отдъльная епархія могла поступить также, какъ поступиль онъ относительно вселенской церкви, какой либо отдъльный приходъ-относительно своей епархіи и т. д. Потерявши, такимъ образомъ, точку опоры и спасаясь отъ неизбъжныхъ следствій саминъ же инъ введеннаго начала, Римъ

на мѣсто отринутаго имъ закона и вѣрнаго критерія истины долженъ быль изобрѣсти другой критерій, и ему приписать признакъ непогрѣшимости, принадлежащей вселенской церкви. Необходимость въ этомъ кригеріѣ создала понятіе папской непогрѣшимости и притомъ безусловной. «Этому неизбѣжному послѣдствію, говоритъ онъ, должны бы по настоящему подчиниться всѣ латинствующіе. Тѣмъ неменѣе безусловная непогрѣшимость не была еще возведена на степень несомнѣннаго догмата; это все еще вопросъ, къ которому римская курія подступить не смѣетъ.» Такъ писалъ Хомяковъ за 15 лѣтъ до провозглашенія догмата папской непогрѣшимости. Позднѣе Аксаковъ эту основную мысль Хомякова о томъ, что латинскій новый догматъ непогрѣшимости есть логическое послѣдствіе самаго принципа романизма, раскрылъ съ полною ясностью, какъ въ этомъ убѣдятся сами читатели.

Изображая взаимное отношение главивишихъ западныхъ въроисповъданій — католицизма и протестантизма — Хомяковъ видить необходимость междуусобной борьбы между ними, такъ какъ почва подъ обонии одна, права одинаковы и въ обоихъ одинаково все сводится на внѣшность, въ одномъ на внъщеее единство, въ другомъ на внъшнюю свободу. Эта борьба, какъ бы ни была блистательны побъды, одерживаемыя по временамъ каждою изъ воюющихъ сторонъ, одинавово истощаетъ силы объихъ. Отрицательною своею стороною протестантство окончательно подпало господству явнаго раціонализма, а положительное содержаніе, въ немъ еще упвлъвшее, расплывается въ туманъ произвольнаго мистицизма; сила безпощадной логики танеть его въ бездну лжефилософскаго невърія. Но и романизмъ сознаетъ себя пораженнымъ въ самое сердце необходимостью, въ которую опъ поставленъ, прибъгать постоянно къ неправдъ, чтобъ укрыть отъ вворовъ незаконность своего исходнаго начала. При невозможности примиренія сознаваемая каждымъ изъ нихъ невозможность достигнуть выгодныхъ результатовъ заставляетъ ихъ исвать себъ опоры въ союзъ съ политическими мнъніями и стрем-

Digitized by Google

леніями или въ сочувствім народныхъ массъ или въ интересахъ престоловъ и привилегированныхъ сословій. Это обстоятельство, по мивнію Хомякова, только еще болве роняетъ религіовныя партіи запада и подрываетъ двло, защищаемое ими. «Есть какая-то глубовая фальшь въ союзв религіи съ соціальными треволненіями, стыдно становится за церковь, до того низко упавшую, что уже не совъстится рекомендовать себя правительствамъ или народамъ, словно наемная дружина, выторговывающая себв за усердную службу плату, покровительство или почетъ» 1.

Свои разсужденія о теперешнемъ критическомъ положеніи западныхъ въроисповъданій Хомяковъ въ концъ концовъ сводеть къ мысли о неизбъжности крушенія, которое рано или поздно должно ихъ постигнуть. Наступленіе этого событія не за горами. Уже появляются передовые отряды, своимъ появленіемъ свидітельствующіе о приближеніи грознаго противника; на аванпостахъ церкви происходять столкновенія, предвъщающія ръшительную битву. Врагь этотъ, нашествіе котораго, по мевнію Хомякова, угрожаеть разгромомъ западной церкви, есть невъріе: «въ каждую минуту, говорить онъ изображая борьбу между католицизионъ и протестантизмомъ, въ каждую минуту каждая изъ воюющихъ сторонъ можетъ похвалиться блистательною побъдою; а между тъмъ объ окавываются постоянно разбитыми, а поле битвы остается за невъріемъ. Оно бы давно и окончательно имъ завладъло, еспотребность въры не заставляла многихъ закрывать глаза предъ непоследовательностію религіи, принятой ими по невозможности безъ нея обойтись, и еслибы таже потребность не заставляла держаться разъ принятой религіи даже твхъ, которые серьезно въ нее не въруютъ ... Все ускоряетъ окончательное крушеніе западныхъ въроисповъданій. И религіозный макіавелизмъ правительствъ и шаткая религіозность от-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Си. *Хомя*кова первую брошюру о западныхъ въронсповъданіяхъ, напечат. въ Прав. Обозрънін 1863 г.



дъльныхъ лицъ видятъ предъ собою въ близкомъ будущемъ угрожающее лице торжествующаго безвърія. Должно признаться, что съ каждымъ днемъ пріемы невърія становятся болье и болье беззаствичивы, а слово болье и болье ясно. Оно сознаетъ въ себъ столько силы, такъ твердо увърено въ своей побъдъ, что обращается съ христіанствомъ снисходительно, оказываетъ ему учтивости, даже подаетъ милостыни. Самый гнъвъ, возбуждаемый невъріемъ, постепенно утихаетъ по мъръ того какъ становится очевидною слабость сопротивленія, и въ предчувствіи скорой смерти отъ изнеможенія западное христіанство перестаетъ уже бояться смерти насильственной».

Чтобы эти печальныя мысли, эти тревожныя предчувствія не смутили кого либо, спвшимъ оговорить мысль Хомакова; онъ не трепещеть за участь самой сущности христіанства, за то, что и въ западномъ христіанствъ составляетъ драгоцънное наследіе первыхъ въковъ христіанства; онъ разуметь те наслоенія въ западномъ христіанствъ, которымъ даеть названіе «романизма, горькіе продукты того раціонализма, которому допустила развиться въ себъ западная церковь. Его онасенія не касаются сущности христіанства. «А все это отгого, говоритъ онъ поясняя причины вризиса западнаго христіанства, что оно совершило самоубійство; оттого, что перестало быть христіанствомъ, вибств съ темъ какъ перестало быть церковью; оттого, что присудило себя къ смерти вибств съ твиъ какъ задумало быть религіозною монархією, а не живымъ организмомъ; оттого, наконецъ, что жить и противостоять дъйствію воковъ и человіческихъ мыслей можеть только истинво живое, т. е. только то, что въ себъ имъетъ начало неразру-ПІММОЙ ЖИЗВИ» <sup>9</sup>).

Завлючая свое предисловіе къ навлеченіямъ наъ статьи Аксакова о Тютчева мы чувствуемъ, что ово значительно пе-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Си. Хомякова вторую брошюру о запади. в ронспов даніяхъ, напечат. въ "Прав. Обозр." 1864 г.



реступило тв границы, въ какихъ принято писать предисловія. Но мы сочли нужнымъ въ предварительномъ очеркъ по возможности ясиве очертить ту систему церковно-политическихъ возарвній, представителями которыхъ служать Хомяковъ, Тютчевъ и Аксаковъ. А система эта заслуживаетъ глубокаго вниманія особенно въ настоящее время и въ виду настоящихъ событій церковно-политической жизни запада. Нътъ спора, что за извъстіями о ходъ этихъ событій слъдять всь съ болъе или менъе напряженнымъ вниманіемъ. Но, читая эти взвъстія, чувствуень себя какъ бы въ положеніи человъка, очутившагося въ городв, полномъ достопримъчательностей, но не имъющаго подъ руками хорошаго путеводителя; незнаешь, на что попристальные посмотрыть, чему отдать предпочтение; засмотришься на то, чего и вездъ много, проглядишь что нибудь крупное: хорошій указатель тутъ много поможеть. Прилагаемыя при семъ извлеченія надфемся сослужать службу хорошаго указателя въ дълъ уразумънія и оцънки текущихъ событій запада. Можеть быть накоторые изъ читателей встрычають всв такія извъстія съ равнодушіемь и участіемь человвиа, которому нвтъ двяа до того что сказаяъ тотъ-то, что отвъчалъ такой-то. Другіе, можеть быть, показывають болье участія, но въ своихъ мивніяхъ, равно вакъ и въ своихъ симпатіяхъ руководствуются или мнфніями извфстнаго кружка, партіи, мивніями по большей части окрашенными въ тотъ цвътъ, который полюбился этой партіи, или мпъніями составляющимися подъ впечатявніями минуты, значить неимъющими устойчивости. Хомяковъ и преемники его воззръній удостовъряють что безучастное, равно какое либо подобное отнотеніе непростительно; изъ ихъ статей убъждаешься, что церковныя событія запада должны быть предметомъ живаго интереса для члена православной церкви и что въ отношеніи къ нимъ у него должно быть опредвленное свое мизніе.

## О. И. ТЮТЧЕВЪ

И ЕГО СТАТЬЯ:

## "РИМСКІЙ ВОПРОСЪ И ПАПСТВО".

.... Приступимъ теперь въ третьей и последней напечатанной политической стать в Тютчева, именно къ той, которая подъ заглавіемъ: La Question Romaine et la Papauté (Римскій вопросъ м Папство) появилась въ февральской книжкв журнала Revue des deux mondes, съ предпосланнымъ ей возражениемъ редактора Laurentie. Эта статья къ сожальнію вовсе не была перепечатана въ Россів, ни въ подлинимъ, ни въ переводъ, -- а между твиъ она самая замвчательная и самая блестящая по изложенію. Въ рукописи стоить подъ нею: 1 октября 1849 г. Для того, чтобы вполнъ понять связь этой статьи съ предъидующею, необходимо припомнить, что за два года передъ тёмъ, именно въ 1847 году, съ восшествіемъ на папскій престолъ Пія Іх, введены имъ были въ Римъ разныя либеральныя преобразованія; что вспыхнувшая всявдъ за темъ въ Париже Февральская революція перекинула свое революціонное пламя и въ Римъ, папа бъжаль, во чрезъ несколько месяцевь войска Французской республики, по повелению президента Людовика Наполеона, осадили Въчный Городъ, чуть-чуть не разрушили его бомбами. наконець послё долгой осады овладёли имъ, раздавили новосовданную Римскую республику и водворили папу снова въ Ватиканв. Февральская революція послужила Тютчеву богатымъ матеріаломъ для мысли. Будто вслёдъ за ударомъ грома, кавимъ-то волшебствомъ, предъ испуганнымъ взоромъ міра встали воочію тѣни прошлаго и будущаго, высунулись, заслоненные поплостью обыденной жизни, грозные роковые вопросы.... однимъ словомъ, — «подъ зримой оболочкой» исторіи, дано было людямъ «узрѣть ее самое,» безъ покрова. Понятно, что Тютчевъ именно это событіе взялъ за точку оттравленія своихъ размышленій — именно въ немъ какъ въ зеркалѣ наблюдалъ отраженіе минувшихъ и грядущихъ явленій. Въ настоящей статьѣ Тютчевъ разсматриваетъ туже Февральскую революцію, но съ ея новой стороны. Вотъ содержаніе статьи.

Изъ всёхъ современныхъ вопросовъ, говоритъ Тютчевъ, есть одинъ, который, какъ въ фокусъ, сосредоточиваетъ въ себе всё аномалін, всё противоречія, всё невозможности, о которыя бъется Западная Европа, — это именпо вопросъ Римскій, благодаря той неутомимой логикъ, которая, какъ скрытое правосудіе (une justice cachée), вибдрена Богомъ въ событія міра... Глубокій, непримиримый разрывъ, сибдающій Западъ, долженъ былъ наконецъ дойти до высшаго своего выраженія, проникнуть до самаго корня дерева... А никто не станетъ отрицать, что какъ во всё времена, такъ еще и донынъ, Римъ — корень міра Западнаго. .. Этотъ вопросъ не то, что другіе вопросы: онъ не только соприкасается со всёмъ, что есть на Западъ, но можно сказать, даже шереступаетъ его (elle le déborde).... «

"Можно безошибочно утверждать, что въ настоящее время все, что на Западъ останось еще отъ положительнаго христіанства (christianisme positif), "прямо или косвенно нримываеть въ Римскому ватолицизму, которому Папство (какимъ создала его исторія) служить какъ бы связью свода (la clef de voute) и условіемъ бытія.... Протестантизмъ, котораго едва достало на три въка, чахнетъ и вымираетъ, а если гдъ еще и сврывается въ немъ кое-какая жизненная стихія, она стремится въ возсоединению съ Римонъ... Однимъ словомъ, Папство - "вотъ последній столив, кое-какъ поддерживающій на Западе этоть край христіанскаго зданія, уцілівний послі великаго руменія XVI віжа н последовавшихъ обваловъ (tout ce pan de l'édifice chrétien, resté debout après la grande ruine du XVI siècle et les écroulements successifs, qui ont eu lieu depuis).... Подъ этотъ-то столиъ и направленъ теперь подкопъ..." Нанвно или лицемърно обращаются въ Риму съ предложеніемъ разныхъ уступокъ и сділокъ: до папства, какъ до церковнаго учрежденія, касаться и не думають, его сохраняють, предъ нимъ благоговъють, - нужны, говорять, только некоторыя частныя видоизміненія, нікоторыя вполні законным реформы въ управленів Рим-

скими владеніями, только сокращеніе пределовъ светской власти, даже не совершенная ея отміна... "Но никакое самообольщеніе въ этомъ сиысле непозволительно для человёва, вто уразумёль самую сущность борьбы, волнующей Западъ, то, что стало, въ теченіи въковъ, самою его жизнью. — жизнью анормальною, конечно, однакожъ действительною, - бользнью не со вчерашняго только дня и все еще возрастающею... Требованія, предъявляемыя папів, большею частью касаются нитересовъ, вполив и несомивно справедливыхъ и законныхъ, нуждающихся въ немедленномъ удовлетворенін, но таково роковое положеніе дела, что даже и эти интересы (свойства чисто местиаго и значенія сравнительно медкаго) держать оть себя въ зависимости грамадный вопросъ.... 1) Потому что неотвратимымъ результатомъ всякой серьезной, искренной реформы въ настоящемъ образъ управленія Церковною Областью — будеть, въ концв концовь, "секуляризація папскихъ владеній, т. е. отмена светской власти Римскаго папы.... Въ чью же пользу совершится эти секуляризація? Какой власти, какого духа и свойства, передастся отнятая у папы світская власть? подъ чью опеву поступить Папство?"

"Здёсь опять туча налюзій... "Мы знаемъ фетишнямъ людей Запада относительно всякой формы, формулы, политическаго механизма. Этотъ фетишизмъ какъ бы послюднее религіозное върованіе Запада; но только слёпецъ могь бы вообразить себё, что всё эти навязанныя папству либеральныя или полулиберальныя реформы удержатся во власти среднихъ, умёренныхъ убёжденій, а не будутъ тотчасъ же захвачены революціей и обращены въ военныя машины, — для сокрушенія не только свётской власти папы, но и всего церковнаго учрежденія"... "Какъ бы вы ни наказывали революціонному принципу, какъ Господь сатанів, мучить только плоть вёрнаго раба Іова, не касалсь его души, революція, менёе совёстливая, чёмъ ангелъ тымы не станетъ стёсняться вашимъ наказомъ."

"Чтоже выходить?.." Что Ремскій вопрось — безънсходный лабиренть, что папство дошло до той поры, когда жизнь ощущается только трудностью бытія (à cette période d'existence, où la vie ne se fait plus sentir que par une difficulté d'être). Здёсь то выступаеть, словно солнце, та дивная логика, которая, какъ внутренній законъ, управляеть событіями міра ... Въ тоть день, какъ восемь вёковъ тому назадъ Римъ прерваль посл'ёднее звено, связывавшее его съ православнымъ преда-

<sup>&#</sup>x27;) Туть савдуеть такое сравнение: Ce sont de modestes et inoffensives habitations de particuliers, situées de telle sorte, qu'elles commendent une place de guerre, et malheureusement l'ennemi est aux portes.

ніемъ Вселенской Церкви и создаль себів свою отдільную судьбу, онъ рішиль, на долгіе віжи, и судьбу всего Запада".

Авторъ не входитъ въ разборъ догматическаго различія, послужившаго Риму предлогомъ къ отдёленію отъ Вселенской Церкви. Съ точки зрёнія человёческаго разума, говоритъ онъ, это догматическое различіе еще не достаточно объясняеть, какъ «прорылась та бездна, какую мы видимъ теперь, не между двумя мірами, двумя человёчествами, такъ сказать»... Онъ обращается прямо «къ очевидному грёху Рима,» къ измёнё завёту Снасителя:

"Христосъ скагаль: "Царство мое не отъ міра сего"... Римъ, отторгшись отъ единства, отождествляя свой интересъ съ интересами христіанства, счель себи въ правъ организовать Царство Христово какъ царство отъ міра. Не легко объяснить Западу настоящій смысль изръченія Христова: всякое истолкованіе, несогласное съ Римскимъ, понимается на Западѣ въ смыслѣ протестантскомъ, — но протестантское воззрѣніе отстоитъ отъ православнаго, какъ человѣческое отъ божескаго, не ближе православное воззрѣніе и къ возърѣнію Рима, и вотъ почему.

"Если протестантизиъ уничтожилъ центръ христіанскій, который есть Церковь, въ пользу я человъческаго, я личнаго, то Римъ поглотилъ этоть христівнскій центрь въ самого себя, въ свое Римское я (elle l'a absorbé dans le Moi romain). Римъ не отвергъ преданія, а конфисковалъ его въ свою пользу. Но присвоение себъ божественнаго тоже, что отрицаніе, и вотъ на чемъ зиждется эта страшная, роковая, но несомнънная солидарность протестантизма съ захватами (usurpations) Рима. Всякое же самовольное присвоеніе имфеть ту особенность, что оно съ одной стороны непремънно созидаетъ, къ своей выгодъ, цълое подобіє права; съ другой непремінно же вызываеть бунть... Современная революціонная швола и не далась въ обманъ. Революція, которая есть только апонеовъ человъческаго я, достигшаго до своего полнъншаго разцвъта (arrivé à son plein et entier épanouissement), не замедина причислить въ своимъ, и привътствовать, какъ своихъ славиъйшихъ двухъ предковъ — Лютера, а равно и Григорія VII. Родственная кровь заговорила ей.... Въ соотношении между собою этихъ трехъ терминовъ (Григорій VII, Лютеръ, революція), заключается основа исторической жизни Запада, -- но первоначальною причиною, точкою отправленія такой логической связи служить искаженіе Римомъ христіанскаго основнаго начала."

Очертивъ вкратив историческую характеристику Римской Церкви, ставшей наконецъ политическою силою, государствомъ въ государствъ, авторъ уподобляетъ ее, въ средніе въка, Pимской колоніи водворившейся въ завосванной земль, и говорить, что «приковавъ себя къ интересамъ земнымъ, конечнымъ, она уготовила себь и участь конечную, смертную; воплотивъ священное начало въ тъло немощное и тлънное, она привила къ нему всв недуги и похоти плоти.» Отсюда эти притязанія, это соперничество, этотъ истинно-нечестивый поединокъ престола съ имперіей, — всв эти нагромоздившіяся въкани насилія, войны, чудовищныя дівянія, совершенныя ради укрівпленія вещественной власти, необходимой, по понятіямъ Рима, для сохраненія единства церковнаго, — и разбившія это мнимое единство въ дребезги. Реформа XVI въка была въ основани своемъ законною реакціей оскорбленнаго христіанскаго чувства — противъ церкви, которая во многихъ отношеніяхъ была церковью только по вмени. «Но такъ какъ уже целью веки Ремъ тщательно заслоняль собою на Западв Перковь Вселенскую, то вожди реформы, вивсто того чтобъ обратиться въ суду высшей церковной власти, предпочли обратиться къ суду личной совъсти, т. е. стали сами судьями въ собственномъ дълъ.» Такимъ образомъ реформатское движеніе, совершенно христіанское въ своемъ основанім, приняло затьмъ ложное направленіе, пришло къ отрицанію авторитета Церкви и потомъ къ отрицанію самаго принципа авторитета вообще. «Въ эту-то брешь, пробитую протестантизмомъ, даже безъ его въдома такъ сказать,» но всябдствіе грубаго искаженія Римомъ основной иден Церкви, «вторглось поздиве, въ самую общественную жизнь Запада, начало уже чисто антихристіанское...» И не могло быть иначе, говоритъ Тютчевъ, «потому что человъческое я, предоставленное самому себь, антихристіанское по существу (est antichrétien par essence)...»

Эта часть статьи Тютчева, или вёрнёе сказать: тема о соотношеніи католицизма или романизма съ протестантизмомъ, послужила поводомъ и темою для извёстныхъ Французскихъ брошюръ Хомякова. Хомяковъ вообще съ самымъ живымъ сочувствіемъ отнесся къ этой статьв. Вотъ, что мы читаемъ въ одномъ письмё Хомякова къ А. Н. Попову: «Статья Ө. И. Тютчева въ Revue des deux Mondes вещь превосходная, хотя в не думаю, чтобъ ее понали у васъ въ Питерв, в въ чужихъ краяхъ. Она заграничной публикв не по плечу... Она есть не только лучшее, но единственно двльное, сказанное объ Европейскомъ двлъ гдв бы то ни было. Скажите ему благодарность весьма многихъ...» Но въ своей первой брошюрв, озаглавленной: Quelques mots par un chrétien orthodoxe sur les communions occidentales à l'occasion d'une brochure de mr. Laurentie,» написанной в напечатанной (въ Паражв) въ 1853 г., Хомяковъ двлаетъ следующую оговорку. Приводимъ ее въ переводъ:

"Статья, напечатанная въ Revue des deux Mondes и принадлежащая, какъ кажется, Русскому дипломату г. Тютчеву, приписываля затрудненія религіознаго вопроса на Западѣ духовенству Рима, и въ особенности смѣшенію ивтересовъ духовныхъ и мірскихъ въ лицѣ епискона-государя. Эта статья вызвала въ 1852 году печатный отвѣтъ г. Лоранси; этотъ-то отвѣтъ и требуетъ опроверженія. Я оставляю въ сторонѣ вопросъ о томъ, высказалъ ли г. Тютчевъ въ своей статьѣ, которой достоинство, впрочемъ, представляется несомиѣннымъ даже его критику, мысль свою во всей ея полнотѣ, и не принялъ ли онъ, въ нѣкоторой степени, симптомы зла за его причины. Моя задача — не защита и не критика моего соотечественника, я хочу только оправдать Церковь въ странныхъ обвпненіяхъ, направленныхъ на нее г-мъ Лоранси, и буду держаться единственно религіознаго вопроса" и пр.

И Хомяковъ, глубже окунувшись въ самую сущность религіознаго вопроса, спеціально изслѣдовавъ соотношеніе Римской церкви съ протестантизмомъ, доказываетъ, что обвиненіе въ раціоналямѣ, направляемое обыкновенно протявъ протестантовъ, прежде всего падаетъ на романизмъ, который вноситъ въ область вѣры чуждую ей стихію формальнаго логическаго разума, въ немъ ищетъ опору для истины, (слѣдовательно внѣ самой истины), и такимъ образомъ самое зданіе церкви зиждетъ не на истинѣ, а на внѣшнемъ авторитетѣ. Неминуемымъ послѣдствіемъ логическаго раціональнаго описименія къ истинѣ вѣры является, конечно, совершенная невозможность для разума удовлетвориться внутреннимъ, уже вовсе нераціональнымъ, не поддающимся никакой логикѣ, свидѣтельствомъ истины о себѣ самой, познаніемъ истины любовью върой, затѣмъ выступаетъ логическая необходимость опредѣлыть внѣшніе признаки, по которымъ познается истина, а такъ

какъ храненіе истины ввърено церкви, то этимъ виъщимъ признакомъ, по выводамъ логики, и должна была служить церковь. Следовательно, церковь понята здесь не какъ сама живая истина, не какъ воплощение истины въ живомъ организмъ любви и въры, а какъ нъчто винимее для истины, какъ авторитетъ, ее утверждающій и повъряющій. Но логическая формальная работа разума на этомъ остановиться не можетъ. Съ понятіемъ о вибшиемъ авторитетъ неразлучно представление объ авторитетъ правильномъ, формальномъ; возникаетъ потребность дать опредълительную, осязательную формулу иде в церкви, оградить авторитетъ точными вифшинии примътами. Романизмъ, такимъ образомъ, мало по малу съуживаетъ понятіе о церкви все тъснъе и тъснъе, — и съ перенесениемъ этого понятия въ область вившнихъ формальныхъ представленій, онъ не могъ не придать и церкви атрибутовъ, свойственныхъ этимъ последнимъ. Разойдясь со вселенскою церковью въ саныхъ существенныхъ основаніяхъ, именно въ поняти о церкви; упустивъ изъ виду самое зиждительное начало церкви. - условіе ся бытія: дукъ братской любви в единомыслія: — занятый лишь одной задачей — развить и утвердить формальный авторитеть церкви, Римъ сосредоточиль въ себъ самомъ и пдею авторитета и идею церкви, и придалъ церкви государственное устройство съ самодержцемъ-папою во главъ. Католики и понынъ спорятъ, т. е. либеральные изъ нихъ полагають, что приличные было бы дать Римской перкви устровство конституціонное съ аристократическою іерархіею, съ демократическою палатою и т. д. Но это нисколько не наибиметъ вопроса, т. е. вопросъ состояль бы только въ томъ: гдв признакъ церковнаго авторитета, по существу своему непограшимаго? другими словами: гдъ признакъ истины въчной, божественной, непогрышимой: въ опредыленномъ ли количествъ, т. е. большинстви голосова, означаеномъ баллотпровкой или инымъ способомъ, или же въ верховномъ главъ — папъ? Въ сущности, это уже все равно. Если уже разъ допущено понятіе о Христовомъ намъстничествъ и главенствъ перковномъ, то не совсъмъ прилично подвергать представителя Христова на земяъ ограниченію въ правахъ и держать его подъ контролемъ. Какъ бы то на было, но представление объ авторитетъ неразрывно съ представлениемъ о непогръщимости. — пначе, какой же это

быль бы авторитеть? Савдовательно, все что одицетворяеть въ себъ этогъ авторитеть (а въ чемъ нибудь, по логическому требованію разума, онъ должень же быть олицетворяемъ), по существу своему должно быть непогращимо, а потому и провозглашеніе догната о папской непогръшиности ость логическій выводъ изъ основнаго раціональнаго положенія, принятаго романизмомъ. Такимъ образомъ самая идея церковнаго авторитета, присущая Римской церкви и, по словамъ Тютчева, разбитая (battue en bréche) протестантизмомъ, была идеею лживою, и созданіе Римомъ «царства Христова,» по образу и подобію земныхъ царствъ, явилось не первоначальною причиною (какъ можно было бы заключить изъ словъ Тютчева) всего поздивишаго ложнаго развитія христіанскаго начала въ исторіи Запада, а лишь симптомомо того раціонализма, который выразился въ самой вдев авторитета, который тандся въ самой глубинв Римскаго церковнаго духа и который, породивъ протестантизмъ, отъ искаженія христіанской истины довель Западь до голаго ся отрицанія. Конечно Тютчевъ, какъ замѣчаетъ п Хомяковъ, не изложиль и но имъль намъренія излагать свою мысль во всей полноть, - да и самая идея Перкви особенно отчетливо Хомяковымъ, была выяснена боюсловски тёмъ не менёе великою является заслуга Тютчева, двадцадь пить леть тому назадъ истолковавшаго внутреннія судьбы Запада, высказавшаго впервые то, что теперь отчасти уже пошло въ оборотъ, стало общимъ достоянісмъ, но чего, по словамъ Хомякова, еще никъмъ до Тютчева не было сказано. Возвращаемся въ его статъв.

"Безъ сомития, продолжаеть Тютчевъ — этотъ бунть, эти захваты человъческаго я — явленіе постарше трехъ посліднихъ въковъ; но что было тогда ново и впервые выступило въ исторіи, это возводеніе тавихъ захватовъ и бунта въ достоинство принципа, въ право неотъемлемо-присущее человъческой личности.... Съ тъхъ поръ, въ теченіи трехъ въковъ, историческая жизнь Запада была не что иное, какъ непрестанный натискъ на все, что еще было христіанскаго въ составъ стараго западнаго общества. Этотъ трудъ разрушенія былъ дологъ, и прежде чъмъ свалить учрежденія, понадобилось подточить ихъ связующую силу, ихъ цементъ — христіанское върованіе. Тъмъ и приснопамятна Французская революція, что она открыла новую эру: восшествіе анти-

Digitized by Google

жристіанской иден на стенень политической власти, вручила ей управленіе гражданскимъ обществомъ (elle a inauguré l'avénement de l'idée antichrétienne au gouvernement de la société politique). Что въ этой идет заключался весь смыслъ Революціи, о томъ свидѣтельствуетъ и новый догматъ, пущенный ею въ міръ — догматъ народнаго верховнаго владычества (souveraineté du peuple). Чтоже такое народное верховное владычество того же человъческаго я, только умноже вое количественно, слѣдовательно опирающееся на силу (la souveraineté du moi humain, multipliée par le nombre, c'est à dire appuyée sur la force)?"

Здъсь, во избъжание недоразумъній, мы должны сдълать нъкоторую оговорку. Въ упомянутомъ уже нами письмъ Хомякова, по поводу этихъ строкъ Тютчева, встрвчается такое замъчаніе: «Въ народъ дъйствительно souveraineté suprême.... И что дълать Мадагасамъ, если волею Божіею холера унесетъ семью короля Раваны? Я имтю право это говорить потому пиенно, что я анти-республиканецъ, анти-конституціоналистъ и пр. Самое повиновение народа есть un acte de souveraineté.» Это замъчаніе, разумвется, вполнъ справедливо; но мы нивемъ поводъ полагать, что Тютчевъ вовсе и не думаль отрицать верховное значеніе народа въ смысль, указанномъ Хомяковымъ. Стоитъ только поставить вопросъ: что ради чего существуетъ? власть ради страны или народа, или народъ ради власти? Отвътъ на это можетъ быть только одинъ; онъ и решаетъ вопросъ. Здесь верховенство народа есть законъ, такъ сказать, естественный. Но великая разница между этимъ закономъ естественнымъ, «между понятіемъ о народъ, какъ объ источникъ власти, и между souveraineté du peuple, провозглашеннымъ Революціей. Въ политической окраскъ, приданной этому понятію западною демократіей, чувствуется ложь. Народъ, отправляющій власть, надівающій вінець и порфиру, уже не народь, уже испажаеть свой нравственный образъ какъ народа, источинка власти, а становится самъ одицетвореніемъ принципа власти. Это не одно и тоже. Не одно и тоже учреждать власть или отправлять власть, быть источникомъ власти или властвовать. Отвлекая отъ себя присущее ему начало власти и перенося это начало на лицо или учреждение, — вивств съ твиъ добровольно обязывая самаю себя повиновениемъ - этому, отвлеченному имъ отъ себя, элемен-

ту власти, — народъ совершаетъ безъ conutuis «un acte de souveraineté.» по вивств съ твиъ северінаетъ великій нравственный актъ самоограниченія, самообузданія себя какъ цілаго, и самообузданія личнаго я въ свояхъ народныхъ единицахъ. Власть съ своей стороны, не будучи сама въ себв источинкомъ власти, unta raison d'être, upuruny choero duris emm ceda, unenho be странъ или народъ, становится, какіе бы ни были ел атрибуты. служениемь этой странь или народу: воть идеальное, правственное, в въ тоже время естественное взаниное отношение этихъ двухъ элементовъ.... Но было бы горшею ложью, если бы народъ, въ снысле западнаго новейшаго понятія о нарозномъ владычествъ, самъ, такъ сказать, сълъ на престолъ, въ роли постояние пребывающаго правителя; онъ при этомъ, во первыхъ, ве совершиль бы великаго нравственнаго акта повиновенія и самообувданія: кому же новиноваться? самому себв?! во вторыхъ власть, въ лице народа, утратила бы ту правственную, ту умеряющую ее стихію служенія, которая присуща власти пормальнаго происхожденія. Будучи самъ источникомъ власти, состоя самъ внв всяваго контроля, служа самому себъ, разнузданный отъ всвиъ вравственныхъ узъ, не признавая никакого высшаго надъ собою начала, ни гражданскаго, ни религіознаго, - такой народъ-властитель быль бы самынь чудовищнымь, безиравственнымъ явленіемъ въ мірв.

Но такая гипотеза викогда и не можеть осуществиться вполив, и если осуществлялась Революцією, такъ только отчасти, съ помощью самой злой и наглой лжи. Въ самомъ двяв, какъ опредвлить, что такое народъ? Какъ придать ему уста, слухъ, очи, однимъ словомъ органы, которые бы давали возможность войти съ нимъ въ прямое, видимое и осязаемое отношеніе, какъ съ цвльнымъ организмомъ? Обычныя формы народнаго представительства оказывались неудовлетворительными; онв недостаточно выражали западно-демократическую идею народнаго верховенства. Какъ-бы им было велико число народныхъ делегатовъ, оно все же было нечтожно въ сравненіи съ народнымъ комичестволь; за отвизми каждой палаты оставались массы народа, вовсе не расположенныя отрекаться отъ власти и слагать съ себя санъ и атрибуты владыки въ пользу своихъ уполномеченныхъ, т. е. вивсто непосредственнаго отправленія власти отправлять ее чрезъ двойное, тройное посредство, - чрезъ передачу власти, градаціей выборовъ, крохотному меньшинству. Кавимъ же образомъ осуществить выражение непосредственной воли наподной? Революція рішила эту трудную проблему по своему: или роль народа разыгрывалась Парижскою или иною городовею чернью, — или каждая демократическая партія сама собя выдавала за народъ, вля же вной проходимецъ захватывалъ власть также во имя народа... Наконель революція попала въ собственныя сътп; революціонный принципъ народнаго верховнаго владычества привель въ провозглащению принципа suffrage universel. Самъ въ себъ принципъ suffrage universel, т. е. какъ «всенародный голосъ» или «всенародное мизніе», вполив ввренъ и истиненъ. Но всенародное мижніе, какъ и общественное мижніе, не поддается какой нибудь вижшней, осязательной, вполиж уловляющей его организацін. Это какъ бы правственная стихія, вакъ-бы историческая воздушная атмосфера, обусловлявающая народное и государственное бытіе, — съ тою впроченъ разницею, что атмосферическія явленія требують только наблюденія, а народному митнію должны быть предоставлены удобства выражаться съ полною искренностью.. Однако и здёсь нётъ возможности опредвлить безошибочно, по наруживымъ примътамъ: это вотъ истичное, это не истичное народное мивніе или наволеніе: такая повърка принадлежить самому народному совнавію, выражается самою исторією... Но именно и въ этомъ случав, какъ и въ отношенів къ церкви, какъ и въ отношеній ко всякому явленію нравственнаго свойства, сказалась присущая Западу склонность къ формуль, къ внышнить формальнымъ признакамъ, которую Тютчевъ такъмътко назвалъ фетишизмомъ, послъднимъ върованиемъ Запада. Западъ отнесся къ народу не какъ къ сидъ качественной, а какъ къ силъ количественной; поэтому и принципъ suffrage universel, по его опредълению, есть принципъ поголовной подачи голосовъ и счетомъ. Здъсь блистательно оправдывается слово Тютчева, что, по революціоннымъ понатіямъ Запада, народъ-c'est la souveraineté du moi multipliée par le nombre. Это уже не цъльный организиъ, а агломератъ, количественпое сборище единицъ, отдъльныхъ человъческихъ я, разнуздашвыхъ человъческихъ эгонамовъ, не признающихъ надъ собою (таково требованіе, таковъ плевлъ революцін) выкакого высша-

го, правственного, религіозного начала. Революціонный плешль оказался однакоже на практикв невыгоднымъ для идеалистовъ. Революція, посредствомъ изобрівтонной ею поголовной подачи голосовъ, ваклала себя собственными руками. Эта революціонная формула обратилась въ орудіе цезаризма, такъ что революціонная партія, въ наши дни, частью уже сововиъ отрекается отъ собственнаго детища, частью изыскиваетъ средства: ловкостью, подкупомъ, терроромъ и обманомъ заворбовать въ свою пользу количество голосовъ, долженствующее выражать собою - Истиву!! Впрочемъ корифен Парижской коммуны заявили иное миввіе: неключить изъ «народа» все многочисленное сельское маселеніе, и признать «народомъ» только городское; а есля-бы и городское населено оказалось съ ними, съ корифеями, несогласнымъ, то допустить и дальнвищія исключенія, такъ что подъ конецъ вдея народа сошла-бы къ двумъ-тремъ самопоклоняющимся личностямъ, убъждающимъ остальныхъ помощью нетролея.

Многіе читатели можеть быть посвтують на насъ за такія отступленія вовсе повидпиому небіографическаго свойства. Но излагая мибиія Тютчева по вопросамъ высшей важности, до сихъ поръ санымъ современнымъ и жгучимъ, мы желали бы устранить всякія недоразумінія, къ которымъ могла бы подать поводъ случайная неточность выраженій пли недомолька со стороны автора, почему в считаемъ своею обязанностью выяснить читателямъ его взгляды со всею надлежащею полнотою... Намъ остается прибавить, что Тютчевъ, обладая широкимъ историческимъ кругозоромъ, отводилъ, конечно, и революціи, какъ и всякимъ реакціоннымъ историческимъ фактамъ, подобающее имъ мъсто въ исторіи человічества, признаваль ихъ логическую, такъ сказать законную причинность, — въ смыслъ законности, напримъръ, атмосферическихъ явленій, грозъ, бурь п т. д.; но ему ненавистно было, какъ уже и было говорено выше, возведеніе такого факта на степень принципа, доктрины, начала правищаго обществомъ, на степень политической власти; немавистенъ духъ отрицанія, насилія, деспотизма, безвітрія, самообожанія человіческой личности — освобожденной отъ нравственныхъ идеаловъ и узъ, не признающей ничего выше себя, выше своего ограниченнаго разума и животной природы.... Кто же

станетъ утверждать, въ ввду совершившихся и совершающихся фактовъ, что не таковъ духъ, внесенный революціею въ жизнь народныхъ западныхъ обществъ?... Что же касается до словъ Хомявова о томъ, что онъ антиреспубликанецъ, антикоиституціоналистъ и т. д., то относительно Тютчева можно сказать, что онъ, точно также, относился довольно безразлично къ формамъ правленія въ смыслів теоретическомъ; онъ дорожилъ прежде всего историческими существующими формами и свободнымъ органическимъ, нареднымъ развитіемъ; для него важнібе внішняго строя учрежденій была ихъ внутревняя душа. Онъ никогда не рабствовалъ тому формальному либерализму, но которому у насъ въ Россіи любятъ опознавать свободномыслящаго человіжа; онъ былъ вполнів свободенъ и независимъ въ своихъ мнівніяхъ и въ выраженіи своихъ мнівній…

Последуемъ снова за Тютчевымъ въ его статье: La question romaine et la papauté.

Революція — говорить онъ — сама устранила всякое сомнѣніе на счеть своихъ настоящихъ отношеній къ христіанству, выразивъ ихъ въ слѣдующей формулѣ, самой повидимому смягченной, не въ той, какая было появилась во времена Конвента: «государство, вакъ государство, не имѣетъ религіи».

"Это было совершенною новостью въ міръ... Кто не знастъ, что во всей исторіп, даже по ту сторону Креста, въ мір'в языческомъ, который все же жиль подъ сънію общаго вселенскаго преданія (язычествомъ. конечно, искаженнаго, но не прерваннаго), всякое градское или государственное устройство считало себя учрежденіемъ религіознымъ: это были какъ бы обломки общаго преданія, которое, воплощаясь въ отдъльныя общества, образовывало всюду самостоятельные центры, что-то въ родъ религіи замкнутой мъстностью и овеществленной (de la religion, pour ainsi dire, localisée et matérialisée). Въ первый разъ предложенъ революціей образъ государства, совершенно отвергающаго всякое высшее освящение, всякое отношение въ какому-либо сверхчедовъческому правственному началу, -- государства объявляющаго себя бездушнымъ, а если и съдушою, такъ не знающею никакой въры"... "Но это притязание на нейтрамность не есть дело серьевное и искреннее со стороны революціи. Она слишкомъ хорошо знасть, что, въ отношенін къ ея противнику, такая нейтральность невозножва: "Кто не со Мною, тотъ противъ Меня." Уже для того, чтобы обратиться въ христіанству съ предложеніемъ нейтральности, надобно было перестать быть христіаниюмъ. Для того, чтобъ такое безразличное отношеніе было не дожью и западней, нужно бы, чтобъ государство согласилось отнять у себя всяхое значеніе нравственнаго авторитета, низвело себя на степень простаго полицейскаго учрежденія, простаго матеріальнаго факта, неспособнаго по самой своей природѣ выражать какую бы то ни было нравственную идею... Но впрочемъ революція вовсе и не думаєть довольствоваться для государства, ею созданнаго по своему образу и подобію, такимъ смиреннымъ положеніемъ, ни осуждать его на бездушіє. Она изгонлеть изъ государствъ признанныя господствующія религіи (religions d'Etat) только потому, что замъняєть ихъ своею: революцією, то есть религіею безвърія..."

Подъ «господствующей религіей» въ государствъ Тютчевъ разумветь преобладающую въ народномъ обществв, создавшемъ себъ государственный организмъ, религіозную стихію, - то въроисповедное начало, подъ воздействиемъ котораго народъ сложился какъ историческая и политическая личность, и посягать на которое ни въ какомъ смыслъ государство не имъетъ права, не извративъ своихъ отношеній къ народу, давшему ему бытіе. Найдутся люди, которые въ приведенныхъ нами строкахъ Тютчева увидять, пожалуй, смъшение понятия «божескаго» и «мірскаго» п т. д. Но это было бы совершенно ложно: Христосъ, отдълняши свое Царство отъ міра («Царство мое не отъ міра сего» и «Божіе Богови, Кесарево Кесареви»), тъмъ самымъ поставиль Бога вив и превыше кесаря, и Царство Божіе превыше земнаго. Церковь, обратившаяся въ царство отъ міра, какъ у Римскихъ ватоликовъ — ложь; государство, присвоивающее себъ функціп Христовой церкви — такая же ложь. Но не меньшая, если не горшая ложь и тогда, когда кесарь забудеть, что надъ нимъ есть Богъ и обоготворитъ себя самаго, когда идея государства возводится въ предметъ в роиспов данія (въ самостоятельный «культъ»). Христіанское общество, для котораго государство служитъ вибшиниъ покровомъ, средствомъ и формою общежитів, не можеть допустить со стороны этой формы такого отношенія къ высшимъ правственнымъ цвлямъ своего общественнаго существованія, которое бы не хотвло съ ними считаться; не можетъ, въ своемъ общественномъ организмъ, облеченномъ въ государственную форму, признать другой души, другаго нравственнаго идеала, кромъ той души и того идеала, которые оно само влагаетъ; не можетъ дозволить, чтобы эта

форма, это государство творило бы само себя кумпромъ. Начало государственное должно въ общественномъ сознании состоять въ отношения правственнаго полчинения къ духовному, высшему для человъка началу; въ противномъ случав, государство, какъ принципъ вибшией, условной формальной правды и вещественной салы, переступивъ свои границы, задавитъ общество, задавитъ дукъ и свободу. Если государство поставитъ само себя высшею истиною, не станетъ признавать надъ собою некакого высшаго правственнаго начала, п выв себя никакой такой области, за предвлы которой оно не имвло бы права переходить, напримъръ религіи и церкви, то оно никогда не ограничится нейтральнымъ къ нимъ отношениемъ, какъ и говоритъ Тютчевъ, а обнаружить тотчась же поползновение сломить ихъ нравственную силу, поработить ихъ себъ, замънить ихъ однимъ собою. Блистательное подтвержденіе предсказаній Тютчева являеть въ наше время, чрезъ двадцать пять лътъ, современная борьба государства и церкви въ Германіи...

Затымъ Тютчевъ переходить къ положеню Папы въ виду предъявленныхъ ему требованій преобразовать свою свътскую власть согласно съ началами современнаго государства. Межлу этим послёдними началами и папствомъ не можетъ быть сдълки: всякая уступка со стороны Папы, который все таки христіанивъ и священникъ, была бы въ тоже время въроотступничествомъ. Легче и удобнъе совсъмъ лишить его этой, въ сущности беззаконной, власти, нежели заставить его подчиниться духу новъйшей цивплизаціи. Тютчевъ осмъиваетъ такъ называемое умъренное, разсудительное мнъніе многихъ людей на Западъ, которые полагаютъ, что Папа могъ бы принять учрежденіе, откинувъ принципъ, т. е. самую душу учрежденія. «Еслибъ Папа быль только епископомъ, говоритъ Тютчевъ,

"еслибъ Папство осталось върпымъ своему происхожденію, революція, подобно всякому гоненію, въ отношеніи къ нему была-бы безсильна. Но именно потому, что Папство приняло въ себя начало чужеродное, начало смерти и тлівна, оно стало доступно ударамъ. Изо всіхъ учрежденій, созданныхъ Папствомъ, отторгшимся отъ единства съ Православною Церковью, сильніе всіхъ подвигло къ окончательному разрыву учрежденіе світской власти, — и теперь именно объ это учрежденіе и суждено ему претыкаться, объ него сломиться. Такова грозная логика исторіи!..

...Конечно давно уже — говорить далье Тютчевь — не видаль мірь такого эрфлица, какое представила несчастная Италія въ 1847 г., въ годъ восшествія на престоль папы Пія ІХ.... Случается иногла, что наканувъ великой бым, людей охватываетъ внезапно ярсстный смъхъ. бышеная веселость... Здісь цілый народь быль вдругь обуянь подобвымъ припадкомъ. И лозунгомъ такого бъснующагося ликованія было ния Папы... Сколько разъ, въроятно, содрогнулся бъдный служитель алтаря, уединясь въ своих в поколхъ, отъ доносввшихся до него кликовъ оргін, которой кумиромъ быль онъ! Сколько разъ эти рычанія любви, эти конвульсім энтувіавма должим были вносить смятеніе к сомнание въ душу этого несчастнаго христіанива, преданнаго въ добычу ужасающей популярности?.....Впервые еще выставлялось на видъ такое обожание Папы, а не Папства. Всё эти восхваления и изъявленія преданности приносились человіку въ надежді — найдти въ немъ сообщника противъ самаго учрежденія... Однимъ словомъ котёли праздновать Папу, сжигая Папство на потешномъ огив... И ни въ чемъ табъ не вывазались ложь и лицемфріе этого возведенія въ аповеозъ главы католической церкви, какъ въ одновременномъ бъщеномъ гоненіи на Гезунтовъ...

Не присоединяясь къ хору валовыхъ ругательствъ и нападокъ на Гезунтскій орденъ, ставшихъ такъ сказать общимъ мъстомъ, Тютчевъ пытается взглянуть на это учреждение со стороны, серьезно и безпристрастно. «Іезунты — говорить овъ останутся всегда загадкой для Запада, ключъ отъ которой не у него. Іезунтскій вопросъ такъ тісно связань съ религіозной совъстью Запада, что невозможно когда либо ожидать отъ него справедливаго ръшенія»... Учрежденіе это возбудаеть къ себъ вниманіе наблюдателя уже самою тою страшною, непримиримою ненавистью, которую оно внушаеть въ себъ всъмъ врагамъ христіанской редигіи: это могло бы служить ему красноръчивъйшею апологіей. Но еще болте замечательна, продолжаетъ Тютчевъ «та непреодолимая сила антипатіи, которую питали къ этому ордену многіе лучшіе люди католицизма, самые пскренвіе, самые преданные Римской церкви, отъ Паскаля до нашихъ дней». Это последнее явленіе, т. е. подобное отношеніе къ іезумтамъ въ значительной части римско-католическаго міра, по словамъ Тютчева, «едва ли не одно изъ самыхъ поразительныхъ и трагическихъ состояній человіческой души. Въ саномъ ділів, что можеть быть трагичиве той борьбы, которая должна происходить въ сердцѣ человѣка, когда онъ, поставленный между чувствомъ благоговѣйнаго уваженія и отвратительною очевидностью, усиливается замять, заглушить свидѣтельство собственной совѣсти, только чтобъ не признать той тѣсной, неоспоримой солидарности, какою связаны предметъ его богопочтемія м предметъ его менависти»?

А таково именно положеніе всёхъ вёрныхъ католиковъ, —прибавляеть къ этому Тютчевъ; ослёшленные враждою къ Іезунтамъ, они не хотять видёть, какая глубочайшая, внутренняя солидарность связуетъ напревленіе, доктрину, судьбы Іезунтскаго ордена съ направленіемъ, доктриной, судьбой самой Римской церкви, — и связуетъ такъ, что отдълить одно отъ другаго нётъ никакой возможности безъ органическаге новрежденія, безъ изувёченія... Что же такое Іезунты?

Въ самомъ дѣлѣ, что заставляетъ ихъ подвергаться преслѣдованіямъ, гоненіямъ, лишеніямъ, трудиться денно и нощно? Что же движетъ ими? Не вещественный же грубый интересъ каждаго члена лично, — въ этомъ никто ихъ и не обвиняетъ, — а идея (ложная или вѣрная, это другой вопросъ), идея, добросовъстное служеніе которой побуждаетъ ихъ творить нерѣдко самыя безсовъстныя дѣла. «Іезуиты, продолжаетъ Тютчевъ:

это люди, одержимые ревностью пламенною, неутомимою, нерадко геронческою, къ дълу христіанской религіи. Но въ тоже время они н великіе преступники противъ христіанства, потому что духъ личнаго эгонзма, человъческаго я обладаетъ ими, не отдъльными единицами, но ими вавъ орденомъ (dominés par le moi humain non pas comme individus, mais comme Ordre); потому что они отождествили дело христіанское съ своимъ собственнымъ, потому что собственное самоудовлетвореніе возвели въ значеніе побъды Божіей, и въ стяжаніе побъдъ Господу Богу внесли всю страсть и безразборчивость личнаго эгонзма... Ихъ гръхъ - гръхъ самого Рима, воплотившаго въ себъ одномъ Вселенскую Церковь... Между Іезунтами и Римомъ связь истинно органическая, кровная. Орденъ Ісзунтовъ концентрированное, но буквально верное выражение Римского католицизма; однимъ словомъ: это самъ Римскій католицизмъ, но на положенін дъйствующаго и воинствующаro (le catholicisme romain lui-même, mais à l'état d'action, à l'état militant)"... Та часть западнаго общества, которая совстви оторвалась отъ христіанства, нападаеть на Гезунтовъ только для того, чтобъ, прикрывшись ихъ ненопулярностью, втрите поражать настоящаго своего врага. Но за то католики, оставшіеся верными Риму, поставлены въ такое положение, что хотя бы они, какъ христіане, были вполит правы въ своей вражде въ Ордену, однакоже, нападал на Іезунтовъ, подвергаются опасности поранить глубоко самую Римскую церковь"...

Баронъ Пососель въ своей статьй, о которой им уже часто упоминали, приводить еще следующее, чрозвычайно исткое выражение Тютчева: En frappant les Jésuites, on espére démolir l'Eglise: supprimer les Jésuites c'est désosser le catholicisme (поражая Ісзунтовъ надёются слоинть Римскую церковь: уничтожить Ісзунтовъ значить обезкостить католицизмъ). Но и стать подъ ісзунтово значи нельзя, не отрекшись отъ христіанской совести и чистоты христіанской срести и чистоты христіанской срести и чистоты христіанской срести и чистоты христіанской совести и чистоты христіанского нравственнаго ученія... «Таково безвыходное положеніе вёрныхъ сыновъ Римскей церкви!» з

Затъмъ слъдуетъ у Тютчева подробный анализъ разныхъ несбыточныхъ требованій, обращенныхъ въ Папъ, при восшествів его на престолъ, напримъръ освобожденія Италін отъ мноземнаго ига, возстановленія единой Италіи подъвластью Паны, чегото въ родъ христіанскаго калифата» и т. п. Двусмысленность моложенія не могла долье продолжаться: Пій IX порваль наконецъ всъ связи «съ друзьями своей особы и врагами папства,» вспыхнуль матежъ. — Пів IX бъжаль, — революція одблась въ образъ Римской республики. Впрочемъ, замъчаетъ Тютчевъ, революціонная партія не удовлетворилась бы, конечно, никакими уступками со стороны Папы. Собственно говоря, ей нътъ никакого дела до очищенія церкви отъ чуждыхъ, нехристіанскихъ духовныхъ приивсей; «ей ненавистенъ самый элементъ христіанскій, заявляемый существованіемъ Пакства, по той же причинъ этой партін хотелось бы вычеркнуть все прошедшее Итажін, всв историческія условія ся бытія, какъ зараженныя томъ же церковнымъ началомъ; ей хотвлось бы, дъйствісмъ чистаю революціоннаю абстракта, связать вновь совидаемую республику съ республиканскимъ строемъ древняго Рима!» Но вотъ теперь эта партія побъждена, и папская власть возстановлена. Къмъ же? Къ довершению роковой сложности и запутанности Римскаго вопроса — Французскою республикою подъ управленіемъ Людовика-Наполеона...

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) И такова, прибавимъ, неспособность католиковъ оцѣнить ато свое положеніе (истинное его уразумѣніе возможно только православному), что всѣ эти строки Тютчева кажутся барону Пфеффелю зашитою Іезунтскаго Ордена, — а не смертнымъ приговоромъ, произвесеннымъ романизму съ Орденомъ включительно!



Въ этомъ дъйствіи Франціи — разсуждаеть по этому поводу Тютчевъ (замътимъ: вслъдъ за совершениемъ дъйствия, еще въ 1849 г.) - видятъ обывновенно или безразсудно-удалый поступокъ, un coup de tête, или ошноку. Чаще же воего говорить: Франція сама не зиветь, чего хочетъ. Следовало бы прибавить: Франція и не можеть виеть, чего она хочеть. Для того чтобы знать, надо бы имъть единую волю, а Франція, воть уже шестьдесять лёть з), осуждена иметь ихь день. Здёсь дёло не въ разногласіи митній, что встръчается во всёхъ обществахъ, управляемых впартіями; здёсь дёло въ постоянномъ, непреходящемъ и неразрішимомъ антагонизмі, который въ теченіи 60 літь составляетъ, такъ сказать, самую основу (le fond) народной совъсти во Франція: раздвоена самая душа Франціи... Революцін было возможно перевернуть, видонэменить, исказить эту страну; но ей было не вмочь, и нивогда не будеть подъ силу усвоить ее себь вполив (elle n'a pu, ni ne pourra jamais se l'assimiler entièrement). Что бы революція ня ділала, есть стихіи, начала въ вравственной жизни Франціи, которыя ей не поддадутся — долго, по врайней мірі до тіхъ поръ, пока будеть Франція на свыть: таковы — католическая церков: съ ея върованіями и ученіемь; христіанскій бракт и семейство — и даже собственность. Но такъ какъ и революція вероятно не согласится отдать захваченное и уже вошла въ кровь и въ самую душу Французскаго общества, и такъ какъ мы не знаемъ въ исторіи міра ни одной формулы заклинанія (formule d'exorcisme), приложимой къ цёлому народу, то слёдуеть полагать, что это состояние безпрерывной, глубоко-внутренней (intime) борьбы, раздвоенія непрестаннаго и такъ сказать органичесваго, сдёлалось на долго и очень на долго нормальнымы состояніемъ Францувского общества.... И воть почему мы, въ течени 60 леть, вндимъ въ экой странф: государство, революціонное по принципу, влекущее за собою на буксиръ цъдое общество, которое однако не болье какъ взбунтовано (un état révolutionnaire par principe trainant à la remorque une société qui n'est que révolutionnée). Понятно, что правительство, которое сродни имъ обоимъ, должно непремънно обрътаться въ положении самомъ фальшивомъ, непрочномъ, -- осуждено на безсиліе... Оно можеть существовать только подъ условіемь борьбы сь тою самою властью, которой обязано своимъ бытіемъ...

Все это въщія слова; они вполнъ оправданы послъдующим ходомъ историческихъ событій. Въ теченій послъдней четверти въка душа Франціи не обръла цъльности, — напротивъ этотъ недостатокъ духовной цъльности сказался пагубнымъ образомъ



<sup>3)</sup> Теперь уже 85.

даже въ такой мигь народнаго бытія, когда живбо чень когда либо дается народу ощутить себя органическимъ пълымъ: ны разумбемъ мигъ вижиней опасности, войну 1870 г... Казалось бы такой простой, несложный, грубый фактъ, какъ нашествіе иноземцевь, могь бы хоть на время слить во едино всв правственныя силы Франціи и даже послужить ей къ обновленію духа, — но онъ обличиль только во Франціи упадокъ патріотизна. Следовательно духовная язва раздвоенія проинкла въ область санаго естественнаго, непосредственнаго, инстиктивно-пвльнаго чувства, — такую область, которая повидимому недоступна дъвствію накихъ бы то ни было отвлеченныхъ принциповъ... Можно, кажется, съ достовърностью утверждать, что въ случаъ окончательнаго торжества революціоннаго начала во Франціи, т. е. при логическомъ развития этого начала до его крайняго выраженія, т. с. до коммуны въ родів бывшей Парижской и до федерацін, Франція, вслідъ за утратою внутренней, утратить и вившию пвльность, т. с. перестанеть быть - какъ Франція, какъ историческая видивидуальность.

Обрисовавъ нравственное и внутреннее положеніе Франція, Тютчевъ возвращается къ поступку Французской власти въ 1849 г., т. е. къ ея вившательству въ Рямское дёло и къ возстановденію ею Папства. Въ этомъ поступкъ отражается, по его мивыню «вся двойственность стремленій и нистинктовъ, скрещивающихся, такъ сказать, въ сердцъ и мысляхъ каждаго Французскаго правительства — вся глубина противорвчія, на которое оно обречено»... «Правительство революціоннаго происхожденія, говорить онъ — являсь посредникомъ между революцією и Папою, не могло конечне надъяться примирить то, что по самой природъ своей непримиримо; въ чью бы пользу изъ двухъ противниковъ оно ни ръшило тяжбу, оно бы непремънно поравило само себя, отреклось бы отъ цълой половины себя самаго. Этимъ обоюду-острымъ вившательствомъ оно достигнетъ только того, что еще пуще запутаетъ спутавное, еще сильнъе раздражить в ухудшитъ рану,—въ чемъ оно вполнъ и успъло»... Нужно-ли напоминать, что это сужденіе буквально подтвердилось событіяме? Продержавъ 20 лътъ свои войска въ Римъ, для ноддержанія власти Папы, Наполеонъ вынужденъ былъ наконецъ отозвать ихъ, не разръшивъ Римскаго вопроса и не упрочивъ

Напства; но самъ же Наполеонъ, въ силу той же внутренней двойственности, освободнъъ Италію, двинулъ ее на Римъ, и въ концъ концовъ окончательно испортилъ отношенія Франців къ Италіи и погубилъ себя самаго.

Далве Тютчевъ снова характеризуетъ уже окончательными чертами состояние Римскаго вопроса, и въ последнемъ выводе указываетъ онять: съ одной стороны на неминуемость секуляризации Папства, и вместе победы автихристіанскаго начала,— съ другой на нравственную невозможность для Папы согласиться на какую либо сделку съ этимъ началомъ, совершить дело вероотступинчества и предательства. Для всего многомиллоннаго западнаго христіанства Папство предолжаетъ служить единственнымъ оплотомъ веры въ ея борьбе съ безверіемъ; но безнадеженъ этотъ оплотъ, разшатанный, подточенный въ самомъ своемъ основаніи ложью, внёдрившеюся въ Римскую церковъ. Такое роковое, безвыходное положеніе Западной церкви внушаетъ Тютчеву не глумленіе и хулу, а глубокое, искреннее состраданіе. Его обращеніе къ ней звучить лирическимъ, возвышеннымъ строемъ, согрёто любовью и вёрой:

Что можеть быть ужаснее для служителя Христова, накь быть обреченымь на власть, отправлять когорую ему нельзя иниче, какь на ногибель душь, на разореніе церкви?... Неть, по истинь, такое ужасное, такое противоестественное положеніе продлиться не можеть. Накаваніе или исимтаніе, — мыслимо ли, чтобъ Господь въ Своемъ милосердіи оставиль еще на долго Римскую церковь охваченною этимъ огненнымъ кругомь и не открыль пути, не указаль исхода, — исхода дивнаго, свётозарнаго, нечаемаго, — или лучше сказать чаемаго уже многіе вёки... Можеть-быть, еще много превратностей и несчастій отділяють оть этого мгновенія Пашство и подвластную ему церковь. Можеть, оно еще только при самомъ началь этихъ бідственныхъ времень, — ибо не малое то будеть пламя, не краткосрочный то будеть пожарь, который, ножарая, обращая въ пепель цілые вёка сустныхъ притязаній и противухристіанской вражды, сокрушить наконець роковую преграду, заслоняющую желаньній исходь.

И вакъ, въ виду того что творитси, въ виду этой новой организацін вла, самой искусной, самой грозной, какую когда-либо знавали поди, — въ виду целаго міра зла, вполит устроеннаго и вооруженнаго, съ его церковью безвірія, съ его правительствующимъ мятежомъ, вакъ возбранить христізнамъ надежду, что Господь соблагонаволить преподать Своей Церкви крепость соразмерную съ новымъ подвигомъ ей указуемымъ, что предъ началомъ готовящагося боя Онъ возвратить ей полноту ея силъ, и Самъ, во время потребно, уврачуеть Своею благою десницею язву на ея тёлё, намесенную человиками, — эту віяющую назву, уже восемьсоть лікть непрестающую точить провы!..

Православная церковь никогда не отчаявалась въ этомъ изціяленіи. Она ждеть его, она не уповаеть только, — она увірена въ немъ. Кливтому, что едино по своему началу, что едино въ вічности, не преодоліть разъединенія во времени? Не смотря на многовіжовую разлуку и всіз человіческія предубіжденіи, она не переставала признавать, что христіанское начало никогда не вымирало въ Римской церкви, что оно всегда было въ ней сильніве лжи и человіческой страсти, — и воть почему она питаеть внутреннее глубокое убіжденіе, что оно пересилить всіхъ своихъ враговъ. Православная церковь знаеть и то, что въ настоящую пору, вакъ и въ теченіи столітій, христіанскія судьбы Запада все еще въ рукахъ церкви Римской, и вірить, что въ день великаго возсоединенія, Римь возвратить ей неповрежденнымь (intacte) сей священный залогь...

Затъмъ въ Тютчевъ опять всплываетъ поэтъ, и вся его завътная дума воплощается имъ въ слъдующемъ величавемъ образъ:

Да позволено будеть намъ, възаключеніе, напоменть обстоятельства, совровождавшія посъщекіе Русский Императоромь Рима въ 1846 г. Въроятно еще памятно то всеобще душевное волиеніе, съ какийъ встръчено было его появленіе въ храмѣ Св. Петра, — появленіе православняго императора, возвратившагося въ Римъ послѣ столькихъ вѣковъ отсутствія; памятенъ тотъ электрическій трепеть, пробъжавшій по тольь, когда она его увидѣла молящимся у гробницы Апостоловъ. Это волненіе имѣло законную и праведную причину. Колѣнопреклоненный императоръ быль тамъ не одинъ; вся Россія была тамъ, колѣнопреклоненная съ нимъ вмѣстѣ... Будемъ надѣяться, что не вотще вознеслясь ел молитва предъ святыми останками....

Такова статья Тютчева. Когда вспоминаещь, что эта статья написана четверть вёка тому назадъ, то она, по истине, представляется цёлымъ событіемъ въ области мысли, въ области русскаго и общечеловёческаго сознанія. Нельзя не повторить съ Хомяковымъ, что «она не только лучшее, но единственное дъльное (т. е. единственное вёрное) сказанное о Западё гдо бы то ни было.» Нельзя кстати не вспоминть и этихъ словъ Хомякова, что «статья Тютчева заграничной публике не по плечу.» Дёло въ томъ, что сознать Западъ вполнё возможно, ка-

жется, только русскому; нбо самому Западу трудно стать къ себъ въ свободное, такъ сказать, объективное отношение, найти точку артнія вит себя самаго и выше себя самаго. Между тъмъ русскій съ одной сторовы на столько воспринимають въ себя Западъ, что ему въдомы и близки всъ біенія его сердца, всв радости, всв бъды, всв чаннія, всв недуги Запада, въдомы и близки какъ будто свои, родные; съ другой стороны, оставаясь русскимъ, сохраняя свою духовную народную самобытность, онъ обладаетъ точкою зрвнія самою близкою къ Западу и однакоже вић его, и можетъ познавать Западъ въ самомъ себъ, при помощи собственнаго внутренняго опыта. Разумъется эта точка зрънія дается только самостоятельною русскою мыслыю, проникшеюся насквозь стихіей русской народности. Только съ высоты того церковно-историческаго созерцанія, которое доступно каждому русскому какъ православному (нбо русская народность не мыслима виб православной стихін), открывается во всей своей ширинъ историческій горизонтъ христіанскаго Запада, разъясняется весь смысяъ его внутренней борьбы, истания сила и значение вопросовъ, его удручающихъ. На этой-то высотв и сталь Тютчевъ дванцать цять лвть тому назадъ, нервый освътилъ историческую жизнь Занада свътомъ русской, христіанской, православной мысли, — первый заговониль съ западнымъ обществомъ языкомъ русскаго и православнаго, и не поколебался предъ лицомъ всего міра указать ему новый міръ мысли и духа — въ Россіи.

H. ARCAROBS.

(Окончаніе слъдуеть).

## джонъ стюартъ милль,

## КАКЪ МОРАЛИСТЪ 1).

Въ самомъ опредвления понятия о счасти Милль, какъ мы видван, колеблется признать возможность достиженія его. Намъ остается теперь носмотреть, насколько удалось англійскому мыслителю доказать, что счастіе достижимо при настоящихъ условіяхъ жизни и что въ особемности въ будущемъ ожидаетъ человъна свътлое, отрадное существование, чуждое тъхъ скорбей в невріятностей, отъ воторыхъ теперь еще не свободно человъчество. Утверждать, что счастіе недостижимо для человъка, значить, по мивнію Милля, если не играть словами, то, по крайней мірь внавать въ прайнее преувеличеніе. Въ этомъ мірь, гдв столь многое способно возбуждать въ насъ интересъ, гдъ мы находимъ столько источниковъдля нашего маслажденія и гдф еще столь многое требуеть улучшенія п псправленія, — въ этомъ мірв, продолжаеть Милль, наждому человвку, который только не дещемъ правственныхъ и умственныхъ потребиостей, доступно такое существованіе, которое можно назвать даже завиднымъ. Но, спрациивается, пользуются ли люди этимъ завиднымъ существованіемъ, осли оно такъ доступно имъ? Откуда же борутся . всв эти разнообразныя сътованія и жалобы на жизнь, что въ ней столько горя и невріятностей, что она представляеть столько препатствій къ осуществленію самыхъ неріжно законныхъ и спромных вамихъ желаній, что къ самымъ радостамъ нашимъ примъниваетъ стольно скорон и почали, что она разбиваеть безжолостно самыя сватлыя представления в ней и т. д.? предметовъ, смособныхъ вов-Есла въ жизан такъ много

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. 1, 8 и 8 ин. "Прав. Обозр." за текущій годь.

буждать въ насъ интересъ и такъ много источниковъ для нашего наслажденія, то откуда же берется та апатія ко всему, которая встръчается весьма часто въ очень образованныхъ людяхъ, та «скука жизнью», которая свиваетъ себв гибодо передко въ душахъ далеко не мелкихъ и не пустыхъ? Если въ этомъ мірѣ столь еще многое требуетъ улучшенія и исправленія, то почему же весьма многіе люди, относительно которыхъ вовсе нельзя сказать, чтобы они были лишевы нравственныхъ и уиственныхъ потребностей, послъ нъсколькихъ энергическихъ попытокъ къ этимъ улучшеніямъ и исправленіямъ махають на все рукой и приходять почти къ отчаянію? Не должно ли, наконецъ, именно то обстоятельство, что въ этомъ мірв чуть не все требуетъ удучшеній в исправленій, отравлять въ большинство случаевь жизнь людей, не лишенныхъ правственныхъ и умственныхъ потребностей и развившихъ въ себъ участіе къ коллективнымъ интересамъ человъчества? Значить, то завидное существовавіе, о которомъ говоритъ Миль, доступно скоръе въ области фантастическихъ мечтаній, чёмъ въ преділахь дійствительной жизни, какою она является трезвому наблюдателю. Впрочемъ, Мялль самъ чувствуетъ, что это завидное существование встрвчаетъ въ двяствительной жизни весьма много препятствій. Онъ говорить, что это завидное существованіе было бы достигаемо при настоящихъ условіяхъ живни въ томъ лишь случав, ослибы были устранены дурные законы и произволь, лишающіе человіка свободы пользоваться доступными его средствамъ источняками счастія, в еслибы не поражали человъка «положительныя несчастія жизни, эти воликіє источники физическихъ и умстренныхъ страданій, именно нещета, болівань, злоба, подлость, преждевременная потеря предметовъ личной привязанноств». Такимъ образомъ, только-что указанная возможность завиднаго существованія тотчась же отрицается санив Миллень, несмотря на то, что онъ далеко неисчерналъ всего того, что ири настоящихъ условіяхъ жизни ножеть отравлять даже тв неиногія радости, ноторыя наличная жизнь можеть дать человоку, ищущему в доногающемуся счастів. Въ самонъ деле, разве немавъстно, что неръдко томятся жизнью и страдаютъ жесточайшинъ образонъ дажо такіо лиди, которые обладають значитель-

нымъ состояніемъ, отличаются цвотущимъ здоровьемъ, неиснытывають людской злобы и подлости, не стисияются законами въ своихъ стремленіяхъ и діяствіяхъ, ограждены отъ всякаго произвола, вижноть на лицо предметы личной привизанности? Дело въ томъ, что для каждаго человека бывають свои источники страданій, свое несчастіе. Итакъ, повидимому, самъ Милль находить, что утверждать, что счастіе достижнию при настоя-щихь условіяхь живни, значить не только впадать въ крайнее преувеличеніе, но в положительно играть словами, говорить несбыточныя вещи. Что же остается делать людямъ, ищущимъ въ жизви счастія, которое нежду твиъ при настоящихъ условіяхъ жизни оказывается недостижницив? Милль не затрудняется отвітить и на этотъ вопросъ, имінощій существенное значеніе для принятія нли непринятія утилитарной доктрины. «При теперешних» условіях» человіческаго существованія, говорять онъ, сознательная способность жить безо счастія составляеть самое надежное орудіе для достиженія всей той полноты счастія, какая только теперь достижима. Только чрезъ посредство такой сознательной способности можеть человъкъ стать выше случайностей жизни и сдёлаться независимымъ отъ капризовъ судьбы, какъ бы судьба его ни преследовала, и только дестигнувъ этой независимости можетъ онъ безъ большаго страха встричать бидствія жизни и, подобно стонкамъ лучшихъ временъ римской имперін, спокойно пользоваться тъми источникаин наслажденій, которые ему доступны, не отравляя этихъ наслажденій мыслію о ихъ непрочности. Не заключаются ли въ этихъ словахъ отрицанія самой сущности утилитарнаго ученія? Утилитаризмъ поставляетъ цёлію человёческой жизни счастіе, и однакожъ лучшій представитель этой доктрины утверждаотъ, что для того, чтобы быть счастливымъ, нужно воспитывать въ себъ способность жить безъ счастія. Что, еслибы мы сказали, что для того, чтобы быть добродътельнымъ, нужно воспитывать въ себъ способнесть жить безъ добродътели? Въдь это было бы крайней нельпостью. Однакожь, утилитаристы нисколько не ственяются утверждать подобныя вещи, во чтобы то ни было отстоять шаткій припципь своей моральной теоріи. Милль указываеть на то, что, по пріобратеніи сознательной способности жить безъ счастія, человёкъ въ состоянін будеть безпрепят-

ственно пользоваться всей той полнотой счастія, какая ему доступна при данныхъ обстоятельствахъ. Но какая же это полнота счастія, когда обстоятельства, такъ нли иначе сложивніяся, мегутъ идти противъ удовлетворенія самыхъ сильныхъ и незаглушимыхъ потребностей челов вческой природы? Да и какимъ образомъ человъкъ можетъ такъ себя выдрессировать, чтобы его желанія и стремленія непремінно совпадали съ тімь, что можеть давать наличная жизнь для удовлетворенія нхъ? Откуда вовымется въ человъкъ эта желъзная сила воли, какая необхолима ому для того, чтобы спокойно переносить суровыя случайнести жизни и капризные удары судьбы? Примиръ стоиковъ, на которыхъ ссылается Милаь, нисколько не говоритъ въ пользу утилитарызма. Вопервыхъ, съ точки эрвнія древнихъ стоиковъ единственной целью человеческой жизни служить дебродетель. Всв блага жизни сравнительно съ добродътелью представлялись стонкамъ нечтожными. Самая жизнь человъческая со всъми ем удовольствіями и наслажденіями, по митнію стоиковь, полжиз быть принимаема «за пустой закладъ, за ничтожную вещь, неваслуживающую и мальяшаго вниманія». Но развь такова сушность утилитарнаго ученія? Здёсь, напротивъ, наслажденія и радости жизни стоять на первомъ планъ, а добродътель почитается настолько, насколько она обусловливаетъ собою счастіе. Следовательно, добровольное отречение отъ известныхъ благъ жизни и примирение съжизнью для утилитариста является всего менъе понятнымъ и возможнымъ дъломъ. Вовторыхъ, стоицизмъ питался и поддерживался верою въ фаталистическое теченіе событій въ мірв, зависящее отъ мудрой и непреклонной воли Юпитера. Умъть подчиняться этой воль и значить быть счастливымъ. Но въ чемъ же найдутъ успокоение и поддержку для себя тв, которые чужды какой бы то ни было ввры въ Провидение? Между темъ эта поддержка, это успокосніе существенно необходимы для того, кто хочеть стоять выше случайностей жизни и сдълаться независимымъ отъ капризовъ судьбы, какъ бы судьба его ни преследовала. Втретьихъ, и сами стоики, чувствуя всю невозможность для себя сохранять полное спокойствю при саныхъ мучительныхъ обстоятельствахъ жизни и отдвлываться однимь фальшивымь равнодушість къ канризачь судьбы, признали ваконность и дозволительность самоубінствъ

въ виду наиболью тяжелыхъ условій жизни. О потеры жизни стопки разсуждали съ удивительнымъ равнодущіемъ. «Когда вы ужинаете съ такимъ-то человекомъ, говорить Эпиктегъ, то вы жалуетесь из его безконечные разсказы о мизійской войнь, въ когорой онъ принималь участіе. Разсказавъ вамъ, любезный другь, какь я овладьль высотами, господствующими надъ мъствостью, говорить болтунь, я разскажу вамь теперь, какъ меня аттаковали въ другонъ мъсть. Но если вы не хотите, чтобы онъ мучиль васъ безконечными разоказами, то не принимайте его приглашенія на ужинъ, ное если вы приняли его, то неимбете права жаловаться на то, что онъ вамъ наскучилъ. То же самое следуеть сказать о томь, что вы называете муками человъческой жизни: вы ни въ какомъ случат не должны жаловаться на то, отъ чего освободиться зависить отъ вашей воли». Если даже стояби пришли къ убъжденію въ необходимости добровольной смерти при трудныхъ обстоятельствахъ жизни, то неболье ли должны подавляться тягостями и невзгодами жизни тъ, для кого жизнь постольку имъстъ цены, поскольку она улыбается имъ? Самоубійство въ этомъ случат представляется единственнымъ спасеніемъ отъ золь и бъдствій жизни для тъхъ, для кого жизнь ненитеть никакой другой цтли кроит погони за счастіемъ 1). Туть могуть служить поводомъ къ самоубій-

<sup>1)</sup> Не моженъ не сдълать при этомъ слъдующаго замъчанія. Нъкоторые представители нашей журналистики совершенно справелливо объясняють болье и болье возрастающее число самоубійствъ (у насъ въ теченіе последняго десятильтія, начиная съ 1864 года, оно увеличилось на 300 процентовъ) развитіемъ въ обществъ безвърія п религіознаго индиферентизма. Между тъмъ другіе публицисты находятъ, будто "это инъніе опровергается безчисленнымъ множествомъ фактовъ (см. 26 № "Недван" за 1875 годъ). Какіе же это факты? Газета указываеть, что одинъ полицейскій надзиратель передъ самоубійствомъ говъль цълую недълю, исповъдался и причастился, что въ одномъ городъ трупъ повъсившагося юпоши быль найдень въ положении молящагося человъка, обращеннаго прямо лицемъ къкладбищенской церкви, что были случан самоубійства со стороны священника и даже архи-мандрита. "Очевидно, говорить авторь передовой статы, что всехъ-этихъ лицъ никакъ нельзя заподозрить въ религіозпомъ индиферентизмъ, а тъмъ болъе въ безвърін". Но справедливо ли, спросимъ ми, будто эти и вст подобные имъ факты доказывають отсутствие непосредственной связи между увеличивающимся числомъ самоубійствъ н ненормальнымъ религіозно-нравственнымъ состояніемъ общества? Авторъ статьи упустиль изъ виду, что, рядомъ съ безверіемъ и религі-



ству даже такія веща, которыя для послідовательнаго и выдержаннаго стоика—чистійшіе пустяки: жажда счастія, разжигаемая распространеніемъ утилитарнаго ученія, и сосредоточеніе въ мысли о наслажденіяхъ жизнью всіхъ помысловъ и стремленій человіческихъ ділаетъ людей слишкомъ веуміренно чувствительными и воспріимчивыми даже къ такимъ страданіямъ, которыя далеко должны быть несильными.... Такимъ образомъ мы никакъ не можемъ согласиться съ Миллемъ, чтобы тів. которые поставляютъ счастіе единственной цівлью своей жизни, расположены были руководиться въ своей жизни тівмъ стоическимъ привиципомъ, который рекомендуетъ имъ Милль, и чтобы они дівяствительно чувствовали себя счастливыми, насильствен-

ознымь индиферентизмомь, могуть существовать въ обществъ крайне превратное понятіе о вопросахъ религіи и прантическое безвіріе, практическій редигіозный видиферентизмъ. Если не какимъ-либо психическимъ разстройствомъ, то именно неправильнымъ пониманіемъ христіанскаго ученія и унадкомъ религіозно-правственной жизни въ нашемъ обществъ мы въ правъ объяснять указанныя явленія. Но и самое психнческое разстройство въ конце концовъ сводится къ ненормальному религіозно-нравственному состоянію общества, хотя бы данное лицо, подвергшееся умственному разстройству, само и не было особеннымъ выразителемъ и представителемъ этого непормальнаго религіозно-нравственнаго состоянія общества: въ жизви весьма часто мы расплачиваемся за пороки и гръхи другихъ.... Не даромъ одинъ изъ извъстивищихъ англійскихъ психіатровъ, Маудсли, въ своемъ новомъ сочиненіи объ отвітственности при душевныхъ болізняхъ указываеть, въ числъ средствъ въ ослабленію забольванія этими болтзнями, развитіе въ обществъ разумной и истинной религіозности. Безвъріе же и религіозный индиферентизмъ, будучи уже сами по себъ бользненными душевными состояніями, при извъстныхъ обстоятельствахъ дегво могутъ нриводить къ самоубійству. Для невърующаго или для безразлично относящагося въ редигін жизнь постольку должна имъть значенія, поскольку она даеть счастія такъ или иначе понимаемаго. То же самое нужно сказать и о тёхъ, которые, хотя на словахъ и признаютъ себя христіанами, однакожъ на дёлё являются неръдко грубъйшими и односторонними эпикурейцами. Какъ скоро личное счастіе, личное благополучіе, такъ или иначе понимаемое, не тольво недостигается ими въ настоящемъ, но представляется недостижимымъ и въ будущемъ, какъ скоро постигаетъ ихъ какое-либо бъдствіе, вакой-либо кругой повороть въ ихъ судьбъ, что же можеть удерживать такихъ людей въ жизни и что заставить ихъ мужественно переносить горести существованія, выпадающія на ихъ долю? Ужь не рекомендуемый ин Миллемъ стоицизмъ? Но въдь стоики разръшали самоубійство всякому, кому представляется жизнь слишкомъ тяжелой. Еще меньше эпикурензыть можеть служить утешениемь и поддержкой въ но подавляя и истребляя въ себъ такія желанія, въ удовлетвореніи которыхъ они, быть можеть, видять верхъ счастія, самое сильное наслажденіе. Стоическій принципъ еще нъсколько пригодень для людей, отъ природы отличающихся крайней умъренностью своихъ желаній и большимъ запасомъ апатіи. Но что касается до людей противоположнаго склада, то для нихъ стоическій принципъ—медленное самоубійство въ большинствъ случаевъ. Вся жизнь этихъ людей должна проходить въ мучительной и непрестанной борьбъ съ собственными влеченіями и страстями. Эта борьба не давала бы имъ возможности спокойно наслаждаться даже тъмъ, что находится въ полномъ ихъ распоряженіи. Мало того, это послъднее могло бы потерять въ гла-

виду горестей и страданій жизни. Не даромъ Эпикуръ училь какъ можно дегче, благодушиве смотреть на смерть. Нередно дивятся тому, что самоубійства иногда происходять изъ-за денежнаго разстройства, неудавшейся любви, изъ-за непріятностей по службів и т. под. Но что же здъсь въ сущности удивительнаго? Какъ ни дики и ни безсмысленны указанныя явленія съ христіанской точки зрівнія, они совершенно понятны съ точки зрвнія эппкурейской. Каждый по своему понимаеть счастіе и въ разные періоды своей жизни добивается разныхъ благъ: что одному представляется верхомъ благополучія, наибольшимъ счастіемь, въ сравненіи съ которымъ все другое-ничто, то самое можеть не имъть никакого значенія въ глазахъ другаго человъка съ другими потребностями и страстями. Потому-то напр. человъкъ, поставляющій все счастіе своей жизни въ накопленія богатства, не можеть не страдать жесточайшимъ образомъ, окончательно лишившись своего состоянія. Эти люди, какъ скоро страсть къ богатству сділалась въ нихъ всепоглощающей страстью, обывновенно сходять съума или лишають себя жизни въ случав постигшей ихъ состояние катастрофы. Не можемъ также не заметить и противъ того мисиія автора передовой статьи въ названной газеть, - мивнія, по которому самымъ лучшимъ средствомъ противъ возрастающаго числа самоубійствъ среди образованныхъ людей, будто бы, должно признать предоставленіе обществу большей самодъятельности и отпрытие для лучшихъ силь его наибольшаго простора. Въ настоящемъ случав мы можемъ сослаться на Англію, нерізко называемую "страной самоубійствъ", гді, несмотря на то, что и этотъ просторъ для лучинхъ силь существуеть, и общественная самодъятельность находится въ благопріятныхъ условіяхъ, однакожь самоубійства въ последнее время стали еще чаще случаться. По нашему убъжденію, независимо отъ другихъ средствъ, было бы значительнымъ противоядіемъ противъ эпидемін самоубійствъ, еслибы въ нашей свътской журналистикъ почаще раздавался сильный и искрен-ній голосъ въ пользу религіи и еслибы, вмъсто эвдемонизма и утилитаризма, представители и руководители нашего общественнаго мивнія проводили болве серіозный взглядъ на жизнь....

захъ ихъ всякое значеніе, всякій сиыслъ. Но развіз большая часть человичества, возражаеть Милль, не довольствуется очень малей долей счастія? Вопервыхъ, довольство жизнію и наслажденіе жизнію-вещи очень различныя, которыхъ смішвать отиюдь нельзя, когда идетъ рвчь о счастіп. Но въдь утилитаризмъ ставитъ цълію жизни не довольство ею, а счастіе, на-слажденіе бытіемъ. Значитъ, Миллю не зачъмъ и указывать на то, что есть много людей, которые довольны своей жизнью, твиъ болве, что и это довольство иногииъ достается крайне тяжело и далеко не всегда ими чувствуется. Вовторыхъ, люди, проникнутые христіанскими возарвніями на жизнь и живущіе мыслію о своемъ нравствовномъ совершенствованів, могуть благодарить Бога п быть довольными своей судьбой даже и тогда, когда Провидение посылаеть имъ какія-либо тяжкія испытанія. Исторія христіанской жизни богата примірами подобнаго рода. Можетъ ли ссылаться на такіе факты сторонникъ и защитникъ утилитарнаго ученія? Мы думаемъ, что онъ не въправъ дълать это. Истинные христіане, между которыми только и можно встрътить благодушный и свътлый взглядъ на жизнь, несмотря на ея скорби и невзгоды, не считають целію жизни счастіе. Отсюда и ихъ отзывы о жизни получають совстив другое значеніе, -нар отгод олени виспж св схиривривен верок ивисто смар наго кромъ наслажденій и пріятностей. Та самая жизнь, за ко-торую истинные христіане могутъ съ полной искренностью бла-годарить Бога, можетъ казаться эпикурейцу тяжелъйшимъ бременемъ и вызывать со стороны его самиц жетаниц и зтоуний ропотъ на судьбу. Значитъ, то обстоятельство, что большая часть человъчества довольствуется очень малой долей счастія, само по себъ ничего еще не говорить въ пользу утилитаризма, особенно если это довольство—ничто иное, какъ вынужденное и невольное примиреніе съ суровой судьбою, нисколько не устраняющее частыхъ сътованій и ропота на жизнь, что въ дъйствительности обыкновенно и случается, Говорятъ, что че-ловъкъ привыкаетъ и къ тюрьмъ. У южно-африканскихъ племенъ бълый господниъ, который не бьетъ своихъ невольни-ковъ, становится смъшнымъ въ ихъ глазахъ, и они съ досадой укоряють его, что онь не стоить названія господина. Бывають случан и покуріознье. Одниъ англійскій путешественникъ разсказываеть следующій, замечательный въ настоящемь случае, фактъ. Наша нянька, говорить онъ, оставила насъ, чтобы выйдти замужъ, и спустя не много времени явилась къ мъстному начальнику съ жалобой на своего мужа. Онъ спросиль ее, въ чемъ дъло, и она холодно отвъчала ему, что мужъ не любитъ ее. Онъ сталь спрашивать ее, почему она такъ думаетъ? «Потому, что онъ никогда не билъ мена», отвъчала она. Подобныхъ фактовъ можно было бы привести весьма много изъ исторів нашего крипостваго права. Но изъ всихъ подобныхъ фактовъ начего мельия вывести такого, на чемъ бы могъ утвердиться Миль. Итакъ, съ какой бы сторовы мы ни разсматривали дело, выходить, что при настоящихъ условіяхъ жизни человіть не можеть быть счастивымь, съ чёмь готовь согласиться и Милль. Конечно, изъ этого никакъ не следуетъ, чтобы жизнь современнаго человъка была сцвиленісив однівки горестей и страданій. Само собою разумеется, что и въ настоящее время люди не мало испытывають радостей и наслаждений. Однакожь, все-таки до счастинной жизни тутъ еще очень далеко. Наслажденія н пріятности въ жизки обывновенно являются какъ случайность, какъ метеоръ, а не какъ постояниая струя, не какъ нъчто сплошное, причемъ перевъсъ остается за такими психическими состоянівин, которыя не суть наслажденія и съ ними даже не ....ольшбо озерин атомин

Но если Милль и признаетъ, что при настоящемъ положени вещей не только не представляется инкакой возможности совершенно предохранить себя отъ разныхъ «положительныхъ несчастій», но часто оказывается невозможнымъ даже хотя только смягчить ихъ въ сколько-нибудь значительной степени, тъмъ не менъе, по мивнію его, иттъ ни мальйшаго основанія утверждать, чтобы даже самыя величайшія бъдствія, отъ которыхъ страдаютъ люди, были вовсе неустранины по самой своей природъ и не могли бы быть, при другомъ порядкъ вещей, если не вовсе устранены, то но крайней мъръ сведены въ очень узкія границы. По взгляду англійскаго мыслителя главная трудность сдълать людей счастливыми заключается въ томъ, чтобы устранить, помимо дурныхъ законовъ и учрежденій, нищету, больвыь, злобу и подлость людскую и преждевременную потерю предметовъ личной привязанности. Мудресть общества, соеди-

нивъ свои усилія съ здравымъ смысломъ и предусмотрительностью пидивидуумовъ, по увъренію Милля, можетъ совершенно уничтожить бъдность въ той ся степени, когда она уже становится страданіемъ. Даже и этотъ самый неукротимый врагъ человъка, болъзнь, -- и та можетъ быть доведена до безконечно налыхъ разифровъ съ помощью хорошаго физическаго и нравственнаго воспитанія и съ помощью надлежащей осмотрительности отъ вредныхъ для здоровья вліяній, не говоря уже о томъ, что прогрессъ наукъ объщаетъ намъ въ будущемъ еще много решительных победь надъ этимъ ненавистнымъ врагомъ. Каждый шагъ на этомъ пути освобождаетъ насъ отъ нъскольких опасностей, угрожающих не только собственной нашей жизни, во, что еще важете, жизни тэхъ, въ комъ заключается наше счастіе. Что же касается до техъ страданій, которымъ подвергается человъкъ всябдствіе какихъ-либо внезапныхъ перемънъ въ своей судьбъ или вследствие какихъ-инбудь неудачъ, то это обыкновенно происходитъ или отъ его собственной неразсудительности или по причень ложнаго направленія его желаній или, наконецъ, отъ дурныхъ или несовершенныхъ общественныхъ учрежденій. Одиниъ словомъ, люди могутъ если не совершенно одольть, то, по крайней мъръ, въ вначительной степени обезсилить всв тв великія бъдствів, отъ которыхъ страдаютъ. Хотя прогрессъ на этомъ пути совершается крайне медленно, хотя, можетъ быть, пройдетъ еще длинный рядъ поколвній, прежде чвиъ одержана будеть окончательная побъда и будеть, наконець, этоть мірь превращень въ то, чемъ онъ легко могъ бы быть, еслибы у насъ не было недостатка воли и знанія, -- но при всемъ этомъ каждый человъкъ, достаточно развитый, чтобъ принимать какое-нибудь участіе въ борьбі противъ этихъ бізствій, какъ бы ни было это участіе мало и незначительно, въ самой этой борьбв можеть найдти столь высокое наслажденіе, что никогда не проміняєть его ни на какіе собланы эгоняма. Таковъ взглядъ Милля на будущее человвчества. Милль, повидимому, твердо уввренъ въ томъ, что рано или повдно настанетъ этотъ волотой въкъ, когда люди будуть пользоваться невозмутимымь счастіемь. Но вивемъ-ле мы достаточные основания въ тому, чтобы раздвлять эту увъренность Милля?

Какъ мы видели, онъ придаеть весьма важное значение въ вопрост о достижености счастия хорошенть учрождениять и уза-конениямъ. Дъйствительно, общественныя учрождения и узаконе-вия могутъ вли содъйствовать общественному благополучию или ослаблять его. Отрицать это значило бы незнать дъйствительной жизни. Но въ совершенно другомъ видъ представляет-ся дъло, если мы спросимъ: возможны ли самыя совершеннъвния учреждения и узаконения и отъ нихъ ли зависитъ сча-стие человъческой жизни? Чтобы появились самыя наисовершенныя общественныя учрежденія и уваковенія, для этого требуются такія условія, какихъ никогда мы не можемъ найти въ двиствительной жизни. Мало того, эти наисовершейнъйшія учрежденія и узаконенія даже не мыслемы независимо отъ несовершенствъ человъческаго ума и отъ невозножности предвидъть всь последствія какой-либо законодатольной меры, къ какимъ она можетъ привести при своемъ практическомъ осуществленіи. Послъднее обстоятельство одинаково важно, какъ и первое. Можно бы привести весьма много доказательствъ въ пользу той нысли, что нервдко узаконенія, ниввинія цвлію прекращеніе ка-кого-либо зла, существующаго въ обществі, установленіе но-ваго порядка общественныхъ отношеній и т. д. давали далеко не тв результаты въ двиствительной жизни, чвиъ какихъ можно было-бы ожидать отъ нихъ. Иногда известныя последствія того или другато правительственнаго ивропріятія такъ ясно и наглядно представляются законодательной власти, уже зарекомендовавшей себя глубокой проницательностью и внаніемъ общественной среды, что всякое сомивное въ возможности получить нхъ въ жизви представляется нелепостью. Однакожъ, при практическомъ проведени данной законодательной мёры нолучаются результаты, совершенно противоположные ожидавшинся. Людовикъ XIV вапр. шесть разъ въ течене своего царствованія порывался останевить разширеніе Парижа, при чемъ на сторо-нъ желаній короля было и общественное мивніе. Однакожъ, не спотря на всъ законадательныя меры Людовина, Парижъ все росъ и росъ по какийъ-то неизвёстнымъ королю и лучшимъ представителямъ общественняго инёнія законамъ. Это одинъпрвитръ изъ сетии фактовъ, изъбстныхъ къждому сколько ни-будь наблюдательному и знающему человъку. «Въ примънения

къ столь сложному механизму, накъ общество, совершенно справедиво замъчаетъ Спенсеръ въ своемъ новомъ сочинения: «изученіе соціодогін, важенъ радне вле даже накогда не проязводить того примаго эффекта, котораго ожидали, и исизбъжно производить косвенные эффекты, самые размообразные и пногочисленные, которыхъ накто не предвидаль.» И чемь сложиве та наи другая общественная среда, на которую должно действовать законодательство, и чёмъ разнообразиве составъ ея, тёмъ больше трудностей и даже невозможности предвидеть всь бляжавшія и отдаленныя нослідствія какой-либо законодательной мъры. Не нужно, номимо этого, забывать, что какъ бы ви было повидимому хорошо и безумречно действующее въ данной странъ законодательство, всегда будетъ оставаться мъсто для еще болье совершеннаго законодательства. Этотъ законъ простирается на всякое отдаленное будущее человичества, какое бы мы себъ ни представиди. Но вивстъ съ этимъ всегда возможно и чувство неудовлетворенности, чувство недовольства действующимъ законодательствомъ, существующими юридическими формами жизни. Само собою разумъется, что чъмъ лучше и больше соответствуеть своей ндей действующее законодательство, темь лучше и больше устраняются неудобства и непріятности въ положенів отдільных членови общества, условливавшілся прежними уваконеніями и постоновленіями. Но устрановіє этих неудобствъ и непріятностей само по себів още не дасть счастія нли наслажденій, когда новое положеніе уже устанавливается в когда люди сживаются съ никъ, темъ более, что всякое положеще, юридически устанавливаемое, вибств съ выгодными сторонами инветь и невыгодныя. А чень более человеть привыкастъ къ своему новому положению, темъ менее овъ чувствуеть выгодныя его стороны и твгъ белье упрачиваетъ спесобность легко переносить невымодныя, непріятныя сторовы. Развъ ненавъстно, что требовательнесть людей всегда фастотъ вижстъ съ удовлетвореніемъ желаній? Развів неизвістно, что человіку хочется все большаго и фольшаго? При этомъ обыкновение люди всего меньше дунають о томъ, что прежде они лишены были н того, ченъ пользуются въ данное время. Напревикъ, мережитор, какъ бы оно ни было вногда тяшело, нередко не беретои и въ соображение: человъкъ чувотвуетъ линь ванныя лишения.

данныя непріятности, проуведичивая ихъ сиду и значеніе. Современная жизнь представляеть много такихъ фактовъ, что, всябдъ за удовлетвореніемъ однихъ претензій, выростають еще большія и ръшительнъйшія. Мы приведемъ одинь фактъ, который по нашему мивнію, весьма знаменателенъ. Такъ-называемыя передовыя женщины, послъ того какъ напряженная агитація въ пользу ихъ совершенной равноправности съ мужчинами въ значительной степени удалась и онъ въ нъкоторыхъ странахъ получилй доступъ къ такимъ профессіямъ, о какихъ прежде и не мечтали, уже не довольствуются требованіемъ все большей и большей равноправности, но желають совершеннаго преобладанія надъ мужчинами и поливишаго подчиненія пхъ. Наиболве передовыя женщины въ одной американской газетъ 2) проповъдують, что съ преобладаніемъ женщинъ должна наступить новая эра въ исторіи человъчества, которая по своей цивилизацін и культурь будеть превосходить эру господства мужчинъ. Эти передовыя женіцины заявляють, что еслибы было устранево мужское вліяніе на нихъ, то онв сдвлались бы совершеннвишими созданіями въ міръ. Признайте, кричатъ онъ, наше превосходство надъ мужчинами, отдайте въ наше распоряжение судьбы этого міра, и тогда вы неузнаете его: всяческіе безпорядки п всяческое зло, порожденные недостаткими и несовершенствами мужчинъ, исчезнутъ, и настанетъ царство счастія и радостей. Но это далеко еще не всё. Саныя хорошія государственныя учрежденія и постановленія не обезпечивають още пользованія встми тіми благами, накія, повидимому, необходино соединены съ господствонъ пхъ въ извъстномъ обществъ. Милль въ разныхъ своихъ сочиненияхъ касается вопроса о податической и гражданской свободъ и даже спеціально посвящаетъ этому предмету особое изследование. Онъ на разные лады повтеряеть, что свобода составляеть одно нав существеннъйшихъ условій счастливой жизив. Но спрашивается: всегдали вдутъ рука объ руку юридическія формы свободы в дійствительная свобода? не видимъ ли мы на примъръ нъкоторыхъ цивилизованных странь, гдв формально существуеть эта свобода, что рядомъ съ полной политической свободой, которую многіе

<sup>2) &</sup>quot;The Women's Iournal."

считаютъ единствевнымъ условіемъ общественнаго благосостоянія, уживается, съ одной стороны, самый грубый деспотизмъ, а съ другой стороны, полное безправіе? Не видимъ ли мы, что даже литераторы, счигающіеся горячими защитниками политической свободы, радуются каждому такому действію, которое связываетъ по рукамъ и ногамъ ихъ противниковъ, сами говорять о необходимости крутыхъ стеснительныхъ меръ противъ представителей враждебной имъ партіи и пускаютъ неріздко въ ходъ самыя непозволительныя средства для того, чтобы наиболве чувствительно повредить имъ? То, что происходить въ кружкахъ высшей интеллигенціи, повторяется неріздко въ еще болібе суровыхъ формахъ въ другихъ слояхъ общества, на другихъ поприщахъ борьбы за преобладание. При полной номинальной политической свободъ иногда устанавливается такой порядокъ вещей, при которомъ большинству становится невыносимо тяжело. «При учрежденіяхъ, которыя номинально обезпечивають людей отъ всякаго гнета, замвчаетъ Спенсеръ, люди все-таки могутъ жить въ страшных ственениях, не имъя права высказывать своихъ митий и устранвать свою частную жизнь такъ, какъ имъ правится.» Милль, какъ и многіе другіе писатели, думаетъ, что людямъ жилось бы лучше, еслибы они сами имъли право избирать себв правителей и участвовать въ управленіи общественными делами. Но кто не знаетъ, какъ пріобретаются голоса путемъ угожденія безсмысленнымъ предразсудкамъ или моднымъ ндеямъ, господствующимъ въ обществъ, неосуществимыми объщаніями, подпольной витригой, возбужденіемъ страстей и т. д., между твиъ какъ люди достойные проигрываютъ? Кто не знаетъ, что и при такъ называемомъ самоуправленіи могуть выигрывать немногія сдиницы, а большинство несеть на себт вст тяжелыя последствія безобразій, проделываемых этими ловкими и провырливыми единицами? Эти печальныя явленія встръчаются и при конституціонной форм'в правленія и при республиканской. Потому-то, въ настоящее время более серіозные и положительные мыслигели стали открыто высказывать, что благосостояніе гражданъ одинаково возможно при самыхъ противоположныхъ формахъ правленія: монархической, конституціонной в республиканской. Тоже самое мы должны сказать и относительно всяких других общественных учрежденій и узаконе-

пів. Злоупотребленіе, вызываемое человіческимъ эгонзмомъ и страстями, можетъ сдёлать безсильными самыя лучшія изънихъ. А изъ этого слёдуетъ то, что жить при хорошихъ общественныхъ учрежденіяхъ и узаконеніяхъ не значить еще быть счаных учрежденіях и узаконеніях не значить еще быть сча-стливым больше, чём при посредственных и даже дурных в, особенно если мы не будем позабывать, что счастіе—в выс-шей степени субъективное чувство, способное вызываться са-мыми противоположными вещами. Наконец в, здёсь умёстен во-просъ: всегда ли и во всяком ли обществ могуть быть вво-димы такія учрежденія и постановленія, которыя представляются лучшими, намбол с способными обусловливать собою благосо-стояніе общественное? Едвали кто-нибудь из мыслящих влюдей будеть спорыть противь того, что при введеній тёх или дру-гих реформ легальных постановленій и т. д. составляєть весьма существенное обстоятельство тоть или другой складъ весьма существенное обстоятельство тотъ или другой складъ общества, его политическое, гражданское и духовное состояніе и развитіе. Никакъ нельзя въ извъстныхъ случаяхъ обвинать данное правительство за то, что оно не проводитъ такихъ-то реформъ, не вводитъ такихъ-то узаконеній и т. д. Иногда правительство бывало весьма расположено къ извъстнымъ нововведеніямъ и дёлало довольно смёлые шаги въ этомъ направлеведеніямъ и дѣлало довольно смѣлые шаги въ этомъ направленіи, но встрѣчало такое упорное противодѣйствіе со стороны общества или такое убійственное равнодушіе, что должно было отступать отъ самыхъ благихъ своихъ предпріятій. Какъ на примѣръ, мы ссылаемся на исторію попытокъ къ упичтоженію въ Россів крѣпостнаго права. Еще болѣе разительное доказательство противъ возможности введенія такихъ реформъ, которыхъ жизнь не можетъ еще принять и ассимилировать себѣ, представляетъ исторія революцій, какъ попытокъ грубою матеріальной силою низложить существующій порядокъ вещей и на мѣсто его поставить новый. Если еще законное правительство въ союзъ съ лучшими гражданами и при неблагоиріятныхъ условіяхъ можетъ кое-какъ провести реформы, несимпатичныя большинству, революціонеры, обыкновенно задающіеся самыми утопическими и нелъпыми цълями, не только не успъваютъ въ свенхъ намъреніяхъ, но еще больше закръпляютъ даже дъйствительно дурныя стороны общественной организаціи, вызывая противъ себя напряженную реакцію консервативныхъ элементовъ

общества, изъ которыхъ дурные нередко еще напряжение отстапвають свое существование. Отсюда революціонеры, не говоря уже о другихъ причинахъ, въ существъ дъла являются здвишеми и сильнейшеми врагами прогресса, хотя бы они и счетали сами себя наиболъе либеральными и служащими дълу цивилизаціи з). Относительно значенія насильственных в переворотовъ въ общественномъ стров замвчательны следующія слова англійскаго современнаго познтивнота, Спенсера. «Франція на трехъ поколеніяхъ, говорить онъ, представляетъ все мовые и мовые привры невозможности произвести существенныя изибненія въ типъ соціальнаго устройства при помощи какихъ бы то ни было нововведеній, совершаемыхъ путемъ революцін. Какъ ни великимъ кажется въ извъстное время преобразованіе, но первоначальная основа опять проглядываеть въ немъ. Какъ только устанавливается номинально-свободное правительство, возникаетъ и новый деспотизиъ, который отличается отъ прежняго только тъмъ, что у него новый лозунгъ и иные люди его произносять, но совершенно сходный съ прежнимъ по ръшимости подавлять оппозицію и по средствамъ, употребляемымъ лля этого. Пріобрътенная свобода тотчась сдается какому-нибуль явному автократу, или, какъ мы видели недавно, передается въ руки человъка, который требуетъ всей сущности автократін, не требуя только ся титула». Чёмъ крупнёе какая-либо общественная реформа, чёмъ шире и важиве то или другое узаконеніе, твиъ, очевидно, болъе благопріятныхъ условій требуется для нроведенія ихъ въ жизнь. Для успівшнаго исхода реформы, затрогивающей интересы самыхъ разнообразныхъ общественныхъ слоевъ, требуется, чтобы всв они или по крайней мврв, большинство быдо на сторонъ ся. Но какимъ образомъ это возможно. когда люди обыкновенно преследують личные интересы или по крайней мірів гораздо ближе принимають ихъ къ своему серяцу. чвиъ интересы другихъ людей? Между твив, реформа такого

э) Какъ бы желательно было, чтобы органы нашей духовной и свътской журналистики какъ можно обстоятельнъе и почаще развивали эту мысль гласно, чтобы хоть чревъ это выяснить кому слъдуетъ, какъ нязко и недостойно разумнаго человъка мутить молодые умы, возбуждать въ нихъ революціонные инстинеты и чрезъ то дълать ихъ врагами общественнаго преуспълнія....



рода непремънно вредитъ чынкъ-либо интересамъ, причиняетъ кому-либо болье или менье чувствительныя лишевія. Это непвбъжно при всякой важной реформъ. Какъ скоро проектируемое преобразованіе сопряжено съ утратою правъ, привилетів и выгодъ прияго класса людей, въ такомъ случав естественно ожидать отъ нихъ, особенно если они сильны своимъ вліяніемъ и своими средствами, сильнойплей оппозиции. Этотъ протестъ противъ проектируемыхъ преобразованій можетъ иногда опираться на такія силы, противъ которыхъ не пойдеть вной разъникакое правительство. Когда въ средніе въка сталь раздаваться ропоть противъ того, что католическое духовенство не только не возстаетъ противъ рабовладъльчества, но еще само всякими мърами пріобр'втаеть рабовь, оно ухитрялось доказывать Св. Писаніемъ и преданіемъ следующую антихристіанскую мысль. «Богъ, говорить одинь средневъковой писатель, по сотворени міра насслиль его тремя породами людей: дворянами, духовными и мужиками. Онъ даровалъ нервымъ землю, вторымъ десятниу и даянія и осудиль мужиковь на пожизненную работу въ пользу тахъ и другихъ». Развъ мы не видимъ и въ настоящее время, что подобнымъ же путемъ отстанваются такія права, привиллегів и выгоды, которыя въ сущности совершенно расходятся съ духомъ и даже буквой символическихъ христіанскихъ кингъ? Почему мы не должны думать, что и на будущее время люди, къ какому бы классу общества они ни принадлежали, будуть прибъгать къ санымъ сильнымъ въ извъстное время средстванъ для ръшительнаго противодъйствія самымъ благимъ законопроектамъ, расходящимся лишь съ интересами трхъ или другихъ слоевъ общественныхъ? Натурально, что такого рода противодъйствіе, болье или менъе энергическое и стойкое, возможно всегда по отношенію къ такимъ узаконеніямъ и преобразованіямъ, которыя, объщая однимъ членамъ общества освобождение отъ твхъ или другихъ неудобствъ, посягаютъ въ тоже время на пріятное quo другихъ. Но съ вочножностью этого противолъйствія связана бываеть часто невозножность проведения законодательнымъ порядкомъ самой полезной реформы или, по меньшей мёрв, совершенное искажение ея на практикв. Вивств съ этимъ и тв блага, которыя ожидались отъ данной реформы, остаются въ области мечтаній и желаній до твхъ поръ, пока общество во

встхъ своихъ членахъ или, по крайней мтрт, въ большинствт не разовьется морально и граждански до такой степени, чтобы сдъдаться способнымъ стать твердо на путь разумныхъ реформъ и съумьть провести ихъ въ жизнь. Изъ всего нами сказаннаго по вопросу объ общественных учреждениях и постановленияхъ кажется легко можно видеть, что въ вопрост о достижниости положительнаго счастія далеко не такими представляются общественныя учрежденія и постановленія, какими ихъ считаетъ Милль. Если даже стать на его точку эрвнія касательно значенія юрндическихъ и политическихъ формъ жизни, то и въ такомъ случав достижение положительного счастия даже въ самомъ отдаленномъ будущемъ представляется немыслимымъ уже потому одному, что, съ одной стороны, ндеалъ счастія не можеть быть тожественнымъ у всехъ людей; а съ другой стороны, самыя дучшія общественныя учрежденія и постановленія не устраняють возможности представленія о еще болье совершенныхъ и т. д. Вотъ, еслибы Милль доказалъ, что можетъ наступить такое вреыя, когда вовсе ненужны будуть развыя юридическія правоопредъленія, когда судебная власть исчезноть и вообще принципъ принудительности, лежащій въ основъ самаго существованія государствъ, благодаря достигнутому людьми нравственному совершенству, исключающему насильственное воздействие на человъческую волю и регулирование ся, станетъ излишнимъ, въ такомъ случав онъ еще могъ бы говорить о возможности достигнуть счастлевой жизии....

Здёсь вы естественно встрёчаемся съ вопросомъ: болёе ли люди страдають отъ несовершенства общественныхъ постановленій п учрежденій, чёмъ отъ нороковъ и дурныхъ собственныхъ страстей? Милль самъ говорить, что людская злоба и подлость служать великимъ источникомъ нашихъ морадьныхъ и даже физическихъ страданій. Въ этомъ случаё мы совершенно согласны съ Миллемъ. Но мы никакъ не можемъ согласиться съ нимъ, будто хорощія общественныя учрежденія и постановленія сами по себъ способны полагать конецъ тёмъ страданіямъ, которыя зависять отъ порочности людской. Мы утверждаемъ, напротивъ, что самыя дурныя общественныя учрежденія и постановленія, выгодныя для меньшинства и ложащіяся тажелымъ снетомъ на большинство, зависять существенно отъ господства синетомъ на большинство, зависять существенно отъ господства

эгонама, властолюбія и другихъ дурныхъ силонностей. Тамъ, гдъ эти пороки подавлены или ослаблены, невозножны даже подобныя общественныя учрежденія и узаконенія. Эгонанъ меньшинства нервако даетъ такую ностановку санымъ, новидимому, прекраснымъ реформамъ, при которой положение большинства двлается еще болве тяжелымъ и певыносинымъ. Напр. Людовикъ Х, желая въ одно и тоже время добиться двойныхъ выгодъ, задумаль освободить крестьянь отъ крепостной осодальной зависимости. Онъ издаль самый либеральный манифесть, въ которомъ очень краснорвчиво говорилось о остественномъ равенстве между людьми в о необходимость эмансипаціи крестьянской. Но всябдъ почти за обнародованісмъ этого, повидимему, столь хорошаго манифеста Людовикъ долженъ быль прибъгнуть къ насильственнымъ средствамъ для того, чтобы заставить кре-СТЬЯНЪ ПОКОНЧИТЬ СЪ ВХЪ ЗАВИСИМОСТЬЮ ОТЪ ФООЛАЛЬНАГО ДВОрянства. «Кто всявдствіе дурныхъ совотовъ наи собственной глупости, гласило распорижение короля, не пойметъ столь великаго благодъянія и нашей милости, пожелавъ лучше оставаться въ рабствъ, чъмъ сдълаться свободнымъ, - со всъхъ такихъ личностей мы приказываемъ и повелъваемъ ванмать для вастоящей войны безплатно и въ достаточномъ количестви пособія, какія только можно взять съ нихъ». Почему же, однако, крестьяне не хотели воспользоваться прелестями свободы и предпочли ей неволю? Дъло въ томъ, что, освобождая крестьянъ за деньги и во имя принциповъ естественнаго права, ихъ не надвляли землей, и вследствие этого масса отпущениясовъ превращалась въ нищихъ. Людовику же выгодно было воспользоваться крестьянскими грошами и въ тоже время поднять крестьянъ противъ своихъ феодальныхъ враговъ. Инвя въ виду дурныя качества, свойственныя человъческой природъ, мы и говорили выше, что и въ будущемъ существонивншимъ и сильнъншимъ препятствіемъ къ проведенію нанболье совершенныхъ преобразованій и узаконеній и къ надлежащему благодітельному вліянію ихъ должны служить недостатки и дурные инстинкты, свойственные людямъ. Самая всегдашняя потребность въ законодательствъ и судъ объясняется изъ этого же источника. Если же бъдствія и страданія жизин скорте зависять оть людскихь пороковъ и дурныхъ страстей, то спращивается: не наступитъ

ли въ будущемъ для человъчества такое состояніе, когда окончательно исчезнеть все дурное, что теперь замичается въ дюдяхъ: злоба, поддость, зависть, коварство, произвелъ, жестокость, своекорыстіе, зложелательство, несправедлявость, безчестность и т. д.? Чтобы нивть право дать тогь или другой категорическій отвёть на этоть вопрось, такь-называеный ноложительный истодъ импленія требуеть, чтобы быль сперва решенъ вопросъ: далеко ли мы ушли въ правственномъ отношенін сравнительно съ самыми отдаленнъйшими нашими предками? На этотъ последній вопросъ одинь изъ известиващихъ. современныхъ мыслителей, именно Гартманъ, даетъ следующи отвътъ. Безиравственность, если измърять ее по масштабу настроенія, инсколько, говорить онь, не уменьщилась въ мірь отъ основанія перваго человіческаго общества и до сихъ поръ: перемънняась только форма, въ которой обнаруживается злая воля. Вездъ осталось тоже отношение эгонзма въ любви въ ближнему. Указывающіе же на жестокости и грубость прошедшихъ временъ нусть не забывають принимать въ разочеть, съ одной стороны, встръчаемыя нами v древнихъ первобытныхъ народовъ прямодушіе и честность, ясное чувство справедливости и почтеніе передъ освященными обычаемъ вравами, а съ другой растущія вивств съ культурою ложь, обманъ, лесть, мощенинчество, неуважение къ собственности и къ узаконеннымъ, но уже болъе ничего не говорящимъ для инстинкта, обычаямъ. Воровство, обманъ и мошенвичество, несмотря на положенныя за нахъ наказанія, увеличиваются въ болбе быстрой прогрессів, чемъ уменьшаются грубыя и тяжкія преступленія (напр. грабежъ, убійство, насиліе и т. д.). Самое подлое своекорыстіе безстыдно разрываетъ священивншія узы семьи и дружбы, какъ скоро приходить съ неми въ столкновение, и звърская жестокость дикихъ временъ сдерживается только страхомъ передъ несомивинымъ возмездіемъ со стороны постановленныхъ государствомъ и обществомъ законовъ. Но какъ скоро узы закона и порядка ослабдены или порваны, то тотчась жее дають себя знать жестокость и звърства человъческія во всемъ ихъ ужасъ, какъ это оказалось въ польской революцін, въ последній годъ американской гражданской войны, въ парыженой коммунт весною 1871 года. Нътъ, до сихъ поръ несколько не улучинансь влоба и тончу-

щій все чужое эгонать челов'ьческій: они только испусственно приперты плетвнами законовъ в гражданскаге общества и, ненива возножности произвости открытаго наводнени, все-таки просачиваются сивозь эти илетины жь тысячи щелей! Степень безиравственныхъ отренленій осталась таже. Тольке они силли лохиотьи и ходять во оракв... Но страданія у торпащаго отв безнравственных дізмій нискольно не ослабляются отъ того, что эти дъянія совершены въ утонченной формъ. Конечно, при постоянно расинряющейся замыв патріархальной безсознательной правственности совиательного соціального, далже, при смягченія чувствъ путокъ воспатанія, одна и таже къра правствонвыхъ стремленій вначительно расширила свои благодітельные результаты въ учрежденіяхъ благотворительности, больницахъ, благотворительных обществахь и т. под. и вообще въ смягченін правовъ. Но эта выгода перев'єшивается болью изощрониом чувствительностью у тёхъ, которыя терпять отъ безиравственныхъ дъяній: грубый человъкъ съ юморомъ отнесется къ удару, которымъ у него чуть не проломять черепъ, между твиъ какъ образованный глубоко огорчится отъ самаго незначительнаго оскорбленія. Кром'в того, съ повышеніемъ культуры выростаетъ и правственный масштабъ: одно и тоже действие теперь считается болбе безиравственнымъ, чемъ прежде. Это обстоятельство тоже служить къ перевъсу страданій отъ безиравственныхъ дъйствій и въ будущемъ. Хотя мы и не межемъ разділять во всей силв мивию новвищаго германскаго философа относительно правственнаго развитія человічества, тішь боліве, что н самъ онъ въ нъкоторыхъ случаяхъ видимо измъняетъ своему пессимистическому взгляду, однакожъ не можемъ не признать въ его словахъ преобладанія правды в истины надъ нёкоторымъ преувеличения. Несомивнию, что настоящее правственное состояніе даже христіанскихъ цивилизованныхъ народовъ не слишкомъ въ общемъ ушло сравнительно съ другими народами отдаленной древности. Если такъ ничтоженъ нравственный прогрессъ человъчества за громадный періодъ его жиеви, то мы не инвенъ никакихъ основавій для того, чтобы предволожить въ будущемъ совершенное исчевновение безиравственности: въдь мы должны признать, что она обусловлена настоящимъ состояніемъ нашей природы, такъ какъ въ противномъ случай, борьба съ безирав-

ственностью сопровождалась бы большими успъхами, а съ другой стороны, въ насъ не заивчалось бы какъ бы естественнаго влечени къ элу, чувствуемато каждымъ человокомъ. Милль возлагаетъ слишкомъ меумвренныя надежды на воспитание въ этомъ случав. Но хотя бы ны и предположеле, что найдутся всюду саные искусивные воспитатели, ны не должны повабывать, что воспитаніе безсильно пересоздать радикально человіческую природу. А если это последнее невозможно, то мы не имвемъ никакого основанія думать, что ніжогда наступить такое время, когда безиравственность исчезнеть, а съ этимъ стануть невозможными всв тв страданія, какія порождаеть безнравственность для терпящихъ отъ нея. Но этого недостаточно сказать. Можно утверждать даже съ полной несомивниостью, что въ будущемъ безправственность увеличится сравнительно съ настоящимъ временемъ, если все болве и болве будетъ распространяться безвъріе, а съ никъ утилитарный взглядъ на жизнь, который нисколько не ценить добродетель, какъ добродетель. Отсюда, н человъчество въ будущемъ будетъ страдать еще больше и сильнъе, чвиъ оно теперь страдаетъ. Злоба и подлость людская, въ которой Милль видить источникъ положительныхъ несчастій, можетъ сдълать невыносимымъ самое существование человъческое...

По ученію Милля, бідность въ той ся степени, когда она становится уже страданісиъ, въ будущемъ можетъ быть совершенно уничтожена. Въ своемъ сочиненіи: «Основанія политической экономіи» Милль подробніве развиваетъ свои мысли касательно матеріальнаго человівческаго благосостоянія. Самое лучшее для человівческой натуры состояніе то, разсуждаетъ Милль въ этомъ сочиненія, въ которомъ никто не біденъ, никто не желаетъ стать богаче и не имбетъ причинъ опасаться, что будетъ оттолкнутъ назадъ усилісмъ другихъ пробиться впередъ. Лучшее распреділеніе собственности—вотъ чего желаетъ и надібется Милль. Изміненія существующаго распреділенія собственности Милль ожидаетъ «отъ соединеннаго дійствія благоразумія и воздержности въ отдільныхъ лицахъ и отъ законодательной системы, благопріятствующей равенству состояній, насколько оно соотвітствуєть справедливому требованію каждато лица на плоды его собственнаго труда, велики ли они или малы». Будущее рабочихъ классовъ представляется Миллю въ

такомъ видь. «Работники, нолучая хорошую плату, жавутъ привольно; громадныхъ состояній нётъ, исключая заработанныхъ и наконленных въ продолжения жизни одного человъка; но за то гораздо больше, чёмъ теперь, будеть тамъ людей, нетолько освобожденных от грубых форм труда, по еще пользующехся достаточнымъ досугомъ отъ менаническихъ мелочейдосугомъ физическимъ и умственнымъ, позволяющимъ свободно предаваться всему наящному въ жизни и служить въ этомъ привремъ для классовъ, обставленныхъ въ этомъ отнощения менъе благопріятно». Цвны на пищу и одежды не будуть до такой степени возвышаться, чтобы двлать жизнь трудною для людей, такъ какъ благоразуміе заставить ихъ позаботиться пріостанавлявать слешкомъ большое -увеличение наредонаселения. Но на какихъ же основаніяхъ Мелль думаеть, что рабочіе классы ожидаеть такая судьба? Почему онь воображаеть, что съ достежениемъ такого состояния люди будутъ положительно счастливы? Не вдаваясь здёсь въ критику политико-окономическаго вагляда Милля, мы отвётимъ на два, поставленныхъ нами, вопроса, вивющихъ непосредственное отношение къ вопросу е постижниости счастія. Милль самъ сознасть, что для счастливой жезне вовсе недостаточно того, чтобы лишь унечтожена была бъдность въ той ея степени, когда она становится уже страданіемъ. Отсутствіе страданія, провсходившаго всябдствіе гнета крайней бъдности, еще не есть положительное счастіе: здісь на сміну страданія, которымь человінь обязань быль давленію нищеты, можетъ возникнуть страданіе, происходящее отъ неудовлетворенности стремленія къ обладанію такимъ состояніемъ, при которомъ человінь могь бы удовлетворять новымъ потребностямъ, отличающимся болье высокимъ характеромъ, большею широтою. Бъдность-понятіе въ высшей степени относительное. Нынтшній бъдный рабочій въ нткоторыхъ странахъ можетъ считаться богатымъ для рабочихъ другихъ странъ. Если же взять во внимание положение вынашнихъ низшихъ классовъ народа въ матеріальномъ отношенія и сравнить ого съположениемътъхъже классовъ въ прежние въка, окажется, что напр. современцый англійскій рабочій, добросов'ястно трудящійся, хорошо приспособившійся къ нав'ястному мастерству и ведущій нерасточительную жизнь, является тёмъ же

по отношенію въ рабочень прежних віновь, чёнь онь является самъ по отношению къ какому-небудь богатому средней руки дорду. Между темъ вакогда въ такой степени не было развито въ низшихъ классахъ народа подовольство своимъ жатеріальнымъ положениемъ, какъ въ настоящее время. Всян история Грецін и Рима въ значительной степени запечативна борьбою иржил низмами и вмещими клясовии изр-80 окономилоских вопросовъ, то эта борьба въ настоящее время въ странахъ западной Европы принимаетъ мало-по-малу острый ужасающій характеръ. Во Францін борьба эта достигла такого момента, когда высшіе классы, угрожаеные требеваніями нисших и устрашаемые перспективой буйной вспышки революціонных инстинктовъ, пщутъ спасенія въ диктаторъ. Но и во всей западной замвчанію Эмиля-де-Лавеле, соціализмъ по лаетъ быстрые успъхи. Въ Германіи соціализмъ составляеть организованную партію, которая имветь свои журналы, ведеть борьбу во всёхъ большихъ городахъ и посылаеть въ рейхсрать представителей, число которыхъ постоянно возрастаетъ. Въ Австрін, въ Испанін, въ Англін соціалистскія иден быстро проникають въ рабочія массы, н. что очень замічательно, даже профессора политической экономін дёлаются такъ-называемыми Catheder Socialisten. Недавній циркуляръ г. министра народнаго просвъщенія къ попечателямъ учебныхъ округовъ оффицально засвидътельствовалъ, что соціалистская пропаганда имбетъ и у насъ въ Россіи большой успѣхъ, несмотря на то, что, собственно говоря, ей не должно было бы имъть и мъста у насъ по отсутствію въ Россін пролетаріата. Относительно распространенія соціализма въ западной Европъ сдълаль весьма справедливое замъчание Дизраэли, что «теперь это только легкій зефиръ, едва волнующій листву, но вскорю онъ можеть обратиться въ неукротимый ураганъ, который ниспровергнетъ все на своемъ пути». Но гдв же источникъ этого крайняго недовольства нисшихъ классовъ своимъ матеріальнымъ положеніемъ? Въ томъ ли, что это матеріальное положеніе для нихъ становится все хуже и хуже? Въ данномъ случав вполив достаточный и справедливый ответь на этогь вопрось даеть Гартиань. «Соціальный вопросъ нашего времени, говорить онь, зависить въ концв концовъ только отъ повыснвшагося у рабочихъ массъ

сезнанія бідственности нув положенія, между тімь какь фактически оне можетъ навраться золотымъ въкомъ сравнительно съ ноложеність ихъ 200 леть тому назадь, ногда и речи не было с соціальнемъ вопрост. Прежде живущів на граниче голода слой наводонаселения чувствоваль, а отчасти още и теперь чувствуеть свою бъдность телько тогда, когда ворчаль голодный желудокъ, но чънъ дальше идеть исторія, тънъ грозиве становитов призракъ бедности наосъ, темъ страшнее и полеве бедняти проникаются сознавіснь своєв б'ядности». Но начто въ такой степени не содіваствуетъ уведичению и прогрессивному возрастанию въ рабочихъ нассахъ невовольства своимъ матеріальнымъ положениемъ, какъ распространение среди нахъ такого учения, по которому прико жизви ститается стастіе и которое подрываеть въ нихъ религіозныя върованія. Не даромъ пропагандисты сопіалистическихъ вдей всегда поставляють, въ числъ наиболье дъпствительныхъ средствъ въ возбуждению народныхъ массъ противъ существующаго экономического строя жизни, распространение въ народъ атенстическихъ идей и утилитарныхъ тенденцій 4). Тотъ, кто не видить въ жизни никакихъ другихъ целой кроме гоньбы за счастіемъ и кто эмансипируется отъ всякихъ отношеній къ Высочайшему существу, которыя налагали бы кръпкую узду на его своекорыстные вистинкты и заставляли бы довольствоваться лучше необходимымъ и переносить лишенія, чёмъ выступать съ притязаніями на большее и больщее количество благь жизни н даже не ствоняться наспльственнымъ захватомъ ихъ, меньше всего можетъ быть доволенъ своев судьбою, хотя бы она была далево не бъдна, и мириться совершенно съ уже пріобрътен-

<sup>&</sup>quot;У Хотя по поводу упомянутаго циркуляра далеко еще не вся высказалась наша пресса, однакожь, судя потому, что было сказано невоторыми газетами, можно преднолагать, что едвали руководители нашего общественнаго мизнія укажуть на то, что главнымь средствомь противь распространенія у нась соціалистической пропаганды служить нодъемь религіозно-правственнаго образованія и воспитанія народной массы и усилеміе серіозной полямической литературы (пока ея вовсе даже ніть у нась) противь соціалистическихь и коммунистических идей. Одни правительственныя міропріятія, клонящіяся къ удовлетворенію вопіющихь нуждь народа, по нашему убіжденію, въ этомь случає еще далено недостаточны. Наше духовемство и наша духовная журналистика снова вызываются на полезную службу церкви и обществу.



нымъ положеніемъ. Такинъ образомъ, по нашему убъжденів, повольство такемъ матеріальнымъ положеніемъ, которое толькочто устраняетъ страданія, сопряженныя съ нищетою вли сильнов бълностью, менье всего везможно для добявающегося подожетельнаго счастія. Тутъ, какъ мы говорили, возможебе всего противоположный порядокъ вещей, т. е. излишекъ претензій, недовольства, требовательности. Истиный христіаника можеть чувствовать себя хероше и при значительной бълмости, не невърующій и гоняющійся только за благани жизни, каковымъ должень быть всякій посльдовательный утнантаристь или эвдемонисть, не способень въ этому. Это - аксіона, которую мы просили бы серіозне опровергнуть, кому она не нажется таковою. Хотя одинъ изъ основателей той доктрины, которую защищаетъ Милль, именно Эпинуръ, и говорилъ, что можно быть счастивымъ, имъя передъ собою кусокъ ичменнаго хивба и стаканъ воды, однакожь это говоритъ скорве о его личномъ характеръ, чъмъ о свойствахъ его доктрины: противоръчіе же дъйствій съ принимаємыми принципами - вещь очень обыкновенная въ жизни.... Такимъ образомъ, мы не можемъ не признать того, что уничтожение крайней бъдности само по себъ еще не есть ручательство въ пользу счастія человъческой жизни. Обыкновенно, съ расширениемъ матеріальныхъ средствъ, у человъка являются новые расходы, новыя потребности, новыя прихоты даже. Тотъ, кто прежде страдалъ отъ того, что не могъ достаточно удовлетворять санымъ необходимымъ своимъ потребностямъ, начинаетъ теперь страдать отъ того, что не можетъ быть удовлетворена потребность въ такихъ вещахъ, о которыхъ прежде онъ вовсе не зналъ или не находилъ нужнымъ имъть у себя. Не видимъ ли мы въ настоящее время того, какъ даже для вполнъ достаточныхъ людей жизнь становится гораздо трудиве и тяжелве. Увеличение общаго благосостояния. увеличивши потребности людей и утончивши ихъ вкусъ, усилило спросъ на большую часть предметовъ и возвысило цены почти на всв предметы потребления въ ивсколько разъ. Цвиность недвижимаго имущества, домовъ и земель, быстро и сильно возвысились всабдствіе общаго благосостоянія: явилось болье охотниковъ пріобръсти собственность этого рода и болье

нокупателей, погущихъ и желающихъ заплатить за нее высокую цену. Мясо и все сельско-хозяйственные продукты поднялись въ цене до такой степени, что причинили серіозныя неудобства для большинства даже достаточных в семействъ и двиствительное лишеніе для очень многихъ. Квартирная плата, жалованье и содержаніе прислуги то же возвысились мъстами даже неимовърно высоко. При всеобщемъ повышеніи заработной платы во всёхъ провыслахъ, вздержки на большенство предметовъ, въ которыхъ трудъ занимаетъ большую долю въ качествъ составнаго элемента, весьма существенно увеличились, и мы принуждены платить болье прежняго за всякую нужную для насъ подёлку. «Говоря вообще, мы, въроятно, безъ преувеличенія можемъ сказать, замічаетъ Грегь, что для семействъ, принадлежащихъ къ среднимъ классамъ, дъйствительныя издержки жизни увеличились среднимъ числомъ на 25 процентовъ противъ суммы, существовавшей 25 лътъ тому назадъ». Но при этомъ ненужно позабывать, что доходы и въ особенности жалованье вовсе не увеличились пропорціонально съ этииъ. Значитъ, жизнь стала и съ другой стороны болбе трудною. Даже и въ томъ случав, когда цвны на ивкоторые предметы потребленія дійствительно упали сравнительно съ прежнимъ, сущность дъла все таки не измънилась. Передвижение съ ивста на мвсто стало дешевле, но каждое семейство средняго власса путешествуетъ гораздо чаще, чъмъ прежде. Вино, чай стоютъ меньше, но люди привыкли употреблять ихъ въ большемъ, чвиъ прежде, количествв. Большинство предметовъ одежды можетъ быть нуплено иногда по уменьшеннымъ цвиамъ, но они требуются въ большемъ количествъ, притомъ они должны быть болъе дорогаго качества. Если мы перейдемъ въ восинтанию дътей и т. п. то еще болъе убъдимся, что положение вещей въ сущности изывнилось къ худшему не смотря на то, что люди повидимому живутъ лучше, богаче прежняго. Если какому-либо современному рабочему, жившему въ бъдности, и пришлось-бы попасть въ положение нынъшнихъ такъ-называемыхъ достаточвыхъ людей и пережить вст тягости ихъ жизни при кажущихся удобствахъ, едвали бы онъ чувствовалъ себя счастливъе, чъмъ тогда, когда его нотребности находились на самомъ низкомъ **уровнъ и когда удовлетвореніе вхъ стоило такъ мало. Какое-же** 

основаніе Милль имветь къ тому, чтобы утверждать, что устраненіе бъдности, характеризующей жизнь рабочихъ массъ, ведетъ эти массы въ счастію? Развъ въ сущности не могутъ еще больше страдать представители среднихъ классовъ отъ своего мин-маго богатства? Случается-же, что люди, владъющіе дъяствительно большимъ состояніемъ сравнительно съ другими, все-таки жалуются на недостатокъ средствъ и на невозможность жить такъ. какъ кочется. Милль какъ бы позабылъ, что желанія людскія часто ничъмъ не удовлетворяются. Почему-же это не должно случаться съ ними въ будущемъ? Если же мы при этомъ прод-положимъ, что и въ будущемъ виъстъ съ расширеніемъ и утон-ченіемъ потребнестей человъческихъ будетъ идти рука объ ру-ку несоразиърное увеличеніе цънъ на всъ предметы потребленія и пользованія, то счастіе, о которомъ говоритъ Милль, представится намъ еще болье недостижимымъ. Изъ сочинения Милля по предмету политической экономів мы видимъ, что ему самому не чуждо было еще большее, важнъйшее опасеніе. Милль самъ говоритъ, что земной шаръ — величина огравиченная и плодородію его почвы есть преділы, такъ что можно представить себів такое время, когда его размножившееся населене займетъ все пространство и станетъ вымпрать отъ «скупости природы» т.-е. отъ голода. Подобная мысль не нова: ее впервые высказалъ навъстный экономистъ Мальтусъ. Въ наше время даже ученые, не раздёляющіе во всей силь этой мысли, признають однакожь, что въ земль дъйствительно заключается лишь опредъленное количество физическихъ и химическихъ силъ и веществъ, способныхъ поддерживать и создавать организмы растеній, что пища можетъ создаваться тоже въ ограниченномъ количествъ и что поэтому земля не въ состояни кормить безпрестанно уведичивающагося населенія. Н'якоторые ученые пытались даже опредълить тотъ моменть, когда должень наступить роковой день для человъчества. Миогіе изъ нихъ приходили къ убъжденію, что при томъ состоянія земледъльческаго знанія и при тъхъ громадныхъ средствахъ, которыми можетъ располагать цивилизованный міръ, Мальтусовъ законъ можетъ быть отдаленъ по крайней мёрё еще на 400 лётъ. Какая же тутъ межетъ быть рёчь о счастін человёчества въ будущемъ, когда, но ученію самаго Милля, большая часть человёчества въ этомъ будущемъ обрекается на вымираніе отъ недостатка средствъ къ жизни? Чтобы етдалить или предупредить наступление указанной катастровы, Миль рекомендуеть рабочинь нассань половое воздержание, отречение отъ брака, отъ сношения съ женщинами. Когда такимъ образомъ разиножение человъческаго рода будетъ ограничено и введено въ должиме предълы, тогда по взгляду Милля, благоденствіе его можетъ быть упрочено на возможно-продолжительное время. Само собою разумбется, что вступленіе въ бракъ должно быть недопускаемо тъмъ прениущественно лицамъ, которые мевыше вивноть шансовь надлежащимь образомь содержать свое семейство и воспитывать своихъ дътей. Не говоря уже о неудобовынолнимости этой мёры и о могущихъ отсюда возниквуть ужасных последствіях для правственности человъческаго рода, ны не моженъ не замътить, что здъсь Милль. енова отрицаетъ свое мибије о достижимости счастія. Каково, въ самовъ двлв, должно быть положение техъ, которые должны обрекать себя на безсемейную жизнь, не смотря, быть - можетъ, на сильнъйшее влечение въ ней? Такимъ образомъ Милль самъ съ развыхъ сторонъ подкапывается подъ собственное ученіе о достижимости счастія. Но, быть можеть, осуществима мечта Милля о томъ, что наступитъ такое время, когда никто не пожелаетъ стать богаче другихъ, когда не будетъ бъдныхъ, когда работники будутъ жить привольно, когда они получатъ возможность свободно предаваться наслажденію всёмъ изящнымъ и т. д. Ни одинъ христіански-развитый человъкъ не найдетъ скольконибудь дурною саму по себъ мысль о томъ, чтобы наступило такое вреия, когда исчезъ-бы гнетъ бедности и нищеты повсюду, когда представители самыхъ нисшихъ общественныхъ слоевъ начали бы жить полной человоческой жизнью и т. д. Всякій готовъ благословлять то правительство, которое считаетъ себя обязаннымъ гарантировать наждому человъку часть производительнаго вемельнаго имущества, полное пользование результатами своихъ трудовъ, извлечение всёхъ закомныхъ выгодъ изъ облананія навъстими знаніями и талантами, свободу отъ какой бы то ни быле эксплуатаціи его силь и собственности и т. д. Но при всемъ томъ ны накакъ не можемъ согласиться съ твиъ, чтобы могло водвориться то равенство въ матеріальномъ отнопленін, при которомъ не было-бы б'ядныхъ, при которомъ люди

мользовались-бы одинаково встин благами жизни. Бтаность дадеко не всегда обусловлявается какими-либо несправедливыми общественными учрежденіями и узаконеніями. Напротивъ въ огромномъ большинствъ случаевъ, она создается даже вопреки всъмъ заботамъ правительства объ уничтожении или ослаблений бъдности. Леность, расточительность, пьянство, непредусмотрительность и десятки другихъ подобнаго рода причинъ обусловливають въ большинстве случаевъ обеднение людей, обладавшихъ даже всеми средствами для вполне достаточной жизни. Съ другой стороны, жизнь такъ можетъ слагаться, что огромное большинство людей будеть находиться сравнительно съ другими немногими въ такомъ положения, что удовлетворение самыхъ небольшихъ потребностей можетъ сделаться врайне затрудинтельнымъ для этого большинства. Такое время, когда только люди выдающіеся богатствомъ своихъ силь и энергіей выигрывають въ жизни, частію уже ны переживаемъ. Но и этимъ людямъ усивхъ достается крайне тяжело. Вотъ какъ объ этомъ разсуждаетъ одинъ изъ современныхъ англійскихъ ученыхъ. «Свъть становится, говорить онъ, болье взыскательнымь въ своихъ требованіяхъ, заявляемыхъ имъ всёмъ работинкамъ... Большіе призы соціальнаго существованія — успъхи въ жизни профессіональной, общественной и коммерческой—требуютъ болъе усиленнаго и изнурительнаго труда, большаго напряжения тълесныхъ и умственныхъ способностей, большихъ внаній и талантовъ, болъе строгаго сосредоточенія усилій и цълей, болье суроваго и тяжкаго пожертвованія развлеченівми и пріятностями жизви, которыя время доставляеть людямь беззаботнымь и лишеннымъ честолюбія,—чёмъ прежде. Извёстный адвокатъ, докторъ съ огромной практикою, министръ и политикъ, мечтающій едълаться министромъ, даже литературный труженикъ или ревнятель науки, всв они до единаго осуждены на такую сумму и мепрерывную суровость напряженія, о которыхъ наши діды не вивли понятія и которыя вынуждають ихъ одного за другимъ остановиться или упасть на половинв своого ноприща разбитыми, парализованными и доведенными до преждевременного бездъиствія и дряхлости.» Тоже въ большихъ наи меньшихъ разиврахъ повторяется на всёхъ стезяхъ жизни, на всёхъ попри-щахъ труда, дёятельнести. Если людимъ выдающимся успёхъ

деотся такъ трудно, во чтожо делжно сказать о большвиствъ которое представляеть собою разь больших или меньшихъщоспедственностей? Очевидно, эти последніе должны платиться нанбольшими лишеніями и жертвами: сривнительная бідпостьнешэбъжный удьль ихъ. Миль утверждаеть, что сильные люди не захотять вивть наибольшій успёхь сравнительно съ другими людьми. Но, во первыхъ, оправинвается: что же отнаметь у нихъ это желаніе? Милле следевало бы остановиться на этомъ вопросв, и тогда онь выпужаень быль-бы признать, что нечтать о томъ, будто нъкогда люде не захотять напр. стать богаче другъ друга, по меньшей марв кравне напине. Съ другой стероны, указавный наибольный успакь можеть быть и независимо овь котьнія или молотонія. Кооперативный принциив, въ которомь Милав видить залогь уравнонія въ нользованін результатами труда, въ распредвавни натеріальных благь в т. д., въ сущмости нисколько не мометь и не должень устранять незможности преобледнія относительно усихка одних передъ другини. Иравильная и разунная ассоціація насколько не ведеть жь тому, чтобы варушать законь воздания наждому долживою, смотря по мерь его важиновь и минаго усордія. Устройство посоціація -вруде помено предпологать, что больше и мучие труденийся получаеть и большее вознаграждение, а жинный и поуналый лишиется правъ на участіе въ выгодамъ ассоціпрованмаго труда. Существование ассоціацій, при всей свободо мув **УСТРОЙСТВА: НЕСКОЛЬЙО НЕ УСТРАВЛЕТЬ ВОЗМОЖНОСТИ СУЩЕСТВОВА**нія поравном ўрных в матеріальных состояній и въ томъ отнопреци. Что одна ассоциция, смотря по янцамъ, входящимъ въ составыем по достоинству производимых ею продуктовы труда, момета вийть рашительный перевось надъ другина ассоціаціями и подрывать окть, при ченть и саный родъ произво--димыхь предметовы веобходню должень инвть вліяніе на от--несительное благосостояніе членовъ разнихъ ассеціацій. Такимъ -образомъ, уме по этому одному нельзя представить себв въ будущемъ такого соосвояния, когда бы могло быть водворово равоиство по количественному обладамию мачеризавеными благами. Мечты номмунистовь, от в поворых в, опрочень, делекь и Милль, · имкогда мо: ногуть быть осуществлены. Нелипость иль фантавій до таков степени оченилия, что резуль одно заплитое невежество и правственная разнувданность можеть становиться на сторону ихъ... Но канъ скоро мы привнаемъ, чте ни въ какомъ отдаленномъ будущемъ невозможенъ тотъ порядокъ вещей, о которомъ говритъ Милль, то мы необходино должиы признать, что недовольство, исключающее счастіе, всегда будетъ нивть мъсто въ человъческихъ обществахъ. И чёмъ напряженнёе они будутъ добиваться счастія и чёмъ больше они будутъ поличать его въ обладаніи возможно-большими матеріальными благами, тёмъ напряжените и больше будетъ и это недовольстко.

Не можемъ мы согласиться съ Миллемъ и по вопросу объ **чинчтоженін бользией въ человіческомъ реді, какъ бы лично** ны на желали этого уначтоженія. Несоматью, что съ помощью лорошаго воспитанія, надлежащей осмотрительности отъ вредныхъ для здоровья вліяній и съ прогрессомъ наукъ, можно въ нъкоторой степени ослаблять и предупреждать развите бользней. И благо темъ, которые употребляють все силы своего ума и нередко жертвують жизнью для изысканія средства нь ослабденію и предупрежденію бользней. Но надвяться, чтобы когданибудь наступило такое время, когда не будеть бользней въ этонь мірв, значить предночитать прілтныя сантевія свидживьству опыта и указаніямъ здраваго разуна. Воморямя, пиканъ пользя ожидать отъ всекъ людей, чтобы они могли и желали такъ устраввать свою жизнь, чтобы случая заболеванія между нами не происходили. Развъ им не видимъ чуть не из каждомъ магу, что даже грозные эпидемін, истребляющія массами людей, не могуть въ большинства пробудать готовность сообравоваться съ указавіями науки, опыта или здравато симсла? Но часто и при полномъ желанін люди не амбють возмежности предпринять всего того, что нужно для предотвращения болбамей. Вовторыхъ, шизнь цвлыхъ обществъ полотъ находиться въ такихъ условихъ, что здоровье большинства членовъ общеотва надламивается и разствоплается отъ самаго рода ихъ защетій. Существують паныя нассы ограслей фабричной и рейссленной производительности, живития которыми необходино сопраковы от периой здоресья и съ укороличь спорти, причень, однико, большиного этихъ завятій условиваются потробибстами пришивованной живии. Наука по въ состоянии инкогда сяблавь ранизально безэродными эти занятіли. Съ другой. сто-

-ровы, экономическія условія жизни, о которыхъ им говорили выше, могуть вынуждать людей, посвящающих себя соверпонно другимъ банатіянъ, чъмъ только-что указанныя, на га-кой тругъ, который имбеть неизбъисымъ своимъ послъдствіемъ разстройство ихъ здоровьи и прождевременную горькую смерть. Втретьнах, существоване бользней веськи часто обусновливается такиня вліяніями ма насъ окружающей природы, каних-мы накогда не въ состояніи устранить. Въ четвертыхъ, существують извистныя болиони, сопряженныя неизбижно то съ половыми особенностими людей, то съ изв'йстимии періодани ихъ жизан. Эти болвани, нвогда ведущія въ санымъ умаснымъ результатемъ, неустранивы при содъйствін саной севершенной науки и при немощи самой твердой воли людей. Въ матыхъ, до силь поръ ны видели въ истории человическить бользичи-лишь сими у одивив другини, поченновене одивкъ и поняление другихъ. Прегрессъ цивилизации порождаеть такія бользия, на-китъ не виало человичество досель. Инвенъ ли им право учверждеть, что въ будущень больни возбе исченнуть, а не заивнятоя, быть-можеть, только номини, еще тажелевниями и опаснатол, областво в всего ны меженъ предпеложить, что рядонъ съ прежними будуть существовать еще новыя бользии по пре-явуществу проинтести. Значить, положене вещей скорье можеть живниться къ худшему, чты из лучшему, сообенно если не будежи опуснять из муду того, что мовъяма, болье : фазилизованныя, покольній становитен болье и болье висчатлительными, чувотвичельными и воспріничивыми во всиким вреднимъ вившинт зміншинъ. По предположить, живъ это ни странио: что наступить ивкогда такон зологой въкь, воднорится такон рап. на замяв; могда болвани стануть невыватель ными людинь. Сдвисть ли одне это ихъ счастинными? Коненными людимъ : Сдълесть им одне это ихъ счастинными? Коненно, здъсь возможень только отрицательный опрыть. Двло вы
томы, что пелемительное наслаждено здоровнемь из этомъ міры
возможно дин человыка тольно тогда, когда опь нопыталь страдінія, йеудовольстия, сопряженныя съ бользыемными сосковніснів. Петра: у имев но болькъ наприпъръ руки или другой кан
жейчноудь члень тила, то мы вовсе даже не чувотвують каны
будто бы и семаго отрідеотвованія ихъ. При итомъ нумно замътите, что страдянія вричникомин чтой или пругой бользивно

всегда чувствуются нами опльифо, чёмъ наслеждение адоровьемъ. Это последнее, т. е. наслаждение, обывновению бы-BACT'S CHARGO TOURS TOTAL ROTAL MIN BATHHACM'S BRISTODARAHвать отъ какой-нибудь тяжелей и продолжительной болезии. Впроченъ, невозножность представить себв въ будущемъ соночезновение болжения да поводноскомъ родъ до такой степени велика, что Манлы, ими всемъ своемъ крайномъ онтникамъ, во ръшается допустить этой возможности. По его мивано, въ будущемъ при повистимът благопрідчимъ обстоятельствахъ «белевны можеть быты передела только до безконечно малых равивровъ». Навіе это безпонечно малые разибры, англійскій мечтатель не говорить. Не очевидно изъвышеспасаннаго нами, что и это предположение Милля лишено воянихъ основания. Такинъ обраномъ, если и болвени, этогъ, повыражению Милля, саный неупроликий и пенависаный врагь чалеввчества, не уничествыми, то метты Милля, съ его собственной же точки врбиія, о достижимости очастія разбиваются въ воноць. И въ самомъ отдаленнемъ будущемъ люди такие, если не больше, будуть страдать сами отъ развиробразных больней и ведруь страдания своихъ банения огъ гой же роковой и не-устранимой причины. Они также будуть испытывать преждевременныя потери предметовъ личной привазанности какъ и тонерь испытывають. Миль съ уныслень ничего не говорить о томъ, сколько ужасныхъ страданій причиняють намъ спорть до-POTRES & GARGERES BRES MEITS, LOTA 614 STR CHEPTS & SO GALER прождеврененной. Между триъ, какъ бы ин казалась спортъ близких намъ ликъ непреждевременной, мы все-таки не можемъ не страдать, навсегда теряя такъ, кто, быть-можеть, наноживые собою наше сердие и связань духовно со войнъ нанинъ существонъ. Развъ и намъ саминъ всегда кочется разставаться съ визнью, кога бы она вногда в не была ботата для насъ неслежденівми? Не саиз ли Милль говорить, что жизнь. даже и на смертиемъ одръ не тольке не тердотъ своего интеpeca, no companded eto by ton me chif, by earon emilia and инхъ во время вхъ молодости и одоровья? Онъ геверить это о-модяхъ, развившихъ въ себв участе въ поллективныма цитересамъ человъчества. Но и люди, не особенно бегатые и сильвые своевъ собувствівиъ въ коллектерных витеросамъ чолоэтноства, нертако обнаруживають ощо сильными привизанность из жизни. Но мечтать о томъ, что когда-нибудь наступить такоо время, когда люди не будуть умиричь, не рышается Милль. Изъ всего этого следуеть, что достижниость счастія чистымия фантазія людей; не желающихь трезво взглянуть на вещи или пажеренно фальшивнщих ради проводенія въ общество излюбленныхь идей.

Новино дурных общественных учреждений и узаконения, подлести и злобы людскей, болизней, преждевременной потери преднетовъ личной прививанности, бидности, человъческому счастию мъшаютъ разныя вневапныя перемъны въ судъбълюден и разныя неудачи, какъ говорить самь Милль. Но устранимы ли эти последнія причины, еть действія которыхъ не редко такъ жестоко страдають люди? Будьте, говорить людямь англійскій мыслитель, разсудичельное, предусметрительные и избытанте ложнаго направления вашихъ желаній, и тогда сами собой неченнуть ть страданія, которые выпадають на вашу долю всябдствіе развыхь неудачь и перемінь въ вашей судьбв. Совыть самъ по себъ прекрасный, но въ большвиствъ случаевъ ръшительно невыполнимыв. Мы совершенно согласны оъ темъ, что очень нередко разныя внезапныя в тяжелыя перепаны въ судьбъ и неудачи происходять отъ меравсудительности, непредусмотрительности и отъ ложнаго направленія человічесних желавій. Россія въ прешлому году повесла отъ пожаровъ убытку на сумму въ 66 милионовъ рублей. По офиціальнымъ отчетамъ, напечатаннымъ въ іюньскихъ номерахъ «Правительственнаго Вветника» за текущів годь, видно, что втечение одного иння въсяца въ нынвинемъ году Россия понесла убытку отъ пожаровъ на сумму въ 11,479,085 рублев, несмотря на то, что еще неопредъленъ убытомъ по 224 мъ пожарамъ бывшимъ въ этомъ-же мфсяцф 5). Понятно, что многіе изъ этихъ

<sup>•)</sup> При этомъ не можемъ не обратить вниманія читателей "Прав. Обозранія" на прекрасную мысль "Церковно-общественнаго Вістника", этой живой и дільной газеты, —высказанную недавно въ стать о задачахъ сальснаго дуковенства. Авторъ статьи, выходя изъ тей совершенно вікраюй мысли, что вси ділетьность духовенства должна быть неразрывно связана съ истиннымъ благомъ и интересами народа, говорятъ, что сельское духовенство, помимо эпергической борьбы съ пьянствомъ, принесло бы Россіи громидную даже матеріальную пользу,



помаровъ произоным отъ неосмотрительности и неразсудительности, инвищихъ своямъ ревультатомъ саную горькую перемвич въ судьбъ педыхъ тысячъ народа. Больноя осторожность и осмотрительность могли бы предохранить отъ этихъ несчастій Но, во-нервыхъ, не пришлось-ди эдёсь испъщинству неосторожныхъ--и неосмотрительных сублаться причиною гибели благосостоянія большивства осторожныхъ и оснотрительныхъ? Савлаютсяли везда въ будущемъ люди всв вполив осмотрительными в осторожными? Во-эторыхъ, весьма значетельное количество пожаровь происходить у нась оть поджоговь и даже оть полніи. Но въ этихъ случаяхъ, за самыми ничтожными исплючениями, оказываются часто безсильною самая бдительная осторожность: ЭЛИО ЛЮЛИ НАЙЛУТЬ ВСОГЛА ВОЗМОЖНОСТЬ ПОВТВИНТЬ ЛВУГИИВ ЖОлаемое вло... Но пожары—не единственное бъдствіе, которое можеть обрушиваться на людей совершение висазанно и въ конецъ изивнять ихъ судьбу къ хугщему. Наводненія, землетрясенія, бури, засухи, кораблекрущенія и т. д. съ одной стороны, а СЪ ДВУГОЙ КОВАВСТВО, МОСТЬ, ЗАВИСТЬ, И Т. Д. МОГУТЪ ИЗМЪНЯТЬ нашу судьбу самымъ крутымъ и неожиданнымъ образомъ. несмотря на всю нашу оснотрительность и осторожность. Точно также далеко не всегда бываетъ легко отделаться людямъ отъ--дожнаго направленія ихъ желеній. Да и что разумветь Миль подъ этемъ ложнымъ направлениемъ человъческихъ желанія? Если онъ здёсь имееть въ виду такія требованія отъ жизни, которымъ она не можетъ удовлетвореть, то мы уже достаточно гозорили, что человъку не лучше станеть отъ того, что онъ долженъ вести борьбу съ самимъ собою и не ръдко считать неумъстными такія желанія, которыя ему представляются совер-HIGHBO CCTCCTBCHBMMM M RAROHHMM...

еслибы, своимъ примъромъ и совътами относительно предосторожностей отъ пожаровъ, уменьшило до послъдней возможности количество пожаровъ въ Россіи, истребляющихъ у насъ въ конецъ народное благосостояніе вмъстъ съ пьянствомъ и другими причинами. Мы замътямъ отъ себя, что и городское духовенство могло бы быть полезнымъ въ въ этомъ же отношеніи. Собственная даже польза духовенства не говоря уже о его прямыхъ обязанностяхъ, должна заставить его послужить народу въ этомъ смыслъ: чёмъ лучше народъ живетъ въ матеріальномъ отношеніи и чёмъ больше онъ видитъ въ духовенствъ христіанскаго теплаго участія къ его положенію, тёмъ благодарные можетъ быть къ духовенству....



Итакъ, мы съ достаточнай оботеятельностью разобрадя учение Милля о досимниести счастия. Результать, къ которому необлодимо приводить наст анализь этого учения, чрезвычайно невыголовь для утилитарной правственной теорія: то, что она ноставляеть единственнымы принципомы человеческих действій. в единственной право челов ческой жизии, авляется съ одной стороны, лишеннымъ всякой определенности и окончательно субъективнотическимъ, а съ другой стороны, въ смыслё цёли викогда недостиженымъ. Милъ хочетъ укловиться отъ этого нениобинато вывода не севствъ искусной логической оквалибристикой. Еслибы намъ и доказали, говорить онъ, что счасти недостижено, то и въ таконъ случай им ногли бы оказать въ защиту утилитаривна, что если возножность достижения счастия продставляется химерой, то отнюдь исльзя считать за химеру везмежность уменьшенія нля устраненія несчастів, - что и должно быть при человраеской жизни. Но, вопервыхъ, кто же удовлетверится такими отринательными вещами? Человику хочется, чтобы всв его разнообразныя потребности. у стремления находили себъ полное и безпрепятственное удевлетворение и чтобы онъ наслаждался живнію. Какъ бы ин измунялась жизнь человъческая къ лучшему, люди никогда не перестанутъ желать еще лучней, и такъ безъ конца. Но развъ какая бы то ни было дъйствительность въ состояни удовлетверить въ этомъ случав человъка? Его желанія всегда будуть стоять выше гіхь средствь, которыми располягаеть живнь. Значить, и самыя страданія будуть всегда сопутствовать человеку. Эти страданія составляють даже условіе необходимоє для того, чтобы человійть въ этомъ мір'я могь испытывать наслажденія. Тотъ, кто не испыталь горькихъ лишеній въ жизни, не умбеть наслаждаться находящимися въ его распоряжения благами, какъ таковыми, кто не испытывалъ некогда тягостей неволе и давленія чужаго провевола, тотъ не можеть такъ наслаждаться своей своболою, своей независимостью. И чёмъ сильнее было пережитое горе, лешеніе, страданіе, тъмъ бываетъ обыкновенно сильнъе в продолжительнъе наслаждение отъ переивны судьбы къ лучшему въ навъстномъ отношении. Если человъку пришлось долго голодать или иснытывать жажду, то онъ переживаетъ сильнъйшее наслаждение, **АДОТИИ ЧЕМЕ СУПРИМИ НЕПЪЯТОТЛИВРИЯМ ВЕЩЯМИ СВОЙ ГОТОЙР Я** 

свою жанду. Когда: мы ностоянно можеть пользоваться навъстнейми вождани жан быть вибстб съ извъстными лицами, то мы даже накъ бы утрачиваемъ способность наслаждаться иль пользованісмъ яли врисутствісиъ. Но попробунте на время лишить ся воего этого и наже въ извистной стоимии угратить навежду на новое обладание ини, на новую жизнь рука объ руку оъ нини, и тогда только возвращение утраченнаго доставить вамъ величайшее наслаждение. Вовторыхъ, пы не имвемъ никакияъ основаній утверждать, что съ дальнійшими прогрессивными. движениемъ жизни люди будутъ меньше стредать. Извастима амтропологъ Вайцъ севершевно справедляю утверждаеть, что счастіе не ростеть въ цивильнаціи, нбо по мёрь увеличенія опособности наслаждаться, разнообразія предметовъ наслаждемя, напряженности наслаждений, ростеть и способность страдать и напряженность страданій. Мы же выше виділи, что ті поточники величанникъ страдавій, положительнаго несчастія, ва неторые указываеть самъ Милль, всесе неустраними им въ какомъ отдалевиемъ будущемъ. Что счастіе недостижнию въ особенности для мъхъ, кто счастіе считаетъ велію своей жизни, блистательно: донавываеть это сань Милль. Тинь болие важно для насъ это: свидетельство, что оно стоять въ непримераномъ противорфчін съ мыслію Милля о томъ, что въ настоящее даже время лучийе люди могуть достигать счастия, если оми будуть принимать учесте въ борьбъ противъ бъдствій, удручающихъ человъчество и неустранимыхъ, по инжино даже Милля, втечение целых веновь. Въ своей автобіографін разсказываеть Милль, что онъ сперва думаль найти себь счестю въ двятельности, клонащейся на пользу общую. Наконецъ онъ убъдижа, что онъ не быль бы счастивы даже и тогда, когда всв иланы его, за--то отб. мавилоториуоской вимо влако отвидо вку эмнивичу крытіе повергдо Милля въ безъисходное почти горе, врешенами грамвинене от отчаниемъ. Наконецъ, после проделжительнайимкъ страдавій, Милль пришель къ следующему убъжденію. «Единствонная вовможность достигнуть счастія, говорить онъ, заключается въ томъ, чтобы считать не счасте, а что-либо другов прино жизни. Въ жизни поститочно наслажнения, осли мы бервиъ ихъ en passant, непридаван имь эначенія глазной цюми нишево существования. Приданте пиъ такое значение, и они тот-

чась обажутся подостаточными и не выдершать стротего виализа. Спросите себя, счастивым ли вы перестаете бегь счастливными. Ивбранции другую какую-либо циль жизни, а не счастіе, на служеніе этой ціли употребите все свое самосовнаніе, всю свою способность къ апаннзу, и если другія обетоятельства вишей моизни удачно споментая, то вы будете счастливы, вдыхая въ собя счастів вийств съ воздухомъ, не думая о нема, не аналивирум его». Читатель повольно изумляется, почему же это непременно нужно въ теорін считать счастіє главной и единственной целью живни, а въ действительности, чтобы достигнуть ся, нужно считать целію жизни не счастіс, а что-либо другос: читателю невольно и севершенно ревонно представляются, что всямь этимь защитыми училитаризма произносять сиортный присоворъ надъ защищаемой доктриной. Воякій ныслящій человъкъ не можеть не видьть, что если счастіе является ляшь спутмукомо такой жизни, которая направляется не късчастію, а мъ достиженію чего-то другаго, то значить, что жеобходино и право жизни считать что-то другое, а отнюдь не счастье. Точно также давно следовало бы разсуждать в сторонниламъ утилитаризма, если они сполько-нибудь уважаютъ догику и заравый смысль. Можду триз они поступають вовсе не такъ, напомикая напримныхъ дътей и женщикъ, готовыхъ подъ вліянюмъ правстимкъ чувотвъ утверждать, что 2 + 2 не 4, а нять или месть. Какъ эти неследніе приходять чуть не въ бъщенство, если вы станете убъщать ихъ въ томъ, что они заблуждаются, такъ и утилитаристы требують отъ васъ, чтобы вы соглашанись съ имив, не думая, не анализируя. Итакъ, самъ Миль очень категорически ваявляеть, что счастіе недостижнию для тъкъ, кто его поставляетъ цълію жизня, а не что-лябо другое, и ито рашается справивать себя: «счастявать ли ты». Но в тъ, которые считають не счастіе, а что-либо другое пілію живии; боясь при этомъ думать и аналивировать свои виутреннія состоянія, могуть быть счастливыми только тогда, когда другія ебстоятельства ихъ жизни удачно сложатся. А отимъ отрицается возможность достижения счастия и для этихъ последнить лиць. Вонервыхъ, разви можно отдилаться оты требованій нашей приреды и васильствение заставить себя не думать е томъ, счастлявы ле ны? Вовторыхъ, комбенація развыхъ жизненныхъ обспоятельствъ находится въ большинстве случаевь вив нашей воли, не говоря уже о тошь, что ны жевень въ таконь нірв, гдв возмежны и дуршыя или несовершениим учреждейи и бидность и бользан и злоба и подлесть людская и преждерременная потеря предметовъ личной привланности. Такимъ обравомъ, какъ Милль ни изворачивается, все-таки выходить, чтосчастіе недостижимо. Мало того, изъ собственныхъ же словъ англійскаго иыслителя выходить, что оно всего недостижниведля техъ, кто считаетъ счастіе целію человеческой жизни. Невъ правъ ли, поэтому, ны утверждать, что распространение въ нашемъ обществъ утилитарнаго учения въ связи съ другимъ антирелигіозными доктринами можеть служить и дойствительно служить одною изъ существеннайшихъ причинь все увеличивающагося недовольства живнью, доходящаго нередко до самоубійства?... Нівкоторые наъ утнантаристовъ, совнавая силу возражевій, направляеныхъ противъ вхъ ученія о достижниости ечастія, в желая чвиъ-либо поразить своихъ противниковъ, прибъгають нь следующему оружію, представляющемуся имъ весьма сильнымъ. И добродътель, говорять они, недостижима; однакожъ на основанім этого люды, почитающіе добродітель цілію жизны, не дунають же отвергать норальныя системы, основывающіяся на этомъ принципъ». Вопервыхъ, замътимъ мы, развитие въ чедовъкъ добродътели или нравственнаго совершенства не ограничивается предвлами настоящей жизни, а продолжается въ будущей загробной, нежду твих какъ у утилитаристовъ рёчь идетъ о достижимости счастія только въ предблахъ настоящей живин, такъ какъ жизни загробной, по мизийо ихъ, вовсе даже не существуеть или по крайней муру им пичего о ней не знасмъ и следовательно не моженъ и говорить. Только богословы-утилитаристы допускають бытіе загробной жизни, но и они, когда говорять о достижниести счастія, собственно разунівють благополучіе здушней жизни. Вовторыхъ, какъ мы увидемъ неже, стремление из добродательной жизни человань внутрение ставить выше и важиве стреиления просто только из счастливой жизни. Въ третьихъ, никто и не думаетъ утверждать, что цель человъческой жизни сводится къ какому-либо одному моменту, какъ бы мы его ни опредвляли. Наконець, на стороив большичства моралистовъ, почитающихъ добродътель цвлію человъческой жизни, находится и то проимущество, какъ увидимъ ниже, что они болье опредъленно и ясно представляють себь природу той цыля, которая, по нхъ мивнію, есть единственно достойная-человька цыль жизни. Значить, мы имвемъ полное основаніе говорить, что утилитарное ученіе — самая безсмысленная доктрина, такъ какъ она ставить единственной цылью человыческой жизни такъм какъ она ставить единственной цылью человыческой жизни такъм, къ водорой тыль бельщо стремится человыкь, тымъ дальше отодвитается отъ нея, и которая никогда в рышительно недостижниа...

А. Гусввъ.

(Продолжение въ слъд. книжкъ).

## COBPEMENHOE OF OBTAIL

## ПЯТИДЕСЯТИЛЪТНІЙ ЮБИЛЕЙ

Высокопреосвященнъй шаго Исидора митрополита новгородскаго и с. - петербургскаго.

5 сентября исполнилось пятьдесять лёть служенія въ священномъ санё первенствующаго члена Святёйшаго Всероссійскаго Синода, высокопреосвященнёйшаго митрополита новгородскаго, с.-петербургскаго и финдляндскаго Исидора. Пятьдесять лёть прошло до тёхь поръ, какъ одинь изъ лучшихъ воспитанниковъ с.-петербургской духовной академіи (VI курса), при окончаніи высшаго образованія принявшій монашество, въ этотъ самый день былъ посвященъ въ іеромонаха. Столь продолжительный періодъ времени быль ознаменованъ многими и разнообразными дёлами и заслугами церкви и отечеству на различныхъ поприщахъ служенія, пройденныхъ досточтимымъ юбиляромъ.

Высокопреосвященный митрополить Исидорь, въ мірѣ Іаковъ Никольскій, родился 1-го октября 1799 года въ селѣ Никольскомъ, тульской губернів, кашпрскаго уѣзда. По окончанін курса въ тульской духовной семинаріи, въ 1821 году, поступиль въ слиетербургскую духовную академію, гдѣ окончиль курсь въ 1825 г. Вскорѣ послѣ окончанія курса, на 26 году отъ рожденія, онъ быль постриженъ въ монашество, съ именемъ Исилера, опредѣленъ баккалавромъ богословскихъ наукъ въ той же академіи и 29 августа рукоположенъ въ іеродіакона, а 5 сентября въ іеромоцаха. Послѣ пятилѣтнихъ плодотворныхъ трудовъ учитель-

сява въ авадемін, іспоновать Исидоръ, въ 1829 году, опредізленъ былъ въ ордовскую духовную секинарію ректорома и профессоромъ богословскихъ наукъ и въ томъ же году воквеленъ въ санъ архимандрита и навначенъ настоятелемъ иденскато потропавлорского монастыря и присутствующимъ сриовской диковной консисторін. Въ 1833 году, онъ перевеленъ пекторомъ московской дуковной семпнаріи и опредъяснь вестоятелень носковского ставропиліального Замконосчасского монастира: а въ следующенъ 1834 году, 11 вопоря, по именному Высочайшему указу, хирогонисанъ во епископа динтропскаго, викарія московскаго. Въ санъ викарія московокого, предсващений Исидоръ проходиль служение свое нодь руководствомь знамениться московскаго іврарка, покойнаго митрополита Филарета, и вакъ бы нарочно подготовлялся въ той, требованией особенной опытности и мудрости, дъятельности, которою ознаненоваль онъ свое служение въ нооледстви на качедрать Велоруси и Гррзін. Высочайшимъ именнымъ указомъ въ 1840 г. еписвоять дмитровскій Исидоръ переведень въ положную спархію, а въ слівдующемъ 1841 году перемащемъ въ опархію могняєвскую я возведень въ самъ архіснискова. Высочайння именнить указомъ отъ 12 ноября 1844 года архіснясногъ могилевскій Истдоръ назначенъ въ снархію карталенскую и калетинскую и вовведом'я въ вваніе члома. Съствинато Симода и оправи. Гоурін. Здёсь ночти 13 лёть онь невремино трудился наль устройствомъ церван и усивлъ достигнуть того, жно вся Грузія до сихъ поръ съ ведичайшимъ уваженіемъ и самою трогаредьною побовію восцоминаєть ими его, навъ волстановителя унадав: шаго православія на Кавиавъ. Труды его нааботы о процевта: він такошней церкви дослойно были оприены Монаршинь благоволенісит: въ 1850 году, онъ «за ревностное служеніе церкви. отличающееся меусынною заботаньостію о благоуствойстей вейренныхъ его духовному надвору паствъ въ мъстадъ разномиемениаго населения, сопричисленъ из ордену св. благоварнаго виязя Александра Невскаго. Вз 1853 году. Височайния ресеринтомъ награжденъ алмазнымъ врестомъ для пошенія на плобука, а въ 1866 году, Высочайшимъ увазомъ возведенъ мично въ санъ интрополита, за сревностные труды по общену управленію церковными ділами закавказскаго края и къ благо**устрейст**ву въ немъ духовной части». Въ следующемъ 1857 году, но смерти вісискаго митрополита Филарета, экзаркъ Грувін Исидоръ назначенъ на митронолію вісискую, а въ 1858 г. удосиснаси получить алманные знави ордена св. Александра Невскаго. Оъ 1860 года высокопреосвященнъйшій митрополить Исидоръ занимаеть каседру интрополита новгородскаго, с.-петербургскаго и финляндскаго. Со времени своего высокаго и вивств иноготруднаго служенія въ качествъ первенствующаго члена св. Синода и житрополита новгородскаго и с.-петербургсваго, высовопреосвященный пондоры нользовался особеннымъ благоволеність Монарка. Въ 1861 году от получиль Высочайшее сонзволение на принятие и ношение ордена Спасителя 1 степени, пожалованнаго ему королемъ эллиновъ; въ 1863 году всемилостивъйше сопричислень въ ордену св. равноапостольнаго влязя Владиміра 1-й степени, а въ 1872 г. Высочайше награждень аммавними знавами ордена св. Андрея Пер-BOSBAHWATO.

Высокопрессващений и Мондоръ состоить чисномъ разныхъ ученыхъ и благотверительныхъ обществъ: такъ, онъ состоитъ почетнымъ членомъ археологическаго и географическаго общества и комитета грамотности, учрежденнаго при обществъ сельскаго хозяйства, членомъ королевскаго коненгатенскаго общества ствернымъ: древностей, почетнияъ членомъ совътовъ всъхъ духовныхъ академій, императорскаго с.-петербургскаго унвъерситета и императорской с.-петербургской медико-хирургической академіи; дъйствительнымъ членомъ академіи наукъ, главнимъ попечителемъ императорскаго человіколюбиваго общества; дъйствительнымъ членомъ попечительнаго о тюрьмахъ комитета, предсъдателемъ Височайне утвержденнаго Присутствія по дъламъ православнаго духовейства, членомъ Общества везотановленія православнаго кристіанства на Кавилъбой другихъ обществъ.

Такова служебная літонись, свидінтельствующий б неутоминой и многоплодной дівятельности ісрарха, наймдесятилітній побилей котораго собрались правдновать не только духовенство и найсівій авібренной ему митрополін, но многочисленных депутаців й преддастванного другихь відомства и ісрафій нів другихь епархій.

Торжество правдеованія натидесятильтияго юбилея нитрополита Исидера началось еще накануна всевощными богослушеніемъ, совершеннимъ во всемь городскихъ церквахъ. Въ Испаніовсвоит соборъ всонощную совершалъ прессищенный Гермогенъ. 5-го сентибря, въ Исваніевскомъ соборѣ литургію служили три архісрея: Никандръ тульскій, Іоанасанъ олонецкій и Гермогенъ выборгскій. Въ Александро-невской же лавр'є об'ёдню служиви также три архісрея: Іоанникій нижегородскій, Германъ канказсвій и Никодимъ старорусскій. Самъ ісраркъ попляръ совер-MENTS DANHOID SHTYDEID BY CROCK LONGINHON HEDERH, BY COCAYженін преосвященнаго Тихона саратовскаго. Литургін съ молебнами были отслужены и во вобхъ другихъ столичныхъ церквахъ. Съ одинадцати часовъ утра начали собираться въ митрополичьихъ палатахъ депутаціи отъ разныхъ обществъ и учрежденій и духовенства білаго и чернаго. Всі шесть прибывшихъ къ юбилею архіереевъ привътствовали митрополита ръчами н поднесли икону. Епископъ викарный Гермогенъ, въ своей ръчи, между прочимъ, живо и подробно разсказалъ дъйствія преосвященнаго Исидора.

С.-петербургская духовная академія, семинарія и духовное училище, а также представители духовен ства с.-петербургской спархів, прочитали поздравительные адресы. Адресь духовной аваденія, между прочимь говорить объ отношения интреполита Исидора ать развитию богословской науки въ отечестве и дуковной нечати. Особенно выдался адресь нетербургского духовенства, и, несмотря на то, что онъ довольно общиренъ, архипастырь съ полнымъ внижаніемъ и видимымъ удовольствіемъ выслушалъ привътствие своей паствы и радушно благодарилъ ее, какъ за выраженныя чувства въ адресъ, такъ, особенно, за учреждение духовенствомъ въ Александро-невскомъ домъ приврънія бъднымъ дуковнаго званія 8 стипендій «имени интрополита Исидора», и за поднесенную икону Покрова Пресвятия Богоро-. дини, передъ которого маститый архипастырь сдёлаль земный повлень и затывь приложением въ образу. Изящно переписанний адресь с.-петербургского духовенства богато переплетенъ въ фіолетовий бархать съ золотыми тисненіями. Поднесенный духовенствомъ образъ сдъланъ на фабрикъ художника Верховпена и отличается особеннымъ изяществомъ и тонкостью отдълми. Еще была поднесена икона Казанскай Вожіей Матери причтомъ и старостою Казанскаго собера. Послі прісма разнихь денутуцій, юбиларь иміль удовольствіе примить привітствіе св. Симода. Но еще рашів Высокопреосващенный юбиларь иміль счастіє получить новый знажь монаршаго къ нему благоколенія—препровожденный отъ Государя Императора при милостивомъ ресврипті архипастирской восохъ, осыпанный драгоційными камнями, съ которымъ юбилярь въ тоть день и служиль раннюю литургію. Предлагаемъ теперь какъ Высочайней рескрипть, такъ и привітствія отъ размынь лиць и учрежденій.

## ВЫСОЧАЙШІЙ РЕСКРИПТЪ.

Преосвященный митрополить новгородскій, с.-петербургскій и финляндскій Исидоры!

Сего числа исполняется пятьдесять лёть со времени рукоположенія вашего во јеромонашескій санъ. Въ сей знаменательный для васъ день. мив пріятно привести на память всв отличные труды ваши на пользу деркви и отечества. Оъ самиго вступления на служебное поприще, какънастивникъ духовнаго кономеютва, вы обратили на себя вниманіе присмепамятнаго ингроволита. Филарева, и били ва 1834 году праввани, въэванін викарія динтровскаго, нести часть трудовь его по управленію московскою енархією. Затанъ, занимая пресметвенно каседры полощкую и могилевскую, были участникомъ священнаго дела братолюбнаго возвращения въ недра православия паствъ, оторгнутыхъ отъ онаго обманомъ и насиліемъ. По успѣшномъ возсоединеніи увін въ сихъ двухъ епархіяхъ, державная воля незабвеннаго родителя нашего указала вамъновое поле дъятельности въ экзархать грузинскомъ. Неутомимые ваши труды по духовному благоустроенію областей, входивших въ древнее парство Карталинское, надолго останутся незабвенными; и пензгладимою пребудеть память о томь, что вами утверждено чествование преста. Христова во многихъ местиостихъ Канкава, прежде васъ не посещенных превоспавиным ісраржами. Воздавая вамь должную давь спревединости, и привимль за благо, въ семий день овищениего воспріятія мною вінца прародительскаго, возвести вась ва сана митрополита, и, вскоръ по перемъщении на каседру кісвскую, призвать вась къ непосредственному участію въ заседаніяхь св. Синода. Съ возведсніемъвасъ, въ 1860 году, възваніе митрополита новгородскаго, с.-петербургскаго и финляндскаго, вамъ выпалъ жребій руководить дѣяніями сего высшаго правительства церкви Всероссійской. Первоприсутствованіе ваше въ ономъ постоянно свидѣтельствуеть о разумѣ вашемъ, изощренномъ опытомъ служенія въ разныхъ мѣстностяхъ нашего отечества; лично изучивъ нужды духовенства, потребности духовнаго образованія и недостатки церковнаго хозяйства и управленія, вы неуклонно направляете труды св. Синода на устраненіе замѣченныхъ вами несовершенствъ. Несомнѣнные тому примѣры являють: самоличное участіе ваше въ оконченномъ нынѣ переложеніи книгъ Священнаго Писанія на русскій языкъ; заботы ваши объ обезпеченіи духовенства, доказанныя устроеніемъ вами богадѣльни для призрѣнія вдовъ и сиротъ; любвеобильное соединеніе вами правды и милости въ дѣдахъ суда духовнаго, въ рѣшеніи дѣлъ синодальныхъ всегда присущее.

Но заботы ваши не ограничиваются однимъ духовенствомъ. Съ 1860 года состоя главнымъ попечителемъ императорскаго человъколюбиваго общества, вы уситли въ теченіи пятнадцати літть вашего управленія учредить болье тридцати воспитательныхъ и благотворительныхъ заведеній и распространить дійствія общества до такой степени, что вийсто шестнаддати тысячъ неимущихъ, получавшихъ пособія при пвстуленіп вашемъ, общество оказываеть нынів помощь семидесяти шести тысячамъ лицъ, и, несмотря на столь значительное расширеніе благотворительности своей, оно, благодаря благоразумному веденію вами хозяйства, возрастило цінность своихъ денежныхъ и недвижлимыхъ имуществь болье чімъ на два съ половиною милліона рублей.

Всѣми таковыми подвигами на благо святой церкви и на пользу любезнаго нашего отечества, вы стяжали право на совершенное мое благоволеніе и полную мою признательность: во изъявленіе оныхъ всемилостивѣйше жалую вамъ архипастырскій посохъ, осыпанный драгоцѣнными каменьями, и молю Бога, да продлится еще на многіе годы плодотворное святительское служеніе ваше.

Поручая себя молитвамъ вашимъ, пребываю къ вамъ всегда благоклонный.

На подливномъ Собственною Его Императорскаго Величества рукою написано:

«АЛЕКСАНДРЪ».

5-го сентября 1875 года.

Адресь с.-петербургской духовной академіи.

Ваше высокопреосвященство!

Пятьдесять выть тому назадь, вь этоть день с.-петербургская духовная академія привытствовала вась, своего воспитанника и наставника, въ пресвитерскомъ сань. Въ настоящій день, спустя полстольтіе посль того времени, мы имфемъ счастіе, отъ имени той же академіи, привътствовать васъ на высшей, давно уже занимаемой вами, ступени пастырскаго служенія. Вь нашей академической средь давно уже ньтъ бывщихъ вашихъ сослуживцевъ и товарищей. Мы не можемъ, какъ могли бы они, вспомнить и разделить съ вами все те светлыя мысли и тендыя чувства, которыми вы были одущевлены въ этотъ день, пятьдесять льть тому назадь, и которыя, безь сомивнія, имьли большое влінніе на вашу последующую пятидесятилетиюю деятельность. Но н мы, какъ наши предшественники вашего и близкаго къ нему времени, обладаемъ богатствомъ живыхъ воспоминанів, -- воспоминаній о совершенныхъ вами съ того времени дълахъ. Тотъ свътильникъ православной науки, который возжигается въ нашихъ аудиторіяхъ, который даетъ высшее разумъніе дъль церкви, и который, никогда не угасая у избранниковъ нашей академіи, діласть ихъ всегда видимыми и знасмыми другъ другу, постоянно давалъ и намъ возможность видеть и знать ваше высокопреосвященство даже и тогда, когда вы были вдали отъ нашей академін.

Ваше сослужение знаменитому московскому святителю въ могущественномъ върою и народною силою средоточін Россіи, ваше самостоятельное настырское служение въ бълорусской странъ въ знаменательное и многотрудное время возсоединенія западно-русскихъ уніятовъ, которыхъ въру вы столь заботливо и благоуспешно утверждали виесте съ другими знаменитыми возстановителями православія въ западной Россін, ваши архипастырскіе труды въ санъ экзарха и митрополита Грузіи, крайне нуждавшейся тогда въ духовномъ просвещении благоустроения и до сихъ поръ наслаждающейся богатыми плодами ихъ, ваши заботы о возведичении православия въ древитивнемъ нашемъ русскомъ средоточін-Кіевь, духовныя силы котораго, оживленныя вами, сказались и въ новомъ печатномъ слове, до сихъ норъ благотворно объединяющемъ пастырей и пасомыхъ во ими древняго нашего православія; ваше первосвятительство вы новомъ престольномъ русскомъ городъ во времена. многочисленныхъ преобразованій, гражданскихъ и церковныхъ, требовавшихь отъ васъ напряженнаго вниманія и опытнаго митнія, наконець, ваши труды по передоженію Священнаго Писанія на русскій языкъвсе это дорогія для насъ, какъ и для всёхъ русскихъ, доказательства того, на какой высоть и съ какою твердостію вы держади свытильникь богословской науки.

Ваши заслуги признаны правительствомъ и лучшими людьми вашихъ паствъ. Признаніе это многовратно заявляли вамъ и многочисленным ученыя учрежденія и ученыя общества наши и заграничныя, избирая васъ въ число своихъ членовъ. Эту достойную дань вашимъ заслугамъ

приносила вамъ и наша академія, когда еще не имѣла счастія находиться подъ вашимъ нокровительствомъ.

Въ настоящій день, мы считаемъ нашею святою обязанностью принести вашему высокопреосвященству иную дань, которую, не сомивваемся, живо всогда будутъ помнить наши преемники и всф, кому дороги успехи луховнаго просвещения. Подъ вашимъ покровительствомъ мы начали нашу новую, открытую передъ лицемъ всего русского общества, ученую жизнь; подъ вашимъ председательствомъ мы въ первые разы выступали публично съ результатами нашихъ ученыхъ изследованій православной истины. Нашъ успёхъ въ этомъ повомъ дёлё зависвлъ не только отъ ученаго достоинства нашихъ трудовъ, но и отъ вашего святительского свидетельства чистоты нашихъ стремленій. Ваше высокопреосвященство всегда давали намъ это свидътельство, и оно могущественно содъйствуеть распространению въ обществъ присущаго всегда намь убъжденія, что въ нашей ученой средь нать дайствительнаго разногласія между върою и наукою, между церковнымъ авторитетомъ и свободными научными изследованіями. Вы дали намъ возможность распространять это убъждение и печатнымъ нашимъ академическимъ словомъ, болъе прежняго оживленнымъ и приспособленнымъ къ современнымъ духовнымъ потребностямъ общества.

Объ этихъ заслугахъ вашего высокопреосвященства, въ которыхъ будущіе пастыри церкви, безъ сомивнія, будуть усматривать образецъ для своихъ дъйствій, мы, съ своей стороны, свидътельствуемъ въ этотъ торжественный день передъ современнымъ намъ обществомъ и передъ нашими преемниками, и молимъ Всевышняго, чтобъ Онъ сохранилъ на многіе годы столь свътлую, и въ дни маститой старости, жизнь вашу.

#### Отъ с.-петербуріской духовной семинаріи.

Ваше высокопреосвященство, милостивъйній архипастырь и отець! С.-Петербургская духовная семинарія, сердечно привътствуя васъ со днемъ пятидесятилътняго служенія вашего православной церкви, царю и отечеству, искренно радуется и благодарить Бога за то, что Онъ сохранилъ жизнь и силы ея любвеобильнаго архипастыря для такого торжества, которое выпадаетъ на долю только избранныхъ тружениковъ на нивъ Христовой.

Патнаддать эть пользуясь вашимь теплымы отеческимы покровительствомы и мудрымы архипастырскимы руководительствомы, семинарія считають свопмы священнымы долгомы, вы настоящій знаменательный для васы день, торжественно выразить вамы искренныйшую свою благодарность за то добро, которое вы сы любовію ділали и неустанно продолжаете ділать ей.

Вы приняли нашу семинарію въ свое въдініе въ такъ-называемое переходное время для духовно-учебныхъ заведеній, когда порядки старой школы и самая постановка науки въ ней стали оказываться несостоятельными предъ требованіями жизни, когда чувствовались запросы въ новыхъ силахъ и нужда въ болте опытныхъ руководителяхъ школою. Мы не обинуясь можемъ сказать, что въ это трудное время Богь посладъ нашей семинаріи въ лицъ вашего высокопреосвященства именно такого добраго начальника и мудраго руководителя, въ которомъ она тогда нуждалась. Вы съ полною любовію стали содъйствовать ей н своимъ высовимъ положениемъ и своею педагогическою опытностию. пріобретенною вами во время долголетняго служенія вашего на учебновоспитательномъ поприще въ разныхъ местахъ нашего отечества. Хорото зная, что успахь школьнаго дала зависить главинив образомъ сволько отъ привлеченія въ школу лучшихъ педагогическихъ силь, столько же и отъ возможно болве продолжительного служения ихъ въ одной и той же школь, а это, при исключительных требованіях столичной жизни, обусловливается преплущественно матеріальнымъ обезпеченіемъ служащихъ въ здішнихъ учебныхъ заведеніяхъ, вы, по свойственной вамъ архипастырской любви и мудрости, прежде всего позаботились объ увеличении содержания начальствующихъ и учащихъ въ нашей семинаріи на средства ввъренной вашему управленію Александро-невской давры, предупредивъ въ этомъ отпошенін несколькими годами новый семинарскій уставь. Заботы вашего высокопреосвященства не остались безплолными. Наша семинарія постоянно обладала достаточнымъ количествомъ опытныхъ и ревностныхъ педагогическихъ деятелей и, такъ сказать, заранве уже обновленная, смело шла на встречу предстоявшей ей въ 1868 году реформъ, которая мирно совершилась и скоро привилась въ ней, потому что пала на добрую почву, заботливо воздъланную подъ вашимъ мудрымъ архипастырскимъ руководствомъ.

Введеніе въ нашей семинаріи новаго устава открыло намъ новую возможность испытать высокую доброту вашей души въ вашихъ благо-желательныхъ отношеніяхъ къ нашей преобразованной школѣ. Относясь съ живымъ сочувствіемъ къ началамъ совершившейся реформы, вы всегда выражали ваше дорогое для насъ довѣріе въ дѣятельности нашей педагогической корпораціи. Отечески вникая въ нужды нашей семинаріи, вызываемыя отчасти условіями столичной жизни, вы всфии мѣрами содѣйствовали удовлетворенію ихъ. Въ видахъ усиленія научныхъ пособій въ семинаріи, вы не разъ обогащали ученическую библіотеку своими пожертвованіями; для увеличенія же штатнаго содержанія вослитанниковъ, оказавшагося для столичной семинаріи очень огравиченнымъ, а равно и для увеличенія штатнаго содержанія нѣкоторыхъ лицъ,

служащихъ при семинаріи, вы, съ свойственною вамъ отеческою заботливостію, принимали на себя ходатайство предъ Святвйшимъ Синодомъ. Наконецъ, постоянною вашею заботою было поддержаніе издавна царствующаго въ нашей средв внутренняго мпра пединства дъйствій, безъ которыхъ немыслимъ успвиъ воспитанія въ школь.

Благодаря общимъ усиліямъ семинарскихъ дѣятелей, мудро руководимыхъ и милостиво поощряемыхъ вами, здѣшняя семинарія въ теченіе пятнадцатилѣтняго завѣдыванія вашего ею воспитала нѣсколько сотъ молодыхъ людей, которые съ честію и пользою трудятся на разныхъ ноприщахъ служенія и, съ благодарностію вспоминая ваши отеческія заботы о нихъ, возсылаютъ виѣстѣ съ нами и наличными питомцами нашей школы теплыя молитвы къ Богу, да продлитъ Онъ драгоцѣнную жизнь вашу на многіе годы.

#### Адресь с.-петербуріскаго духовенства.

#### Высокопреосвященнъйшій владыко!

Въ лицъ насъ собрадась передъ тобою, милостивъйшій архипастырь и возлюбленнёйшій отець нашь, боговрученная тебі твоя петербургская паства, чтобъ сугубо, по всей силь своихъ искренвихъ чувствъ къ тебъ, послъ молитвы во всъхъ нашихъ храмахъ, встрътить и привътствовать твой день, --- многознаменательный, достославный день твоей жизни и необычайный и благословенный праздникъ нашей мъстной церкви. Господь благословиль тебя завершить въ имифиній день полувъковое, многотрудное, доблестное и плодотворное твое служение русской православной церкви и отечеству. Подвака неутомимых трудовъ, полвава живыхъ подвиговъ святой вары и благочестія, полвава истинной любви къ ближнему и молитвы за русскій народь, полвіка учительства въ церкви и охраненія евангельских истинь и апостольскихь преданій, и воть уже 15 льть предшествія твоего въ сонив нашихъ іерарховъ, стоящихъ на стражё правленія русской православной церкви! Въ тебъ, именитъйшій и богохранимый нашь архипастырь, въ твоей полуваковой церковно-общественной даятельности всеблагій Господь ниспослаль благословение нашей церкви; а это даеть намь право признать настоящій день торжественнымь праздникомь не одной нашей первопрестольной паствы, но и всей россійской церкви и всего православнаго русскаго народа, благодарнаго тебъ за твои многія молитвы о немъ и охранение чистоты его прародительской вёры.

Вотъ причина торжества, источникъ радости.

Петербургская паства удостоилась нынь быть свидьтельницею того, какъ со всых концовъ нашего безпредыльнаго отечества стекаются кътебь радостныя и благожелательныя привытствія, выражающія чувства

любви и уважевія, и отголоски молитвъ, вызванныхъ ими. Но особенно преисполнена этихъ чувствъ и усердныхъ молитвъ твоя нынвшняя паства. Пятнадцать летъ духовнаго союза съ нею сроднили ее съ тобою, по преимуществу дали ей отрадное право называть и чтить тебя своимъ отцомъ. Она есть та Божія вива, на воторой тобою нынѣ бросаются и возращаются свмена твоей просвѣтительной и многоопытвой пастырской дѣятельности. Для блага ея ты отдаень все, что открыли тебѣ наука и опытъ въ церковномъ управленіи, и что вѣщаетъ тебѣ твой разумъ, руководимый силою святительской благодати. Паства твоя радуется болѣе всѣхъ, что видитъ вынѣшній день твой. Она хотѣла бы собрать во едино чувства всѣхъ, чтущихъ твое торжество. олицетворить въ себѣ всѣхъ, привѣтствующихъ тебя.

И она благодарить Подателя всёхъ благъ и за то, что настоящее торжество исполняется здёсь, въ первопрестольномъ градъ. Нашей столицъ ты принадлежишь по высшему образованию въ здёшней духовной академіи и по началу твоего служенія при ней на ученомъ поприщъ.

Орелъ и Москва, куда назначали тебя для устройства духовно-учебныхъ заведеній, были продолженіемъ твоего почти десятильтняго служенія церкви по воспитанію духовнаго юношества.

Уже въ Москвъ глубокій и свътлый умъ приснопамятнаго, знаменитьйнаго святителя московскаго Филарета по достоинству оцьниль твои высокія дарованія; изъ его святительскихъ рукъ, на 35 году жизни, ты получилъ пастырскій жезлъ, и подъ его богомудрымъ руководствомъ прошло около трехъ лътъ епископскаго твоего служенія. Великій и вдохновенный учитель земли русской воспиталь въ тебъ для русской перкви достойнаго ученика и благовъстника Христова.

На западв, востокв, югв и свверв Россін важныя событія въжизни православной церкви разновременно и въ разныя міста вызывали тебя на святительскіе труды, и всюду ты являлся доблестнымъ вонномъ Христовымъ, мощнымъ защитникомъ православія, дівятельнымъ насадителемъ святой віры и благочестія.

Полоцью и Могилевъ были свидътелями твоей неутомимой, истиннопастырской дъятельности, когда ты, во время возникшаго тогда религіознаго движенія между уніятами, то изучаль и уясняль себъ прошедшія печальныя судьбы Западнаго врая, то зорко вникаль въ тогдашній
быть містнаго духовенства, то зашищаль православіе отъ посягательствъ
исконныхъ враговъ его, то возбуждаль и содійствоваль соединенію съ
православною церковью черевъ унію отторгнутыхъ Римомъ духовныхъ
ея чадь, то, утверждая православіе, возстановляль лревніе обычам
православной церкви, постоянно являя въ себъвысовій примітръ строго-

благочестивой, христіанской жизни. И твоя мудрая кротость, дюбовь к благоговініе убіждали и побіждали сердца колебавшихся въ вірі и разсіявали навізнным имъ сомнінія. Спустя много літь, Промыслу благоугодно было нывіз вновь приблизнть тебя къ тому же ділу, завершившемуся окончательнымъ возсоединеніемъ уніятовъ съ православною церковью. Ты иміль отрадное утішеніе содійствовать рішенію святійшаго синода о принятіи въ нідра православной церкви послідней горсти русскихъ уніятовъ, нывішнихъ холискихъ православныхъ. И намъ всеціло понятны и твоя радость и твое любвеобильное гостепріимство, съ какими ты встрітиль и обласкыль холискую депутацію, съ какою благосердечною любовью молился о возсоединенныхъ и хиротонисовавномъ тобою люблинскомъ пастыріз и вручаль ему жезль правленія возсоединенными, въ духъ православной истины.

Необходимость устройства во всёхъ отношеніяхъ, большею частію повореннаго въ 40-50 годахъ, Закавказского края и распространенія въ немъ свъта истинной Христовой въры потребовала здъсь твоего присутствія и перенесенія твоей дізятельности съ сіверо-запада въ юговосточную окраину государства. Сложныя и высокія задачи долговременнаго, неутомимаго твоего святительскаго служенія въ ней, отеческая заботливость о вверенныхъ твоему бантельному надвору словесныхъ паствахъ, ревностные труды по общему управленію церковными дълами закавказскихъ епархій и постепенному благоустройству шхъ, пастырская попечительность и ревностное содействіе къ возобновленію древнихъ и устройству новыхъ храмовъ въ містахъ разноплеменнаго и разновтрнаго населенія, служеніе, всегда сопровождаемое благочестивою и назидательною жизнію, -- ознаменовались благодатными успёхами просв'ященія христіанскою вірою многих пріобрітенных чадъ цервви и положили прочное основаніе развитію православія въ крат. Вст. эти важныя твои заслуги для Закавказья пріобреди тебе отечественную славу и уважение и обратили на себя высокое внимание монарховъ.

Уже въ высшемъ іерархическомъ сан в митрополита, лично присвоенномъ тебъ, какъ экзарху Грузін, ты оставилъ облаговъствованныя тобою горы Кавказа, чтобъ перенести свою дъятельность на югъ, на кіевскіе холмы, и два года ты украшалъ древнъйшую канедру св. Сефіи въ Кіевъ.

Черезъ 30 лётъ, ты снова, по волё Божіей, возвращаешься на служеніе въ сѣверную столицу и являешься свѣтильникомъ церкви въ первопрестольномъ градъ. Тогда зачиналось многознаменательное время въ исторіи нашего отечества, — эпоха реформъ, обновляющихъ весь строй русской жизии. Занявъ первенствующее мѣсто въ высшемъ цер-

ковномъ управленіи, ты сталь достойнымь представителемь всегоссійской православной церкви, твердымъ защитникомъ и лучшимъ истолкователеми ся правъ, современныхъ потребностей, ожиданій, постояннымъ охранителемъ чести духовенства, и, принимая непосредственное и ближайшее участіе въ ея управленіи, ты несешь великія обязанности въ дёле целесообразнаго направления государственныхъ реформъ, влонящихся къ улучшенію разныхъ сторонъ религіозно правственной жизни русскаго народа, касающихся и быта духовенства. Председательствованіе твое въ Высочайше учрежденномъ присутствіц по діламъ православнаго духовенства, при навъстной твоей пастырской опытности, свътломъ взглядъ на необходимыя реформы въ илиръ и добромъ желавіп удовлетворить хорошо извістными тебі многими нуждами духовенства, ручастся за то, что наше дело находится поде надежныме покровительствомъ. Заботясь удовлетворить насущной религіозной иотребности русскаго народа, ты неутомимо, съ любовію, вель дёло по переводу священных кингь на русскій языкъ. Въ интересахь высшого церковно помъстнаго управленія не можеть не имъть особеннаго значевія то, что подъ своимъ мудрымъ руководствомъ, вравственною силою примъра и совътомъ, ты воспитываешь и подготовляещь достойныхъ пастырей-іерарховь и благими наставленіями напутствуеть тёхь изъ нихъ, которые получаютъ изъ святительскихъ рукъ твоихъ право править православными паствами.

Говорить ли далье о томъ, что ты съ честію несешь званіе или предсъдателя или члена во многочисленныхъ учрежденіяхъ, ученыхъ иблаготворительныхъ обществахъ, комитетахъ? Пришлось бы вести длинную льтопись твоихъ разнообразныхъ, многосложныхъ и неутомимыхъ трудовъ, чтобъ вполит изобразить твою разностороннюю и плодоносную дъятельность на пользу церкви и отечества.

Но твоей паствѣ нынѣ принадлежитъ слово радости и благодарности о твоемъ пятнадцатилѣтнемъ управленіи свято-петроградскою епархією. И да будутъ сыновнія наши чувства глубокой радости и безпредѣльной благодарности пріятною и достойною жертвою тебѣ въ нынѣшній день патилесятилѣтія твоего.

Возвратясь къ намъ, ты принесъ намъ заповѣдь любви и милосердія смиренія и труда, и ежечасно и словомъ и дѣломъ учишь насъ хранить и соблюдать ее. Возможно ли намъ нынѣ во всеуслышавіе не говорить передъ тобою о машей радости и благодарности, видя, какъ высоко несешь ты знамя правителя Христовой паствы, какъ заботливо трудишься для блага цѣлой епархіи и каждаго изъ насъ въ отдѣльности? Ты всегда желалъ быть для насъ болѣе любящимъ отцемъ, чѣмъ на-

чальникомъ. Мы дивиися, какъ въ твои преклонныя літа, ты неутомимо лично занимаещься встии дтлами, самъ непосредственно во все вникаешь, и никакое дело или событие изъ нашей спархиальной жизни не проходить безь твоего личнаго разсмотренія и мудраго решенія. Да будеть позводительно нашему смиренію упомянуть о твоемъ, правдолюбивый архипастырь, извъданномъ нами безпристрастін и осторожности при рашенін иногда и самыхъ маловажныхъ даль: милостивое вниманіе бъ заслугамъ каждаго изъ насъ, истинное, проникнутое христіанскою любовію, правосудіе и справедливость всегда сопровождають твои рашенія. Твое архипастырское управленіе изв'ястно и дорого намъ и по твоей отеческой доступности, по которой ты всегда какъ бы вблизи насъ и среди насъ: каждый изъ насъ всегда можетъ надъяться получить твой добрый совъть, святительское наставленіе, видъть твою помощь. Разръшенные тобою въ нашей спархін, впервые въ Россін, благочиннические советы, а равно выборы помощниковъ благочинныхъ, отврыли намъ способы къ самоуправленію и самоулучшенію многихъ сторонъ нашей жизни. Твоей преосвященной архипастырской заботливости много обязаны своимъ благоустройствомъ наши духовно-учебныя заведенія. Любовь твоя въ благолецію храмовъ Божінхъ ревностно изыскиваеть всевозможные впособы для украженія и для поддержанія въ народъ благочестиваго усердія кънимъ. Весьма осязательны последствія твоего кроткаго пастырскаго вліянія и на пнов'трцевъ, не говоря уже объ исповъдующихъ единовъріе, которые постоянно приходять въ болъе ясное сознание своихъ заблуждений и болъе и болъе приближаются къ истинному православію, благодаря твоему любвеобильному и искреннему воздъйствію на нихъ. Твое неутомимое усердіе къ богослуженію и высокорелигіозное благоговъніе во время общественной молитвы постоянно и наглядыю учать насъ достойному предстоянію у престола Господня. Какъ пастырь милостивый и благосердый, ты незамътнымъ образомъ и среди насъ водворяешь любовь и миръ, и съ благосивскожденіемъ исправляемь наши недостатки. И отрадно видъть, что доблестныя качества настыря православнаго, ставящія его на высоту его великаго призванія, находять въ теб'в лучшее себъ выражение и примънение къ жизни: любовь и милость у тебя живы и дъйственны. Проводя свою подвижническую жизнь въ подвигахъ иноческаго благочестія, ум'тренности и простоты, ты избытокъ отъ своихъ средствъ посвящаешь на дёла благотворительности, на пользу многихъ неимущихъ. Тебъ, по всякому праву, принадлежитъ достойно восимое тобою звание главнаго попечителя императорского человъколюбиваго общества. Во имя техъ же правъ, тебъ давно и навсегда присвоено нами имя отца и попечителя нашихъ бъдныхъ вдовъ п сироть. Въ теченіе полустольтія, въ разныхъ містахъ, наблюдая и направляя жизнь духовенства, ты давно поняльего многочисленныя нужды и увидълъ, что среди него бъдность и безпомошное сиротство едва ли не сильнее дають себя чувствовать, чемъ во всякой среде. И съ первыхъ же лать, по прівздв въ нашу спархію, попеченіе о бъдныхъ духовныхъ, призраніе вдовъ, воспитаціе и устройство сиротъ, ты поставиль, между прочимь, важною задачею своего архипастырскаго служенія. Літь четырнадцать назадь, ты задумаль устроить въ С.-Петербурга домъ призранія бадныхъ духовнаго званія и основать въ немъ училище для спротъ. При благословенін Божіемъ, тобою найдены нужныя средства въ постройвъ дома, которая произведена была подъ ближайшимъ твоимъ наблюденіемъ; тобою указано обезпеченіе и для дальнъйшаго существованія этого благотворительнаго учрежденія и училища при немъ. Въ 1869 г. общирный, благоустроенный во всъхъ отношеніяхъ "Александро-Невскій домъ призрінія бідныхъ духовнаго званія" открыть и навсегла останется незабвеннымь памятинкомь твоей любви и милосерлія къ ближнему; онъ во очію свидетельствуетъ, какое веливое дело благотворительности создаль ты для нашихъ бедныхъ, особенно для круглых в малолетних сироть, которымь, безъ твоего попеченія, грозили нищета и грубое невѣжество. Въ тебѣ же, сердобольный владыко, наши сироты находять заботливаго отца, а въ устроенномъ тобою училищь при домь родной пріють и средства къ своему существованію и образованію.

Съ сыновнею радостию и глубокою признательностью къ тебъ воспоминая полуваковые апостольскіе труды на поприща твоего служенія церкви и отечеству и съ благоговъніемъ принося благодареніе Всевышнему Промыслителю, ниспославшему теб' благодатныя силы совершить твои святительские подвиги, всепочтительй в просимъ тебя, мплостивъйшій архипастырь, въ намять ныпъщняго достославнаго твоего дня, съ отеческою благосклонностью принять и святительски благословить наше единолушное желаніе видимымъ образомъ почтить твой праздникъ. Для посильнаго выраженія нашихъ сыновняхъ, благодарныхъ чувствъ къ тебъ, благостнъйшій архипастырь, твоя паства избрала дело близкаго твоему сердцу человеколюбія. Удостой принять, добродътельный отецъ, наше приношение и нашу просьбу-въ устроенномъ тобою Александро Невскомъ домъ призрънія бъдныхъ духовнаго званія учредить на вічныя времена восемь стипендій твоего имени. Нѣсколько призрѣнныхъ, во имя твоихъ добрыхъ дѣлъ, немного прибавять въ всегдашней памяти о твоемъ милосердін; но эти "стипендін митрополита Исидора" пусть, котя отчасти, напоминають изъ рода въ родъ, что мы глубоко цвили твои о насъ заботы.

Тёже искреннія наши чувства къ тебё внушнии нашь сердечное желаніе преподнести тебё св. икону Покрова Пресвятия Богородицы, съ усердною молитвою къ Заступницё рода христіанскаго, да хранить Она тебя подъ своимъ божественнымъ покровомъ, да даруетъ тебё утёшеніе видёть новые, непрерывно возрастающіе плоды святительскихъ твоихъ трудовъ, — видёть большее и большее распространеніе и утвержденіе апостольскаго православія въ нашемъ отечестве и всюду за предёлами его. Смиренно уповая на всесильное ходатайство Богоматери, прилежно молимъ Божественнаго Сына Ея, Господа, Спасителя нашего и Пастыреначальника, да дастъ Онъ святой Своей церкви еще на многіе годы цёла, чества, здрава и долгоденствующа, право правяща слово Его вёчной, святой истины.

# Привътствіе, сказанное преосвященным Гермогеномь, викаріемь петербургской епархіи \*).

1-го октября, 1799 года, въ день Покрова Божіей Матери, въ одномъ скромномъ семействъ сельскаго діакона родился замъчательный младенець, нареченный во святомъ крещенін Іаковомъ, — замічательный, между прочимъ, тъмъ, что какъ видно изъ всей дальнъйшей службы его, Матерь Божія, съ минуты его рожденія, взяла его какъ бы подъ особый свой покровъ, и стала его матерію, крыпко его любящею: подъ Ея материнскимъ покровомъ онъ постеценно сталъ возростать и тъломъ и лухомъ, быстро преуспъвать въ духовной мудрости и наконецъ съ отличнымъ успъхомъ завершилъ свое образованіе въ высшемъ вертоградъ духовнаго просвещенія. За темъ Она, Пречистая Дева, указала ему, уже достаточно созрѣвшему духомъ, но еще юному лѣтами, на дѣвственный путь иночества. Покорный юноша, съ благословениемъ Божимъ и съ теплою молитвою къ своей небесной Путеводительницъ и Покровительницъ, вступилъ и бодро пошелъ твердою стопою по этому трудному и для многихъ скользкому и опасному пути, соединяя въ одно и тоже время тяжелые подвиги иноческие съ нелегинии трудами по воспитавію и образованію духовнаго юношества. Много уже онъ и на этомъ поприщъ успълъ сдълать добра и себъ и другимъ; но для силъ его это многое, видно, было еще не много: Промыслъ Божій предназначиль ему высшее служение въ церкви Христовой, которое требовало отъ него и еще большихъ трудовъ. Чтобы облегчить предстоявшій ему тяжелый подвигь высшаго служенія, Матерь Божія, которую нікогда

<sup>\*)</sup> Сказано при поднесеніи св. иконы Покрова Божіей Матери.



св. Андрей съ Епифаніемъ видёль во Влахерискомъ храм'в на воздусть . молившеюся и простиравшею всечестный омофоръ на бывшихъ тамъ христіанъ, благоволила возложить и на рамена этого избранника Божія священный омофорь; — и воть съ этой поры этоть избранникъ, возросшій теперь уже въ мужа совершенна, при помощи благодати Божіей и при содъйствін своей мощной Покровительницы, съ честію и славою сталь проходить высокое святительское служение въ разныхъ мъстахъ обширнаго нашего отечества: въ Москвъ, Полоцвъ, Могилевъ, Грузін, Кіевв и наконоць въ престольномъ нашемъ градь. Этоть замвчательный младенець, впервые узравшій свать Вожій вь день Покрова Божіей Матери, потомъ, подъ ея мощнымъ покровомъ, все боле и боле созръвавшій духомъ, за тімь съ честію и достоинствомъ проходившій разныя многотрудныя поприща служенія церкви Христовой и отечеству, и наконецъ ставшій во главъ управленія церкви россійской, этотъ младенецъ — Ты, дюбимъйшій нашъ старецъ, нашъ архипастырь благосердый!..

Духовенство твоей епархін, всецьло преданное Тебь душою и сердцемь, какь любимому и любящему отцу, нынь, вь этоть памятный для Тебя и для насъ день Твой, — день, въ который совершилось уже полувъковое славное служеніе Твое въ священномь сань — нынь оно не могло не вспомнить съ сыновнею радостію и любовію и день Твоего рожденія, — и воть, въ избыткь этой радости и любви, приносить Тебь, какь дань глубоко признательнаго сердца, эту святую икону Покрова Божіей Матери съ ликами тьхъ святыхъ, въ дни намяти которыхъ совершились важньйшія событія въ Твоей жизни, — приносить съ горячею молитвою, да хранить и да продлить Она, Матерь Живота, нодъ всечестнымъ покровомъ своимъ еще и еще свътлые дни Твои на земль, а когда настанеть и для Тебя неизбъжная для каждаго изъ насъ мошь, въ нюже пикто же можеть дълати, да пріемлеть Она Тебя и тамъ въ въчные, свътлые кровы!

Примп, любвеобильный нашъ архипастырь и отецъ, прими съ любовію приносимоє Тебъ нашею любовію.

Отъ с.-петербургскаго славянскаго благотворительнаго комитета:

С.-Петербургскій отділь славянскаго благотворительнаго комитета, отъ перваго дня своего основанія, нерідко обращался къ вашему высокопреосвященству съ разнообразными ходатайствами въ пользу нашихъ единовірныхъ и единоплеменныхъ братій и вы всегда благоволительно шли на встрічу этимъ ходатайствамъ. Отділь также не можеть не цінить глубско того просвіщенно-религіознаго сочувствія, ко-

торое вы, милостивый архипастырь, оказываете возобновленному въ вашей церкви чествованію памяти славянских первоучителей и апостоловь, возвышая, въ глазахъ нашего народа, вашимъ участіемъ въ служеніи, торжество церковное, утверждающее въ народной памяти ниена тёхъ, которымъ славянскій міръ обязанъ своимъ духовно-нравственнымъ просвъщеніемъ.

Отдъть съ глубовою благодорностью воспоминаеть, что устроенный имъ въ Чешской Прагѣ храмъ Святаго Николая вашими архипастырскими заботами получиль достойный причть, успѣвшій снискать уваженіе нашихь соплеменниковь и иноземцовь. Въ виду всего этого с.-петербургскій отдѣль славянскаго благотворительнаго комитета считаеть не только пріятнымъ для себя долгомъ, но и священною обязанностію въ день совершившагося пятидесятильтія отъ начала вашего достохвальнаго священнослуженія, принести вамъ, высокопреосвященнъйшій владыко, свое искреннее поздравленіе, сопроводить его благожеланіями еще долго-долго пасти ввѣренную вамъ духовную паству и просить васъ принять, какъ знакъ глубоваго уваженія къ вашей многосторонней и многоплодной дѣятельности, званіе почетнаго члена отдѣла.

Сказанное преосв. архісписк. тульским Никандромг.

Въ родственной вамъ енархіи сохраняется преданіе, что родительница ваша въ первыя и самыя тяжелыя минуты по смерти вашего родителя—главы и опоры семейства—въ безпомощномъ своемъ положеніи, принесла васъ—тогда еще младенца— въ приходскій свой храмъ и передала васъ непосредственному водительству и попеченію Пресвятой Дъвы, предъ мъстнымъ образомъ Боголюбской Божіей Матери.

Слевенъ и кръпокъ былъ вопль вашей родительницы въ Утъшительницъ всъхъ скорбящихъ,—но благодатно и мощно было и водительство и покровъ Божіей Матери на всъхъ путяхъ вашей жизни.

Такъ стройно, такъ многоплодно и такъ славно проходить путь жизни и совершить на немъ пятидесятилётнее служение церкви и отечеству, какъ вы, высокопреосвященнайший владыко, проходите и совершили—можно только при непосредственномъ, небесномъ водительствъ и по-кровъ...

Въ благоговъйномъ внимания сему-то осязаемому и непосредственному небесному покрову надъ вами, въ день славнаго пятидесятилътняго служения вашего церкви и отечеству, усердивише приношу вамъ, отъ лида ввърениой миз екархии, то изображение небесной вашей Покровительницы, предъ которымъ вы переданы ея материнскому попечению съ вашего младенчества.



Да сохранить Она вась для блага церкви и отечества въ миръ, цъла, честна, здрава, долгоденствующа—до крайняго предъла земной человъческой жизни.

#### Оть духовенства тульской впархіи.

Исполнившееся нынѣ пятидесятилѣтіе вашего служенія отечественной церкви, и притомъ болѣе 40 лѣтъ въ святительскомъ сапѣ, поставили васъ высоко на свѣщницѣ нашей православной церкви. Для русскаго духовенства особенно знаменательно ваше служеніе въ Высочайше учрежденномъ главномъ присутствіи по дѣламъ православнаго духовенства. Ваша благотворительная и мудрая дѣятельность во главѣ этого учрежденія, въ истинныхъ интересахъ духовенства и въ вѣрно понятыхъ видахъ правительства, привлекаетъ къ вамъ чувства почтительной призиательности отъ всего духовенства.

Тъмъ болье, тъмъ искренные, тъмъ сердечные эта признательность чувствуется родственнымъ вамъ тульскимъ духовенствомъ, которое всегда съ сочувствиемъ, даже съ нъкоторымъ чувствомъ собственнаго достоинства, слъдило за восхождениемъ къ высокому полудню свътила, загоръвшагося въ его самой скромной средъ, — котораго сочувствие всегда имъло характеръ истинно-родственнаго чувства, благодаря тому, что вы сами, высокопреосвященнъйший владыко, никогда не забывали своей родины.

Мѣсто, гдѣ вы родились, доселѣ польвуется вашею, какою то далеко необычайною, сыновнею привязанностію. То благоустроеніе, какое вы такъ заботливо старались всегда и доселѣ стараетесь дать вашей родной церкви, служащему при ней духовенству и даже приходу, являетъ въ васъ не просто благочестиваго благотверителя, но передоваго, современнаго и опереживающаго время прихожанина, улучшающаго и внѣшнія условія жизни духовенства нескуднымъ матеріальнымъ обезпеченіемъ, и правственныя условія учрежденіемъ хорошей церковной библіотеки, благодѣющаго неммущимъ прихожанамъ роднаго села, благоукрашающаго родной храмъ святынею и благолѣпіемъ, упрочивающаго его существованіе новымъ каменнымъ зданіемъ.

Человъколюбіе и благотворительность, составляя одинъ изъ видовъ вашего высоваго служенія, такъ какъ вы поставлены во главѣ широко распространившаго свою дъятельность человъколюбиваго общества, это человъколюбіе и эта благотворительность сдълались самымъ лучшимъ, самымъ видимъ украшеніемъ вашего личнаго характера. Помия ту бъдность и нужду, среди которой вы выросли, вы учредили благодътельный пріютъ для бъднаго духовенства въ вашей епаркім и этимъ указали

путь, куда въ настоящее время, при улучшени быта служащаго духовенства, должна быть направлена его благотворительность.

Предоставляя исторіи обнять и оцінить всю полноту вашей пятидесятилітней діятельности, несомнінно благотворной для отечественной
церкви и духовенства, мы, какъ современники, какъ соотечественники
ваши, какъ близкіе къ вамъ по родині, не можемъ, наконець, не высъ
казать благодарнаго чувства за то по истині великое діло, которое
такъ благовременно завершило и увінчало всю полноту вашей пятидесателіней діятельности. Говоримъ объ изданіи посліднихъ книгъ
Священнаго Писанія ветхаго завіта въ русскомъ переводі, исполненномъ подъ вашимъ главнымъ руководствомъ. Благодарностью, или еще
больше—какою-то радостью отозвалось везді, во всіль концахъ Россіи,
недавное нявістіе о посліднемъ выпускі русской Библіи. Благодаря
вашимъ трудамъ и вашей руководящей энергической діятельности, теперь мы, скажемъ словами апостола, имамы извистнийшее проручество
слово, которое является намъ какъ бы новынъ свитиломъ, сіяющимъ
въ зпемнюмъ мюстю (2 Петр. І, 19).

Отъ астраханскаго священника Николая Егоровича Никольскаго, сына односельчанина и товарища владыки по семинаріи, астраханскаго же умершаго священника Егоро Никольскаго.

Высокопреосвященнай владыко! Милостивай архипастырь и отець! Въ томъ предположени, что вашему высокопреосвященству не непріятно будеть съ высоты первосвятительской кафедры въ день совершившагося пятидесятилатняго священнослуженія возвратиться воспоминаніемъ ко днямъ датства и юности въ бадномъ Никольскомъ села Каширскаго уфада и на школьной скамьа, осмаливаюсь смиреннайше напомянть, милостивайшій архипастырь и отець, что въ этомъ села и на этой школьной скамьа быль товарищь вашего датства и юности, вашь однофамилецъ.

Возросшіе вийсті — сынъ сельскаго діакона и пономарскій сынъ — далеко не равные по талантамъ, но выросшіе почти вийсті въ бідной деревенской обстановкі, неразлучные, дружные, проходили суровое школьное образованіе въ Тулі.

Промыслъ Вожій судиль имъ разные жизненные пути. Одинъ изъ высилаго святилища духовной науки сталь ея служителемь, за тъмъ просвътителемъ духовнаго юношества, святителемъ, наконець первосватителемъ русской православной церкви, въ которой, какъ свътильникъ Богомъ возженный, свътиль на всъхъ ея высотахъ — и въ первопресольной Москвъ, и иля равнинъ Бълорусскихъ, и съ горъ Кавказскихъ,

и съ горъ Кіевскихъ, освященныхъ стонами и благословеніемъ Первозваннаго, а теперь на всю православную Русь світить изъ престольнаго града Петрова.

Другому указанъ путь далеко на Восточную окраину, чтобы въ полуазіатской глуши занять невримоє міру місто приходскаго священника. Никому ничемъ за тесными пределами своей скромной службы непзвёстный, не затерялся смиренный труженникъ изъ виду только у своего великаго сверстника и однофамильца-товарища по школьной скамьъ на всъхъ разнообразныхъ путяхъ его великаго служенія, даже на высоть его первосвятительской канедры! Будущій біографъ Первосвятителя съ благоговъйнымъ вниманіемъ помянеть эту неподлежащую наблюденіямъ прочность начавшейся въ дътствъ - въ бъдной деревенской хижинъ, скръпленной трудами и лишеніями на икольной скамьъ, прілэни, не ослабъвшей и въ старости и на первосвятительской каседръ. Свидътельства этой пріязни были и радостью и гордостью астраханскаго священнослужителя въ его смиренной доль. Изъ этихъ свидътельствъ уцъльна отъ пожара и хранится какъ самая дорогая изъ фамильныхъ драгоцинностей только книга (Собрание проповидей студентови 7-го курса С.-Петербургской духовной академін) съ надписью: "Незабвенному другу, пречестивишему отду Егору Ивановичу Никольскому. С.-Петербургской духовной академін баккалавръ богословскихъ наукъ соборный іеромонахъ Исидоръ. 1827 года ноября 7 числа".

Долгомъ считаю засвидътельствовать, что бывшій сверстникъ и однофамилецъ вашего высокопреосвященства, астраханскій священнослужитель, изъ своей полуазіатской глуши съ живъйшимъ сочувствіемъ, съ рѣдкою преданностію, съ восторгомъ слѣдилъ за неимовѣрно быстрымъ возвышеніемъ своего бывшаго товарища на іерархической лѣстницѣ! И сдвали кто такъ радовался собственнымъ усиѣхамъ на жизненномъ поприщѣ, какъ онъ радовался за своего бывшаго товарища, и благословлять Бога, этимъ возвышеніемъ разширяющаго поприще для великаго дѣланія великому таланту.

Предстоящій юбилейный праздникъ въ честь бывшаго его товарища по сельскому воспитанію и школьному образованію, а теперь великаго Первосвятителя, быль бы для него самымъ свётлымъ праздникомъ.

Увъренъ, что исполняю самое завътное желаніе его, если въ день совершившагоси пятидесятильтняго священнослуженія вашего высокопреосвященства вибсто его дерзаю отдать повлонъ до земли предъпервосвятительскою особою вашего высокопреосвященства и при семъвыразить молитвенное пожеланіе долгоденственнаго и благоденственнаго продолженія вашего первосвятительскаго служенія на благо православной церкви, на славу православному отечеству, на рэдость встыть знающимъ и съ любовію благоговъйною поминающимъ ваше имя.

Примите милостиво, высокопреосвященивший владыко, сивренное привітствіе и астражанскую млібов-соль въ день вамего праздинка отволяютовійно чтущаго ваше пми и ваше высокое многовлодное служеніе.

От преосеященного Макарія, епископа орловского.

Наступающій день пятидесятильтняго служенія вашего высоконрессвященства церкви и отечеству въ священю-монашесломъ санъ служитъ особеннымъ знаменіемъ благоволенія Божія къ вашему святительству, а вывств и побуждениемъ въ благодарению за тв милости, которыя явиль Господь чрезь вась русской православной периви. Паматичных осталось и четырехлатнее служение ваше во града нашемъ среди врареннаго вамъ духовнаго вертограда. Но святительскіе труды ваши темъ паче останутся незабренными на вобкъ мъстакъ служения. Икъ видъла BE CROS BROME HOREORS MOCEORCEAR HOLE DYNOBOLCTRONS HOWHRINGS BE Бозф святителя московскаго Филарета, первовь полоцвая, могижевская, нарталинская и кісвекая. Последнія деё каседры были высовник не по OZEMBE BECOTANE REZEMBNE, HO E NO BECOREME ZOGIECTANE, ARZERNENE вами въ нихъ. Впрочемъ всв прежнія служенія вами были только зар-HHUED BOCKOLHUATO BARD BAHED CHATTELLCROD LIABOD COLHUA, OCHEтившаго вась въ последнія шестнадцать лёть на первосвятительской ванедръ. Здъсь, въ градъ Святего Петра, начало вашего служения и конець вашему пятидесятильтію. Здёсь русская церковь виділя вась съ внаменіемъ въры переступающимъ изъ одного отечественняго тысячедътія въ другое и за темъ съ светильникомъ той же спасительной въры производящимъ многія благодётельныя реформы, начиная съ духовно-учебныхъ заведеній до окончательнаго перевода Библін на русскій языкъ. Ваше священное имя, безъ сомнінія, будеть вписано на сирнжалих исторін при всіхъ церковныхъ преобразованіяхъ, совершаемыхъ хотя державною волею обожаемаго Монарха, но не безъ вашего первоначальнаго въ сонив ісрарховъ соучастія въ исполненіи Его неоцінимых благожеланій своему русскому царству. Въ настоящій мобилейный годъ вашего служения благовременно ножелать, чтобы всё церковныя преобразованія, произведенныя въ последнее время, оканчивались благоуспёшно и приносили вожделёниме плоды если не для насъ, то для нашихъ прееминковъ. Но ближайшее благожелание наше въ предстоящій день вашего юбилея должно относиться въ вамъ самимъ, къ вашему благоденствію, къ вашему миру и спокойствію, а паче всего въ вашему спасению. Въ знакъ этого сердечнаго благожелания ымью честь препроводить къ вашему высокопреосвященству святую ыжову Божіей Матери Троеручицы, находящейся въ подлинник въ нашей Бранской Бълобережской пустыни и чтимой повсюду, съ усердною модитною предъ Владичицею, чтобы Она Своею невидимою селою поддержала вашу жизнь на иногія літа и уготовляла вашь мирное житіє на землі и вічное блаженство на небеси.

Отъ высокопреосвященнаю Иннокентія, митрополита московскаго. 2)

Ваша паства и соотечественники нина приватствують вась съ соверменісмъ пятніссятнивтняго вамого служевія перван Божісй на разныкъ степенать священства и священноначалія. Широво пройденное вами поприще, а настоящее предстоятельство въ отечественной цереви вами ванимаещое составляеть въ ней и последнюю столеть мисоты и величія. Привътствуя васъ и принося благодареніе Господу ва васъ и плодотворное служение ваше въ дъятельности воспиталельной, проиовъдинческой, святительской и правительственной, и не могу не вспомнить сь чувствомъ особенной радости за вась о трудаль подънтыль вами въ переволь всего Священнаго Писанія на современное русское нарачіе. Этоть священній шюдь трудовь вашихь, превиущественно предъ прукажи, переблеть далеко въ потоиство, и каждое доброе івнженіе въ **пушахъ** православныхъ соотечественниковъ, возбуждаемое удененными н приблеженими вами къ ихъ разумвию истинами слова Божія, будеть вамъ наградою. А препровождаемую при семъ мною вашему высокопреосващенству св. неону Христа Спасителя нокориватие прошу при-HATL. REEL SHEEL MOSTO HOCTORHERIO MOJETBOHHERO MOJEREIA, IS EDOLLHTL Господь еще жа многіе годы вашу жизнь и ваме плодотворное служеніе церкви.

Отг московской духовной академіи.

Въ присионамятный для церкви московской 1821 годъ, когда на каеедру святителей древней столицы русской, тольно это вступиль блаженной намати Филаретъ, чрезъ Москву въ далекую столицу съверную профажаль для удовлетворенія жажды высшихь духовныхь ученій невъдовий людямъ юноша, которому чрезъ 12 лътъ после того судняъ Госнодь временно водвориться въ санъ архимандрита и въ должности ректора семинаріи, и затімъ черевъ годъ въ санъ епископа содблаться "сотрудникомъ и содъйствователемъ" митрополита Филарета по управленію енархією московскою. Вручая Тебъ епископекій жезль, архинастырь московскій изрекъ между прочимъ: "Верховный пастыреначальникь да упасеть и укравить тебя и дарованный тебъ имить даръ свой, да сохранить въ тебъ и возростить и многонлодимиъ сотворить въ

Адрессы изъ Москвы представлены юбиляру архимандритомъ московскаго Знаменскаго монастыря Сергіемъ.



благопотребное и полезное служение церкви. Молитвенное желание саятителя московскаго вполить осуществилось: даръ благодатный въ Тебъ возросъ и содължися многонлодимиъ, что давно зритъ съ благодарениемъ Господу православная церковь россійская.

Весьма немногіе изъ насъ, учащихъ въ академіи, остались живыми свидѣтелями ученаго и святительскаго служенія Твоего въ древней сто лицѣ, и они съ чувствомъ, нолимъ отрадныхъ воспоминавій, передаютъ грядущимъ за нями по преемству времени о вместѣ тогданшяго служенія Твоего церкви и наукѣ. Но академія отъ того времени имѣетъ и нисьменное свидѣтельство, что Ты съ участіємъ относнюя къ ся ученымъ трудамъ и что святитель Филареть дорожилъ Твоими о викъ отзывами, повелѣвая руководствоваться ими труженинкамъ духовной науки. И въ нослѣдующее время, среди многотруднаго служенія Твоего церкви на двукъ окраннахъ нашего отечества, гдѣ дѣйствуя въ духѣ аностольскаго самоотверженія и ревности, оставиль Ти не себѣ память возстановителя православія и священной хриотіанской древности, и тогда находилъ Ты время съ глубовниъ вниманіемъ слѣдить за ученами трудами, появлявшимися въ нашей академіи и украсилъ академическое изданіе одною изъ высокохристіанскихъ бесѣдъ Твоихъ.

Когда по изволенію возлюбленнаго Монарха нашего поставленъ Ты быль на страже древней митрополіи віевской, московская академія. чтя Твон высокія заслуги церкви, избрала Тебя почетнымъ членомъ жонференціи и послів недавно совершившагося ся преобразованія обновила и укрвинла. Твою духовно-ученую связь съ нею. Съ чувствомъ глубоваго уваженія и благодарности следила она потомъ, вогда сталь Ты первосватителемъ въ съверной столиць, за подъятымъ и веденнымъ Тобою трудомъ преложенія Священнаго Писанія на языкъ россійскій. трудомъ великимъ и благотворнымъ для науки духовной и для всей церкви россійской. Неутомимыми усиліями Твоими, ознаменованными проявленіемъ глубоко-ученаго въдінія и духовно-опытной мудрости, достигнуто то, что это сокровище труда Твоего чистымъ и блестящимъ явилось на свёть во всей полноте своей для блага и науки и вёры, и благодарное потомство, имъл въ рукахъ слово Божіе на доступномъ для общаго разуменія языке, съ признательностью будеть произносить имя Твое, тлава и руковонитель святаго дела.

Иривътствуя Тебя съ совершившимся патидесятильтіемъ Твоего священнаго служенія церкви, академія усердно желаетъ и пламенно молитъ Господа, да сохранить Онъ еще и еще на многая лъта драгоцънную жизнь Твою, первостоятель церкви всероссійской, для блага Ел, для пользы духовной науки и для счастілу правляемыхъ Тобою. Отъ московской духовной семинаріи.

Въ сплетвений Тебъ нынъ всероссійскою церковію и обществоиъ столь достославный вёнокъ дерзаеть вложить свой малый и скромный претокъ и московская духовная семинарія, именная счастіе видеть Тебя нівогда своимъ отцомъ-ректоромъ. Глубоко признательные за прошедшее, ныпъщніе дъятели московской семинаріи, ближайшіе приставники и опархіальные сотрудники ихъ, --- конечно обще со всёми: пругным духовно-учебными заведеніями, --- непрестанно памятують первъе всего Твое святительски-модитвенное предстательство о нихъ предъ престоломъ Божінмъ, а потомъ истинно-попечительное, дерэмовенное и ношное ходатайство Твое, во глава других і ерарховь русской церкви. прекъ престоломъ царскимъ о возвишении благосостоянія отповъ и дътей въ морадъномъ и матеріальномъ отношеніяхъ. За все это, прониваясь чувствами живъйшей благодарности и сыновно преданнъйшаго почтенія въ Твоей особь, мы сившить новергнуть эти чувства свои. особенно въ ныявшній, столь многознаменательный для Тебя день день исполнения пятидесятильтия Твоего священнослужения, въ Твоимъ архипастырский стопамь.

Отг московскаго общества любителей духовнаго просвъщенія.

Общество любителей духовнаго просвещения радостно приветствуеть ваше высокопреосвященство съ совершившимся цятидесятилатіемъ вашего священнослуженія. Исполненное глубоваго уваженія въ многообразнымъ заслугамъ, которыми ознаменовано пятидесятилътнее служение ваше перкви и отечеству, оно считаеть высокою для себя честію то, что имбетъ васъ, высокопреосвященивний владыко, своимъ почетнымъ членомъ, и потому съ живъйнимъ участіемъ относится въ настоящему вашему торжеству, которому сочувствуеть вся россійская церковь. Современи принятія священнаго сана много трудились вы на поприщадуховнаго просвъщенія, сперва среди юношества, готовившагося въ служенію церкви, потомъ среди разныхъ обширныхъ паствъ великой россійской церкви, преемственно ввёряемых верховною властію вашему духовному попеченію, и наконець во главт священнаго правительственнаго собора всероссійской церкви, и на всіхъ пройденныхъ и проходимыхъ поприщахъ въ разныхъ странахъ-отъ Ботническаго залива до горъ Араратскихъ — много розлито вами духовнаго свъта и назиданія. Последению и самыми важнейщими подвигоми просветительной вашей дъятельности было дъятельное и руководственное участіе вашего высокопреосвященства въ преложени Св. Писанія Ветхаго Завіта съ еврейсваго нодиненива на общеупотребительное россійское нарічіе, столь давно всёми желанное и столь всёмъ благопотребное. Этотъ подвигь ваниметь исторія на своих неизгладимых скрижаляхь. Высокопреосвященнёйщій владыко! Въ совершившемся нынё пятидесятилётія священнослуженія вашего общество любителей духовнаго просвёщенія, видя знаменіе благоволенія Божія не только къ вамъ, но и ко всей церкви россійской, возносить молитву къ Отцу свётовь объобновленіи вашей жизин чрезь укрёпленіе силь душевныхъ и тёлесныхъ, а у вась себё испрашиваеть благословенія на распространеніе духовнаго просвёщенія словомъ и дёломъ въ православномъ народё.

#### Отг полочкой духовной консисторіи.

Управленіе ваше полоцвою паствой, полное истинео-христіанской любви, смиренія и апостольской ревности, неизгладимо запечатлёно въ сердцахъ бывшихъ вашихъ пасомыхъ. Ваше высокопреосвященство примяли это управленіе почти въ самый періодъ воззвалія этой паствы Всеблагимъ Промысломъ Божимъ и сонзволениемъ незабленнаго Монарка въ новой лучшей жизен, после вековикъ, тяжкикъ ся страданій. Вамъ, милостивенший архипастырь и отецъ, въ совые возсоединявшихся тогда присионамятныхъ ісрарховъ судиль Богь положить вонецъ этимъ страданіямь и совершить торжество возсоединенія уніи съ православною дерковію. За тімъ, ни время, ни пространство, ни постепенное по воль Божіей и власти предержащей возвышеніе ваше до степени первенствующаго члена святьйнаго собора всероссійской церкви не въ силахь были изгладить, или даже умалить, въ вашемъ, полномъ христіанской любви, сердців отеческаго попеченія о своемъ Рувинів, о первенцъ своихъ настырскихъ трудовъ — о паствъ полоцкой. Видимымъ залогомъ этихъ пастырскихъ заботъ вашего высокопреосвященства служать многія и значительныя жертвы ваши вь пользу бідныхь білоруссвихъ храмомъ Божінхъ.

Примите же, милостивъйшій архипастырь и отець, примите съ отеческою любовію, въ настоящій многознаменательный для васъ день, — день пятидесятильтняго доблестнаго служенія вамего церкви и отечеству, — отъ полоцко-витебской епархіи искреннъйшее благожеланіе долгоденствія и благоденствія вашему высокопреосвяще ству. Примите и сей священный залогь нашей христіанской благодарной любви къ своему бывшему архипастырю — св. нкону преподобной матери нашей Евфросніи, княжны полоцкой, нашей небесной покровительницы. Да сохранить милосердіе Божіе, молитвы и предстательство преподобной матери нашей Евфросиніи, для блага церкви и отечества, доблестные дни вашего высокопреосвященства на многія и многія льта!

От высокопреосъященнаго Евсевія, архіспископа могилевскаго.

Могилевская епархія, за 30 лётъ предъ симъ, имевшая счастіе находиться подъ архипастырскимъ вашего высокопреосвященства начальствомъ, помнить и съ признательностію вспоминаєть вашу благопопечительную заботливость объ ея нуждахъ и потребностяхъ, ваше архипастырское мудрое и твердое управленіе, вашу отеческую синсходительность въ немощамъ ея пастырей и пасомыхъ, и особенно тѣхъ изъ нихъ, которые не задолго передъ тѣмъ возсоединились съ православною перковію. По архипастырскому ходатайству вашего высокопреосвященства назначено денежное содержаніе причтамъ приходскихъ церквей опредѣлены законоположеніемъ, начала къ обезпеченію ихъ помѣще-ніями и земельными угодьями, положено вознагражденіе за труды членамъ духовной консисторін, возвышены оклады жалованья прочимъ дѣятелямъ по епархіальному и духовно-учебному вѣдомству, увеличено содержаніе иноческихъ обителей и, мѣрами предпринятыми вашею архипастырскою ревностію, ветхіе и убогіе православные храмы стали приводиться въ благоустройство и благолѣпіе, подобающія святынѣ господствующей православной церкви.

Въ живовъ сознаніи и благодарномъ воспоминаніи неусминыхъ трудовъ, подъятыхъ вашимъ высовопреосвященствовъ по управленію могилевскою епархію и приснонамятныхъ благодъяній вашихъ, оказанныхъ ей, могилевская паства, по случаю совершившагося 50-лѣтняго служенія вашего святой церкви, принимаетъ смѣлость выразить глубочайшія чувства сыновней привнательности предъ вами, милостивый архипастырь, и, смиреннъйше принося искреннее привътствіе вашему высонопреосвященству, молитъ пастыреначальника, Господа Інсуса, да охранитъ и укрѣпитъ Онъ ваши силы для продолженія доблестнаго служенія вашего святой православной церкви на многіе годы, къ славѣ Его пресвятаго имени.

*Привътствіе, сказанное преосвященнымъ Германомъ, епископомъ* кавказскимъ.

Слава Господу, благодъющему церкви Своей святъй благохраненіемъжизни вашей, посвященной трудамъ на ел пользу, до предъловъ маститой старости. Отъ души, исполненной сыновнихъ во Христъ чувствъ почтенія, любви и признательности къ святынъ вашей, привътствую ваше высокопреосвященство съ совершившимся нынъ пятидесятильтіемъ подвига вашего о Господъ въ пастырствъ и учительствъ, въ архипастырствъ и высшемъ церковномъ правительствъ, и усердно молю небеснаго пастыреначальника, да соблюдетъ Онъ васъ еще на многіе, многіе годы въ кръпости тъла и силъ духа для бодраго продолженія той многообъемлющей и многознаменательной дъятельности, въ которой вы призваны въ вашемъ высокомъ положеніи. Кунно со мною привътствуютъ васъ, владыко святый, и ввъренная мнъ паства кавказская, въ которой десель съ глубокой благодарностию и живнить восторгомъ вспоминавель ваме благодътельное попечене о накоторикъ са тастакъ из годи пребыванія вашего въ Грузіи, случан вашего молитвеннаго съ нею сбщенія назидательнаго и умилительнаго, ваши при пробадахъ святня благословенія всёмъ и каждому отъ мала до велика, ваши мудрие совъти и наставленія и тысячу раздичныхъ проявленій отеческой вашей благости и любвеобилія ко всёмъ безъ раздичія, даже самымъ низменнымъ людямъ, несмотря на высоту вашего сана,—вспоминаютъ о всемъ этомъ и дётски радуются проявленіямъ милости Божіей на васъ, желая, чтобы она всегда изливалась на васъ изобильно.

Во свидетельство чувствъ нашихъ, благоволите отъ меня принять изображеніе, воспроизводящее святыню древнюю Кавказа— икону Иверскую Богоматери.

Отг высокопреосвященнаго Арсенія, митрополита кіевскаго.

Достигла и до насъ пріятная вѣсть, что ваше высовопреосващенство, уступая общему желанію своей наствы, рѣшились наконедъ въ слѣдующемъ сентябрѣ праздновать свое, столь славное и благоплодное на востокѣ и западѣ, на югѣ и сѣверѣ, пятидесятилѣтнее служеніе святой россійской церкви и отечеству.

Не нитя, къ сожальнію, возможности самъ лично явиться къ вамъ, чтобы отъ всей души и сердца привътствовать васъ съ симъ многознаменательнымъ не для васъ только, но для всей нашей церкви, днемъ 
вашей жезни, покорнъйше прошу васъ, милостивый архипастырь, по крайней мърт въ сихъ строкахъ благосклонно выслушать отъ меня съ Лаврою, 
Софійскимъ соборомъ и всею кієвскою паствою сердечное поздравленіе 
и витстт испреннее молитвенное благожеланіе, да Жизнодавецъ Господь продолжитъ жизнь вашу до самыхъ позднихъ лътъ, съ сохраненіемъ силъ духа и тъла въ полной свъжести, ко благу православной 
нашей церкви, во главъ которой вы нынъ стоите, составляя ся вънецъ 
и украшеніе, и да удостоитъ васъ и въ будущемъ въкъ сопричастія въ 
Своей славъ небесной; въ знаменіе же и залогъ сего благожеланія 
нашего благоволите принять отъ насъ подносимыя при семъ иконы 
Божіей Матери, а намъ, яко приснымъ чадамъ своимъ, ниспослать свое 
пастыреначальническое благословеніе.

 $Om_{\bf r}$  святый шаго Синода, произнесенное членом  ${\bf r}$  онаго протопресвитером  ${\bf r}$   Святьйшій Синодъ радостно привітствуєть ваше высокопреосвящемство, своего первенствующаго члена, съ совершившимся патидесатилітіємъ достославнаго служенія вашего церкви и отечеству, и искрешно желаеть, чтобы Господь Богь дароваль вамь сили и припость бедротненно продолжать высокое и благотворное служение ваме еще миогія літа.

Кром'в того были получены прив'в ственные телеграммы отъ Великаго Киязи Николая Николаевича Старшаго, отъ оберъпрокурора Св. Сунода, отъ экзарха Грузіи Высокопреосвященный шаго Евсевія, отъ причта съ родины юбиляра, а также адресы отъ Кіевской Духовной Академіи и другихъ учрежденій \*).

Оканчивая описаніе юбилея первенствующаго іерарха Русской Церкви, столь достойно почтеннаго и Верховною властію и представителями разнихъ мість его служенія и учрежденій, мы съ своей стороны не можемъ что либо прибавить къ торжественно и искренно высказанной оцінкі діяній и личныхъ достониствъ юбиляра. Всею душою присоединянсь къ радостнымъ чувствованіямъ, выраженнымъ къ привітственныхъ адресахъ, вполні разділяя ихъ благожеланія досточтимому юбиляру, мы не можемъ умолчать и считаемъ долгомъ при столь торжественномъ случай заявить отъ лица всего православнаго русскаго общества объ одномъ желаніи, давно и глубоко чувствуемомъ.

Не напрасно на конечной грани въ исходъ своего пятидетятилътнято служения Высокопреосвященный юбиляръ окончилъ
одно изъ величайшихъ дълъ для православнаго русскаго общества, съ самаго начала имъ энергически и съ непосредственнымъ участиемъ веденное: мы говоримъ объ издании Св. Писания въ переводъ на русский языкъ, коего послъдний отдълъ
(пророческия книги, маккавейския и третья Ездры) оконченъ къ
веснъ нынъшняго года и недавно вышелъ въ свътъ. Важность
этой заслуги юбиляра съ глубокимъ чувствомъ признательности
и полнотою выражения высказана во многихъ адресахъ — изъ
Тулы, Орла и особенно изъ Москвы — этого могущественнаго
върою и народною силою средоточия России, гдъ своимъ властнымъ духомъ живетъ и бодрствуетъ приснопамятный святитель

<sup>\*</sup> Они напечатаны въ Церковномъ Вестнике.



филареть и откуда съ высоты васедры московской интрополіи устами настоящаго маститаго архипастыря, отъ почтенной корпораціи Московской Академіи и отъ Общества любителей дужовнаго просвіщенія торжественно свидітельствуєтся величіе и плодотворность подвига чествуємаго первенствующаго Іерарха.

Да,—говоритъ духовенство тульской епархін какъ бы отъ лица православнаго русскаго сбщества—не можемъ не выразить благодарнаго чувства за это по истинъ великое дъло, которое благовременно завершило и увънчало всю полноту пятидесятилътмей дъятельности юбиляра.

Но этимъ веливимъ дёломъ все ли сдёлано нужное для того. чтобы Слово Божіе, могущее умудрить во спасеніе, богатно вселялось въ всей огромной массъ православнаго русскаго народа, а не только въ образованныхъ классахъ его, нифющихъ теперь русскій переводъ Библін для своего домашняю употребженія и назиданія? Неисчислимое большинство нашего народа еще не грамотно и не скоро все будетъ грамотно; и изъ умъющихъ четать многіе ли имбють досугь и другія благопріятныя условія для того, чтобы саминь непосредственно поучаться въ Св. Писанін? Большая часть православныхъ знакомится съ Словомъ Божіемъ слушая его чтеніе въ храмахъ при богослуженін, посвщаемомъ въ праздничные дни. А въ храмахъ Божіихъ, гдъ онъ особенно любитъ, отръщаясь отъ житейскихъ заботь и трудовъ, почерпать себъ ободрение и подкръпление для духовныхъ силъ, православный наролъ слышитъ Слово Божіе, къ сожальное невразумительное для него, не отъ небрежнаго и поспъшнаго чтенія: этотъ недостатокъ все болье и болье устраняется при большемъ вниманіи къ сему и приходскихъ пастырей и чтецовъ церковныхъ; —и не потому, чтобы слуху и смыслу народа была чужда ръчь церковно-славянская: нътъ, она ему привычна, любезна и близка не только по ея употребленію при церковномъ Богослуженін, но и по близкому коренному родству ея съ русскимъ языкомъ, развивавшимся подъ ея преимущественнымъ вліяніемъ.

Невразумительность эта зависить не столько отъ устаралыхъ словъ и выраженій древне-славянскаго церковнаго языва, сколько отъ неудовлетворительности по мъстамъ, относительно ясности мысли и върности ея передачи, самого текста Библейскаго, въ

разное время переведениаго и разними линами исправляемато и не рѣдко искажаемаго. Нужду въ устраненіи этого недостатив чрезъ исправленіе мекста славянской библіи сознавали еще въ XVII стольтіи. «Грѣхъ великій есть намъ словеномъ, православнымъ христіаномъ, говорить Епифаній славеницкій, и укоризна и безчестіе крайнъйшее отъ ниостранныхъ народовъ яко не имамы библіи добръ переведенныя.» XVIII въкъ представляетъ цѣмый рядъ коммиссій для исправленія славинской библіи, завершивнійся въ царствованіе императрицы Елизаветы изданіемъ исправленнаго текста ея \*), который впрочемъ представляетъ не мало недостатковъ, особенно сравнительно съ современнымъ состояніемъ изученія библейскихъ кодвисовъ и вообще бяблейской науки.

Со времени Елизаветинского издания прошло болье ста льть, и нынъ снова настоитъ нужда въ тщательномъ пересмотръ и исправленіи текста славинской библіи въ цівломъ ея составів, которое бы не ограничивалось случайными поправками, какъ это делалось со стороны временныхъ справщиковъ при отдельныхъ изданіяхъ библін, но было ведено въ одномъ духв, съ соблюденіемъ единства руководственныхъ началь и пріемовъ исправленія. Такое исправленіе удовлетворяло бы не только народной потребности религіознаго назиданія и просвещенія въ храмахъ, но и потребности религіознаго обученія и воспитанія нашего юношества, обучающагося въ школахъ; ибо, не говоря, о свътскихъ учебныхъ заведеніяхъ, въ самыхъ семинаріяхъ духовныхъ. гдъ на изучение Св. писания положены особенные влассы, успъхъ этого изученія весьма значительно затрудняется всябдствіе неисправности настоящей славянской библіи. Въ виду сего Свят. Сунодъ уповательно не встратить препятствія и не найдетъ неблаговременнымъ предпринять столь благотворное дёло исправленія текста славянской библіи, нивя во главв іврарка, «неутомимыми усилінми котораго, ознаменованными проявленіемъ глубоко-ученаго въдънія и духовно-опытной мудрости», отъ первой до последней страницы библін ведено и совершено переложение ен на русский языкъ.

Заключимъ молитвеннымъ желаніемъ, чтобы Господь продлидь еще на многіе годы жизнь досточтимаго первостоятеля Русской церкви и даровалъ ему силы и духовную бодрость къ подъятію и совершенію и этого великаго дъла, столько благопотребнаго для православной школы, для русскаго народа и всего единовърнаго славянства.

<sup>\*)</sup> Исторія сего діла взложена въ статьі И. Честовича, поміщ. въ-"Правося. Обозр." 1860 г.



# извъстія и замътки.

## **ПЕРВАЯ ГОДОВЩИНА ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ ВЪ ПРАГЪ.**

4-го августа русскіе въ Прага скромно праздновали первую годовшену освящение православной первым. Утромъ отслужена была литургія съ благодарственнить молебствіемъ, причемъ било возглашено многольтіе Государю Императору и всему Царствующему Дому, Святвишему Синоду, обладателю страны сел, после того вечная память Великой Кнагияв Еленв Павловив и боярину Александру (Гильфердингь), затёмъ опять многолётіе благотворителямъ, попечителямъ н устроителамъ храма. После летургін Русскіе присутствовавшіе въ храмѣ, и человъва три Чеховъ собранись въ числъ семиадцати человъвъ въ квартирів отца протојерея, гий приготовлень быль обіль. Въ числів присутствовавших изъ боле известних были следующе: М. П. Погодинь, А. А. Коунаревскій, Н. М. Эндагуровь (отставной полковникь болье года живущій въ Прагь, какъ и Котларовскій), А. Ө. Кистянововій (профессоръ Кіевскаго университета), М. Я. Красинъ (профессоръ Казанской академін), О. И. Ісзбера, изъ Варшавы (изв'ястный поборникъ вириллици), Ранкъ (лексикографъ), Патера и др. Немногочисленно, нешумно было общество, но за то искрение, сердечно и дружественно. Предъ первымъ тостомъ отепъ протојерей Лебедевъ сказалъ враткую речь приблизительно въ следующихъ словахъ:

"Милостивые государи! Позвольте мий сказать ийсколько словь по новоду ныийшиняю нашего праздника.

"Назадъ тому ровно годъ какъ въ нинфиній день чешская Прага въ первый разъ огласилась необычайнымъ здісь, но столь прінтимих для насъ звономъ русскихъ колоколовъ, ровно годъ какъ освященъ быль здісь русскій православный храмт, и въ немъ началось православное славное славянское богослуженіе.

"Нельзя не порадоваться намъ, Русскить, и не возблагодарить Бога что мы пережили этотъ первый и потому тяжелый годъ. Годъ быль дъйствительно тяжелъ; недоразуманія возникшія въ правительствовных сферахъ заставили было насъ очень и очень призадуматься надъ судьбою нашей только что освященной церкви. Но слава Богу, все кончилось благонолучно; недоразуманія разрашены; православное богослуженіе дозволено, положеніе русской церкви въ австрійскомъ государства опредалено данемин правами и ограниченіями. Такимъ обра-

зомъ начало нами положено, и мы имвемъ залоги на дальнѣйшее од существованіе.

"Чему же мы обязаны въ этомъ благополучномъ исходѣ нашихъ затрудненій? Конечно, главнымъ образомъ и прежде всего, тамъ дружественнымъ отношеніямъ вакія существуютъ между Государями, нашимъ Русскимъ и здѣшнимъ австрійскимъ. Не будь этихъ добрихъ отношеній, можно положительно сказать, не было бы здѣсь и нашего храма.

"Дай же Богь чтобы союзь этоть продолжался, и чтобы община русская здёсь увеличивалась, а церковь русская продолжала служить мёстомъ душевнаго усповоенія, утёшенія и услажденія для всёхь провзжающих здёсь православныхь.

"Вседущевно пожелаемъ добраго здравія и во всемъ біагонолучія нашему Державнійшему Монарху и здішнему Государю. Мм. гг., приглашаю вась выпить за Ихъ здоровье".

Посл'я этого провозглашена была здравица за Насл'ядника Цесаревича и за Великаго Кияза Константина Николаевича, принимавшихъживое участіе въ судьб'я русской церкви.

Затемъ академикъ М. П. Погодинъ произнесъ следующую речь.

"Въ московскихъ газетахъ прошлаго года сообщено било описаніе освященія Николаєвскаго храма въ Прагѣ, и къ описанію приложена была подробная его исторія, въ продолженіи многихъ вѣковъ, со времени основанія, а какъ учредилось въ немъ православное богослуженіе, о томъ не сказано было ни слова. Да, и ингдѣ въ Россіи не встрѣчалось о томъ ни малѣйшаго упоминовенія. Радуюсь случаю восполнить этотъ недостатовъ на память для любезныхъ соотечественниковъ, у которыхъ она часто бываетъ коротка.

"Первая мысль принадлежить графу А. Е. Комаровскому. Живя долго въ Прагѣ со своимъ семействомъ, онъ почувствовать необходимостъ въ русской церкви какъ для себя, такъ и для многихъ русскихъ, которые останавливаются здѣсь часто, возвращаясь съ разныхъ богемскихъ водъ, а многда и живутъ подолгу. Онъ написалъ въ Москву о возможности пріобрѣсти для православнаго богослуженія великолѣнный храмъ св. Николая, доставшійся когда-то городу, и находившійся съ давняго времени въ запустѣнін. Княжна Н. П. Шаликова, жившая въ Прагѣ, сообщила тѣ же извѣстія, и выразнла тѣ же желанія. Они приняты были у насъ съ живымъ сочувствіемъ, и поднялся вопросъ накъ бы устроить это дѣло, вопросъ встрѣтившій сначала много затрудненій. Случилось вскорѣ открытіе Волжско-Камскаго банка. В. А. Кокоревъ предложиль собранію за обѣдомъ подписку, изготовленную туть же И. С. Аксаковымъ, и въ нѣсколько мниутъ собрано было больше шести тысячъ рублей на первые расходы. Славянскій комитеть

OTECCA HEDRYJADRO ES CHADRIALBHEMS ADRICDEMES, E ESCOTODEMES ESвъстнымъ лицамъ. Митронолити: московскій — Иннокентій, кісискій-Арсеній, архієписковы: литовскій-Макарій, казанскій-Антовій, епископы: смоденскій-Серафииъ, нижегородскій-Филаретъ, полтавскій-Іоаннъ, прислади и емедленно свои помертвованія. Отенъ авхимандрить тронцкій Антоній, ректорь дуковной академін Горскій, приняли живое участіе. Графъ А. Е. Комаровскій, П. П. Демидовъ доставили по 1,000 р. Княжна Н. П. Шаликова собрала значительную сумму. И. А. Ламень, оть имеви шестидесяти гласных, предложных думу послать въ даръ пражской церкви полеми сборъ колоколовъ, и дума, подъ предсъдательствомъ внязя В. А. Черкасскаго, назначила шесть тисячъ на пріобратеніе воловолова ота г. Самгина, сдалавшаго большую уступку. И. А. Ляминъ представилъ послё еще две тысячи, собранныя имъ съ В. М. Бостанджогло. Такинъ образомъ, поступило изъ Москвы до 30.000 р. на возобновленіе запушенняго храма и приспособленіе его къ православному богослужению. Надворъ за работами принялъ на себя графъ А. Е. Комаровскій, которому въ этомъ случай подаль великую помощь докторъ Браунеръ, и въ последствін гг. Ранкъ и Патера.

"Московскія средства истощились, и остальные расходы, равно какъ и оффиціальная часть діла, выпали на долю петербургскому отділенію московскиго политета; графъ Е. П. Кутузовъ заключниъ условів съ городомъ Прагой, повойный А. О. Гильфердингъ началъ усердно ходатайствовать о приняти церкви въ ведомство святейшаго Синода, о прінсканін причта, о назначенін ему содержанія, о покровительстве предпріятію министерства иностранныхъ діль. А. Д. Башмаковъ пожертвоваль большую сумму на последнія издержин. И. П. Кориндовъ, при содъйствін Т. И. Филиппова, Н. И. Любимова и прочихъ членовъ отделенія, приложним усердным старанім въ скорейшему окончанію діла. Особами Парскаго Дома пожалованы богатыя нарчевыя н бархатныя резы, и Николаевскій храмъ быль освящень 4-го августа 1874 года протојередин: Раевскимъ, Базаровниъ и Тачаловниъ, получивъ настоятелемъ достойнаго протојерея А. А. Лебедева и помощинками ему отпа діакона П. П. Сперанскаго, псаломинка Н. П. Апраксния. Ихъ попечениями, вифств съ заботами почтемнаго прихожания Н. М. Ендогурова, храмъ доведенъ до того блистательнаго положенія въ коемъ имив находится на радость и утвшение православнымъ хри-CTIBRANT.

"Помодиться русскому Богу,—повводьте употребить это простенародное выражение,—услышать звуки роднаго языка на чужой стором в, это для неповрежденнаго русскаго человака такое наслаждение, съ какимъ немногія сравниться могуть. "Доливо благодарить австрійское правительство, вогоров, по нополненія войкъ необходимыхъ фермальностей, разрішняю намъ нийть это наслажденіе.

"Ми, русскіе, наблюдая вообще кодъ дъть, увърени, скажу здёсь встати, въ неизмънкомъ благоволеніи австрійскаго императора въ славинским національностямъ составляющимъ большую часть его имперіи, и принисываемъ нъвоторыя мъстныя неудовольствія только случайнымъ недоразумъніямъ и временному несчастному стеченію обстоятельствъ. Мы исвренно желаемъ чтобы недоразумънія скоръе вездъ объяснились согласно законамъ справедляюств, чтобы противныя обстоятельства отстранились и чтобъ имя Франца-Іосифа благословлятось всъми славянскими національностями, какъ благословляють у насъ, русскихъ, имя Алекскидра-Освободителя.

"Повводьте въ заключение предложить тость за здоровье всёхъ добрыхъ людей, русскихъ, чеховъ и австрійцевъ, которые вриникали участіе въ совершеніи празднуемаго нын'я нами событія."

### 21-Е АВГУСТА ВЪ ЛИЦЕЪ ЦЕСАРЕВИЧА НИКОЛАЯ.

Зданіе Лицел Цесаревича Николая, начатое постройкой въ апр'яз'в минувшаго года, было освящено 21 августа, въ Высочайшемъ Государя Императора присутствін.

Государь Императоръ изволить прибыть въ Лицей, вмёстё съ Его Королевскимъ Высочествомъ Герцогомъ Эдимбургскимъ, въ 3 часа 10 минутъ поволудив. Окрестность еданія была нолна наредовъ, и перематы народнихъ кликовъ неолись но всему протяженію Стоженки, еще издалека возв'ющая приближеніе Монарха.

Въ актовой заив Лицея ожидали прибытія Его Величества преосвищенный Леонидь со многочисленнымъ духовенствомъ въ полномъ облаченіи, министръ народнаго просвещенія и московскій генераль губернаторь, оба какъ предсёдатели совёта Лицея, члены совёта, какъ-то: попечитель Московскаго учебнаго округа, помощникъ попечителя, ректорь университета, членъ отъ университета, губерискій предводитель дворянства, московскій городской голова; многія почетныя лича, директори учебныхъ заведеній, профессоры университета, учащіе и учашіеся въ Лицей, ихъ родители и родственники.

Ето Величество быль встрачень на подвезда основателень Лицея, статских советникомъ Катковымъ. Московскій генераль-губернаторь и винистръ народнаго просвіщенія ожидали Его Величество внизу лістницы у входа. Государь Императорь, вступивь въ актовую залу, изволиль подойти въ воспитанникаль и милостиво привітствоваль ихъ, на что они отвічали какъ одинь человікь съ горячинь одушевленіемь.

Молебствіе и водосвятіе совершаль преосвященный Леонидь въ актовой заль, въ виду будущей церкви Лицея, которая еще не окончена отдыкой, но уже готова въ главныхъ частяхъ своихъ. Она приныкаетъ къ актовой заль и будетъ отдылена оть нея подвижною стьной. Мраморная преграда и броизовыя царскія врата устроены такъ чтобъ отдылать, но не скрывать священнодъйствіе отъ взоровъ молящихся, согласно древнему устройству храмовъ и смыслу православнаго богослуженія. Послъ водосвятія и многольтія, преосвященный Леонидъ, приблизившись съ крестомъ къ Государю, привътствоваль миротворца Европы и обновителя нашего отечества приблизительно въ слъдующихъ словахъ:

"Благочестивъйшій государы!

"Исполняя Царево благое желаніе, святая Церковь вчера освятила основаніе хранилища отечественных древностей, сегодня освящаетъ обитель ученія, гдъ, послѣ христіанскаго въроученія, какъ основа самая твердая, положено изученіе языковъ древнихъ съ ихъ великою литературой.

"Такимъ образомъ, и своя, и чужая древность вызывается Тобою на увръпленіе и расширеніе Твоихъ царственныхъ надеждъ на свътлую будущность Россіи, ибо, послъ въры Христовой ничто столько не содъйствуетъ преуспъянію народовъ въ благоденствіи мирнаго жительства какъ почтеніе къ своему прошедшему и основательное ученіе.

"Въ этих плодотворных и миротворных мыслях, благочестивъймій возлюбленный Монархь, Ты оставиль одно изъ лучших наслёдій для отдаленнёйшихъ Твоихъ преемниковъ. Но мы усердно молимъ Господа да продлится долго-долго жизнь Твоя, чтобы насладиться Тебё и цвётомъ, и плодомъ Твоего насажденія,—и вто можеть лучше присмотрёть за этими юными кротвими насажденіями мира накъ не Тотъ кого яко кроткаго Царя-Миротворца не только сыны Русской Земли, но и народы отдаленные и прославляють, и благословляють. Живи, Государь, Царь православный! И буди наслёдникъ обётованій Христа-Бога рекшаго: "блажени кротцыи яко тіи наслёдять землю, блажени миротворцы яко тів сынове Вожіи нарекутся"!

Когда Государь Инператоръ приложился къ кресту, архипастырь предолжать: "Почитаю священныть долгонъ свидетельствовать Вашему Императорскому Величеству, что здёсь обращение съязыческими писателями не вредило христіанскимъ убъжденіямъ, и я могъ видёть плоды

теоретическихъ богословскихъ знаній въ практикі жизни воспитанниковъ, особенно при кончині профессора Леонтьева. Они не только были при тілій его неотлучно и читали непрерывно псалтирь, но пришли ко ині выразить желаніе говіть и пріобщиться св. Таниъ, чтобъ очищенною и освященною душой приходить о немъ молиться.

Государь Императоръ съ видимымъ участіемъ слушаль эти слова, которымъ придавало особое значеніе и священное облаченіе архипастыря и кресть въ его рукъ.

Его Величество интересовался принадлежностами готовящагося храма и изволиль осматривать иконы писанныя академиками Боткинымъ, Горбуновымъ и Васильевымъ и картоны художника Сорокина, причемъ Государь Императоръ изволиль обратить вниманіе на копію съ изв'юстной картины Бруни Моленіе о Чамлю, писанную для лицейской церкви и принесенную въ даръ ей бывшимъ воспитанникомъ Лицея, нын'в студентомъ с.-петербургскаго университета, Клавдіємъ Степановымъ.

Его Величество последоваль за духовенствомъ обходившимъ части зданія со святою водой. Изъ актовой залы процессія вступила въ общирную рекреаціонную залу, а изъ нея налево въ отделеніе старшихъ классовъ. Государь Императоръ съ интересомъ останавливался въ каждой комнать и спрашиваль о ея назначеніи. Обойдя всь части втораго этажа, гдв сосредоточивается общая жизнь Лицея, Его Величество пожелаль ознакомиться съ организаціей отдельныхъ пансіоновъ и изволиль подняться въ третій этажъ. Его Величество изволиль входить во всв подребности устройства этихъ отдельныхъ воспитательныхъ средоточій.

По возвращенін въ актовую залу, Его Величество изволиль подойти къ лицейскимъ студентамъ, стоявшимъ особою группой, и пожелаль имъ сохранить въ себѣ духъ воспитавшаго ихъ заведенія. "Я надѣюсь", изволиль присовокупить Его Величество "что вы будете вѣрными слугами отечества и своего Государя".

Болъе часа оставался Государь Императоръ въ зданіи Лицея. Когда Его Величество сошелъ внизъ, воспитанники, стоявшіе по объимъ сторонамъ лъстницы, неудержимо устремились за Государемъ до самаго экипажа, и голосъ ихъ юнаго восторга слидся съ кликами народа.

Это торжественное посъщение Монарха есть величайшая честь для заведения, которую оно обязано блюсти всеми силми своими. Это великое для Лицея и для всей обновленной школы нашей событие не только увъковъчится въ лътописяхъ нашего народнаго просвъщения и въ преданияхъ Лицея, но будетъ жить въ сердцахъ его воспитанниковъ какъ благодатная сила, поддерживая и одушевляя ихъ на пути добра и чести. (Моск. Въд.)

#### SMEAIOFPAOIS.

РУССКАЯ ХРЕСТОМАТІЯ ДЛЯ ТРЕТЬЯГО И ЧЕТВЕРТАГО ВЛАС-СОВЪ СРЕДНИХЪ УЧЕБНЫХЪ ЗАВЕДЕНІЙ

Составиль Левь Поливановъ. Москва. 1875 г.

Русскій языкь, между предметами преподаванія въ средне-узебныхъ заведеніяхъ, составляють едва ли не однев изъ самыхъ трудныхъ для преподавателя, по своей многосторонности и неустойчивости. Кажими учитель, которому это дёло знакомо по опыту, не найдеть въ намикъ словать пустой фразы. Уже одно то, что на преподаватель русскаго явика дежить чтеніе механическое, объяснительное и выразительное,-SHREOMCTBO VYCHHRORD CD STEMOJOTHYCCHEME H CHRTRECHYCCEHMH BREOнами языка, -- усвоеніе учениками ореографических правиль и фонетических особенностей, -- логическій анализь данныхь образцовь и указаніе нив стилестических особенностей, гармоническое развитіе въ ученикахъ воспримянности и самоджательности — много говорить о сложности задачи, вынолнение которой лежить на плочакъ учителя. Если же обратить внимание на тв руководства и пособия, на которыя онъ можеть опереться при своихъ занятіяхь, то увидимь, что задача его усложилется, трудъ увеличивается и ночва нодъ ногами колеблется. И этому не нужно удиванться: когда одно руководство противорёчить другому, когда наждый составитель, учебника настойчиво предлагаеть свой методь, какь намерчий, свои нрісмы, подьза которыхь доназана личнымъ опытомъ, -- когда одна хрестоматія, при видимой безпратности, выставляеть на видь свою полноту, другая поражаеть своею односторонностію, третья — совершенною безгантностью въ выборѣ статей и т. д., то что же мудреняго, что учитель русскаго языка совершенно теряется и приходить въ мысли руководствоваться преимущественно собственными пониманієми и педагогическими тактоми. Вслідствіє того каждый серіозный и виниательный их своему дёлу учитель выработываеть на правтина свой методь, составляеть съ теченіемъ времени грамматику и созидаеть хрестоматию, которыя въ томъ наи другомъ виль и являются вредь лецомъ свыта. Этимъ, мин кажется, объясняется главнымъ образомъ то обидію веденкъ руководствъ и пособій по русскому женку, которое за промеднее время сказывается все более и болье, а въ этомъ необили заключается, несомивино, да трудность, которую предстоить одолжиь учиходю, члобы найти для себя твердую точку опоры. При такомъ общи вустопетта естественно дорожить зрідимъ инодомъ и съ некоторою жадностью набрасываться на новую внижеу автора, составившаго себё имя въ учебной литературе. И нужно сказать правду, что то местное вниманіе, какое оказывается подобнымъ труженикамъ, совершенно ими заслужено. Воть предъ нами только что вынедшая въ свёть Хрестоматія г. Поливанова. Кто, ознавомившись съ нею, не согласится, что это една изъ лучнихъ хрестоматій какъ по выбору статей, такъ и ихъ размёщенію.

Обратить ин вниманіе на тѣ педагогическія требованія, удовлетворить которымъ должна крестоматія въ данный дѣтскій возрасть, отнесемся ли критически къ самымъ статьямъ и размѣщенію ихъ — и въ томъ и другомъ случав приходится сказать одно, что предъ нами печтенный трудъ педагога.

Назначая свою хрестоматію для ученнювь 3 и 4 классовь, для которыхъ синтавсическій строй річи при изученіи руссаго языка дол. жень быть на первомъ планъ, г. Поливановь первый отдыл вниги наполняеть небольшини прозаическими статейками, составляющими нёчто цвлое по своему содержанию и логической обработив его. Эти статейни преднавначены для объяснительнаго чтонія ихъ ученивами въ власов, подъ руководствомъ учетеля. Объяснительное чтеніе, какъ разумъеть составитель хрестоматін, должно состоять въ томъ, чтобъ ученикъ сделалъ спитаксическій и логическій анализь даннаго образца и такимъ образомъ могь примънить къ дълу съ одной сторони свои синтавсическія знанія, а от другой — видіть, накъ образдовые писатели HOJESYNTCH CHETARCHTCCHHMH SAKOHAMH AJR JOPHYCCERTE H XYAOXCCTBCHных приев. Излишне говорить, насволько необходимь во указанномъ возрасть подебний анализь; достаточно заметить, что только после таких работь учениев можеть сдёлать естественный нерекодь нь опытамъ собственнымъ сочиненій и въ теорія провы.

Другая задача, которую составитель хрестоматіп имёль въ виду, также вызвана педагогическими соображеніями. Г. Полявановъ справедливо заключаеть, что въ ученикать 3 и 4 классовъ пробуждается особенная любовь въ чтенію, но они не находять удовлютворенія своей жаждё при настоящемъ состояніи учебной литературы. Наши крестоматін, расположенным по систем'я исторической вли теоретической, вибсто тото, чтобы развивать въ ученикать любовь въ чтенію, заглушають ее, потому что статьи, ном'ящаемия въ этих крестоматіяхъ, я не во плечу и не но вкусу мальчику, приступающему къ чтенію съ волною непосредственностью. Чтоже касается нолнаго наданія русскихъ висателей, то он'в рёшительно вредять знакоиству юнаго читателя съ родвой повзіей, такъ какъ туть онъ ностоянно каталкивается на произведенія посредственныя, неоконченныя вля педоступных ему, — энакомится съ будничною, далеко не поэтическою стороною жизни писателя и севершенно расстаровывается въ немъ. Сладствіемъ такого чтенія бываеть то разводуніе, холедное отнощеніє къ лучшимъ повтичесвимъ произведеніямъ нашихъ писателей, которое не оставляєть его ц тогда, когда наступаеть время поливге и серіознаго изученія писателей.

Въ виду такого-то безетраднаго положенія ученнюють 3 и 4 классовъ, т. Поливановъ составиль престоматію, котором представляла бы нить кучнія, въ литературномъ отмоневін, сочиненія нашихъ писателей, удеклечнораль бы нометическить инстинктамъ дётей, переходанихъ въ визомесній возрасть, дала бы надлежащій толчевь ихъ воображенію и имсли. Но это послёднее возможно только подътёмъ усломісив, котда мальчикъ будеть останавциваться, подъ руководствомъ учителя, на мисли читаемаго проязведенія, запечавлівать въ своемъ воображеніи тё образы, въ поторымъ даль уже себі полный отчеть. При такомъ веденіи дёла русскій классь въ указанномъ незрасті будеть для дётей "преддверіємъ въ сопровищенцу отечественной словесности", чёмь онь и должень быть.

Вибеть съ твиъ, чтобы объяснительное чтоніе дипературных пронаведеній не термно своего образовательнаго значенія, оно должно быть самостоятельными діломи русскаго класса, а не вакних нибудь побочными, въ виді приміра, образца, не должно служить накими-либо ностороннить соображеніями. Въ такоми только случай и требованіе программи касадельно чтонія литературныхи пронаведеній ви класси получить полное удовлетвореніе.

Не довольствуясь общимъ взглядомъ на чтеніе литературныхъ произведеній и указаніемъ тіхъ требованій, которымъ долженъ удовлетворить учитель при этомъ занятіи, г. Поливановъ приводитъ и образцы тіхъ объясненій, какими должно сопровождаться чтеніе. Представлениме обращи показывають, какъ трезно систунтъ на діло сортавливав хрестоматіи, какъ умість избіжать ненужной болтовии "разучивающей учениковъ мислить", ограничивая свои объясненія только содержанісмъ данной статьк.

Такимъ образомъ г. Подивановъ, вмекававъ раціональный, педагогическій взгладъ на хрестоматію и чтеніе избранамхъ произведеній, сраву ставить всякаго учителя на твердую ночву и укасываеть ему прямой путь къ цёли.

Сообразно висмаванному взгладу, г. Поливановъ представляеть въ своей крестоматіи богатий, принаровленный въ целямь азыка, выбаръ стагей. Выборъ сдёлмать изъ всёдъ лучнихъ писателей, при немъ объращено винианіе на положительных достопиства статей дакъ нь кудет вественномъ, такъ и догаческомъ отношеніи. Повтому мы въ его пре-

стоивтін и встрачаемся всего чаще съ Каранзивничь, Пушкиншиъ и Жуковскинъ. Въ первихъ отдължъ винги прозанческія статейки ко-CTORNHO CHEHRDICA HOBINGCERNIN, BE TOME OTOBERNO REGRESTATECHNOCHOME соображения, чтобы не действовать исиличнтельно на одну способность ученика и не утомлять его однообразіемъ. Интересъ сображного матеріала самъ собою бросается ученнку въ глава. Весь четвертий от-TELE, ROTOPHE HASHATACTCA LIA OGESATCIBHARO BRÉLIACHARO TTCHIA, OHE прочтеть съ истивными наслаждениемь. При такоми интересы, собранный матеріаль представляеть и ботатый занась свёдёній, особенно касающихся Россін, хотя состявитель жили и не задавался надію ирелставить энциклопедію полезныхь знавій. Для упражленія въ устной рече назначены статьи, такъ какъ и от первовъ томе, более легкія для воспринятія ири бітломъ чтенін, именно о Крылові и Суворові. Въ отдъть басенъ заметна группировка ихъ по содержанию, что дасть возножность делать синонимический разборь. Не нало статей схединкъ по содержанию находимъ и въ другихъ отделаха; подобныя статьи дають учителю праную возножность дёлать нужния обобщенія и выводы темъ для сочиненій. Къ нёвоторымъ переводнямъ произведеніямъ, какъ въ отдель басень, такь и вы отдель балладь, приложены оригиналы, сличеніе которыхь сь переводами ясно повазываеть ученику костониство твиъ и другихъ.

Нъть нужды распространяться болье с хрестоматін г. Поливановы и сказанняго вполнъ достаточно, чтобы опънить ее. Пожелаємъ же ей полнаго успъха, какого она заслуживаеть по справедливости.

Н. Покровскій.

# **МЕЖДУНАРОДНЫЙ КОМИТЕТЪ ДЛЯ ПОСОБІЯ ГЕРЦЕГОВИНЦАМЪ.**

"Голосъ" навъщалъ уже телеграмой объ образовани въ Парижъ "международнаго комитета пособія герцеговинцамъ", президентомъ котораго набранъ интронолить Сербін, Миханлъ. Теперь "Голосу" сообщають, что въ числъ основателей комитета значится много русскихъ, поляковъ, сербовъ, чеховъ, болгаръ, нообще, славянъ и сверхъ тего, французовъ, англичанъ, нъщевъ, итальянцевъ, шведовъ и датчанъ. Всъ члены-основатели не-французы, тотчасъ же послъ выбера пресидента, носпъщили оставить Парижъ и отправились каждий въ свое отечество (между прочимъ, иъсколько липъ въ Америку) для откритія во всёхъ странатъ Стараго и Новаго Свёта иъстинхъ отділеній междунарединго комитета пособія герцеговинцамъ. Одинъ изъ учредителей комитета;

г. Веседитскій-Божидаровичь, опправился уже въ Балграда, гда должень нередать сербскому интрополиту Миханлу и собранную уже въ Парижа сумиј для раздачи нуждающимся, и адресь комитета, въ которомъ, между прочимъ, изложены причины образовачая комитета, цадь его и образъ дайствія. Приводимъ дословный переводъ доставленняго газетъ "Голосъ" адреса:

#### "Високопреосващеннѣйшій владыка, "Милостивый архимотыры

Великія державы, свожми адинодущными и безкорыстными усилами прекратить страшное кровопролитіе, грозящее кончиться истребленіствено населенія Герцеговния, нодають свотамій прим'єрь частнымь лицамь. Консчно, частным лица не могуть, не должи вижшиваться въ войну или поличику чужить странь; по есть обдасть, иль принадлежащая, достумь иль которой не можеть быть возбранень никому: это — область шировая и обнавная, христіанской дюбам и милосердія.

"Когда правительства всехъ могущественныхъ государствъ Европы, нивощих столь разнообразные интересы и стремленія, сходятся нынів въ признаніи положенія Герцеговини ненормальнимь, вогда государственные люди и динломаты вымёнають свои долголётнія убіжденія подъ вліжніскъ чувства человіжолюбія столько же, какъ и здравой поинтики, то какъ же намъ, простыкъ гражданамъ, не сойдтись въ дълъ жалости и состраданія, на которое навъ уже указываеть починь праветельствъ. Кло изъ насъ не терявъ близкихъ на войнъ, кто не видълъ жертвъ этого взаимнаго разрушенія, не быль свидетелемь скорби утратившихь? У кого не на памяти ближайшія катастрофы? Но бідствія . войны, всими сознаваемыя, уже давно вызвали, во всих цивиливованных странахь, правительственную и частную деятельность для нас облегченія, если не уничтоженія. Кто перечислить всё различимя учрежденія, съ этою приью основанныя? Медининскія пособія всякаго рода, госнетали, большикы, богадольни, канеталы невалидова, неисін рановымъ и ихъ семействанъ и т. д. Ненужно забывать также и всеобщее соревнование общества не только воюющихъ, но и нейтральныхъ странъ помочь и вознаградить. Все это, однако, лучними умами въва признается недостаточнымъ. Философы, филантропы мечтаютъ объ искорененін войны; великій Государа, освободитель своего народа, имя котораго повсюду произносится съ благоговениемъ, стремится практическимъ нутемъ точнаго определенія правъ воюющихъ, съузить сферу войны, оградить мерныхъ жителей и насколько возможно, очеловичеть войну.

"Въ Герцеговинъ, гдъ безконечное отчание борется съ безконечных варварствомъ, есть ин хоть что нибудь облегчающее войну? Ивтъ! но есть все отягчающее ее. Съ одной стороны, люди, невоениме по ре-

меслу, а взявийеся за оружіе, потому что ихъ жизнь, семейство, религія-все въ опасности; съ другой - последнія о теритія и взобретенія XIX bers by volvie hyboter brenche monitolicero hamoctein. Hithныть, взятыть въ сраженін, турки подвергають истазанівиь, рубять на вуски, которые бросають въ дагерь оставшихся. Всякій райя, каже неносящій оружія, безъ раздичія пода и возраста, тожко потому, что онь-христіанивь, предань во власть всяваго мусульманина, который, по алиности, личной менависти или фанатизму, вздумаль бы отнять у него имущество, жизнь, честь... И райл не можеть жаловаться, искать заступничества въ судв передъвластами: турещий судъруководствуется одиниъ Кораномъ и не принимаеть свидетельства неправоверных»; весииня и гражданскія власти ведять въ фанатизив мусульнань вършьйшую себь поддержку. Всь газеты перепечатали провламацію главнаго представителя Порты въ Боснін, привазывающую мусульманамъ нападать на всяваго христіанина, котораго они заподобрили бы въ небоверженной преданности султану, Если даже это и неточно, то точно то, что турки всегда такъ поступали и что ныившиее воестание вызвано систематическимъ убиваніемъ почетивнимъ христіамъ. До чего доведитъ отчанніе! Кто можеть носить орудіе, предпочитаєть смерть живни, ко-TODYD ONE BELL TO CHEP HODE: BCG OCTATEHOG CHRCRETCH EVER HOMOTE. Уже города Далиацкаго прибрежья и Военной Границы переполнены старцами, женщинами, дътьми, безъ инущества, безъ силь из труду, безъ пристанища на свътъ. Конечно, тамъ они находять добрыть людей; вопечно, и власти займутся ими. Но мегуть ли эти бедими, редко наседенныя, отдаленныя отъ центровъ мъстности прокормить, пріютить тавое иножество? Не скорве ин истощатся ихъ средства, чвиъ утолятся нужды страждущихъ? Да и справедливо ли оставлять эти населенія нести все брена пособія бідствію, когда многолюдима, процвітающія, чрезмерно богатыя страны могли бы помочь такъ действительно изъ своего налишка? Влаготворительность христіанской Европи ищеть себ'в предмета; не удовлетворяясь своею частью свёта, она посылаеть мыльйоны въ Индію, Персію, Малую Авію, откуда только услышить о бъдъ и нужде въ номощи. Правда, до сихъ поръ, Герцеговина была мене посъщвена и менъе язвъстна, чъмъ острова Ледовитаго Океана или степи Внутренней Африки. Но темерь, когда мужество са жителей, когда ихъ военине усивки обратили на нее винианіе всей Европы, теперь настало время помощи.

"Нісколько инцъ разных національностей и візронсновіданій составили международний комитеть пособіл раненних герпеговницамь, ихъ женамь и дітлив. Члены комитета, которыми можеть сділаться всялій сочувствующій ділу, будуть собирать пособіл, каждый но своему місту жительства, и высылать ихъ президенту, который уже будеть распредылать ихъ между нуждающимися посредствомъ выбранныхъ имъ уподномоченных зот уполномоченные должны будутъ представлять президенту отчеты въ своихъ дъйствіяхъ, которые будутъ публивуемы, для свъдънія комитета, въ журналахъ всъхъ тъхъ странъ, гдъ будуть находиться его члены. Мить поручено, какъ уже съ давнихъ поръ имъющему честь быть вамъ лично извъстнымъ, испросить у вашего высокопреосвященства сонзволенія на принятіе званія президента международнаго комитета. Авторитетъ вашего имени, ваше знаніе дюдей и мъстностей, ваши молитвы нужны нашему дълу, и мы надъемся, что вы въ этомъ не откажите.

"Пова пойдеть публикація въжурналахь, откроется подписка и стануть прибывать деньги, пройдеть время, многіе перейдуть въ вічность необлегченные, неутёшные. Считая вась уже нашимь президентомы, я прошу разращенія вашего-съ монин малыни средствани и тами, которыя уже представлены въ ное распоряжение другими членами начать, отъ имени комитета, раздачу пособій наиболье нуждающимся. Смею сказать, что никто не сдёлаеть этого съ большою любовью. Происхода, какъ вы изволите знать, отъ древнихъ жупановъ (удёльныхъ князей) этого несчастнаго врая, я горячо принимаю въ сердцу постигшія его бъдствія. Я не принадлежу къ темъ "счастливымъ братьямъ, которые не слышать жалобь, криковь отчания своихь братьевь въ неволь и несчастін". Связь съ страной происхожденія моего рода могла бы скоръе ослабнуть въ дни ея счастія и благоденствія; теперь она свъжье, теснее, чемь когда либо. Я быль бы несказанно счастливь, еслибь это начинаніе удалось, еслибь мои слабые труды принесли нікоторое облегченіе. Во имя нашей святой віры, во имя бідныхъ страдальцевъ, прошу, благочестивый архицастырь, вашего благословенія на немедленное начало пѣла.

Гавріиль Веселитекій-Божидаровичь.

- Сербскій митрополить Михаиль отвічаль слідующею телеграммой на адресь парижскаго международнаго комитета пособій герцегонинцамь, набравшаго его своимъ президентомъ:—"Международному комитету пособій герцеговинцамь. Принимаю ваше предложеніе и благословляю ваше наміреніе. Ділайте всевозможное для страждущихъ. Митрополить Михаиль"
- Изъ Бълграда доставлена въ газету "Голосъ" копія письма сербскаго митрополита Миханла къ Веселитскому-Божидаровичу, отъ 30 августа, следующаго содержанія:

"Получивъ письмо ваше, отъ 17 (29) августа изъ Парижа, я воскликмулъ: "Слава Богу! наконецъ-то нашимъ братьямъ оказывается христіанское и человінолюбивое сочувствіе въ Европії, которал была до сихъ поръ глуха ко всімъ раздирающимъ наше сердне воплинъ близкихъ намъ страдальцевъ.

"Вы вёрно ввобразвии все, что нужно знать христіанскимъ народамъ о состояніи христіанъ Босніи и Герцеговины, лишенныхъ всёхъ человіческих правъ, и даже въ обыкновенное время терпищихъ неописанных страданія.

"Пора, наконецъ, просвещенной Европа узнать и принять ка сердну судьбу жителей этихъ странъ и благодетельствовать изъ избытка, дарованнаго ей Богомъ, несчастныхъ женщинъ, детей и стариковъ, которые были принуждены бежать на чужбину. Европа удовлетворить этимъ чувству человеколюбія, влекущему добрыхъ людей делать добро страждущимъ. Спаситель сказалъ: кто делаеть добро беднымъ, делаеть это Ему Самому.

"Сердечно благодарю васъ, дорогой другь, за пламенную ревность вашу въ этомъ дълъ, ноторое благословляю и живо принимаю въ сердцу. Радостио готовый всъмъ служить ему, а принимаю предложенное миъ предсъдательство въ международномъ комитетъ благотворительности родному вамъ и миъ народу; прошу васъ продолжать съ вашими друзьями дълать все, что нужно, строго избъгая вившательства въ политику и ограничиваясь исключительно дъломъ человъколюбія и милосердія.

"Призывая на васт и всёхъ вашихъ, отнынъ и моихъ, друзей благословение Господа, остаюсь и т. д.

"Миханаъ, сербскій митрополить."

- Президенть международнаго комитета вспомоществованія христіанамъ въ Боснін и Герцеговинъ, сербскій митрополить Миханль, извъщая газ. "Голосъ", что делегать комитета, г. Веселитскій-Божидаровичь, отправился въ настоящее время на параходе по Саве, чтобы "ближе ознавомиться съ несчастіемъ боснійскаго народа", прибавляєть въ письмъ изъ Бълграда, отъ 10 сентября: Страданія ужасныя; не знаемъ, какъ ихъ уменьшить, особенно теперь, когда начинается зима. Бъдные люди лишены всего, что необходимо для поддержанія тяжелов своей жизни. Не найдете за возможнымъ пособить горю? Если можно просимъ васъ содействовать доброму делу христіанскаго милосердія. Россія всегда оказывала челов'єю пробіе на несчастнина. " Кака бы въ подтверждение увъренности высовопреосвященнаго митрополита, что христіанское милосердіе и челов'єколюбіе составляють лучшую черту русскаго характера, въ газ. "Голосъ" пишутъ изъ Орла о значителъномъ фактъ: "въ воспресенье, 14 сентебря, орловское увадное земское собрание постановило пожертвовать въ пользу пострадавшихъ отъ возстанія герцеговинцевъ 1000 р., отнеся этоть расходь на проценты съ свободнаго капитала, принадлежавшаго земству".

## воззванія къ пожертвованіямъ въ пользу герцеговинцевъ.

Въ Моск. Выд. приводять переводъ следующихъ воззвани:

1) От дамскаю комитета въ Разуль. Возстание въ состаний Герцеговина заставило огрожное число несчастных искать у насъ убъжища. Изнеможенные старики, слабыя женщины, невенных дати массами ежедневно бъгуть къ намъ отъ ужасовъ войны. Изнуренные, оборванные, въ отчаннія, они свитаются по улицамъ, безмолено, однимъ взглядомъ, просять любин и братскаго сожалёнія. Ов наступленісмъ зимы ихъ жалкое положеніе сділяется невыносиміе, ибо у нихъ ність крова, чтобъ укрыться оть непогоды; нъть наятья, чтобы прикрыть твло; неть пищи, которая бы подкренила ихъ силы. Предоставниъ умёнью, мудрости и совёсти нашихъ мужей употребить всевозможных средства, по мёрё силь и возможности, облегчить ихъ будущую участь; ны же, женщины, посившимъ имъ на помощь въ настоящемъ ихъ несчастін. Голось нашь найдеть отголосокь вь сердні каждой матери, каждой дочери и невъсты. Если Провидъніе не назначило насъ управлять судьбой людей, то оно обильно вознаградило насъ, даровавъ намъ сладкій уділь облегчать силой любви, милосердія и всяческих жертвь людскія страданія. Повтому ниженодписавшіеся считають долгомь пригласять всёхъ въ принятию мёрь для облегчения несчастнаго положенія бъглецовъ. Пожертвованія всякаго рода тотчасъ по поступленів будуть употреблены по назначенію. Мы надвемся, что містныя власти одобрять наше предпріятіе, участники котораго найдуть себ' вознагражденіе въ удовлетворенін собственной совести, въ слезахъ благодарности облагодетельствованных несчастных, въблагословени Вога, положившаго любовь въ ближнивь основаниемъ нашей христіанской религін.

Дубровникъ, 20 августа 1875 года.

Анна Банацъ, Іозе Берса, Тоде Вошковичъ, Драгойла Деджулли, Филе Фабровичъ, графиня Анна Пусичъ, Миле Гаркавацъ, Драгойла Казначичъ, баронесса Иванка Лихтенбергъ, Матильда Сарака, Оре Шаричъ, Криже Серальи, Луиза Заре.

2) От черногорскаго комитета. Сего 3 августа составился здёсь въ Цетиньё вомитеть для сбора пожертвованій въ пользу пострадавших герцеговинцевь, а также съ цёлью позаботиться объ ихъ семействахь, которыя перешли нашу границу (въ Черногорію) и будуть еще переходить. Между тёмъ возстаніе вспыхнуло и въ Воснін, такъ что и съ этой стороны требуются оть насъ пожертвованія. Поэтому при-

глашаемъ черногорцевъ, сербовъ, славянъ и всёхъ вообще человёкопронейство спорве и по изра силь помочь, дабы злучшить унасть геройсвихъ борцевъ и жалкое положение ихъ семействъ. Всё пожертвования благоволять присылать въ вомететь. Цёль настоящаго воззвания состоить не въ возбуждении народнаго воодушевления, ибо народъ повсюду воодущевлень и готовь на всякую жертву. Это намь прідтно, и было бы дурно еслибы наша народа уклонидся ота своей обязанности въ отношения въ страждущимъ, которую не только родственныя и возвышенныя чувства, но и человеколюбіе налагаеть на каждаго человека по отношению въ страждущимъ. Особенно же въ настоящее время онъ приглашается на благое дело, когда сердце каждаго серба возбуждено веливниъ національнымъ движеніемъ въ Турціи. Черногорскій народъ всегда готовъ на жертву за свободу своихъ братьевъ и тенерь готовъ всёмь подёленься съ братьями, страдающими подъ игомъ. Въ комитеть уже присланы заявленія изъ пекоторыхь мёсть нашего отечества о готовности народа на всевозможныя жертвованія. Комитеть надвется и убъждень, что народъ отзовется на его воззвание, а также что и близкіе намъ по крови братья не замедлять проявить свое сочувствіе. вакъ это было въ 1862 году.

Цетивье, августа 8 дня 1875 года.

Члены комитета: митрополитъ Илдаріонъ, войвода Машо Вербица, Л. П. Ненадовичъ, протоїерей Стефанъ Капичичъ, инспекторъ народнаго училища Спир. Ковачевичъ, проф. богословія Божо Новаковичъ, редакторъ Симо Поповичъ.

Архимандрить сербскаго подворья въ Москвъ, Савва обращается въ русскому обществу съ слъдующимъ приглашеніемъ:

"Часть православнаго сербскаго народа, намъ единовърнаго и единовровнаго, вынужденная взяться за оружіе для охраненія своей жизни, въры и своего семейства противъ туровъ, въ настоящее время находится въ самомъ бъдственномъ и тяжкомъ положеніи. Старцы, жены и дъти храбрыхъ сподвижниковъ бъгутъ отъ угрожающей имъ смерти изъ своей собственной земли; плънныхъ, взятыхъ въ сраженіи, турки подвергаютъ истазаніямъ, рубятъ на куски, которые бросаютъ въ лагерь оставшихся. Каждый православный преданъ во власть мусульманина, который имъетъ право не только отнять у него имущестно, но и жизнь. Святые обители, храмы и дома жителей разграблены и многіе цяъ нихъ разрушены или сожжены. Ето можетъ носить оружіе — предпочитаетъ смерть жизни; прочіе же спасаются, куда могутъ. Столь великія бъдствія народа въ Босніи и Герцеговинъ возбудили не только между славнами и греками, но и между французами и англичанами живое участіє. Въ Сербіи и Черногоріи, подъ предсъдательствомъ митромолитовъ,

отпрыты добровольным подписки, которыя идуть услённю. Въ виду столь чанкаго отраданія наших братьевь, мін, оть ница православнаго сербскаго народа, обращаемся къ православнимъ русскимъ и усердвъйме просимъ изъ вспомоществовать бъдствующимъ, присимы въ въръ, нбо этимъ они, но ученю апостола исполнять христіанскій додгь.

"Братіс, не ежестечнте сердень ваших, но приложите слукь ихъ въ стонамъ и вонимъ своить несчастныхъ братьсть, пятое столетіе стонущихъ подъ нгомъ макометанскимъ. Облетите безотрадное страданіе семействъ храбрыхъ вонновъ, поднявшихъ оружіе за въру православную и свое отечество.

Пожертвованія просять адресовать въ Москву, на Сербское подворье, что на Солянкі, архимандриту Савві.

Всё помертвованія будуть непедаенно отправляться на мёсто чрезъ

Желающіе же могуть опускать пожертвованія въ кружку, находяшуюся у церкви Благов'ященія, что при подворь'є, на Солянк'ь."

Архимандрить Савва.

#### БЕЛЬГІЙСКАЯ ГАЗЕТА О СТАРОКАТОЛИЧЕСТВЪ.

Религіозное движеніе, вознившее въ католическомъ мірѣ со времени ватиканского собора подъ именемъ старокатоличества, въ настоящее время вступаеть въ новую фазу. Этоть новый характерь придаеть движенію несравненно болье широкое значеніе, чыль прежде, когда оно еще не выходню изъ тёснихъ рамокъ обыжновенной религіозно-политической партін, и вибств съ твиъ усугубляеть интересъ, возбуждаемый имъ въ европейской печати. Одинъ изъ наиболее распространенныхь органовь общественнаго мивнія, "Indépendance Belge", даже посвищаеть этому вопросу особый отпыть подъ знаменательнымь назвавіемъ "Реформа въ натоличесной церкви". Хоти эта газета въ началъ августа мъсяца сочла долгомъ еще разъ напоменть своимъ читатедамъ, что корреспонценців о реформъ въ католической церкви доставляются её съ разныть сторонь, что она придаеть имъ значеніе только простыть извъстій, а следовательно не отвёчаеть за взгляды, въ нихъ приводимие, однако безпристрастное отношение въ вопросу, столь глубово затрогинающему религіозний міръ, и значеніе, придаваемое газетою этому движенію, производить сильное впечатлініе. Воть очеркь жывышниго состояныя староватоличества, вакь его рисують корреспонденти "Indépendance Belge". "Воннская конференція о возсоединенія церквей, пишеть изъ Вонна корреспонденть этой газети, въ импъменень году открылась при обстоятельствать слишкомъ любопытныхъ и важныхъ, чтобы о ней можно было судеть непосредственне, прежде чёмъ ея совещанія будуть закрыты и заключенія изложены въ окончательной формѣ. До тёмъ же поръ я желаль бы вкратцѣ указать на тѣ особенноств, которыя представляєть старокатолическое наи вселенско-христіанское движенія въ разнихъ странахъ, гдѣ оно существуетъ.

"Старокатолическое движение въ Германии развивается осторожно и медленно. Здесь оно прежде всего сосредоточниссь на своей организацін и витшнемъ благочинін, дабы тімь обезпечить правильное дійствіе органовъ своего управленія, и эта первая задача была выполнена вождами движенія съ мудростію и благоразумість. Теперь же когда предварительная работа окончена, умы приступили въ самымъ существеннымъ сторонамъ этого преобразованія, въ тому, что касается не только обрадовъ и таниствъ, но даже самыхъ вёрованій и вёроученій. Синодъ нынёшняго года окончиль свои труды по изданию служебника и катехизиса, такъ что конференція, засёдающая теперь въ Боннъ, если не успесть представить полнаго изложенія тёхъ началь, на которыхь долженствуеть произовати соединение христіанскихь церквей, то по врайней мірів значительно его подготовить. Я не нивю наміренія вдаваться здёсь въ суждение о томъ, действительно ли способъ, избранный староватоликами Германів, есть нандучній какь сь политической, такъ и съ религіозной точекъ зрвнія. Во всякомъ случав следуеть заистить тоть факть, что местнадцать церковно-политическихь законовъ, изданныхъ въ Германіи съ 10-го декабря 1871 по 4-е іюля тевущаго года, не способствовали численному увеличению староватольвовъ, на что можно было бы первоначально разсчитывать. Численность ихъ безъ сомивнія постепенно возрастаєть, но тімь не менье во всей Германіи насчитывается еще только 100 староватолическихъ приходовъ съ 47,788 прихожанами и 54 сващенниками. Изъ этого числа на Пруссію приходится лишь 18,755 мірянь отароватоливовь, на великое герпогство баденское до 15,000 и на Баварію до 13,000. Вновь присоединившихся въ старокатолецизму въ имившиемъ году было 1,727 мірянь и 5 священниковь. Кром'в того на богословском в факультет'в бонискаго университета числится 11 студентовъ старокатоликовъ. Очевидно, что на основаніи этихъ цифръ невозможно сділать никакихъ прочных выводовъ. Что же насается способа, избраннаго Аёлленгеромъ въ его попытий въ возсоединению церквей, то быть можеть онъ не совстви удобень для достижения полнаго усптка. Впрочемь, со вревени съйзда 1871 года старопатолики и особенно Далингеръ уме сильно подвинулись впередъ, а потему очень вознежно, что они уйдутъ еще дальше. Желаніе и усердіе къ дёлу исправляють многія ошибки какъ въ способать, такъ и въ методё.

\_Старонатолическое движение въ Швейцарии почти столь же разъeghneno mak's upotectanteroe; by newy mowno passements vethice upeобладающія направленія: бернекое, женевсьое, базельское и ольтенское. Вериское, въ лице своихъ вождей, преследуеть лишь пели политическія, оставляя въ сторон' вопросъ о религіовной реформ'; оно эперически борется противъ ультранонтанскаго клира, но въ то же время весьма легко мирится съ новимъ духовенствомъ, удовлетворяясь темъ, что это последнее отвергаетъ ватиканскій соборъ и подчиняется государственным законамъ. Женевское направление распадается на двв нартін-на лёвую, или правительственную, и на правую, независимую и даже враждебную государству. Представителемъ этой последней является Лойсонь, находящій себ'в поддержку въ партін ортодоксальных протестантовъ, воторые по своимъ прісмамъ и стремленіямъ весьма сходны съ ультрамонтанами. Лойсонъ въ общественномъ мизнін сливеть сворёе за ультрамонтана, тёмь за анти-ультрамонтанскаго преобразователя. Вазельское направление близко въ женевскому, хотя его последователи, не ограничивалсь пориданіемъ Лойсона, идуть еще далье священниковь, оффиціально поддерживаемых женевским правительствомъ. 14-го іюня они сділали черевь священника Ваттериха ольтенскому синоку четыре предложения о священинческомъ облачении, о дерковномъ явыкъ, о таннетвъ покання и о безбрачин. Эти предложевія были сильно оспориваемы одникь изъ представителей ольтенскаго направленія, деканомъ бернекаго старокатолическаго факультета Фридрихомъ. Восторжествуетъ ли базельское направление -- это еще вопросъ, потому что кота профессоръ Фридрикъ и перекодить изъ Берна въ Мюнхенъ, однаво на мёсто его поступаетъ секретарь Дёллингера, безъ сонивнія разділяющій взгляди Фридрика. Кроні того ольтенсвій священник Герцогь, весьма вліятельный въ Швейцарін, неодновратно заявлять, что онъ не отступить оть направленія, даннаго старокателическому движению въ Германии.

"Въ Австрін старокатоличество отказалось оть излишнихъ радикальпо-демократическихъ и унитерныхъ стремленій, какія въ немъ обваруживались въ первое времи. Но липь только оно стало вступать на
твердую нечву, какъ минестръ въромсповеданій постарался преградить
вуть къ дальнёйшему его развитію. Несмотря однакоже на такое противодействіе со стороны Штремайера, староматолики усвёди пріобрёсти векоторыя вигоди, воторыя со временень вочечно могуть

лиць унеличиться. Присоединение д-ра Казали къ протестантскому унитаризму воспренятствовало развитию всявихъ зароднией кателической реформы въ Венгріи.

"Во Франціи теперь пока еще невозможно нивакое народное движеніе въ смысле религіозной реформы, потому что законъ возбраняєть тамъ всякія религіозныя собранія, а бюджеть духовнаго ведомства предназначенъ исключительно для римско-католикевъ. Поставленние въ невозможность организоваться вижинимъ образомъ, сторонники преобразованія принади направленіе противоположное тому, которому слёдують старокатолики въ Германіи, и ведуть дёло реформы право съ догматической стороны. Если до времени они должни оставаться въ незначительномъ числё, то на ихъ сторове не крайней мерё та вытода, что они уже не могуть разойтись въ учемів вёры.

"Старокатолическое движение въ Италин но всей върожености давно бы охватило собою страну, потому что почти вездё накодится больнюе число мірянь и низнаго духовенства, для которыхь сталь невыносниъ произволъ и гнетъ со стороны всесильныхъ епископовъ, еслибы они не болянсь очутиться между двухъ огней-епископствонъ и правительствомъ. Но недавнее решеніе мантуанской палаты гражданскаго суда должно было сельно ободреть тёхь, которые на самонь дёлё стремелись вроизвести реформу посредствомъ систематическаго введенія избирательнаго начала при зам'ященій должности приходскаго сващенника. Въ наитувнскую палату поступила жалоба отъ преосвящевваго Рота и ибкоторыхъ прихожанъ церкви Санъ-Джования-дель-Доссо, требовавшихъ изгнанія отца Леонарди, избраннаго въ приходскіе настоятели большинствомъ прихожанъ по правиламъ древней вселенской церкви. Однако палата взгланула на выборы отца Леонарди не съ римевой канонической точки зранія и въ рашенін сообразовалась не съ правилами тридентскаго собора, а лишь съ гражданскимъ законодательствомъ. Она отказала въ жалобъ, признавъ, что выборы были пронаведены по добровольному соглашению и правильно, а церковный храмь составляеть общественное ниущество приходской общекы, если не будеть доказано противнаго. Такое решеніе должно было оказать могущественное вліяніе на распространеніе старокатолицизма въ Иладін. Действительно, броженіе въ назшемь духовенстве обнаружилось почти непосредственно и до такой степени озаботню Ватиканъ, чте тамъ безотлагательно были приняти противъ "схизиатиковъ" самыя суровия десципливарныя мёры. Папа написаль даже письмо вы архіепископу неаполитанскому, въ которомъ отлучиль отъ церкви елископа Панелин, пріфхавшаго въ Неаполь съ пелію организовать движеніе и возобновить попытву создать народное духовенство. Ка сожаль

нію, неаполитанскіе староватоливи поддались на слова Панелли, ноторый вообще не зарекомендовать себя ни стойкостію, ни ужиність руководить такимъ религознымъ движеніемъ, инково неаполитанское. Но вероятно здёсь, какъ и въ Германіи, старокатолики найдуть средство устранить это неудобство. Прота Джурлео теперь камется совершенно поняль, въ чемъ можеть заключаться сила преобразовательнаго движенія въ Италіи. Съ одной сторони, онъ постарался заручиться поддержкою со стороны общества освободителей, которое прежде преследовало цем политическія, а теперь сосредоточнось главнымь образомъ на вопросахъ религозныхъ, а съ другой-вийсти съ своими сторонниками составня уставь, который, за исключением и вскольких двусимсленных статей, проникнуть чистымь, безукоризменнымь, нокренно противоримскимъ духомъ христіанскаго ученія. Изъ постановленій западных соборовь онь съ своими последователями признаеть дишь тв, которыя согласны съ постановленіями семи вселенскихъ соборовъ, и считаетъ за догнатъ только то, что всегда и везде признавалось происходящимь отъ Христа. Его единственний символь върыесть символь никео-константичопольскій, и единственный глава церкви---Христось. Этотъ уставь, почти совершенно одинавовий съ уставовъ парижских старокатоликовь, ножеть быть одобрень, за исключениемь нъкоторыхъ еще невыясненныхъ пунктовъ, восточною цервовью. Такимъ образомъ возсоединение съ нею можно будеть легно совершить. Воть чего опасается всего болье римскій дворь и это доставило неаполитанскимъ старокатоликамъ честь подвергнуться отлучению со стороны Пія ІХ<sup>и</sup>.

### БОННСКАЯ КОНФЕРЕНЦІЯ

29 іюля (10 августа) — 4 (16) августа.

T.

Семь дней, проведенных членами второй комференців въ Воний въ концё імля и началё августа сего года, были посвящены главнымъ образомъ разсужденіямъ объ учемін древней нераздёленной церкви по важивійшему изъ вопросовъ, отдёляющихъ всё западныя вёронсповёданія отъ восточной церкви, именно по вопросу объ исхожодеміи Свямаю Дука. Эти разсужденія происходням не столько ез общихъ засёданіямъ вопференціи, собиравшейся, какъ и въ прошломъ году, въ такъ-

называемой музыкальной залё бонискаго университета, и состоявшей. новъ председательствомъ Дёллингера, изъ старокатоликовъ, православныхь и англо-американцевь 1), сколько въ предварительных частимих собраніямь вы дом'в епискона Рейнкенса, которыя составлянись то изъ старокатоликовъ и православнихъ, то изъ старокатоликовъ и англоамериканцевъ, то изъ депутатовъ отъ всъхъ этихъ трехъ группъ. Само собою разумъется, что каждая изъ этихъ групръ нивла и свои частнайшія собранія, въ которыхъ участвовали принадлежащіе только одному вероисповеданию. Продолжительныя чтенія церковно-историческаго содержанія, которыми Деллингерь начиналь важдое изъ общихь и извоторыя изъ частимкъ засъданій конференців, только отчасти относились въ вопросу объ исхожденіи Св. Духа; преимущественно же они направлены были или въ расврытію вліянія папальной системы на усиденіе когматических в обрядовых разностей, отдичающих Занадъ отъ Востова, и на бъдственное церковно-общественное состояние нароловъ, безусловно подчинившихся этой система, напр. въ Польша, Южной Америка, Испаніи, Италіи, Франціи, Австріи, — или на болье подробное разъяснение накоторых частных пунктовъ, затронутых на прошлогодней конференцін, ваковы были чтенія: объ ученів древней нервви относительно молитвъ за умершихъ и о первовныхъ епитиміяхъ въ противоноложность поздижниему западно-ринскому учению о чистивише и низультонніяхь. — и о законности англиванскаго священства. Вев эти чтенія, от муменіяся богатствому историческаго знанія, ясностію взложенія и одушевленіемъ оратора, до глубины души убъжденнаго въ гибельности во всехъ отношеніяхъ значенія папскаго абсолютизма въ христіанскомъ мірѣ, хотя и выслушивались съ живѣйшимъ нитересомъ, какъ выраженія взгляда старокатолическаго вождя на разныя явленія церковно-исторической жизни, не представляли однакоже чеголибо существенио новаго для православныхъ слушателей; ихъ содержаніе не возбуждало никакихь превій и не резюмировалось вы какихьлибо положеніяхь, которыя бы конференція должна была обсуждать, принимать наи отвергать. Интересъ конференціи, какъ замічено выше, быть сосредоточень главнымь образомь на вопросё объ исхождения Св. Духа.

Въ ожидани нижимего полвиться въ печати, кежъ и въ прошломъ году, подробнаго отчета о ръчахъ и заявленияхъ членовъ конференции,

<sup>1)</sup> Присутствовали на общих засъданіях вонференціи и намедвіе и американскіе протестанты, между прочимь, профессорь бовискаго университета Krafft и извъстный историкь Schaff; но они по вопросу объ исхожденіи Св. Духа не отдълялись отъ амидо-американцевы.



ванисывавнихся, кавъ и тогда, во время самых засёданій, считаю долгомъ сообщить читателямъ "Церковнаго Вістинка" результать, къ которому пришла вторая бониская конферекція по вопросу объ исхежденія Св. Духа.

Этоть результать, по ноему мейнію, можно выразить такъ: старонатолическіе и англо-америкавскіе богослови, участвовавшіе выконференців, вопервыхь, признали безусловно истинимих и обязательнымих для себя вселенсное ученіе объ исхожденін Св. Духа, какъ оно изложено въ никео-цареградскомъ символь, т.-е. Духа Сеятый исходить ото Отока; богословски-научное распритіе этого ученія, или богословскія митнія по этому вопросу они обязались, вовторнихь, излагать не иначе, какъ только въ духв древле-отеческаго ученія нераздёленной церкви. Этоть именно симсль и имбють сладующія четыре положенія, предложенныя къ обсужденію на одномъ изъ первыхъ общихъ застданій вонференцін:

- 1) Мы согласны въ приняти вселенскиет символовъ и въроисповъданій древней нераздъленной цернви.
- 2) Mu corracnu er npuenaniu moro, umo npubaerenie Filioque ne cumsory conrano nesanonno ce uepnoenoù mounu epnnin (nicht in kirchlich rechtmässiger Weise erfolgt sei).
- 3) Мы вст обязываемся излачать (wir bekennen uns allerseits zur Darstellung) yvenie о Св. Духт такъ, какъ оно преподавалось отцами пераздъленной церкви.
- 4) Мы отвергаеть всякое представление и всякій способь выражения, въ которыть бы закмочалось принятие двуго началь, или фохан или фохан или фохан или

Въ сему следуетъ прибавить, что еписковъ Рейнкенсъ заявиль членамъ конференціи о твердомъ намереніи старокатоликовъ, при предетолијемъ изданіи старокатолическаго служебника (Missale), исключить Filioque изъ символа.

Вышензложенныя четыре положенія приняты были на общемъ собранін конференціи безъ всявихъ преній.

Но старокатолическіе, равно какъ и англо-американскіе, боговловы, не ограничились принятіємъ только этихъ общихъ положеній объ исхожденіи Св. Духа отъ Отца.

Признавъ ученіе инкео-цареградскаго символа вселенскою, неприкосновенною пстиною и обязавшись въ раскрытін этой истины руководствоваться мизніями отцовъ древней неразділенной церкви, иновірные богословы предложним православнымъ теперь же составить боліе подробныя положенія объ исхожденіи Св. Духа собственными словами или многихъ древнихъ отцовъ, которые спеціально разсуждали объ

Digitized by Google

томъ предметъ, котя и не въ виду, донечно, позднъйнаго римскаго прибавленія, или одного какого-либо изъ нихъ, и притомъ принадлежащаго восточной церкви; потому что греческіе или восоще восточные св. отцы, какъ неоднократно и совершенно върно заявлялъ Дёллингеръ, были и остаются учителями всего Занада въ вопросахъ богословія, понимаемаго въ тъсномъ смыслё оего слова (т.-о. учемія о Боль, въ отличіе отъ богословскаго учемія о человимъ), и навсегда останутся су-діями западныхъ отцовъ и писателей по этимъ вопросамъ.

Осуществленіе этого предложенія вызвало много разсужденій, просвтовъ и наконець образованіе комитета изъ віскольних членовъ конференція, избранныхъ отъ лица всіхъ правеславнихъ 1), авгло-америванцевъ и старокатоликовъ, явившихся на конференцію. Комитетъ пришель къ соглащенію въ томъ, чтобы въ 6-ти вижеслідующихъ положеніяхъ изложить ученіе объ исхожденіи Св. Духа, какъ богословское раскрытіе этого догмата, собственными словами св. Іоанна Дамаскина. Этотъ святий отець избранъ по предложенію старокатоликовъ, какъ представитель ученія древней церкви объ исхожденіи Св. Духа не только потому, что онъ по времени своей живни заключаеть собою рядь греческихъ св. отдовъ-богослововъ древней неразділенной церкви, но и потому, что въ своемъ богословін онъ представляєть сокращенный сводъ мителій предвествовавшихъ ему греческихъ отдовъ и самъ пользуется авторитетомъ святаго отца и ученаго богослова однивають свята на Востокъ, такъ и на Западъ.

Въ числъ изреченій св. Іоанна Дамаскима объ искомденіи Св. Духа, накъ извёстно, неоднократно встрічаются и такія, въ которыхъ положительно говорится объ исхомденіи Св. Духа (сипоресскі) чревъ Смна (ді теоб). Это митий и выраженіе св. отца, внесенное нь 3-е положеніе, православные не считали себя въ праві отвергать, не только потому, что ено не отвергнуто и не осуждено вселенскою церковію, но и потому, что говоря объ исхожденіи Св. Духа чревъ Сына, св. отецъ говорить не о начали Его бытія, которое (пачало) опъ положенія и буквально приведенныя подъ 3-мъ положеніемъ слова св. отца), а о леленіи Его (о чемъ свидітельствують не только ті же слова отца, но и все 4-е положеніе).

При всемъ томъ православными сдълано и къ этимъ изреченіямъ св. отда предварительное замъчаніе о томъ, что самъ св. отецъ долженъ

<sup>2)</sup> Отъ православныхъ были избраны депутатами въ комитетъ: архіепископъ Сиры и Тиноса Ликургъ, профессоръ И. Т. Осининъ, протојерей І. Л. Янышевъ и прибывшіе изъ Константинополя архимандрити: Вріевній и Авастасіадисъ.



быть толкуемь не нначе, какь въ смыслѣ ученія всей древней неревдѣденней церкви, и по прочтеніи этикъ полеженій на конференціи, и предсѣдатель сл заявиль, что восточние принижноть эти положевія условно, не предрѣшая вого сужденія, какое могуть произнести обънихъ тѣ помѣстныя православныя церкви, къ которымъ они принадлежать.

#### Вотъ эти положенія:

- 1) Св. Дукъ исходите от Отиа (in тоб Патро;) какъ изъ начала (сруд), причини (стаба), источника (карт) божества (De recta sententia п. 1. Contra Manich. n. 4).
- 2) Св. Дукъ не номодить изъ Сына (да той 'Υισύ), потому что въ Божестей только одно начало (фруб), одна причная (ανία), котором пронаведено все, что есть въ божестей (De fide orthod. 1, 8: да тей Yίοῦ δὶ τὸ Πυσύμα οὐ Μηρμεν, Πνεθμα δὶ Υίοῦ οὐνεμάζομεν).
- 3) Cn. Духъ некодить изъ Отца чрезъ Ства (De fide orthod. 1, 12: Το δὶ Πνεύμα τὸ ἄγιον ἐκραντορικὰ τοῦ κουρίου της Βεότητος δύναμις τοῦ Πατρὸς, ἐκ Πατρὸς μὰν δὶ Υίοῦ ἐκπορευομένη. Ibidem: Υῖοῦ δὶ Πνεῦμα, οὐχ ὡς ἐξ αὐτοῦ, αλλ ὡς δὶ αὐτοῦ ἐκ του Πατρός ἐκπορευομένον c. Manich, n. 5: διὰ τοῦλόγου αὐτοῦ ἐξ αὐτοῦ τό Πνεῦμα αὐτοῦ ἐκπορευόμενον. De hymno Trisag n. 28: Πνεῦμα τό ἄγιον ἐκ του Πατρὸς διά τοῦ Υίοῦ καὶ λόγου προϊόν.

Hom. in Sabb. s. n. 4: τοῦτ ἡμίτ ἔστι τὸ λατρευόμενον... Πνεύμα ἄγιον τοῦ Θεοῦ καὶ Πατρός, ως ἐξ αὐτου ἐκπορευόμενον, οπερ καὶ τοῦ Υἰοῦ λέγεταὶ, ως δὶ αὐτοῦ φανεροῦμενον καὶ τη πτίσει μετοδιδόμενον, αλλὶ οὐκ ἐξ αὐτοῦ ἔχον τὴν ὕπαρξιν).

- 4) Св. Духъ есть образъ Сына—образа Отца, исходящій изъ Отца и въ Сынъ почивающій, какъ проявляющая 3) Его сила (De fide orth. 1, 7: του Πατρος προερχομένην καί εν τῷ λόγῳ ἀναπαυομένην καὶ αυτου οῦσαν ἐκραντικήν δύναριν. Ibidem 1, 12: Πατήρ... διὰ λόγου προβολεύς ἐκραντορικού πνευματος).
- 5) Св. Духъ есть личное произведеніе изъ Отца, свойственное Смиу, но не изъ Сина, потому что онъ есть Духъ Устъ Божества, извѣщающій Слово (De hymno Trisag. n. 28: τὸ Πνευμα ενυπόστατον ἐππόρευμα καὶ πρόημα ἐν Πατρὸς μέν, Τίου δὲ, καὶ μὴ ἐξ Υίου, ὡς Πνευμα στόματος Θεου, λόγου ἐξαγγελτικόν).
- 6) Св. Духъ образуетъ посредство между Отнемъ и Сыномъ и чревъ Сына соединенъ съ Отнемъ (De fide orth. 1, 93: μέσον του σγιννέτου καί γεννητού και δι Υίου τω Πατρί συναπτόμενον).

Долгъ богословской науки выяснить и опредёлить смысль вышовриведенчыхъ мижей св. отца, которыя онъ самъ отчасти буквально заимствоваль изъ предществовавшихъ ему отцовъ, отчасти составияъ на основани ихъ разсужденій. Во всякомъ случат, старокатовики не

<sup>\*)</sup> Als dessen ausstrahlende Kraft; δύναρις έχφαντική Βι πρίγετα μαςτακτ — ἐπρίγερική — via declarans, manifestans.

Π. Ι. Α.



только римились исключить Filioque из вселенского символа, оки отвергають тоть смысль этого изречения, по которому Св. Дукъ будто би исходить не только изъ Опца, но и изъ Сына. Этить они снова доказали готовность и увеличили свои права на общение съ восточною церковью.

Если бы вышеприведенныя положенія оказались не препятствующими этому общенію, то не видится болье не одного вопроса, по которому бы староватолики существенно расходились съ вероучениемъ восточной цервви. Если они, признавал равноправность всёхъ епископовъ въ христівнской церкви, не отказываются оть мысли о первенство чести одного изъ нихъ, то не по задеей мысли о новомъ будущемъ папствъ. OTE ECTODATO ONE CHRAMIN HABCETIS CTERSAINCE, & CHRICTBERIC HOTOMY. что эта мысль освящена вселенскими соборами, нивла въ древности и доседь въ восточной церкви имъетъ практическое примънеміе, и потому должна подлежать обсуждению. Если они, безусловно признавал авторитеть древних семи вселенских соборовь съ спроучени, досель не выразния своего безусловнаго же подчинения всёмъ каноническимъ мостановленіямь этихь соборовь, то опять потому, что эти постановленія еще въ древней нераздъленной церкви были не одинаково прилагаемы въ жизни на Востокт и Западъ, да и досель въ самой православной церкви не всё и не во всемъ буквально и одинаково осуществляются ва церковной практикв. И этотъ вопросъ, по справединвому мивнію старокатоликовъ, долженъ подлежать предварительному тщательному обсуждению, если ихъ общение съ восточною православною церковью должно быть вполнъ сознательнымъ, искреннимъ и прочнымъ. А между твиъ они выработали уже и ввели въ свою живнь свой церковный ис-. масъ, которымъ съ точностью опредбляются взаимныя отношенія клира и мірянъ, устройство приходовъ, составъ и права епархіальныхъ синодовъ, съ епископомъ во главъ, равно синодальнаго представительства, управляющаго ихъ мъстною церковію въ промежутовъ времени отъ собранія одного синода или собора до другаго, — и этоть уставь, признанный и гражданскими правительствами, они считають согласнымъименно съ духомъ древнихъ церковныхъ постановленій; составили и печатають свой катихизись, требникь, готовать нь печати и служебмикъ, въ которомъ они думають, по крайнему разуменію, выразить свою върность духу древней западной церкви, составлявией одно съвосточною, и избежать техъ нововведений, которыми западная, собственно наиская и въ последствін істунтская система окончательноотдълила западныхъ христіанъ отъ единенія съ восточною церковыю-Во всякомъ случав, они решительно отдають себя на судъ древней нераздъденной церкви и напередъ готовы безусловно подчиниться сл

приговору. Съ этою, между прочикъ, далію они устрояють свои конференціи и потому сердечно радуются участію, какое досель принимами въ нихъ члены восточней деркви.

Это участіе съ особенною сикою выразвиось во второй бониской конференція. Кром'в русских депутатовъ Общества дюбителей духовнаго просвищения изъ С.-Петербурга: И. Т. Осинина, Т. И. Филиппова, А. А. Кирвева, висбаденскаго протојерел Тачалова и меня, и изъ Мосявы: М. М. Сухотива, -- въ Боннъ на этотъ разъ прибыли изъ Константинономя два архимандрита — наставникъ высмаго народнаго учелища въ Константинополъ Вріский в), профессорь богословскаго училища на островъ Халки Анастасіадись, и діаконъ Вафидись; изъ греческаго королевства — архіеннскопъ Сиры и Тивоса Ликургь, профессоры асмискаго университета Дамаласъ и Россисъ; изъ Сербін (Білграда) — архимандрить Савва; изъ Далмацін-ректорь Зарской духовной семинарін архидіаконъ Милашъ; изъ Македоніи-директоръ учительской семинарів д-ръ Марулисъ; изъ Румынін-два опископа взманловскій Мельхиседевъ н живущій на покой въ Букарести Геннадій; изъ Лондона-д-ръ Овербекъ. Всемъ намъ православнымъ, изъ которыхъ многіе уже и прежде встрачались другь съ другомъ въ Россін, на Востока или въ Германіи, чрезвычайно пріятны были какъ новая взанивая встрёча или знакомство въ Боянв, такъ и общее живое наше участіе въ старокатоликахъ, отделенных от насъ целою бездною различий въ національных и исторических условіяхь жизни, и однакоже стремящихся къ сближенію съ нами на самой вдеальной и въ тоже время самой надежной почвъ, на почвъ истинной въры въ Бога и въ единую святую соборную и апостольскую церковь. Не разъ мы православные, сами принадлежащіе въ различнымъ національностямъ, всё вмёстё собирались не тольно въ заседаніяхъ конференцін, но и въ квартир'я гостепрінинаго вреосвященнаго Мельхиседева (который прівхаль въ Боннъ вивств съ епископомъ Генналіемъ и нісколько раньше преосвященняго архіспискона Ликурга), — и всякій разъ мы чувствовали себя одною родною семьею, въ которой царствовало полное единодушіе и не было ни маленией тени того разлада, который будто бы, по словамъ "Times", замъченнымъ въ "Голосъ", обнаруживали греки относительно русскихъ. Если гдв, то именно на чужбинв, необычайно живо чувствуется сила того глубочайшаго, ни чёмъ не сокрушимаго единенія разныхъ націй и племенъ, которое можетъ создать только единство вёры.

Правеславная церковь, какъ истиная церковь, не можеть не носить

<sup>4)</sup> По только что полученному изв'ёстію, архимандрить Вріенній назначень на дняхь митрополитомъ Серропской (டிச்ச்ஸ்) епархін. Ред.



въ себъ сознанія этой силы вёры, и потому не должна и не можеть съ недовёріемъ или равнодушіемъ отворачиваться даже и отъ одного серьезнаго западнаго христіанина, коль скоро онъ, несмотря на тысячи предубъжденій и на враждебныя чувства, отділяющія Западъ отъ Востока, заявляеть, что онъ не желаєть безсовначельно разділять этихъ предубъжденій и чувствь, что онъ самъ отвращается отъ тіхъ заблужденій и нововведеній, которыми глава западной церкви отділиль ее отъ восточной, и въ тоже время старается уевошть себё тоть строй церковной жизни и тотъ образь візрованія, какіе были достояніємъ всей древней неразділенной церкви. Члены восточной церкви, отнравляєсь на боннскую конференцію, повиновались, безъ сомижнія, только влеченію этого духа любви и единенія, живущаго въ истинной Христовой церкви. (Изъ Дерковнаю Вюстинка).

Протоверей Іоаннъ Янышевъ.

II.

Конференція по вопросу о соединеніи церквей, недавно происходивщая въ Воннъ, можетъ быть отнесена къ числу важныхъ событій въ исторіи христіанства. Прошлогодняя конференція была только попыткою и почти не имъла представительнаго характера. Главными виновнивами ся были высово поставленныя лида изъ членовъ "Общества духовнаго просвёщенія" въ Петербурге, и изъ восточныхъ церквей тольво русская имъла на ней своихъ представителей; исключение составдаль одинь профессорь изъ Аениъ. Въ имившиемъ же году восточная церковь, какъ заявиль д-ръ Дёллингерь въ своей привётственией річи, нивла представителей въ такомъ большомъ числе, какого Западу не приходилось видеть со времень флорентинского собора. Россія выставыла сыльный отрядъ способивншихъ и образованивншихъ богослововъ. Представителями исторического константинопольского престола были два архимандрита, которые очевидно самымъ тщательнымъ образомъ приготовились въ всестороннему обсуждению того важнаго вопроса, воторый въ продолжение столь многихъ стольтій разделяль восточное и занадное христіанство. У одного изъ нихъ была книга, въ которой были тщательно внинсавы и процитованы всё мёста изъ греческихъ отцовъ, имъвшія вакое-либо отношеніе къ вопросу о двойственномъ нсхожденін. На конференцін присутствовали также представители со стороны Румынін, Сербін и Далматін. Туть собрадись болье 20 человыкь восточнаго вероисповедания, въчисле которыхь быль одинъ архіепископъ, два епископа, три архимандрита и пять профессоровъ богословів. Староватоливи нифли также представителей хорошихъ и способныхь; быле туть и англикаме, котя достойно сожалбиія, что ни одному изъ англиванскихъ епископовъ не удалось посётить конференпію. Еписковъ винчестерскій быль бы на конференцін, еслибы нозволяло сму состояние его здоровья, а опновонь линкольнский, которому 1-ръ Делингеръ съ такор проевностир нузавлаль готовность уступнть председательское пресло, быль удержань цепредвиденими обстоятельствани. Такинь образонь епископу гибральтарскому выпаль жребій быть представителемъ англівскаго еписковата. Хота онъ исполемль свое діво съ великить уменіемъ и тактомъ, все-таки на его присутствіе едва ли можно смотреть какь на достаточное вознаграждение за отсутствие всего нашего енископата. Вероятно сентябрь инсань быль бы боле удобнымъ временемъ для англійскихь churchmen'овъ чёмъ августъ, а равно удобень быль бы онь и для представителей восточной перкви и староватоливовъ. Во всякомъ случав им уверены, что обстоятельства сложется болье благовріятнымь образомы для того, чтобы следующую конференцію могь посьтить болье чыть одинь нов наших впископовы.

Еще прежде было извъстно, что главнымъ, если не единственнымъ вопросомъ конференцін нынішняго года будеть вопрось о двойственномъ исхожденіи. Богословская сторона была уже почти исчерпана въ истекшемъ году. Всѣ соглашались, что вставка въ символь filioque была незаконною интерпелляцією, но только послів жарких споровъ многихъ сопротивленій со сторожы восточныхъ богослововъ они согласнансь допустить, что filioque выражаеть истинире учение 1). Подобно западнымъ они допускали временное исхождение или послание Духа Святаго отъ Сына, но они съ решительностію отказались принять какую бы то ни было словесную форму, дававшую возможность нодразумъвать въчное исхождение отъ Сына. Эта непреклонность со стороны восточных богослововь, казалось, не предващала ничего добраго на будущее время въ целихъ соглашения. И однакоже соглащение было достигнуто въ такой мере, что превзошло самыя горячія ожиданія д-ра Деллингера и что ему можеть быть суждено залічить в'яковую язву. Считаемъ не лишнимъ наше сообщение о достигнутомъ соглащенін предварить краткимъ разскавомъ о действіяхъ, его подготовившихъ. Конференція въ имитинемъ году была назначена на 12 августа, но большая часть представителей восточной церкви собрансь двумя диями ранве; этотъ промежутокъ времени они употребнии на обсуждение между собою и съ старокатоликами техъ вопросовъ, которые всего болте должны были послужить предметомъ обсужденія на предстоящей

 $<sup>^{\</sup>circ}$ ) Этого восточные богословы не признали и не могли признать, оставаясь вёрными ученію православной церкви.  $Pe\partial$ .



конференція. Представителями восточной церкви въ прошломъ году были все русскіе, за исключеніемъ одного; значить они настолько достаточно ознакомились съ образомъ мыслей другь друга, что всякія предварительныя разсужденія становились непужными, однаго вслідствіе значительнаго стеченія весьма разнообразныхъ представителей восточнаго православія въ нынёмнемь году, восточние богословы сочан Sirrodasymemms collachtech racatement for noctanobeh gela, kotodyno они предполагали ствлать на конференців, особенно же по вопросу объ исхожденін Св. Дука. Результать быль тоть, что когда конференція была торжественно отерыта, восточные уже подготовлены были въ тому, чтобы въ некоторой мёрё выступить изъ того строгаго положенія, котораго требовало воззрвніе богослововь прошлаго года, хотя воетаки не представлялось надежды на полное соглашение. Д-ръ Дёллингеръ заявиль объ нихъ, что, еслибы достигнуто было соглашение по главному вопросу, то они не находять инчего такого, что бы могдо отделять восточную церковь или отъ старокатоликовъ или отъ деркви англиканской. Въ продолжение последняго года они изучили вопросъ объ вніливанскомъ священстві и пришли въ тому заключенію, что историческія доказательства противь него были вымышлении. Но есть OZHED NYHETD, OTHOCHTOJOHO KOTODRIO ONE MOJAH OM HOJVIETD GOJDшее разъяснение. Дъйствительно ли отрицаеть англиканская перковь. что рукоположение есть таниство? После совещания между собою англоамериканскіе представители отвічали, что не соотвітствовало бы ихъ достоинству разсуждение о силь ихъ посвящения, какъ будто бы это дъло было спорное. Но они соглашались на то, чтобы д-ръ Деллингеръ наложиль восточнымь богословамь истинное учение англиванской дервыя объ этомъ вопросв. Это онъ исполнивь въ последній день конференцін и его разъясненіе діла, одобренное англо-американскими богословами и признанное удовлетворительнымъ со стороны восточныхъ, состояло въ савдующемъ: въ виду злоупотребленій, которыя соединядесь съ некоторыми изъ меньшихъ таниствъ, богословы англиванской церкви временъ реформаціи практически, но не догматически, огравичили слово таниство только теми двумя, которыя были установлены самнив Христомъ и были "всеобще необходимы для полученія спасеніа", т. е. необходимы для рода человіческаго. Но англиканская цервовь никогда не отрицала того, что существують другія таниства, которыя восточные богословы обыкновенно обозначають словомь изотором н между этими растором они полагають и священство. Замъчательно, что между восточными богословами, присутствовавшими на вонференціи и принявшими это объяснение, быль профессорь Дамалась изъ Асинь, восемь лёть тому назадь издавшій сочиненіе противь англиканскаго свя-

щенства. Другой вопросы, относительно котораго восточные жаждали получить разъяснение, быль вопрось объ чистилище; относительно и этого вопроса Делингеръ даль пространное объяснение въ последний день конференцін. Ученіе восточной церкви въ настоящее время, накъ и всей первые до времени Григорія Великаго, состоить въ томъ, что вообще говоря, состояніе людей умершихь съ вірою есть состояніе света и упокоенія, мира и отдохновенія, состоявіе блаженства большаго, чёмъ какое можеть дать настоящая жизнь, но меньшаго въ сравненін съ тімъ, которымь будуть наслаждаться послі воскресенія н последнято суда, когда души праведныхъ будуть наслаждаться нолютою блаженнаго лицеврвнія. Точно также всегда содержино било вірованіе, что души въ накоторомъ среднемъ состояніи могуть нолучать польку отъ молитвъ церкви на землъ. Господствующее учение датинанъ, съ другой стороны, состоить въ томъ, что вообще говоря, состояние умерших съ върою есть состояніе мученія въ вещественном огнь. Церковь, однакоже, благодаря своей системв индульгенцій или можеть облегчать мученія чистилища, или освобождать души заключенных въ немъ и отврывать имъ доступъ на небо. Вполив естественно, что папа требуеть, чтобы его считали владыкою неба, земли и чистилища. « Мы же, сказаль д-рь Дёллингерь, отвергаемь всякое чисто панское ученіе относительно этого предмета, но мы принимаемъ все то, что содержимо было относительно этого въ нераздъленной церкви." Восточные представителя сопровождали это заявление сильными рукоплесканиями.

Телерь им можемъ возвратиться въ вопросу объ двойственномъ искожденін и постараемся сообщить читателямь все, что было сділяно относительно этого вомроса. Конечно, ограниченность ивста, предоставленнаго намъ, не позволяетъ описать всё маги, которые привели въ окончательному соглашевію. Споры были горячіе, подъ чась утонченные и иногда вращались вокругь понятій, которыя следуеть соединять съ некоторыми техническими выраженіями и которыя повольно трудно представить неснеціалисту читателю. Западные богословы не разъ ниван случай удивляться не столько проинцательной остротв, утонченной нгрв восточнаго ума, сволько основательной учености, удивительной върности истинъ, которыя отличали восточныхъ богослововъ. Они едълали заявленіе, въ искренности котораго нельзя было сомніваться, что они сердечно желають достигнуть соглашения съ своими западными братіями. Въ случанкъ, когда одна за другою формулы оказывались недостаточными, они всегда заявляли готовность разсмотрёть и обсудеть новую. Но при этомъ они всегда давали понять, что при всемъ ихъ стремлении въ соединению, они скорее согласятся оставить продомъ незадвланнымъ, чемъ подвергнуть опасности одну іоту истины.

Вшло не мало неремвиъ при ходв разсужденій; надежды, возбудивинася было въ сей часъ, разбивались на мелкіе куски поворотомъ спора въ сивичющій чась. Но въ продолженін всего спора ни разу не было сказано какое-либо жесткое вираженіе; большею різдкостію било даже дегное выражение нетеривния. И восточные и западные одинаково стременись из тому, чтобы согласиться въ истине, а не из тому, чтобы побиться побълы. Были самыя испрения усили сгладить разности, но ни разу не обозначилась попытка взять перевёсь надъ другить. Въ сайдующихъ резолюціяхъ весьма своро согласились и восточные в занадеме: 1) согламменся въ принятін вселенских символовь и догиатических определеній перасделенной церкви; 2) въ признанін, что прибавка въ символу filioque была сдълана несогласно съ церковными правилами; 3) иринимаемъ по всимъ сторонамъ то изложение учения о св. Дукъ, которое находится у отцовъ церкви нераздъленной; 4) отвергаемъ всякое такое изложение и всякую такую форму выражения, которую предполыгается допущение въ Троичности двухъ пачаль, или apyai, HIH etiat.

Все это, однако, составляло не болье какъ только разъяснение основаній въ разсужденіямь о спорномъ вопрось; еще до утра нонедыльника не было достигнуто соглашения въ отношении въ следующимъ шести положеніямь і). Утромь въ субботу полковинкь Кирвевь быль еще полонь надежды, что соглашение будеть достигнуто впродолжение дил. Вечеромъ онъ убхадъ для соединенія въ Парижів съ великямъ княземъ Константиномъ, но утреннія надежды уже были въ немъ значительно омрачены. Однакоже утромъ въ воскресенье представители старокатолической и англо-американской стороны составили шесть следующихъ положеній и предложели ихъ на разсмотраніе восточной сторени, которая, по небольномъ разсмотрвнін приняла ихъ, за исключеніемъ третьяго. Вечероиъ этого дня д-ръ Лидонъ долженъ быль ублать разстроенный и разочарованный. Но въ нонедъльникъ утрежь архісписмонъ Сиры сообщиль, что восточные согласны принять вой месть ноложений и это они теперь въ существенномъ согласни. Это сообщение было причито встин съ выраженімин удовольствія; и д-ръ Делинитеръ сказаль съ великою торжественностію, что очевидно на ниъ ділі пребываеть благословение Божие съ того времени какъ они собрадись съ искреннимъ желанісмъ мира въ дълв истины, а не съ пелію обмана и интриги, чемъ отличались прежиля попытки въ соглашенію.

Всякій знакомый съ богословскимъ языкомъ и съ сущностію этого

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эти положенія приведены выше въ отчеть протоіерел Янышева. *Ред.* 



предолжительнаго скора съ разу увидить, что означенныя ноложенія сближають восточное и западное пониманіе этого догмата гораздо боліте, чімъ вакъ это было со времени великаго разділенія. Положенія говорять вічто боліте чімъ о временномъ посланіи Святаго Духа отъ Сына. Признавая неразділяемымъ свойство Отца, вакъ источнаго пачала Божества они допускають, что исхожденіе Святаго Духа отъ Сына есть нівкоторымъ образомъ исхожденіе вічное. Понятное діло, что выраженія, употребляемыя въ означенныхъ положеніяхъ "начало" (origin) "произведеніе (production) и подобныя имъ, суть выраженія въ строгомъ смыслії техническія и должны быть читаемы при світії пониманія, дяваемаго имъ преданіємъ.

Конференцію характеризовали нівкоторые случан, которые стоять того, чтобы о нихъ упомянуть. Англиканы были очень удивлены увидъвши между восточными богословами д-ра Овербека. Можетъ быть не лишнимъ будетъ заметить, что о д-ре Овербеке мірь вкервые узналь какъ о горячемъ ультрамонтанскомъ священникъ. Потомъ онъ слъзвася лютераниномъ, затъмъ — англиканскимъ священникомъ; въ настоящее время онъ является членомъ восточной церкви. Несмотря на всъ свои теологическія круговращенія онъ однакоже остался верень окраске своего ультрамонтанскаго воспитанія и въ качеств'й члена православной церкви всю свою энергію употребиль на то, чтобы съ силою порицать оставленныя имъ общины. Первый дризнавъ несогласія на конференціи быль внесень имъ и только благодаря такту и твердости д-ра Дёллингера и благородному примирительному настроению восточныхъ быль предотвращень разрывь. На следующій день Овербекь заняль свое мъсто уже не между восточными богословами, а между газетными репортерами. Очевидно, онъ поняль сдёланный ему намекъ. Другимъ нарушителемъ спокойствія, но совершенно въ иномъ дукв и при совершенно иныхъ тенденціяхъ, быль деканъ Честерскій. Кажется, что нізкоторые изъ его друзей въ Англін делали ему выговоръ за согласіе на резолюцін, принятыя прошлогоднею конференцією относительно евхаристической жертвы. Цоэтому, въ субботу онъ воспользовался случаемъ. чтобы сделать родъ отреченія на конференціи. Намереніе декана было вомечно похвальное, но мы несомить ваемся, что, пораздумавши онъ согласится съ нами, что более удобнымъ мъстомъ для его объясненій быль Record. Перетолювание, которое ему такъ хотелось устранить, нивло важность скорбе местную, чемь международную.

Прежде чёмъ покончить съ боннскою конференцією нельзя незамітить о снособі, которымъ обсуждалась она двумя или тремя органами столичной пресси. Одинъ извістимії германскій богословь справедливо замітиль, что нізоторые изъ главныхъ англійскихъ журналовь кажется



думають, что чёмь болёе несвёдущь человёвь вы богословін и первовной исторіи, тімь способнію онь писать объ этомь предметі. Одниь англійскій корреспонденть, напримірь, прехладнокровно увіраль англійскую публику, что "Деллингерь представиль пространную статью, содержащую извлечения изъ греческих отцовь, благопріятствующую повидимому ученію объ искожденіи Сына оть Дука Сеятаю". Другой, прислушавшись въ разсужденіямъ перваго дня, пришель въ важному ваключенію, что двойственное исхожденіе (processio) было между восточными и протестантами вопросомъ о религіозной процессів на Востокв, подобнымъ вопросу объ оранжистскихъ и ультрамонтанскихъ процессіяхъ въ Ирландін. Англійскіе издатель, конечно, могуть мало интересоваться этими предметами, но они лучше бы сберегли свою репутацію, еслибы совству воздержанись отъ разсуждения о подобныхъ предметахъ, которых они не понимають, чемь дозволять толковать о них писателямь, воторые не обладають даже элементарными свёдёніями объ этомъ дёлё. Мірь, говорить *Times*, пережня уже то время, когда его могь взволновать споръ изъ за двугласной буквы. Насмешва отзывается заимствованіемъ изъ Гиббона и кажется хочеть сказать то, что міръ пережизь то время, когда онъ быль достоинь спорить за истину Христова Вожества, нбо отъ этой двугласной буквы зависёль вопрось о томъ, истинный ли Богь Христось или только твореніе. На самомъ ділів ли хотіль это сказать инсатель статьи въ Timis'в? Или онъ только котыв шегольнуть врасивою фразою не понимая ся смысла, не разумвя ся исторін? Съ удовольствіемъ отворачиваемся отъ этихъ грубыхъ кривляній антлійскаго филистинизма, чтобы воздать должную дань уваженія достопочтенному старцу, предсёдательствовавшему на боннской конференцін. Его такту и учености и удивительному терпівнію нужно приписать счастивые результаты, достигнутые боннскою конференцію. Мы увірены, что изуметельное множество адресовь, которые разсылаль онъ ежедневно, будеть опубликовано вивств съ дъйствіями конференцін. Не менъе удивительна и его физическая энергія. Онъ ночти несадился. Свои собствениие адресы онъ читаль стоя, а будучи немного глукъ онъ становился подле каждаго оратора, чтобы не проронить ни одного слова изъ того, что говорилось. И что такой человыкь, исполненный учености, краснорфчія, благочестія и простоты подвергся провлятію дерави, для славы, доторой онъ сдилаль столь много, это служить знаменательнымъ комментаріемъ духа, теперь господствующаго въ Вативанъ. (Изъ Saturday Review).

"Конференція староватоливовь и представителей церввей восточной и англиванской,—пишеть берлинскій корреспонденть газеты "le Nord",— вовидимому не произвела большаго внечатлівнія за границею, но тімь

не менте болнским сътвяюм открытся новый фазись противоримскаго движенія, вызваннаго ватиканским соборомъ. Сначала д-ръ Дёллингеръ вивств съ другими старокатоликами думаль отвергиять лишь посжения догнатическия нововредения, въ особенности догнать непогрешимости, допуская безъ всяких оговорокъ все предшествованшее дог-MATHYCCEOC DASBETIC, ECTODATO BÉHILOME ABELICL HOCTAHORLCHIS BATHEAHскаго собора. Въ такомъ нодоженін вевовножно било оставаться, особенно тамъ, которые стремились въ объединению различныхъ кристиансенхъ перивей. Очевнию, что восточная периовь инвогла не приняма бы догматических определеній тридентского собора, а англиканы не примирением бы съ францією католицевма, сохранившею догматы и обряды, бывшіе причиною великаго разрыва въ XVI вікь. Эти затрудненія течерь отчасти устранены. Д-рь Дёліннгерь формально заявиль, что тридентскій соборь не можеть быть признана истинно вселенскимь соборомъ, и что напское учение о чистилище не имеетъ никакихъ основаній въ предавіяхъ первобытной церкви. Словомъ, старокатолики сділали новый новороть, сближающій ихъ съ восточною церковью, но съ твиъ вивств отнимающій у нихъ послідніе шансы на успахь въ средв католиковъ, которые, при всемъ ихъ недовольствв ученіемъ о ванской непоррживмости и политическою теократіей, не намірены однако подвергать пересмотру догматы, которые признавало до 1870 года громадное большинство католиковь. Быть-можеть, старокатолики сдедаются соединительнымъ звономъ между восточною церковью и партією высокоперковижовь (high church) въ Англін; что же касается до наъ пронаганды въ странахъ, остающихся католическими, то они, кажется, должны будуть ограничиться иншь одною подготовкою из достижению со временемъ церемвны въ религіозныхъ убъжденіяхъ".

#### ЗАГРАНИЧНЫЯ ИЗВЪСТІЯ.

Евангелическій обер-кирхенрать въ Берлин в. 29 іюня нынвшняго года исполнилось 25 льть со времени учрежденія въ Берлинь евангелическаго обер-кирхенрата. 1850 года, 29 іюня король Фридрихь Вильгемъ IV высочайшимь указомь повельль, "чтобы прежнее отдъленіе министерства духовныхь діль по внутреннимь діламъ евангелической церкви на будущее время носило названіе евангелическаго обер-кирхенрата". Въ прежнее время высшее завідываніе

церковными дълами и мисцко-французских реформаловъ и лютеранъ предоставлено было реформатской церковной директорін, (учрежденной 10 іюля 1713 г.), французской оберь-консисторін (учрежд. 26 івля 1701 года) и лютеранской оберъ-консисторін (учрежд. 4 октяб. 1750 года). При преобразованіи правительственных м'ясть, бывшемъ въ 1868 и 1809 гг. означениме церковиме органы были уничтожемы и ыхъ обязанности были нереданы сначала министерству внутречних діль, а еъ 1817 г. министерству духовныхъ двлъ. Но въ 1846 г. по довляду геперальнаго сунода высочайшимъ указомъ отъ 26 января была учреждена евангелическая оберъ-консисторія, которвя нивла цівлію содівствовать развитию периовной самостоительности. Не прежде чемь она вступна въ лентельность последовало ся закрите министерскимъ цирвуняронь отъ 15 апреля 1848 г. После этого все настойчиве стала заявлять себя потребность въ какомъ либо органт для самостоятельнаго управленія внутренними церковными ділами, который бы могь замень собою евангелическое отделение министерства дуковныхъ делъ-Какъ уже сказано, высочайникъ указомъ отъ 29 іюня 1850 г. учрежденъ быль евангелическій оберь кирхенрать для евангелического церковнаго управленія. Въденію оберъ-кирхенрата вручено было слідующее: 1) суноды 2) надзорь за богослужениемь его въ догиатическомъ и литургическомъ отношеніяхъ, надзоръ за религіознымъ обученіемъ въ согласін съ закономъ объ обученін, изданныхъ 31 января 1850 г. узаконеніе церковных торжествь, освященіе церквей и дозволеніе укотребдять первы для имыхъ нелей; 3) налоорь за немытания на первовныя должности и приготовленіемъ въ цервовному служенію, в надзоръ за духовною семинарією въ Виттембергі; 4) разсмотрівніе прошеній на пастырскія міста низших церковных служителей равно какь и споровъ о правахъ представительства и выборовъ; 5) надзоръ за посвящепісмъ, введенісмъ въ должность и приведенісмъ къ присягь духовныхъ лицъ; 6) надзоръ за дисциплиною въ духовенствъ; 7) разсмотреніе вопросовъ о вознагражденін, о дозволенін пользоваться частію дохода умершаго пастора, о разрішенім пользоваться доходами въ продолженін года посл'є смерти, на сколько при этомъ им'єются въ виду негосударственные средства, распоряженія объ отправленін вакантиой должности викаріями; 8) равсмотреніе жалобь на притязательство или неисполнительность духовимую линъ евангелического исповъзвания при отправленіи обязанностей настыря, а равно споровь о церковной отчетности; 9) утверждение въ низшихъ перковныхъ должностижъ, неимъющихь отношенія въ зав'ядыванію церковнымь имуществомь, когда окажется надобность въ подобныхъ людяхъ; 10) назначение перковныхъ диспенсацій; 11) наблюденіе за церковными взысваніями въ преділять

мъстнаго права; 12) церковныя визитаціи и совидѣтельствованія архивовъ пасторовъ и суперинтендентовъ. Во всехъ этихъ случаяхъ оберъвирхепрать пользуется преимуществами высшей инстанціи и правомъ общихъ распоряжений въ согласии съ существующеми ванонами и по--становленіями. Сверхъ того отъ оберъ-вирхенрата зависять и только отъ него одного: центральное учреждение діакониссь въ Берлинъ и монастырь Св. гроба въ Остпригницъ; подъ его же непосредственнымъ надзоромъ, производимымъ впрочемъ совийство съ министерствомъ думовныхъ двак; состоить придвориям церковь въ Берлинъ и соединенным ов нею учреждения. Наконецъ въ извёстных в отношениях къ оберъвирхенрату находимъ извъстное число заграничныхъ евангелическихъ общинь, частію европейскихь, частію неевропейскихь, которыя находятся или подъ покровительствомъ короля, или съ высочайщаго соизволенія приписаны въ прусской мёстной церкви и подчинены надзору оберъ-вирхенрата по отношению къ своему богослужению и дисциплинъ своего духовенства, или которыя находятся въ пной какой либо связи ев нимь, въ особенности которыя обращаются къ его посредству при избраніи своихъ духовныхъ лицъ. Этими дёлами ввёренными его набаюденію, къ числу которыхъ недавно отнесенъ верховный надзоръ за церковными кингами, оберъ-кирхенратъ управляетъ коллегіально подъ председательствомъ лица, назначеннаго королемъ; онъ находится въ прямых сношениях съ прочими присутственными местами и непосредственно ниже короля, но компетенція оберь-кирхенрата не простирается на тв местности, которыя впервые только въ 1866 г. соединились съ прусскою монархією и которыя были присоединены къ ней. Предсъдателями оберъ-кирхенрата со времене учрежденія его были: Ихтрицъ (1850—65 г.), действительный тайный советникь Матись (1865—72 г.) а преемникомъ последняго быль теперешній председатель д-ръ Германнъ назначенный высочайшимъ указомъ отъ 26 октяб. 1872 г. Коллегія состоить въ настоящее время, кромв президента, изъ оберъ-консисторіальрата д-ра Тилена, оберъ-священника Армін, ординарнаго профессора богословія-Дорнера; Штана; Гермеса; д-ра Кундлера, генераль суперинтендента Врукнера.

Церковное состояние евангелическихъ приходовъ въ Берлинъ въ 1874 году. Недавно явился "статистический за 1874 г. обзоръ церковнаго состояния евангелическихъ приходовъ въ Берлинъ. Изъ отчета видно, что 48 евангелическихъ приходовъ имъютъ членовъ 814,509 человъвъ, изъ которыхъ 46,368 принадлежатъ въ отдъльнымъ общинамъ, ваковы напр. придворно-приходская община, французская церковь, богемско-лютеранская, богемско-реформатская и военная общины, —6957 принадлежатъ въ пряходамъ

при казенныхъ заведеніяхъ и 761,284 къ приходожить общинамъ. Всъ 48 приходовъ владеють 40 церквами и 23 капелами, въ которыхъ отправляють службу 118 духовинхъ лиць, включая сюда 25 помощинковъ духовныхъ дипъ. Крещено было 31,024 дётей, между инин 27,193 законнорожденных и 3831 незаконнорожденных и между вими 4 подвидыша вы больничной церкви Елизаветинской; конфирмовано 11.502. Вънчаній было 8069; число причащающихся простиралось до 98,810. Погребеній было 23,898; между неме съ участіємь духовенства только 4553, безъ этого содъйствія 19,845. Сравенвая эти числа съ данными 1873 г. видимъ, что число евангеликовъ хотя возросло (на 17,621 душъ) однако же не въ такой мере какъ въ 1873 г., когда это возрастаніе простиралось до 65,614 душъ. Число богослужебныхъ зданій однаво же оставалось тоже, съ темъ только различіемъ, что теперь считается 40 церквей и 23 вапелы вмёсто 37 церквей и 26 капель прошлаго года; только число дуковныхъ лицъ увеличилось на 3 человъка, между ними 2 помощинка. Въ пъломъ, значитъ, печальный образъ общепризнанняте бъдственнаго состоянія Берлина мало изміннися. Отъ возрастанія евангеливовъ въ ныившиемъ году болбе всехъ выиграль приходъ Св. Оомы увеличившійся на 5000 душь, такь что въ немь теперь считается не менфе 85000 душъ. Не смотря на то на службъ при этомъ приходъ состоять только шесть духовных лиць и три помощника; приходь имветь только одну церковь и одну капеллу. Приходъ Св. Креста считаетъ теперь своихъ членовъ до 36,800 человъкъ, и однако же онъ имъетъ только одного пастора и двухъ помощниковъ, а богослужебнымъ мѣстомь для него служить только одна капелла. Столь же многочисленный приходъ Св. Андрея имветь двухъ духовныхъ и одну церковь: точно также и приходъ Сіона, который увеличился на 2000 душъ и общее число членовъ котораго простирается до 42,000. Въ виду этихъ фактовъ становится понятимиъ, что при последнемъ собрании окружнаго сунода д-ръ Кегель имълъ право сказать. "Я не называю это общинами; это массы расположенныя около церкви и причисленныя къ извъстному пастору и извъстному приходскому совъту, но ни пасторъ, ни приходскій советь не въ состояніи какъ следуеть позаботиться о цервовных в нуждах такой общины. Известно, что предложение Кегеля влонившееся въ тому, чтобы содъйствовать раздроблению приходскихъ массъ, было отвергнуто сунодомъ "какъ дурно прикрытая оппозиція противъ общиниаго принципа". При возрастающемъ значени Берлина, говорить по этому слушаю "Ev. kirchl. Anz.", для провинцій и для ведикой отчизны, при умножающемся ежегодно въ нашемъ городъ революціонномъ матеріаль, при неудержимо-развивающемся развращенів целых народных массь во нашемь городе, нельзя не признать, ка-

кія задачи выпали на долю церкви. Мы можемъ только повторить то. что още прежде им называли настоятельныйшею потребностію времени. т.-е. что настоить нужда во взаимнольйстви вськь факторовь и первые н государства и городскихъ властей, равно какъ и свободныхъ союзовъ. чтобы но возможности въ скоръйшемъ времени произвести прассосбразную, на определенных принципахъ утверждающуюся реформу беблинскихь церковныхъ отношеній. Указанныя выше статистическія свіденія ноказывають, что на каждую изъ 40 церквей Берлина (о капеллахъ не говоримъ, такъ какъ опыть показываеть что онъ весьма немногими поевщаются) приходится 20,362 души; но извёстно, что въ цервин ивсто найдется только для 1500-2000 людей; на каждаго изъ 118 духовных лиць, считая въ томъ числъ и 25 помощниковъ ихъ, вриходится 6903 прихожанния. Хотя число причащающихся возросло на 2124 человека, однако же къ общему числу душъ это число относител какь 12,13%, между темь какь въ 1872 г. оно относилось какъ 13.63%. Крещенія законнорожденных дітей возросли на 592, напротивъ прещенія незаконнорожденных упали на 352, такъ же общее число постеднихь тенерь простирается до 12,34% между темь какъ въ 1873 г. оно составляло 13,6%. Общее число вънчаній упало не менье какъ на 2979 (1873: 11048; 1874: 8069); это подтверждаеть мысль, высказанную нами прежде, что вънчанія падають въ большей мёрів; чемь прещения, для поддержания которых сплыными побуждениями еще являются обычные подарки при крещении и конфирмации. Число вънчаній безь вінца возросло на 1243=2,2% и теперь составляеть 32,4% общаго числа въччаній. Наконець и число погребеній безъ дужовныхь унало на 2746-2,86%, такъ что теперь оно простирается до 80,81% общато числя погребеній, чему причиною служить прекращеніе со введеніемі гражданских метрика обычая ділать извіщенія о случаяхь смерти при церквахь. Кратво сказать: въ церковномъ состояни приходскихь общинь Вердина въ прошломъ году не только не произошло инкакого улучшения, но оно остается при прогрессивномъ ухудтенін. Больтая часть церковных кассь уже въ 1 апраля не въ состоянін были производить положенное содержаніе духовнымъ лицамъ н перковно-служителямъ, да и гав производится оно, это совершается не съ надмежащею скоростію, такъ что по местамъ стали уже обнаруживаться печальныя следствія такого положенія дела. Кроме того выдача жалованья имбется въ виду только на ближайшие два года, а въ слъдующие затьмы министерский циркуляры требуеть соблюдения извыстных предварительных формальностей, чтобы употребление средствъ

необходимыхъ для производства содержанія и для нокрытія прочихъ нуждъ церковныхъ совершалось съ согласія прихожанъ.

- Католическій конгрессь въ Пуать е. Діятельность его васлуживаеть вниманія по выражающимся въ ней стремленіямь современнаго ультрамонтанства. Въ числе диць, приниманиять участие въ вонгрессь, находились многія высоконоставленныя лица судебнаго сосдовія, какъ напримеръ Лун де-Сиссо (брать военнаго министра), многіе депутаты, въ томъ числе Дютанців, и два англичання-порів Эмди (бывшій генераль-почтиейстеромь при Гладстові) и Зонь. Въ первомь 22Chianie genytate nadercearo estolityecearo eometeta. Jallenahe. внесъ следующія два предложенія: 1) "Все члены конгресса обланваются, при помощи духовимув властей, содействовать образованию католических комитетовь вы тёхь мёстностяхь, гдё ихь не существуеть. 2) Комитеты должны поддерживать необходимое единство съ основанными ими учрежденіями". Задача комитеговъ заключается, но заявленію Ламенана, въ правственной и матеріальной поддержив панскаго престола, а именно: въ безусловномъ согласіи съ его догматами и въ денежных пожертвованіяхь; въ борьбі съ испорченностію правовь, въ религіозномъ восинтанія коношества и въ христіанскомъ разріщенін соціальнаго вопроса путемъ рабочихъ учрежденій. После Лашенана говориль архісписковь Новаго-Орлеава, отнесшійся съ особеннымь сочувствіемъ яъ дёлу "католическаго союза". Мысль о такомъ учрежденін явилась ему во время аудіенців, которую онь никль у начы въ 1871 г. Пій IX сказаль ему: "До настоящаго времени существовало единство ВЕДЫ МЕЖДУ КАТОЈИКАМИ, ОТНИКЕ ЖО ДОЈЖКО УСТАНОВИТЬСЯ МОЖДУ НИМИ единство действія". "Сорона лета тому назада, вродолжала архівшескопъ, никто не понималь необходимости распространять по мере силь свою редигію и поддерживать содидарность между всями дидами, исповёдующими одну и ту же вёру. "Интернаціональ" показаль католивамъ, вакая сила вростся въ солидарности. Нивъшнее стольтіе, воторое назовется въкомъ Пін IX, должно явиться эпохой торжества перкви, благодаря единству между катодиками". Въ следующихъ заселаніяхъ обращають на себя вниманіе доклады Гюйо-деСадена и ісачита Самбэна. Первый старался доказать, что католики должны составить фалангу, въ которой каждый является солдатомъ, безусловно повинующимся папскому престолу и духовной ісрахін. Второй указываль на необходимость новыхъ юридическихъ факультетовъ, основанныхъ на католических началахъ. Вся нынёшняя учебная система должна быть брошена, въ университетахъ не должно быть преподаваемо ничего, что противоречело бы ученію силлабуса; всё усиля должим быть направLOHE ES COLISCOBARIO COSDOMONBARO PRAZIANCESTO SAROHORSTORICESA CL цереовными законами. Конгрессъ единогласно одобриль следующіх предложенія Самбена: 1) "Учрежденіе въ непродолжительномъ времени воз-MOMEO GOALMATO THELE RATOLHYSCHALL MODELHYSCHALL GREVILTSTORS COставляеть предметь врейней веобходимости, и въ осуществлению этой при толжин емь навравлени вср донии. 5) Сартает поваботиться о томъ, чтобы во французской мридической наука образовалась школа ву нотному симеть каточилеский и осмотновно претиння верму претписаніямъ церкви и святаго престола. З) Члены вонгреса должим пріяскивать и указывать въ обитаемой ими мёстности докторовъ прева. снособныхь занять мёста профессоровь въ ватрянчеснихь мондичесвих факультетахь". Далве, конгрессь утвердиль докладь о печати зевунта Топена, составленный въ духв сылабуса. Во время преній но этому довладу. Бодонъ, президенть париженаго католическаго комитета, выставляль безполезность основанія новых ватолических журкаловь. такъ какъ и существующе не читаются даже членами собственной пертін. Вследствіе этого конгрессь выразиль желаніе, чтобы кателическая печать приняла болье оживленное направление.

- --- Въ засклати вонгреса католическихъ учрежденій для рабочих ъ происходившенъ въ Рейнсъ 25 ивгуста, семетавъ центральнага комитета, графъ Гастовъ Иверь, сообщикь отчеть о поноженія момитеговь вь впархіяхь. Изъ отчета видне, что 88 архівшь-CHORORS H CHRCHORORS YEDCHAR BS CHORES CHAPKING BOWHYCHE, BAR солъйствія развитію утрежненій для рабочихь, и установленію мажду нами враминов овязи. 40 корреспондентова накодится въ постоямямкъ сноменіякъ съ центральнымъ комитетомъ, который принимаеть ибры въ созданию такихъ же учреждений и въ остальныхъ 38 епархіяхъ. Только 10 епаркій не состоять въ офиціальникъ спомевіять съ "Союзонь", обнимающимь собою самыя разнообразныя учрежденія для рабочить — ремесленным и фабричных ассоціаців, общества понеченія о малолітних и сиротахь и т. д. Кромі того, въ "Союку" принадлежать миогочисленныя мелкія учрежденія, преимущественно въ селахъ, не имъющія особеннаро значенія, но повазивающін, вакъ ревностие клопочеть сельское духовенство объ интересахъ Ватикана. Число вств известных католических рабочих учрежденій, применувника яв "Сорву", составияеть 1127 св 136.078 чисками.
- Французскіе енисковы неукомню работають надъ у трежденіемь катодических университетовь. Архівписковь тузовій помертвовать на основаніе университета вы Тузуві 200.000 франковы, а суффраганъ его епархів—400.000, тавь что университеть можеть быть открыть къ 1-му ноября жывінняго года. Онь будеть 14\*

состоять изъ юридическаго и испициискато факультоторь. Другіе французскіе енископы не отстають отв тулувоваю, и въ 1876 году отвровотея, въроятно, еще два другие католические университета. Епископъ авжерскій, Френцель, предполагаеть, по словамь "Semaine Religiouse". воспользоваться следующими средствами для основана католического увиверситета въ Анжеръ: 1) Основать васедрю, воторыя будуть носить имена своихъ учредителей; существование двухъ чакихъ каседръ -уже обеспечено и важдая изъ нихъ стоила своему воликодушному учре--дителю 80.000 фр.; 2) отврыть подписку на сумму не менье 500 фр. и чандое индо, сублавнее такое пожертвованіе, ниветь ираво на вваніе учредителя университета; ибкоторыя лица уже пожертвовали до 60.000 фр., н 8) устроить сборъ ножертвованій во всёхъ церквахъ, подъ названіемь "университется ой контійни". "Віен Равію" утверждаеть, что -ину отвежентравдуют амерозовфорп вимнинкая акижокдерп акенлерф. верситела перейти въ учреждаемый нав натолическій университеть, съ высшить содержаність, но профессора единотласно отверки это пред-BOXONIO.

— Пій ІХ по провозглашенія догмата Непорочнаго Зачатія ув'єюв'янда это событіе паматникомъ воздвягнутьна ва Рим'й на Испанавой площади. Но провозглашеніи догмата непогр'яшимости, рішено биль планъ и назначено м'юто. Монументь этоть, увращенный мрамерамъ и бронгой, уже окончень, и но словань римскаго корресновдента "Echo Universel, отъ 27 августа, будеть воздвигнуть на площади Св. Нетра въ Монторіо. Кардиналь Антонелли въ вачеств'й префента апоставическихъ дворцовъ условится съ правительствомъ отпосичельно неебходиныхъ на этоть предметь распораженій и полагають, что отирытію наматника посл'ядуєть въ скоромъ времени.

— Не лимени интереса, иниетъ кореспонденть "Кельнекой Газети",—
етношенія, въ которыхъ находятся влержалы въ Италін и особенно
въ Римі въ герцеговинском у вовствий по Въто вреня, какъ
нублично ени поназывають видъ сочувствія къ ноложенію угнетенныхъ
жристіямъ, въ глубинть души вей ихъ симпатіи на сторенть ислама. Таная двойственность объясниется весьма просто. Вей каниталы католическаго дуковенства и ихъ единомышленнике въ затрачивались въ послідніе годы на облигаціи турецкихъ займовъ, а гесударственной ректать, вопервыхъ, потоку, что Италія считается величайшимъ врагонъ
Папи, а восторыхъ, она давала гораздо меньше проценчовъ, чти турецкім еблигація, которыя притемъ же стопли на бържів на 16°/о инше
нтальникахъ; няковець, ножеть быть еще и носому, что, ко выражъ-

· ope

E DOM

ECEC:

ene.

CES

ь et-

CIF

711

Ø. i

Di-

000

.

Į,

нію одного раменаю пролата, "султань единотвенный сосударь въ Европів, на котораго можеть положиться его сватійшество". Всіх неудовольствія изъза армянь-католиковь охотно прощались турецкому правительству, пока агенти его исправно уплачивали проценты по купонамъ. И теперь вдругь все поставлено на карту. Каждая депеша объусийхать кристіянь и о распространеніи возотанія заставляють содрогаться католическое дуковенство".

— Въ "Indépendange Belge" снова появилась статья о Реформи катоанческой Деркец, написанная ся парижскимъ корраспондентомъ. Поего словань, большинство католиковь, деятельно зачинающихся преобразованіемъ своей церкви, вмаста сь тамь трудится и наль воесоединеніемь всёхь христіанскихь церквей; они увёрены, что частное, отдъльное преобразование никогда не можеть имъть общаго значения; что въ такомъ предпріятін — согласіе есть существенное условіе успаха и что лишь одно единеніе можеть создать достаточныя силы для восторжествованія нада папсиновь в іступинациям. Об абас поры, какь мысль о соединении христіанскихъ церквей впервые была выдвинута старокатоликами въ 1872 г., возродилась наложда, что благодаря дебросовъстному отремлению и некренисови со стороны предсивителей разм ныхь веропеповеденій, протестанты, антикале, восточные пристівне н старо-католики могутъ соединиться на на почив общаго борословія, а на почки единой объективной вири. Акликане, изопослению и старо-католики дейсивнуюдьно делали носроения и серьовали усилія вы SYON'S OTHORISM. HO MENDER TOTO HE CERSATE OTHORITE JOHO MESTOCHANторь. Судя по рачамь, произнессивнить Блунчая ръ 1872 г. на вельяоконь съезда и Гоньпинкова на сентябне 1673 г. на констанциясы. они не обваруживають нь делу большего рвенія. Изь числя претестан-Torg. Rotophie whichrobish by hornoù il storoù douncemme kordenonціякъ, явинись на: постідующіе совіщенія дінь воська немногіє и шpase us here cools beseaumelengo post, 'Too o been a fire yeshift еднь ваходила рімь: Во Франція симпъ сближенія между прочестамими и отпро-натолнаян быль не болье удачень. Состинать 1972 года жь Нарышт ввоичились тывь, это вийсто ограниций из преобразования нальвинисты вырызням мамбрене назнаять старо-инполициим свое веротченіе. «Нікоторие лютеране и протеставти консуно сі радостівлястрі» тими бы повыжку снова вавязать оможевія, по кальванновы теперы поплощени собственными внутреннами расприми и ни о чемь другомь не думають : Въ меж текущаго года пресвитеричнекія церкви Англии, Шовандін и Америки пригласнин вей прочім пресвитеріанскія цервин присчать свойхъ уполномоченныхъ на конференцію, которая должна была соотончься ва Лондона между 21 и 25 иоля, но нестоянная коммнесія синода французской реформатской церкви отказалась отъ этого. Вироченъ, мисль о союзѣ нежду пресвитеріанскими церквані была сотувственно принята въ 1872 году на большовъ митангъ въ Филадельфін, происходившенъ по воводу празднованія 800-лѣтияго юбилея шотландской реформаціи, и въ 1873 г. на общенъ собраніи представителей пресвитеріанскихъ церквей Соединенныхъ Штатовъ и Ирландіи. Сорокъ восемь церквей, организованныхъ по системѣ пресвитеріанской, чувствуютъ, наравнѣ съ другими, потребность положить предѣлъ гибельшому раздѣленію между христіанами. Они желали бы начать это дѣло прежде всего объединеніемъ въ средѣ самыхъ пресвитеріанъ, но эта мисль показалась постоявной коммиссіи французской реформатской церкви подозрительною и не нашла въ ней ни малѣйшаго сочувствія.

## BOSSBANIE CEPECKATO MNTPONOANTA.

"С.-Петербур. Від." получнин слідующее воззваніе предсідателя международнаго комитета состраданія и попеченія о бідствующих христіанах», въ Боснін, Гердеговний и Старой Сербін, интрополита сербскаго, прессвященняго Миханла:

«Православине братья смавяне! Въ вамъ уже донесиись тяжение стоим и раздирающіе думу вонни реднаго вамъ сербскаго народа въ Воскія,
Герцеговині и Старой Сербіи, стони и вонни той бідной райн, которая натьсоть літь страдветь въ мученіяхь тяженаго гиста авіятскимънарварова!.. Педобно христіанскимъ мученивамъ временъ языческихъгоненій, втетъ геройскій народъ выпосиль и виносить всі обиди и
несчастія, какія только можеть выдумать звірсное своеволіе безбожнихъваіятскихъ угнетателей—Турокъ, желающихъ истребить и уничтожить
православный славине-сербскій народь на Валианскомъ полуострові...

"Да позволено будеть нама уноминуть о изкоториха иза инсоликафектора, несликаниямся варварских денній са бёдною райою и тімъ воскресить забитил вами, братья русскіє! времена монгольско-татарскаго ига, котораго вы не нотерийли и тімъ давне набавились ота местихъ ужасовъ и бёдъ, заставляющих бёдную райо поиндать свою родину, очаги и снасать жизнь свою въ бёгствъ. Пени, всевозможнихъродовъ налоги, довели ее до нолнаго нищенства; убійства, долголітиля ссилка и наторга въ мрачныхъ подвемнихъ тюрьмахъ въ тажелить нандалахъ, "гдв ползають зиви и скорніоны"; непаситная страсть варваровъ обезчещиванія женщинъ, матерей и сестеръ бёдной райи; убієнія невинямхъ грудныхъ дётей, или обвариваніе ихъ киняткомъ, въ



насившку надъ святымъ крещеніемъ—вотъ какія неслыханныя варварства совершаются на глазахъ просвіщенной Европы въ Боснін, Герцеговині и Старой Сербіи.

"Но, о ужасъ! Во второй половинъ XIX столътія, на перекоръ христіанской цивилизаціи, на перекоръ человъческой гуманности—живыхъ людей, привизавъ къ вертелу, жаритъ на огиъ?!! Богъ свидътель, все это дълаютъ Турки съ бъдною райею...

"Кажется, безчувственная скала зарыдала бы при видь этихь бъдъ, несчастій и золь, которыя переносать страдальцы-мученики наши братья въ Босніи, Гердеговивь и Старой Сербів!...

"Но не то еще переносать они въ настоящія минуты, когда съ оружіемь въ рукахъ—какъ и многократно прежде, хота, увы! досель безуспівню, выведенная крайностью райя защищаеть свои человіческія права. Десатки тысячь нагахъ, голодныхъ женщинь, дітей, безпомощныхъ стариковъ, уходя отъ врага, ищуть защиты и помощи у насъ, въ Сербін, Черногорін и у австрійскихъ братьевъ. Что будеть съ ниме?

"Безъ врова и пріюта несчастиме свитаются въ лѣсахъ. Наступаетъ зима, холодъ и голодъ, а ни хлѣба, ни денегъ нѣгъ!

"Кром'я того, каждый день сотим изъ наших» лучших» сымовы погибають на рукнахы дорогой отчивам и тысячи раменыхы требують немедленной помощи...

"Родиме наих братья и сестры! Ви счастине наслаждающеся драгоденною свободою, всионните всё бёды, которыя перенесли въ борьбё изъ за нея ваши дёды, восправите духомъ и услышите призывающёй васъ голосъ, пелимёй мольбы, бёдной гибнущей райи, и во имя славинской національности, во имя единой святой православной церкви, наконець, во имя гуманности, братья русскіе! вы не откажетесь подать несильную помещь бёднымъ, брошеннымъ вейми на произволь судьбы, вашимъ братьямъ славиванъ!

"Всномните слова Снасителя: "Понеже сотвористе единому сихъ братів Монхъ меньшихъ, Мив сотвористе" (Мате. 25 г. 40).

Митрополить сербскій Михаиль.

Вълградъ, 14 сентября 1875 г.

## NUCLMA O. FAFAPHHA N O. CEKKH.

. ПО ПОВОДУ СТАТЬИ О ЦЕРЕВОДЪ ЕГО КНИГИ НА РУССКІЙ ЯЗЫКЪ.

Редавція "Православнаго Обозрѣнія" получила письмо бывшаго князя, нынѣ о. іезунта Гагарина на имя своего сотруднива, профессора московской дух. академіи Д. Ө. Голубинскаго по поводу статьи его о вятскомъ переводѣ книги Секки на русскій языкъ (см. "Прав. Обозр." майскую и іюльскую кн. сего года), и приложенное къ нему письмо о. Секки къ о. Гагарину по тому же поводу. Находя, что оба эти письма не лишены интереса и для нашихъ читателей, мы предлагаемъ имъ первое письмо въ подлинныхъ словахъ, а второе—въ переводѣ съ итальянскаго, которымъ мы обязаны благосклонному содѣйствію профессора московскаго университета К. К. Гёрца.

Парижъ. 35 rue de Sèvres. 14 августа 1875.

## Милостивый государь!

Съ большимъ удовольствіемъ прочедъ я въ майской книжкъ "Православнаго Обозрѣнія" ващу статью о книгѣ о. Секки и о ея ватскомъ переводъ. Мнѣ чрезвычайно прідяно, изъявить вамъ удвства возбужденныя во мнѣ чтеніемъ вашей превосходной статьи. Очевидно, вамъ дорога истина, дорога правда, вамъ особенно дороги начала служащія основаніемъ христіанской вѣрѣ. Духъ отрицанія и невѣрія, который здѣсь, около насъ, въ прододженіи поліора стольтія подубидъ етолько душъ и произвель столько злодѣяній и бѣдствій, этотъ духъ прониваетъ и къ вамъ, ослѣпляєтъ многихъ и дѣйствуетъ заразительно на многихъ не поддающихся ему совершенно, но сознательно или не совиательно покорающихся его вліянію. Рѣдко, слишкомъ рѣдко доходять до насъ голоса мужественно возстающіе противъ этой уметвенной заразы. Честь и хвала вамъ, за то, что вы не усуминдись прямо выступить въ бой съ этими темными силами.

Но вроме того имею я другую причину обратиться къ вамъ. Вероятно вамъ известно, что преподобный отецъ Секки, также какъ и я, священникъ сбщества Іисуса, то есть ісвунтъ. По этому я почелъ мосю обязанностію уведомить мосго собрата о существованіи и вашей статьи и вятскаго перевода его книги. Онъ на это мить отвечаль и я имею честь сосбщить вамъ копію съ его письма. О. Секки и я, были бы вамъ очень благодарны, еслибы вы могли такимъ или другимъ способомъ передать публикъ сущность протеста автора противъ переводчика исказившаго его твореніе.

Пользуюсь симъ случаемъ изъявить вамъ, милостивый государь, увъреніе въ совершенномъ почтенія и преданности съ которыми имъю честь быть.

> Вашъ покорный слуга Иванъ Гагаринъ, Свящ. Общ. Інсусова.

Преподобному во Жристъ отцу Гагарину. Римъ 30 іюня 1875 г.

Очень благодаренъ В. П. за сообщение о томъ, что внига моя О единство физический силь пераводена на русскій дамев. Слищомъ большая честь, до которой я право никогда бы не сталь доногаться! Но мей очень не нравится, что опущены те места, выкоторыхъ я говорю о Богь, и темъ более о томъ сожалею, что въ последнемъ изданін 1874 г. нарочно старался отнять всякій предлогь у матеріалистовь. во эло употребившихъ иныя выраженія перваго изданія. Въ этомъ последнемъ я даже старался доказать, что въ конце концовъ невозможно отодвигать въ безконечность физическія и непосредственныя причины, но необходимо придти въ завлючению о первоначальной причина, и что наука никогда не освобождаетъ отъ этого конечнаго умозаключенія. - Это такъ справеданно, что профессоръ изъ Перуджін, изкло г. Пощо (бывнів вариовить и священника), на однома своема обрарвин моего труда не поводу работъ Фузиньери, нападаеть на меня именно за то. что я догматика, какъ онъ говорить, и вся моя винга ому кажется сплетенною съ језунтскою хитростью, для того, чтобъ довести читателя до необходимости сознать высшее Существо, съ которымъ по его взгляду-разрушается всякая наука. Ясно, что онъ намекаетъ на тъ мъста моего труда, въ которыхъ я доказываю, что наука отлично соединяется съ положениемъ о существовании Бога, свободнаго Создателя и законодателя, въ то же самое время безконечно мудраго, пикогда не сотворившиго ничего нелогичниго, и не носящиго въ себъ зародыща разру-

Ваше преподобіє видите, что я даже гермусь критикой г. Пощио, но негодую на водьжость русскаго переводчика, который не соблюда делиную честнесть, ни даже самую обыкновенную учтивость, переводя внигу и не давая о томъ знать автору. Но понятно изъ того, что иншеть в. п., что у него быль интересъ скрыть отъ меня свое дурное дёло.

Пусть в. и. сдълаетъ изъ моего письма, какое ему угодно употребленіе, зная дучше меня, какимъ образомъ довести мой образъ мыслей до свъдънія какъ переводчика, такъ и того, кто раскрылъ его подлогі.

"Съ истиннымъ уваженіемъ и т. д.

П. А. Секки В. І.

## CABBB

ВЪ 20-1 ДЕНЬ ПАМЯТИ Н. В. РУКАВИШНИКОВА, ДИРЕКТОРА МОС-КОВСКАГО ИСПРАВИТЕЛЬНАГО ПРІЮТА МАЛОЛІТНИХЪ ГОВОРЕН-НОЕ ВЪ УНИВЕРСИТЕТСКОЙ ЦЕРКВИ АВГУСТА 27-го ДНЯ 1875 Г., ПРОТОІЕРЕЕМЪ Н. А. СЕРГІЕВСКИМЪ.

Покой, Господи, душу усопшаю раба Твоего.

Въ двадцатий день по кончий новопреставленнаго раба Божіл Николая творимъ молитвенную память о немъ въ томъ крамв, подъ освненіемъ котораго совершалось и завершилось его образованіе для жизни, и въ которомъ онъ и во всю послёдующую жизнь по преннуществу искаль свёта и святыни душт своей. Господи храма, покой сію душу со святыми, въ церкви небесной, и въ наслажденіи быти сподобится неприступняю Твоею свята (мол. свётильн.).

Растверяя сію молетву размышленіемъ, благонотребнымъ для мелящихся, естественно спросить: почему счисляются съ особеннымъ вимманіемъ даже дни душъ преставльщихся? Мы сочли двадцать дней: велико ли это время, что въ немъ знаменательнаго?

Правда для скорби присных о почившемъ, даже для знаемыхъ искренно приникающихъ къ ихъ скорби, эти двадцать
дней были пережиты нелегко. Дни печали для чувства представляются продолжительнъйшими, нежели дни радости. Впрочемъ сія тяюта дней, по милости Божіей, была и облегчаема
паче всего ежедневною молитвою о усопшемъ, не мало же
еще — почти ежедневными отзывами добраго напутствія ему,
приходившими изъ разныхъ мъстъ и отъ разныхъ лицъ, но какъ
бы отъ единыхъ устъ, — отзывами согласной хвали почившему
и особенно въвъстному его подвигу человъколюбія. Не обннулсь скажу: это—не человъческая только хвала; похвала за человъколюбіе — отъ Господа Человъколюбца. Итакъ Божественное утьшеніе, растворяя скорбь, безъ сомнѣнія, сокращало
тяжкую длительность времени.

Но, братія христіане, вакъ бы то ни было, не отъ скорби живущихъ о почившемъ зависить внутренняя значительность первыхъ дней по преставление души. Мы счисляемъ овын за Первовію Божією: она первая счислисть по навівстваго преділа HE VCOUMENTS, I OHS. CAMA BERTHUBACTS HIS SECURTED HOCTS: HE вовечно, не для того, чтобъ напрасно отмечнуь кого-либо. Церковь Вежія счисляеть съ точностію мервие четыредесять дней отъ венчини чадъ своихъ. Двадесятий день есть иреподовежіє сей четыредесятницы. Видно этоть періодь, неведикій для пратиопременности эскной, велить и значивелень для вёчности отщедшихь оть вемли. Итакь надлежить измёрять его не изрою только наших чувствъ, не иврою только времени. но още и по проимуществу стененью его внутренней значитель-HOCTH II ere ofthomenia B's BBYHOCTH, OTEDMBROMERCH ALL AVER отшедней оть нась. Но въ въчности и единь день яко мысяща момо; какъ же вначителень неріодъ четыредесяти дней иреставльшагося въ въчность! Но этотъ періодъ, по ученію церкви, есть, еще въ накоторой степени рашительный для всей вачности: вакъ же велика его внутрения значительность! Что значатъ наши прекодащія скорби, больс или менье отагчающія для насъ невеликое наше время, что значить вообще все совершающееся съ нами во всей этой временной жазни, въ сравнении съ тёмъ, что совершается съ душею отшедшаго отъ насъ въ первую четыредесятивцу ся жизна въ въчности?

Воть почему сама церковь, какъ любвеобильнайшая матерь счисляеть первую четыредесятницу отщедшихь чадъ своихъ, и наблюдаеть оную, особенно же накоторые дни ея приношеніемъ святайшей Жертвы и молитвою за усопшаго. Вхожденіе въ вачную жизнь подобно рожденію въ жизнь временную: новорожденое, какъ бы на было крапко, нуждается въ питающей любви и номощи материей. Возрастаніе въ живни вачной подобне возрастанію въ жизни временной; невозрастное нуждается въ попеченіи, охраненіи и руководительства. Молитва церкви питаєть, охраняеть, руководить преставльшагося по пренмуществу до его рашительнаго возраста; а сей возрасть объемлется именно первою великою четыредесятницею оть дни преставленія.

Итавъ братія—сродницы и знаемін преставльшагося, о которомъ творимъ молитвенную память ныий, въ сей день преполовенія его четыредесятницы,—всякое ными житейское отложимъ монеченіе; отложивъ помышленіе о себі, о нашей потері, о наней скорби, вейдент встиний въ мисла Св. Церкви о почивнемъ. Если можно, усилить вещу молитву о пемъ, молитву любви, вёри, упованія. Ми неложно помышлень, что отъ не неготовий премель въ вёчную жизнь; но отъ едва преполовить мёру возраста соверженняго для той жизни, отъ още въ подвигъ. Да питаеть его, да охранить его, да руксисдеть его молитва церкви до волной мёры возрастанія и до степени исполненія блаженнаго искол. Покой, Гомоди, дуку почемренисьленного раба Тарего!

Дѣти любим почимнаго, дѣти его челевнолюбий! И ничѣ къ вамъ обращаюсь, какъ обращаяся при гробв ващего биагодѣтем, вашего истиннаго отца. Въ сей день и нъ оставщиеся двадцать дней, усерднъе меличесь о немъ въ простотъ дътских сердецъ: Покой, Господи, душу некопреставленнаго отща нашето раба Теосто Николоя. Упоконвщись въ Господъ, онъ самъ на забудетъ васъ, будетъ молиться за васъ предъ Отцемъ Небеснимъ, и унолить Его, чтобъ неслаль вамъ инаго благодътели, который былъ бы вамъ также во отща, накъ быль и есть усопний.

. Наки и наки помолнися вомо Церневію: Покой, Господи, дущу нами наки Тебю полициося. Анинь.

## CAOBO

ВЪ 40-2 ДЕНЬ НАМЯТИ Н. В. РУКАВИШНИКОВА, ДИРЕКТОРА МОС-КОВСКАГО ИСПРАВИТЕЛЬНАГО ПРИОТА, ГОВОРЕННОЕ ВЪ МОСКОВ-СКОМЪ НОВОДЪВИЧЬЕМЪ МОНАСТМРЪ, СЕНГДВРЯ 16 ДНЯ 1875 ГО-ДА ПРОТОІЕРЕЕМЪ Н. А. СЕРГІЕВСКИМЪ.

> Влажени мертвій умирающій о Господъ отнынь; ей; глаголеть Духь, да ночноть оть трудовь своиль; дъла бо иль ходять ав ольдь иль. Апон. XIV, 16.

- Исполнилась четыредесятища молитив церкви о раб Вежісив Николав умершемь о Господа. Исполнилась и четыредесятница его подвига въ жизни невой, никогда неумирающей. Что послъ сего? — Какъ политвы церкви имъли въ виду по преимуществу этоть подвить души, дабы обязать ей благодатную помощь; канъ молитва цервии руноводится Думомъ Вожінив; наконець канъ душа сія пербила въ новую живнь от оперт и благочестій: то нивемъ основаніе вібрить, что отноши опа уже внусила блаженства, вбішаннаго унпрающинь о Господів, и слуха ен коснулся утівшительний гиметь Дуна Господия— по реченному: блажени мершойну умировощій о Господия— по реченному: блажени мершойну умировощій о Господів отношю; ей, паволеть Дужь, да почнота это втрудовь свощі; «довольно они петрудились въ благодівлавін, и діла наб идуть въ слідть ва ними, даван нив бламенство: пероя совісти»; да почноть отна трудовь свощь, дана об мяз жедать оз самодь исра.

Да, братін, діна присвівноваго благочестія, съ пітрою совершаемыя въ земной жизни, по истинъ, идутъ въ слъдъ за имъ дълстеленъ и въ жионь мобесить, какъ движниое негибнущее совровище души, какъ залогъ ея въчнаго богатства, въчнаго довольства, къчнато сповойствія или повом, ноторий и сеставляеть блаженство дупи::отпединей. Приметаль еще падлежеть важную особенность выданивнеом выражени: дель ихь ходань въ сладъ за ними. То-осоъ: не пересичения восхидать за ними. Какъ это?-Такъ, что доброе дъло инпогла не перестаеть быть дъйственнымъ, его дъйствіе не прекращается, но продолжается въ его плодахъ, и сін плоды также вчиняются первому делателю въ его собственность, какъ вообще плодъ есть своего рода собственность свмени. Итакъ дела христіанскаго благочестія, съ върою совершаемым въ земной жизни, непрерывно ходять въ следъ делателя въ вечную жизнь и такинъ образомъ постоянно пріувеличивають сокровище его души, и следственно пріумножають блаженство ся упокоснія. Не могу удержаться, чтобъ не сказать здёсь, среди церкви, насколько нужно это для назиданія, то нікоторомъ на сихъ только дняхъ созрівшемъ новомъ плодъ благочестивато дъланія почившато раба Божія Николая. Мпоготрудное и паче всехъ спасительное дело взысканія и спасенія пошбающихь, которому была посвящена вся жизнь почившаго, плодоносить и по отшестви его. Знающіе знають, о чемь я говорю. Но я спрашиваю, кому принадлежить этоть плодъ-необывновенное проявление дътского простосердечия и честности, достойных удивленія въ семью, набранной изъ погибающихъ?-Воврадуйся, христолюбивая душа, это илодъ изъ вертограда

твоего, онъ восходить въ тебъ въ пріумновенію твоего въчнаго новоя! Ибо по реченному самниъ Госмедомъ: радость бываеть на небеси о единомо катомемом и исправляющемся.

Дёти любевные сердцу почившаго, о которомъ молимся, и за котораго радуемся радостію великою, дёти благочостивних его заботь и трудовь! Продолжайте радовать вашего усопшаго отца, то-есть продолжайте вести себя такъ, какъ онъ училь васъ. Отъ этого зависитъ и ваше собственное счастіе и спасеніе, а онъ и здёсь телько и желаль что вашего счастія и спасенія; о томъ только заботился — что о нашемъ счастія и спасенія; и тамъ въ обители Отца Небеснаго—къ вамъ его желанія и о васъ его молитва. Воздайте взаминостію, почтите отца вашего и благо вамъ будетъ.

Вратія — сродницы и знасмін почивано, и вей о Христі братія!

Инћа крћикую надожду о бламенновъ упокоснін невопреставленнаго раба Божія Николая, мариким думами да творинъ христіанскую пакать о исих. Во блаженноми успенім вычими пріуказаваннійся покой подисой Госпеди рабу теосму и сотвори вму вычиую память. Акинь.

Въ сороковой день по кончинѣ Николая Васильевича Рукавишникова поминовеніе въ Дѣвичьемъ монастырѣ совершалъ преосвященный Леонидъ епископъ Дмитровскій. На могилѣ собрались члены Общества Распространенія Полезныхъ Книгъ съ почтенною предсѣдательницей своей А. Н. Стрекаловой во главѣ. Собрало ихъ здѣсь желаніе почтить память незабвенпаго директора основаннаго Обществомъ пріюта. Одинъ изъ присутствовавшихъ, почетный членъ Общества и бывшій долгов время его секретаремъ, М. Н. Капу стинъ, произнесъ слѣдующее пречувствованное и произведшее глубокое впечатлѣніе на присутствовавшихъ слово:

«У этой дорогой намъ могилы вспоминаются завътныя черты неутомимаго труженика, котораго такъ рано лишилось чаше Общество. Постараемси возстановить эти черты насколько это возможно подъ впечатарніемъ еще свъжей утраты. «Мы помини» нервое вступленіе Ниволая Васильевича въ наше Общество. Онъ принесъ съ собою ту теплоту душевную, которая служить залоготь сили въ каждомъ дѣлѣ, какъ бы оно трудно ни было. А ему на долю выпало дѣло въ высшей стенени трудное и мовое не только у насъ, но и повсюду: помощь теоріи и опыта весьма слабы въ вопросѣ объ исправленіи, нужно все создавать самому, и притомъ не въ видѣ общихъ неизмѣнныхъ положеній, а въ примѣненіи къ каждому исправляемому.

«Скоро оказалось, что Николяй Васильевить быль снособиве всёхъ насъ вести порученное ему дёло. Нравственный подъемъ его съ избыткомъ замвияль знаніе и опытность. Отдавшись пріюту безраздільно, со всею силой світлой воношеской души своей, онъ легво освоился съ дъломъ и выработалъ для себя систему исправленія, отвінавшую свладу его ума и чувства. Онъ върнят глубово въ доброе начало, поторое есть въ каждомъчедовъкъ и старелся пробудить его силой любви. Предъ этою силой не могло устоять ничто дурное и порочное; согратия любовью сердца мальчивовь отвликались на все свётлое и преврасное: они очищались подъ вліяність Николан Васильскича. важдый взглядь и важдое слово вотораго были проникнуты любовью. Кто видель его въ пріють тоть невольно испытываль всю прелесть почти родственных отношеній связывавших воспитателя и питоицевъ; казалось, вдёсь совершалось общее семейное діло съ его общини радостями и общинь горемъ.

«Выработанная Николаемъ Васильевичемъ система могла быть приводима въ исполнение только имъ самимъ. Дётски чистый и любящій, онъ обладаль удивительною способностью угадывать особыя свойства каждаго ввёреннаго ему мальчика. Онъ умёлъ найти въ каждомъ доброе зерно, которое возращалъ потомъ съ любовью. Въ довёрчивыхъ дружескихъ бесёдахъ съ дётьми онъ мвучаль ихъ душевную исторію и въ ней находилъ указаніе какъ нужно дёйствовать.

«Темныя стороны этой исторіи не приводили его въ отчанміе, а возбуждали энергію. Чімъ болье было этихъ сторонъ, тімъ трудніве становилось достиженіе ціли—отврытіе здороваго зерна среди наносныхъ плевелъ, тімъ съ большею горячностью принямался Николай Васильевичъ за очищеніе и возрожденіе.

«Упорство мальчиковъ огорчало его, но не ослабляло его уси-

лій. И за то напъ свътло било у него на думъ, вегда онъ видълъ первый проблескъ расканиін, слышаль первый голось пробуждавшейся совъсти. Труды, зобеты, лишенія—все забывалось при этомъ желанномъ для него переломъ въ живни мальчиковъ.

«Только эту радость видёли посторонніе. Имъ могло касаться, что Николаю Васильенну левко даналось его дёло, что въ немъ не было никакого подвига. Скромный до крайности, самъ Николай Васильенчъ избёгалъ всего, что могло имёть видъ похвалы или поощренія. Ему самому казалось естественнымъ и легиниъ то, что въ дёйствительности было меобычайнымъ и труднымъ. При жизни покойнаго нужна была осторожность чтобы не оскорбить его выраженіемъ похвалы; теперь мы мощемъ съ полною искренностью засвидётельствовать, что дёло его было дёйствительно подвигомъ. Жить для другихъ, сосредомочить всё свои мысли на томъ чтобы просвёщать, направлять къ добру, пріучать къ труду, и камъ вёненъ всего утвердить въ сердять незыблемое основаніе вёры: таково было правило Ниволая Васильненча, котерому онъ слёдоваль неувловие.

«Его подвить не присть забыться или пройти безслёдно. Имя Николая Васильевича останется навсегда вы лётописять нашего Общества. Если жизнь человака намарить не годами, а количествомы принесенной имы пользи, то Николая Васильевича ми должим считать самымы дёнтельнымы членомы Общества.

«Смерть отняла у насъ дюбимаго нама дъятеля. Но его жизнь и труды останутся для насъ дорогимъ завътомъ. Онь завъщалъ намъ дюбовь въ совданному имъ пріюту, въ колорый полежилъ такъ много души своей. Пріють долженъ бить для насъ течерь сто врать дороже прежниго: въ немъ хранится вединое сокровище, которое мы обязаны блюсти и воторое оставлено намъ въ наслъдство. Николай Васильевичь завъщаль не одкимъ намъ, но встав способнымъ моучаться примъромъ—памить, о сноемъ подвигъ самоотверженія и любви: сочувствіе и дъятельном участіе такихъ людей служить ободреніемъ намему Общестку и оправданіемъ тъхъ задачъ которыя оно себъ поскавилов.



STATES OF A STATE OF

<u>and in the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control o</u>

Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Вѣрнаго 18 к. Ватки 10 к. Гельсингфорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветноля 16 к. Житоміра 10 к. Иркутска 20 к. Казани 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецт-Подольска 13 к. Кишинева 15 Кієва 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Кѣльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижияго-Новгорода 5 Някол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркасска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Иетрокова 14 к. Плоцка 14 Полтави 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симфероноля 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Съдлеца 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 и. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска. 18 к. Тулы 3 к. Улеоборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Червигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

## ВЪ РЕДАКЦІМ "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ"

продаются следующія винги:

I. Размышавнія о сущности христіанской въры Соч. Гизо. Переводъ свящ. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 к.

II. Въчная жизнь. Публичныя чтенія Э. Навиля. Перев.

семи. Н. Серигескаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. И убличныя чтенія 1871 года, профессора протої рев. И. Сергієвскаго: Объ основныхъ истинахъ Христіанства. М. 1872. Ц. 1 р. съ перес. 1 р. 20 к.

1V. Сочинентя св. Густина философа и мученика, изданныя въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, селщ. Гг. Преображенскима. Цъна 1 р. 50 коп., съ пересыдкою 2 р.

V. Сочинентя древнихъ христтанскихъ апологетовъ: Татіана, Авинагора, Ософила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минудія Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ. П Преображенскимь. М. 1867. Цъна: 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к. сер.
VI. Сочинентя св. Иринея Лтонскаго. І. Пять книгъ про-

VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгь противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П. Преображенскимь. М. 1871. Цівна 3 руб. съ пересылкою. VII. Вопросъ о зат. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля.

Перев. свяш. Н. Протополова. М. 1872. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер. VIII. О Евангелін отъ Матеел. Разборь и опроверженіе возраженій противъ него отрицательной критики Баура. Соч. священника московской Тронцкой на Арбать церкви Владиміра Маркова. М. 1873. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

IX. Рачи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятильтія Александровскаго Военнаго Училища священникомъ А. М. Иванцовымъ-Платоповымъ. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

Х. Изълекцій по церковному праву. О. проф. моск. унпверситета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

## подписка

на

## Православное Обозръніе 1875 года продолжается.

Отдёльныя книжкни «Православное Обозрёніе» за прежніе годы продаются каждая по 50 к., съ перес. по 75 к.

Новые подпищики, не получавшіе въ прошломъ году «Православнаго Обозрѣнія», получать 5 листовъ напечата ныхъ въ немъ лекцій по каноническому праву покойнаго профессора Н. К. Соколова «О составѣ Церковнаго Общества.»

въ редакции можно получать

# Указатель къ "Православному Обозрѣнію" за одиннадцать лѣтъ 1860—1870 гг. составленный П. А. Ефремовымъ.

Цѣна "Указагеля": 1) при выпискѣ Православнаго Обозрънія 75 к. съ перес. 1 р. 2) въ отдѣльной продажѣ 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к.

Печатать позвеляется. Октября 3 дня 1875 года. Ценворъ Протоіерей С. Зеркова.

# **ПР**АВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪН

## 1875

## содержание:

1.—СЛОВО ПРИ ОКОНЧАНІИ УЧЕБНАГО КУРСА ВЪ ТОБОЛЬСКОЙ ГИМНАЗІИ. Свящ. П. Головина.

п.-псалмы еъ русскомъ переводе съ объясненіями (Поламы 20 — 22). М. В. Никольскаго.

III.—СЛЕДЫ ХРИСТІАНСТВА ВЪ ПОМПЕВ (СЪРЕСУНКАМЕ). К. К. Гёрца.

IV.—ХРИСТІАНСКОЕ ІУЧЕНІЕ О ЛЮБВИ КЪ ЧЕЛОВЪЧЕСТВУ СРАВНИТЕЛЬНО СЪ КРАЙНОСТЯМИ УЧЕНІЙ СОЦІАЛИ-СТИЧЕСКИХЪ. Прот. А. М. Иванцова-Платонова.

V.-СЛОВО ПО СЛУЧАЮ ТОРЖЕСТВЕННАГО АКТА МОСКОВ-СКОЙ ЧАСТНОЙ ГИМНАЗІН ФР. КРЕЙМАНА. Прот. П. А. Сер-

VI.—О. И. ТЮТЧЕВЪ И ЕГО СТАТЬЯ: "Римский попросъ и панотво". И. С. Аксакова.

VII.—КЪ ВОПРОСУ О ПОЗИТИВИЗМВ. М. Н. Каринскаго.

VIII. - СОВРЕМЕННОЕ ОБОЗРЪНІЕ: по поводу диркуляра г. министра народнаго просващения отъ 24 ма н.

ІХ.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ: Отчеть приходскаго попечительства о бъднихъ при московской Смоденской на Арбатъ церкви. Отчеть о Саратовскомъ епархіальномъ женскомъ училища. Заграничния извастія. — Протої ерей А. В. Горскій †. — Ота сла-

## въ приложении:

х.-ниля исторія святой восточной церкви-патріар-ХАТЬ АЛЕКСАНДРІЙСКІЙ: ГЛАВА VII—ІХ.

Объявление объ издания "Православнаго Обозрвнія" Въ БУДУ. (См. на обороты).

Въ университетской типографін (Катковъ и Ко)

## ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

## въ будущемъ 1876 году.

«Православное Обозръніе» будетъ продолжаться въ слъдующемъ 1876 году, оставаясь върнымъ прежней своей программъ, характеру и направленію, которое достаточно выяснилось читателямъ, какъ въ продолженіи прошлыхъ лътъ его существованія, такъ и въ настоящемъ году, когда оно исрешло подъ редакцію свящ. П. Преображенскаго.

Въ 1876 году «Православное Обозръніе» будетъ выходить ежемъсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болъе. Подписная цъна: 6 р. 50 к. въ годъ,—а съ доставкою на домъ въ Москвъ и пересылкою въ другіе города 7 р. с. Подписная цъна съ «Указателемъ» за одиннадцать лътъ 8 р. с.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ редакціи журнала, при церкви Осодора Студита у Никитскихъ вороть, домъ свящ. П. Преображенскаго, — и у всъхъ извъстныхъ книгопродавцевъ въ Москвъ и Петербургъ. Иногородные благоволятъ адресоваться съ своими требованіями исключительно такъ: Въ редакцію

"Православнаго Обозрвнія" въ Москвв.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрънія» за прежніе годы можно получать по слъдующимъ пониженнымъ цънамъ: 1861, 1862, 1863 я 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869—по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лътъ 1861—1874—сорокъ пять рублей. Цъна Указателя къ «Православному Обозрънію» за одинадцать лътъ 1860—1870 гг., безъ пересылки 75 к., съ пересылкой 1 р. Выписывающее «Православное Обозръніе» за всъ прежніе годы получають Указатель безплатно. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лътъ съ Указателимъ—за 100 фунтовъ—по разстоянію.

Отг Москвы за каждый фунть посылокь съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмоллъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Баку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшави 13 к. Вильно 9 к.

## СЛОВО

ПРИ ОКОНЧАНИ УЧЕВНАГО КУРСА ВЪ ТОБОЛЬСКОЙ ГИМНАЗИ \*).

Ты же пребывай, въ нижь же научень еси, и яже ввърена суть тебъ, въдый отъ кого научился еси (2 Тни. 3, 14).

Такъ писалъ св. апостолъ Павелъ въ посланіи къ вовлюбленному о Христв ученику своему Тимовею, ноставленному отъ него епископомъ въ мало-азійскомъ городъ Ефесъ. Св. Тимовей вуждался въ мудрыхъ совътахъ своего великаго учителя, ибо былъ довольно молодыхъ лътъ и положеніе его на новомъ поприщъ по справедливости представлялось ему многотруднымъ. На смирениее сознаніе Тимовеемъ своего ведостоинства апостолъ Павелъ долженъ былъ отвъчать ему слевами ободренія и утьщенія, и преподавая совъты стойкаго и успъщнаго, дъйствованія на пользу церкви ефеской, писалъ между прочимъ, чтобы среди своей дъятельности онъ оставался неизмънно върнымъ тому учелію, которое преподано ему, и всегда памятовалъ бы своего учителя-апостола, неоднократно вийвшіаго случай на самомъ дъяв докавать искре-

<sup>\*)</sup> Произнессию 15 боля 1875 г. законоучителень гимназін маги стромъ стром. П. Геловиным.

ность своихъ убъжденій и полную преданность Інсусу Христу и Его ученію.

Что въ свое время ап. Павелъ писалъ св. Тимоеею, то имъетъ свое значение и въ приложении къ вамъ, юные питомпы науки, прениущественно къ тъмъ изъ васъ, которые нынъшнимъ днемъ завершаютъ свое образование въ здъшнемъ питомникъ наукъ. Моладые, въ первый разъ вступающие въ жизнь, для васъ еще новую и во многихъ отношенияхъ не-извъстиую, гдъ однако вамъ предстоятъ дъйствовать болъе самостоятельно по собственному самоопредълению, вы нуждаетесь въ словъ ободрения, утъшения и наставления. Слова ап. Павла да послужатъ исходнымъ пунктомъ и нашего наставления.

Ты же пребывай, говорять апостоль, во ниже же научено еси, и яже ввырена суть тебы, выдый, от кого научился еси. Иваче сказать, орилагая сказанное апостоломь въ вамъ, благовосинтанные юноши: оставляя то заведеніе, въ которомь до сего времени вы воспитывались, будьте върны ученію, преподанному вамъ, и образованію, усвоенному вами, съ благодарностію воспоминая о твхъ лицахъ, которыя потрудились въ дълв вашего наученія и образованія.

Вст разнообразныя науки, которыя вы изучали въ течене пройденнаго вами курса, служили ближайщимъ образомъ къ обогащению вашего ума познаніями. Но этимъ не исчерпывается полученное вами образованіе. За изученіемъ вами тъхъ или другихъ наукъ лежало нъчто дальнъйшее и болъе главное: это—желаніе образовать изъ васъ самостоятельныя личности съ опредъленнымъ характеромъ, которыя были бы въ жизни и дъятельности своей Богу на славу, родителямъ на учъпнене, цериви и отечеству на пользу. Сводя во едино тъ начала, на исторыхъ основывалось полученное вами образоване, делжно сказать, что воспитавшіе васъ старались вкоренить и развить въ васъ начала христіанской въры и нравственности и чувство гражданскаго долга. Этихъ-то началь вы и должны отнынъ нензивнно дершиться. Вудете ли вы

теперь же самостоятельными гранкданами нашего отечества ими пожелаете еще продолжить свое образование въ высшихъ учебныхъ заведенихъ, — въ томъ и другомъ случав усвоенное вами направление, основныя начала полученнаго вами образования вы имкогда не должны упускать изъ виду, напротивъ еще болве должны укръплить и развивать ихъ въ себъ.

И прежде всего вы должны вензивню держаться, укрвилять и развивать въ себъ чувства христіанской въры и правственности. Говоря такъ, мы имвемъ въ виду, что за последнее время не въ ръдкость встрътить людей, дерзающихъ ниспровергать саныя основы религи. Предохранить васъ отъ влівнія этихъ людей и желательно отъ всей души. Не время выяснать вдесь историческое происхождение противохристіанскаго направленія въ нъкоторой части современнаго общества. Спросимъ и скажемъ объ одномъ: къ чему стремится современное противохристіанское направленіе? какая его цъль? Повидимому, ниспровергнуть всякій авторитеть; на самомъ же двля не иная, какъ замвнить авторитеть божественный авторитотомъ человъческимъ. Если такъ, то какихъ благъ достигаеть оть сего современное человъчество? По истипь ... никакихъ: одинъ авторитетъ замъняется другимъ, большій и совершенный уступаеть мысто визшему и ограниченному. И мы видимъ, что отрицающіе христіанскаго Бога, какъ древвій варандь, вивсто Ісговы, поклоняются Ваалу и золотому тельцу; вивсто Бога вванаго, создають себв идоловъ изъ среды жившихъ людей, которыхъ то возводять на пьедесталъ, то низводить съ него, - и что ни годъ и день, то и новый мдоль, предъ которымъ оня преклоняють кольна и воскуряють енијанъ до собственнаго одуренія. Та ли это религія, которая не потворствуеть страстямъ людей, которая не даеть человъку опуститься въ бездну чувственности и разврата? И какіе плоды водительства этимъ новымъ родомъ идолослуженія? Не шыю, какъ низвращеніе коренныхъ началь жизни частной, семейной и общественной, грубость правовъ и интересовъ людскихъ. Напрасно говорятъ при этомъ, что хри-15\*

стіанство задерживаеть умственное развитіе человічества, не даеть простора научнымъ наследованіямъ, которыя, будто быидуть въ разръзъ съ библейскимъ ученіемъ. Върнъе будетъ сказать, что эта задержка вытекаеть изъ современной религін самообожанія. А что касается христіанства, то не Господь ли нашъ Інсусъ Христосъ сказалъ своимъ последователямъ: будите совершенни, якоже Отець вашь небесный совершень есть (Ме. 5, 48). Что можеть быть выше этого побужденія къ усовершимости человъка? Относительно же случаевъ кажущагося несогласія выводовъ современнаго естествознанія съ ученіемъ библейскимъ должно сказать, что такихъ непримиримыхъ мъстъ въ Библіи нътъ; по крайней мъръ на всъвозраженія, такъ-называемой, библейско-отрицательной тики и противохристіанскихъ возражателей досель давались богословами отвъты съ удовлетворительными опроверженіями. Къ тому же надобно знать, стіанство не есть научная система и что современному естествознавію, выдающему себя за непогращимую преждевременно СВОИ выводы еше частные **ATRIALU**DI истинъ Христовой и во всему библейскому ученю, которое имъетъ полное свое оправдание въ будущихъ судьбахъ человъчества. Пусть наука сдълаеть оковчательные выводы и скажеть последнее свое слово; тогда можно будетъсвърять съ нею и Слово Бога Въчнаго. А до того времени, еслибы частныя несогласія науки съ Библіею были, то для върующаго человъка они не могутъ имъть значенія. Истинный христіанинъ вполнъ увъренъ, что наука въ окончательныхъ своихъ изследованияхъ отнюдь не можетъ дать выводовъ, противуположныхъ ученію библейскому, ибо онъ глубоко убъжденъ въ истинъ словъ Спасителя: преидеть небо и земля, ioma eduna или eduna черта не прейдеть отв закона, дондеже вся будуть (Мв. 5, 18). Но—будень смотръть пока на христіанство въ его настоящемъ значенім для человъчества, цънить его по тому вліянію, какое оно оназываеть на жизнь, по той пользъ, которую, оно приносить человъку. Что мы при этомъ усматриваемъ? То, что христіанское учение плодотвориве всякаго другаго, выдуманнаго и приложенняго къ жизни за носледнее время. Въ самомъ деле, что можетъ возбуждать более энергіи и стремленія къ уссвершенствованію человъка и предохранять его отъ грубыхъ увлеченій въ жизни: ученіе ли Інсуса Христа о человъкъ, увъряющее въ его божественномъ вроисхождени или учение современныхъ естествовъдовъ, стремящихся, во что бы ни стало, доказать, что человъкъ виветь родоначальникомъ своимъ орангутанга? На этогъ вопросъ отвъчать уклончиво можеть тольно человыть, добровольно завизывающій себы глаза! предъ очевидною истиною. Да и вообще сказать, есть ли и было ли ученіе, болъе вліяющее на правственный рость чежовъчества, кромъ христіанскаго ученія? Какіе народы стоять въ всторіи выше по всестороннему своему развитію? Не христіанскіе ин? И этого развитія они достигли, хотя еще, нося ния христіанъ, не вполив усвоили сердцемъ и приложили въ живни свасительное ученіе Христа. Зачънъ христіанскіе на-роды досель не оставятъ личныхъ своихъ страстей и неразучатся, по выражению пророка, ратоватися (Ис. 2, 4)? Зачвиъ до сего времени не расковали они своихъ мечей на орала и копій на серпы, вапротивъ годъ отъ году увеличивають число смертоубійственных в орудій? Зачемь не стрематся они къ тому вожделънному миру, который воспътъ-былъ св. небожителями при рождении Спасителя міра? А сколькихъ бы благъ могло уже достичь человъчество, еслибы осуществило въ жизни спасительный потины Христа. И не удивительно видать въ христіанстви высокое вліяніе на жизвь человъчества. Кто изъ современныхъ моралистовъ высказаль, что-выбудь вовое, чего давно уже не было бы извъстно не телько міру христіанскому, но еще еврейскому народу? Унажите вы современномы учение остествовидовы идейны: вегкозавытный согодукновенный извець Давидь: «Госнодины восключаеть онв, ито пожеть обитать на свитей горь Тьоей;

или ито можеть пребываль въ жилище Тиосиъ? Тоть, ито ходить непорочно, и делаеть правду; ето говореть истину, и не влевощеть явыкомъ сворить; ето не двласть испреннему своему зла, в не принимаеть пономенія на ближняго своего; кто клячется хотя бы здому, и не измъняеть; ни вребра. своего не отдаеть въ рости, и не принимаеть даровъ противъ певиннаго» (Пс. 14). Если христіанивъ и на половичу осуществить въ жизви своей этотъ высокій правогренный идеаль, навъстный міру еще за 1000 льть до Р. Х.; то, дунасмъ, онъ отнюдь не будеть ниже человъка современной нравственности, опредваяющаго свою двательность и свой отношенія въ ближнему побужденіями, такъ-называемаго на современномъ языкъ, «благороднаго эгоняма», при чемъ другіе люди-ближніе его цънятся ими на столько, на сколько они необходимы только для его собственного благосостоянія. Такимъ образомъ, если христіанство отнюдь не ставить человъка ни въ умственномъ, ни въ правственномъ отношения ниже, чтиъ онъ можетъ быть при руководствъ началами современной науки; то къ чему в увижать христіанство, и ве только унижать, но и дервать ниспровергать его, не въръдкость встрътить ныпъ? Нътъ, юные питомны науки не стыдитесь носить имя христіань, и не тольно носить, но и открыто исповъдывать св. учение Господа нашего Інсуса Христа. Знайте, что для васъ нътъ и не можеть быть выше н благотвориво началь христіанской веры и правствевности, въ которыхъ вы воспитаны и которыми посому вы должны APPORATE, HO GTERRERACE OTE BOANDOINCIR HAM BE MINSHE. Тамъ болье вы должны довожить начелами криспіанской BEDLE R. HORRCTROUHOCTE, WO XDROTARHOHRR BEDR OCTS OTHERS свое наше достояніе, подд свийо св въ теченіе выковь собиралась, правла и возволичиволась. Россія, сомостоятельнынь гражданами когорой вы и долины будове савлагься.

Допоры такъ, ны нивемь въ-вилу дать жиль другей коовътъ, по-можбе предължидато: необхеливый для васъ, ниевно: вы не должны изивниъ гражданскому нувству долга, положов-

ному также въ основание вашего образования. Въ нынашнее время явилось много непривванных учителей, которые увлекаясь дукомъ времени, желали бы все перестроить въ Россін на свой ладъ. Лица эти -- самозванные петальники русскаго народа, впрочемъ совершенно не признаваемые этимъ народомъ, который не понимаетъ ихъ и въ нередкихъ случанхъ прививеть ихъ примо душенно больными. Таковыми учителями почальниками нервако проповвдуются блестящія и занавчивых учентя характера соціалистического или коммунистическаго 1), которыми и увлекаются молодые и неопытные люди, только что почувствовавшіе себи самостоятельными и свободными по выходъ изъ ствиъ тъхъ или другихъ заврытыхъ учебныхъ ваведеній. Нередко подпольный способъ ученія приковываєть вичнавіє сихъ посліднихь, а новизна учевія вполив овладвиаеть этинь вниманіемь. Бывали случан, ч то таковыми учителями молодые и неопытные люди завлекаемы были въ свои свти ве во вия сознанія истипности своего дъла, а для прикрытія своихъ собственныхъ интересовъ и выгодъ. При этомъ ръшившіеся быть орудіемъ просвъщения молодежи, въ достижения поставленныхъ ими для себя цълей, не пренебрегали никавими средствами, подъ часъ крайне грязными и низкими °), чвиъ уже доказывали всю вравственную несостоятельность проповъдуемаго ими ученія. И вто сін пропов'ядинни? ито сін ревинтели блага народнаго? Не тв ли, которые, потерпъвъ различныя неудачи среди своего народа, отказались отъ жизни среди его, или-не бывъ нивогда членами общества, въ полномъ отръщении отъ жизни, создають несбыточные планы, съ цълію переустройства жизни общественной, мало сего-даже и государственной? Что сказать о такихъ проповъдникахъ и ревнителяхъ блага

<sup>&#</sup>x27;) См. пира, ими мар. просв. на ним понечителей учеби. округомъ. отъ 24 мая 1876 г.

<sup>2)</sup> См. тотъ же пиркул. мин. нар. просв.

народнаго? То, что они или враги своего народа, или слишкомъ недальновидны и односторожни по уму и дътеки-наивны по чувству. Во всякомъ случав, ни въ томъ, ни въ другомъ отношенін они недостойны быть вашами руководителями. И что ихъ ученіе? зиждется оно большею частію на началахъ, чуждыхъ русской народной живни или отрывочно всято бываеть изъ жизни другихъ народовъ. О достоянствъ нерваго рода ученія не приходится много говорить, нбо доброе дъло и ученіе узнается прежде всего но плодамъ своимъ. Извъстная парижская коммуна 1870 г. нагладно доказала, чего можно ожидать отъ подобныхъей общинъ, устрояемыхъ во имя братства и равенства. Но и второе, т.-е. исключительное стремление во всему иностранному, не можеть быть одобрено, ибо это стремление вытекаедъ изъ ложнаго предразсудка, что нельзя же намъ отставать въ своемъ раввитіи отъ тавъ - называемыхъ образованныхъ народовъ. То правда, что международныя отношенія необходимо должны имъть вліяніе на насъ русскихъ и, входя въ общую семью глубоко проникатьевропейскихъ народовъ, мы должны ся интересами народно-европейской семьи и даже не чуждаться жизни европейскихъ народовъ. Цо при этомъ намъ не следуетъ забывать, что у каждаго народа есть свои частныя задачи, выработанным исторією, что народъ главнымъ образомъ подпадаетъ влівнію другихъ не нутемъ матеріальнаго гнета, а путемъ правственнаго воздъйствія, усвоенія началъжизни чуждаго народа, его возаръній, воспитація и того или другаго строя жизви его. Такимъ образомъ, привнося въ свою жизнь взгляды и строй жизни другихъ народовъ, ны саин будемъ разрушать свою жизвь, растроивать свое благополучіе, а вижств съ симъ отдаваться въ опеку другихъ народовъ, если не будемъ съ потребною разборчивостію относиться въ темъ или другимъ явленіямъ жизни обропейсияхъ народовъ. Между тъмъ модиме учители дня, изъ подражанія иностранному, меръдко безъ разбора желали бы пересаживать на русскую почву западно-европейскую жизнь

въ ея добрыхъ и худыхъ проявленіяхъ. Знакомась съ жизнію и литературою запада, они нередко поражаемы бывають силою и смелостію мыслей, высказываемых темъ или другимъ ученымъ, увлекаются этими мыслями и стараются просвътить своимъ свътомъ другихъ, какъ бы во тьмъ и съни смортиви сванцихъ, при чемъ оказывается, что тв затви, которыя на самомъ западъ признаются иногда хорошими только, какъ говорится, въ идеъ своей и остаются тамъ безъ приложевія въ живни, у насъ провъраются на дълъ, и посявдствіемъ сего бываеть гибель немалаго числа молодыхъ людей. Давно бы пора мнимымъ ревнителямъ блага народнаго позвать, что тотъ же, вапримъръ, германскій народъ, либеральный въ своихъ нанышленіахъ по всемь отраслямь наукъ н знаній, въ жизни далоко не всегда оказывается таковымъ. Правда, выять среди его совершаются явленія, повидимому, выходящін изъ ряда обыденныхъ, какъ-то: борьба противъ духовенства, введеніе гражданскихъ браковъ и т. п., но эти явленія стоять тамъ въ тесной связи съ прежнею историческою жизнію гермавскаго народа, и еще неизвъстно, чъмъ эти явленія кончатся для него. Для насъ же они должны быть только нагляднымъ урокомъ того, какъ, при современной живии европейскихъ народовъ, следуетъ строго держаться началь своей народной жизни, выработанныхъ исторіею. Вообще, чтобы понимать спысль проповедуемых выне ученій, попимать—далье значеніе современныхъ событій въ жизни европейскихъ народовъ, ихъ приложимость или неприложимость въ нашей жизни, нужно выработать въ себъ строгое вритическое начало и руководиться инъ. Выработать это " начало можно не нибигь путемъ, какъ основательнымъ и продолжительнымъ изученіемъ различныхъ отраслей знавія. Посему на этотъ предметъ и должив быть маправлены ваши молодыя силы, если представится въ семув случай, вибсто того, чтобы дилокаться попризвинными учителями и понапрасну трасить время и онны свои на усвоеме мепригодныхъ чче-HIE, HIPORORDIACHULAU HAM, ONOCONCL DON STONE ANDRESCE HORва на гражданскую жизнь среди своего народа.

Digitized by Google

Исполняя требованіе заповъди апостола о върности полученному ученію и воспитанію, исполните, наконець, и то, что онъ заповъдуетъ относительно лицъ, потрудившихся надъ вашимъ развитіемъ и образованіемъ, именно, чтобы съ благодарностію воспомивать о нихъ. Повидимому, не следовало бы и говорить объ этомъ предъ благовоспитанными юношами. Но если уже о чемъ дъйствительно излишнимъ находимъ говорить предъ вами, то это - о чувствахъ признательности, благодарности, любви и всегдашней преданности своимъ родителямъ, которые, желая сдвлать васъ счастливыми оъ жизчи, не другой путь избрали нъ сему, какъ дать вамъ образованю въ одномъ изъ лучшихъ учебныхъ заведеній містиаго крал н, помъстивъ въ сіе ваведеніе, не отнавывали вамъ въ матеріальныхъ средствахъ, а болье всего не оставляли васъ своими ваботами и совътами, томительно слъдили за каждымъ шагомъ вашей учебной жизни, искречно сочувствовали вашимъ радостамъ, утъщались вашими успъхами и глубоко страдали за васъ и съ вами при временныхъ ващихъ учебныхъ неудачахъ. Мы увърены, что таковыя чувства къ своемъ родителямъ какъ доселъ исполняли ваши сердца и оставались при васъ неизмънными, такъ и на будущее время ни на одно мгновеніе не оставять вась и будуть однимь изъ лучшихъ свидътельствъ вашего благовосинтанія, которое вы выносите явъ ствиъ оставляемаго заведенія. Но не можемъ сказать, чтобы излишне было упонянуть о заповъди апостола, возлагающей на насъ нетрудную и вемногосложную обязанность въ отношенін лиць, заступавшихъ вамъ, въ бытность въ заведенів, м'ясто отсутствовавших родителей, нисило въ отношенін начальнивовь, учителей и восинтачелей. Двио восинтанія такого рода, что весбходино предновагаеть въ накоторой Стопоян чувства медовольства въ восчитываемыхъ по отношенію из восначывающимъ. Еще древніе греки о воснитанія говорили: «кого не выправляють, того не воспитывають» (Ме-наидръ). Тадинъ образонъ, но самому существу своему, дъд восинтавія: продповагаєть страдательное положеніє учащихся

и воспитываемыхъ; а таковое положение, очевидно, должно вызывать въ вихъ по временамъ чувства пепріятныя, желяныя, чувства врудовольствів. Еслябы, єверхъ всякаго чаянія, таковыя чувства могля быть въ комъ нибудь изъ васъ въ насхоящую минуту; то вы должны отнынв искоренить ихъ во имя святых прией воспитательного двла. Конечно, всв воспитывавшіе вась могля бы заслужить полное ваше распеложеніе, есля бы по временамъ, во дни вашего обучения, «не искущаль васъ уставани мудрости» Сир. 4, 19, Но это могло равняться потворству, при которомъ невозможно достигнуть благопріятныхъ, последствій воспитанія, и сами же вы, равно и родители ваши, стали бы впоследствій сетовать на учителей и воспитателей, какъ на неправедныкъ приставонковъ учебнаго дъла. Къ тому же савдуетъ присовокупить и то, что если воспитывавшіе васті вынуждаемы были цногда прибъгать къ мърамъ взысканія, то въ этомъ случав они и сами лемались дущевнаго мира и спокойствія, страдая вийств сь вами и за вась, и твиъ болье, чемъ самыя меры взысканія, указываемыя уставомъ, мерли быть тяжелве для подвергшагося имъ. Вообще, сказать, въ сей благознаменитый день для васъ, когда сердца вашь полцы радости, вы должны сосредоточеть своя мысли и чувства не на томъ, какимъ путемъ шло ваше развитие и воспитаніе, а на томъ, что вы теперь есть на самомъ двяв. «Сынъ мой! такъ говориль накогда премудрый Сирахъ своему ученику, приступай къ мудрости, какъ пашущій и свющій, и ожидай добрыхъ плодовъ ея: ибо малое время потрудишься, и скоро будешь ъсть плоды ея (6, 19-20). Сначала мудрость пойдеть съ тобою путями навилистыми, наведеть на тебя страхъ и боязнь, и будеть мучить тебя своимъ водительствомъ, доколъ не увърится въ душъ твоей и не искуситъ тебя своими уставами. Но потомъ она выйдеть въ тебв на прямомъ пути откроеть тебв тайны свои и обрадуеть тебя» (4, 18—21) «Посему, говорить онъ далве, мудрость должно назвать тяжелымъ вамнемъ испытанія. Но ты, сынъ мой, послущай мое мевніе, я приме мой совыть. Наложи на ноги твои путы мудрости, и па шею твою цепь ея; подставь ей плечо твое, и моси ее и не тяготись узами ея. Ибо наковець ты найдешь въ ней успокоеніе и она обратится тебе въ радость. Путы ея будуть тебе крепкою защитою и цепи ея славнымъ одеяніемъ. Ибо на ней украшеніе золотое, и узы ея—гіацинтовыя нити. Какъ одеждою славы ты облечешься ею, и возложишь ее на себя, какъ венецъ радости» (6, 22—32). Радость ваша, благовоспитанные юноши, ныне исполнена, и да покроеть она, во имя заповеди апостола, все другія противоположныя чувства, еслибы, говоримъ, сверхъ всякаго чаянія, таковыя могли волновать ваше сердце. Воздайте благодарность учившимъ и воспитывавшимъ васъ, ибо, по слову Спасителя, достоинъ дълатель мяды своея (Ме. 10, 19)!

Но, благодаря потрудившихся надъ вашимъ образованимъ и развитиемъ, воздайте прежде всъхъ славу Вогу, давшему вамъ силы пройти иноготрудное учебное поприще въ здъшнемъ питомникъ наукъ. Не оставляйте, какъ доселъ не оставляли, благодарить Бога и молить Его о милостяхъ въ себъ. Помните слова Господа: не можете творити безъ Мене ничесо же. И яко же розга не можетъ плода творити, аще не пребудетъ на лозъ: тако и вы аще не пребудете въ Немъ (Гоанн. 15, 4), милосердомъ нашемъ владыкъ и Господъ, Ему же слава во въки. Аминь.

Свящ. Питръ Головинъ.

## ПСАЛМЫ

## BB PYCCHOMB HEPRBOIL CL OFBECHERISM H.

### ПСАЛОМЪ 20-й.

Молитва за царя, отправляющегося на брань.

(народъ).

2. Услышить тебя, Ісгова, въ день печали, Защитить тебя имя Бога Іакова! Пошлеть тебь помощь оть святилища

И отъ Сюна водиржить теби; Вспомнить всв приношенія твои,

И тучное всесожжение охотно приметь Онъ!

5. Дасть тебв по сердцу твоему

И все намфреніе твое исполнить!

Восторжествуемъ о спасенін твоемъ

И во имя Істовы Бога нашего полнимень знамя: Исполнить Істова вой твои прошенія!

(*nepsocsamemuk*).

Теперь я внаш, что помогаеть Гегова помазанияму Своему, Узлышить его оть Святаго неба Свосто

Съ спасительными обнаруженіями досинцы Своей!

Тъ колесиндами, а сін конями,

Мы же именемъ Істовы Бога нашего будемъ жвалиться; Тв согнутся и надуть:

"Ми же возоганемь и будень столув твердо. COMMENT GARAGE

· (mapode). ...

10: Iomes, nombre gapet 🔶 .....

Псаломъ 20-й есть молитва о царъ отъ лица народа и священниковъ. Снарядившись на войну съ иноплеменными народами, царь является въ храмъ для принесенія жертвы и полученія священническаго благословенія. Здісь встрівчаеть его народъ выражениемъ своихъ благожеланий и надеждъ, вознося ва него дерзновенную молитву къ Ісговъ. Въ то время какъ помазанникъ Ісговы молится и приноситъ жертву, народъ съ увъренностию, камую вливаетъ дерановенная молитва, двлаетъ къ нему утвшительное обращение, что въ тяжелые дни брани Ісгова услыпінть его, и Его имя т. с. проявляющееся во внъ Его могущество и благость, доставить ему торжество надъ врагами, сообщивъ ему помощъ отъ того самаго святилища Своего на Сіонъ, въ которомъ царь приносить свою молитву. Вивств съ нолитвою Ісгова также охотно приметь его хлъбное приношение и его всесожжение, и исполнить всв намвренія и планы, какіе имветь царь по отношенію къ начатому предпріятію (2—5). Ожидаемое торжество царя надъ непріятеляни побуждаеть къ ликованію самый народь, такъ какъ побъда царя есть побъда религін парода Божін, заснавляющая его выше поднять знамя Геговы, его Бога (6).

Между твиъ какъ народъ пвлъ, царь окончиль свое жертвоприношеніе, послів чего происходить ивкоторая науза, за которой снова возвышается голосъ, но уже не отъ лица народа, а (въ единственномъ числів), по всей въроятности отъ лица первосвященника и выражаетъ белье смалыя надежды и увъренія, основанныя на совершенной увъренности въ милостивомъ принятіи со стероны Історы жертвы царя. «Теперь я знаю», говорить отъ, т. е. потда онъ получить явное указаніе, что Істова принять милостиво жертву царя, течто помогаеть Істова помазаннику Своему»; въ этой совершенной увъренности онъ какъ бы созерцаетъ самый фактъ будущаго исполненія молитвы. Істова услышать цара, що словать первосвященника, не отъ святилища, но отъ самаго сеятало небата истинное жилище Істовы, между такъ какъ храмъ есть какъ бы техние предверіе этато желяща; отсюда-то Істова

обнаружить полноту своихь силь для спасенія царя (7). Въ силу этой чрезвычайной помощи они не нуждаются ям въ какихъ человъческихъ средствахъ для успъха въ войнъ; пусть враги величаются множествоиъ своихъ можей и колессицъ, Всесильный Ісгова замъняетъ ихъ, Онъ есть ихъ гордость! И несмотря на видимое превосходство сихъ силъ, они будутъ низвергнуты, между тъмъ какъ стъсненный ими народъ Божій возстанетъ и будетъ непоколебимъ (8—9). Первосвященникъ кончилъ. За нимъ снова поднимаетъ голосъ вся церковь и въ краткомъ восклицаніи повторяетъ свое прежнее, прошеніе о спасеніи царя и надежду объ услышаніи молитвы (10); танинъ образомъ пъснь снова возводится къ своему началу и прекрасно какъ бы округляется.

### ПСАЛОМЪ 21-й.

Благодарение за побъду царя и надежда на новую.

(народъ).

2. Істова, силою Твоею возвеселятся царь,

И Твоею помощію кака сильно восторжествуєть она!

Желаніе сердца его даль ему.

И хотвию усть его не отвазаль.

Потому что Ты идешь ему навстречу съ благословеніями добрыми, Полягаемь на гларе его венець изъ волота.

5. Жизни онъ проснят у Тебя, Ты далъ ему

Продолжительность двей на всегда, на въчно.

Велика слава его въ силу Твоей помощи,

Блескъ и величіе полагаемь на него;

Потому что Ты дѣдаешь его полнымъ сосудомъ благословеній на вѣчно,

Увессилень его радостио предъ лиценъ Тиониъ, Такъ накъ марь нолигается на Ісгозу И благововскиеть Всевениялю не неколеблется:

(первосвящениями).

Достигнеть рука твоя всёхъ враговъ твоихъ, Десница твоя достигнеть ненавистанковъ твоихъ, 10. Превратишь ихъ въ пещь огненную, когда явишь лице свое,

Ісгова во гитвът Своемъ уничтожить ихъ и сътстъ ихъ

огонь,—

Плодъ на истребиць от венли

И свия как оть смновъ человъческикъ.

Такъ какъ они замышляють противъ тебя злос,
Выдумывають планы—ничего не сдёлають они;
Потому что ты отброспшь наъ назадъ,
Луками твоими прицёлишься на лица ихъ.

(народъ).

Возстань, Іегова, въ Твоей силъ!

Въ пвнін и нгрв мы будемъ прославлять могущество Твое!

Въ предшествующемъ псалмъ народъ провожаетъ царя въ походъ выражениемъ благожеланий и несомнънной увъренности, что Іегова «дастъ ему по сердцу», «все намъреніе его исполвитъ», «исполнитъ всв его прошенія»; въ псалив же 21-мъ выражаеть свою благодарность, что Гегова «желанія сердца его далъ ему и хотънію устъ его не отказаль», что такимъ образомъ предпріятіе царя увънчалось успъхомъ. Впрочемъ возвратившійся въ святилище царь не одержаль побъды надъ встми врагами; ст. 9-13 относять полный успаль его еще къ булущему: еще кромъ побъжденныхъ враговъ у царя остается иножество другихъ, требующихъ чрезвычайныхъ съ его стороны усилій. Первый успъхъ ручается за несомивниую помощь въ будущемъ; во прежде эсего сердие торжествующаго народа въ присутствін даря изливается въ выраженія своей благодарности за почощь царю. Все, чего желало сердце царя и выражало тогда въ тихой молитев, теперь исполнено божественною силою и помощію Геговы; предапности и належав паря Ісгова вышель на встрвчу съ полнотою Своихъ чрезвычайныхъ милостей, и народъ, если не въ дъйствительности, то въ представлении педаленаго будущаго созерцаеть царя украшенных вовымъ золотымъ выпремъ, какъ видимымъ знакомъ распространенія в прославденія его владычества (2-4). Мы знаечъ, что Давидъ по завоеванія главнаго сорода аммонитинъ Раббы возложиль на свою годову золотой вънецъ

возмущевія, разрушевія? Да, таковъ на самомъ дѣлѣ характеръ крайнаго современнаго соціализма, не истиннаго соціализма, каковъ окъ долженъ бы быть по своей идеѣ, еслибы развивался согласно съ христіанскою идеею о люби къ человѣчеству, но того крайнаго и ложнаго соціализма, который ставши во враждебное отношеніе къ Христіанству, раввивается въ духѣ совершенно противоположномъ ему — въ духѣ революціонномъ. Не мы приписываемъ современному соціализму революціонный характеръ, который по существу дѣла не долженъ бы имѣть ничего общаго съ соціальной идеей; а самъ онъ принялъ этотъ характеръ, вслѣдствіе чего и сдѣлался предметомъ ужаса и отвращенія для людей мира и порядка. Революціонное начало не есть начало любви и мира. Оно есть начало вражды, возмущенія, насилій и жестокостей всякаго рода.

Соціалисты водружають на знамени пропов'ядуемаго ими ученія великіе принципы всеобщаго братства и любви къ человъчеству. Но присмотритесь получше къ этимъ новымъ проповъдникамъ всеобщей любви, прислушайтесь къ ихъ ръчамъ, вникните въ характеръ распространяемаго ими ученія, обратите внимание на тъ средства, какия они употребляють для распространенія ученія, и на результаты приносимые этимъ ученіемъ въ той средв, гдв оно распространяется, обратите наконецъ вниманіе на отдаленнъйшіе планы и меты. временами высказываемые ими, — и вы поймете, можно ли этимъ людямъ повърить, будто они только и думають и заботятся о распространеній между людьми началь братства и любви. Что особенно бросается на видъ въ характеръ этихъ людей, по отзывамъ всвяъ знающихъ ихъ, и накія свойства характера они сами въ особенности любятъ выставлять на показъ? Желчность, раздражительность, озлобленіе, недовольство всемъ и всеми, жестность и резность во всехъ личныхъ и общественныхъ отношентяхъ. Съ этими ли свойствами можно быть проповъдниками истинной любви? Какія свойства они стариются также развивать въ своихъ последова-

теляхъ-въ твхъ неопытныхъ юношахъ или въ твхъ довърчивыхъ людяхъ изъ простаго народа, которыхъ имъ удается привлекать ит своему ученію? Тъ же самыя: недовольство всвиъ, жесткость, грубость, раздраженіе, озлобленіе. Изъ такихъ ли элементовъ можно созидать всеобщее царство братства и любви? Прислушайтесь въ печальнымъ разговорамъ въ тъхъ семьяхъ, куда этимъ ученіямъ удается распростравить свое вліяніе. Сколько отцовъ и матерей жалуются на то, что сыновья и дочери ихъ, прежде покорные, кроткіе и преданные семью, начинають чуждаться семьи, становатся холодны, дерзки, грубы съ того времени, какъ начинаются поддаваться вліянію этихъ новыхъ ученій. Можно ли ожидать, чтобы такія ученія, разрушающія миръ и любовь въ твсявйшемъ кругу семьи, создали братство и любовь во всемъ человъчествъ? Какимъ тономъ большею частію отличаются горячія ръчи проповъдниковъ этого учевія, которыми ови такъ сильно дъйствуютъ на неопытные умы своихъ прозелитовъ? Большею частію эти різчи также исполнены ненависти. страстной злобы, раздраженія. Даже тогда, когда они стараются преимущественно говорить въ духъ любви, когда они напр. стараются возбудить участіе къ положенію нуждающихся и бъдствующихъ классовъ народа, нельзя не замътить, что ихъ горячія рычи — страстныя изображенія нуждъ и бъдствій народныхъ выходять главнымъ образомъ не изъ искренней любын къ народу, а изъ страстиой ненависти противъ твхъ, кого они считаютъ ввновниками бъдствій народныхъ. Въ этой обаятельной пропагандъ всеобщаго братства и любви неръдко можно услышать и такія слова, какъ ножъ, топоръ, вровь, огонь, убійство, разграбленіе, возстаніе. Это ли слова истинной проповъди о братствъ и любви? Всъмъ извъстно, что вогда представителямъ революціоннаго соціамизма представлялся случай провести свои слова и мечты въ дъло, они и на самомъ дълъ неръдко ознаменовали себя встин теми заодействани, о которыхъ такъ свободно говорять въ своихъ рвчахъ: заговорамв, возстаніями, убійствами,

грабежами и т. д. Наконецъ въ чему въ дадывъйшихъ посабдствіяхъ сводится проповідь соціалистовъ, какими піздями и планами она задается, какими средствами предполагаеть постигнуть устроенія на земяв всеобщаго братства и любви? Средства и планы эти именно состоять въ тоиъ, чтобы распространить недовольство и раздражение сколько возможно въ большей массв людей, вовстановить одни общественные классы противъ другихъ, и затъмъ при помощи этого повсюду возбужденнаго недовольства и озлобленія нисировергнуть всв существующія общественныя, экономическія отвошенія, не разбирая въ нихъ лучшаго и худшаго, т.-е. отнять у людей то, съ чвиъ они сжились цвлыми поколвніями въ продолжени многихъ въковъ, что для нихъ близко и дорого,-уничтожить установившіяся въ обществъ права, преданія, собственность, привязанности, перевернуть вверхъ дномъ весь порядокъ, все развитіе, всв законы исторіи, и затвиъ на развалинахъ разрушеннаго утвердить новый порядовъ общественныхъ отношеній. А такъ какъ безъ сомнавія при этомъ страшномъ переворотъ найдется не мало людей, которые не захотять разставаться съ старымь порядкомь и стануть защищать его; то такихъ людей не только насильственво можно принуждать къ тому, чего они не желають, но и безъ всякаго ствсненія истреблять всевозможными средствами. По отношению къ таквиъ людямъ не нижить мъста никамія правственныя обязательства, никакое списхожденіе, на даже требованія самой простой честности и справедливости. По отношению къ нимъ позводительны и ложь и обманъ и въролоиство всякаго рода, и ножъ и ядъ и грабежи и поджоги и всъ самыя жестокія и безправственныя дъйствія. И еслибы такихъ людей оказалось не только десятки и сотии, BO TIMCARA, ACCATER TIMCARA E COTAR TIMCARA; E OCARÓM MOMEN вими оказались люди свазанные съ последователями новаго ученія родственными или другими какими узани,—никому наъ нихъ не должно быть синсхожденія и пощады ради будущаго блага человъчества.

Мы далеки отъ того, чтобы всвиъ приверженцамъ соціалистическаго ученія приписывать такія мысли и планы. Многіе изъ нихъ, особенно тв, которые только привлекаются къ новому ученію и передъ которыми еще не раскрываются вполнъ его тайные планы и замыслы, можетъ-быть вовсе и не подоврввають въ немъ всего того, чъмъ оно задается и къ чему ведетъ общество; неопытные прозелиты новаго ученія обольщаются его вившнею благовидною стороною, увлекаются громними и пытиньми фразами о благв общественномъ и любви къ человъчеству. Тъмъ болъе мы далеки отъ того, чтобы связывать всв темные вамыслы и планы революціонно-соціалистической пропаганды съ самою сущностью соціальной идеи: въ истипному соціализму, кановъ онъ должень бы быть по своей насть, ови также мало вмъють отношенія, какь виквизиція къ истинному христіанству. И, какъ мы уже сказали прежде, именно во ния самой же соціальной иден нужно отвергнуть и осудить эти темныя и превратныя ученія, чтобы, очистить отъ нихъ соціальную идею, высокую и благородную саму въ себв для болье правильнаго развития въ будущемъ. Но что вынышніе крайніе представители соціалистической идеи, желающіе двиствовать революціоннымъ путемъ, имвють всв эти темные замыслы, и постепенно стараются привлекать къ нимъ своихъ послъдователей - молодыя покольнія и рабочіе классы народа, этого отрицать нельзя. Это неопровержимо доказывается не только какими-нибудь тайными проектами и уставами револютіонно-соціалистических в кружковь, но и твин общиим и популярными изложеніями ихъ меттаній, которые подъ именемъ воззваній и прокламацій предназначаются ими даже для распространенія въ средв простаго народа.

И танъ вотъ это новое—оригинальное, возвышенное и повстинъ необывновенно зайысловатое учене, въ основанти которато полагается насиліе и неправда всяннго рода, раздраженіє, ненависть, грабемъ, убійство, возстаніе,—а въ результатахъ обвщается паретво всеобщей любии, инра, справедливости и поливищаго довольства и стасти. Трудно повить только, какимъ же это образомъ можетъ выйдти изъ всеобщаго недовольства — довольство, изъ возмущенія — миръ, изъ вражды — любовь, изъ неправды — высшая справедливость и т. д.?...

«Но это, говорять, только мары временныя, вызываемыя крайними неустройствами существующаго порядка вещей. Это необходимое разчищение сорной почвы для построения новаго здания. Противъ насилия необходимо бороться насилиемъ, противъ неправды неправдою, противъ зла зломъ. Безъ этихъ маръ невозможно искоренить на земла тахъ дурныхъ порядковъ и отношений, которые препятствуютъ осуществлению между людьми всеобщаго братства мира, и счастья. Когда эта цаль будетъ достигнута, когда установятся между людьми новыя экономическия и политическия отношения на новыхъ гуманныхъ и справедливыхъ началахъ, — тогда сами собою изчезнутъ вражда, насилие и жестокость, распространится повсюду всеобщий миръ и довольство, настанетъ царство всеобщей любви, всъ будутъ равными и братьями, раскуются мечи на плуги, копья на серпы и т. д.».

II такъ въ новомъ учени возстановляется старый iesynтскій принципъ-для добрыхъ цълей позволительно употреблять дурцыя средства, противъ насилія и неправды нужно дъйствовать насиліемъ и неправдою. Разница съ језуитствомъ здъсь только та, что језунты никогда не позволяли себъ рекомендовать употребление преступныхъ средствъ такъ отврыто и въ танихъ разм'врахъ, какъ это дълаютъ новъщшие соціалисты. Тамъ если дозволялось нарушать клятвы, совершать подлоги, убивать или отравлять кого-вибудь, то все-таки дозволялось это делать со всевозможною скрытностью и въ самыхъ ръдкихъ исключительныхъ случаяхъ. А здъсь самымъ отврытымъ образомъ проповъдуется въродомство и насиліе, грабежъ и безчеловъчная ръзня для достиженія добрыху цълей, въ которыя притомъ большая часть предводителей сеціализма сама едвали искренно въритъ. За что же послъ этого въ нации времена такое негодование противъ изунтской морали, противъ безправственности ісвунтскихъ принциповъ? Развъ только за то, что ісвунтское ученіе при всей своей безправственности все-тави хотъло сохранить хоть какой-нибудь религіозный смыслъ и характеръ: а это новое ученіе отврыто хвалится и своею безправственностью и своимъ безбожіємъ?...

Но не будемъ много говорить о нравственности или безнравственности этого принципа, будто для добрыхъ цълей повволительно употреблять дурныя средства. Эта сторона дъла для всякаго обладающаго хоть сколько-нибудь правственнымъ смысломъ и чувствомъ не можетъ быть непонятвой. Обратимъ внимание на логическую и практическую върность этого принципа, независимо отъ его нравственнаго достоинства; съ этой стороны двло, къ сожалвнію, многимъ далеко не представляется такимъ яснымъ, какимъ оно должно быть по существу своему. Несмотря на давнюю общензвъстность христіанскаго принципа, что только добромъ можеть быть побъждаемо зло, очень многіе изъ людей все еще остаются склонными думать напротивъ, что съ зломъ необходимо бороться только его собственнымъ оружіемъ. На этомъ основаніи у многихъ создаются убъжденія такого рода, что тамъ, гдв господствують плутовство и обманъ, нельзя самому прожить бовъ плутовства и обмана; тамъ, гдъ личность человъческая можеть часто подвергаться насилію, оскорбленію, грубости, клевотъ, единственное средство обезопасить себя отъ всего этого можеть состоять только въ томъ, чтобы всегда быть готовымъ отвъчать на насиліе насиліемъ, на обиду обидою, на грубость грубостью, на клевету клеветою. Изъ этого же источника береть свое начало и то убъждение, что тамъ, гдв приходится двиствовать хотя бы и для добрыхъ цълей при дурныхъ общественныхъ условіяхъ, необходимо бываетъ прибъгать нь дурнымъ средствамъ. Въ дъйствительности этотъ равсчеть оказывается ошибочнымъ. Если брать во вниманіе и одни ближайшія послідствія всякаго дійствія, восьма різдко замвчается, чтобы насиліе могло быть искореняемо насиліемъ, чтобы распространение клеветы могло быть останавли-

ваемо новою клеветою, чтобы противъ обиды и грубости дъйствительнъйшими средствами могли быть обратныя обиды и грубости, — и чтобы вообще отъ какого-либо дурнаго дъйствія могли происходить хорошія последствія. Напротивъ большею частію бываеть такъ, что если противъ насилія начинають дъйствовать насиліемь, насиліе чрезь то еще болве закрвпляется, если клевету стараются отражать клеветою, клевета чрезъ то еще болъе распростравяется; есля на обиды и несправедливости отвівчають обидами и несправедливостими, источникъ для обидъ и несправедливостей увеличивается чрезъ то болье и болье. И вообще всякое дурное двиствіе непремънно сопровождается и накимъ-нибудь дурнымъ посявдствіемъ. Это, мы говоримъ, большею частію вамъчается даже и тогда, когда обращается вниманіе на одни ближайшія последствія всякаго действія. А еслибы, не ограничиваясь ближайшими послъдствіями, можно было серіозво разсматривать всякое дъйствіе во встхъ его отдаленитйшихъ последствіяхъ, то непременно и необходимо всегда оказывалось бы такъ, что только отъ добрыхъ дъйствій могуть происходить добрыя последствія, а отъ дурныхъ дурныя.

Такъ оно и должно быть по существу дъла, по непреложнымъ законамъ міровой жизни. Въ міръ нравственномъ въ этомъ отношеніи господствуетъ тотъ же законъ, что и въ міръ физическомъ: всякая причина производитъ соотвътственнов себъ дъйствіе, всякое дъйствіе сопровождается соотвътственнымъ себъ послъдствіемъ, какъ всякое дерево производитъ соотвътственные себъ плоды. Только отъ добра можетъ происходить добро, отъ свъта свътъ, отъ любви любовь. Напротивъ отъ зла, вражды, насилія, несправедливости не иное что можетъ произвойти, какъ зло, вражда, насиліе и несправедливость. Утверждать противное, предполагать, что справедливость, миръ и любовь могутъ быть основавы на неправдъ, насиліи и враждъ — это все равно, что бълое обращать въ черное, и черное въ бълое, изъ свъта производить тьму и вът тьмы свъть, тепломъ замораживать и холодомъ согръвать.

Въ нашъ просвъщенный въкъ должно бы быть совъстно повторять и доказывать такія простыя элементарныя истины. Но къ сожальнію въ наше просвъщенное время многіе до того занутались въ разныхъ хитрыхъ и сложныхъ комбинаціяхъ мысли, что отъ времени до времени становится необходимымъ возвращаться вменно къ самымъ простымъ и элементарнымъ правственнымъ положеніямъ.

Люди, не имвющіе твердыхъ правственныхъ принциповъ и склонные на правственную сделку, допускають правственныя различенія между человъческими дъйствіями, одни дъйствія признають важными, другія неважными, одни действія имбющими цъль въ самихъ себъ, другія только служащими средствомъ для другихъ цълей, и говорятъ, что нужно заботиться о правственной чистоть только важивищихъ двиствій, а на пругія можно и ве обращать вниманія, что только цяли наши должны быть хороши, а средства для нихъ могутъ быть употребляены в дурныя. Но по отношенію въ высшему вравственному закону не должно быть такого различенія между человъческими дъйствіями; по отношенію къ высшему нравстренному закону вст человтческія дтиствія должны быть хорощи и вравственны, какъ тъ, въ которыхъ заключаются существенныйшія цыли жизни, такь и ты, воторыя служать только средствами для этихъ цълей. Въ вравственной жизни главное состоить въчистоть того источника, изъкотораго она развивается, въ чистотъ того внутренняго настроенія, которынь опредвляются частныя правственныя действія. У кого душа чиста, у кого внутреннее расположение нравственно, тоть не станеть давать себъ разръшение на безправственныя дъйствія хотя бы и въвиду высшихъ правственныхъ целей. Напретивъ, когда мы видимъ, что человъвъ совершаетъ нехорошія дійствія, у насъ справеданно является предположеніе. что у этого человъка душа нехороша, правственное расмоложеніе испорчено; и къ такому человъку мы уже не можемъ имъть правственнаго довърія; если у него нехорошія дъйствія првирываются и хорошими правственными цълями,

у насъ остоственно раждается подовржніе относительно чистоты и испревности этихъ самыхъ целей. Поэтому-то весьма онасно бываеть, и при самомъ искреннемъ расположения къ добру, позволять себъ итти на правственную сдълку, ръщаться на завъдомо дурныя дъла хотя бы и ради самыхъ хорощихъ цвлей. Человъкъ, ръшающійся вступить на такой путь, самъ не можеть твердо ручаться за свое нравственное будущее. Разръшивъ себв въ продолжение извъстнаго времени совершать дурныя действія ради доброй цели, оно можеть настолько свыкнуться съ такими дъйствіями и втянуться вънихъ, что для него уже трудно будетъ отстать отънихъ и тогда, когда предположенное время пройдеть, и когда ціль, ради которой первоначально избранъ былъ дурной путь, уже и будетъ достигнута. Говорять, мвогіе скупны, доходящіе до крайняго развитія своей страсти-тв свупны, которые нищенствують и умирають съ голоду, нивя у себя состоявіе въ сотни тысячь рублей, начинають съ того, что решаются отказывать себе во иногомъ только до твхъ поръ, пока у нихъ накопится извъстная сумма, могущая обеспечить имъ безбъдное существование на дальнъйшіе годы живни. А потомъ, вогда и эта сумма и вдвое и вдесятеро большая наявиливается, скупость все болве и болве растеть вивств съ нею. Точно также многіе воры постепенно доходять до крайняго развращенія, на нервый разь допустивши себъ совершить безчестное дъло только по нуждъ или подъ какими нибудь благовидными предлогами. При слабости челевъческой природы, ври легкости, съ какою могутъразвиваться въ ней всяніе дурные инстинкты, весьма опасно подъ вакими бы то ви было блеговидными расположеніями совнательно давать развиваться въ жизни дурнымъ расположевіямъ. Начавшись съ вакихъ нибудь частныхъ дурныхъ поступковъ, эдо постопенно заражаеть и портить самые источники правственныхъ дъйствій-внутреннія расположенія человіческія. А отъ тахъ людей, у которыкъ испорчены самыя внутреннія нравственныя расположенія, уже труднае ожидать добраго и въ дальнаймемъ будущемъ. Повятно теперь, къ чему можетъ ири-

вести людей то вовое ученіе, которое предполагаеть вести ихъ къ царству всеобщаго довольства, мира и братства путемъ недовольства, раздраженія и вражды, которое хочеть существующія въ міръ несправедливости и насилія искоренять новыми несправедливостями и насиліями, которое ради высшихъ проповъдуемыхъ имъ цълей дезволяетъ употреблять такія средства, какъ обианъ, клятвопреступленіе, грабежъ, убійство и даже всеобщую ръзню — всемірную революцію. Разумвется такое ученіе въ случай успаха своего не могло бы привести ни къ чему другому, какъ къ большему укорененію между людьми несправедливости, насилія, раздраженія и вражды, -- ничего другаго не могло бы дать людямъ, кромъ большаго зла и страданія, и ничего другаго не могло бы воспитать въ людяхъ, кромъ большаго равнодушія ко всякаго рода преступнымъ и безправственнымъ дъйствіямъ-къ обману, въроломству, грабежу, убійству и т. д. По свойствамъ дерева можно предполагать, какіе должны быть плоды оть nero.

Всему своему раздраженію и озлобленію, всемъ насиліямъ и неправдамъ, всъмъ преступнымъ и беззаконнымъ дъйствіямъ проповъдуемымъ во имя высшей иден, соціалисты даютъ временное значение. Это, говорять, необходимо только до твхъ поръ, пока идетъ борьба съ старымъ порядкомъ вещей; въ борьбъ всякія средства повволительны. Какъ скоро эта борьба будетъ кончена, какъ скоро по ниспровержении стараго порядка нужно будеть приступить къ созданию новаго, всякое раздраженіе и вражда должны быть оставлены, на ивсто ихъ должны явиться всеобщее братство, миръ и любовь. -- Но какъ же это изъ раздраженія и вражды могуть вдругь явиться миръ и любовь? Какимъ образомъ въ людяхъ, пропятанныхъ влобою и недовольствомъ и всюду старающихся съять влобу н недовольство, вдругъ пробудятся имрныя братскія расположенія я чувства? И можно ли такинъ людянъ, привыкшинъ все инспровергать и разрушать, повърить, что они могуть явиться когда - нибудь устроителями всеобщого братства и

мира? Выражаясь языкомъ старыхъ аллегорій, это было бы все равно, что повърить волку объщающемуся превратиться въ ягненка, еслибы ему поручили стеречь овчарню, давши только напередъ переръзать охраняющихъ ее собакъ и сторожей, или повърить лисицъ, желающей стеречь курятникъ. Не скоръе ли можно полагать наоборотъ, что эти раздраженвые и озлобленвые люди явились бы еще болте элыми и жестокими, въ настоящемъ свътв показали бы свою волчью и лисью натуру, еслибы имъ удалось достигнуть своихъ цвлей?—Не такъ ли всегда оказывалось на самомъ дълъ? Не являлись ли эти устроители всеобщаго братства и равенства путемъ революціоннымъ жесточайшими тиранами и деспотами, какъ скоро имъ приходилось хоть на короткое время гдв нибудь захватить власть въ свои руки? Справьтесь съ дъяніями мюнстерскихъ пророковъ въ Германіи въ тридцатыхъ годахъ XVI въна, когда послъ врестьянскихъ войнъ имъ удалось на въкоторое время устроить въ Вестфаліи коммунистическое царство. Припоменте страшный революціонный терроръ во Франціи въ концъ прошлаго стольтія. Или припомните, какъ въ ведавнее время въ 1871 году среди великаго и песчастнаго европейскаго города, осажденнаго непріятельскими войсками и истерзаннаго борьбою народныхъ партій и измънами всякаго рода, неистовая толпа коммунистовъ свиръпствовала и безобразничала надъ всъмъ, что составляло славу w гордость ихъ собственнаго отечества. Вотъ поэтому-то никогда и нигдъ не могло быть прочно торжество революціонныхъ и коммунистическихъ началъ, и никогда ничего само по себъ оно не могло дать народамъ, кромъ безпокойствъ и несчастій всякаго рода. Несчастный народъ, временно увлекавщійся этими идеями и помогавшій мнимымъ пропов'ядникамъ свободы и братства ниспровергать существующие въ государствъ порядки и власти, всегда въ короткое время разочаровывался въ своихъ увлеченияхъ, тяжелымъ опытомъ испытывалъ, что подъ опекою этихъ устроителей братства и свободы ему приходилось жить хуже, чтыт когда-вибудь, и большею частію

искаль отъ нихъ спасенія въ возстановленій тёхъ самыхъ властей и порядковъ, которые въ революціи были отвергнуты имъ... Опасно вступать на путь зла, хотя бы и на время, и брать въ руки орудія зла, хотя бы и для добрыхъ цвлей. Мы не можемъ сказать того, чтобы вст эти проповъдники братства и свободы, ръшающіеся итти къ своимъ цълямъ революціонцынъ путемъ, съ самаго начала задавались деспотическими и террористическими цълями. Многіе изъ нихъ при началь своей двятельности можетъ быть исвренно бываютъ одушевлены идеями или по крайней мъръ мечтами высокими и благородными. Но, вступая на дурной путь вражды и насилія, привыкая постепенно пользоваться дурными средствами въ достиженіи своихъ цълей, раздражаемые постоянною борьбою съ тамъ, въ чемъ они видятъ противодъйствіе своимъ идеямъ, постепенно привыкая сливать свою идею съ своею личностью, и постепенно переходя отъ борьбы за иден къ борьбъ личнаго самодюбія и личныхъ интересовъ, они незамътно для самихъ себя къ вонцу своего поприща могутъ такъ втянуться во всякія дурныя дъйствія и тенденціи, что когда и приходить имъ удобное время осуществлять свои первоначальныя благородныя мечтанія о благъ человъчества, отъ этихъ мечтаній, каковы они были въ первоначальномъ чистомъ видъ, не остается и следа: на место общественнаго блага выступають личные счеты и интересы съ пріобратенною привычкой пользоваться для предположенных прист самыми нераз-борчивыми средствами. Поэтому-то такіе люди оказываются неспособными не только къ устроенію общественнаго блага, не только къ утвержденію началь братства, любви в мира въ цвамхъ массахъ народныхъ, но и въ своемъ твеномъ кружкъвъ кружки посявдователей однихъ и техъ же идей — они ръдко бывають способны надолго поддержать миръ и согласіе. Большею частію между ними поднимаются личные счеты, враждебныя другь противъ друга полозрівнія и интриги, изміны и въроломства всякаго рода, уже при самомъ началів вхъ діятельности. Самов большее, если между ними поддерживается хотя наружный союзь во все то время, пока имъ приходится бороться съ тъми, кого они считаютъ своими общими врагами. Но какъ скоро эта борьба оканчивается, какъ скоро имъ удается отдълаться отъ всего, что имъ противно было, и захватить въ свои руки то, о чемъ они мечтали, они обыкновенно, какъ звъри, начинаютъ терзать другъ друга, не щадя при этомъ и своего общаго дъла. Доказательства на это въ исторіяхъ революцій всъхъ странъ и въковъ. И это ли путь ко всеобщему благу и счастію? И это ли устроители всеобщаго довольства, мира и братства между людьми?...

Далье, если первые съятели революціонныхъ идей способны еще ручаться за себя, что для нихъ мъры насилія и вражды должны послужить только временными мітрами для достиженія цьлей братства и любви, то могуть ли они ручаться въ томъ же и за всъхъ своихъ послъдователей, которыхъ они стараются привлекать къ своему ученію отовсюду, и большею частію даже безъ вниманія къ правственнымъ качествамъ и умственнымъ настроеніямъ ихъ, только бы оказывалась въ нихъ ръшимость и смълость итти избраннымъ путемъ? Не могутъ ли найтись между этими послъдователями такіе, которые способны будуть воспринятому ученію дать болве широкое толкование? Не могутъ ли насилие, обманъ и вражда, которыя на первыхъ порахъ допускаются въ этомъ ученія какъ средство, какъ временная мъра, обратиться для иныхъвъ самую цъль-въ самую сущность новаго ученія? Начало этому мы уже и видимъ въ настоящее время. Уже и теперь между приверженцами революціонно-соціалистическихъ идей есть много такихъ, у которыхъ прежнее соціалистическое ученіе, по крайней мъръ прикрывавшееся высокими идеями общаго блага и любви къ человъчеству, перешло уже прямо въ ученіе о личномъ благъ, то личной выгодъ, какъ послъдней цъли всъхъ человъческихъ стремленій, — объ эгонамъ, какъ основномъ началь всявихъ двиствій. Есть и такіе, которые соотвътственно новому, недавно провозглашенному будто бы научному принципу, примъняють къ человъческой жизаи и

общественнымъ отношениять чисто звъряный принципъ борьбы за существованіе. Есть цълыя революціонныя партія, въ планахъ которыхъ всеобщая смута, вражда и разрушеніе проповъдуются какъ послъднія цъли сами въ себъ безотносительно ко всему дальнъйшему, которыя прямо говорять, что имъ нужно только низпровергнуть ненавистный существующій порадокъ, потопить его въ потокахъ пламени и крови — въ неудержимомъ разливъ всякихъ дурныхъ инстинктовъ и страстей; а тамъ можетъ ли что другое возникнуть на мъсто разрушеннаго порядка, имъ до этого дъла нътъ. Чего можно ожидать человъчеству отъ распространения такихъ идей и ученій?—Но, скажуть, такія иден не вибють ничего общаго съ истивною соціалистическою идеею? Пусть такъ. Но развъ распростравители подобныхъ идей не становятся также подъ знамя соціалистической пропаганды? Развъ представители болъе серьезно понимаемой соціальной идеи отдълили ихъ отъ себя, произнесли на нихъ аначему? И развъ во многихъ жалкихъ головахъ хота бы и нашихъ иныхъ неразвитыхъ и сбитыхъ съ толку юношей и не-юношей неукладываются рядомъ одна подат другой такія иден какъ любовь къ человъчеству и личный эгоизмъ, всеобщее братство и звъриный привципъ борьбы за существованіе, какъ иден одной и той же пропаганды, одного и того же новаго ученія?... Опасно пролагать цуть злу: зло въ своемъ развитіи можеть пойти гораздо далъе тъхъ предъловъ, въ какихъ первоначально разсчитываютъ допустить его. Опасно въ общественномъ двяв давать мъсто смуть и насилію, дурнымъ инстинктамъ и страстямъ: одни могутъ допускать ихъ только въ виду высшихъ и общихъ цълей, а другіе стануть пользоваться ими для цълей личныхъ и самыхъ низкихъ. Въ мутной водъ всегда, говорятъ, находится не мало охотниковъ рыбу ловить. И если самые высовіе принципы и иден подвергаются злоупотребленіямъ, служать иногда прикрытіемь для цълей и тенденцій безчестныхь; то твиъ болве нравственный принципъ сомнительнаго свойства, прямо допускающій употребленіе дурныхъ средствъ въ

виду общихъ далекихъ цвлей, можетъ дать мвсто самому щирокому развитию всякихъ дурныхъ инстинктовъ и страстей. Если подъ самыми чистыми знаменами правды и добра укрываются иногда люди безъ чести и совъсти — воры и мошеннвки, то тъмъ болъе свободный пріютъ и разръщеніе на все можетъ дать такимъ людямъ общественное знамя съ сомнительнымъ и прямо дурнымъ нравственнымъ оттънкомъ.

Еще болве -- могуть ли пропагандисты революціонно-соціалистическихъ идей поручиться за тотъ самый народъ, во имя котораго они ведутъ свою пропаганду, что онъ воспользуется результатами ихъ пропаганды въ случат ев успъха именно такъ, какъ они желаютъ и разсчитываютъ? Пропагандисты стараются распространить въ массахъ народныхъ всеобщее раздражение и недовольство, чтобы при помощи ихъ низпровергвуть существующій порядокъ вещей. Но не можеть ли это раздражение и недовольство, еслибы революціонной пропагандъ удалось распространить его въ народныхъ массахъ въ такой степени, въ какой имъ желается, обратиться въ послъдствім противъ нихъ самихъ и противъ того новаго порядка общественныхъ отношеній, какой имъ желается устронть на смъну существующему порядку? и можно ли на самомъ дъяв придумать такой планъ общественнаго переустройства, который бы могъ удовлетворить всвиъ требованіямъ народвыхъ массъ, требованіямъ притомъ искусственно возбужденвымъ и раздраженнымъ до крайней степени революціонной пропагандой? Извъстно, что и въ этомъ отношеніи ни одна революція не отвічала объщаніямь возбуждавших ве агитаторовъ и желаніямъ возбужденныхъ ими народныхъ массъ. Разсказывають, что когда во Франціи въ 1848 году парижскіе рабочіе возбужденные соціалистическою пропагандой помогли, кому это нужно было, произвести революцію, гла-ва народныхъ массъ ремеслепникъ Альберъ приступилъ къ одному маз главных вождей соціализма Лун Блану, чтобы онъ далъ народу давно объщаемый соціалистическою пропагандой иланъ дучшей организаціи рабочаго труда. Луш

Бланъ благоразумно уклонился отъ того, чтобы предлагать народу какой ли свой планъ общественнаго переустройства, и предложилъ самому Альберу высказать отъ имени рабочихъ, какихъ постановленій и гарантій они желали бы для обезпеченія лучшей организаціи труда. Сколько однакожъ, говорять, ни думали эти два устроителя народнаго блага о планъ лучшей организаціи труда, въ продолженіе нъсколькихъ часовъ они не могли ничего придумать для него, кромъ общаго заглавія «организація труда». (А послъ, хотя и придуманы были такъ названныя «національныя мастерскія, но эти мастерскія оказались такимъ неудавшимся средствомъ къ дъйствительному улучшенію быта народныхъ массъ, что само же республиканское правительство принуждено было скоро закрыть ихъ. и опять не безъ насильственныхъ мъръ). Въ подобномъ же положеній, говорять, находились, и вожди парижской коммуны 1871 года, когда возбужденная ими же чернь стала требовать отъ нихъ ясныхъ и опредъленныхъ плановъ общественнаго переустройства. Вообще порицать все существующее и разрушать гораздо легче, нежели придумывать что нибудь лучшее и вновь созидать... Въ революціонно-соціалистической пропапандъ одна изъ самыхъ дурныхъ сторонъ есть именяю та, что не нивя въ виду ясныхъ и опредъленныхъ мъръ къ дъйствительному улучшению положения народныхъ массъ, эта пропаганда распространяетъ между ними крайнее недовольство и раздражение противъ ихъ существующаго положения. Этимъ пропагандисты всего болъе дълаютъ зла именно тъмъ самымъ народнымъ массамъ, о которыхъ повидимому они такъ хлопо-чутъ. Тяжело безъ сомивнія во многихъ отношеніяхъ полочуть. Тижело ость сомнъния во многихъ отношенияхъ положение рабочихъ классовъ, особенно въ твхъ государствахъ, гдъ они совершенно лишены всякой осъдлости, всякой прочной собственности, гдъ вся земля—первый источникъ народнаго благосостояния—находится въ рукахъ однихъ крупныхъ и богатыхъ собственниковъ. Но если они такъ или чиначе привыкли къ своему положению, и умъютъ житъ соббразно съ доставляемыми имъ средствами, если въ нихъ не возбуждено желаній и мечтаній, далеко выходящихъ за предвлы этого положенія: оно все-таки остается для нихъ терпимымъ, сноснымъ; и въ немъ они находятъ для себя радости и счастіе. Но когда въ нихъ возбуждается крайнее недовольство и озлобленіе противъ своего положенія, зависть и ненависть къ другимъ лучше поставленнымъ классамъ общества, когда въ нихъ искусственно разжигаются такія потребности и мечтанія, какимъ не могли бы удовлетворить никакія условія общественнаго порядка: жизнь ихъ поистинъ отравляется; у нихъ отнимается послъднее и самое дорогое въ жизни благо—миръ души, миръ семьи, возможность находить источникъ какого нибудь довольства и счастія въ своей жизни. И тъ люди, которые это дълаютъ съ простымъ бъднымъ народомъ, поистинъ дълаютъ ему гораздо болъе зла и страдавія, чъмъ всякіе другіе враги, притъснители и эксплуататоры народа.

Какъ же именно соціалисты думають устранить существующія въ человъческихъ обществахъ несправедливости и несовершенства, и устроить на земль такой порядокъ общественныхъ отношеній, который бы удовлетвориль всемъ желаніямъ и потребностямъ людей и сдълался источникомъ всеобщаго довольстви и счастія? Плановъ для этого у разныхъ современныхъ мечтателей много; и намъ нътъ надобности разсматривать ихъ подробно. Но главная мысль соціалистической пропаганды состоить въ томъ, чтобы устранить существующія въ человъческихъ обществахъ неравенства общественныхъ положеній, неравенства, по митию соціалистовъ, основывающіяся только на наспліп и несправедливости, уничтожить между людьми всякія отличія и привиллегіи власти, знатности и богатства, и установить возможное равенство во всемъ и общее или по крайней мъръ равномърное пользование всякими благами жизни. Согласимся на иткоторое время съ этою мыслью. Допустимъ, что эти неравенства общественныхъ положеній — величайшее зло; отъ нихъ дъйствительно происходить не мало зла, хотя при нынъшнихъ условіяхь человьческой жизни есть въ нихъ и добрал сторона: ови возбуж-

Digitized by Google

дають соревнование въ человъческой дъятельности, способствують общественному прогрессу, постепенно поднимая развитіе нисшихъ влассовъ общества вследъ за высшими. Допустимъ, что всъ эти неравенства-всякія общественныя привиллегін основаны на насилін и несправедливости, хотя и это пеправда: въ пріобрътеніи этихъ привиллегій и пользованін ими дъйствительно бывають и несправедливости и насилія; но въ основъ ихъ лежитъ идея справедливости — разность пользованія общественными благами соотвътственно съ разностью самыхъ личностей человъческихъ — съ разностью ума, таланта, энергін, труда, заслуги для общества, вознаграждаемыхъ частію въ лицъ самыхъ обладателей этихъ самыхъ умовъ, талантовъ, трудовъ, заслугъ и т. д., частію въ ихъ нотомствъ-родъ, судьба котораго не можетъ не быть въ или меньшей степени связана съ судьбою главы большей рода. Допустимъ наконецъ, что устранение всъхъ этихъ привиллегій и неравенствъ дъйствительно могло бы уврачевать всъ недуги и песовершенства человъческихъ обществъ, и всъхъ людей сдълать довольными, богатыми и счастливыми, хотя и это не можеть быть признано справедливымъ: сумма всъхъ привиллегій, которыми пользуются такъ-называемые высшіе классы общества относительно всей массы общественных в благъ, составляющей достояние всего человъчества, на самомъ дълъ далеко не такъ велика, какъ это представляется многимъ. Черезъ отнятіе всъхъ этихъ привиллегій у тъхъ, которые ими пользуются, и равномфрное распредфленіе ихъ между встии остальными людьми положение первыхъ несомнънно ухудшилось бы; по положение послъднихъ едва ли бы значительно улучшилось, т. е. люди богатые и знатные чрезъ такую мъру, дъйствительно бы сдълались менъе довольными и счастливыми, но люди бъдные едва ли бы много пріобръли довольства и счастія 1). Притомъ далеко же конечно не отъ одного равен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пояснить нашу мысль цифрами; такъ вакъ въ наше время многіе по пренмуществу дають въсъ цифровымъ доказательствамъ. Предположимъ въ обществъ между членами его такія отношенія въ распредъ-



ства или неравенства вившнихъ общественныхъ положеній зависитъ счастіе или несчастіе людей, совершенство или несовершенство человіческихъ обществъ; есть для этого много условій внутреннихъ духовныхъ — гораздо болье важныхъ. Но пусть такъ. Допустимъ, что всеобщее уравненіе людей по ихъ общественному положенію могло бы быть двйствительно источникомъ всеобщаго довольства, мира и счастія, и что это уравненіе двйствительно могло бы быть достигнуто тіми средствами, какія предлагаютъ соціалисты. Но накъ поддержать это уравненіе въ родів человіческомъ на всі будущів времена? Какъ предустранить ті явленія, чтобы на будущее время люди болье талантливые и энергичные не стали сами собою возвышаться надъ другкми, и люди склонные къ хищ-

деніи имуществъ. Все общество, состоящее изъ десяти тысячь семействь, владъеть пяти милліоннымь состояніемь. Въ этомъ обществъ есть богачъ владъющій цівлою пятою частью всего общественнаго имуществацълымъ милліономъ. Другимъ милліономъ владъетъ десять семействъ (среднею цифрой по 100,000 каждое). Третьимъ милліономъ владъетъ сто семействъ (по 10,000 каждое). Четвертымъ милліономъ владъетъ тысяча семействъ (по 1000 каждое). Остальной милліонъ распредівдяется между остальными 8999 семействами такъ, что на каждое изъ нихъ среднимъ числомъ приходится лишь по сту съ небольшимъ рублей. Въ дъйствительности неравномърное распредъление имуществъ въ существующихъ обществахъ едва ли въ средней пропорціи доходить до такихъ крайнихъ различій. Но предположимъ такъ: предположимъ далве, что всь эти пять милліоновь отбираются у частныхь владельцевь и равномърно распредъляются между всеми десятью тысячами семействъ. На каждую семью придется такимъ образомъ по 500 р. Что же изъ этого выйдеть? Безъ сомитнія перемти въ образт жизня весьма значительна будеть для техъ семействъ, которыя съ милліоннаго или стотысячнаго или хоть десятитысячнаго состоянія сойдуть на пятисотенное. Но слишкомъ зи много изифнится положеніе тёкъ семействъ, которые вийсто ста нан двухсоть рублей будуть иметь пятьсоть? Елва ли такъ много, чтобы изъ за этого можно было даже съ точки эрвнія личной выгоды решаться на радикальный общественный перевороть, на насилия, грабежи и убійства. Намъ могутъ сказать, что мы представляемъ соціалистическій планъ общественнаго переустройства въ самомъ грубомъ видъ, и употребляемъ противъ него грубый способъ доказательствъ. Такъ; мы знаемъ, что болъе серьезные изъ современныхъ соціалистовъ уже не станутъ говорить о поголовномъ отобраніи всіхъ частных имуществъ и совершенно равномърномъ распредълении ихъ между членами общества; у нихъ рычь только о болые справединномы вознаграждения личныхы способпостей и трудовъ соотвътственно съ степенью и качествомъ ихъ. Но 18\*

ничеству и преобладанію не сталя вновь насильственными путями захватывать въ свои руки привиллегіи предъ остальными людьми? Нельзя же въ самомъ двлв довести это всеобщее общественное уравненіе до того, чтобы сдвлать всвхъ людей равными и по талантамъ и по образованію и по энергін двятельности? Мечтають и объ этомъ—трудно повіврить, чтобы до такихъ неліпостей могла доходить мысль человіческая—мечтають и объ этомъ нікоторые изъ самыхъ крайнихъ и самыхъ сумасбродныхъ послівдователей разсматриваемаго нами новаго ученія. Но превратить порядокъ природы дізло конечно еще боліве трудное, чімъ превратить порядокъ исторій. Нельзя также конечно и совершенно искоренить во всізхъ людяхъ инстинкты хищничества и насилія, особенно тізми

вопервыхъ им направляемъ свою річь именно противъ тіхъ крайнихъ соціалистовъ, воторые толкують о радикальномъ общественномъ перевороть, и всеобщее счастіе человіческаго рода полагають именно въ всеобщемъ уравнении общественныхъ состояний. Такихъ крайнихъ соціалистовъ несомнівно и теперь есть много, особенно между тіми, которые, не довольствуясь разработкою соціал стическихъ идей въ кабинетахъ, делаютъ изъ нихъ общенародную проповедь. Нужно при этонь сказать, что и ть изь соціалистовь, у которыхь вь кабинетахь слагаются и въ книгахъ развиваются болье серьевныя и умъренныя представленія соціальной реформы, выступая на поприще народной пропаганды, также любять представлять свои теоріи въ наиболье наглядномъ, наиболье возбудительномъ, но и вмысть съ тымъ въ наиболье грубомъ и нельпомъ видь. Вообще въ пропаганду между народомъ понадають всего божье тв именно изъ соціалистическихъ идей и теорій, воторыя отличаются наибольшею грубостью и нельпостью. Противъ такихъ то пдей и теорій, которыми въ особенности развращаются легковфриме и малосимслениме, и есть особенно настоятельная надобность говорить. Способъ доказательствъ, употребляемыхъ нами противъ нихъ, безъ сомнънія можетъ представляться грубымъ, но онъ совершенно соответствуеть самой сущности этихъ теорій, и вполев подкодить въ твиъ довазательствамъ, вакія употребляются самими соціалистами въ пропагандъ ихъ идей. Что касается до более серьезныхъ соціалистических теорій, въ которых річь идеть о боліве справеддивой оценть личных трудовь и способностей соответственно ихъ степени в качеству, - съ этими теоріями намъ ність надобности спорить здесь. Только если и эти теоріи для своего осуществленія опираются на насильственныя средства, сводятся на революціонный путь, въ такомъ случав и по отношению къ нимъ ножетъ быть применимо почти все то, что говорится нами противъ крайнихъ и грубыхъ соціалистическихъ теорій.

мърами, которыя рекомендуетъ революціонно-соціалистическая пропаганда, и которыя, сами всего болъе могутъ содъйствовать развитію и укръпленію въ обществахъ инстинктовъ хищничества и насилія. Такимъ образомъ — въ нонцъ концовъ — еслибы и удалось новымъ благодътелямъ человъчества довести человъческія общества до того идеальнаго состоянія, о какомъ они мечтаютъ, это состояніе не могло бы держаться долго Мало-по-малу въ немъ опять стали бы обнаруживаться все тъже явленія, которыя существуютъ при настоящемъ порядкъ вещей: потому что эти явленія имъютъ глубокое основаніе въ свойствахъ и инстинктахъ человъческой природы, какою по крайней мъръ мы знаемъ ее при настоящихъ условіяхъ ея существованія.

Но, говорять, при устроеніи воваго порядка вещей могли бы быть изобрътены такія мъры и гарантіи, которыя навсегда могли бы обезпечить правомърныя отношенія между людьми, и не только предотвратить проявленія насилія и хвіпничества, но и сдълать невозможнымъ захватъ излишнихъ привиллегій даже для такихъ людей, которые бы и дъйствительно возвышались надъ другими своими талантами, трудами и заслугами. Каковы могуть быть эти меры и гарантіи, объ этомъ устроители новаго общественнаго порядка большею частію не любятъ говорить опредъленно, потому что и трудно въ этомъ отношени придумать что либо серьезное и опредъленное. Большая часть наъ нихъ на всв подобные вопросы отговариваются общими фразами такого рода, что опредъление всъхъ частностей новаго порядка вещей есть двло будущаго; между твиъ этими-то вменно частностями и должно опредвляться то, на сволько предполагаемый новый порядокъ можетъ быть желателенъ или нежелателенъ. Но пусть такъ. Пусть на самонъ дъяв провозвъстниками новаго ученія могли бы быть придуманы твердыя мъры и гарантіи не только къ устроенію идеальнаго порядка на землъ, но и къ поддержанію его на всъ будущія времена... Но что же это все вившнія мівры да гарантін? Ужели на самомъ дълъ возможно вившими мърами и гарантіями создать и навсегда утвердить счастіе и благо людей? И уже ли на самомъ двят было бы желательно, не довольствуясь теми частными мерами и гарантіями къ обезпеченію общественнаго порядка, которыхъ и теперь уже очень много во встхъ странахъ, придумать еще надъ всею жизнью человъчества общія мъры п гарантін-общій такъ сказать-полидейскій контроль, опредъляющій дальнъйшее развитіе общественной живни лишь въ указанномъ направления и въ предвачертанныхъ предълахъ? Но увы, что же тогда сталось бы съ свободою человъческой личности, съ творчествомъ человъческаго генія, со всімъ дальнійшимъ развитіемъ человіческаго рода? Гдъ бы могла найти мъсто себъ несчастная человъческая мысль, родившаяся въ геніальномъ умъ, мысль свътлая и глубокая, но несоотвътственная общепринятымъ повятіямъ объ общественномъ благъ? Или какой путь могло бы найти себъ свободное стремление человъческой воли, одушевленной самыми лучшими побужденіями и направленной понстинъ ко благу человъчества, но не по тому масштабу, который заранве однажды навсегда предуказань для человъческой авательности? И чемъ тогла должно бы было савлаться все человвчество, какъ не нъкоторымъ подобіемъ великаго стада, долженствующаго весь въкъ пастись на однихъ и тъхъ же влачныхъ пастонщахъ, уготованныхъ для него его великими радътелями?.. И такую-то будущность желали бы приготовить для человъчества люди говорящіе о личной свободъ и объ историческомъ прогрессв!..

Вотъ нами, кажется, уже настолько достаточно собрано частныхъ чертъ крайняго революціоннаго лже-соціализма, что раскрывается наконець въ настоящемъ видъ и его общій обликъ, разоблаченный отъ всъхъ прикрасъ, которыми онъ украшаеть себя для обольщенія простодушныхъ людей... Вопреки высокимъ поватіямъ послъдователей этого ученія о его необыкъювенной глубинъ и мудрости, захватывающей будто бы въ кориъ всъ задачи жизни человъчества, оно напротивъ отличается прежде всего самымъ поверхностнымъ, вижшнимъ

близорукимъ отношениемъ къ человъческой жизни и серьезнымъ вадачамъ представляемымъ ею. Останавливаясь на одной вившней матеріальной сторонв двла и не проникая въ его внутреннія глубочайшія основанія, соціалисты естественно не только не рашають вопросовь, которыми задаются, но п запутываются въ врайнихъ безъисходныхъ противорвчіяхъ. Такъ, прежде всего вадаваясь вопросомъ о благв и счастіи людей. они почти совершенно сводять этоть вопросъ на частный о матеріальной сытости или несытости. Поэтому бъдность матеріальная является въ ихъ глазахъ не только величайшимъ, но единственнымъ корешнымъ несчастіемъ, отъ котораго происходять всв прочія бъдствія, какъ физическія такъ и моральныя-и невъжество и безправственность и несправедливость и т. д. Естественно поэтому, что всв ихъ усилія исключительно направляются къ тому, чтобы избавитъ человъчество отъ этого кореннаго несчастія: съ устраненіемъ бъдности, мечтають опи, сами собою установятся въжизпи человъческой вравственность, справедливость и счастіе. И между твиъ сами же они говорять, что люди богатые, пе испытывающіе лишеній бъдпости, и безправственнъе и несправедливъе п въ существъ дъла несчастливъе бъдныхъ. Какъ далъе избавитъ человъчество отъ этого великаго несчастія? Гдв найти корепную причину его и какъ уничтожить эту причину? Этотъ вопросъ соціалисты также ръшають чрезвычайно поверхностно: оъдные нуждаются въ необходимыхъ потребностяхъ жизпи оттого, что богатые слишкомъ много благъ земвыхъ захватили въ свои руки, и пользуются ими для удовлетворенія своихъ прихотей, т. е. иначе сказать бъдность въ міръ оттого, что одни имъютъ мало, а другіе много; или еще проще бъдпость отъ того, что одни бъдны, а другіе не бъдны... Выводъ отсюда тотъ, что нужно взять излишки у богатыхъ и раздълить между бъдными. Мы уже говорили выше, что чревъ эту операцію имъющимъ много дъйствительно станеть горандо хуже, во ставетъ ли отъ этого много лучше имъющимъ мало, это весьма соментельно; соціалисты въ этомъ случав обманывають себя слишкомъ преувеличенными представленіями о массь благь земныхъ, находящихся въ рукахъ богатыхъ людей, сравнительно со встять количествомъ нать, составляющимъ достояніе всего человъчества. Какъ далъе произвести предполагаемую операцію уравненія благъ земныхъ между богатыми и бъдными? Богатые конечно не отдадутъ добровольно своихъ излишковъ; поэтому всего надежнъе бъдныхъ довести до такого состоянія, чтобы они сами взяли эти излишки у богатыхъ. Какимъ образомъ? Нужно возбудить въ бъдныхъ недовольство своимъ состояніемъ и довести его до такой степени, чтобы это состояніе сдълалось для нихъ невыносимымъ, чтобы они готовы были на всякія крайнія, хотя бы насильственныя и преступныя мъры-на заговоръ, возстаніе, грабежъ и убійство, чтобы выйти изъ этого состоянія. И такъ вотъ ръшение существеннъйшаго жизненнаго вопроса. Требуется улучшить матеріальное положеніе бъдныхъ; для этого нужно сдълать ихъ настоящее матеріальное положеніе невыносимымъ для нихъ. Требуется улучшить правственное положение ихъ; для этого нужно извратить въ нихъ нравственный смыслъ и совъсть, пріучить ихъ въ насиліямь и преступленіямь всяваго рода. Требуется вообще сдълать бъдныхъ людей счастливыми; для этого средства-отнять у нихъ послъдній источникъ возможнаго въ ихъ положение счастия - довольство своимъ положеніемъ, неприхотливость желаній, спокойствіе духа и миръ совъсти!.. Подобнымъ же образомъ ръшается соціалистами и другой существенныйшій жизненный вопрось о совершенствъ или несовершенствъ существующаго общественнаго и политического устройства. Останавливая вниманіе на общественныхъ отношенияхъ людей социалисты видятъ въ нихъ много несовершенствъ, насилій, несправедливости и т. д. Видять и сознають эти несовершенства и другіе люди имъющіе очи видъть. Но соціалисты съ одной стороны останавливая вивманіе на самыхъ ръзвихъ исплючительныхъ явленіяхъ общественной жизни, слишкомъ уже преувеличиваетъ са неустройства, съ другой стороны указывая причину этихъ неустройствъ

и путь къ ихъ искорененію они останавливаются на такихъ объясневіяхъ, которыми никакая серьезная мысль не можетъ удовлетвориться. Отчего дурны общественныя отношенія, отчего иного въ нихъ несправедливости, насилія и т. д.? Отъ того, что устроители и правители обществъ дурные люди. Но отвуда берутся эти дурвые правители общества и отъ чего они сами дурвы? Они выходять изъ того же общества и отражають на себъ его недостатки; они продукть дурнаго об-щественнаго устройства. Такимъ образомъ здъсь причина производить извъстное сабдствіе, и сама происходить отъ этого самаго следствія... Дурно общество отъ того, что правители его дурны; след. чтобы общество сделалось лучше, нужно дать ему хорошихъ правителей. Но откуда возьмутся эти хорошіе правители? Не изъ того же ли общества? И не будуть ли они также отражать на себе его недостатки?... Далее чемь особенно дурны настоящіе правители обществь и самыя общества управляемыя ими? Тъмъ, что отъ вихъ общество много терпитъ, говорятъ, насилія и несправедливости. Чего по этому въ особенности нежелательно было бы видъть въ новыхъ правителяхъ общества и въ повомъ общественномъ устройствъ? Насилія, несправедливости. Но вакимъ же путемъ можно измънить старый порядокъ на новый, и замънить ста-рыхъ правителей новыми? Опять насиліемъ, несправедливостью. Такимъ образомъ здъсь для искорененія болъзни рекомендуется то самое средство, которое и выввало и поддерживаетъ болвань. Такова логика у последователей новаго ученія; и такова мудрость ихъ въ ръшеніи техъ саныхъ вопросовъ, которые ови сами считаютъ коренными вопросами общественной жизни. Посмотримъ тенерь, какова искренность ихъ въ заявленіи и раскрытів своихъ идей. Революціонный соціализмъ, какъ видно изъ всего вышесказаннаго, держится на началъ насилія и върнтъ только въ насиліе. Но онъ не хочетъ открыто сознаваться въ этомъ; соціалисты понимають, что открытая проповъдь насилія не можемъ привлечь къ себъ многихъ последователей,--и что собственно говоря, есть глубокое противорвчіе

въ томъ ученін, которое, возставая противъ насилія, само же проповъдуетъ пасиліе. Поэтому они, дабы сдълать свою пропаганду болъе привлекательною, изображають на своемъ знамени совсъмъ другіе принципы и иден — братства, любви, свободы. Въ существъ дъла эти иден совершенно чужды имъ и характеру ихъ учевія. Они вообще совстив не втрять въ духовную силу идей самихъ въ себъ. Они понять не могутъ того, чтобы добро само по себъ своею внутреннею силою могло одержать побъду надъ вломъ, любовь надъ враждою, правда надъ неправдою. Эти попятія принадлежать къ вругу высшаго духовнаго порядка идей, котораго они не повимаютъ и не признаютъ. Они, останавливаясь на одной вижиней матеріальной сторон'я жизни, върять только въ господство вившней матеріальной силы. Поэтому, по ихъ представленію, самыя высшія духовныя иден для своего развятія и утвержденія непремънно требують также вившией силы — насилія, и не могуть безь этого получить въ міръ никакого значенія; только насиліемъ можно дівіствовать противъ насилія, враждою противъ вражды, неправдою противъ неправды. Такимъ образомъ высшія идеи добра, правды, любви. своболы остаются у сопіалистовъ какими-то отвлеченными идеями, во внутреннее значение которыхъ они вовсе не върятъ, а въ дъйствительности подъ ихъ знаменемъ проповъдуются и совершаются насиліе, пеправда, вражда, зло. Соціалисты не могутъ вонечно не сознавать, что между ихъ словами и дъйствіями, между принципами выставляемыми на показъ и принципами осуществляемыми на самомъ дълъ есть глубовое противоръчіе. И воть по этому-то они стараются какъ вибудь замаскировать или затушевать это противоръчіе, и выдумывають оговорки такого рода, что насиліе, невависть и неправда для нихъ вивють только временное значеніе, что это только мівры для утвержденія въ міръ добра, правды, любви. Такимъ образомъ для подвръпленія новаго превратнаго и безправственнаго ученія привлекается здісь другое, давно выдуманное и также давно осужденное неявное и безправственное учение, будто

для добрыхъ цвлей могутъ быть употребляемы дурныя средства, будто бы отъ дурныхъ мвръ могутъ происходить хоромія последствія и т. д. Все подобныя ученія, сами въ себе носящія внутреннее противоречіе и потому сами себя разрушающія, происходять именно отъ поверхностнаго матеріальнаго взгляда на живнь, отъ неверія въ высшую духовную силу добра и правды самихъ въ себе, и отъ лицемернаго желанія какъ вибудь соединить въ нравственной жизни два совершенно противоположные принципа: принципы добра и зла, света и тъмы, правды и неправды, любен и вражды.

Вотъ здись-то открывается и та сторона дила, въ ноторой учение соціалистическое ближайшимъ образомъ соприкасается съ другимъ современнымъ ложнымъ ученіемъ-матеріалистическимъ. Повидимому между этими двумя учевіями не должно быть ничего общаго. Соціализиъ съ перваго взгляда представляется высокою идеализаціей; матеріализив есть отрицаніе—противоположность всякой идеализаціи. Соціализмъ-мечта о будущемъ; матеріализмъ-жизнь въ пастоящемъ. Соціализмъ — въра въ торжество высшей духовной идеи, матеріализиъ — признаніе господства одного животнаго инстинкта и внъшней матеріальной силы. Соціализмъ проповъдуеть объ общемъ благв; матеріализмъ внаетъ только благо, имъющее основаніе въ личномъ ощущеніи. Соціализмъ пропов'ядуетъ о самоотверженной любви къ челов'вчеству; матеріализмъ признаетъ безразсчетную любовь развъ только въ смыслъ половаго инстинкта; всв же сознательныя и произвольныя действія людей, по его представленію, имбють въ основаніи своемъ эгоизмъ, желаніе или разсчеть получить выгоду отъ другихъ, пожалуй и чрезъ доставление выгодъ другимъ. Соціаливыъ мечтаетъ о всеобщемъ братствъ, миръ и счастіи, посявдовательный матеріализмъ не можетъ привиать этихъ мечтацій; для него въчный законъ жизни, перепосимый но-въйшею наукой изъ области жизни животной натеріальной и въ сферу самыхъ высонихъ правственныхъ явленій, ость борьба за существованіе и личное наслажденіе, и следоват.

всеобщая вражда, насиліе и взаимо-истребленіе, утверждевіе блага и счастія однихъ на страдавів и уничтожевін другихъ. Отчего же однако между современными соціалистами много матеріалистовъ? Отчего соціалистическая пропагавда идеть рядомъ съ натеріалистическою пропагандою -- подъ одмиме и тъми же знаменами, въ однихъ и тъхъ же лагеряхъ? Отчего во многихъ несчастныхъ головахъ, увлекаемыхъ этою пропагандой, укладываются рядомъ такія видимо противоръчащія нонятія, ванъ всеобщее благо и личный эгонямъ, всеобщее братство и борьба за существованіе, всеобщій миръ и счастье и революціонная смута и різня? Оттого, что въ существъ дъла соціализмъ и матеріализмъ держатся на одномъ и томъ же принципъ. Это есть именно принципъ вившжей матеріальной силы —принципъ личнаго эгонама и борьбы за существованіе, принципъ насилія, неправды, вражды. Это тотъ принципъ, который дъйствительно господствуетъ въ міръ авърей, въ жизни животныхъ, и которому новъйшее міросозерданіе, приравнивающое челов'яка къ животнымъ, старается дать также господство въ жизни человъческой. Это тотъ принципъ, который уже однажды въ древнія времена заглушиль было въ родъ человъческомъ всъ высшія идеч добра, правды и любви, и едва не обратилъ весь родъ человъческій въ царство животныхъ и звърей, и который на нъсколько въповъ будучи задержанъ въ своемъ развитіи вліяніемъ христіанства, вновь теперь вызывается нъ господству въ родъ человъческомъ ученіями отръшившимися отъ почвы христіанской. Матеріализмъ проповъдуетъ этотъ привципъ отпрыто, последовательно, и примо водружаеть на своемъ знамени привципъ матеріальной силы, личнаго эгонзма и борьбы за существованіе т.-е. всеобщей вражды. Соціаливиъ же не хочеть или не находить удобнымь открыто и последовательно заявлять эти принципы и старается прикрывать ихъ принципами совершенно другаго противоположнаго порядка, привципани общаго блага, самоотверженной любви въ человъчеству, всеобщаго братства, правды, мира, свебоды и т. д. Но

въ существъ дъла эти высщіе духовные принципы остаются также чужды соціализму, какъ и матеріализму. Въ существъ двла соціализмомъ также, напъ и матеріализмомъ постоянно проводятся матеріалистическія начала личнаго эгоняма, насилія, вражды, и на практикъ даже революціонеры --- соціалисты проводять эти начала еще съ большею последовательностью и крайностью, чвиъ матеріалисты, довольствующіеся по превмуществу теоретическимъ развитіемъ своего принципа. Нонятно теперь, къ чему въ концъ-концевъ могутъ вести человъчество эти ученія. Къ тому, чтобы опять постепенно заглохан въ родъ человъческомъ всъ выстія идеи и благороднъйшія чувстта, — къ тому, чтобы всь правственныя стихів человъческой жизни уступили свое мъсто господству грубой силы, и родъ человъческой обратился бы въ стадо животныхъ или царство звърей. Послъдовательный матеріализмъ не станетъ и отказываться отъ такихъ крайнихъ результатовъ своей системы; по его системв люди никогда и не переставали и не могутъ перестать быть животными и звърями. Но соціализмъ закрываетъ глаза передъ этими послъдствіями, и старается обольщать себя фальшивыми представленіями о всеобщемъ братствъ, всеобщемъ миръ и счастів, которыя должны будто бы образоваться изъ всеобщей вражды и всеобщаго разрушенія. Въ существъ дъла однакожъ, если присмотръться по ближе и въ этимъ мечтательнымъ представленіемъ о будущемъ братствъ и счастьи людей, эти самыя миръ и счастье представять намъ образъ чисто животнаго состоянія людей, прозябающихъ въ оденхъ и техъ же заранве предвачертанныхъ ранкахъ и условіяхъ жизни, -- такого состоянія, при которомъ не можетъ быть мъста ни личной свободъ, ни общественному прогрессу. А если при этомъ принять во вниманів, что для приготовленія людямъ этого будущаго блаженнаго состоянія соціалисты стараются предварительно развивать въ людахъ эвърские вистинкты насилия, вражды, разрушенія, и что эти инстинкты возбужденные до крайней степени не могутъ конечно потерять свою силу и изчезнуть, какъ скоро это угодно будетъ устроителямъ будущей общечеловъческой коммуны, то при этомъ делжно оказаться, что въ предполагаемой всемірной коммунть человъчество должно ожидать себть не только мирно — животнаго состоянія, при которомъ бы агины могли спокойно пастись витстть съ волками, но и свиртно — звтрскихъ отношеній, при которыхъ волки истребившіе пастуховъ и стражей стада обратять затъмъ свою свиртность противъ поддавшихся ниъ овецъ и другъ противъ друга....

## IV.

Послъ всего сказаннаго становится ясно и то, почему соціалистическое ученіе также, какъ и матеріалистическое, съ крайнею враждою относится къ христіанству. Потому что ристіанство держится на началъ прямо противоположномъ матеріалистическому и революціонно-соціалистическому началу — на началъ силы духовной, силы правды, любви и свободы, а не началъ силы матеріальной — силы принужденія, неправды и вражды. Христіанство въритъ въ духовную силу правды, добра и любви самихъ въ себъ и вивсть съ тъпъ въритъ въ духовную природу людей, которая потому самому, что она духовна, имъетъ естественную воспрінмчивость къ высшимъ духовнымъ вліяніямъ добра, правды и любви. Христіанство, хотя и признаетъ природу человъческую падшею, маходящеюся въ ненормальномъ состояни, тамъ не менъе оно признаетъ въ ней болъе сохранившагося духовнаго благородства и болъе воспріничивости ко всякимъ высшниъ духоввымъ вліяніямъ и стремленіямъ, чемъ всь естественныя учеція, не признающія человъческаго паденія, но представляющія однакожъ природу человъческую по самому существу ел гораздо въ худшемъ состоявін, чемъ въ какомъ представляетъ ее христіанство. Признавая въ душь человьческой, хотя и падшей, венскоревимое сродство съ игромъ духовнымъ, и потому неискоренимую воспріничевость къвысшимъ духовнымъ

вліянівив добра, правды и любви, признавая неотразимую силу этихъ высшихъ духовныхъ началъ надъ душею человъческою, христіанство поэтому надвется, что сколько бы ни властвовали надъ родомъ человъческимъ противоположныя начала зла, ненависти и неправды, --- добро, правда и любовь въ концъ концовъ все-таки должны одержать торжество надъ нимя, торжество относительное въ этомъ мірв, насколько то будеть зависьть отъ собственной свободы и усилій самихъ людей, и торжество обончательное въжизни будущей, когда гръховное начало будеть вполнъ покорено духовнымъ началомъ. Поэтому христіанство, признавая и благословляя всякій естественный шагъ въ духовномъ развитім рода человъческаго, невидимо содъйствуемомъ и управляемомъ высшею всемогущею рукою Промысла Божія, отвергаеть насплыственные перевороты въ исторіи человъчества, отвергаеть употребленіе средствь и дъйствій грубыхъ и жестовихъ, особенно употребленіе ихъ для высшихъ духовныхъ цълей добра, правды и любви. Христіанство держится на томъ убъжденіи, что высшія начала добра, правды и любви не только сами по себъ своею внутреннею силой безъ пособія грубыхъ матеріальныхъ средствъ могуть пріобратать себа торжество въ рода человаческомъ; но что употребление насильственныхъ и грубыхъ средствъ въ этомъ случав даже вредить двлу, замедляеть въ мірв развитіе правды, добра и любви, потому что въ ихъ собственной такъ свазать области двлаетъ уступку, даетъ временное господство противоположнымъ началамъ-злу, неправдъ, насмлію, враждъ. Извъстно, что сказалъ Інсусъ Христосъ въ великую ночь самоотверженнаго пествія на страданія за людей ученику своему, желавшему силою защищать личность любимаго Учителя (Mate. XXVI, 52-54; Ioan. XVIII, 11). «Петръ, вложи мечь въ ножны» (грубая вившная сила не должна быть употребляема на поддержку высшей духовной силы), «Всв, взявшіе мечь, мечемь погибнуть» (насиліе естественно вызываеть противъ себя также насиліе, и вотому само въ себъ насить вачало гибели). Или ты думаешь, что я не могу теперь умолить Отца Моего, и Онъ представить Мить болтве, нежели двънадцать легіоновъ Ангеловъ?» (духовная сила, еслибы стала
считаться съ враждебными ей началами, безъ сомитения могла
бы выставить противъ нихъ и витшнюю силу самую могущественную). Но какъ же сбудутся Писанія, что такъ должно
быть? (міръ долженъ увидіть, что духовная сила добра, правды,
любви сама по себъ безъ пособія витшней силы, и при самомъ врайнемъ витшнемъ уничиженіи, можетъ одержать побъду надъ всти враждебными ей началами зла, неправды и
ненависти). И Інсусъ Христосъ непосредственно ватъмъ показалъ истину своихъ словъ на самомъ ділть. Онъ показалъ,
что одно слово Его могло повергнуть на землю высланную
противъ Него силу; и тімъ не менте безпрекословно отдалъ
себя въ руки враговъ, и претерпълъ всякія поруганія и мученія и позорнітищую и жесточайщую казнь. И посль того
увидіти люди, что Любовь и Добро, оповоренное и истерзанное, убитое и погребенное, запечатанное и стражею огражденное, вновь воскресло въ божественной славть, — и враги;
преслітавовавшіе Его, остались посрамленными пли сами склонились предъ Его непобітдимою силою.

Если Добро, Правда и Любовь для своего распространенія между людьми не нуждаются въ грубыхъ и насильственныхъ дъйствіяхъ, если грубыя и насильственныя дъйствія только мъщаютъ распространенію въ міръ этихъ началъ; то конечно такія дъйствія, по смыслу христіанскаго ученія, не могутъ быть употребляемы ни какъ средство противъ неправды, насилія и зла, ни какъ возмездіе ва сдъланную неправду, насиліе и зло. Единственнымъ средствомъ къ распространенію правды, добра и любя и единственнымъ способомъ возмездія на неправду, ненависть и зло, по христіанскому ученію, опять-таки представляются Правда, Добро и Любовь. Только правдою можно побъдить неправду, добромъ зло, любовію пенависть... «Если ударять тобя по прекъ, подставь другую; если стануть снимать съ тебя верхнюю одежду, отдай рубащку. Не вовдавай зломъ за зло, но побъждай добромъ зло. Любите

враговъ вашихъ, благословляйте проклинающихъ васъ, благотворите ненавидящимъ васъ и молитесь за обидящихъ и гонящихъ васъ... Кроткіе наслъдуютъ вемлю. Нищийъ духомъ, гонимымъ за правду принадлежитъ царство небесное».

«Но это, говорять, такое идеальное ученіе, которое не можетъ нивть мъста на землъ-въ обычныхъ отношеніяхъ людсвихъ. Раскрытіе его въ Евангелін: по само же христіанство называеть Евангеліе ученіемь божественнымь, а не человыческимъ. Осуществление его въ жизни Інсуса Христа; само же христіанство исповъдуеть Інсуса Христа не простымъ человъкомъ, а Богочеловъкомъ, съ которымъ не мотутъ равияться другіе простые и слабые люди. Это идеаль христіанства, оставшійся неосуществленнымъ для него самаго. Въдъйствятельности между христіаними всегда имвли м'всто и насилів, и зло и вражда. И сама церковь неръдко призывала вятынюю силу на помощь проповъдуемой ею истинв. И подъ кровомъ христіанства создалось то ученіе, что можно употреблять дурныя средства для добрыхъ цівлей, что можно допускать клятвопреступленіе, обманъ, присвоеніе чужой собственности и убійство — ad majoren Dei gloriam». и т д. Дъйствительно, Евангеліе и земная живнь Інсуса Христа останутся навсегда для людей идеаломъ, съ которымъ сойтись вполеть не можеть живнь ни одного человъка. Но не затъмъ существуютъ идеалы въ живии, чтобы люди по причивъ ихъ высоты совершенно отвращались отъ нихъ и направляли свою жизнь совершенно въ противоположную сторону, а затъмъ, чтобы хоть сколько вибуль приближались къ нимъ. Мы безъ сомивнія по своимъ правственнымъ совершенствамъ викогда не можемъ сравняться съ Богомъ. Но Інсусъ Христосъ прямо заповъдалъ намъ уподобляться Богу: будъте совершенны, какъ Отецъ вашъ небесный совершень. Наша жизнь но правственной чистоть и самоотверженной любви никогда не можетъ стать на высоту жизни Христовой; но апостоль Павель прямо ваповідуеть намі стремиться во мюру исполнения возраста Христова. Всего мы не можеть слв-19

١٠;

лать; но наждый можеть сделать что нибудь. Вполне осуществить его ствить овангельскій идеаль не можемь; но осуществить его въ какой нибудь мере при номощи Божіей всакій можеть. И во всякомь случае, если мы не можемь вполне осуществить правственный идеаль, изъ этого не следуеть, чтобы мы совсемь оставляли его, и намеренно утверждали въ жизни начало противоположное ему. Изъ того, что мы не можемь во всей полноть исполнить требованія правды и любви христіанской, не следуеть, чтобы мы прямо возводили для себя въ жизненный принципъ неправду и зло.

Что между христіанами всегда им'вли м'всто песправедливости, обиды, взаимныя притесненія, плата зломъ за зло,что сама церковь (т. е. люди дъйствовавшіе отъ ея имени, хота и не проникнутые ея духомъ) употребляла насиліе и неправду ради распространенія самой истины, что наконець подъ покровомъ христіанства создалось ученіе разръшающее зло и преступленіе для славы Божіей, это действительно такъ. Но, какъ мы уже объясняли выше, это не имъетъ отношенія къ самому христіанскому принцяпу. Это произошло не отъ него, а вопреки ему, -- оттого, что жизнь человъчества, и даже нервако жизнь твхъ, которые по преимуществу считаютъ себя представителями церкви, недостаточно прониклась христіанскими началами, и досель сохраняеть въ себъ много началъ враждебныхъ христіанству. Но изъ того, что эти начала досолъ удерживали свою силу между христіанами, сльдуеть ли, чтобы ихъ нужно было созпательно и намъренно поддерживать и даже еще болье укрыплять въ христіанскихъ обществахъ и на будущее время? Изъ того, что средневъкорав мяквизиція хотъла страхомъ, пытками и казнями охранять истину Божію, изъ того, что ісвунтство разращало влятвопреступленія, грабежи и убійства для славы Божіей, следуеть ли, чтобы и въ настоящее время нужно было вовстановлять и укръциять какіе принципы? Въ живни человъчества и особенно въ жирни христіянскихъ общестиъ песомизано должень быть правственный програссъ. То, что признано ложнымъ и

вреднымъ, и надъ чвиъ прованосоно справодивое осуждение въ прежнія времена, не должно быть вновь призываемо въ жизни во времена новъйщія. Не произносить ли современная мысль безусловнаго осужденія надъ принципами никвидиціоннаго террора и језунтской моради? Зачемъ же она сама въ другой области и въ другой формъ старается возстановлять и распространать тв же принципы?... Изкоторые пытаются въ самомъ Еванголія ваходить такія і ивста, нав которыхъ будто можно вывести, что христіанство и въ самомъ принципъ своемъ не отвергаетъ совершенно употребления насилия для торжества добраго дъла и даетъ такимъ образомъ овревданіе революціоннымъ переворотамъ въ исторіи человічества Такой смыслъ находять въ словахъ Спасителя своимъ ученикамъ: «Не думайте, что Я пришелъ принести миръ на ремлю; не миръ, но мечъ. Я пришелъ равдълить сына съ отцемъ, дочь съ матерью и невъстку съ свекровью. Возстануть брать на брата, и родители на дътей, и дъти на родителей» (Мате. Х, 34-35; 21). Въругой разъ Інсусъ Христосъ сказалъ, что Онъ своимъ ученіемъ огонь бросиль на землю, который непремънно долженъ воспламениться (Лук. XII, 49). Не похоже ли это на зажигательные рачи революціонно-соціалистической произганды, которая взываеть къ огню и мечу для распространенія своихъ началь и къ возстанію братьевь на братьевь и дътей на родителей? Но чтобы повять, векой смыслъ ва ключается въ приведенныхъ словахъ Евангелія, нужно обратиль внимавіе на то, бакъ относятся эти слова ко всему духу и смыслу Евангелія, и еще болье на то, какое истолиованіе оди находять себъ въжизни самаго Інсуса Христа и Его ближайшихъ посявдователей. Да. Двиствительно всявдъ за появленіемъ христіанства стращное пламя загорблось на землюв мечь сталь посъкать головы тысячь людей. Раздъление возникао между самыми бацения людьми, и буквально братья чта оН жетах житоди: илетилос и касекасо критори илетара же это-христівнскіе проповъдники употребляли отопы и мечы для распространенія своску упоція н христівнскіе редитель

воеставали противъ своихъ детей и братья противъ братьевъ ва то, что тв не принимали ихъ убъждений? Нътъ, этого ниногда не бывало. Но тысячи самихъ христіанъ погибали въ иламени костровъ и отъ меча палачей. Но родители не-христіане поднимали руку противъ своихъ дівтей и братья противъ братьевъ, сдълавшихся христіанами (исторія христіанства знаетъ изсколько такихъ примъровъ, буквально оправдавшихъ словахъ Спасителя; припомните наиболье извъстные вамъ примъры св. великомученицы Варвары убитой рукою собственнаго отца, или царицы Александры осужденной на смерть по приказанію своего мужа). Свъть евангельской истины среди облегавшей его тымы язычества быль такъ силенъ для омраченныхъ предравсудками умовъ человъческихъ, и сила любви христіанской среди общества закорентвинаго въ жестоности и враждъ была танъ невыносина для страстей человъческихъ, что всъ эти предразсудки и страсти съ ужаснъйшею сплою — съ огнемъ и мечемъ-возстали противъ христіанства. Вотъ истинный смыслъ пророчественныхъ словъ Спасителя. Не христіанство вызвало насиліе противъ кого нибуль: а противъ христіанства вовстало насиліе всякаго рода. Не христіанство зажгло костры и обратило мечи противъ пепокорявшихся ему іудеовъ и язычниковъ; а злобное противъ него язычество и іудейство зажгло костры и обратило мечи на христіанъ. И это продолжалось, какъ извъстно, около трехъ стольтій, — всв усилія человьческих страстей свирьпвля надъ христіанами, всянія поруганія и мучевія были истощены вадъ вими, и христіанъ погибло въ то время отъ отня, меча в другокъ казней не десятки, не сотни, а десятки и сотии тысячь. И замичательное дило, во все это времи христане, върные духу и наставленіямъ своего Учителя, ви разу не нодумали о томъ, чтобы противопоставить силу силь, или чтобы по врайней мъръ самихъ себя силою защищить отъ пресивдованій язычества, --- хотя сила ихъ напр. въ ИІ въпъ была уже очень значительна; и но числу ихъ тогда уже было иного, а но правствинной эпергіи они были го-

раздо сильнъе разслабъвщаго явычества. Исторія не знасть ни одного примъра, чтобы христіане первыхъ въковъ вояставали противъ проследовавшаго ихъ правительства или сопротивлялись его распоряженіямь; только въ свободномь словь они позволяли себъ передъ правительствомъ и обществомъ защищать истину своего убъжденія и обличать несправедливость направленныхъ противъ нихъ дъйствій. Цари издавали противъ нихъ жестокіе указы; а они въ своихъ религіозныхъ собраніяхъ возглашали первую молитву за царей. Мъстные правители лишали ихъ всякихъ гражданскихъ правъ; а они всегда были самыми върными и исправными исполнителями гражданскихъ обязанностей. Чернь языческая клеветала на нихъ и рукоплескала ихъ пыткамъ и казнямъ; а они готовы были итти съ словомъ и двломъ состраданія и утвищенія ко встив нуждающимся изъ среды самыхъ враговъ своихъ, что особенно обнаруживалось во времена общественныхъ бадствій — напр. заразительныхъ бользией, когда малодущаме язычники бросали въ домахъ ближайшихъ родныхъ пораженныхъ заразою, а христіане шли въ эти домы, покивутые здоровыми, служить больнымъ, можетъ быть прежде влеветавшимъ на нихъ и ненавидъвшимъ ихъ. Вотъ въ это время христіанство вполні ноказало предъ лицемъ всего міра и самымъ неопровержинымъ образомъ (хотя, къ сожальнію, этого несомевннаго исторического показавія досель не понимають и не принимають многіе), что добро есть самое лучшее средство противъ зла, любовь противъ вражды, истина противъ веправды. Язычество со всею своею силою создававшеюся тысячельтіями и со всеми своими насиліами и жестовостями не одержало вобъды надъ христіанствомъ, а само посль долгой и отчаянной борьбы должно было преклониться предъ христіанствомъ и признать его божественную истину и непреодолимую силу.

И за это опять современные мудрены и благодатели человъчества порицають христіанство, что оно всегда учило противополагать насилію терпівніе и побъждать вражду любовію, что оно не пыталось внашними марами, силою проводить въ міра тъ высокіе идеалы любви и братства, какіе заключаются въ Евангеліи. «Сколько добра, говорять, могло бы сдълать христіанство, еслибы, при своихъ высокихъ началахъ и при своемъ великомъ вліяній на массы людей, оно отличалось большею энергією въ осуществленіи своихъ началь; еслибы, ме довольствуясь отвлеченною проповъдью о братствъ и любви, оно болье дъйствительными марами—силою и въ случав нужды хоти бы и насиліемъ—вводило въ человъческія отношенія братство и любовь, искореняя въ обществахъ человъческихъ всякія противорвчащія этимъ началамъ порядки и отношенія.»

Такъ, христіанство не признаетъ, чтобы можно было одними ынвшинии мърами проводить въ міръ высшія идеальныя начала и создавать между людьми идеальныя отношенія; тімъ болъе по принципу своему оно не допускаеть насильственпыхъ мъръ въ этомъ дълъ. Христіанство върить въ духовную силу; и потому, не поставляя своею непосредственною задачей преобразование вившнихъ формъ общественной жизни, оно старается дъйствовать на духъ общества, на убъжденіе и совъсть людей, и дъйствовать средствами правственными, духовными — убъжденіемъ, словомъ. Христівнетво держится того убъжденія, что когда духъ общества преобразуется, пронивается высшими идеяма и началами, тогда сами собою бевъ насилій и переворотовъ естественно и последовательно развиваются въ немъ и лучшія внёшнія формы и отношенія жизни. А когда духъ общества огрубълъ, правственныя силы въ немъ разслаблены, никакими внашними марами и гарантівми нельзя создать между людьми идеальныхъ правственныхъ отношеній; всякія же насильственныя мізры и перевороты только болве способствують огрубвнію духа, разслабленію правственных силь и потому звачить болье закрыляютъ между людьми дурные порядки и отношенія. Не тавъ ли на самомъ дълъ и было всегда; не такъ ли и должно быть по самому существу дъла?

Мы уже видели, что христіанство вполнъ ясно показало

нстину своихъ принциповъ на самомъ дълъ. Хотя опо и викогда не задавалось непосредственно преобразованіемъ виъшнихъ формъ общественной жизви, заноновъ, учрежденій, политическихъ отношеній въ обществахъ человъческихъ; тъмъ не менъе оно своими нравственными вліяніями на духъ и совъсть людей такъ много содъйствовало улучшенію и самыхъ внъшнихъ общественныхъ порядковъ и отношеній, самыхъ государственныхъ законовъ и учрежденій, что едва ли какая историческая сила можетъ сравняться съ христіанствомъ по своему зваченію въ этомъ отношеніи.

Если нашъ пужно еще видъть силу нравственнаго христіанскаго принципа и вліннія вътой самой сферъ человъческихъ отношеній, которая преимущественно служитъ предметомъ мыслей и заботъ для современныхъ преобразователей общества, т. е. въ сферъ установленія между людьми лучшихъ экономическихъ отношеній, —исторія христіанства и въ этомъ отношеніи не оставляетъ насъ безъ высокаго укаванія. Хотя христіанство никогда не задавалось прямо преобразованіемъ внъщнихъ экономическихъ отношеній; тъмъ не менъе нравственнымъ вліяніемъ своимъ на духъ и совъсть людей омо успъло показать возможность между нями такихъ идеальночистыхъ братскихъ отношеній, выше и чище которыхъ едва ли что либо представить себъ можно.

На самыхъ первыхъ страницахъ первой исторіи христіанскаго общесвва—въ впигъ Дъяній апостольскихъ мы читаемъ: «У множества увъровавшихъ было одно сердце и одна душа; и пикто ничего изъ имънія своего не навывалъ своимъ, но все у нихъ было общее. Не было между ними никого нуждающагося: ибо всъ, которые владъли землями или домами, продавая ихъ, првносили цъну проданнаго и полагали къ ногамъ апостоловъ; и каждому давалось, въ чемъ кто имълъ нужду» (Дъян. IV, 33, 35). Вотъ высокій идеалъ общественнаго устройства, далъе котораго едва ли можетъ итти самая смълая фантавія преобразователей общества. Вотъ поливійнее экономическое общеніе съ совершеннымъ забвеніемъ раздъ-

левія между мониъ и твониъ. Вотъ состояніе, въ которомъ не было ни богатства, ни бъдности, въ которомъ не было мъста ни крайней прихотинвости и чрезмърному пресыщению однихъ на счетъ другихъ, ни крайней нуждъ и лишеніямъ другихъ, ни высокомърію и преобладанію высшихъ классовъ общества надъ пизшини, ни зависти и ненависти последнихъ въ первымъ. Вотъ состояніе, въ которомъ всего для встать было довольно; потому что каждый готовъ былъ жертвовать всемъ для всъхъ. И такія идеальныя отношенія были въ обществъ повидимому бъдномъ и слабомъ, только-что образовавшемся, находившенся въ самонъ неблагопріятномъ внішнемъ положени, окруженномъ со встяхъ сторонъ миожествомъ самыхъ дурныхъ вравственныхъ примъровъ и вліяній, возникшемъ среди такой правственной среды, въ которой вовсе не было ивста братству и любви, въ которой во всей силв развиты были эгонянъ, жестокосердіе, зависть и вражда. Канниъ образонъ создалось это идеальное общественное устройство? Не видно, чтобы нервые христіане задавались каниин нибудь планами соціальной реформы. Не видно, чтобы были между ними какіе нибудь пропов'ядники и организаторы новыхъ экономическихъ отношеній. Не вилно, чтобы апостолы, устроители христіанскаго общества, отъ вступающихъ въ это общество прямо требовали отреченія отъ собственности и пожертвованія встить въ пользу общую. Но сами христіане, вступавшіе тогда въ христіанство по искреппему и глубокому убъжденію, настольно проникались духомъ новаго ученія, что его нравственныя начала не могли, такъ сназать, не выражаться въ ихъ жизни. У христіанъ того времени не было противоръчія между словомъ и дъломъ, между върованіемъ и жизнью. Когда они приняли новое ученіе, въ основъ котораго положена была любовь, когда они стали называть другь друга братьями и сестрами; тогда само собою для нихъ сдвлалось вевозможнымъ относиться безучаство въ положению другъ друга, однимъ жить въ довольствъ и роскопіи, а другимъ терпъть нужду и горе, накъ не можеть этого быть между вастоящими родными братьями искренно любищими другь друга. Потому сами собою всв тв между вими, которые владван землями или домами, продавали ихъ, и цъну продапнаго приносили въ апостоламъ, дабы каждому давалось, въ чемъ кто имвлъ вужду. Писатель иниги Дъяній апостольскихъ записаль на память поздивищимъ ввкамъ христіанства и имя того человвка, которому по всей въроятности первому пришло на мысль сдълать такое доброе двло. Это быль locis-левить, родомъ кипрявинъ. Апостолы прозвали его Варнавою, что звачитъ сынъ утышенія: такъ онъ утышиль общество своимъ добрымъ двяомъ, которое естественно должно было послужить примъромъ и для другихъ. За нимъ и другіе стали отдавать, что имван, на пользу общую; и такимъ-то обравомъ возникли можду первыми јерусалимскими христіанами тъ идеальныя отношенія, которыя описываются въ книгь Авяній апостольскихъ. Вся тайна этихъ отношеній распрывается въ вемногихъ первыхъ словахъ описанія: у множества увыровавшихъ было одно сердие и одна душа.

Такъ, всякая причина производить соответственныя собъ последствія. Всякая идея выражается въ соответственныхъ себъ формахъ. Когда духъ общества хорошъ, пропитанъ началами справедливости, братства, любви, -- сами собою слагаются въ обществъ и вившвія отпошенія хорошія, основанныя на справедливости, братствъ и любви. Еслибы и теперь въ христіанскихъ обществахъ быль такой же духъ, какъ у христіанъ перваго времени, еслибы и теперь у христіанъ было одно сердце и одна душа: сами собою поддерживались бы между ними и тв идеальныя вившиня отношения, какія были въ јерусалимской христіанской общинъ при апостолахъ, и не было бы тогда надобности ни въ какихъ соціалистическихъ преобразованіяхъ и переворотахъ; и не было бы даже повода въ самымъ мечтаніямъ о такихъ переверотахъ. Не было бы тогда ин той ръзкой разницы между общественными классами, на которую такъ жалуются ныношніе соціалисты,-ни той описной непріявии между ними, которую болве и бо-

Digitized by Google

яве стараются возбудить проповъдники соціалистических ученій; не было бы ни пренебреженія и притъсненія отъ сильных слабымъ, ни вависти и ненависти отъ слабыхъ къ сильнымъ, ни вообще всёхъ тёхъ моральныхъ и физическихъ неустройствъ и несчастій, которыя происходять отъ того, что одни люди слишкомъ эгоистически пользуются своимъ хорошимъ положеніемъ въ жизни, а другіе не вибють средствъ къ удовлетворенію самыхъ необходимыхъ потребностей жизни.

Но возышите во внимание совствить другое правственное состояніе общества, когда у членовъ общества не только не одно сердце и не одна душа, по когда напротивъ большая часть ихъ заботится только о себъ и о своемъ и наровить все себъ, когда эгонямъ болъе и болъе распростравяется между людьми, и самыми проповъдниками братства и любви поставляется въ основной правственный принципъ общественной жизни, когда не только между членами различныхъ класмежду ближайшими членами одной совъ общества, но семьи правственныя связи слабъють и проповъдниками новыхъ ученій равслабляются болье и болье, - потому что у большей части этихъ проновъдниковъ вивств съ отриданиемъ собстренности соединяется и отрицаніе семьи, - когда во имя самыхъ высшихъ идей братства и любви проповъдуется насиліе, раздраженіе в вражда, когда духъ христіанскій пе только не проявляеть себя живыми дъйствіями между членами христіанскихъ обществъ, но намъренно ослабляется и подавляется тъми повыми учителями и преобразователями общества, у которыхъ въ планъ будущей соціальной реформы прямо входить искоренение христіанства; -- вовможно ли при такомъ состояній общества и при такихъ правственныхъ ціяхъ распространяющихся въ немъ, мечтать о возстановленін между людьми тъхъ идеальныхъ отношеній всеобщаго равенства, братства и общенія во всемъ, какія существовали въ первобытновъ христіансковъ обществъ, у котораго были одно сердие и одна душа?...

Всякое дерево производить соотвътственные себъ плоды.

Много разъ въ поднъйшіе въна разные религіозные и политическіе мечтатели мечтали возвратить человъчество къ идеальному устройству первобытнаго христіанскаго общества, не заботясь въ то же время о вовстановлени въ современномъ обществъ тъхъ нравственныхъ свойствъ, какими отличались христіане первыхъ въковъ, не заботясь о воспитаніи такихъ свойствъ въ самихъ себв. Но обыкновенно подобныя попытки приводили къ совершенно противоположнымъ послъдствіямъ: въ комиучистическихъ обществахъ, созданныхъ искуственнымъ и тъмъ болье насильственнымъ образомъ, обыкновенно вмъсто всеобщаго равенства и свободы являлся деспотиямъ, вмъсто братства и любви—вражда, вмъсто всеобщаго довольства и счастія — невыносимое стъсненіе: того же и только этого можно ожидать отъ распространенія революціонно-коммунистическихъ началъ и на всъ будущія времена...

Но и между самыми первенствующими христіаннами недолго, говорять, поддерживалось то идеальное общественное устройство, которое описывается въ книгъ Дъяній апостольскихъ. Мы видимъ его во всемъ высокомъ проявлении духа любви только въ самой первой јерусалимской общивъ христіанъ. Въ другихъ городахъ, гдв потомъ явилась христіанская церковь, мы уже не видимъ общенія имуществъ, хотя духъ христіанской любви въ болье обычной формъ взаимной благотворительности проявляется еще живо и сильно во многихъ обществахъ. Между саными јерусалимскими христіанами, по всей въроятности скоро посят возникшаго общенія имуществъ, стали открываться примъры влоупотребленій, взаимнаго недовърія, подозръній, жалобъ, (Дъян. V, VI) и т. д. Такъ, но это-то самое и показываетъ, что идеальное устройство общественныхъ отношеній возможно только при самомъ высовомъ уровив нравственнаго состоянія общества. Пова духъ взанивой любви у самыхъ первыхъ христіапъ въ Іерусалимъ находился на самой высокой степени правственнаго состоянія; до тъхъ поръ и могли поддерживаться между ними чистыя идеальныя отношенія въ самомъ внішнемъ быту. Но

вакъ скоро съ умножениет христинского общества стали входить въ составъ его люди уже не столько высокіе и чистые духомъ; тогчасъ стали обнаруживаться въ обществъ в злоупотребленія и лицем'вріе и недов'вріе другь въ другу и взаимныя жалобы и ропотъ. Поддерживать въ обществъ принудительнымъ образомъ идеальныя вившиів отношенія, когда самый дукъ любви и братства между христіонами сталь ослабърать, савлалось <del>невоз</del>можнымъ: это только усиливало бы скрытный эгонямъ, вваниный обизиъ и взаничое недевъріе и ственение между членами общества. Потому апостолы, при распространевів христіанства въ другихъ городахъ, в не пытались поддерживать обязательность полижимаго общения вмуществъ, довольствуясь твиъ, что взаимиая любовь христіанъ, все еще стоявшая на довольно высокой степени, стала выражаться въ другой болве обычной формв проявления — въ формъ христіанской благотворительности ближайшимъ и отдаленнымъ братьямъ... Такъ, не долго держалась въ самомъ высокомъ по духу христіанскомъ обществів первыхъ временъ идеальная форма внолить братскихъ и выше, чтить бритскихъ, общественныхъ отношеній: но по крайней мірь христіанство показало, при какихъ условіяхъ возножно, нанивь путемъ достижнио такое идеальное общественное устройство. Единственный нуть къ этому есть правственное очищение и возвышение общества, утверждение въ немъ христіанскихъ началъ, развитіе духа любви до полнаго самоотверженія, чтобы всявій готовъ быль отдать все свое для всёхъ, чтобы было въ обществъ одно сердце и одна душа, —а конечно не противоположный путь правственнаго развращения в ожесточения, не усиленіе въ обществъ взаимнаго раздраженія и вражды, не проповъдь насилія, эгонзма и борьбы за существованіе...

Но, скажуть, путь правственнаго очищенія в возвышенія путь слишкомъ долгій в трудный, особенно когда дъло касается не отдъльныхъ личностей, а цълаго общества. И высонихъ результатовъ, въ которымъ человічноство могло бы придти по этому пути, можно ожидать только разві въ от-

далениомъ будущемъ... Такъ. Но это-то самое отчасти уже и ручеется за вържость указываемаго пути: только на такоиъ пути двло соціальнаго усовершенствованія человіческих обществъ можетъ развиваться естественно и последовательно, нать развиваются всякія другія человічноскія діла. Ибо наное же двло, особенно большое и серьёзное, двляется безъ труда? Какой важный результать въ исторін человичества достигается безъ надлежащей предварительной подготовки -какъ-нибудь на-скоро? Не мало бываетъ историческихъ и политическихъ двятелей, которые увлекаясь кратчайшими и рвшительнвишими путими из осуществлению своихъ идей, приступають из вынолиению ихъ безъ надлежащей подготовин для этого въ окружающій средв, производять разные испуственные опыты надъ жизнью, спвшать скорве получать отъ нея такіе плоды, для произращенія которыхъ самая почва неготова. Но сама жизнь обыкновенно жестоко истить за тавое насильственное обращение съ нею. Испусственныя жеры, васильствовано опыты надъ жизвью, преждовроменные и скоросивамо результаты при осуществлени историческихъ задачь обыкновенно бывають самые веудачные, и только задерживають правильное развитіе тахъ самыхъ идей и задачь, для которыхъ они предприниваются. Такъ, при разръшенів велятаго соціальнаго вопроса, занимающаго современное человъчество, могутъ придумываться скороспълыя ръшенія и ввобратиться разлачныя внашнія мары на лучшему устроенію обществъ человічеснихь. Но все это не подвинеть діла впоредъ, а чолько болъе запутаеть и затяноть разръшение вопроса. Формы общественной жизии могуть изняться по изскольку разъ въ самое коротное время; наждая изъ такихъ перентать необходимо будеть сопровождаться безполойствани и потерими для иногимъ членовъ общества, но если самое внутренное седержаніе жизни-правственное состояніе общества будеть оставаться одно и то же и даже становиться хуже в хуже,—никаним вившними иврами, никаними рышятельными переворотами въ продолжение пълыхъ въковъ нельза

будеть привести общество къ желаемому совершенскву и счастью. Частая перемвна вившияхъ формъ безъ вычтреннаго усовершенствованія самаго духа общества есть самообольнение, лишь отвлекающее мысль общества отв прамой постановки ея существеннъйшихъ вадачъ, -- безполения трата силь и времени, стоющая притомъ первако очень тижелыхъ Христіанство указываеть, хота долгій в **УСИЛІЙ И ЖО**РТВЪ. трудный, но единственно върный путь къ соціальному усочеловъчества, такъ какъ этотъ путь есть вершенствованію настоящій историческій — естественный и послудовательный, на которомъ средства соотвътствують предполягаемымъ жълямъ, витиние результаты развиваются изъ внутреннихъ основъ жизни, и постепенное соверженствованіе общества совершается безъ насильственныхъ церевороговъ и тажелыхъ личныхъ потерь и стъсненій. И если этотъ единственно върный путь досель оставляется безь винианія большею частію общественныхъ предбравователей; то это главнымъ образомъ происходить отъ того, что люди по большей части не любять прямо ставить предъ собою серьёзявнию в существевнъйшіе, особенно правственные вопросы живви, любять напротивъ серьёзныя и важныя дъла дълать сполько возможно дегчайшими и скоръйшими средствеми, хотя эти средства и оказываются обыкновенно неудачиыми для предположенныхъ швлей....

Но что же, если идеальное устройство человических обществъ возножно только при самомъ высокомъ резектія общественнаго духа, которое конечно можетъ достигаться долгвиъ путемъ (да еще и достигнется ли когда-пибудь?): ужели при настоящемъ правственномъ состоящій человическихъ обществъ мы должны относиться развидушно ко всямъ сощельнымъ неустройствамъ, къ крайнему нараженству общественныхъ состояній, къ правственному и матеріальному подравлепід одражній в правственному и матеріальному ствонепідмъ, сположній правственному и будности подражнопідмъ, сположній правственной грубокти подражнопідмъ, сположній правственной грубокти подражно-

шинство человъчества?... Иначе сказать, ужели до того временя, когда разрешится въ человечестве вполне удовлетворительно правственный вопросъ (а разръщится ли онъ когда въ настоящей жизни удовлетворительно для всего человъчества, этого и не объщаетъ наиъ христіанство); ужели до того времени мы должны относиться безучаство въ такъназываемомъ соціальному вопросу? Вовсе нътъ. Христіанство твиъ именно и отличается отъ всякихъ мечтательныхъ утовическихъ ученій, что оно ясно различаетъ идеалъ и дъйствительность, и указывая человъческимъ стремленіямъ конечную цвль въ идеаль, въ то же время никогда не теряетъ изъ виду дъйствительности. Христіанство считаетъ воаможнымъ полное счастіе людей только при полномъ правствецпомъ совершенствъ, которое въ настоящей жизки в не можеть быть достигнуть вполив, а только относительно, и притомъ не всъмъ родомъ человъческимъ, а только лучшею частію его. Въ вакой именно мъръ и какою частію людей достигнется это возможное на землъ совершенство и счастіе, и на этотъ вопросъ христіанство не даеть намъ рашительнаго отвъта, такъ какъ разръщение этого вопроса въ будущемъ зависить отъ свободы людей, всъхъ направлений которой во всв будущіе въка и во всей массъ людей даже и приблизительно предусмотръть нельзя. Такимъ образочъ христіанство и не обольшаеть людей надеждою на полное осуществление влеальнаго общественнаго устройства и счастія, какъ далають это другія утопическія ученія: христіанство скорве пожалуй отридаеть полное осуществление этого идеала при на-стемщихъ условияхъ живни, по прайней маръ относительно всей массы человъческаго реда. Въ этомъ собственно мечтательномъ утопическомъ симелю соціальный вопросъ действительно не имветь значенія для христіанства. Но христіанство вовсе не относится безучество въ дъйствительнымъ лишеніямъ и страданіямъ огромной массы людей и не отрина-еть вовможители и необходимости посильнаго облегенія мъи при настрящих условіяхъ жизни. Напротивь во всей свяв

и глубинъ оно признаетъ и раскрываетъ эти лишенія и страданія, какъ ни одно изъ человъческихъ ученій; и со всею настойчивостію непрестанно пропов'ядуеть оно и широкую возможность и поливищую обязательность для всвув-для частныхъ людей, для цълыхъ обществъ и государствъ - посильно и со всевозможнымъ усердіемъ и искренностью облегчать эти лишенія и страданія. Въ этомъ сиысль соціальный вопросъ выдвинутъ христіанствомъ и твердо поставленъ на видъ человъчеству прежде всякихъ другихъ учевій, съ самаго начала его распространенія; и досел'я твердо стоить и раскрывается въ немъ съ большею полнотою, глубиною и жизненностью, чъмъ въ какомъ бы то ни было другомъ ученій. Только христіанство указываеть для разришенія этого вопроса-т.-е. для посильнаго облегченія участи бъдныхъ и несчастныхъ людей-не тв средства, какія рекомендуются современными соціалистическими ученіями.... И прежде всего, глубоко сочувствуя скорбямъ и лишеніямъ бъдвыхъ и неочастныхъ людей, и не находя возможности облегчить внолив ихъ внъшнее матеріальное положеніе, христіанство старается отврыть для нихъ источникъ утвшенія и возможнаго счастія, независимо отъ вивштияго положенія, въ ихъ собствевномъ духъ-въ миръ совъсти, въ успокоеніи духа, въ разумномъ и примирительномъ взглядв на земныя лишенія и страданія. Христіанство внушаеть последователямь, чтобы они не спотръли на земную жизнь какъ на последеною пель своихъ стремленій, и не ожидали отъ нея полнаго счастія, что ножнаго счастія на земят и быть не можеть, и что самые богатые и счастивые по виду люди имвють свои скорби и страданія, что земная живнь для людей есть тольно приготовленіе нь будущей, пратковременный искусь, за ноторымь носявдуеть полное воздание по двиамъ и свойствань людей въ другой живни,---гдъ не будеть нежду людьми никакой равности состояни и вившнихъ положений, гль въчное счасти и посчастие людей вполив будеть зависеть оть ихъ соботвеннаго правственнаго состоянія, отъ ихъ доброй воли,-

что при этомъ лишенія и страданія настоящей жизии могутъ имъть для насъ даже благотворное воспитательное значене, и за нихъ повтому намъ нужно пе роптать на свою судьбу, а благодарить Бога,— что никто въжизни не терпитъ столько лишеній и страданій, сколько претерпъль ихъ за насъ добровольно по любни къ намъ Господь и Искупптель нашъ Івсусъ Христосъ, что участвуя со Христомъ на землъ въ страданіять, мы будемъ участвовать съ Нимъ на небъ въ Его въчной славъ и блаженствъ и т. д. Такими внушеніями христіанство успаваеть утверждать во многихь своихъ истивныхъ послъдователяхъ, такое высокое правственное настроенів, что они не только примиряются съ жемными лишеніями и скорбани, находя для себи источникъ утъщенія въ своемъ духъ-въ своихъ чаяніяхъ и върованіяхъ, но я сами добровольно идуть на пихъ, подражая своему Учителю Христу, ищуть ихъ, находять въ этихъ самыхъ скорбяхъ и лишеніяхъ источникъ надеждъ и блаженства по слову Христа: блажени нищіе духомъ, яко ваше есть царствіе небеснов, блажени алчущіе нынв, яко насытитеся, — блажени плачу-щіе нынв, яко вовсиветеся и т. д. (Луки VI, 20, 21).

И за это христіанству дълають еще болве жествій упрекъ его противники. Аристіанство, говорять, своимь ученіемь о примиренін съ земными спорбями и лишеніями, о терпвиім, о наградахъ и утъшеніяхъ въ жизни будущей, только обольщаеть быдныхь и несчастныхь людей, отнимаеть у нихъ побужденія то-либо предпринимать для улучшенія своего состоянія, и такимъ образомъ только закрівплясть въ обществахъ человъческихъ тъ дурные порядки и отношенія, тъ лишенія и ственения, отъ которыхъ страдають они. Некоторые даже заподозръваютъ христіанство въ томъ, что оно намърению дълаетъ это - изъ угожденія людямъ сильнымъ и богатымъ внушаеть бъднымъ м слабымъ примирение съ своимъ положеніемъ, дабы закръпить надъ ними гнетъ сильныхъ и богатыхъ, — наивренио обольщаетъ людей проповъдью о наградахъ жизни будущей, чтобы подавить и заглушить въ вихъ всякія 20

стремленія къ удучшенію своего состоянія въжизни настоящей.

Но такіе упреки могли бы быть справедливы тогда, когда было бы доказано, что чавнія и обътованія христіанства относительно жизни будущей-пустая мечта, и что настоящая жизнь напротивъ представляеть въ себъ последнюю цель человъческихъ стремленій и можетъ дать людамъ полное счастіе. Но такихъ доказательствъ досель никто не представилъ и представить не можетъ: напротивъ христіанскій ваглядъ на жизнь земную находить себъ постоянное подтверждение въ опыть и исторіи людей, и христіанская проповъдь о жизни будущей инветь для себя основание въ самыхъ глубочайшихъ потребностяхъ и дучшихъ чаяніяхъ человъческаго духа \*). Вовторыхъ путь, указываемый христіанствомъ къ облегченію участи людей бъдныхъ и несчастныхъ чрезъ примиреніе ихъ съ своимъ положеніемъ и надежду на жизнь будущую, тогда могъ бы быть названъ путемъ невърнымъ и нехорошниъ. когда указанъ былъ бы къ этому другой путь болве надежный. Но такого другаго лучшаго пути не существуеть. И въ особенности тогь путь, который въ противоположность христіанству повъйшими печальниками людей бъдныхъ и несчаствыхъ рекомендуется въ удучшению ихъ положения,-путь состоящій въ томъ, чтобы не примирать біздняковъ съ нхъ состояніемъ, но напротивъ всячески возбуждать, раздражать ихъ противъ него, раскрывать предъ ними тяжесть и невыносимость этого состоянія, такой путь бевъ сомнівнія не приведетъ бъдныхъ в несчастныхъ въ счастію, а только еще болъе сдълаетъ ихъ весчастными. Ибо можетъ ли голодному и жаждущему принести облегчение то, что въ немъ стараются раздражать и усиливать голодъ и жажду, не предлагая настоя-

См. Рачи, произвесенныя при выпускахъ воспитанниковъ 1-го деситивита Александровскаго Военнаго Училища свящ. А. М. Иванцовывъ-Платововымъ. Москва 1874. Ред.



<sup>\*)</sup> Объ этомъ подробнѣе можете прочитать въ моей рѣчи пятому выпуску воспитанниковъ Александровскаго Военнаго Училища — на тему: "Что такое жизнь".

щихъ средствъ къ удовлетворенію? Можеть ли человъку страдающему отъ раны доставить облегчение то, что его рану только распространяють безъ надежды на исцъленіе? Люди, отнимающіе у бъдняковъ и страдальцевъ послъднюю опору въ жизни-внутренее спокойствіе, миръ души, надежду на жизнь будущую-дълаютъ положение ихъ болъе, чъмъ вдвое, болъе чъмъ въ десятеро несчастнъйшимъ. А когда мнимые печальники бъдныхъ людей, не довольствуясь разрушениемъ ихъ внутренняго мира, стараются еще кромъ того подвигнуть ихъ на противозаконныя дъйствія для улучшенія своего состоянія, на насильственное отнятіе чужой собственности, на заговоры и возстанія: это не только не улучшаеть вившияго состоянія бъдныхъ людей, а неръдко губить ихъ жизнь окончательно, — но еще болъе это губить бъдныхъ людей правственно развращая ихъ, дълая преступнивами. Бъдный преступникъ несомнънно гораздо несчастнъе обднаго, но честнаго человъка. Христіанству, которое порицаютъ за то, будто оно своею процовъдью о терпъніи принижаетъ и развращаетъ слабыхъ людей, дълая ихъ рабами сильныхъ, - по истинъ никакъ нельзя сдълать того упрека, чтобы оно на самомъ дълъ правственно принижало и развращало бъдныхъ людей. Христіанство никогда не проповъдывало такихъ идей, что люди бъдные и несчастные по внъшнему положению, пепремънно должны быть и нравственно грубыми, развращенными людьми, рабы по вившности-рабами по духу, неспособными ни на какія возвышенныя стремленія и благородныя дъйствія. Напротивъ, такія убъжденія проповъдуются только противниками христіанства, тъми людьми, которые не върять во внутреннюю силу и свободу духа и всъ правственныя свойства людей производять отъ ихъ вившиняго матеріальнаго положенія. Но христіанство не только теоретически проповъдуетъ, но и практически жизнію многихъ своихъ последователей доказываетъ ту истину, что человъкъ и въ самомъ низтовиъ состояни и въ самыхъ тяжелыхъ условіяхъ матеріальной жизии можеть сохранять и внутреннюю свободу духа

и благородство характера и возвышенность стремленій и чистоту дъйствій. И это есть другая заслуга-другое благодъяніе, оказываемое христіанствомъ людянь бъднымъ и вообще находящимся въ невыгодныхъ внашнихъ условіяхъ жизни. Примиряя ихъ по возможности съ вившнимъ незавиднымъ положеніемъ, христіанство въ то же время поддерживаетъ въ нихъ нравственную чистоту и высоту. Замъчено исторически, что никогда между людьми бъдными, запимающими низкое общественное состояніе — рабами напр. не бывало столько личностей высокихъ, гуманныхъ, благородныхъ, какъ въ тавія времена, когда и въ низшихъ классахъ общества твердо держатся добрыя христіанскія убъжденія и чувства. Такъ напр. было въ первые въка христіанства, когда сами знатные и образованные язычники, привыкшіе считать своихъ рабовъ и вообще низшихъ людей животными не только по витшнему состоянію, но и по нравственнымъ свойствамъ, неръдво должны были удивляться нравственной чистотъ, благородству, героизму, самоотвержению тъхъ своихъ рабовъ и рабынь, которые дълались христіанами. Понятно послъ этого, какую услугу бъднымъ низшимъ классамъ общества оказываютъ тъ люди, которые стараются искоренять въ нихъ христіанскія убъжденія и чувства.

Наконецъ христіанству тогда можно было бы сдълать упрекъ, что оно проповъдуетъ терпъніе и примиреніе съ своею участью людямъ бъднымъ и слабымъ какъ бы въ интересахъ людей богатыхъ и сильныхъ, еслибы оно не обращалось и къ богатымъ и сильнымъ съ постоянною проповъдью о милосердіи и справедливости. Но христіанство въ этомъ упрекнуть нельзя. Проповъдуя бъднымъ терпъніе и успокоеніе, опо не расточаетъ лести предъ богатыми и сильными людьми и не внушаетъ имъ жестокосердія и самодовольства. Христіанство не говоритъ богатымъ, что они могутъ пользоваться своимъ богатствомъ для своихъ личныхъ потребностей безъ участія къ нуждамъ бъдныхъ, не говорить сильнымъ, что они могутъ пользоваться своею силою для пригъсненія слабыхъ. Напротивъ христіан-

ство постоянно проповъдуетъ богатымъ, что они должны всячески облегать положение бъдныхъ, и внушаетъ сильнымъ, что они должны употреблять свою силу на защиту и поддержку слабыхъ. Богатство и сила, по ученію христіанства, не личное право, не личная привилегія владъющихъ ими, которыми можно польвоваться по произволу для личныхъ цълей и прихотей, безъ участія къ положенію другихъ. Богатство и сила-даръ Божій, временно даруемый твиъ, кого Госполь въ этой жизне особенно взыскиваетъ своими милостями, дабы и они были милостивы въ другимъ, облегчали положение бъдныхъ, давали утъшение несчастнымъ, защищали и поддерживали слабыхъ. Въ этомъ даръ Божіемъ, не личными правами и заслугами пріобрътенномъ, а милостію Божією даруемомъ, -- въ правильномъ употребленіи этого дара владъющіе имъ должны отдать строгій отчеть передъ Богомъ. И нътъ такихъ обличеній и прещеній, съ которыми бы христіанство не обращалось противъ людей богатыхъ, неправедно умножающихъ свои богатства и пользующихся ими только для евоихъ личныхъ цълей, и противъ людей сильныхъ, употребляющихъ свою силу на притъсненіе слабыхъ. Христіанство не возбуждаеть людей бъдныхъ и слабыхъ, претерпъвающихъ несправедливости и стъсненія отъ извъстныхъ общественныхъ порядковъ, прямо возставать противъ этихъ порядковъ и насильственно низпровергать ихъ; но христіанство и не одобряеть и не поддерживаеть такихъ порядковъ, отъ которыхъ могутъ терпъть люди бъдные и слабые, при которыхъ только не многимъ можетъ быть хорошо, а большей части людей дурно. Напротивъ по христіанскому ученію само собою слъдуеть, что такіе порядки несовивстимы съ христіанскою любовью, съ христіанскимъ братствомъ, съ духовнымь равенствомъ встать людей предъ Богомъ, съ общимъ втинымъ назначеніемъ людей; поэтому всв тв, отъ кого можеть зависьть поддержание или изминение общественных порядковь, должны всячески стараться — улучшать, усовершенствовать ихъ, дълать ихъ больен болье соотвътствующими началамъ братства, любын,

духовнаго равенства людей и высокаго въчнаго назначения всъхъ ихъ. Только все это должно совершаться не чрезъ насиліе, не съ враждою и раздраженіемъ, не тяжелыми переворотами, въ которыхъ разгараются страсти и страдаютъ личная совъсть, личная свобода, личное благо, а по доброй волъ, по совъсти, въ духъ любви, при которой самые высокіе подвиги самоотверженія и самыя великія усовершенствованія въ жизни общественной дълаются безъ стъсненія личной совъсти, личной свободы и личнаго блага.

И такъ вотъ путь, которымъ христіанство всегда шло къ той великой цъли, къ которой издавна устремляются лучтіе помыслы и надежды людей, вотъ путь къ разръшенію того вопроса, надъ которымъ работаютъ многіе развитые и благородные умы и въ настоящее время— къ искорепенію дурныхъ и тяжелыхъ общественныхъ порядковъ, къ улучшенію положенія бъдныхъ и слабыхъ людей и вообще къ усовершенствованію жизни человъчества. Это путь добрей воли, совъсти, любви. По ученію христіанскому, какъ и по ученію соціалистическому, чтобы вставъ людямъ по возможности было хорошо, богатые должны поступаться своимъ богатствомъ въ пользу бъдныхъ, и сильные должны употреблядь свою силу на служеніе слабымъ. Но богатые и сильные, по ученію христіанскому, должны дълать все возможное для бъдныхъ и слабыхъ не по насилію и принужденію отъ нихъ (все достигаемое насиліемъ и принужденіють и нечисто и непрочно), а по внутреннему расположенію, по доброй волъ, по совъсти, по любви. Противники христіанскаго ученія могутъ насмъхаться надъ

Противники христіанскаго ученія могуть насміжаться надъ этимъ путемъ въ устроенію общественнаго благосостоянія. Могуть говорить, что это путь слишкомъ мечтательный, идеальный, что на немъ предполагается слишкомъ много візры въ добрую совість и добрую волю людей. Но христіанство по опыту знаеть, что этимъ путемъ можно достигнуть многаго; оно и въ прежнія времена и во времена самыя неблагопріятныя для возбужденія доброй совісти и доброй воли, многое сділало на этомъ пути для блага человізчества, для облегче-

нія участи б'ядныхъ и несчастныхъ, — сдівлало столько, сколько викогда не было сдвлано никакимъ другимъ ученіемъ и никавими другими средствами. Христіанство въ томъ именно и полагаеть върность указываемаго имъ пути въ устроемію общественнаго блага, что ово основывается на доброй совъсти и доброй воль и на въръ въ добрую совъсть и добрую волю. Опытами тысячельтней исторіи человьчества докававо, что только тамъ и можно сдвлать что-либо добоое, гав есть добрая совъсть и добрая воля и въра въ добрую совъсть и добрую волю, а тамъ, гдъ и добрая совъсть и добрая воля изсяклю и въра въ нихъ утратилась, тамъ никакими виъшними мврами и гарантіями вичего прочнаго создать пельзя. Наконецъ христіанство потому увърено въ указываемомъ имъ пути къ устроенію общественнаго блага, что этотъ путь чисть: на немъ, если нельзя для людей сдълать добра болве того, чвиъ сколько позволять добрая совъсть и добрая воля саныхъ людей (какъ этого нельзя сдвлать и ни на какомъ другомъ пути), то по крайней мъръ не сдълается имъ и никакого вла, — ни насилія, ви ствененія, ви развращенія для доброй совъсти и доброй воли людей.

Остается еще одинъ вопросъ. Христіанство, говорять, не всегда исполняеть въ человъчествъ ту высокую миссію, какую можетъ исполнять по самому смыслу своего ученія. Не всегда оно, проповъдуя бъднымъ и слабымъ терпъніе и примиреніе, съ надлежащею силою внушаетъ богатымъ и сильнымъ справедливость и человъколюбіе. Иногда, говорятъ, въ церкви христіанской слово правды и человъколюбія предъ сильными міра почти замолкаетъ, и проповъдь христіанская, обращенная только съ словомъ терпънія и примиренія къ бъднымъ и слабымъ, дъйствительно какъ бы содъйствуетъ поддержанію и закръпленію гнета богатыхъ и сильныхъ надъ бъдными и слабыми. Да покроются позоромъ въ исторіи христіанскихъ обществъ тъ впохи, когда въ самомъ высшемъ сватилищъ правды и любви-—въ церкви христіанской замолкаетъ слово правды и любви. Да покроются позоромъ тъ представители и

проповъдники христіанства, которые самое святьйшее слово истины — пропов'ядь евангельскую обращають въ орудіе для человъческой лести, для человъческого произвола, даже для человъческой жестокости, которые своими внушеніями вибсто того, чтобы содъйствовать распространевію въ обществъ инлосердія и правды, лишь болъе возбуждають в укръплають немилосердіе и неправду. Но еслибы н такъ было, еслибы между видимыми представителями церкви христіанской и недоставало по временамъ живыхъ провозвъстинковъ правды и люби, въ ней всегда останется предъ человъчествомъ въчный проповъдникъ, въчный ходатай предъ Богонъ и людьня за всвяъ слабыяъ и бъдныяъ, страждущихъ и обремененныхъ-Божественный Искупитель и Спаситель человъчества Іпсусъ Христосъ съ Его святвишею жертвою — жертвою безконечной любви, съ Его святымъ Евангеліемъ-евангеліемъ парствія Божія, царствія правды и любви, съ безчисленнымъ сонномъ святыхъ Его учениковъ, послъдовавшихъ божественному призыву правды и любви и другимъ подающихъ примъръ слъ-довать за ними. И если бы между нами самими недостаточно было разумънія, усердія и силы къ устроенію нашихъ взаимныхъ огношеній по вачаламъ правды и любви, Онъ Самъ Своею всемогущею силою и любовію поможеть намь савлать все, что можно и пужно: только бы не оскудъвала въ насъ въра въ Него, надежда на Него и любовь къ Нему.

Вотъ мы разсмотръли сравнительно два ученія о любви къ человъчеству и благъ общественномъ: ученіе христіанское давно извъстное и много сдълавшее и не престающее дълать для блага человъчества, для облегченія участи бъдныхъ и несчастныхъ людей, и ученіе соціалистическое новое, пока еще вичего прочваго можно сбазать не сдълавшее, но зато отличающееся самыми смълыми и ръшительными замыслами. Въ какомъ изъ этихъ ученій болье полноты, широты, глубины, върности истинному дуку любви и добра, силы, жизненвости, искренности, чистоты, — въ этомъ кажется нельзя

сомиваться. Къ какому изъ этихъ ученій мы поэтому должны обращаться съ своею върою, надеждою и любовью и искать истинныхъ началь какъ для своего личнаго, такъ и для вся-каго общественнаго обновленія и улучшенія: это также не можеть быть непонятнымъ. Какое напротивъ изъ этихъ ученій представляеть въ себъ подъ покровомъ высокихъ идей и добрыхъ цълей стороны весьма сомнительныя и прямо темныя и дурныя, — это также понятно.

Но христіанское ученіе о любви къ человъчеству требуеть отъ насъ не того только, чтобы мы сознавали его истину и превосходство предъ другими ученіами, но того по преимувнеству, чтобы мы следовали ему на деле, въ жизни. И если вногда кажется внымъ, что другія ученія непріязненныя христіанству болве его представляють силы, жизненности и залоговъ для общественнаго обновленія и улучшенія: то это всего болье именно отъ того зависить, что последователи этихъ ученій, несомивино менве чистыхъ и истинныхъ, чвиъ жристіанство, относятся однакожънънинъ болбе ревностно, чъмъ многіе изъ насъ христіанъ относятся кь своему божественно чистому и истинному христіанскому ученію. Еслибы мы христіане не только въ мысляхъ и словахъ, но и на дълъ, въ жизни всегда была върными и ревностными послъдователями закона любви христіансвой; накакія другія ученія, помимо христіанства и вопреки ему мечтающія устроять общественное благо, не только бы не могля имъть между нами никакой силы, но не вивли бы даже повода къ своему появлению. Если бы въ обществахъ современныхъ, какъ выше объяснено, существовалъ истинно соціальный — христіанскій духъ любви, взаимнаго участія и двятельной помощи, не могъ бы имъть тогда нивакой силы, не могъ бы и распространяться въ христіанскихъ обществахъ никакой другой фальшивый и вредный соціализмъ.

И такъ намъ болѣе всего нужно быть не слышателями только, но исполнителями христіанскаго ученія о любви. Въ этомъ для всѣхъ насъ лучшее разрѣшеніе всякихъ соціальныхъ вопросовъ, лучшій исходъ для всякихъ искреннихъ и чистыхъ соціальныхъ стремленій.

Я хотъль было во всему скаранному присоединить для васъеще изсколько практических разъясненій и совътовь о томъ, какимъ образомъ въ наше время, въ извъстномъ жизненномъ положеніи каждаго изъ насъ, при нашихъ общественныхъ условіяхъ и требованіяхъ, мы могли бы наилучшимъ образомъ исполнять законъ христіанской любви. Но моя бесъда въ вамъ и безъ того затянулась слишкомъ надолго; а время зоветь къ другимъ дъламъ и обязанностямъ. Можетъ быть, не досказанное теперь снажу вашимъ преемникамъ, которыхъ послъ васъ, если дастъ Богъ, придется благословлять при выходъ шзъ школы на жизненный путь... А бесъду съ вами заключу молнтвою, да укръпитъ васъ Господь въ духъ любви и да поможетъ вамъ каждому въ его средъ, по закону Христову съ скромностію и искренностію, безъ мечтаній и самообольщеній совершить дъла любви и служенія человъчеству!..

Р. S. Двла и событія большею частію лучше предварительныхъ соображеній и совътовъ указывають наиъ, куда и какъ въ какое время направить свою любовь, свое участіе и двятельность во благо ближнихъ. Авла и событія текущаго времени, какъ и всякаго, представляютъ самое широкое поприще для дъйствій любви... Когда вы слышите, что въ одномъ мъств тысячи семействъ остаются безъ крова и пищи отъ стращнаго ножара, - въ другомъ еще большія тысячи зарапъе предаются унынію отъ неурожая, — еще въ иномъ тысячи семействъ безпомощныя и бъдныя бъгутъ съ мъста родины отъ невыносимыхъ притъсненій варварскаго ига; еще солье, когда вы видите вблизи себя нужду, горе, бользнь, унижение, страданіе: это все указанія Божія, призывающія васъ на дівло любви. Не ожесточите сердець ваших. Помогайте, чэкъ можно, чвиъ далъ кому Господь возможность помогать. Что сдвлаете для кого-либо изъ братій Христовыхъ меньшихъ во имя Его; то савлаете для Него самаго!..

Прот. А. Иванцовъ-Платоновъ.



<sup>3</sup> Октября. 1875 года.

## CAOBO

ПОСЛЪ МОЛЕБСТВІЯ ПО СЛУЧАЮ ТОРЖЕСТВЕННАГО АКТА МОСКОВСКОЙ ЧАСТНОЙ ГИМНАЗІИ ФР. КРЕЙМАНА 2 ОКТЯБРЯ 1875 ГОДА.

День рожденія школы, ежегодно воспоминаемый, есть ея естественный праздникъ, и годъ отъ года болве и болве торжественный праздникъ. Особенно это должно сказать о школъ частной, продолжительность существованія которой зависитъ пренмущественно отъ ея внутренней прочности или состоятельности. Такой школъ, вступающей въ восымнадцатый годъ своего существованія, есть что праздновать.

Но такой праздникъ не есть праздникъ только школы; это вийств съ тъмъ — праздникъ семейный, общественный, даже церковный. Потому что школа есть учреждение вспомогательное какъ для семейства и для общества, такъ и для церкви. Потому-то она правднуетъ не одна, но съ семействами и съ лучшими членами общества, и открываетъ этотъ праздникъ церковнымъ священнодъйствиемъ молитвы и слова.

Мы сказали, что школа есть учреждение вспомогательное для семейства, общества и церкви. Какія задачи вытекають отсюда какъ для самой школы въ отношеніи къ этимъ веливимъ кругамъ человъческой жизни, которымъ служитъ школа, такъ равно для самихъ этихъ круговъ въ отношеніи къ служащей имъ школъ, чтобъ служеніе ея было непреткновенно?—вотъ вопросъ и вотъ предетъ настоящаго слова.

Семейство есть самое первое, самородное воспитательное учреждение въ міръ человъческомъ. Установленное отъ начала бытія человъческаго высшею Премудростію, впервые оно въ себъ заплючало весь мірт человтьческій, весь разунь свыше дарованный цълому человъческому роду, всю цълость его воли, всъ сокровища сердца и все богатство еще высшихъ Божінхъ откровеній, словомъ заключало въ себъ весь правственный человъческій міръ. По этому идеалу семейство, съ постепеннымъ ходомъ и развитіемъ жизни человъчества, должно быть естественнымъ хранителемъ всвхъ наслъдственно получаемыхъ и вновь пріобратаемых благь нравственныхъ. По этому идеалу семейство всегда есть ирлый мірз человіческій, т.-е. нравственный міръ. Такимъ образомъ рождающееся дитя-въ семействъ вступаетъ съ первымъ дыханіемъ въ великій правственный міръ, и подъ вліянісиъ его духа, подъ его естественнымъ воспитательнымъ двиствіемъ возрастаеть, педолгимъ нутемъ, до носледней высоты этого духа. Христіанское семейство, храня въ себъ величайшій даръ и святвишее благо человъчества, высшую нравственную жизнь Богочеловъка, пріобщаетъ дитя и этой жизни и воспитываеть его въ заповъдяхъ этой жизни. Семейное воспитание совершается просто: отъ въры родителей сама собою загарается въра дитяти; любовь, нъжность, кротость нрава матери, -- ровность духа, справедливость и твердость отца, - сообразно съ этимъ весь строй семьи, общій ея духъ легко образують въ дітяхъ добрыя качества сердца и воли: любовь, послушаніе, почтеніе. Общимъ духомъ семьи, общею ея властью, общинь ея благонь самь собою ограничивается естественный эгонямъ частной воли и легко воспитывается сердечная взаимность.

Но, по осложивеному ходу развитія человічества, семья уже не можеть быть представительницею и хранительницею уиственных богатствъ человічества. Семья нуждается въ школів. Передавая дітей школів, семья безъ сомпітия не желаеть поступиться тіми нравственными благами, накими оча непутствовала дітей въ школу. Итакъ школа обязана быть проникну-

тою духовь правственнаго семейства. Это истина непререкаемая и нетребующая доказательствъ. Пікола есть не только учебное, но и воснитательное учрежденіе. По такому свойству этого учрежденія, оно въ своемъ устройствъ и уставъ, въ положеніи и занятіяхъ воснитанниковъ, въ характеръ, чувствахъ и убъжденіяхъ воспитателя, должна представлять по возможности подобіе устройства и устава доброй семьи и положенія ея членовъ — дътей и родителей. Поручая дътей такой школъ, семейство межеть быть помойнымъ за свой правственный илеалъ.

Но обявательства вванины. Школа должна быть благоустроена согласно идеалу семейства. Чънъ же семейство въ свою очередь обязывается предъ такою шнолою? Въ наше время любять говорить больше о правахъ, нежели о обязанностяхъ. Что же? Отвътъ на предложенный вопросъ даже съ этой точки зрвнія будеть благопріятень для успв-ховъ шнолы. Пусть семейства, въ интересв своихъ правъ получить изъ школы встинно нравственными и образованными двуей своихъ, съ уважениемъ относятся къ уставу, обычаямъ, правиламъ, къ духу школы. Пусть семейства не колеблять въ дътяхъ своихъ этого уваженія нанимъ бы то ня было образомъ, те только прямымъ осуждениемъ общихъ порядковъ школы или частныхъ ел распоряженій, но и косвеннымъ поощреніемъ, напримяръ равнодушіемъ къ нарушенію этихъ порядковъ и этихъ распоряженій; трудно воспитать послушаніе, довіріе, любовь къ школь, но легко разрушить ихъ; по видимому поврежденное слегка, это въжное чувство новреждается обыкновенно въ корять; и послъ того самый тирательный уходъ за нимъ не всегда исциляеть его. Уважевіе въ общему духу шнолы, въ общей власти въ ней, къ общему благу ея есть вивств уважение къ собственному духу, въ собственной власти, въ собственному благу каждаго семейства, поручающаго своихъ детей воспитацію школы. Что сказать эдесь делянь школы?—Слово о сенье должно быть бливко выс сердку; когда имъ говорять, что школа по-

Digitized by Google

возножности старается быть для нихъ второю семьею, заботится о нихъ по-родительски, съ испреннею любовію нъ нхъ благу, по родительски радуется о нихъ и по родительски скорбить: это должно быть имъ пріятно, это должно воодушевить ихъ любовію нъ мъсту воспитанія какъ къ родному дому, любовію въ воспитателямь какъ въ самымъ испревнимъ благожелателянь своимь, наконець взаимною любовію другь къ другу какъ къ братьямъ разныхъ возрастовъ въ одной большой семьв. Какъ бы я быль радъ ва васъ, любезныя дъти, если бы это слово къ вамъ принято было вами къ сердцу. Любовь другъ къ другу какъ къ братьямъ легко научить взанино снисходительными, старшихъ **СВЕДСТВИКОВЪ** быть быть заботливыми о младшихъ и навидательными для нихъ, наконець младшихъ быть почтительными въ старшимъ. Любовь въ восинтателямъ требуется естественнымъ благородствомъ сердца, — благородное сердце бываеть благодарно; какъ въ семействъ добрыя дъти ваботятся о родителяхъ, такъ въ школьной семь благородныя двти будуть заботится о благъ своихъ воспитателей, а не будуть какъ эгонсты чувствовать себя только предметомъ ихъ заботливости. Наконецъ любовь къ мъсту воспитанія — это такое великое діло, что ніть словь достаточно описать его. Здесь ведь вы получаете то, чего не могли бы нолучить даже въ сеньв; здвсь вы питаетесь отъ уиственныхъ сокровищь, въками собранныхъ, которыя предлагають вамъ щедрою рукою, и при томъ, не обинуясь скажу, предлагаются не сухниъ сердцемъ, не съ равнодушнымъ взоромъ; это вы поймете впоследствін; наконець вдесь вы вкушаете отъ безцвинаго сокровища искренняго товарищества и можеть быть первой дружбы, саной чистой, беззаватной дружбы. Итакъ вявсь вами сокровища, вявсь и сердца вани да будуть.

Вторая, болве общирная, нежели семейство, по такая же неиспусственная, самородная среда человъческого восинтанія есть общество. Съ такъ поръ какъ единое семейство человъческое разрослось во множество семействъ, чениобажно свя-

ванныхъ между собою въ общую живнь, — духъ семьи, духъ семенной власти, духъ общаго семеннаго блага необходиме живеть и развивается подъ вліянісив духа общества. Следственно и семейное воспитание уже не можеть совершаться вив атмосферы общественной, невависимо отъ устройства общества, возависимо отъ правовъ, убъжденій, мивній, наконецъ предразсудковъ общества. И нътъ надобности уединять воспитаніе отъ этой атносферы, если она чиста и вдорова; подобно макъ нътъ надобности закрывать окна дома, когда визниній воздухъ чистъ и благорастворенъ; пусть входить онъ свободно и освъжаетъ домъ. Но нътъ и возможности уединить воспитаніе отъ общественной атмосферы, если она и нечиста н нездорова; подобно какъ нътъ возножности закупорить домъ такъ, чтобъ не входилъ въ него вивший воздухъ, когда опъ бываетъ зараженъ міазмами. Итакъ вліяніе общества на воспитаніе всемощию.

Мы не будемъ вдаваться въ подробности, не будемъ говорить о вліянів вившняго устройства общества на семейнее воспитавіе, т. е. не будемъ говорить о томъ, какъ сословность предлагаетъ особемныя задачи воспитанію, сообразныя съ ея интересами, съ ея правами и обязанностями. Мы беремъ общество въ его внутренней нераздъльной цвлости.

Поскольку общество есть цвлостный нравственный союзь, оно въ отношени ко всвиъ дътямъ безъ различія сословій пресладуетъ твже цвли какъ и семейство, и потому, можно сказать, облечено семейнымъ правомъ. Дати, какъ будущіе члены общества, естественно встрачаютъ участіе, добрый примъръ и добрый совъть со стороны всякаго благомыслящаго члена общества, и съ своей стороны обязаны почтеніемъ ко всякому члену общества. Такъ воспитывается искренность отношеній человаческихъ въ болье общирномъ круга жизни, такъ воспитываются общественныя добродатели; такъ эгонямъ не только личный, но и семейный, родовой, и наконецъ — сословный находить свой необхедимый предвлъ въ чувствахъ общественности или, что тоже — человачности.

Въ интересахъ такого воснитанія, т. е. общечеловъческаго воспитанія, соединеннаго съ образованіємъ и возвышаемаго образованіемъ, общество-также вакъ и семейство, даже болье чънъ семейство-пуждается въ школь. Не имъя вичего сказать противъ школъ сословныхъ, по неизбъжности и серьезному значению сословий въ обществъ, мы съ особеннымъ сочувствіемъ обращаемся къ такой школь, которая радушно принимаеть всв сословія, которая чрезь это самое представляеть въ себв образъ цълости общества какъ едиваго вравственнаго союза. Понятно, какую великую услугу обществу двлаетъ такая школа, и чего можетъ ожидать общество отъ такой школы. Она охраняеть дътей отъ преждевременнаго односторонняго духа сословности, собирая всъхъ въ одну семью и давая всъмъ одинановое обранованіе. Сословность раздъляеть людей; общая школа нолагаегь въ дътяхъ залогъ единства, сильнаго впослъдствіи положить облоть раздъленію, чтобы естественное различие званий и состояный не переходило въ соперничество и недоброжелательство однихъ членовъ общество въ другимъ. Единство духа швола ость залогъ единства духа общества. Общество, вонечно, ожидаетъ отъ школы, чтобъ она не была равнолушна къ его историческому устройству, его добрымъ нравамъ, его испытаннымъ мивиниъ и убъжденіямъ. Но школа, умъющая понять важность нравственнаго единства общества, съумбеть приложить къ сему все прочее доброе требуемое отъ нея. И такой школъ общество можеть спокойно довърить своихъ будущихъ членовъ.

Чего въ свою очередь никола надъется отъ общества? — Болье всего она надъется, что общество ставить ей задачи серьёзно, что оно серьёзно смотрить на дътей какъ на буду, щихъ своихъ членовъ, въ которыхъ желаетъ видъть свои совершенства и не желало бы видъть своихъ недостатновъ. Въ этой мысли, общество само знаетъ, что оно всъми своимъ ерганами должно помогать дълу николы, а не ставить ему преградъ, поощрять дътей въ ихъ довърм къ принятому восситательно-образовательному направлению жиколы, а не возбуждать

или не поддерживать въ нихъ недовърія или сомивнія, и т. в. д. Кто не внасть, какъ силенъ примъръ взрослыхъ для дътей, какъ особенно сильно желаніе юноми быть общественнымъ человъкомъ; чему сочувствують или не сочувствують въ обществъ, то увлекаеть или отталкиваетъ и вниманіе юноши; и эти вліянія общественной среды на юныя сердца бываютъ слишкомъ сильны, чтобъ школа могла съ успъхомъ противодъйствовать имъ, когда противодъйствіе нужно бываетъ; за то и наоборотъ эта сила добрыхъ общественныхъ вліяній нескаванно облегаетъ успъхъ дъятельности школы. Общество заботясь о школъ заботится о самомъ себъ.

Теперь опать слово къ дътямъ школы. Первое: да не будетъ между вами розви по сословіямъ. Всякое сословіе почтенно и каждое необходимо для общаго блага. Достоинство же человъка опредъляется не сословіень, но внутрешении его качествами. Не сословіе красить человъка, но человъкь украшаєть сословіе. Второе: выходя наъ школы въ общество, будьте почтительны ко всякому его члену. Образы своихъ отда и матери переносите на лица одного съ ними возраста. Грубость или непочтительность мальчика или юноши предъ чужнии служить върнымъ признакомъ того, что его отношения и къ родителямъ не имъють надлежащей правственной чистоты. Последное: какъ еще будущіе члены общества, не рвитесь преждевременно во всъ треволнения его жизни; не старайтесь назачься старве своего вовраста, будьте долве двтьми: ваше время впереди, иначе — вашего времени не будеть. Будьте и кажитесь твив, чвив вы есть двиствительно, вы члены не большаго, а малаго общества-школы. Въ этомъ маломъ общественномъ кругу и упражнийте свои сплы,---чтобъ сдълать ихъ способными для будущей общественной деятельности. Завсь ниште своихъ нечересовъ, завсь есть надъ чвиъ вамъ поработать съ величаншимъ интересомъ: любознательностію и трудолюбіень боритесь противь лености и праздности, вниманісмы, къ волезному и досквому вооружайтесь противъ разсванности в легионыслія, духонь повиновенія общему уславу школы

учитесь удерживать порывы эгоистического своеволія, чувствомъ достоинства пытайтесь отражать могущее встрѣтиться неблагородное внушеніе или недобрый примѣръ; если сказать не объ одной только серьёзной сторомѣ жизии, но еще объ удовольствіяхъ, то и здѣсь — игры допущенныя въ училишѣ вакъ въ добромъ пріятномъ семейномъ кругу предпочитайте общественнымъ удовольствіямъ, предвазначаемымъ не для дѣтей и устрояемымъ не въ цѣляхъ воспитанія.

Наконецъ высшая среда восинтавія есть христіанская церковь. Болье, чъмъ семья, болье чъмъ общество, перковь есть хранительница высшаго правственеаго начала, и са дъйственное вліяніе на воспитаніе начинается съ самаго младенчества дитяти. Постепенно съ развитіемъ сознанія, дита въ церкви вводится въ чиствишій правственный міръ, въ богонодобный міръ, въ святой міръ. Идеалы этого міра цервовь даеть ему созерцать во всталь эпохахь человъческой исторіи, начиная съ первобытнаго міра патріарховъ. Здівсь дитя пріучается думать и говорить: святой человъкъ, угодный Богу человъкъ, прославленный Богомъ человъкъ. Очень легкомысленно смотрять на эти факты тв, которые не замечають глубокаго очеловъчивающаго вліянія церкви. — Церковная молитва въ храмъ, гдъ представляется гармоническое соединение и дъйствие встахъ высшихъ человъческихъ испусствъ въ строгомъ служения ихъ нравственному идеалу, -- какое всеобъемлющее средство восинтанія! Наконець весь уставъ церкви, съ ел строго опредвленнымъ богослужениемъ, которое есть пе что иное, какъ двиственное всякій разъ воспроизведеніе величайшихъ эпохъ нравственной исторіи челов'вчества; съ ея правдинбами последовательно предлагающими духовному созерцанію и такъ сказатъ переживавію одно за другимь эти священнійшія времена для человичества; эта дисциплина цериви, ногда всь ед члены безъ различія возрастовъ палагають на себя пость или совращають обыкновенное время спа,-какь напр. въ ночь водъ свътлое воскресенье: есть ли въ цвломъ свъть среда, болъе

воспитывающая высли, желанія, дійствія, все и всіх равно направляя въ единому, общему, высшему благу? — Недаровъ церковь называется училищемъ благочестія, и Господь церкви Единымъ пстиннымъ Учителемъ.

Тъмъ пе менъе христіанская церковь, и можетъ быть, болте и искреневе всехъ признаетъ пужду и важность шволы въ дълъ воспитанія. Съ самаго свсего начала, личностію первоверхнаго ап. Павла она засвидетельствовала свое отношеніе ко всему тому, что изъ плодовъ человеческаго познанія даже древняго, языческаго міра могло содействовать делу Божію относительно человечества и въ человечествъ. Большая частъ греческихъ отцовъ церкви суть ученики древне-греческой мудрости. Отправлялись въ Аонны, чтобъ въ языческихъ школахъ достигать человеческаго совершенства. Христіанская церковь считала весьма чувствительною болью для себя, когда Іуліанъ на короткое время лишилъ христіанъ средствъ классическаго образованія. Потомъ стали устроять уже самостоятельно христіанскія школы, какъ мёста разработки наукъ Всть школы новаго времени суть отрасли школъ церковныхъ. Монастыри были первыми разсадпиками вауки и образованія. Сего довольно, чтобъ видёть отношеніе церкви къ школъ.

Но послѣ всего сказаннаго в отношеніе школы къ церкви очевидно. Устройство школы, духъ и теченіе ся живни, будучи справедливо соображаемы съ идеалами семейства и общества, еще болѣе должны не упускать изъ вида высшій идеалъ— церковь, ся духъ и жизнь. Добрая школа, добрые руководители школы такъ и поступаютъ, когда ве для внѣшняго только исполненія закона, но съ совнаніемъ его важности и благотворности для воспитанія, съ особенною заботливестію стараются преподавать дѣтямъ простыя, но чистыя и свѣтлыя нонятія о Богѣ Спасителѣ "еловѣчества, и возбуждать въ ихъ сердцахъ благоговѣніе, вѣру и любовь къ Нему. Они спѣшатъ сѣять святое сѣмя на землѣ сердца, еще влажнаго отъ живоіі воды святаго врещенія; они пепрерывно сѣятъ отъ начала до конца ученія, дабы постояпный ростъ пшеницы Божіей пре-

пятствоваль военнать и усиливаться плевеламы и тернію гръха человъческаго. Добрая школа и добрые руководители школы, сознавая глубоко-воспитательное дъйствіе молитвы и превмущественное дъйствіе церковной молитвы, съ особеннымь винманіемь ежедневно слъдять за дътскою молитвою домашнею, и на всякъ праздникъ приводять дътей въ духовный Герусалимъ — въ храмъ Господень, да явится и въ нихъ нъчто отъ премудрости Божественнаго Отрока Гисуса, явленной впервые имянно во храмъ. Наконецъ добрая школа и добрые ея руководители съумъють примънить къ дътской жизни дивный уставъ жизни церковной, равнаго которому нъть по его истинности, правственности и цълесообразности. На такой школъ да почіють надежды и благословенія и христіанскихъ семействъ и христіанскаго общества и самой церкви Божіей!

Двтямъ здвсь напомню слова Евангелія, читаннаго нынв: во время оно приношаху ка Іисусови дати, да коснется иха; и объема иха, возложа рушть на ниха, благословляще иха (Марк. X, 13—16). И васъ приводять въ Господу Спасителю—въ преподаваемомъ вамъ Словъ Его ученія, въ совершаемыхъ съ вами молитвахъ домашнихъ, приводятъ и прямо въ храмъ Господень, вводять по возрасту вашему во весь строй богоустановленной живни; приступайте съ благоговъніемъ и върою, чтобъ и васъ коснулась любовь Господа, и достигло Его благословеніе, да силою сего всемогущаго благословенія надежно преуспъете возрастомъ и разумомъ, на радость и утвшеніе родителямъ своимъ и воспитателямъ, на славу отечества и цервви святой на утвержденіе.

Прот. H. Свргіввскій.

## **Ө. И. ТЮТЧЕВЪ**

## И ЕГО СТАТЬЯ:

## "РИМСКІЙ ВОПРОСЪ И ПАПСТВО"\*).

Статья о Римскомъ вопросв была единственною изъ статей Тютчева, заміченною и у насъ, въ томъ небольшомъ кругу общества, гдв получался или читался Revue des deux Mondes. Но въ этомъ кругу, по преимуществу свътскомъ, всего менъе могли раздълять мивнія Тютчева, особенно въ тв годы, когда обаяніе Европы было еще такъ сильно, и защитники народной духовной самостоятельности считались по пальцамъ. Всъ, конечно, отдавали справедливость ея блестящему французскому изложенію, но большею частью находнян ее, какъ водится, исполненною «крайностей», чуждою любимой «умъренности», и не отваживались въ такихъ европейскихъ вопросахъ сияться съ буксира европейскаго общественнаго мивнія. Въ бумагахъ Тютчева найденъ черновой отрывокъ или върнъе недоконченное письмо къ князю, не сказано какому, письмо чрезвычайно замъчательное, поясняющее и пополняющее самую статью. Было ли оно когда окончено и послано, мы не знаеми и воспроизводими его вполни:

Мартъ 1850 г.

Я попробую, князь, отвётить вамъ на нёкоторыя сомнёнія и возраженія, возбужденныя въ васъ моєю статьєю о Паистві, а вийсті съ тінь благодарю васъ за то, что потрудились ихъ написать. Многіе, про-

<sup>\*)</sup> См. сент. кн. "Прав. Обозр." сего года.

читавъ эту статью, говорили мив, какъ и вы: "Но развв время теперь думать о соединении дерквей? Возможно ли это двло? А еслибъ и было возможно, не представить ли оно для насъ болве неудобствъ (inconvénients), чвит выгодъ?..." Должно быть я дурно выразился въ моей статьв, —иначе пе могло бы придти и въ голову, чтобъ я велъ рвчь о возобновлении флорентийскаго собора... Нвтъ, не такъ становится теперь (раз dans ces termes) этотъ вопросъ. Разумвется, въ сущности, это все тотъ же вопросъ, но онъ необъятно усложнился съ XV въка.

"Прежде всего, чтобъ нъсколько орьентироваться въ вопросъ нужно дать себъ ясный отчеть въ современномъ призисъ, переживаемомъ Западомъ: потому что, только понявши-въ какомъ положении Западъ относительно самаго себя, будемъ мы въ состояніи опредёлить свойство его настоящихъ и будущихъ въ намъ отношеній. Какъ ни трудна эта оцінка, но она для нась трудна меніве, чімь для другихь; потому чго намъ, для того чтобъ орьентироваться, достаточно было бы только оставаться тамъ, гдѣ мы поставлены судьбою 4). Но такова роковая участь, воть уже итсколько поколтній сряду, тиготтющая надънашими умами, что вибсто сохраненія за нашею мыслыю, относительно Европы, той точки опоры, которая естественно намъ принадлежить, мы ее, эту инсль, привязали такъ сказать въ хвосту Запада. Я говорю-жы,-но не Россія. Ибо, -- и это нужно твердо помнить, -- умы въ Россія, 60 уже лътъ, не переставали двигаться въ направлении совершенно обратномъ кь тому направленію, куда увлекали Россію ся судьбы. Наше умственное будущее (notre avenir intellectuel),—собственно для насъ,—это быль Западъ. Россія же, самымъ фактомъ своего существованія, отрицала булущее Запада.

Намъ твердять теперь важдый день, что кризись, которымъ одержима современная Еврона, небывалый, безиримърный въ исторіи обществъ. Что туть правды, въ этихъ увъреніяхъ? Политическія катастрофы, сверженія правительствъ, случались во всё эпохи: это принадлежность всёхъ революцій. Стало быть, еще не въ этомъ отличительный характерь настоящаго движенія. Другими словами: въ чемъ именно разница между тёмъ, что въ прежиія времена посило это пазваніе революціи, и тёмъ, что называется теперь революціей по пренмуществу (раг excellence)? Вся загадка здёсь.

Это нѣчто (чему, говорать, не было прецедента въ исторіи человѣчества,—и дѣйствительно нѣть), это нѣчто—не что нное, какъ сознательное и раціональное отрицаніе уже не только такой или другой вла-

<sup>&#</sup>x27;) Здъсь непереводимая игра словъ: "Car, tout jeu de mots à part, il suffirait pour nous orienter, que nous restassions à la place, où le sort nous a mis"... m. e. à l'Orient.



сти, но самаго принципа власти между людьми. Все это, я знаю, было уже сто разъ сказано; но какъ вообще часто, указывая фактъ. не умъють распознать его настоящаго громаднаго значенія! А значеніе его неизмфримо важно именно потому, что эта доктрина, отрицающая абсолютно самый принципъ власти, не какая нибудь доктрина частная, отдъльная (isolee), случайная, произвольная, а последнее слово, крайній терминъ того долгаго умственнаго развитія, которое принято называть "современною цивилизаціем". Да, надо имъть мужество сознаться вт. томъ, что литература, философія, все это преданіе современной мысли (de la pensée moderne), вся эта умственная среда, въ которой наши умы, такъ сказать, зачаты, выросли и жили,-все это пришло и неизбъжно должно было придти къ результату, сейчасъ мною указанному. Потому что самая сущность современной мысли такова: человъвъ зависить только отъ самого себя (l'homme ne relève que de lui même); въ немъ самомъ, а не въ чемъ либо другомъ, источникъ всякой власти. Когда я называю "современною" мысль, которая также стара какъ человичество, я хочу сказать, что только въ міри современномъ, только въ виду христіанскаго закона и изъ противодъйствія ему могла эта мысль получить свое полное развитие и пріобрівсть свою необъятную правтическую важность. Почему же? Полаган за основаніе, что человъческій разумъ довльють такъ сказать себь самому, — вся философія древности сводится собственно въ одной сущности: въ автономіи человъческаго разума. Нътъ такого митнія, нътъ такой доктрины, исходяшей изъ этого начала, которая бы не была проповедана въ школахъ философовъ, отъ идеализма самаго трансцендентальнаго до матеріализма самаго грубаго. И однакоже все это движение умовъ ни разу не произвело на свътъ ничего подобнаго тому ученію, той власти, той силь, которую я назваль революціей. Потому что, въ томъ возрасть міра н прежде явленія христівнства, философская мысль, добывая себъ человъка въ индивидумъ, могла завладъть, такъ сказать, только наименьшею его частью. Ибо гражданина, - этоть рабь государства, эта вешь государства (но именно только поэтому собственно и человъвъ, - человъвъ по преимуществу по понятіямъ древнихъ), -- необходимо ускользалъ изъ ея рукъ. Государству же подлежаль по праву не только индивидуумъ, но подлежала и сама мысль человъческая. Только христіанство положило конецъ этой, возведенной въ законъ, неправоснособности человъческой души, провозвъстивъ, предъ лицомъ индивидуума, какъ и предъ лицомъ государства, Того, Кто одинъ истинный Господинъ имъ обоимъ Подчинение человъка Богу сокрушило рабство человъка человъку. Или втрите, оно преобразило рабство въ добровольное и свободное повиновеніе; ибо таково по существу своему отношеніе христіанина къ власти, за которою онъ не признаетъ другаго авторитета, кромъ того, которымъ она облечена отъ Верховнаго Владыки всяческихъ. И вотъ почему новъйшая современная мысль, освобождая человъка изъ подъ власти Божіей, эмансипируя человъка отъ Бога, отнимаетъ тъмъ самымъ всякій авторитетъ у власти земной, какая бы она ни была. То есть, другими словами, никакого принципа власти не можетъ въ наши дни существовать для общества, которое было христіанскимъ и перестало имъ быть".

Таковъ основный тезисъ всего историческаго міросозерцанія Тютчева. Онъ не нуждается въ доказательствахъ; но во избъжаніе недоразуміній и для того, чтобъ устранить возможное, хотя и ошибочное, предположение, будто авторъ смешиваеть или отождествляетъ принципъ христіанскій съ принципомъ гражданской власти, мы считаемъ не лишнимъ прибавить нъсколько пояснительных словъ. Міръ древній, не въдавшій Откровенія, не знавшій надъ собою и вив себя никакого высшаго, правственнаго начала, былъ, естественно и такъ сказать de facto, самъ для себя источникомъ всякой власти, самъ своею верховною совъстью. Но и древній міръ, томясь потребностью опредълить и формулировать въ самомъ себъ свое высшее начало, старался отвлечь его отъ всего случайнаго и личнаго, и призналъ его въ идеъ общаго, - а образомъ этого общаго было для него государство. Государство стало для него выражениемъ высшей истины, совершенно поработило себь и, такъ сказать, втянуло въ себя человъческую личность. Поэтому нигдъ и не могла идея государства развиться въ такой строгой последовательности и полноте, какъ въ языческомъ міръ (въ формъли монархической или республаканской — все равно); до своего же полнаго апогея она дошла въ Римъ. Такое государство, само въ себъ вижнощее цъль, само для себя существующее, альфа и омега человеческого бытія, само олицетворенное божество, - такое государство было уже немыслимо въ мірв христіанскомъ. Христіанство, указавъ человвку и человъчеству высшее призвание выть государства; ограничивъ государство областью вившняго, значениемъ только средства и формы, а не цёли бытія; поставивъ превыше его начало божественной истины, источникъ всяческой силы и власти, — низвело такимъ образомъ самый принципъ государственный на низшее, подобающее ему мъсто. На такомъ, такъ сказать, подчиненномъ

отношения въ высшей истина знядется теперь въ христіанства основаніе государства, основаніе земной власти, повиновеніе которой, въ предблахъ высшей истины, благословляется и повельвается для христіанъ Богонъ (какъ это и объясниль Тютчевъ). Но какъ скоро христіанскій міръ отрекся бы Бога, современное основание государства, основание всякой земной власти непремънно бы поколебалось: ему уже не на чемъ утвердиться. Виъсть съ темъ упраздивлось бы единственное начало, обуздывающее, сдерживающее въ предълахъ развитие государственности, указующее ей границы. Чтобы утвердить принцинъ государства нли власти снова на твердомъ фундаментв, следовало бы міру возвратиться къ языческой въръ въ государство, къ представленію древнихъ о государствъ, слъдовательно къ признанію за государствомъ, т. е. за началомъ формальной правды и вившней, грубой, принудительной силы, значенія высшей истины, --- къ приананію полноправности государственной не только надъ гражданиномъ, но и надъ человъкомъ. Но однажды освобожденная изъ языческаго рабства государству человъческая личность, которую христіанство превознесло такъ высоко, за которою признало такую полноту духовной свободы, уже не можетъ, уже не способна дать поработить себя снова. Что же выходить? Выходить сопоставленіе началь несовивстнимихь: языческаго представленія о государствъ съ христіанскимъ представленіемъ о человъческой личности, -- ибо если въ міръ дохристіанскомъ человъкъ поглощался гранцаниновъ, а идея личности идеею государства, то общество христіанское, хотя бы и отрекшееся отъ Христа, не властно уже отречься отъ сознанія человіческой индивидуальности и ея правъ, — совнанія, которому нътъ мъста въ явыческомъ государствъ. Такое общество, сдвигая гражданскій порядокъ съ христіанской основы, не въ состояніи уже обрасти для него никакой другой основы: или государство его задушить, задавитъ,--что едва ли мыслимо,--или же ово обречетъ себя на состояніе въчжаго бунта, — чему мы и видимъ примъры. Такое общество, отрицая христіанство, но не отказываясь отъ влеженныхъ въ него христіанствомъ требованій высшей правственной нравды, индивидуальной свободы и другихъ христіанскихъ нравотвенныхъ идеаловъ, станечь непремънно предъявлять эти требованія къ государству, воздагать на государство осуществленіе

всвхъ этихъ новыполнимыхъ для государства запросовъ. Другими словами: оно вынуждено будетъ весь строй свебодныхъ нравственныхъ отношеній, созданный христіанствомъ, вколотить въ букву, въ форму принудительнаго закона и поставить подъ охрану государственнаго жезла или дубины; оно будетъ палкой, гильотиной, петролеемъ водворять въ міръ любовь, равноправпость, уваженіе къ человъческой личности, къ человъческой свободъ. Откинувъ орудіе духовное, т. е. высшее правственное побужденіе въ добру, даваемое върою въ высшую надземную истину, - оно уже не можеть двиствовать иначе, какъ орудіемъ земнымъ, какъ внвшнимъ, хотя бы и узаконеннымъ, насиліемъ. Следовательно оно само налагаетъ на себя оковы, само обрекаетъ себя на такое рабство и на такое своеволіе деспотизма, которыхъ не въдаль даже языческій міръ и которыхъ само общество конечно стеризть не будеть въ силахъ; но, продолжая отрицать христіанскую основу, оно осуждено лишь безпрестанно сочинять и безпрестанно разбивать создаваемыя имъ формы гражданскаго порядка, — не мирясь ни съ одною. Къ тому же человъческая личность, какъ скоро она познала, вкусила однажды даннаго ей христіанствомъ значенія и свободы, и затімь совлекла съ себя христіанское освящение, претворяется почти всегда не во что ниле, какъ въ самый дикій, разнузданный эгопзиъ. Христіанинъ не можетъ просто перестать быть христіаниномъ и на томъ и покончить: онъ то и дъло будетъ бороться съ своимъ бывшимъ Богомъ и въ себв санонъ и вокругъ себя; онъ не перестанотъ въчно буитовать противъ начала, которымъ какъ воздухомъ проникнуто все его существо и все бытіе современныхъ историческихъ обществъ, бунтовать-непремънно озлобленно, вездъ и всюду, въ тайникахъ души своей, на площадихъ и улицахъ,-попирать, въ силу логической последовательности, все что отимъ началомъ освящалось въ міръ, что такъ или иначе примыкають къ этому началу. Такимъ образомъ окончательный удѣлъ всякаго христіанскаго общества, отрекшагося Христа, есть бунтъ или революція. Но бунтъ ипчего не творитъ и не совидаетъ, а линъ отрицаетъ в разрушаетъ, — в общество, положившее революціонный принципъ въ основаніе своего развитія, должно меминуемо, отъ революцін въ революцін, дойти до анархін, до совершеннаго самеотрицанія в самозакланія. Все это вполит в буквально подтверж-

дается исторіею Франціи отъ ея первой «великой» революціи до парижской коммуны включительно. Такъ первая французская революців пыталась снова воцарить въ мірів вменно языческое представление о государствы и устронть республику по образу и подобію древнихъ классическихъ, но въ тоже время вводила въ свой республиканскій символь вёры, рядомъ съ неязыческими териннами «свобода и равенство», чисто-христішнскій териннъ «братство». Само собою разумвется, что при такомъ неизбъжномъ, роковомъ внутреннемъ противоръчін, вст усилія революців создать государство на прочномъ языческомъ основаніи оказались тщетными; такъ что для дрессировки «братый» и для заврвпощенія государству «гражданъ» (citoyens), революція вынуждена была прибъгнуть къ средству, невъдомому въ языческомъ міръ-въ террору, в во имя свободы, равенства в братства, явила свыту такую чудовищность деспотизма, съ которою можетъ только равняться поджогь Парижа петролеемь, учиненный парижскою коммуною...

Впроченъ намъ еще придется вернуться къ этому основному тезису Тютчева нъсколько няже, по поводу того особеннаго, указываемаго имъ процесса, которымъ начало антихрпстіанское совершаетъ теперь свою работу въ міръ протестантскомъ, въ народахъ германскаго племени.

Нельзя не пожальть, что письмо Тютчева не окончено, и что, отправившись отъ вопроса о возсоединения церквей, онъ прерваль цель своихъ силлогизмовъ на середние, хотя конечно эта цель уже достаточно видна изъ самой его статьи о Папстве. Мы полагаемъ, что собственно въ письме, ходъ его мысли быль бы таковъ:

Папство, разумѣется, не отрицаетъ зависимости человѣка отъ Бога; оно исповѣдуетъ христіанское ученіе о Богѣ, какъ Превысшей Истинѣ и Силѣ, отъ которой лишь одной принципъ земной власти получаетъ свое освящсніе. Но наслѣдовавъ всѣ властолюбивыя похоти и духъ раціонализма древняго Рима, оно ввело въ христіанское міросозерцаніе понятіе о внѣшнемъ церковномъ авторитетѣ и устроило церковь какъ царство отъ міра, какъ государство. Въ иротивоположность революціи, низводившей такъ сказать Бога съ престола, Папство само себя, какъ церковь-государство, возвело на высоту Божьяго престола, отож-

дествило себя съ Богомъ, признавъ себя въ лицъ государя-папы непограшимою истиною и источникомъ всякой власти, отъ котораго лишь одного исходять и зависять всв власти земныя. Но въ борьбъ съ мятежнымъ стремлениемъ, олицетворяемымъ революціею и несущимъ на своемъ знамени: «нѣсть Богъ», Паиство представляется единственнымъ убъжищемъ, единственнымъ церковнымъ знаменемъ для устрашенныхъ революціей христіанъ запада. Тогда какъ обществу, заразившему плоть и кровь свою революціоннымъ принципомъ, мысль человъческая отказывается предугадать исходъ, -- для папства, насколько жива еще въ немъ христіанская стихія, казалось бы есть еще исходъ, и именно тотъ, о которомъ говоритъ Тютчевъ. Но само собою разумъется, при современномъ положеніи дъла, вопросъ о возсоединеніи церквей, какъ и упоминается въ письмъ Тютчева, получаетъ иъсколько иное значеніе, чвиъ соглашеніе догматическихъ различів, хотя в оно конечно необходимо. Возвращеніе въ древнецерковному вселенскому единству возможно для Рима лишь подъ условіемъ: разв'вичанія себя какъ высшаго земнаго авторитета, смиренія предъ вселенскимъ единствомъ, отръшенія отъ всъхъ нірскихъ аттрибутовъ власти, возрожденія въ духв братской любви и свободы Христовой. Другаго снасительнаго исхода для Рима в для западнаго христіанства, безъ сомитинія, ніть: но не подлежитъ также никакому сомнинію (какъ Тютчевъ и выразвился вполне определенно въ своей статье), что этому исходу долженъ предшоствовать прими ужасающий рядъ потрясений. превратностей, бъдствій...

Двадцать пать лёть тому навадь статья Тютчева мало кого убёдила: римскій вопрось ни западнымь, ни русскимь политикамь вовсе не казался неразрёшимымь, недоступнымь какойлибо сдёлкё. Двадцать пать лёть спустя, тё же политики уже собирались было признать этоть самый вопрось почти вполиё разрёшеннымь и сдать его въ архивъ. Но, къ изумленію ихъ, оказалось иное. Оказалось, что противникь, считавшійся пораженнымь на смерть, живучь. Мы видимь, что заключенный подъстражею итальянскаго единства, ока потрясаеть однимь своемь бытіемь могущественнёйшую имперію міра,—и потрясаеть именно потому, что панское знамя есть единое кристіанское знамя на Западё... Тютчевь съ страстнымь виминіемь слёдиль за всёми

явленіями борьбы, за встин видонзитненіями въ судьбт Рима. Двадцатинатильтий историческій періодъ, наступившій по написанін имъ своей статьи, столь богатый событіями, быль только подтвержденіемъ основныхъ, разъясненныхъ Тютчевымъ, положеній римскаго вопроса. Несмотря на закосивлость папы в ультрамонтановъ въ заблужденіяхъ римской церкви, и даже благодаря этой закосивлости, благодаря тому, что римская ложь обличила себя собственными своими устами посредствомъ Силлабуса и провозглашенія догмата о непогрешимости, христіанская совъсть дрогнула у многахъ искренно върующихъ католиковъ. Гоненія, направленныя теперь въ Германіи на католическую церковь, - не на лживыя только ся притязанія, но на самую ся правду, т. е. на неотъемлемыя и священныя ея права, на ея свободу, -- эти гоненія будуть віроятно также способствовать очищенію христіанскаго сознавія. Если теперь запедные католики, даже не върующие въ догмать о непогрышимости, считають нужнымъ становиться подъ папское знамя, то тъмъ не менъе, въ совъсти этихъ самыхъ католиковъ, на первомъ планъ стоитъ интересъ въры, угрожаемой опасностью, -- а не вопросъ о притязаніяхъ папы. Поднимаются не во имя угнетеннаго папы, а во имя угнетенной въры. А эта внутренняя, даже не вполнъ соанаваемая, происходящая въ совъсти перестановка будеть имъть послъяствія нескончаемыя...

Почти на всё эти явленія Тютчевъ отозвался стихами и письмами. Мы считаемъ умёстнымъ указать на нихъ здёсь же, для того, чтобъ читатель могъ видёть весь кругъ пройденный его мыслью, и обнять его церковно-историческое христіанское міросозерцаніе во всей полнотё.

Вотъ какіе стихи внущила ему знаменитая папская энциклика 1864 года:

Выль день, когда Господней правды молоть Громиль, дробиль ветхозавётный храмъ, И собственнымъ мечемъ своимъ заколотъ, Въ немъ издыхалъ первосвященникъ самъ. Еще страшитй, еще неумолимъй И въ наши дни, дни Божьяго суда, Свершится казнь въ ототупническомъ Римъ Надъ лженамъстникомъ Христа.

Стольтья шин, ему прощалось много, Кривые толки, темныя діла; но не простится правдой Бога Его послідняя хула. Не отъ меча погибнеть онъ земнаго, Мечемъ земнымъ владівшій столько літь; Его погубить роковое слово: "Свобода совъсти есть бродь".

А вотъ другіе, писанные въ 1867 г., одва ли не по поводу кровавой схватки французскихъ и панскихъ солдатъ съ гарибальдійцами:

Свершается заслуженная кара,
За тяжкій гріхъ, тысячельтній гріхъ...
Не отвратить, не нябіжать удара,
И правда Божья видима для всіхъ.
То Божьей правды праведная кара,
И ей въ отпоръ чью помощь ни зови,
Свершится судъ... и папская тіара
Въ послідній разъ купается въ крови.
А ты—ея носитель неповинный,
Спаси тебя Господь и отрезви—
Молись ему, чтобы твои сіднны
Не осквернились въ пролитой крови...

Созваніе и рѣшеніе римскаго собора въ 1870 г. вызвало въ русскомъ обществѣ, какъ пзвѣстно, сильные толки. Многіе признавали нужнымъ, чтобы русская церковь подала офиціально свой голосъ, или по крайней мѣрѣ, чтобъ было заявлено предъ западнымъ католическимъ міромъ русское православное мнѣніе. На приглашеніе нзъ Москвы взяться за перо снова и выступить на знакомое уже ему поприще, Тютчевъ отвѣчалъ (по русски) слѣдующимъ письмомъ отъ 13 марта 1870 г.

Хоттьюсь бы отвликнуться на вашт призывт, но что то не чертится. Силь не хватить, а можеть быть и то, что среды ить, той животворной, воодушевляющей среды, вит которой ничто невозможно. Къ тому же мит сдается, что было бы теперь не совствъ своевременно для насъ, въ данную минуту, выступить на сцену... Слишкомъ рано... Надобно дать развиться вствъ логически-неминуемымъ последствиявъ того самоубійственнаго авта, который у пасъ во очію совершается. Надобно дать полемикт въ католической средь ожесточиться до зартя, т. е. до расколу... Я знаю, что явнаго офиціальнаго раскола все-таки не бу-

детъ... Но вотъ что будетъ... Сознавшая себя оппозиція, въ полномъ сознанія своего права, уже не будеть пассивно, какъ прежде, относиться къ римской куріи. Миогое, до собора еще существовавшее, фактически уничтожено соборомъ. Никакое самообольщение теперь невозможно, — и витстт съ ттит то притворное, афектированное смирение предъ пацскимъ авторитетомъ, котораго доселъ придерживались самые исключительные, самые убъжденные противники ультрамонтанскаго учевія... Полемика вступить въ новую фазу, но туть-то окажется вся юридическая несостоятельность оппозиціи. Подъ нею вдругь не станеть почвы, и она очутится на краю лжи... Туть другаго для нея выбора быть не можеть: или она отступится, т. е. покорится, что невъроятно: нельзя же предположить, чтобы въ нашъ именно въкъ изсякла въ католической средь та духовная струя, которая пронизала всь наслоенія романизма; — а если она не уступить, то въ очень скоромъ времени раздадутся съ разныхъ сторонъ голоса, которые заговорятъ о необходимости созванія настоящаго вселенскаго собора... Исходъ въ протестантство можеть быть делома частнымь, деломь личностей; но нельзя же предположить, чтобы такой значительный церковный элементь, со встын своими задатками и преданіями, вдругь бы разсыпался и разлетілся на вітеръ... Это невозможно, — и предноложеніе, что въ посліднюю минуту вся эта западная церковиая оппозиція ухватится за идею вселенской церкви, по моему, правдоподобиве.. Воть эту-то минуту им и должны выждать, чтобы вступить съ ними въ прямыя отношенія. Но все-таки стоять сложа руки не следуеть. Въ насъ симихъ, прежде всего, должно созръть и окръннуть уразумъніе вопроса, вполит сознательное...

Можетъ быть замътятъ, что Тютчевъ ошибся, не предвидъвъ явнаго раскола тогда, какъ въ слъдующемъ же году явились старокатолвки съ своею программой. Но о старокатоличествъ еще и тенерь нельзя произнести ръшительнаго сужденія: это скоръе симитомъ начинающагося разложенія, нежели самостоятельное, кръпкое внутреннею силою явленіе, знаменующее новую церковную эру. Впрочемъ мнъніе Тютчева о старо-католикахъ видно изъ вышеприведеннаго его письма къ русской путешественницъ въ Прагу. Гораздо замъчательнъе письмо, помъщаемое намя ниже и диктованное Тютчевымъ въ февралъ 1873 года, когда онъ лежалъ разбитый параличемъ, за нъсколько мъсяцевъ до своей кончины. Оно вызвано еще только извъстіемъ о новыхъ церковныхъ законахъ, составленныхъ пруескимъ министерствомъ и утвержденныхъ палатами,—стало быть еще до начала тъхъ преслъдованій,

которымъ, съ такою смѣлою послѣдовательностью и нѣмецкою добросовѣстностью, подвергли потомъ католическихъ епископовъ прусскіе протестантскіе чиновники. Еще до исхода войны 1870 года, предвидя торжество Пруссіи, Тютчевъ, по свидѣтельству барона Пфефеля, писалъ слѣдующее:

Торжество Пруссіи значить торжество протестантизма, ставшаго синонимомъ раціонализма,—паденіе папства, угнетеніе совъстей въннтересъ безвърія, религіовное преслъдованіе во имя цивилизаціи.

Вотъ письмо Тютчева отъ февраля 1873 года, о которомъ мы сейчасъ упомянули,—этотъ почти уже замогильный голосъ. Приводимъ его:

"Что меня наиболье поражаеть въ современномъ состояни умовь въ Европъ, это недостатовъ разумной оцънки нъкоторыхъ наиважнъйшихъ явленій современной эпохи, - напримітрь того, что творится теперь въ  $\Gamma$  ерманіи: въ первый разъ еще, послів долгихъ временъ, гражданская власть заходить такъ далеко въявной войню съ христіанскимъ принципомъ нии съ церковью. Чувствуется, что подъ предлогомъ борьбы съ такими направленіями, какъ ультрамонтанизмъ или ісзунтизмъ, кростся на самомъ див этой борьбы присутствие элемента антихристивнскаго, и съ изумленіемъ спрашиваешь себя: откуда онъ? А одпако же нътъ ничего проще: онъ исходить изъ среды, въ которой призванъ жить и двигать. ся. - онъ привносится самниъ современнымъ человъкомъ. Это дальнъйшее выполнение все того же дъла, обоготворения человъка человъкомъ,это все таже человъческая воля, возведенная въ нъчто абсолютное и державное, въ законъ верховный и безусловный. Таковою проявляется она въ политическихъ партіяхъ, для которыхъ личный ихъ интересъ и успъхъ ихъ замысловъ несравненно выше всякаго инаго соображенія. Таковою начинаеть она проявляться и въполитикъ правительствъ, этой политики доводимой до края, во чтобы ни стало (à outrance), которая, ради достиженія своихъ цімей, не стісняется нивакою преградом, ничего не щадить и не пренебрегаеть никакимъ средствомъ, скособнымъ привести ее въ желанному результату. Это просто на просто возврать христіанской цивилизаціи бъ римскому варварству, и въ этомъ отношенін внязь Бисмаркъ не столько возстановитель германской имперін, сколько возстановитель преданій имперіи римской. Отсюда этоть характеръ варварства, которымъ запечатавны пріемы последней войны,что-то систематически безпощадное, что ужасную мірь. Воть этоть-то влементь, который въ древнемъ Римь быль такъ сказать личнить врагомъ Христа, этотъ-то злементъ, по мере того вакъ овъ более и более CTAHOTE OBIANTBATE HOLHTHEON COBDONOMILINE ORDONORCEMES POCYLEDCTOL.

онъ-то и поселеть въ нихъ, даже безъ ихъ вёдома, личную враждебность въ христіанской цервви и въ особенности въ католической. Ибо между абсолютивномъ человёческой воли и закономъ Христовымъ не мыслима мирная сделка: это и есть кесарь, что вечно воюеть со Христомъ... Какъ только надлежащимъ образомъ опознають присутствіе этой стихін, такъ и увидять поводь обратить болье пристальное винманіе на возможныя последствія борьбы, завязавшейся теперь въ Германіи,последствія, важность которых в способна, для всего міра, достигнуть размъровъ неизследимыхъ. Потому что, вводя въ жизнь европейскаго общества окончательное порабощение христіанской совъсти, эта борьба можеть также повести Европу къ состоянію варварства, не имѣющему ничего себь подобнаго въ исторіи міра, и въ которомъ найдуть себь оправданіе всяческія намя угнетенія. Воть та размышленія, которыя, вазалось бы, чтеніе о томъ, что дізается въ Германіи, должно вызывать въ каждомъ мыслящемъ человъкъ, помимо тъхъ пошлостей и общихъ месть, которыми усложняется эта борьба (какъ, напримеръ, ненависть къ іезунтамъ, и проч.) и которыя только отводять вниманіе общественнаго мивнія отъ серьезныхъ опасностей, -- а опасностей еще иного, помимо техъ, на которыя указывають партін. Во всякомъ случат слъдовало бы не допускать внязя Бисмарка до превращенія Пія ІХ въ последняго представителя независимости человеческой мысли, и отвратить отъ нея, во чтобы ни стало, возможность капитуляцін въ родф Седанской...

Этими выводами замыкается и пополняется начерченный Тютчевымъ тотъ историческій кругь, внутри котораго, по его мивнію, вращается современная жизнь Западной Европы. Во избъжаніе недоразумьній, сведемь въ краткомъ очеркь, разсыянныя въ статьяхъ и письмахъ черты его общей мысли. Уже объяснено было выше, что только въ мірѣ языческомъ могла ндея государства получить свое полное развитіе, именно потому, что этотъ міръ не въдаль высшей надъ собою истины и что государство было для него учреждениемъ, получающимъ освящение извичтри себя самого, высшею нормою и цёлью человъческаго бытія, — само источникомъ всякой власти. Въ христіанскомъ же мірѣ надъ государствомъ, съ его внѣшнею правдою и грубою силою, вознеслась правда Божія, высшая сила и власть, - такъ что самая власть земная была ограничена въ своихъ предълахъ, поставлена въ своемъ существовани въ зависимость отъ отношеній своихъ къ этому высшему принципу: она уже не могла держать въ рабствъ, считать собственностью

государства человъческую личность, освобожденную и освищенную христіанствомъ, не могла простираться на область совъсти, и самый авторитетъ свой, въ сознаніи христіанскихъ обществъ, заимствовала отъ власти Божіей: только послъдняя дълала для христіанъ послушаніе мравственно-обязательнымъ.

Съ воцареніемъ въ христіанскомъ обществъ духа антихристіанскаго въ лицъ революцін, человъческое в, отказавшись признавать надъ собою высшее правственное начало въ Богъ, тъпъ менъе оказалось способнымъ признать этотъ авторитетъ за государствомъ, и воплотило въ себъ элементъ въчнаго бунта, отрицанія и разрушенія, чему и служить свидітельствомъ Фран-ція. Но въ протестантскихъ земляхъ замітается повидимому нівчто иное,-впрочемъ, какъ объяснится ниже, только повидимому. Въ нихъ, въ этихъ земляхъ, начало антихристіанское ска-зывается теперь именно въ попыткъ создать государство по типу древняго языческаго Рима. Дело въ томъ, что антихристіанскій процессъ въ Германіи и вообще въ протестантскомъ міръ совершался и совершается пначе, чъмъ въ міръ роман-скомъ. Реформація, какъ извъстно, была въ своемъ основаніи движеніемъ искренно-религіознымъ; она стремилась возвратить христіанской человъческой личности ту свободу, которая ей дана завътомъ Христовымъ и которой лишилъ ее церковный Римъ. Но, отвергнувъ церковпо-государственный деспотизмъ Рима, реформація вмісті съ тімъ отвергла самую идею церкви въ смыслі христіанскомъ. Она высоко вознесла личное иравственное значеніе человъка, поставила человъка, такъ сказать, на свои ноги, въ отношенія личной ответственности въ Богу; но она препоясала его оружіемъ только личной, единичной въры и единичнаго разума, - отняла у него опору и свътъ братской любви и единомыслія, соборной совъсти и соборнаго разума. Церковь низведена была протестантизмомъ на степень простаго церковь низведена оыла протестантизмомъ на степень простаго дисциплинарнаго учрежденія, и церковныя функціи перешли самы собою на государство. Крѣпко было возбуждено реформаціей личное хрпстіанское сознаніе въ человѣкѣ,—и долго держался протестантскій міръ этимъ личнымъ хрпстіанскимъ элементомъ (а отчасти держится и теперь, и еще крѣпко держится, какъ напримѣръ въ Англіи); но невозможно ему было устоять въ своей цівльности при томъ внутреннемъ противоръчіи, которое

внесено реформаціей въ самую область въры. Освободивъ человъка отъ рабства Риму и отрицая съ тъмъ витстъ начало церкви, протестантизмъ уединило человъка, предоставивъ его своимъ собственнымъ одинокимъ спламъ. Стремясь вознести его на высоту. -- конечно подобающую каждой христіанской личности, но лишь подъ условіемъ нравственнаго закона любви, слт.довательно п одобающую только личности, смиряемой въ своемъ этоизмъ и восполняемой въ своей ограниченности братскою любовью и союзомъ, котораго выражение есть церковь, - протестантизмъ не только отръшилъ человъческую личность отъ этого союза (стало быть, отъ элементовъ ее укрощающихъ и восполняющихъ), но еще поставилъ ее въ отрицательное отношеніе къ этимъ элементамъ, къ самому принципу церкви, — и въ такомъ видъ вознеся ее одинокою на самостоятельную высоту, препоручиль ей храненіе истины. Провозгласивь свободу разума и отвергая, съ тъмъ вивств, принципъ церкви, протестантизмъ оголилъ эту свободу отъ всякой нравственной, обуздывающей и опредвляющей ее стихін, а разумъ отъ высшей познавательной правственной силы, и затъмъ-въ такомъ оголенномъ, формальномъ, догическомъ разумъ указалъ міру опору для въры. Само собою разумъется, что при этомъ должна была неизбъжно произойти перестановка центровъ тяжести или истины. Истина, зависимая отъ вибшией опоры или авторитета, въ сущности не есть уже истина: то что даеть ей точку опоры и свидътельствуетъ о ней, бевъ сомивнія, стоитъ уже выше. Такимъ образомъ протестантскій раціонализмъ, призванный къ полноправному контролю подчиненной его охранъ истины, мало-помалу лишилъ ее своей опоры и доработался до совершеннаго ея отрицанія. Въ этомъ отрицаніи еще не было мятежа; оно не служило выражениемъ вабунтовавшейся противъ всякаго правственнаго авторитета, разнуздавшейся человіческой воли, — а было только результатомъ логическаго, даже отвлеченнаго умственнаго процесса, которому, конечно, нельзя было удержаться въ своей отвлеченности и не сказаться постепенно на практикъ въ жизни. Протестантъ послъдовательный, признающій авторитетъ личнаго разума, не можетъ не отвергнуть, -- какъ и дълають открыто многіе протестантскіе пасторы, -- божественность пли, какъ говоритъ апостолъ Павелъ, безуміе исповъдуеной хри-

стіанами истины (la folie de la Croix, по выраженію Тютчева); протестантъ же, вірующій въ божественность истины, въ ем супра-натуральное происхождение, осуждаеть самъ себя на антагонизмъ съ основнымъ началомъ протестантизма, съ авторитетомъ логическаго разума. При такихъ условіяхъ положеніе личнаго христіанскаго элемента, который еще живетъ въ совъсти народныхъ массъ, которымъ пока стоитъ протестантскій міръ, разумъется, самое ненадежное и выбкое. Германскіе протестантские правители, хорош о понимая, что не только этотъ христіанскій элементь служить основаніемь общественному, нравственному и гражданскому строю, но что на немъ до сихъ поръ поконтся самый принципъ государственной власти, пытались было поднять ослабъвшія церковно-политическія увы и даже придать изсколько религіозный характеръ своему званію верховныхъ командировъ церкви; но подобныя попытки такъ расходились съ господствующим ъ теченіемъ общественной мысли, что не принесли никакихъ существенныхъ результатовъ. Что же касается до ивмецкой интеллигенцій, то она, совершая свою абстрактную догическую работу и безъ устали подкапываясь подъ основаніе христіанской вёры, въ то же время весьма наивно и съ полнымъ для себя практическимъ комфортомъ продолжала пробавляться накопленны из въ обществъ, въ теченін въковъ, капиталомъ христіанской нравственности и жить подъ охраною тёхъ самыхъ предразсудковъ, которые она такъ усердно расшатывала. Однакожъ и она не могла не обезпоконться быстро возрастающею убылью капитала. Однимъ словомъ, въ протестантскомъ міръ Германів почувствовалась потребность выдти изъ разъвдающаго противорвчія и осадить гражданское бытіе на логическія основы. Эти основы, внъ христіанскаго сверхъестественнаго элемента, не могли быть въ сущности ни чемъ инымъ, какъ только языческими. Последнее слово чистой и истой нъмецкой философія, провозгласивъ разумность двиствительности, возвело государство въ значеніе воплощеннаго реальнаго разума. Оставалось осуществить такой идеаль на практикъ, и эта миссія естественно принадлежала Пруссів, какъ свободной отъ средневъковыхъ и католическихъ преданій, какъ носительниць и представительниць стремленій протестантскаго германскаго духа. Когда, во второй половинъ

XIX въка, пришлось созидать въ центръ цивилизованной Европы новую имперію, новое государственное могущество, - то зиждительнымъ для нея элементомъ не могъ конечно служить христіанскій элементъ протестантскаго общества, недостаточно сильный для духовнаго освященія новой власти; еще менте были пригодны начала, провозглашенныя французскою революціей, начала, эманципировавшія личную волю отъ какого бы то ви было авторитета. Единственнымъ зиждительнымъ элементомъ явился другой факторъ протестантского духовного міра, раціональный, логическій разумъ, жаждавшій поклониться самому себъ въ своей реальной формъ, въ государствъ. Онъ еще не объявляль практической открытой войны личной христіанской въръ, не проповъдывалъ абсолютизма личной воли, не бунтовалъ, какъ человъкъ романскаго племени, противъ иден какого бы то ни было авторитета, а шелъ, по свойству племени германскаго, свободнымъ путемъ отвлеченно-логической мысли, указаннымъ ему самою реформаціей, медленно, но постепенно объязычиваясь и объязычивая общество, —не ломая въ дребезги, но вытравливая въ человъкъ остатки въры въ божественную истину. Вотъ почему создание государства, - оказавшееся невозможнымъ во Франціи, для христіанскаго общества, переставшаго быть христіанскинъ—стало возможно въ Германіи, въ міръ протестантскомъ, на основахъ раціонализма. Но это еще не значитъ, чтобъ такое созданіе могло удержаться. Напротивъ, — окончательный результать по всей віроятности будеть и въ романскомъ и германскомъ христіанскомъ мірѣ одинаковъ, только полученный двумя совершенно-противоположными процессами. Пока дело пребывало въ абстракте, еще можно было уживаться съ противоръчіемъ, вносимымъ во внутреннюю жизнь въры началомъ логического разума, но когда пришлось человъческой совъсти встрътиться съ нимъ лицомъ къ лицу, въ его практическомъ примъненіи, и человъческой свободъ столкнуться съ его вившнею логическою последовательностью въ действительности, - тогда обозначилось, какова природа возникающаго государственнаго могущества.

Въ самомъ дълъ, что видимъ мы теперь въ Германіи, или върнъе сказать, въ этомъ, высящемся надъ Германіей, гордомъ твореніи Бисмарка? – Германскіе философы и идеологи преклонились предъ законнымъ дътищемъ раціонализма, и скръпи сердце, признали и такъ сказать окрестили, во имя логическаго разума и необходимости, принципъ государственнаго насилія: имъ ничего другаго делать и не оставалось. Это единственное, что возножно было для нихъ въ области созиданія: инаго создать раціонализмъ не въ состоянін; далье начинается для него уже разрушение, анархія. Но имъ, либераламъ-философамъ, отъ такого сознанія не легче, потому что някакому ex-христіанину някогда не удастся искоренить изъ своей души христіанскій критеріумъ, идеалъ высшей нравственной истины и свободы; отрицаемый, отвергаемый, онъ продолжаетъ жить въ душт, какъ не удовлетворенная, пожалуй ничемъ не оправданная, но темъ не мене томительная потребность. Далее, за этими философами-идеалистами следуетъ целая туча философовъ, которые отъ философскихъ попытокъ созиданія перешли сперва къ философскому же, а потомъ, отчасти, и къ практическому труду голаго отрицанія и разрушенія, -т.-е. радикаловъ, революціонеровъ, коммунистовъ, демократовъ, соціалистовъ и т. п. Они еще не возстають явно противъ имперіи, но точатъ топоры и подготовляють для себя почву, озлобляя сердца противъ христіанства и снимая съ лушъ всякое освящение, - а между тъмъ дорого продаютъ имперія свое, пока еще пассивное, отношеніе, или даже иногда и содъйствіе. Затвиъ остается громадная масса населенія-католиковъ и протестантовъ. Еслибъ правительство способно было воздержаться отъ прямой, явной борьбы съ христіанскимъ началомъ, оно могло бы въроятно еще протянуть на довольно долгое время религіозный миръ имперія, конечно двусмысленный, неискренній, но все же менъе опасный, чъмъ открытый разрывъ. Но оно было основнаго принципа. Какъ только государство пришло въ столкновеніе съ христіанскою стихіею тамъ, гдв она оказалась наиболъе живучею, именно въ католическомъ населенін; какъ только государство вынуждено было обнаружить свои языческім притязанія поработить себъ личную человъческую совъсть и объявить себя самого верховною совъстью, вспыхнула борьба, и конечно неугасимая; смутилась совъсть не однихъ католиковъ, но даже и лютеранъ, еще не отрекшихся Христа и только теперь догадавшихся объ опасностяхъ, грозящихъ не лютеран-

ству только, но христіанству вообще. Для успівха борьбы, для оправданія насилій, князю Бисмарку потребовалась помощь другой стихів, антихристіанской, уже и теперь достаточно сильной; — онъ вынужденъ вступеть въ союзъ противъ церковнаго и христіанскаго элемента съ открытыми врагами Христа, — не въ союзъ съ философани-либералами, еще по старой паняти держащимися за преданія либерализма и ставшими теперь въ тупикъ, въ безъисходномъ противоръчін съ твореніемъ своихъ рукъ, а въ союзъ съ радикалами. Радикалы, разумъется, охотно соглашаются на все, что подрываеть силу самого правительства, т.-е. на всякія угнетенія христіанской свободы, очищающія поле для побъдъ радикализма, — и конечно не упустять, въ ръшптельную минуту, потребовать отъ государства, чтобъ оно прямо и неукоснительно объявило себя нехристіанскимъ. Въ этомъ именно смыслъ и говоритъ Тютчевъ, что всякое торжество Бисмарка налъ христіанскимъ католическимъ элементомъ готовитъ міру горшее рабство, чёмъ то, которое сулила ему римская церковь, и что принципъ, выражаемый германскою имперіею, есть принципъ древняго Рима, но тъмъ болъе ужасный на практикъ, что матеріаломъ для новаго языческаго Рима призвано послужить общество просвъщенное христіанствомъ. Это возведеніе съизнова въ апонеозъ голаго, бездушнаго и потому безнравственнаго государственнаго начала, - это узаконеніе и освященіе насилія, - этотъ милитаризмъ, какъ вънецъ современнаго гражданскаго развитія, все это уже начинаетъ оказывать свое вредное дъйствие и на государства, лежащия за предълами Германіи. Но конечно этотъ принципъ германской пмперіп можетъ пользоваться телько временнымъ, хотя бы болте пли менте долгимъ, успъхомъ: антихристіанское начало, олицетворяемое государствомъ, овладъвъ душою и совъстью людей, не замедлить свергнуть съ себя и это иго государственнаго авторитета, — и логическій разумъ, не останавливаясь въ своей работь, логическимъ же путемъ отрицанія, приведетъ общество къ анархін. Основное положеніе Тютчева представляется, по нашему мивнію, истиною неопровержимою: всякое христіанское общество, переставъ быть христіанскимъ, осуждается на безвыходную анархію и революцію.

Такимъ образомъ, все движение современной истории европей-

скаго запада можетъ быть обозначено тремя крайними пунктами тяготънія или тремя терминами, опредъляющими смыслъ трехъ главныхъ современныхъ направленій общественнаго духа. Это:

Римскій папа—съ его свътскою властью и догматомъ о непогръщимости, — единственное пока убъжище и оплотъ христіанскаго церковнаго элемента на Западъ, осужденнаго, для «спасевія души», кривить душою и лукавить умомъ.

Бисмаркъ — пришествіе языческаго, государственнаго начала въ силъ и во власти, со всъми вышеуказанными аттрибутами.

Парижская коммуна—неминуемый жребій и неизбѣжный предѣлъ антихристіанскаго революціоннаго принципа и отрицательной дѣятельности логическаго разума, въ ихъ послѣдовательномъ развитіи.

Овеществленіе духа, безграничное господство матеріи вездъ и всюду, торжество грубой силы, возвращеніе къ временамъ варварства,—вотъ къ чему, къ ужасу семихъ европейцевъ, торопится на всъхъ парахъ Западъ,—и вотъ на что русское сознаніе, въ лицѣ Тютчева, не переставало, въ теченіе 30 лѣтъ, указывать европейскому обществу.

Если, по поводу поэтическихъ произведеній Тютчева, одинъ изъ русскихъ его критиковъ примѣнилъ къ нему слова поэта, что онъ «создалъ рѣчи, которымъ не суждено умереть», то позволительно сказать, что и въ области мысли онъ пролилъ лучи яркаго, неугасимаго свѣта, не только озарившаго прошлое и настоящее въ судьбахъ человѣчества, но и проницающаго въ даль грядущихъ вѣковъ....

M. ARCAROBL.

## къ вопросу о позитивизмъ.

Такъ называемая позитивная философія существуєть уже нізсколько десятильтій; не разъ подвергалась она и критическому разбору: тъмъ не менъе согласія во взглядахъ на нее не установилось и досель. Для однихь она составляеть безспорную истину: привътствуя распространсніе ея въ средъ образованнаго общества, они объщають ей въ будущемъ полное господсво надъ человъческою мыслію. Другіе наоборотъ на процвътаніе ся въ наше время смотрять какъ на върный признакъ упадка научно-философскаго мышленія; оспорявая ея основныя положенія, они не хотятъ признавать за ней вовсе никакого серьезнаго научнаго значенія. Чёмъ объяснить такой фактъ разногласія въ сужденіяхъ о системь, всьмъ достаточно знакомой и не разъ подвергавшейся внимательному обсуждению? Въ наше время безъ сометнія не много найдется людей, которые были бы способны встать безъ псключенія противниковъ своихъ во взглядъ на позитивизмъ обвинить въ научной неразвитости или невъжествъ или даже въ недобросовъстности. Но если и прибъгать къ такого рода обвиненіямъ, все же останется еще иного предположеній для объясневія указаннаго нами факта. Можно предположить напримъръ, что или позитивизмъ пли теорін враждебныя ему стоять въ связи съ какими нибудь стремленіями или наклонностями нашего времени и въ нихъ находять опору для своего существованія, а потому научная критика оказывается безсильной противъ нихъ. Можно предположить далье, что во всъхъ спорахъ изъ за позитивной философіи, бывшихъ у насъ, существовало какое нибудь недоразумъние относительно пониманія самаго предмета спора, а вслідствіе этого истина и не могла быть вполнъ разъяснена. Можно наконецъ

предположить, что борьба между защитниками и противниками позитивизма вращается около какой нибудь еще не рѣшенной въ наукъ проблеммы, а потому и не можетъ притти къ опредъленному результату. Какое же нзъ этихъ предположеній вѣрно? Или можетъ быть есть доля истины въ каждомъ изъ нихъ? Окончательное рѣшеніе этихъ вопросовъ безспорно принадлежитъ будущему. Но его съ извѣстной степенью вѣроятности можно, повидимому, предугадывать даже и въ настоящее время, Нѣсколько замѣчаній о сущности позитивизма, его связи съ нашимъ временемъ и его отношеніи къ основной задачѣ новой философій будутъ можеть быть не безполезны для разъясненія этого лѣла.

1

Едва ли можно оспоривать, что название позитивизма въ наукъ, рявно какъ и въ общественномъ сознанія имъетъ довольно опредъленный смыслъ и достаточно характеризуетъ образъ возрвній, къ которому прилагается. Твив не менве нівсколько замъчаній, касающихся понятія о немъ, оказываются не излишнами. Прежде всего необходимо поставить вит всякаго сомития ту простую мысль, что позитивная философія не есть система въ смыслъ одного опредъленнаго, пъльнаго и законченнаго міровезарвнія. Когда говорять о познтивной философіи какъ о системъ, мысль обращается естественно въ системъ Огюста Конта, родоначальника позитивизма. Однако Контову систему въ ел цъльномъ составъ принималъ, какъ кажется, одинъ только человъкъ, именно самъ Контъ. Лица, которыя объявляютъ себя его последователями, во многомъ расходатся съ намъ, не во всемъ соглашаясь и другъ съ другомъ. Еще болье расходятся съ нимъ тъ, которые сами не хотятъ считать себя простыми последователями Конта, но которыхъ также не безъ основанія относять къ представителямъ позитивизма. Значить, когда дело идеть о позптивизмъ какъ такомъ философскомъ воззръніи, которое раздъляется очень многими лицами, его было бы несправедливо отождевлять какъ съ системой Огюста Конта, такъ и съ возаръніемъ кого нибудь другаго изъ позитивистовъ. Къ содержанію позитивной философіи следуеть отнести тогда лишь тв положенія, которыя согласно признаются всеми, кого научное или общественное сознание причисляетъ къ позитивистамъ.

Но эти положенія, взятыя отдільно отъ другихъ положеній которыми позитивисты отличаются другь отъ друга, конечно не дадутъ пъльнаго и законченнаго философскаго міровозэртнія. Онъ будутъ составлять лишь родовыя черты свойственныя нъсколькимъ системамъ, родственнымъ одна другой, составляющимъ одну группу. Сказать иначе, онв будуть характеризовать не опредвленную систему, а опредвленное философское направленіе, которое можетъ развиваться въ цізломъ рядів системъ. Эта мысль до того представляется безспорной, что едвали можетъ вызвать возраженія. Между тімь, если она не высказана яснолегко впасть въ ошибку, представлян себъ позитивизмъ съ такими частными чертами, которыя были бы пригодны лишь для жарактеристики опредъленной системы, напримъръ Контовой, а не цълаго направленія. Вопросъ о сущности позитивизма получаетъ теперь болве опредвленный смыслъ, именно: чвиъ отличаетен позитивистическое направление философіи отъ всъхъ другихъ? Какое его знамя? При ръшенін этого, вопроса, намъ кажется, не следуеть опускать изъ виду, что позитивизмъ и въ сознани своихъ последователей и по суду его противниковъ стоитъ въ болве ръзкой противуположности со встиц другими философскими направленіями, чемъ последнія одно съ другимъ. Это соображение должно прямо вести къ заключению, что основание познивнама, его сущность должна состоять въ особомъ отличномъ отъ другихъ направленій взглядъ на познаніе. Вопросъ объ условіяхъ, гранвцахъ и достовърности человъческаго познанія безспорно въ новой философіи сделался основнымъ вопросомъ не только въ томъ смыслъ, что ръшение его выдвигается на передній планъ, но и въ томъ, что ръшеніе другихъ вопросовъ ставится въ прямой отъ него зависимости. А поэтому, если позитпризмъ дъйствительно стоитъ въ ръшительной противоположности со встии другими философскими направленіями, то онъ долженъ различаться отъ нихъ въ решении именно этого вопроса; оно должно составлять его истинную характеристическую черту. Теорія знанія, признаваемая позитивизмомъ-есть эмпиризмъ. Значитъ эмпиризмъ и составляетъ сущность позитивизма. Далье мы убъдимся, что это и на самомъ дъль такъ. Но теперь слъдуетъ точные уяснить себъ ту форму эмпиризма, представительницей которой является въ наше время позитивизмъ.

Эмпиризмъ существовалъ задолго до новой философіи. Общал мысль его всегда состояла въ томъ, что нътъ другаго знанія кромъ опыта. Но этимъ положениемъ опредълялся лишь источникъ, изъ котораго, какъ думали лица, принадлежавшія къ этому направленію, единственно могло быть заимствовано все каше знаніе. Затімь оставались недостаточно разъясненными два очень важные вопроса. Надлежало во первыхъ опредълить, что ниенно доступно этому единственному источнику знанія, т. еочертить для области знанія ея предёлы, и во вторыхъ слёдовало точите объяснить, въ чемъ должны состоять тъ процессы, при помощи которыхъ мы могли бы убъждаться въ истинъ. Точное ръшение этихъ вопросовъ очевидно должно было придать эмпиризму болъе опредъленный характеръ. Путь къ этому проложила философія Юма. Все наше знаніе, думаль Юмь, есть или знаніе отношеній, знаніе математическое, или знаніе фактовъ, которое обнимаетъ всю остальную область науки. Юмъ не даетъ подробнаго анализа знанія перваго рода; онъ просто утверждаетъ, что математическое знаніе выводится взъ понятій исключительно дъятельностію мысли безъ пособія опыта. Все свое вниманіе Юмъ обратиль на последнюю безспорно общирнъйшую и важивищую часть знанія—знаніе фактовъ. Онъ нашель, что все оно необходимо предполагаеть причинную связь между явленіями и изъ нея выводится. Поэтому онъ подвергичлъ остроумному и тщательному анализу понятіе причиной связи и пришель къ тому выводу, что нашъ опыть свидътельствуеть только о вибшней связи между явленіями, т.-е. простой послівдовательности ихъ другъ за другомъ. Замъчая, что одно явленіе всегда съ неизмънною послъдовательностью слъдуетъ за другимъ, мы, такъ разсуждалъ Юмъ, называемъ последнее причиной, первое дъйствіемъ, однако изъ причины никогда не объяснимъ, логически не выведемъ дъйствія. Причина и дъйствіе всегда на самомъ дъль два факта, непмьющіе никакой внутренней связи другъ съ друготъ, соединенные лишь извъстнымъ закономъ последовательности. Только привычка видеть, что одина изъ этихъ фактовъ постоянно следуетъ за другимъ, заставляетъ насъ верить тому, что пхъ связь неизменна, и думать, что мы понимаемъ ихъ внутреннее соотношение. Не будь этой привычки, мы сколько бы ни разсматривали одинъ изъ этихъ фактовъ, ни-

вогда бы не догадались, что за нимъ последуетъ этотъ другой, и не какой либо нной, никогда бы не могли придти даже къ тому выводу, что за нимъ необходимо последуетъ что-бы-то ни было. Таковъ былъ результатъ изследованій Юма. Не трудно видъть, что въ этомъ результать очень недвусмысленно указывалось направленіе, чъ какомъ должны быть разрешены вопросы, точнаго отвъта на которые не доставало эмпиризму. Единственнымъ источникомъ знанія служить опыть—говориль эмпиризмъ до Юма. Знаніе опытное, добавляеть Юмъ, во всемъ, что касается фактовъ, ограничивается простымъ знаніемъ законовъ, или точнее правильных однообразій последовательности этихъ фактовъ, а всякое человъческое убъждение въ концъ концевъ можеть основываться только на наблюденін частных случаевъ. На долю поздивншаго эмпиризма выпало двв задачи: ему слвдовало первую половину Юмова результата, которая у самаго Юма простиралась только на знаніе фактовъ, расширить на все знаніе; затъмъ последнюю половину этого результата следовало раскрыть во всей ен последовательности, т. - е. подвергнуть анализу всв методы знанія и на этомъ анализъ показать, что всякое научное убъждение дъйствительно можно свести къ простому наблюденію фактовъ. Эмпиризмъ такъ н спълалъ. Юмъ говорилъ о законакъ фактовъ, законакъ посявловательности. Поздивищій эмпиризмъ присоединиль нимъ законы отношеній пли сходства (математику); стали утверждать, что убъждение и въ послъднихъ также новывается на наблюденій частныхъ случаевъ, изъ котораго математическія истины должны выводиться, или непосредственно или посредственно чрезъ рядъ другихъ положеній. Въ тоже время эмпиризмъ старается въ подробности показать, что всв последнія посылки знанія (положеніе о законосообразности природы, аксіомы математики) дібиствительно основываются на простомъ наблюдения подтверждающихъ ихъ случаевъ, а всъ методы доказательствъ суть лишь разнообразныя приспособленія, которыя на основаніи предшествующихъ наблюденій дълаетъ мысль съ цълію доказать, что то или другое положеніе есть или законъ сходства или законъ последовательности явленій. Законченный такимъ образомъ эмпиризмъ и следуетъ признать последнимъ основаниемъ или сущностию позитивизма. Онъ состоитъ такимъ образомъ изъ трехъ положеній: 1) единственнымъ источникомъ всякаго знанія служитъ опытъ; 2) знаніе ограничивается изученіемъ законовъ сходства и послідовательности явленій; 3) всякое научное убіжденіе прямо или косвенно основывается необходимо въ послідней инстанціи на извістномъ количестві частныхъ случаевъ, существовавшихъ въ наблюденіи. Не излишне замітить, что посліднее положеніе вполи послідовательно развито только у Милля; митнія другихъ относительно этого предмета или не ясны (какъ у Конта), или представляютъ нікоторыя уклоненія (какъ напр. у Льюнса). Впрочемъ разногласіе въ этомъ вопрост условливается, повидимому, лишь степенью послідовательности въ проведевій принятаго принципа, а поэтому здісь особаго вниманія не заслуживаетъ.

Что позитивизмъ неразлученъ съ этой формой эмпиризма, это безспорно: у всякаго сознающаго себя позитивиста мы навърное встрътимъ положенія близкія къ высказаннымъ сейчасъ нами. Сомнительнъе представляется другая сторона дъла, именно, что въ эмпиризмъ и состоитъ все существенное содержаніе позитивизма. Какъ послъдователи, такъ и критики позитивизма пріучаютъ насъ придавать въ немъ наиболье существенное значеніе извъстной теоріи о трехъ фазисахъ умственнаго развитія. Не погръщаемъ ли мы, ставя эмпиризмъ на мъсто этой теоріи?

По смыслу этой теорій, все человъчество, каждый народь, а также и каждая наука переживають послъдовательно три главныя степени развитія. На первой изъ нихъ, теологической, человъкъ всъ явленія объясняеть по аналогій съ явленіями своего духа: онъ предполагаеть невидимыхъ тапиственныхъ дъятелей, существующихъ позади явленій и руководящихъ ими подобно тому, какъ духъ человъка руководить по его сознанію его дъйствіями. На второй ступени развитія, метафизической, невидимые дъятели замъняются отвлеченными понятіями о сущностяхъ; изъ этихъ сущностей хотять теперь объяснить явленія и смотрять на послъднія какъ на простой и совершенно понятный результать первыхъ. Наконецъ на третьей ступени, позививной, наука, отказываясь отъ всякаго познанія сущностей, ограничивается стремленіемъ узнать неизмъные законы послъдовательности и сходства явленій. Если мы сопоставимъ эту тоо-

рію трехъ фазисовъ умственнаго развитія съ высказанными нами основными положеніями эмпиризма, то прежде всего увидимъю что она ихъ предполагаетъ и безъ признанія ихъ теряетъ свой дъйствительный смыслъ. Предположимъ на минуту, вопреки эмпиризму, что человъкъ можетъ познавать нѣчто болѣе законовъ сходства и послъдовательности явленій, или даже, что его способности знанія не ограничены вообще опытомъ, тогда необходимо будетъ признать, что тѣ способности человъка, которыя игнорируются эмпиризмомъ, существуя дъйствительно, должны найти себъ когда нибудь примъненіе; п будь теорія трехъ фазисовъ справедлива въ отношеніи къ прошлымъ судьбамъ знанія, мы все же должны будемъ предположить, что когда нибудь наступитъ четвертый фазисъ развитія, въ которомъ найдутъ себъ правильное примъненіе и другія способности человъка, кромѣ способности его къ эмпирическому знанію. Но чрезъ такое предположеніе теорія трехъ фазисовъ, очевидно, потеряетъ принадлежащій ей смыслъ въ позптивизмѣ, такъ какъ она имѣетъ цѣлью не установить только законъ, объясняющій прошлое, но и норму, которая должна господствовать надъ будущимъ. Отсюда слѣдуетъ, что эмпиризмъ есть необходимое предположеніе этой теоріи.

Пойдемъ далъе. Законъ умственнаго движенія, открытый контомъ, вообще говоря вызываетъ согласіе со стороны приверженцевъ этого направленія. Тъмъ не менъе никто не будетъ утверждать, что всякое даже незначительное измѣненіе въ этомъ законъ, если бы оно вызвано было или болъе точнымъ изученіемъ исторіи или какими либо сторонними соображеніями, было бы измѣной позитивизму. Конечно нельзя было бы отказать въ имени позитивиста тому, кто напр. нашелъ бы необходимымъ выставить одинъ или нѣсколько промежуточныхъ моментовъ между тъми ступенями умственнаго развитія, которыя признаетъ Контъ, или измѣнилъ бы порядокъ первыхъ двухъ моментовъ. Послѣднее измѣненіе было бы явнымъ противорѣчіемъ исторіи; но не будь этого противорѣчія, позитивизмъ могъ бы допустить его, не дѣлаясь чрезъ то новымъ направленіемъ философской мысли. Какія же стороны Контова закона нужно признать неизмѣнными догматами позитивизма, съ отрицаніемъ которыхъ необходимо соединялось бы и отрицаніе позитивизма? Ихъ пови-

димому двъ. Вопервыхъ какія бы переходныя ступени развитія ни указывались, последней ступенью его должно быть признано позитивное возаръніе; вовторыхъ теологическое и метафизическое міровозэрвнія должны быть отнесены къ несовершеннымъ ступенямъ развитія. Безспорно, что об'в эти черты составляють характеристическія принадлежности позитивизма. Но составляють ли онв что либо двиствительно новое въ сравнени съ эмперизмомъ послъдовательно разветымь въ направлении Юма? Что такое позитивная ступень умственнаго развитія по Конту? Это та ступень, гдъ мысль признаетъ законы сходства и последовательности явленій единственными предметами знанія. Но въ этомъ именно и состоитъ, какъ мы видели, одно изъ основныхъ положеній новаго эмпиризма. И вто признаетъ върность эмпиризма, тому естественно считать его за результать больс правильнаго и следовательно более высокаго умственнаго развитія сравнительно съ другими взглядами на познаніе, тому естественно также смотръть на него какъ на такое міровозаръніе, которое неминуемо въ будущемъ должно восторжествовать надъ человъческою мыслію. Такимъ образомъ первая изъ обозначенныхъ нами основныхъ чертъ Контовой теоріи есть простое выраженіе гносеологическаго положенія эмпиризма въ формъ историческаго закона. — Отрицаются ли эмпиризмомъ возарвнія ме-тафизическое и теологическое? Эмпиризмъ въ той формв, какая раскрыта нами выше, утверждаетъ, что человъческому знанію доступны только явленія (въ законахъ ихъ сходства и последовательности). Метафизика по основной своей задачь хочеть познать нтито болье явленій съ пхъ сходствомъ и последовательностію. Заключеніе понятно. Пля Юма. какъ и для позптивистовъ законъ причинности можетъ быть только закономъ образія въ следованія фактовъ другь за другомъ: о произведеніи событія извъстнымъ предметомъ, объ объясненіи его въ его характеристическихъ чертахъ изъ его причины на Юмовой точкъ зрънія не можеть быть и ръчи. Но какъ можно бы было заключать о сущности предметовъ, о которой прежде всего хочетъ учить метафизика, когда такое толкование причинности лишаетъ всякой возможности отъ свойствъ событія заключать къ свойствамъ его метафизической причины? Изъ всего этого ясно следуеть, что отрицание важнейшихъ вопросовъ метофизики стоить во внутренней необходимой связи съ этой формой эмпиризма. Эта связь такъ ясна даже на первый ваглядъ, что была усмотрвна уже Юномъ. Совершенно понятно поэтому, что отвести метафизическія воззрвнія къ менве совершенному состоянію умственнаго развитія опять значить только мысль эмпиризма выразить въ формъ исторической истивы. Метафизика учить не объ одной сущности явленій; кромф этой остовной задачи въ ней есть другія, которыя, повидиному, точийе примыкають къ міру явленій. Досель въ эмперизмь не пришли къ согласному ръщенію вопроса: можеть ли разрышенію такихъ менье существенных задачь метафизики способствовать изученіе законовъ последовательности явленій. Это обстоятельство для насъ очень важно. Если отрицаніе метафизики, которое выражается въ историческомъ законв Конта, имбетъ въ позити визм' в совершенно самостоятельное значение, независимое отъ эмпиризма, то позитивизмъ долженъ во всякомъ случав отопцать метафизику сполна, все равно-признаетъ ли онъ, что изъ открытыхъ наукой законовъ последовательности можно делать нъвоторыя частныя и болье или менье гадательныя заключенія по метафизикъ или отрицаетъ это. Если же отрицаніе метафизики наоборотъ въ позитивизмъ есть чистый выводъ изъ эмпиризма, тогда очевидно позитивизмъ долженъ тотчасъ же ограничить это отриданіе, какъ скоро представляется возможность говорить о метафизическихъ предметахъ не измёния эмпиризму. Какъ же на самомъ дълв поступаетъ повитивизмъ? Прекраснымъ отвътомъ на этотъ вопросъ служитъ последияя книга Льюнса о духв и жизни. Льюнсъ, въ противоположность другимъ позативистамъ, пришелъ къ мысли, что границы, которыя очерчиваетъ эмпиризмъ знанію, не закрываютъ для человъка вполнъ метафизической области, что можно составить ивкоторыя метафизическія сужденія, не выходя изъ предъловъ эмпиривма, - ч вельдствіе этого онъ тотчасъ же переходить на сторону людей не отрицающихъ сполна метафизики. Онъ не отвергаетъ историческаго закона Конта, но подъ метафизическимъ возарвніемъ, которое устраняется этимъ закономъ, хочетъ разумъть только метафизику, основывающуюся на иныхъ, не-эмпирическихъ данныхъ. Между тъмъ Льюнсъ слишкомъ открыто заявляетъ о своей связи съ Контовой философіей и зъйствительно слишкомъ

сроденъ съ ней по духу, чтобы отказать ему въ принадлежности къ позитивистическому направленію. Значить отрицаніе метафизического воззрвнія въ историческомъ законт Конта не только имветь несомивнично связь съ эмпиризмомъ, но и можетъ быть признано характеристическою принадлежностію этого направленія лишь настолько, насколько стонть въ связи съ гносеологическими взглядами эмпиризма. Къ иному заключению повидимому мы должны придти, если сличимъ эмпиризмъ съ позитерезмомъ по ихъ выводамъ относительно религіознаго міровозарвнія. Въ историческомъ законъ Конта религіозныя міровозарвнія прямо отодвигаются въ область безвозвратно прошедшаго. Напротивъ того нежду эмпиризновъ и религіозными міровозарвніями, какъ намъ кажется, неть необходимиго противоречія. Правда эмпиризмъ отрицаетъ всякое знаніе за областію явленій съ законами ихъ сходства и последовательности, тогда какъ религія высказываеть истины касающіяся предметовь сверхчувственныхъ. Правда также и то, что эмпиризмъ признаетъ неизмінную законосообразность порядка физических явленій, тогда какъ религія подчиняеть ихъ свободной и разумной воль. Но, отридая возможность познанія о сверхчувственномъ, эмпиризмъ виветь въ виду знание въ собственномъ смысяв, тогда какъ религіозныя положенія составляють предметь віры, а не знавія. Точно также, говоря о механической законосообразности событій, эмпиризмъ ниветь дело съ естественнымъ порядкомъ явленій, созерцанія же религін направлены преимущественно на область, лежащую далье явленій; даже когда касаются они области явлений, они имъютъ дъло лишь съ экстраординарнымъ, сверхъестественнымъ-такимъ, что не можетъ быть предметомъ научнаго знанія. Мы ни въ какомъ случав не думаемъ утверждать, что бы положенія эмпиризма нельзя было развивать въ противорелигозномъ духв или чтобы нельзя было отыскать частныхъ пунктовъ, гдъ было бы довольно затруднительно примиреніе его съ религіознымъ міровозэртніемъ. Но встати трудности намъ кажутся не болбе твхъ, какія встрётились бы при примиреніи религіознаго міровозарінія съ любымъ другимъ онлософскимъ міровозарбніемъ-наъ твхъ, которыя имбля историческое значение. И нельзя не удивляться, что у насъ составидось, повидимому, объ эмпириямъ митие, противоположное вы-

сказаниому. Оно основывается, конечно, на томъ совершенно върномъ фактъ, что теорія эмпиризма пріучаеть мысль относиться скептически ко всему сверхфеноменальному, тогда какъ ничего подобнаго не можетъ быть при другихъ направленіяхъ мысли. Но указывая на этотъ фактъ, забываютъ, что тъсная ассоціація двухъ представленій, хотя бы фактически она в вліяла на наши убъжденія, вовсе не тожественна съ логическимъ выводомъ одного изъ этихъ представленій паъ другато. Эмпиризмъ можетъ пріучать мысль сомнъваться въ сверхчувственномъ, но между эмпиризмомъ и такимъ сомивніемъ, а тъмъ болье безусловнымъ отрицаніемъ всего сверхфеноменальнаго, можеть и не быть ни какой логической связи. А между темъ, если эмпирикъ разъ допускаеть область сверхчувственнаго для вфры, последняя необходимо получаетъ у него полную свободу развивать свои представленія, такъ какъ никакихъ другихъ представленій объ сверхчувственномъ онъ имъть не можетъ. Наоборотъ въ другихъ философскихъ міровоззрініяхъ и при дальнійшемъ ихъ развитін всегда могутъ встрътиться случай, вызывающіе нужду въ различныхъ толкованіяхъ втры, въ попыткахъ соглашенія положеній віры съ положеніями философской системы. Обращаясь къ нашей главной мысли, мы должны, повидимому, какъ сказали выше, признать, что историческій законъ Конта идетъ далъе эмпиризма въ взглядъ на религіозное міровозаръніе: онъ онъ отрицаетъ его. Однако прежде чъмъ произнесть ръшительное сужденіе, следуеть точнее определить, что означаеть это отрицаніе. Наые думають, что имь вовсе исключается религія. Но этому противоръчить тотъ извъстный фактъ, что самъ Контъ пытался составить новую религію, вибющую даже свой опредъленный культъ. Можетъ быть укажутъ на то, что почти всъ последователи позитивизма отрицають созданную Контомъ религію? Но чтобы върно оцънить это обстоятельство, не слъдуетъ забывать, что умитише изъ позитивистовъ, напр. Митаь, отрицая Контову религію, тъмъ не менье признають, что она не стоить ни въ какомъ существенномъ противоръчи съ «курсомъ позитивной философіи». И между позитивистами навърное не мало найдется такихъ, которые не будутъ въ пользу той мысли, что позитивной философіей вовсе исключается всякая религія. Болье повидемому справедливо мижніе тыхъ, которые

считаютъ позитивную философію враждебною христіанству. По-крайней мірів способъ, какимъ Контъ приміняеть теорію трехъ фазисовъ умственнаго развитія къ исторіи человъчества, будетъ безспорнымъ подтвержденіемъ этой мысли. Но прим'вненіе этой теоріи у Конта слідуєть отличать оть ся сущности. У насъ діло идеть не о системі собственно Конта, а о совокупности возможныхъ позитивистическихъ міросозерцаній. И мы едвали поступили бы справедливо, если бы исключили изъ этого направленія такихъ напр. лицъ, которыя, признавая эмпиризмъ, понимали бы подъ теологической ступенью Контова закона не ту или другую религію въ собственномъ смыслъ, а лишь особый взглядъ на пее, по которому религіозныя положенія примѣня-ются къ рѣшенію научныхъ вопросовъ и сами принимаютъ видъ научныхъ положеній. Не следуеть забывать, что теорія трехъ фазисовъ умственнаго развитія прежде всего имбетъ цвлію опре--ов сминруки си кизволер вінешонто имор винрикка та научным вопросамъ, фазисы собственно научнаго сознанія; а поэтому естественно и религіозное міровоззрѣніе, когда оно полагается въ числъ этихъ фазисовъ, можетъ (и должно?) быть понимаемо въ качествъ міровозэрьнія опредъляющаго отношеніе человъка къ научнымъ вопросамъ или даже представляющаго систему на-учныхъ положеній. Если же понимать послёдній фазисъ умственнаго развитія въ позитивизив въ указанномъ смыслв, то какъ бы не смотръли на его научную состоятельность, должны бы, кажется, признать, что онъ не ставитъ позитивизиъ въ безусловно отрицательное отношение къ христіанству. Мы не думаемъ, чтобы невозможно было представить себъ форму кри-стіанскаго сознанія, которая бы совмъщала въ себъ признаніе Контова закона въ этомъ смысль. Такимъ образомъ теорія трехъ фазисовъ умственнаго развитія и по отношенію къ религіозному міровозарвнію не будетъ содержать въ себв ничего такого, что не условливалось бы эмпиризмомъ. Весьма не удивительно впрочемъ, что найдутся такіе люди, которые сочтутъ вовсе невозможнымъ толковать историческій законъ Конта въ такомъ смысль, чтобы съ нимъ не соединялось безусловное отрицаніе христіанства. Но даже и въ этомъ случат онъ раздълить судьбу эмпиризма. Не мало конечно найдется и такихъ толкователей эмпирвама, которые сочтутъ последовательное проведение его не совмъстнымъ съ върой въ христіанство. Смыслъ позитивнама такимъ образомъ опять сольется со смысломъ эмпиризма. И такъ можно, повидимому, не безъ права утверждать, что сущность позитивнама составляетъ разъясненная нами выше форма эмпиризма, а извъстная теорія Конта лишь настолько характеризуетъ его, на сколько даетъ эмпиризму форму историческаго закона.

Контъ съ блестящими дарованіями соединяль замічательную ученость. Но въ его эрудицін быль, повидимому, пробъль: онъ не быль обстоятельно знакомь съ философской литературой новаго времени. Это было одной изъ немаловажныхъ причвиъ, почему на первомъ планъ въ его системъ стала теорія трехъ фависовъ умственнаго развитія. Другая причина, конечно, заключалась въ томъ, что эта теорія могла сдёлаться средоточісмъ всвять исторических в объясменій и поэтому представлялась мыслію самою значительною въ целой системе. Неудивительно затемъ, что надагатели и критики позитивизма въ своихъ взглядахъ на его сущность стояли подъ вліяніемъ системы Конта-Это тыть болье понятно, что теорія трехъ фазисовъ умственнаго развитія правда необходимо предполагаеть эмпиризмъ, во будучи проведена последовательно по всей исторіи человечества, сама можетъ сдълаться, хотя и неръшительнымъ, но очень сильнымъ и увлекательнымъ доказательствомъ въ пользу эмпиризма. Поэтому-то и случилось, что сущность позитивизма въ общемъ сезнаніи отожествилась не съ тёмъ воззрёніемъ, какое выражаеть ее всего точнъе.

Если справедливо, что сущность позитивизма состоить въ
эмпиризмѣ, то отсюда можно сдѣлать тотъ практическій выводъ, что борьба противъ него можетъ имѣть лишь тогда рѣшительный характеръ, когда она направлена противъ гносеологіи эмпиризма. Возражать непосредствению противъ теоріи трехъ
фазисовъ умственнаго развитія, вовсе игноризуя эмпиризмъ,
конечно возможно, но при этомъ всегда слѣдуетъ ожидать, что
цѣль будетъ достигнута лишь въ половину. Уклонаясь отъ направленныхъ противъ нея возраженій, эта теорія легко можетъ
измѣнять свою форму, нока останется цѣлъ ея фундаментъ. Это
какъ нельзя лучше подтверждается обыкновенной полемикой
противъ нея. Оспоривая историческій законъ Конта, обыкновенно указываютъ на то, что религіозное и философское міросо-

зерцанія им'тютъ свое особое содержаніе, совершенно отличноеотъ содержанія той положительной науки, которую характериауетъ Контъ въ своемъ третьемъ фазисв, а поэтому они не могуть быть замънены ею. Мы охотно соглашаемся, что такая мысль естественно возникаетъ, когда защитники позитивизма и иногда и самъ Контъ говоря объ замънъ религіознаго или метафизическаго міровозарѣнія естественно-научнымъ такъ представляютъ двло, какъ будто бы естествознаніе вполн'я можеть занять м'ясторедигін и философін, т.-е. отвітить на ті же вопросы любознательности, на которые отвъчають и онь, только отвътить болье научно. Но предположемъ, что позитивисты, развивая теорію трехъ фазисовъ, будутъ иміть въ виду прежде всего (не замъну одного міровоззртнія другимъ, а) замъну однихъ методовъ познанія другими (несостоятельныхъ болве надежныме); сивну же міровозрвній будуть считать простымъ следствіемъ замьны методовъ менье научныхъ болье научными. Существенный смысль теоріи въ такомъ случав нисколько не пострадаеть. Но высказанное возражение противъ нея, конечно, потеряетъ тогда свою сиду. Когда извъстный методъ признается несостоятельнымъ и замъняется другимъ, весьма можетъ случиться, что съ нимъ измънится не только система положеній, претендующихъ на права знанія, но даже и тв задачи, которыя наука преследуеть, такъ какъ прежнія задачя могуть оказаться неразрівшимыми для новаго метода. Если бы напримъръ было справединво, что въ исторін человъчества философскіе методы мало по малу теряли къ себъ довърје и замънялись методами естествознанія, то нечего было бы удивляться и тому, что нетолько нъкоторые прежије вопросы стали бы разръшаться иначе, чъмъ разръщались досель, но и задачи знанія должны бы были постепенно измъниться. И такую замъну оченидно нельзя было бы оспоривать, ссылаясь на то, что новое міровозартніе не можеть сполна во встхъ пунктахъ замънить прежняго. На такое возраженіе позитивисты легко могли бы отвітать что прежнее міровозарвніе падаеть не потому, что новое можеть вполнв замътить его, а просто въ силу своей обнаружившейся научнов несостоятельности.

Π.

Позитивизмъ по своей сущности есть извъстная форма эмпиризма, проведенная последовательно. Выше мы видели, что посылки для этого направленія и основныя положенія его даны были уже въ философіи Юма. Отсюда следуеть, что позитивизмъ по своей сущности ни въ какомъ случат не можетъ быть Юма и вообще не можетъ считаться направленіемъ выработаннымъ въ поздибищее время. Позитивисты выбють полное право утверждать, что основанія ихъ міровоззрѣнія заложены уже въ давнее время. Но съ тѣмъ вмѣстѣ необходимо признать и то, что если позитивизмъ имбетъ по самой своей сущности какое либо дъйствительное научное значеніе, то онъ не получиль его только въ настоящее время, но сохраняєть его съ прошлаго въка. Между тъмъ безспорно, что распространение въ извъстной части мыслящаго общества, значение въ интеллектуальной жизни массы это направленіе получило въ наше время. Отсюда следуетъ, что каково бы ни было его научное значение, своимъ общественнымъ значеніемъ оно обязано не ему одному, а какимъ нибудь особенностямъ, отличающимъ наше время. Въ чемъ состоять эти особенности. Здёсь будеть рёчь лишь объ особенностяхъ интеллектуальной жизни, хотя подобное же значеніе могутъ имъть и особенности жизни чувства и воли.

Позитивизмъ общему сознанію рисуется прежде всего какъ міровоззрѣніе враждебное метафизическому умозрѣнію, отрицающее его. Сказать, что общественное сознаніе предрасположено къ усвоенію такого воззрѣнія, значитъ сказать, что въ обществѣ господствуетъ недовѣріе къметафизическимъ изслѣдованіямъ, вообще не благопріятное къ нимъ отношеніе. Указывая на такой фактъ, мы конечно высказываемъ очень не новую истину. Не ново будетъ и то, если мы прибавимъ, что недовѣріе къ философской мысли, обнаружившееся въ новое время, не есть явленіе исключительное, что оно повторялось въ исторіи философіи не одинъ разъ. Философская мысль въ своемъ прогрессивномъ движеніи не шла всегда и уклонно въ одномъ и томъ же направленів. Послѣ опредѣленнаго ряда философскихъ си-

стемъ, связанныхъ однимъ общимъ направленіемъ и исчерпывавшихъ сполна это направленю, она искала обыкновенно новаго пути, на который вступала съ новой энергіей. Но пока не быль указань этогь новый шуть или пока онь оставался неизясненнымъ для общаго сознанія, являлось разочарованіе въ успъхахъ филосовской мысли, сомивніе въ возможности достигнуть философскаго знанія. Это разочарованіе обывновенно искало себъ выраженія въ какой либо скептической системь, возникавшей на развалинахъ прошлаго и привлекавшей себъ общественное вниманіе. Чемъ сильнее была напряжена въ известный періодъ философіи философская мысль, чёмъ болёе процессы ея привлекали на себя общее вниманіе, тімь впечатлительные, конечно, становилось общественное сознание къ скептическимъ міровоззрівніямъ послі разочарованія въ силі философской имсли. Но теперь едва ли кто будетъ оспоривать, что Кантовскій періодъ философіи быль однимь изъ блестащихъ ея періодовъ в по напряженію философской мысли и по вліянію его на общество. Безспорно, повидимому, и то, что этотъ періодъ въ настоящее время нужно считать законченнымъ, исчернавшимъ сполна свое содержаніе. Между тімъ въ философской неуряцицъ настоящаго мысль искала бы тщетно инаго свътильника, объщающаго свътъ ясный и устойчивый. Удивительно ли поэтому, что общество сделалось склоннымъ къ усвоенію такихъ міровозэрівній, которыя возводять въ научную теорію испытываемое ниъ самниъ разочарование въ философия? Съ этой точки зрвнія, позитивизмъ оказывается скептицизмомъ, въ котерый разръшается отрицательное отношение къ метафизикъ, отличающее наше время. И онъ такъ типиченъ въ этомъ отношеніи, что на немъ мы можемъ изучать характеристическія черты, отанчающія скоптицизмъ новаго времени отъ скоптициза древняго. Въ новое время человъкъ приступалъ къ философствованію уже не какъ новичекъ въ этомъ дълъ; позади его стоитъ опытъ древняго міра съ его порывами къ знанію, съ его величавыми системами, но и съ его неудачами. Конечно въра въ силу мысли оттого не исчезла: она одушевляла философовъ новаго времени не менъе чъмъ древняго Парменида или Платона. Но она потеряла свою непосредственность, т.-е. то свойство, по которому человъкъ беззавътно отдавался процессу мысли и его резуль-

татамъ, мало тревожась вепросами о достовфриости этихъ про-HECCOBS, O BORNOMHECTH DE HUXE CHIEGORE, O MOCTATOTHOCTH VOMEвій для философскаго знанія и пр. нод. Примо наобороть въ новое время выдвигаются на первый планъ вопресы о познанія. Декартъ начиваетъ свою систему вопросоиъ о критеріи истины. Локкъ, Кантъ поднимаютъ грозный вопросъ объ основанихъ, правахъ и предвлахъ философскаго знанія. Естественно, что и сомнъніе въ философскомъ внанін должно было получить особый характеръ. Въ древнемъ міръ оно искало себъ оперы въ упававін, наприм'връ, на противор'вчивые результачы одинаково надежныхъ повидемому умозаключений наи ссылалось на необходимость безконечнаго ряда доказательствъ (regressus in infinitum) для убъжденія въ каковъ бы то ни было сужденів. Теперь оно должно было искать себь оправданія прежде всего въ знализь процессовъ человъческато повнанія. Скептицизмъ въ лицъ Юна и дъйствительно дъласть опыть подобнаго анализа. На немъ операются, какъ мы видбли вычне, и его продолжають позитивисты. Ближанная цель, какую преследуеть этоть анализь, также должва была получить свою характеристическую особенность въ наше время. Разочарование въ усивхахъ высли въ древнее время часто нивло своимъ результатемъ сомивніе въ чилломо знанін. Въ новое время естествознаніе успівло достигнуть такихъ блестящихъ результатовъ, стало на такую твердую почву, что поневоль приходилось выдвлять его, когда возникало сомивніе въ успвхахъ человіческого знанія. Юна совершенно справедливо называють санымъ рёшительнымъ скентикомъ новаго времени. Однако Юмъ употребляеть вев усилія, чтобы спасти естествознаніе отъ своихъ скептическихъ выводовъ. Онъ не только высказываетъ полную въру въ законосообразность природы, составляющую необходимое основание естествозначия, но и считаетъ такую въру совершенно законней для человъка, старается оправдать ее какъ результатъ его духовной конституцін, которая по всей віроятности стоить въ согласіи съ законами цвяаго бытія. Позитивизмъ още болье отвечаеть тому же настроенію времени, удаляя теологію и метафизику въ обдасть прошлаго и въ тоже вреия возвышая положительную науку на степень безспорнаго знанія. Эта особенность скептицизма новаго времени дълаетъ для насъ понятнымъ, почему онъ ищетъ

для себя выраженія въ эмпиризмѣ. Чтобы анализъпознанія, отнимая права у метафизики, вийсти съ тимъ подтверждалъ закон-мость естествознания, онъ долженъ былъ, очевидно, доказывать, что въ процессв человвческого познанія существують лишь тв элементы, какіе необходимы для естествознація въ широкомъ смысль (включая сюда и математику). Но естествознаніе познастъ лишь ваконы последовательности и сходства явленій, т.-с. познаетъ лишь то, что составляетъ содержание знания по эмпиризму. Такимъ образомъ, чтобы спасти естествознаніе, скепти-. цимъ новаго времени долженъ былъ сдвлаться эмпиризмомъ. Наконецъ слъдуетъ указать и еще на одну черту скептицизма новаго времени, стоящую въ связи съ указанными выще. Скептициамъ древий обыкновенно стояль въ двоякой связи сътъмъ періодомъ философіи, къ которому онъ относился. Онъ появлялся, когда оканчивается экотъ періодъ и съ этой стороны выражаль собою моменть вообще упадка философскаго мышленія, а съ нимъ и надеждъна философское знаніе. Но вибств съ тънъ онъ искалъ для себя оправданія въ недостаткахъ этого періода, напримітръ въ противорівчіяхъ, къ какимъ пришла въ то время философская мысль, въ кричикъ предположеній, какія она двили и т. и., онъ былъ такъ сказать самоотрицаніемъ втого періода, его обратною стороною. Вслёдствіе этого каждый періодъ скептицияма въ древнемъ мірт несетъ съ собою свою особую форму сомнанія. Свидательствуя вообще объ упадка **Философской мысли, онъ представляетъ особый, своеобразный** моментъ философскаго сознанія, потому что стоить во внутренней самой тесной зависимости отъ того періода исторіи философін, который онъ закончиваеть. Скептицизмъ новаго времени ниветь свое положительное содержаніе. Онъ признаеть тв методы изследованія, какими пользуются естественныя науки, онъ шиветь свою очень отчетивно развитую теорію знанія, которую можеть одинаково противопоставлять всякой метафизической системв. Поэтому для него ивтъ необходимости на искать для себя оправданія въ разъясненім опибокъ и несостоятельности иредшествующихъ философскихъ системъ, ни вообще отражать на себъ какимъ бы то ни было образомъ это развите. Онъ можетъ правда бороться съ тою или другою философской системов, но такая борьба вовсе не необходима для самаго его суще-

ствовавія. Такого рода скептическое направленіе получасть возможность жить своею особою жизнію. Существенное отношеме его въ движению метафизическихъ системъ будетъ состоять лишь въ томъ, что оно само сделается заметнее для общественнаго сознанія, болбе будеть привлекать къ себв научныхъ силь и общественнаго вниманія по мерж оскудемія философскаго генія н разочарованія въ успъхахъ философской мысли. Такими именню чертами и отличается позитивизмъ. Съ того времени какъ смыслъ энпиризма съ замъчательною точностію быль разъясненъ Юмомъ, скептицизмъ новаго времени нашелъ въ немъ опору и твердо продолжаемъ стоять до нашего времени на этой почвв. Новъйшія позитивистическія системы всего мен'ве могуть назваться результатомъ того философскаго движенія, которое отділяеть Юна отъ Огюста Конта. Даже тъ черты, которыя отличають ихъ отъ философін Юма, не стоять въ существенной зависимости отъ Кантова періода философія; онъ составляють результать частію внутренняго саморазвитія въ этомъ направленіи, частію вліянія развившихся болью реальных наукъ. Что соединяетъ его съ блестящимъ періодомъ намецкой философіи, такъ это то, что внутреннее разложение последней, возбуждая недоверие къ чистой мысли, предрасполагало къ скептицизму, возбуждало къ нему вниманіе общества и съ темъ вибств привлекало къ нему и болье научныхъ силь. Такимъ образомъ о позитивизмъ нужно сказать, что онъ не только въ начествъ скептическаго міровозэрвнія даеть научное выраженіе современному равнодушію общества къ философской мысли, но и представляетъ именно ту форму скепсиса, которая наиболюе отвочаеть наклонностямъ времени.

Есть и еще очень серьезная связь между стремленіями нашего времени и позитивизмомъ. Естествознаніе береть на себя, повидимому, самую скромную задачу подмётить законы послёдовательности явленій и свести ихъ къ наименьшему по возможности числу самыхъ общихъ и простёйшихъ законовъ. Но если внимательнёе всмотрёться въ стремленія новой науки, то такая задача сама оказывается средствомъ для достиженія другой, лежащей за нею цёли. Эта цёль состоитъ въ томъ, чтобы объяснить первоначальное происхожденіе всего сложнаго, всего стоящаго на

высшей ступени развитія 1). Наука иодчаливо предподагаетъ, что все сложное, совершеннъвшее не можетъ быть первоначальнымъ и должно оказаться продуктомъ постепеннаго образованія наъ простиниях элементовь подъ условіснь дийствія общихь законовъ природы. Отсюда задача проследить это постепенное обравованіе. Всякія попытки прибливиться къ решенію такой задачи въ ваше время возбуждають въ обществе живой интересь. Этакъ объясняется наприніврь то участіе, съ каким сліднть современное общество ва разнообразными геологическими изследовавівни, на сколько оби пролагають путь къ разрішенію вопроса о постепенномъ образовани нашей планеты. Такой быстрый и удивительный успаха теорін Дарвина, которыма далеко не могли похвалиться великія и безспорныя открытія прежилго времени, для насъ легко объясняется, когда иы нодужаемъ, что она идетъ на встръчу этому стремленію науки-все наиболье сложное и совершенное разрѣшать въ болве простое и элементарное. Со-Tybothie, kakend by ne otent rabbee booms northobarect northдогическія теорін Бенеке и Герберта въ Германіи и особенно то сочувствіе, которое привлекаеть въ себ'в англійская школа поихологія, мы легко пойменъ, есля обратимъ виннаніе на общую ихъ тенденцію--- изъ саныхъ первоначальныхъ элементовъ псилической жизни, действующихь по определеннымь законамь, объяснить весь сложный неханизмъ развитой душевной жизни. Наковецъ недавнее преобладание матеріалистических взглядовъ, которое не совстиъ прошло еще и досель, не заключаетъ ли въ себв иного загадочнаго, когда мы подумаемъ о сравнительно вначительномъ философскомъ развитіи новаго времени? Эта загадва будетъ для насъ менъе трудна, какъ скоро мы признаемъ, что въ числъ побужденів, привлекавшихъ къ матеріализму, не мезначительное мъсто занимало в это стремление науки возводить все совершеннъншее къ простому и элементарному. Матеріализмъ только переносить это стремленіе нав области остествознанія, изъ области науки о явленіяхъ, въ область метафи--зики, науки о дъйствительно существующемъ. Матеріализив

<sup>1)</sup> Такое стремленіе явилось далеко не въ наше время; но едва ли когда прежде оно было такъ сильно и такъ распространено, какъ теперь.



ставиль начко очень привлекательную задачу, - начавь съ механических соединеній, при помощи только осложненія явленій, развить постепенно явленія химическія, затемъ органическія и наконець психическія. Последнее основаніе позитивизма, накъ ны видели, есть его теорія познанія. Эта теорія в составляєть въ позитивизмъ ту сторону, по которой онъ кажется наиболье близкимъ къ новои наукъ по своимъ стремленіямъ. Эмпиризмъ все наше знаніе со всіми его методами, какъ и со всіми его посылками сводить къ самому простайшему и элементарному, что только ижвенъ мы въ душевной жизни, бъ ощущениямъ и къ самому общему закому соединенія между имик. Всякая по-пытка иначе объяснить тв или другіе факты знанія представляется какъ бы измъной завътной цъли знанія. И такимъ образомъ эмпиризмъ представляется такой теоріей, къ которой всего желательнье свести вопросы о познаніи и къ которой рано или поздно они должны быть сведены. То стремленіе науки, на которое мы здісь указываемъ, безспорно составляеть одну изъ самыхъ могучихъ силъ современной интеллектуальной жизни. Все объщаеть и въ будущенъ не ослабленіе, а усиленіе этого стремленія. А между тънъ, — фактъ замъчательный, оно, какъ особый діятель, вовсе не обращаеть на себя серьезнаго вни-манія; мы не вибемъ досель безпристрастных научных изслідователей ни объ психическихъ и историчессихъ основанияхъ его развитія, ни о значенія его въ наукъ. Слъдуетъ указать еще на одно обстоятельство, также отчасти

Слёдуетъ указать еще на одно обстоятельство, также отчасти благовріятствующее распространенію познтивной философіи въ наше время. Юмъ поставиль внё всякаго сомнёнія ту истину, что во внёшнемь опытё мы имёемь дёло только съ явленіями, а никакь не съ силами, производящими эти явленія. Отсюда безспорно слёдовало, что естествознаніе можетъ говорить только о законахъ связи между явленіями, и ни о какихъ причинахъ или силахъ производящихъ явленія въ немъ не можетъ быть и рёчи. Эта истина была усвоена философіей Канта и съ того времени не исчезала изъ философскаго сознанія. Въ наше время нельзя найти серьезнаго философа, который отрицаль бы ее. Тёмъ не менёе по печальному недоразумёнію многіе видятъ въ ней истину, признаваемую исключительно познтивной философіей. Основаніе ведоразумёнія понятно. Другія направленія не огра-

ничивають связи между предметами одною последовательностію явленій и не признають предмета исключительно только явленіємь. Хотя задача естествознанія и въ этомъ случав остается таже, и изученіе всего, что не касается связи между явленіями, тщательно выдвляется изъ науки о природв, однако людямь, не привыкшимъ отличать метафизическую сторону предмета отъ его феноменальной стороны, все же кажется, что признавать въ иредметв нвчто болве простой последовательности явленій, значить воротить естествознаніе къ изгнаннымъ изъ него причинамъ и силамъ з). Потому-то торжество позитивизма въ философіи часто считають особенно благопріятнымъ для естествознанія.

III.

Если позитивизмъ есть послъдовательное только проведение энпиризма въ той формъ, какую далъ ему Юмъ, то ему можетъ въ философскомъ отношения принадлежать лишь то научное значение, какое принадлежить этому эмпиризму. Въ чемъ же сестоитъ это значение?

Въ нашей мысли не мало встръчается такихъ сужденій, съ которыми мы охотно соглашаемся, вовсе не спращивая объ основаніяхъ ихъ достовърности. Таковы напримъръ аксіомы математики, таковы нѣкоторыя изъ самыхъ общихъ положеній естествознанія, напримъръ: каждое событіе имъетъ свою причину; при всъхъ перемѣнахъ въ состояніи вещи остается нензмѣнной ея сущность. На чемъ основывается върность такихъ сужденій? Существовали два протнвоположныхъ отвъта на этотъ вопросъ: одинъ принадлежитъ разсматриваемому нами эмпиризму, другой — раціонализму. Всъ другія воззрѣнія, неподходящія подъ эти два типа, не представляютъ вичего устойчиваго. Раціонализмъ признаетъ, что истина положеній такого рода основывается на прознаетъ, что истина положеній такого рода основывается на про-



<sup>3)</sup> Что такое мибніе въ среда лицъ занимающихся различными отрасдями естествознанія явилось только въ наше время, следовательно много времени спустя после Юма, это объясняется медленнымъ распространеніемъ результатовъ философіи въ среда людей, не занимающихся ею спеціально. Конечно и въ наше время еще не мало найдется даже такихъ лицъ, которыя думаютт, что ограниченіе знанія областію законовъ и исключеніе изъ него силь впервые поведано міру Контовой философіей.

цессахъ чисто умозрительнаго свойства; ближайшее подтверждевіє своимъ взглядамъ раціонализмъ находить въ томъ, что въ нашенъ убъжденій эти положенія являются съ такими свойствами, которыя очевидно не могуть быть выведены изъ простой ссылке на подтверждающие ихъ факты. Положение напримъръ, что всв прямые углы равны однат съ другимъ, можно доказать на безчисленныхъ примврахъ; однако изъ всехъ этихъ примвровъ следовало бы только, что все известные намъ, встречавшіеся въ нашемъ опыть, прявые углы равны одинъ другому. Отсюда, конечно, мы съ большею въроятностію могли бы заключать, что и тв прямые углы, которые мы въ будущее время встретимь, окажутся съ подобнымь же свойствомь; но никакой оныть, никакая масса примъровъ не могли бы поручиться съ несомивниостію за то, что исключенія изъ такого положенія никогда не будеть и быть не можеть. А нежду тэнь высказанной математической аксіомъ мы придземъ именно это значеніе, т.-е. считаемъ ее безусловно всеобщей и необходимой истичой. Къ этимъ очень давнить соображениямъ можно бы прибавить еще следующее. Некоторыме изе этихе аксіоме обычное убежденіе придаеть такой смысль, который также никакь нельзя доказать вебшение фактами. Положение напримъръ, что всякое событие вижетъ причину, правда подтверждается всжиъ нашимъ опытомъ, однако по нашему обыкновенному убъжденію причина должна произвести событіе, т.-е. должна быть чёмъ то такимъ, нзъ чего могло бы быть выведено, объяснено самое возникновеніе событія. Но выше мы показали, что еще Юмъ въ своихъ изследованіях пришель къ тому результату, что наблюдаемыя нами во вив событія вовсе не относятся одно къ другому какъ производящее и произведенное, а просто какъ предшествующее и последующее. Значить, еслибы ны захотели наше убъждение въ законъ причинности возвести къ внъщнимъ фактамъ, намъ не только нельзя было бы утверждать, что онъ безусловно не допускаетъ никакого исключенія, но мы должны бы наміннть саный его смыслъ. Мы должны бы признавать только, что каждое событие выбеть свое непомънное предшествующее, а вовсе не то, что оно производится своею причиною. Вст эти соображенія, повидимому, безспорно склоняли різшеніе вопроса въ пользу раціонализма. Но когда раціонализмъ пытался объяснить.

самое основаніе, на которомъ должна была оппраться истинность этихъ положеній, онъ впадаль въ неразръшимыя затрудненія. Раціонализму предстояла задача объяснить убъжденіе въ аксіо-махъ, не выходя изъ границъ чистей мысли. Для этого суще-ствовало два пути: слъдовало или основать это убъжденіе на содержаній самыхъ аксіомъ или отнести его на счетъ природы человъческой мысли. Но въ томъ и другомъ случать встрътились не малыя трудности. Сказать, что ручательство пстинности из-въстнаго положенія заключается въ немъ же самомъ, это значитъ сказать, что въ немъ сказуемое приписываетъ подлежащему нъчто такое, что уже содержится въ саномъ подлежащемъ, т.-е. что въ предложенія раскрывается лишь содержаніе того понятія, которое въ немъ обсуждается. Прежде объ аксіонахъ обыкновенно такъ и думали. Но со времени Канта, которыв впервые внесъ въ этотъ предметъ нъкоторый свътъ, стали яс-нъе пенимать, что въ понятин напримъръ вещи никакъ не заключается того признака, что при всвхъ измененіяхъ въ ней должно нъчто оставаться нензивннымъ, или въ понятін прямой линів еще не заключается того признака, что она кратчайшій путь между двумя точками. Следовательно если мы веримь, что прямая линія ость кратчайшій путь между двумя точками, то для этого должно существовать какое-нибудь другое основаніе, а не анализъ понятія прямой линін. Къ этому следуетъ прибавить, что если бы въ аксіомахъ приписывалось подлежащему нъчто, что уже заключалось въ немъ, то не только они сами не рас-ширяли бы нашего знанія, но и ни въ какомъ случат не могли бы вообще помогать достижению новаго знанія, на сколько оно ново. Однако встин признается, что безъ нихъ не можетъ обой-тись ни математика, ни естествознание и именно при доказатель-ствахъ новыхъ истинъ. Такимъ образомъ причисление аксіомъ къ сужденіямъ аналитическимъ скоро должно было оказаться несостоятельнымъ. Кантъ сделалъ затемъ то, что казалось теперь единственно возможнымъ въ предълахъ раціоналистическаго направленія. Онъ отнесъ истинность аксіомъ на счетъ природы познающей дъятельность, сдълаль изъ нихъ кодексъ основоположения чистой мысли и представления. Но и это предположеніе встръчаетъ не мало неразръшимых возраженій. Изъ нихъ достаточно указать на то, которое касается отношенія между

этими законами мысли и представленія и вижшиних бытісмъ. Если въ аксіомахъ выражаются законы нашей высли, нашею представленія, то спрашивается: какимъ образомъ ихъ значеніе можетъ простираться и на вивимее бытіе? На этотъ вопросъ можно отвъчать троякимъ образомъ. Можно вопервыхъ утверждать, что все наше знаніе ограничено міромъ нашихъ представленій и не стоить ни въ какомъ отношенін къвившиему бытію, до котораго по этому нать никакого дёла законамь нашей мысля и нашего представленія. Но критика давно уже показала, что такой взглядъ лишилъ бы насъ всякой возможности объяснить возникновеніе и продолженіе самой жизни представленія. Какъ начало нашей психической живию, такъ и каждый актъ ся очевидно обусловлены, и эти условія также очевидно не полагаются нашимъ духомъ самому себъ, и слъдовательно необходимо ведуть къ привнанію и вкотораго бытія, существующаго за границами нашего представленія и вліяющаго на него. Можно во вторыхъ предположить соотвътствіе законовъ внъшняго бытія законамъ познанія и сдёлать ту или другую догадку для объясненія этого соотвітствія. Но въ такомъ случай какъ могли бы мы убъдиться, что законы внъшняго бытія дъйствительно согласно нашему предположению соответствують законамъ нашего духа? Для этого одно средство: мы должны обратиться за доказательствомъ нъ вибшиему опыту, такъ канъ въ немъ извъщается внъшнее бытіе. Опыть правда подтвердить наше предподоженіе; онъ повсюду свидітельствуеть, что вибіннее бытіе согласно съ аксіомами. Но тогда мы будомъ вынуждены признать, что истичность аксіомъ основывается на опыть. Въдь если мы допустимъ существованіе вибшняго бытія, то подъ истиньостію аксіомъ мы должны будемъ разумъть согласіе ихъ съ этимъ бытіемъ; а вменно за убъжденіемъ въ такомъ согласів мы и цринуждены бы были обращаться къ опыту. Есть наконецъ и еще одно средство ръшить предложенный воиросъ. Можно, не отрицая ни вибшияго бытія, ни его взапмод'яйствія съ душею, тімъ не менъе утверждать, что существуетъ только мышленіе и одно мышленіе, что слъдовательно и внъшнія вещи какъ и нашъ духъ суть только проявленія этого мышленія, различныя ступени его развитія, и въ силу этого онъ подчинены тъмъ же санымъ за-конамъ какимъ и душа. Безспорно, исторія философіи не пред-

ставляетъ взгляда болъе сиблаго и болъе глубокаго чъмъ сейчасъ высказанный. Но съ ръшениемъ вопроса, который насъ теперь занимаеть, и онъ не могь справиться. Распространение законовъ познанія на все бытіе, - говорять, есть простое следствіе тожества всего бытія съ мыслію. Пусть такъ. Но какъ мы увъримся въ этомъ тожествъ? Конечно не путемъ внъшняго опыта. Если бы опыть и способень быль представить данныя, подтверждающія такую мысль, это все же не принесло бы намъ пользы, такъ какъ сослаться на нихъ значило бы признать, что въ концъ концовъ истина аксіомъ основывается на фактахъ опыта. А это было бы очевидной изменой раціонализму. Поэтому тожество мысли со встиъ бытіемъ остается доказывать лишь умозрительно, т.-е. пришлось бы чисто умозрительно вывесть изъ понятія всю действительность. Гоголова систома своимъ примівромъ достаточно доказала, какъ невозможна такая попытка 3).

Такъ раціонализмъ оказался несостоятельнымъ въ разрѣшеніи той задачи, которая съ научной точки зрѣнія всего болѣе оправдывала самое его существованіе. Если для рѣшенія этой задачи существовало только два направленія, раціонализмъ и эмпиризмъ, и если одно изъ нихъ оказалось несостоятельнымъ, то это, повидимому, рѣшало дѣло въ пользу другаго. Однако и эмпиризму приходится бороться съ такими затрудненіями, одолѣть которыя ему очевидно не подъ силу.

Аксіомы составляють послёднія посылки знанія. Эмпиризмъ думаєть, что они основываются просто на огромномъ количествё частныхъ случаєвъ. Мы замёчали уже выше, что никакое количество случаєвъ, подтверждающихъ извёстное положеніе, не можетъ поставить всеобщность его выше сомнёнія, не можетъ завёрить, что исключеніе изъ него невозможно. Отсюда слёдуетъ, что будь теорія эмпиризма вёрна, аксіомы, разсматриваємыя какъ всеобщія истины, были бы только вёроятными, но не несомнёнными положеніями. А вмёстё съ ними всё другія научныя истины также должны быть лишь вёроятными истина-

э) Неудачи раціонализма Кантовой школы заставляють думать, что есть какая нибудь основная ошибка въ самыхъ его предположеніяхъ. Эту ошибку мы старались объяснить въ нашемъ "Критичесьомъ обзоръ послъдняго періода германской философін".



ми, если смотръть на нихъ какъ на всеобщія положенія, такъ какъ строгое доказательство всякаго положенія необходимо пред-полагаетъ какую-либо аксіому. Слёдовательно не будетъ точнаго знанія съ характеромъ всеобщности и необходимости. Что станется тогда съ идеаломъ науки, который требуетъ именно такого знанія? Мы видимъ такимъ образомъ, что скептицизмъ, который вносится эмпириками въ философію, вопреки ихъ ожида-нію проникаетъ во всю науку. Оказывается, что въ цёлой наукв не можетъ существовать ни одного положенія, изъ котораго не были бы возможны исключенія. Если всмотрёться внимательнъе, легко замътить, что скептицизмъ проникаетъ въ начку даже несравненно глубже, чты можеть показаться съ перваго взгляда. Каждое научное положение обнимаетъ собою неопредъленное количество случаевъ, не только существовавшихъ когда либо или существующихъ теперь, но и которые могутъ существовать въ будущемъ. Наука ищетъ общихъ положеній; она хочеть доказывать, что съ навъстными свойствами всегда должны соединяться извъстныя другія свойства, или что при существованій извъстныхъ условій всегда должно происходить такоето событие. Только такія общія положенія, въ которыхъ шгнорируется различіе настоящаго, прошедшаго и будущаго, нивютъ смыслъ дъйствительнаго закона, только они расширяютъ наше знаніе за предълы непосредственнаго наблюденія, и только онп даютъ возможность практически примънять къ дъйствительности результаты знанія. Но теперь мы должны сказать, что на точкъ зрънія эмпиризма не только должна быть допущена воз-можность исключенія изъ всякаго положенія, но и вообще господство найденнаго закона не надъ настоящими только или прошедшими, но и надъ будущими возможными случаями, т. е. без-спорно самая важная сторона закона не можетъ имъть значенія точного знанія. Убъдиться въ этомъ не трудно. Если основаніе **убъжденія въ аксіонахъ составляютъ лишь подтверждающіе ихъ** случан, то на этихъ же случаяхъ очевидно должна быть основана и наша увъренность въ томъ, что аксіомы будутъ оправдываться и въ будущее время. Но уже Юмъ съ отличающимъ его остроуміемъ замътилъ, что одно не слъдуетъ изъ другаго; изъ того, что двъ вещи соединены въ предшествующемъ, никакъ не следуетъ, что оне будутъ соединены и въ будущемъ.

Досель каждое событіе, предположимь, имьло свою причину. но отсюда еще никакъ не следуетъ, чтобы будущія событія подчинялись такому же закону. Одно будеть действительно следовать изъ другаго, но только тогда, когда мы напередъ увърены, что порядокъ природы однообразенъ. Если я увъренъ, что природа всегда двиствуеть по однимъ и тъмъ же законамъ, то конечно стоитъ мит только подмитить законы явленій въ настоящее время, чтобы съ уввренностію заключать, какъ будутъ происходить они въ будущемъ. Такимъ образомъ при всъхъ нашихъ выводахъ эта мысль объ однообразів природы и должна подразумъваться, чтобы выводъ не висълъ на воздухъ. На чемъ же, спросимъ теперь, основывается она сама? Съ точки арънія эмперизма она можеть основываться лешь на томъ же, на чемъ основывются всё последнія посылки, т. е. на подверждающихъ ее наблюденіяхъ. Здёсь мы очевидно попадаемъ въ заколдованный кругъ. Наблюденія говорять намъ только о томъ, что было досель, а законъ объ однообразіи природы имъеть въ виду не прошедшій только, но и будущій порядокъ вещей. Но что бы изъ прошедшаго делать точныя заключенія о будущемъ, вужно уже, какъ мы видъли, имъть заранъе увъренность въ однообразін порядка природы. Следовательно доказательство этой истины на точкъ зрънія эмпиризма всегда предполагаеть ее же самую. Что сказано объ аксіонахъ, то опять можетъ в должно быть применено во всёмь истинамь. Такимь образомь выходить, чтеричто синжеод омидоковни сменциие ймиллеть воделов от и точное знаніе не только въ смысл' всеобщихъ положеній, но и вообще въ спыслъ положений, переступающихъ предълы непосредственнаго наблюденія. Отъ такихъ скептическихъ выводовъ напрасно пытаются спасти естествознаніе Юмъ и его новъйшіе последователи. Юмъ, какъ мы замечали выше, желая спасти знаніе отъ полнаго скептицизма, ссылался туцію человіческой мысли. Вслідствіе этой конституціи, мы необходимо двлаемъ, думалъ Юнъ, то заключение отъ прошедшаго къ будущему, которое логически оказывается несостоятельнымъ. Если для правильности такого заключенія нужна мысль объ однообразів природы, то по взгляду Юма должно было выходить, что умъ по самой своей природъ дъйствуетъ такъ, какъ бы онъ върниъ этой истинъ или какъ будто бы она не вуждалась въ

доказвательстве. У некоторых ваз новейших мы находим попытку объяснить подобныя внетинктивныя дъйствія ума при помощи теоріи постепеннаго развитія челов вчества, совершаюшагося по закону наслъдственной передачи всякихъ случайныхъ уклоненій и благопріобретенных навыковъ. Но какъ ни остроумны всв подобныя попытки объясненія, отъ скептицизма онъ избавить не могуть. Онв могуть объяснить, почему человъкъ върить опредъленнымъ положениямъ, почему онъ въ дъйствительныхъ заключеніяхъ своей мысли дійствуеть такъ, а не иначе, но логически онв не оправдають положеній, которымь вврить мысль. Исихологическія объясненія вёры нужно остерегаться смъщивать съ логическими объясненіями ея основаній. стоятельство, что человъкъ всегла дъйствительно заключаетъ отъ настоящаго къ будущему, не докажетъ намъ законности такого заключенія, еслибы съ Юмомъ мы и признали его неминуемость для человъка. Точно также той точности знанія, какой не могуть дать намъ всв наши опыты, не дадуть намъ п опыты прежнихъ покольній, на которые могли бы сослаться защитники постепеннаго развитія навыковъ мысли путемъ наслёдствен-HOCTU.

Взглядъ эмпиризма на аксіомы и самъ по себь не можеть возбудить довърія. Иныя изъ аксіомъ таковы, что каждый безъ мальйшаго колебанія считаетъ безусловно невозможнымъ исключеніе изъ нихъ, и призналь бы положительнымъ абсурдомъ самое предположеніе о возможности случаевъ, имъ противоръчащихъ. Кто бы ръшился, напримъръ, утверждать, что нътъ ничего невозможнаго въ существованіи прямыхъ угловъ, которые при наложеніи другъ на друга не совпалибы, или что два приложеные къ двумъ могутъ дать не четыре, а напримъръ пять или три? 4). Несмотря на это послъдовательный эмпиризмъ не долженъ видъть въ этихъ абсурдахъ ничего невозможнаго. Вотъ почему говорить о томъ, что всъ послъднія посылки знанія опираются на подтверждающихъ ихъ частныхъ случаяхъ, гораздо удобить въ отвлеченіи, что всъ примъненіи къ частнымъ примърамъ. И, конечно, не часто можно встрътить эмпирика, ко-

<sup>&#</sup>x27;) Последняя истина обыкновенно не относится къ аксіомамъ, но для нашего вопроса это обстоятельство не имеетъ важности.



торый развиль бы свой взглядь во всей его последовательноств на примърахъ, подобныхъ высказаннымъ сейчасъ. Это доказываетъ, какъ шатко это воззръніе. Раціонализмъ, оказывающійся несостоятельнымъ въ своихъ результатахъ, былъ силенъ и сохраняетъ нъкоторое значение и досель именно потому, что даетъ удовлетворительное, повидимому, объяснение безусловной всеобщности и необходимости одной части знания. Въ эмпиризмъ она остается неразръшниой загадкой. И пусть не думають, что эту загадку въ эмпиризмъ находять лишь люди, не соглашающіеся съ его мивніями. Въ ней невольно признаются и приверженцы этого направленія. Не даромъ Юмъ сдвлалъ исключеніе изъ своей теоріи знанія въ пользу математическихъ истинъ и такимъ образомъ допустилъ непоследовательность, которая была слишкомъ замътна, чтобы ее проглядълъ такой талантливый писатель. Очевидно Юмъ понималъ, что простая теорія эмпиризма здъсь ръшительно непригодна. То же сознаніе обнаруживается и въ школь позитивистовъ. Въ то время, какъ другія важнъйшія положенія эмпиризма охотно раздъляются всым приверженцами этой інколы,—какъ скоро вопросъ заходить о математическихъ аксіомахъ, тотчасъ является разногласіе. Льюнсъ, напримъръ, въ своей послъдней книгъ оспориваетъ тотъ взглядъ на нихъ, который высказанъ Миллемъ и который составляетъ только последовательное проведение этой формы эмпиризма. Онъ самъсчитаетъ ихъ воззрениями, которымъ придано всеобщее значеніе. Разборъ этой теоріп повель бы насъ слишкомъ далеко. Для насъ здъсь существенно важно самое разногласіе главныхъ представителей эмпиризма въ вопросъ такой фундаментальной важности. Оно показываетъ, какимъ шаткимъ представляется ученю эмпириковъ въ этомъ пунктъ даже для ихъ собственнаго сознанія.

Послѣ этихъ замѣчаній легко понять научное значеніе эмпиризма. Онъ представляеть одну изъ попытокъ къ рѣшенію очень серьезнаго научнаго вопроса. Не давая удовлетворительнаго отвѣта на этотъ вопросъ, но не встрѣчая подобнаго отвѣта и на противуположной сторонѣ, онъ указываетъ собою на неразрѣшенную научную проблемму, на больное мѣсто науки.

Если будущее сулить оплософіи вибсто блестящей сибны оплософскихъ системъ господство одного устойчиваго и постоянно развивающагося міровозэрвнія, то этимъ міровозэрвніемъ ни въ какомъ случав не будетъ позитивная философія. Но отсюда инкакъ не следуетъ, чтобы она и теперь уже была чужда всякой жизни и всякаго значенія. Потеряеть свою силу надъ обществомъ она лишь тогда, вогда ослабнутъ благопріятствующія ей накловности времени или когда будетъ расторгнута ея связь съ ними. Въ научномъ отношени она сдълается ръшительнымъ анахронизмомъ только послъ точнаго ръшенія вопросовъ о познанів, посль такого рышенія, которое не допускало бы ни сомивнія, ни разнорвчій. До того времени она въ качествъ скептической теорін новаго времеми будетъ всегда антиподомъ для появляющихся отъ времени до времени разнообразныхъ попытокъ построить метафизическую систему. Нътъ ничего безусловно невозможнаго въ томъ, что измънившіяся особенности времени сделають общественное внимание болбе чуткимъ къ вопросамъ метафизики, вызовутъ новыя попытки осмыслить бытіе во всей его цълости и тъмъ самымъ отодвинутъ на задній планъ скептическія возарвнія, какъ было это въ блестящій періодъ философіи съ Канта до Гегеля. Но подобно тому, какъ скептицизмъ Юма не былъ безусловно уничтоженъ этимъ движеніемъ, но продолжаль жить своею жизнію и ждаль болье благопріятнаго переворота въ общественномъ сознаніп, чтобы развернуться въ новомъ рядъ скептическихъ системъ, такъ и новый позитивизмъ не будетъ убитъ окончательно метафизикой, но можетъ быть только смінень ою, чтобы выступить снова въ новой формв. Такъ ли и будетъ на самомъ дълъ? Должны ли мы отъ будущаго ожидать той же, какъ и въ прошломъ, смёны противоположныхъ періодовъ — то напряженія философскаго генія, то торжества философскаго сомнънія? Или можеть быть наше время уже созрвло для точнаго разрвшенія проблемив знанія? Отвівть на эти вопросы можетъ дать только само же будущее.

М. Каринскій.



# COBPEMENHOE OFOSPEHIE.

ПО ПОВОДУ ЦИРКУЛЯРА Г. МИНИСТРА НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНІЯ ОТЪ 24 МАЯ 1875 Г.

Въ іюньской книжет журнала «Министра Народнаго Просвъщенія» за текущій годъ напечатанъ циркуляръ г. министра народнаго просвъщенія гг. попечителямъ учебныхъ округовъ. Этотъ правительственный документъ представляетъ собою такое глубоковиаменательное явленіе, что мы не можемъ ме перепечатать его здъсь въ цёльномъ видъ.

"Въ декабръ мъсяцъ 1874 года я препроводилъ, -- говоритъ г. министръ, --- къ вашему превосходительству списокъ внигъ и брошюръ революціоннаго содержанія съ цілію поставить о нихъ въ извітстность директоровъ и инспекторовъ народныхъ училищъ при обозрѣніи ими школь. Нынь министръ юстиціи доставиль мнь печатную записку о престудной нропагандъ, обнаруженной въ искоторыхъ исстностяхъ имперін. Посылая при семъ одинъ экземпляръ этой записки, прошу васъ, при личныхъ объясненіяхъ съ начальниками учебныхъ заведеній, сообщить имъ о ссдержащихся въ ней вполив достоверных сведениях. - Оказывается, что революціонеры избрали орудіемъ своей гнусной пропаганды то, что для каждаго честнаго и просвещеннаго человека составляеть предметъ особой заботливости и охраны - юношество и шволу. Понятно, что коммунистическія ихъ ученія, клонящіяся къ ниспроверженію всего общественнаго строя и къ водворенію, въ замёнъ его, анархін, до такой степени нелешы и дики, что они могуть найти успёхь разве между дѣтьми, недоучившимися юношами и неразвитыми простолюдинами. Но, къ сожальнію, эти дети и юноши, вместо того, чтобы найдти въ окружающей ихъ средъ и въ своихъ семействахъ отпоръ преступнымъ увлеченіамъ и политическимъ фантазіямъ, встрічають иногда, напротивъ того, ободрение и поддержку. Только этимъ и можно объяснить распространение соціалистических теорій, давно осужденныхь здравою наукою. Въ 37 губерніяхъ, какъ обнаружило судебное изследованіе, ивкоторые отцы и матери подбивали въ нимъ своихъ детей. Это явленіе, въ монхъ глазахъ, тораздо прискорбиве самой пропаганды: оно новазиваеть, до какой степени повериностна, - и скажу, - невъжественна извъстная часть нашего общества. Оно еще болье полиръпляеть меня въ убъжденіи, что у насъ неръдко не семья поддерживаетъ школу, а школа должна воспитывать семью, чего нътъ ни въ одномъ европейскомъ государствъ и что значительно усложилеть и безъ того не дегкую задачу воспитанія. Министръ юстиціи весьма върно харавтеризуеть это положение следующими словами: "Быстрые успехи пропаганды должны быть приписаны какъ тому, что діятельность агитаторовъ не встрічала достаточно сильнаго и громкаго порицанія со стороны общества, которое, не отдавая себф яснаго отчета въ значенів и вфли этихъ преступныхъ стремленій, до сихъ поръ относилось въ нимъ съ апатіей, равнодушість, а иногда даже съ сотувствість, така въ особенности и тому. что молодежь, составляющая главный контингенть лиць, занимающихся пропагандою, не находить отнора пагубнымь и разрушительнымь ученіямъ въ той средь, гдь она растеть и развивается". Пусть же наставники замънять въ этомъ случав редителей, --это ихъ прямое привваніе; пусть, при случав, и когда, по ихъ мивнію, встрытится надобность, они разскажуть более взрослымь и понятливымь ученикамь, что несчастные политические фанатики, недоученые юноши, затывають провести въ народъ свои несбыточныя фантазін, не гнушаясь при этомъ, какъ тоже обнаружено следствиемъ, ни воровствомъ, ни грабежомъ, ни даже убійствомъ, и что именно ихъ-то и вознамёрнинсь они избрать своимъ орудіемъ. Этого будетъ достаточно для честной молодежи, все болье и болье ими трудящейся, для того, чтобы современень сдвлаться полезными гражданами. Истина не боится свъта, и потому я не только не нахожу основанія скрывать это печальное явленіе въ нашей общественной жизни отъ наставниковъ юношества, но, напротивъ того, поручаю вашему превосходительству передать отъ меня начальникамъ учебныхъ заведеній, что я ихъ уполномочиваю разсказать о немъ преподавателямъ и наставникамъ. Государь Императоръ изволить прилагать столько великодушных попеченій объ упроченіи и развитін нашего отечественнаго просвещения, что не только прямой нашъ долгъ, но и совесть обязывають насъприготовить для служби Его Императорскаго Величества и страны верноподданных не по имени только, а на самомъ дълъ, людей достаточно развитыхъ и просвъщенныхъ, воторые сознательно поддерживали бы государственный порядокъ и осмысленно противодъйствовали всякимъ нелъпымъ ученіямъ, откуда бы они ни происходили".

Независимо отъ статей, какія помѣщены в предполагается помѣстить въ «Православномъ Обозрѣніи» относительно коммунистическихъ и крайнихъ соціалистическихъ ученій, мы считаемъ далеко не безполезнымъ сказать нѣсколько словъ по поводу этого циркуляра указывающаго, какія разрушительныя силы ростутъ и зрѣютъ въ нашемъ обществѣ.

Уже тотъ одинъ фактъ, что правительство решилось прибъгнуть къ гласности, свидътельствуетъ, что зло, посъеваемое революціонными агитаторами, далеко не такъ ничтожно, какъ готовы думать и вкоторые. Но, помимо циркуляра министерсваго. другія данныя самаго разнообразнаго характера громко говорять о томъ, что зло организуется всяческими средствами въ чудовищную силу, съ которою давно пора бы считаться руководителямъ и представителямъ нашего общественнаго мизнія. Изъ иногихъ данныхъ указаннаго рода нельзя не обратить вниманія на сообщение корреспондента «Московских» Въдомостей», Щербаня, сдъланныя имъ въ недавнее время. За границей существуетъ цълая революціонная литература, предназначенная для распространенія въ Россіи и постоянно пополняющаяся трудами нашихъ революціонеровъ-эмигрантовъ. Эту литературу составлаютъ «и книги, и брошюры, и пъсенники, и газеты, и сборники». Въ Лондонъ издается спеціальный революціонный журналъ подъ пресловутымъ названіемъ «Впередъ». Куда же приглашаютъ следовать за собою люди, руководящіе этимъ журналомъ? На этотъ вопросъ мы находимъ следующий ответъ въ статье Щербаня, составлляющій буквальное извлеченіе изъ англійскаго революціоннаго изданія». Идеалы прежнихъ республиканцевъ для нихъ — «старая, старая сказка». Гарибальди и Феликсъ Піа для нихъ — «отсталые» дъятели. Къ парижской коммунъ они выражаютъ нъсколько болъе уваженія и одобренія, признавая день ея провозглашенія «великимъ днемъ» и называя ея поджигательства и пожары «лучомъ свъта для будущаго». Но и парижская коммуна, по ихъ сужденію, неудовлетворительна, потому что она «не сдълала ни одного ръшительнаго шага» къ «концу» стараго міра н. поставня програмною соціальную революцію, не

рвшилась выполнить этой программы. Люди, командующіе журваломъ «Впередъ», объщають работать цвлесообразные и не ограничиваться какими-нибудь полумврами, чэмъ довольствовалась коммуна, сантиментально разстриливавшая заложниковъ не болбе, какъ десятками. Они «не остановатся ни передъ какой суровостью». Имъ нужна безпощадная «война противъ общества, война въ одиночку, война воровствомъ, поджогомъ, грабежомъ, убійствомъ», которая все охватила бы и низвергла бы, которая вдребезги разбила бы весь теперешній строй: того «требуеть, говорять они, живая современная наука», и во имя этой живой науки они призывають къ умерщелению чуть ли не всего существующаго». Лишь соціальная, лишь народная роволюція можеть спасти народъ русскій, учать революціонеры, - лишь она можеть спасти в человъчество. «Подготовляйте же народную революцію». Подготовляйте ее во народь, который одинь ножеть совершить ее. Организуйтесь для крипкаго единаго дийствія. Организуйтесь съ помощью пропаганды. «Организуйтесь среди народа, съ народомъ выбств». Не жертвуйте даромъ ни однямъ человъкомъ, на одной сплою: когда же придеть минута настоящей борьбы, идите съ народомъ противъ стараго порядка, «не оглядываясь назадъ». Пусть рушится гиплое старье! При этомъ лондонское революціонное паданіе хвалится даже успъшнымъ распространеніемъ въ Россіи революціонныхъ стремленій и идей. Журналъ «Вперепъ» не можетъ «досыта нахвалиться успъхомъ пропаганды своего кружка». «Соціальныя заграничныя изданія, по словамъ его корреспондентовъ, цълыми транспортами проникаютъ въ предълы имперін, циркулирують въ ней, доходять въ самые дальніе углы. Слово пстины проникаетъ всюду, -- даже въ ту среду, гдъ нельзя было ожидать илодовъ, которые течерь получились,въ буржуазную мъщанскую среду, гдъ тоже начинаютъ являться протестующія личности. Люди съ положеніемь стараются помочь намъ своими силами. Агитаціонная литература, несмотря на массы захваченныхъ, отобранныхъ, сожженныхъ книгъ, циркулируетъ быетро. Она есть во есть и губерискихъ городахъ. Ее можно встрътить въ центральныхъ губерніяхъ даже «между сельскими учителями». Редавція «Впередъ» увітряеть, что «вибеть свідінія о распространени агитаціонной литературы «между солдатами», но не считаетъ возможнымъ напечатать ихъ». Корреспорденты

же этого изданія увірнють, будто революціонныя изданія «шибко идутъ между мастеровыми и извощиками», не исключая и земле-дъльцевъ, и будто распространяющія ихъ личности «постоянно жалуются на недостаточное число этихъннигъ, которыхъ наличный запась не удовлетворнеть требованіямъ». Эти отзывы о распространеній революціонных сочиненій получаются редакціей журнала «Внередъ» отъ «собственных» корреспондентовъ изъ самыхъ разнообразныхъ мъстностей Россіи: изъ Петербурга, Москвы, Самары, Иркутска, Гжатска, села Павлова в т. д. Самый составъ книжекъ этого журнала свидътельствуетъ, что редакція его организована серьезно и что ею заведены болве или менве общирныя связи съ Россіей. Въ каждомъ нумеръ находятся руководящія статьи, обзоръ рабочаго движенія за прошлое время, лътопись теперешнихъ рабочихъ волненій, замътки по текущимъ вопросамъ и «цълая масса» корреспонденцій изъразныхъ угловъ и мъстъ Россіи. Редакція усиленно поощряетъ своихъ агентовъ въ Россіи постоянными воззваніями самаго зажигающаго свойства: «бросайте стия, взываетъ ова, — продолжайте бороться; брошенное стия эртетъ»... Но, рядомъ со встин этими воззваніями и изв'вщеніями объ усившномъ ход'в революціонной пропаганды, вожди ея усиливаются хитрить, подембиваясь надъ «горячешною фантавіей» высшихъ русскихъ правительственныхъ сферъ, которой «мерещится, будто есть у насъ господа, намъревающіеся пропагандпровать, бунтовать рабочихъ» и т. п. Очевидно, что этой фальшью и ложью они пытаются усыпить бдительность нашего правительства.

Эти свёдёнія, сообщаемыя корреспондентомъ «Московскихъ Вёдомостей» изъ-за границы, ез общемз вполнё согласуясь съ указаніями министерскаго циркуляра, проливаютъ новый свётъ на силу революціонной пропаганды въ Россіи, указывая самый ея источникъ. Недавній политическій процессъ снова подтверждаетъ заявленіе правительственное о сущности и цёляхъ революціонной пропаганды въ Россіи. Говоря словами газеты: «Голосъ», революціонеры обращаются къ русскому обществу съ слёдующими словами: «Мы хотимъ раздёлить вашу собственность и притомъ такъ, что земля и дома будутъ общіе. Не будетъ болюе отдёльнаго хозяйства; плоды общихъ трудовъ будутъ дёлиться поросму. Мы закроемъ ваши церкви; мы разрушимъ вашу

семейную жизнь; мы запремъ ваши высція школы, чтобы викто не выдвигался изъ уравненной массы даже талантами и обравованіемъ; мы разрушимъ государство, теривливо и самостверженно созданное русскимъ народомъ; мы отдадимъ западныя окращны полякамъ, возстановимъ Малороссію; им разрушимъ институтъ государственной власти, какую бы она ни вибла форму: даже американская власть кажется намъ деспотическою п обременительною. Если вы не примете всехъ этихъ предложений добровольно, мы начиемъ безпощадную, невиданную ръзню, отъ которой содрогнулся бы Стенька Разинъ — недаромъ «онъ нациъ идеалъ». Bcn средства «хорощи» для нашей цъли. Чтобы совдать недовольныхъ, мы будемъ «поджигать»; чтобы набавиться отъ непріятных в намъ людей, мы «прибъгнем къ яду», къ книжалу»... Обвинявшіеся на судѣ государственные преступники старались распространить среди фабричныхъ, солдатъ и т. д., между прочивь, следующія брошюры: «хитрую механику», «сказку о четырехъ братьяхъ», «сборникъ новыхъ стиховъ и пъсенъ», «Емельку Пугачева», «исторію французскаго крестьянкна», «о мученикъ Николав», «о самарскомъ голодв», листовъ «Чтой-то братцы» журналъ «Впередъ» и т. п. Хотя каждая взъ этихъ брошюръ ниветь свое частное содержание, при всемь томь онв проникнуты одной общей мыслыю. Всв онв разочитаны на возбуждение населенія къ поголовному насильственному возстанію протввъ государя в государства съ цълію сокрушенія всего государственнаго строя в общественнаго порядка. Какъ показываетъ ръчь товарища оберъ-прокурора, въ нъкоторыхъ изъ этихъ нипжекъ въ подгобности указывается, какъ надлежить произвести возстаніе. Въ одной изъ книжекъ прямо говорится, что Пугачевымъ пролиты были ръкв крови, а что «въ настоящее время прольются моря крови». Недавній политическій процессь замічателень и по самымъ обвинявшимся лицамъ. Это: 1) студенты увиверситета и медико-хирургической академін, изъ которыхъ студентъ Вячеславъ Льяковъ-сынъ діакона и бывшій воспитаннить вологодской духовной семинарін, а студентъ Алексей Сираковъ сынъ священника и воспитанникъ той же семпнарів, 2) петербургскіе міжшане и 3) солдаты. Наиболье важными виновными судъ справедливо призналъ студентовъ Дьякова и Сирякова 1) и

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;) Дьяковъ приговоренъ къ ссылкъвъ каторжныя работы на 10 лътъ, а Сиряковъ—на шесть. Съ глубокимъ прискорбіемъ снова приходится

мъщавъ Герасимова и Александрова. Изъ мъщавъ послъднія съ увлеченіемъ разсказываль, какъ «Пугачевъ собираль народъ, грабыль помъщиковь, въшаль и сажаль ихъ на коль, какъ войска переходили на сторону его» и какъ благоразумно вообще онъ поступаль, желая свергнуть правительство, --- сообщаль свёдёнія о французской революціи, объ убійствів французскаго короля в т. п., представляя все это, какъ примъръ, достойный подражанія, -- настойчиво толковаль солдатань, что такая революція будетъ в въ Россіп, что двв частв Россіи уже подговорены, а одну часть подговорить не трудно, что солдаты не должны идти противъ отцовъ в матерей, а перейти на сторону мужиковъ, которыхъ къ тому же больше, чёмъ солдатъ (первыхъ дескать 82,000,000, а последнихъ 800,000), что еслибъ не было царя п господъ, то жить было бы лучше, потому что теперь-де мы работаемъ на господъ в на казну, платемъ подати, а еслибы перебить ихъ всёхъ, то что ны бы сработали, то раздёлили бы поровну, что тогда не было бы ни бъдныхъ, ни богатыхъ и т. д. Такія-то иден были внушены коноводами революціи мъщанамъ, а эти последніе, при непосредственномъ участій Дьякова н Сврякова, распространяють ихъ среди нижнихъ чиновъ лейбъгвардін московскаго полка, т.-е. среди такихъ лицъ, которыя, по самому существу своихъ обязанностей, призваны къ защитв престола и отечества отъ враговъ вившнихъ и внутренияхъ. Это последнее обстоятельство, съ одной стороны, свидетельствуетъ, что лондонское революціонное періодическое изданіе было въ извъстной стопени вполнъ справелливо, увъряя, что оно имветъ свъдвия объ успъшной пропагандъ среди самого войска революціонныхъ идей, а съ другой стороны, оно само собою делаеть более и более настоятельнымъ систематические и твердое противодъйствіе замысламь заграничной революціонной клики, отнюдь неограничиваемое одними правительственными мъропріятіями. Само общество должно идти на встръчу усиліямъ правительства положить конець преступной и губительной ре-

видёть, что и изъ среды людей, принадлежащихъ въ духовному сословию и обучавшихся въ духовно-учебныхъ заведенияхъ, являются революціонеры. Было бы несправеданно винить изъ-за этого духовенство и духовно-учебныя заведенія уже потому одному, что "въ семьъ не безъ урода".



волюціонной пропагандъ. Еслибы только въ обществъ началось сильное, энергическое и осмысленное движеніе противъ всякихъ покушеній на подрывъ самыхъ основъ государственной и общественной жизни, тогда можно было бы вполнъ ручаться, что эти покушенія, еслибы не сдълались невозможными, то во всякомъ случать не имъли бы викакого успъха. Тотъ фактъ, что революціонная пропаганда не безъ значительнаго успъха велась въ 37 губерніяхъ, ложится, по справедливому замъчанію двухъ гг. министровъ, тяжелымъ осужденіемъ на само же общество. Въ этомъ нътъ никакого сомивнія.

Изъ такъ-называемыхъ свётскихъ газетъ, высказавшихся по поводу министерскаго циркуляра, двъ газеты, именно «Гражданинъ» и «Голосъ», касаются обвиненія нашего общества въ апатическомъ, равнодушномъ и частію даже сочувственномъ отношенін этого общества къ растленію молодежи разными химерическими ученіями и къ увлеченію его въ революціонную пропаганду. Заслуживають вполив винманія мивнія той и другой газеты: они обрисовываютъ взглядъ этихъ газетъ на положение общества и на его теперешнее состояние. «Гражданинъ» не ограничивается разсужденіемъ о томъ только, можно ли называть общество равнодушно относящимся къ политической и соціаль-ной революціонной пропагандъ, но задается ръшеніемъ вопроса: какимъ обравомъ общество могло дойти до такого печальнаго состоянія. Вотъ что говорить «Гражданинъ»: «Трудно, зная, какъ шла у насъ въ эти последние 20 леть семенная и общественная жизнь, не обвинять общество въ индеферентизмъ къ правственному міру нашей молодежи, но діло въ томъ, что оно не такъ виновато, какъ кажется, если принять въ соображение тв условія, при которыхъ сешья принимала участіе въ общественной современней жизни. Ей такъ-сказать навязывали со всъхъ сторенъ правственную распущенность в безпринципность, какъ доктряну прогресса, и навязывали люди, которымъ семья рус-скаго человъка поневолъ должна была върить. Стоитъ припомнить то, еще недавнее, время, когда въ извъстныхъ сферахъ правительственной деятельности, даже въ самомъ ведоистве воспитанія дітей и народнаго образованія, все, что нивло характеръ напоминанія о вравственной дисциплинів, о строгости къ дітямъ, о необходимости извітеннох принциповъ, все это не

только не признавалось въ этихъ въдомствахъ священными и строго-обязательными законами, но, напротивъ, считалось чёнъто противоръчащимъ духу времени и требованіямъ прогресса. Стоить только перелистовать за эти 20 льть всь наши псевдо-либеральные журналы в газеты, в мы поразимся тъмъ фактомъ, что ни разу въ эти 20 лътъ ни одна изъ этихъ газотъ, выдающихъ себя органами общественнаго мивнія, не обратилась къ русской семь в или къ русскому юношеству со словами упрека за безпорядки въ ихъ мысляхъ и съ проникнутымъ тенлымъ чувствомъ словомъ увъщанія, гдъ порицалось бы все безусловно дурное и поощрялось бы положительно корошее; стоитъ, говорю я, припоменть эти факты, чтобы придти къ несомиваному убъжденію о меньшей виновности семьи, канть агента растывающихъ началь, сравнительно съ виновностью, нашей псевдо-либеральной печати, съ одной стороны, и подчасъ нъкоторыхъ офиціальныхъ міровъ съ другой. При такихъ условіяхъ, когда вседневная исевдолиберальная печать играла въ молчанку насчетъ всего духовнонравственнаго міра юношества, а съ другой стороны нав'ястныя офиціальныя сферы покровительствовали когда-то и сочувствовали этой печати, что могла сделать несчастная семья? Понятие, что «ей оставалось только слепо и благодущно подчиняться духу безпринцивности», какъ въянію духа времени, «и говорить себъ: на что мы будемъ толковать дътямъ о религін и о правственности, когда современиая литература модчить объ этихъ предметахъ, а вногда даже сместся надъ нами, и когда нравственное маправление въ учебныхъ в воспитательныхъ учрежденіяхъ относится къ этой религіи и къ этой правствонности скорве несочувственно, чемъ сочувственно. Недалеко ната за фактами... Стоитъ только перечитать напр. тв перворазрядныя учебныя заведенія въ столицахъ, гдв отминались въ одинь прекрасный день общія нелитвы подъ предлогомъ свободы совъсти для десятольтнихъ дътей. Примъру этохъ правительственныхъ завеленій слідовали «частные» пансіоны. «частныя» гимназіш... Стоитъ просмотръть тв сотни книженокъ и киигъ, которыя за эти 20 летъ, подъ названіемъ книжекъ, одобренныхъ тумъ или другимъ ведомствомъ, наводинли наши сомьи и наши школы нодъ видомъ руководствъ и кингъ для дитскаго чтенія и проникли даже съ нув растивнающемъ вліяніемъ въ народную школу:

сколько такія разрёшенныя и даже одобренныя офиціальными властями книжки внесли фальши, матеріализма, грубаго отрица-нія и т. п. въ души и умы неисчислимаго количества юношей, въ этомъ фактъ нельзя сомнъваться. Спрашивается: что могли дълать несчастные родители, когда имъ навязывали такія офиціально рекомендованныя книжки для ихъ дътей, а книгъ нравственных одно время даже надобно было искать, какъ библіо-графическихъ ръдкостей. Все это не можеть и не должно быть забываемо, когда ръчь идетъ объ обвиненіи русской семьи въ равнодушін къ направленію дѣтей въ религіозно-нравственномъ духъ. Семья не могла въ окружавшемъ ее воздухъ выдѣлять себъ для домашняго обихода другой воздухъ, болъе чистый и полез-ный для духовнаго развитія, и мало-по-малу она свыклась съ этимъ безпринципнымъ направленіемъ до такой степени, что утратила «даже представленіе» о другомъ направленіи мыслей, болье правильномъ. Но кромь семьи сильное вліяніе этого вреднаго воздуха воспріяла школа. Вездъ школа на Руси, вверху и внязу, признала единственнымъ авторитетомъ духъ тогдашняго времени; воспитаніе въ школь было проникнуто такъ-сказать насквозь однимъ только духомъ—духомъ лжелиберальнаго фельетона; учителя и учительницы, директора и директрисы, — все такъ-сказать учебное начальство заботилось не о томъ, чтобы воспитывать дётей въ началахъ церковныхъ, нравственныхъ и государственныхъ, но исключительно о томъ, чтобы образъ веденія дётей и обученія ихъ были «современны», и научая дётей кое-какимъ свъдъніямъ, пользовались ими, чтобы проводить рас-тятвающее вредно-матеріальное направленіе и при этомъ толковать детямъ о какомъ-то новомъ кодексе вхъ правъ въ обществъ».

Во всемъ этомъ весьма много горькой, но несомитной, правды. Тъмъ не менъе здъсь есть вещи, съ которыми трудно согласиться. На нихъ-то мы и остановимъ свое вниманіе. «Гражданинъ» усиливается оправдать общество и семью, но это, по нашему убъжденію, совершенно несправедливо. Развъ здоровое и развитое общество способно раболъпствовать передъ періодической печатью и «нъкоторыми офиціальными мірами», преклоняться передъ ихъ ръшеніями, когда дъло идетъ о судьбъ самаго общества и о воспитаніи дътей, и сидъть сложа руки въ виду совершающихся безобразій? Доказали ли русское общество, рус-

ская семья, что они всевозможно и упорно боролись съ враждебными обстоятельствами и уступили лишь превосходящей ихъ сидъ? Развъ отцы в матери не могли коллективно требовать отъ представителей «нъкоторых» офиціальных» сферь», чтобы дътянь въ школахъ, хотя бы и перворазрядныхъ, давалось такое образованіе и воспитаніе, для которыхъ религіозно-нравственное образованіе и воспитаніе служило бы главной основою и подкладкою? Тутъ ничего нътъ невозможнаго. Достаточно было нъсколькихъ ръшительныхъ п настойчивыхъ заявленій, чтобы «нъкоторые офиціальные міры» перестали портить дітей и проводить въ воспитаніи разныя узенькія и непереваренныя современныя иден. Что же касается до частныхъ пансіоновъ и гимназій, то они еще болъе должны находиться подъ непосредственнымъ н «вліятельнымъ» контролемъ родителей. Да и не странно ли вообще снимать съ родителей отвътственность за то дурное направленіе, которое имъ сообщала школа? Можно ли доказать, что большинство родителей, и при домашнемъ воспитании, сообщаетъ правильное направление дътскимъ умамъ и сердцамъ? Что касается до религіозно-нравственнаго воспитанія, какое получается дътьми въ большей части семействъ, то оно до крайности жалко. Да и большая ли часть вэрослыхъ и даже образованныхъ людей трезво и разумно смотритъ на значение религия въжизни? Для большинства лицъ, считающихъ себя даже религозными, религія заключается въ разныхъ вибшностяхъ, формальностяхъ и обрядностяхъ, за которыми они не видятъ духа, сущности истинной религіозной жизни. Такіе родители желають, конечно, чтобы въ школахъ въ извъстное время читались общія молитвы для дътей и дътьми и т. п., но дальше этого они нейдутъ. Многіе не хотять понять того, что при «кажущемся» религіозномь характеръ воспитанія и образованія возможна полная безрелигіозность. Исторія говорить намь, что изь ісзунтскихь школь, гдъ воспитанники вели чуть не монашескую жизнь, могли выходить такіе экземпляры, какъ Вольтеръ и другіе. Чёмъ больше " вдумываешься въ дъло, тъмъ менъе представляется возможности согласиться съ «Гражданиномъ», будто наша семья не повинна въ безрелигіозномъ направленій большей части молодыхъ образованныхъ людей. Еслибы въ самой семь было живо, осмысленно и вліятельно религіозное начало, она не только сама служила бы разсадникомъ людей, глубоко проникнутыхъ религіознонравств еннымъ духомъ, но никогда не допустила бы формироваться въ общественной средъ танимъ школамъ, которыя давали превратное направление воспитывающимся въ вихъ: семья нашла бы сотни средствъ повліять на школу и направить ее къ достиженію тъхъ цълей, къ которымъ должна стремиться всякая раз умная и благоустроенная школа. Точно также нельвя слагать съ общества на литературу вину въ порождении того порядка вещей, который вызываеть теперь недовольство правительства и лучшихъ представителей самаго общества. Нельзя отрицать существование органической связи между этемъ порядкомъ вещей и нашей псевдо-либеральной журналистикою. менъе находимъ несправедливыми обвиненія одной только этой журналистики. Какъ-то уже прівлись и надовли жалобы на растлъвающее вліяніе «лжелиберальной прессы». Нельзя же забывать, что само общество выдълело изъ себя и сформировало тъ литерат урныя силы, дъятельность которыхъ отличалась отрицательнымъ и разрушительнымъ направлениемъ. Съ другой стороны, не недостатки ли нашей общественной жизни и разныя темныя явленія ся часто давали ппщу этому направленію? Но, что особенно важно, наше общество не только терпъливо выслушивало. какъ разные «сочинителе» глумились иногда надъ самыми святыми вещами и эло подсмънвались надъ самыми дорогими убъжденіями человіческими, но въ лиць большей части своихъ образованныхъ представителей готово было все это поощрять. Между темъ это же общество, еслибы оно действительно обладало кръпкими убъжденіями и благими стремленіями, всегда могло бы выдълить изъ среды себя такую могущественную литературную силу, которая въ состоянін была бы противодъйствовать наплыву ложныхъ идей, споспъшествовать торжеству здоровыхъ началъ мысли и жизни. Мы нисколько не позабываемъ, что у насъ и прежде были и теперь существуютъ журналы, неподходящіе подъ то направленіе, въ госнодств' котораго нельзя не видъть подготовленія и созданія такого порядка вещей, который начинае тъ обнаруживаться весьма печальными результатами. Повидимому, они должны были служить и служать спльнымъ противояді емъ распространенію пукорененію развыхъ ложныхъ ученій и превратныхъ идей. Несомивино, что эти журналы приносили и

приносять ивкоторую пользу. Однакожь, все-таки нельзя не сказать следующаго. До сихъ поръ наши светскіе журналы, отличающіеся наиболье трезвымъ направленіемъ, вовсе не вели посльдовательной и систематической борьбы съ наплывомъ разныхъ молныхъ ученій и доктринъ. Замічателень факть, что до сихъ поръ въ нихъ не появлялось напр. ни одной статьи, посвященной безпристрастному анализу разныхъ коммунистическихъ и соціалистическихъ ученій, несмотря ня то, что ті и другія проводились въ другихъ органахъ нашей журналистики. Между тъмъ политическая экономія читается не въ однихъ нашихъ университетахъ, но я во многихъ другихъ учебныхъ заведеніяхъ. Профессора и преподаватели этой науки не дали себъ труда посвятить хоть журнальную серьезпую статью этому предмету, не говоря уже о другихъ писателяхъ! Если нъкоторые изъ нашихъ, нанболбе сочувственныхъ журналовъ и вступали иногда въ полемику съ журналами крайняго направленія, то эта полемика, можно сказать, никогда почти не затрогивала самыхъ основъ той или другой враждебной доктрины, большей частью вращалась въ области мелочей, выдвигала ничтожные аргументы, какъ будто бы не зная о сильнейшихъ, совершенно пропускала крупныя литературныя и псевдо-научныя явленія, исходившія изъ противоположнаго дагеря, нисходила иногда до личной перебранки, хваталась за инсинуацін, чего нътъ вреднье въ спорв, и т. под. Все это скоръе содъйствовало распространению извъстныхъ учений и теории, чъмъ препятствовало. Тогда какъ представители противоположнаго направленія упо требляли все средства для болве успршной пропаганды изврстных ученій и идей, съ лихорадочной торопливостью переводя одну книгу за другою, популяризуя эти ученія и идеи въ живыхъ, бойкихъ и общедоступныхъ статьяхъ и пользуясь для этой же цёли беллетристической формой изложенія, представители «трезвой журналистики» обыкновенно почти ничего такого не дълали для проведенія свонхъ убъжденій и ндей. Это-рактъ, котораго отрицать нельзя. А развъ въ настоящее время эта ж урналистика не представляетъ чего-то мертваго, вялаго, безж изненнаго? Между тъмъ какъ напр. у насъ существуеть не только несколько періодическихъ изданій, держащихся крайняго позитивнаго направленія, но существуетъ кружекъ лицъ, вы пускающихъ въ свъть одно

за другимъ большей частью, конечно, переводныя сочиненія, отличающіяся этимъ направленіемъ, въ нашихъ «трезвыхъ» журналахъ за несколько леть появится какая небудь одна статья въ родъ статьи: «Искусство и позитивнамъ», и довольно... Какъ же после всего этого не винить общество въ видиферентизме, въ апатін и.т. под.? Оно, въ лицъ представителей «трезвой журналистики», безъ боя сдается въ кабалу разнымъ лжеученіямъ и спороспилымъ теоріямъ. Къ чему же туть плаксивыя жалобы на монополію «лжелиберальной прессы?» Какъ будто бы она снлою, противъ нашей воли, захватила себъ вліяніе! Нетъ! мы сами виновны въ томъ, что любимъ сибаритствовать, сидеть сложа руки и ожидать отъ всего этого торжества нашихъ убъжденій и эдравыхъ идей. Намъ нужно большо учиться и трудиться, чёмъ учатся и трудятся люди противоположнаго лагеря, и тогда тольво пебеда можетъ быть на нашей стороне. Напрасно общество стало бы разсчитывать на правительственныя мёры, стёсняющія и сдерживающія распространеніе разных злокачественных з ндей. Опыть показываеть, что эти меры ведуть нередко въ дурнымъ результатамъ. Мы сами должны сплотиться, организоваться и противопоставить усиліямъ распространителей этихъ ндей наши усилія сод'яйствовать торжеству религін, истинной науки, эдравыхъ соціальныхъ идей. Въ противномъ случав, всяжій человъкъ, богословъ ли то или политико-экономистъ по спеціальности, долженъ нести отвътственность предъ Богомъ и грядущими покольніями, какъ скоро онъ, будучи одаренъ отъ Бога даромъ публичнаго слова, зарывалъ свой талантъ въ землю, жилъ для себя только и ничемъ не постарался споспешествовать торжеству въ жизни истины и добра.

Всайдъ за «Гражданиномъ» является защитникомъ общества отъ упрековъ въ апатів в равнодушін и газета «Голосъ». «Общество до настоящаго времени, говоритъ это изданіе, не знало и не имёло возможности познакомиться съ революціонной проповёдью во всемъ ея объемѣ. Какѣ ни велико число привлеченныхъ къ слѣдствію, но оно, будучи разбросано по 37 губерніямъ, въ каждой наъ нихъ отдѣльно не могло произвести глубокаго, грознаго впечатлѣнія. Въ каждой губерніи десятокъ-другой безумцевъ производилъ впечатлѣніе безумцевъ. Только въ общемъ своемъ составѣ, собранная въ одно слѣдственное дѣло, революціонная проповѣдь

могла произвести потрясающее двествіе, какое она, очевидно, произвела на высшія сферы, вполив съ нею ознакомившіяся. Мы твердо убъждены, продолжаетъ газета, что при своевременномъ обнародованін встаго подробностей діла, съ описаніемъ всего его хода, общество наше встрепенулось бы не хуже римлянъ временъ Катилины. Эта защита общества, по нашем у врайнему разумънію, еще неудачные, чымь защита со стороны «Гражданина». Во-первыхъ, мы не можемъ не находить ошибочною мысль «Голоса», будто равнодушіе общества въ данномъ случав объясняется твиъ, что общество до настоящаго времени не знало и не имвло возможности познакомиться съ революціонной проповедью во всемъ ея объемъ. Конечно, общество незнакомо надлежащимь образомь съ подробностями революціонной проповъдн. Общее же содержание революционной проповъди несомнвино извъстно каждому образованному члену общества, слъдящему за событіями нашей общественной жизни. Такъ-называемое нечаевское дёло и рядъ другихъ политическихъ судебныхъ процессовъ не только должны были раскрыть въ глазахъ нашего общества во всей ужасающей яркости сущность и цъли революціонной пропов'яди, но указать ему силу и живучесть революціонныхъ стремленій. Да и нужно ли знать обществу подробности революціонной пропов'яди, когда оно знастъ общій ея духъ и направление, чтобы отнестись съ единодушнымъ суровымъ порицаніемъ къ ней и ея глашатаямъ? Иное двло-люди, служащіе на литературномъ и журнальномъ поприщъ выразителями в руководителями общественнаго мивнія. Имъ необходино основательное знакомство съ подробностями и частностями революціонной пропов'я уже для того одного, чтобы направлять свое слово не противъ только общихъ положеній ея, но и противъ частностей и подробностей. Но, что особенно мы должны замътить «Голосу», едва ли можно защищать то общество, которое способно пробудиться отъ апатів и равнодушія только тогда, когда оно увидить и убъдится, что революціонная проповідь достигла таких разміровь и успіховь, что грозить разрёшиться несомивниой и близкой катастро фой. Нужно заранъе принимать всъ зависящія отъ насъ мъры для предупрежденія мальншей катастрофы и устраненія всего того, что служитъ къ ея подготовленію. Не мъщаетъ поминть каждо и у члену

общества, что пожары возникають и отъ одной искры. Значить, необходимо напередъ обезопасивать здание общественнаго порядка хотя бы отъ мальйшаго соціальнаго и политическаго пожара. Громкое выражение общественнаго негодования, хотя бы въ виду малейшихъ попытокъ къ революціонной коммунистической пропагандъ среди неопытной и незрълой моло-дежи, дало бы почувствовать коноводамъ революціонныхъ затъй, что общество на сторожъ, что оно встанетъ, какъ одинъ человъкъ, на защиту существующаго законнаго порядка и т. д. Впрочемъ, газета «Голосъ», только что высказавши приведенныя нами слова, сившитъ оговориться. И эта оговорка производитъ весьма тяжелое впечатлъніе. «Едва ли не напрасно было бы думать, говоритъ она, что общество относится апатично только къ революціонной пропов'єди. Странно было бы подозр'євать его въ тайномъ сочувствін тому, что должно разрушить всё его основы. Оно-грустно признаться-апатично относится ко всему. Литература, даже лучшія ея произведенія, не возбуждають его интереса; земскія и городскія собранія иногда не могутъ состояться за неприбытіемъ узаконеннаго числа гласныхъ; о церковной жизни, конечно, и говорить нечего. Гдв причина такого отношенія ікъ ділу? Почему не смотря на такъ-называемый здравый сиыслъ русскаго человъка, самыя безпутныйшія идеи свободно гуляють по безпредъльнымъ пространствамъ нашего отечества? Два министра говорятъ, что революціонная проповъдь не находить отпора въ обществъ. Но что же находить въ немъ отпоръ? И спиринизмъ не находитъ себъ сопротивленія; нътъ такой вздорной идеи, которая встрътила бы что нибудь, напоминающее отпоръ. Общество можетъ встрепенуться при крайней опасности, какъ это было въ 1863 году, какъ это можетъ быть при первоиъ успъхъ революціонной проповъди, при первомъ собственникъ, убитомъ или сожженномъ по принципу. Но до тыхъ поръ оно пребудеть спокойно. Въ настоящее время оно, очевидно, не живеть никакими идеями — ни дурными, ни хорошими». Значитъ, справедливъ безусловно ваглядъ правительства на состояніе общества. «Голосъ» рисуетъ это состояніе такими мрачными красками, что страшно становится за общество, находящееся въ такомъ полумертвомъ состоянии. Гдъ же ручательство того, что такое общество пробудится и встанетъ при

первомъ убитомъ собственникъ? Для кого же танна, что очень значительная часть нашихъ пожаровъ обязана своимъ происхожденіемъ преступнымъ злоумышленіямъ революціонеровъ? Но что же общество? Оно по словамъ же «Голоса», продолжаетъ спать. Мало ли и другихъ безобразій прошло безъ энергическаго протеста со стороны общества? Самыя дикія и циническія глумленія надъ религіей, о которыхъ не разъ сообщались въ газетахъ, не вызывали общество на единодушное публичное и суровое осужденіе. Конечно, общество не станеть сидіть сложа руки въ виду крайней для себя опасности. По чувсту самосохраненія оно поднимется на защиту себя. Но развъ нужно допускать эту катастрофу, въ которой, быть можеть, встанеть не только гражданинъ противъ гражданина, но и сынъ противъ отца? Дъятели нашей литературы и журналистики обязаны всевозможно будить и шевелить общественное сознание. Нельзя же, какъ это дълаетъ «Голосъ», ждать этого пробужденія общества только отъ правительственныхъ мъропріятій. Нельзя же правительство представлять какой-то нянькой общества. Лучше представители общества должны что-либо делать съ своей стороны для того, чтобы выводить мало-по-малу общественное сознание изъ того состоянія летаргін, въ которомъ оно находится. Правительство ли виновато въ томъ напр., что земскія и городскія собранія иногда не могутъ состояться за неприбытіемъ узаконеннаго числа гласныхъ? Правительство ли виновато въ томъ, что самыя безпутнъйшія иден свободно гуляють по безпредъльнымъ пространствамь нашего отечества? Очевидно, во всемь этомъ виновато само общество, каждый членъ котораго преслъдуетъ лишь свои личные мелкіе интересы и знать не хочеть объ общественномь дъль. Еслибы ны не были совершенно равнодушиы въ тому, какія иден гуляють по безпредівльным пространствамь нашего отечества, и распространение истины ставили выше своего спокойствія и комфорта, разв'є эти иден могли бы бродить гд'є бы то ни было въ нашемъ общирномъ отечеств'є? Наша позорная лівность и мелкій эгонзмъ, которыхъ не чужды многіе служители въчной истины и дъятели духовной науки, заставляютъ насъ предаваться гнусному «кейфу» — бездёльному спо-койствію тогда, когда многіе въ обществ'я томительно ждутъ себъ помощи въ борьбъ съ невъріемъ или когда какой нибудь

штундизмъ отрываетъ отъ церкви лучшихъ, но мало въдующихъ ея членовъ. Тоже нужно сказать и о коммунистической революціонной пропагандъ. «Голосъ» усиленно указываетъ на то, что у насъ и спиритизмъ не находитъ себъ сопротивленія. Но развъ печать такъ же въ самое недавнее время отнеслась къ спиритнческимъ продълкамъ Бредифа? Въ томъ-то и дело, что далеко не такъ. Мы не знаемъ такого свътскаго журнала, такой свътской газеты, въ которыхъ бы не осуждался и не критиковался спиритизмъ. Въ нъкоторыхъ же журналахъ, какъ напр. въ «Въстникъ Европы», было даже нъсколько статей противъ спиритизма. Мало того, петербургское общество естествоиспытателей, по предложению профессора Менделвева, рвшилось даже образовать коммиссію для изследованія спиритических виденій. И воть тъ же самые журналы и газоты упорно молчать, когда зашло дъло не опропагандъ спиритизма, но о пропагандъ ученія, грозящаго смертью всему общественному и государственному порядку. Только двъ-три газеты ръшились свазать о последней пропагандъ свое слово. Гдъ же источнивъ этого молчанія? Почему «мнящіе себя быть руководителями общества» не будять горячимъ словомъ этого общества отъ его опаснаго усынленія? Не потому ли уже, что они также апатично относятся къ революціонной пропагандъ, какъ общество, и что они также въ настоящее время не живутъ никакими идеями-ни дурными, ни хорошини, сбывая такія иден, которыя навыкли проводить? Было бы очень горько, еслибы такое предположение выбло в вроятность.

(Окончаніе въ слъд. книжкъ).

## извъстія и замътки.

## ОТЧЕТЪ

приходскаго попечительства о въдныхъ, состоящаго при Московской Смоленской на Арбатъ церкви, за 1874—1875 г.

(Годъ четвертый).

Приходское попечительство о бёдныхъ въ прошедшемъ году продолжало свою дёятельность какъ въ раздачё пособій бёднымъ, такъ и въ содержаніи церковно-приходской школы для бёдныхъ дётей.

Согласно принятой задачь, попечительство продолжало раздачу пособій не случайнымъ просителямъ, а такимъ, бъдность конхъ была действительно дознана. Конечно, нельзя ручаться, чтобы въ нашемъ приходъ не нашлись лица болъе нуждающіяся, чёмъ наличные пенсіонеры попечительства; сділать безошибочный выборь изв нихь дёло едва ли вирочемь и возможное. Но можемъ смело утверждать, что пользующеся нынь пособіями оть попечительства лица вполит достойныя того, какъ по состоянию своему, такъ и по поведению. По большей части, это-перестарвлыя женщины, мало или даже вовсе неспособныя въ труду. Увъренность въ такомъ цълесообразномъ вспомоществовании бъдности, при множествъ встръчающихся повсюду злоупотребленій благотвореніями, какъ поддерживаеть связь прихожанъ съ попечительствомъ, такъ и побуждаетъ даже лицъ, непринадлежащихъ къ кругу здёшняго прихода, обращать въ нашу общину тъ лепты, коп ими назначены, по долгу христіанскому, на дела благотворенія. Въ прошедшемъ году присоединилось въ составу членовъ попечительства еще насколько лицъ изъ сосъднихъ приходовъ, не имъющихъ у себя подобнаго рода учрежденій, такъ что общее число такихъ вижшипхъ членовъ превышаетъ четвертую часть всего состава членовъ полечительства. Особенно же попечительство было удивлено и обрадовано получениемъ извъстия, что одно благотворительное лицо, лично неизвёстное никому изъ членовъ, намерено оказать капитальное обезпечение нашему дёлу. Нёвто Н. Н. П. чрезъ своего нотаріуса изв'ястиль попечительство, что составленнымь имъ духовнымъ завъщаніемъ опъ поручаетъ своей супругъ, по смерти его передать въ приходское попечительство о бидныхъ при Смоленской на Арбать церкви 5.000 руб. благонадежными процентными бумагами съ твиъ, чтобы проценты съ сего капитала были раздаваемы бъднымъ здъшняго прихода. По всей въроятности, свъдъніе о нашемъ учрежденіи дошло до г-на П. чревъ годичные отчеты онаго, публикованные въ изданін «Православнаго Обозрвнія». Принявь это навізщеніе съ чувствомъ глубокой благодарности въ благотворителю, попечительство при этомъ не могло не придти въ той мысли, что учреждение, основанное съ благотворительною целію и въ христіанскомъ духв. само уже говорить о своемь достоинстве и привлекаеть въ себе вниманіе добрыхъ людей.

Въ дѣлѣ нашего попечительства знаменательно еще то обстоятельство, что оно, несмотря на то, что никогда не задавалось мыслію о составлевін запаснаго капитала, но весь ожидаемый годовой доходъ предназначало на раздачу бѣднымъ, даже съ большею щедростію, нежели сколько требовала того разсчетливая осторожность, основаниая на измѣнчивости состава членовъ, — несмотря на это, говоримъ, попечительство не только никогда не выступало изъ годоваго своего бюджета, но успѣло въ четыре года сберечь болѣе тысячи рублей запасной суммы.

Въ прошедшемъ году (отъ 1 марта 1874 г. до 1 марта 1875 г.) попечительство производило пособія 30-ти лицамъ, отъ двухъ до трехъ рублей въ місяцъ каждому, всёмъ же по 70 р. въ місяцъ. Сверхъ сего были выданы безпроцентныя ссуды четыремъ біднымъ лицамъ отъ 5 до 10 р., на срокъ отъ одного до десяти місяцевъ, всего же было выдано 30 р., и деньги сіи своевременно были уплачены вредиторами. Въ ніжоторыхъ случаяхъ такого рода ссуды оказывались столь же благодійтельными для заемщиковъ, какъ для иныхъ — безвозвратныя пособія.

Въ церковно-приходской школъ въ отчетномъ году (отъ 1 сентября 1874 г. до 1 сентября 1875 г.) состояло отъ 23 до 29 учениковъ, среднимъ же числомъ 26 чел. Недостатка въ желавшихъ обучаться не было, но тъснота помъщенія не дозволяла прини-

мать болье показаннаго воличества. Къ концу учебнаго года число учениковъ обыкновенно уменьшается: родители часто беруть изъ школы своихъ дътей послъ недолгаго обученія, для устройства въ какое-инбудь ремесленное заведеніе. Но восполнять эту убыль среди учебнаго года новыми учениками оказывается неудобнымъ безъ нарушенія послъдовательнаго хода ученія.

Въ занятіяхъ по Закону Божію ученики были раздёлены на двё группы. Младшіе изучали главнёйшія молитвы, символъ вёры и 10 заповёдей и изучили 1-ю половину ветхо-завётной Свящ, исторіи; старшимъ ученикамъ были объяснены символъ вёры, заповёди и литургія; повторена ветхозавётная Свящ, исторія и вновь изучена новозавётная.

Въ занятіяхъ по русскому языку ученики раздёлялись на три группы. Вновь поступившіе ученики были обучаемы грамотё по ввуковому способу барона Корфа, и затёмъ прочитали 25 уроковъ 1-й части Роднаго Слова Ушинскаго; съ учениками 2-й группы прочитана вторая половина той же книги (съ 20 урока) и 56 уроковъ первой учебной книги Паульсона; ученики 3-й группы читали христоматію Паульсона съ разборомъ и повтореніемъ прочитаннаго, и писали подъ диктантъ; при чемъ были сообщены имъ главныя правила правописанія.

Изъ ариеметики съ младшими учениками пройденъ изустный счетъ до 100 и разложение первыхъ десяти чиселъ на составныя числа; ученикамъ 2-й группы преподанъ порядовъ чиселъ и первыя два дъйствия ариеметики; ученикамъ 3-й группы преподаны первыя четыре дъйствия надъ цълыми простыми и именованными числами. Руководствомъ служила ариеметика Евтушевскаго.

Сверхъ сего занимались чистописаніемъ, по методу прописей изданныхъ московскою дётскою педагогическою библіотекою.

Произведенныя по окончаніи учебнаго года испытанія показали достаточные успёхи ученяковъ приходской школы.

Предлагаемъ денежный отчеть по объимъ учрежденіямъ по-

## 1) По выдачь посовій въднымъ.

### Ocmamons.

Къ 1-му марта 1874 г. состояло на лицо: два билета 1-го и 2-го внутреннихъ съ выигрышами займовъ, пріобрътенные 13 марта 1871 г. за 288 р. 10 к., билеть моск. купеческаго банка въ 300 р. и наличными деньгами 288 р., всего 876 р. 10 к.

## Приходъ.

Въ теченіе года поступило: а) членских в взносовъ отъ 40 лицъ 759 р.; б) единовременных в пожертвованій 37 р.; в) процентовъ по билетамъ и процентной прибыли по оборотнымъ суммамъ 37 р. 72 к.; г) кружечнаго сбора: въ мартъ 1874 г. 20 р. 50 к., въ апрълъ 7 р., маъ 14 р., іюнъ 7 р., іюлъ 8 р. 70 к., августъ 10 р., сентябръ 8 р. 60 к., октябръ 8 р. 50 к., ноябръ 10 руб. 30 к., декабръ 15 р. 50 к., инваръ 1875 г. 9 р. 65 к., февралъ 10 р. 50 к., всего 130 р. 25 к. Итого 963 р. 97 к., а съ остаткомъ отъ прошедшаго года было 1840 р. 7 к.

#### Расходъ.

Ежем всячных в пособій выдано: въ март в 1874 г. 31 лицу 71 р., апр вл 31 лицу 71 р., ма в 30 лиц. 68 руб., іюн в 31 л. 72 р., іюл в 31 л. 72 р., август в 31 л. 72 р., сентябр в 31 л. 72 р., октябр в 30 л. 70 р., ноябр в 30 л. 70 р., декабр в 30 л. 70 р., январ в 1875 г. 30 л. 70 р., феврал в 30 л. 70 р., всего 848 р. На погребеніе 4 лицъ выдано 9 р., за отпечатаніе 150 экз. отчета уплачено въ типографію 3 руб. Всего же израсходовано 860 руб.

#### Остатокъ.

Затемъ къ 1-му марта 1875 г. состояло въ процентныхъ бумагахъ 588 р. 10 к. и наличными деньгами 391 р. 97 к., всего 980 р. 7 к. (Если же полагать цённость выигрышныхъ билетовъ по курсу 1 марта сего года, то остатокъ будетъ простираться до 1090 р.

### 2) По церковно-приходской школв.

#### Ocmamors.

Къ 1 сентября 1873 г. состояло 335 руб. 90 коп.. въ томъ числѣ 200 р. взноса неизвъстнаго на слъдующіе два года.

## Ириходъ.

Членскихъ взносовъ поступило отъ 37 лицъ 411 руб. Единовременныхъ пожертвованій и по сборнымъ внижвамъ членовъ 81 р. За обученіе платящихъ дътей 78 р. Процентовъ по оборотнымъ суммамъ 25 р. 67 к. Всего же 595 р. 67 к., а съ остаткомъ отъ прошедшаго года было 931 р. 60 к.

#### Pacxods.

На жалованье двумъ учителямъ употреблено 200 р., на наемъ квартиры 150 р., на отопленіе 36 р., на книги 22 руб. 79 к., классныя принадлежности 14 р. 85 к., всего 423 р. 64 к.

#### Остатокъ.

Затъмъ въ 1-му сентября 1874 г. состояло 100 руб. взноса неизвъстнаго на слъдующій годъ и 407 р. 96 к. чистаго остатва, всего 507 р. 96 к., изъ коихъ 300 руб. состоить въ билетъ волжско-камскаго бавка.

Всего же по обоимъ учрежденіямъ попечительства за отчетный годъ было: въ остатвъ 1212 р. 3 к., въ приходъ 1559 р. 64 к., въ расходъ 1283 р. 64 к., въ остатвъ къ слъдующему году 1488 р. 3 к.

#### списокъ

членовъ Сиоленскаго приходскаго попечительства о бъдныхъ.

Предспдатель: 1) свящ. С. С. Владимірскій.

Товарищь предсъдателя: 2) Алекс. Ив. Колесовь.

Непремънные члены: 3) діаконъ В. В. Остроплазовъ, 4) церк. староста А. В. Выгодчиковъ.

Дъйствительные члены: 5) Аверинь Ив. Авер., 6) Ананьевъ Ив. Өеод., 7) Андреевъ Пав. Ег., 8) Беневоленскій Влад. Павл., діаконъ, 9) Богдановъ Ив. Вас., 10) Вавилова, 11) Васильева, 12) Васильевъ Ник. Вас., 13) Верховскій Ив. Ил., 14) Волковъ Дорим. Петр., 15) Гвоздевъ Өед. Вас. 16) Гинце Ад. Өеод. 17) Гречаниновъ Тих. Гер., 18) Давыдовъ Петръ Вас., 19) Замятинь Петръ Сем., 20) Зотовь Мих. Степ., 21) Иванова, 22) Ивановская Надежда Вас., 23) Капустинг Ег. Мих., 24) Карамышевъ Ник. Ив., 25) Кинина Мар. Алек., 26) Козловская Ебат. Ник., 27) Конюховъ Вас. Еліазар., 28) Косолапкинь Григ. Ал., 29) Крылова, 30) Кузнецова Елпв. Павл., 31) Кузнецовъ Мих. Назар., 32) Ломоносова Елиз. Ник., 33) Минаевг Вас. Конст., 34) Михайловь Степ. Ероф., 35) Мосоловь Өсд., Алекс., 36) Назаровь Никита Вас., 37) Налетова Евген. Ник., 38) Налетова Мар. Ник., 39) Н-ая, 40) Неизвъстный, 41) Никутовскій Карлъ Адольф., 42) Новиково Григ. Ник., 43) Обризково Алекс. Петр., 44) Остроградский Серг. Алекс., 45) Перина Елиз. Ильин., 46) Р-ая, 47) Р. А. Ө., 48) Родіоново Петръ Фил., 49) Савелье эз Ег. Павл., 50) С—ва К. Д., 51) Синюшинг Григ. Семен., 52) Синюшинг Вас. Григ., 53) Скорняковт Ник. Яковл., 54) Словущевт Ив. Марк., 55) Соколовт Алекс. Ив., 56) Спиридоновт Серг. Влад., 57) Ушаковт Мих. Захар., 58) Финиковт Дим. Сем., 59) Шаровт Пав. Ив., 60) Щербакова Анна Никит.

## 3 A N N C KZA

о состоянии саратовскаго епархіальнаго женскаго училища въ 1873 и 74 учебныхъ годахъ, читанная и. д. инспектора во время акта, по по воду 2-го выпуска воспитанницъ училища.

Настоящій выпускъ воспитанниць есть второй со времени учрежденія училища. Въ настоящей запискѣ моей я желаю дать краткій отчеть о состояніц училища за послѣдніе два года и о всѣхъ произмедшихъ въ немъ за это время перемѣнахъ, касающихся внутренняго, учебно-адмивистративнаго его строя, и его экономическаго быта.

За отчетный періодъ времени училищный совіть при воспитаніи и обученіи воспитанниць преслідоваль туглавную и существенную ціль. чтобы развивая умъ воспитанницъ посредствомъ сообщенія имъ научныхъ свъденій и пріученія ихъ въ самостоятельной умственной работь. возвысить и облагородить ихъ характеръ, развить и воспитать въ нихъ чувство любви ко всему прекрасному. Изъ всёхъ степеней общественной дъятельности, доступныхъ для современной намъ женщины, семья есть по преимуществу родственная для нея сфера. Какъ ни скроменъ, какъ ни маль, повидимому, этоть кругь, но вліяніе умной, образованной и ствого нравственной женщины не отразимо распространяется изъ этого екромнаго круга на весь общественный строй человъческого общества. "Женщина, по выраженію одного историка, даеть изв'єстный ходь и тонъ нашей исторической жизни, начиная съ детской и кончая гостинной, шволой, кабинетомъ мужа, брата и сына, направляеть и мужа, и брата, и сына то добрымъ совътомъ, то любовью, то лаской, то слезами по тому направленію, которое женщина скорте чти мужчина избираеть, въ силу чуткости своего сердца и своей впечатлительности и руководить мужчиной въ добромъ, или обратномъ этому направленіи". Потому главная задача воспитанія женщины и должна состоять въ томъ, чтобы изъ нея самой сделать разсадникь всёхь высшихь и благородныхъ идей и стремленій. Но гдів же найти образець и идеаль всего высоваго и превраснаго, въ высшемъ значении этого слова? Этотъ образецъ и идеаль въ Евангеліи и въ христіанствв. Изъ этого основанія и нужно выходить, чтобы правильно поставить воспитаніе женщины. Еъ этому именно и была направлена главнымъ образомъ двятельность училищнаго совъта при веденіи воспитательнаго двяз за отчетный періодъ времени.

Предъ окончаніеми курса воспитанняць 1 выпуска и. д. инспектора училища быль возбуждень вопрось о введени вь училищь обучения музыкъ. Въ представленной училищ. совъту запискъ о. инспекторъ указываль на тъ данныя, что музыка сама по себъ составляеть не только одно изъ лучшихъ воспитательныхъ средствъ, возвышающихъ и облагораживающихъ характеръ человека и возбуждающихъ въ немъ стремление и вкусъ къ высшимъ духовно-нравственнымъ наслаждениямъ. но можеть имъть въ последующей жизни воспитанниць полезное практическое приложение. Изъ всъхъ болъе доступныхъ для женщины въ настоящее время благороднайших профессій обученіе музыка есть самое удобное и болье распространенное. Я не могу сказать, чтобы эти часто очень нелегије труды всегда давали возможность обезпеченнаго существованія; но они на столько важны, что не дадуть умереть съ голоду. Имъя въ виду то страшное положение, въ какомъ весьма часто остаются сироты-дёти духовныхь лиць, и предполагая, что нёкоторыя изъ таковыхъ найдуть для себя исходъ въ жизни путемъ изученія и обученія музыкі, совіть училища призналь полезнымь ввести при училище обучение музыке, поставляя его въ число обязательныхъ предметовъ обученія.

До начала истекшаго учебнаго года училище состояло изъ трехъ влассовъ, съ двухгодичнымъ курсомъ въ каждомъ изъ нихъ. Опытъ предшествовавших леть показаль, что система двухгодичных курсовь, вредная въ учебно-воспитательномъ дёлё, можеть быть чрезвычайно тяжкою для воспитанниць. Система эта вела кътому, что воспитанниць нужно было переводить изъ класса въ классъ, несмотря на неудовлетворительные успахи накоторыхь извинхь, что, конечно, вредно влівло на учебное дёло. Въ противномъ случай, последникъ нужно было оставлять въ томъ же классъ на четыре года. Понятно само собою, что эта мёра должна быть слишкомь тяжкою какь для воспитанникь, такъ и для родителей. Указывая на эти неудобства, и. д. инспектора вошель съ представленіемъ въ училищ. совъть объ измъненіи двухгодичнаго пурса на одногодичный и о преобразованіи училища изъ трехвласснаго въ шестиклассное. Имъ же были предложены на обсуждение совъта двъ возможныя системы преобразованія: или единовременное преобразованіе, которое должно быть произведено посредствомъ раздёла каждаго власса на два, или же постепенное введение этого преобразования. Въ виду важности этого вопроса, онъ быль предложень на обсуждение общаго епархіальнаго събзда духовенства, и, къ чести последняго, нужно

Многіе изъ родителей выражали училищному совъту желаніе свое, чтобы при училищъ было введено преподаваніе французскаго языка. Уважая это желаніе, совъть училища призналь возможнымь ввести въвидъ опыта обученіе оному. Но въ настоящемъ учебномъ году обученіе оному ограничено пока двумя недъльными уроками, что, конечно, недостаточно для серьезной ностановки дъла.

Предъ окончаніемъ курса воспитанниць 1-го выпуска имёлось въ виду вакантное мёсто воспитательницы при училищё. Совёть призналь полезную мёру, чтобы мёста воспитательниць при училищё, по возможности, предоставлять воспитанницамъ, окончившимъ курсъ въ нашемъ же училищё, и преимущественно сиротамъ, если изъ нихъ окажутся желающія и къ тому способныя. При этомъ однимъ изъ членовъ совёта быль возбужденъ вопросъ, что на случай выбытія, или болёзни воспитательницы, необходимо имёть одну кандидатку, въ вачестве пепиньерки, съ половиннымъ окладомъ жалованья. Занимая должность помощницы, кандидатка имёеть возможность и время пріобрёсти необходимый навыкъ къ педагогическимъ занятіямъ. Мёра эта признана возможною и полезною и была принята училищнымъ совётомъ. Въ разсматриваемый нями періодъ времени двё окончивнія курсъ сего училища воспитанницы поступили на должность воспитательницъ и занимаютъ ихъ доселев, а третья неъ бывшихь же воспитаненцъ занимаетъ мёсто помощницы.

Епархіальныя женскія училищи, открываемыя съ предварительнаго разрішенія св. Синода и организованныя въ учебномъ и экономическомъ отвошеніяхъ, согласно Высочайше утвержденнымъ въ 14 день ноября 1868 г. уставу и штату, пользуются важнымъ преимуществомъ. По § устава, окончившія курсъ воспитанняцы таковыхъ училищь имівотъ шраво на званіе домашнихъ учительницъ, безъ экзамена въ тіхъ предметахъ, въ которыхъ оні оказали удовлетворительные успіхи. Указомъ св. Синода 1873 г., нослівдовавшимъ на имя его преосвященства, сообщено, что училище наше, какъ удовлетворяющее указаннымъ условіямъ, жибетъ право на таковое преимущество, и ибкоторыя изъ воспитанницъ 1-го выпуска воепользовались и продолжаютъ пользоваться предоставленнымъ имъ правомъ.

За отчетное время произошли слёд, перемёны въ личномъ составай училища: оставиль службу при училище одинь изъ членовъ севёта. Такъ какъ члены училищнаго совёта, по уставу, избираются екархіальнымъ духовенствомъ, то впредь до енархіальнаго съёзда, по распоряженію его преосвященства, на эту должность назначенъ одинъ изъ городскихъ священняковъ.

По семейнымъ обстоятельствамъ оставили должность двѣ восинтательницы, замещенныя окончившими курсъ сего училища восинтаниицами, а также выбыль учитель пенія и чистонисанія, получившій другое назначеніе.

Составь воспитанниць въ эти два года быль следующій.

Въ 1873 учебномъ году состояло въ училище 99 воспитанницъ. Изънихъ: на казеномъ содержания 25, приходящихъ 14 и 60 пансіонерокъ; среди года одна изъ воспитанницъ 1 класса выбыла изъ заведенія; въ 1874 г. въ училище состояло 149 воспитанницъ. Изъ нихъ: на казеномъ содержания 30 и 1 стипендіатка преосвященнаго Іоанникія, еп. нижегородскаго, пожертвовавшаго въ училищный советъ банковый билетъ въ 800 р., въ намять своего служенія на саратовской казедре, съ темъ, чтобы на  $\frac{0}{0}$  съ него содержалась при училище одна изъ восмитанницъ — сиротъ, по назначенію совета; приходящихъ 19 и нансіонеровъ 99.

Въ теченіе года по разнымъ обстоятельствамъ выбыло изъ училища 10 воспитанницъ; изъ нихъ: две умерли въ заведеніи отъ скардатина.

Со времени открытія училища, съ каждымъ годомъ въ средв епархіальнаго духовенства сталь усиливаться запрось на женское обравованіе, и уже въ 1872 г. оказалось, что училищное зданіе, могущее помъстить не больше 50 пансіонерокъ, кромъ классныхъ комнатъ, не можеть удовлетворить всахъ желающихъ. Явилась необходимость въ распространенія училищнаго зданія и въ томъ же году была сділана. значительная въ нему пристройка. Но и пристройка не удовлетворила занроса. Въ след. же 1873 г. было приступлено въ совершенной перестройко всего училищнаго зданія, съ накладкою надъ ниль 3-го этажа. Большая постройка потребовала и больших денежных средства, и , она была бы не мыслима для духовенства, если бы оно не имало особаго источнива доходовъ, черковно-сепчило завода. Собственно надстройна этажа надъ всемъ учниншнымъ зданіемъ была сдана во контракту за 16000 р. Но за темъ устройство духовой печи въ училищиомъ зданін, плата архитектору за составленіе плана, еміти и наблюденіе за работами, помещение больници въ отдельномъ флигеле, повлекшее за собою перестройку и приспособленіе другаго нежилаго флигеля, стоило . до 4000 руб. Всв эти весьма крупные расходы сдаланы на счеть доходовъ церковно-свѣчнаго комитета.

При этомъ нельзя не отнестись съ глубовою благодарностію въ почтенному старостів училищ, церкви, саратовскому купцу В. А. Смирнову. Капитальная перестройка всего училищ, зданія потребовала устройства новой церкви при училищів. Расходы по ея устройству В. А. приняль на свой счеть, и, благодаря его достойному полнаго уваженія усердію, училище имбеть прекрасный и цінный храмъ.

Слишкомъ бъдственно и тяжко положение дътей духовенства остающихся въ сиротствв. При выходв изъ заведенія, гдв онв были всвиъ обезпечены, большинство таковыхъ сиротъ-воспитанницъ могуть оказаться въ самомъ крайнемъ положенін, не имѣн самой простой и необходимой экипировки. При первоиз выпускъ воспитанищь училищ. совъть обратиль внимание епархіальнаго духовенства на это обстоятельство. Духовенство, собственнымь опытомь зная всю горель такого положенія, съ благороднымъ сочувствіемъ отнеслось къ ходатайству совъта, назначивъ 400 р. въ пособіе окончившимъ тогда курсъ 4 воспитанницамъ-сиротамъ, по 100 руб. каждой. Но при этомъ особенно важно то, что тогда же было выражено желаніе образовать постоянный фондъ въ пособіе сиротамъ. Въ теченіе отчетнаго времени учидищ. совъть усивль отчислить изъ училещ, сумиъ 234 р. на сей предметь, вложивъ ихъ за 6 и за 70/о, и признавши ихъ неприкосновеннымъ капиталомъ. Правда, что нужно слишкомъ много времени для того, чтобы этинь путемъ составить сколько нибудь достаточный для пособія спротамъ капиталъ. Но благо уже и то, что положено этому начало.

Какіе всточники для содержанія училища?

Это а) взносъ за право обученія и содержанія воспитанниць. Съ полной пансіонерки, польвующейся отъ училища содержаніемъ, быльемъ, обувью и одеждою платится 60 р. въ годъ, если она дочь духовныхъ родителей, и 120 р., если она светская; b) попечительство о бедныхъ д. званія платить по 40 р. въ г. за полное содержаніе спроты, каковыхъ ванансій по штату положеніе 30; с) % съ принадлежащаго училищу капитала, около 240 р. въ г.; d) пожертвованія епархіальнаго дужовенства въ различныть формахъ и наименованіяхъ; какъ-то: личныя пожертвованія духовенства, производимыя имъ или посредствомъ отчисленія извістнаго % съ получаенаго имъ скромнаго жалованья, или столь же сироннаго дохода, или посредствомь сбора по имъющимся въ церявах винжвань, или посредствомы пригласительныхы листовы. Этоты родъ пожертвованій духовенства составлядь: въ 1873 учебномъ году .1732 р. 38 к., а въ 1874 г. 1485 р. 98 коп. Такимъ образомъ всё эти указанные источники доставили дохода: въ 1873 г. 5691 р. 63 к., а въ 1874 г. 7505 р. 64 н. На сколько состоятельны подобыме источники дохода, показываеть сумма училищених расходовь за то же время.

Digitized by Google

На содержаніе личнаго училищнаго состава нарасходовано: въ 1873 г. 3583 р. 35 к., въ 74 г. 3905 р. 8 к.; училищной прислугъ — въ 73 г. 380 р. въ 74 г. 539 р.; на содержаніе воспитанницъ пищею, одеждою и обувью въ 1873 г. 4272 р., въ 74 г. 6465 р.; другихъ расходовъ по содержанію заведенія, какъ-то: на освъщеніе и отопленіе, ремонтъ зданій, содержаніе больницы и библіотеки и проч. было въ 1873 г. 3434 р., а въ 74 г. 4153 р.

Такимъ образомъ, кромѣ показанныхъ источниковъ, далеко не могущихъ удовлетворить потребностямъ заведенія, необходимъ другой болье самостоятельный и надежный. Такой источникъ—есть церковно-сетчной епархіальный заводъ. Изъ суммъ церковно-свячнаго завода на содержаніе училища въ дополненіе къ указаннымъ средствамъ поступило: въ 1873 г. 7610 р., а въ 74 г. 7891 руб. Безъ этого источника существованіе училища, при скудости средствъ еп. духовенства, не возможно и не мыслимо.

Принимая во вниманіе то, что училище обязано своимъ существованіемъ почти исключительно средствамъ церковно-свѣчнаго завода, нельзя не вспомнить съ глубокою благодарностію бывшаго преосвященнаго Іоанникія, нынѣ епископа нижегородскаго, воззвавшаго къ жизни церковно-свѣчной заводъ, нельзя не отнестись съ глубокою благодарностію и къ преосвященнѣйшему Тихону, епископу саратовскому, своимъ вниманіемъ и сочувствіемъ покровительствующему сему весьма полезному учрежденію; нельзя не отнестись съ искреннею благодарностію и ко всему духовенству епархіи, сочувственно и дѣятельно относящемуся къ нуждамъ заведенія, имѣющаго своею задачей—образованіе его дочерей.

Результаты произведенных училищных училищным совътом съ 9 по 22 сего іюня годичных испытаній оказались слёдующіє: изъ 31 воспитанниць IV класса 21 переведены въ V кл., 7 оставлены въ томъ же кл. по малоуспъшности, двъ воспитанницы, за бользнію не сдававшіл зкзамена, будуть допущены къ нему послів каникулярнаго времени, и одной воспитанниць назначена перезкзаменовка. Изъ 44 воспитанниць II класса четыре оставлены въ томъ же кл. и одной назначена перезкзаменовка, а 39 переведены въ III кл. Изъ 40 воспитанниць I кл. три оставлены въ томъ же кл., двъ воспитанницы вслёдствіе бользим будуть допущены къ отдільному испытанію послів каникуль, одна ва болізнію и по желанію отца уволена изъ за веденія. Воспитанницы VI кл., какъ окончившія полный курсь училища, въ количествіє 25, увольняются изъ заведенія съ аттестатомъ, дающимъ имъ на основанію Высочайше утвержденнаго устава право на званіе домашних учительниць.

Открытый въ настоящемъ году при училище епархіальный детскій пріють, гдв въ настоящее время уже имбется 32 человіка дітей обоего пола и различныхъ возрастовъ, начиная съ 5-ти-лётняго, и оканчивая несятильтникь, воспитанинцамь VI вл. даваль возможность на практикъ приложить свои педагогическія способности, и пріобрести хотя некоторый къ нимъ навыкъ, если бы которая изъ нихъ рёшилась посвятить себя педагогической деятельности. И по уставу пріюта, и на основанін постановленія училищнаго совета, воспитанницы старшаго класса каждодневно, раздълившись на две очереди, участвовали въ обучени дътей, подъ надзоромъ и руководствомъ преподавателя педагогін. Воспитаминцы и воспитанники пріюта, по мёрё возраста и развитія, раздълены на нъсколько группъ, и съ каждой группой одна изъвоспитанницъ, по заведенной между ними очереди, давала урокъ, а прочія наблюдали за ходомъ урока. Преподаватель педагогін, присутствующій при урокъ, дълалъ необходимыя указанія и разъясненія, когда таковыя требовались. Такимъ образомъ воспитаненцы старшаго власса были и будуть весьма полезны для пріюта, постепенно подготовляя дітей въ поступленію въ мужскія духовныя училища п въ епархіал. женское, а пріють будеть въ свою очередь полезень для воспитанниць, давая имъ практику и возможность прилагать въ делу свое образованіе.

И. д. инспектора священникт П. Совптовъ

## ЗАГРАНИЧНЫЯ ИЗВЪСТІЯ.

25 - л в т н я я г о д о в щ и н а со в р е м е н и в о з с т а н о в д е н і я в ъ А н г д і и р и м с к о - к а т о д и ч е с к о й і е р а р х і и. Лондонскіе католиви отпраздновали 25-л втною годовщину изданія папской бульы 1850 г. о возстановленіи римско-католической іерархіи въ Англіи торжественнымъ богослуженіемъ въ Кенсингтонской канедральной церкви. Послів службы, совершенной епископомъ Дамеллемъ, кардипалъ-архіепископъ Маннингъ произнесъ проповідь, въ которой, межлу прочимъ, указалъ на то, что, съ возстановленіемъ римско-католической іерархіи, въ британскомъ королевстві, удвоплось число школъ, семинарій, конгрегацій и различныхъ другихъ учрежденій, входящихъ въ кругь відінія римско-католической церкви. По словамъ кардинала папская булла 1850 г. сообщила религіознымъ спламъ страны такой мощный толчокъ,

что въ теченіе четверти стольтія было совершено то, на что въ былое время не хватило бы привос столетия. Во мрачных врасках врасках зиль предать результаты церковнаго законодательства короля Генриха VIII, "благодаря которому Англія была сторвана отъ прочаго aductiancearo mida". Echn. sambthad ond. Anglia choba dactodineta свою связь съ католицизмомъ, то, въ такомъ случай, раціонализмъ ереси подавить собою остатем христіанскихь вігрованій. "Но кардиналь Маннингь надвется, однаво, что до этого разрыва дело не дойдетъ, такъ какъ до сихъ поръ еще истина и въра не утратили всей своей силы и светь религіи достаточно ярко возсіяль во дии мрака неверія, чтобы предотвратить подобную катастрофу въ будущемъ. Англичане сознають, что католическая перковь не имфеть ничего общаго съ политивою и съ интересами светской власти; церковь не обравуетъ собою какое-либо отдельное сословіе, а крепко зиждется на шировихь основахь вийсти съ англійскимь народомь, не домогаясь никакихъ привиллегій".

Ртчь папы къ французскимъ паломникамъ. Въ началь сентября однимь изъ важныхъ событій церковной жизни въ католическомъ мірѣ была рѣчь папы, произнесенная имъ французскимъ паломенкамъ изъ лавальской епархін, поднесшимъ ему серебряную статую Мадонны и 80,000 франковъ деньгами. Въ началѣ своей рѣчи папа, по обывновенію, сравниваеть гоненія, постигшія его и церковь съ гоненіями первыхь христіанъ. Потомъ онъ указываеть на то, что невърующимъ и вольнодумцамъ, какъ нельзя лучше, удалось сблизиться съ правительствами. Отличительнымь качествомь всёхь политическихь и религіозныхъ "новыхъ людей" папа выставляетъ ихъ "жажду денегъ". Затъиъ, папа рисуетъ вартину современнаго состоянія итальянскаго королевства; нельзя сказать, чтобы изображение это было особенно дестно, но въ то же время оно и не ново, такъ какъ папа говорилъ то же самое ужь не одинъ разъ. "Эта грустиая картина, предолжалъ папа, которую я набросаль въ общихъ чертахъ, помрачается все болье и болье, если обратить внимание на одиночество, въ которомъ обратается церковь Христова; никто не утешаеть ее, напротивь на нее нападають сильные враги. Окивьте взглядомъ различныя страны земнаго шара и посмотрите, противъ какихъ нападеній приходится защищаться церкви. На севере ость могущественная имперія, которая вопреви истинь, называеть себя "православною". Съ постоянствомъ и ръшительностію, къ несчастію, заботится она уже въ теченіе многихъ дать о погибеди катодицизма въ ея владаніяхъ. Другая имперія, возникшая лишь недавно, которая отврыто называеть себя протестантскою", стремится къ тому, чтобы уничтожить католическую религио не

тонько въ своихъ предёлахъ, но и на всемъ земномъ шаръ; для достиженія этой ціли она пускаеть въ ходь всів средства преннущественно самыя грубыя, насильственныя и несправедливыя, и все для того, чтобы добиться желанней погибели. Въ республикт, называющейся республикою кантоновъ, встречаются также вногда правительства, которыя не гнушаются нодражать нёмецкому, относительно преследованій. Когда, съ грустію и горечью на сердці, мы обращаемъ взглядь на противоположений берегь океана, чтобы коть тамь отдохнуть, то что же им видимъ? Новый поводъ къ грусти и къ слезамъ. Мы видимъ что тамъ, где Иснанія и Португалія водрузний Кресть Христовъ, епископы и духовенство томятся въ заточенін, будучи жертвами масонсваго гифва, вездф исключающаго католическое вліяніе". Далфе папа утверждаеть, что президенть экуадорской республики, отличавшійся неноколебимою върностію, умерщвлень на дняхь дерзкими еретиками за преданность его ватолической церкви. "Даже мусульманинъ, прополжаеть напа, который въ последние годы придаль себе оттеновъ терпиности, отвидываеть ее въ сторону и сделался защитникомъ новыхъ схизматиковъ, возобновляя темъ самымъ проявленія своей давней злобы противъ христіанства". Какъ на лучь света во тыче смотрить папа на то, что делается во Франціи: "Богь, говорить онь по этому поводу, благословиль во Франціи первыя стремленія къ единству на столько, что изъ нихъ выработалась свобода обученія; да утвердить это торжество союзь вёры, связующій превосходную католическую націю со св. престоломъ". Въ заключеніе напа указываетъ жавъ на примъръ, заслуживающій подражанія, на О'Коннэля, память котораго праздновалась въ прошломъ месяце въ Ирландін: "Онъ никогда не упускаль случая понцерживать въ нарокъ дукъ протеста и его неутомимость увънчалась желанною побъдою, которая почти освободила его отечество. Вследствіе ходатайства верховныхъ пастырей, эследствіе великодушнаго постоянства и, въ особенности, вследствіе молитеть и заступничества безпорочной Девы и святыхъ--- Богь возстанеть отъ сна и услышить наши просьбы".

Рѣчь папы въ засѣданіи консисторіи.—Учрежденіе въ Ватиканѣ центральнаго отдѣленія для противодѣйствія старокатоликамъ. Въ недавнемъ засѣданіи монсисторіи паното по обывновенію была произнесе́на рѣчь, съ содержавіемъ которой впрочемъ большинство газетъ не сочли нужнымъ знавомить публику по причинѣ ен исключительно религіознаго характера, не выходящаю язъ области церковной политики. Пій ІХ, по обыки овенію, повтерилъ въ ней все то, что уже было имъ неоднократно говорено по поводу современнаго положенія католической церкви, ел страданій и надеждь на благость Провидінія. Папа объявиль, что церковь и ея опоры—кардиналы переживають нынів тяжкую годину авірскихь гоненій, но онь не сомніввается, что кардиналы римской церкви
суміють выполнить свой долгь и въ случай нужды не поколеблятся.
"пролимь свою провь для зашимы уметаемой церкви". Въ этомъ отношенія опоры римской церкви должны дійствовать неуклонно и воодушевиться приміромъ одного изъ своихъ сотоварищей, который, не
взирая на преслідованія могущественнаго правительства, на угровы
минестровь и на ярость враговь католицизма, въ тюремномъ загоченіи отстояль побідоносно неотъемлемым права церкви. Во время этой
річи кардиналу Античи Маттен сділалось дурно и его вывели изъ
вала засіданія.

Пана не ограничивается, однако, одними голословными сокрушеніями о бъдствіяхъ церкви и, какъ видно, приготовляется дъйствовать энергически противъ вредныхъ идей и вліяній, извращающихъ, по егословамъ, чистоту католическаго ученія. Такъ изъ Рима телеграфирують вынскимь газетамь, что въ Ватиканы будеть учреждено особоецентральное отдъление для противодъйствия староватолическому движенію. Отділеніе это будеть иміть свои развітвленія въ различниць странахъ. Католическія ассоціаціи въ Европъ будуть поставлены въ непосредственную зависимость отъ епархіальныхъ епископовъ и черезъ нихъ будутъ находиться въ постоянныхъ сношеніяхъ съ Римомъ. Подобная же организація будеть введена и въ Соединенныхъ Штатахъ, гдъ вардиналъ-архіепископъ Макъ-Клоскей будеть единственнымъ посредникомъ между католическими союзами и ватиканскимъ дворомъ. Последній надеется при помощи этой системы тёснее обобщить интересы католицизма и придать болье единства его противодыйствию современнымъ идеямъ и вліяніямъ.

Католическій конгрессь во Флоренцін. 22 сентября во Флоренцін происходило открытіє католическаго конгресса. Архіенископь флорентійскій прив'єтствоваль конгрессь и передаль ему навское благословеніе. По произнесеніи другихь річей прочитань быль 
напскій бреве, рекомендующій членами конгресса твердо соблюдать 
принципы и не склонаться къ идеямъ примиренія, которыя суть ни что 
неое, какъ ловушки со стороны либеральнаго католичества. По словамъ Оззегчатоге Romano конгрессь разділень на пять отділовь: 1) о 
религіозныхъ ділахъ и ассоціаціяхъ; 2) о благотворительности; 3) о 
преподаваніи и воспитанін; 4) о печати; 5) о христіанскомъ искусстві. 
Въ засіданіи 28 сентября католическій конгрессь получить нісколько 
депешь оть католическихъ ассоціацій, совітующихъ членамъ конгресса 
учредить "Лигу О'Конналя" (о высшемъ преподаваніи). Выраженія со-

чунствія занятіямь конгросса присланы нев Лондона, Парижа, многихь геродевъ Германіи. Письма Лун Вельо и герпога Норфолька, прочитавена на конгрессъ, вызвали восторженена рукоплесканія. Въ засьданін 24 сентября конгрессь получня телеграмму оть папы, благословляющию его занятія. Привътственняя непеша монсиньора Мермельода была принята съ восторгомъ. Отправлены: телеграмма въ менсиньору Ледоховскому и адресь из наиз. Конгрессь пригласниь катодиковъ принать участіе въ административныхъ выборахъ и протестоваль противы конверсіи фондовь, принадлежащихь благотворительнымь заведеніямь. Въ засёданіе 25 сентября контрессь приняль нёсколько времиоженій касательно вонскрищів и религіознаго препокаванія солдатамъ, утвержить цетицію къ нарманенту объ наданія закона противъ богохульства, наконець утвердиль проекть постройки итальянской часовин въ Нарелемоніаль въ честь Святаго Сердиа. Въ томъ же засъданін прованесены были річи объ организаціи будущихъ народныхъ ассоціацій и о средствахъ возстановить традиціонное религіовное и вравственное вліяніе церкви на назміе классы итальянскаго населенія. Въ заседанін этомъ присутствоваль предводитель пилигримовъ лавальсной епархін. 26 сентября происходило закрытіе католическаго конгресса. Прочитаны были многочисленныя депеши съ выраженіемъ сочувствія конгрессу, въ томъ числі отъ центральной фракціи германскаго рейкстага, а также и петиція, требующая свободы преподаванія. Конгрессь разсматриваль вопрось о релегіозныхь орденахь и выразнить пехвалу Обществу Інсуса. Монсиньоръ Нарди представиль отчеть о своемь путешествім въ Англію и Ирландію и заявиль, что Ирдандія приведеть нь успішному окончанію діло начатоє О'Коннолемь. "Католическія школы въ Англін, присовокуниль ораторъ, гораздо свободнее чень въ другихъ странахъ. Въ Бельгін религія пользуется свободою, между темъ нанъ въ Германіи она терпить гоненія. Во Франців вев стремятся въ религіозной и соціальной реставраціи". Затемъ произнесь рачь каноникъ Соре, участвовавшій въ пидигримства давальской епархіи. Архіепископъ флорентинскій благодариль городъ за его гостевріниство; онъ сказаль, что ціль конгресса бороться съ заблужденіями, а не съ заблуждающимися лицами. После этой речи сессія вонгресса была объявлена закрытою.

Циркуляръ папскаго нунція въ Мадридѣ. Недавно винманіе европейской публики было сильно возбуждено циркуляромъ, адресованнымъ напскимъ нунціемъ монсиньоромъ Симеони по приказанію кардинала Антонелли къ испанскимъ епископамъ, съ изложеніемъ видовъ папскаго престола на религіозное законодательство Испанів. Поводомъ въ этому циркуляру, встревожившему и новое испав-

ское министерство, была следующая редакція двука нараграфова 11-8: статьи проекта: конститнии: "ни одно лицо не будеть тревожние на нованской территорін за его релегіозныя мейнія или за отправленіе его богослуженія, если соблюдаєтся уваженіе, подобающее христіанской нравственности. Во всякомъ случай не допускаются никакія публичныя деремонів или манифестацін, кромі тіхъ, кон относятся въ религін государственной". Циркуляры объявляеть, что "содержаніе н форма этихь параграфовъ не могуть не нослужить сираводивнить поводомъ къ безпокойству и даже въ жалобамъ со стороны панскаго нрестола, разсиатривать ли ихъ по отношению из конкордату 1851 rola, hwindingro chiv sakoha bo biaribhires ero kaposhvocharo beshчества, наи же принивая въ соображение габельныя последствия, которыя обнародованіе такого закона можеть нивть для непанской нація, обладающей съ незапамятныхъ времень драгопіннямь сокронещемъ католическаго единства". По словамъ циркулара, ни правительство, EN EOPTSCH, HHERRER HHER PDEMIRHCKER BIRCTE KODOJEBCTBS HE HNEDTS права искажать, ослаблять или измёнять никакой статьи конмордата безъ согласія папскаго престола. А панскій престоль наче всего иміеть вь виду соблюдение во всей непривосмовенности 1-й статьи комкордата, гласящей такъ: "Религія католическая, апостолическая, риисвая, которая, съ устраненіемъ всякаго другаго исповеданія, продолжасть быть слинственном редигісю испанской націи. будсть сокра-HEEMA BOOFIA BO BIRITHIEXT OF KATOIHUGERSTO BORWUGETBA CO BCTMM HDABANK M HDEDOTATEBAMH, KOHMH OMA MOJEMA MOJESOBETECA MA OCHOBAнім закона Божія и расперяженій священных каноновь". Затіми пиркулярь подробно излагаеть различіе между этою статьею конкордата н двумя вышеприведениеми нараграфами проста комституців. Оль заявияеть, что статья 2-я и 3-я конкордата ввёрник религіозное преподаваніе только одникь католическимь предатамь, между тамь какъ проекть новой конституціи, постанована, что "ни одно лицо не будеть тревожимо на испанской территорів за его религіозныя мичнія, наи за отправление его богослужения, если соблюдается уважение подобающее христіанской нравственности", приводить из тому результату, что даже публичное или частное преподаваніе анти-католических доктринъ останется вив вліянія закона и что ему не могуть воспрепат-CTBOBATS HE TPAKEAHCKAS, HE RODKOBHAS BIACTS; APPIRME CLOBANH, TO ниъ воложительно допускается и разрѣшается то, что, по слованъ цирвуляра, есть явное нарушение 2-й статьи конкордата. Циркулярь монсимьора Симеони завлючается следующимъ грознимъ воззваніемъ: "Изъ вышенняюженных соображеній не трудно предугадаль нагубныя послудствін, на которыма поведета 11-я статья новой конституцін ва случать,

если она будеть принята кортесами, такъ какъ двло вдеть о введенія нагубнаго приняна въ среду націи, отвергающей свободу или тернимость исповеданій и гремко требующей возстановленія въ Испанів того религіознаго единства, которое, если нозволено такъ выразиться, воплотывсь въ ся негорін, въ ся правахъ и въ ся славнихъ преданіятъ. И да припомиятъ, что неблагодарность прежнихъ правительствъ етносительно религіознаго единства была одною изъ причинъ междоусобной войны, которая продолжается и темерь въ нёкоторыхъ провинціятъ корелевства. По всёмъ этимъ причинамъ и въ виду прискорбныхъ последствій, о которыхъ говорится выше, навскій престоль счеть своимъ настомгельнымъ долгомъ обранить винианіе яспанскаго правительства на сім краткім соображенія, приглашая его не допускать въ конституцію означенной 11-й статьи проекта, такъ какъ допущеніе его можетъ разстроить столь желанную гармонію между наискимъ престоломъ и испанскимъ правительствомъ".

- Мадриденая газета Politica изывляеть исторію означенняго документа следующемъ образомъ "Нота эта была редежирована саминъ кардиналомъ Автонелли и вручена имъ г. Бенавидесу, испанскому послу при напскомъ престолъ; съ тъмъ вийсть была отправлена комія сь нея монеиньору Симеови съ предписаниемъ сообщить ее епископамъ. Если правительство не получило ся, то изъ отого следуеть завлючить, что или г. Бенавидесь сохрания ее у себя, чему поверить трудно, или же что сообщения между вардиналомъ Антонели и нувціемъ въ Мадридъ быстрве и върнье, чемъ сообщенія между представителемъ Испаніи при ватиканскомъ дворъ и его правительствомъ. Если г. Бенавидесь, не приписывая большой важности означенному документу, заблагоразсуднять обождать отсылкой его до отправления своей обычной эстафеты, онъ все-таки должень быль сообщить своему правительству по крайней мёре взвёстіе о немь по телеграфу. Такимъ образомъ правительство, имън телеграфъ въ своемъ распоражении, и пользунсь возножностію переговорить во всякое время съ панскимъ нунціемъ могло въ нізсвольно минуть удостовіриться въ подлинности HOTH".

— 25 сентября въ Рямъ получено было свъдъніе, что монсингоръ Симеони извъстиль папскій престоль, будто бы испанское правительство объщало сдълать все отъ него зависящее, чтобы не разстроивать добраго согласія съ Ватиканомъ и будто бы оно ръшило выждать столько времени, сколько потребуется для тщательнаго изслъдованія вопроса, возбужденнаго пиркуляромъ нунція къ испанскимъ епископамъ. Въ Ватиканъ ожидали новаго донесенія монсиньора Симеони.

Староватолицизмъ въ Португалін. Лиссабонскій кор-

респонденть сообщаеть въ Journal des Débats сведующее содержание вычи, произвесенной въ імя виссей епископомъторога Порта. "Признавая себя поставленнымъ волею Божіею и милостію короля во главъ своей евархін для того, чтобы направлять души путемъ вёры и охранять ыхъ протывь забужденій, суевёрій и ложныхъ ученій, покумающихся исказить истинную Христову редигію, епископъ говорить, что теперь нриходится иметь дело съ текнии ученіями, которыя прововедуются любочестивние лицами, усиливающимися поставить себя на изсто Бога н сдёлать Его рабомъ ихъ намереній; всяедствіе чего, повинуясь своему званію, онъ объявляеть догмать наиской невогранимости противоръчащимъ свободъ и верховенству церкви, единственнымъ критеріемъ върности ученія которой служить вселенское согласіе, а не воля в ваприять одного человека, который, какъ бы ни быль великъ его авторететь, роковымь образомь подлежеть закону погрёшимостя, свойственной природе человеческой. Онъ говорить, далее, что этоть догмать служить причиною разделенія въ церкви и что онъ противорёчеть законному праву техъ властей, почетать которыя и повиноваться которымъ Господь повелёль какъ властямъ, которымъ Онъ вручилъ управленіе народами. Епископъ прибавляеть, что силлабусь есть покушеніе противъ права народовъ, отрицаніе гражданскаго общества, дъйствующаго въ полноте своихъ силь, факель раздора въ рукахъ служителей мира и любви, обнаружение гийва, самолюбия, заговора противъ прогресса человъческаго ума, которому принадлежитъ свобода и который не можеть быть рабомъ другаго человека, ибо никто, кого Христось называеть братомь, не можеть быть рабомь. Енисковъ говорить, что догиать о Непорочномь Зачатім противорічних ученію объ Искупленін, что не можеть быть дозволено создавать новыя божества, нин считать кого-инбо изъ рожденимиъ или нивищихъ родиться чистымъ отъ первороднаго греха; одинъ Христосъ быль чисть отъ этого граха, ибо Онъ есть Богь и второе Лице Св. Тронцы. Обианы, продолжаеть предать, подобные чудесамь въ Лурде и Салетте, и другіе подобнаго рода нифють своею целію не другое что, какъ поработить совъсть народовъ и подчинить ихъ той власти, которая желаеть управдать міромъ чрезъ извращеніе существенныхъ принциповъ христіанскаго закона, и чрезъ введеніе суевѣрій, осуждаемыхъ церковію. Торжество возведенія папы есть діло политики, ибо оно не было совершаемо до настоящаго времени, есть изобретение модей, задавшихся цілію сділать изв религія родъ оружія, употребляемаго на то, чтобы вдохнуть ненависть въ сердца людей въ другихъ случаяхъ склонныхъ въ добру. Велико то преступленіе, продолжаеть онъ далье, очернать правительство и законы изв'естной страны, говоря что они суть дело

мрекснодней, ибо Христосъ запов'ядуеть почитать учрежденных власти и повиноваться законамъ вознавая Вожія Богови и кесарева песавеви. Еще большее преступление составлять заговорь противь зако-MOBE HERECTHON CTOMEN OR TON REMIN STOCKS BUNCTO MEE VIREDINES CHIдабусь, чудовищное произведение разстроеннаго ума, такъ сказать новое изданіе изв'ястной Bulla Caenae Domini, которая уже была осуждена въ Португаліи и христіанскими князьями. Та вражда, которую большая часть духовенства и католических ассоціацій возбуждаеть противъ существующаго общественнаго строя несогласна съ духомъ жатолической цервви; вотъ причина будущихъ и многочисленныхъ искушеній, предстоящихь для всёхь истинныхь христіань, которые увидять лодку Петра, угрожаемую бурями, спасти оть которыхь можеть только благоразуміе и истивно евангельскій духъ. Наконець, епископъ внушаеть своимь священникомь истребить все речи, воторыя не запечат лены евангельским духомъ. Онъ умолдеть озаботиться о томъ, чтобы ввёренныя ихъ попеченію души имьли ясное понятіе о чудесныхь видахъ н другихъ обивнахъ, которыни жалкіе спекулянты пользуются для того, чтобы получать большія выгоды оть легковерной публики; и въ заключеніе всего онъ рекомендуеть священникамь (curés) охранять чистоту втры и содержать въ умт то печальное положение, въ которое пришла церковь всябдствіе невероятных заблужденій со стороны навывающихъ себя лучшими христіанами на каждомъ шагу вызывающихъ новыя столкновенія и не помышляющихь о томъ различін, которое существуеть между церковію XVI стольтія и церковію нашихь дней.

— Почти всемъ европейскимъ государствамъ приходилось вести борьбу съ притязаніями римской курін. Теперь очередь дошла и до Грецін. Въ вънскую "Политическую Корреспонденцію" нишуть изъ Анна, что едва король возврателся съ Іоническихъ острововъ, какъ ему пришлось заняться разрёшеніемъ спора, который "хотя и не представляеть нивакой опасности для самой Грепін, но можеть поставить въ непріятное положеніе правительстве". Далее говорится: "Известно, что уже давно Ватиканъ назначиль въ Асины римско-католическаго архіенископа. Это не есть назначение in partibus infidelium, а дъйствительное учреждение католического архіописвоиства. Между такъ посладнее является совершенно излишнею роскошью для Асинъ, такъ вакъ въ столиць Грецін находится лишь самое ничтожное число эллинскихъ католивовъ. Въ Сиръ, на островахъ Наксосъ, Тиносъ и Санторинъ дъйствительно живеть много католиковь, но для попеченія о ихъ духовных интересахь совершенно достаточно существующих тамъ четырекъ епископствъ. Учреждение католической интрополи ва Авинакъ, мёстё пребыванія синода государственной православной церкви, вызмваеть здёсь сильное неудовольствіе и раздраженій. Мёствая нечать, обсуждая настояній вопрось, рёзво порящаеть не только поступока римской курін, но даже правительство за его уступчивость въ сношеніяхь съ Ватиканомъ. Сёщественное миёніе въ Асимакъ и другихъ городахъ Греціи настоятельно требуеть, чтобы правительство отказало въ оффиціальномъ утвержденіи учреждаемой Ватиканомъ католической митроноліи. Такое гребованіе вызвано, повидимому, неблагоразумнимъ образомъ дёйствій самого католическаго дуковенства, посийшившаго торжествовать свою побёду".

- "Несколько дней тому назадъ сообщали, говорить газета "République Francaise". 6vato nana aphriachia pamceo-katolinaechoe lykoвенство турецкой имперін въ противоднистено инсуррекціонной прооснандо противь оттоивиска го правительства. Мы не знасиъ, насвольво основателень этоть слугь, но тамь не менее асно, что въ отношеніяхъ турецкаго правительства къ пристіанамъ, признающимъ надъсобою духовную власть напы, недавно произошель неожиданный, досель еще необъясненный, поворотъ. Вънская "Presse", которую невозможно занодозрить въ пристрастномъ отношения въ этому факту, замічаеть, что турецкія власти въ возставшихъ провинціяхъ замітно благоволять въ натоликамъ, тогда какъ къ православнимъ они обларуживаютъ одну двшь жестокость, нередко чрезмерную. Съ другой стороны, сообщають, что Порта, досель особенно благоволившая въ анти-римскить ариянамъ, надняхъ отозвала преосващеннаго Хассуна и признала за арманами, оставшимися верными напскому престолу, одинаковыя права съ диссидентами. Спрашивается, что за причина такого поворота? Жедаеть ди султань выразить этимь пап' свое удовольствіе за поведеніе, ириписываемое римской курін въ дёлё возстанія, или же онъ наміревается, накъ думають другіе, посвять раздоръ въ средв возставшаго населенія? Въ доказательство тщетности этихъ усилій им должны сказать, что нынашное движение есть чисто-политическое, ненывющее вычего религіознаго, какъ это видно изъ участія, принимаємаго въ немъ послідователями всёхъ вёронсновіданій; притомъ число римско-католиковъ въ свиерныхъ провинціяхъ Турців сравнительно съ числовъ православныхъ весьма незначительно".
- Лордъ Абердеръ, одинъ изъ величайшихъ противниховъ тълеснаго наказанія, сообщить на конгрессё совіальныхъ наукъ въ Брайтонё много весьма любопытныхъ данныхъ по вопросу о нищенстве и статистний преступленій въ Англін. На основанія его словъ корреспондентъ "Indépendance Belge" говоритъ, что "если подумать о громаднемъ населеніи англійскихъ городовъ, о многочисленныхъ соблазнахъ, окружающихъ бёдняковъ, о недостаточномъ охраненіи частныхъ инже-

PECOBE, O ROTEOCTH, CE RAKOD MORRO MÉRITE CROM CAMULIO, N O MEвлачитальномъ числё солдать и полицейских стражей, окраниющих -общественную безопасность, то невольно удивляенься, какъ мало преступленій совершается въ Лондові и другихь большихь городахь. Антлійскіе законы долгое время способствовали въ развитію этого вла. Нишенство, какъ источникъ всякихъ преступленій, съ каждымъ днемъ привимало все больше и больше разміры, полиція была безсильна. школъ недостаточно, библіотекъ не было, словомъ не существовало ничего, что могло бы способствовить их поднатию миниственныго состоянія низшихъ влассовъ городскаго населенія. Въ добавленіе къ этому, устройство тюремъ было весьма неудовлетворительно и последнія служили шволою порока и преступленія. Въ 1851 году Портсь писаль, что съ начала ныпфиняго столетія преступленія въ Англів уведичились виятеро, въ Шотландін всемеро и въ Ирландін въ двёнадцать разъ. Движеніе преступнести въ Англін и Урабов съ 1867 г. было сав-AVIONICO:

|      | Населеніе. | Число през<br>ступленій. |
|------|------------|--------------------------|
| 1857 | 19.256.000 | <b>57.253</b>            |
| 1861 | 20.119.000 | 50.809                   |
| 1871 | 22.704.000 | 45.149                   |
| 1874 | 23.304.000 | 47.724                   |

По статистическимъ свъдънямъ министерства внутреннихъ дълъ, представителей такъ-называемыхъ "опасныхъ классовъ", т. е. воровъ, бродять, содержателей притоновъ и пр. въ 1864 году насчитывалось 56.723, а въ 1874 году только 43.155. Такое уменьшение на 13.168, происшедшее въ течение десяти лътъ, весьма замъчательно. Причинами этой спасительной перемъны въ движении преступности является распространение просвъщения, улучшение въ общественномъ положении низшихъ классовъ и уменьшение нищенства. Нищета, невъжество и преступление—вотъ три страшные врага современнаго общества, противъ которыхъ борется цивилизация. Чъмъ болъе распространяется просвъщение, тъмъ менъе совершается преступлений; это подтверждается слъдующими статистическими данными: съ 1836 по 1848 г. на 335.429 обвиненныхъ приходилось неграмотныхъ 304.772, умъющихъ читатъ и писать 23.324 и получившихъ нъкоторое образование только 1.333. Въ 1874 году изъ 157.780 обвиненныхъ оказалось неграмотныхъ 153,383.

— Въ ультрамонтанской газетъ "Туд" напечатанъ и апскій декретъ отъ 25-го августа, которымъ отлучаются отъ перкви и предаются проклатию янсенисты—архіспископъ утрехтскій Гейкамиъ и епископъ гарленскій Ринкель. У епископовъ такъ называемой янсенестской церви въ Недерландахъ искони установился обычай измъщать Папу о своемъ избранін, на что этоть последній каждый разъ нензивно отвечаеть изреченіемъ противъ нихъ акаеемы (отлученія)» То же самое повторилось и съ вновь избраннымъ архіепископомъ Гейкампомъ.

#### ПРОТОІЕРЕЙ АЛЕКСАНДРЪ ВАСИЛЬЕВИЧЪ ГОРСКІЙ.

11-го сего октября свончался послё продолжительной бользии ректоръ Московской Духовной Академін, довторъ богословія, протоіврей Александръ Васильевичь Горскій. Въ лице его не только авадемія, но и вообще наша богословская и историческая наука понесла великую и тяжкую утрату. Надёясь въ последствій напечатать на страницахъ нашего журнала обстоятельный некрологь о почившемъ труженике науки, мы на сей разъ воспроизводимъ изъ "Московскихъ Вёдомостей" следующія глубоко трогательныя строки, написанныя однимъ изъ питомцевъ Академін.

"Съ 17-лътнято возраста, со своего студенчества, Александръ Васильевичь почти не раздучался съ Академіей, посвятивъ ей всю силу своего иногообъемиющаго труда и своихъ богатыхъ дарованій. Въ качествъ профессора всеобщей и русской церковной исторіи, съ ръдкою июбовию этотъ человъкъ вышелъ на едва початое у насъ поле изслъ дованія и сразу заняль на немь положеніе видное далеко за ствнами скромнаго разсадника богословскихъ знаній. Обширное, глубокое, въ высшей степени точное изучение памятниковъ русской истории, обнаружившееся не только курсомъ прекрасныхъ лекцій, но открытіемъ новыхъ памятниковъ старины, ихъ описанісиъ и самостоятельными высокой ціны изслідованіями въ области нашей церковной исторіи, воть что обратило на молодаго ученаго внимание Академін Наукъ, университетовъ и всехъ умевшихъ понимать и ценить выступившую подъ попровомъ скромности крепкую силу. Не принимая на себя перечисленіе изслідованій по русской исторіи, принадлежащих Александру Васильевичу, мы не можемъ не обратить внимание на его предпринятый вийсти съ повойнымъ Невоструевымъ общирный трудъ Описание рукосей синодальной библютеки, отврывшій и угладившій путь научнаго пользованія ся богатствами.

"Но Александръ Васильевичъ не принадлежалъ къ числу заурядныхъ спеціалистовъ Рёдко можно встрётить дюдей съ такимъ разностороннимъ и вийсти основательнымъ образованіемъ, какимъ обладамъ

покойный. Едва им въ общирной академической библіотекв найдется коть одна замічательная книга, которая не была бы прочтена со винмаціемъ покойнымъ ректоромъ. Рідкая богословская книга не испешрена собственеоручными дальными заметками и цитатами его. За то всь знавшіе Адександра Васильевича умели ценить собранныя имъ сокровища знаній. Къ нему обращались за сов'ятомъ и учеными указаніями, въ продолженіе слишкомъ сорокалітней академической служби его, и студенты и профессоры. И каждый обращавнийся къ нему подучалъ подробныя и точныя указанія на всю литературу даннаго вопроса, начиная съ самыхъ давнихъ сочиненій и до последнихъ кинжекъ намеценкъ журналовъ, съ основательною оцанкой того, что был сделано по данному предмету и съ определениемъ того, что предстоитъ сдълать. Поэтому всё воспитаннии Академін и всё профессоры ел были его учениками, не въ томъ только смысль, что слушали его лекцін, но и въ томъ, что всь они въ своихъ научныхъ работахъ болье или менъе пользовались руководствомъ Александра Васильевича и стояли подъ его плодотворнымъ вліяніемъ.

"Что касается его лекцій, то оні, какъ и всі произведенія Александра Васильевича носили на себі сліды не только глубокой учености, но вмісті запечатліны духомъ кріпкой вірности началамъ нашей церкви".

"О почившемъ можно сказать, что онъ при всей пытанвости своего ума храниль вы своемы сердце младенчески чистую и цельную веру. Стоило видёть, вакъ религіозный духъ, оживлявшій чтенія покойнаго по догматическому богословію, разгорался въ немъ яркимъ пламенемъ во время священнодъйствій и проповъди и проникаль молившуюся съ нимъ и слушавшую его молодежь и всехъ присутствующихъ. Величественная фигура этого одушевленнаго старца, напоминавшая древнихъ святителей, при этомъ преображалась. Совершенно понятно, что душа, провикнутая столь возвышенными стремленіями, была чиста во всей своей жизни и въ своихъ отношеніяхъ въ людямъ. Академію онъ любиль всею сплой своей души, ей посвящаль все свои труды, заботы, мысли и чувства. Каждая радость Академіи была его личною радостью, каждая скорбь отвывалась болью въ его дюбящемъ сердце. Студенты потерали въ немъ не просто отличнаго профессора, а любящаго и любимаго отца. Неудачи ихъ онъ принималь такъ близко къ сердцу, какъ принимаеть только любящій отець. Стонло видіть, какъ тревожился и хлопоталь онь, когда заболеваль вто-лебо серіовно изь студентовь, по скольку времени просиживаль онь у изголовья больнаго, поправляя его подушки. Смерть и похороны студента обнаруживали, всёмъ какъ онъ любиль своихь учениковь... Ручьями лились слевы взъ главъ старча 27

Digitized by Google

ири прощанін съ юнымъ покойникомъ... Рыданія отца по безвременно утраченномъ сынв слышались среди надгробныхъ рвчей его, рвчей полныхъ высоваго истинно-христіанскаго лиризма... При окончаніи академическаго курса такой человёмь иначе и не могь отпускать своихъ питомпевъ изъ Авадеміи въ разные концы Россін какъ со слезами и благожеланіями и встрівчать нас у себя послів долгой разлуки иначе вакъ съ неподдельного радостью. Любовь, вотъ что свявывало Александра Васильевича сорокъ два года съ Духовною Академіей и ея питомцами, воть что создало тр отношенія между имъ и управляемымъ учрежденіемъ, которыя вынё разрываются, причиняя боль живой текущей кровью раны. Можетъ-быть горячность этой любви, чрезибрность ея безпокойствь, заботь и огорченій и подорвали крышкія отъ природы силы Александра Васильевича. Неустройство переформированной жизни Авадеміи, и вкоторыя нестроенія въ ся коллегін, неправильности въ совътскихъ выборахъ, все это слишкомъ тяжело ложилось яз душу покойнаго, не умъвшую холодно относиться въ ненорывльностямъ въ жизни дорогаго его сердцу учрежденія....

"Теперь же да успоконтся его духъ въ томъ царствъ свъта, правды и мира, къ которому постоянно устремлялись его помыслы и желанія его сердца, и да хравится въ любимой имъ Академіи поучительная память о его научныхъ трудахъ, его любящемъ, исполненномъ въры сердцъ, и великихъ заслугахъ отечественной богословской наукъ".

N. Z.

#### HOCAAHIE YEPHOTOPCKATO MNTPOHOANTA NAAPIOHA KЪ CAA-BRHCKOMY KOMNTETY BЪ MOCKBЪ.

Славянскій комитеть! Цетинскій комитеть вспомоществованія подучиль извістія оть пограничных окружных начальствь черногорских что до сего дня боліє 25.000 герцоговинцевь должим были покинуть свои жилища и перешли въ Черногорію, а къ тому времени, какъ настанеть зима, ихъ явится еще столько; теперь же они бродять около нашихъ границь съ своими стадами. Весь этоть народъ голь, бось и голодень; всё они разміщены по домамъ черногорцевь; назначены уже дома и для тіхъ, которые еще будуть винуждены искать убіжнща у насъ; но и ті и другіе лишены всего необходимаго, чтобы пережить лютую зиму, которая уже наступаеть. Нужно хлібал! заботу о немъ приняло на себя наше правительство. Но у нихъ ніть съ собой никакой мосуды, напакой одежды, ніть постелей, а все это необходимо, какъ ш

вища; нбо кром'в раненыхъ между этими страдальцами много дётей, женщинъ и старцевъ, немощныхъ и больныхъ; а если вто здоровъ то и тому всё эти вещи необходимы. Въ виду всего этаго Цетинскій комитетъ обращается въ челов'вколюбію и милесердію славянскаго благотворительнаго комитета, да придетъ онъ возможно скор'ве на помощь страдальцамъ, какъ денежными пожертвованіями, такъ и предметами первой потребности въ домашнемъ обиход'в, б'яльемъ, од'ялвіемъ и т. ц. Всё эти вещи будуть столько же полезны Цетинскому комитету, вакъ и деньги, которыя прежде всего будутъ обращены на покупку всего мужнаго. Жизнь н'еколькихъ тысячъ страдальцевъ зависитъ отъ помощи, и притемъ скорой номощи вашей! Цетинье 20 сентября 1875 г.

Предсъдатель Мптрополнть Черногорскій *Иларіона*. Секретарь *Ковачевича*.

#### ОТЪ СЛАВЯНСКАГО КОМИТЕТА.

Московскій Славянскій благотворительный комитеть, выражая глубочайшую благодарность лецамъ доставившимъ ему пожертвованія въ пользу Сербовъ въ Боснін и Герцеговинъ, вновь обращается въ русскому обществу всехъ сословій и классовъ съ напоминаніемъ, что пріемъ пожертвованій продолжается по прежнему, что бідствія несчастной страны возставшей за свою свободу, за свою народность, за свою въру противъ мусульманскаго гнета, часъ отъ часу множатся; что потребна дружная, обильная помощь для облегченія участи десятковъ тысячь семействь, оставшихся безъ врова и безъ пищи, а собранная комитетомъ сумма къ сожалению пока еще незначительная. О размъръ самаго бъдствія и претерпъваемых нуждь, о насиліяхь и истязаніяхь совершаемых в магометанами въ христіанской Европь, во второй подовинъ XIX въка, надъ христіанскимъ, православнымъ, намъ единоилеменнымъ, славянскимъ народомъ, комитетъ считаетъ излишнимъ распространяться: о томъ красноречно и непреложно свидетельствуеть недавно напечатанное во всёхъ газетахъ посланіе къ русскимъ людямъ высокопреосвященнаго митрополита сербскаго Михаила. Комитету остается только прибавить, что помощь быстрая и щедрая необходима во всякомъ случав, каковъ бы ни быль политическій результать борьбы, нбо подобная борьба уже сама по себв ведеть въ опустошению врая. Вопросъ политическій подлежить рішенію правительства. Діло общества выразить свое сочувствие въ области ему доступной. Это выражение не только не возбранено, но находить себъ опору въ недавно воспоследовавшемъ и опубликованномъ Высочайшемъ Государя Императора разръщенін: отврыть подписку въ пользу семействъ житедей Боснін и Герцеговним потерпівшихь отъ возстанія по всей имперіи. Взоры православныхъ славянь съ мольбою и упованіемъ устремлены на Россію. Они еще вірать, вірать упорне въ духовную силу своей единоплеменности и единовірія съ могучею, великою державою, стоящею во главі православно-славянскаго міра. Обманемъ ли ихъ віру? Что же дадимъ ниъ въ отвіть? Неужели меніе, чінъ Парижъ и Лондонъ, откуда неоскудівая илется щедрая помощь?

Пособить братьямъ, нострадавшивъ за защиту своей славянской народности и Христовой въры — это для русскаго общества не только долгь кровнаго родства и единства въ въръ, не только долгь христіанскаго милосердія и человъколюбія,—это долгь нашей народной чести.

Пожертвованія принимаются: у вице-провидента комитета Ивана Сермевича Аксакова (въ Правленіи Московскаго общества взаимнаго кредита на Варваркѣ домъ Баранова), у секретаря комитета Нила Алемсандровича Попова (на сінной у Смоленскаго бульвара, домъ, Брока)
у казначея комитета Николая Абрамовича Зубкова (на Плющихѣ, Неопалимовскій переулокъ, домъ Григорьевой); у членовъ комитета: Никомая Петровича Лапина (въ его конторѣ у Биржи, домъ Чижовой и
Лопатиной), у Алексая Джитрісвича Лопашева (на Варваркѣ, домъ
Николевой), у Александра Васильевича Назарова (Яувской части, въ
приходѣ церкви Івкова апостола, свой домъ), у Николая Васильевича
Павлова (въ правленіи Московско-прославской желѣзной дороги); на
текущій счетъ комитета въ Московскомъ Кумеческомъ Банкю (на Ильинкѣ
домъ банка).

Какъ собранные уже съ 12 сентября пожертвованія, такъ и имѣющія поступить впредь, будуть отсылаемы Славанскимъ комитетомъ въ помощь бъдствующимъ православнымъ семействамъ въ Герцеговинъ, Боснін и Старой Сербін двоякимъ путемъ: чрезъ Бълградъ на имя митрополита Сербін, высокопреосвященнъйшаго Михаила, и чрезъ Цетинье въ имя митрополита Черногорін, высокопреосвященнъйщаго Иларіона.

#### печатать позволяется

съ твиъ, чтобы по отпечатани представлено было въ цензурный комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Москва, октября 21 дня 1875 г. Цензоръ протоіерей С. Зерновъ. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Вірнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингфорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветноля 16 к. Житоміра 10 к. Иркутска 20 к. Казанн 9 к. Калина 15 к. Калуги 3 к. Каменецт-Подольска 13 к. Кишинева 15 Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Кільповь 14 к. Ложжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижняго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркасска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Съдледа 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 н. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска. 18 к. Тулы 3 к. Удеоборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

## ВЪ РЕДАКЦІМ "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ"

продаются следующія книги:

І. Размышлянія о сущности христілнской въры Соч. Гизо. Переводъ свящ. Н. Серневскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 к.

II. Въчная жизнь. Публичныя чтенія Э. Навиля. Перев.

селщ. Н. Серигеского. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Пувличныя чтинія 1871 года, профессора протоїерен Н. Сергіевскаго: Объ основныхъ истинахъ Христіанства. М. 1872. П. 1 р. съ перес. 1 р. 20 к.

IV. Сочиненія св. Іустина философа и мученика, изданиля въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, сели. П. Преображенскиме. Цена 1 р. 50 коп., съ пересылкою 2 р.

V. Сочиненія древнихъ христілнскихъ лпологитовъ: Татіана, Авинагора, Өеофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитова Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примічаніями, свящ. П. Преображенскимь. М. 1867. Цъна: 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к. сер.

VI. Сочинентась. Иринея Ітонскаго. І. Пять книгъ противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П. Преображенскимь. М. 1871. Ціна 3 руб. съ пересылкою. VII. В опросъ о зав. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля.

Перев. сеящ. Н. Протопопова. М. 1872. П. 75 к., съ перес. 1 р. сер. VIII. О Евангили отъ Матеея. Разборъ и опровержение возраженій противъ него отрицательной критики Баура. Соч. священника московской Тронцкой на Арбата церкви Владиміра Маркова. М. 1873. П. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

IX. Рачи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятильтія Александровскаго Военнаго Училища священникомь А. М. Веанцовымъ-Платоновымъ. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

Х. Изълекцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Digitized by Google

## РЕДАКЦІЯ

## "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ"

покорньйше просить читателей издаваемаго ею журнала на получение его въ БУДУЩЕМЪ 1876 году подписываться ЗАБЛА-ГОВРЕМЕННО для соображения о потребномъ количествъ печатаемыхъ экземпляровъ и для большей исправности въ доставкъ чрезъ почту; при чемъ не выписывавшихъ «Православнаго Обозръния въ 1872 году проситъ заявлять о семъ редакци для безплатной выдачи напечатанныхъ тогда 5 листовъ СОЧИНЕНИЯ СВ. ИППОЛИТА «ПРОТИВЪ ЕРЕСЕЙ», которое будетъ продолжаться въ 1876 г.

Подписка на "Православное Обозръніе" 1875 года про-

Отдёльныя книжкии «Православное Обозрѣніе» за прежніе годы продаются каждая по 50 к., съ перес. по 75 к.

Новые подпищики, не получавшіе въ прошломъ году «Православнаго Обозрѣнія», получать 5 листовъ напечатанныхъ въ немъ лекцій по каноническому праву покойнаго профессора Н. К. Соколова «О составъ Церковнаго Общества.»

въ редакци можно получать

Указатель къ "Православному Обозрѣнію"
за единадцать лѣть 1860—1870 гг.
сеставленный П. А. Ефреновынъ.

Цена "Указателя": 1) при выписке Православнаго Обозрамия 75 к. съ перес. 1 р. 2) въ отдельной продаже 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІ

## 1875

#### нояврь.

#### содержание:

1.—СЛОВО ВЪ ДЕНЬ ПРАЗДНОВАНІЯ ДЕСЯТОЙ ГОДОВЩИНЫ БРАТСТВА СВЯТИТЕЛЯ НИКОЛАЯ, Прот. А. О. Ключарева.

П.-ЗАМЪТКА О ДЪЯТЕЛЬНОСТИ МИТРОПОЛИТА ГАВРІИЛА (ПЕТРОВА) ПО ВОПРОСУ О РАСКОЛЪ. С. М. Селовьева.

III.-ИРВИНГИЗМЪ. H. Орлова.

VI.—МЕӨОДІЙ ФИЛИМОНОВИЧЪ ЕПИСКОПЪ МСТИСЛАВСКІЙ И ОРШАНСКІЙ БЛЮСТИТЕЛЬ КІЕВСКОЙ МИТРОПОЛІИ (1661 — 1668 Г.). Гл. V- VI. Г. О. Кариова.

V.—НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ О СТАТЬВ ПРЕО СВЯЩЕННАГО ОЕОФА-НА: по поводу издания свищенных в книгъ В етхаго Завъта въ русскомъ переводъ". П. И. Горскаго-Идатонова.

IV.—ДВА СЛОВА ОБЪ ИСПРАВЛЕНИИ ТЕКСТА СЛАВЯНСКОЙ БИБЛИИ.

VII.—новый голосъ по вопросу о духовно-судебной ре-ФОРМЪ. Г. М.

VIII. - СОВРЕМЕННОЕ ОБОЗРЪНІЕ: по поводу циркуляра г. менистра народнаго просвъщения отъ 24 мая 1875 r. Z.

ІХ.-ИЗВЕСТІЯ И ЗАМЕТКИ: Распориженіе св. Синода о Японской миссін.-Протоїерей Е. И. Поповъ †. - Воззваніе преосв. Платона о пособін семействамъ герцеговинцевъ. — Заграничныя илвъстія. - Разныя извъстія. - Объявленія.

#### ВЪ ПРИЛОЖЕНИИ:

Х .- О ПРОЕКТВ УСТАВА ЭМЕРИТАЛЬНОЙ КАССЫ ДУХОВЕН-СТБА МОСКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.

Объявление объ издании "Православнаго Оборрвнія" въ БУДУ-ЩЕМЪ 1876 ГОДУ. (См. на обороты).

MUCKBA.

Digitized by Google

## ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

## въ будущемъ 1876 году.

«Православное Обозрѣніе» будетъ продолжаться въ слъдующемъ 1876 году, оставаясь вѣрнымъ прежней своей программѣ, характеру и направленію, которое достаточно выяснилось читателямъ, какъ въ продолженіи прошлыхъ лѣтъ его существованія, такъ и въ настоящемъ году, когда оно перешло подъ редакцію свящ. И. Преображенскаго.

Въ 1876 году «Православное Обозрѣніе» будетъ выходить сжемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подписная цѣна: 6 р. 50 к. въ годъ,—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересыякою въ другіе города 7 р. с. Подписная цѣна съ «Указателемъ» за одиннадцать лѣтъ 8 р. с.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ редакціи журнала, при церкви деодора Студита у Никитскихъ вороть, домъ свящ. П. Преображенскаго, — и у всъхъ извъстныхъ книгопродавцевъ въ Москвъ и Петербургъ. Иногородные благоволятъ адресоваться съ своими требованіями исключительно такъ: Въ редакцію

"Православнаго Обозрвнія" въ Москвв.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 я 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869—по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лѣтъ 1861—1874—сорокъ пять рублей. Цѣна Указателя къ «Православному Обозрѣніе» за одинадцать лѣтъ 1860—1870 гг., безъ пересылки 75 к., съ пересылкой 1 р. Выписывающее «Православное Обозрѣніе» за всѣ прежніе годы получають Указатель безплатно. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лѣтъ съ Указателимъ—за 100 фунтовъ—по разстоянію.

Отъ Москвы за каждый фунть посылокъ съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмоллъ 18 к. Архангельска 13 к. Податовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к.

#### СЛОВО

ВЪ ДЕНЬ ПРАЗДНОВАНІЯ ДЕСЯТОЙ ГОДОВЩИНЫ БРАТСТВА СВЯТИТЕЛЯ НИКОЛАЯ 1).

> Да будутъ... купующи яко не содержаще: и требующи міра сего яко не требующе: преходить бо образь міра сего (1 Кор. 7, 29—31).

На годичномъ праздникъ нашего Братства, вивнощаго характеръ благотворительнаго учрежденія, мы почитаемъ ненялишнимъ для общей пользы коснуться весьма важнаго современнаго вопроса объ источникам благотворенія.

Вопросомъ этимъ заняты во всемъ образованномъ міръ ревнители человъколюбія, политико-виономисты, мужи государственние, и наконецъ философы, бевъ участін моторыхъ не обходится рёшеніе ни одного высшато вопроса человъческой жизни. Такая усиленная дънтельность разнородныхъ мыслителей можетъ быть выявана только настоятельною пуждой. И нужда эта есть,—нужда дъйствительная, неотложная, вовіющая. Всъ просвъщенные народы жалуются на чрезвычайное развитій бъдбости, какъ какого-то общественнаго подуга, и изобръли для этого недута особое названіе — паупершямъ, бъдпота. Въ странахъ отличающихся манбольщимъ, поведимому,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Произнесено 19 октября въ московской Николоявленской церкви протојереемъ А. Ключаревымъ.

благосостояніемъ бъдные влассы общества, гнетомые нуждой, и чувствуя себя какъ бы обиженными, начинаютъ возмущаться противъ богатыхъ. Картины нищеты самыя поразительныя являются въ городахъ самыхъ богатыхъ: тамъ бъдные подбираютъ остатки инщи выбрасываемые съ соромъ, задыхаются въ подвалахъ безъ свъта и воздуха, спятъ стоя, умираютъ на улицахъ. Въ этихъ явленіяхъ обнаруживается какой-то новый, доселъ мезамъченный, законъ человъческой жизни, именно тамъ, гдв наиболъе явлишного и увлекательною является жизнь богатыхъ, наиболъе ужасными и поразительными представляются и страданія бъдныхъ.

Филантропы выбиваются изъ силъ отыскивая и собирая пособія для бъдныхъ. Весьма разумно на одно дъло человъколюбія они призываютъ силы многвхъ, и не отягощая благотворителей большими пожертвоманіями, изъ множества малыхъ составляють иногда огромныя суммы и сооружають великія благотворительныя учрежденія. Но бъдность такъ увеличивается, что едва устроять благотворительное общество для облегченія одного ея вида, является множество другихъ, требующихъ учрежденія новыхъ обществъ. А благотворители все один и тъ же, частые сборы понемногу составляють многое и начинають прискучивать жертвователямъ. Встрачая холодиость въ благотворителяхъ, оплантропы начинають себлазнять ихъ наградами и унеселеніями въ пользу бъдныхъ, пускаются на разные извороты и китрости, и такимъ образомъ только засоряють чистые источники благотворенія.

Политико-экономисты воздагають надежды на услахи просвящены, на разработку сокровиль накопленных въкаме въ издрахъ земли, на облегчение труда съ помению манинъ, на развитие промышлениести, на умножение удобствъ жизни; но отчего-то на опыта выходить такъ, что почти всъ плоды современныхъ изобрътений и улучшений достаются въ руки богатыхъ, а на долю бъдныхъ выпадаетъ опять большею частию одинъ суровый трудъ; жизнь становится дороже; при умножени удобствъ жизни, а съ ними и новыхъ привычекъ, вужда -становится еще тяжелъе, и бъдность при образованіи — еще больнъе, еще унизительнъе.

Мужи государственные и правители озабочены облегченіемъ участи бъдныхъ, готовы открывать имъ пути въ улучшенію ихъ быта, облегчать налоги, прощать недоимки; но строй государственной жизни годъ отъ году становится все сложнъе и напряженнъе, такъ что власть государственная едва успъваетъ удовлетворять потребностямъ защиты отечества, общественной безопасности, просвъщенія, правосудія и порядка; съ нея довольно нынъ быть справедливою и человъколюбивою, а быть еще и благотворительною почти невозможно.

Въ виду такихъ затрудненій новые философы-соціалисты и коммунисты, восходя въ высшимъ точкамъ зрвнія, предлагають совершенное переустройство современныхъ человъческихъ обществъ. По ихъ понятіямъ, богатые, всявдствіе въковыхъ злоупотребленій, несправедливо присвоили себъ большія имущества въ ущербъ бъднымъ, и пользуются ими такъ, что иногда одинъ человъкъ или небольшое семейство проживаютъ такой доходъ, какого достанетъ для безбъдной жизни многихъ сотенъ и даже тысячь людей. Надобно, говорять, отобрать у нихъ эти имущества и равдълить поровну встить людямъ одного племени или одной страны. Далъе, другая несправедливость въ дъйствіяхъ богатыхъ, по ихъ мизнію, та, что пуская въ обороты свои капиталы и приглашая бъдныхъ на тяжкія работы въ ихъ заведеніяхъ, они одни пользуются большими выгодами отъ своихъ предпріятій, а бъднымъ уступаютъ только малую поденную заработную плату. Надобно, говорять, капиталы сдълать общественными и раздъливъ между всеми участниками коммерческихъ предпріятій труды раздълять поровну и прибыль.

Много книгъ написано въ разъяснение этихъ новыхъ началъ общественной жизни; много незрълыхъ умовъ увъровало въ это новое учение; много добродушныхъ молодыхъ людей въ разныхъ странахъ погибло въ попыткахъ примънеция его къ практической жизни. Главный недостатокъ этого учения,

видный сразу для ума непредубъжденнаго, есть его односторонность; причина односторонности — незнаніе или отрицаніе внутренней духовной стороны человъческой жизни. По началамъ матеріализма, приравнивая человъка и его жизнь къ неизмънному порядку видимой природы, новые философы думають, что надобно только вещи разложить на новыя изста и людей разставить въ новомъ порядкъ, — и машина общественной жизни пойдетъ лучше и всъ будутъ благоденствовать. Но исторія всвух вековь свидетельствуєть, что главный дъятель въ жизни человъчества есть духъ человъческій и затвиъ умъ человвка съ безконечнымъ разнообразіемъ дарованій, знаній и любимыхъ мыслей; его совъсть съ неуловимыми видонамъненіями понятій о правъ и правдъ, о чести и добродътели; его свобода со всъми уклоненіями подъ вліяніемъ его убъжденій, привычекъ, пороковъ и страстей. Приведите сначала въ желательный для васъ порядокъ и единообравіе этотъ внутренній міръ человічества, и потомъ уже устанавливайте новыя начала вившией человъческой жизни. Безъ этого условія, если вы раздълите утромъ между бъдными витнія отнятыя у богатыхъ, къ вечеру яватся новые бъднаки и новые богачи; если приставите нынъ въ общему дълу людей на твердо-постановленныхъ условіяхъ, завтра увидите, какъ эти условія различно будуть поняты и неравномърно соблюдаемы. Бъдный, чтобъ онъ могъ поправиться, требуеть помощи, поддержки, попеченія, но онъ въчно будеть бъдень, если не способень, не умветь и правственно безсилень поддержать свое улучшенное положение. Всегда будуть люди налочиные, налоспособные, больные, малольтніе, вдовы и сироты; съ другов стороны, всегда будуть люди грашные, порочные, развратные, — в отъ всвят этихъ недостатковъ для самостоятельной н правильной двятельности всегда будуть люди бъдные. Інсусъ Христосъ ясно сказалъ намъ это: Всегда нищія имате съ собою (Мато. 26, 11). Итакъ, бъдная часть человъчества, это—бремя, которое должны носить на свояхъ плечахъ люди даровитые, умные, способные, сильные и богатые, и носить

съ сознаніемъ, убъжденіемъ, свободно, съ искреннею любовію; но никакъ не согласно съ здравымъ разумомъ и справедливостью, чтобъ эти лучшіе люди въ человъчествъ черезъ насильственный раздълъ имуществъ періодически были ограбляемы въ пользу бъдныхъ.

Вопросъ о пауперизмъ въ ученім Христа Спасителя изъясненъ всесторонне и ръшенъ окончательно, но истины и правила жизни заповъданныя по сему предмету Інсусомъ Христомъ и Его апостолами, и опыты жизни указанные истинными христіанами кажутся слишкомъ строгими для плотскихъ людей нашего времени. Имъ хотълось бы сохранить для себя во всей полнотъ всъ наслажденія жизни и совершенно уничтожить на землъ бъдность и нищету.

По ученію Божественнаго Откровенія, у насъ вътъ ничего своего, а все Божіе, и потому встить мы должны распоряжаться по воль Божіей. На земль мы не вычные жители, а временные жильцы, проходящіе путемъ земной жизни въ другой міръ. Цель земной жизни есть пріобретеніе въчнаго блаженства въ жизни будущей. Оно пріобрътается борьбой съ грвхомъ и преуспваніемъ въ добродвтеляхъ, делающихъ человека достойнымъ блаженной жизни въ въчности. Отсюда постоянная забота объ устранении препатствій на пути добродътели, каковы страсти корыстолюбія, сластолюбія, гордости и пр., и всв разслабляющія душу плотскія удовольствія. Отсюда цвлое ученіе о христіанскомъ смиревномудрін, духовной нищеть и самоотверженін, на которое указываетъ Апостолъ: «Да будутъ покупающіе какъ не пріобрътающіе и пользующіеся міромъ какъ не пользующіеся; ибо преходить образь міра сего». Введите это ученіе въ жизнь, исполняйте его требованія какъ исполняли во всъ времена добрые христіане, и ваши избытки потекуть ріжою вь руки бъдныхъ. Вамъ нельзя много пить и ъсть, потому что тъдо ваше должно быть легко для сохраненія чистоты сердца и совъсти, и бодро для труда добродътели. Вамъ нельвя иного предаваться свътскимъ удовольствіямъ изъ опасенія разстянности, разлиненія духа, воспламененія страстей плоти. Вамъ стыдно будеть строить себъ дворець при мысли о внутреннемъ убожествъ, которое откроетъ ванъ христіанское самонспытаніе; совъстно будеть изысканныхъ одеждъ, потому что строгость вашего собственнаго христіанскаго взгляда укажеть вань въ этомъ суетность и дътское легкомысліе. Вы не пойдете вомногольтнія сложныя спекуляців, потому что мысль о смертв и внутренняя честность заставять вась держать дъла ваши въ строгомъ порядкъ. Дъла ваши будутъ цвъсти сами собою, потому что вы всегда трезвы, умъ вашъ чистъ, время не тратится даромъ. При такомъ настроеніи, при заботв о спасеніи своей души, объ очищении гръховъ, о пріобрътении милости и благоволенія Божія, вы не можете не проникнуться любовію къ ближнимъ и жалостью въ бъднымъ. Ваше сердце, ваша совъсть непрестанно будутъ напоминать вамъ о нихъ, и вы будете почитать преступленіемъ употреблять ваши избытки на прихоти, а не на помощь имъ. Вотъ свободный раздълъ богатствъ между бъдными, вотъ божественный планъ уничтоженія пауперизма, вотъ единственный способъ уравненія и примиренія богатых съ бъдными, воть неизсакающій источникъ благотворенія. Одно изъ двухъ: или богатые должны подчиняться этимъ правиламъ жизни, или видъть неизбъжное и постоянно возрастающее умножение бъдныхъ и общественныхъ безпорядковъ. Здъсь хитрые проекты не помогутъ: сильные должны немощи немощных носити, а не себь дгождати.

Образованная часть современнаго человъчества, увлекаемав матеріалистическимъ духомъ времени, задалась мыслію устроить себъ рай на землъ. Отсюда стремленіе ко всевозможнымъ улучшеніямъ и усовершенствованіямъ, нужнымъ и ненужнымъ, отсюда гигантскія предпріятія, пожирающія громадные капиталы, лишающія иногда богатыхъ свободы въ распоряженім своими средствами, притягивающія милліоны людей на черную тяжелую работу, и порабощающія ихъ неязмънному плану предпріятія, неумолимой цифръ разсчета. Умноженію утончен-

выхъ удобствъ жизни конца натъ. Чтобы воспользоваться ивкоторыми изъ нихъ, надо добиваться большаго достатна, а чтобы вибть всв — большаго богатства. Но что еще заявдательиве, ныив хотять сдвлать жизнь не только удобною, не и изищною. Мало имъть домъ просторный, чистый, теплый, надо нивть художественный, чтобы все въ неит до последней позначащей вещицы было изящнымъ произведения вскусства; нало вивть одежду честую, даже цвиную, приличную вванию и состоянію человъка, надобно одъваться такъ, чтобы представлять и изъ самого себя изчто художественное, и чтобы вовможно чаще обновлять весь рисуновъ своей особы наъ опасенія паскучить себ'в и другимъ однообравіемъ. Эточъ вкусъ къ ивящному простирается и на всвяъ людей окружающихъ современнаго богатаго человъна, и на всв вринадлежности его ховийства, разбросанныя иногда не только по разнымъ мъстностявъ отечества, но и по разнымъ государствамъ. Здъсь никакое богатство не велико, вдъсь всакаго дохода мало. И на этотъ рай современной роскоши смотрять милліоны небогатыхъ людей, и въ нихъ разгорается жажда удобствъ и наслажденій жизни; смотрять съ овлобленіемъ я бедные, не имвющіе необходимаго для себя и детей. При общемъ стремленін иъ роскоши, нистіе классы общества, чувствуя себя пристыжаемыми и унижаемыми изысканною жизнью высшихъ, особенно при равенствъ по образованію, стремятся не отстать отъ нихъ, и живя не по состоянію, разоряются и унножають собою поличество бъдныхъ. Развитіе новыхъ потребностей простирается и на рабочіе классы, и имъ нужно прожить больше прежняго, и потому надобно возвышать плату за работу. Воть отчего жизвь становится дороже, отчего на всъхъ, отъ великаго до малаго, лежитъ, какъ гнеть, вабота покрыть постоянно 'увеличивающеся расходы по содержанію себя и семействъ. Какъ тутъ думать о бъдныхъ? Что уделять имъ? Самимъ не достабтъ.

Намъ снажутъ: «Чего вы хотите? къ чему усиливаетесь? Неужели вы думаете измънить направление въка»? Нътъ; мы

анаемъ, что направленіе въковъ и духа времени измъняются по законамъ историческаго движенія событій, руководимаго перстомъ Божественнаго Провиденія. Мы знаемъ что вековыя ваблужденія людей врачуются только тяжкими опытами, велиними переворотами. Но мы исполняемъ нашу обязанность охранять по возможности въ средъ върныхъ чадъ православной церкви правильный взглядь на современное теченіе живани и убъжденіе, что только ученіе Христово и живнь христілиская могуть приводить въ порядокъ дъла человъческія и устроять благосостояніе людей, что одно благочестве на все полезно есть, обътование имущее живота нынъшняю и грядущаю (I Тимов. 4, 8). Въ частности, думаемъ, что можетъ быть кто-нибудь при разнышлении о томъ, что воврастающая роскошь однихъ людей увеличиваетъ страданіе другихъ, многда и удержится отъ исполненія какой-либо своей прихоти, съ цвлью пожертвовать ее для бъднаго. А какъ много останется изъ нашихъ расходовъ въ пользу бъдныхъ, если мы только въ своей жизни отсъчемъ прихотливое, изысканиое, излишнее, вредящее намъ самимъ! Св. царь Давидъ, помъстившись въ мовопостроенномъ своемъ домъ и размышляя о замънъ скиніи свиденія благоленнымъ храмомъ Богу Изранлову, говориль съ заботою пророку Насану: «Вотъ я живу въ домъ кедровомъ, а вовчегъ Божій находится подъ шатромъ» (2 Цар. 7, 2). Да не умираетъ подобное чувство въ сердцахъ нашихъ по отношенію въ бъднывъ, которыхъ Господь назвалъ Своею братіею! Мы живень въ довольствъ, поков, мы жизнію наслаждаенся, а у сосъдей вашихъ и холодно и голодно, дъти и босы и наги! Одно это чувство есть уже свия благотворенія и не ростанется безъ благословенія Господа, иже настради обнища, богать сый, да мы нищетою Его обогатимся (2 Кор. 8, 9). Десятильтнее существованіе Братства Св. Николая и его

Десятильтное существование Братства Св. Николая и его благоуспыная дъятельность, какъ и многихъ другихъ обществъ въ нашемъ отечествъ, представляютъ намъ угъшительное свидътельство, что христіанскія чувства любви къ Богу и ближнимъ еще живы и дъйственны въ сердцахъ православныхъ.

Принося благодареніе Госноду за прошедшее, помолимся, чтобъ я въ будущемъ Онъ не допустилъ возобладать надъ нами духу времени, чтобы соблазны въка и ложныя ученія не затмили въ душахъ нашихъ въчной истины, что съ любовію къ наслажденіямъ богатства и роскоши нельзя совиъстить успъшное служеніе дълу человъколюбія: никто же можетъ депма господинома работати: не можете Богу работати и мамонь (Мате, 6, 24). Аминь.

## 3 A M 5 T K A

О ДЪЯТЕЛЬНОСТИ МИТРОПОЛИТА ГАВРІИЛА (ПЕТРОВА) ПО ВОПРОСУ О РАСКОЛЪ.

Гаврінать Петровъ, митрополить новгородскій и с.-петербургскій занималь, по смерти Димитрія Свченова, самое видное мъсто между русскими архіереями въ знаменитое царствованіе Екатерины ІІ. Онъ славился какъ ученый, какъ ораторъ, какъ человъкъ государственный. Это быль «мужъ острый и резонабельный» по отзыву императрицы; ему посвящень быль Велисарій Мармонтеля, переведенный Екатериною сообща съ приближенными людьми, и въ посвященіи говорилось, что Гаврінлъ мыслями и добродътелію съ Велисаріемъ сходенъ». Гаврінлъ мыслями и добродътелію съ Велисаріемъ сходенъ». Гаврінлу носчастливилось и у потомства: позднъйшіе ученые дъятельно занялись его трудами и дорого оцънили ихъ достоинство. Намъ не нужно поэтому повторять уже много разъсказаннаго; мы обратимъ вниманіе только на одну черту его дъятельности, которую онъ заявилъ уже въ концъ своего поприща.

Царствованіе Елисаветы въ русской исторіи XVIII въка составляеть переходъ между двумя половинами въка не въ одномъ хронологическомъ отношеніи: въ это царствованіе, подъ вліяніемъ новыхъ началъ въ литературъ и жизни, воспитались люди, которымъ суждено было дъйствовать въ царствованіе Екатерины. Въ царствованіе Елисаветы новое дъло шло медленно, постепенно, осторожно; въ короткое царствованіе ея преемника люди, воспитавшіеся въ новыхъ началахъ,

не нравившіяся, и подъ вліяніемъ этихъ взглядовъ состоялись извъстные указы — объ уничтоженіи Тайной Канцелярів, о вольности дворянства, объ облегченіи участи раскольниковъ. Екатерина ІІ не могла вооружиться противъ этихъ взглядовъ, потому что она раздъляла ихъ, сама воспиталась въ нихъ при Елисаветъ; но такъ какъ они были высказаны очень поспъшно, то въ царствованіе Екатерины они подверглись болъе или менъе медленному пересмотру, переработкъ.

Въ царствованіе Петра III, между прочимъ, высказаны были и относительно раскола взгляды, долженствовавшіе произвести сильное впечатлівне на людей, ноторыхъ діло ближе всего касалось, именно, на раскольниковъ взглянули какъ на людей, принадлежащихъ къ другому христіанскому исповіданію или исповідающихъ другую, нехристіанскую віру: если посліднихъ не преслідують за ихъ віру, то за что же преслідовать раскольниковъ? Если не преслідуются идолопоклонники и магометане, то за что же преслідовать христіанъ, отличающихся отъ православныхъ какими-нибудь обрядами только? Легко понять, какое движеніе произвель указъ Петра III между раскольниками, и это движеніе досталось въ наслідство Екатерия II.

Раскольники, вызываемые изъ-за границы, куда бъжали отъ гоненій, требовали, чтобъ по возвращеніп на родину имъ предоставлена была свобода богослуженія. Императрица въ 1763 году обратилась къ Синоду за разръшеніемъ вопроса; Синодъ раздълился въ своихъ мивніяхъ. Двое преосвященныхъ петербургскій Гавріилъ (Кременецкій) и крутицкій Амвросій подали мивніе, что раскольниковъ должно принять и содержать безъ всякаго притъсненія, но только на такомъ основаніи, какъ седержатся записные раскольники, не допуская ихъ строить особыя церкви, держать своихъ священниковъ, употреблять старопечатныя книги и жить при тъхъ же обрядахъ, какъ они живутъ за границею. Но Димитрій (Стченовъ) новгородскій и Гедеонъ псковской представили такое мивніе:

«раснольняки требують сохраненія ніжоторых в только своих в обрядовъ, семи просвиръ, двуперстнаго сложенія и проч., объщая во всемъ другомъ повиноваться церкви и принимать нашихъ сващенниковъ. Первый вопросъ здъсь: можемъ ли мыэто позволить, когда эти обряды на соборахъ прокляты? Отвечаемъ: не обряды, но больше содержащие ихъ сей клятвъ подвергаются, и то не за обряды точно самые, но за сопротивленіе ихъ св. церкви и отторженіе самовольное отъ нея, а паче еще за произносимыя отъ многихъ изъ нихъ на опуюхулы и ругательства развыя, въ чемъ и мы правильную находимъ причину; если же бы за одни обряды проклятіе то обыло положено, то была бъ причина почитать оное за недъйствительное и отъ непомърной не по разуму ревности происходящее. По апостолу Павлу по нуждъ и закону премъненіе бываеть, то уже премъненіе обрядовь или обычаевь не больщели измъненія въ въръ причинять не должно. Пусть только они во всемъ, хотя кромъ обрядовъ, будутъ съ православною нашею церковію единомысленны, то въ такомъ случав и нівтъ сумнанія, чтобъ ихъ принять и присоединить православному нашему обществу, а прочее устроить Богъ».
Прошло после этого безъ малаго 30 летъ, и знаменитый

нославской спархів, укалчиван, что сіс дозволеніе отнесено жь епархіальному архіерею, и что они нивють порокь, что бъглые попы у нихъ служатъ,-- и просять: 1) чтобъ имъ построить церковь; 2) инвть свищенниковъ, приходящихъ къ нимъ; 3) чтобъ быть у нихъ архіепископу, приходящему самопроизвольно на такомъ положени, какъ они пребывають; 4) чтобъ онь не быль подъ выдомствомъ духовныхъ властей, отдъяясь отъ нихъ, какъ въ городовомъ положения, въ статьяхъ 124, 125 и 126 о иностранныхъ предписано; 5) чтобъ имъ въ чиноположеніи ихъ быть въдомыми по духовнымъ дъламъ въ ихъ консисторіяхъ, не сообщаясь великороссійскимъ духовнымъ властямъ. Сія просьба довольно изъясняеть намъреніе ихъ: стараются начать свою церковь, отдівлясь отъ господствующей въ Россів, и имъть своего архіепископа и консисторіи. Начали строить церковь, превышающую пространствомъ и огромностію Успенскій соборъ, чтобъ огромностію сего храма унижать первую въ Россів церковь въ мысляхъ простаго народа. Въ Москвъ приверженныхъ къ расколу больше 20,000; многія епархія, особливо нижегородская до того доходять, что цервыя лишаются своихь приходовь. Ежели изъ губерній соберутся чиноначальники ихъ въ такой пространиой церкви, въ которой до 3000 народа можетъ вивститься, когда они предполагають быть у нихъ архіепископу и консисторіи, когда сія толпа фанатиковъ сдівлаеть соборы, каковые уже и были и положенія свои возвівстять въ губерніяхъ, изъ которыхъ они придуть въ Москву, сін, не имъющіе привязанности къ правительству, могуть ли обнадеживать безопасностію столицы. Они просять, чтобъ ихъ почитать такъ удаленными отъ господствующей церкви, какъ удалены католики и лютеране: можно ль надвяться, чтобъ ихъ фанатизмъ, распространяющійся по всей Россіи, почиталь государи правовърнымъ? Великій Петръ, монархъ проницательцъйшій, нарекъ ихъ лютыми непріятелями государству и государм, пепрестанно зло мыслящими. Внимая симъ обстоятельствомъ, думаю: 1) Чтобъ начатую ими церковь обратить на другія предписанныя закономъ монархини для призрѣнія бъдныхъ, или для пользы общественной установленія. 2) Дозволить имъ построить часовню, какая для погребенія усопшихъ на кладбищъ потребна бевъ колокольня».

О. Соловьявъ.

### HPBHHIH3ML

Наивная замѣтва «Голоса» 1) о совершенной безвредности, если даже не положительной пользѣ проповѣдниковъ втораго пришествія Інсуса Христа, появившихся въ Петербургѣ еще въ 1857 году, но теперь очевидно уже подготовившихъ тамъ для своей дѣятельности восиріимчивую почву и успѣвшихъ пріобрѣсти вліятельныхъ защитниковъ и поклонниковъ 3), побуждаетъ насъ предложить читателямъ плоды своего долговременнаго, теоретическаго и практическаго, изученія на мѣстѣ англійской севты ирвингитовъ, которая усвояетъ исключительно своимъ послѣдователямъ наименованіе Кафолической и Апостольской церкви (Catholic Apostolic Church), съ негодованіємъ отвергая всякое другое.

Мы изволяемъ себв надъяться, что нашъ краткій очеркъ происхожденія и образованія првингитской секты, вивств съ разборомъ тъхъ основаній, на которыхъ зиждется колоссальное зданіе ея чудовищнаго ученія, дасть православнымъ соотечественникамъ нашимъ возможность съ большею легкостію неслъдовать столь пригодному особенно въ наше время увъщамію Апостола—не всякому духу въровати, но испектовати, аще отъ Бога суть...

1) Въ одномъ изъ мартовскихъ, важется, нумеровъ сего года.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Отъ самихъ ирвиндитонъ мы нивемъ, что министру иностранныхъ исмежений подава быля въ 1871 году просъба о разренеми устроитъ въ Цетербургъ ирвингитскую церковъ и совершать въ ней отпрыто Богослужение. Содержание промения намъ извество (отъ предигитервъ же и подъ особеннымъ секретомъ), но о результатъ мы ничего не самиали.

На западъ, гдъ ирвингитство впервые появилось (въ Англіи и затемъ въ Германіи), оно встревожило на первыхъ порахъ почти весь протестантскій міръ и вызвало множество горячихъполемическихъ статей \*) (хотя и мелвихъ, лишенныхъ научности), въ которыхъ-въ жару ли ожесточенной борьбы и спора нин же просто въ видахъ скоранщаго его подавленія, по крайней мёрё остановки его быстраго распространенія, ирвингитство представлялось въ самомъ чудовищномъ видъ. Ему приписывались такія ереси, которыхъ оно не только никогда не держалось, но всегда отрицало съ негодованіемъ и во всеуслышаніе признавало и объявляло еретическими (таково напр. приписываемое имъ еретическое ученіе о лицѣ Інсуса Христа). Понятно, что, при такомъ способъ отношенія къ новой секть, при такомъ недобросовъстномъ приписываніи ей совершенно чуждыхь для нея мыслей и мивній, отпрдь не могла быть достигнута та цёль, для которой статьи эти предназначались. И такъкакъ ирвингизмъ былъ порожденіемъ духа своего времени, костію отъ костей и плотію отъ плоти протестантской (хотя и въвидъ реакціи, отридательно) и-притомъ-чьмъ-то такимъ, чтовосполняло такъ или иначе крайніе недостатки протестантизма. и исправляло до ивкоторой степени то, что въ немъ требовалоисправленія: памфлеты эти (въ англійскомъ и даже русскомъ вначении этого слова) отнюдь не могли задержать ирвингизма въ его развити и замъчательно быстромъ распространении; напротивъ, послужили даже нъкоторымъ образомъ ему въ пользу н саћаван то, что онъ не только безостановочно распространнаса. до последняго времени, но, вероятно, и будеть распростра-

<sup>&</sup>quot;) Не говоримъ уже о множестве пересмотренныхъ нами газетныхъстатей напечатанныхъ зъ разное время (съ 1831—86 г.) въ The Times, The New Times, The Morning Chronicle, The Examiner и въ особенности "John Bull" и "Cobbet's Register", которыя, уже потому одномучто писались для ежедневныхъ изданій, не могли быть на огромны нообъему, ни серьезны по содержанію. Такими же поверхностными оказываются и статьи намечатанныя въ недъльныхъ и перковныхъ изданіяхъ, наковы The Quarterly, Westminster, Edinburgh Reviews, The Pulpit, The Christian Observer, The Evangelicat Magazine, The old Church
Porch. Въ этой же натегоріи запальчивнихъ и не совсёмъ добросов'єстніяхъ мы должны отнести до десятва, перечитанныхъ нами, и и в'єволькоразобранныхъ въ журналъ Могнінд Watch отдельныхъ брошюръ.

няться, пока самъ протестантизмъ не измѣнится къ лучшему, не избѣгнетъ тѣхъ крайнихъ недостатковъ, исправление которыхъ и явилось въ формѣ ирвингизма.

Мы—православные—отнюдь не имѣемъ нужды нодымать тревогу, опасаться проникновенія этой секты и въ нашу православную Россію. Глубоко-жизненная, всецёло и вполнё вёрная типу древняго первобытнаго православія, наша церковь чужда тёхъ крайностей и педостатковъ, которыми страдаетъ западный міръ. Но, помимо даже факта легкомысленнаго отношенія къ првингитской сектё нашихъ публицистовъ, претенвіи, ею заявляемыя, сами по себё такъ интересны и достойны вниманія, что просто въ видахъ научныхъ, въ видахъ изученія тёхъ мисточисленныхъ, хотя, какъ и слёдовало ожидать, недостаточныхъ, а потому и недостигавшихъ цёли, попытокъ самаго протестантства исправить свои недостатки,—стоитъ всмотрёться по пристальнёе въ эту секту, разобрать эти новыя средства къ псправленію, привносимыя ею, оцёнить и указать ихъ несостоятельность.

Литература предмета громадна и почти вся въ видъ сыраго матеріала. Одинъ голый перечень внигъ, брошюръ, газетъ и журналовъ потребовалъ бы покрайней мере 5 листовъ. Вотъ болъе солидныя сочиненія: 1) по обзору состоянія міра религіознаго (католическаго и протестантскаго) и гражданскаго: а) The Collected Writings of E. Irving edited by Carlyle-5 vol. London 1864 г, и въ особенности: The signs of the times, 3 edit. Lond. 1829 Babylon und infidelity foredoomed of God-2 vol. Glasgow 1829. Lectures on the Book of the Revelation-3 vol. Lond. 1829. The Church and State responsible to Christ London 1828; 6) The Elijah Ministry-Boase, Edinburgh, 1868. B) The Signs of the times, by Böhm translated from the German, Lond. 1861. Lights and shadows in the present condition of the Church, ero me, Lond. 1860. u Babylon the Great, Lond. 1866. 2) по предмету образованія и развитія ирвингизма. І) журналы: a) Morning Watch (издававшійся ирвингитомъ) 1830—1833—7 vol: б) The Investigator 1831—1836; B) The Evangelical magazine 1829—1835; r) The Edinburgh Review; A) The Christian Observer vol. XXIX - XXXI; II) брошюры: a) The Catholic Apostolic Church, by Andrews, 1868. 6) A chronicle of certain events 1852 B) Narrative of events affecting the position of the whole christian Church - 1847, r)

Narrative of facts by Baxter—1833; A) Irvingism its rise, progress 1836, ero ze, e) The new apostles—1859., ze) The restoration of Apostles und prophets—1861; a) M-rs Oliphants Life of M-r Irving, 3 edit, 1864. E) Kers observations on M-rs Oliphants book—1861. i) E. Irving by w. Wilcks. E) The original constitution of the Church, by Hodges—1864; A) The new apostles—1861. M) A letter on certain statements in the old church Porch—1867; H) Geschichte des Protestantismus—Joerg, 1858; o) Briefwechsel—Bötger.

I.

И мнози ажепророцы возстануть, и прельстять многія. (Мв. 24, 11).

Вы же блюдитеся: се прежде ръхъ вамъ вся. (Марк. 13, 23).

Долго томился западный міръ подъ духовнымъ и матеріальнымъ гнетомъ католицизма; съ изумительнымъ, безпримърнымъ дотоль въ исторіи терпъніемъ переносиль онь въ теченіе нъсколькихъ стольтій самыя грубыя насилія надъ своею совъстію, самое безчеловъчное и безжалостное подавленіе истинно-религіозныхъ чувствъ и мыслей въ самомъ ихъ зародышъ. Онъ почти не осмъливался протестовать, видя, какъ папство постепенно вырождалось изъ простаго епископскаго съдалища въ престолъ преемника апостола Петра, его намъстника, наконецъ, намъстнива самаго Інсуса Христа и видимаго главы всей Церкви. Онъ даже поддерживалъ папъ въ ихъ стремленів овладъть двума мечами-духовнымъ и свътскимъ, совмъстить въ одномъ лицъ двъ власти - духовную и свътскую, чтобы виъ сдълавшись мірскими владыками, подчинить своей власти всъхъ христіанскихъ царей и царства, повельнать всьмъ христіанскимъ міромъ. Онъ почти свыкся съ непроходимою бездною, отдълявшею духовенство отъ міранъ, съ привилегіами, по которымъ духовенство изъято было отъ всякаго подчиневія свътскимъ властямъ, отъ всякихъ обязательствъ и повинностей, нивло свое собственное устройство и управление и всецвло подлежало въдънію римскаго престола. Постепенно и незамътно онъ выпустилъ изъ своихъ рукъ всякое право на участіе въ избраніи своего духовенства. Борьба папъ съ епископами ва главенство, еще болве съ государями за власть и наконецъ между собою, когда бывало по два и даже по три папы въ одно и тоже время, -- вмисто искомаго циною такихъ чрезвычайныхъ пожертвованій и ожидаемаго мира. принесла только нескончаемыя войны и раздоры, дала мъсто всъмъ возможнымъ интригамъ, гдв истина и право попирались съ презрвніемъ и гдв по большей части торжествовали ложь и неправда. Невъжество самое глубокое и грубое царило въ теченіе цълыхъ въковъ, и тъ, которымъ подобало бы быть светильниками и стоять на свещнице, чтобъ освещать путь другимъ, — сами находились въ глубочайшей тив, сами нуждались въ освъщеніи, хотя, по своей гордости, не хотъли признать своего жалкаго положенія и употребляли всв усилія, чтобъ угасить появлявшіяся отъ времени до времени искры свъта при первомъ ихъ появленіи. Эти служители слова окавывались безмольными, безсловесными; а ихъ жизнь, вмъсто того чтобы быть образцемъ, достойнымъ подражанія, выражевіемъ на дълъ евангельской чистоты и истины, была такъ порочна, гнусна и развратна, что сами язычники временъ римской имперіи могли бы смотръть на нее не иначе, какъ съ презръніемъ и отвращеніемъ. Народу не дали даже слова Божія и такимъ образомъ лишили его и послъдней возможности быть лучше своихъ пастырей.

Но лучъ просвъщенія, наконець, зажегся и съ открытіемъ жнигопечатанія постепенно все болье и болье усиливался; а вивсть съ тьмъ и этотъ страшный гнетъ сталь чувствоваться все сильные и сильные. То тамъ то здысь послышались громкіе протесты противъ различныхъ злоупотребленій, развившихся подъ вліяніемъ этого гнета и имъ поддерживавшихся. Мысль реформировать церковь во главъ и членахъ начала пріобрытать себъ все болье и болье приверженцевъ: она выражалась уже не только частными лицами и въ незначительныхъ кружкахъ, но высказывалась и обсуждалась

Digitized by Google

на соборахъ, и уже не могла быть подавлена никакими усиліями неразборчиваго на средства папства. Инквизиція съ ея ужасныйшими пытками и кострами для такъ навываемыхъ еретиковъ, не дававшая покоя даже избъжавшимъ при жизви ея пресавдованій, -- отнюдь не успоконвала умы, томившіеся жаждою освобожденія и самихъ себя отъ тяжкихъ оковъ, наложенныхъ на нихъ папствомъ, и церкви отъ тъхъ грубыхъ заблужденій, какія постепенно привошли въ нее, и отъ той крайней степени упадка, на какой она находилась тогда; а напротивъ, еще болъе возбуждала, поощряла и заставляла сосредоточиваться все глубже и глубже на мысли о необходимости реформировать церковь во главъ и членахъ. Такимъ образомъ, еще за долго до реформаціи, почва для нея была уже совершенно обработана и была готова во всякое время принять и возрастить съмя реформаціи. Но народъ не желалъ раскола, тъмъ болъе ереси; онъ все еще ждалъ, что само панство пойметъ нужды и потребности времени и удовлетво-ритъ имъ законнымъ образомъ. И что же? Соборъ слъдовалъ за соборомъ, одинъ паца смънялся другимъ; а дъло реформаціи не подвигалось ни на шагъ: всъ признавали ея необходимость, сами папы не отрицали настоятельной въ ней потребности и даже включали ее въ программу своей дъятельности при вступленіи на престоль, но признанія такъ оставались одними только признаніями, а объты или овазывались вынужденными и отвергались вмюсть съ минованіемъ этихъ побужденій, или же, при искрепности, встрвчали на самыхъ первыхъ порахъ такія непреодолимыя затрудненія и такую пеоборимую оппозицію, что дававшіе ихъ вынуждены были оставаться при одномъ благочестивомъ намърения и готовности исполнить яхъ при первой возможности. Но возможности не представлялось. Напротивъ того, вивсто подавленія заблужденія встрвчали самую двятельную поддержку въ лицъ папъ и потому безпрепятственно усиливались и распространялись; пороки поощрялись тоже самими папами и дошли до крайней степени наглости и разврата. Народу, совершенно

истощившему всякое долготеривніе, не оставалось ничего болве, какъ взяться за реформацію самому и совершить ее независимо и внв столь глубоко павшей церкви. Воть почему достаточно было одного, ничтожнаго сравнительно, повода (продажа индульгенцій существовала на практикв и прежде) для смълаго протеста простаго монаха и этого протеста частнаго лица для всеобщей реформаціи, отторгшей почти цвлую половину католическаго міра.

Главныя задачи реформаціи ярко обрисовывались уже самыми недостатками католицизма, исправление которыхъ было ея первостепенною цълію. Очевидно, она должна была дать всякому втрующему возможность читать слово Божіе и притомъ на его родномъ языкъ, уменьшить бездну, отдълявшую духовенство отъ мірянъ, отстранить вившательство духовенства во вст мірскія дізла и предоставить мірянамъ право участія въ избраніи духовенства. Выполненіе этихъ задачь было дъломъ крайне необходимымъ и въ должныхъ предълахъ могло бы быть въ высшей степени полезнымъ. Но, какъ и сявдовало ожидать, реакція чудовишнымъ крайностямъ католицизма не могла и сама удержаться въ должныхъ границахъ а въ силу естественнаго закона противоположностей, должна была впасть и двиствительно впала въ другую, совершенно противоположную крайность. Въ самомъ двяв, давъ слово Божіе въ руки каждаго върующаго, реформаторы предоставили ему не только чтеніе, но и разумініе и даже истолкованіе онаго, постановивъ своимъ основнымъ принципомъ субъективное, индивидуальное пониманіе. Освободившись отъ тяжкихъ оковъ опеки папской, причемъ немыслимо было даже малышее уклоненіе отъ тасныхъ предписанныхъ ражокъ, — не обувдываемая и не сдерживаемая болве никакимъ авторитетомъ нысль реформаторовъ дала полную волю своему врожденному стремленію къ свободв и независимости и увлеклась этою свободою до того, что, какъ ни велико количество символическихъ книгъ, оно отнюдь не могло удовлетворить всвхъ вврующихъ: ночти наждое десятильтіе порождало повыя и по-

выя секты, почти каждый пунктъ въроученія подвергался самынь разнообразнымь, противорычивымь толкованіямь, каждоснаъ этихъ толкованій имело своихъ последователей, отрицавшихъ всв другія. Мало того: не много оказывалось общаго во взглядахъ различныхъ лицъ, принадлежавшихъ одной и той же сектв, даже одной и той же конгрегаціи; не осталось ни одного пункта въ въроучении, нравоучении и обрядахъ, въ подробностяхъ взгляда на который не существовало бы болве или менве замвтной разницы. Дошло до того, что утратился всакій спыслъ словъ: «візрую во единую Церковь». По встянъ, протестантскій міръ представляеть Вавилонское столпотвореніе '): у него явть нарвчія, общаго даже немногихь индивидуумамъ; каждая единица говоритъ свеимъ собственнымъ языкомъ, и потому неудивительно, что каждая удаляется отъ другой, избъгаетъ ея и всъ оказываются до безконечности раздробленными, разстанными и раздъленными. Такой разкій переходъ отъ слишкомъ замкнутаго, мертиаго и безжизненнаго единства (или точнъе-единообразія) къ крайнему разнообразію и даже разъединенію въ мысляхъ и ваглядахъ совершился, конечно, не вдругъ, а постепенно: но онъ былъ прамымъ, непосредственнымъ и неизбъжнымъ слъдствіемъ постановленнаго принцина субъективности. Къ неменъе горьжину результатамъ приведо осформацію и выполненіе другихъ лежавшихъ передъ нею цвлей и задачъ. Частію въ силу церваго основнаго принципа-права каждаго върующаго читать и истолновывать слово Божіе по своему, когда уже не было никакой нужды въ особомъ, священномъ классв учителей; частію потому, что число танистив доведень было до двукв, а ихъ значение утратило совершенно свой прежній глубокотапиственный симсль, такъ что они визведены были на степень простыхъ обрядовъ, причемъ не оказалось уже необхо-

<sup>4)</sup> Спевненіе это можно встр'ятить въ любомъ првининскомъ сочиненія, но въ приложеніи, очевидно несправедливомъ, ко встять существующимъ церквамъ. Ирвингиты, вообще говоря, чрезвычайно краснорычавы и патетичны, когда діло маснется состемнія перкви.



димости и въ особомъ влассъ строителей тапнъ Божінхъ, и ваконецъ, потому, что управление церковію вивсто единоличиаго, папскаго присвоено было каждому върующему въ лицъ избираемыхь общинами делегатовъ, причемъ небыло уже мъста и особому влассу правителей церкви, -- въ силу всего этого духовенство потеряло всякое значеніе, вакъ особый классъ, совершенно смъшалось съ паствою и въ нъкоторыхъ крайнихъ проявленіяхъ реформаціи даже вовсе не существуетъ, и должность проповъдника ввъряется или по очереди или по случаю... Само собою разумъется, что о вившательствъ духовенства въ мірскія дъла уже не могло быть п ръчп; паобороть, даже и тамь, гдв духовенство еще существуеть, міряне вывшиваются въ его даже собственно церковныя дъла. Церковь съ ея ісрархісю и таниствами низведена на степень обыкновеннаго человъческаго общественнаго учрежденія п какъ таковая, должна была и всецвло подчинилась власти государства, которое и есть пе de facto только, а de jure глава этой церкви, если только такому человъческому учрежденію можеть быть усвоено наименованіе Церкви 5).— Въ концъ концовъ протестантская церковь раздробилась на безчисленное множество раздъленныхъ и подраздъленныхъ мелкихъ общинъ, которыя объединялись только въ ненависти въ католицизму, во у которыхъ ви въ ученіи въры, ни въ тапиствахъ, ни въ управленіи не оказывалось почти ничего общаго. Цзъ всего сумвола осталось у нихъ общимъ только: «върую во едимаго Бога» 6). Такимъ оказался тотъ примитивизмо (первобытное христіанство) въ которому такъ стремились всв реформаторы и которымъ доселъ продолжають хвастаться! Правда, каждая изъвътвей протестантизма, отдъляясь отъ общаго, имъла въ виду исправить и иногда, по врайней мере до некоторой степени исправляла недостатки и крайности этого общаго; но за то

Имфемъ въ виду при этомъ социніанъ, упитаріанъ и др.



<sup>•)</sup> Не гсворимъ уже о другихъ крайностяхъ, до которыхъ дошла реформація въ своемъ реакціонномъ направленіи, которыя вст импли большее или меньшее вліяніе на образованіе првингизма.

сама впадала въ другія крайности, не избъгала другихъ, иногда еще худшихъ, недостатковъ. Даже каждая изъ партій, видимо принадлежавшихъ въ одной и той же вътви, не ръдко въ одной п той же конгрегаціи, стремилась къ улучшенію и усовершенствованію. Но недостатки, притомъ неисправимые, продолжали существовать; а между тъмъ испробованы уже были всв возможные пути и средства, которыми умъ и силы человъческие еще надъялись исправить и улучшить это безотрадное положение своей церкви. Что оставалось? — Что казалось одному лучшимъ и дъйствительнъйшимъ средствомъ къ уврачеванію язвъ церкви, -- отрицалось, какъ никуда негодное, другимъ, предлагавшимъ и выдававшимъ за столь полезные свои пути и средства, а эти послъдніе постигала таже участь со сторовы противниковъ. Неудивительно, что люди благоразумные и богобоязненные повторяли витстт съ однимъ изъ древнихъ философовъ, что, если не явится на помощь самъ Богъ, -- дальнвишее существование будеть совершенно невозможно... Между тъмъ такое жалкое положение въры и церкви въ средъ протестантизма привело весьма естественно въ совершенному безвърію, въ отрицанію Божественнаго промысла, Божественнаго управленія вселенною и, въ связи съ другими причиначи, породило ту страшную революцію 1789—1792 года съ ея ужасающими послядствіями, для которой не было вичего священнаго, которая отвергла всякую религію и разрушила всъ существовавшія дотолъ учрежденія и порядки. Эта ужасная ломка не могла не произвести потрясающаго вліянія на весь христіанскій міръ. Удивительно ли, что она привела протестантовъ, давнымъ давно уже видвиших антихриста въ лиць папы, къ мысли о кончинъ міра и заставила заняться по пренмуществу пророчествами, чтобы понять смыслъ совершавшихся политическихъ событій, и по нимъ опредвлить время пришествія антихриста и кончины міра?...

Вотъ данныя, которыя, по нашему инвнію, могуть объяс-

въ какой онъ является и теперь. Съ этой точки зрвнія, появленіе его было дъломъ крайне необходимымъ; его притязанія, ожиданія и надежды могутъ быть, хотя отчасти, оправданы нуждами и потребностями времени; его же можно объяснить и тотъ, съ перваго взгляда довольно разительный,
фактъ, что ирвингизмъ быстро распространяется только и почти
исключительно между протестантами: принятіе его католиками—
событіе, выходящее изъ ряда обыкновенныхъ явленій; а принятіе православными дъло, доселъ не бывалое, да и едва ли
когда либо возможное, хотя онъ и близокъ къ православію по
своей обрядовой сторонъ и ученію о таинствахъ.

Но обратимся къ нашему очерку. Когда церковь протестантская дошла до такого безотраднаго положенія, что всв нопытки различныхъ ея вътвей на улучшение приводили, вопреки всявимъ усиліямъ и ожиданіямъ, въ результатамъ совершенно противоположнымъ: съ появленіемъ каждой новой вътви, пли даже отпрыска, побъга, ея положение все болъе и болъе ухудшалось, и она раздробилась на такія маленькія частичив въ видъ общинъ, что ихъ дъйствительно, виъсть съ Йоргомъ 7), можно уподобить атомамъ; когда она истощила всъ средства, какія только могь придумать умъ человічческій и какія могли быть приведены въ исполнение человъческими силами, такъ что уже начего болье не оставалось двлать, какъ ожидать помощи отвив, свыше; а нежду твив политическія событія своими потрясающими результатами приводили из мысли о последнихъ временахъ и еще более давали чувствовать потребность и настоятельную нужду въ этой сторонней помощи: въ это-то, до крайности возбужденное время среди англійскаго протестантизма раздался призывъ в) молиться о новомъ и обильный шемъ изліянів Св. Духа и, разумыется, немедленно же нашель отголосовъ въ средъ духовенства и мірянь. По всей Англів образовались общества, поставивнія своею ис-

<sup>7)</sup> Geschichte des Protestantismus... Freiburg. 1858. 9) Thoughts en the importance of special prayer for the outpouring of the Holy Ghost, 4 ed. Hammersmith, 1827. by Stewart.

ключительною задачею собираться отъ времени до времени для молитвы объ изліянія Св. Духа; весьма многія семейства по врайней мъръ дважды въ недълю посвящали этому свою домашнюю молитву. Само собою разумвется, Лондонъ, гдв впервые раздался этотъ кличъ, первый подалъ примъръ въ этомъ отношенін. Мало того: онъ разшириль вадачу этихъ общественныхъ митинговъ и изучение пророческихъ камгъ Ветхаго и Новаго Завъта, на которыя было устремлено особое вниманіе еще со времень реформаціи и нъ которымъ оно еще болъе привлечено было нослъ францувской революціи,дъло совершенно частное, личное сдълалъ занатіемъ общественнымъ, второю цвлію этихъ митинговъ. Въ 1826 году въ Лондонъ образовалось общество изъ духовенства и міранъ, принадлежавшихъ всвиъ тогдашвинъ англійскинъ сектанъ, котораго цвлію было собираться ежегодно на несколько вреневи въ Лондонъ-какъ для политвы объ изліяніи Св. Духа, такъ и для совивстваго чтенія и уразумінія пророческихъ писаній Ветхаго и Новаго Завъта. Съ 1826 по 1830 годъ общество это дъйствительно собиралось ежегодно, по большей части въ ноябръ ивсяцъ; около трехъ, четырехъ недъль продолжало свои засъдавія и плоды своихъ занятій издало въ трехъ огромныхъ томахъ подъ ваглавіемъ: «Conversations on Prophecy» \*). Всв члены этого общества были согласны въ томъ, что современное имъ положение протестантской церкви, раздираемой на бевчислениее миожество дробленій и подравдвленій, было крайне безотрадно и могло быть улучшено не нваче, какъ только при помощи свыше; никто не сомиввался въ томъ, что кончина міра слишкомъ бливка и что исканів вомощи свыше-саная настоятельная, насущная нотребность и бевотложная необходимость. Удивительно ли, после этога, что уже на первоиъ митингъ ръшено было всячески содвиствовать повсюдному распространению привыва жь молитев объ обильнъйшемъ изліяніи Св. Духа <sup>10</sup>). Мысль о томъ, что чу-



<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Мы пользовались изданіемъ Nisbet'a 1830. London. <sup>10</sup>) Conversations on Prophecy pages 370 и 371.

десныя дарованія прекратились не потому, чтобы въ нихъ не было нужды для церкви, а по причинъ упадка въры, -- высказанная также на этомъ митингъ 11), была совершенно справедлива и слишкомъ умъренна для того, чтобъ привести къ какой либо крайности въ практическомъ ея приложении. Но въ этихъ собраніяхъ принимала участіе такая эксцентричная личность, какъ Эдуардъ Ирвингъ 12), шотландско-пресвитеріапскій священникь въ Лондовъ, звъзда первой величины въ средъ англійскихъ проповъдниковъ того времени, -- личность, воторая, разъ увлекшись накою либо идеею, уже не могла остановиться на полдорогъ въ ея развитін и которая, доходя до крайностей, даже абсурдовъ, во всемъ, за что бы ви принималась она, не могла и въ этомъ случав удержаться въ должныхъ предвлахъ.

Мы отнюдь не имвемъ особенной нужды вастаивать на томъ, что мысль о прекращени даровъ духовныхъ отъ упадва въры была впервые высказана Ирвингомъ, какъ это усиливаются доказать нъкоторые 13), на основаніи тожества именъ (Апаstasius 14) имя Ирвинга и другаго лица, присутствовавшаго на этихъ митингахъ), вопреки довольно въскимъ и въ высшей степени запальчивымъ опроверженіямъ ирвингіанъ 16); мы готовы даже допустить, что въ это время (1826 г.) Ирвингъ, сравнительно говоря, почти безучастно относился и къ самой мысли о необходимости модиться объ обильнейшемъ изліянін Св. Духа. Но, тогда какъ рвеніе другихъ мало-по-малу охладъвало, или по крайней мъръ не заходило далъе простаго

<sup>11)</sup> Ib. р. 368.
12) Мы имели подъ руками три жизнеописанія его: а). Washington Wilks's, следащее главнымъ образомъ за умственнымъ развитіемъ и дъятельностію Ирвинга и потому заключающее множество выписовъ изъ его сочиненій; б) M-rs Oliphants, пивющее вь виду главным обравомъ его общественную дъятельность и в) Кег'я-очень коротенькое, только дополняющее и исправляющее свёдёнія, сообщаемыя M-rs Oliphants.

<sup>15)</sup> Irvingism, p. 289, in The Old Church Porch.

Conversations on Prophecy, p. 368.

1) Cy. manp., A letter on certain statements, p. 12 n 18.

теоретического признанія этихъ двухъ положеній (о прекращенін даровъ духовныхъ и необходиности молитвы о новомъ ниспославін ихъ), Ирвингъ постепенно все глубже и глубже входиль, такъ сказать, въ духъ ихъ, принималъ ихъ ближе къ сердцу, все болъе и болъе увлекался ими, такъ что уже въ концъ 1827 или въ самомъ началъ 1828 года онъ выразиль въ одной изъ своихъ проповъдей (homily) о крещении 16) мысль, что подъ словами: «и вы прінинте даръ Святаго Духа» (Дъян. 2, 38) одинаково нужно разумъть какъ внутренніе дары благодатнаго освященія, такъ и дарованія, обнаруживающіяся во вит, - и высказаль, какъ свое непоколебимое убъжденіе, мысль, что хотя церковь и утратила эти последнія, составлявшія прежде необходимую принадлежность всякаго крещеннаго, она будеть висть и сообщать ихъ чрезъ крещеніе снова, если Господь найдеть нужнымъ ихъ проявленіе. Мало того: со всею силою своею увлекательнаго красноръчія онъ возсталъ при этомъ противъ раздъленія (по его мнѣнію, совершенно произвольнаго) дарованій духовныхъ на обыквовенныя и чрезвычайныя 17). Оставалось савлать еще однав шагъ, чтобы придти къ той теоріи, на которой основано все специфическое учение првингіанъ, которой оно поддерживается и вмъстъ съ опровержениемъ которой неизбъжно рушится. Въ своемъ крайнемъ, хотя и обычномъ для него, увлеченія Ирвингъ не остановился и перелъ этимъ опаснымъ шагомъ и въ 1829 году начертиль неподражаемую, по ел поэтическимъ красотамъ, картину первобытной церкви со всеми ел чрезвычайными дарованіями 18). Вивств съ твиъ, со всею убъдительностію своей, непобъдемой въ заключеніяхъ, хотя и шаткой въ посылкахъ (особенно большей или основной), логики, онъ старался докавать, что такъ-называемые чрезвычайные дары суть обывновенныя для церкви дарованія, что оне составля-

<sup>16)</sup> Homilies on Babtism. Vol. 1, p. 98. London 1828.

<sup>&#</sup>x27;') Id. pp. 102—105.

'') "The Church and her endowments" заглавіе этого сочиненія, напечатаннаго въ Morning Watch и полномъ собранія сочиненій.

ють необходимую ся принадлежность и даны ей навсегда, такъ что безъ нихъ церковь почти не мыслима. При той гордой увъренности, которая свойственна только англійской натуръ 19) и по которой все, чего бы ни просиль онъ отъ Бога, несомивнио должно быть получено, - очевидно, оставалось только помолиться о ниспосланіи Св. Духа, чтобъ получить удовлетвореніе и увидъть церковь снова обладающею тъми же благодатными дарованіями и въ такой же, осли не большей мъръ, какими и въ какой изобиловала церковь первобытная, напр., въ Коринов 20). Понятно, что эта теорія, съ одной стороны, еще болъе возбуждала отозваться на призывъ къ молитвъ объ обильнъйшемъ изліяніи Св. Духа, а съ другой открывала чрезвычайно широкій путь самообольщевію, суевърію и даже обманамъ 21).

Между тъмъ, теорія эта ревностно проповъдывалась и самимъ Ирвингомъ и его приверженцами; его помощникомъ А. Скоттомъ 22) занесена была, между прочимъ, я въ Ферникарри и тамъ нашла себъ слишкомъ воспріимчивую почву въ умъ одной молодой, чрезвычайно врасивой и способной дъвушки, по имени Мэри Кэмбелъ (Mary Campbell 23).

Личность эта и обстоятельства, въ которыхъ она находилась, были слишкомъ благопріятны для того, чтобы пущенная въ ходъ Ирвингомъ новая теорія получила здісь, въ Ферникарри, свое первое практическое приложение, сопровождалась важными для последующаго дела результатами и принесла обильный плодъ. Нужно заметить, что мысль о безусловной любви Іисуса Христа по всему человъчеству и вообще

<sup>19)</sup> См. любопытное признаніе самаго англичанина въ Old Church Porch, въ стать в "Irvingism 1 стр. It is a lofty claim, говорить онъ объ ирвингитскихъ апостолахъ. somewhat in the character of our island people who are wont to think that we and all which belongs to us, are so far superior to whatever is found anywhere.

<sup>20)</sup> Именно такую мысль, даже почти въ тёхъ же словахъ, выразильсамъ Ирвингъ въ "The Church and her erdowments", стр. 58—60.

21) Memoir of Robest Story, of Rosneath 1862., стр. 194—212.

22) M-rs Oliphanth life of M-r Irving 4-th ed., стр. 275—276.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Memoir, by Rob. Story, crp. 195, n id. crp. 288.

около этого времени съ особеннымъ жаромъ проповъдывалась братомъ Мари Камбелъ и что Мари сильно увлевлась этою мыслію и сдълалась самою ревностною ея поборницею; каковое обстоятельство еще болъе усиливало въ ней увъренность въ томъ, что о чемъ бы она ни молилась, чего бы ни просила отъ Бога, - удовлетворение несомнънно и скоро должно послъдовать. Далъе, записки 24) только что передъ этимъ умершей сестры ея Изабеллы, распространившіяся почти по всей Англін и пріобръвшія такую громкую извъстность, доставила и Мэри, какъ сестръ, о которой, притомъ, такъ часто упоминалось въ нихъ, значительную популярность, привлекли въ домъ ея множество посътителей съ разных, яногда и очень отдаленныхъ, мъстностей и не могли не возбудить въ ней мысли о томъ, что и отъ нея самой ожидають чего-то не совстиъ обыкновеннаго; тъмъ болъе, что по своему уму и образованію, Мэри стояла несравненно выше той среды, въ которой находилась, и могла бы съ достоинствомъ ванимать гораздо высшее положение въ обществъ. Энтузіастка отъ природы, одаренная живымъ воображеніемъ и необузданною фантазіею, развившимися еще болье отъ и во время ел продолжительной бользии отъ чахотки (не обыкновенной туберкулезной, а отъ періодическаго образованія огромныхъ нарывовъ въ легкихъ, которые, сами собою созръвая и отъ времени до времени лопаясь, давали мъсто появленію другихъ), — Мэри была глубово убъждена, что находилась въ непрерывныхъ и непосредственныхъ сношеніяхъ съ Богомъ, Имъ была руководима и направляема во встять, самыхъ малъйшихъ, подробностяхъ ея ежедневной жизни, -- и обладала дъйствительно замъчательною способностію представлять все, что бы она ни дълала, какъ дъло по истинъ вдохновенное, законное и необходимое, и заинтересовать даже своихъ противниковъ. Если, наконецъ, прибавить къ этому, что она, особенно въ последнее время, постоянно занята была мыслію о миссіоперствъ среди язычниковъ: то



<sup>24)</sup> Memoirs Rosneath, 1828.

заключеніе, какое съ неизбъжною необходимостію будеть вытекать изъ всего этого, можетъ быть только одно: эта личность, по своей природъ, расположению и наклонностямъ, была именно одною изъ тъхъ, которыя столь способны были впадать въ самый крайній мистицизмъ, въ родъ Іоанны Саузскотской и Шведенбора (по-ирвингитски: «личность, пменно способная быть орудіемъ въ рукахъ Божінхъ и достойная избранія для такого великаго дъла» 25). И вотъ на эту-то почву, такъ хорошо подготовленную для подобнаго съмени и самою природою и окружающими обстоятельствами, брошено было то съмя, которое быстро привилось и принесло обильный плодъ въ видъ ирвингизма. Въ 1829 году, Александръ Скоттъ, помощникъ Ирвинга, посътилъ, между многими другими мъстностями Шотландін, и Ферникарри и какъ вездъ старался и здъсь внушить раздъляемое имъ съ Ирвингомъ убъжденіе, что духовные дары должны были бы проявляться и въ то время и что христіане, какъ крещенные во увъреніе дара Духа Святаго точно также, какъ покаяніе и отпущеніе гръховъ, не только вывють право, но и обязаны молиться о ниспосланін этихъ даровъ. Въ связи съ этимъ ученіемъ, имъ же внушена была и та, въ основъ своей справедливая, но въ развитін и приложенін доведенная до крайности, мысль, что твлесныя бользни, какого бы рода отъ ни были, суть не что иное, какъ дъйствіе діавола, и что потому испъленіе отъ нихъ возможно чрезъ молитву и только чрезъ нее одну. Послъ всего этого, Мэри Кэмбелъ весьма естественно могла придти и къ той мысли, что нътъ никакого основанія сомпъваться въ готовности Бога говорить и ей, какъ Онъ говорилъ Елисею, что она и другіе, проникнутые тъмъ же убъжденіемъ, обла-дали встми свойствами тъхъ лицъ, на которыхъ Богъ объщалъ ивлить въ последніе дни Св. Духа и даръ пророчества. Не удивительно, далве, и то, что горя страстнымъ желаніемъ от-правиться въ отдаленныя языческія страны съ проповъдію

<sup>15)</sup> The restoration of the apostles and prophets, crp. 25.



Евангелія, она вообразила себя одаренною способностію говорить на туземномъ наръчін. Такъ или иначе, только въ одниъ изъ мартовскихъ воскресныхъ вечеровъ 1830 года она начала произносить такіе звуки, которыхъ никто изъ присутствовавшихъ при этомъ друзей ея не могъ понять, но которые, по ея мивнію, были языкомъ группы острововъ на южной части Тихаго Океана (излюбленное ею для проповъди мъсто), т. е. были проявленіемъ того же самаго дара иныхъ языковъ или родовъ языковъ, который обильно излить былъ на первыхъ учениковъ Господа въ Герусалнит въ день Пятидесативцы и на церковь кориноскую. Такимъ образомъ, цъль была достигнута: молитва сбъ изліяній Св. Духа услышана, и первые слъды этого изліянія обнаружились въ даръ иныхъязыковъ. Оставалось только ожидать и желать изліянія этого дара на другихъ и проявленія другихъ видимыхъ знаменій изліянія Св. Духа. Но и удовлетворение этихъ ожиданий и желаний не замедлило последовать, когда трудное начало было уже сатлано.

Въ Портъ-Глазго, отстоящемъ въ итсколькихъ миляхъ отъ Ферникарри, жило въ то время семейство Макдональдъ, состоявшее изъ двухъ братьевъ и трехъ сестеръ и находившееся съ давняго времени въ близкомъ знакомствъ съ семействомъ Кэмбелъ. Одинаковость убъжденій еще болье сближала ихъ между собою. Какъ въ Ферникарри, такъ и здъсь, собирались довольно часто для молитвы объ обильнъйшемъ изліяніи Св. Духа; здъсь также былъ Скоттъ съ своею проповъдью и также успълъ внушить безусловное упованіе, что Господь не подастъ камня просящимъ хлъба (каковымъ на этотъ разъ было нзліяніе Св. Духа), а потому здъсь также не усумнились признать за даръ языковъ тъ непонятные звуки, которые произнесены были Мэри Кэмбелъ и въсть о которыхъ дошла до нихъ немедленно. Слъдствіе понятно: съ еще большимъ рвеніемъ и увъренностію семейство Макдональдъ стало молиться объ изліяніи даровъ Св. Духа и на своихъ членовъ. Разницы между ними и Кембелъ не было дъйствительно никакой; на-

противъ, между одною изъ сестеръ и Мэри было замвчательное сходство-какъ въ настроении и расположении духа, такъ и во вижинемъ положении: и Маргарита Макдональдъ была такая же энтузіаства, накъ и Мэри Комбель, и ова, также въ теченіе долгаго времени, лежала въ постель и казалась иногда положительно умирающею. При той увъренности и нетерпъвів, съ навими они ожидали изліянія Св. Духа, весьма неудивительно, что и обыкновенное экстатическое состоявіе Маргариты, всецвио погрузившейся однажды утромъ въ созерцаніе Бога, Его чистоты и святости, Его безконечной любин къ роду человъческому, -- до полнаго забвенія о себъ и объ окружавшихъ ее друзьяхъ (такъ что она, вмъсто вродолженія только что начатаго 106 псална, присоединила свой голосъ въ слышанному ею безчисленному лику ангеловъ, воспъвавшихъ: «аллилуія; яко Господь Богь всемогущій царствуеть», и много говорила о безконечной любви Інсуса Христа къ людамъ о необходимости обращенія къ Нему невърующихъ, безпорочной чистотъ и свитости Бога, который не можетъ безъ отвращенія смотрать на грахъ, и необходиности для каждаго именующаго себя христіаниномъ удаляться отъ безваконія, и это-то, необычное даже въ самой Маргарить явленіе, подъ вліяність петерпаливо выжидательнаго состоянія, было признано за необычайный даръ Св. Духа, даръ пророчества (въ сныслв глубокаго провикновенія въ тайны божественнаго домостроительства). За симъ не замедлиль послъдовать и даръ исцъленія, ниспосланный старшему брату Маргариты Іакову. и имвещій первое свое приложеніе на самой же Маргарить. Мы вовсе не хотикъ заподовръвать Маргариту въ лицемъріи и заранве обдуманномъ обманв, хотя последующія событія ясно показывають, что все семейство Макдональдь, особенно Іаковъ, о неблаговидномъ поведеніи котораго даже родная сестра не могла умолчать 26), приписывая его, конечно, вліянію

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Both es clobs "Satan, alas! was busy also, trying to create confusion and mar the work of God, and, unhappily, too far succeeded in some, to our grief, but especially that of James".

злаго духа, — отнюдь не прочь было воспользоваться этимъ налучшинь средствомъ пріобретенія себе явленіемъ, какъ популярности, славы и улучшенія финансоваго своего положенія. Но, не говоря уже о мивнін донторовъ 27), пользовавшихъ Маргариту и утверждавшихъ, что выздоровление ея довольно обычное следствіе чрезвычайнаго душевнаго напряженія и что бользнь ея была именно такого рода, что нуждалась и могла быть исцилена почти только однимъ этимъ напряженіемъ, --- самый разсказъ одной изъ старшихъ сестеръ ея объ этомъ необычайномъ событіи, написанный — нужно заивтить-не безъ предвзятой мысли о чудесности явленія, намъ кажется, не можеть не привести къ мысли о томъ, что еще до повельнія брата: «востани и исправися» (Пс. 19, 9), необыкновенное напряжение духа уже пересилило твлесную немощь, придало бодрость всему организму и испалило его отъ бользии. Танинъ образонъ, слова брата и поднятие ея съ постели были только поводомъ къ обнаружению уже совершившагося переворота, исцъленія. Но въ умахъ, совершенно иначе настроенныхъ, ожидавшихъ и искавшихъ чудеснаго,и это обывновенное явленіе должно было принять характеръ чуда, оказаться следствіемъ ниспосланія дара испеленій.

Понятно, что для Мэри Кэмбежь и одного разсказа о чудесномъ исцъленіи Маргариты было совершенно достагочно,
чтобъ произвести необычайное потрясеніе во всежь ся организмъ: ибо это была въсть объ исполненіи наконецъ, всехъ
ея ожиданій, надеждъ, прошеній и молитвъ,—въсть, не оставлявшая уже въ ней болье мъста для сомнінія въ томъ, что
дары Духа Святаго излиты снова и притомъ въ такомъ же
обиліи, какъ и въ первенствующей церкви. Такъ или иначе,
съ нею совершилось тоже самое, что и съ Маргаритою: она
также внезапно почувствовала полное исцъленіе по полученіи
письма отъ Іакова Макдональдъ, который сообщаль ей подроб-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Сполна напечатаны въ 53 ст. Edinburgh Review на стр. 260—265. См. также полемику по этому поводу "Edinburgh Review" 53 т., стр. 265 н Morning Watch. т. 2, съ стр. 560.



вости вовстановленія Маргариты и новеліваль точно также, какъ и первой, встать и ходить.

Почти непосредственно за симъ следоваль даръ языковъ, полученный Георгіемъ и Іаковомъ Макдональдъ и ихъ сестрою. Маргаритою; даръ истолкованія явыковъ, когда кто-то изъ нънсутствовавшихъ напоминя о его необходимости, немедленно же обнаружился въ Георгін, истолковывавшемъ постеленво-одно за другинъ-краткія изреченія Іакова; не было недостатва тавже и въ дарв «разсужденія духовомъ». Однимъ словомъ, въ концъ концовъ оказалось, что въ Портъ-Глявго Духъ Святый ивлияся такъ обильно, что все, о чемъ повъствують намъ Авянія аностольскія и 1-е посланіе въ Кориноннямь, какь чрезвычайныхь дарахь церкви первенствующей, можно было найдти и среди этихъ христіанъ. Мало того: въ средв ихъ двиствительно не оказалось никакого различія между мужемъ и женою (женщины говорили и пророчествовали даже болъе и чаще), рабонъ и свободнымъ (за служанками танже не отрицали возножности и права получить даръ языжовъ), верослыми и детьми (сін последнію 28) также говорили ча иныхъ языкахъ и пророчествовали) и, какъ узверждали и утворищають досоль, только на нихъ излился Духъ Святый такъ обильно, какъ предсказалъ пророкъ Іопль, такъ что Патидесятница была только частнымъ исполнениемъ этого пророчества,-первымъ, не столь обильнымъ, какъ сей последчий, дожденъ Естествение, что служи обо всехъ этихъ событихъ, облеченныхъ во всв возножные и невозможные аттрибуты чудосваго, привлекан въ домъ Макдопальдовъ, велъдъ за только-что испълнившенося Мари Камбель, еще большія толпы варода со всъхъ концовъ Шотландін, Иржандін и Англін. Въ числъ послъднихъ явились также и три члена Ирвинговой жонгрегаців.

<sup>20)</sup> Особенно замъчателенъ разсказъ о двухъ сыновьяхъ близнецахъодного деревенскаго священника, сначала признанныхъ за дъйствительно одаренныхъ Духомъ Божимъ, а потомъ за одержимымъ духомъ мечистымъ. The Restoration of Apostles and Prophets, стр. 75.

Ирвингу, который принималь столь двательное участіе въ этомъ движенін, конечно, ничего болье не оставалось дълать. какъ привнать его за дъло Божіе, за то обильное изліяніе Св. Духа, за возможность и необходимость котораго онъ такъ много ратоваль въ своихъ краснорфчивыхъ проповъдахъ и о которомъ такъ горячо молняся вывств съ своею конгрегацием. И овъ не только призналъ его такимъ; но, со всею горячностію своей выякой натуры, возсталь на защиту этого движевія противъ всталь органовъ общественняго метнія, съ еще большимъ рвеніемъ началь молиться объ этомъ наліяніи и на -свою конгрегацію и, когда ивноторые изъ его повлонниковь, -хотя и принадлежавшіе англиканской еспекопальной церкви, начали говорить иными явыки и были отвергнуты своими пастырями, какъ самообольщенные или обманщики, открылъ для нихъ двери своей церкви, принявъ ихъ подъ свое пастырское попеченіе и руководство. Мало-по-малу церковь его обратилась въ убъжнще всвхъ одаренныхъ лицъ, в богослуженіе въ ней сдвяалось временемъ обнаруженія такъ-навываемыхъ даровъ духовныхъ. Гоненіе, вездвигнутое на него поэтому со стороны его властей, совершенное пасчаніе пажэтой вериви въ 1832 году и заврещение священноскужения не только не поколебали его убъжденій и рашимость, но еще болье украпили его, такъ что сиъ не остановился уже передъ мыслію и о совершенномъ отдъленів отъ шотландской перкви и образования своей повой -- спачала на баваръ въ Грейвъ-Инив-Ленив, а потомъ въ Некоманъ-Стритъ. Всв. привнавашіе вто движеніе ва двяо Божіе и видъвніе въ непонятныхъ эвунахъ и краткихъ изрефеніяхъ дары явыковъ и пророчества, сгруппировались около него и составили особую конгрегацію, громадную по своей численности, единственнымъ пастыремъ, учителемъ и главою которой былъ Ирвингъ. Но ни эта особенность положенія, ни даже отлученіе его отъ общенія съ шотландскою церковію не поколебали ни на минуту его всепълой преданности пресвитеріанскимъ принципамъ. Завсь-то вполив обнаружилось, накъ дороги были для Ирвинга

эти принципы, всосанные имъ вивств съ молокомъ матери, какъ трудно было ему разстаться съ ними: онъ отнюдь не котвлъ и не намвренъ былъ допускать какія бы то ни было отступленія отъ принятыхъ въ пютландской церкви обычаевъ и порядковъ. Его новая конгрегація была, такимъ образомъ, тою же пютландско-пресвитеріанскою церковію, какою она была въ Риджентъ Скуэръ. Единственнымъ нововведеніемъ и отличіемъ ея было дозволеніе мірянамъ (личностямъ одареннымъ) говорить въ церкви, прерывая неръдко даже ходъ самаго богослуженія.

Но это-то нововведение и было первымъ и вивств сътвиъ ръшительнымъ шагомъ къ тому, чъмъ является ирвингитство теперь. Съ нимъ начинается вторая эпоха въ образованіи и развитін ирвингизма. Долго колебался Ирвингъ, долго не хотълъ овъ допускать этого нововведенія, хорошо, конечно, предвидя его послъдствія; много жестоких в укоризнъ и упрековъ перенесъ онъ, прежде чъмъ ръшился дозволить такъ-навываемымъ одареннымъ личностямъ говорить въ общественныхъ собраніяхъ. Но онъ не могъ выдержать до конца; онъ не могъ устоять противъ самыхъ настоятельныхъ требованій со стороны личностей одаренныхъ, желанія большинства членовъ своей кон--дор эж ото сти кінороки заключеній изъ его же собственныхъ ваглядовъ. Во всеуслышаніе провозгласивъ наліяніе Св. Духа на свою конгрегацію и признавъ непонятные звуки и краткія изреченія нъкоторыхъ изъ ея членовъ за дары языковъ и пророчества, онъ не могъ уже, безъ явнаго противорвчія себв, противодвиствовать обнаруженію этихъ, такъ-называемыхъ божественныхъ, дарованій въ церкви, — мъств наиболъе для этого приличномъ. Указывать для этихъ обнаруженій мъсто и время, — значило бы, съ точки зрънія ирвингитовъ, ставить въ подчиненное отношеніе Духа Божія, дъй-ствовавшаго въ этихъ личностяхъ, — угашать Духа, а не радоваться Его присутствію и всячески поддерживать Его обнаруженіе. Между тімъ, противодъйствіе Ирвинга являлось отнюдь не неизбъжнымъ слъдствіемъ какого либо твердо постановленнаго и разумно обоснованнаго принципа, а просто новольною уступкою всосанному съ молокомъ матери пресватеріанскому взгляду и, затімь, пріобрітенному въ жизни навыку видеть одну только пресвитеріанскую форму богослуженія, — и, разумъется, чъмъ далье ваходило дело, тымъ больедолжно было казаться одникь неразуннымь упорствомь. Ирвингъ уступияъ; но, вивств съ твиъ, неизбъжно поступияся и своею властію, утратиль по крайней мірів половину тоговліянія, какое им'влъ онъ на ходъ д'влъ своей конгрегаціи. Теперь онъ уже по необходимости сдвлался почти толькослужебнымъ орудіемъ въ рукахъ такъ-называемыхъ одаренныхъ лицъ: ему ничего болъе не оставалось двлать, какърезюмировать и приводить въ исполнение то, что высказывалось въ такъ-называемыхъ пророчествахъ и ивреченіяхъ, Такинъ образомъ, то, чемъ должна была явиться првингіанская община, завистло уже не отъ Ирвинга, а отъ лицъ одаренныхъ, ихъ взглядовъ на вещи, ихъ пониманія положенія дъяъ и отъ предложенныхъ ими средствъ для улучшенія этого положенія.

Нужно замътить, что первые два-три года, 1831-1834, были для последователей Ирвинга временемъ самаго крайняго возбужденія и самаго горячаго увлеченія. Не оставалось почтя ви одной личности, которая бы, какъ имъ казалось, не получила такого или инаго дара. Дары языковъ и пророчества излились въ особенности такъ обильно, что говорилъ почти каждый, пророчествовали и съдые старцы и малые дъти, предсказывали и пожилыя женщины и 15-16-летнія девушки, изрекали судьбы человъчества и члены парламента и простыя безграмотныя служании. Естественно было явиться своего рода соревнованію между одаренными лицами. И дъйствительно, при тщательномъ наблюденін, даже въ ирвингскихъ исторіяхъ то тамъ, то здъсь можно подмътить указанія, съ неотразвиою силою приводящія въ мысли о томъ, что одаренныя лица или старались превзойти другъ друга въ силъ выраженія, или говорили объ одномъ и томъ же предметь, или же изыскиваля

другія, постояно новыя и новыя темы для свояхъ пророчествъ. Невость положенія, далеко още не получившаго должной устойчивости, частыя столкновонія съ властями церковными и гражданскими, вопіющія несправедливости въ управленіи таль и другихъ, состояніе прайняго религіознаго раздъленія и радъединенія, упадонъ правственности въ средв окружавшаго общества, гоновіе, воздвигнутое на нихъ шотландскою цервовію, изгнаніе изъ велинольпнаго зданія въ Ридженгь Скурръ и необходимость собираться для молитвы даже подъ открытымъ небомъ и затъмъ переселяться изъ одного мъста въ другое, пока наконецъ найдено было ностоянное и приличное ивсто для богослуженія и проповеди, все это вибств поддержавало вравственное возбужденіе и напраженіе духа въ последователяхъ Ирвинга, а наждое порознь давало обильную плицу для говордивыхъ (спичелюбивыхъ) и въ этомъ состоянін прайняго напряженія чрезвычайно изобратательныхъ вр-BRHINTOBL.

Что же слышалось среди одаренныхъ лицъ? Оттолинутые, еще на самыхъ первыхъ порахъ въ Фериннарри и Портъ Глявго вожаками всъхъ существовавшихъ тогда религіозныхъ нартій, какъ самообольщенные или обнанщики, въ виду притомъ разъединенія между членами однікъ и тіхъ же общинь, они естественно должны были воціять о необходимости твла (to cry for a Body), т. е. религіознаго общества независимаго, совершенно отдъльнаго отъ всъхъ другихъ и притомъ такого, которое бы илотно и твердо объединяло между собою всъхъ своихъ членовъ. Утихшій на пъкоторое время, въ виду прибъжвща и крова открытаго для нихъ Ирвингомъ, воиль этотъ еще болье усилился, когда самъ Ирвингъ изгнанъ былъ изъ нарочито для него построенной церкви, и приняль теперь форму самыхъ ожесточенныхъ нападокъ на всъ существовавшія тогда религіозныя общества и гражданскія учрежденія. Вавилонъ, непотребная женщина - вотъ названія, которыя постоянно слышались въ собраніяхъ ирвингіанъ относительно всей церкви жристіанской, состояніе ея описывалось самыми мрачными

красками, какія только можно было найдти въ повъствованіяхъ Свящ. Писанія объ отступленів и крайнемъ развращенти іудейскаго народа; времена представлялись чисто ановалиценческими, последними, такъ сказать, кануномъ появления антихриста; холера, свирвиствованшая въ 1832 году на континентв и грозившая разразиться и въ Англіи, дала поводъ объяснять оя язвы результатомъ изліянія техъ чашъ, о которомъ говорить Апокалипсисъ; въ кончв концовъ, одинъ изъ такъназываемыхъ пророковъ, Бакстеръ, возвъстилъ, что конецъ міра уже наступняв, что остающіеся 1260 дней или 31/2 года будуть двами приготовленія къ ожесточенной последней борьбъ діавола въ лицъ антихриста и Господа, что именно въ видахъ этого приготовления явятся два апоналипсическихъ свидътеля, или что тоже-два чина духовныхъ служителей, которые инъють равсъяться по всей земль для провозъданія Евангелія всей твари, для обращенія и собранія къ Богу върныхъ, и что въ концъ этого періода времени, върнве, вивств съ воскресшими святыми, будутъ восхищены на небо для встрвчи небеснаго жениха Христа, грядущаго судить живымъ и нертвымъ, а оставшиеся на зомяв подвергнутся такимъ искушеніямъ со стороны антихриста, которыя въ состояніи были бы прельстить и самыхъ избранныхъ, и мукамъ, не только досель неслыханнымъ, но такимъ, ноторыхъ и представить себв невозножно. Такимъ образомъ, естественно выдвинулся на первый планъ и другой, не менъе важный, вопросъ объ устройствъ для вновь имъвшаго образоваться тъла нан общества върныхъ, устройствъ такожъ, которое давало бы несомивнное ручательство, что оно въ состояни будеть приготовить своихъ членовъ къ восхищению на небеса.

Само собою равумъется, пресвитеріанское устройство общины не могло удовлетворить ни лицъ, принадлежавшихъ въ англиканской епископальной церкви, которые составляли довольно видный элементъ въ составъ Ирвинговой конрегаціи, ни тъмъ, которые принадлежали прежде сектамъ всъхъ возможныхъ наименованій. Недостатки шотландскаго пресвите-

ріанизма были слишкомъ велики, слишкомъ ярко и ръзковыдавались, чтобъ можно было съ ними примириться. Самое ивліяніе даровъ Св. Духа прежде всего среди пресвитеріанъ, изліяніе, которое, еслибы оно было двиствительно такимъ, должно было бы служить ручательствомъ за возможное совершенство его учрежденій, какъ знакъ благоволенія Божія къ этой церкви, предпочтительно предъ другими избранной и удостоенной столь великихъ благодъяній Божінхъ, не убъдило въ ея совершенствъ даже ея членовъ. Въ глазахъ лицъ, принадлежавшихъ другимъ наименованіямъ, недостатки ея оказывались еще большими и худшими, чъмъ были они на самомъ дълъ. Очевидно, нужно было дать отдълившейся съ Ирвингомъ конгрегаціи какое-либо иное устройство, дать ей учрежденія совершенно отличныя отъ шотландскаго пресвитеріанизма. Но какія же? Всв религіозныя общества, существовавшія тогда въ Англін, оказывались крайне недостаточными и требовали болве или менве радикальнаго исправленія; и именно этою своею неудовлетворительностію и вызвали настоящее движеніе, возбудили желаніе искать сверхъестественной помощи, молиться о непосредственномъ содъйствін Божіемъ. Между тъмъ, каждая секта, при первоначальномъ отдъленіи своемъ, старалась или по крайней мъръ имъла въ виду и желала, сколько возможно болъе приблизиться въ идеалу церкви, начертанному въ Свящ. Писаніи, чтобы придать своимъ нововведеніямъ накъ бы божественную санкцію, сдълать ихъ, по врайней мъръ по вившности, божественными. Очевидно было, что недостатки являлись или какъ следствіе неправильнаго пониманія даннаго идеала, или же какъ слишкомъ неполное в крайне свободное подражаніе первобытному типу. Нужно было, значить, взять его цвликомъ, буквально скопировать и перенести въ настоящія условія жизни, хотя бы то и безъ всякаго приспособленія къ нимъ. Такая мысль могла быть въ настоящемъ случав твыъ болве естественною, что дары пророчества и исцъленій и въ особенности даръ языковъ — отличительная черта первобытной церкви-признанные теперь

возстановленными, давали и вкоторое право и указывали и на устройство церкви, тожественное съ первобытнымъ. Въ церкви первенствующей, какъ она первоначально основана была Главою ея, были апостолы. Значить, естественно было возникнуть мысли о возстановление апостолята, тъмъ болбе, что въ такомъ случав можно было набъгнуть крайностей единоличнаго римскаго управленія, которыми уже угрожало диктаторство Ирвинга, и витсть съ тъмъ подчинить церковь колдегін такихъ высокихъ авторитетовъ, которые могли бы вліять н на одаренныхъ лицъ, доходившихъ въ своихъ нареченіяхъ до частныхъ противорвчий и не хотвышихъ подчиниться авторитету простаго пастыря, какинъ былъ Ирвингъ. Далве, еще при жизни апостоловъ, въ церкви первенствующей были пророки, хотя и не составлявшіе особаго класса или чина въ средъ тогдашняго священноначалія; и — воть основаніе для учрежденія пророческаго чина, тамъ болве, что фактъ пророчествованія быль уже допущень и признань. Кром'в того, апостолъ Павелъ въ посланів нъ Ефесседиъ не только говорить, что «Богь даль овы убо апостолы, овы же пророки», но прибавляеть, что Онъ же даль: «овы же благовъстинки, овы же пастыри и учители». Ввести въ практику и всв эти подраздъленія священновачалія могло показаться совершенно необходимымъ тъмъ болъе, что по прямымъ словамъ апостола, они даны въ созиданию тъла Христова. Казалось бы, что этого должно быть совершенно достаточно, особенно въ виду той простоты и несложности, которыя такъ поражають въ устройствъ церкви пресвитеріанской. Но отъ одной крайности къ другой переходъ чрезвычайно легокъ. Въ этомъ случат онъ быль еще легче: ибо личности одаренныя (по большей части женщины), мало знакомыя съ смысломъ и тъмъ болъе духомъ Свящ. Писанія, заботились главнымъ образомъ только о томъ, чтобы выполнить до мальйшей іоты то, очемъ гласила буква. Потому къ вышеозначеннымъ не только прибавлена была должность, не новая, правда, въ существъ дъла, такъ какъ она вполнъ соотвътствуетъ должности епископской, хотя и съ

чрезвычайно редко встречающимся названіемъ ангеда, заимствованнымъ неъ Апокалипсиса; но введены также должности старцевъ (elders) и ихъ помощниковъ (helps), діаконовъ и діакониссъ. Такимъ-то естественнымъ путемъ должна была явиться между ирвинитами та замвчательная по своей страшно запутанной сложности, до крайности доведенному излишеству въ своемъ составъ (оно особенно поражаетъ въ будни и притомъ за утреннимъ богослужениемъ, когда алтарь бываетъ полонъ, а церковь пуста), и слишкомъ обременительная для кармавовъ ея последователей, система церковной ісрархів, въ которой централивація несравненно полнъе и горадо ярче и ръзче выдается, чъмъ даже въ самой римской церкви, и по которой, какъ бы ни было важно и спешно дело (и дажечвиъ важеве, твиъ неизбъжеве этотъ путь), оно должно провити всв эти нистанцін, начиная съ самой низшей-діакона или діакониссы, чтобы достигнуть апостоловъ и твиъ же долгимъ и постепеннымъ путемъ идти назадъ, чтобъ сообщить мірянину ръшеніе апостольское. Само собою разумвется, эта система священноначалія явилась не вдругь, а постепенно, шагъ за шагомъ развиваясь и раскрываясь; причемъ не обошлось двло бегь препятствій и противорвчій, бегь борьбы и притомъ довольно ожесточенной со стороны даже тахъ, которые подали первую мысль объ этой системъ, кому принадлежала вся ея сущность.

Уже въ Портъ-Глязго, еще при самомъ первоначальномъ обнаружении дара языковъ и пророчества, раздался молитвенный вопль «send us apostles», даждь намъ апостоловъ», хотя тв же люди отказались потомъ въ избранныхъ лицахъ признать искомыхъ ими апостоловъ. Вопль этотъ съ ръдвимъ единодушіемъ раздавался также и среди одаренныхъ лицъ въ Лондонъ и чёмъ далъе шло дъло, тёмъ чаще и громче раздавался онъ и тёмъ болъе находилъ себъ приверженцевъ. Непреклоннымъ оставался почти одинъ только Ирвингъ и, намъ кажется, только его нерасположеніе и было главною причиною неудовлетворенія въ теченіе довольно дол-

гаго времени этого почти всеобщаго желанія. Но потребность въ апостолахъ такъ сильно чувствовалась и такъ энергично поддерживалась многими, что ръшились постепенно подготовить въ этому Ирвинга и его сторонинковъ. Такъ, напр., 19 октября 1832 года, въ заключение перваго молитвеннаго собранія въ Ньюманъ-Стрить, когда Ирвингь готовился преподать народу свое обычное благословеніе, Друммондъ (въ послъдствін апостолъ) неожиданно всталь и благословиль народъ. На слидующий день примиру Друммонда послидоваль Кардейль (тоже апостоль). Когда Ирвингъ оставиль это вившательство безъ протеста и призналь его двломъ двиствовавшаго въ этихъ лицахъ Духа Святаго, нашли возможнымъ приступить уже и къ самому призванію апостоловъ, хотя и постепенному. Ивсколько дней спустя, носяв этого, какъ Кардейль рышился благословить народь, одинь изъ присутствовавшихъ такъ называемыхъ пророковъ объявиль, что Господь призываеть его быть апостоломъ. Но, не смотря на то, что самъ же Ирвингъ допустилъ Кардейля преподать благословеніе пароду и такимъ образомъ, и не подозр'явая того, призналъ его первенство — то, что Ирвингъ навываетъ первыми, только что начинавшими распускаться почками будущаго апостольства, въ виду торжественнаго призванія Кардейля къ апостольству, Ирвингъ высказалъ, хотя и не прямо, всю свою нерасположенность къ этому нововведенію, закличая вновь избраннаго быть върнымъ, разъясняя ему страшную приводящую въ содрагание отвътственность, съ вакою сопражена ата должность, в что еще ясиве - увъщевая народъ отнюдь не воздавать апостому какого-либо особаго почтенія, отнюдь не превозносить надъ всеми другими людьми, на томъ основаніи, что вся церковь апостольская и не только вибеть нужды полагаться, уповать на кого бы то ни было, но сама столпъ и утверждение истины. Какъ бы, впрочемъ, ни было, последствія показывають, что несочувствіе Ирвинга въ апостоляту высказывалось, въроятно, еще ръзче и прямве, такъ что первозванный въ теченіе двухъ мъсяцевъ ничего ръшительно не двавать и первый его апостольскій акть быль совершень не въ Ирвинговой конгрегаціи. Странное совпаденіе вазначенія пастыря для маленькой конгрегаціи изъ 20 лиць въ небольшой деревушкт Албури (нынт стаданищт апостольскомъ) однимъ изъ пророковъ, принадлежавшихъ конгрегаціи Ирвинга, именно съ темъ временемъ, когда въ Лондонт искали во чтобы то ни стало возстановленія апостолята и не могли склонить Ирвинга на призваніе его, еще болте утверждаетъ насъ въ мысли о томъ, что именно въ виду непреклонности Ирвинга ръшено было перецести даже самый центръ дъятельности новой секты въ другое мъсто. Устраненіе самаго Ирвинга отъ апостольства возводитъ нашу мысль до несомнънности.

Впрочемъ, упорное противодъйствие Ирвинга имъло весьма резонное основаніе, которое въ состояніи было бы всякаго, не увлекшагося до крайности этимъ движеніемъ, поставить на сторонъ Ирвинга. Дъло въ томъ, что, въ жару увлеченія и соревнованія, такъ называемыя одаренныя личности придумали такъ много обътованій для духовнаго чина служителей, какъ они навывали, апостоловъ, что, въ виду рашительнаго отсутствів чего бы то ни было необывновеннаго, трудно, даже вовсе невозможно было признать призываемыхъ къ апосто-ляту за Богомъ избранныхъ апостоловъ. Первозванный, напр., остался и послъ призванія тамъ же обывновеннымъ смертнымъ, какъ и до него. Возлагалъ онъ, правда, свои руки на призываемыхъ къ священнымъ должностямъ, но Духа Свялаго не низводилъ, по сознанию даже самыхъ завзятыхъ првингитовъ, и единственнымъ и то только по мивнію ихъвидимо сверхестественнымъ актомъ его быдо то, что онъ, яко бы движимый Духомъ Божіимъ, преподавалъ благословеніе народу, виъсто Ирвинга и въ присутствіи его, каковое обстоятельство и подало поводъ считать его однинъ изъ избранныхъ самимъ Когомъ будущихъ правителей првингитскаго общества. Совствить не тъмъ должны были являться апостолы, по предсказанію лицъ одаренныхъ. Они должны были обла-

дать даромъ чудесъ въ такой степени, въ какой не обладали имъ и призванные саминъ Господомъ; Духъ Святый долженъ быль вселяться и опочивать на каждомъ, вто только удостоивался бы получить возложение ихъ рукъ; крещение, ими сообщаемое должно было быть крещениемъ огненнымъ, т.-е. тавимъ, которое уничтожало бы всякій гръхъ и содълало церковь — не какъ цълое только, а по частямъ—святою и непорочною. Мало того: обътованія эти поставлены были за непремънное предварительное условіе и ръшительное знаменіе, безъ котораго никто не могъ быть признанъ апостоломъ. Не даромъ же главныя пророческія личности въ Шотландіи (семейство Макдональдовъ, напр.) отказались совершенно признавать апостолами техъ, которые призывались въ этой должности. Но проходили дни за днями, а призванный апостоль не обнаруживаль никакихъ сверхъестественныхъ дарований; а назначались особыя молитвенных собрания съ спеціальною цвлію вопіять къ Богу объ исполненіи изреченных объ-тованій; указывалось нісколько двей, какъ сроковъ для этого чрезвычайнаго инспосланія Св. Духа; словомъ, сдівлано было все, что можно было придумать въ объясненіе оказывавших ся, очевидно, ложными пророчествъ и для поддержанія начинавшаго уже истощаться терпънія послъдователей Ирвинта. По истичъ, здъсь почти вполнъ повторилась исторія жертвоприношенія на горъ Каринльской, съ тою, однакожъ, громадною разницею, что тамъ весь присутствовавшій народъ восвликнулъ: «великъ Богъ Израилевъ»! и совершенно отказался отъ дожныхъ пророковъ и служенія Ваалу, а здісь, на-обороть, почти всіз послідователи Ирвинга удовольствовались единственнымъ знаменіемъ апостольства — терппніємі (раtience, по объяснению ихъ пророжовъ, is the only sign of apostleship). Самъ Ирвингъ, въ виду съ такимъ жаромъ проповъданной имъ теоріи о возстановленіи даровъ первобытной церкви (въ томъ числъ и апостоловъ, по греческому тексту), въ виду единогласнаго утъщения со стороны пророковъ о скоро вивющемъ последовать исполнения божественныхъ обътованій относительно апостольских дарованій, замітно началь мало-по-малу уступать напору общественнаго мнінія; тімь боліве, что зарождавшееся общество, поставившее одною изъ главных своих цілей объединеніе всіх разрозненных и до крайности разъединенных обществь и ихъ членовь, — само, въ своей еще очень ограниченной средів, не могло похвалиться единствомь, не могло блюсти единенія духа въ союзів мира, и что апостольскій авторитеть и практика церкви первенствующей давали нікоторое ручательство за возможность достиженія этой ціли по крайней мітрів въ сферів ограниченной.

Но сфера эта начала мало-по-малу расширяться: число послъдователей новаго ученія расло и увеличивалось, можно сказать, съ каждымъ днемъ. Въ виду настойчиво провозглашаемой чрезвычайной близости втораго пришествія Іисуса Христа, воодушевленные предсказаннымъ для нихъ успъхомъ и наградами, обътованными ревнителямъ о славъ Божіей и спасенін міра отъ конечной гибели (на краю которой стояли человъчество и церковь, по взгляду Ирвинга, и отъ которой можно было ихъ избавить только обращениемъ къ ирвинсизму), — ярые ирвингиты отправлялись цвлыми десятками на проповъдь этого новаго Евангелія въ улицахъ Лондона и другихъ городовъ Великобританіи, заходили даже въ мъстечки и села, возвышая свой голосъ всюду, куда только могля проникнуть. Противодъйствіе правительства и церковныхъ властей еще болъе усиливало ихъ ревность, и потому неудивительно, что поражающие своею неутомимостию труды ихъ, при всеобщемъ недовольствъ положениемъ церковныхъ дълъ и смутномъ ожиданій непосредственнаго содъйствія Божія въ улучшенію этого безотраднаго положенія, увънчавались довольно значительнымъ успъхомъ. Явилась возможность образовать нъсколько другихъ конгрегацій, кромъ Ирвинговой, въ самомъ Лондонъ; равнымъ образомъ внъ Лондона оказалось много последователей, изъ которыхъ возможно и необходимо было составить особыя конгрегаціи. Естественно, такимъ образомъ, выдвинулся вопросъ объ устройствъ этихъ частныхъ конгрегацій и управленіи ими.

Въ виду словъ апостола: «Той далъ есть овы убо апостолы, овы же пророки, овы же благовъстники, овы же пастыри в учители», -- чинъ священновачалія должевъ быль быть четверичнымъ. Но такъ какъ апостоловъ невозможно было пріурочивать къ частнымъ конгрегаціямъ, шкъ місто въ этихъ церквахъ предоставлено было пресвитерамъ. Всъ остальныя должности, разумъется, могли остаться неизмънными, и перкви могли страдать развъ отъ излишества въ священноначалів, а не отъ недостатка въ немъ. Между твиъ вторая и третья главы Апокалипсиса состоять изъ посланій апостола въ ангелами семи малоазійских в церквей. И воть, намъ кажется, только потому, что вначе не все было бы скопировано, не все было бы введено, о чемъ упоминаетъ Свящ. Писаніе, и не обращая вниманія ни на число послъдователей, ин на мъствыя пространственныя условія ръшено было и въ Лондонъ устроить именно такое же (седмеричное) число церквей в дать каждой изъ нихъ своего особаго ангела. Насколько при этомъ имъли въ виду и заботились объ удовлетворения двиствительныхъ, настоятельныхъ потребностей жизни и времени, -- можно судить по тому, что (какъ намъ приходилось неръдко слышать въ откровенной бесъдъ съ ирвингитскими евангелистами и какъ объ этомъ же свидътельствуетъ довольно недвусмысленно ирвингитскія же «narratives») ангелы для нъкоторыхъ, нынъ существующихъ въ Лондонъ, церквей были посвящены тогда, когда въ мъстностяхъ, преднавначенныхъ для устроенія этихъ цербвей, или вовсе не было чледовъ, или же число ихъ не превосходило цати-шести. Очевидно, въ этомъ случат старались только о введеніи въ практику всего того, о чемъ говорила буква. Еще болъе разительный примъръ этого можно указать въ седмеричномъ числъ діаконовъ, избранномъ единственно потому, что въ Дъявіяхъ апостольскихъ говорится о седии діаконахъ, и представляющемся иногда въ высшей степеня страннымъ, потому что число

чносовъ нимкъ конгрогацій одва-одва достигаеть сотив, а въ другихъ доходить даже до 5 — 6 сотъ, при одномъ и томъ же числъ діаконовъ. Число пресвитеровъ также не обуслованвается числомъ членовъ комгрегацій. Ово обовначено было тогда, когда изкоторыя конгрегаціи и вовсе еще не существовали, а число приверженцевъ поваго ученія въ набранных для построенія церквей містностяхь не воскодило даже до десяти. За неимвніемъ положительныхъ данныхь въ Новоиъ Завъть воспользованись темъ ваглядомъ Новаго Завъта на Ветхій, по которому сей послъдній служиль езнію перваго, его ковчегь завъта быль прообразомь хриотіанской церкви, и старались выдержать эту вараллель между ними до посладней прайности, провести этотъ взглядъ до медьчайшихъ подробностей. Такинъ образомъ, седнь церквей лондонскихъ, канъ одно цвлое и притомъ-образчикъ. модель, но которой должны быть устроены и всъ христіансвія первы, - должны были являться для христіанскаго міра така, чамъ быль комчегь завъта для іудоевъ. Архитектурныя педробнести, каковы, вапр., столбы, должны были представляться здась въ вида различнаго рода служителей, которыхъ число и намиачение должны были строго соотвътствовать своимъ прообрадамъ въ кончегъ вавъта. Повтому, въ соотвътотвіе 60 столбамъ вижиняго двора счини должны были быть ивбраны 60 евангелистовъ, которыхъ спеціальною цълію было бы вивть дело съ необращенными, проповедывать имъ искунленіе отъ граха смертію Інсуса Христа в очистительное дъйствіе Его слова и тавиства и темъ какъ бы поддерживать алгарь и умывальницу; тогда какъ нять евангелистовъ, соотпътствующихъ 5 столбамъ при входъ въ святилище, стоя во главъ 60 раздъленныхъ на пять частей, -- должны были имъть своимъ назначения приготовление уже содълавшихся чадами Божінии къ истинному и полному служенію святилица. Боновынъ доскамъ, въ количествъ 48, должны были соотвътствовать шесть старцевъ каждой изъ семи церквей, съ шестью апостолами во главъ. Кромъ того, седмеричное число,

въ соответствие седмисвещнику, должно было иметь важное значение и общирное приложение. Въ силу этого, все чины представлять число семь въ различныхъ комбинацияхъ. Такъ, ангелъ (центральный светильникъ) съ тестью старцами (бо ковыми светильниками) должны были представлять старейшинство церкви, соединяющее въ себе судебную и административную власти, и иметь наждый въ подчивении у себя пророка, евангелиста, пастыря и диакона.

Воть та постепенность, съ какою совершалось осуществленіе этихъ предначертаній. Наканунъ Рождества Христова, въ 1832 году, апостолъ и пророкъ отправились въ Албури, гдъ конгрегація изъ 20 лицъ также молилась объ изліянім даровъ Св. Духа, также получила ихъ въ лицв ивсколькихъ евовхъ членовъ и теперь нуждалась въ посвящени уже укаваннаго ей настыря въ лицъ хозямна контрегаціоннаго зда-иія. Здъсь исъ, даже ребическій, средства унотреблены были въ дъло, чтобы придать какъ можно болъе торжественности этому первому авостольскому акту посвящения и притомъ-нерваго же ангела (евископа прямо изъ мірянъ). Между твиъ Ирвингъ, доселв только устраненный изъ ностроенной для него церкви въ Риджентъ Скурръ, весною 1883 года лишенъ былъ, наконецъ, и пресвитерскаго сана за еретическое учение о воплощения нашего Госнода, и этотъ актъ пресвитернашскаго совъта въ городив Ацканъ-мъсть рождения и посвященія Ирвинга, быль виолив признань такъ-называемыми про-роками и апостолонь. Ирвингь двиствительно воздержался на нъсколько двей отъ исполнения священическихъ обяванностей и ограничнися исправлениемъ должности діаконской и проповъданіемъ слова Божів; пока, 5-го апръли, согласно высказанному ему въ утвшеніе предсказанія о дарованія ему новаго, лучшаго и высшаго посвященія, онъ не быль также посвящень въ ангела для своей конгрегаціи, какъ хозяинъ молитвеннаго зданія въ Албури для албурской. Почти непосредствение вольдь за необящением Мранита въ апреда совершено было посвищение шести пресвитеровъ (elders), ихъ пемощинисть (helps), двухъ евангелистовъ и семи діаконовъ. При этомъ, діаковы посвищены были возлеженіемъ на нихъ рукъ ангела и пресвитеровъ и уже потомъ представлены были аностолу тольно для благословенія (чревъ вовложеніе же рукъ); а пресвитеры и евангелисты пелучили возложеніе рукъ сперва апостола, а потомъ Ирванга, какъ ихъ ближайшаго начальника. 13-го мая образовалась още новая почгрегація наъ видемендентской, когда бывшій предстояхель ен, Миллеръ, былъ посвищенъ для нея ангеломъ, а вифств съ нинъ призвано было такое же, какъ въ царкви Ирванга, количество клира.

Но существование одного апостола было бы рашительно необъяснинымъ и даже положительно вреднымъ явлевіемъ: оно не имъло бы за себя викакого примъра въ Свящ. Писанів, потерынь бы нежно было оправдывать его существованіе в не избавило бы перкви ви оть единоличаскі тиравнів, въ родъ римской, которой, и вообще, говоря, авгличене, не торпить, - ни оть раздвленій и разводиненія, которыя не замедании бы явиться оследстве отого, и потому съ самого начана было очевидно, что число апостоловъ будеть довольне вначительно, -- именно, въ сняу рабского подражания букать, давнадиатеричное: Довольно значительные премежутая между вризвавиные нь апостольской должности легно объесняются. съ одной стороны, ожиданіонъ виспосланія объщанныхъ даревъ на призванныхъ уже, а съ другой-прайнею необходимостію отыскать людей по вреннуществу свособныхъ жь отмравлению — и притемъ впервые--- такой высовой должности. Тапимъ образомъ, неудивительно, что между призванісиъ перваго и втораго апостоловъ прошло около 10 мъсяцевъ. Обстоятельства призванія втораго апостола, 25 септября 1833 года, еще болве странны и объесникы только желанісмъ придать сому акту какъ можно болье торжественности, чтобы, за отсутотыемъ объщанныкъ дарованій, какъ носомивиныхъ

эваменій Вожін благоволенія въ сену избравію, саною обстановною внушить върующимъ, что ангъ этогь именяю дало Вожіе, а у нерасположенныхъ въ апостольству отнать всякую возможность противиться этому призванію.

Впроченъ, собственно въ отношении своей конгрегации Ирвингъ, и по призваніи втораго апостола, все-таки, если можно такъ выразиться, игнерировань инъ существование. Во всяхъ своихъ дъйствіяхъ онъ руководствовался своимъ внутревяниъ убъщденіемъ и, если и допусналь вліяніе чего-либо посторонняго, соображался только лишь съ такъ-называемыми пророческими изреченими членовъ своей воигрегаціи; притомъ же истолковане этихъ исреченій принадлежало всецьло, самому Ирвингу. Онъ отнюдь не хотълъ допускать вившательства аностоловъ въ дела своей конгрегація, ногорыя считаль своими, такъ сказать, домашними. Мало того: до самаго поина своей живен, онъ председательствоваль на соборе всвих првингсинхъ ісрарховъ, хотя бы то въ просутствін самихъ авостоловъ. Даже при богослужени, иъ своей цериве, онъ обыкновению заминаль пресло (въ рода грона и номъщавлюеся течно также, какъ и наше горнее место), тегда какъ апостоламъ, валоть съ пресентерани, предоставлялись кольке въста боковыя (въ родъ ваникъ соврестолій). Его новереганія была такъ предава оку, что предоставляла оку всецьло. управление собою и винавъ не мегла помириться съ мыслію о ванисиности отъ кого-либо другиго, вроив обожаемаго ою пастыри. Оченидно, не оставалось никаного другаго средства дия безпрепятственнаго введскія новой системы в пріученіе къ вей и принисовой конгрогаціи, кромъ прадвоженія Ирвингу навой-либо мисели, которая бы, на время но крайней мъръ, устранила его вліяніе на конгрегацію и на общій ходъ двяв. И воть, намъ намется, между прочимъ, причина того, вочему именно на Ирвинга выпала миссіл устройства и умиротворенія контрегаців, обравовавшейся въ Эдинбургв, между омаренными личностями которой произопин безпорядии и высказано было нежеланіе подчиняться какъ избраннымъ апо-

столамъ, такъ и вообще новому строю церкви. Для столь энепгической личности, какъ Иранигъ, не знавшій вывогда усталости, миссія эта была твиз болво желательна, чвиз труднтве она представлялась; и онъ триъ охотиве видися за оп исполнение, что по словамъ одного изъ такъ-называемыхъ пророковъ, онъ имълъ сдвлаться величайшимъ изъ пророковъ, главою цълаго сонма пророковъ шотландскихъ, подобно тому, какъ Самуилъ, Илія и Елисей имъли подъ своимъ начальствомъ сыновъ пророческихъ. Возложенныя на Ирвинга надежды дъйствительно оправдались какъ нельзя лучше: порученіе устройства конгрегаціи онъ выполниль самымь блистательнымъ образомъ, такъ что явившіеся тотчасъ же послв **Мрвинга** апостолы уже безпрепатственно могли посватить для этой конгрегаціи ангела въ лицъ Тэтъ, бывшаго ея пресвитеріанскаго пропов'ядника. Съ другой стороны, и дало введенія новыхъ порядковъ значительно подвинулось впередъ, такъ что, въ отсутствіе Ирвинга, призваны были одинъ за другимъ четыре новыхъ апостола и обравовано въ различныхъ мъстностахъ Англін до 15 новыхъ конгрегацій съ ангеломъ во главъ каждой и соотвътствующимъ числомъ пресвитеровъ, ихъ помощниковъ, діаконовъ и діакониссъ. Въ самомъ Лондонъ явилось еще четыре конгрегаціи и наименованы были священнослужители для седьмой, устроить которую еще не было, однакожъ, никакой физической возможности. Кромъ того, въ это же время узаконено было отправление богослуженія въ 6 часовъ утра и 5 часовъ вечера (первый и послъдній часы дня, по-ирвингитски), въ соотвътствіе съ утреннимъ и вечернимъ, жертвоприношеніями закона Моисеева. Между твиъ неутомимо трудившійся Ирвингъ до того разстроняъ свое здоровье, что, хотя и возвратился къ своей конгрегаціи въ іюль 1834 г., не долго оставался съ нею и въ началь осени того же года вынужденъ былъ, по настоянію врачей. снова покинуть ее и Лондонъ и искать болъе благопріятнаго для своего здоровья климата виб Англіи. 8 декабря показало,

что уже никакой илимать не въ состении быль вовстановить его унавшія силы и что жизнь загробная, безконечная, чуждая всякихъ житейскихъ тревогь и столь лихорадочныхъ треволиеній, — была именно твиъ, что для него было нужно!

(Продолжение сладуеть.)

## менодій филимоновичъ

ЕПИСКОПЪ МСТИСЛАВСКІЙ И ОРШАНСКІЙ, БЛЮСТИ-ТЕЛЬ КІЕВСКОЙ МИТРОПОЛІИ (1661—1668 ГОДА).

## ГЛАВА У.

Пребываніе епископа Месодія въ Москвѣ въ 1666 и 1667 годахъ; доносы Брюховецкаго и его сторонниковъ на Месодія и кіє вское духовенство; въ Москвѣ совѣтуются съ Месодіємъ о малороссійскихъ дѣлахъ; челобитная Месодія передъ возвращеніемъ въ Малороссію. Пребываніе въ Москвѣ Лазаря Барановича; его письмо о судѣ надъ патріархомъ Никономъ.

Первое и могущественное лицо въ Малороссіи, епископъ Менодій, среди представителей восточной церкви, собравшихся на соборъ въ Москвъ въ 1666 году, стало на інрархической лъстницъ послъднимъ; выше Менодія, но только вторымъ отъ конца, стоялъ епископъ Лазарь Барановичъ. Во время суда надъ патріархомъ Никономъ толковали и о законности поставленія Менодія епископомъ въ Москвъ; но сколько намъ извъстно, это дъло ограничилось только слъдующимъ. Когда во время суда прочитали въ письмъ Никона къ патріархамъ мъсто, глъ говорилось о Менодій, то царь по этому поводу сказалъ: «епископъ Менодій пославъ въ Кіевъ не митрополитомъ, а блюстителемъ, и объ этомъ а писалъ въ константинонольскому патріарху». Затъмъ Александръ Вятскій подавалъ собору записку, въ которой, на основанів примъровъ, заимствованныхъ и изъ русской исторіи (главнымъ

образомъ на основаніи поставленія св. Іоны въ митрополиты по Фотіи) доказываль законность Менодієва поставленія. Въ запискъ указывалось на то, что западнорусская церковь, отдълившись отъ московской при помощи Исидорова ученика Григорія, должна теперь снова вовсоединиться съ великороссійской; царь-де поставленіемъ Менодія не сдълаль въ церковныхъ дълахъ ничего новаго, а только возстановиль старое единеніе.

Но въ то время какъ ръшалась судьба знаменитаго патріарха и его преобразованій и малороссійскій являлся въ Москвъ тоже въ роли подсудимаго, но только по дъламъ своей родины. Вскоръ по отътадъ Менодія въ Москву Шереметевъ говорнят (въ серединъ сентября мъсяца) одному изъ бывшихъ въ Кіевъ московскихъ посланцевъ 63): «у епископа Менодія съ гетманомъ совътъ худъ, невъдомо, кто межъ ими ссоритъ. Въренъ государю конечно епископъ Лазарь Барановичъ; какъ изволить государь, а мив кажется, будеть лучше, чтобъ Лаварю Барановичу быть въ Кіевъ на епископствъ. Московскому же митрополиту въ Кіевъ быть нельзя; печерскій архимандрить говорить: буде услышниь, что вдеть съ Москвы интрополить, и я, собравь старцевь, запрусь въ монастыръ и вы насъ доставайте». Тогда же и Брюховецкій на вопросъ изъ Москвы, какія причины шатости запорожцевъ, отвъчалъ (30 сентября): причины бунтовъ въ Малороссія происходять между прочимь и оть того, что епископъ Менодій, еще въ то время какъ вхалъ отъ великаго государя съ Мосивы, разсъеваль въ Бългородъ смутныя слова. Но гетманъ не ограничился только такими объясненіями: во время самаго суда надъ патріархомъ Никономъ былъ представленъ въ малороссійсній приказъ отъ чернаго попа Анатолія доносъ на Менодія и его сторонниковъ 70): «исповъды-

**<sup>49)</sup>** Авт. Южн. и Зап. Росс. т. 6, стр. 147—149.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Госуд. Арх., Діло Патр. Никона. Доноск этога здісь на нодинивний: "нодаль то нисьмо въ налороссійском в примать Еприловского монастири съ Бізаозера служка Игнатій Оедосбевь, а послаль съ нивъ то письмо того монастири архимандрить Монсей".

ваю твоихъ госудеревыхъ праговъ, которые твою госудереву вомяю пусту сотворяють. Первый врагь игужень межигорскій, и другой есть, который во короля ходиль подчинать, хотячи твою государову зомяю сдати; что и приходият король тому два года. А тоть вгуновъ жембинль още въ ту пору, накъ нашвилъ Ивашна Выговскій, и во всякой дунт бываль съ твомин врагами съ Тоторою в съ Хиольницивив и съ интрополитомъ твоимъ измучнукомъ (Діописіемъ Валабаномъ), и его со всеми думами посылали до корели и до патріарха пареградскаго. Онъ (нгумень) все знасть, которые ворують, въ Кісвів сидачи; да тоть же игумень твое нарожое величество проклиналь предъ королемъ и предъ всеми моролевскими бояры. Того игумена гетманъ схватилъ и ирисладъ въ Кіевъ, чтобы его епископъ посладъ нъ Москвъ; и онъ, CHECKORE, OF REPORTERS BA BCC TO BODOBCTRO, TO BODOBLES BE прежинка годахь; да онь же спископь въ Кісве даль ему игуменство. Третій врагь тоже игумень. Когда боярина Вас. Бор. Шереметева съ разными жодьна полеки и затары ввяли и посяв того нороль польскій прислаль въ посявхъ пама Чаплинскаго, то онъ въ Кіевъ быль задержань и сидъль за карауломъ, а сбъжавъ изъ-за нараула, прибъжълъ въ монастырь и тогь игушень обриль ему бороду и усь, и другаго сотника, и нарядиль какъ старику и велвлъ старицу изъ 10рода вывесть, когда животину выгониють. А спо сказну знають другой ней тенарингь, накъ онь то двлаль. Чегнертый (врагь) наивстинкь софійскій: какь боярань Василій Борисовичь выходиль жев Инва противь Литей, и тоть наивствинь изъ города убъщиль и съ собою взямь изъ церпви надильницу да у регинстра двое лошадей; того наивстинка готмань Ивань Брюховецкій прислаль въ Кіевь и онь нынв живеты въ Кіевъ и дасти висти безпрестанно вожни; а которые люди были у нороля, и онь имъ винетъ всвач до одного. И я за твое государево двло страдаль въ Кіевъ полтора года и для того мы пришли къ Москвъ вскоръ и насъ твоему царскому величеству оговорили тогчась, чтобъ мы не били че-

ломъ твоему парскому величеству, что они ворують непрестанно. Великій государь, умилосердися, пожалуй, вели насъ поставить предъ себя государя и съ товарищемъ можиъ, а мы тебь великому государю невыстимь все норяду, что все вное дългется отъ вихъ». Хотя им не не можемъ точно розсталовить даже имена лицъ, упоминасныхъ въ приведенномъ донось, однаноже предполагачиъ, что этогь допось быль сдвланъ не безъ въдома Брюковенкаго. Последній решился тенерь какъ поднять двло о неблагонамвремности кіевскаго духовенства, такъ и добиться рашения на свой проекть объ **УНИЧТОЖЕВІЯ САМОСТОЯТЕЛЬВОСТИ МАЛОРООСІЙСКОЙ ПЕРВАИ.** Въ новить января мъсяца 1667 года прибыли въ Москву вослы отъ гетнана, дворяницъ и полновникъ каневскій Яковъ Лизогубъ и войсковой канделеристь. Карлъ Манріовичь: въ ихъ информація 14) во этором'я пункта читаєм'я: «нев'ястить ого царскому величеству о базчиній изкоторыхъ духовныхъ, котооподей обесто пола вънчанеть и бевзановно жить попускають и разводиться довродноть. А тое ихъ безчине богомеракое и богоистительное и жаестату досударскому вредное ме отъ чего много происходить, бакь только оть того, что отъ пастырей, противъ правилъ святыхъ отець поставленныхъ, никакого каранія по имъють. Портому бить челомь, вакъ и прежде били челомъ, о присланіи въ Кіевъ интроволита русскаго, чревъ котораго станъ дуковный отъ своихъ безчиствъ преставъ бы. Духовенетво въ Мадой Россіи двоедушів имфють и на объ стороны обламиваются; а ногда руссий отъ святийнаго патріорха московскаго съ Моском на митрополію въ Кієвъ присладъ будеть, то между духовенствоиъ шатости, двоедушія и безчинія не будеть». Здівсь васлуживаеть вниманія да то, что Брюховецкій новидимому не могъ найдти дучнаго времени, покъ теперь для достижемія своей цвли, — слваять волинайшія нопріятности мало-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Арх. Мин. Иностр. Дёль; подлини. Малор. документи, св. № 2, тетр. № 167; см. также Акт. Южн. и Зап. Росс. т. 6, стр. №2.



россійскому духовенству. Въ Мосивв находились пвиоторые изъ восточныхъ патріарховъ съ уполномочівни отъ дру-гихъ; былъ составленъ помистими соберь, на которомъ и могло быть рвшево дело о митрополить для Кіева изъ Москвы. Но преследуя это общее дело, Белоховецкій не забываль и своей частвой вражды въ Месодію 72). Отвъть правительства готману на его напоминамие статей московскаго постановленія еще не могь быть получень въ Малороссін, а онъ уже приследь новое заявленіе (отъ 2 февраля): «TREE BREE BY BACTORIGO BOOMS CHECKORS MOTHERS BE Украйна вать, то многимь сдается, что иной свать стался. Лучше бы было, чтобъ еписному быть не на Украйна, а пребывать на жить въ Бългородскомъ увадь или вовсе на Москвъ или гдъ милосердия твоя парскаго величества воля vкажеть. Да и переяславскіе бушты весноро бы упротились, еслибы не состоялся прешлаго явта отвъедъ его епископа на Москву». Затвиъ, приведя примъры будто бы подговоровъ епискономъ Месодјемъ подоврительныхъ лицъ на дурное, Брюховецкій въ заключеніе простив: «чтобъ его еписновова житія на Украйна отнюдь не было. Дя еще быю челомъ теба великому государю: всвиъ казакамъ, которые на Москвъ бывають, чтобь съ опископомъ врачться было же велено, потому что онь обыкав на все влое всикаго споро угонариватья Ограничились ли доносы Брюховецкаго на Месодія сейчасъ приведеннымъ или были още другіе, не зваемъ; въ последствін же самъ Месодій попавываль: «Врюховецкій писаль ва меня не одинъ разъ немвиу, будто и, епископъ, городъ Кіевъ хотълъ королю польскому едать и иныя затышыя слова. И писаль то статьями, а тъ статьи висавы белерусскимъ письмомъ; а о техъ статьяхъ нисалъ будто иъ Брюковонкому съ Ивановъ Ушаковывъ боярянъ в воевода Петръ Васильевичъ съ товарищи.

<sup>72)</sup> Акт. Южн. и Зан. Росс. т. 6, №№ 61 и 57; т. 7, стр. 75—81.



Когда опископъ Месодій вкаль въ Мескву, то въ Малероссін, нажется, были убъждены, что ему будеть дурно на столинь; но Менодій, сколько было возножно, старался разсвять подобное убъждение. Въ письмъ къ нему ивжинского протопона Симеона Адаменча (отъ 2 ноября 1666 года) читаемъ: «писаше вашего преосвященства де шесь дощло и многіе люди, прочитавъ его, обрадовались, увилеши о пременей милости великаго государя на вашему преосвященству. А что ты нишенть, чтобы вы давали тобъ внать о всяких въстахъ, то менациент»... Затвиъ, посла сообщения равныхъ извъстій. Симеовъ Адамовичь въ завмеченіе нишегь: «а святительству вашему надобно бить челомъ царскому величеству, чуобы вась отпустили съ Мосивы малодупимыхъ людей утвшати и укрвиянти. Вельии весь кіръ скорбить, что но сіе несчастинное время вреосвященства вашего пъть въ Малоросеін». Но, какъ видно, милость великаго государя, о которей висаль Месодій въ Малороссію, была далеко не прежива; денесы Брюховеннаго въ извъстной изръ сдвиван свое дъло. Уже и тогда Месодій жаловался, что сму на столица окавывають нало чести; закъ въ письить Брюковецкаго, въ которомъ онъ просить ве дозволять вріважающимъ на Мосиву назакамъ видъться съ епископоиъ, говорится: «мив извъстно, что описвонь истиславскій вазываль нь себь голодных в заворожцевь, которые были на Москвъ, и жаловался исиду иными разговорами, будто изъ-ва меня сму спископу попрежнему всакіс кормы со дворца не доходять». Но надебно заметить и то, что кроит этого и тому подобныхъ,какъ межно предполагать, униженій, съ Месслієнь, по допосань Брюковецкаго, положительно ничего не савлали. Самъ же Мессий сбо всемъ этопъ впосявдоткій вокавываль такъ: «стахы Брюховецкаго съ обаннопіныя на меня великій государь наволиль мив, епискепу, неказать и мев было сказано, что великій государь тамъ статьямъ не повърилъ и велълъ покинуть просто».

Правительство оставило доносы Брюховецкаго на Месодія

боет вених последствій 73) и даже въ конце концевъ вступило съ енископонь въ разсужденія о различных дълахь, относящихся до Малороссій. — Текъ знаемъ, что Месодій навъщаль великому госудерю, чтобы въ города Прилуки, Лубны, Полтаву, Батурниъ и въ нъноторые другіе прибавить ратныхъ людей; а буде зачънь прибавить нельяя, и взъ гъхъ городовъ воеводъ и ратныхъ людей вывести, чтобы они за малолюдетвомъ даромъ не пропади. По поводу эхого заявленія Месодій, по государску укасу, имъль объясненіе (въ праздникъ Успенія Богородецы 1667 года, въ соборной церкви) съ боюринюмъ Асанасісмъ Лаврентьевичемъ Ордынъ-Нащекинымъ одинъ на одинъ. Месодій, дълая свое заявленіе, высказываль

<sup>79)</sup> Врюховецкій хотіль при помощи восточнихь патріврховь сділать непріятность Месодію в всему навороссійскому дуковенству; напа би на отвіта на эту свою затви боярних и летмань получиль навестіс, что сображнісся въ Москвъ патріархи предали его самого соборному проклатію! Кто смутиль такую шутку съ Иваномъ Мартияовичемъ, не знаемъ; но только самъ онъ не принисиваеть ся Месодію. Получись такое извастіє. Бриховедній приналь его за сервезное и написать из государю граноту (Арм. Мин. Ин. Даль; подлини. Малер. докум. св № 2, тетр. № 168) спедующаго содержанія: "повернувшися по мий, даль Вогь счастивно отв престола отеческого вашего царскаго велечества, носланение навенскій полковник Лиовъ Ливогубъ, съ товаримя, съ меностиния намено простаго вентества словом, изв'ястно мий учинин о томъ, что святийне вселенскіе четверопрестольные восточные патріархи и верховивний пастирь нашь имий въ слависив царствующемъ градъ Москвъ гивву купно и неблагословение будто положили на меня, a reed won brhy othings herigan it maken he mary, a Chief roll brod моею грубостію ихъ святительских милостей наволова на себя сей гийвъ. Только хиба (разві) же по вся тые часы вірно и щиро, нещадя моего здоровья, за достоинство вашего царскаго величества прежде на Низу съ Запорождами и посей того ту въ манороссійскихь городіхь на семь и на томь боку Дивира съ попрілтеляни распирасися. И того ради, еко правдивий восточные церкви матки нашей сынъ, чаллемъ души моей поискати пользы, а не вгубы, о которой нынв ведати мив дошло; чого ради цельная болезнь сивдаеть сердде и угробу мою. Если би зась тугожніе жители на меня вірнаго жолова вашего царскаго веничества ожесточисися, то для целости отчизны такъ я распоряжаль и туть вини моей ничало не вижу". Въ заключение этой грамоты Брюховецкій просить государя, что если дійствительно на него поможено провлятіе, то патріархи снями бы его (дань въ Гадичt, -марта дня 1667 rexa).



мивніе: «ратиміх» яюдей нужно въ города прибавить няи совсвиъ вывести нотому, что Дорошенку легко за налелюдствомъ ихъ перебить; Дорошенку вичего не стоить прельстить сей стороны приднапровскихъ жителей, такъ жакъ онъ быль песть лять полковинкомъ въ Прилукахъ и въ задиверовонихъ городахъ у таношинхъ жителей сродичей много. При объясневін съ Ордынъ-Нащеннымъ Месодій на свое заявленіе услышаль такой отвъть: Дорошение самь не себь начего не вначить; ему теперь не на кого надвяться, потому что нынв мирное время. Очень можеть быть, что бояринь выскаваль эту мысль рвако, въ такой формъ: «плевать на Дорошенко, ве на кого ему надваться». -- Кроив того съ Менодіенъ объяснявись о самомъ важнъйшемъ тоглашнемъ событін: въ настоящее-ле время заключенъ съ Польшею въ Андрусовъ миръ и хотя по договору Кіовъ оставлевъ за государенъ только на два года, но государь никогда не уступить его поликань. При этомъ Менодію было объявлено, что государь намвренъ своею особою предаринять походъ въ Кіевъ для поклоненія тамошней святынв и что внередъ государя, для приготовления всего необходимаго въ государеву походу, отправится бояривъ Аванасій Лаврентьевичь и т. п. Въ Москвъ, какъ бы ничего не бывало, объясняянсь съ Менодіемъ нопремнему о малороссійскихъ двлахъ; но блюститель интрополіи не забыль не доданныхъ ему на столицъ соболей, и ниже увидимъ, какъ онъ воспольвоваяся для мости общачивамь отпровонностно съ нимъ знаменитаго липломата.

Должно быть, въ августв мъсяцв 1667 года Менодій подалъ на имя государю челобитную <sup>74</sup>), содержавіе которой, вслъдствіе ряда довольно любопытныхъ навіжтій, приводимъ здъсь вполнъ: «Росписка о чомъ бьетъ челомъ великому государю Менодій епископъ.— Первое челобитье: о милостынъ на церковное строеніе святой Софіи премудрости Божівй и чымъ ся питати живучы въ Кіевъ, также о соболиной казнѣ на рав\_

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Арх. Мин. Ин. Дълъ; подлини. Малор. докум. св № 2, тетр. № 161.



дачу.-Другое: неду, котораго по уназу вежинаго государя жы Путивля по сто пудъ на годъ южъ два разы отдавано. Чтобъ велиній государь вельяь на то трамоту указную нь воеводамь путивльскимъ выдать, по которой бы воеведы путивльскіе на всякъ годъ отдавали бесъ волониты на Москву, а меду въ Кісвъ нужно надобовъ ради что поделнаго гостя. — Третье: о суннъ, котораго по указу вежеваго государа по семи половинокъ, цвътнаго по пяти, а чернато но двъ, зъ вазны великаго государя по нва года юже отдавано, чтобъ великій государь указаль прибавить еще три половинки, чтобъ десять было. — Четвертее: о волоть и серебрь сусальномъ, для построенія святой Софін иконъ, а нанначе въ предвив святаго великомученика Христова Георгія, гдв опочиваеть великій князь Ярославъ въ лабистровомъ гробъ, который аще велини государь изволить, надобно чышь покрыть.-Питое: о извести, которая въ Трубчевскомъ и Бринскомъ увядъ отъ давнихъ времень на берегу Десны рики лежить, а будеть, сказують, ен на пятьнаднять струговь; чтобъ великій государь пожавоваль велёль на святую Софио отдать и стругами спустить въ Кієвъ.-- Ністое: о монастыряхъ мевсинав, чтобъ вельній государь пожаловаль, въ нынвиное разорение жилостивымъ своимъ пожалованьемъ приврилъ такъ на мещастырь Печерскій, по челобитью архимандрита печерского Инновентія Гизеля, яко и на прочіе монастыри ківнскіе, а наниче на монастырь святато архистратига Миханаа Золотоворкаго, въ поторонъ опочиваеть свитам великомученица Варвара; а тоть мовастырь для того вельми оскудълъ, что въ самомъ городв стоить и отчины такоже, яко и софійскія, измінники и ляхи до конца равворили. -- Седьное самое нуменое челобиневе: пишуся я и навываюсь по Божіей и великаго государя на лости еписнопъ мотиславскій и оршанскій, а престола своего не нивю и не знаю, и не только города але и села ни единого въ своей епархін не вмішь, все чаю за ляхани да и сусто. А тімь епискономъ метиславскимъ, оршансимъ и могиловскимъ Тунальскій пишется и называется, а мив опричь скорби и отъ

навътниновъ наруганія ничого не востроть. О тосды со слевами инмести у великато государя прокну, чтобъ мив богомольцу своему указаль въ своемъ государствъ певный и ноневный престоль, до которомь бы инв жизучы по его волиного государя укаву въ Кіевв и инсатися и навывати безсументельства мощно. А нашваче о Бългородъ съ товарищи бые челемь великому государю, потому что Бългородъ не въ дальныхъ ивстахъ отъ Кіева и всв бвагородскіе присуды городы сливеть то за одно съ его великого государя малороссійскими городами. А что большая, все слободы нашими черкасскими людьми и попами освли и желають того вседушно чтобъ мий въдачи ими въ двлахъ духовныхъ; а и теперь но мет многіе становники (старлешники) прибргають такъ отъ Вългорода яко и отъ Съвска, потому чло въ Кісвъ отъ Бългорода, Путивля и Съвска дорога добра, смириа и анзна (протавлия). До того много и безчинства но такъ слободахъ найдуогся: на антиминсахъ но въдати якихъ и въ сосудахъ дровьянных служать, а мощно и приодъ второженцовь знайти по тых слободахь; самь (вы) Охтырцы будучы своима видыломь (очами) много непорадку, а въ Съвску при мив лжицею древяниото причащемъ срящениять правосдаряних христіанх». Челобатная опанчивается така: «повторе и по десятое великому государю чоломъ быю, чтобъ мене убогаго богомольца своего милостио своем призрыль, а вельль помененными го-PORRHU BY TRIPE STRUCKER LEGISLATION OF BY LEGISLATIVE OF BY TRIPE породахъ чилу духовному, жко и правоодерщыма христівнама, опрада была, и мни бъ долей не докучаты велекому государю ва пропинаніи, могло во яно правек пропитаніє быти.— Смеренный Менедій опископъ истисленскій и оршанскій руку приложилъ». Какія ръшенія состоялись по этой челобитнойне знаемъ; но тольно нослъдняя просьба Месодія, извъстно, какъ не была исполнева: вивсто просимой слободско-украниской за вимъ оставили прежими бълорусскую епархію.

- Въ Москвъ, озносительно Менодія и будущаго устройства малороссійскихъ церковныхъ морядковъ, не послушали ии Переметева, ни Брюховецкаго, а напротивъ все оставили по старому. На напоминаніе гетманомъ статей московского постановленія, относительно вопроса о присылев на Кієвъ митрополита изъ Москвы, правительство, кажется, отвачало такъ, что государевъ указъ объ этомъ будетъ впредь 75). Въ ожиданіи же этого указа Менодій не быль удаленъ изъ Малороссія и въ началв осени 1667 года быль отпущенъ изъ Москвы на прежнее свое мъсто. При этомъ блюстителю митрополіи было приказано по возвращеніи на родину прежде всего отправиться къ гетману и помириться съ нимъ; какъ вядно, тоже самое было предписано тогда и Брюховецкому, то-есть чтобы и онъ помирился съ Менодіемъ.

Если пребывание въ Москвъ для Мессодія было сопражено со иногими непріатностани, то напротивъ Лазарь Барановичь чувствоваль себя на стоянць очень хорошо 16). - Выше иы уже привели извъстія, что въ Москвъ были пожалованы Лаварю Барановичу маетности въ замвиъ твхъ, которыми завладълъ Брюховецкій, и что тогда гетмачъ написаль къ черниговскому архіопископу письмо, въ которомъ объщаль не только впредь необижать церковныхъ имуществъ, но еще и пожаловать отъ себя новыя. Брюховецкій, поднимая тогда въю передъ правительствомъ о неблагонамъренпости кіевскаго духовенства, посавдених объщаніемь пожалованій, какъ видно. хотвяв пріобръсти себъ въ Лазаръ Барановичь союзника, но ошибся въ своемъ разсчетъ, потому что черниговскій архіовископъ вступился за политическую репутацію кіевскихъ монаховъ. Къ ревтору братскихъ шволъ, находившемуся, ванъ можно нредполагать, въ числъ техъ мгуменовъ, которыхъ доносъ попа Апатолія называеть врагами великаго государя, Лазарь Барановичъ писаль изъ Москвы утвинительное посла-

<sup>15)</sup> На извлеченія изъ бумагь Брюховецкаго подъ этимъ пунктомъ его информаціи поставлена только такая резолюція: "написать въ докладъ".

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Письма Лазаря Варановича XX 24—39.

міе; въ немъ между прочимъ читаемъ: «къ боярния (то-есть къ Шереметеву) посылается грамота, буква не убивающая,— это стрълы Господа любящаго. Да ниспошлеть тебъ Господь иръпость и терпъніе, ибо претерпъвшій до конца спасень будетъ». Вслъдствіе ли ходатайства Лазаря Барановича или по другимъ причинамъ, но, какъ видно, доносы Брюховецкаго на кіевскихъ игуменовъ, какъ и на Менодія, были оставлены въ Москвъ безъ послъдствій. Въ письмъ къ Иннокентію Гизелю **Лазарь** Барановичъ говоритъ: «принявъ участіе въ страданіи его милости пречестнаго отца ректора, вы исполнили слово апостольское. Благодарю васъ за эту отеческую милость. Къ боярнну послана грамота, дающая слуху честнаго отца ректора радость и веселіе. Избавитель избавиль его отъ клеветы, клеветника приказано доставить въ Москву». Лаварь Барановичъ, находясь на столицъ «и плавая въ моръ среди многихъ обуреваній внутреннихъ и вившнихъ», конечно, не безъ затрудненій достигаль успаховь въ своихъ хлопотахъ. Такъ въ его письмъ въ черниговскимъ монахамъ находимъ: «писали вы къ намъ о нуждахъ своихъ монастырскихъ и мы отверзохомъ уста къ его царскому величеству о васъ, но еще не привлекохомъ духа утвивющаго насъ, еще бо указа изсть. Толкати будемъ, да отверзется намъ, и въ то время отверземъ и ванъ». -- Но самое главное, чего достигъ Лазарь Барановичъ въ Москвв, было то, что на соборв рвшили возвести черниговскую епископію на степень архіепископіи.

По возвращения въ Малороссію Лазарь Барановичъ писалъ ко многимъ лицамъ посланія и по нимъ можно судить, какъ онъ воспоминалъ свое недавнее прошедшее. Въ носланія къ Брюховецкому, въ отвітъ на просьбу извістить о своемъ пребываніи въ Москві, черниговскій архіепископъ писалъ: «по желанію благородія твоего извіщаю о повожденіи моемъ: біз сила Божія въ немощи моей. Богъ, держай сердце царево въ рукахъ своихъ, преклонивый небеса, преклони сердце его ко мив, богомольцу своему, яви мив лице свое, пріятъ мя лю-

безно, аки отецъ милостивый, словомъ утвин мя, слуху моему даде радость, вопрошая на о всемъ съ милости своей царской». Въ посланів къ Ивнокентію Гизелю (надо подагать отъ февраля мъсяца 1668 года) читаемъ: «ахъ, съ какимъ восторгомъ, послъ столь давняго свидація, я прижаль бы васъ къ сердну мосму. Сколько бы отъ избытка сердца паговорили уста! Но не суждено такъ и все скрылось накъ въ могилу. Я намъренъ скоро посылать въ Кіевъ варочнаго, колораго языкъ будетъ тростью скорописца; а теперь привътствую вашу пречестность со всею братіею письменно. При содъйствіи вашихъ молитвъ я возвратился благополучно. Не могу умолчать и въ письмъ моемъ иъ вамъ, что его дарское величество очень благосклоненъ въ ванъ; да увънчаетъ его дарь небесный славою и честію». Изъ всвять пославій Лаваря Барановича, писанныхъ имъ въ конце 1667 и начале 1668 годовъ, интересвъйшимъ, кажется, является то, въ которомъ онъ тому же Иннокентію Гизелю описываетъ судъ надъ патріархомъ Никономъ. Здась важны не факты, сообщаемые участникомъ суда, не его ваглядъ на событія, а тогъ тонъ, съ когорымъ равсиавывается это серьезное дъло. Вотъ содержание этого пославія: «по возвращевін мосмъ изъ московскаго прая пишу къ вамъ въ другой уже разъ. Впрочемъ, какъ бы часто ни писалъ я, все это не вознаградить того, что пересказаль бы вамъ при свиданія, бестадув лицомъ къ лицу. Вчерашняго дня не воро-тить, и помилуй Богъ, накъ я жалтю о томъ, что нельзя дотнать его; после потери и ляхь и русскій умны. — Бывшаго ватріарха низложило собственное его упорство; онъ добровольно отнавался отъ престола; всенародно, въ виду клира н народа, сложиль съ себя патріаршескія отличія в что онь самъ отказался въ томъ дерзновенно и признаніе учиниль, слагая причнну удаленія съ престола на гизвъ царскій; но симреніе все бы побъдняю. Надобно было наумаяться благодушію и кротости царя; заливаясь слезами, онъ исторгаль слезы у зрителей. Доказано было со стороны царя, что не-

законно было оставлять паству безъ всякаго преследованія; сипреніе одержало бы верхъ, но оно все оскудъло.-Въ порывъ гавва овъ (Никонъ) укоралъ в восточныхъ патріарховъ въ томъ, что они лишнишись своихъ простоловъ, беззаконно требують его въ суду; всъхъ противъ себя поставиль, а иримъру старшаго сабдують и прочів. Сперва отняли кресть, который онь, какъ первосвятитель, приназаль несть передъ собою, дабы онъ свиъ знаменіемъ не одержаль побъды. Потомъ въ другое засъданіе изложены были противузаконные его поступки, жестокое управленіе клиромъ, низверженіе собственною властію одного епископа, что послужило причивою скоропостижной смерти его отъ умопомъщательства. Опредъленіе это прочитано было всенародно сперва на греческомъ, а потонъ на славянскомъ языкъ, въ домовой патріаршей цервви. Послъ сего велъли ему снять влобукъ, украшенный серафимомъ; но онъ не послушался; тогда александрійскій патріархъ, какъ вселенскій судія, самъ сбросиль съ него клобукъ и надълъ на него простой, дабы показать тъмъ, что съ сего времени онъ монахъ простедъ. Зрълище было изумительное для главъ и ужасное для слуха. Я страдаль и ивдыхалъ отъ ударовъ, несъ ужасы и палъдухомъ, когда позасловеликое свышило. Исчисляющій количество зв'яздъ в вст ихъ навывающій имелани тоть утвердиль сію ввізду на небъ перновномъ, проть бы она и свътила долю еще; старость чества, пусть бы она была и иногольтна». Затьмъ, сообщивъ навъстія о постановленіяхъ и желаніяхъ властей относительно нерковных обрядовъ, Лазарь Барановичъ заканчиваетъ письмо такою фразою: «греки живуть въ Москвъ по-гречески, то есть весело». Въ разсказъ Лаваря Барановича о судъ надъ патріархонъ Никономъ юморъ малороссіянина, если не ошибаенся, играеть непоследнюю роль.

## ГЛАВА VI.

Пребываніе епископа Месодія въ Гадичь и Ньжинь зимою 1667—1668 года; его тодковавія малороссіянамъ условій андрусовскаго договора. Гетманъ Брюховецкій рышается поднять бунть противь московскаго правительства; разговорь Брюховецкаго съ Иннокентіемъ Гизелемъ и союзь съ Дорошенкомъ.

Въ пзложени событи политической пълтельности епископа Месодія мы дошли до того времени, когда онъ изъ самаго върнаго и преданнаго слуги веливаго государя вдругъ превращается въ заклятаго его врага, въ измънениа. Какъ это случилось? Само собою разумъется, что это случилось не отъ того, что въ последній прівадъ Менодія въ Москву соболей и ворму, сколько онъ хотълъ, ему не давали. Ставовясь на личную точку эрвнія Менодія и всматривансь внимательно въ предшествующія событія, ны можемъ замвтить, какъ онъ, съ такъ поръ какъ всталъ у кормила правленія, начинаетъ малопо-малу разочаровываться въ томъ правительствъ, которому прежде такъ върно служилъ и которому наконецъ въ 1661 году предался совствъ безотчетно. Вытесто проведения своихъ влановъ Меводію приходилось исполнять почти одни только правительственные, иногда для него весьма непріятные, и которые притомъ очень часто изминялись то въ ту, то въ другую сторону. Этому бы еще можно было подчиниться; во Месодія иногла заставляли исполнять дівла для него положительно неисполниныя, причемъ объ его личномъ самолюбіи ночти викогда не думали, не щадили его, да еще и откровенно показывали, что на него смотрять какъ на купленнаго правительствомъ человъка, для котораго поворотъ въ другую сторону не мыслимъ. Верхомъ этихъ личныхъ оскорбленій для самолюбія епископа Менодія было приказаніе, пріфхавши -въ Малороссію, непремънно помириться съ Брюховецкимъ.

Изъ Москвы Менодій прівхаль прежде всего въ свой родной городъ Ивжипъ и здъсь узналь, что обиды ему отъ пра-

вительства одними месковскими униженіями не кончились. Въ Нъжинъ Месодій поняль смысль словь боярина Ордынъ-Нащовина, почему не стоитъ обращать вниманія на затьи Лорошенка. Дъло состояло въ томъ, что московское правительство послъ заключенія андрусовскаго договора вступило въ мирныя сношенія съ Чигириномъ объ обращеніи подъ руку великаго государя. О сущности этихъ сношеній мы можемъ судить по следующимъ словамъ донесенія въ Москву къ боярину Ордынъ-Нащовину стряпчаго Вас. Тянкина, на котораго главнымъ обравомъ были вовложены переговоры съ Чигиринымъ 78): «гетианъ Петръ Дорошенко говоритъ: когда я буду при милости велинаго государя, какой чинъ себъ буду имъть и кому изъ насъ гетманомъ быть, мит или Брюховецкому? Что на это отвъчать, о томъ бы прислали мив государевъ указъ. Да также укавали бы мат, какой я долженъ давать отвътъ о митрополін кіевской. По моему лучше бы было вослать милостивую государеву грамоту къмитрополиту Тукальскому». Подробностей сношеній съ Чигиринымъ Месодій могъи не знать, но что они ведутся и о чемъ ведутся, это былоизвъство; въ вихъ привимали участие многія лица и въ томъ числь Инновентій Гивель, который даже писаль увъщательвую грамоту въ Дорошенку, чтобы гетманъ отсталь отъ союва съ татарами и обратился подъ руку единовърнаго государя. Но въ этихъ сношеніяхъ Менодій могъ видъть для себя только едно, что въ Мосявъ не только не цънять его заслугъ и преданности, но и непрочь посадить ему на шею Тукальского.

Указывая на факты, которыми естественно могь оскорбляться Мефодій, мы здёсь не говоримъ о томъ, нивлъ ли опъправо ими оскорбляться. Отдавшись безусловно правительству, какое онъ имёлъ право выставлять потомъ ему на видъ свою самостоятельность и затёмъ сердиться, что къ этой самостоятельностя кромъ преврвнія ничего не покавывають? Могь ли напримівръ Мефодій считать свою ссору съ гетивномъ на-



<sup>· \*\*)</sup> А. Ю. 3. Росс., т, VI, стр. 246 и № 68.

столько основательною, чтобы потомъ обижаться, когда правительство, въ виду вреда отъ нея себв, потребовало отъ епискола полнаго ея прекращенія? Но это только съ одной стороны, а съ другой мы адъсь совствъ не намърены разсуждать о томъ, хорошо ли дълало правительство, обращаясь довольно безцеремонно съ своими агентами. Такъ или неаче, но только Месодій, какъ прежде Никонъ, не выдержалъ своей роли и обидълся на правительство. Подъ впечатлъніемъ недавинкъ обидъ и страха грядущей бъды Меоодій отправился ивъ Нъжина въ Гадичъ для примиренія съ Брюховецкимъ и здась, къ своему несчастію, встратиль вполна благопріятныя оботоятельства, чтобы отоистить московскому правительству. Тогда и Брюховецкій находился точно въ такомъ же положенім какъ и Месодій: для гетмана приказаніе помириться съ епискономъ было также оскорбительно, а сношенія правительства съ Чигириномъ грозили ему погибелью.

О пребываніи епископа Менодія въ Гадичь, кромъ собственвыхъ его показаній, которыя будуть приведены ниже, мы нивемъ очень мало извъстій. Знаемъ, что при свиданіи прежвіе враги помирились между собою и это примиреніе даже вавершили кровнымъ союзомъ:, епископъ Менодій сговорилъ свою дочь ва племянника Брюховецкаго. Но кроив этого, судя но общему ходу дъла, имвемъ основание сказать, что въ Гадичь двло не ограничилось однимъ примиреніемъ и сватовствомъ: епископъ и гетманъ, забывъ врежнія благодвянія къ себъ правительства и помня только недавнія обиды, номирились между собою на томъ, чтобы уничтожить московскую власть въ Малороссів. Какъ видно, Менодій побудиль Брюховецкаго въ бунту тъмъ, что смутилъ его толкованіемъ условій андрусовскаго договора. Условіе этого договора объ отдачъ Кіева полякамъ черезъ два года должно было само по себъ произвести внечатавние на малороссіянъ. Но правительство при объявлении этого условія въ Малороссін, кажется, ноступило еще такъ неосмотрительно, что подало поводъ заподовръть себя въ неискренности: въ грамотахъ къ гетману и въ манифестахъ, назначенныхъ для прочтенія на благодарственныхъ молебнахъ о миръ, условіе объ отдачь Кісва полявамъ черезъ два года было пройдено молчаніемъ, во всякомъ случать не было сказано, что Кіевъ на въки останется за государемъ. Цъль этого умолчанія на первый разъ была достигнута и все было тихо въ Малороссів. Но когда явился въ Гадичъ Менодій, то онъ унснилъ гетману и всвиъ кому слъдовало, что это врайне непріятное условіе именно таково, какъ и слъдуетъ его понимать: Кіевъ черезъ два года долженг быть отданг полякань и непремьино будет отданг. Затъмъ Месодій, можеть быть только въ формъ предноложенія, но высказаль Брюховецкому мысль, что оба правительства, московское и варшавское, помирились между собою не на одномъ томъ, что извъстно изъ договора: правительства-де ръшились въ концъ концовъ приняться взаимными силами за уничтожение малороссийского казачества. Вина казаковъ предъ правительствами состоить-де въ томъ, что въ теченіе тринадцатильтней изъ-за нихъ поднявшейся войный они своими измънами на всъ стороны и тому подобными поступками нанесли Россіи и Польш'в неисчисливые убытии и бъды. Этоть же влой планъ для Войска Запорожскаго, поясняль далье Мееодій, принадлежить виновнику самаго андрусовскаго договора боярнну Ордынъ-Нащовину. Разъясняя Брюховецкому общее, Месодій консчно указываль ему и приоторые частиме признаки бъды грозящей имъ обоимъ и казачеству; такъ напримъръ, какъ сейчасъ увидимъ, опископъ указывалъ на поведеніе кіевскаго воеводы Шереметева, на его ласковое обращеніе съ поляками и не совствиъ втжливое ст казаками в тому подобное.

Быль ли убъжденъ Месодій въ томъ, что говориль другимъ, не можемъ точно сказать; но Брюховецкій, какъ видно, повъриль всъмъ сообщеніямъ свата. Теперь слова боярина и гетмана, будто епископъ мстиславскій «обыклъ на все злов всякаго скоро наговаривать», исполнились прежде всего налънимъ самимъ. Казаки знали за собою столько преступленій



противъ Россіи и Польши, что союзъ правительствъ для уничтоженія виновниковъ своихъ несчастій долженъ быль повазаться дъломъ вполнъ естественнымъ. Но даже и помимо турецкаго способа истребленія правительства могуть найти средства для уничтожения казаковъ. Миръ быль заключенъ, а что такое должно быть малороссійское назачество безъ войны? Мъщане-мужики, по взглядамъ правительства; двадцать лать тому навадь стремленіе польскаго правительства превратить казаковъ въ мъщанъ и мужиновъ было одиниъ изъ поводовъ возстанія Богдана Хиельницкаго. А что и теперь правительства не отказались отъ прежнихъ своихъ взглядовъ, въ этомъ можно было убъдиться познакомившись съ бояриномъ Аванасіемъ Лаврентьевичемъ Ордынъ-Нащокинымъ. «Царственныя большія печати и государственныхъ великихъ посольскихъ дель оберегатель», находившійся теперь у царя почти въ такой же милости, какъ прежде Никонъ, довольно ясно показывалъ всёмъ, что теривть не можетъ вообще безпорядовъ и особенно тотъ, представителемъ котораго являлось въ XVII въкъ казачество. И вотъ въ виду всего этого Брюховецкій, точно такъ же какъ и Мееодій, не выдержалъ своей роли: не разъ уже оскорбленный правительствомъ, онъ непрочь былъ отомстить ему за это; изъ врага войсковыхъ вольностей, какимъ Брюховецкій являлся особенно до избранія въ готманы, онъ топорь рішняся слінаться ихъ ващитинкомъ, желая разыграть роль Богдана Хмельнициаго. Спасая казачество, гетманъ хотълъ прежде всего спасти его главу, то есть самого себя.

Дъло было ръшено и епископъ Менодій, пробывъ съ недълю въ Гадичъ, поъхалъ оттуда, но не въ Кіевъ, какъ бы слъдовало, а опять въ Нъжинъ 79). Разставшись съ Брюховец-

<sup>79)</sup> Дальнейшее изложеніе собитій настоящаго изследованія основано главним образомъ на документахъ Арх. Мин. Иностр. Дель, напочатанних въ 7 томе Актовъ Южи. и Зап. Росс., стр. 1—173; отривки дела объепископе Менодін, дополняющіе напечатанное въ Актахъ, находятся въ Арх. Мин. Юст. Дела Малор. столб. № 6042.



кимъ, Месодій не хотвлъ его и потомъ оставлять безъ нравственной поддержки, Не только на словахъ и чрезъ довъренныхъ лицъ, епископъ нивлъ неосторожность даже на жисьмъ высказывать свои мысли и возбуждать въ такому дълу нанъ бунтъ. Намъ навъстно одно письмо Месодія, отправленпое имъ изъ Ивжина иъ Брюховециому, следующаго содержанія: «для Бога не оплошайся милость твоя. Какъ вижу, идеть не о ремешкъ, но о цълой кожъ нашей. Чаять, тотъ честной Нащовинь нь тому привель в приводить, чтобъ васъ купно жъ и насъ съ вами, взявъ за шею, выдать ляхамъ. Почему въдать, не на томъ ли и поприсагали себя? Яко жъ мвого знаковъ такихъ, что объ насъ торгуются: лучше бы намъ не манили, нежели такъ съ нами нывъ лество поступати. И впрямь въ великомъ остерегательствъ живи, а запорожщевъ всячески удовляй; а буде сколько запорожцевъ вышло, ими укръпляйся. А сверхъ того и тъ города порубежные людьми своими досмотри, чтобъ больши Москва не засъли. И сей мой таковъ совъть, занеже утопающій и за бритву емлется. И не послать ли тебъ пана Дворецкаго для какого дъла вонискаго до царскаго величества, а ему и своя бъда и оболганіе отъ того безбожнаго Шереметева, чтобъ онъ, спедшися съ Нащокинымъ, выразумвлъ, что отъ него и къ тебв бы нослалъ, кого ты съ нимъ върнаго и легкаго пошлешь, возвъщаючи о его замыслахъ. Зане вижу, и онъ панъ Дворецкій звло жалостенъ своего безчестія отъ Шереметева. И то недобрый внакъ, что Шереметъ самыхъ бездвльныхъ ляховъ любовно пріемлеть и ихъ потчиваеть; бъдныхъ людей мучить, а лиховъ удовольствуетъ, изъ пушекъ стръляетъ, а газаковъ хотя бы какіе честные люди ва ляшских собакь не почитають, а сверхъ того еще и похваляются на казаковъ неслушно, какъ мит Дворецкій разсказывалъ. Да и съ Дорошенкомъ Шереметевъ ссылается, а ты ин о чемъ не въдаешь; также разумъю, что съ тобою о семъ не ссылаются; а слышу, что Тапкинъ съ Дорошенкомъ имветъ събажаться негав Богъ въсть. То все не намъ ли на зло? И впрямь надобно тебъ

въло остерегательнымъ быти и из Нащонину не вырываться, котя бы и манилъ тебя. Панъ Романовскій, разумъю, что тебъ пространнъе опищеть, о чемъ мы говорили, а я свою мысль тебъ объявляю, что мит своя отчизна мила. Храни Боже, чтобъ ляхомъ, взявъ насъ за шею, имъли отдавати, также и иъ Моснит водити! Лучше смерть, нежели волъ животъ. И ты буди остерегателенъ, чтобъ, храни Боже, не похотъли и тебя, канъ покойнаго Барабаша, въ казенную телъгу заминувъ, вмъсто подарка ляхамъ отослать. А отъ насъ ужъ плохо будетъ».

Представители московской власти въ Малороссіи теперь, какъ и всегда, конечно наблюдали за дъйствіями гетмана и блюстителя митрополіи. За конець 1667 года въ Москвъ, относительно главныхъ лицъ нашего разскава, получались такія извъстія: Тяпкинъ писаль къ Ордынъ-Нащокину: «Тукальскій наговариваетъ Дорошенка подъ высокую руку великаго государя, желаючи себъ митрополіи, и пишется нывъ кіевскимъ. Брюховецкій, полковники и вся старшина о Дорошенкъ и слышать не хотять, боятся лишенія своей чести. Епископь Месодій быль у гетмана Ивана Мартыновича, побхаль въ архіепископу Барановичу (то есть въ Нъжинъ); а какія, межъ ими замыслы, Богь въсть. Только о томъ подлинно извъстно, радъ бы епископъ о Тукальскомъ и не слышать, не токмо его для того видъть (то есть митрополитомъ кіевскимъ). Мъщане и казаки, паче же черные народы по объ стороны Дивора въло любатъ и почитаютъ митрополита Тукальскаго и Дорошенка. Только то еще будеть извъстно: архимандритъ печерскій и Тукальскій великую любовь межъ собою и въ народъхъ силу имъютъ. Добро бы было архимандрита милостивою государевою грамотою обвеселить, а также и твовмъ боярскинъ писаніемъ, котораго онъ безмърно желаетъ видъть. Также послать бы граноты и прочимъ игуменамъ и братіи віевскихъ мовастырей: чрезъ вихъ можеть всякое діло состояться согласное, а развратное пріндти въ вротость.» Эти въсти были получены въ Москвъ 5 января 1668 года, а 19

числа того же мъсяца стрявчій Оед. Март. Бредихивъ, привезшій отписки віевскихъ воеводъ, заявлялъ въ посольскомъ привазъ уже слъдующее: «привазывалъ мит словесно бояринъ П. В. Шереметевъ: какъ прітхалъ съ Москвы еписвопъ Мееодій и будучи у боярина и гетиана съ нимъ сгодился и свою дочь за его племянника сговорилъ, то съ того времени въ черкасскихъ городахъ учали мъщане писаться въ вазаки и воеводамъ перестали быть послушны. Бояринъ Петръ Васильевичъ признаетъ, что то началось съ епископскаго прітзда».

II такъ около первыхъ чисель января мъсяца 1668 года кіевскіе воеводы уже замътили какую то шатость въ малороссійскихъ городахъ и узнавъ что-то нехорошее объ епископъ Менодін, спъшили обо всемъ этомъ навъстить въ Москву. Дъло ваключалось въ томъ, что у Меоодія, какъ видно, хватило характера на то, чтобы не смотря на дурное обращение съ нимъ на столицъ, сколько было возможно промолчать предъ москалями, что это ему обидно; но прівхавши на родину, съ того времени, какъ увидълъ возможность отомстить обидчикамъ, епископъ далъ волю языку. 10 япваря Шереметевъ съ товарищи получили отъ нъжинскаго воеводы Ив. Ржевскаго отписку такого содержанія: «6 января ходиль я въ епископу Менодію къ благословенію съ головами стрвлециими и нными людьми». И епископъ Менодій при насъ говориль: «въдомо-де ему епископу и гетману и малороссійских в городовъ жителямъ учинилось, что идетъ съ Москвы въ малороссійскіе города бояринъ Ав. Лавр. Ордынъ-Нащокинъ со многими ратными людыми, тысячь съ шестьдесять; и всъ-де здъсь сомивъваются, что идетъ овъ для того, чтобы городъ Кіевъ польскому королю отдавать». Да онъ же епископъ говорилъ: скавывалъ-ле ему гетманъ, что посылалъ опъ въ великому государю въ Москвъ бунчужнаго съ товарищи въ двъ посылки; и бунчужной былъ на Москвъ всего три дня, а государевыхъ очей не видалъ и съ Москвы отпущенъ ни съ чъмъ; а на отпускъ-де бояринъ Аванасій Лаврентьевичъ бунчужному будто говорилъ: «пора ужъ васъ къ Богу отпущать». Да наши же малорессійскіе жители жили на Мосивъ по году и прівхавъ гетману-де сказыкали, что одноконечно Кіевъ королю польскому отдавать со исъми людьни». Да онъ же епископъ говориль, что въ грамогахъ великаго государя, которыя присланы къ нему епископу и къ гетману, того не написано, что Кіевъ великому государю на въки отдавъ. И будетъ королю польскому Кіевъ слъдуетъ отдавать, то малороссійскихъ городовъ жители говорять: «смерть-де всъ примуть, а королю польскому и слухомъ иъ подданство быть не хотять». — Отписка Ржевскаго заканчивается мальстіемъ, что «о томъ суминтельствъ епископъ Мееодій нисаять къ великому государю къ Москвъ января въ 7 лень».

Получивъ такія извістів изъ Нажина, кіевскіе воеводы увидвли, что со стороны Месодія идеть уже настоящая агитація. И воть Шереметевь съ товарищи, «опасаясь, чтобы оть такихъ енисконскихъ словъ малороссійскихъ городовъ у жилеванав людей не учинилось какія шатости» отправили въ епискову нарочно голову московскихъ стральцовъ Ивана Лопатвва. Последнену было наказано говорить Месодію следующее: «въдомо тобъ опископу, что въ прошлыхъ годахъ великій государь, истинный ревентель благочестью, по челобятью гетмана Богдана Хмельницкаго, приняль Войско Запорожское, съ городани и эемлями, подъ свою высокодержавную руку, не для какихъ-небудь прибытковъ, а для единыя христіанскія православным въры, не хотя видеть оя въ поруганіи и всъхъ жителей малороссійскихъ городовъ сохраняеть во всякихъ свободахъ. Тобъ вакже извъстно, что нынъ великій государь, за помощью Божіею, имветь подвижность къ походу въ свою стародавную деджиную отчину въ Кісно-Почерскій монастырь помолитися и отъ-желавія чюдотворной Владычиды нашія Бо**гороли**цы: образь и преподобных отець мяогочюдесныя мощи выдеть, а свою стародавную отчину Кіфев осмотреть, ноторая вкъ государовая отчина изъ давнихъ льтъ ихъ государскимъ пришествиемъ на посъщена. А тъмъ своимъ приществиемъ всъхъ СВОВХЪ ВОДЛОНИЫХЪ УКВАНІСКИКЪ ГОРОДОВЪ ЖИТОЛОЙ ВОЛИКІЙ

государь хочеть увессинть и во въки непоколебликии въ нашъ съ королевскимъ величествомъ миръ учиналъ, чтобы въ его государской стародавней отчинъ во градъ Кіевъ и во всъхъ малороссійскихъ городахъ всякой человъкъ въ право-славін, покоъ и веселіи доброхотно жилъ». Затъмъ Лопатину слъдовало говорить: «боярина Асавасія Лаврештьевича великій государь посылаеть напередь себя для того, что такъ издавна ихъ царскій чинъ надлежить: всегда передъ государевымъ походомъ посылаются бояре и думные люди, чтобы все вриготовить для государскаго провзда и собрать необходимые для того запасы и конскіе кормы; все это будеть приказано жителямъ свозить не безденежно, а для продажи. А что говорияъ бунчужный про боярина Ордынъ-Нащонина и то все двло нестаточное: бояринъ Асанасій Лаврентьевичъ человъвъ умный, государскихъ великихъ дълъ ноложено на немъ множество, и не токио такихъ словъ не станетъ бунчужному въ слухъ говорить, но и тайно не помыслить. Въроятно наконнибудь врагь креста Господия, сатавивинь угодникь и венавистинкъ роду христіанскаго такія стращими слова вибща-етъ. — И тебъ бы еписиопу Меводію свое сумнительство оставя и увеселяя боярина и гетиала Ивана Мартыновича, къ нему писать, а въ Нажнив нолковинку и всякивъ людивъ говорить, чтобы о прівздв боярина Асанасія Лаврентьеснча никакого сумнительства и стража не вывли и на какія илевотворныя и плевосъятельныя прелести не склонались ж жили бы въ добромъ поков, безо всякаге озлобленія в въ пепоколебимомъ упованія на непремънную милость и жалованье великаго государя». Во всей этой рвчи, которую Лопа-тинъ долженъ былъ говорить епискому при всёхъ, совсвиъ не упоминается о главномъ тогдашнемъ дълв, на чемъ основы-валъ свою агитацію Менодій: черевъ два года будеть ли Кіевъ отданъ польскому королю или интъ? Что же насается того, что Лопатинъ должевъ былъ говорить Менодію на единъ, то н содержаніе этой тайной річи было только таково: «ты,

еписконъ, видя въ себъ премногую милость великаго государя, котя бы и слышалъ, что плутишко бунчужной такія нестаточныя слова роспускалъ, в тебъ бы то все разговаривать, что бунчужной все то солгалъ. Самому же тебъ епископу, пріъхавъ въ Нъжинъ, повторять такія смутныя слова не довелось: всякому человъку, слыша отъ тебя такія слова, опасно м въ народъхъ можеть зло вкорешиться, а дълу великаго государя отъ того поруха учивител».

Если кіевскіе воеводы предполагали, что подобныя сейчась приведеннымъ увъщанія могуть подъйствовать на Месодія въ благопріятную для правительства сторону, то они жестоко ошибались. Впрочень воеводы, вследь за Лонатинымъ, «котя о томъ подашно въдати, отъ кого заводятся великія воровскія дъла и бунты», послали въ Нъжниъ же еще Тяпкипа. Посявдній только что прівхаль тогда въ Кіевъ изъ Переяславля съ объявленіемъ воеводамъ, что замітиль въ малороссійскомъ мародъ шатость. Тяпквну и Лопатину пришлось услышать въ Нъжинъ отъ епискова Месодія рычи еще болье рызкія, чымъ тв, о воторыхъ передъ этимъ допосилъ Шеренетеву Ржевскій. Епископъ Месодій открыто, при многихъ людахъ, говорияъ текія слова: «боярнить Асанасій Лаврентьевичь, ногда я сму спазываль о прибавив ратныхъ людей въ города и о замыслахъ Дорошениа, онъ на мон слова плевалъ и говорилъ: «илевать на Дорошенка, не на кого ему надвяться». Отъ такихъ боярских словъ можно въ здъмних краяхъ бунтовъ и всяжого дурна чаять. — Бояринъ Асанасій Лаврентьевичь вдеть сюда затымь, чтобы Кіевь королю сдать и вивств съ ляхами вевхъ малороссійскихъ городовъ жителей до ссущаго младенца посъчь. Если бояринъ придетъ Кіевъ ляхамъ сдавать, то я возьму въ правую руку мечъ, а вълзвую крестъ, в буду противъ ратей обоихъ великихъ государей стоять». Произнося модобныя рачи, епископъ Месодій браниль и безчестиль при этомъ всячески боярина П. В. Шереметева, говорилъ, что и повздка его епископа на Москву была по письму къ государю этого кіовскаго воеволы.

Въ дополнение въ сейчасъ изложениему приведемъ здъсь часть показанія Иннокентія Гизеля (даннаго имъ впоследствів кіевскимъ вееводамъ), бывшаго одновременно съ Лопатинымъ и Тяпкинымъ въ Нъжинв. Инновентій Глзель разсказываеть, что въ самомъ концъ 1667 года онъ находился въ мастности Печерскаго монастыря въ Смелой. Съведить сюда архимандрить отпросился у кіевскихь воеводь затвив, что видыль въ этой маетности великое разворение отъ гетмана и казаковъ. Отправляясь въ Смълую, архимандрить просиль Шереметева отпустить съ нимъ кого-нибудь изъ своихъ чиновниковъ для засвидвтельствованія справедивости жалобъ духовенства на то, что дъйствительно гетманскіе казака разворають монастырскія мастности. Шереметевъ исполниль эту просьбу и отправиль въ Смълую полковника О. Хвощинскаго съ рейтарами. Но теперь Инножентію Газелю не вришлось судиться съ Брюжовециимъ, потому что случилось оовершенно неожиданное для него происшествіе: въ Смвлую прискажало нисколько десатмовъ знатныхъ назаковъ, приглашая архимандрита привлать къ гетману въ Гадичъ. «Удивилси и тому» говорить Инновентій Гизель,—«и съ немалою болванію то для мена было, что Врюховецкій столько літь ко мив враждоваль, а теперь въ Гадичь въ себъ вхать велить. О такой ссылкъ съ гетманомъ я инкогда прежде и не думаль; теперь же, болсь тэхъ каза-. новъ, радъ и не радъ, повхалъ; а казеки безъ меня вхаты не хотвли». Вивств съ архимандритомъ новхаль въ Гадичъ и Хвощинскій. Прибывъ сюда, разскавываеть далье Иннокентій Гизоль, онъ имълъ съ Брюховенкимъ такой разговоръ:

- Иннонентій Гизель: «вачвиъ ты гетиавъ велваъ мив прівкать къ себв въ Гадичъ»?

Брюховодий: «вачто вы на меня вло имъете и за меняво святой велиной Нечерской давръ Бога не молите»?

. Инпонентій Гивель: «зла мы тебъ накакого не хотавь, а: неласку твою къ намъ виднав. Мы нъ тебъ наугопратно ин— сали, съ великимъ слезнывъ променіемъ, что казаки Лавру: разоряють и въ мастностяхъ подданныхъ биють; комей, во-

ловъ и всякій товаръ и хлівот грабять. Меня архимандрита и братію мою, вноковъ людей честныхъ и набожныхъ, казаки безчестятъ и бьютъ. Ты же это наше слезное прошеніе презрівлъ и справедливости нашъ не учиниль; и за такую не ласку мы всі въ великой обители за тебя Бога не молимъ».

Брюховецкій: «то правда, что казаки много злаго учинили сватой обители Печерской, потому что васъ мои полковники оскорбляли и я имъ върилъ; отъ сего же часу върить имъ и оскорблять васъ не буду». — Затъмъ Брюховецкій перенесъ разговоръ на другой предметъ и повъдалъ архимандриту: «слышу, ъдеть изъ столицы епископъ Мееодій. До сихъ поръ у насъ все было смирно, а какъ онъ прівдетъ, то не было бы намъ лиха. Ты бы архимандритъ поговорилъ епископу, чтобы онъ со мною помирился, зло укротилъ и жилъ бы въ совътъ. Стали бы мы жить всв любовно, а люди во всемъ малороссійскомъ краю жили въ ноков и великому государю чистыми сердцами работали».

Если Брюховецкій двиствительно говориль такимь образомь Инполентію Гизолю, то въ последнихъ его словахъ сирывалась ваная то катрость, такъ какъ передъ этимъ онъ видълся съ Месодіемъ и помернися. Такъ или иначе, но только Иннокентій Гивель, по просьбъ гетмана, отправился въ Нъжинъ и здъсь ему пришлось быть свидътелемъ того, что епископъ Месодій у себя въ дому и въ людахъ ругаль и безчестиль боярь и вельможных архіереевь московскихь, а также и вісвесникъ восводъ. Такъ на объдъ у нъжинскаго протопопа Меводій началь подобнымь образомь браниться въ присутствін самого ивжинскаго воеводы; последній, не желая этого слышать, ушель среди объда. Инновентій Гизель говорить, что онъ логда хулилъ Месодію такое его поведеніе. Бранилъ Меводій московичей и за то, что будто ему на столиць было безчестье, соболей и корму, сполько хотълъ, не давано и клялся еписковъ при этомъ, что уже никогда больше не поъдеть на Мосиву. Види такія дъла, показываеть далве Иннокентій Гизель,

онъ поспъшиль убхать въ Кіевъ и отгуда писаль въ Мееодію, совътуя ему отстать отъ той вражды и вхать въ Кіевъ.

Въ концъ января мъсяца воротились въ Кіевъ Лопатинъ (28 числа), а затъмъ и Инновентій Гизель съ Хвощинскимъ, Тяпкинъ же остался еще на нъкоторое время въ Нъжняъ. Но промъ донесеній лиць, прибывшихь изъ Нъжина, кіевскіе воеводы узнавали о тогдашнихъ дълахъ и изъ другихъ источвиковъ довольно многое. Такъ между прочимъ оци получили извъстіе, что Брюховецкій и Месодій, готовась въ бунту, хотять его вести не одними тъми средствами, которыя находились у нихъ въ распоряжении. Крайне непріятныя для себя свещенія правительства съ Чигириномъ сваты ръщились повернуть по своему: они сами вступили въ переговоры о союзъ съ Дорошенкомъ и Тукальскимъ. 28 января вышедщій наъ.прымскаго плъна шляхтичъ Съножацкій показываль кіовскимь воеводамь: «былъ я долгое время въ Чигиринв у гетиана Петра Дорошенка. Мив то подлинно въдомо, что Мефедій енискомъ и гетманъ Брюховецкій съ Дорошенкомъ, митрополитомъ Тукальскимъ и съ Юраской Хмельницкимъ списываются и ссылаются безпрестанно. Была при мив рада у Дорещения и на той радъ были посланники хана крымскаго, отъ епископа Месодія чернець, а отъ гетизна Брюковецкаго казанъ нек какой знатной человъкъ, того довъдаться неукъвъ. И Дорошенко на радъ присланному отъ Брюхевенкасо говернач: «Брюховецкій человаченко худой и не породный казана; для чего бремя такое великое на себя взяль и честь себь, чего недостоинъ, принялъ и казаковъ русскимъ людямъ со всеми поборами отдалъ, чего отъ въку не бывало». На это прислаиный отъ Брюховецкаго отвъчаль: «Брюховецкій то учиниль неволею, потону что взять быль въ Москвъ со воею старшиною. И гетманъ Дорошенко на эти слова склонился и на радъ было постановлено, что жители объякъ сторовъ Дивира будуть въ соединенін, а жить бы особно и давать дань турскому царю и крымскому хану, какъ и ведоскій князь цлатить; а подъ великаго государя и королевскою рукою отнюдь не бывать; турскому же царю и крымскому хану ихъ оборонять и стоять съ нями и ходить за одно на великого государя московскіе украйные города войною. Юраско Хмельницкій на той радъ говорилъ: «я-де всъ отцовскіе скарбы откопаю и татарамъ плату дамъ, только бы подъ великаго государя в королевскаго величества рукою не быть». А хочетъ онъ, Юраска, чернецкое платье сложить и быть мірскимъ человъкомъ. Да на той же радъ положили, чтобы въ малороссійскихъ городахъ великаго государя воеводъ и ратныхъ людей побить».

Канъ договорились, такъ Брюховецкій и повель дело. Въ вонцв января мъсяца онъ началъ бунть твиъ, что велълъ нечаянно перебить великороссійскихъ ратныхъ людей, находившихся у него въ Гадичъ; это дъло удалось, одни москали были перебиты, а другіе разбъжались. За ръзней въ Гадичь последовала таковая же и въ невоторыхъ другихъ малороссійсвихъ городахъ, хотя не вездв удачно; въ большей части случаевъ сопротивление москвичей было отчаянное. Начавши бунть, Брюховецкій сталь всюду разсылать универсалы, поднимая народъ нъ возстанію; при этомъ онъ искаль себв союзниковъ не только у себя дома и въ тогобочной Малороссів, но также въ слободской Украйнъ и на Дону. Въ посланів къ донскимъ казакамъ мы встръчаемъ весьма интересное мъсто, относящееся до православной церкви: совътуя донцамъ быть съ господиномъ Стенькою (Разинымъ) единомысленными, а съ ними Войскомъ Запорожскимъ въ перазрывной любви и братскомъ союзъ, Брюховецкій далье пишеть: «BONCTHHV жесточе москвитяне всякихъ поганскихъ народовъ, чему а самое ихъ поганское дело свидетельствуеть, что верховивишаго пастыря своего (то-есть патріарха Никона), который доброму ихъ двлу яко пастырь поучаль, они же его свергли, не хотя заповъде его быть послушными, что следуеть иметь

милость и любовь къ ближнимъ. Онъ же святвишій отецъ наставляль ихъ, чтобъ чиномъ христіанскимъ, а не поганскимъ утверждалися, наппаче же не присовокуплялися къ латинской ереси. Нынъ же они сами приняли унію и ересь латинскую, дозволивъ ксендзамъ въ церквахъ служити. Самая Москва уже не русскимъ, а латинскимъ письмомъ писати начала».

Г. Карповъ.

(Окончаніе будеть).

## нъсколько словъ

О СТАТЬЪ ПРЕОСВЯЩЕННАГО ЕПИСКОПА ӨЕОФАНА: «ПО ПОВОДУ ИЗДАНІЯ СВЯЩЕННЫХЪ КНИГЪ ВЕТХАГО ЗАВЪТА ВЪ РУССКОМЪ ПЕРЕВОДЪ».

Въ ноябрьской книжкъ «Душеполезнаго Чтенія» за токущій годъ напечатана статья преосвященняго еп. Ософана: по моводу изданія Священных книгъ ег русском переводю. Цъль статьи показать истивное значеніе недавно изданнаго русскаго перевода. Значеніе это, по иысли автора, весьма невелико. Опъ думаєть, что еврейскій тексть Священныхъ книгъ испорченъ, и потому переводъ съ него может представлять только итито для соображеній къ поняманію подзиннаго слова Божія; думаєть, что греческій переводъ ветховавѣтныхъ книгъ (съ котораго сдълавъ и нашъ славянскій) имъетъ точное соотвътстве и согласіе съ тиму словомъ, какое первоначально изошлю изъ устъ и рукъ пророческихъ на еврейскомъ.

Чувство испренняго уваженія къ автору толкованій на посланія апостола Павла, представляющих замічательное явленіе въ русской богословской литературів, не можеть удержать насъ отъ желанія высказать нівсколько мыслей совершенно несогласных со взглядами высокочтимаго автора. Оно должно только удержать насъ отъ різкаго выраженія нашего песогласія.

Излагая основанія разногласій не будемъ повторять того, что съ замъчательною тонкостію и глубиною изложено покой-

Digitized by Google

нымъ митрополитомъ Филаретомъ въ его статьъ: О догматическом достоинствы и охранительном употреблении греческаго седмидесяти толковниковь и славянскаго переводовь Священнаго Писанія. Не будень этого делать въ уверенности. что и автору разбираемой нами статьи и всъмъ признающимъ важное значеніе ея предмета трудъ покойнаго митрополита Филарета хорошо извъстенъ.

Разногласіе наше съ авторомъ разбираемой статьи состоить въ томъ, что основанія, приводимыя имъ въ пользу мысли о превосходствъ греческаго перевода предъ нынъшнив еврейскимъ текстомъ Библів и, следовательно, предъ всякимъ переводомъ съ еврейскаго, мы признаемъ недостаточными для подтвержденія этой мысли.

Для уясненія существа спора нужно напередъ опредълить точнъе, какъ велика разность между еврейскою и греческою Библіею. Такова ли разность, что ее нужно привнать суще-CTRORROGO?

Можетъ показаться, что должно дать отвътъ утвердительный. Въ Библін греческой есть не только стихи, но цълыя главы, даже цвлыя книги такія, которыхъ авть въ еврейской Библіи. Разница, следовательно, есть существенная.

Но совершенно иначе нужно отвътить на предложенный вопросъ, если обратить внимание на то, какъ сама церковь смотрить на излишнія въ греческомъ переводъ квиги и главы Библів. Церковь не даеть значенія каноническаго этинь излишкамъ, то-есть не признаетъ, что они содержатъ въ себъ непререваемыя правила въры и благочестія; иначе свазать, цервовь православная не признаеть ихъ за несомивниее слово Божіе. Потому, когда ръчь идеть о Библін, какъ совокунности нисъ заплючающихъ въ себв несомивнисе слово Божіе, указанные излишки не могуть служить основаниемъ для того, чтобы скавать: Библія еврейская и греческая существенно разнятся между собою. Въ частности, по отношению въ вопросу о значеніи вновь изданнаго русскаго перевода ветхозавътныхъ кингъ мы не имвемъ даже и малвишаго повода

говорить объ этихъ излишкахъ, какъ объ основаніи, въ силу котораго русскій переводъ можно было бы назвать существенно разнящимся отъ греческаго. Въ русскомъ переводъ всё эти излишки существують; они вошли въ него изъ перевода греческаго, вошли цъликомъ,—и стихи и главы и книги. Слъдовательно объ этомъ переводъ ни въ какомъ случаъ нельзя сказать, что онъ въ указанномъ отношеніи существенно разнится отъ перевода греческаго.

По исключени этихъ излишковъ изъ ръчи о различіи между Библією еврейскою и греческою вообще, и изъ ръчи о различіи между ними и недавно изданнымъ русскимъ переводомъ въ частности, нужно точнъе опредълить, какъ велика разность между еврейскимъ текстомъ и греческимъ въ канонической части послъдняго.

Различіе между ними ограничивается тъмъ, что въкоторые стихи, чаще части стиховъ и еще чаще отдельныя выраженія и слова представляють въ греческомъ переводъ не тоть снысль, какой представляють они въ текстъ еврейскомъ. Такихъ разностей несравненно менфе, чъмъ сходства или тождества между текстами. Если переложить на цифры число случаевъ, когда оба тексты совершенно сходны и когда они разнятся между собою, то цифры по нашему убъжденію, основанному на посильномъ изученін этого предмета, должны быть употреблены такія: на сто словъ приходится пять словъ разницы греческого тексто отъ еврейского, а въ девяносто нати словахъ оба тексты сходны между собою. Говоря это мы имвемъ въ виду весь составъ Библіи. Въ иныхъ отдельныхъ книгахъ разности болве, въ иныхъ менве. Въ пятокнижін напр. и въ историческихъ книгахъ этой разности менве, въ учительныхъ и нъкоторыхъ изъ пророческихъ книгъ болъе.

Этими счетами мы не хотимъ выразить ту мысль, что разность между еврейскимъ и греческимъ текстами не важна; мы хотимъ только указать ея истивные предълы. По нашему убъжденію греческій текстъ только въ двадцатой своей долъ расходится съ текстомъ еврейскимъ. Для насъ важенъ точный размъръ разностей между еврейскимъ и греческимъ текстами въ томъ отношени, что знание его можетъ помочь свести споръ изъ области преувеличенныхъ порицаний того или другаго текста въ область болъе правильной оцънки предмета разногласій. Дъло идетъ во всякомъ случать о двадцатой долътекста. Важна, конечно, разность и въ двадцатой долъ; но еще важнъе сходство въ остальныхъ доляхъ. Если бы авторъ разбираемой статьи имълъ это въ виду: то едва ли бы очъсталь говорить о необходимости чужедаться еврейской Библіи.

Почему за указанную долю разностей между еврейскимъ и греческимъ текстами нужно чуждаться еврейской Библіи, а не греческаго текста,—на это авторъ указываетъ много основаній. Иныя изъ нихъ по своему источнику заслуживаютъ сочувствія и возбуждаютъ желаніе отнестись къ нимъ бережно; другія основаны на недоразумъніи; а всъ они никакъ не должны приводить къ тъмъ слъдствіямъ, ради которыхъ приводитъ ихъ почтенный авторъ.

Къ числу важнъйшихъ теоретических основаній, въ силу которыхъ авторъ желаеть чуждаться еврейской Библіи, нужно отнести слъдующее соображеніе. «Если, говорить авторъ, преклонимся на сторону дающихъ большую цъну еврейской Библін, какъ сдълали протестанты, то дадимъ мъсто мысли, что св. церковь не умъла указать намъ подлиннъйшаго откровенія ветхозавътнаго».

Это соображеніе имъдо бы силу въ томъ случав, если бы церковь опредълила, что греческій переводъ Ветхаго Завъта нужно признавать за подлиннъйшее откровеніе ветхозавътное. Послю такого опредъленія всякая поцытка ставить тексть еврейскій выше греческаго перевода была бы равносильна попыткъ обвинить церковь въ «неумъньи указать подлиннъйшее откровеніе ветхозавътное». Но подобнаго опредъленія еще не было; была только попытка склонить предстоятелей русской церкви къ тому, чтобы она составила такое опредъленіе. Попытка, какъ извъстно, окончилась неудачею, за что и нужно искренно благодарить епископовъ православной церкви рус-

ской и во главъ ихъ покойнаго митрополита московскаго Филарета. Если бы попытка окончилась удачею, тогда приведенное соображение автора сдълало бы насъ безотвътными предънимъ. А теперь его соображение должно обратиться въ слъдующее умозаключение, съ которымъ бороться удобно:

«Если церковь русская пользуется для богослужебнаго употребленія нереводомъ славянскимъ, сдъланнымъ съ греческаго, а не съ еврейскаго текста; если церковь греческая такъ же нользуется для богослуженія переводомъ греческимъ, и для истолкованія Ветхаго Завъта пользовалась почти всегда тъмъ же переводомъ, а не еврейскимъ текстомъ: то отсюда слъдуетъ, что церковъ указала намъ въ греческомъ переводъ подлиннъйшее откровеніе ветхозавътное».

Противъ справедливости такого умозаключенія можно скавать многое.

- 1) Церкви русской данъ былъ переводъ, сдъланный съ греческаго; она и хранила его и хранитъ доселъ. Но переводъ этотъ никогда не почитался святынею неприкосновенною. Онъ былъ пополняемъ и неоднократно исправляемъ. Въ этомъ трудъ нринимали участіе и лица, причтенныя къ лику святыхъ, и соборъ русской церкви, и частныя лица. Послъднее по времени исправленіе славянской Библіи даетъ неръдко примъры поправокъ, сдъланныхъ на основаніи не греческаго текста, а еврейснаго. Отсюда выведемъ, по крайней мъръ, то осторожное слъдствіе, что церковь русская никогда не смотръла на употреблявшійся въ ней переводъ славянскій, сдъланный съ греческаго, какъ на подлиниюйшее откровеніе ветхозавтинов.
- 2) Въ первви русской не разъ предпринимаемо было дъло перевода Священнаго Писанія ветхозавътнаго съязыка еврейскаго. Такъ переводимо было пятокнижіе, не разъ переводилась книга псалмовъ 1); два раза въ нынъппемъ стольтій предпринимаемо было изданіе всей Библій на русскомъ языкъ въ переводъ съ еврейскаго и въ послъдній разъ доведено до

<sup>1)</sup> Переводы эти остались въ рукописяхъ.

- конца. Все это говорить, по крайней мърт, въ нользу той мысля, что церковь русская не смотръла на унотреблявнийся въ ней переводъ, какъ на подлиннъйшее откровение ветхозавътное.
- 3) И церковь греческая, къ воторой перешель отъ евреевъ же переводъ греческій, обращалась въ лицъ тъхъ отцовъ и учителей церкви, которымъ знакомъ былъ явыкъ еврейскій, къ еврейскому тексту для правильнаго истолкованія того или другаго мъста Библіи. Примъровъ не указываю, потому что и самъ авторъ въ своей статьъ признаетъ ихъ существованіе, хотя и объясняетъ ихъ по своему. Эти примъры не должны были бы существовать, если бы церковь греческая признавала въ доставшемся ей переводъ подлимнъйшее откровение ветхозавътное. Отъ подлиннъйшаго текста обращаться за разъясненіями къ искаженному (по мнънію автора) тексту еврейскому было бы невозможно.
- 4) Въ церкви римской, во время ея единства съ церковію греческою, употреблялся со временъ Іеронима латинскій переводъ исправленный по еврейскому подлиннику, а не по греческому переводъ къ нынвишнему еврейскому тексту и какъ далекъ онъ отъ греческаго, въ этомъ авторъ можетъ убъдиться во всякое время. Отсюда будетъ слъдовать, согласно возаръніямъ почтеннаго автора, что церковь римская, тогда православная, отвергла подлиниюйшее откровеніе ветхозавиться и приняла откровеніе искаженное. И замъчательно, что церковь греческая не укоряла римскую въ этой винъ и не прервала общенія съ нею.
- 5) Въ цервви сирской, православной, съ древивишихъ временъ (съ начала втораго въка) употреблялся переводъ сирскій, сдъланный съ еврейскаго, а не съ греческаго, и весьма отличный отъ этого послъдняго. Церковь греческая не укоряла православныхъ сиріянъ за то, что они не приняли подлинийшее откровеніе ветхозавтиное, сохранившееся на греческомъ языкъ. Церковь греческая приняла въ ликъ святыхъ, чтимыхъ всею церковію такихъ истолкователей Священнаго

Писанія, какъ напр. Ефремъ Сиринъ, изъяснявтій ветхозавътныя книги во многихъ случаяхъ вопреки подлинний шему откровенію и согласно нынъшнему тексту еврейскому.

6) Если въ греческомъ переводъ святая церковь указала намъ подлиннийше откровение ветхозавътное; то въ какое ватрудневіе придется стать автору предъ теми местами Новаго Завъта, въ которыхъ приводятся слова Ветхаго Завъта по еврейскому тексту, не согласно съ текстомъ греческимъ? Таковы напр. мъста: Мате. 11, 15. Ср. Ос. 11, 1, Мате. 8, 17. Ср. Исаін 53, 4; Іоан. 19, 37. Ср. Зах. 12, 10; Рим. 9, 17. Ср. Исх. 19, 16. Авторъ, вонечно, не согласится съ мыслью, что апостолы не умъли опредълить подлиневищаго откровенія ветхозавътнаго. Если же не согласится, то долженъ принять, что греческій переводъ не представляеть собою подлинныйшаго откровенія ветхозавътнаго. Если бы онъ быль таковъ: то апостолы пользовались бы въ указанныхъ мъстахъ только имъ, а не еврейскимъ текстомъ отъ него отличнымъ и въ то же время одинаковымъ съ нынъшнимъ текстомъ еврейскимъ. Если бы авторъ пожелалъ ослабить силу этого вывода мыслью, что будто во время апостоловъ текстъ еврейскій былъ другой, не похожій, на ныпъшній и что онъ возстаеть только противъ нынъшняго еврейскаго текста; то онъ, вопервыхъ, нашелъ бы себъ обличение въ тъхъ самыхъ мъстахъ Ветхаго Завъта, которыя приведены въ Новомъ Завътъ и нами указаны, а вовторыхъ нисколько не ослабилъ бы вывода, что и во времена апостолова преческій перевода, въ нъкоторыхъ по крайней мъръ мъстахъ, не представляль подлинный шаго откровенія ветхозавъщнаго.

Послѣ этихъ замѣчаній, думаемъ, не останется уже силы ва словами автора, что церковь православная «не знала и не знаемъ еврейской Библіи. Съ самаго начала от апостоловъ, черзъ всъ соборы, и досель держалась и держится она Библіи въ переводъ 70-ти.» Не останется силы и за словами автора о тѣхъ страшныхъ слѣдствіяхъ, на которыя онъ указываетъ, какъ на естественныя послѣдствія непринятія

разобраннаго нами положенія. «Если, говорить онъ, св. церковь не умѣла указать намъ, гдѣ чистое слово Божіе, то какой
она столпъ и утвержденіе истины? Если она не узнала истиннаго богооткровеннаго слова, то какъ вѣрить, что она вѣрно
внаетъ, опредѣляетъ и указываетъ намъ и всякую другую истину? Отсюда не можетъ не родиться подозрѣніе, истинны ли
и всѣ догматы церкви, не слѣдуетъ ли и ихъ пересмотрѣть,
чтобы опредѣлить подлиннѣйшее исповѣданіе вѣры. А кто
станетъ на эту дорогу, тотъ въ душѣ сталъ уже протестантъ».
Всѣ эти страхи изчезаютъ, какъ скоро падаетъ положеніе,
что «въ греческомъ переводѣ церковь указала подлиннѣйшее
откровеніе ветхозавѣтное». Церковь, какъ мы видѣли, такого
указанія не дѣлала.

Другое теоретическое основаніе, на которомъ авторъ созидаетъ свою мысль о необходимости чуждаться еврейской Библів в считать переводъ греческій за подлиннъйшее откровеніе ветхозавътное, состоитъ въ слъдующемъ умозаключеніи:

«Если писанія въ новомъ (то есть въ недавно изданномъ русскомъ) переводъ суть подлиннъйшія, то тъ же писанія, содержимыя церковію въ переводъ 70-ти, не суть подлинныя. А отсюда что выходитъ? Выходитъ то, что церковь Божія питала насъ доселъ и питаетъ не чистымъ хлъбомъ Слова Божія, а хлъбомъ смъшаннымъ съ соромъ и мякиною, и что стало быть она не мать, а хуже мачихи».

Сужденія автора утратять значительную часть своей силы, если исключить изъ нихъ повятія: соръ, мякина. Эти слова сильны; но они поставлены авторомъ неправильно. Въ устахъ неумъренныхъ защитниковъ текста еврейскаго они могли бы относиться или къ тъмъ мъстамъ и книгамъ греческой Библіи, которыхъ въ еврейской Библіи совсъмъ нътъ, или же къ тъмъ мъстамъ, которыя въ греческомъ представляютъ смыслъ отличный отъ смысла соотвътствующихъ мъстъ еврейскаго текста. Ни къ мъстамъ перваго рода, ни къ мъстамъ втораго рода понятія сора и мякины не должны быть прилагаемы.

Они не приложимы въ первомъ случав, потому что пека-

новическія мъста Библіи суть только такія мъста, несомивнное Божественное происхожденіе которыхъ отъ церкви сокрыто. А называть соромъ и макиною то, о божественномъ происхожденіи чего не можешь сказать ничего върнаго, будетъ не только весьма странно, но и невозможно. «Неизвъстно, по внушенію ли Духа Божія написана книга Премудрости Соломоновой; слъдовательно эта книга—соръ и макина.» Такъ разсуждать никто не будетъ.

Не слъдуетъ прилагать понятія сора и мякины въ гречесному переводу и въ томъ случав, если брать во вниманіе мъста перевода, представляющія смыслъ, отличный отъ смысла соотвътствующихъ мъстъ еврейскаго текста. Изъ двадцати строкъ перевода одна окажется не сходною съ подлинникомъ. Предположимъ, что во многихъ (хотя и не во всъхъ) изъ этихъ двадцатыхъ строкъ допущена дъйствительная неправильность перевода, вслъдствіе которой мысль священнаго писателя стала непонятною или получила другой видъ: и по отношенію къ этой строкъ, закрывшей отъ насъ истинную мысль боговдохновеннаго писателя, мы не получаемъ права назвать ее соромъ и мякиною. Если въ ней есть неправильность перевода или неясность: пусть она и носитъ принадлежащее ей имя строки неправильной, неясной. Какъ увидимъ далъе, разстояніе, раздъляющее неправильности перевода отъ кормленийя соромъ и мякиною, весьма велико.

Раскрываемая теперь нами погрышность получила свое начало отъ того, что авторъ приняль за голосъ церкви то свое собственное положеніе, несправедливость котораго нами была уже указана, именно положеніе: «церковь указала въ переводъ греческомъ подлиннъйшее Слово Божіе.» Авторъ не можеть, да конечно и не долженъ, примириться съ мыслью о возможности находить какія-нибудь неточности или неправильности въ томъ текств, который (будто бы) признанъ церковію за подлиннъйшее Слово Божіе. Этимъ убъжденіемъ автора и нужно объяснить употребленіе словъ: соръ и мякина. Не будь этого убъжденія: тогда автору не трудно было бы до-

пустить возможность существованія въ греческомъ переводъ нъкоторыхъ неправильностей; тогда автору не было бы затруднительно дать себъ отвътъ на вопросы: какъ примириться съ церковнымъ употребленіемъ такого перевода, въ которомъ можетъ оказаться доля неправильностей? И почему за церковное употребленіе такого перевода нельзя называть церковь мачихою?

Отвътъ былъ бы не затруднителенъ и заключался бы въ слъдующемъ.

Слово Божіе, преданное письменно, при всей заботливости объ его неповрежденномъ сохранения, должно было въ значительной степени подпадать общей судьбъ всего писаннаго, И писцы и читатели могли оставлять на рукописяхъ Слова Божія следы человеческаго несовершенства. Описки и переписки, замътки и поправки на первыхъ же экземплярахъ списковъ съ первой рукописи могли положить нвчто, чему быть въ рукописяхъ не должно. Чъмъ дольше, тъмъ больше привносилось въ рукописи разнаго рода неисправностей; къ ошибкамъ прежнимъ присоединялись новыя. Явится потребность очищенія, исправленія рукописей; болье или менве исправятся рукописи, и затымь неизбъжно повторяется прежняя исторія. Трудъ исправленія — трудъ тяжелый, школьный, не вствиъ доступный. Не мудрено, что церкви Божіей во встать странахъ приходилось допускать существованіе разныхъ неисправностей въ рукописяхъ Слова Божія, даже употребляеныхъ при богослужения. Укорять за это какую бы то ни было цер-ковь, — это значить требовать отъ церкви, чтобы она, начиная съ появленія первыхъ рукописей священныхъ книгъ, держала штатъ корректоровъ, неспособныхъ допустить ни одной ошибки въ каждой вновь являвшейся рукописи.

Съ переводами Слова Божія діло еще трудийе. Разділяя общую судьбу рукописей, такъ легко подвергающихся порчі, переводы и сами въ себі въ заключають много условій несовершенства. Ни одного перевода вполить соотвітствующаго подлиннику быть не можеть даже и въ томъ случай, когда переводчики

идеально безукоризненны; это потому, что слова и формы одного явыка не могуть совершенно точно соотвътствовать словамъ и формамъ другаго явыка. Здесь заключается первая, неустранимая, органическая причина несовершенства переволовъ. По невозможности передать совершенно точно въ переводъ на одинъ языкъ написанное на другомъ является неизбъжнымъ разнообразіе переводовъ; одно и тоже можно перевести близко къ подлиненку, но въ тоже время различными словами, и въ каждомъ изъ переводовъ будетъ своя доля правоты и своя доля неправоты. Затвив немощи человъческія, присущія и лучшимъ переводчикамъ, всегда оставляють свои слъды во всякомъ переводъ. Всъ эти причины въ совокупности допускають и вызывають поправки переводовь, которыя оказываются въ свою очередь источникомъ разнообразныхъ варіантовь въ рукописяхъ переводовъ. Разности вызывають нужду сличенія и исправленій переводовъ, при чемъ выборъ того, а не другаго чтенія такъ же можеть давать місто новымъ неправильностямъ. При такомъ положеній діла требовать отъ церкви, чтобы употребляемый въ ней нереводъ быль чуждъ всякихъ ногръшностей, — это значить предъявлять тре-бованія неисполнимыя; а тъмъ болъе укорять церковь за то, что она не дваасть того, чего нельзя сдвлать, обзывать ее ва это мачихою, - и совершенно неумъстно.

Мы останавливали вниманіе читателей на рукописяхъ Слова Божія, а не напечатныхъ наданіяхъ, и потому что до появленія рукописей въ печати прошли тысячельтія, а печать есть дъло сравнительно недавнее, и потому что печатное Слово Божіе взито изъ твхъ же рукописей; вследствіе этого и печатные тексты не могуть не заключать въ себъ несовершенствъ оставшихся въ рукописяхъ. Печатные тексты Библіи врепятствуютъ дальныйшему развитію рукописныхъ погрышностей, но не искореняють всвхъ допущенныхъ уже погрышностей; тыпь болье не могуть они исправить органическихъ несовершенствъ переводовъ.

Изъ такого неизбъжнаго состоянія вещей проистекаеть,

между прочимъ, одно такое слъдствіе, раскрытіе котораго должно, надъемся, ослабить борьбу, начатую авторомъ въ польву мысли о непререкаемой подлинности Слова Божія въ переводъ семидесяти.

Сдвлаемъ предположение непозволительной смвлости. Предположимъ, что подъ вліяніемъ разбираемой статьи церковь русская ръшила признать переводъ семидесяти подливиъйщимъ Словомъ Божінмъ и поручила автору озаботиться новымъ изданіемъ этого перевода. Намъ кажется, это дівло должно было бы повергнуть его въ неисходныя затрудненія. Оказалось бы, что досель напечатанныя изданія этого перевода: вопервыхъ, разнятся между собою во многихъ мъстахъ; вовторыхъ, изданы, по большей части, съ внесевіемъ въ нихъ критического, раціонального элемента, то есть, издатели ихъприлагали обычную ученую критику къвыбору тъхъ или другихъ чтеній, при чемъ неръдко обращали внимавіе на тексть еврейскій, набирали чтенія ему напболве соотвътствующія. Оказалось бы еще, что даже издания точно печатанныя съболве древних рукописей представляють значительные разности. На чемъ пришлось бы въ такихъ обстоятельствахъ основаться издателю при изданіи подлинныйшало Слова Божія? Гдв онъ найдетъ руководящую нить, которая поможеть ему дойти до открытія подлиннаго текста семидесяти? Ка не найдеть недатель; онъ должень будеть ограничиться результатами въроятными только, то есть, при помощи ученой критики признаеть, что въ такихъ-то и такихъ-то мъстахъ сападуетъ избрать чтеніе такое-то. При такомъ образь дайствій разуманадателя окажется верховнымъ критеріемъ въ опредъленіи подлинный шаго текста Слова Божія. Церковь должва будеть повърить разуму издателя, на его разумъ основаться, и слъдовательно вступить въ дълв величайшей важности подъ руководство такого начала, котораго авторъ разбирвеной статьи отвращается, какъ начада протестантского. Самъ авторъ окажется протестантомъ не ег душь только, чемъ онъ дугаетъ читателей, но и въдийствии, инфющень значение величайщей важности.

Затрудненія возстануть и съ другой стороны. Авторъ, заботясь объ изданія подлиннаго текста греческаго перевода, не можетъ, конечно, остаться равнодушнымъ къ вопросу, въ какомъ отношени будеть стоять въ этому тексту нашъ славянскій переводъ. Нужно, само собою понятно, чтобы славянскій переводъ совершенно соотв'єтствоваль греческому; нужно, чтобы и русская церковь имъла въ своемъ переводъ точнъйшій снимовъ подлиннъйшаго Слова Божів. Кавъ будеть относиться нашъ славянскій переводъ къ будущему, предполагаемому нами, изданію греческаго перевода, гадать объ этомъ невозможно; но несомивние то, что сравниваемый съ теперь существующими изданіями перевода семидесяти нашъ славанскій переводъ представляеть не очень малое количество разностей, представляеть не смотря на то, что онъ долженъ бы быть точнымъ переводомъ съ греческаго. Исправлять греческій тектъ на основаніи славянскаго авторъ, конечно, не согласится; это была бы явная неправильность; да и греческая церковь не признала бы веданнаго имъ текста за свой. А ръшившись исправить славянскій тексть по греческому, авторъ можеть подвергнуться твих укорамъ, которые онъ самъ пред-назначалъ для другихъ. Ему могутъ сказать: «Если писанія въ новомъ (славянскомъ исправленномъ) переводъ суть подлиннъйшія, то тъ же писанія, содержимыя церковію въ прежнемъ славянскомъ переводъ, не суть подлинныя. А отсюда что выходить? Выходить то, что церковь Божія питала насъ до-селт и питаеть не чистымъ хивбомъ Слова Божія, а хивбомъ, смъщаннымъ съ соромъ и мякиною, и что стало быть оване мать, а хуже мачихи.»

Читатель видить, что я не виновать въ такихъ умозаключеніяхъ. Они только неизбъжно истекають изъ положеній, выслазанныхъ авторомъ.

Можетъ смущать мысль: какъ же согласить съ достоииствомъ, авторитетомъ и назначениемъ церкви такое положение дълъ, при которомъ оказывается, что церковь не имъегъ не-

34

подвижнаго текста Библіи и предлагаетъ върующимъ переводъ, можеть быть, не чуждый недостатковъ?

Отвътъ не затруднителенъ. Если цорковь не объявляла и не думаетъ, что употребительный въ ней переводъ безукоризненъ; если церковь готова во всякое время изъяснить неясности или пеправильности этого перевода; если периовь всегда обращалась къ наслъдованію Писанія во всехъ потребныхъ случаяхъ, не ограничиваясь готовымъ переводомъ; если въ употребительномъ переводъ никто не отыскивалъ и не отыщетъ чего-либо несогласнаго съ ученіемъ истины, чего-либо увеличивающаго или уменьшающаго содержание догматовъ въры и правилъ правственности; если наконецъ церковъ вивсть съ употребительнымъ переводомъ предлагаетъ върующемъ для ихъ наученія и другой болье ясный, болье точный переводъ: то въ цервии нинто не можеть обращаться съ укоромъ что она на самомъ дълъ питаетъ чадъ своихъ не чистымъ Словомъ Божіниъ. По сили всихъ указанчыхъ условій она питаеть ихъ въ дъйствительности истиниымъ Словомъ Бенківмъ А при такомъ состояни двла ни достоинство, ки авторитетъ. ни назначение церкви не могуть подлежать тяжкимъ укорыз-намъ за существование въ употребительномъ переведъ твкъ или другихъ неисправностей.

Могутъ сказать: «все же лучше будетъ, если неисиравности будутъ исправлены.» Спорить противъ этого не будемъ; даже стоимъ крипко за исправленіе. Замътимъ только. что двло исправленія употребительнаго перевода, двло приведенія его въ соотивтствіе съ церковнымъ равумъніемъ каждаго мъста Священнаго Писанія есть, по иногимъ причинамъ, двло весьма трудное. Между прочимъ в исторія исправленія нашихъ богослужебныхъ вингъ даеть этой мысли ясныя доказательства. Но старое время оставниъ въ поков. Можетъ быть авторъ, съ ноторымъ мы сперимъ, не станеть отрицать, что наши богослужебныя иншти и теперь, послъ ихъ исправленія, не чужды ивноторыхъ неисправностей. Новое исправленіе богослужебныхъ книгъ конечно легче, не-



жели исправление унотребительнаго перевода Священнаго Инсанія. Но можно ли думать, что это сравнительно легиое двло можеть обойтись безъ весьма велинихъ затрудновій и въ настоящее время? Думаемъ, что нътъ; тъмъ больо думаемъ это объ исправленіи перевода Священнаго Писанія.

Назадъ тому три въна слишкомъ римской церкви предстояла нужда ръшить вопросъ: не будеть ли сообразиве съ достоинствомъ, авторитетомъ и навначениемъ перкви привнать, что употребительный въ этой церкви переводъ, Вульгата, есть подлинное Слово Божіе? По этому вопросу церковь римская дала на Тридентскомъ соборъ такое ръшение: «соборъ, видя, что не мало пользы можеть выдти для церкви Божіей, если изъ всвяъ существующихъ латинскихъ переводовъ свящевныхъ книгъ каной-нибудь будетъ признанъ за совершенио достовърный (или за подливный, pro authentica), постановляетъ и объявляеть, чтобы этогь самый древній переводъ-Вульгата, одобренный долгимъ, въ теченіе столькихъ въковъ, употребленіемъ въ церкви, считался за совершенно достовърный въ публичныхъ чтеніяхъ, разсужденіахъ, проповъдяхъ в золкованіяхъ, и чтобы никто не смізлъ отвергать его подъ накимъ бы то ни было предлогомъ.» Правда, не безпревесловно. принять быль на соборь этогь новый догиать. Несогласные указывали на то, что въ древней церкои многіе переводы были въ употребленін; на то, что только въ носледствін въ Римъ начали отдавать предпочтеніе переводу Іеропима; что въ Вульгать многое требуеть исправления. Иные соглашались признать Вульгату за переводъ достовърный только въ томъ сиысль, что въ немъ нътъ ничего противнаго въръ и нравственности. Но возраженія остались безъ последствій. Вульгата признана была за переводъ совершенио достовърный вли даже за самый подлинникъ; но только соборъ призналъ необходимым пересмотрыть этот подлиниих и исправить.

Итакъ римская церковь сдълала опыть въ томъ направленіи, которое находить себъ сочувствіе и у нъкоторыхъ изъ членовъ Православной церкви. Опыть нельзя признать возбуж-

дающимъ зависть уже и по тому одному, что собору, составившему выписанное нами опредъленіе, пришлось составить н оговорку, уничтожающую всю силу опредвленія; пришлось только признать необходимым исправление достовърнаю и подлиннаго перевода, то есть достовърное признать недостовърнымъ! «Чтобы эти два постановленія не показались кому-нибудь противоръчащими», говорить оффиціальный, одобренный папою историвъ собора, језунтъ Паллавичини, «соборъ постановиль оговорку эту выразить такъ: должно заботиться, чтобы въ последствін Вульгата надаваема была какъ можно тщательпъе.» Можетъ быть это и хитро; можетъ быть хитро и то, что переводу положено «считаться за совершенно достовървый въ публичныхъ чтеніяхъ, равсужденіяхъ, проповъдяхъ и толкованіяхъ»; но не думается намъ, чтобы отъ подобныхъ хитростей можно было ждать чего нибудь промъ ущерба достоинству, авторитету и назначенію церкви, вынужденной прибъгать къ такимъ изворотамъ.

Теперь попробуемъ сделать предположение, не нивющее реальнаго значения, но способное послужить къ нашему научение.

Представимъ себъ, что и православная церковь русская пожелала витъ неподвижный тексть, въ которомъ ви одна буква не можетъ быть намвнена. Пойти къ этой цъли можно было бы слъдующими нутями: или 1) признать безусловно подлиннымъ употребительный славянскій текстъ; или 2) признать его подлиннымъ, но съ оговоркою относительно нужды исправить нъкоторыя ненеправности; или 3) признать подлиннымъ текстъ греческій; или 4) усвоить значеніе непогръшимаго тексту еврейскому; или 5) признавъ изкоторыя неисправности и за еврейскимъ и за греческимъ и за- славянскимъ текстами, создать новый видъ текста.

Первымъ путемъ нельвя пойти, потому что нъкоторыя неисправности славянскаго перевода не только по отношению къ тенсту еврейскому, но и по отношению къ греческому, такъ ясны и неопровержимы, что нашъ никакъ невовможно будетъ ни самимъ дойти до въры въ наше опредъленіе, ни пріобръсти эту въру со стороны другихъ. Никто не привнаетъ и того, что подлинный текстъ явился въ церкви только съ того времени, когда явился славянскій переводъ. И такъ какъ, кромъ того, онъ былъ исправляемъ: то предстояла бы нужда ръшить, послъ котораго исправленія этотъ переводъ пересталъ нуждаться во всякомъ исправленія?

Вторымъ путемъ, какъ мы видъли, уже хожено при пособів іезунтскихъ хитростей, но съ плохимъ успъхомъ. Сами католики и теперь, послъ неоднократныхъ исправленій Вульгаты, послъдовавшихъ вслъдъ за объявленіемъ ея совершенно достовърною, признаютъ въ ней существованіе многихъ погръшностей.

На третьемъ пути намъ предстанутъ неодолимыя преграды. Вопервыхъ, безспорнаго, несомнительнаго во всъхъ частностяхъ, греческаго текста еще нътъ; нужно создать его, а создать никто не въ силахъ. Вовторыхъ, греческій текстъ представляетъ несомнънныя погръмности, которыя придется напередъ исправить съ текста еврейскаго. Въ третьихъ, за невозможностію всъмъ чадамъ церкви православной читать Священное писаніе по гречески придется напередъ исправить переводъ славянскій, а затымъ и на него простереть понятіе непогръщимости, и такимъ образомъ вмъсто одного признать два текста непогръщимыми. Нужно будетъ, говоримъ, и на славянскій текстъ простереть понятіе непогръщимости, а иначе авторъ опять скажетъ, что церковь русская питаетъ чадъ своихъ соромъ и мякиною.

На четвертомъ пути придется встрътиться съ такими, хотя сравнительно и немногочисленными, погръщностями текста еврейскаго, существование которыхъ не дастъ намъ возможности успокоиться на мысли о непогръщниости и этого текста.

Наконецъ мысль о созданіи своего новаго текста на основаніи тщательнаго изученія еврейскаго и греческаго текстовъ и на основавіи сличенія древнъйшихъ рукописей хотя и можетъ придти въ осуществленіе и дать намъ наилучшій по

возможности текстъ священныхъ книгъ Ветхаго Завъта; но исполнение этой мысли и не скоро можетъ послъдовать в дастъ во всякомъ случав только наиболъе достовърный, а не месомпънный текстъ Библін.

Вст возможные пути пройдены въ нашихъ предположеніяхъ. Вст они не могутъ привести къ желанной цтли, и вст они заставляють спросить: если достоинство и авторитетъ церкви мераврывно связаны съ существованіемъ неподвижнаго текста Библіи; то до времени полученія ттить или другимъ изъ указанныхъ путей такого неподвижнаго текста въ какомъ же положеніи находились достоинство и авторитетъ церкви? А прошло, какъ извъстно, уже осымнадцать втковъ существованія церкви Христовой.

Къ разряду такъ же теоретическихъ основаній нужно отнести слѣдующее основаніе, приводимое авторомъ противътекста еврейскаго. «Еврейская Библія, говорить онъ, нравится очень протестантамъ; не по тому ли это, что въ ней есть сродный вмъ элементь, именно произвольныя соображенія и догадливости ума, которыя у нихъ господствують во всемъ? По крайней ивръ на эту мысль наводить то обстоятельство, что канъ только родилось протестантство, такъ взяло въ руки ветхозавътныя писанія въ нынъшнемъ еврейскомъ текстъ и упорно держится его на обличеніе, какъ ему кажется, православія, не чтущаго высоко той Библіи.»

Протестанны обратились отъ переводовъ къ подливному явыку ветховавътныхъ квигъ, равно какъ и къ подливному явыку новозавътныхъ писаній не по сочувствію къ «догадинвостямъ ума», а совершенно по другому основанію. Они, какъ навъстно автору, отвергли въ борьбъ съ римскомо церковію преданіе и пожелали руководствоваться въ своемъ ученія однимъ Священнымъ писаніемъ. Имъ нуженъ былъ подлинный текстъ внигъ и Ветхаго и Новаго Завъта; только на немъ они хотъли опираться. Естественно, что они искали подлиннаго текста Священнаго Писанія для книгъ Новаго Завъта на греческомъ языкъ, а для книгъ Ветхаго Завъта на еврейскомъ.

Подливными словами Писанія они хотвли обличить римскую дерковь, а «обличеніе православія не чтущаго высоко еврейскую Библію» имъ и на мысль не приходило; они его и не внали.

Кромъ разобранныхъ нами теоретическихъ основаній, въ силу которыхъ авторъ статьи полагаетъ, что переводъ греческій «есть самый точный, есть истиннъйшее представленіе подлинныхъ писаній пророческихъ», овъ указываетъ читателямъ не мало и другихъ положеній, наъ которыхъ одни имъютъ цъль возвысить значеніе перевода греческаго, другіе имъютъ цъль унивить значеніе текста еврейскаго. Ознакомимся съ этими положеніями.

Авторъ прежде всего желаетъ поставить греческому переводу въ заслугу и особенное преммущество значительное количество заключающихся въ немъ такихъ мъстъ, которыя разумънію не поддаются. Это необыкновенное преммущество или эти «темноватости», какъ выражается авторъ, причину своего существованія имъютъ, по его метнію, въ точности перевода, въ буквальной передачъ всего темноватаго и въ подлинникъ.

Не можемъ признать этой мысли справедливою, вопервыхъ потому, что въ греческомъ переводъ есть весьма много мъстъ такихъ, изъ которыхъ несомнънно видно желаніе переводчивовъ пояснять еврейскій текстъ, — желаніе совершенно противсноложное тому стремленію, которое предполагаетъ авторъ. Вовторыхъ потому, что во многихъ изъ темвыхъ мъстъ перевода до полной несомнънности ясны причины его темноты. Такими причинами чаще всего служили: неправильность визченія, даннаго еврейскому слову, пропускъ слова, неправильность въ раздъленія еврейскихъ словъ (оми писались всъ въ ряду, бевъ промежутковъ), ошибки чтенія одной буввы вивсто другой. Если отъ насъ потребуютъ доказательствъ нашихъ словъ, то мы готовы представить ихъ въ такомъ количествъ, которое удовлетворитъ самаго требовательнаго читателя, и такого качества, которое спору не оставитъ мъста.

Авторъ желаетъ основаться на авторитетъ іудеевъ, которые будто бы видъли совершенное сходство еврейскаго текста и греческаго перевода и вполнъ удовлетворялись переводомъ.

Несомивно, что переводъ, вызванный нуждачи египетскихъ іудеевъ забывавшихъ родной языкъ в усвонвшихъ себъ языкъ греческій, нъкоторое время былъ въ употребленіи у части іудеевъ, подпавшихъ вліянію греческой образованности. Но мысль, что іудеи понимавшіе еврейскій языкъ «видъли совершенное сходство» перевода съ подлянникомъ, ничъйъ не можетъ быть подтверждена, кромъ подложнаго сказанія Аристея, въры не заслуживающаго. Извъстно, что еще въ первомъ въкъ по Рождествъ Христовомъ іудеи осуждали этотъ переводъ, а въ слъдующемъ въкъ у нихъ явились три новыхъ перевода греческихъ: Акилы, Симмаха и Феодогіона, но и тъ скоро вышли мэъ употребленія. Въ новыхъ переводахъ не было бы нужды, еслибы іудеи видъли совершенное сходство стараго перевода съ еврейскимъ текстомъ.

Авторъ желаетъ основаться на авторитетъ всъхъ върующихъ христіанъ. «Върующіе христіане, въ церкви Божіей, говоритъ онъ, всъ до единаго и не знали другаго Слова Божія кромъ того, которое существовало въ переводъ 70-ти толковниковъ».

Говоря это, авторъ не обращаеть вниманія на то, что и апостоль знали «другое Слово Божіе, кромъ существовавшаго въ переводъ семидесяти»; ибо они въ разныхъ мъстахъ приводятъ слова Ветхаго Завъта въ переводъ далекомъ отъ греческаго и близкомъ къ еврейскому тексту. Не обращаеть вниманія на то, что христіане западные, православные читали съ четвертаго въка Слово Божіе къ такомъ латинскомъ переводъ, который далекъ отъ греческаго текста и близокъ къ еврейскому. Не обращаетъ вниманія на то, что сирскіе христіане знали Слово Божіе въ переводъ на свой родной явыкъ, такъ же отличномъ отъ греческаго. Не обращаетъ вниманія и на то, что върующіе же христіане и въ нашей русской церкви положяли столько трудовъ на составленіе и взданіе русскаго перевода Ветхаго Завъта съ языка еврейскаго.

Авторъ желаетъ основаться на мысли о повреждении еврейскаго текста. Эта мысль, безспорно, имветъ важное значение въ рашении вопроса о превосходствъ греческаго перевода передъ еврейскимъ текстомъ. Посмотримъ, чего авторъ доститаетъ на этомъ пути.

Для автора осязательным доказательством порчи еврейскаго текста служать греческіе переводы Акилы, Симмаха и Оеодотіона и Они не согласны между собою и съ переводомъ 70-ти, хотя всв были двланы съ еврейскаго. Это значить, что изъ переводчиковъ каждый читаль и понималь еврейскую Библію иначе, нежели другіе, и всв они иначе читали и понимали ее, нежели какъ она читалась и понималась въ то время, какъ переведена была 70-ю толковниками».

Злысь не только не заключается «осязательнаго» доказательства, но и никакого. Упомянутые переводы извъстны намъ въ весьма пемногихъ отрывкахъ, по которымъ мы не можемъ себъ составить яснаго понятія о томъ, каковы были эти переводы. На основаніи отчасти самыхъ отрывковъ, отчасти стороннихъ свидътельствъ, съ въроятностію лишь можно свазать, что Акила въ своемъ переводъ, повидимому, старался быть буквально точнымъ; Симмахъ желалъ передать только смыслъ подлинника, не заботясь о точной передачь выраженій; Осодотіонъ хотъль соблюсти средину. Правда, что Оеодотіоновъ переводъ вниги пророка Данівла управль въ переводъ семидесяти: но какъ онъ относится къ переводу двоихъ другихъ переводчиковъ, и какъ относится къ утраченному переводу жниги пророка Даніила, составленному семидесятью переводчиками, объ этомъ судить не имвемъ никакихъ данныхъ. При такой скудости нашихъ познаній о переводахъ Акилы, Симмаха и Оеодотіона мы не можемъ ничего свазать ни о томъ, до какой степени разнились переводы между собою, ни о томъ, каковъ былъ еврейскій тексть, находившійся у переводчиковъ тюдъ руками. А отсюда съ несомнънностію следуеть, что «осявательное доказательство» не только не осязательно, но в не есть доказательство поврежденія еврейскаго текста. Прибавимъ

нь этому, что блаженный Өеодорить въ своихъ толкованіяхъ два раза съ похвалою относится во встиъ трониъ переводчикамъ: однажды за переводъ одного мъста книги пророка Исаін, другой разъ за переводъ одного мъста книги пророка Авдія. Изъ словъ, какими онъ хвалить въ этихъ двухъ случаяхъ вхъ переводъ, видно, что всв трое переводчики перевели указанныя мъста одинаково. Прибавимъ еще отвывъ блаженнаго Іеронина о переводъ Акилы, что онъ не только не представляетъ ничего противнаго христіанству, но даже предсиавляеть «иногое для подтвержденія нашей въры». Въ заключеніе же этихъ свидътельствъ справедливо будетъ поставить свидътельство самаго автора разбираемой статьи, который, какъ ны видъли, признаетъ весь греческій переводъ за подлицивищее Слово Божіе. А въ составъ греческаго перевода находится и Өеодотіоновъ трудъ. Ему, а не кому другому, принадлежитъ переводъ книги пророка Даніила, ему, «отщепенцу», по выраженію автора, составлявшему переводъ «въ угоду евреямъ». И мы, къ удивленію, досель пользуемся частію его трудовъ, изъ чего выведемъ, по крайней мъръ, то заключение, что Өеодотіоновъ переводъ не очень худъ.

Ошибки перенисчиковъ составляють у автора другое доказательство въ пользу мысли о поврежденіи еврейскаго текста. Читатель припомнить, что выше нами была высказана мысль о неизбъжности въ рукописяхъ ошибокъ, происходящихъ отъ переписчиковъ, и мы нисколько не наклонны умалять ея значеніе. Мы только не видимъ, почему же нужно дъйствіе этого зла простирать на одинъ еврейскій текстъ. Думаемъ, что оно еще сильнъе должно было отражаться на рукописяхъ греческато перевода. Рукописи перевода наслъдованы были христіанами отъ евреевъ, которые дорожить ими должны были менъе, чъмъ рукописями еврейскими, а потому и не такъ тщательно заботиться объ ихъ исправности. Рукописей требовалось для церкви Христовой много, потому что она распространялась очень быстро и сильно, а между тъмъ смутныя и тяжкія времена гоненій едва ли могли давать удобства спожойно заниматься перепискою и провърною рукописей гречесваго перевода Ветхаго Завъта. Школъ въ это время (то есть во время гоненій), подобныхъ школамъ іудейскимъ, гдъ Священное Писаніе было главнымъ предметомъ изученія, христіане имъть не могли; приходилось учиться или у частныхъ лицъ или въ школахъ языческихъ, которымъ не было дъла до Священнаго Писанія. При такихъ условіяхъ судьба греческихъ рукописей Ветхаго Завъта въ рукахъ христіанъ не могла быть достаточно обезпеченною. Онъ же, естественно, не въ такой степени важное значение имфли для хонстіанъ первыхъ въковъ, какъ рукописи книгъ новозавътныхъ, заключавшихъ ученіе собственню христіанское. Не удивительно, это еще во II вък у одного изъ образованивниихъ людей своего времени, именно у св. Іустина мученика, оказался въ рувахъ такой воденсъ греческаго перевода ветховавътныхъ инигъ, который носилъ на себъ ясные следы поврежденія. Неудивительно и то, что еще въ III въпъ по Р. Х. раздались изъ устъ Оригена сътованія на «великое различіе» въ спискахъ греческаго перевода. Этимъ различіемъ были вызваны и критическіе труды пресвитера Лукіана въ Антіохіи († 311) и одного египетскаго епископа, которые трудились надъ новою редавцією греческаго текста. Во всякомъ случав по пути укоровъ переписливанъ нивакъ нельзя придти къ мысли о пренмуществахъ греческаго текста передъ еврейскимъ. Другой источникъ поврежденія еврейскаго текста авторъ ца-

Другой источникъ поврежденія еврейскаго текста авторъ находить въ особенностяхъ еврейскаго письма. Вниманіе его останавливается въ этомъ отношеніи на двухъ пунктахъ: вопервыхъ, на сходстві многихъ еврейскихъ буквъ, и во-вторыхъ, на отсутствін гласныхъ въ еврейскомъ текств, внесенныхъ въ текстъ, по мизнію автора, въ конців V віжа по Р. Х. Въ указаніи связи, какую эти особенности имізють съ поврежденіемъ еврейскаго текста, мысли автора имізють нізкоторую неопредівленность, требующую предварительнаго разъясненія.

По словамъ автора, «повреждение еврейскаго текста промяющло то от переписчиков, заменяющихъ одне изъ сход-

ныхъ между собою буквъ другими, то отг разнаго читанія слова: чему причиною служило отсутствие гласныхъ, вставленіе которыхъ по догадливости намінняло смыслъ рівченій н предложеній. Можно не подозръвать въ немъ какую либо злонамъренность; все шло обычнымъ чередомъ человъческихъ дълъ. Евреи дорожили словомъ предковъ и не могли искажать его намиренно: но нельзя не допустить, что въ твхъ которыя говорили въ охуждение евреевъ за невърие Евангелію, главъ ихъ искаль всякой возможности прочитать иныя слова, то такъ чтобы они казались болье понятными, то такъ, чтобы они снимали съ нихъ уворъ и лишали христіанъ опоръ къ ихъ обличенію. Говоримь: глазь, ибо у нихь много сходных букв, а поставь одну вмысто другой, выйдеть другой смысло; такъ же гласныя у нихъ не пишутся, а поставь одну вивсто другой, выйдеть тоже другой смыслъ». Далье у автора читаемъ: «ученымъ евреямъ пришла не худая мысль установить однообразное чтеніе, придумавъ разные значки для показанія, какую гдв читать гласную. Этимъ занялись мазореты». Въ какомъ же видъ писанія ветхозавътныя вышли изъ рукъ маворетовъ? «Во многомъ туть допущены отступленія и измъненія, то въ видахъ умененія неяснаго, то съцълію прякрыть непріятное обличеніе евреевь, при помощи писаній пророческихъ, отъ лица христіанъ, то можеть быть для того, чтобы представить божественное откровение въ другомъ видъ, нежели какт оно было вт рукахт христіань. Ибо христіане говорили справедливо, что они суть наслъдники обътованій древнему Израилю, и что къ нимъ перешло и богооткровенное слово, составлявшее первое преинущество Изранля. Противъ этого евреи и направились выставить Инсаніе, подъ именемь богооткровеннаго, такое, которое было бы сколько можно болье розно от того, какое было въ руках христіань, прикрывая свое злоуміе еврейскимь языкомг.... Источниками отступлений новаго сврейскаго текста от первоначального для мазоретовь были разныя чтенія, происшедшія отъ заминенія сходныхъ буквъ одньхъ

другими, в указаніе посредствомъ знаковъ, гдв какую читать класную, вависвышее во многощь отъ ихъ произвола и дававшее ему просторъ. Эти два источника давали возможность, а сказанныя предъ симъ побужденія разжигали усердіе мазоретовъ — представить ветхозавътныя писанія въ видь, сколько можно выгоднюйщемъ для евреевъ предъ лицемъ христіанъ.»

Въ выписанныхъ мъстахъ статьи находимъ слъдующія неопредъленности.

Изъ одного мъста статьи видно, что авторъ недопускает намъревнаго поврежденія текста евреями, изъ другаго мъста видно, что онъ предполагает намъренное поврежденіе текста; а изъ двухъ еще мъстъ видно, что онъ утверждает намъренное поврежденіе текста. Всъ три мысли вмъстъ стоять не лоджны.

Другая неопредвленность. Въ одномъ мъстъ авторъ замъну однъхъ еврейскихъ буквъ другими относитъ къ винъ единственно переписчиковъ, въ другомъ мъстъ, по видимому, авторъ привлекаетъ къ отвътственности за эти замъны и редакторовъ текста — мазоретовъ, предполагая, кавъ кажется, (говоримъ: по видимому, кажется, по неопредъленности выраженій, употребленныхъ авторомъ), что они намъренно замъняли однъ буквы другими. Итакъ однимъ ли способомъ гръшили мазореты, —подставляя подъ слова не тъ гласныя, какія надлежало, или и другимъ способомъ, —подмъняя однъ согласныя другими?

Третья неопредвленность, имвющая не малое значение въ вопрость о намъренном повреждении Библін, касается опредвленія того, чъмъ для евреевъ была Библія? По одному мъсту статьи автора выходить, что Библія была для евреевъ только словом предков; по другому — бож ественным откровеніем; по третьему—чъмъ-то такимъ, что можно было выставлящь под именем божественнаго откровенія.

Среди такой неопредъленности не будемъ доискиваться одного опредълениаго значенія въ словахъ автора. Предполо-

жимъ въ нихъ совивстное и мирное существовавае различныхъ значеній-и саныхъ ноблагопріятныхъ для евресвъ н еврейскаго текста и, сравнительно, менье неблагопріятнымъ. Допустить это для насъ будетъ удобно по самому содержание тъхъ разъясненій, которыми мы удовольствуемся. Мы ве будемъ говорить о томъ, какъ еврен дорожили Словомъ Божіимъ, какъ тщательно занимались его изученіемъ, какіе труды принимали на себя, чтобы сохранить его въ возможной пеповрежденности (говорнить ет возможной, вытя въ виду поизбъжпость и дъйствительное существование изноторыхъ недостатковъ еврейскаго текста); не будемъ говорить о законакъ постановки еврейскихъ гласныхъ; о способахъ провържть ихъ правильность путемъ сличенія съ сродными явычани арабскимъ, сирскимъ и халдейскимъ; о способахъ проиврять ихъ путемъ наученія вавилопоассирійской пунктуацін; о способахъ провърить ихъ путемъ сличенія съ различными древничи переводами и съ таргунами перваго и втораго въка. Вст деназательства, норорыя могли бы быть получены изъ этихъ источниковь и обращены противь автора, по различнымь причинамь могуть онаваться не достигающими цвли. Ограничнися такими объясненіями, неслъ которыхъ споръ, по нашему мевню, окажется совершенно неудобнымъ.

Если евреи (мазореты или переписчики, намъренно или ненамъренно) повреждали еврейскій текстъ Священваго Писанів, къ чему пибли, по мысли автора, большія удобства, представляемыя отсутствіемъ гласныхъ и сходствомъ многихъ (будто бы) согласныхъ; если они производили эти поврежденія по случаю (или: въ видахъ удобнъйшей) берьбы съ христіанами: то всв тъ мъста Ветхаго Завъта, при помощи которыхъ производимы были іудеямъ «со етороны христіана крюпкія обличенія въ невъріи и упорство» дояжны были (или: всего легче могли) подвергнуться поврежденію, чтобы впредь обличать было нечюмъ, нечъмъ по крайней мъръ въ глазахъ самихъ же евреевъ.

Прочтите же всв произведенія древней христіанской пись-

менности противъ іудеевъ, замътьте тъ мъста Писанія, которыя приводятся противъ іудеевъ, и затъмъ посмотрате, повреждены ли они въ еврейской Библін? Окажется, что нътъ, и спорить противъ этого невозможно, Библія у насъ въ рукахъ.

Но мысль человъческая гибка. Можетъ быть она будетъ отыскивать такой изворотъ: въ дошедшихъ до насъ полемическихъ сочиненіяхъ противъ іудеевъ заключены, конечно, не всъ тъ обличенія, которыя направлены были противъ іудеевъ, многія можетъ быть остались незаписанными и неизвъстными намъ, можетъ быть эти неизвъстныя обличенія и вызвали норчу тъхъ мъстъ Ветхаго Завъта, на которыхъ ови основывались.

Такой обороть мысли не пригодень будеть потому, что если извъстныя намъ и общеупотребительныя обличенія не вызвали порчу твхъ мъсть Ветхаго Завъта, на которыхъ они основы вались: то нъть ни мальйшихъ основаній предполагать, что такое дъйствіе произведено было обличеніями неизвъстными и даже, можеть быть, несуществовавшими.

Не пригоденъ будеть и такой оборотъ мысли: можетъ быть действіе этихъ обличеній не прамо простерлось на жиста Писанія, служившія основавіень для нихь, а возбудило въ іудеяхъ желаніе вести дело по хитрее, и именно такъ: «испортимъ иы, подумали уличаемые христіанами злохудожные іуден, разныя не относящіяся въ обличеніямъ міста своихъ священныхъ внигъ и тогда получимъ право сказать христіавамъ: ваши книги не сходвы съ нашими; потому обличеніямъ вашимъ, основаннымъ на вашихъ священныхъ книгахъ, мы не даемъ силы.» Этотъ оборотъ мысли, приписывая іудеямъ великую хитрость, на самомъ дълъ усвояетъ имъ весьма велижую простоту. По поводу приведеннаго предполагаемаго отвъта іудеевь всякій и не хитрый христіанивь могь возвразить іудеянъ: «я не касаюсь другихъ мъстъ вашихъ писаній; вы мив скажите только: написано въ вашихъ священныхъ кингахъ то, на основания чего я уличаю васъ, или нътъ?» Коварный іудей сознается, что написано, и не хитрый христіанинъ одерживаетъ легкую побъду.

Оважется при равсмотръніи Ветхаго Завъта, что «влоумные» іуден не съумъли, при всъхъ удобствахъ, испортить ни одного мъста изъ числа тъхъ, которые имъ полезно было бы испортить, еслибы они этого когда-нибудь желали. Ни обличеніе ихъ нравственныхъ качествъ, упорства и невърія, ни пророчества относительно ихъ плачевной судьбы, относительно ихъ разсъянія; ни пророчества о Мессіи, нах одившія постоянныя и ясныя приложенія къ лицу Інсуса Христа,—ничто подобное не было испорчено іудеями. Что-нибудь одно изъ двухъ: или іудеи, при всемъ своемъ коварствъ, были очень просты и несообразительны; или же предположеніе о порчъ имъ Библіи, вслъдствіе христіанскихъ обличеній, самою Библієюразрушается совершенно.

Укажемъ другое доказательство противъ предположения о намъренной или полунамъренной порчъ Библін, доказательство такъ же не допускающее серьезнаго спора.

Разсмотрите внимательно, въ какихъ мъстахъ и книгахъ Ветхаго Завъта встръчаются частыя и значительные разности между еврейскимъ и греческимъ текстами? Почти исключительно въ книгахъ и мъстахъ трудвыхъ по языку, то есть, по изложению. Возьмите Пятокнижие, книги историческия, исторические отдълы у вророковъ, не трудные по языку. Тутъ обыкновенно переводъ соотвътствуетъ подлиннику; разности очень незначительны. Чъмъ объяснить это? Предположение, что іуден портили только трудныя мъста, не можетъ удержаться какъ потому, что не подкръпляется никакимъ заслуживающимъ уважения доказательствомъ, такъ и потому, что есть трудныя мъста и даже книги, переведенныя удовлетворительно. Дъло объясняется проще. Во многихъ трудныхъ мъстахъ переводъ не удался переводчикамъ. Это объяснение подтверждается такимъ множествомъ примъровъ, которые исключаютъ всякую возможность спора. Въ этихъ мъстахъ обы-кновенно бываетъ очень легко объяснить, отчего и какъ имекно произошла погръшность въ греческомъ переводъ. Мы не поскупились бы на примъры, еслибы типографія могла печатать еврейскій текстъ.

Мысль о намъренной или полунамъренной портъ текста еврейскаго должна быть кинута, какъ оружіе старое, теперь совствив непригодное. А поврежденія не наміренныя, по крайней мврв нисколько не вызванныя борьбою противъ христіанъ, дъйствительно есть и теперь въ еврейскомъ текстъ; есть въ немъ и такія мъста, которыя могуть и даже должны быть исправлены по руководству греческого перевода. Вваниныя отношенія всёхъ такихъ месть ны въ цифрахъ представляемъ себъ (послъ не малаго изученія дъла) такимъ образомъ. Иво ста случаевъ разности между еврейсних и греческимъ текстами въ девяносто случаяхъ несомивниа погръщность греческихъ переводчиковъ; несомивнио и то, что въ этихъ мъстахъ переводчики имъли предъ собою тогь самый тексть еврейскій. вакой имвемъ и мы теперь. Въ девяти случаяхъ изъ ста трудно ръшить, ошибка ли на сторонъ переводчиковъ или они бевошибочно перевели съ кодекса несовстиъ исправнаго. Одинъ случай изъ ста бываеть ташой, когда нужно исправить нынъшній тексть еврейскій по руководству греческаго перевода. Кромъ указанныхъ случаевъ есть и такіе особые, не входящіе въ нашъ счеть случан, когда гречесній тексть сходень съ еврейскимъ, и однако же несомнительно, что и еврейскій и греческій тексты неудовлетворительны. Есть случан и такіе. что тексты не сходны между собою, и въ тоже время оба неудовлетворительны.

Если взять во вниманіе всё міста несходныя въ еврейскомътексть и греческомъ и міста, въ которыхъ оба тексты являются неудовлетворительными и при сходствів и несходстві; и если сравнить эти міста со всімъ составомъ еврейскаго текста и греческаго перевода, то нельзя будеть не удивляться не тому, что встрівчаются погрівшности, но тому, что ихътакъ мало въ книгахъ, написанпыхъ за нісколько тысячъ літь до нашего времени. Особенно возбуждаеть наше удивленіе переводъ греческій. Переводъ, явившійся назадъ тому двіз тысячи літь, составленный переводчиками, не одинаково знавщивми еврейскій языкъ, перешедшій оть одного народа къ

Digitized by Google

другому, распространевшійся въ великомъ мложествів списковъпереводъ не "свърявшійся съ подлинивкомъ, представляють однако же разности съ подлиненкомъ не болве какъ въдвадпатой своей доль, не разнится съ намъ на въ чемъ существенномъ, а иногда даже даетъ основанія из возстановленію истиннаго вида текста еврейскаго. Онъ драгоциненъ и тимъ. что несоментельно свидательствуеть, что никамъ не испорченъ подлинный тексть откровенія ветховавітнаго и что въ немъ есть только незначительное количество малыхъ нограниностей, неизбъжныхъ при рукописиомъ распространени книгъ въ теченіе длиннаго ряда въковъ. Можно надъяться, что н эти малыя погръщности при тщательномъ изученіи обоихъ текстовъ и при пособіи вновь открываемыхъ древнихъ рукописей будуть сопращаться въ своемь числь болье и болье. Если и не наступить время, когда можно будеть сказать: «нъть ин одной и малой погръщности въ текстъ Слова Божія; ны имжемъ теперь Слово Божіе въ томъ саномъ видъ, какъ оно вышло изъ усть и рукъ пророческихъ»; то ваступитъвремя, когда мысль о намъренной порчв текста еврейскаго не будеть иметь возможности и зарождаться, и когда теорія. «темноватостей» нигать не будеть интоть силы.

Недавно изданнымъ русскимъ переводомъ ветхозавѣдныхъкнигъ вносится свътъ во многое, что для многихъ было темнымъ. Онъ представляетъ слово Божіе подлиннъйшее, не, конечно, понимая это слово въ сравнительной, а не превосходной степени. Найдутся въ немъ, какъ и во всякомъ переводъ, мъста, допускающія улучшенія: но такъ бываетъ и во всякомъ дѣлѣ человѣческомъ. Судя по изданіямъ русскаго перевода Новаго Завѣта должно думать, что за улучшеніями дѣло и не остановится. Но дѣлать улучшенія по мѣстамъ, это совсѣмъ не такое великое и тяжкое дѣло, какъ то, которое теперь приведено къ концу.

Намъ хотвлось бы закончить статью не большимъ приложеніемъ, которое можеть въ мъноторой степени воснолнить

существенный недостатокъ нашихъ заивчаній. Разумъю недостатокъ примъровъ, взятыхъ исъ еврейскаго текста и необходимыхъ для подтвержденія нъкоторыхъ нашихъ сужденій о взаимныхъ отвошеміяхъ текстовъ еврейскаго, греческаго и славянскаго. При всей готовности подтверждать свои слова достодолжными доказательствами, мы вынуждены были, пре-имущественно положеніемъ нашего печатнаго дъла, не поддаваться своему влеченію. Теперь мы сдълаемъ только малую пробу, и то постараемся обойтись безъ еврейскихъ буквъ.

Возьмемъ для пробы какое угодио мъсто изъ ветхозавътныхъ книгъ. Я предлагаю съ своей стороны избрать начало осьмой главы книги Іова, предлагаю по причинъ совершенно безразличной для дъла, совершенно случайной, именно потому, что въ послъдній классъ занятій съ своими слушателями я началь разборъ этой осьмой главы, — началь не по выбору, а потому, что предшествующія главы мы успъли перевести въ предшествующіе классы. Изъ этого ясно, что выборъ чуждъ намъренности, и мы мижемъ право сказать, что беремъ первое раскрывшееся мъсто Библіи. Посмотримъ, что эта проба дасть для подтвержденія нъкоторыхъ сужденій, высказанныхъ въ моей статьъ.

На пространствъ первыхъ десяти стиховъ осьмой главы встръчаемъ слъдующія разности между текстами еврейскимъ, греческимъ и славянскимъ.

- Ст. 2. Два слова еврейскаго гекста означающія: вътерт бурный по-гречески переведены: πνεῦμα πολυρῆμον, духъ многорючивый. Изъ этого видно, что переводчики читали въподлинений тв же самыя слова, накія стоять и теперь въ еврейскомъ текств; они только предпочли образную рвчь подлиника переложить въ болве простую. Существу двла ихъ переводъ соотвътствуеть; ибо въ разбираемомъ мъстъ слова: бурный вътерз относятся къ горячимъ, не сдержаннымъ рвчамъ Іова. Сказано: слова устъ твоихъ—бурный вътерз. Переводчики только пожелали пояснить слова подливинка.
  - Ст. 3. Два слова еврейскаго текста означающія: искривить зв\*

Digitized by Google

судъ по-гречески переведены: ἀδιχήσει χρίνων, неправедно постидинить судя. Изъ этого перевода видно, что переводчики читали въ подлинникъ тъже самыя слова, какія стоять и теперь въ еврейскомъ текстъ, они опять только предпочли переложить образное выраженіе подлинника въ болье простое; и только по причинъ этого переложенія у нихъ вивсто существительнаго судъ поставлено причастіе: судя; а въ славянскомъ переводъ ἀδιχήσει переведено не совсъмъ точно словомъ: обидить, которое вносить въ ръчь новый оттънокъ.

Въ томъ же стихв еврейское слово, означающее: искривита, повторяется въ другой разъ. Въ этотъ разъ переводчики замвняють образное слово подлинника другима словомъ: тарабен, приведета въ безпорядока, возмятета (слав.). Следовательно, здъсь опять встречаемся только съ разръшениемъ образнаго выражения въ простое; только во второмъ случат разръшается тропъ иначе, чемъ въ первомъ.

Въ томъ же стихв еврейское слово (шаддай), означающее: всемогущій переводчики выразнли словами: ό πάντα ποτήσας, все сотворившій. Противъ правильности этого перевода возражать нечего; понатіе о сотвореніи всего хотя и не исчернываеть понатія о всемогуществъ, однакоже береть таное проявленіе всемогущества Божія, которое даеть ясное понатіе о самой силь этого свойства. Мы останавливаемъ въ настоящее время вниманіе читателей на переводъ греческомъ только потому, что переводчики въ другихъ мъстахъ обыкновенно ставать другое слово: παντοχράτωρ. Такъ они поступили и при переводъ пятаго стиха.

Въ 4 стихъ еврейскія слова, означающія: и послаль ихт въ руку беззаконія ихт, то-есть предаль ихъ въ руку ихъ собственнаго беззаконія, по-гречески переведены: ἀπέστειλεν ἐν χειρὶ τὴν ανομίαν αυτών, послаль въ рукь беззаконіе ихт; по другому чтенію: ἀπέστειλεν ἐν χειρὶ ἀνομίας ἀυτών, послаль въ рукь беззаконія ихъ. И тотъ и другой переводъ смысла удовлетворительнаго не представляють. Вслёдствіе этого въ славинскомъ переводъ поставлено: посла руку на беззаконія ихъ,

что не согласно ни съ еврейскимъ текстомъ, ни съ грече-

Очевидно, что въ настоящемъ случав переводчики читали текстъ еврейскій точно такъ же, какъ и мы читаємъ теперь. Они только не поняли, что нужно перевести не:  $\dot{\epsilon}$  у хегрі, въ руки, но єї у хеїра, въ руку. На этомъ основаніи они оставили безъ перевода присоединенное къ еврейскому глаголу мъстомивніе: ux; безъ этого опущенія вышло бы у нихъ еще хуже послаль ихъ въ руки беззаконіе ux; тогда не выходило бы и грамматическаго смысла.

Ст. 5. Съ еврейскаго этотъ стихъ читается такъ: если ты взыщешь Бога и Всемонущему помолишься. По гречески:  $\Sigma$  δὲ ἔφθριζε πρὸς χύριον παντοχράτορα δεόμενος, ты же утренной къ  $\Gamma$ осподу Вседержителю молясь.

Разность здёсь завлючается вопервыхъ въ отсутствіи слова: если. Переводчики пропустили этотъ союзъ, по нашему миёнію, въ силу такого соображенія. Они видёли, что слёдующій шестой стихъ начинается такъ же словомъ: если, и при томъ бевъ союза: и. Потому пятый стихъ, начинающійся словомъ если и незаключающій въ себъ другой половины періода, казался имъ неудовлетворительнымъ по смыслу. Этому: если иётъ соотвътствующаго: то ни въ пятомъ стихв, ни въ первой половинъ шестаго стиха. Тамъ есть свое если. Опустивъ: если, переводчики для удержавія связи въ ръчи поставили: о̀є, же.

Другая разность. Мы переводинь съ еврейскаго: езыщешь. Греческіе переводчики переводять: утреннюй. Здісь опять разницы въ чтеніи еврейскаго текста ніть никакой. Слово утренневала значить: рано вставала для какого-нибудь діпла, т.-е. обнаружиль сильное усердіе къ какому-нибудь ділу. Это понятіе усиленнаго стремленія къ Богу, думаємъ, хорошо выражается нашимъ: езыщешь. У насъ будущее, тамъ повелительное; но это не потому, что переводчики греческіе иначечитали, чіть мы. На еврейскомъ поставлена такая форма, которая переводится будущимъ временемъ, а не різдко и повелительнымъ наклоненіемъ.

Digitized by Google

Третья разность. Посят слова: Бога переводчини пропустили соювъ: и, и кромъ того вивсто помолишься у нихъ поставлено причастіє: молясь. Почему союзь: и пропущень, это не лено; предполагаемъ, что пропускъ произошелъ не по винъ переводчиковъ, а по винъ бывшаго у нихъ еврейскаго кодекса. Предполагаемъ это всявдствіе даяве сявдующей неправильмости, которую не было причины допускать нереводчикамъ, :еслибы они имъли у себя предъ глазами союзъ: и. Замъна будущаго причастіємъ есть неправильность не потому только, что причастіе не соотвітствуєть мыньшней формів глагола еврейскаго, но и потому, что поставовною причастін переводчики разрушили параллелизиъ стиха, по которому въ одной половинъ стоитъ: Богу; въ другой: Всемочуваему; въ одной половинь: езыщешь; въ другой: помолишься. Нараллелизиъ стиха несомивние требуеть, чтобы стихь быль въ томъ видь, въ какомъ онъ тенерь находится въ еврейскомъ текстъ.

- Ст. 6. Съ еврейскаго теперъ же будет бодретовать нада тобою. По-гречески: бейбею до ейтахойста, молитву теою услышита. Опять переводъ греческій не заставляеть предполагать разницу между ихъ еврейскимъ текстомъ и нанивъ. Переводчики пожелали только избичуть антропоморонческаго выраженія, что они ділають очекь часто; они выразнян только смысла этого антропоморонческаго выраженія. Въ томъ же стихі съ еврейскаго: умиротворита; въ греческомъ: апохатастибе, возстановита. Оба перевода переводать одно и тоже еврейское слово. Только по истолковательнымъ соображеніямъ нужно предпочесть первое значеніе.
- Ст. 8. Съ еврейскаго: еникни ез изслюдованіе отпостижь. По-гречески: єξιχνίασον δὲ κατα γένος πατέρων. Въ славянскомъ: изслюди же по роду отпост. И здъсь переводчики читали еврейскій тексть такъ же накъ и мы; только они пожелали далье провести параллелизмъ стиха, нежели сколько это нужно по требованію хода ръчи у священнаго писателя. Въ словахъ стиховъ 8 и 9 мысль священнаго писателя такова: «сами мы знаемъ мало; опытомъ небогаты, лучше повърь правильность

своих выслей опытомъ и знанівии предшествующаго поколівнія; да обратись и из отщами этого покольнія, то-есть внанія, которыя получить отъ предшествующаго рода, разширь наблюденіями тіхъ, ито жиль еще раніве этого предшествующаго тебів рода». Такимъ образомъ въ стихів 8-мъ слова второй половнны стиха: вникни вз изслюдованіе отщовз ихз совствиь не представляють полнаго тождества мысли съ мыслью, выраженною въ первой половині стиха: спроси у рода премсняю. Переводчики не образили на это вниманіе и выразнан во эторой половині стиха ту же мысль, какая выражена и въ первой половині стиха; при этомъ містомивніе маз для переводчиковъ утратило смысль, и ови опустили містомивніе. А славянскіе переводчики не обратили должнаго вниманія на то, какое здісь значеніе имість предлогь: хата. Онъ значить здісь не: по, а: отмосительно. Оть этого въ славянскомъ нереводів затемиень смысль и греческаго перевода.

Ст. 10. Въ переводъ съ еврейскаго этотъ стихъ читается: не научать ли они тебя, скажуть тебь и изъ сердца своего изнесуть слова.

Греческимъ переводчикамъ показались въ этомъ стихъ недостаточными слова: скамуть тебь; на основани смысла
всего стиха они изложили ихъ такъ: аухүүгробого оой обучасто
офіас, возвъстять тебъ разумъ премудрости. Переводчики,
говорю, нашли выражение: скамуть тебъ недостаточнымъ.
Имъ показалось, что послъ словъ: не научать ли, — словъ выражающихъ понятие о дойствительномъ оразумлении, оставить простыя слова: скажуть тебъ, когда и послъдующее
выражение: изнесуть слова будуть значить тоже самое, —
неудобно. Они и пополнили ихъ прибавком болье содержательныхъ понятий: разумъ премудрости. Съ подобными улучшеними намъ часто приходится встръчаться въ греческомъ
переводъ и обыкновенно эти улучшения не принадлежать къ
числу дъйствительныхъ улучшений. Такъ и здъсь; улучшения
никакого не требовалось. Мысль священнаго писателя идетъ
все усиливаясь: «обратись къ предкамъ: они научать тебя, на-

учать не темъ только, что ты самъ изъ ихъ исторіи извлечень полевные уроки; нетъ, они ясной речен вразумять тебя; и речь эта будеть исходить изъ злубины души ихъ». Въслависномъ переводе греческая вставка вышинута.

Подведемъ же итогъ.

Въ выбранныхъ на пробу, совершенно случанно, десати стихахъ Библін окавалось, что:

еврейскій тексть не представляеть никакой порчи;

никакой существенной разницы между подлиникомъ и переводомъ изтъ;

греческіе переводчики одно и тоже слово переводять различными словами;

перелагаютъ образную рѣчь подлинника на болъе простую; одно мѣсто перевели такъ, что оно не можетъ представлять удовлетворительнаго смысла, и нричина этой неудовлетворительности сомнъню подлежатъ не можетъ;

переводчики произвольно опускають слова, оставляя ихъ безъ перевода;

одну форму рачи изманиють на другую;

иногда ограничиваются удержаніемъ только общаго смысла різчи;

вносять отъ себя дополненія;

изъ семидесяти семи словъ подлинияма пятьдесять пять-переведены безукоризнение хорошо;

худо переведены только два мъста; остальныя же негочности не такъ важны;

славянскій переводъ вывидываеть дополненія, сдвланныє греческими переводчиками;

славянскій переводъ неправильно переводить греческія слова; славянскій переводъ исправляеть неправильность греческаго перевода, но этою поправкою самъ дълаеть неправильность.

Думаемъ, что для десяти стиховъ и этого достаточно.

П. Горскій-Платоновъ.

14 ноября.



## ДВА СЛОВА ОБЪ ИСПРАВЛЕНИ ТЕКСТА СЛАВЯНСКОЙ БИБЛИИ.

Подведенный почтеннымъ авторомъ предшествующей статьи итогъ выводовъ, сдъланныхъ на основани сравнительнаго разбора 10 стиховъ одной книги библейской, какъ нельвя лучше подтверждаеть высказавную нами въ заключенія описанія 50 лътняго юбилея высовопреосв. Исидора (см. Современное Обовржніе въ сент. ки. текущаго года) мысль о настоятельной нуждъ и благовременности ныпъ, по изданіи русскаго перевода Библін, заняться исправленіемъ славянского текста ея. Тавое исправленіе—сказали мы-удовлетворяло бы не только народной потребности религіознаго назиданія и просвіжщенія въ храмахъ, но и потребности религіознаго обученія и воспитанія нашего юношества учащагося въ школахъ, ибо не говоря о свътскихъ учебныхъ заведеніяхъ, — въ самыхъ семинаріяхъ духовныхъ, гдв на изученіе Св. Писанія положены особенные классы, успъхъ этого изученія весьма значительно ватрудняется всявдствіе неисправности настоящей славянской Библін. Говоря это мы вивли въ виду исправленіе текста славянской Библіи въ цъломъ ея составъ, такое исправленіе, которое бы не ограничивалось случайными поправками, какія дълались временными справщиками или корректорами при отдъльныхъ изданіяхъ Библін, но было ведено въ одномъ духъ, на основаніи однихъ руководственныхъ началь и пріемовъ исправленія.

Въ прошломъ столътіи, при сравнительно низшемъ состояніи библейской науки вообще и слабомъ развитіи богослов-

ской учености у насъ въ Россіи, наше правительство признало потребнымъ и нашло возможнымъ исправление славянской Библін; плодомъ посильныхъ трудовъ составленныхъ для сего коминссій того времени было такъ навываемое Елизаветинское изданіе ея. Настоящее время представляеть несравненно божье благопріятных условій ть совершенію столь важнего дъла-и въ обилів научныхъ пособій по критическому изданію и разработив библейскихъ кодексовъ въ Европв и въ болве широкомъ развитіи библейскаго знанія у насъ въ духовенствъ и духовныхъ школахъ и въ достаточномъ количествъ научно-подготовленныхъ лицъ какъ для исполненія сего дъла такъ и для надзора за веденіемъ его въ духъ православія. Чтобы исправление славянской Библи своимъ совершениемъ не затянулось и не отдажилось на очень долгое время, а вивств съ твиъ велось съ надлежащею постепенностію и осмотрительностію, можно бы приступить въ нему, начавъ исправленіе съ техъ книгъ и отделовъ Библів, которыя наиболюе употребляются для чтенія при Богослуженіи, и продолжая его въ порядкъ библейскихъ книгъ по частямъ, издаваемымъ для употребленія въ училищахъ въ качествъ учебной Бибми.

Мы съ своей стороны предлагаемъ сочувствующимъ дълу свъдущимъ людямъ страницы нашего изданія для изложенія мивній о руководительныхъ началахъ и для помъщенія примърныхъ опытовъ по исправленію славанской Библін. Ред.

## новый голосъ

по вопросу о духовно-судебной реформъ.

-"Сборникъ государственныхъ знаній", подъ редакціей В. П. Безебразова. Т. П. Спб. 1875.

Въ этомъ второмъ томъ Сборника помъщено нъсколько статей, въ которыхъ встречаемъ рядъ навестій и сужденій, заслуживающихъ мъста въ лътописи нашей церковной жизни. Эти Статьи принадложать профессору канонического права тербургскомъ университеть свящ. Горчакову. Заглавія статей: Научная постановка церковно-суднаго права; Мнюнія духовнихь консисторій относительно проекта преобразованія духовно-судебной части; Миния епархіамных преосвященных о тонъ же; Письмо Н. Н. къ проф. Трейтшке по поводу нъкоторыхъ во сужденій о русской православной церкви (разборъ). Всв эти статьи съ разныхъ сторонъ касаются современнаго состоянія русской церкви, вопросовъ, въ ней возбужденныхъ и еще ожидающихъ разрешенія. Если разобрать эти статьи въ совокупности, въ нихъ можно найти ивсколько чертъ для опредъленія минуты, на которой стоять теперь недавно возбужденныя и еще не прекратившіяся движенія въ нашемъ церковномъ обществъ.

Первая изъ названныхъ статей имъетъ характеръ руководящей къ двунъ другимъ. Она получаетъ особенное значение по своему отношению къ тому, что еще недавно писалось но тому же вопросу. Горячая, даже шумная полемика, которую вызвало въ печати учреждение въ 1870 г. комитета для составления основныхъ положений духовно-судебной реформы, стала утихать

года два тому назадъ. Кто следилъ за этой полемикой, тотъ не успълъ еще забыть изследованій и сужденій о реформе церковнаго суда въ Россін, которыми печать спешила облегчить комитету разръшение возложенной на него задачи. Если вопросъдо сихъ поръ не получилъ законодательнаго и практическаго разръшенія, то по крайней мъръ онъ имъетъ уже свою и очень значительную литературу. Историческій очеркъ этой литературы, составленный внимательно и безпристрастио, даль бы не мало матеріяла для характеристики религіозно-нравственнаго состо-янія русскаго общества въ 70-хъ годахъ XIX въка. Со времененъ, безъ сомивнія, историкъ нравовъ и понятій воспользуется евосъ этой цёлью. Ограничиваясь обязанностями простаго лётописца, мы остановимся на указанной стать в о. Горчакова, какъ на новомъ фактъ въ литературной судьбъ вопроса. Мы не думаемъ полемизировать съ о. Горчаковымъ о церковномъ судъ, не думаемъ даже критиковать его сужденій объ этомъ вопросѣ. Мы только хотимъ по обязанности и съ равнодушіемъ літописца отивтить, что «бысть» въ такомъ-то году по такому-то делу, и привести это событіе въ связь съ явленіями прошлыхъ літъ.

Несмотря на недавнее время спора, не будеть лишнимъ припомнить себь въ главныхъ чертахъ (его содержаніе. Если не ошибаемся, онъ сосредоточивался на двухъ вопросахъ церков-наго судоустройства, хотя и не въ одинаковой мёрё на каждомъ наъ нихъ: на вопросв о пространстве перковнаго суда и на вопросв о раздвлении власти судебной и административной вле-говоря точнве-о предвлахъ судебной власти епархіальнаго архіерея. Въ разборъ этихъ вопросовъ обозначались двъ протввоположныя стороны: одну взъ нихъ но онюшнимъ признакамъ можно назвать консервативной, другую — прогрессивной. Первая по первому изъ указанныхъ вопросовъ настанвала на томъ, что ни слово Божіе ни церковныя праввла ни задача церцерковно-судебной реформы, ясно выраженная комитету 12-ге января 1870 г. свътскимъ и церковнымъ правительствомъ, не даютъ права ственять предълы, которыми ограничена область церковнаго суда нынъ дъйствующимъ государственнымъ законодательствомъ. Прогрессивная сторона или высказывалась за взъятіе ніжоторых діль из области церковнаго суда или обподела вопросъ молчаніемъ, но такъ что въ развиваемыхъ ем

планахъ реформы это изъятіе подразумъвалось само собою. Судебная власть епархіальнаго архіерея составляла главный предметъ спора. Консервативная сторона довольно единодушно стояла на неприкосновенности этой власти. Между ея противниками не было такого единогласія ни въ принципахъ ни въ ихъ практическомъ приложении. Одни подвергали вопросу судебную власть епархіальнаго архіерея въ существующихъ размірахъ; другіс, считая ее неотъемлемымъ правомъ архіерея, старались ваключить ее въ такой механизмъ церковнаго суда, который лишиль бы ее практической силы, прямаго активнаго участія въ судь. Тъ и другіе, а иногда одни и тъже, въ разное время видонямьняя свои взгляды на дъло, придумывали различные планы устройства духовнаго суда, которые впрочемъ сходились въ одной прин-ограничить участие епархіального архіерея въ отправленіяхъ духовнаго суда пассивной ролью или какой либо вспомогательной функціей. Это разнообразіе построеній, сдёланныхъ въ печати,, отразилось на извъстныхъ проектахъ комитета духовно-судебной реформы, большинство котораго очевидно склонялось къ прогрессивной сторонъ спорившихъ о реформъ печатно.

Таково въ общихъ чертахъ сложное развитіе, полученное вопросомъ о реформъ церковнаго суда, когда послъдній проектъ, на которомъ остановился занимавшійся этимъ комитетъ при св. Синодъ, въ 1873 г. предложенъ былъ на обсуждение епархіальнымъ архіереямъ и духовнымъ консисторіямъ. Съ тъхъ поръ движение въ обществъ и печати, возбужденное этимъ дъломъ, начало стихать; по крайней мъръ не было, если не оппибаемся, написано ничего новаго, какъ будто для того, чтобы дать архіереямъ и консисторіямъ возможность спокойно и свободно высказаться о проектъ. И вотъ въ то самое время, когда въ общество стали проникать слухи о характеръ мивній, представменныхъ и представляемыхъ св. Синоду изъ епархій касательно проекта комитета, когда следовательно вопросъ о реформе готовъ вступить въ новую фазу развитія, статья о. Горчакова встрвчаетъ ее изсявдованіемъ двла съ новой стороны, съ новой точки эрвнія, ставя себв задачей «указать начала для научной постановки церковно-судебнаго права.

Прочитавъ заглавіе статьи о. Горчакова «Научная постановка

иеркоено - суднаю права», читатель безъ сомивнія попытается возстановить въ своей намяти читанное имъ прежде о церковно-судебной реформів и задасть себів вопросъ: неужели всів эти из-слідованія и споры о реформів, равно какъ и основанныя на нихъ проекты основныхъ положеній, совершенно лишены научной постановки? Прочитавъ статью о. Горчакова, онъ согласится, что дійствительно авторъ поставиль вопросъ на новую почву, взглянуль на него съ такой стороны, съ какой не смотрільникто изъ его предшественниковъ.

Передадниъ содержание статьи, насколько это возможно въ-

Разъясняя заглавіе статьи, авторъ прежде всего предупреждаетъ читателя, что она чужда какой-либо практической тенденцін и ниветь единственно научную цвль «содваствовать теоретическому разъясненію существа излагаемаго въ ней предмета». Такого разъясненія онъ не находить ни въ почати ни въ праитическихъ сферахъ. Признавая отзывы енархіальныхъ архіереевъ и консисторій сильными критикой проекта, онъ не находить въ нихъ «основныхъ, положительныхъ принциповъ, на основанін которыхъ должна быть произведена реформа». За всёми, цисавинии объ этой реформъ, онъ признаетъ лишь ту заслугу, что вын доказана неотложная необходимость преобразованія церковныхъ судовъ въ Россін; но онъ находить несправедливымъ утверждать, чтобы они «научно разъяснили начала, на которыхъ должно быть поставлено черковно-судебное право въ Россіи (духоено-судебная часть на языкъ комитетского проекта). Борьба двухъ описанныхъ выше направленій, которыя авторъ называетъ бюрократическимъ и јерократическимъ и на которыя раздълнянсь и печать и комитетъ 1870 года, по мивнію о. Горчакова, не только не помогла законодательному движению вопроса о реформ'в, но еще «служитъ главною причиною медленности в безусившности законодательныхъ проектовъ» по этому вопросу и «даже грозитъ отсрочкой реформы на неопредъленное время». Между тъмъ бълое духовенство, преимущественно страдающее отъ существующихъ порядковъ церковнаго суда и обманутое въ своихъ надеждахъ принятыми досель ибрами для улучшенія его быта, «смотритъ на духовно-судебную реформу именно со сторовы ея практическаго значенія и въ ней часть найти на-

чало своего. общественнаго возрождения, выходъ изъ своего «политическаго, общественнаго, гражданскаго и перковнаго безсили и бозправія». Досель оно модчало въ спорь о реформь и о. Горчаковъ находитъ даже это молчаніе благоразумнымъ, потому что оно дало возножность свободно и откровение высказываться представителямъ обовкъ борющихся направлевій и выяснить современное состояние церковнаго устройства и управленія. Но теперь, когда реформів грозить опасность не сбыться, когда въ обществъ эта неудача начинаетъ возбуждать сомитнія. «не заключается ли въ самомъ существъ православной церкви условій, несоотв'ятственных постановк'я церковно - судебной власти на началахъ христіанской правды и справедливости», -теперь настала очередь высказаться и бёлому духовенству, онене можеть и не должно болве молчать. Статья о. Горчакова, не словамъ ея автора, и есть «голосъ изъ среды бълаго духовенства по вопросу, относительно котораго оно сохраняло доселв полное безмольіе, голось, служащій вивств съ твиъ выраженіемъ научнаю пониманія церковно-судебнаго права».

Самая постановка церковнаго суда па научныя основанія совершается по такому плану. Необходимо различать въ церкосносудебномо правъ два взанино переплетающеся элемента: юридическій и богословскій. Указать надлежація границы между ниме можно только при правильномъ новимаціи православнаго въроученія в существа церкви, права в государства. Юристь в богословъ, каждый съ своей точки врвиня, обывновенно сившивають эти границы, распространяють одинь элементь за предълы другаго или уединяють одинь отъ другаго. Оттого-то они спорять, разсуждають о церковно-судебной реформь, а въ итогъ муъ десятилътней работы не оказывается «никаких» результатовъ». «Общія начала правильной постановки должны быть выведены ваъ понятій о существъ церкви, права и государства согласно съ современными научными юридико-политическими возаръніями на отношенія государства въ церкви и къ общественнымъ союзамъ», -- именно вотъ какъ. Выписавъ изъ Пространнаго Правосдавнаго Катихизиса опредъление церкви, авторъ выводитъ изъ него троякое значение последней: она 1) божественное установленіе, 2) общество людей для религіозныхъ цівлей, 3) общество, занимающее опредъленное положение въ государствъ. Разсмот-

ръвъ церковь съ этихъ трехъ сторонъ, авторъ излагаетъ и разбираетъ два «одностороннія въ государственно юридическомъ отношеніи возарѣнія» на церковь, существующія въ нашемъ обществъ: по одному церковь исключительно божественное учрежденіе, по другому—простое вѣдомство въ строѣ государственныхъ установленій. Рѣзкое выраженіе обомхъ крафиихъ возарѣній авторъ указываетъ въ архіерейскихъ и консисторских отвывах о комитетском проект , который построенъ на второмъ изъ этихъ неправильныхъ взглядовъ. Потомъ авторъ разсматриваетъ основанія, по которымъ соотвітственно троя-кому значенію церкви принадлежить ей судебная власть. Какъ установленію божественному, ей принадлежить судь въ дёлахъ личной нравственно-религіозной жизни, осуществляемый въ таниствъ покаянія. Органы этого суда-епископы и священники и первые здёсь не должны иметь больше власти чень последню, и потому «непосредственный архіерейскій судъ» въ томъ видъ, какъ онъ формулированъ въ 165 стать В Устава консисторія 1841 г. н какъ практикуется въ епархіяхъ, долженъ быть уначтоженъ. Какъ обществу для достиженія религіозныхъ целей, церкви усвояется общественная судная власть. Авторъ пространно излагаетъ различныя доказательства въ пользу этой власти церкви. Она принадлежить ей, какъ влубу и всякому другому общественному союзу, имвющему свои уставы и признаиному государ-ствомъ. О томъ же свидвтельствуетъ consensus gentium: по изслъдованіямъ ученыхъ, «во всякомъ религіозномъ обществъ во всъ времена и у всъхъ народовъ существовала в существуетъ своеобразная религіозная судная власть, проявляющаяся во вижинвуж формахъ по отношенію къ его членамъ». Далѣе, это право церкви выражено прямо въ словахъ Спасителя (Мате. 18, 15—17) и ап. Павла (1 Корине. 5, 35. 6, 5). Церковь, какъ обществен-ный организмъ («Тъло Христово»), должна принимать мъры къ изл'яченію религіозно-нравственныхъ болізней, поражающихъ ея отдільные члены. Церковно-общественная судная власть необходима, чтобы поддерживать и восполнять усилія отдільныхъчленовъ перкви въ исправленіи нравственныхъ недостатковъ ближнихъ въ духв братской любви и т. п. На основани зако-нодательства вселенской церкви, сообщающаго этой власти твердую постановку и организацію, авторъ указываеть особенности

церковно-общественнаго суда и его отношение къ государству. Наконенъ церкви, по исторически сложившемуся пеложение ел въ государствъ, последнее усвоило судебную власть въ уголовныхъ преступленіяхъ и гражданскихъ дёлахъ, по природё своей подлежащихъ въдънію государственной юрисдикціи. Эта судебная область, несовивстная съ существомъ и навначениемъ церкви, не основания на каномахъ, постепенко вытёснила взъ строя русской неркви двиствія церковно-общественной судебной власти или исказила истинный нравственный характерь последней. Авторъ подробно налагаетъ вредъ церковнаго суда по уголовнымъ и гражданскимъ двламъ для объихъ сторонъ-и для цервви и для государства. Изъ всёхъ своихъ размышленій авторъ вэвлекаетъ такое общее заключеніе: «церковно-судебная реферма въ настоящее время должна стоять: а) въ ръшительномъ освобождение порарховъ и правительственных в учреждений церкви отъ уголовной власти, б) въ организации самостоятельнаго церковно-общественнаго суднаго права и перковно-общественной судной власти, везависимой во внутреннемъ ся стров и двятельности отъ государства, но подъ аппелацією ех abusu из государству и ad principem, —и въ томъ, чтобы организація эта соотвътствовала существу и назначение перква, а равно и началамъ законодатом ства вселенской церкви, которыя указываiotea de rhapë adabuse.

Мы старались отмітить и наложить нь связи всё основным мысли автора, держась по возножности нодлинных выражений. При чтеніи многія міста статьи могуть показаться ніскелько странными и невразумительными; но это происходить оть ніжоторой своеобразности пріемовъ мышленія и наложенія о. Горчакева. Развивая ціпь своих мыслей, онь, можеть быть вслідствіе быстроты этого развитія, бросаєть или теряєть въ наложеніи иныя посредствующія звенья. Кто дасть себі трудъ возстановить эти пропуски и нривыкнуть къ аригинальной терминологіи автора, къ его ученьмі невлогизмамь, къ неркоемосудейнему праву, судноградимиской вли судноградисфиксой власти, къ поридико-политическому основанію и т. н., — тому ході мыслей и посироснію статьи о. Горчакева представатся довольно ясно. Когдавозбуждень быль вопрось о преобразованіи церковійго суда, за різненіе его ухватились, по миднію автора, двії смянь, тя-

нувшія въ противоположных стороны: «чиновинки въдоиства православнаго исповіданія», господствуя въ центральных учрежденіякъглавнагодуховнаго управленія; стремячся внести бюропратизиви начала государственности въ епархін; высшая ісрархія, господствующая въ посліднихъ, снямтся не только сохранить свою абсолютизит въ епархіальномъ управленін, но утвордить свою вліяніе и въ центральныхъ церковныхъ учрежденнять. Эта берьба шла и въ комитеті 1870 г. и въ печати. Въ вылу ся были забыты двів другія силы: наука и сізнее духовенство. Всі вмя ихъ пренебреженныхъ интересовъ авторъ и возвисиль реперь свої голосъ.

Наука, разумвется, не межетъ быть стороней, практическизаинтересованной въ дълв: ее, правда, часте оскорблиють, вс отъ этого страдають сами оскорблиниціе, а не они; по правней мірті она не жалуется на свен страданія и обыкневенно сама истить за оснорбленія. Следовательно въ оз Герчаков'я можно видёть собственно представителя былаго духовенства, которыя защищаетъ интересы своихъ довърштелей оружіенъ науки. Въ представительства ученова или литературномь, а не поридокополитическомъ, выражаясь терминомъ автора; очень тружно невърять полномочия: здъсъ обынноменно нийто печного по тволнонечиваеть, и довъритель и уполномочения явлиются дебровольными и часто со стороны последнию произволеными финпілив. Но если о Горчаковъ увірнети, что она преще печатапія статьи «босвдовал» объ он бодержанів со многрам свищев-HURBER, RAMO IIDOURTSIBARS HES : OR OTHSIBER B BOTTSTERS BE инкъ одинаковость: возоръній и убъиденій по оп содержанію»,-то что же остиенся читателю, каки не повррить этому чивесные? Принда, вдись вознаваеть инноторов недочиние. О. Герчаковъ импеть, что «дуповенство спотрить на дуповно-судебную ре-осриу иновно со стороны се практического значени и въ нев часть нашти начало свесте общественнаго возреждение. Между твив самъ онъ разонитриваетъ вопросъ чисто-коррегически, инчего не строить, а только выясниеть научили основани, указываеть нечель для научной постановки периовнего судесонь даже завачность възвачний ставън, что она чужда водсой пракчиче--oreces attended olice ou see some update ringred principe and personal field подательную работу по запрасу о церповию-судебной реворий.

Но въ нашенъ обществъ, -- это можно сказать сивле, -- немногіе думали, даже едвали кто думалъ, что у бълаго духовенства такое платоническое отношение къ дълу, что весь интересъ, возбужденный въ немъ вопросомъ о реформъ церковнаго суда, ограничивается колодной и голодной областью научиных теорій или ученых идеаловъ. Изъ словъ о. Горчанова видно, что разонатриваемая статья не последнее его слово но вопросу о церковномъ судъ. Прилагая къ статьъ общій иланъ въдоиства перковнаго суда, его устройства и производства, - плинъ, ностроенный на основани изложенных въ стать теоретических разсужденій, от замічають, что ділюють это потому, что на пивось возможности теперь же представить «цельный трантить о цервовно-судномъ правъ, онъ даетъ понять, что со временемъ водробно изложить предметы, указанные възтомъ плаче, «равовчевъ церковно-судное право подробно, согласно съ научными жачалами и въ виду практическихъ цълен». Но пока этого трантала итъ, ни теорія автора ни извлеченная изъ нея программа церковниго суда не дають и приблизительнаго почити о той практической роли или о томъ положении, какое автеръ готовить болому нуковенству въ создаваемомъ нав судобномъ строб пусской церкви.

Неспотря на это недбунвніе, ноторое авторъ разсветь, надвемся, со временемъ, -- статью его следуетъ, очевидне, разсматривать съ точки врвиня митересовъ бълнго духовенство, чтобы установить правильный взгляды на нес. Прежде всего можно запрать, что есла она врествительно голось жаз среды былаго духовойства, то надобно вризнать общео общораспростры и ненное мибије о забитести и врабнемъ смаренји этого класеа. Подъ нероив о. Германова оны говорити; если только генерать писиме этогь классь, безъ налишией спромности. Если по имс-Tary which abyors besonsetch wegnesies, to onlypa ele canolo часто выразывается ечень выпущно. Она геворичь таки рацительно, смотрить на настолщее в будущее русской перкви танимь твордынь изглидомы, что, думношь: невольно, ослибы ону принциось присучетвонать на номбетномъ соберб русской порным по двау о перведно-судебной ресорыв и облабы тамъ овъ сохрания тоже присучстве духа, како въ своей статье, толожа-AYR PERMANEN OU TOROW TO LOCK: BUT, ON HUNGHALL, AT COLOTE-KANGEROTH

ab consistoriis», ученые юристы, чиновники въдомства православнаго исповъданія и вся пинущая братія! вы судите и рядите одъль, а не знаете научныхъ основаній его; я молчаль до сихъ поръ; теперь послушайте, что я скажу вамъ. Эта фиктивная ръчь не произвольная фантазія читателя, а очень настойчивое внушеніе самого автора. Въ отзывахъ епархіальныхъ архіереевъ о проектъ онъ не находитъ основныхъ принциповъ, на которыхъ должна быть произведена реформа церковнаго суда. Обо всъхъ произведеніяхъ печати, разсматривавшихъ этотъ вопросъ, по его инвнію несправедливо и невврно утверждать, что они по его мивнію несправедливо и невврно утверждать, что они развленили научно начала, на которыхъ должно быть поставлено церковно-судебное право въ Россіи. Во многихъ журнальныхъ статьяхъ по вопросу ебъ этой реформв онъ нахедитъ такую путаницу, что иногда даже онъ, спеціалистъ церковнаго права, становился въ раздумье, «не видя, чтобы нублицистъ сколько-нибудь понималъ то, относительно чего онъ взялся просвъщать русское общество». По его скромному мившію, «не только въ нашемъ обществв, но и въ средв лицъ, призванныхъ и имвющихъ оффицальныя отношенія къ разрёшенію вопроса н выбющих оффиціальных отношеніх въ разрішенію вопроса о духовно-судебной реформів, господствують снутанных, сбивчивых и даже неправильных понятіх о существів церкви и объотношеніяхь въ ней государства, — и мы, прибавляеть авторь, лично готовы по своимъ силамъ содійствовать, съ точки зрівніх науки, разъясненію церковно-суднаго права и устраненію недоразуміній въ разсужденіяхь объ этомъ предметі». Если посторомнему человіжу растолковать смысль этикъ словь, онь мавірное воскликнеть: въ какомъ же ужасномъ положеніи находится ванна православная русская церковь, если не только челювники відомства православнаго исповіданія, не только конскловін и ученью писательнананнясть, но и призводинью къ новники въдоиства православнаго исповъданія, не только кон-систоріи и ученые писатели-напенисты, но и призванные къ разрішенію вопроса члены комитета, даже ісрархи, высшіе пас-тыря церкви инфють такія неправильныя ненятія не о чемъ-либо второстепенномъ, а имение о сущности церкви,—поиятія просто-на-просто «несогласныя съ віроученість самой церкви»,— и какую вечальную ошибку сдідаль св. Синодъ, не призваль автора въ комитеть для составленія проскта церкевно-судебной ресоримі Будемъ однако надіялься, что с. Горчаковъ нісколько пре-увеличаль ужасъ положенія нежду црочить именно цотому, что

не быль въ числе лиць, призванныхъ и имеющихъ оффиціальныя отношенія къ разрёшенію вопроса о духовно-судебной реформе, т.-е. не нивлъ случая взглянуть на дёло простымъ практическимъ взглядомъ. Мы даже дунаемъ, что изъ-подъ нера его сказалось далеко не то, что онъ нредполагалъ сказать. Попытаемся съ авторомъ смотреть на положеніе дёла возможно трезвее, етавъ въ позицію наблюдателей, единственно приличную людямъ, которые держатъ знамя науки, и будемъ стоять смирно и скромно, не порываясь на ареву боя и не мешая практическимъ дёятелямъ, не смущая ихъ не ободреніями не порицаніями.

Вийстй съ слухани о характерй замёчаній на проектъ комитета, представленныхъ епархіальными архіереями, стало распространяться мийніе, что проекту не будетъ дано дальнійшаго законодательнаго развитія.

Жалъть ли объ этомъ и будуть ли жалъть, если опасеніе еправдается? Во всякомъ случать мы не раздъляемъ пессимнама, съ которымъ о. Горчаковъ относится къ тому, что было выскавано о церковно-судебной реформъ въ печати.

На нашъ взглядъ о. Горчаковъ не вполнъ точно представляетъ себъ побужденія, руководившія и печатной полемикой по вопросу о реформъ перковнаго суда и партіями, на которыя раздѣлился комитетъ по этому вопросу. Въ этой по лемикъ и въ этихъ партіяхъ онъ видитъ борьбу чиновниковъ въдомства православнаго исповъдавія съ архіереями, борьбу, призомъ которой служитъ бълое духовенство. Онъ драматически выражаетъ стремленіе объихъ борющихся сторонъ такими словами: «отдайте намъ духовенство въ полное наше распоряженіе, — и пусть государство не витивается въ наши отношенія нъ духовенству.«

Итакъ, по мивнію о. Горчакова, когда возникъ вопросъ о реформъ церковнаго суда, задуманы были два завоеванія, направленныя на одну добычу. Бълому духовенству съ двухъ сторонъ грозила опасность стать военноплъннымъ. Можетъ быть, авторъ носвященъ въ тайны главнаго штаба объихъ борющихся сторонъ. Но если судить объ ихъ стратегическихъ планахъ по тому; что напечатано до сихъ поръ, то не легко найти достаточно доказательствъ въ пользу полной достовърности свидътельствъ о. Горчакова. Такъ чиновниковъ въдомства православнаго исповъданія трудно будетъ опровергать, если они скажутъ, что про-

тивники јерократіи хдопотали далеко не объ одномъ только проведенін чиновничьяго вліянія въ спархіальное управленіе. До сихъ перъ въ проектахъ духовне-судебной реформы навъстенъ одинъ наналь, которымь думають провести это влімніе, світскій прокурорскій надзорь при проектируемых в духовных судахь. Стороны, обовначившіяся въ печати по вопросу о духовно-судебней рефорић, слиты въ стать в о. Горчакова въ одно съ представителями обоихъ направленій въ комптетъ 12 явваря 1870 г. Между твих въ числь учено-литературных в сотрудников в комитега, совытами которыхъ пользовались члены именно бюрократическаго направленія, были люди, самымъ энергическимъ тономъ высказываваніеся противъ чиновничьяго вліянія въ церковномъ суді и слідовательно противъ прокуратуры изъ свътскихъ лицъ. Такъ покойный Н. К. Соколовъ, безъ сомивнія цервый по таланту литературный представитель направленія, называемаго о. Горчаковымъ бюрократическиму, заявляль, что епархіальная прокуратура при пориовных судахъ, лишенная церковнаго характера, «повлечетъза собою усиление въ церковномъ управления в жизни излишней централизаціи и бюрократіи», которыя сиъ рішительно-СЧИТАЛЪ «НОСОГЛАСНЫМИ СЪ ОСНОВНЫМИ НАЧАЛАМИ КАИОНИЧЕСКАТО ПОрядка». И въ первомъ проектё комитета нётъ и помина о свётской опархіальной прокуратурів и нівть признака желанія уснлять бюрократическое влівніе въцерковновь судь. Если о. Горчакову извъстны обстоятельства рожденія послёдвяго комитетскаго проекта, теперь обсуждаемаго евархіальными властями, онъ знаетъ, что побужденія, создавщія проектъ этой прокуратуры, далеко не раздёлялись всёми, кого нашть авторъ ставитъ въ бюропратический лагерь. Мысль, возбудившая вопросъ о преобразованія церковнаго суда, была вызвана къ тому конечновевсе не слабостью бюрократического элемента въ опархіальвомъ управленін; общество, отнесшееся съ такимъ сочувствісиъ къ вопросу, также не никло причины желать усыленія этогоэлемента; люди, писанийе противъ епископскаго полновластія, сами члены комитета духовно-судебной реформы, въ первоф время были противъ этого усиления; мысль о свътской ратуръ навъяна уже потомъ со стороны и повидимому была поддержана въ комитетъ и печати побужденими очень далекими отъ витересовъ бюрократін — и характеривовать одну изъ сторонъ въ споръ стремлениемъ, которое не ею создано и не всею ей рандальнось, значить по меньшей ифри повиствовать неточно. Итакъ далеко не едни интересы бюрократів написаны были на внамени лагеря, ставшаго нъсколько льть назадъ противъ высшей ісрарків нашей церкви. «Отдайте намъ духовенство въ полное наше распоражение: такъ выражаеть о. Горчаковъ стремленія борющихся сторонь, бюрократів и ісрократів. Разумбется, рвчь идеть о нисичень духовенстви преимущественно быломь. Въ саможъ ди дъде это духовенство поставлено было въ положеніе страдательнаго зрителя поднявшейся борьбы, хотя об' борющися стороны видять имение въ немъ веенную добычу, и дъйствительно ли оно присутствовало при состязания въ жачестви добычи, новерне выжидая его исхода, чтобы увиать, кому протявуть руки для принатія оковъ? Если судить о намереніяхъ воюющихъ сторонъ по твиъ проектамъ церковно судебной реформы, которые стали извёстны въ печати, то бёлому духовенству готовили участь, очень мало похожую на положение завоеванныго класса. Всв проекты противоениской стороны, развищеся между собою болбе въ техническихъ подробностихъ нежели въ духъ и освоивой имсли, отдають всецьло въ руки бълаго духовенства судъ но налозначительнымъ дъламъ и первую выстанцию суда по преднетамъ болбе важнымъ. Участковый духовный судья избирается изъ пресвитеровъ мастнымъ духовенствоиъ съ участісиъ представателей отъ приходовъ. Епархіальный архісрей обязавь утвердить правильно избраннаго судью; утвержденный такинъ образомъ дуковный судья не сивняемъ и действуетъ независимо отъ опархіольнаго архіороя; надворь за судьей принадлежить епархіальному пресвитерскому или опружному суду и телько по одному проекту епархіальному архі-ерею. Такое же значеніе дастея білому духовенству и въ обравование второй инстанции, какъ коллегіальнаго суда пресвитерегу въ спаркін по плану Н. К. Соколова и по первону проекту вонитета, такъ и окружнаго суда для насколькихъ снархій по другимъ проектомъ того же комитета. Члены пресвитеры того в другаго суда вебираются депутатами духовонства епархін при участів представителей отъ земства и утверждаются подобно дуковнымъ судьямъ епархівльнымъ аркіореемъ по последнему проекту комитета или св. Сиподомъ, какъ предполагали другіе

проекты. Въ судопроизводствъ епархіальному архісрею дастся какая нибудь несущественная функців. Такниз образоиз на всеиз судебномъ пути до св. Синода бълое духовенство является не жертвой, а господствующей силой, въ однихъ проектахъ единственной, въ другихъ раздъляющей свое господство съ свътской прокуратурой. Даже въ проектв противоволожной стероны, отстанвающей неприкосновенность судебной власти епархіальнаго епископа, нельзя не замітить усилія возножно бережно отнестись въ бълому духовенству, создать въ проектируемемъ судебномъ порядкъ достойное его сана положение, не умаляя камовическихъ правъ еписконства. Духовенство съ участіемъ представителей земства выбираетъ пресвитеровъ, изъ среды которыхъ навиачаются участвовые духовные судьи и члены судебной коллегін подъ предсёдательствомъ впархіальнаго архіерея; первые назначаются архіереемъ, вторые по его представленію св. Синодомъ. Члены коллегін несививены безъ суда; опредвленъ кругъ двлъ, по которымъ приговоръ духовнаго судьипресвитера имъетъ окончательную силу. Архіерей можетъ передавать свое председательство въ опархіальномъ суде в старшему члену-пресвитеру въ дълахъ меньшей важности; архісрейпредседатель суда не виветь объинительной власти. Непосредственный судъ архісрея сохраняется; но привлекаемый въ нему можетъ просить себ'в предварительнаго формальнаго суда 1). Все это показываетъ, что и јерократическая сторона не предавала полному пренебреженію интересовъ визшаго духовенства.

Наих кажется, о. Горчаковъ представляеть себё такъ неточно борющіяся сторовы и предметь борьбы потому, что основываеть свои представленія не на сущности діла, а на страстять, которым къ нему примішались, или на искаженіяхъ, которымъ оно подвергалось при своемъ развитін. Къ числу такить страстей или искаженій привадлежить и мысль объ отнятім судебной власти у епархіальнаго архіерев. Какъ только возбуждень быль вопросъ о духовно-судебной реформі, эта мысль стала утверждаться въ обществі и можеть быть даже нікоторые не особенно разборчивые участники возникшей полемни изъ про-

<sup>1)</sup> Предполагаемая реформа церк. суда, вып. 2 й. Ст. особый проекта на стр. 305—363.



тввоепископскаго лагеря содъйствовали усибку инбијя, будто объ этомъ и идетъ споръ, въ этомъ сущность дъла, задача предпринимаемой реформы. Между твих ни благоразумные и серіозные писатели либеральнаго направления, ни комитетъ духовносудебной реформы въ своихъ проектахъ не ставили такъ вопроса: они не говорили прямо, что следуеть отнять у епархіальнаго архіерея судебныя полномочія, утвержденныя за немъ законедательствомъ вселенской церкви, не отвергали судебной власти епископа въ принципъ, не хотъли канонической революціи. Напротивъ они съ большей или меньшей ръшительностію выражали мысль, что право духовнаго суда въ епархін усвоено канонами ся спископу и что всякое действіе, заключающее въ себъ гръховный элементъ, подлежить этому суду. По врайней мъръ покойный Н. К. Соколовъ, который считался вождемъ противоепископской стороны въ литературной полемики, въ статьяхъ своихъ съ большой энергіей отвергаль обвиненіе въ посягательствъ на судную власть евисконовъ въ церкви не только за себя, но в за другихъ участвовов ноломики одинаковаго направленія.

Чего же хотыли, если не хотыли ни завоеванія низшаго духовенства въ пользу епискона или синодальнаго чиновинка, ни отнятія судной власти у енархіальнаго архіерея? Въ ченъ дъло?

Надобно припоминть, какъ поставлена была задача, возложенмая на комитетъ духовно-судебной реформы. Ему было норучено «составить основныя положенія преобразованія духовносудебной части, сообразно тъмъ началамъ, на которыхъ совервыено преобразованіе судеустройства и судопроизводства по гражданскому, военному и морскому въдомствамъ, по примъщенію сихъ началъ, насколько это окажется полезиымъ и везможвымъ, къ свойствамъ, цълямъ и петребностямъ суда духовнаго».

Ясно, что задача комитета преимущественно, если не исключительно техническая: ему вовсе не было поручено создать новый духовный судь, его порядокъ, начала и оормы. Онъ долженъ быль примънить начала, проведенныя въ свътскихъ у ставахъ, къ духовному управленію и суду, не касаясь положеній каноническаго права, на которыхъ основаны духовное управленіе и духовный судъ. Такъ и поняль комитетъ свою задачу, судя по его запискъ. Такъ же представляли себъ задачу духовносудебной реформы и органы прогрессивной стороны въ печати.

Всю сущиесть этой задачи они видали ва тома, чтобы принавить уже выработанныя и твердо поставленныя начада въ свейству, цълямъ и потребностямъ духодявго суда и - что всего важные-не исказить, не ослабить тыхъ высокихъ принциповъ какъ кановическаго, такъ и современнаго общерризманиаго права, въ которыхъ заключается вся сущность ожидаемой реформы 2). Не входя въ теоретическій разборъ ни каномическаго на современняго общепризванняго права, эта печать ставила чисто практическій вопросъ: насколько приміненіе началь современнаго права согласно съ каноническими принципами духовнаго еуда, не стоять ли тв и другіе въ противорвчім между собою? Разсиотръніе этого вопроса приводило изследователей на выводу, что несмотря на нъкоторыя затрудненія примиреніе возможно, что существенныя основы свътскаго суда, реадъление суда в администрацін, несміняємость судей, гласмость и т. и. не встрівчамотъ веодолинаго препятствія въ церковныхъ канонахъ. Чистопрактическія побужденія были выставлены и источникомъ такой постановки вопроса о реформъ: это-отсутствіе гарантій справединвости въ современной практики онархіальнаго суда, карактеръ больней части судебныхъ дель въ духовиемъ ведоистев. возникающихъ изъ чисто-служебныхъ отношеній духовенства, нросторъ административному вроизволу въ судопроизводстве, необнодимость освободить пастырскую деятельность епархіальнаго спископа отъ обязанностей бюрократическихъ и т. п. «Нашъ вотросъ — о самостоятельной постановки суда надъ епархівльвынь духовенствомъ по служебнымъ обязанностямь въ двухъ низаних инстанціяхъ, объ удаленія его отъ разшатывающихъ вліний административнаго произвола, о болбе правильной и законнов ностановко служебныхъ и должноствыхъ отношеній нашого духовенства къ административной власти въ спархін 3).

Итакъ сторонники духовно-судебной рефермы въ дукв уставовъ 1864 г. стремились нъ чисто-практической цвди, улучновіюслужебнаго положенія визнаго духовенства, и надвялись до-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Основныя начала суд. реформы вз примын. кз духови. суду, Н. К. Сополова, въ "Правоси. Обозр." 1871 г., № 3, стр. 325.

<sup>2</sup>) О раздълени суда и администрации вз спарт. въдаметел, Н. К. Соколова, въ "Прав. Обозр." 1871, № 11, стр. 681.



стиснуть этой цёли техническимъ усовершенствованіемъ устройства духовнаго суда по образцу, данному государствомъ. Но вотъ что странно на первый взглядъ: между тъмъ какъ эта сторона вращалась въ области практическихъ цёлей и прикладныхъ разсужденій, противники ся отвічали ей только принципами, держались въ сферт теорій и ръдко нисходили на одно съ нею поле. Стоитъ только приномнить апологіи г. Лаврова, статьи «Руссваго міра» и «Моск. Епарх. В'вдомостей» 1872 г., «Предполагаемую реформу церковнаго суда» неизвъстнаго автора, чтобы убъдиться, что противники стояли не на одинаковой почвъ, довазывали или оспоривали не одно и тоже. Одни говорили: вотъ какъ следуетъ устронть духовный судъ согласно съ уставами 1864 г. и въ виду современныхъ потребностей. Другіе возражали: но вселенское законодательство только архіерею даетъ судебную власть. - Да мы и не думаемъ отнимать судебную власть у архіерея, отвічали первые.

Мы теперь можемъ понять, что значилъ этотъ діалогъ. Логическая несообразность его объясняется обычнымъ свойствомъ полемики: отвъчающій нападаетъ не на самое положеніе противной стороны, а на его источникъ или последствія. Это однакожь не мъщаетъ спорящимъ понимать другъ друга.

Прогрессивная сторона — будемъ пока такъ называть ее строила свои планы духовнаго суда на принципъ отдъленія судебной власти отъ административной. Въ областномъ управлении государства этотъ принципъпоставилъ судънезависимо отътубернатора. Въ церковномъ управлении губернатеру соотвътствуетъ епархіальный архіерей. Губернаторъ можеть и не быть судьей и даже не должевъ быть имъ, оставаясь губернаторомъ. Въ правительственномъ авторитетъ епархіальнаго архіерея есть элементъ, соответствующаго которому нать въ губернаторской власти: онъ есть единственный совершитель таниства священства и въ силу этого ему одному принадлежить власть судить о томъ, какъ проходить свою должность духовенство, отъ него получившее посвящение. Следовательно епископъ, оставаясь епископомъ, не можеть не быть судьей въ своей спархін. На основаніи политическаго принципа разделенія властей, въ приложенін его къ церковному управленію, скорве можно отобрать у архіерея собственноадминистратовныя дёла по спархім, но викакъ не судебную власть.

Прогрессивная сторона и не отнимаеть у него этой власти въ принципъ; но на практикъ она обставляетъ ее такими формами, которыя устраняють ее отъ существенных судебных функцій, дів-» лаютъ епископа номинальнымъ, фиктивнымъ судьей въ епархіи. Это раздвоение принципа и практики, создаваемое прогрессивной стороной, всего ясные выступаеть вы проекты духовнаго суда, построенномъ на теоріи порученія. По приміру древней церкви епископъ можето передавать свою судебную власть въ отдельныхъ случаяхъ пресвитерамъ. По указанной теоріи первый должень передать свою юрисдикцію на всё случам пресвитерамъ, которые всябдствіе этого становятся органами судебной власти епископа. Такимъ образомъ въ строй церкви вносится элементъ • фикцін, юридической сділки. Въ области государственной юридическая фикція очень обыкновенный способъ примиренія противоположныхъ интересовъ; въ каждомъ изъ существующихъ государственныхъ порядковъ есть много такихъ фикцій: необходиность ихъ вытекаетъ изъ самой природы людскихъ интересовъ и отношеній, составляющихъ область государства. По самой природъ христіанской церкви въ ней всъ отношенія должны быть вравственно-реальны. Следовательно внося въ нее юриди- ческую фикцію, вносять элементь противный ея природі. Ставъ на этотъ путь въ преобразования церковнаго строя, можно и, если потребують, должно будеть дойти до такихъ последствій, которыхъ не пожелаетъ никто изъ върующихъ. Этого втораго , затрудненія прогрессивная сторона не устраняеть, какъ она устранила первое. Но возникаетъ и тротье затрудненіе.

Прогрессивная сторона настанвала на возможно широкомъ приложенія уставовъ 1864 г. къ новому устройству духовнаго суда,
совътовала ввести въ послъдній и принципъ раздъленія властей
и особый прокурорскій надзоръ и присяжныхъ и т. д. Можно
назвать придирчивымъ того, кто сталъ бы указывать на нъкоторыя
относительно неважныя противорьчія, вытекающія изъ такого перенесенія формъ и началъ государственнаго суда на судъ перковный, кто бы сталъ доказывать, что неудобно конпровать судъ дли
ивсколькихъ десятковъ тысячь лацъ съ судебнаго механизма, разсчитаннаго на нъсколько десятковъ милліоновъ, что ціль съвтскаго
суда прежде всего соразмірнть возмеждіе съ степенью правонарушенія и пресвчь виновнымъ возможность его продолженія, тогда

какъ судъ церковный по свойству большей части подсудныхъ ему правонарушеній долженъ прежде всего стремиться къ нравственному исправленію правонарушителя. Подобныя возраженія теряють большую долю своей свлы передъ господствующимъ убёжденіемъ, что двиствующій свётскій судъ по своему характеру и стрею лучшій наъ возможныхъ въ настоящее время. Начала такого суда желательны и въ судѣ духовномъ. Но тутъ возниваетъ противорѣчіе болѣе общее и серіозное. Каждая изъ судебныхъ организацій, пережитыхъ гражданскимъ обществомъ, въ свое время была лучшей изъ возможныхъ. «Уподобленіе суда духовнаго судамъ государства, — читаемъ въ заинскъ комитета духовно-судебной реформы, —и согласіе перваго съ послѣдними въ дъйствіяхъ составляютъ всегдашнее основное начало исторического развитія суда духовнаго и въ древней вселенской и въ особенности въ нашей русской церкви». Предоставляемъ знатокамъ судить, насколько древняя вселенская церковь старалась уподобить свой судъ государственному въ формахъ и началахъ. Если нсключить всё факты, въ которыхъ выразилось прямое дъйствіе церковнаго права и церковныхъ понятій на устройство государственнаго суда въ древней Руси, то миѣніе комитета будетъ справедливо и въ отношеніи къ исторіи нашей русской церкви.

Но что же изъ этого вышло? Въ первые въка нашей кристіанской жизни церковь своимъ правительственнымъ строемъ очень мало уподоблялась строю гражданскаго общества; но люди, знакомые съ фактами нравственной и юридической жизни русскаго общества, знаютъ, что церковь производила тогда замътное и благотворное дъйствіе не только на нравственный, но и на юридическій бытъ народа. Мы хотимъ сказать не то, что здёсь одно было причиной другаго, а то, что одно не мѣшало другому, несходство въ стров не мѣшало «согласію въ дъйствіяхъ». Въ послѣдующее время, когда образовалось московское государство, слѣды такого же дъйствія церкви на гражданское общество стамовятся менѣе замѣтны. За то управленіе и судъ церковь усвоила приказный порядокъ, установившійся въ государственномъ управленію и суду государства. Церковь усвоила приказный порядокъ, установившійся въ государственномъ управленія сведены были ва сущности всѣ функціи внутренняго управленія сведены были ва

эксплуатацію подлежавшаго тяглу народнаго труда. Въ такое же отношеніе стали патріаршіе в архіерейскіе приказы къ платящему духовенству. Съ начала XVIII в. въ государственномъ управленіи и судъ торжествуеть коллегіальная форма; вытъсняя прежній приказный порядокъ, она давала возножность дійствовать въ управлении такимъ нефискальнымъ государственнымъ стремленіямъ, которымъ не было міста въ прежнемъ порядків. И церковь начинаетъ облекаться въ коллегіальныя формы. Духовная коллегія становится на м'всто патріарха. Духовныя коллегін появляются и въ епархіяхъ при архіереяхъ. Духовный регламентъ вивняетъ въ обязанность епархіальнымъ архіереямъ, въ случав продолжительной бользии или отлучки изъ епархім, опредълить къ двламъ «нвкоего умнаго и житіомъ честнаго мужа; архимандрита или игумена, придавъ къ нему въ помощь и другихъ ивсколько умныхъ же человвкъ отъ монашескаго или свищенническаго чина», т.-е. устроить то, что потомъ стало называться консисторіей; такіе «чрезобычайные», по выраженію регламента, управители превратились съ половины XVIII в. въ постоявныя столь взвъстныя теперь коллегів при архіерейскихъ канедрахъ. Въ московской епархів уже въ 1721 г. находивътакую коллегію съ судебнымъ характеромъ подъ писмемъ духовнов дикастерін: предсъдатель въ ней крутникій архіерей, члены-ночетивнийе московские архимандриты. Коллегіальныя учрежденія государства испортились, не просуществовавь и века; порча эта давно коснулась и перковныхъ коллегій. Въ оба періода, и въ приказный и въ коллегіальный, согласіе государственнаго и перковнаго управленія въ дъйствіяхъ, разумъется, не наруша-лось; но это согласіе и не есть высшая цъдь церковнаго управленія. Въ текущее столівтіе сталь складываться новый строй правительственных учрежденій. Нівть нужды объяснить его характерь, всівть хорошо извістный. Одну изъ главных частей его механизма составляеть повый сумь. Хозийственная жизнь епархін уже испытала на себ'я прим'яненіе началь, проведенных въ земскихъ учрежденіяхъ губерній. Теперь на очереди вопрос'я о проведеній въ перковное судопромяводство началь новаго госу-дарственнаго суда. Предположить, что случилось то, что можеть случиться, но чего пожалун и не случится, предположить, что духовный судъ устроится «сообразно твит началам», на осно-

ваны которыхъ совершено преобразование суда но гражденскому, военному и морскому въдоиствамъ». Въ какое отношение станетъ тогда сторона прогрессивнаго движенія въ устройств'в церкви и въ прошедшему и къ будущему? Въ сущности ся стремленіе получить цвъть и характеръ консервативнаго продолжения status quo церкви, созданияго исторіей, и желаніе быть послъдовательмой заставить ее доназывать въ принциив разумность и правильность этого историческато развитія церковнаго нашего устройства, что и трудно и непріятно, чего можно было не дълачь доселев. Такого же свойства и прогрессъ, который откроется въ перспективъ будущаго. Внутреннія силы нашего гражданскаго общества еще настолько молоды, элементы его настолько сложны, что объщають продолжительное развитие, много повыхъ разноображных сочетаній, которыя будуть вносить соотв'я стиенныя изийненія въ строй гражданскаго общества. И церковное общество будеть плестись за этими изийненіями, ожидам ственныя изменения въ строи гражданскаго общества. И церковное общество будетъ идестись за этими измъненими, ожидая нашдый разъ новыхъ преобразовательныхъ комитетовъ, требуя новыхъ проектовъ, сообразныхъ съ началами гражданскаго, военнаго и морскаго въдомотвъ. Каждый разъ это будетъ задавать имичном безпоковную и утомительную работу государственному законодательству и никогда не сведетъ церковнаго строя съ пути колебаній, не поставить его на дорогу правильнаго, послівдовательнаго и самобытнаго развитія, потому что толчокъ къ движенню будетъ нолучаться со стороны, принципы и инли будуть заимствоваться изъ постороннихъ источниковъ, а не изъ собственныхъ внутречнихъ потребностей: у гражданскаго общества свой ростъ, свои силы и потребностей: у гражданскаго общества свой ростъ, свои силы и потребностей: у гражданскаго общества свой ростъ, свои силы и потребностей: у гражданскаго общества свой ростъ, свои силы и потребностей: у гражданскаго общества свой путь развитія, который не всегда сходилься и не всегда будетъ сходиться съ твиъ, по которому назначено идти обществу церковному.

Читая статьи Н. К. Соколова, живо чувствуещь въ авторъ совнаніе указанныхъ затрудиеній. Съ неменьшей силон сознавали ихъ и его претивники. Это была общая почва, на котором дружно метам вструтиться объ стероны. Но обычным послідствія полемини поміжнали ими состава взадення взадинным недоразумными. Я люди консервативнаго взгляда на діло, подобно своимъ противничнами, не договарнали всего. Эдібсті источника подовріння и наренцій, которынь оби подвергались. Ній порицали за намівренія, которынъ оби подвергались. Пій порицали за намівренія, которынъ оби подвергались.

предполагали; не котвли вършть существованию у нихъ стремленів, которыя они только не різшались выражать прямо. Большая отвровенность съ объяхъ сторонъ облегчила бы трудъ лътописца или историка перковныхъ явленій; но ея недостатокъ не освобождаетъ его отъ обязанности изобразить явленіе въ дъиствительномъ видъ. Консервативная сторона ратовала противъ проектированныхъ нововиеденій; со стороны подумали, будто она оправдываеть и отстаиваеть существующій порядокь въ нринципахъ и подробностяхъ. Но если приложить строго въ этому порядку начала, ею проповъдуемыя, то разстояніе, отдъляющее ихъ отъ этого порядка, окажется не меньше того, которое лежитъ между нима и проектированными новозведеніями. Газотныя статьи, развивая мысли Н. К. Соколова, часто наменяли, расширяли мхъ настоящій симслъ. Здёсь подъ часъ подвергались вопросу каноническія основанія церковнаго порядка; здісь вопрось объ ограинченім пронавола въ епархіальномъ управленія свели къ вопросу объ отнятів судной власти у епархіальнаго архіерея и кървакому противоположенію стремленій и привычекъ высшей. іерархів интересанъ білаго духовенства. Историческое развитіе церковнаго управленія, созданное исторієй положеніе церкви въ государствъ секулярнаовало уже не мало такого, что по существу своему имъетъ духовный характеръ. Передъ этипъ двойнымъ натискомъ прошедшаго и настоящаго консервативы ухватились за саныя первыя основанія церковнаго перядка. Это сообщалосухость, отвлеченность, даже накоторую педантичность ихъ нолемикъ въ глазахъ публики. Но повторяя всюду одни и тъже первоначальныя основанія перковнаго порядка, они стояле за то, чемъ не могли не дорожить в ихъ противники. Они стояль за правственный авторитеть церковной власти, который не межеть быть твердь, когда колеблются его основы; вив не чужда забота о достоннствъ, о вліянін церковной ісрархін, котороссущественно страдаетъ отъ раздвоенія витересовъ различныхъея степеней. Назвать эти стремленія ісрократическими вли ультрамонтанскими не только не точно; это и несправедиво. Отъ о. Горчакова сильно досталось и въ руководящей его статью в въ разборъ архіерейскихъ мивній о проекть комплета отому-Преосващениято московскаго: она полчеркнуль не только мысли. но и выраженія пастыря, обставявь их заботляво знавачи ве-

проса и удиваемія. За его доманательства въ польну испосредствошнаго архівройскаго суда авторъ обваняють ого въ ультра-монтанотив, невунтотив, въ желанін внести наквазацію, «самую безграничную и безконтрольную: расправу епискона съ клири-кани». Прессаященим выростаеть у с. Горчакова въ ужасный мани». Прессывными выростаств у с. горчения во умесины образъ съ чергами натолическато инказавира старинныхъ времинь. Стоитъ пропитать минию Прессвищениаго, чтобъ равочароматься саммиъ пріятимиъ образомъ. Прессвищенный коночно писаль свое мийніе не для учанической христоматім русскаго изына и не думаль, что влирные привлекуть его нь отвыствен-ности за стиль. Но сеть признаеть полеснымъ и правильнымъ отделеніе суда отъ администрація въ подчиненных архієрею установленіямь, признаеть окружной судь въ виде собора архієреюь, отдельное отъ войовсторій присутствів въ опархік для суда нев пресинтерова, набираеных духовенствень и утвер-ждаемих присремь. Онь, принда, настаниваеть на сопринции: диме расшировім меносредственнаго афхісрейскаго суда надълавы ромъ. Но вопервымъ онъ подчинетъ ему телько деле, моторыя но харантору своему, даже въ интересахъ подсудниаго, требу-ють петласнаго суда сервери. Если въ сормальномъ севториомъ суда, основанномъ на недостари, введено участіе севъсти при-симувать, т.-е. общества, то ночену іспунть и самоуправець тоть, его думасть, что вы церковномъ суда этоть элементь со-въсти можеть осуществляться въ лица архісрея? Если не вършть совъсти обществ осуществлиться вт лаци архимовт: если не вършть совъсти обществ и привцинь, не мужно признавать его: в мастыримъ. Всегорыхъ взыскавія, налагаемыя непосредственнымъ зрхіоройскимъ судомъ, по мизнію митрополита московскаго, не должим быть карательные. Наконецъ «привлекаемый въ медосредственному зруїоройскому суду,— пашетъ преосвященный, — по стреннему архіорейскому суду,— пашеть просовященный, — по двиу о вроступий противы благоповеденія и благочинія, прощде сого суда в вибсто сого суда можеть просить соби суда оормальнаго. Такъ просовиненный московскій выходить далеко ме такимь страннымъ никвиваторомь, накимь издали показалскому о. Горчанову. Правда, московскій митрополить высказываетоя ришительно противъ разділенія административной и судебной власти въ лиці архіорея, находя это «противнымъ Господию и апостольскому установленію, соборамъ, всей исторіи православной церкви». Но отъ русскаго есископа нажного времени мельзя

требовать того, чего не требовали отъ своихъенископовъдаже французскіе ревелюціонеры 1790 г., члены національнаго собрамія, выработавные «гражданское устройство духовенства». Эти жоди, воспитанные на овлософін XVIII в., вовое не были расноложены щадить то, что они считали захватомъ церковной власти или провожедениемъ суевърія. И разаторы епископской власти они совратили, сколько могли, въ названиомъ іюльскомъ антъ 1790 г. Радомъ съ епископомъ оне поставили постоянный совътъ викаріевъ, согласіе котораго было необходимо для каждаго акта опископской власти во управленію опархіой ). Но в эта гражданская конституція духовонотва, вызвавшая своими правностями решетельное противодействіе възначительной части оранцузскаго илира, допускала случан, въ которыхъ опископъ діоцеза могъ дійствовать безъ севіта викаріевъ подъ собствен-ной отвітственностью: О разділенін власти судебной и адми-нистративной въ опархіальномъ управленін не поднимали и вонроса, мотя это начало было отрого проведено въ управления департамента. Енископъ съ советонъ винариявъ соединялъ власть н судебную и административную. Викаріи, чловы совёта, не были выборными, не: сметря на мирокое приневнение выборного начала въ церковному устройству, созданному въ 1790 г.: във назнаизлъ епархіальный архісрей нев священниковь своей спархіи. Легно ведёть, что митрополить московскій, въ витересь правижености и безпристрастія духовнаго суда, въ напагорыхъ нужкувахъ идеть дальше конституція 1790 г., признасть полезними нововреденія, веторыхъ не находимь въ последней, напр. разделение суда и администрации въ подчиненнымъ архісрею учрежденихъ, выборъ членовъ судебного присутствия дуковенствоиъ. Преосвященный высказаль и основную имсль, руководвиную его сужденіями о проект'в комитети. Опъ выходить изъ того убъжденія, что духовный судъ должень освебодиться отъ жавъянныхъ но вего со стороны свойствъ чиновинческаго суда о делжностныхъ лицахъ, суда чисто вибшниго и формальнаго, повопу что служеніе, образъ жизни и сапые преступки духовныхъ нацъ значительно разнятся отъ служенія, образа жизни и прос-вупковъ чиновниковъ государственной службы. «Наши времена

<sup>... &#</sup>x27;) Edm. de Pressensé, L'Eglise et la révolution franzaise, p. 112-119.

жонечно значительно удалились отъ древней искренности, простоты и прямоты христіанских отношеній и наибреній. Но должно ли еще болье удаляться отъ сихъ прекрасныхъ отличительныхъ свойствъ древности въ область чисто и всецело виешнюю, или же напротивъ должно по возножности стрениться къ возвраотношенія? Полагаю, что должно стремиться къ посл'яднему и не превращать церковь въ чисто вившнее, обыкновенное человъческое учреждение, а служителей ел въ церковныхъ чиновин-ковъ, во всемъ подобныхъ чиновникамъ государственной службы и отличаемыхъ только мундиромъ другаго покрол». Мы съ своей стерены, съ полнымъ сочувствиемъ относимся къ тону и стремленіямъ, выраженнымъ въ приведенныхъ словахъ. Свойство пера о. Горчакова не позволяетъ сказать ръщительно, въ какой мъръ онъ раздъллетъ эту мысль Преосвященнаго. Но читая и перечитывая ого научную постановку, мы думали, что онъ не особенно далекъ отъ этой мысли. Впрочемъ она такъ проста и естественна, что казалась обязательной и понятной даже такимъ ственна, что казалась обязательной и понятной даже такимъ авторамъ французской гражданской конституцій клира 1790 г., какъ Мирабо. Когда обнаружились волненія, вызванныя этимъ закономъ и конституціонной присягой, которой во имя его потребевали отъ духовенства, національное собраніе ръшило составить и разослать во всё департаменты воззваніе къ французамъ съ цвию разъяснить смыслъ конституціи духовенства. Козань съ целно разъяснить смысль конституции духовенства. Ко-митетъ по церковнымъ дѣламъ принялъ проектъ этого адреса, составленный Мирабо. Въ засѣданіи 14 января 1791 г. авторъ читалъ собранію этотъ проектъ. Послѣ нѣсколькихъ шумныхъ заявленій неодобренія съ правой стороны во время чтенія боль-шая часть духовныхъ депутатовъ вслѣдъ за аббатомъ Мори уда-лилась изъ залы засѣданія. Въ словахъ оратора слѣдовательно не видно было желанія угодить духовенству, поддѣлаться подъ его понятія. Однако вотъ что находимъ въ томъ мѣстѣ его проета, гдв онъ объясняеть, почему собрание не согласилось объя-вить католическую религию національной: «Не можеть быть въ государствв ничего національнаго кромв учрежденій, назначен-ныхъ для политическихъ двиствій, и такъ какъ религія есть об-щеніе мысли и духа человіческаго съ мыслью Божіей, съ все-мірнымъ духомъ, то слідуеть отсюда, что она ме можеть въ

этойь отношени принимать на себи имкакой гражданской или закономъ опредъленной формы. Христіанство прениущественно по своей сущности не можеть уложиться ни въ какую систему ивстнаго законодательства; Богь создаль его не для того, чтобы дать формы и цвъта соціальному строю французовъ, но пеставиль его среди вселенной, чтобы оно было фонусомъ и центромъ единенія рода человіческато». Видя въ христіанствів религію, поторая объемлеть всв времена и поколбиія, свизуеть общество, разсвянное по всемъ странамъ міра, и стоить выше всехъ ивстныхъ обществъ человъческихъ, ораторъ находить невозножный в провозгласить его религіей францувовь и обращается съ такинъ упрекомъ къ правой, которая этого требовала: «это вы оскорбляете религио нашихъ отцовъ, вы хотите, чтоби она подобно этимъ лживымъ религимъ, рождавшийся изъ людскито невыжества, заимствовавшимъ свой авторитеть отъ воли вемныхъ властителей и вплетавшинся въ политическия конститущи накъ средство угнетенія, —чтобы она была провозглащена релнічей закона и кесарен» 1). Есть ивкоторый интересь вз этой сопостывания мивній людей, столь различно высливших в такъ несходно выражавшихъ свои мысли. Сходство ихъ мыслея чь этомъ случавзначить не то, что крайности вообще сходитей: есть вставы, которыя при здравомъ сужденів одинаково повымаются дамо съпротивоноложныхъ точекъ зрвнія, подобно току какт сеть на небъ събтила, которыя остаются събтилии, съ какой бы течна зрвия на нихъ ни скотрвин.

Не знасить, согласится ли о. Горчаковъ на небольную поправку, которую после изложенных размышлений можно было бы внести въ его характеристику того направления, представители котораго, по его слованъ, стараются удержать церковным судъ in statu quo, «т.-е. съ преобладаниемъ въ церковным устройстве, особенно въ епархіяхъ, абсолютивна ісрократи въ смысле и духе ультрамонтанства». Это направление консервативно; но не будеть ли ученымъ грехомъ не заметить или не почтить довериемъ техъ побуждения, вовсе не ультрамонтанскихъ, которын порой прогладываютъ изъ-за этого консервативым? Если

<sup>1)</sup> Choix de rapports, opinions et discours, prononcés à la tribune national depuis 1789. Paris. 1818. Tome III, p. 25.



прогрессивное направление въ вопросъ о церковномъ судъ иногда высказывалось собственно за консервативное продолжение историческаго status quo церкви, то въ направлении консервативномъ иногда замътно довольно прогрессивное на нашъ взглядъ стремение возстановить церковно-канонический бытъ, искаженный историческимъ положениемъ церковнаго общества.

Такъ представляемъ мы себѣ происхожденіе борьбы и борющіяся стероны. Въ минуту затишья, среди отдыхающихъ или уже упоконвшихся борцовъ появился о. Горчаковъ съ разсматриваемой статьей.

Что новаго вносить въ споръ авторъ? — Научную постановку вопроса о перковномъ судъ.

Что аначить научная постановка такого вопроса при извъстной инструкціи, данной комитсту 12 января 1870 года?—По нашему мивнію она можеть состоять въ ученомъ наслідованій трехъ предметовъ: 1) свойства, цілей и потребностей духовнаго суда, 2) происхожденія, свойства и цілей тітхъ началь, которыя положены въ основаніе новаго світскаго суда, и 3) стецени, въ какой приміненіе этихъ началь къ духовному суду допускается свойствами, цілями и настоящими потребностями этого послідняго.

Таковы чисто научные предметы, входившіе въ программу реформы. Развѣ не о нихъ шла рѣчь въ полемикѣ? Нѣтъ, они составляли существенное содержаніе спора. Можетъ быть спорившіе разсматривали ихъ недостаточно полно и спокойно; но они ихъ разсматривали, ихъ научали.

О. Горчаковъ откавываетъ въ такомъ научномъ характеръ встмъ участинкамъ спора о реоормъ. Писавшіе объ этомъ, по его мифнію, научно не разъясники началь, «на которыхъ должно быть поставлено церковно-судебное право въ Россія». Въ консисторскихъ мифніяхъ о проектъ онъ не находитъ тъхъ положимельныхъ принциновъ, «на основани которыхъ должна быть пронаведена реформа дъйствующаго въ русской церкви суднаго праве. Тотъ же недостатокъ укранваетъ онъ и въ архіерейскихъ мифніяхъ, дажо самомъ замъчательномъ изъ нихъ по его свидътельству, въ мифніи епископа пермекаго.

Следорательно о. Горчакова, ставя дело научно, ставить его особенныма образома, не такъ какъ делам это доселе. Что-же такое ею научная постановка?

Припоминиъ содержаніе его статьи. Она излагаетъ два рядамыслей. Одинъ состоитъ въ опредёленій понятія о церкви и въ развитій значенія церкви, вытекающаго изъ понятія о ней. Это самыя общія, элементарныя мысли не столько каноническій, сколько катихизическія, азбука церковнаго законовідівнія, которую даже съ университетской каноническаго права и втъ нужды излагать пространно. Спорившіе о рефорив церковнаго суда въ печати, какъ и авторы консисторскихъ и архісрейскихъ отзывовъ о проекті, конечно, не излагали такъ подробно этихъ мыслей, хотя знали и подразумівали ихъ въ своихъ сужденіяхъ. Едвали можно винить ихъ за это: они были призвапы не репетировать публикъ познанія о церкви, вынесенныя изъ времени воспитанія, а обсудить и рішить довольно сложную практическую задачу.

Другов рядъ мыслей состоить въ изложени тёхъ положительныхъ принциповъ, которыхъ авторъ не нашелъ ни въ печатной полемией о церковно-судебней реформе ни въ мивніяхъ консисторій и архіереевъ о проектё комитета. Но очень трудно судить объ этихъ принципахъ по двумъ причинамъ: 1) потому что авторъ налагаетъ эти принципы только вообще, не давая читателю возможности представить себё тё формы, въ которыя авторъ думаетъ облечь ихъ, тотъ реальный образъ, какой они должим принять въ практическомъ своемъ осуществленіи; 2) потому что авторъ иногда своеобразно комбинируетъ свои мысли. Этотъ способъ сочетанія мыслей можно видёть изъ одного приміра. Понимая церковь во всей цёльности ея содержанія, такъ, какъ учатъ о томъ сама церковь и наука права», авторъ находитъ, троякаго вида основанія, по которымъ церкви принадлежитъ судная власть, и въ числі этихъ основаній ставить историюс-поминическое (стр. 244). Разбирая это основаніе, авторъ находитъ что держащаяся на немъ судебная власть, пріобрітаюмая церковю отъ государства, не можеть быть признаваема «согласною съ візроученіемъ православной христіанской церкви» и отрицаєтся наукой права (стр. 261, 262 и 264), Такъ выходитъ, что одитъ видъ судной власти церкви, основанный на пониманіи церкви мевсей цільности ея содержанія, такъ, какъ учатъ о томъ сама церковь и наука права, несогласенъ ни съ візроученіемъ церкви на съ наукой права. По объимъ этимъ причинить и им. отда-

ная отчеть о «руководительных» началах» автора, иринуждены ограничных лишь немногими самыми общими замвчавіями. Когда о. Горчаковы напечатаєть обещанный «цвльный трактать о цер-кевно-судномы правы», тогда легче можно будеть видёть, что хотывы опы сразать вы разематриваемой статыв.

О. Герчановъ признастъ два вида церковнаго суда или судной власти поркви. Одинъ изъ нихъ ость власть судногораржическая, дъйствующая въ тамиствъ покаднія. Планъ этой власти, какъ она изображена авторомъ, не новъ: онъ словно околированъ съ мивнія московскаго митрополята о непесредственномъ архієрейсвоих судь съ незначительными изманениями. Это-судъ духовника для превственнаго исправления и примиревия совъсти какощагося, по мачнію Горчанова. И преосв. московскій пишеть, что это судъ архіорея, какъ духовнаго отца клириковъ его еперхін, H TTO ITEL OFO BHYTPORHOE OMBINORIO CONSCIE CRAUTOHHOCLYMEтеля, производяное архивастырскимъ судомъ въ случав безуснъшности суда простаго духовника. Этотъ судъ совершенно чумдъ публичнести, по майнію в. Горчанова. И преосв. московсый пишеть, что «судь этоть делжень быть судь не власти, а вселючительно совъсти, судъ тайный и отнюдь не гласный». Навазавія не этаму суду не должны, по инвайо о. Горчакова, вивть карательный характеръ, долины ограничиваться саитиніей. И прессы. мосможскій жиметь, что ваможанія, налагаемыя непосредственнымь судомъ архіород, «не могуть быль карательныя, но только обитими, выговоры, замбнавия. О. Горчаковъ, разбирал mudric upocca: mockonekaro, dramats, 450 obs objekacts athствія архіорен-духовинка «на векін пормы, ва которыхъ архіорей. порестаеть быть дуковивновъ, а опеновится самовластвымъ расперадителемъ судьбы судимаго виз лица въ церкви в гражданскомъ обществъ. Но преосв. носновскій еще прежде статьи о. Горчакова. эмпения этогь упрекъ, написавъ въ своемъ отзывъ: «вравлекаемый вв. приосредственному архіорейскому суду по двау о проступка протива благомощения и благочина, прощае: сего суда и вийски оего суда, нежень просить, себи суда сорн мальнаго».

Второй видь нерковнаго суда у автора есть судь нерменнособместносиний. Что можно порять въ его общихъ развремленияхебь этомъ судъ, о его отличиноть суда духовно-перерхиченияте;

Digitized by Google

е независиности этого суда отъ государства, се встить этимъ одвани кто не согласится. Одина медостатокъ можно чиванъ въ этихъ разнышленіяхь: то, о чень говорить въ ничь апрорь, такъ общензевстно, такъ часте высказывалось, что одваля нушдается въ новомъ пространномъ изложени даже при изучной ностановки дела. Тоше ножно сказать и о трки положениях втоожнофоро выпальтально стоежено синчестви ософонности общественной судной власти церквы «въ отношенить въ государственной судной власти» (стр. 257 и сд.). Что чвачала, жаоснованія которыхъ должно утверждаться содержавів цервовносуднаго права, извлекаются не изъ сторошнить для церкви источниковъ, но изъ внутренняго си содержания --- это признавовъ принципъ и надобно, чтобы это вполно проводено бымо въ дъйствительность. Что «церковно-общестивиному суду подсудны только члены церновиаго общества, по все, міране и духовиме: по порковнымъ предметямъ-ото такъ же привнается въ нринциив даже современнымъ госудирственнымъ законодательствомъ, жегорое старается въ преступленіи, касающемся церкви, отділять элементъ, подсудный государствовнаму: суду, отъ олемента чистецермовнаго; надобно, чтобы это стражление проседено было желнве в воследовательные. Въ какихъ приздъ члени первов ведлежать въдъню церковно-общественной судной масти, в эсо опредължется у васъ согласно съ положение выторе, тольке въ болве ясныхъ выражениять. Что чускройство перкосно-обще-**СТВИННОЙ** СУДНОЙ ВЛАСТИ ДОЛИНО СООТИВТОЕВОВИТЬ ИЗИВТЕВ О ПОРкви, канъ о своеобразномъ обществъ в божественномъ: установления, а не какъ объ особриъ административномъ веропетвенэта мысль выранылась въ непоторикъ: планать периовно-судебной восорны во вреня полемики по этому вепросу, насполню допускала это уназанная комителу задача. Что проконным неказанія должны состоять только въ лишеній нервовинсь привъ, и свеннянени распечения обращения и праживания и праживания на править и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания и праживания зваются действующим в церковными запонодатильствомы въ привняпё и частію проведено ать судебную практику. Есля «ражденскія и уголовныя последствія, соединенныя съ церковными: вавазаніямя по двиствующему русскому праву, чужды цван и существа перкан, какъ говорита автера, то темранское отого протвооръчія зависять не отъ церковной власти, по краймей м'яръ не отъ нея одной.

- Воебщо принципы пориовие-общественного суда, высказываомые авторомъ, начуть во чужды созванию нашего перковнаго общества и его руководителов. Они даже действують въ пректинв нерковиего суда. Не опи преведены запов неполно и попоследованельно, загромождены остатками промедшаго, конорос частие вводиле перкавный судь ва сееру чущных ему пірскинь ояношеній, часцію педчимало чисте-церковныя отношенія вдіянію св'ятекаго превительства. Сл'ядевательно задача рессрим цер. ковнаго суда домива соотель въ очищени его отъ этих в остаткомъ, не въ создания новыкъ коронимиъ принциповъ, кота бы даже съ меноприо «современных» научныхъ юридако-политическихъ возврвий, а въ последовательномъ проведени готовыхъ нанонических вечаль из судебную практику и из дестаточномз няв обезначения носредствомы правильнаго, хорошо обдуманнаго устройства церковнаго суда: работа не столько теоретическая, чисте-научим, свельке прикладная, техническая. Между твиъ шамековъ на вте устройство в не находинъ у автора; реальный образь его перковно-общественнаго суда остаетов неудовинымъ для читателя. Такъ, налагая принцины этого суда, с. Герчаковъ не говорить даже, ито должень судить, т.-е. каналь должень быть по его плану соотать и отрой судебных учрежденій. Въ своей программи церковнаго судоустройства (стр. 267 и ол.) онъ топько поронисляеть судобныя инстанціи для разныкь явлъ: суми приподскіе и понестырскіе, судъ спархіальный, окруж-мий соборъ, судебное отділеніе неибстнаго собора и великій лоборъ. Но что разунвоть авторъ подъ этини названіями — то ли что другів, ная чво вибудь особов? Въ первонъ случав этопредметы изэвстные, мнегопратие обследованные въ почати, во второмъ---- нова непонятные. Наконець трудно разгладать среди ебщинь равсущиств о. Горчанова, что ноявль онь выражны, давая второму виду судной власти перкви мавааніе меркомо-обчествонной. Обществонный паракторы могуть давать периоэкому суду дванобопостольства: участіє общества въ выборю органовь оуданинуческий общество, или мірянь и дуковныци, чи незмень судь. Учесте общества на выборь судей-совисиности эфотних в предвание допускосное об вний сторонами, спорта шини о ресорий первовнико суде: О принсии, настін пірвит възвичну проповник вуді не подниманись и попроса. Напонеци с. Зорченовъ разунблъ, быть можетъ, общественный судъ церки въ саномъ обыкновенномъ симоле суда, юрисдинии котораго проотпрается на все церковине общество, на дуковных и пірявъ. Самъ онъ характеризуетъ проектируемую миъ церковно-общественную судную власть, называя се стирытой, визиной, канопической, въ отличіе отъ тайнаго суда на испов'яди, коти вонечно и этого посладняго онь не считееть противожаноническимъ. Можно думать ноэтому, что своимъ необычнымъ терманомъ о. Горчаковъ не хотель выразить инчего особеннаго. Чееты, которына онъ описываеть свой порковно-общественный судъ, довольно пестры и складываются въ очень веленый образъ. Иногда кажегся дъйствительно, что его планъ совпадаетъ сь нвиствующимъ формальнымъ судомъ церкви или очень бливокъ въ нему. Судебною властию перковиего общества онъ считаетъ совокупность правъ, предоставленныхъ органамъ власти въ этомъ обществъ для принятія ифръ из возстановленію въ ненъ порядка. Онъ повидимому вовсе не раздвинеть желанія отнять судную власть у епископа. Въ другить ивстахъ авторъ неясными чертави какъ будто рисуетъ планъ новей периовнов конституців. Сопоставляя церковь съ влубовь или другамъ подобнывъ общественнывъ союзомъ, онъ вакъ будто холетъ сказать, что и ел уставь должень вибть одинаковое происхожденіе, т. е. выйти изъ общаго собранія членовъ союза, разумветен, съ въдона и согласія государства. О. Горчановъ говорить о мврахъ, которыя приниваются согласно правилить общества, «властію этого общества», въ случай нарушскій этих правиль. Между твиъ извъстно, что ни изстныя правила русской перкви ни меры, принимаемыя на основания им, не вибють такого общественнаго преисхожденія. Исченновенію церковно-общественнаго элемента въ законодетельстве и практиве руссовой перкви, по вижнію о. Горчекова, началось съ ХУН в. и въ савдующія стольтін этоть элементь быль вытьемень, заньнень «оовершенно- государственной уголежей и гражданской властью, предостявленной перкви отъ гобударства. Извистию, что освовныя начала церпочине ваноподательства, д'яйстворанных во всероссійской вигрополів XVI віна, дійствують и топерь, потя и водь дручини формаци. Следовательно об Водчакова рекумнога заяки мибудь повыя начала, тенерь не дейсомующия. Иритачния щер-

довныхъ братствъ вогованадной Руси XVI и XVII в. одваже могутъ показаться каномически безукермененной формой церковно-общественнаго суда. Слабия презвления церковно-общественной судной власти въ севременной нерковной жизин авторъ уванываеть и въ сословныхъ събадахъ духовенства благочинияческихъ округовъ и въ приходскихъ обществахъ, лишенвыхъ сословнаго характера. Такую нерэметельность, такой недостатокъ выразительности въ положенияхъ и построенияхъ автора можно объяснить двумя причинами: или онъ хотиль до времене скрыть отъ читателя свой плавъ перковнаго суда, уже готовый въ его умв, или этотъ планъ еще не готовъ, не додуманъ, не прошелъ всвяъ логическихъ и исихическихъ фазисовъ обработки въ творческой мастерской автора. Мы склоняемся къ первому предположенію; но самъ о. Горчаковъ нными своими сужденіями склоняеть читатоля по второму. Воть одинь примівръ. О. Горчаковъ сильно возмущается тімъ, что перковный судъ облеченъ у насъ карательной уголовной и полицейской властью, хотя, говоря правильные, такая власть практикуется не перковью, а государствомъ, ея источникомъ. О. Горчаковъ настанваеть на томъ, что «съ церковные и наказаніями, которыя по существу должны состоять исключительно въ лишени первовныхъ правъ и благъ и въ благочестивыхъ упражненияхъ поста, молетвы и благотворетельной деятельности, не должны соеденяться какія-либо последствія для граждансивке и политическимь правъ лица, наказуемаго церковію (стр. 261). Это севершение справединьо и призизотся въ принципъ законодательствомъ русской церкви. Въ друговъ мість, говоря объ исчевновоми у насъ церковно-общественной судной власти съ XVII в., о. Говчековъ заивчаеть, что лишь въ наше вреня открывается изкоторая возможность этой власти проявляться-можду прочинь въ прикодскихъ обществахъ,--и говоря вус, с. Гертаковъ прибавлисть въ приивчании: «изиветно наприи., что во многих ивстахъ приходскія общества установили вемеканіе денешных штрабова ва пользу перковныхъ учреждений съзвать, напивающихся де-вылив-(стр. 260). Но денешный штресь даже из пользу перичиных учреждений и даже за пранедно едвали пожно вызвать ливовность порковных правъ и благъ или благочестивних упривнением поста, молитвы в благотворительной двательности: такой жилого

egrane ne rochetce spargancents u uointerecents edads imua.

накаруенаго такою черновые властію, какь приходское общество, в одвали наказуемый почувствуеть разницу авъ существие между такимъ напазаніемъ и інтрафомъ, папой за подобный же праступовъ наложитъ представитель «суровой, принудительной» государственной власти, мировой судья или полицейскій наданратель. Еслибы вов подробности новаго церковиаго суда были обдуманы авторомъ, тогда было бы выдво читателю, какая связь существуеть между двумя этими и истами въ свять в о. Горчакова. Итакъ остается ждать «цельнаго трактата о церковно-судебмомъ правъ». До тъхъ поръвъ планъ о. Горчанева одно совствъ уже неново ин для сознания церковнаго общества ин для практики перковнаго суда, а другое представляется стель новымъ, что потребовало бы для своего осуществленія совстив иной порковной конституцін, которая создасть необходимость соотвътетвенных взявиевій и въ государственномъ запонодательствъ. Въ нервовъ, кажется, мътъ настоятельной надобности; для втораго, но крайней мёрё въ настоящую минуту, не существуеть практической возможности. Мы не думаемъ, будто наше первовное общество въ такой стедени лимено сознанія основъ, на ноторых э оне держится, кака уваряета автора. Мы не думаемь также, члобы усложнать задачи преобразоранія значило облегчать и ускорять его осуществленіе. Кто добиваются слищкомъ иногаго, тотъ рискуетъ не добяться достижанаго. О. Горчаковъ ставить себя въ положение ученаго механика, который явнися на шунь, подватый плохимь действіснь машины. Люди кричать: какъ быть? что делать? Явившийся спеціалисть читаеть предстоящимь оспоравія механики и въ немсныхъ очертавісхъ рисуеть назив воваго неваниема. Людямъ, когорывъ насается действіе машины, остяется сказать неханяку: квато нодобное ин знаемь в сами; во какъ быть съ этомо неканцинскъ, устранить который им не ножень. Нессответствіє оказываемой двау помощи съ пракцимесениь ноложеніемь діла увраниваются еще всабдствіе недсжести возвржини о. Горченова. Иные мыели его статьи нелогие согласияь съ другии. Онь выращесть гогорность подействорать «разъеспенію парказно-суднего права и устраненію недаракумі»-DESCRIPTION . TORSHELL OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROBLEMS OF PROB лимого но, хови надели, очень осторожно, новый иланъ перков-

наго суда, пишетъ отъ лица бълаго духовенства, которое, по его же слованъ, смотритъ на реформу суда именно со стороны ея практического значенія, — и въ тоже время отказывается отъ окунательные станов в образования и при на станов на станов и при на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов на станов работу по вопросу о церковно-судебной реформв». Онъ не хочетъ быть одностороннимъ, суднъ о дълъ какъ богословъ и какъ юристъ, следовательно не видитъ непримиримаго противоречія между объеми точками эрвнія; между тёмъ, приводя слова одного архіерея, признаеть ихъ «совершенно справедливымв» съ богословской точки арвнія, а съ точки арвнія науки права они, по его мивнію, «неточны и никакь не могуть быть уложены въ юридическія формулы». Одинъ видъ церковно-судной власти, основанный на учени церкви и науки права, окавывается несогласнымъ на съ ученіемъ церкви на съ наукой права. Статья о. Горчакова далеко не свободна отъ такихъ недоумвиныхъ мъстъ. Мы первые будемъ привътствовать цельный трактать о церковномъ судъ, согласный съ въроучениемъ церкви и наукой права; но отчеть о разсмотранной стать в можемъ лишь анключить словами старинной автописи: «много ивчто нестроеніе бысть».

r. M

## COBPEMENHOE OFOSPEHIE.

ПО ПОВОДУ ЦИРКУЛЯРА Т. МИНИСТРА НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНІЯ ОТЪ 24 МАЯ 1875 Г. ")

Въ чемъ же правительство и лучшіе члены общества должны видъть самое дъйствительное и върное средство къ противодъйствію революціонной пропагандъ и къ возможному окончательному устраненію этого зла? Газета: «Голосъ» и «Новое Время» не преминули предложить некоторыя изъ самыхъ, по ихъ мивнію, двиствительных в средствъ въ уврачеванию разсиатриваемаго общественнаго зла. Предпославши ту мысль, что 1) «изъ европейскихъ государствъ менње всего давала отпоръ революціоннымъ идеямъ Франція, вменно потому, что въ ней значеніе общества было доведено до нуля, и 2) что болье всего побъждала н побъждаетъ всякія субверсивныя теоріи Англія, напболье общественная страна въ Европъ», газета «Голосъ» говорить следующее: «Примъръ этихъ странъ показываетъ, что сила революціонной проповъдн обратно пропорціональна степени организаціи общественныхъ группъ. Существенно необходимо, чтобъ каждая разрушительная сила встречала отпоръ въ самодеятельности общества. Общество пассивное — наидучий матеріаль для всёхь опытовъ. Церковная независимая проповъдь, свободная университетская каведра, сильная печать, хорошо организованное самоуправленіе, корпоративный духь разныхь общественныхь группь — воть что даеть и можеть дать отпорь нельпымь ученіямь, именно потому, что они противообщественны». Никто не сомнъвается въ томъ, что

<sup>\*)</sup> См. Октябрск. км. Православ. Обозрѣнія текущаго года.

чень сильнее силочено общество и чень больше единства и гарцонін въ шитересахъ разшыхъ членовъ, составляющихъ его, тъмъ скоръе и решитольное опо отравять всякое покущолю на VCTANOBISHBUR BY HOUR HODSHORY, PRINCE BURNESS 210, CHIAпросси поднопаться новы мень и ниспроворенуть его. Такое обпрество облагаеть пробынайною чутвостью къ малиниямъ посагательствань на разрушение того, чёнъ животъ и чёнъ держится оно. Да и не всякій отважится на борьбу съ такимъ обществомъ. Но сущность дала въ томъ: достаточно ли для этого одного ноехоставленые наибольныей свободы и независимоски обществу вр взания одовавления его жезни; «Голос» Аказиваетя на Англію. Но кто же не энзекь, что полытки введеність англійоких в поряжень ноправить ділю, вы ніскольких в страпахь, окацчивались уже полной неудачей? Учреждения сами по себъ не создають добрыхь, унныхь и энергическихь людей. Меле того, учрежвения одной отраны не всегда привираются и дають надлежащіе плоды въ другой. Мы вовсе не противъ независиной перкозной вроповоды. Напротивъ, им отъ души жадали бы въ интересах в перкви, общества и государства освебождения нашей периовиой пропов'яди, духовной литературы и журналистики отъ иркоторыя вившинка ственния условій, ва корорыха out tenebe haregeths. He was dieselb he nowend correction of Their, woods industrially charabined herrhold, crair no этону однену чеще раздаваться. Об нашихъ церковныхъ даеедръ и сублагись мивой, сорьезней и влительной проповедью. Точно также ны вноколько ине сочувствуемъ обовуранчизму и работру наука въ вопресъ обсь университетскомъ преподавани, Мо въ тоже время им находинь, что и съ своболной университетской кассиры можеть вевсе не раздаваться рачь, направловная напр. противъ матеріаливна или коммунизма. Очень водможно даже, что, какъ въ Германів, съ университетскихъ каоедръ будеть пронагандироваться самый грубый атензив и сонализмъ. Ничего им не имъемъ и противъ сильной печати, не въ тоже время просылн бы не забывать, что эта сильная нечать неръдве дълестся текниъ вредныма н опасныма деспетомъ, поторый вынуждаеть даже правительство на такія действія, отъ которыхъ должно страдать лучиес меньшвиство общества или законные витересы других народовъ. Прекрасно и корешо орга-

пизованное озноуправленіе, но тидь и при швит венскіх и тоpogenia 'cooperia weryts ne comparson alle "ea hompe cerient yeaпономнаго числа гласимхъ», или че другой жакей нибудь полобной причина, равно кака на этиха земоката и городскита собраніяхъ могутъ совернаться самыя темныя діла. «Корноративный духъ разныхъ обществонныхъ групиъ» иногда мометъ приме повести къ раздроблению общества на враждебные другь другу кружки, примъры чего представляетъ исторія и современная жизнь. «Голосъ» думаеть, что всё эти мары нотому очавались бы дайствительными, что самыя коммунистическія-то ученія противуобщественны и что сявдовательно невольно общество будотъ отражать ихъ. Но вёдь мы видимъ же, что сощализиъ и пониунизиъ, при всей своей противообщественности, ниветь въ Гермянін, Францін, Швейцарін, Англін и т. д. масом послудователей въ назнихъ и даже въ другихъ слояхъ общества. Да и мало ле что противообщественнию допускается вногда сании обществаин? Атензиъ-протевуобщественное явление, однакожъ, большал часть герпанскаго общества чуть не аплодируеть темь, кто заво и ожесточениве возстветь противь религе. Ди и въ вдеси ли Германів Ділавтея это? «Голось» вообще придлегь неукіреннос вначение свободь, какъ будто бы бие сама по себь есть тверческая и совидающая сила. «Съ КУИ и XVIII вака свобода, освобождение сдвижиесь лозунговъ жизви и литературы», экийчеств явоф. Хайбинковъ. «Свобода мысли, свобода динтелинести, свобода отнешвий-воть требованія, которыми, по нивнію общеотва, нечеримвалось все для него необходенее, исчеримвалося все яравовсе. А между твиъ повяче свебоды еще ве обозначасть ничего другаго, какъ только определение формы действа нии независимое отномение мыслящого ка содержанию свесто имиленія. Свобеда сама въ себізбезсодержательное пенятіс, оспачиощее независаность отъ чего-либо и какъ безседержательное. оно не можеть дать содержанія живии. Свобода политическая точно также есть только форма отношеній индинидума къ обществу и государству и какъ всими оорма, она можетъ принести много польвы для госудерственного общество, осли въ вень саможь есть готовое содержаніе, и межеть быть совершенно бозполения, если этого седиривния инть. Можно оказать съ болешей и несомийнией даже в'вроятностью, что поможе соферасовке

всегда найдеть скорье соотвытственную ему форму, чыль самая лучшая форма создаеть соотвытственное вй содержание. Преслыдовать евободу, накъ форму, думать, что съ нею придетъ все веобходинее для самоудовлетворенія человека, есть самый обманчивый призракъ, постоянно убъгающій, когда онъ кажется всего ближе въ осуществлению. Увлекаемая этимъ обманчивымъ призракомъ, политическая литература XVIII стольтія запалась цвлью установить государственную жизнь на основания опредвленій чистаго равуна. Но чистый разунь сань въ себ'в способенъ лишь соглашать, регулировать, если не данныя, то принятыя за основу положенія, но не болье. Результать пвательности ополи докаваль, что принятое ою положение, именно, что праве тождествение съ свободою, сухо, уако и безсодержательно. Онъ доказаль, что нден необходниы разуну, какь зерна мукомодьной мельний, что свободо необходимы иден, какъ формо содержаніе, ибо безъ идей государственное общество будеть безжизнендо, хотябы его члевань и дана была совершениващая свобода. Отранувъ нден, канъ рукосодительницы нашего сознавія, въ токъ числв и идею права, какъ божественняю сверхчувственмано начала, общество XVIII столетія и его представители напрасно стараются найдти самоудовлетвореніе и счастіе черезъ двательность государственной власти или въ простоиъ соглащенін провавола одного видивидуума съ произволомъ всёкъ другихъ шинвидуумавь, вли думають, что можно устроить особенный государственный механизмъ посредствомъ деленія властей, который вполив обезпечить искомую свободу за всеми членами общества, или наконецъ, что та же свобода сама собою явится, когда верховией властью въ государстве будеть самъ народъ. Тяжелый урокъ исторів научиль тіхъ, которые чему нибудь способны были научиться, обувдывать овой желамія мыслію, а не искать въ мысли оправданія желаніямь. Уроки исторів до очевидности ясно доказали, что цивилизація-этогь жизненный элексирь государства-не создается путемъ дарованія обществу политической свободы, а наоборотъ, что политическая свобода, данная обществу, не имъющему вравственнаго содержавів, истощаетъ его въ безплодной борьбъ партій. «Цивилизацію, мит кажется, говорить почтенный профессорь, -- можно назвать гармоническимъ единствомъ всёхь началь одного порядка и гармоніей всёхъ но-

винова въ одновъ общенъ нентръ — въ руководиния пред в разума (а всв эти нден сосредоточнаяются въ верховней щев божества, ибо общее ихъ свойство — абсолюткая обязательность можеть быть выведена, заивчаеть въ другонъ ивств г. Хлибииковъ, только изъ воли божества). Прогрессъ есть, по ивтяему выраженію Конта, развитие порядка, или онъ есть ничто вное, какъ превращение менже гармоническаго морядка въ болже гармоническій. Государственное общество, если оно кочеть жить, должно добровольно преклониться предъ основами цивилизація, предъ основными иделии разума, ища въ ихъ содержания повыхъ началъ для жизни; если же государственное общество, напротивь, будеть въ разунь лишь искать оправданій для страстей и желаній эпохи, то оно пошло бы въ овоей гибель 4). Такимъ образомъ, въ свободъ още инсакъ нельзя видъть снасительнаго средства противъ золъ и неурядицъ общественной жизии, какъ это дълаеть «Голосъ». Другія періодическія изданія заходять еще дальше въ боготворение свободы, забывая, что эта свобода мечь обоюдоострый и что, при отсутствіи въ обществі высшвав началь, норинрующихь самую свободу, эта последиля превращается въ рабское служение всему тому, что противенсложне очнить началамъ, средоточість которыхъ служить религіозная вдея: истинная, пречивя и влодотвориая свобеда межеть быть только тамъ, гдв Духъ Господень. Христанство не только не противъ свободы, не напротивъ, оно первое провозгласляо принципъ истипной свободы во вспар областихъ жизви и дветодьности. Оно говерить, что человъчество и призвано иъ свебедъ, то требуетъ, чтобы эта свобода не была новоденъ въ угожденію нлоти (Гал. 5, 13), а подъ этой плотью оно разумбеть предпочтеніе назшихъ благъ передъ высшими, произвола передъзаконностью, пріятныхъ и льстящихъ вань теорій и ученій передъ истиною, личнаго интереса передъ общественнымъ, матеріальныхь благь передъдуховными, лености передь трудомь на благо общее, своекорыстія передъ саменожертвеваність, полезнаго передъ обявательнымъ, земнаго нередъ небеснымъ и т. под. Надъ свободою христанство поставляють другія выселія начала, которынь

<sup>1)</sup> Право и государство въ ихъ обоюднихъ отношенихъ. Варшава. 1874 г. стр. 398—400.



оне должны подчиняться. Въ противномъ случай, свобода явняется даже зломъ. Въ пользу кристіанскаго возарйнія говорить, жакъ мы видіни, и безпристрастное научное явслідованіе. Иначе щ быть не должно: та наука, которая счановится въ ерезесдебное отношеніе къ кристіанской истині, не наука, а порожденіе той жасти, о котерой говорить Анестоль.

Итакъ, гдъ же самое дъйствительное профисс средство къ про-такодъйствио всяческому развивающемуся общественномујаду и въ частности усиливающейся революціонной процагандъ и къ вез-ножному просъчению его? «Новое Время» указываетъ, какъ на средство нь этому, на короню обставленныя и матеріально обезмеченные мародныя пислы, а также на развите народной лите-ратуры. Не накъ ни кажется этеть совъть цілесообразнымь и -разумения, все-вене ону не достаеть иногаго для того, чтобы -быть таковынь въ дебствительнести. Разве хорошо обставленныя и матеріально обевпеченныя пиколы сани по себ'в уже гарівивно слишкода мис осезпеленнята виошика чаме и сред-нему виу? Разва же истерін навлучше осезавленнята и изте-раплирують благодновное влічніе вка на народа и чечните раплирують благодновного примента виошика деже и среднизь учебных ваподеній пенкийским даные почальные факты ихъ внутренней мизин? Наредная же литература у нась и теперь довольно богата, но при всемь вийшнемь богатстве ся поражаеть внутрением ол крайная опудесть, мертвеннесть и даже распущенность и вловредность. Несомивино, что правительство и общество должни веснознежно заботиться о дучшей обстановав народныть школь в о большень наворіальномь обовмеченів ихъ. Но главиза забота общества и правительства должчы быть о томь, чтобы совдать для народной школы учичелей, отичничения серьеннить образованиемъ и воспитаниемъ, иъ основа которато лешали бы правильно понавыя кристіанскія религіонно-правственным мачала, и произвоутымъ всецілой про-данностью истинимих интересамъ и нуждамь опочесные, первым м государства. Такіе учителя не только во будуть корреспондирожеть въ понцонское революціонное изданіе «Впередъ», постовать въ умахъ и сердцахъ дътей разныя антихристіанскія смед. противуобщественныя иден и будить въ народъ разные дурные MUCTURETH, NO CAMARDYCA MARORETEMBRES QUIDTON'S HODERN, FO-

сударства и общества. Нечего, по нашему митино, гомяться за иногочисленностью школь. Лучше пусть будеть нало няв. доонъ сдължотся истенными разсадинками истены и добра въ народь. Выборь въ учителя народные должень быть обставлень не канцелярской строгостью, нередко ваз-за мухи не выдашею слона, во опредвляться голосомъ людов, двястрительно храстіански-просв'вщенных и въ серьезновъ симся слова благонам вренных в, которые знаконы возможно-хорошо съ внутренникъ міромъ набираемыхъ. Естествение, чтоть этомъ набранін должны принимать живое и непосредственное участе не правительственные только агенты, но представители общества изъ свътскей и духовной среды непреивние. Недавно газеты сообщали, что въ Петербургв организуется общество для распространенія въ народв образованія. Общество это будеть учреждать кака въ го-DORAND, TARD H COLONIAND OCCUPANDOME ENGLIS, VETALENE E ENERные склады, а также деставлять средства особеняе способных учениканъ къ проделжение дальнайшаге образования. Дай Богъ. чтобы этоть слухь осуществился и чтобы членами этого общества были представители вспас слеевь нашей общественной СРОДЫ, ОТВЮДЬ НО ИСКЛЮЧКИ И ЛУПИНКЪ ЛЮДОЙ ИЗВ СВИЩОВИСслужителей, которые обязаны, свешь пастырских правваність, стать даже во главе этого добраго предпріатія в одушевлять другихъ своимъ примъромъ живой христіанской заботливоски онародных нуждахъ, которыя въ тоже время суть нужды в саной: перкви. Дай Богь, чтобы двятельность этого общества, будучи еполит зласною, донавала, что оно неняво надлежащемь образомь свое призваніе и свои задачи и сублалось распространителемъ въ народъ такого просвъщения, которое составляеть премое отрицавіе просвіщемів, нерідке ныві пропагандируемаго. Дай Богъ, чтобы это общество всячески спосивыествовало, съ одной стороны, искоренение в) той народной янтаратуры, которая отличается положительной недоброкачественностью вли пустотою, а съ другой стороны, появление таких произведений, предваначенных для народа, въ которыхъ бы народъ находиль для себя, въ живойъ и художественномъ изложения, кристіянами-

<sup>&</sup>quot;) "Прав. Обозр." говорило уже объ этомъ въ Современномъ обосръния измъской ки. за 1876 годъ, на стр. 208-205.



Charlet is the

правильные и положительно-научные отвёты на всю тё вопросы, поторые не могуть не занямать простолюдина, и какъ христіажина и какъ человъка. Уполнемоченные правительствомъ и обществомъ члены этого общества должны отнюдь не дерать ходу въ народъ всякой кингв, религіозне-нравственнаго ли то солержанія вли напр. естественно-научнаго, авторъ которой биль на спекуляцію или не желаль знать того, чемь должна быть народная кинга. Мы нисколько не радуемся распространению въ народв и такихъ киштъ, которыя, при своемъ религіозно-правственномъ, повидвиому, содержании, путаютъ народныя понятія объ нетвино-религіозмомъ и о христіански-правственномъ и способны закрыманть въ народе многія его неправильныя понятія о предметахъ религіи и нравственности. Въ носледнее время, просматривая наталоги выходящихъ книгъ духовнаго содержанія, поражаешься обилемъ такихъ изъ нихъ, которыя предназначены для народа. Но изъ цълой груды книгъ едва выберешь одну двъ, могущія быть одобренными. Особонно много выходить житій святыхъ малонькими кинжерии и доже листками. Составлять такія книжки мичего не стоитъ, и вотъ спекулянты набросились на фабрикацію ихъ, не желая даже знать, какія «Житія» они должны избирать для сообщения пареду и жако передавать ихъ. Иной спекулянть мускается даже въ разсуждения, въ назыдание, въ мораль, но полезиве было бы для народа, еслибы онъ былъ вовсе невнякомъ съ этеми назеданіями и освобождень отъ вихъ. Напр. вной составитель той или другой княжки, желая отличиться своимъ благочестіемъ, смъло говоритъ о богатстве, бедности и т. п. тамія вещи, которыя ничёмъ разуннымъ не оправдываются. Следуеть непременне поставить подъ стрежайшій жонтроль истинио-просвещенных людей въ особенности наданіе книгь духовнаго содержавін, предназначающихся для народа. Мы вывонь всв основани настанвать на этомъ особенно теперь. Ивкоторыя ошибии и суранности допускаются составителями кинжекъ этого рода по невъдъщие, какъ это семо собою разумъстся. Но это новъдъне должно быть всевовножно устрандено. Однинъ изъ важиваниях средствъ из этому является наша духовная журналистика. Дватоли богословской науки вызываются эсе болве и болве обстоятельствани эремени на энергичнъвшую матчито и литературную производительность: меньше, чанъ

ногда-инбудь, теперь время для сповойнаго прозябанія и ограничивания двительности какой-вибудь узкой оперей. Богословская наука, въ личе ся представителей, должив выступить предъобщество и непосредствение нослужнуь ону. И само духовонство теперь болве, чвиз погда-нибудь, нуживется из томъ, чтобы дъятели богословской начки чащо и чеще дълились съ иниътакими трудами, которые непосредениемию отаблали бы запросанъ времени и обстоятельствъ. Несомивние, поления труды напикъ ученых бегослововь, носмащенные даже предметань, невыбыщить живого отношения нъ современности, карактеризующейся борьбою разныхъ научныхъ и фолософияхъ направлений противъ христіанства и т. д. Но еще важиво тв труды вкъ, котоеме давали бы духовенству соръссиос и надежное оружіс для отраженія тіхь иногообрасных ложныхь идей, теарій, понятій и возорвній, которыя саными разнообразными путани проводятся въ общество. Пропаганда равнообразныхъ идей, и въ томъ числъ провиущественно коммунистических и социлистических , какъ оказывается, разбрасывается по селань и деревнямь. Это обстоятельство заставляеть и сельское духовенство мелать, чтобы духовные напр. журналы давали ону чтеніе, непреивине пригодное и для борьбы съ этимъ зломъ. Ныяванній законоучитель сельской даже школы должень быть во всееружи подходящагоэнанія для противодействія разнымь злокачественнямь идель, могущимь запостись, при номощи преступной промаганды, въ самое убъянще христанскаго пресевщения полодей вастым. Наличныхъ свъдъній, вынесенныхъ и оохрановныхъ отъ школы, большей частью совершенно недостаточно бываеть духовенству для этой цвли. Кто вотрычался съ дебрыми сельскими настырями, неуснувшими для умотремной живни и для плодотворногослужения народу, тотъ слихаль, непочно, съ навой привнательностью оне говорать объ автерахь типь болью вли новью серьовныхи янологотических в других подобных статов, которых примлось имъ прочитать на попоред-либо духовномъ журналь. Но не болье ли еще нужны тапія серьевный скатан для законоучителей развыхи орбинки учебныхи запедений, которыми, вийсти съ другини препедавателями, пициуляръ и: министра наредияго прособщения приразменть также при случай раскрывать. молодожи влекачественность и тибельность идей, распросураниеныть революціонною кликою? Діятели богословской науки съ овоей стороны не вызываются ли всвиъ этимъ на работу въ такомъ, главимиъ образомъ, направленін, которое оказывается въ настоящее время особенно необходимымъ? Это ихъ прямая обяэжиность. Пусть же они соединатся въ какомъ-либо журналь по своей програми особенно пригодномъ для духовенства и обпрества, и откреють серьезную и живую учено-литературную дъятельность, направленную къ возбуждению въ обществъ редагновныхъ вытересовъ и къ отражению всякихъ зловредныхъ влей! Это было бы еъ ихъ сторовы выражениемъ полной готовности ихъ, доступными имъ средствами, противодъйствовать и самой революціонной пропагандів, которая условливается упадномъ въ обществъ религи и распространениемъ антихристиамсинкъ идей. Сила Божія и въ немощи совершается: при эпергическихъ усиліяль и добромъ желанів трудиться на пользу церкви и общества Господь возрастиль бы своей благодатью стемое... Серьезная маучная разработка вопросовъ богословской понки в погнатитескаго ученыя сдівлала бы невозможными ті ніжоторыя опинови в странности въ духовныхъ изданівхъ, преднавначаемывъ вля парода, которыя, т.-е. ошноки, теперь такъ часто встрвчаютоя. Для надлежащаго выясненія православно-христіанскаго догжатическаго и правственнаго учения у насъ, какъ всв признають, сделано до врабности нало. Какъ же после этого не авдаться этипъ опинскамъ и странностяпъ въ народныхъ изданіяхь? Существующія въ нівоторыхь духовныхь журналахь «библюграфическія зам'ятки», подчась отличающіяся крайней поверхнестностію, а иногда даже — и пезнавісив дівла, которос равбирается виривь и внось, лучше бы также инегда замънялнов дальными маучно-критичесними статьями, захватывающими, между прочить, и народную религіовно-правственнаго содержавія личратуру. Тогда бы и съ этой стороны нало-по-налу выяснялись религюзно-правственные вопросы и обрисовывался вдемль мародимуь изденій назидательнаго седержанія. Вийсти се всимы -чиоткем филопе описо и описо возгателен ио налу жинте выя квири этого рода. Не, само собою разумвется, - необходиме поставить вашу духовную журналиствку в латературу въ дучшів цензурных условів, чтобы крытическій отділь въ духовных журналахъ могъ внолив отвъчать своему назначению. Но тъта

же поръ, пока у насъ не явятся лучшія народныя сочиненія какъ по религіозно-нравственнымъ вопросамъ, такъ и по другимъ отраслямъ знанія, лучше взбрать, посль строжайшаго выбора, самое ограниченное число дельныхъ книгъ, чемъ териеть дурныя прежнія и поощрять фабрикацію новых в такого же качества. Пусть лучше 5-6 отдельных вполне одобрательных изданій вращается въ народів, чінь тысячи дурныхь. Такая инчтожная кнежонка, какъ «Гуакъ или непреоборимая върность», въ прошломъ году вышла 12-мъ взданіемъ въ количествъ 12,000 экз. Такія вещи можно постепенно назыть вовсе наз торговля н на мъсто ихъ всячески распространять въ народъ указанныхъ 5-6 вполнъ одобрительныхъ изданій, какого бы содержанія они ни были. Но, въ виду попытокъ пустить въ народъ конмунистическія революціонныя нден, было бы весьма хорошо одвлано со стороны существующаго въ Москвъ «Общества распространенія духовно-правственныхъ книгъ для народа», еслибы это общество издало брошюру для народа, въ которой бы, въ противоположность коммунистическому ученію, сопраженному съ революціоннымъ духомъ, развивался правильный, истинио-христіанскій ваглядъ на жизнь и общественные отношенія. Натурально, въ такой книжев ивтъ надобности излагать коммучистическое ученіе, поскольку этого можно набъжать, а равно изтъ надобности такъ или иначе указывать на мотивы изданія ол. Необходино только такъ умёло и разумно изложить положительное христіанское ученіе, выясняя его по местамъ внолив подходящими и навболюе рельефными примврами нач жизни святыхъ, чтобы читающему вполив ясна и очевидна была правиля неябность и противоположность съ христіанскить ученісиъ коммунистическихъ и соціалистическихъ бредней. При этомъ необходимъ подробный, живой и острый анализъ проимущественно твив ивств Новаго Заввта и твив событій изв жизни цериви, которыя превратно истолковываются въ прокламаціякъ и книжкахъ, пускаемыхъ революціонерами въ народъ. Составленіе такоч винги должно быть поручено во встья отношениять компетентному лицу. Сама внига должна быть изложена въ высшей стенени ясно, художественно и увлекательно. Такую книгу можно было бы распространять и по фабричнымъ заведеніямъ, и по солдатекинъ казарианъ, и по сольскинъ школанъ и т. д., пустивъ

ее по самой дешевой цвив. Еще лучше было бы, еслибы книгу можно бы иллюстрировать подходящими и вполив хорошими картинками. Прежде чвив выйти въ светь, такая книга должна быть прочитана и исправлена опытиными какими-либо экспертами.

Такить образомъ, не отвергая мивнія «Новаго времени» касательно необходимости, для противодъйствія революціонной пропагандъ въ народв, хорошо обставить и матеріально обезпечить народныя школы в дать наибольшее развитие народной литературт, мы онять-таки вынуждаемся свести дёло къ подъему и обезпечению истиннаго религіозно-правственнаго образованія народа путемъ николы и при помощи всяких другихъ средствъ, въ числъ которыхъ важное ивсто должна занимать народная литература. наша мысль вполнё согласна и 1) съ существомъ самаго дёла (ибо извёство, что развитие коммунистическихъ и соціалистическихъ стремленій идетъ рука объ руку съ безрелигіозностью), и 2)) съ симпатіями самаго народа. Этотъ послёдній привыкъ связывать съ грамотностью духовно-нравственное образованіе и потому справедливо недов'врчиво относится ко всякому образованію, при которомъ не дается перваго м'вста религіозноправственному элементу, а т'вмъ бол'ве къ такому образованію, которое устраняеть совершенно этоть элементь. Какое же мы вивемъ право посягать на мучшія народныя желанія? Изв'ястный издатель педагогическаго журнала: «Ясная поляна» и художникъ писатель, графъ Л. Толстой, такъ знающій народъ, любящій его много трудящійся для него, въ прошломъ году пом'ястилъ въ
 «Отечественных» Запискахъ» статью, уже боле года волнуюпіую не только кружокъ петербургскихъ педагоговъ, но и свёт-скій журнальный піръ,—статью, въ которой онъ, между прочинъ, доказываль прожнюю свою мысль о томъ, что народъ нужно учить тому, чену онъ хочетъ самъ учиться, что религюзно-правственный моментъ долженъ лежать въ основъ народнаго образования. Мы, пожалуй, не можемъ вполъв согласиться съ тъмъ основнымъ принциномъ, изъ котораго столь безусловно выхо-дитъ грасъ Толстой, высказывая эту мысль, однакожъ самая мысль о необходимости религовно-правственнаго образования изрода является безусловно справедливою. Талантливъйший и намоболве учений изъ нашихъ педатоговъ, покойный Ушинскій, точно также высказывался горячо въ пользу этой мысли. Такъ

прискорбиве было читать въ апредьской кинже «Дела» за токущій годъ возмутительныя глумленія надъ насею граса Толстаго со стороны автора статьи: «народъ учить или у народа учиться»? Здёсь, путемъ софистическихъ изпоротовъ, искажается нысль графа Толстаго в затънъ эта искаженная имель опревергается следующими напр. доводами». Школа только тогда и можеть оказать, говорять авторь статьи, благотворное вліяніе на народное развитие, когда она стоитъ выше его насущныхъ, мсторически сложившихся потребностей, когда она пресивдуеть идеалы болье разумные и болье широкіе, чвит тв. которые онъ преследуеть, когда, одникь словомъ, не она нисходить до уровия его требованій, а его поднимаеть до своихь требованій». Мысль, повидимому, совершенно върная, противъ которой и спорать нечего. Но разв'в наши «прогрессисты» не изловчились до того, чтобы проводить самыя отринательные иден въ самой благовидной формъ? Дело въ томъ, что христіанское религіозно-правственное міровозарвніе здісь трактуется, какъ преходащее историческое явленіе, уступающее въ своемъ достоинствъ новымъ, жиобы «болью разумным» и болью широким», идеаламъ», что религіозная потребность здісь разснатривается, какъ еременная потребность, а не такая, которая была бы присуща самой природь человека, въ какой бы періодъ исторія онь на жель. Отсюда и выходить, что авторъ статьи направляеть свои стралы противъ мысли о необходимости следовать воле народа въ вопрост о характерт его образованія. Но, очевидно, религіовная потребность не есть продукть изв'ястной фазы челов'яческаго нсторического развития, но потребность, данные еъ самой природом человъка. Значитъ, и религіовно-правственное образованіе постольку же должно составлять основу и фундаменть наполнаго образованія, поскольку ндея Бежества служить средогочісих других в ндей: н ндей права, на которомъ запистся нася государства, и другія вден.

Но если газета «Гелесъ» и «Невое Время» интемеся сами указать средства из белбе усибшиому противодъйствию революціонной пропаганда, то «Гражданни» вхеднуь въ разскотрёніе в раціоніе вопроса: наскольно цёлосообразна та мара противъраспространенія среди молодожи революціонныца, идой — мараих которой прифагаеть г. министръ наподного, преседщенія-

приглашающій преподавателей и наставниковь въ свётских учебных заведениях разъяснить учащимся, при удобномъ случав, вловредность коммунистических вдей и сущность гибельвыхъ стремленій пропагандистовъ революдін. Впрочень, ны должны замітить, что разсужденія «Гражданина» объ этой міріз не принадлежать редакціи или непосредственнымь и постояннымъ его сотрудникамъ, а заключаются въ «письмъ въ редакцію по поводу пиркуляра министра народнаго просв'ященія. Но чремь это значение этнхъ разсуждений для насъеще болве возвышается въ известноиъ отношения. «Письмо въ редакцио» является откливомъ навъстной части общества на министерскій пиркуляръ. Каковою же находитъ составитель письма міру министра? «Непедлежить сомнанию, говорить авторъ письма, что если молодые люди узнають отъ своихъ начальниковъ и учителей, на чемъ именно основываются теоріи соціалистической произганды и въ чемъ состоить ея практическое примънение, то неявное учение агитаторовъ потеряетъ всякій въсъ въ глазахъ нашего честнаго юношества.... Но, вь сожальнію, персоналъ нашихъ преподавателей, въ большинствъ, безъ сомивия, достойный своего высокаго назначения, представляеть нередко и грустныя исключенія. Недавніе политическіе процессы повазаль, что между учителями находились агитаторы. Въ носледнее даже время въ некоторыхъ учебныхъ заведенияхъ оказались преподаватели, проникнутые вредными иделии. Наконедъ, отъ самаго министра народнаго просвъщенія разсылаются сообщовів въ другія учебныя відоиства о недонущевін въ преподаванию такихъ-то и такихъ-то лицъ, уволенныхъ отъ службы по министерству «всябдствіе наз политической или релиліознов неблаговадежности». Авторъ письма опасается, чтобы дурные преподаватели, существование которыхъ, по его мижнию, и тенерь внедив предположино, не стали, подъ предлогомъ исполненія винистерской воли, представлять коммунистическія наси въ благопріятновь свётё въ главахъ молодежи. Съ другойсторожы, говорить авторъ мисьма, ономь возможно, что «какой» набудь даже воз воська понятичных учениковь несовершенно. пово и тойно подмоть сказанное учителямь, ным породарая ого разсказь въ своемъ сенействъ, будеть самъ неправильно до-HAPL H BEHODEYS HODDENO MADERNIO HO. ROSENG. HA TOCTROTO I

достойнаго преподавателя, но и на самое заведеніе, даже, можеть быть, на все ведоиство». Въ сущности авторъ письма. какъ видимъ, находитъ весьма полезнымъ, въ видахъ противодъиствія распространенію коммунистическихъ и соціалистическихъ идей, а равно революціонной пропагандь, разъяснять мододымъ людямъ, «на чемъ именно основываются теоріи соціалистической пропаганды и въ чемъ состоитъ ея практическое примъненіе». Онъ опасается только, чтобы злонамъренные учителя не стали, подъ предлогомъ противодъйствія революціонной пропагандъ, возбуждать въ молодежи искусственно сочувствие къ соціалистическимъ и коммунистическимъ идеямъ, и чтобы перетолкование со стороны воспатанняковъ словъ учителя не повлекло какихъ-либо дурныхъ последствій для этого последняго, для учебнаго заведенія и даже для цілаго учебнаго відомства. Несомивнио, что опасенія автора письма имвють своего рода основанія. Религіозно-правственное образованіе въ нашихъ университетахъ, сколько иы внаемъ, до крайности жалко. И это. конечно, всего менње зависитъ отъ личной воли преподающихъ богословскія науки въ университстахъ. Вліяніе этихъ последнихъ, еслибы даже они всевозможно добивались его путемъ прекрасныхъ лекцій и т. под., парализуется десятками другихъ вліяній не совсвиъ желательнаго свойства. Кто не знаетъ, что современное направление большей части отраслей знанія таково, что оно неръдко становится въ прямую оппозицію съ большей частью христіанскихъ идей? Сама но себъ наука туть, конечно, ни прычемъ: она, будучи правильно понимаема въ своей сущности, въ своихъ непосредственныхъ задачахъ и границахъ, никогда ве можеть быть въ антагоннями съ христіанскимъ міровозарівнісмъ. Но что же дълать, когда представители науки неръдко, -- им не говоримъ о вполив отрадныхъ исключенияхъ, существующихъ и у насъ, -- увлекаются ходичими научными теоріями, гипотезани и предположенами и видять въ нить «последное слово науки»? Провозглатая съ университетской каседры эти «послед» нія слова науки», нівкоторые профессора становятся вногда въ непримиримое противориче какъ съ тими или другими христанскими возервніями, такъ, консчно. и съ мируочислевными динными саной науки, стараясь эти последню искусственно и насильственно «подомать» подъ нодную теорію или и вовсе ону-

скать. Иногда эти явленія происходить вовсе даже не изъ какого-либо темденціознаго мотива, а просто отъ неспособности овладъть научнымъ матеріаломъ и стать на правильную точку врвнія. Такого рода случан, пожалун, происходять еще чаще, чёмъ случан, когда человёкъ просто недолюбляваетъ навёстныхъ идей и потому громить ихъ при каждомъ удобномъ случав. Къ сказанному нужно присоединить следующее. Люди, знакомые съ университетской жизнью, очень хорошо знають, что студенты въ большинствъ университетовъ, въ самонъ вичтожномъ количествъ, посъщаютъ лекціи по богословію, учатся лишь для диплома (за самыми рёдкими исключеніями), въ теченіе учебнаго года пробавляются чтеніемъ «либеральныхъ» журналовъ и вообще вещами, часто невыбющими никакого отнощенія въ нав непосредственнымъ обязанностямъ, и только передъ экзаненами превращаются въделовыхълюдей, -- въ саныхъ жалкихъ, строго говоря, школьниковъ, долбящихъ заданный урокъ для полученія нужнаго балла. Студенты нікоторыхъ провинціальных университетовь своимь образомь жизни деніемъ возбуждають въ мёстной публике иногда такое недовольство, что свёжій человёкь, выслушивая разсказы о студенческомъ жить в быть в, просто поражается. Начальники среднихъ, духовныхъ и даже свътскихъ учебныхъ заведеній, неръдко и совершенно резонно жалуются, что воспитанники ихъ быль бы гораздо лучше, еслибы не приходили въ частое неносредственное соприкосновение съ студентами и лишены были возможности брать съ нихъ дурной примъръ. Конечно, на медвинискомъ напр. факультетв студенты больше работають н меньше бездвльничають, но за то они почему-то еще меньше любимы серіозными и благонам'вренными людьми. Какъ ни горьно говорить это, но было бы грахомъ умалчивать о томъ, что заставляетъ болъть сердце человъка, коть сколько-нибудь желающаго добра молодежи. Посему трудно ожидать, чтобы, при существующемъ порядкъ вещей, изъ среды университетскихъ студентовъ большинство, поступая преподавателями нацр. въ разныя учебныя заведенія, содийствовало вполив истинному речацозно-нравствойному направленію молодежи и искло соотвітответь ожиданіямь, дравительства цасательно, противодійствія революціонной пропагандів и распространецію коммунистическихъ бредней. Канинъ образонъ оно можетъ содбиствовать распространению и вкоренению въ молодежи истиннаго хриотіанскаго міровоззрівнія, когда нашихъ преосвященныхъ, посвидающихъ универоитетскіе экзамены по такъ-называемому закону Божію, въ пъкоторыхъ университетскихъ городахъ совершенно поражало вопіющее нев'яжество «акобы образованных» молодыхъ людей въ самыхъ первыхъ и основныхъ христіанскихъ истинахъ, когда эти университетские студенты кремъ ивскольжихъ модныхъ идеекъ не нивють, въ большинстве своемъ, никакых прочных убъжденій и когда по поступленіи своемь на педагогическую службу большая часть ихъ не интересуется инчвиъ, что насается церкви, религіозныхъ вопросовъ и т. д.? Въ учебно-воспитательномъ двяв прежде всего важно, чтобы есъ преподаватели дъйствовали гарионично и направляли свои со-единенныя усилія къ образованію и воспитанію молодежи съ одножь опредъленномь направленіи. Но если преподаваніе закона Вожія въ свътскихъ среднихъ и назнихъ учебныхъ заведеніяхъ инъетъ прию выработать въ ученикахъ и воспитанницахъ истиное христіанское міровозврвніе и христіанское набравленіе сердца и воли, тогда неизбижно правительство и общество въ прави ожидать отъ всёхъ преподавателей дружнаго и разумнаго пре-следованія той же цёли. Это неоспорило. Туть дёло не въ тонь, чтобы не жишать усплить добраго проподавателя занона Божія въ его стремлевіять къ достиженію указанной пѣле, но въ томъ, чтобы положениельно соднёствовать. Каканъ образомъ, далве выходящіе изъ нашихъ университетовъ и поступающіе напр. на педагогическую службу окажутся въ свеемъ бельшинстве способными разумне изложить соціалистическія и койэто большинство изъ нашихъ журналовъ впитывало въ соби понятія о вещахъ изъ твореній Чернынювскаго, Писарева и К<sup>о</sup>., когда оно услаждалось Лассаловъ (у насъдаже въкоторыя жевщины, не получивнія никакого образованія, знаковы от Дассаленъ) и т. под., ногда оно подчасъ вовсе не самкале съ умиверситетской каеедры трезвой и справеданно-безпощадной притики коммунизма и соціализма, когда эт наших собтоких жур-налахт оно не можетт также найти ничего подобнего, а думен-ныхт журналовт и вт руки небереть, и ногда обе вевсе невналемо

ов трав, вы накомъ отношения из нотинно-христіанскому ученію стоять новнующествческія и соціалистическія иден, представители которыхъ любять указывать не только на сродство этихъ вдей съ христіанскимъ ученісмъ, но даже и на тождество? Принимая все это въ соображение, — а не принимать нельзя, — невольно кана-то разделяемь опасонія автора «письма въ редакцію» «Гражданана». Иной и вполит благонам вренный преподавачель, при всемъ своемъ желавін сдвлать доброе двло, несъумветь исполнить его, комъ следуетъ. Вовсе ничего не имвя противъ самой разоматриваемой правительственной мёры, взятой самой въ себъ, в вполев желая наилучшаго исполненія ея, мы реприменся сказать на основанія вышензложеннаго, что было бы торавдо приссообразиве и полезиве предоставить законоучителямь въ свътскихъ учебныхъ заведенияхъ какъ въдоиства инимотерства народнаго просвъщенія, такъ и другихъ въдомствъ, **мретив**од **В**ествіе соціалистическим и коммунистическим и идели в **т революціонной** пронатандів. Точно также желалось бы, чтобы в въ уняверситетахъ и въ другихъ высшихъ спеціальныхъ учебых учреждениях преподаватели богослови по временамъ эподили эт обстоятельный научно-христіанскій анализт современныкъ сеціалистическихъ и коммунистическихъ системъ. Да м одваже они и прожде могли обходить этогъ вопросъ, налагая христіанское ученіе въ связи съ критикою наиболье выдаюприход и распространенных современных заблуждени раз-наго рода. Предполагая, что духовное въдомство старается и считаеть своей обязанностью снабжать среднія и высшія всяжаго рода светскія учебныя заведенія такими преподавателями вакона Божія, которые отличаются наилучинии качествани сво-его разносторомняю образованія и наилучинии стремленіями, шы убъждены, что законоучители наши сдёлали бы массу добра, поставивъ своей преимущественно обязанностью противодъйствіе распространенію указаннаго зла. Законоучителямъ, какъ въ то же вреня пастырянъ душъ учащагося молодаго поколъ-нія, всего приличнъе оберегать молодежъ и отъ этого зла. За-жоноучитель средняго учебнаго ваведенія въ своихъ живыхъ бесъдахъ съ «понятливыми» взрослыми воспитанниками и воспитанниции, всенда найдеть впомнь законный новодь раскрыть дикость коммунистическихъ и соціалистическихъ революціон-

ныхъ стренленій, даже не указывая на то, что вотъ-де «несчастные политические фанатики, недоученые юнопи, затвиають провести въ народъ свои несбыточныя фантазіи и для этого набрали своимъ орудіемъ учащуюся молодежь». Здівсь меньше также основаній опасаться не совершенно яснаго и точкаго пониманія со стороны воспитанниковъ и воспитаннико женнаго законоучителемъ и другихъ вещей, на которыя указываетъ авторъ «письма въ редакцію». Законоучитель больше имъетъ законныхъ поводовъ и подходящихъ случаевъ узнать. какъ его поняли, и снова протолковать сказанное. Но, выскавывая все это, мы опять таки повторяемъ, что на обязанности встхъ преподавателей лежитъ содъйствіе развитію въ воспитанкахъ в воспитанницахъ того христіанскаго мірововарівнія и дущевнаго настроенія, которыя служать единственно-върнымь и надежныма средствомъ къ охраневію молодежи отъ всяческаю увлеченія чемъ-либо въ роде соціалистическихъ и коммунивсунческихъ идей. Но для этого самое образование преподавателей свътских учебных заведеній въ наших университетахъ должно быть разсчитано на то, чтобы полодые люди, виботв съ запасомъ многостороннихъ и вполив осмысленныхъ светьній, выносили крівскія христіанскія убіжденія и стремленія. Не давно въ «Отечественных» Запискахъ» съ севершенно-естественной горечью говорилось о грубъйшемъ практическом матеріализив молодыхъ, лучшихъ даже, людей, выходящихъ изъ изшихъ университетовъ и затъиъ въ жизни не знающихъ ничего выше сколачиванія денегь всякими средствами. Но это явлеміскакъ и масса подобныхъ ему, не есть ди неизбъжный результатъ того характера студенческой жизни и студенческаго обравованія, о которомъ мы говорний? Лучшая часть общества иногаго ждетъ отъ последствій пересмотра университетскаго устава. Нужно все сделать для того, чтобы университетская молодежь серіовно училась и видбла въ этомъ единственное свое призваніе, пока она находится на студенческой скамьв. Нужно все сделать для того, чтобы въ преподаватели университетские избирались или назначались липа, отличающиеся исключительно научнымъ направленіемъ, непреклоняющіеся предъ навъстнымя ндеями ради только ихъ современности и настолько любащів молодежь, чтобы быть не только собразователями», но и вос-

питателяна са, входищени во внутреней міръ молодожа и братсым руководящими ее ко всему доброму. Необходимо все сдв лать для того, чтобы богословское образование студентовъ савдать возможно-серіознымъ, пробудить въ нихъ любовь къ церква и высшіе религіозно-правственные интересы и сделать ихв вполнъ готовыми, но выходъ изъ университета и по поступленін въ преподаватели напр., соединиться съ законоучителемъ для посильного в честиого труда на благо веспитываемыхъ. Для того, чтобы универсатетское образование было въ то же вреня в сояможно-серіознымъ богословскимъ образованість, необходимо, по нашему мизино, сделать две богословскихъ каесдры при университеть (кассдру апологетыки и наседру догматики и богословской номки), придать богословію одинаковов вначение съ первостепенными факультетскими предметами, отжидь не трать въ визамены по богословію, что до нельзя првстироно, въ вреподаватели богословія въ университетахъ вибирать наи назначать людей извъстныхъ, помино своихъ добрыхъ етревленій, серіозными апологетическими или догматическими и понческими посяждованіями, и т. п. При вспост указанных в условиять изъ университетовъ не только не будуть выходить люди, ноторыхъ въ последствии придется лешать службы «вследстве ихъ политической или религозной пеблаговадежности», но университеты будуть давать обществу таких людей, которые, явбравъ напр. журнальное поприще, будутъ всячески будать это общество отъ того апатического состоянія, въ которомъ оно находится, отражать побъдоносно разныя модныя мден и теоріи, стоять за все, что есть лучшаго и времениенеобходимого въ нашей жизии, ващищать необходимость религіовно-правственнаго образованія народа и т. д. и т. д. Тогда и правительству вовсе не будеть никакой надобности въ заминистратнивомъ или судебномъ пресладованія разныхъ зловредныцъ вдей в стремленій, въ предварительной цензурв и т. д. Напротивъ, если у насъ не будетъ поставлено въ благопріятныя условія развитіе въ воспитывающихся покольніяхъ истинно-христіанскаго міровозор'внія и христіанскаго настроенія, тогда вов нами налиіативныя и случейныя м'вры къ ослабленію и преовчетию разнообразныхъ ведовъ общественного зла не будутъ да**рать** ожидаемыхъ результатовъ....

Такимъ образомъ, на вопросъ: въ чемъ именно правительство и дучий члены общества должны видеть самое дойоментемное и върное средство къ противодъйствію революціоннымъ стреиденіямъ и къ пресвченію распространенія соціалистическихъ и коммунистическихъ ученій, мы вынуждаемся лозикой и здравымь смысломь отвівчать, что это средство заключается вы подъемь и развити у насъ ремийозно-правственной мысли и жизни. Другаго средства ивтъ и быть не можетъ. Всякія вивнинія правительственныя міры, неисключая и всікъ способовь каранія распространителей злокачественныхъ идей и пресъчения путей кь проведению въ общество антихристанскихъ, антиправательственныхъ и противуобщественныхъ ученій, суть лишь падліавивы, которыми не вырывается зло съ корнемъ. Жествія-же преследованія не редко только усиливають ало и заставляють его прокрадываться въ общество разными темными подпольными н нодземными ходами, за которыми трудно наблюдить. Тольке въ томъ обществъ можетъ имъть успъхъ революціонная пронаванда, въ которомъ на мисто христіанскаго міровозаринія становится атензмъ, на мъсто христіанской жизни — жизнь въ духъ натеріализма и атоявма: эту истину должны укоронить въ собъ всв члевы нашего общества, начиная отъ правящихъ этикъ обществомъ слоевъ до последняго изъ управляеныхъ его членовъ. Следовательно, необходимо в правительству и лучшимъ членамъ общества соединиться и силотиться для того, чтобы всячески содъйствовать пробуждению и оживлению въ нашенъ обществъ религіовно-правственной мысли и жизви. Не,-само себою разумвется,---въ этомъ прежде всего должны принять руководственное участие представители перкви и служители св. Иробуждение въ обществъ религиозно-правствонныхъ стремления и направление ихъ-дело прежде всего церкви. Но для того, чтобы представители и служители церкви могли желагельнымь образомъ исполнять свою святую мнесею, необходимо отминить все то, что можеть стёснять и стёсняеть перковь въ ся жазвестправленіяхъ; и дать ей такія полномочія, какія пеобходямы для -чил водотоя оіворот вонадвади, правильное течевіе воторой служить условіемь крепости самаго государственнаго и общественнаго организма. Но такъ какъ церковь составляютъ одинаково какъ непосредственные служители ся (т. с. такъ-называемый илиръ), тайъ и вой вирующіе, то желательно, чтобы ти шиъ міранъ, которше не на слевахъ только, а на саномъ двле принадлежать въ перкви, съ своей стороны содъйствовали осуществлевію указанных желаній представителей и служителей церкви. У васъ напр. не радко возстають даже протвев вліявія духовенства въ народной школъ и всячески устраняють это вліяніе. Но что же и говорить о другихъ какихъ-либо полномочихъ и правахъ духовенства въ государствонно-общественной сведъ?... Съ своей сторовы, духовенство должно все сдълать для того чтобы быть достойнывь той миссій, поторой оно является представителенъ. Ово должно своини высокими умственными и правствонными приоствами завобвать собв правственное влінніе въ обществъ и въ народъ. Необходиность наибольшаге образования для духовонства -- образованія, возможно-всесторонняю и влубожано, все болбе и боле чувствуется. Говеря о духевныхь семинаріяхъ «Московскія Відомости» совершенно справедляво высказаля однажды, что «эти заведенія должны стонть инскольке не неже, а даже выше, чвиъ гинназін, и заслуживають но крайней иврв не меньшахъ заботъ, чемъ последния. Не, само собою разумъется, - въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ должим вийть навболюе широкую и серьезную постановку тв изъ такъ навываемыхъ свътскихъ наукъ, которыя, съ одной стороны больше соприкасаются оъ богословской спеціальностью и содыйствують лучшему усвоению ся, а съ другой стороны, которыя пріобрівтають наибольшее вліяніе и значеніе въ современномъ обществі, Всякая затрата умотронных силь в времени на изучение предметовъ, неотносищихся къ той или другой категоріи, сейчасъ указанной,-положительное вло. Въ этомъ отношени крайне жежателень пересмотрь и устава нашихъ духовный академій,---исресмотръ, о которомъ недавно сообщалось въ газетахъ. Не желая пока нисполько слівнія напияхъ академій съ университетами, которое въ 1872 году проектировалась одной почтенной однакожъ газетою, и не душая о радикальномо изивнения академическаго устара; твих не нецве мы желали бы, въ интересахъ церкви в общества, чтобы тщательно быль разспотрвив и обсуждень вопрось о распредвлении и постановий наукь вы акаденіямъ намихъ. Было бы въ высшей степени поленно сдулать для студентовъ духовныхъ анаденій общеобязательными 1) всё 39\*

изфолядимыйный богослововія наука в затэнь 2), оддософскія, канія въ носябднее время читаются въ акадоціяхъ. Вывсте существующих треха отделеній: 1) богослововаго, 2) церковноноторическаго в 3) церковно-практическаго было-бы полезиве открыть два отделенія: 1) историко-филологическое и 2) физико-патематическое или, правильное, естественнонациное. Въ этомъ последнемь спеціальномь факультеть или отделеніи настоять полная необходимость. Серьезная христіанская апологетика въ наше вреня немыслима безъ возможно-основамельного изученія по правчей иврв важиваниях и панболье общихъ отраслей остоствознамів (одной физики рушитольно невестаточно). Въ вастоящее время неумъстно было-бы останавлявачься на докаватемствахъ необходимости естественно - научнаго отделения пре духовныхъ академіяхъ. Но ны убъждены, что впосевдствів прилется крайне сожалить о томъ, что сроевременно не было учреждено и хорошо организовано это отделение. Москововая духовная академія ечень хорошо поступила, что основала каоскру христівневой заологотики на остоственно-изучных основаніять. Такня каоодра должна сущоствовать во всего академіяхъ рядомь съ особой канедрой поновнаго богоодовія, и занимающіе нервую изъ некъ должны выходить съ остоствение-научиего отдъленія. Но такъ или иначе необходимо встим и врамя возвыщать образование въ маникъ духовныхъ семинаріявъ в академіяхъ и приспособлять его къ возможно-совершенному удовлетворенію требованій нашего времени. Больше училься в серьезнто учиться—вого что должно быть дерезома и иолодого человъса, сидвикаго на семинарской или академической скамъв, и всянаго сващенивка, и всякаго дватоля богословской науки. Когда мы относительно наиних даже не-богословских знаній будень стоять высоко, тогда наше услыя будеть общественное релегіозное совивніе и противод'я вствовать наплыку всяческих вантихристіанских в ндей, неисплючая и коммунистических, могутъ ври вомощи Божей, скорбе увенчиваться желанным успекомъ Радонъ съ высокиять уиственнымъ развитіемъ и образованісиъ вы первые делжны взвать примерт нозветвенной доблести. Самоотверженняго служенія обществу, возмежно-точного в меуклоннаго исполненія нашихъ непосредственныхъ обланностей Экина мы более всего научамь в другаха терпаливо перемесить разныя лишенія, охранять существенныя основы государственнаго в общественнаго устройства, облегчать нужди обдных и основных в уважать права других в, считать благо ближняго нашим в благом в. Тогда и всякая коммунистическая революціонная пропаганда не только разобьется, встрітившись съ обществом в на камором праводы в воспадала медадом христіанскія убіжденія и чистыя душевныя настроенія, но и сділается невозможною. Если же это общество будет упорствовать въ своем в практическом и теоретическом матеріализмі, — оно и будеть отвічать за себя...

Z.

22 августа, 1875 года.

# извъстія и замътки.

## РАСПОРЯЖЕНІЕ СВЯТЪЙШАГО СИНОДА.

(18 октября 1875 года, № 3.526).

О повсемыстномы вы Россіи сборы пожертвованій на пужды православной духовной миссіи вы Японіи.

По заявленію въ 1869 году настоятелемъ церкви при консульствъ вашемъ въ Японіи о обнаруживаемомъ тамошнимъ населеніемъ желаніи ознакомиться съ истинами христіанской въры, святъйшій Синодъ, въ видахъ удовлетворенія этимъ стремленіямъ, положилъ образовать въ Японіи особую духовную миссію изъ начальника миссіи, трехъ миссіонеровъ-сотрудниковъ и псаломщика.

Несмотря на недавнее учрежденіе этой миссіп, ири ней находится въ настоящее время 15 катихизаторовъ, 30 катихизаторових ученяювъ и заведено училище для христіанскихъ дѣтей, въ которомъ обучается 60 учениювъ; въ Іедо, столицѣ Японіи, пріобрѣтено настоящее помѣщеніе для миссіи, а въ прошедшемъ году приступлено въ построенію каменнаго дома для помѣщенія двухъ миссіонеровъ и 50 учениковъ съ японскими учителями и домовою церковью; въ Хакодате, мѣстопребываніи нашего консула, пріобрѣтены два дома: въ одномъ помѣщены нѣкоторые катихизаторы, другой служитъ молитвеннымъ домомъ; а сверхъ сего построено отдѣльное зданіе для школы, и въ Сендаѣ предполагается постронть церковный домъ.

Къ сожальнію, дъятельность миссін не можеть получить полнаго развитія, за недостаткомъ матеріальныхъ средствъ, которыя такъ ограничены, что едва покрываютъ расходы на штатное содержаніе ея. Между тыхъ, по мъръ распространенія ея дъйствій, неминуемо должны увеличиться расходы какъ на содержаніе катихизаторовъ и учениковъ, такъ и на построеніе молитвенныхъ домовъ, школъ и помъщеній для учащихъ и учащихся.

Поэтому, въ видахъ воспособленія благимъ начинаніямъ миссін нашей въ Японін, святёйшій Синодъ, благословивъ миссіонерское общество принять ее подъ свое покровительство, признаетъ, виёстё съ симъ, необходимымъ обратиться въ благочестивому усердію православнаго русскаго народа, который, по святой ревности ко благу православной церкви, всегда тёмъ усерднёе дёлалъ носильныя на пользу ея прино-

шенія, чёмъ настоятельнёе была нужда въ нихъ, и въ настоящее время потому же святому чувству не отважеть, конечно, въ доброхотныхъ своихъ приношеніяхъ на поддержаніе благополезной для православія двятельности миссіи нашей въ Японіи.

Въ этомъ упованіи святвйшій Синодъ постановиль: открыть повсемъстный въ Россіи сборъ пожертвованій на воспособленіе означенной виссін.

Денежныя пожертвованія принимаются:

- 1. Въ Москвъ, въ Православномъ миссіонерскомъ Обществъ и у священника Гаврінла Срътенскаго, при вознесенской, на Большой Никитской, церкви.
- 2. Въ С.-Петербургъ, у сотрудниковъ миссін: священника христоромдественской, на Пескахъ, церкви Василія Маслова, священника благовъщенской церкви Іоанна Демкина, на Васильевскомъ островъ, и священника Өсодора Быстрова въ инженерномъ замкъ.
- 3. Во всёхъ комитетахъ Православнаго миссіонерскаго бОщества, гдё таковые существуютъ.

## ПРОТОІЕРЕЙ Е. И. ПОПОВЪ.

#### Некрологъ.

15 минувшаго октября, въ 7 часовъ вечера, скончался въ Петербургъ протойерей императорской посольской церкви въ Лондонѣ, Еегеній Ивановичъ Поповъ. Православное духовенство потеряло въ Е. И. Поповъ одного изъ лучшихъ свонхъ представителей; русское общество лишилось въ немъ дѣятельнаго члена, высоко поднявилаго въ чужихъ краяхъ мнѣніе о русскихъ людяхъ. Кто зналъ покойнаго, пишутъ въ "Голосъ", не могъ не любить его; кто ямѣлъ съ нимъ сношенія, долженъ былъ уважать его. Вотъ почему вѣсть о кончинѣ Евгенія Ивановича Попова собрала къ его гробу сотни людей, любившихъ его и уважавшихъ.

Протоіерей Е. И. Поповъ сынъ священника ярославской епархіи. Ровно 40 лёть назадь, въ 1835 году, онъ кончиль курсъ въ петербургской духовной академіи, получиль степень магистра и быль назначенъ преподавателемъ исторіи и французскаго языка въ тверскую духовную семинарію. Три года спустя по выходѣ изъ академіи, Е. И. Поповъ быль рукоположенъ во священника и назначенъ въ посольскую церковь въ Копенгагенъ, откуда послѣ переведенъ въ Лондонъ. Съ 1838 года, когда покойный впервые уѣхаль за-границу, Е. И. Поповъ оставался

вић предћаовъ отечества, которое навѣщалъ только изрѣдка. Послѣдніе тридцать три года, съ 1842 года, онъ почти безвывздно оставался въ Лондонв, даже въ тяжелые годы врымской войны, когда онъ получилъ благодарность покойнаго императора Николая Павловича "за сдѣланныя имъ распоряженія для поданія духовнаго утѣшенія и выдачи дещежнаго вспомоществованія россійскимъ военноплѣнымъ, находившимся въ Анліи". Желая повидаться нынѣшнимъ лѣтомъ съ своими родственниками въ Петербургѣ, онъ взяль кратковременный отпускъ изъ Лондона, но на пути получилъ сильную простуду, которая и свела его въ могилу.

Въ области литературы, пишутъ въ Церковно-Обшественномъ Въстника, повойный быль извъстенъ переводомъ на русскій явывъ весьма распространенной за-границей книги пастора Тодда: Чтенія для дътей, которая и у насъ выдержала два изданія. Онъ издаль также вы русскомъ переводъ брошюру: О началахъ англійскаго университетскаго образованія, и помъстить въсколько другихъ переводовъ и статей въ Христіанскомъ Чтеніи и Правосл. Обозраніи. Покойный извъстень быль, впрочемъ, не столько литературными своими трудами, сколько своею практическою дъятельностію на пользу православной церкви. Цілие десятки льть занимая столь важный постъ, онъ до самой кончины не переставаль трудиться надъ діломъ единенія англиканской церкви съ православною; его трудамъ и христіанской ревности по пренмуществу обязаны нікоторыее изъ членовъ англійской епископальной церкви своимъ обращеніемъ въ православіе: въ числі ихъ находится докторъ Овербекъ и другіе.

## B Q 3 3 B A H I E

ДОНСКАГО АРХІЕПИСКОПА ПЛАТОНА КЪ ПАСТВЪ СВОЕЙ О ВСПОМОПЕСТВОВАНІИ ПРАВОСЛАВНЫМЪ ЖИТЕЛЯМЪ БОСНІИ И ГЕРЦЕГОВИНЫ, ПОСТРАДАВШИМЪ ОТЪ ВОЗСТАНІЯ СЪ СИХЪ ТУРЕЦКИХЪ ОБЛАСТЯХЪ.

Возлюбленные братія и чада о Господп!

Вы, безъ совивнія, слышали, что происходить нынё въ двухъ турецкихъ областяхъ— въ Босніи и Герцоговинё, населенныхъ православными славяно-сербами. Въ этикъ областяхъ несчастные напи соплеменники и единовёрцы пятьсоть лёть страдають подътяжкимъ мусульманскимъ игомъ и подвергаются разнымъ оскорбленіямъ и кревнымъ обидамъ. Подробно описать и вполнё изобразить то, что опи терпять отъ

невърныть, невозможно: довольно спазать, что ихъ отраданія превзопіли ивру теривнія, и оди въ отчаленомъ своемь положеніе решились, св оружість въ рукахъ, избавиться отъ жестокихъ деспотовъ и во возможности улучшить свой быть. Теперь сін несчастные упорно ведуть неравную борьбу съ оттоманскими силами, и. Богь въсть, какой исходъ Судеть имъть для нихъ эта борьба!... Между тъпь страна ихъ опустошена, жиляща ихъ сожжены, именія расхищены, семейства небиты или газсвялись по развымъ странамъ и териять большое горе на чужбияв. Послушайте, что говорять о нихъ люди, хорошо внающіе ихъ положеніе. Наше русское зенеральство консульство въ Разуль сообщавть славянскому благотворительному комитету въ Москвъ: "Положение укрывшагося въ (Червогорію) изъ Герцеговини васеленія ужасно; зима приближается и возбуждаеть самыя сильныя опасенія. Благотворительность необходима въ самыхъ пенрокихъ размерахъ". Высокопрессеяменный Иларіан, черногорскій митрополить, пишеть тому же вомитету: "До сего двя (20 сентября) болье 25,000 герцоговинцевъ должны были повинуть свои жилища и перешли въ Черногорію, а къ тому времени, какъ настанотъ зима, ихъ явится еще стольно,-тенерь же они бродатъ около нашехъ граннцъ со своими стадами. Весь этотъ народъ голь, босъ и голоденъ!.... Нужно хлъба! Заботу о немъ приняло на себя наше правительство. Но у нихъ исть съ собой никакой посуды, никакой одежды, нътъ постелей, а все это необходимо, какъ и имща; ибо вромъ раненыхъ между этими страдальцами много детей, женщинъ и старцовъ немощныхъ и больныхъ, а если вто и здоровъ, то и тому всё эти вещи необходимы. Жизнь нескольких тысячь страдальцевь зависить отъ помощи, и при томъ сворой помощи вашей. А другой высокопресовященный Миханла митрополита сербскій, говорить во своеми воззванін къ русскому народу: "Десятки тысячь нагихь, голодныхь женщинь, дътей, безномощныхъ стариковъ, уходя отъ врага (изъ Воснія и Герцеговины), ищуть защиты и помощи у нась-въ Сербін, Черногорів и у австрійскихь братьевь. Что будеть съ ними?.... Безь прова и пріюта весчастные синтаются въ лесахъ. Наступаеть зима, холодъ и голодъ, а ни кабба, ни денегь неть!... Кроме того, каждый день сотии изъ на-

Такое бъдственное положеню славяно-сербовъ въ Босніи и Герцеговинь обратило на никъ общее вниманіе въ Европъ и во многихъ добрыкъ сердцахъ произвело живое состраданіе въ никъ. Не только православныя княжества Сербія и Черногорія, въ которыя они убъгаютъ отъ враговъ своихъ, оказываютъ имъ братскій пріемъ и доставляютъ посильное пособіе въ ихъ нуждахъ, но и многія иновърныя государства

шихъ лучшихъ сыновъ погибаютъ на рунияхъ нашей дорогой отчизны и

тысячи раневыхъ требують немедленной помощи".

простирають их иниъ руку помоща чрезъ своих граждань. А у насъ въ Россіи благочестивъйшій Государь нашъ, движнимй состраданісиъ и симъ несчаствымъ, всемилостивъйще сонзволилъ разрішить по всей инперіи сборь добровольныхъ пожертвованій въ ислызу тёхъ изъ нихъ, воторые пострадали отъ вынішняго воястанія въ ихъ областяхъ 1). Поэтому нынѣ, не только въ столицахъ нашихъ, но и въ другихъ містахъ, производится сборь такихъ пожертвованій и добрые люди охотно дѣлаютъ оныя, вакъ видно изъ публикуємыхъ извістій.

Какъ же им поступинъ, братія? Ужели им буденъ равнодушны къ неходящему отъ царскаго престола приглашенію оказать пособіе соплеменцинъ намъ единовърцамъ и не тронемся тънъ ужасно жалкинъ неложеніемъ, въ какомъ находятся теперь сін страдальцы, —братья наши но върѣ и крови?... Ифтъ, это било бы постидно и грѣшио для насъ, нотому что это показывало бы, что ми не имфемъ человъческаго сердца и святой любан въ ближнимъ; нътъ, мы должны спѣщеть на комощь нашинъ бъдствующимъ братьямъ и по возможности облегчить ихъ нужды и страданія. Къ сему побуждають насъ не только эти вопіющія нужди и страданія, но и ваковъдь Божія, повельвающая намъ любить ближнихъ, и та награда, какую объщаеть Богь за благотворенія несчастнимъ, и то наказаніе, какимъ Онъ угрожаеть за равнодушіе къ нимъ.

Впрочень, я не буду теперь взлагать заповёди о любви въ ближнивь, потому что вамъ известно, что Господь нашъ Інсусъ Христосъ заповедаль намь любить всёхь людей, даже враговь нашихь, и благотворить вствь нуждающимся въ нашей помощи (Іоан. 15, 17. Лук. 6, 36). Не буду объяснять вамъ и того, какую награду Господь дасть за благотвореніе несчастнымъ и какому паказавію подвергнотъ за равнодушіе въ нимъ; ибо вы не разъ слышали въ храмахъ Божінхъ, что когда Сынъ человіческій придеть судить живыхь и мертвыхь, то скажеть сострадетельнымъ и благотворительнымъ людямъ: пріидите, блаюсловеннін отна Моего, наслыдуйте иготованное вамь нарстве от сложенія міра за тв благотворенія, которыя вы оказали Мит въ лиць меньших Монав братій; а дюдямь жестокосердымь, тогда же Онв речеть: идние оть Меня, проклятіи, во онь вычный, уготованный діаволу и анеламь сто (Мат. 25. 31-46). Жезая больше расположить вась въ нособію беднымь братіямь нашимь, страдеющимь иние оть возставія вы Боснія и Герцеговина, я скажу вамь только то, что самь Інсусь Христосъ, любившій всёхь людей, особенно соболівноваль и пекся о техь, кож находились въ болве бливинъ въ Нему отношенавъ по илоти и духу.

¹) См. циркулярное предложение министерства гнутр. дѣлъ губернаторамъ отъ 4 сентября сего 1875 г., № 98.



Это видео изъ того, что когда Овъ подходить въ гробу друга своего Лазаря и прибликался въ Герусалину, главному городу представителю земнаго отечества Его—Гуден; то, сворбя о смерти первяго и предвиди бъдствія последняго, Онъ млекам (Геан. 11, 85—85. Лук. 19, 41—44); а предъ страданіемъ Своимъ всего боле заботняся и испинся объ ученняхъ Своихъ: Я не о естью мірю молю, вызвиль Овъ въ Отцу небесному, но о техъ, которыст Ты даль Мяю, — и о епрупоміль съ Меня по слову ихъ (Гоан. 17, 9—20). Пестому и аностолы Христовы, заповъдуя любовь ко естью людямъ (1 Сол. 3, 12), внушають намъ преничщественно любить своивъ братій — христіанъ и срединюсь по плоти. Более всего имейте усердную любовь другь ко другу, говорить ап. Петръ (1 Петр. 4, 8). А другой первоверховний аностоль учить: доколю есть время, будемъ дълать добрю всемъ, а нашпаче своимъ по върю. Если же кто о своихъ, и особенно о домашнихъ не печется, тоть отрекся стъ въры и хуже невърмато (Гал. 6, 10, 1 Тин. 5, 8).

Имева это въ виду, будемъ, братія, любить всехъ дюдей и по возножности благотворить всемъ нуждающимся въ нашей помоще, а въ особенности будемъ пешись о тёхъ, кои соединены съ нами узами духовнаго и плотскаго сродства. Поэтому оважемъ имив вспомоществование темъ несчастнымъ соплеменнявамъ и единоверцамъ нашимъ, которые страцають теперь оть возстанія въ турецвихь областяхь. Они живуть далеко отъ насъ, но близки намъ по врови и свои по въръ. Въдствія нхъ велики, нужды не отложны и требують скораго пособія. Я мысленно вижу этихъ страдальцевъ. Они, унывые и скорбащіе, простирають къ намъ руки свои и съ слезящими очами просять насъ помочь имъ. "Родиме намъ братья и сестры",-взываютъ они устами предстателя ихъ, сербскаго ісрарха, "родные намъ братья и сестры! Вы, счастинво наслаждающісся драгоцівною свободою, вспомните всіз бізды, которыя перенесии въ борьбъ изъ-за нея ваши дъды (во время татарскато нга), воспряните духомъ и услышите призывающій васъ голосъ, полвый мольбы, бъдной-гибнущей райн, и во имя славянской національности, во имя единой святой православной церкви, наконецъ во имя гуманности, братья русскіе, не откажитесь подать посильную помощь б'яднымъ, брошеннымъ встин на произволъ судьбы, вашимъ братьямъ славянамъ! .. Вспоините слова Спасителя: понеже сотвористе единому сихъ братій моихь меньшихь, Мню сотворите (Мат. 25, 40)а.

Къ этой слезной мольбѣ,— къ этому воплю скорбящей души, я могу прибавить не многое. Донцы! Вы отличаетесь воинскими доблестями: не уступайте же другимъ и въ христіанскихъ добродѣтеляхъ—въ любви в благотворительности ближнимъ. Вы любите свободу и очень дорожите ею: войдите же въ положеніе соплеменныхъ и единовѣрныхъ вамъ бос-

наковь и герцевовинцевь, изъ коихъ одни ратують теперь за свободу, а другіе страдають оть возстанія ва нее, я окажите вомощь послідниць. Госнодь наділяль вась йенальні достаткомъ: уділите же частицу его симь весчастныхъ братьямь вашимъ, которие теперь алчуть и жаждуть, наготують и белять, терпять нужду во всемь. Милуяй нишаго, говорить Иренудрай, еслымь даемь Вогу, по даянію же его воздастея ему (Прит. 19, 17). Пестому, чёмь болье вы дадите вь пользу бёдныхъ ванних братій, тімъ большее молучите и воздалніе отъ Госнода. Только мертвуйте те расположению сердил, не съ огорченіемъ и принужденіемъ: добрахотна бо даться любить Вогь (2 Кор. 9, 7).

## ЗАГРАНИЧНЫЯ ИЗВЪСТІЯ.

Коллективная записка католическихъ епископовъ въ Баварін къ королю. Баварскіе архіспископы и сикскопы, проникнувшись убъжденіемь, что всякое заступцичество въ пользу католическихъ подданныхъ баварскаго короля встратить благосклонный пріемъ, обратились къ своему монарху съ коллективнымъ прошеніемъ, весьна объемистымъ, въ которомъ они выражаютъ надежду, что смиренный голось ихъ будеть принять во вниманіе, такъ какъ ходатайство нхъ чуждо всявихъ мірскихъ побужденій и стремится лишь въ обезпеченію благоденствія католической Баваріи. Прелаты, горько сітуя на пресладованія, претерпаваемыя католическою церковію, дають понять королю, что враждебныя ей стремленія, направленныя виссть съ тык противъ священнъйшихъ интересовъ католическаго народа, группируются вокругь королевскаго престола и съ каждымъ днемъ пріобретають все большее и большее вліяніе. Обстоятельство это въ сильной степени тревожить верховныхъ блюстителей правъ и интересовъ католической церкви, сокрушающихся при мысли, что теперешнія усложненія предвіщають еще многія бури въ будущемъ. Прелаты страшатся, чтобы Баварія не приминула къ государствамъ враждебнымъ религів и церкви н этимъ не навлекла на себя нескончаемаго ряда бъдствій. Они напоминають поролю, что вековыя традиціи баварской династіи тесно связывали ее съ католическою церковію и подвластвымъ ей католическимъ народомъ, и воздагаютъ на баварскихъ государей священную обязан ность ограждать народъ отъ вліяній, ваносящихь существенный вредь не только его правственнымъ, но даже и матеріальнымъ интересамъ. На этомъ основании архіспископы и спископы на первый разъ ограни-

чиваются заявленіемь двим наиболіе настолестьник требованій, осуместриение которыха вызывается существенным нужаеми католетеской паствы. Они считають противовановнимь рімовію, принятов жинистерствомъ относительно староказодиновъ, и не иль инбийо признание этой секты и сопричисление ел въ лону католической первым составляеть неправосудную мару, начосащую восладней авний ущербъ. По этому поводу, составители прощенія унамивають на необиздиность возстановленія нарушеннях права церкви и ходотайствують о томъ, чтобы баварское нравительство отдичвло сектантова отъ проповарнить, и дёлало MCRAY BRIM CYMOCURORIDO DESIRVIO DO BORRE PERSONE H BORROCRIE. REсающихся цервовных права и внущества. Затёма предаты малуются на то, что правительство въ вопросахъ народняго образования оскорб-1410 достонното цоркви, направляя всё свои д'Яботвія въ ограниченію ен вліннія на восинтанію плошоства и из изватію мисль оть надвора духовенства. Въ этих видать правительствомъ привати всевозножния ибры для того только, чтобы лишить мислы благотворного на нихъ дійствів нермовнаго вокровительства. Постому предели считають по-ADSMERBHINE GOLFONE CHOMBE EMPRES CHOOSE RODGIENS O CEOрійшемь устраненін всідь тіхь стісненій и ограниченій, моторыя преdatotrypota ocymoctrackio rescorato describataryckia hapogheka mekoja. ванцирнающигося въ просвищени человическиго разума въ духъ христівнскить чувствь и изголической религіи,—что соотавляєть одно изъ Belhtarment Gerforderië, karner toelko mopyte hoelcobatech uphcuishскія государства. Уставь среднихь училиць должень также подвергнуться наміменіямь и на никь дожно быть обращено особенное винманіе на преводаваніе религіи. Вь тінь же видать предати податайствують также и о темъ, чтобы проподавателянь и ученымь, принадлежащить по убъеденівить своимъ въ правовфримить католикамъ, не быль затрудилемъ доступъ нь анаденическимъ наседрамъ и на преподавательской діятельности восбине. Третья просьба заключается въ требованія объ опраждени правъ религизнихъ орденовъ и вопрогацій, существованию колерых въ Ванаріи грозать тенерь немалыя опасности. По инавію предатовъ правительство, въ огражденіи правственных внтересовъ своихъ катомическихъ поддечениъ, должно воспротивиться дальныйшему распространению действия имперенаго закона 4-го июля 1872 г., направленнаго противъ ордена језунтовъ и, въ тоже врема, вобыв оредетными веспрепятотновать применению въ баваровиять владеніямь прусокаго закона о монастырямь 31 мая 1876 г. Въ заключеніе, . Coctabilitae edomenia saaberott, uto zerendie coshanient chourt usстырених обласностей, они решились обрачиться въ благодумно иснарха, въ твердой увъренности, что отеческое сердце норока отнесется

благоскасню из ику ходатайству, составляющему етголосока единодушныхъ требованій всего натолическаго изосненія. Поданное баварокими едиокопами корелю променіє относичельне старокатоликовъ, школь и сохраненія монастирей, нерадано безь всякей резолюціи въ министеретво духовиму діль.

Ръчи паны въ французскимъ паломинкамъ. Аббатъ Жанень ноднесь недавно папь отъ имени палоиниковь изъ Францы-Конте вологое пере съ следующимъ приветстијемъ: "Святий отець! 80логое перо болье всего подобесть рукт, подписавшей силлабусь. Посредствомъ силлабуса ваше святващество обязали Франціи неоційненную услугу. Вы уническим такимъ образомъ пагубное заблуждение виберализма, прежде вамъ ому удалесь: пустить кория, и въ настоящее время слава Господу, не остается оть него болбе и следа, Франція-страна католическая въ томъ смысев канъ изпимаеть это наизстинъъ Христа".— "Вы правы, отвічаль на это папа, силибусь побіднів! Когда онь быль издаль, то съ разныхь сторонь раздаванись противь него воили. HO ILIYMS YTHES, HO HOMBOLY BOOCTSHODHERCS TEMBERS, CHEMOYCE COXDSнился какъ всв истини, провозгланаемия святичь простоложь".--При прієм'в паломинаєва нац. Безаносна пана отвітиль на жил адресь слідующее: "Католическое движение во Франціи значительно; большинство населенія искренно предамо наколичеству. Враги религіи успатривають вто единство и единодушіе съ ужесень. Я преисполнень удижения въ возрожденію Францін. Госнодь закотычь вознаградить благочестіе ел. Кому неизвестны тажкія інспытація, ниспосланныя ей въ последнее время? Я не стану припомилать вамы могорію ваших нестастій. Всф сочувствовали вашему положению. Господь услещаль важи молитии и вознаградиль ваше благочестіс. Дійстветнямо, во Францін процийгаеть торговия, урожай превосхедень, деньги выйотся въ необняй, тогда EBEL BY IDVINES MECTANS, OCOCCHEO BY MERIE SANGUACTCE CONFRO & noдостатокъ". Далее нана распространился о прогать общественнаго снонойствін и прибавинь: "они котять одівнать церновь своей рабыней. Церковь и служители не прейдуть; персовь всегда устоить. Мы должны подлержевать се своими молитвани".. Въ завлючение папа приввать Вожів благословеніе на всёхъ католигевъ и Францію.

Дун Бланъ о силлабусъ. Неделно Лун Бланъ въ ръти, пронанесенной имъ на одной избирательной сходив въ Паримъ, коснулся значенія клерикализма и силлабуса, и висказалел сабдующить образомъ: "просмотрите силлабусъ, оказаль окъ, тамъ говорител: да будеть проклять тотъ, кто отрицаетъ право церкви употребкить силу. Извёстно макъ осуществляла церковь это право: мнё стенть только намоменть избіеніе альбигойцевъ, вареоломеевскую ночь во Франціи, няквизицію

въ Испанін, вазни, производивнідся горибгоми Альбою въ Нидерландахъ, сожмение сретиковъ Марією въ Англія, тв костри, на которихъ покончили жезнь Джіордано Бруно и Саванарола въ Италія. Если, слъдовательно, Орлеанскій синскопъ и клерикалы національнаго собранія вступились за свободу обучевія, то они могли понимать подъ этимъ тольно свободу, дававшую имъ возможность захватить все обучение въ свои руки. Прогрессъ, либерализмъ, цивилизація-вотъ враги, которыхъ католическая первовь, по заявленію оя, должна побороть, а для достиженія этой ціли ей необходимо завладіть, помимо религіозной поли. тическою властію, т.-е. преодолеть независимость государствъ. Католическая церковь требуеть подчиненія себів ума, души и тіла, однивь словомъ всего человака. Ужь не преувеличиваю ли я? Прикомните тольво ученіє Григорія VII, Александра III, Бонифація VIII, Александра VI, короче водкъ цавъ, тъ ученія, изъ которыхъ возникло столько провопродитных войнь и которыя превосходно выражаются въ нареченів Іоанна XXII: "Господь Богь даровагь святому отцу власть и надъ земнить и вадъ небеснымъ царствіемъ". После ударовъ, постигшехъ въ наме время панство, после вознивновения итальянскато королевства, посла того, кака дарование золотой ризы королева Изабелла не спасло эту последеною отъ изгнанія, после того что защиты папы въ нользу польскихъ католиковъ были напрасны и после страшной борьбы Германія съ влерикализмомъ, можно было бы ожидать, что претязанія павъ хоть нёсколько уменьшатся, но тоть, кто надёстся на это, щлоио знасть высокомеріе нань. Я сь своей стороны не знаю во всей исторів болье характернаго зрынща чыть то, когда Пів IX созваль вь 1869 г. небывалый по численности соборь и на развалинахъ свътской власти попрадъ права разума и всей современной цивилизаціп. Высказывались ли когда инбудь болье самонадълено Вонифацій VIII и Адріанъ III? Станенте поэтону въ оборонительное положеніе, дорогіе сограждане, станевъ защищаться оружіемъ разума, съ необходимымъ спокойствіемъ, но съ должною рівнительностію. Изберемъ людей, которые съ усибхомъ будутъ противостоять стремленіямъ понизить умственный уровень Францін. Да разві возножно понизить этоть уровень? Дидеро сказаль: я нахожусь въ темномъ льсь; небольшая лампа, которую я держу, освінаєть мні путь. Но воть теологь приближаєтся во мнів и гонерить: "пругь, потуши свою ламиу, тебь будеть видиве". Не послушаенся этого теолога, не потушимъ свётильника и предоставниъ тьму тань, которые котять заставить варить, что мракь ведеть нь свату".

— Въ американскихъ газетахъ нанечатанъ текстъ новаго проекта конституціи предложенной на утвержденіе населенію Сіверной Каролины (въ Соединенныхъ Штатахъ); одна изъ статей ел гласить: "Кто будеть отрицать бытів Божів ная позняу христіанской релитів, или божественный авторитеть Веххаго и Неваго балёта, или будеть держиться религіозимую принциновь несевийстимую се соободой в безопасностью штата, тоть объявляется неспособными занимать навую-либо делжность почетную или сопраженную се содержавівно въ гражданской администраціи этого штата."

Кардивать Раушер: в. Приводимь вы совращенномы изложения статью "Neue Freie Presse", посващенную характеристикъ кардинала Раушера, скомчавшагося въ Вънъ 24 ноября:

Архіеписковъ вёнской спархін Іоснфъ Отнаръ фолъ-Раушеръ родился въ Вене 6 октября 1797 года. Въ этомъ городе онъ и получиль воспитаніе. Сынъ мелкаго чиновника, на 26 году онъ биль руконоложень во священника и началь свою духовную карьеру канедланомы эт Гюттельдоров. Высших почестей онь достирь благодари спочив знаніямь н образованію. Вь 1832 г. онъ быль првавань взъ Зальцбурга, гдв состояль профессоромь перковного права и мерковной исторія, директоромъ Восточной академін въ Віші, на місто извістнаго оріонталиста Гаммера. Съ этихъ поръ и начинается видиая роль, которую играль Раумерь въ новъйшей исторін Авсеріи. Ученому аббату било поручено воспитаніе принцевъ австрійскаго императорскаго дома и между прочимъ, имив царствующаго императора Франца-Іосифа. Во время шумныхъ октябрьскихъ дией 1848 г. ны видинъ Раушера въ залахъ винераторскаго дворца читающимъ принцамъ Фердинанду, Максу и Карлу-Лудвигу лекцін объ англійской конституціонной системв и о вервой французской революцік, и этимь чтеніямь дарогвенные учения винмали темъ съ большимъ вниманіемъ, что въ Венв въ это время также разыгрывалась революдія. Когда дворъ переселился изъ Ввин въ Ольмюнь. Раушеръ последоваль въ этоть городь и быль здесь свидетелемъ отреченія императора Фердинанда отъ короны въ пользу своего племянинка Франца-Іосифа. Съ 1849 по 1852 г. Раушеръ былъ епископомъ въ Зекау, и это время было исключительно песвящено имъ церковно-политической деледьности и усилению цервовняго вліжнія въ Австрін, Плодомъ его усилій было заключеніе конкордата съ папой, который и быль нив, после предварятельнаго довольно долгаго вребыванія въ Римь, представлень 9 іюня 1855 г. на утвержденіе императору въ Вене. Наградой со стороды папскаго престола за сваранія Раушера въ его пользу быль вардинальскій береть, который и быль воздожень императоромь на Раушера въ 1866 году. Дальнъймая палитическая деятельность кардинала была пооращена постоянной защить въ нармаменть и при дворь этого своего творенія. Онь ревностно бородся протявъ всёхъ попытокъ уменьшить клерикальное влінніе; руко-

водиль всёми коллективными заявлевіями и протестами австрійскаго епископата вплоть до конфессиональныхъ законовъ 1874 г. Раушеръ. однако, не быль тамъ ультрамонтаномъ-космополитомъ для котораго всесвътное владычество папы есть идеаль земнаго совершенства. Во время ватиканского собора онъ быль вождемъ оппозиціи германскихъ и австрійскихъ епископовъ, и въ опроверженіе догмата панской непогръшимости написалъ сочинение: "Observationes quaedam de Infallibilitatis Ecclesiae subjecto". Кардиналъ Раушеръ былъ ревностный приверженецъ настоящей конституціонной системы Австріи и врагь всявихъ федеральныхъ тенденцій (между прочимъ, стремленій славянскихъ народностей въ Австріи), чемъ резко отличался отъ своего не мене извъстнаго собрата Шварценберга. Раушеръ во многихъ отношенияхъ представляль радкое явленіе. Аскеть, почти безь всявихь личпыхь потребностей, несмотря на свой высокій пость, онь изъ своихъ собственныхъ, сравнительно не слишкомъ значительныхъ, средствъ поддерживаль духовенство своей епархін самымь великодуннымь образомь, и много способствоваль церковнымь постройкамь въ Вене и ея окрестностяхъ. Авторскія его проязведенія весьма многочисленны и носять по препиуществу церковно-политическій характерь, да и вообще его общественная деятельность была по преимуществу политическая.

— Въ "République Française" сообщають изъ Рима, что ифсколько недёль тому назадъ кардиналъ Антонелли получилъ изъ Англіи письмо за подписью четырехъ епископовъ, "съ почтеніемъ и покорностію заявившихъ святому апостолическому престолу, что они рёшились сложить съ себя епископскія обязачности, если Ватиканъ не приметъ экергическихъ и скорыхъ мёръ къ прекращенію въ ихъ епархіяхъ иромсковъ со стороны ісвуитовъ, которые, безъ разрёшенія водворяясь въ предёлахъ ихъ юрисдикціи, роняютъ власть и значеніе ихъ священнослуженія". Кардиналъ Антонелли доложилъ объ этомъ Цію ІХ и нолучиль отъ него повелёніе телеграфировать кардиналу Маннингу, чтобы онъ представилъ объясненія. Маннингъ не скрыль отъ папскаго престола, что этого рода жалобы англійскихъ епископовъ скоро сдёлаются общими, вслёдствіе чего въ Римъ стали подумывать о томъ, чтобы положить предёлъ подобнымъ носягательствамъ со стороны ісзунтовъ въ Англіи.

Бразилія. Въ свое время телеграфъ навъстиль, что императоръ бразильскій помиловаль 18-го сентября напевшияго года епископовъ Олинды и Пары, заключенныхъ въ кръпость за неповиновеніе государственнымъ законамъ; епископы съ своей сторовы сияли наложенный ими интердиктъ на такъ-называемыя братства. Корреспоиденты изъ Ріо сеобщаютъ, что въ день своего освобожденія епископы имъль ау-

Digitized by Google

діенцію у императора; зртёмъ министръ внутреннихъ дёль заявиль въ налать, что освобождение епископовъ было безусловное т.-с. на нихъ не было наложено никакихъ обявательствъ относительно ихъ будущаго образа действій. При той важной роли которую играють въ Бразилін "братства", не лишены итереса приводимыя ниже свёдения объ этихъ учрежденіяхъ, заимствованныя изъ вінской газеты "Presse". При каждой бразньсвой приходской или филіальной йеркви существуеть составленное изъ мірянъ братство, задача которая заключается въ наблюденін за правильным в отправлением в богослужения и устройством церковных праздникивь, а также за исправным состояніем церковных построекъ; ему же придадлежитъ право вводить новые праздники и отмёнять старые. Приходскій храмъ находится въ полномъ распоряженів "братства". Для заведыванія церковными праздниками незначабтся особый капеланъ, получающій за свои труды значительное содержаніе. Если містный приходскій священник пользуется сочувствіемь братста то оно его и назначаеть своимъ капеланомъ, и тогда матеріальное его сущоствование обезпечено; въ противномъ случат онъ рискуетъ умереть съ голоду, если не займется торговлей или другаго рода промышленною деятельностію. Оть "братства" впосле зависить какъ назначеніе такъ и увольнение капелана, вследствие чего духовенство находится въ безусловной зависимости отъ мірянъ. Такое братство (Irmandade) состоить изъ президента, казначея, прокуратора и комитета изъ 10 члемовъ; членами же общаго собранія являются всё жители прихола: оно же завёдуеть и церковнымъ имуществомъ. Эти братства сильно расирострацены въ Бразиліи и играють въ церкви столь важную роль, что епископы и духовенство находятся на второмъ планъ. Неръдео епископы генеральные викар и и каноники становились членами "братствъ", назначались ихъ капеланами и такимъ образомъ подчинялись приказаніямъ. президента-міринина. Понятно, что могущество свётскаго элемента въ церкви не правилось епископамъ; долго они не ръшались вступать съ нимъ въ оскрытую борьбу, но воспитанные въ Римъ епископы Виталь де-Оливейра пернабукскій и Маседо Коста парайскій рішились сломить могущество мірянь въ церкви и наложили интердикть на церкви "братствъ". Остальные же епископы обнародовали папскія буллы о масонахъ, которые сильно распространены въ Бразиліи п съ 1960 года признаны самимъ закономъ. Нетъ ин одного "братства", большинотво котораго не состояло бы наъ масоновъ; изъ ста духовныхъ лицъ деваносто тоже принадлежать къ масонамъ. Каноникъ Мартино Амейда пронзнесъ въ Ріо публично річь противъ епископовъ и въ польву "братствъ" масоновъ. Енископъ немедленно отрешиль его отъ должности, за что народь котыть сжечь епископскій дворець; только благодаря вибиательству восниой силы наифреніе это не было приведено въ исполненіе. "Братства" лищены были возможности развлекаться устройствомъ нарковныхъ праздинковъ, а духовенство матеріальныхъ средствъ съществованія. Но случилось обстоятельство, заставившее правительство стать на сторону "братствъ". Выборы въ Бразиліи производятся въ церквахи; обычай этотъ на столько признанъ самимъ закономъ, что выборы произведенные въ другомъ мёстё, а не въ церкви, считаются недейст-Такимъ образомъ двъ провинціи лишены были своихъ избирательныхъ помъщеній, такъ какъ ин одинъ бразилецъ не пойдеть въ церковъ, на которую наложенъ интердиктъ Министерство Ріо - Бранко вынуждено было, для возстановленія общественнаго порядка, предать суду епископовъ Пары п Олинды. Оба они были приговорены въ завлючению въ крепости. Незшее духовенство взглянуло на это съ точки зржнія свонхъ матеріальныхъ интересовъ и потому стало на сторону "братствъ". Слабые узы, соединявшіе до настоящало времени епископовъ и низшее духовенство, окончательно рушились и епископы остались безъ всякой поддержки со стороны подчиненныхъ имъ лицъ. Но въ это время въ палатъ депутатовъ образолась новая клерикальная партія изъ двадцати членовъ, которая вскоръ стала играть важную роль всяфдствіе раздоровъ, происходившихъ въ средъ остальныхъ партій. Президенть совъта министровъ вошсяв въ переговоры съ клерикалами и предложилъ имъ освободить епископовъ; предложение это было принято и епископы покинули укрвиленные острова въ гавани Ріо; въ благодарность за это опи сияли наложенный ими на церкви интердиктъ. Такимъ образимъ прежнее согласіе возстановилось и свътскій элементь снова получиль преобладающее значеніе вь бразильской церкви.

## РАЗНЫЯ ИЗВЪСТІЯ.

— 19 минувшаго октября въ московской Пиколоявленской на Арбатъ церкви произходило празднование десятой годовщины братства Свят. Николая, основаннаго по иниціативъ покойной государыни в. киятини Елены Навловиы съ цълію оказанія помощи бъднымъ ученикамъ духовныхъ училищъ московской епархін. Богослуженіе было совершено высокопреосв. митрополитомъ Иннокентіемъ въ сослуженіи духовныхъ членовъ братства. Предъ литургіей была отслужена паннихида по почившихъ въ Бозъ Цссаревичъ Николать, въ намять ко-

тораго основано братство, в. кн. Еленѣ Павловны, митр. Филаретѣ и другихъ благотворителяхъ. Протоісрей А. О. Ключаревъ въ обычное время литургіи произнесъ глубоко назидательное слово, выше папечатанное въ этой книжкѣ нашего журнала. Послѣ литургіи собравшимся въ домѣ о. настоятеля церкви протоісрея С. И. Зернова былъ прочитанъ отчеть о дѣятельности братства за минувшій годъ, съ которымъ познакомимъ читателей въ слѣдующей книжкѣ.

- 28-29 октября происходили совъщанія общее пархівльнаго съвзда духовенства моск. епархін подъ председательствомъ прот. А. О. Каючарева. Болбе важными предметами ихъ были доклады: объ епархівльномъ женскомъ училищь, о составленін фонда для дух. училицъ и докладъ учредительнаго комптета по эмеритальной кассъ духовенства моск. енархіп. Предсёдатель коминссін по устройству женскаго енарх. училища, свящ. Д. И. Кастальскій сообщиль съёзду, что филаретовское женское для спротъ училище приготовлено къ преобразованію въ епарх. женское училище духовнаго відоиства по Высочайше утвержденному положенію св. Сппода, что на приспособленіе въ сему прежнихъ зданій и на постройку новаго деревяннаго корпуса высокопреосвящ. Инновентіями даровало изъсумив моск. канедры 18,000 рубдей и что открытие преобразованнаго училища предполагается 1-го будущаго декабря. Събздъ положиль принести его высокопреосвященству глубочайшую благодарность за его архинастырскія милости. После разсмотрівнія и одобренія мітропрівтій комптета по составленію училищнаго фонда, събздъ съ особенно продолжительнымъ вниманиемъ остановился на проектъ устава эмеритальной кассы и несмотря на разныя недоразумвнія и предубъжденія призналь его сь ивкоторыми измененіями удовлетворительнымъ и положилъ ходатайствовать объ утвержденіи устава и разръшении открыть дъйствия кассы. Къ разъяснению сего дъла служить пиже прилагаемый докладъ "о проектъ устава эмеритал. кассы духовенства моск. епархін".
- 2 ноября московская дух. семинарія праздновала годовщину своего основанія. Послѣ литургін, совершенной преосвященнымъ викаріємъ Игнатіємъ, сп. можайскимъ, въ семинарской рекреаціонной залѣ открылся по обычаю актъ, на которомъ о. ректоръ семинарін Н. В. Благоразумовъ прочиталъ извлеченіе изъ годичнаго отчета о состоянін заведенія въ учебномъ и воспитательномъ отношеніяхъ. Кромѣ отчета значительную часть времени заняло чтеніе нѣкоторыми учениками свочихъ сочиненій. Въ заключеніе акта лучшимъ воспитанникамъ каждаго класса розданы были награды книгами, а тремъ ученикамъ денежным награды изъ процентовъ съ капитала, пожертвованнаго одинмъ благотворителемъ. Сверхъ сего присутствующимъ на актѣ представлены были

опыты ученических упражненій въ живописи, которой безмездно и съ большимъ усивхомъ обучаеть художникъ Асимновъ. Къ годичному акту московской семинаріи исполнилось 35-летів службы одного изъ ся наставниковъ Сергея Дм. Писарева, и его сослуживцы сочли справедливымъ, на прощаніи по случаю оставленія имъ елужбы, почтить его добрую во всехъ отношеніяхъ педагогическую деятельность особымъ торжествомъ, о которомъ сообщимъ въ следующей книжке.

- Священникъ Блужской (въ Минской губерніи) Успенской церкви, Іосифъ Виторскій, пользуясь въ церкви собраніемъ прихожанъ, въ нівкоторые наъ праздничникъ и воскресныхъ дней, открыль по окончаніи богослуженія во скресныя бесёды, читая своимъ прихожанамъ общепригодныя популярныя статьи духовно-правственнаго содержанія. По донесеніи объ этомъ містному епархіальному пачальству послідовала, слідующая резолюціи его преосвященства: "Богъ благословитъ благое начинаніе! Дать разрішеніе и напечатать въ Епархіальныхъ Відомостяхъ".
- Донское епархіальное начальство всл'ядствіе прошенія священниковъ Гундаровской станицы, Антонія Манохина и Миханла Пістковскаго, о разр'яшеній имъ производить праздинчима чтенія, по представленной ими программі, разр'яшило этимъ священиикамъ открыть чтенія согласно программі и подъ наблюденіемъ м'єстнаго благочиннаго, съ тімь однакоже, чтобы чтенія ограничивались предметами духовно-историческаго, віроучительнаго, правственнаго и педагогическаго характера.

По программъ, цъль праздимчныхъ чтеній состоить въ томъ, чтобы пріучить прихожань къ умственному труду, распространить между ними полезныя научныя сведенія, внедрить въ нихъ религіозныя истины, подпять правственность, и ослабить наклопность къ пьянству и другимъ порокамъ. Общество, желающее открыть праздинчныя чтепія п участвовать въ нихъ, именуется обществомъ назиданія, а основатели его, инфющіе заниматься въ немъ чтеніями, называются руководителями. Въ этомъ обществъ могутъ участвовать всъ желающіе, но съ согласія руководителей по указанію носледними статей для чтенія. Чтенія заимствуются изъ печатныхъ внигъ, одобренныхъ цензурою, и проивносятся громко, отчетливо, внятно и неспашно, съ нужными объясненіями прочитаннаго, где саедуеть. Члевы, въ конце каждаго месяца, составляють между собою совъть, на которомъ назначають статьи для чтенія на следующій месяць, по числу праздинковь, имеющихь быть въ томъ мъсяць, и опредъленія свои записывають въ особо заведенную на этоть предметь шиуровую книгу, скрвиленную ивстнымъ благочиннымъ, и подписываются въ ней. Статьи для праздничныхъ чтеній выбираются исключительно религіозно - правственнаго, историческаго, біографическаго и, по возможности, научнаго содержанія, при наблюденін возможной при этомъ, хотя и не во всёхъ случаяхъ, систематичности. Члены учреждаемаго общества пользуются для праздничныхъ чтеній книгами церковной библіотеги; по вмёстё съ тёмъ заботятся о прінсканіи средствъ на выписку и другихъ книгъ, подходящихъ подъ программу праздничныхъ чтеній. На первыхъ порахъ, послё каждаго чтенія предлагается подписка для добровольныхъ пожертвованій на выписку книгъ и составленін библіотеки праздничныхъ чтеній. На этотъ предметь сами оспователи общества ежегодно вносять по одному рублю.

- Высокопреосвященный Леонтій, архіепископъ херсонскій и одесскій, 2 октября посётнять, какть сообщають "Епарх. Віздомости", находящійся въ Одессь старообрядскій молитвенный домъ, существующій уже около пятидесяти лётъ. По своему внутрениему устройству молитвенный домъ похожъ па паши православные храмы, съ тою только разницей, что въ немъ нетъ алтаря, а иконостасъ поставленъ прямо къ восточной степе зданія. Предъ нконостасомъ, на возвышенія, стонть столь, на которомъ лежать св. Кресть и Евапгеліе. Прихожань этой молельни, по словамъ попечителей, считается въ Одессъ около 400 душъ обоего нола. Извъщенные предварительно о времени прівзда его высокопреосвящейства, они собранись въ молельню и когда пріфхаль владыка, подпесли ему хлебъ-соль, а хоръ певцовъ довольно стройно проправ старообрядскими напрвоми: "Дпесь благодать Святаго Духа насъ собра... Благословенъ грядый во имя Господнеч... Поцеловавъ Евангеліе, архипастырь выщель на средину молельни и окруженный старцами и их в женами, присутствовавшими въ молельнъ, около часу провель въ бестат съ ними. Узнавъ, что они принадлежатъ въ поповщинской секта, преосвященный доказываль имъ незаконность былокриницкаго священства, объясниль, что благодать Божія, ведущая ко спасенію, преподается только чрезъ законно-поставленныхъ священииковъ, познакомилъ ихъ съ жизнію ніжоторыхъ раскольничьихъ епископовъ живущихъ въ Россіи, указалъ на мвогіе приміры обращенія раскольниковъ, безиристрастно и добросовъстно изучившихъ православіе, и убътдаль ихъ присоединнъся къ православной церкви чрезъ единовърје. Когда же одина изъ стариковъ высказаль обыкновенно употреблясмую ими въ подобнаго рода случаяхъ отговорку, что не сатдуетъ оставлять втру отеческую, а должно втровать такъ какъ втровали изъ отцы, владыка примирами доказаль, что не всегда нужно дилать то, что делали отцы, и советоваль, чтобъ они сами узнавали истину чрезъ изученіе писаній и бесізду съ книжными людьми, причемъ ибкоторыхъ изъ нихъ приглашалъ къ себъ для собесъдованій, объясияя, что и мы же себъ не враги, и также желаемъ и ищемъ въчпаго спасенія своей души. Затьмъ, на предложеніе его высоконреосвященства принять законно-рукоположеннаго священника, они объщали подумать, а когда владыка предложиль имъ избрать изъ среды себя достойнаго для рукоположенія во священника, они отозвались, что такого между инми ньтъ; тъ же на кого указаль самъ архипастырь, объявили, что по двоеженству не могуть принять священиическаго сана. По окончанія бесьды, пъвцы пропъли тропарь Святому Духу и потомь, также на распъвъ, возглашено было многольтіє Государю Императору, Августьйшей Царицъ и всему Царствующему Дому.

## объявленія.

ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА

# "PYCCKOE BOFATCTBO"

ЖУРНАЛЪ ТОРГОВЛИ, ПРОМЫШЛЕННОСТИ, ЗЕМЛЕДЪЛІЯ И ЕСТЕСТВОЗНАНІЯ.

Программа следующая: 1. Источники народнаго богатства, руководящія статьи какъ и изъ чего извлекать наибольній доходъ. 2. Торговый отдёль: гдё что можно выгодно купить и продать; вызовы къ торгамъ, подрядамъ, аукціонамъ и конкурсамъ, адресы лучших фабрикъ и оптовыхъ складовъ съ указаніемъ ценъ товара; ярмарки, биржи и проч. проч. 3. Техническій отдёлъ: Статьи и целым руководства по всёмъ ремесламъ и фабричнымъ производствамъ. 4. Земледёліе, сельское хозяйство со всёми его отраслями, какъ-то скотоводство, птицеводство, садоводство, огородничество, сельская архитектура, механика и проч. 5. Правительствены я распоряженія и постановленія, относящіяся преимущественно къ промышленности и сельскому хозяйству. 6. Народи ая медицина и ветеринарія. 7. Научныя обозрёнія (хроники всёхъ открытій и усовершенствованій). 8. Библіографія и крити-

ческая оцёнка книгь и періодических изданій. 9. Статьи по естествознані ю изъ зоологін, ботаники, астрономін, химін и физики въ общедоступномъ, популярномъ изложеніи. 10. Путе шестві я и небольшіе разсказы изъ жизни промышленниковъ, охотинковъ и торговыхъ людей.

ЦЪНА годовому изданію "Русскаго Богатства" съ 4-мя безплатными приложеніями "Парижских модъ", (всего 40 тетрадей въ годъ, болѣе 2,000 столбцевъ текста и 300 рисунковъ машинъ, мельницъ, сельскихъ построекъ, портретовъ русскихъ литераторовъ, художниковъ и синмковъ съ ихъ картинъ), съ пересылкой во всё города Имперіи ПЯТЬ РУБЛЕЙ, безъ доставки четыре рубля.

Лицамъ, высылающимъ шесть рублей (5 на "Русское Богатствои 1 р. на почтовые расходы), сейчасъ же высылается въ в ндѣ премін: 1) Полное годовое, сброшюрованное изданіе Листка Сельскаго Хозяйства и естествознанія (болье 150 статей и рисунковъ по С. Хез. и промышленнести). 2) Справочная книга для сельскихъ хозяевъ премесленниковъ въ 2-хъ частяхъ съ 30 рисунками.

Требованія адресовать: въ Москву, редавтору-издателю "Русскаго Богатства" Н. Ф. САВИЧУ (Спасская улица, у Спасскихъ казарит, домъ Виноградскаго).

#### ВЫПЛА ВЪ СВЪТЪ КНИГА:

# ПРОСТОНАРОДНЫЯ ПОУЧЕНІЯ

Свящ. А. Ө. СКРЯБИНА.

Второе, исправленное и дополненное изданіе.

Всёхъ поученій 66-ть. Простота и ясность изложенія, составляя главное достоинство книги, дёлаютъ ее доступною пониманію даже самаго малограмотнаго простолюдина.

Цъна вниги 1 р. съ нересылкою 1 р. 25 к. за 100 кантъ 90 руб. съ пересылкою.

Продается въ г. Павловскъ, Воронеж. губ., у автора.

### печатать позволяется

съ тъмъ, чтобы по отпечатаніи представлено было въцензурный комитетъ узаконенное число экземнляровъ. Москва, ноября 27 дня 1875 г. Цензоръ протоіерей С. Зерносъ.

### О ПРОЕКТЪ УСТАВА ЭМЕРИТАЛЬНОЙ КАССЫ ДУХОВЕНСТВА МОСКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.

Въ прибавленія въ № 36 "Московскихъ Епархіальныхъ Въдомостей" отъ 7-го септября сего 1875 года, прочитали мы отчетъ комитета по разсмотрѣнію проекта Устава эмеритальной кассы духовенства, и, признаемся, отчетъ этотъ произвель въ насъ грустное, тяжелое впечатлѣніе. Нельзя не сожалѣть о томъ, какъ холодно отнеслась большая часть духовенства къ общеполезному дѣлу! Съ другой сторомы нельзя не удивляться тому, какъ неумѣстны и пеумѣренны требованія однихъ по отпошенію къ кассъ, неимѣющей достаточнаго фонда, и какъ пристрастны и придирчивы до мелочности другіе въ своихъ сужденіяхъ объ основоположеніяхъ и правилахъ кассы!

Странно, въ самомъ деле! Постороннее намъ и нашему делу лицо свидательствуеть, "что нельзя вполна не сочувствовать постановленіямъ проекта Устава направленнымъ къ тому, чтобы придать спеціальной касст нашей характерь учреждения, по преимуществу имфющаго цфлію общее благо духовенства": а мы не хотимъ или не умфемъ понять и оцфиить всю благотворность предполагаемаго учрежденія! Заслуженный академикъ, спеціалисть и компетентный судья въ кассовыхъ учрежденіяхъ, на предварительное разсмотрфніе котораго по распоряженію нашего архипастыря было препровождено "положеніе объ основанінкъ кассы дуковенства М. Е.", искренно сочувствуеть этому, по его выраженію, въ высшей степени благодытельному начинанію (отношеніе къ его высокопреосвященству отъ 1 мая 1872 г. № 662), въ впдахъ своръйшаго осуществленія учрежденія поступается даже пъкоторыми требованіями неизмінных теоретических разсчетовь и всевозможными указаніями своими старается содійствовать тому, чтобы касса наша учредилась и стала твердо, прочно: а мы, руководясь своими личными эгоистическими разсчетами и соображеніями, все еще судимъ и

рядимъ, почему то или другое постановлено такъ, а не пначе, не по на шему! Наконецъ постороннее почетное лицо охотно и съ любезною предупредительностію пишеть замічанія на проекть, разрішаеть недоумінія и деласть мудрыя и благодетельныя указавій въ упроченію учрежденія кассы: а мы, къ стыду нашему, по нашей небрежности и апатін въ общеполезному дълу, несмотря на пеоднократныя приглашенія вомитета по разсмотрению проекта Устава, не хотимъ ответить даже однить словомъ: да или импъл! Да, нърно высказано въ передовой статъв 14 М "Московскихъ Епархіальныхъ Відомостей" за 1875 годъ, что безъ отрешения въ пользу общаго дела отъ слишкомъ узкихъ и близоруких в эгонстических разсчетовъ и безъ энергического, дружнаго и согласнаго действованія невозножно никакое общее дело, и что этихъ условій и добрыхъ качествъ у насъ, къ сожальнію, пока ність. Но эта добрая, проникнутая любовію къ общеполезному діз и основательная заивтка корреспондента "Епархіальныхъ Віздоностей" обратила ли на себя внимание хоть немногихъ?!

Какъ бы то ин было, всеобщая подача голосовъ о проектѣ Устава кассы вышла неудачна и цеусићшиа; отзывы о пригодности или непригодности Устава кассы доставлены не болье какъ отъ одной четвертой части всего духовенства енархів. И доставленные отзывы не посчастливились кассѣ! Вотъ ихъ результатъ:

- 1) Признають проектъ Устава полезнымъ и удобнымъ во ветхъ его частяхт, не входя ин въ какія разсужденія и доказательства въ подтвержденіе своего митнія (это впрочемъ излишнее требованіе), до 200 лицъ.
- 2) О проекта никакого сужденія не произносять, я хотя противъ проекта не возражають, по и участинками кассы быть не желають по причинамь личнымь, напримъръ: бъдпости, престарълости, безсемейности и друг., 199 лицъ.
- 3) Одобряють проекть не во всёхь его частяхь, изъявляя варочень готовность припять его, коль скоро опъ будеть утверждень начальствомъ, 167 лицъ и одно благочиніе.
- 4) Проекть отвергають какь обременительный, по причинь не приводять, и въ проектъ не указывають ничего, что именио должно считать въ немъ обременительнымъ, 155 лицъ и три благочинія, изконецъ:
- 5) Отрицають годность проекта, съ представасніемь болье пли менье достаточных основаній (замічательнійшіе пль таковых отлывовь панечатаны въ "Епархіяльных Відомостяхь"), 363 лиця, 3 благочивія п однив десятовь причтовь.

А такъ какъ комитетъ всё отзывы, кроме перваго разряда, относитъ (несправедино впрочемъ, какъ покажемъ ниже) въ неблагопріятнымъ, то последнихъ считается не мене 1000.

Итакъ все потеряно? Вольшинотво духовенства проевтомъ нассы не удовлетворлется,—а значительное число отрицаетъ годность его и притомъ основательно? А следовательно проевтъ не можетъ быть принятъ въ исполнению?! — Нъть!

Діло подлежать еще обсужденію учредительнаю комитета, который руководился въ выработит проекта Устава не личними возврівнями и сеображеніями, а указавіями почетнаго компетентнаго лица, архинастыремь къ тому приглашеннаго, и который (комитеть) но всей віроятности постараєтся защитить проекть противь мападеній несправедливых и йесостоятельных, — а затімь уже — окончательному рішенію обще-епархіальнаго съдзда духовенства. Такъ, по крайней мірть, было ностановлено съдздомъ духовенства въ засёданіи 1 ноября 1874 года, и его высоковреосвященствомъ постановленіе это утверждено.

Но не дожидаясь исхода этого дёла, мы, изъ чистыхъ нобужденій изъ благожеланія духовенству, считаемъ священнымъ долгомъ высказать и представить вниманію духовенства нёкоторыя разъясненія въвиду возраженій противъ годности просета Устава кассы.

Комитеть по разсмотренію проевта, представивь въ своемъ отчетть числа благопріятныхъ и неблагопріятныхъ для проевта отзывовъ или голосовъ, продолжаетъ: "впроченъ по мижлію комитето сущность дёла состоить не столько въ численности голосовъ, сполько въ салю и основательности возраженій противъ проекта", и затімъ переходить къ исчисленію возраженій, извлеченныхъ изъ отзывовъ, противъ различныхъ отатей проекта. Но мы, по истинному убъжденію, не можемъ вслёдъ за комитетомъ признать ни особенной силы, ни основательности въ указанныхъ возраженіяхъ.

Вопросъ о польве и удобопріємлености проектарованной кассы для духовенства не легко можеть быть разрішень, если достоинство проекта кассы станень оційнвать исключительно по степени выгодности обінщаемых инт пенсій. Не споринь, что были, и теперь есть вовые проекты вмеритальной кассы для духовенства московской епаркін, повидимому обіщающіє большія выгоды оравнительно съ нашимь проектомъ: но возможность осуществленія какого-либо проекта обусловливается не одною выгодностію. По нашему миннію, при сужденін о достоинствів проекта должно инёть въ виду двіс сторовы: формальную, касающуюся твердости и надежности разсчетова, которыми обусловливается состоятельность насем въ будущемъ съ открытіемъ операцій ел по выдачів пенсій, и вешественную, кли выгодность условій, конми опреділяются въ проекть Устава кассы права на полученіе пенсій.

Вопрось о надежности разслетовь, обезнечивающих в состоятельность кассы вы будущемь, ниветь существенную в вервостепенную важность.

Если разсчеты проектированной кассы не вёрны и не тверды; и если потому состоятельность ся соментельна, то неблагоразумно было бы рашаться на учреждение такой кассы, которая сопровождалась бы напрасною гибелью трудовъ и ущербомъ для ея участниковъ, да и высшее начальство не утвердило бы учрежденія, опирающагося на разсчетахъ теоретически невърныхъ и ненадежныхъ О нашей же кассъ можно сказать съ уверенностію, что она основивается на вернихъ разсчетахъ и что состоятельность ся обезпечена тами условіями, которыми обставлены ед операцін. Въ этой мысли утверждаеть насъ свидітельство почтеннаго ординарнаго академика -- спеціалиста, разсматривавшаго основоположенія кассы. Затруднительный мункть въ проекті составляло неуравнительное, увеличенное противь строго-теоретическихъ разсчетовъ назначение венсій за первыя три нятнятія, и донущенное по вниманію къ бідности большей части духовенства, не могущаго ділать больших взносовъ, между тъмъ, какъ ценсін по инзшимъ разрядамь ваносовь были бы ничтожны и не привлекательны. Но и это затрудненіе побіждено. Почтенный ординарный академика свидітельствуеть: "оставляя въ сторовъ окончательное решеніе о системь размврова ченсій, въ отношенін къ которому взгляды могуть быть различны, всё другія меропріятія комитета, всестороние обдуманныя и взвъщанныя, безснорно заслуживають безусловное одобрение". всемь томь, въ чувстве полняго благожеляния солействовать более прочному обевнечению состоятельности кассы на принятых началахъ-съ одной стороны, и съ другой по побужденіямъ осторожности, дозволительной въ такомъ важномъ деле, какъ эмеритура, которан по сущности своей подвержена столькимъ непредвидениямъ, неуговимимъ случайностямъ, г. ординарный академикъ обративъ вижманіе комитета еще на три обстоятельства или причины, могущія въ будущемъ вредно повліять на депежные обороты кассы, съ цвлію устраневія оныхь. И комитеть проектироваль надежныя противь таковых случаевь ифропріятія, въ каковымъ относятся, между прочимъ, проектированные по § 34-му общеобявательные вспомогательные взносы для уселенія запасцаго каявтала, уже принятые съездомъ дуковенства, бывшимъ въ 1873 г. После всего этого не можеть быть никакого сомнанія о состоятельности нашей кассы, и вопрось о семь нежно считыть улаженнымь. Но составители новыхъ проектовъ, къ сожаленію, мало обращають виннанія на состоятельность ихъ съ формальной сторони. И отзыви духовенства о нашемъ проектв не моснулись формальной сторовы его, а запамсь болье суждениемъ о выгодности его. Но и въ этомъ отношения большая часть лиць, давшихъ неблагопріятные отзывы о проекті, не задавалась мыслео объ общей пользё, а руководилась въ своихъ сужденіяхъ главнымъ образовъ личными интересами и соображеніями. Вкусы же у всёкъ различны, и угодить на вкусь всяваго иёть возможности. Вотъ почему иткоторые, ни во что ставл общую пользу, обращаются къ проектированной касей съ разными, не вполий основательными, а иногда и съ придирчивыми требованіями. Укажемъ иткоторыя изъ нихъ на общій судъ.

Нёвоторые заявляють требованія, чтобы касса сь первых же лёть отврытія своих дёйствій производила пособія всему нуждающемуся духовенству, а не однимь заштатнымь и вдовамь съ сиротами. "Не сули намъ журавля въ годъ, а давай синицу, да прямо въ роть "— вёщаеть одинъ отзывъ. Встрёчая же въ проектё еще разныя ограниченія въ правахъ на нользованіе ненсією, иные относятся къ нему враждебио до несираведливости. Но откуда же взять средства для этого? Учредить кассу не значить съ разу открыть пензсякаемый источинкъ, изъ котораго каждый меть бы чернать — когда сму угодно и сколько понадобится или пожелается. Ее прежде вужно составить и образовать, и кромё того оградить такъ, чтобы она стояла пречно. Въ этихъто разсчетахъ поставлены въ проектё и въкоторыя ограниченія въ правахъ на пенсію; ограниченія эти вызваны необходимостію, — ибо иначе насса не можеть быть и учверждена.

Другимъ, по всей въроятности слишкомъ занячимъ своими "особенными заслугами церкви и духовенству", непріятно присоеднить свою лепту въ положенному въ основаніе кассы капиталу, потому будто бы, что проектъ Устава эмеритальной нассы составленъ не въ духъ покойнаго владыки, въ память коего учреждается касса, и завъряютъ, что цёлію ея именно была поставлена награда за заслуги; и на этото положенъ и каниталъ для кассы; въ проектъ же имчего такого не видно, а потому, говорятъ, таковый проектъ но назначенію эмернтуры не справедливъ, и покойный митрополитъ Филаретъ не соизволилъ бы на принятіе его.

Не споримъ противъ права истинимъ заслугъ на эмеритуру: но считаемъ справедливимъ замѣтить, что котя въ вдресѣ чтителей повойнаго митрополита выражено желаніе, чтобы собранный ими по добровольной водинскѣ ваниталъ послужилъ основаніемъ эмеритальной кассы для пенсій духовенству, но слово эмеритальной употреблено въ адресѣ не въ симслѣ награды за особенныя заслуги, а потому послѣдвяя и не можетъ быть признана главною цѣлію предполагавшейся кассы. Въ адресѣ церковимъъ старостъ города Москвы господствуетъ общая мысль—пособить нуждамъ многочисленнаго духовенства, для удовлетворенія конмъ котя и положено было начало въ особыхъ благотворительныхъ учрежденіяхъ, но въ послѣднее время нужды дуковенства

везрастають въ такомъ числе, что обнать ить средствами сихъ учрежденій не представляется возможности; и воть чтители заботливаго о нуждахь духовенства архинастыря возънивли желяніе ознаменовить день его юбилея приношеніемь во всегдаюнною память имен его, съ цёлію пособить симъ нуждамъ. (чит. въ заміткахъ "Православнаго Обозрівнія" за 1867 г.,—стр. 160—162). Итакъ помочь нуждамъ всего духовенства вообще — вотъ ціль первыкъ основателей эмеритальной кассы: а возможное обезнеченіе замітатныхъ и вдовъ съ спротами и составляеть главную задачу нашей кассы!

Равнымъ образомъ, напрасно возстаютъ противъ проекта съ укоризнами за то, что онъ своей кассё присволеть названіе вмеритальной, тогда какъ предполагаемия имъ выдали но могутъ быть названы въ строгомъ смысле эмеритурою или заслуженою пенсією, и такъ какъ только самая малая доля изъ процентовъ съ основнаго филаретовскаго капитала входитъ въ составъ эмеритальныхъ пенсій участвующимъ въ кассе своими взносами. Такое названіе кассе усвоено первымъ комитетомъ, принято съёздомъ епархіальнаго духовенства и утверждено его высокопреосвященствомъ, и не подверглось замічанію со стороны почетнаго академика, обсуждавшаго проектъ со всёхъ его сторонъ.

Но поборинки эмеритальной кассы собствение за особыя заслуги ве довольствуются отвлечениемъ въ свою нользу собранной въ намять покойного архипастыря сумны: они ревниво смотрять и на прочіе предполагаемые проектомъ кассы источники доходовъ. Зачемъ достанется другимъ? Все бы имъ одиниъ! Какъ будто обдине, безъ особыхъ заслугъ, не заслуживаютъ никакого пособія! "Источники для кассы, говорять, въ проскить открыты обильные:--предиолагается производить денежный сборь со всёхь церквей и монастырей, и со всёхь священниковъ, діаконовъ и причетниковъ въ спархін. Надлежало бы думать, что цвайо кассы будеть пособие нан награда тыпь, кон оказали особенныя заслуги, пли ихъ вдовамъ и сиротамъ: но не на заслугахъ периви и духовенству и ис на бъдности вдовъ и сироть основывается право на эмеритуру (ибо изъ кассы опредъллется эмеритура и тымъ, коихъ состояние обезпечено и собственнымъ имуществомъ), а на однихъ взносахъ добровольныхъ участинновъ васоы, и большая вмеритура объщается тэмъ, которые будуть дълать большіе взносы. Сираведино ин тробовать отъ церквей и духовенства пожертвованій за такія заслуги и проч.".

Но напрасно возражатели говорять, что источники кассы открыты обильные. О взносахь отъ церквей въ проекта Устава сиязано: если таповые будуть, а о нонастыряхъ сказано, ссли совласяться дёлать ввносы. Но будуть ли, и совласяться ли? Это еще вопросъ. И такъ

оба этп рода взносовъ существують только въ предположения, а предполагвемыхъ источниковъ нельзя вводигь въ денежные расчеты кассы, гдё все должно быть основано на дъйствительныхъ средстватъ; а равно невозможно было проектировать какихъ-либо особыхъ правиль на основани предположений. Главный источникъ кассы (при незначительномъ основномъ капиталѣ) остается одинъ: взносы доброволяныхъ участниковъ кассы; а при этомъ условіи нѣтъ ничего несправедливаго въ томъ, что большая эмеритура опредѣляется за больше взносы. Укажутъ ли на то, что по проекту къ каждому рублю взноса прибавляется по 4 к., изъ процентовъ съ основнаго капитала, а потому все-таки имѣющимъ дѣлать больше взносы достанется изъ онаго больше? Или,—что предположенные по § 34-му общеобязательные взносы на усиленіе запаснато капитала также послужатъ больше въ пользу дѣлающихъ больше взносы?

Но прежде, нежели придавать какое-либо значеніе таковым соображеніямь слідовало бы освідомиться (изь навечатанных документовь), сколько найдется таких лиць, кои будуть ділать большіе взносы. Изь журнала прежняго комитета отъ 6-го октабря 1870 года видно, что по доставленным подписным листамь, изъ 3209 лиць изъявили желаніе вносить: по первымь тремъ высшимь разрядамь—(100,—75 и 50 руб.)—83 лица, по 4-мъ среднимь—(30, 25, 20 и 15 р.) 314 лиць, и по тремъ низнимь разрядамь (10, 5 и 3 руб.) 2812 лиць, и сумма взносовъ по посліднимь тремъ разрядамъ значительно превышаеть сумму взносовъ двухъ первыхъ группъ. Отсюда очевидно, что и прибавочныя изъ процентовъ съ основнаго капитала копійки и общеобязательные взносы на усиленіе занаснаго капитала послужать прениущественно въ пользу бізднійшихъ участниковъ кассы.

Многіе изъ лиць духовенства, глубже проникающіє въ сущность діла и отвесшієся въ нему съ большею основательностію, признають, что "учрежденіе для обезпеченія заштатныхъ священно-церковно-служителей и вдовъ и сиротъ есть учрежденіе благодітельное, а потому и заявленіе о немъ встрічено было духовенствомъ сочувственно". Но тонъ сейчась же нереміняется: осуществленію сего благодітельнаго учрежденія весьма много вредитъ, говорятъ, составленный комитетомъ проектъ Устава кассы, не соотвітствующій ожиданіямъ духовенства и потому отталкивающій его сочувствіе. Чего же могло ожидать духовенство? Чтобы обсудить сіе здраво и безпристрастно, для сего падлежало вникнуть,—на чемъ основываетъ касса свои разсчеты, а затімъ уже рішить, чего можно ожидать по справедливости отъ нея при ея дійствительныхъ средствахъ? Но у цінителей проекта въ мысли одно: проекть не обезпечиваеть всіхъ заштатныхъ и вдовъ съ спро-

тани! И вотъ смилются на проектъ разныя укоризны: "проектъ этотъ, говорять, можеть-быть названь проектомъ собиранія денегь, а не пособія бідствующему духовенству", по тому что онъ хочеть собирать отвоюду, а въ назначеній пособій вводить разныя песправедливым ограниченія. Разчувствовавшись по сему случаю, авторъ отзыва незамётно для себя входить въ противорёчіе съ высказаннымъ въ начале своего отзыва положеніемъ, и обращается уже къ лицамъ служащаго духовенства-участинкамъ кассы съ сожальніемъ, что они до выхода за штать напрасно будуть разсчитывать на щедроты кассы, хотя бы благосостояніе пхъ разстроилось отъ чего-либо и они терпъли нужду. Вотъ что значить рубить съ плеча, ис обдумавши! Но укорая проектъ за то, что онъ не всъхъ заштатныхъ и вдовъ съ сиротами обезнечиваеть, -- авторъ отзыва подумаль ин о томъ, что проскть въ опредвленін пенсін располагаеть только д'яйствительными средствами, т.-е. задвленными взносами участниковъ вассы, а при такихъ ограниченныхъ средствахъ невозможно назначать пособія всёмъ безъ ограниченія, да и притомъ пособія за первыя три пятильтія въ большемъ разибрь, чьит сколько процептовт можеть дать каждый внесенный рубль за 10-15 и 20 лътъ? и что прочіе сборы существують только въ предноложении, и доколь онь не осуществятся и не опредылятся, дотоль нельзя располагать ими какъ действительными? Какой благоразумный предприниматель рашится начать широко жить на счеть только предполагаемых доходовъ? Когда чаемыя средства придуть, тогда духовенство вольно распорядиться ими и расширить способы благотворенія, какъ и проектъ установляеть. Намъ желательна, говорять въ закаюченін подобные отзывы,-такая касса, которая бы, заботанво собирая деньги, милостиво раздавала ихъ всемъ нуждающимся, я назначенные ею сроки для начатія своихъ операцій сократила по врайней мъръ на половину!-Хорошо, да возможно ли? Дайте средства,-и все будетъ!

Мы не наифрены, да и нёть возможности, — перебпрать и оцёнивать всё взгляды цёнителей проекта, и сказали объ упомянутомъ предъ симъ родё отзывовъ, для того, чтобы показать, какъ нногда начнутъ прямо, а сведутъ вкось. Вообще о всёхъ отвивахъ предварирительно должно замётить слёдующее: общій ихъ недостатокъ—тотъ, что часто нападають на нёкоторые пункты отъ непониманія ихъ, а причиною разныхъ недоумёній было то, что многіе, какъ видно, не читали напечатанныхъ документовъ, налагающихъ основанія псложевій проекта, а читали одни выводы, и видёли одни верхушки, а не корни.

Отзывы веська разнообразны в разнохарактерны, такъ что обзору оныхъ трудно придать видъ какой-либо системы. Мы усмотрели въ

нихъ два главнихъ ваправленія: одно усиливается доказать несостоятельность или невыгодность проекта въ общевъ его составѣ и въ основаніяхъ, а другое касается его неудобства или невыгодности по тѣмъ или другимъ пунктамъ. Въ такомъ норядкѣ мы п будемъ разсиатривать ихъ, а въ отношеніи ко второму роду отзывовъ, для облегченія дѣла, нослѣдуемъ порядку исчисленія возраженій въ отчетѣ комитета по разсмотрѣнію проекта. (Есть и третье направленіе—безъвных ругательное: но стоитъ ли говорить о немь?!).

Одинъ изъ отзывовъ начинается такъ: "проектированная эмеритальная касса съ одной стороны ниветь видь банковаю учрежденія для. участниковъ ел, такъ какъ по уставу ел: 1) пенсін назначаются только этимь добровольнымь участникамь кассы и притомь пропорціональных нать взиосамь, 2) ненсін навначаются инъ и въ томъ случай, если ови имфють обевнеченное состояние или получають пособие изъ номечительства и другихъ учрежденій, и 3) въ нікоторыхъ случаяхъ внесенные капиталы возвращаются вкладчикамь или ихъ паследникамъ. Съ другой стороны, та же касса имбеть характерь благотворительного учрежденія, такъ какъ выдаеть пенсін только заштатным священноцерковнослужителямъ, если они, по выходъ въ заштатъ, не занимають нивакой должности приносящей доходь, и также свищенно-церковнослужительскимъ вдовамъ и сипотамъ, - последнимъ только до гражданскаго совершенвольтія". Такинь образомь просктированный уставь двоится въ самой своей идећ или, предполагая двѣ различныя цѣли, онъ не достигаетъ надлежащимъ образомъ ни одной и виздаетъ въ непабъявыя противорьчія. Какъ банковое учрежденіе проектированная касса невыгодна для участинковъ ся. Какъ благотворительное учрежденіе, она слишкомъ мало благотворительна".

По вийнію автора проекть выходить не хорошь уже и твиж, что онъ представляеть учрежденіе и банковое и блаютворытельное; но что ничего неестественнаго въ этомъ ийть, о томъ свидітельствуеть спеціалисть—ординарный академикь Г. Буняковскій, который одобряєть проекть въ его составі, и нашу спеціальную кассу, нийюную въ виду по пренмуществу общее благо духовенства, называеть учрежденіемъ въ высмей степени благодительнымъ. Видъ кассоваго учрежденія въ нашемъ проекті есть способъ умноженія капитала для предположенной ціли, а благотореміе есть ціль его. Но это не то значить, что "за двумя зайцами погнался", — какъ желаеть выставить авторъ. Переходинь къ его доказательствамъ.

"Правда (объясняетъ возражатель), участникамъ кассы въ I, II и III разрядахъ уставъ объщаетъ, повидимому, довольно выгодное обезпечение чрезъ 35 лътъ—500 р. 375 р. и 250 рублей, съ прибавкою 4 коп.

на рубль изъ основнаго канетала, и премію изъ церковинкъ вапосовъ, если таковые будутъ".

Здісь возражатель неправильно излагаеть положеніе о прибавий. Прибавия 4 коп. на рубль дізлается не къ пенсіоннымъ выдачамъ въ 500, 375 и 250 рублей, подобно премім изъ церковныхъ, а севсімъ инваче: 4 копійки, изъ прощентовъ съ основнаго капитала, прибавляются къ рублю ежегоднаго взноса вкладчиковъ сначала — при поступленіи взносовъ, и входять въ составъ капитала но вкладамъ, и потому уже заключаются въ количестві указанныхъ премій, а не прибавляются въ послідствіи. (Смотр. § 13, и 43 съ приложеніемъ).

Возражатель продолжаеть: "но, не говоря о томъ, что въ духовенствъ московской спархіи исмного найдется лиць, которымь ве было бы обременительно вносить вызады по первымъ тремъ разрадамъ,--надобно сообразить, долго ди придется пользоваться пенсіею изъ кассы вильданку или его женф и детямъ? После 35 леть службы трудно надългься прожить еще долго, и жона къ тому времени будеть уже очень не молода, и дети, вероятно, все уже достигнуть совершеннолетія, или, по крайней мере, будуть близки къ нему, и, следственно, потеряють право на ненсію. Сирашивается, для чего же священноцерковнослужитель будеть подвергать себя лишенію, уділая ежегодно въ кассу вначительную часть своего дохода? Капиталь, впесенный имь, no nperiormeniu nenciu, ocmanemen er kaçen, total kakt, ecih kto ежегодно будеть вносить въ какой-либо банкъ по 100, по 75 или по 50 рублей изъ  $5^{0}/_{6}$ , то чревъ 35 лётъ, съ процентами, ежегодно прилагаемыми къ капиталу, у него составится каниталь въ 10,000 р. 7,300 р. 5,000 р., съ котораго онъ будеть получать почти тв же проценты, какіе объщаеть и касса, и притомъ останется владъльцемъ довольно значительного мапитала, который можеть передать своимь детямь совериеннольтины или внукань, и вообще кому захочоть".

Вкладчиковъ по первымъ тремъ разрядамъ, дъйствительно, будетъ не много. Но вопросъ: долго ли придется нользоваться пенсіею за 35 льтъ самому вкладчику, или его женъ и дътямъ?—требуетъ разъясненія. Относится ли онъ только къ тъмъ, кои принимаютъ священный санъ въ эрълыхъ лътахъ, напримъръ наставники академіи и семинаріи? Или вопросъ этотъ основанъ на ненравильномъ пониманіи сущности дъла, и инъетъ одинаковую силу съ вопросомъ, изложеннымъ въ отчетъ комитета (возраженіе на § 20): "много ли такихъ найдется, которые прослужатъ 35 лътъ въ священномъ санъ, принявъ его 30 лътъ отъ роду?" Но и наставники академіи и семинаріи, желающіе посвятить себя служенію св. церкви, принимаютъ священный санъ часто ранъе 30 лътъ, а потому еще имъютъ надежду прожить не мало послъ

35-хвтниго ваноса. Такихъ вирочемъ веська невинчительное меньшинство. Но если понимать вопрось въ принятомъ въ отчотъ симсят, то овъ страдаетъ недоразумвијемъ. Развъ требуется вносить 35 лътъ. служа непременно въ священномъ сане? Взносы илеють приниматься и отъ служащихъ въ назшемъ санъ-отъ причетниковъ иля псаломицивовъ и оплаченные въ низней церковной должности годы зачитаются симъ вкладчикамъ и тогда, когда опи достигнутъ священиаго сана. А развъ въ исаломинки опредъляются 30 лътъ? На 21, 22 и иного если на 23 году. И такъ посяв 35-явтняго взноса вкладчики будуть 56, 57, 58 літь, и могуть еще сами, а во всикомь случай семейства ихъ, надъяться на дояговременное пользование пенсиею. Такимъ образомъ, внесенный за 35 леть капиталь не останется просто въ касей, а много послужить въ пользу вкладчикамъ или, несомивано, ихъ вдованъ и сиротанъ. Но главная сила — въ последненъ выводе возражателя. Онъ погръщаеть и противъ устава и противъ совъсти, говоря, что, внося по 100, 75 и 50 рублей въ какой-либо банкъ изъ 50/п вкладчикъ составитъ такой каниталъ (въ 10,000 р. 7,5000 р. п 5,000 р.), съ которяго будеть нолучать почти ть же процепты, вакіе объщаеть касса, да еще оставить значительный капиталь совершеннольтникь дьтанъ, внуканъ или кому захочетъ".

По недоразумению или намеренно, возражатель остановился на пифръ премій за 35 лътъ, объщанныхъ первымъ комитетомъ, и не обратиль винивнія на § 41, въ которомъ, согласно пепременному требованію г. ординарнаго академика В Я. Вуняковскаго, сказано, что "въ сознанія справединвости къ пенсіонерамь трехъ последнихъ пятняетій съ пониженными окладами, правлению кассы поставляется въ непременную обязанность, въ случат благопріятного положенія дель вассы, при первой возможности позаботиться объ увеличении пенсій за посавднія три нятвавтіл прінблизительно къ пастоящей ихъ пормв, опредвляемой строго-теоретическими соображениями, каковая норма и указана въ таблицъ (въ приложения І къ § 41). А въ таблить непосредственная премія за 35 лоть на наждый рубль взиоса указываются слівдующая: 9 р. 79 к.; следовательно на взносы въ 100 руб. по I разряду 979 руб., за 75 р. по П-734 р. 25 коп. и за 50 р. по III 489 р. 50 ком, т.-е. почти вдвое бодьше протива назвачения по положению первоначального комитста, указанному въ § 40. Вачемъ же умалчивать объ этомъ условін, если оно поставлено въ непремінную обязанность вассы? Нельзя подагать, чтобы возражатель не надъядея на благопріятное положеніе діль кассы въ будущемъ, потому что опъ при другомъ случай укориеть проекть въ томъ, что опъ заботится о составденін огромнаго капитала безъ всякой ціли и скупъ на благотворенія.

Къ чему такая неточность и пенсиренность? Зачёмъ ложными выводами и нареканіями на проекть смущать и сбивать съ толку многихъ, довёряющихъ, можетъ-быть, на слово свидётельству лица, занимаюшаго почетный постъ?!

Возражатель говорить далье; "Если и по высшинь разрядамь не выгодно быть вкладчикомъ вассы, то не интереснье быть участикомъ ея во низнимъ разрядамъ. Для бъдпаго напримъръ сельскаго причетника не легко платить и 5 и 3 рубля въ годъ. Но для чего онъ станеть подвергать себя новому лишенію? Неужели для того, чтобы чрезъ 35 авть получить ненсію 25 или 15 рублей въ годъ, или чрезь 25 леть 171/2 р. и 101/2 р. на все семейство". Здёсь встрёчаемъ такое же неправильное сужденіе, какъ и въ предшествующемъ замічанія. По теоретическому расчету премій на рубль по пятнявтілив, изложенному въ приложения къ § 41, вносившие б в 3 рубля ежегодно нолучаютъ пенсін за 35 льть 48 р. 95 коп. и 29 р. 37 коп., (а не 25 н 15 руб.), а подобными пособіями могуть пренебрегать только обезнеченные, а не безиріютные заштатные и вдовы съ сиротани, конхъ такъ много съ каждымъ годомъ появляется въ средв беднаго сельскаго и даже городскаго духовенства! Присоединенное же замечаніе: "обещанія касательно увеличенія пенсій изъ церковныхъ взиосовъ очень нерішетельны и неопределении", по существу дела не могуть служить упрекомъ проекту кассы.

Столь же несостоятельно и последующее обвинение, основанное на томъ, что въ извъстимхъ случалхъ внесенный участникомъ вассы капиталь возвращается ему или его наслёдникань безь процентовь. Это очень невыгодно, говорить возражатель, -- въ такомъ случав, вносившій напримъръ 9 лътъ по 100 р. получаетъ обратно только 900 р., тогда вакъ, внося такую же сумму въ продолжения 9 лётъ въ банкъ изъ %, онъ составиль бы себь капиталь въ 1260 р. Но ведь только по синсхожденію къ нашей спеціальной кассь г. ординарный академикь Буняковскій нашель возможнымь допустить въ пей возврать суммы въ извъстнихъ случаяхъ, и то нодъ условіемъ восполненія канитала вассы; а во всёхъ другихъ пенсіонныхъ учрежденіяхъ возврата внесенной суммы не допускается. Можеть ли напр. наставинкъ семинарін, у котораго ежегодно вычитается 2% изъ жалованья на составление пенсионнаго вапитала, по оставленін училищной службы чрезь 9 лість или вообще до пенсіоннаго срока, требовать возврата вычтенной у него суммы? Такихъ же наставниковъ (и вообще служащихъ), кон до пенсіоннаго срока оставляють службу, -- нанбольшее число. Такъ по учрежденію правительственному: личныя пожертвованія многих поступають въ общую вассу для обезпеченія меньшинства дослужившихся пенсіонеровь. А у насъ многіе не хотять участвовать въ кассѣ изъ того личнаго разсчета, что пожалуй не воспользуются ненсіей!

Прибавленіе же для усиленія замічанія: "а чрезъ большее число літъ (нотеряеть) конечно много болье" совершенно не кстати, такъ какъ 16-ти-летній взнось даеть неотвемлемое право на ненсію. Затемъ возражатель переходить къ доказательству того, что проектированная насса слишком мало блачотворительна. Еслибы возражатель безпристрастно отнесся къ общенолезному делу, то онъ, предварительно произнесснія своего ириговора о слишкомъ малой благотворительности кассы, должень бы быль сначала перечислить, --- сколько и какимъ лицамъ вообще касса объщаеть давать пособія, и потомъ уже указать на ограниченія по выдачв пенсій, а не просто высказать свою мысль и доказывать ее указаніями на один ограниченія. Статистическія свідівнія, на которых первоначальный комететь, а равно и комитеть учредительный основывались въ своихъ соображенияхъ, показываютъ, что изъ двухъ собственно группъ, входящихъ въ число пожизненныхъ пенсіонеровъ, именно: изъ заштатныхъ и изъ вдовъ, первая группа составляеть до  $30^{\circ}/_{\circ}$ , а группа вдовь съ сиротами наибольшая, —болье  $70^{\circ}/_{\circ}$ . На этихъ то двухъ группахъ и сосредоточены пособія отъ кассы. Итакъ безпристрастно можно ли говорить, что касса мало будеть дёлать пользы, если съ наждымъ годомъ будетъ открываться сто (и можетъ быть болье) вакансій для пенсіонеровь изь вышедшихь за штать и изь вдовь (съ сиротами при нахъ) и если тъ и другіе будуть пользоваться пособіемъ по смерть свою?

Да и приведенные возражателемь ограничения не таковы, чтобы можно было решительно утверждать, что "касса очень скупа на благотворенія". "Служащее духовенство для полученія права на пенсію должно прослужить не менве 25 леть". Что же въ этомъ стеснительнаго? Да развъ вто-нибудь изъ насъ, поступающихъ въ должности священноили-цервовнослужительскія обывновенно около 25-ти-літняго возраста, безъ особой причины захочеть оставить службу ранве указаннаго времени? А съ другой стороны проектъ допускаетъ на первое время исваюченія для 60-ти-літних (законный срокь выхода за інтать), т.-е. техь, которые съ откритіемъ кассы поступать въ участинки ся въ зреломъ возрасте, и которые по выходе за штать въ 60-ти-летнемъ возраств сохраняють право на ценсію, хотя бы имь принцось взносить только 20, 15 и даже 10 лёть, — а такъ же для оставившихъ службу ранње 25 льть по совершенному разстройству здоровья, дълающему нхъ неспособными въ прохождению служения. Кажется, иначе поставять дело нельзя въ такой кассе, которая учреждается для пособія заштатному духовенству и вдовамъ съ сиротами. Замечания же возражателя относительно того, что могуть быть и другія бользин, вромь указанных въ проекть, препятствующія продолжать службу, совершенно върно; и проекть подъ словомъ "увачье" заключаеть, комечно, всякія бользин, недозволяющія продолжать службу; возражатель безпристрастный предложную бы только пояснить невразумительный для него пункть, а не ставиль бы эло въ докавательство несостоятельности проекта!

Временное прекращеніе производства немсів замітатному лицу, поступившему на должность ири приходской или домовой церкви, не всякому безъ ограниченія, а только получающему опредёленное достаточное жалованья" (см. § 63), допущено проектомъ въ цёлякъ большаго обезпеченія кассы. А что въ Москвё есть не мало нештатныхъ мёстъ, дающихъ служащему доходъ вдвое и даже втрое больше противъ указаннаго въ отзыве (150 р. и 200 р.),—вто цамъ вёрно извёстно; для такихъ мёстъ, иные оставляютъ свою штатную службу, и поступившіе на оныя не согласятся снова перейти на штатную службу въ порядочный сельскій приходъ, еслибы имъ это предложили. Отчего же бы таковымъ и пе поступиться временно своею пенсіей для общей пользы?

Тоже доджно сказать и о проектированном прекращени производства пенсін вдовамъ, поступающимъ въ просфорницы, но § 74. По отношенію въ таковымъ вдовамъ проектированное ограниченіе, если только допустить оное, должно быть примъняемо еще съ большею разборчивостію.

Положение проекта о производствъ пенсин спротамъ, даже увъчнымъ н одержимымъ неизлъчимыми болфзиями — только до гражданскаго совершеннольтія, возражатель черезчурь уже и вовсе незаслуженно награждаеть эпитетани: совершенно несправедливо, немилосердно и не сомасно съ характеромъ благотворительного учреждения. Донущенное ограничение возражатель называеть совершение несправедливыма,- нусть такъ, и нашей скудной касоф не стыдно раздфиять такую укоризну наравий съ правительственными пенсіоннями учрежденіями, им'йющими огромные фонды (наприм. морскаго ведомства), и однакожь ограничевающими производство пенсіи спротамъ срокомъ гражданскаго совершеннольтія. Немилосердно и несогласно съ характером благотворительнаго учрежденія: но ограниченіе это, принятое уже съфадомъ 1870 года, допущено не по недостатку милосердія въ составителять проекта, а по невозможности дать широкій резивръ благотворительности при ограниченности средствъ кассы. Въ случать же благопріятнаго ноложенія средствъ кассы проекть об'ящаеть ув'ячнымь и неизлічинымь сиротамъ повременныя пособія или пристроеніе въ богоугодина заведенія за умітренную плату. Возражатель называеть это обіщавіе слимкомъ нерышительнымъ и неопредълециимъ; таково оно естественно н должно быть при неизвестности того, насколько благопріятым будуть средства вассы. А самъ же возражатель всеми мёрами усиливается отвлечь духовенство отъ содействія благоусившности средствъ кассы. При словь умпренную возражатель поставляеть внакъ вопроса: но изъ вакихъ же средствъ васса могда бы производить большую плату, когда н размеръ самой заслуженной отцомъ сироты пенсін будеть не боле какъ умъренный? Попечительство о бъдныхъ духовияго званія, и располагаетъ огромнымъ фондомъ, и собираетъ ежегодно отъ церквей, кладонщъ и другихъ источниковъ значительныя сумны: а его пособія сиротамъ можно ин назвать щедрыми? Проектируемая же касса не при такихъ благопріятныхъ условіяхъ устрояется: какъ же ей давать щедрыя объщанія? Представних напримірь, что нивющій увічное дитя отецъ вносиль въ кассу въ течение 10 латъ по 10 рублей, игого внесъ 100 рублей и умеръ оставивъ круглаго сироту положниъ коть 10 летъ, сь правомъ на ненсію но 20 рублей; выйдеть, что таковый сирота до исполненія только гражданскаго совершенноліктія въ теченіе 11 літь, выбереть изъкассы 220 руб. Но если сирота проживеть 20, 30 пли 40 діть, и потребоваль бы оть кассы расхода въ 400, 600 и 800 рублей. и такихъ сиротъ оказалось бы 20 или 30 человъкъ, - то откуда же кассъ, почти не имъющей фонда и устрояемой на однихъ взносахъ вкладчиковъ съ правомъ на соответствующія количеству взносовъ пенсін, взять средства на столь широкія благотворенія? А что въ проэкт прибавлено, что пристроение безпомощныхъ сиротъ или пособие имъ производится съ согласія събода духовенства, - то въ семъничего и втъ страннаго; правленію кассы предоставляется производить только пенсін, точно опредъленныя уставомъ, а всякое новое назначеніе пособій предоставлено съблу духовенства. Впрочемъ возражатель напрасно придаетъ особую силу своему замъчанію о положеній сироть — увъчныхъ и бользиенныхъ. Съ лишениемъ отца они могуть проживать при матеряхъ, вифющихъ подьзоваться заслуженною ценсіею по смерть свою; остаются въ затруднительномъ положении только кругаме сироты, но число таковыхъ не велико; да почему же не разсчитывать, что при неим вий у вассы средствъ помогать безпомощимиъ сиротамъ, духовное попечительство призрить ихъ и облеганть ихъ участь?

Интересно и достойно замъчанія заключеніе возражателя по пункту о скупости кассы на благотворенія: "такимъ образомъ касса, поглошая "миого капиталовъ, даетъ пенсіи очень немногим». Составители устава, "какъ видпо, очень заботились о томъ, чтобы упрочить и обезпечить "кассу. Но къ чему же будетъ это обезпеченіе кассы, если пользы отъ "нея будетъ мало"?

Поглошая много капиталовъ: недоумиваемъ, какіе разумиеть возражатель многіе капиталы, такъ какъ во всей предбидущей речи его кавиталы не исчисляются. Да и что значить выражение: полющая? Касса устрояется не для поглощенія вімъ-либо капиталовь, а для унотребленія оныхь на пользу заштатныхь и вдовь съ сиротами... Составители устава дъйствительно заботились объ упроченіи и обезпеченіи вассы,иначе что же быль бы за проекть, если бы онь не поставляль вассу на прочномъ основаніи, и можно ли было бы надъяться на утвержденіе онаго высшинь начальствомь? Міры же въ упроченію и обезнеченію кассы въ будущемъ не самимъ учредительнымъ комитетомъ измыш лены, а постановлены по указанію опытняго въ кассовых учрежденіяхъ лица, на обсуждение котораго проектъ быль препровожденъ по изволенію нашего архипастыря. Всябдствіе указанія того же спеціалиста комитеть определиль пенсін только въ тёхъ случаляв, которые могуть быть удовлетворены при опредёленныхъ взносахъ добровольныхъ виладчиковъ; другія же благотворенія какт-то: единовременныя вспоможенія, благоустроеніе сироть увічныхь и больныхь, оставлены въ предположенін по указанію того же лица, по мижнію котораго лучне не предрёшать пекоторых вопросовь до времени, или до десятаго года, когда особою ревизіонною коммиссівы опредвлится прочность положенія діль кассы. Можно ли же было, безь опреділенных задатковь, упорно идти на перекоръ мивнію такого лица, отъ одобренія котораго зависить самое утверждение кассы?

А что и отъ учреждаемой въ настоящемъ видъ кассы пользы будетъ много, это всякій можетъ видъть изъ того, что по открытіи дъйствій кассы по выдачь пенсій съ каждымъ годомъ поступать будуть на пенсін до 30 заштатныхъ и болье 70 вдовь съ сиротами,—кромь временныхъ пособій, выдача и размъръ конхъ обусловливается болье или менье благопріятнымъ положеніемъ средствъ кассы,—чему каждый изълицъ духовенства долженъ бы содъйствовать въ пъляхъ общей пользы, а не тормозить и разстраивать доброе предпріятіе придирками и умствованіями.

Постановивъ въ началѣ отзыва своего два отдѣла, возражатель присоединяеть третій: противортие въ проектю. Но первый пунктъ, на который усердный обличитель проекта указываетъ, не есть собственно противортие, а есть ограниченіе общаго правила или исключеніе изъ онаго, нертъдко допускаемое въ различныхъ законоположеніяхъ. Къ тому же не слишкомъ ли преувеличено указаніе возражателя на 30-тысячные дома у священнослужителей и ихъ вдовъ? Гораздо меньшее собственное обезпеченіе, и то есть ртъдкость! Да и что значеть одинъ исключительный случай изъ тысячи? Заштатныхъ же поступившихъ на какое-

дибо мѣсто съ недостаточнымъ содержаніемъ, или вдовъ въ сельскія просфорницы на нищенскій доходъ, составители проекта и не думали лишать эмеритуры. Во всякомъ случав, если кому не нравится указанное ограниченіе, то следовало бы просто предложить объ измѣвеніи извѣстнаго пункта, а не выставлять его какъ основаніе къ признашію проекта негоднымъ.

Другое противортчіе возражатель видить въ томъ, что объщая пенсін только добровольнымъ участникамъ кассы, и притомъ соразмърныя ихъ взносамъ, уставъ, въ подкръпленіе своихъ операцій желаетъ получить взносы отъ всёхъ церквей и монастырей и обложить все духовенство обязательными взносами, и прибавляетъ: "если касса составляется изъ добровольныхъ участниковъ, то это есть уже частися компанія, не имъющая никакого права на взносы отъ церквей и на обоброченіе всего духовенства".

Проекть объщаеть пенсін только добровольнымъ виладчі камъ не потому, что составителямъ тавъ вздумалось, а потому что съездъ 1870 года не приняль общеобязательного участія всего духовенства въ кассъ, а принялъ нассу изъ добровольныхъ вкладчиковъ. Почему же и не быть таковой кассъ? Одни не желають добра себъ и своимъ семействамъ, или не признаютъ нужды въ какихъ-либо средствахъ вспомоществованія; такъ неужели и всёмъ прочимъ запрещено жедать и искать добра себв и своимъ семействамъ? Это домогательство со стороны первыхъ было бы слишкомъ эгонстично! Касса учреждается для обезпеченія заштатных и вдовь сь сиротами: благоразумно ли же примьнять ее въ частной компаніи, ищущей своихънитересовъ? Въ частной компанін, каждый разсчитываеть получить свои выгоды соразм'врно дичнымъ взносамъ; въ кассъ же участвують многіе, а пособія даются только заштатнымъ и вдовамъ съ сиротами, -- при чемъ не недвергијеся нужав поступаются своими вкладами въ пользу нуждающихся. Притошъ эти нуждающіеся развів не служили церкви и потому сами ли они, или ихъ сиротствующія семейства развіт не иміноть права на пособія отъ церквей? Кстати объяснимся вообще относительно ввносовъ отъ церквей въ кассу. Если таковые взносы когда-либо осуществится, то о порядкъ употребленія оныхъ, въ проекта устава имаются особый пункть, предоставляющій рішеніе этого діла въ свое время будущимъ съіздамъ духовенства. Но положимъ, что таковые взносы есть, - въ нассъ же участвують не всь, по нежеланію нікоторыхь: что жь туть ділать? Конечно участники въ кассъ не могутъ изъявлять притязанія на обращеніе всёхь взносовь въ свою пользу: но лишены ле оне права искать своей доли изъ этихъ взносовъ, потому только, что другіе не участвують въ вассъ? Недоумъніе относительно сего обстоятельства состав-

дисть для многихъ камень претыканія. А путь къ разрішенію этого недоунвнія уже указань въ поступкв прежнаго комитета по отвошенію ыт подобному же обстоятельству. Собранный въ память юбился въ Бозъ почившаго митрополита Филарета, и положенный въ основание эмиритальной кассы, капиталь составляеть достояние всего духовенства, а участіе въ касст принято не общеобязательное. Предположивъ къ каждому рублю взноса добровольныхъ ввладчиковъ прибавлять часть изъ процентовъ съ основнаго капитала, а съ другой стороны имъя въ виду добровольное участіе въ кассі, комитеть на основаніп заявленій, сделанных желающими участвовать въ касст своими взносами, сначала опредълниъ могущую быть общую сумму добровольныхъ взносовъ отъ всего духовенства-приблизительно, и усмотрелъ, что еслибы все духовенство участвовало въ вассъ, то изъ процентовъ съ основнаго капитала можно отделить по 4 коп. на каждый рубль всехъ взносовь, даже съ остаткомъ, почему и назначилъ прибавку къ рублю по 4 комъйки. Такимъ образомъ участники въ кассъ сообща получають изъ процентовъ съ основнаго капитала свою только долю, а доля неучаствующвуъ въ кассв остается при капиталь неприкосновенною. А что въ пользованін процентами съ основнаго капитала, при многоразрядныхъ взносахъ, не соблюдается уравнительности, и виладчики по высшимъ разрядамъ получать больше копфекъ изъ процентовъ съ основнаго капитала, нежели вкладчики по нисшимъ разрядамъ, то въ этомъ разсчеть неважный. Правомърность и вообще на практикъ недостижниа: нередко — видится, что менее достойные занимають выгодивншія места, нежели заслуженные и достойные; отчего же не можеть быть теринма неравномърность въ пользовании копъйками по кассъ? Желательно было бы, конечно, установить равномфриме взносы, но въ такомъ случав цифра оныхъ должна быть покрупиве, а это не подъсилу многимъ изъдуховенства. По нашему мивнію, крупные вилады-поддержка кассъ, ибо пять-шесть таковыхъ вкладчиковъ, не воспользовавшихся пенсіою по правидамъ Устава кассы, капиталомъ своимъ и процентами на оный больше принесуть пользы кассъ, чемъ сто вкладчиковъ по низшему разряду.

Указанная операція по отношенію къ процентамъ съ основнаго капитала удобно и безъ всякаго нарушенія справедливости можетъ быть примънена и къ взносамъ отъ церквей, если таковые будутъ. Они могутъ быть распредълены или поровну на число лицъ всего состава дуковенства, или соотвътственно сану—сколько напримъръ придется ежегодно изъ церковныхъ взносовъ раздъльно на священника, діакона и причетника. По сему разсчету участники кассы будутъ пользоваться евоею только долею, а доли не участвующихъ въ кассѣ будутъ сохраняемы въ ней неприкссновенными; тотъ же порядокъ можетъ быть примъненъ и къ другимъ избыточнымъ средствамъ кассы.

Противъ справедливости и раціональности такого распораженія едва ли найдутся возражатели, и учрежденіе кассы представляется возможнымъ и въ томъ случат, еслибы участвовать въ ней изъявила желаніе половинная и даже меньшая часть всего духовенства. Притомъ если теперь иные не хотять или не видять особенной пользы участвовать въ касст, то вздумають принять участіе тогда, когда увидять благопріятное положеніе діль кассы, и сознають полезность ея. Съ другой стороны, если настоящія лица ніжоторыхъ причтовъ устоять въ своемъ нежеланіи присоединиться къ касст, то ихъ преемники могуть присоединиться къ ней. При такихъ условіяхь не предвидится причинъ препятствія и со стороны начальства къ учрежденію кассы.

Обоброчение всего духовенства въ пользу кассы добровольныхъ вкладчиковъ, или въ польку частной компанін-по выраженію возражатела. Жестокостію и недоброжелательностью какою-то отзывается выраженіе: обоброченіе. Есян возражатель читаль (а онъ должень быль прочесть) документы комитета и знаеть обстоятельства, вынудившія комичеть къ приглашенію всего духовенства — пособить кассѣ, то таковый тонъ отзыва сколько не понятенъ, столько же и не извинителенъ. Дело въ томъ, что г. ординарный академикъ Буняковскій, хотя признадъ возножнымь учреждение эмиритальной кассы на предположенных основаніяхъ, но и высказаль потребность въ усиленіи запаснаго капитала на необходимые или непредвидънные расходы; неизбъжно предстоящій вассв расходь есть следующій: правленію вассы вывняется въ обязанность руководстоваться въ своихъ действіяхъ разсчетною таблицею; а такъ какъ чрезъ преждевременное отчуждение отъ капитала рублевой вассы некоторых суммы, предполагаемых вы возврату вызадчивамы или ихъ семействанъ, естественно разсчеты руководящей таблицы подвергансь бы нарушению и измънению, то оказывается нужнымъ-обнаружившійся послі каждаго возврата суммы дефицить таблицы восполнять изъ запаснаго капитала или изъ постороннихъ источниковъ. Непредвиденные же расходы могуть быть: на избыточных пенсіонеровь, есянбы въ ниме годы число поступающихъ на пенсію оказалось нъсколько выше принятаго средняго ежегоднаго числа (100), и на разныя случайности, и покрываться должны они изъ запаснаго капитала и посторонних источниковъ. Запасный капиталь по Уставу можеть образоваться: изъ части перковныхъ взносовъ, изъ пособій отъ канедры и монастырей, изъ частных пожертвованій и изъ разных оборотовь и сбереженій; -- но всь эти средства только желаемыя и ожидаемыя, и-- неопредвленныя, — а потому можеть случиться, что при неимфији достаточа наго запаснаго капитала касса поставлена будеть въ затрудненіе. Въ сихъ обстоятельствахъ комитетъ вынужденъ быль обратиться къ духовенству за помощью въ такомъ духѣ: "наша касса по пренмуществу благотворительная; нособить несчастнымъ собратіямъ или ихъ вдовамъ съ сиротами — по мѣрѣ средствъ, конечно, никто изъ насъ не отказывается и считаетъ священнымъ долгомъ: пусть же каждый изъ насъ вносить свою лепту въ общую сокровншницу для блага духовенства." И вотъ какой сочувственный отвѣтъ на это братское предложеніе слышимъ отъ нѣкоторыхъ: это обоброченіе!

Следуеть проинческій вопрось возражателя: "не наденотся ди составители Устава, что по крайней мере большинство московскаго духовенства изъявить желаніе быть участниками кассы? и отвёчаеть: это боле чень соминтельно. Изъ заявившихъ желаніе участвовать въ составленіи кассы въ 1868 году, теперь мновіє откажутся. Говоримъ это на основаніи слышанныхъ нами отзывовъ оть некоморых лицъ духовенства. И вообще все относятся къ этому проекту несочувственно."

Къ чему тутъ насмъщиво вивать головою на составителей Устава? Они не сами на это дъло вызвались, а по избранію духовенства и для блага его же согласились принять на себя этотъ трудъ не легкій и не безубыточный для нихъ. Они не выдумывали новыхъ правилъ по своему умствованію, а только устрояли готовый проекть, изъискивая всевозможныя меропріятія въ упроченію и осуществленію кассы, по указанію компетентнаго лица, подъ руководствомъ котораго поставилъ ихъ благопопечительный о духовенстве архипастырь. Если нишив изв духовенства не нравятся некоторыя постановленія проекта, - то виною этого не составители Устава, а строгія, на благоразумной трительной осторожности основанныя требованія теоріи для прочности вассы, безъ выполненія которыхъ невозножно осуществленіе или разръшеніе открытія кассы. Мы имъди въ виду общее благо, и нисколько не удивляемся тому, что съ постановленіями проекта трудно примириться твиъ, кои руководятся узвими эгонстическими разсчетами и на все смотрять съ точки личной выгоды, а не общественной нужды. Мы имели въ виду благо большинства беднаго и безпомощнаго духовенства, а не московскаго, и, если ест, или многіє или никоторые изъ московского духовенства, отнесутся не сочувственно въ проекту, или откажутся участвовать въ благотворятельной кассъ,-то им подивимся тому, что по нословиць: сытый голоднаго не разумьеть, и пожальемь о томъ, что благое начинаніе, вследствіе противодействія лицъ, моверхностно смотращихъ на дело, пожалуй, не приведется въ нополнение. Почему же впрочемъ и не привестись ей въ исполнение? Большие вклады участниковь кассы по высшимь разрядамь, действительно — какъ

мы замітній выше, могуть въ нявістныхъ случаяхъ служить подспорьемъ нассі: но еслибы и мало оказалось такихъ вкладчиковъ въ кассу,— то можно ли запугать этимъ нашу кассу? Отнюдь нітъ. Наша "касса разсчитана на рубль взноса", — прочтите это во второмъ приложеній къ § 43 проекта Устава кассы. Такая касса оказалась по разсчетамъ состоятельною, какъ свидітельствуетъ свідущее въ математическихъ вычисленіяхъ лицо, предсідатель перваго комитета протоіерей Н. А. Сергієвскій, и мы довіряємъ се му свидітельству тімъ боліве, что и г. ординарный академикъ В. Я. Буняковскій разсчеты протоіерея Сергієвскаго призналь вірными и самъ называетъ нашу кассу рублевою. А мяз какихъ взносовъ, крупныхъ или мелкихъ, образуется капиталь кассы, это мало повліяеть на ея судьбу.

"Что же", — говорить въ заключение своего отзыва гивный оппонеитъ, — "если менве половины, даже менве трети духовенства согласятся участвовать въ этой кассъ? Неужели можно дозволить имъ двлать сборъ съ церквей и со все го духовенства? это было бы въ высшей степени несправедливо."

Сборъ со всъхъ церквей въ пользу немногихъ можетъ только представляться несправедливымъ, но въ строгомъ смысле не можетъ назваться таковынь. Вопервых, взносы оть церквей существують только въ предположении, вовторых, если они и будуть, то они составять дополнительную премію, порядокъ распредёленія которой предоставляется усмотрѣнію самаго духовенства; и етретьихъ — участники кассы по вышензложенному разсуждению возьмуть изъ общихъ сборовъ свою тольво часть, доля же не участвующихъ въ кассъ будетъ сберегаться въ кассь для пользы ихъ же, или ихъ прееминковъ, когда они примутъ участіе въ кассъ. Не застилайте же другимъ глаза, и сами поймите, что васса, дающая премін заштатнымъ, и вдовамъ и сиротамъ, есть учреждение въ основании своемъ благотворительное. Вамъ, нынъ довольнымъ своимъ состояніемъ, жалко подать отъ избытва своего милостыню въ пользу другихъ безпомощныхъ своихъ собратій, и вы даже называете высшею несправединостію сборь на бъдныхь? Удивляемся эгоистической логикъ вашей!

Дальнейшее измышление недоброжелателя благотворительной кассы нашей мы ужь и не знаемъ какъ назвать, чему приписать и къ чему ириравнить. Суждение автора отзыва заключаетъ въ себе незаслуженную укоризну, крайне обидное подозрение и злую клевету, а между темъ въ сущности оно несправедливо, натануто и къ кассъ совершенно неприложимо. Авторъ имъетъ целю поразить кассу внушениемъ начальству о своекористномъ и коммерческомъ разсчеть составителей кассы, глася такъ: "еслибы, напримъръ, несколько священно-дерковно-

служителей, изъ которыхъ многіе были бы люди достаточные (а недостаточнымь, какъ выше показано, и невыгодно быть участниками кассы), согласились, для большаго обезнеченія ихъ семействъ сдёлать на свои деньги какой-либо выгодный обороть (пріобрести напримеръ извёстное количество доходныхъ акцій), и не имвя для предположенной цёли вполнё достаточнаго капитала, обратились къ начальству съ просьбой—дозволить имъ недостающую сумму получить изъ церквей и сдёлать сборъ со всего духовенства, — неужели начальство соизволило бы на ихъ просьбу?«

Полагая поразить проекть, возражатель поражаеть самъ себя своими противорвчіями прежде имъ сказанному. "Еслибы TOTAL TOBOTPHO TOстаточные согласились сделать выгодный обороть: " но не вы же ли говорили выше, что желающимъ участвовать въ касст по высшимъ разрядамъ нътъ основанія подвергать себя иншенію чрезъ ежегодное удъление значительного капитала въ кассу, объщающую излый проценть съ совершенною затратою капитала? А теперь эти же вкладчики, участвующіе въ невыгодной кассь, обращаются въ коммерсанты, ищущіе выгоднаго оборота суммы! "А недостаточнымь, вакъ выше показано, и не выгодно быть участниками кассы." По словамъ отзыва, вышеприведеннымъ, и достаточнымъ и недостаточнымъ равно не выгодно участвовать въ кассъ; но, помимо этого, невыгодность для педостаточныхъ быть участниками вассы отзывомь только показана, но не доказана, да и показана-то не въ надлежащемъ виде — съ умодчаніемъ о техъ цифрахъ, до которыхъ проектъ обязуется довести премін за три последнія пятилетія. Что же васается премій за первыя три пятилетія. то они по проекту настолько возвышены, что никакой банкь не даеть таковыхъ (вивсто 80 коп. по теоретическому разсчету, на рубль чрезъ десять эвть 2 рубля, вивсто 1 руб. 45 коп. за пятнадать эвть 2 р. 50 к., и витесто 2 р. 39 к. ва двадцать леть 3 рубл.). Выше мы разъяснили уже, что касса наша по существу своему и по цели не имфеть ничего общаго и сходнаго съ компанією на акціяхъ, или на товарищество съ свладочнымъ вапиталомъ, и много распространяться о семъ вдёсь считаемъ излишнимъ. Сважемъ вратко: довольно достаточные 2000 приглашаются участвовать въ кассь не 118 выгоднаго оборота въ пользу свою или своихъ семействъ, а справедливъе для общей пользы, или прямве-для пользы недостаточныхъ лицъ и ихъ семействъ, и мы не согласны съ возражателемъ въ томъ предположения, чтобы начальство встретило затруднение въ своемъ согласи на общеполезное предпріятіе. Такимъ образомъ, заключаеть отвивъ, — разсматриваемый Уставь эмеритальной кассы оказывается неудовлетворительнымъ въ самыхъ своихъ основаніяхъ и проч. А мы, не обинуясь, утверждаемъ,

что не проекть кассы оказывается неудовлетворительнымъ въ самыхъ своихъ основаніяхъ, а ваше сужденіе о проекть оказывается нетвердимь въ своихъ основаніяхъ, пристрастнымъ и несправедливымъ: доказательства въ отзывь одни поставлены фальшиво, а другія — слишкомъ натянуты. Что же касается до удовлетворительности проекта и въ главныхъ его основаніяхъ и въ частностяхъ, исключая немногихъ и удобонсправимыхъ, а равно и пользы проектированной кассы для духовенства, то въ этомъ мы больше, и притомъ съ полнымъ убъжденіемъ, довъряемъ свидътельству безпристрастнаго и компетентнаго въ этомъ дъль лица.

Кстати здёсь разберемъ одинъ изъ такихъ отзывовъ, которые стараются доказать неудовлетворительность и невыгодность обёщаемыхъ проектомъ премій. Воть его рёчи: "на 1 рубль полагается 2. Какъ это благодітельно! Но надобно замітить, что на 1 рубль полагается 2 по прошествій 10 літъ, въ которые каждый вкладчивъ въ кассу долженъ вносить по рублю каждый годъ, значитъ черезъ 10 літъ получится. (да еще получится ли?) 2 рубля. Если отдать эту сумму въ сберегательную кассу Государственнаго банка на 10 літъ, получатся непремінно тіже почти проценты базъ утраты внесенной суммы. Для чего же особенная касса?". Такъ ли?!

"Для большей очевидности діла возьмемъ цифру покрупите: по первому разряду взносовъ вносится въ эмеритальную кассу каждогодно 100 руб; чрезъ 10 літь за внесенную сумму получится (да еще получится  $10^2$ ) 200 р.; кажется очень хорошо. Но не все, кажущееся хорошимъ, хорошо на самомъ діль... Если я въ какое-либо кредитное установленіе буду вносить въ теченіе 10 літь каждогодно по 100 р., хоть изъ  $6^0$ , со ста, и не буду брать эти проценты въ теченіе 10 літь, то въ одиннадцатый годъ моего взноса въ кредитное учрежденіе получу однихъ процентовъ—330 р., не считая рекамбій". (Для удостовіренія въ этомъ излагается таблица суммы — 1000 р. и процентовъ—330 р., счеть въренъ).

"Хотя получу я только одинъ разъ 330 р. не считая ревамбій, а въ следующіе годы съ 1000 р., буду получать 60 р. въ годъ процентовъ, но за то моя тысяча будеть принадлежать мив, во всякое время отъ меня зависить или вынуть ее или оставить въ учреждевіи, по моему усмотренію. Притомъ и 330 рублей, по своимъ обстоятельствамъ, я могу заложить на известное время и буду съ нихъ получать определенные проценты. Что же дёлаеть проекть? За тысячу рублей, по истеченіи 10 лёть, онь назначаеть из выдачё только 200 р., при невоврать моей тысячи: да и 200 р. назначаеть выдавать подъ условіемъ оставленія мною должности — по болевин, которая притомъ должна

нодвергнуться осмотру врача или всего съёзда духовенства"(?). (Осмотру врача—такъ, а осмотру всего духовенства—это искаженіе 62 § проекта, а къ подобнымъ извращеніямъ рёчи прибёгають или г обще люди не благонамёренные или желающіе, но не могущіе доказлть что-либо прямымъ и правдивымъ словонъ.) "Къ чему такая пытательная(?) васса! Пусть бы миё выдавалась пенсія,—но вёдь я получаю здёсь — должные(?) проценты съ моей собственной суммы. И какая же отъ этой кассы польза? Пусть она возвратится въ свой неосуществиный проектъ. По проекту я, состоя на службі, по истеченіи 10-літняго взноса моего въ кассу по 100 р.. безъ полученія 200 р. долженъ еще вносить ежегодно въ кассу но 100 р. до 25 или 35 літъ." (Разві просто, а не съ правомъ на высшую премію за боліе продолжительный срокъ взноса?!).

"Если я въ 11-й годъ моего постояннаго сторублеваго взноса въ кассу умру, вдовъ моей будетъ выдаваться 200 руб., обусловленныхъ однакоже невыходомъ въ замужество и мепоступленіемъ къ просфорничной должности. Куда же осмениваюсь спросить, куда девалась моя мысяча?—очевидно потонула въ такой бездий, изъ которой возврата вътъ". Итакъ далее, все сожалене о тысяче. Сокрушила эта мысяча намего (анонимнаго) противника, хотя самъ, можетъ быть, и не внесъ бы никогда тысячи!

Простосердечная публика читаеть эти дикованных речи и -- изум-JACTCA, KAKE STO HHETO HEE HACE CAME-TO LOCOLE HE LOMCKHYLCA LO всего этого! А на самонъ-то деле что туть сказано основатель наго? Авторъ не видить въ проектв натуральной(?) ариометики: посмотримъ, какъ-то онъ далекъ въ ариометикв и насколько правдивъ въ своихъ вычисленіяхъ. На 1 рубль касса чрезъ 10 летъ ваноса полагаетъ 2 р. "Если отдать эту сумму въ сберегательную (даже) кассу государственнаго банка на 10 лътъ, получатся непременно почти то же проценты безъ утраты внесенной сумын, проповъдуеть авторъ. Да такъ ын въ правду? На рубль, положенный въ кассу изъ 5%, только черезъ 16 лать изъпроцентовъ на него съ рекамбліями выростеть другой рубль. По сему, если положить заразъ въ кассу 10 р., то только черезъ 16 лать они обратится въ 20 руб., а съ этихъ 20 руб. процентовъ будеть получаться всего только одина рубла, а не деа. Если же только но одному рублю власть въ банкъ въ продолжение 10 летъ, то изъвашего взноса въ концу 10 лать составится капиталь не болье 13 руб., на которые получать будете процентовъ только 65 коп., а не два руб. На каконъ же основани урбриете вы, что отдавая эту же сумну въ банкъ на 10 леть получите непреминно почти ть же проценты? Что вы морочите простыхъ людей?! То же самое очениото и на цифра покрупяће. Прининаю ваши 6°/», котя они и пенадежны, и считаю: внесено

въ банкъ въ 10 лътъ 1000 р., внесено и въ кассу въ 10 лътъ 1000 же руб. Затимь, примерно, следуеть получение процентовь, какие даеть банкъ, и премін-какую даетъ касса. Беремъ предъльный срокъ пользованія процентами и премісю-10 слідующих літь. Оть банка получите въ первый годъ вдругъ 300 р., и потомъ въ теченіе 9 льтъ, по 60 р., 540 р., всего 870 руб. въ 10 лътъ; -- касса же будетъ выдавать ежегодно 200 р., итого за 10 лътъ выдасть 2000 руб.; какое же тутъ можеть быть сравненіе? Прибавьте къ процентанъ рекамбін, разница выйдеть небольшая и перевесь все-таки будеть на стороне кассы. Тамъ вы получите процентовъ меньше, за то тысяча останется у васъ? А здісь въ 10 літь вы берете и весь капиталь и проценты съ палипкомъ еще. Что же лучше? Ваша вождъленная тысяча пропадаеть ли и не возвращается ин изъ вассы къвамъ же сълихвою? Хотя вы будете получать изъ банка и 60 руб. ежегодно, да милая тысяча-то всегда будеть съ вами: но надолго ли? Положимъ, что вы вышли за штать или умерли, - тысяча при васъ, или перешла въ вашей вдовъ. Еслибы вашу тысячу вы ввёрным кассё, то получали бы отъ нея ежегодно по 200 руб.,--- и достаточно для безбъдваго прожитів. Пусть же тысяча остается при васъ, или достанется вашей вдовъ,-и она дасть вамъ, или вашей вдовъ, 60 руб. въ годъ: но 60 руб. мало на содержание, и вотъ вы по необходимости отделяете въ нимъ въ годъ отъ вапитала отъ 100 до 140 руб. Капиталь уменьшается, а вивств уменьшаются проценты на него,---и чрезъ 7 или 8 дътъ нътъ ни капитала, ни процентовъ, а вамъ или вашей вдовъ надобно еще жить, - чъмъ же? А довърьте вашу тысачу кассъ,-вы, или ваша вдова, по смерть свою получали бы 200 р. въ годъ. Вотъ о чемъ дучше подумали бы вы, чемъ ратовать противъ вассы! Да это вёдь, если такъ случится только? сважете вы. Да на тавія-то случайности и пригодна касса; а вамъ все бы нянчиться съ своею тысячею! "По если не случится этого, такъ тысяча-то пронадеть?" Пусть, можеть быть и пропадеть для вась, но не пропадеть для ващихъ собратій. Не ужеле въ самомъ дёлё касса промотить ее, безъ пользы для духовенства?! Вашу жизнь Господь продлить и сохранить въ благоденствін, и жена ваша не испытаеть несчастія ранияго вдовства! Благодарите Бога, а о ваносъ вашемъ не жалъйте, онъ пойдетъ на поддержаніе общенолезнаго учрежденія. За то въ случав несчастія можете выбрать изъ кассы свою тысячу и проценты на нее съ избытвомъ въ 10 латъ: ну, а если вы въ заштатъ, или ваша вдова проживете еще 10 лътъ, и слъдовательно еще переберете отъ нассы 2000 р? Откуда же эти 2000 руб. возмутся, если не изъ остатковъ отъ ваникъ собратій — участниковъ кассы, которые подобно ванъ вносели въ кассу, но не нивли нужды попользоваться плодами своихъ ваносовъ? Облагодътельствование выходить взаимное! Оставьте же ваши лжемудрованія, и не мішайте кассі устроиться: быть можеть она вамь же самимъ, а не то вашей женъ и дътямъ пригодится; а если не вамъ.--то вашимъ несчастнымъ собратамъ или ихъ вдовамъ и дътямъ. Не довольно ли съ васъ, анонимный, возражатель, и нужно ли вамъ продолжать неприличный коммерческій обогрыній и свою филиппику противъ кассы и противъ ел, изимпленной вами, неправды? А если есть желаніе, такъ по крайней мёрё не прикрывайте своего недоброжелательства къ учреждаемой касст фарисейскою одеждою возвышеннаго благочестия и нестяжательности (сами же высказались, -- какъ вамъ мила своя тысяча). Еще одно слово: приводя указанія на постановленія проекта, будьте добросовъстиве, и не говорите напримвръ, просто, что выдача пенсін вдовъ "оканчивается съ выходомъ ел въ замужство", а договаривайте, что далье снавано въ § 70. За дътьми же отъ перваго ел мужа священно или церковнослужителя сохраняется право на полученіе заслуженной имъ пенсіи по правиламъ Устава"; — все было би яснъе и правдивъе!

Другихъ, заслуживающихъ вниманія и опроверженія, сужденій отвосительно удовлетворительности проекта кассы въ его основаніяхъ, мы не встрѣчали, и сказаннаго нами въ разсужденіи такого рода мнѣній кажется достаточно. Нужно теперь коснуться тѣхъ частныхъ пунктовъ, кои по отзывамъ большаго или меньшаго числа лицъ представляются обременительными, излишними, или въ какомъ-либо отношеніи нежелательными. А чтобъ не затруднить читателей подробною переборкою отзывовъ въ семъ отношеніи, мы придержимся, гакъ и выше сказали, группировки или исчисленія ихъ, составленнаго комитетомъ для разсмотрѣнія проекта, и напечатаннаго въ 36 № "Епархіальныхъ Вѣдомостей, и укажемъ только на особенныя разъясненія въ томъ или другомъ отзывѣ по разсматриваемому пункту.

Комптетъ, учрежденный для разсмотрвнія проекта, раздёлиль все отзывы по равличію содержанія ихъ на пять раврядовь, изъ коихъ къ вервому и второму отнесены прямо, можно сказать благопріятные проэкту отзывы, въ остальныхъ же трехъ разрядахъ хотя и во всёхъ видятся неблагопріятные отзывы, но опредёженнёе недовольство проектомъ выражается въ послёднемъ пли пятомъ разрядё—литт., Д.; посему съ него мы и начнемъ разсмотрёніе частныхъ возраженій противъ проекта.—Пятый разрядъ отзывовъ озаглавленъ такъ: "отрицаютъ годность проекта, составленнаго (вёрнёе — разработаннаго) учредительнымъ комитетомъ, съ представленіемъ болёв или менёв достаточныхъ основаній». Сущность же возраженій противъ проекта въ одномъ изъ таковыхъ отзывовъ выражена такъ: "комитетъ, задавшись мыслію составновихъ отзывовъ выражена такъ: "комитетъ, задавшись мыслію состав-

вить *промадный* капиталь въ кассё для блага нашего потоиства, слишкомъ скупъ на обещанія начинателямь предпріятія. Общія условія пріобрётенія права на пенсіи 25 лёть платы, 60 лётній возрасть и увольненіе за штать, равнымь образомъ и незначительный проценть эмеритуры, сравнительно съ первоначальнымъ разсчетомъ, оттолкнули отъ проэкта многихъ изъ тёхъ, которые заявили желаніе участвовать (въ кассё) взносами на основаніи предложеній мереало комитета.

Но учредительный комитеть вовсе не задавался мыслію — составить громадный капиталь для потомства. Откуда насчитывають громадный капиталь? То, что существуеть только въ ожиданіи и предподоженіи, нельзя назвать д'яйствительностію, и на основаніи его об'яшать шенрыя эмеритуры. Поэтому, дабы касса не оказалась сама въ себъ несостоятельною и проектъ ея могъ быть утвержденъ высшимъ начальствомъ, надлежало въ разсчетахъ кассы наблюсти осторожность н объщать только то, на что можно разсчитывать по дъйствительнымъ н несомивнимы средствамы, коими правление кассы могло распоряжаться въ началь дъла. А если съ теченіемъ времени окажется значительный избытокъ капитала или средствъ кассы сравнительно съ потребностями, указываемыми правилами устава и разсчетною таблицею,то этоть избытокъ будеть находиться въ распоряжении самаго же духовенства, которому проектомъ предоставляется право, -- въ случат благопріятнаго состоянія средствъ вассы, -- на счеть избытвовъ возвышать разибры премін и ділать другія употребленія на пользу современнаго духовенства, а не отдаленнаго потомства. Объ условіяхъ пріобретенія права на пенсію": 25 літт платы, 60 літній возрасть и "увольненіе за штать, -- мы уже много говорили, и условія эти составляють необходимую потребность для прочности кассы не во личнымъ соображеніямъ комитета, а по межнію опытнаго лица, одобреніемъ котораго условливается возможность самаго утвержденія проекта. При томъ, указанныя ограниченія постановлены были еще первымъ комитетомъ. Первому же комптету принадлежить самое изменение первоначальных его разсчетовъ или пониженіе процентовъ премін, а не учредительному, — допущено же оное-въ следствіе боле точных соображеній.

Первый комитеть сначала предполагаль выдавать пенсіи дъйствительно вь широкомъ размірів—на рубль взноса черезь 10 літь 40 процентовъ. Надобно впрочемъ помнить, что первый комитеть тогда въ своихъ разсчетахъ къ суммі добровольныхъ взносовъ присоединаль предположенные взносы оть церквей. Но въ послідствіп онъ призналь боліте удобнымъ и правильнымъ преміп изъ церковныхъ взносовъ отдіввать оть премій собственно изъ добровольныхъ вкладовъ, и въ слідствіе боліве точныхъ соображеній приняль премію на рубль доброволь-

ныхъ взносовъ въ 20% или на рубль чрезъ 10 лътъ два рубля. Эта 200/0 нремія на рубль ваноса наглядно можеть быть представлена такъ: внося ежегодно въ кассу по 10 рублей, вы въ 10 лътъ внесете всего (не считая процентовъ съ рекамбіямя) 100 рублей. Теперь, если бы вы положнин эту сумму въ банкъ изъ 5%, то получали бы на нее ежегодно 5 рублей, т.-е. пять процентовъ; касса же объщаеть за внесенные въ теченіе 10 лёть (по десяти рублей) сто рублей премію 20 рублей или двадцать процентовъ. Правда, въ приведенномъ разсчетъ не принимаются въ соображение проценты съ рекамбиями на вносимые ежегодно 10 рублей: но и если принимать въ равсчетъ проценты съ рекамбіями, все-таки окажется, что объщанныя проектомъ устава ежегодимя премін будуть составлять около 15% на рубль, - чего не дасть ни одинъ банкъ. Итакъ невъръте непріязненнымъ для кассы мутителямъ, толкующимъ съ сивлою (въ основаніи же ложною) уверенностію, что каждый, делая взносы въ какой либо банкъ, можетъ получить такіе же выгодные проценты, кавими проекть эмиритальной кассы заманиваеть (по нескромному выраженію нікоторыхь) духовенство московской епархін.

Въ частности возраженія направлены противъ слёдующихъ пунктовъ устава: § 15,— "переходъ съ высшаго разряда взносовъ на низній допускается по усмотрѣнію правленія кассн", это обстоятельство 15 лицъ считають стѣснительнымъ и опасаются произвола членовъ правленія. Такая замѣтка совершенно не понятна для насъ, и кажется излишнею въ виду того, что правленіе кассы поставляется подъ контроль самаго духовенства, которому оно и будеть давать во всемъ отчеть; произволь тутъ немыслимъ и ему при первомъ же обжалованіи съѣзду можеть быть положенъ конецъ. Предполагаемый произволь скорѣе быль бы возможенъ въ распоряженіяхъ учрежденія, не подлежащаго непосредственному контролю всего духовенства.

§§ 16, 17 и 18,—излагающіе постановленія на случай перехода съ визшаго разряда взносовъ на высній.—Мёры эти нажутся стёснительными для 75 лицъ: но онё необходино вызываются предосторожностію противъ возможныхъ злоупотребленій и указаны лицемъ, обладающимъ практичностію, противъ которой возраженія безсильны и даже неумѣствы. А намъ кажется, что взносы по болёе высокимъ разрядамъ въ первые годы съ поступленія на мёсто, для большинства духовенства, болёе возможны, нежели въ последующіе годы, когда съ увеличеніемъ семейства умножатся и домашнія нужды. Такихъ исключательныхъ случаєвъ, чтобы бывній прежде не богатымъ, вдругъ разбогатёль, можетъ быть очень немного; но получившему обильныя средства къ жизни ме трудно будеть и восполнить свей, прежде малий, взнось въ вассу.

Противъ §§ 20 и 21 возражаютъ 58 лицъ, признающихъ непремъние должнымъ дълать свидку процентовъ лицамъ сдълавшимъ въносы впередъ за нёсколько летъ, а 35 летній срокъ, после котораго вкладчикъ ссвобождается отъ взноса. признающихъ саншкомъ долгимъ, но малочисленности могущихъ прослужить 35 лътъ въ священническомъмъ санъ иринимаемомъ въ 30 лътнемъ воарастъ. - Первое требование проистеваетъ изъ желанія во всемъ личной выгоды при нежеланіи—увеличить общую выгоду, колорая пойдеть на пользу нашей же братів. Да и многіе ли пожелають вносить впередъ за нъсколько льть? А кто считаеть это не выгоднымъ, тотъ-не вноси, и-спору консцъ. Второе же возражение, очевидно натявуто; взносы начинаются и считаются не со времени принятія священническаго сана (хотя и это по необходимости случается ранте 30 льтъ), а съ поступленіемъ въ нисшіл церковныя должности, которое начинается за немногими исчисленіями — ранве 25-льтняго возраста, такъ что вносившему 35 летъ въ большинстве будеть менее 60 лътъ. Опять же не должно забывать, что васса имъетъ въ виду не столько заштатныхъ, сколько вдовъ съ спротами, каковыхъ ежегодно оказывается болже 70 на сто.

Возраженіе противъ взносовъ въ кассу отъ церквей (§§ 24 и 25) мы оставляемъ безъ замѣчанія на томъ основаніи, что и по проекту они существують въ предположеніи. Замѣчаніе 16 ти голосовъ противъ § 5 и § 27, совѣтующее осторожно обращатся съ операціямя по процентнымъ бумагамъ, пригодится болѣе тѣмъ, кои думаютъ учредить инаго рода кассы въ разсчетахъ на банки, обѣщающіе  $7^{4/20}/_{00}$ , и болѣе на рубль, а такъ же тѣмъ, кои желали бы получать ссуды изъ вассы безъ залога.

Самое большое число возражении (270 лицъ и 2 благочинія) противъ § 34, установляющаго дополнительныя общеобязательные взносы. Въ разсуждении этого обстоятельства на прощлогоднемъ съёздё было высказано, что эти взносы не потребова ись бы для упроченія кассы, еслибы все духовенство согласилось участвовать въ кассь, но что жъ дёлать, когда многіе не согласились быть участниками нассы? Впрочемъ и основанія возраженія не тверды. Говорять напр., что проектъ безъ всякой нужды привлекаеть все духовенство къ дополнительнымъ взносамъ, — такъ какъ по примёрному разсчету рублевой кассы чрезъ 45 лёть предполагается остатокъ въ кассь въ 200.000 рублей. Но должно припоминть, что въ этотъ остатокъ входитъ основный капиталь, составляющій пеприкосновенное достояніе духовенства на въчное время, коего нынѣ имѣется болѣе 40.000, и съ коего процентовъ, по 5½ получается нынѣ до 2.200 руб. Изъ процентовъ съ сего капитала хотя и предполагается прибавлять къ каждому рублю ежегоднаго

взноса участниковъ кассы по 4 коп., но общая сумма ежегоднаго взноса вкладчиковъ, по разсчету перваго комптета, восходитъ только до 25.000 р., прибавка же къ ней, по 4 к. на рубль, составитъ только одну тысячу рублей, а до 1.200 рублей ежегодно будутъ прибавляться къ капиталу. Разочтите теперь, что если эти 1.200 рублей будутъ взносимы въ банкъ ежегодно въ теченіи 10 лътъ до открытія дъйствій кассы по выдачамъ пенсій и 45 льтъ съ открытія дъйствій по выдачамъ, то изъ нихъ, въ совокупности съ имъющимися уже 40.000 руб., къ концу 45-льтняго срока по выдачамъ, образуется не менте 180,000 капитала основнаго и неприкосновеннаго. Какой же считаете вы изличній остатокъ къ концу 45 года отъ начала дъйствій кассы по выдачамъ? Разберите же прежде и поймите дъло, а потомъ уже опредъляйте, — безъ всякой ли нужды проекть привлекаетъ къ пожертвованіямъ.

"Привлекаетъ несправедливо"—такъ какъ дополнительные обязательные взносы пе даютъ никакого вознагражденія и ни въ какомъ случать не возвращаются.

Но а) дополнительные взносы предположены въ духъ благотворительномъ, для болъе твердой постановки кассы на пользу заштатныхъ и вдовъ съ спротами, - неужели же пособіе общему благу - несправедливо? б) на мфру эту должно смотръть какъ на временную, т.-е. до усмотрънія самимъ же духовенствомъ благопріятнаго положенія средствъ кассы, что и следовало бы пояснить въ § 34; и в) помянутые взносы въ объекъ этикъ цълякъ уже приняты събздомъ дуковенства въ 1873 году (въ 6-мъ засъданіи, ст. XXVI). Мы и сами признаемъ, что общеобязательные взносы въ кассу, въ которой участвують не вст и которая объщаеть премін только по добровольнымъ взносамъ, можеть казаться, если не несправедливою, то обременительною для иныхъ: но какъ же пособить делу? Хорошо, еслибы въ основание запаснаго капитала на первую пору можно бы было изъискать тысячи три или итсколько болье; тогда можно бы было вычеркнуть изъ проекта § 34, противъ котораго многіе возражають, а ниме ополчаются даже съ озлобленіемъ! Не придумаеть ин чего въ этомъ смысль предстоящій съвздъ?...

§§ 46, 47, 64 и 66. О возврать внесенной выдачиками суммы въ извъстныхъ случаяхъ, но безъ процентовъ, возражаютъ 145 лицъ, говоря, что хоть небольше проценты, но слъдовало бы выдавать. "Но въ другихъ кассовыхъ учрежденіяхъ, какъ мы уже говорили, вовсе недопускается возврата взносовъ, въ нашей же спеціально-благотвориной кассъ это допущено по соображенію мало обезпеченнаго положенія духовенства. Желать большей уступки, по нашему мизнію, излишне.

Противъ § 48, воспрещающаго ранке 10 или 15 латъ выдавать пенсію тамъ, кои уже впредь за эти годы сдалали ваносы, возражають 48 человакъ. Возражение это потеряеть свою силу, если принять въ соображение, что опредаление размара пенсій основывается на роста капитала съ процентами къ извастному сроку, и что при томъ премін за 10 и 15 латъ возвышены противу теоретическихъ разсчетовъ.

По § 53 выдача пенсій полагается въ три срока въ видахъ пользы самихъ же будущихъ пенсіонеровъ, и мы затрудняемся рѣшать вопросъ,—что болѣе послужитъ къ обезпеченію пенсіонеровъ, — частые ди или рѣдкіе сроки выдачъ. Иное дѣло—облегченіе способа полученія пенсіи. Въ § 54 указаны вообще документы, требующіеся при прошеніи о пенсіи и при полученіи ея. Но конечно не отъ всѣхъ потребуются всѣ документы; правтика укажеть, какими документами отъ тѣхъ или другихъ правленіе кассы можетъ удовлетвориться, какъ это допускается въ другихъ учрежденіяхъ. Съ другой стороны полученіе пенсій облегчается уже тѣмъ, что получать пенсіи можно не въ самомъ только правленіи, но и въ отдѣленіяхъ его (см. § 112, пункт. д), и кромѣ того могутъ быть допускаемы довъренности надлежащимъ образомъ засвидѣтельствованныя. А затрудняющіеся полученіемъ пенсіи по третямъ или не особенао нуждающіеся въ томъ могутъ получать и за цѣлый годъ вдругъ и никто ихъ не лишитъ заслуженнаго.

Стъснительными признаются условія для полученія пенсіи:

- 1) Выходъ за пітатъ (§ 60). Возражаютъ 42 голоса и одно благочиніе. Но въ какихъ же самыхъ богатыхъ средствами кассахъ пенсін назначаются прежде оставленія службы?
- 2) Противъ непремвинаго участія въ кассь не менье 25 льть (§ 61),возражають 74 голоса и два благочинія, находя срокь слишкомъ долгимъ. Но 1) кто же ранве указаннаго срока, безъ особенной нужды, н оставляеть служеніе? А 2) иначе откуда же касса возьметь средствъ для производства пособій или пенсій, если начинать оное въ раннемъ возраств вызадчиковь, особенно при возвышенных окладахь за первыя три пятильтія? Представимъ примеръ: известное лицо, состоя на службѣ 20 лѣтъ и внося 20 же лѣтъ по 10 р. (разр. VIII), пожелало бы получать пенсію. Возрасть его-45 леть. Въ 20 леть оно внесеть не вдругь, а порознь — или погодно, 200 рублей, что съ процентами составить примерно 300 или 350 р. Размеръ пенсіи по VIII разряду за 20 леть — 30 рублей. И воть это лице въ 10 или 12 леть выбереть всв свои взносы съ процентами. Но если это лице проживеть еще 10 жътъ и болъе: то откуда же касса возметь средства на ненсін ему? А что, если таковыхъ окажется иного? — Касса выйдеть несостоя-REBHALST.

- 3) Что по § 62, правленіе кассы можеть иногда не вірить даже медицинскому свидітельству (о свидітельстві духовенства благочившическаго округа возражатели уналушвають), то въ подробное разъасвеніе сего обстоятельства входить мы считаемъ неудобнымъ; но изъ
  практики знаемъ, что потребность въ разрішеніи сомнительныхъ случаяхъ съйздомъ можетъ встрічаться.
- 4) По §§ 73 и 74, лишаются пенсіи заштатные, за время исправленія ими служебныхь обязанностей при перввахь приходскихь и домовыхъ, или занятія должности просфорниць; возражають - 114 голосовъ, называя это (конечно, далеко не всѣ) немилосердымъ и противоръчащимъ § 6 проекта. Исключение изъ общаго правила, - какъ им говорили выше, - не есть противорючіе. Немилосердымъ же можно было бы еще назвать указанное постановленіе, еслибы оно простирадось на всехъ, даже-по выраженію некоторыхъ-на поступнешихъ на нищенскій доходъ: но § 63 обуслованваеть это изъятіе полученіемь определеннаго достаточнаго содержанія, каковое ограниченіе темъ болве пр ложимо къ просфорницамъ. Въ общемъ кассовомъ деле штатное духоренство естественно поступается личными выгодами на пользу общую; точно также нътъ страннаго и въ томъ, если и нъкоторые заштатные, обезпеченные иногда на временной службъ лучше чъмъ были обезпечены на штатной должности, привлечены будуть къ уступкъ въ пользу болъе нуждающихся? Впрочемъ, какъ мы уже говорили, уномянутое ограничение, во избъжание соблазна, можно будеть или вовсе исключить изъ проекта, или обстановить более точными и ясными ограниченіями.

Протявъ §§ 71, 72 и 73 о круглыхъ сиротахъ и увачныхъ возражають 96 голосовъ и одно благочиніе. Желають, чтобы и нослів совершеннольтія сироты не лишались пенсій. Желаніе-доброе, и учредительный комитеть вполнъ признаваль потребность въ болъе благодетельномъ постановленіи относительно круглыхъ сироть и увечныхъ, и потому ве отраничился безъусловнымъ положеніемъ церваго комитета о пенсіи сиротамъ и увізнымъ до гражданскаго совершеннолітія, и внесъ въ проектъ положение о возможности улучшения участи безпомощных со временемъ - при благопріятномъ положенін средствъ кассы. Прямаго же объщанія учредительный комитеть не могь ділать по неимбию къ тому средствъ въ началь дъйствій кассы. Забота кометета состояма въ томъ, чтобы дело вассы свачало постановлено было прочно и чтобы въ утверждению проекта не могло быть препятствія со стороны высшаго начальства. Когда же со временемъ усмотрено будеть общие средствъ вассы и окажется возможнымъ расширить кругь благотворительных действій кассы безь опасенія для главныхъ основоположеній кассы, тогда ничто не будеть пренятстворать духовенству осуществить тѣ желаемыя имъ благотворительныя дѣйствія, которыя въ проектѣ намѣчены предположительно. При такой постановкѣ дѣла неумѣстными и странными представляются дѣдаемые нѣкоторыми упреки составителямъ проекта въ томъ, что они очань заботились только объ упроченіи и обезпеченіи кассы и что насеат поглощаетъ много капиталовъ, а пользы отъ нея будетъ мало. Развѣ обезпеченіе кассы — худое, ненужное и безцѣльное дѣле? И развѣ проекть, заботясь о прочности и усиленіи капиталовъ кассы, набытвамъ ея даеть другое какое-либо назначеніе, а не благодѣяніе духовенству?!

О четвертой главъ проекта пять голосовъ говорять, что управление кассы проектировано "кногосложно. Это — правда: но всъ правила, касающіяся порядка ділопроизводства по кассі, проектированы въ діляхъ строгой и точной отчетности. Діло, въ которомъ оходятся личные интересы многихъ, не должно быть поставлено легко и просто. Какъ же пваче и поставить его, когда и при всевозможномъ старанім проекта оградить управленіе по діламъ кассы отъ возможнаго произвола или небреженія строгою точностію дійствій правленія, — не затрудняются нікоторые высказывать опасенія на счеть злочнотребленій со стороны членовъ онаго?! Конечно, членамъ правленія много нужно будетъ потрудиться: но авось во множестві духовенства найдутся труженики, которые на благое діло не пожаліють лишняго труда.

Относительно § 102 о ссудахъ подъ залогъ одинхъ только приносящихъ значительный доходъ строеній, 14 голосовъ возражають: "много ли у духовенства строеній, приносящих значительный доходь и отъ чего бы не давать ссуду беза залога?" — Возражение это по существу дъла не состоятельно,-потому что § 102 долускаеть пріемь додъ ссиду въ залогъ не только принссящихъ доходъ домовъ: (слово это, заключающееся въ подлинникъ, пропущено въ печати), но и другия стросний на церковной земль, - котя бы оным не приносили дохода вовсе, соответственныхъ стоимости. Что же касается того заправнія: от чею бы не давать ссуду безь залога? то отвъта на сей вопрось им совътуемъ возражателянъ попросить у тъхъ, которые дълали подобщию ссуду. Желательно было бы избавить кассу оть убытковь, а правленіе кассы-оть излишнихь и обременительных хлодоть и оть тажелой ответственности за простоту и неосторожность. Правленію нассы, пожалуй, не мало будеть хлопоть и съ операціями по ссудамь подъ върные залоги. Но одит хлопоты туда и съда еще: а что если ссуды, данныя подъ ненадежные залоги, процадуть? Огвътије ди вы за правленіе кассы? Примъры же неосгорожныхъ выдачъ ссуды подъ нецадежные залоги и гибельного последствія ихъ у насъ — предъ глазами.

Таковы возраженія противь проекта Устава эмеритальной вассы духовенства, приведенныя въ отчетв комитета по разсматрвнію проекта, а равно и признаваемыя стеснительными условія для полученія пенсін. Накоторые изъ тахъ и другихъ вовсе не инфють никакой силы и суть не что иное, вакъ личныя воззрѣнія, не продуманныя и не провѣренныя путемъ практическимъ; другія заключають въ себъ нъкоторую силу, но онъ вооружаются противъ такихъ началь, принятыхъ въ проектв, которыя весьма мало ствсняють или нарушають интересы участниковъ кассы, но за то необходимы для обезпеченія и прочности кассы; и только возраженія противъ обременительности и стіснительности трехъ §§ 34, 63 и 74 заслуживають того, чтобы оные подвергнуты были виниательному обсуждению съфидомъ духовенства, съ целию измененія наи устраненія наложенных въ указанных §§ правиль. Съ другой стороны, если принять во вниманіе численность голосовь, вакое ниветь за себя каждое порознь возражение или мивние, то только три группы несколько значительны: 270 лиць и три благочинія, 135 лиць и одно блаточиніе, 145 лицъ, прочія же группы заключають менте ста, а некоторыя 15 и даже 5 голосовъ. Но и самыя крупныя количества неблагопріятныхъ проекту голосовъ составляють незначительное меньшинство въ отношенін къ числу 1200 лицъ, давшихъ отзывы о проектъ, н потому не могуть служить основаніемъ къ отверженію проекта.

Не можемъ не высказать здёсь своего миёнія и о группировкё отзывовъ по числу благопріятныхъ и неблагопріятныхъ голосовъ, составленной комитетомъ по разсмотрёнію проекта; и мы, по совёсти, не можемъ считать ее вёрною, по слёдующимъ соображеніямъ.

- А. Отзывовъ съ утвердительными голосами, признающими проектъ Устава полезными и удобными во всеки его частияли, комитетъ считаетъ примърно до 200. Но намъ не понятво здёсь то, по какимъ побужденіямъ комитетъ поставляетъ на видъ, что "всё сін отзывы кратки и голословим, и что сдёдавшія ихълица, признавая проектъ полезнымъ и удобнымъ во всёхъ его частяхъ, не входятъ ни въ какія разсужденій и доказательства для подтвержденія своего мифнія?" Не излишне ли такое требованіе? Доказательства требуются тогда, когда голословно называють что-либо нехорошимъ, негоднымъ.
- В. О составленномъ проектъ никакого еужденія не произносять и судить о немь не берутся; и хотя противь проекта ни въчемь не возражають, иногда даже благодарять его составителей, но участниками кассы быть не желають—по бъдности, престарълости, безсемейности и другимъ житейскимъ обстоятельствамъ, 199 личъ.

Конитеть причисаветь эти отзывы къ неблагопріятнымъ наи отрицательнымъ не совсёмъ справедливо. Пусть лица, давшія тавіе отзывы, не желають быть участниками кассы; но причиною тому—личныя обстоятельства, заслуживан щія уваженія, а не проекть, противь котораго собственно они не возражають, а напротивь, относясь съ благодарностію къ составителямь его, тёмь самымь выражають одобреніе проекту. Не желають или не могуть участвовать въ кассі, и не смотря на то одобряють: такое безпристрастное и добросовъстное отношеніе къ проекту столь же сильно говорить въ его пользу, какъ и отзывъ утвердительный. Посему означенные 199 голосовъ мы не можемь не причислить къ числу благопріятныхъ.

- В. Одобр яють преекть не во встать его частяхь 167 лиць и одно благочине, значить до 200 лиць. И эту группу, строго судя, не справедливо относить въ числу неблагопріятныхь. Принадлежащія въ ней лица только желоли бы отижненія или изижненія ижьоторыхь §§, но мижні пхъ не рішительныя и съ разъясненіемъ недоумжній могуть совсёмъ изижниться. Что они болже склонны къ принятію проекта, то сіе видно уже изъ того, что хотя сами по себф они и не желали бы принять проекть, но изъявляють готовность принять его, коль скоро онъ будеть утвержденъ начальствомъ. Собственнымъ своимъ воззржніямъ они не дають силы, а довёряють начальству рёшить ихъ недоумжнія относительно пользы и удобства проекта,— это такъ же признакъ добросовёстнаго отпошенія въ общеполезному дёлу. И потому мы считаемъ ихъ несомежными участниками кассы, коль скоро начальство утрердить проекть оной.
- Г. Четвертая группа 135 миз и три благочинія проекть отверсають како обременительный, но ничего въ проекть не указывають, что вменно должно въ немь считать обременительнымь; отъ участія же въ кассь отказываются. Воть эти-то отзывы, порицающіе проекть, но ничьть не подтверждающіе своего неодобренія, дъйствительно должно назвать голословными, а следоватьльно не заслуживающими уваженія. По нашему мижнію отзывы эти нужно поставить въ числь сомнительныхь, т. е. ни благопріятныхь, ни неблагопріятныхь.
- н Д. Наконецъ пятая группа, отрицающая годность проекта, съ представлениемъ более или менте достаточныхъ оснований, состоитъ изъ 363 лицъ, трехъ блаисчиний и одного десятка причтовъ. Мы уже высказали свсе митне о томъ, на сколько можно считать основательными представленым въ сихъ отзывахъ вовражения. Мы не имъли возможности, ни времени прослъдить вст отзывы этого разряда, дабы можно было убъдиться въ рашительномъ отрицании или годности проекта: не не скрсемъ, что имъемъ основание думать, что комитетъ слишкомъ уже строго смотръль на нъкоторые отзывы, причисляя оные къ отрицательнымъ. Для примъра укажемъ на отзывъ одного десятка прич

**того**, напечатанный въ оффиціальномъ отдѣлѣ № 2 \_Московскихъ Епархіальных в Відомостей" от 1-го іюня 1875 года. Отзывъ этотъ не отрицаеть решительно годности проекта, но указываеть на два неблагопріятныя обстоятельства, по которымь проекть не можеть пользоваться популярностію среди духовенства, и особенно меньших его братій, а именно: обязательные взносы оть всёхь лиць причтовь, и разделеніе всехи доходовь висси по воличеству добровольныхи взносовъ участниковь кассы: нисшіл братія, говорить отзывъ, пріязненно смотрить на кассу, стращась общеобязательныхъ взносовъ, не смотря на ихъ ничтожность, и упуская изъ виду выгоды, даруемыя эмеритурой. Многіе же изь настоятелей не спицатично относятся къ проекту по инымъ причинамъ, не взносовъ имъ жаль, а того, что они назначаются болье людямь достаточнымь или дылающимь вы бассу взносы по высшимь разрядамь; взносить должень каждый, а получать будеть только участвующій вы касей сверхы того добровольнымы взносомы; еслибы касса имбла вь виду доставлять выгоды и общеобязательнымь плательщикамь или ихъ семействамь, и еслибъ даже не доставляла дичныхь выгодь, но имьда благотворительный характерь, -- тогда безъ изпріятности мы отдали бы свои взносы. Посему они думають, что слівдовало бы отделить проценты съ основнаго капитала, общеобязательные взносы, проценты съ церковных доходовъ и другія пожертвованія, оть чистой прибыли съ капиталовъ, составленныхъ изъ взносовъ свободныхъ участниковь; и первыя разсчитать не на рубль, а на лица по штатамь наличныхъ причтовъ, предоставивь свободнымъ участникамъ пользоваться прибыдью съ ихъ взносовъ съ прибавлениемъ извъстной доли, сабдующей имъ изъуказанныхъ источинковъ. Посаб этого замфчанія отзывь переходить къ проектируемой вь Уставіс ссудів денегь поды вылоги строеній, въ которой видить особенную пользу для духовенства, и преимущественно занимается удобивнимы устройствомы и постановкой этого дела, и възаключение говорить: не поможеть ли касса этимъ радужнымь мечтамь? ... Намы кажется, что этоты отзывы не должень бы быль попасть вь пятый разрядь!

Воть и еще отзывь, начинающійся такь: "судить намь о проекть не подь силу. Вообще по ціли проекть хорошь, остается только пожелать, чтобы онь поскорье прищель вы исполненіе; но въ частности не вск параграфы намь нравятся (слідують замічанія и излагаются желанія исправленія) Кажется, и этоть отзывь не правильно отнесень къ разряду подь лит. Д, а скорье относится къ разряду В. Тімь менье можемь мы согласиться съ предположеніемь комитета—къ числу неблагопріятныхъ проекту голосовь причислить голоса всіхъ тіжь лиць дужовенства, которые не присла по своихъ отзывовь. Странная, конечно,

вещь: приглашение въ доставлению всеми лицами духовенства отзывовъ о проекта Устава кассы, съ назначениет срока доставления, публиковано было заблаговременно въ "Епархіальныхъ Въдомостяхъ"; когда же доставление отзывовь замедлилось, то комитеть возобновиль приглашеніе въ № 17 оффиціального отдёла "Московских» Епархіальныхъ Въдомостей", съ объяснениемъ, что, въ случат неполучения комитетомъ отвывовъ въ теченіе іюля місяца, недоставившіе отвывовъ будуть причислены въ несочувствующимъ проекту вассы: и не смотря на все, около трекъ четвертей изъ количества всего духовенства, и до 🎋 дуковенства московскаго, не доставили отвывовъ досель. Значить ли это, что недоставнише отзывовъ не согласны прянять проекть? Можетъ быть и тавъ, а можетъ быть и не совсвиъ такъ! Мы же, на основани лично слышанных нами ответовъ на вопросы по сему предмету, и личныхъ сужденій о проекть нькоторыхъ, не приславшихъ своихъ отзывовъ, лицъ, смело можемъ заявить, что причиною недоставленія многими отзывовь не было собственно нерасположение къ проекту, а были другія причины. Странны эти причины, однакожь ови такъ характеристичны, что мы считаемь не лишнимь выставить ихъ на видь. Три особенныхъ разряда такихъ объясненій:

- 1) На предложенный одному московскому священнику, даже сочувствующему проекту, вопросъ: доставили вы отъ своихъ двухъ причтовъ отзывы о проектъ Устава эмеритальной кассы? онъ отвъчалъ вопрссомъ же: а развъ требовали такихъ отзывовъ? Я въ первый разъ слышу. Да въдь въ "Епарх іальныхъ Въдомостяхъ" было напечатано о семъ? А я и не читалъ. Вотъ и причина недоставленія отзывовъ! Мы привыки иъ тому, что если нужно отъ насъ какое свъдъніе, то его пстребують оффиціальнымъ путемъ чрезъ подписку. А будь требованіе какое-либо напечатано только въ въдоностяхъ,—мы не пріучены принимать оное къ исполненію. А другіе или вовсе не читаютъ "Епархіальныхъ Въдомостей", или не читаютъ всего, что въ нихъ бываетъ напечатано.
- 2) Другой случай: московскій же священникь, вполнѣ сочувствующій проекту Устава во всемь (кромѣ общеобявательнаго взноса), но отзыва недоставившій, на вопрось: отчего же онь не доставиль никакого отзыва? отвѣчаль: прочитавши въ "Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ" одинъ отзывь, въ которомъ проектъ кассы овончательно разбить въ самыхъ основаніяхъ своихъ и поставлень въ ничто, я думаль, что все равно,— носылать отзывъ или вѣтъ,—осуществленію проекта не поможешь. Мы этотъ стращный отзывъ знаемъ, и полагаемъ, что не одному лицу онъ послужиль камнемъ соблазна, котя самъ въ себѣ и не совсѣмъ правдивъ и состоятеленъ.

и 3) Третья и можеть быть главная причим недоставленія отзывовь состоить вь выжиданіи, а больше вь равнодушім и недостать сочувствія кь общенолезному ділу. "Еъ чему,—говорили нікоторые,—писать отзывь? Устроится касса, — такъ тогда, быть можеть, и запишемся въ нее; а не устроится, — такъ и ненужно." Воть и дожидайся туть отзывовь!.. Ніть! Съ свободною подачею голосовь далеко не уйти вь діль общаго, а не личнаго, интереса!..

Какъ поступить при такихъ обстоятельствахъ или какъ отнестись къ тѣмъ, кои не доставили своихъ отзывовъ, —это представляется усмотрѣнію съѣзда. По крайней мѣрѣ, высказанное, —въ виду невозможности устранить представленныя духовенствомъ возраженія и огромисью большинства голосовъ противъ проекта, —мнѣніе, что означенный проектъ не можетъ быть принятъ къ исполненію, мы находимъ негвердымъ и преждевременнымъ.

Статья наша въ защиту напечатаннаго проекта кассы представлялась бы не полною и незаконченною, еслибъ мы не упомянули о другихъ проектахъ кассы, которые предлагались духовенству и ныив вирвь предлагаются въ замънъ нашего негоднаго проевта. Влимательное разсмотръніе и основательная провърка какого бы то ни было проекта,дело не легиое и требующее не мало времени. Туть нужно обращать вниманіе, какъ выше заметили мы, не на одву кажущуюся выгодность проекта, а и на его надежность съ формальной стороны или со стороны вірпости и надежности его разсчетовь; и сколько бы ни говорили ниме, что "о теобедилеском», разслета не тотяно оття и помину въ проектъ", а мы не отступимъ отъ своего убъжденія, что безъ теоретически върныхъ разсчетовъ никакой проекть кассы не можеть быть признань состоятельнымь. Но мы не беремь на себя труда провірять состоятельность разсчетовь другикъ проектовь; въ виду же того, что на нихъ многіе указывають, изложимъ свое о нихъ сужденіе, насколько они могутъ представляться состоятельными по простому натему взгляду.

Указывають на проекть протоїерея П. И. Капустина. Омъ предлагальсьой проекть въ двухъ видахъ, и окончательно остановится на составлени капитала, въ теченіе 25 лѣть, изъ 4%-ныхъ взносовь со всѣхъ доходовъ церквей епархін, для выдачи, по истеченіи указаннаго срока, пенсій духовнымъ лицамъ за 25-ти-лѣтнюю безпорочизю службу. Но 4%-ные взносы съ церковныхъ доходовъ для составленія пенсіоннаго капитала въ настоящее время не мыслимы; притомъ въ основаніе разсчетовь принятъ быль въ проектъ штогъ всѣхъ доходовъ по церковной епархіп за 1868 годъ, —каковый игогъ, какъ заключавляй въ себѣ неди-

новременныя пожертвованія въ пользу церквей, оказался много выше итога дёйствительныхъ годовыхъ доходовъ, такъ что по разсчету на основаніи итога дёйствительныхъ доходовъ потребуется для составленія предположеннаго капитала срокъ не въ 25 лётъ, а въ 40 лётъ или еще больше.

Вновь предлагаемыхъ проектовъ кассы мы читали три и именно:

1) Напечатанный въ "Епархіальныхъ Вёдомостяхъ" отзывъ VI-й рекомендуеть намъ принять проектъ кассы духовенства самарской епархіи. Сущность этого проекта авторъ излагаетъ такъ: "капиталъ этой кассы составляется изъ взносовъ участниковъ ея и изъ частныхъ ножертвованій, и только. Разрядовъ въ кассі 5 отъ 10 до 2 рублей, и капиталь кассы составляется въ продолжение 10 леть." По истечения же 10 лътъ, когда касса будетъ располагать капиталомъ не менъе 100,000 рублей, начнется выдача пенсій на основаніи следующихъ правиль: 1) срокъ полной пенсіц вкладчикамь полагается 35 леть постолинаго взноса; 2) половина 20 л. и 3) четверть 10 леть. Такимъ образомъ прослужившіе 10 л. и въ заштать уволенные священно-перковнослужители, производившие взносы въ продолжение этого времени, ноложимъ, по первому разряду 10 р. въ годъ, имфютъ право на получение ненсін ежегодно въ количестві четвертой части всего 35 літняго взноса. именно 87 руб. 50 коп. прослуживше 20 льть получають половину 25 льтняго взноса 176 р.; прослуживше 35 л.—полную пенсію—350 р. въ годъ. Такъ точно будутъ разсчитываемы вкладчики и по всемъ прочимъ разрядамъ. " Напримфръ вкладчикъ двукъ рублеваго взноса получаетъ за 35 літъ 70 р. (а у насъ на 3—15 р.), за 20 л. 35 р. (а у насъ 10 /2 р.), за 10 л. — 17 р. 50 к. (а унасъ — 6 р.). Вотъ какую кассу мы желали бы нивть!"

Мы не знаеми всёхи основаній этого просыта, а равно и того, утверждени ли они. Обіщать можно все; но по теоретическому разсчету такія большія пенсіи и при столь малыхи размірахи взносови не осуществимы.

2) Въ одномъ изъ отзывовъ предлагается сабдующій проектъ касем изъ добровольныхъ рублевыхъ взносовъ: "положимъ, что будетъ вносящихъ въ кассу по 1 р. въ годъ 1000 человъкъ.

| "Въ пять лёть будеть внесен  | OF               |       | • | 5,000 p.  |
|------------------------------|------------------|-------|---|-----------|
| Основнаго капитала .         |                  | •     | • | 27,000 —  |
| На которые будеть получаться | Итого.<br>по 5%. |       | • | 32,000 p. |
|                              | Итого            | проп. |   | 1.600 p   |

"Положимъ, что изъвносящихъ въ кассу найдется въ годъ бъдствующихъ 10 чел., въ 5 лътъ-50 человъкъ. "Изъ процентовъ 1,600 р. на важдаго изъ 50 бѣдствующихъ придется выдать 82 р., если вдвое—100 человѣвъ бѣдиыхъ,—то 16 р. Ктоже неъ бѣдствующихъ не согласится за 5 р. внесенныхъ въ 5 л., получить 32 р. или даже 16 рублей?!

- Но а) вамъ возразятъ: проценты съ основнаго капитала суть достояніе всего духовенства, а вы хотите обратить ихъ только въ пользу своихъ 50 человѣкъ?
- 6) На какой же срокт устролете вы кассу? На 5 лѣтъ,—5 лѣтъ взносовъ и 5 лѣтъ нользованія объщанными пособіями? А то вѣдь съ каждымъ годомъ въ тысячѣ вкладчиковъ будутъ появляться новые бѣдствующіе, и число послѣднихъ такъ возрастеть, что придется одѣлять ихъ но 8 руб., затѣмъ по 4, по 2 и по 1 рублю! и в) принятое проектомъ высшее число бѣдствующихъ, 10 на 1000 въ годъ, не вѣрно. По собраннымъ статистическимъ свѣдѣніямъ бѣдствующихъ оказывается въ годъ 25 чел. на тысячу, и такъ за 5 лѣтъ 125 чел.: какая же придется имъ пенсія? Но возьмемъ вѣрную цифру основнаго капитала—40.000 р., что съ 5000 взноса составить 45.000 р., а процентовъ на оные, по 5%, будетъ получаться 2250 р. Раздѣлите вту сумму на число бѣдствующихъ, въ 5 лѣтъ, 125 чел., сколько же придется каждому? А далѣе, съ прибавленіемъ емегодно числа бѣдствующихъ, цифры пособій будутъ мельчать еще болѣе...
- И 3) остается сказать о проекть, который напечатань въ 12 № оффиціального отділа "Московскихъ Епархіальныхъ Відомостей" отъ 4-го мая 1875 года, и который кружить головы многимъ. отзыва избираетъ свойственный известнаго рода лицамъ пріемъ: "чтобъ успъннъе подставить проекть своего произведенія, надобно прежде изругать какъ можно лучше предложенный другими проектъ", объясняясь притомъ, что неохотно, и не по своему желанію, берется за неро, а во исполнение требования начальства. Онъ откровенно заявляетъ, что напечатанный проевтъ Устава ему положительно не правится, и вотъ почему: 1) Независимо отъ добровольныхъ и дающихъ право на пенсію взносовъ, Уставъ проектируетъ ежегодные общеобязательные взносы отъ всего духовенства, и тогда какъ добровольнымъ участникамъ кассы предоставляются всё выгоды и льготы, обязательнымъ плательщивамъ, плати они хоть 60 лётъ, не только ин пенсіи, ни единовременнаго пособія, но п взносовъ своихъ обратно не получить. По поводу сего, авторъ разражается упреками составителямъ Устава, н пускаетъ въ ходъ разныя укорительныя выраженія: "возмутительная безцеремонность обращенія съ обязательными плательщиками, крайне несправедливыя и драконовскія строгости, какихъ не бывало, безпримърныя и странныя операціи, ни съ чёмъ несообразныя правила, от-

носттельно которых желательно было бы ему знать, какими вменно уважительными соображеніями руководилсь составители Устава при поставленіи сму правиль (значить читаль протоколы комитета!) и какая цёль сихь правиль. Не придуманы ли они для устрашенія 874 лиць, не пожелавних участвовать въ кассё, или тёхъ, кои, заявивъ желаніе участвовать въ оной въ надеждё на премію въ 40% на рубль взноса, теперь, при номиженіи преміи до 20 и даже 15%, вздумають откаваться? Такія возмутительныя и несправедливыя средства не могуть быть онравданы никакою, хотя бы и прекрасною пёлію. Затёмъ подвергается сомивнію самая потребнесть въ особой мёрё для усиленія запаснаго капитала при указанныхъ въ проектё источникахъ, и заключаеть: "Если же, несмотря на все это, окажется нужнымь усилить занасный капиталь, то пусть это усиленіе пронэводится на счеть тёхъ, кто будеть получать пенсіи и пользоваться прочими благодёяніями вассы".

- 2) Авторъ нападаетъ на проектъ за то, что онъ проектируемой кассъ присволетъ названіе эмеритальной, и какъ бы не зная того, что это названіе усвоено кассъ первымъ съёздомъ духовевства по дёламъ кассы,—клеймить оное именемъ страннало и неостовательнало. Затёмъ авторъ ведетъ рёчь о томъ, что "касса мало того, что присвоиваетъ себё непринадлежащее названіе, но въ то же время присвоиваетъ и непринадлежащее себё чужое достояніе, обращая въ польву однихъ добровольныхъ участинковъ кассы всё ея доходы. Suum cuique: пусть правленіе кассы расноряжается какъ ему угодно долею добровольныхъ ея вкладчиковъ изъ другихъ доходовъ кассы, но не захватываетъ чужаго, и доля неучаствующихъ въ кассъ пусть остается неприкосновенною."
- 3) Бездеремонно захватывая въ пользу добровольныхъ взнощиковъ достояніе взнощиковъ обязательныхъ, проекть не менье бездеремонно будеть распредыять общее всего духовенства достояніе и между добровольными виладчиками, именно не по разлячію сана и достоинства ценсіонеровъ, и не поровну на каждое лицо, а по количеству внесенныхъ каждымъ рублей; такъ наприм., нясса поступаеть по отношенію въ процентамъ юбилейнаго каматала, также поступить и относительно дополнительной премін изъ церковныхъ взносовъ. Изъ примъчанія къ § 26, нисколько не слідуеть, говорить авторъ, чтобы составители проекта иміли въ виду выдавать дополнительныя премін на боліве справедливыхъ началахъ, а не по теоретическому разсчету, который одинъ правится имъ и который и въ примъчаніи къ § 26 красуется впереди всіль равсчетовъ, и 4) кромі обиранія начисто общаго достоянія у обязательныхъ взнощнковъ въ пользу добровольныхъ, и промі эксплоатаціи сего достоянія у пенсіонеровь низшихъ разрядовъ въ пользу пен-

сіонеровъ высшихъ разрядовъ, проектъ Устава предполагаетъ эксплоатировать и самый трудъ пенсіонеровъ низшихъ разрядовъ въ пользу пенсіонеровъ разрядовъ высшихъ, именно: прекращаетъ пенсія заштатнымъ, поступившимъ на должности съ достаточнитъ содержаніемъ, между тѣмъ какъ по § 6 и обезпечивающее вмущество никого не лишаетъ права получать изъ кассы эмеритуру: едва ли какън эксплоатація можетъ быть неприлядиме и возмутительнюе эксплоатаціи труда, и какого труда? не молодыхъ и свѣжихъ, а старческихъ, икоголѣтнею борьбою съ лишеніями и житейскими невзгодами изнуренныхъ силъ, остаткамъ которыхъ не суждено имѣть покоя. Не входя въ дальнѣйшія объясненія на счетъ сей эксплоатаціи авторъ заканчиваеть свое ораторствованіе текстомъ, примѣняемымъ вкрочемъ весьма пеудачно.

Всъ эти замъчанія написаны краснорычиво, но краснорычіе доходить чуть не до площадной брани, и притомъ безь всяваго повода къ такому тону ръчи! Наругавшись вдоволь, авторъ оговарявается, что не желаніе критиковать, не излишняя придирчивость, и не своекорыстные интересы и разсчеты(?), а чувство справединвости и желаніе польвы духовенству — причиною різвикъ его замічаній, притомъ онъ позводиль себѣ коснуться тодько особенно важныхъ пунктовъ, а второстепенныхъ промаковъ въ проектв онъ могъ бы указать еще болье. Овъ прежде воздерживался отъ печатныхъ отзывовъ, не желая причинить кому-либо досаду; и теперь взялся за перо только единственно въ исполнение уваза консистории. Но ужъ если началь высказываться, то надобно въ томъ же духв и кончить, говорить авторъ; а посему надъясь, что можетъ быть комитетъ устранить изъ проекта неудобныя стороны, продолжаеть прерванную рачь и предлагаеть вопросъ: нельзя ли устроить кассу на иныхъ болье сираведли-Ражацаран ахыя

Отвічаеть: очень возможно; ибо 1) при обязательности взносовь всіхь служащихь лиць духовенства, очень возможно всімь имь по виході за штать, и въ случай смерти, ихъ вдовамь и смротамь выдавать соразмірныя обязательнымь взносамь ненсін; стоить только сділать ихъ, наравні съ добровольными вкладтиками, полноправными участниками и членами кассы; это, имія своимь послідствіемь ніжогорое, хотя и малое, обезпеченіе ихъ въ будущемь, будеть и благодітельно, и вполні законно, и справедливо. 2) Источникомь сего рода пенсій могуть быть: обязательные взносы, проценты съ юбилейнаго капитала, а такъ же взносы отъ церквей и монастырей, пособія отъ каседры и приношенія частныхь лиць; стоить только отмінить дамнос? проектомь средствамь назначеніе — служить въ пользу однихь добровольныхь участниковь.

- 3) Для устраненія эксплоатація должно совсімъ устранить изъ устава распреділеніе по теоретическому разсчету, а установить только распреділеніе пенсій или поровну, или по различію сана; теоретическій же разсчеть можеть быть допущень только при опреділеніи пенсій добровольных вкладчикамь изъ добровольных же взносовь.
- 4) Само собою разуместся, что обязательные веносы должны быть для всёхъ не обременительны и однообрезны; если приняты будуть пенсіи всёмъ равныя, то и взносы должны быть по одному рублю, а если по различію сана,—то священники могуть вносить по 2 р. Діавоны, по 1 р. и пеаломщики по 50 коп.
- н 5) Для устраненія эксплуатаціи чужаго труда, стонть только вычеркнуть изъ просита § 65 (63?) Въ какомъ размірів выдать изъ указанныхь во 2-мъ пункті источниковъ пенсіи обязательнымъ вкладчикамъ, это обусловливается: а) количествомъ поступленій въ кассу изъсих источниковъ, б) величной процентовъ и в) количествомъ ежегодно прибывающихъ пенсіонеровъ.

Среднее ежегодное число прибывающихъ поисіонеровъ принимается 100, а высшее, питющее неполниться въ 42 году, предбльное число—1981,—(какъ п въ нашемъ проэктъ устава).

Касательно втораго элемента вычисленій авторъ не можетъ нонять, въ силу какихъ уважительныхъ соображеній проекть, высказывая, что мынѣ получаеть  $6^0/_0$  на капиталь, въ то же время представляеть фанмастическій (?) разсчеть роста капиталовь изъ  $4^0/_0$ ? На томъ основаніи что нынѣ банкъ выдаеть по 7 или по  $7^1/_2^0/_0$ , и при существованіи многихъ банковъ и ихъ конкуренціи, авторъ разсчитываетъ и въ будущемъ на высшій проценть и во всякомъ случав не менѣе шести. И 
потому онъ приняль разсчеть роста капиталовъ изъ  $6^0/_0$  а не изъ  $4^0/_0$ .

По неизвёствости количества поступленій изъ другихъ источниковъ авторъ опредёляеть пенсіп обязательныхъ взносчиковъ на основаніи процентовъ только съ юбилейнаго капитала и съ ихъ обязательныхъ взносовъ.

Если насса отвроется въ началѣ 1876 года, то она будетъ имѣтъ процентовъ съ юбилейняго капитала 2400 р. и взносовъ со всѣхъ, по 1 рублю, 4000 р.; всего 6400 р. Эти 6400 р. будутъ составлять ежегодный доходъ нассы; и тавъ какъ отврите дъйствій нассы по выдачамъ пенсій по 33 § устава полагается чревъ 10 лѣтъ, а 6400 р., чревъ приращеніе процентами, по истеченія 10 лѣтъ вывстѣ съ юбилейнынъ напиталомъ составятъ сумму въ 117.236, приносящихъ процентовъ болье 7000 р., то черезъ 10 лѣтъ общій виѣстѣ съ обязательными ввносями ежегодный доходъ будетъ уже не 6400 р., а свыме 11.000 р.

- Итакъ съ перваго же года отъ отеритія дійствій нассы по выдачань

присій вав ежегоднаго дохода въ 11000 р. каждому изъ 1981 чел. можно бы выдавать по 51/2 р.--- но это не высшій размітрь пенсій, потому что ежегодно прибывающихъ пенсіонеровъ только 100 чел.; следовательно въ первые годы должны быть значительные остатки. Впрочемъ еъ перваго года немьяя назвачить венсін по 51/, р. потому что легко ножеть быть, что въ жарвань же году, по примеру 1848 года, ножеть явиться до 450 пенсіонеровь-- и это обстоятельство ниспровергло бы всё разсчеты. Посему оказывается необходимымъ въ первий годъ помезить размірь пенсій, и кромі того образовать достаточный запасной капиталь, дабы процентами съ него покрывать передержки и поддерживать равновьюе назначенимх по равсчетной таблиць расходовъ на пенсів. Для сего изъ сумим 117,236 рублей следуеть 27,236 р. отдълить въ запасный напиталь, а проценты съ остальныхъ 90,000 руб., въ размъръ 5400 руб., в ежегодные воносы 4000 р., всего 9400 р., назначить на производство пенсій, каковых могуть быть смюло выдаваемы въ сабдующемъ разифрф: въ первое пятнафтіе  $4^{i}/_{p}$  p., во второе—6 p. въ третіе—7 p., въ четвертое 8 p., въ нятое 9 p., въ местое и седьмое-10 р., въ осьмое и носледующіе-11 р., что и представлено въ составленной авторомъ таблицъ.

Что касается того, на какую пенсію, по симъ же соображеніямъ и вычисленіямъ, могутъ разсчитывать добровольные видадчики на счетъ своихъ добровольныхъ ваносовъ, то—пенсія сія смело можетъ быть назначена въ следующемъ размерв на каждый рубль: въ первое пятилетіе
отъ начала выдачъ 2 p., во второе 3 p., въ третіе— $3^1/_3$  p., въ четвертое—4 p., въ патое— $4^1/_3$  p., въ шестое -5 p., въ седьное и последующія по  $5^1/_3$  p. Авторъ сместь думать и надвется, что и комитетъ убедится, что назначенный имъ размеръ пенсій, будучи выше назначенкаю проектомъ устава, еснь далеко не тахітит, а напротивъ тікітит,—каковое инфије затёмъ онъ развиваетъ и доказываетъ.

Воть виратит—сущность новаго проекта! Изъ нея видно, что авторъ не совсёмъ ниспровергаеть проектъ комитета, а желаетъ только от дёлить обязательные взносы отъ добровольныхъ и такимъ образомъ установляеть въ кассё два начала или два рода выдачь (но все-таки касса выходить не эмеритальная—въ собственномъ смыслё!).

Трудно обсуждать новый просять во всёхь его тонкостяхь; потону им ограничимся только нёкоторыми замёчаніями:

1) Хотя авторъ и желадъ бы вовсе изгнать изъ проевта теоретический разсчетов, но верность и надежность его разсчетовъ можетъ быть проверена не иначе какъ теоретическими соображениями,—для чего и следоваю бы ему обратиться въ сведущему лицу. Касса его во обязательнымъ взносамъ есть рублевая, какъ и наша касса; но во те-

оретическимъ разсчетамъ, при совершенно - одинакиъ условіяхъ, и протоіерей Сергіевскій и ординарный академикъ Буняковскій нашим возможнымъ чрезъ 10 літъ рублеваго взноса выдавать за рубль — 80 коп., чрезъ 15—1 р. 45, чрезъ 20—2 р. 39, чрезъ 25—3 р. 81 коп., чрезъ 30 л.—6 р. 8 к., и чрезъ 35 л.—9 р. 79 к. Сомніваемся, чтобы предположенія автора— чрезъ 10 літъ взноса выдавать по пятилітіямъ— 4½ р., 6 р., 7 р., 8 р., 9 р. и 10 р. за рубль могли быть признаны состоятольными!

- 2) Также не надежны назначеные авторомъ размъры пенсій по добровольнымъ взносамъ 2 р., 3 р., 3½, р. и 4 р. за нервыя пятижътія. Проектъ устава, правда, навначняъ такія же премін, но для того, чтобы возвысить премін по первымъ пятижътіямъ противъ теоретическаго разсчета, онъ повивилъ премін по повяжднимъ пятижътіямъ. Но ординарный академикъ Буняковскій, согласившись на первое только по уважительнымъ причинамъ, поставияъ однако въ непремънную обязанность правленію кассы, въ сознаніи справедливости, возвыситъ и пенсіи по последнимъ пятильтіямъ до требуемой теорією нормы.
- 3) Авторъ въ основание своихъ разсчетовъ принимаетъ  $6^{\circ}/_{\circ}$ , а коелику нынь на долгосрочные вклады банки дають 71/20/01 то и въбудущемъ онъ разсчитываетъ на процентъ высшій шести. Но эти разсчеты не надежны; конкуренція умножающихся банковъ способствуеть возвышению платимых процентовъ, но самое возвышение-то процентовъ, допускаемое для привлеченія вкладовъ въ началь, есть дъло для банковъ рискованное. Вотъ почему и нынъ солидные, но осторожные частные банки, не увлекаясь примфромъ другихъ, понижаютъ проценты по вкладамъ; учетный банкъ, выдававшій прежде 6% на капиталь эмеритальной кассы, съ ноября 1874 года понизиль проценть до  $5\frac{1}{2}$ . Касса есть учреждение въковое, и высшее начальство навърное не утвердить кассу, основанную на разсчетахъ по 60/0, а развъ-только по 4 или  $4^4/2^0/_0$ , т.-е. по количеству процентовъ, выдаваемыхъ государственнымъ банкомъ по непрерывно-доходнымъ билетамъ. А тогда и предполагаемые авторомъ размъры пенсій должны будуть значительно попизиться!...
- н 4) Авторъ не совсёмъ вёрно называеть назначаемые имъразмёры пенсій высшими назначенныхъ проектомъ Устава. По отношенію къразмёрамъ пенсій по обязательнымъ взносамъ это такъ: но состоятельны ли оня? Что же касается до размёровъ пенсій по взносамъ добровольнымъ, то хотя они сходны съ показанными въ Уставё размёрами, но не надобно забывать, что пенсіи по послёднивъ пятилётіямъ обязательно для нашей кассы должны быть возвышены до нормы, опредёляемой теоретическими соображеніями, а по теоріи непо-

средственныя премін на рубль взноса въ пятое патильтіе 6 р. 8 ж., а въ шестое 9 р. 79 ж. Авторъ забыль прежде имъ сказанное, именно, что теоретическій разечеть можеть быть допущень только при опредъленіи пенсій добровольнымъ вкладчикамъ изъ добровольныхъ взносовъ.

Вотъ все, что мы сочие нужнымъ высказать къ свъдъню духовенству по поводу отзывовъ о проектъ Устава эмеритальной кассы! Окончательное ръшеніе по сему предмету предоставляемъ доброй воль самаго духовенства. Мы готовы выслушать всякія дъльныя замъчанія на наши соображенія, хотя бы высказанныя ръзко. Только да не обвиняють насъ въ одномъ, будто мы защищаемъ свой проекть изъ корыствыхъ видовъ: (какъ незаслуженно высказывають подобное подозръніе нѣкоторые отзывы, — а однеъ анониный порицатель проекта простеръ свою хулу даже до требованія,—чтобы люди, которымъ принадлежить иниціатива такой меркантильной операціп, обезпечили довъренность будущихъ участниковъ кассы, хотя на первое время, полумиліономъ рублей!). Чужды намъ личные интересы въ кассъ, и она не для насъ!... А если мы стоимъ за нее, то единственно для общаго блага духовенства!

C. M. T.

22 овт. 1875 г.

Печатать позволяется. Москва, октября 25-го дня, 1875 года. Цензоръ протоіерей С. Зерновъ.

> Въ Университетской типографіи (Катковъ и К°), на Страстионь будьварі.

> > Digitized by Google

ка 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологды 5 к. Во-5 к. Выборга 8 к. Варнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингфорса Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатерино-14 к. Елисаветноля 16 к. Житоміра 10 к. Иркутска 20 к. Ка-9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецт-Подольска 13 к. Киа 15 Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. о 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. ина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижнягорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркас-1 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрока 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 Полтавы 9 к. Искова 8 к. а 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Съдлена 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 и. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска. 18 к. Тулы 3 к. Улеоборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

#### ВЪ РЕДАКЦІМ "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ"

продаются следующія книги:

І. Размы плвнія о сущности христіанской въры Соч. Гизо. Переводъ свящ. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 к.

П. Въчная жизнь. Публичныя чтенія Э. Навиля. Перев.

сели. В. Серигескаю. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Публичныя чтвнія 1871 года, профессора протоїєрся Н. Сергієвскаго: Объ основных в истинах в Христіанстна. М. 1872. П. 1 р. съ перес. 1 р. 20 к.

IV. Сочинентя св. Іустина философа и мученика, изданныя въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преображенскима. Цъна 1 р. 50 коп., съ пересылкою 2 р.

V. Сочинентя древнихъ христтанскихъ апологетовъ: Татіана, Авинагора, Өсофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ. И Првображенскимь. М. 1867. Цъна: 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к. сер.

VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгъ противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П. Преображенскимь. М. 1871. Ціна 3 руб. съ пересыдкою. VII. Вопросъ о заб. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля.

Перев. свяш. Н. Протопопова. М. 1872. П. 75 к., съ перес. 1 р. сер. VIII. О Евангелли отъ Матеел. Разборъ и опровержение возражений противъ него отрицательной критики Баура. Соч. священника московской Тронцкой на Арбатъ церкви Владимира Маркова. М. 1873. П. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

IX. Рач и произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятильтія Александровскаго Военнаго Училища священникомъ А. М. Иванцовымъ-Платоновымъ. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес, 1 р. 25 к.

Х. Изълевцій по церковному праву. О, проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 в.

#### РЕДАКЦІЯ

## "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

покорнвише просить читателей издаваемаго ею журнала лучение его въ БУДУЩЕМЬ 1876 году подписываться в горобномъ количества и чатаемыхъ экземиляровъ и для большей исправности въ доставкт чрезъ почту; при чемъ не выписывавшихъ «Православнаго обозрвния» въ 1872 году проситъ заявлять о семъ редакци для белилатной выдачи напечатанныхъ тогда 5 листовъ СОЧИНЕНИЯ СВ. ИППОЛИТА «НРОТИВЪ ЕРЕСЕЙ», которое будеть продолжаться въ 1876 г.

Редакція «Православнаго Обозрівнія» покорнійше просить редакцій ЕПАРХІАЛЬНЫХЪ ВЪДОМОСТЕЙ въ ближайшень номерів своихъ изданій напечатать извішеніе о содержаній новорьской книжки «Православнаго Обохрівня» и объявленіе объявданій его въ будущемъ 1876 году, а также продолжать съ нею обминь своихъ изданій.

Подписка на "Православное Обозръніе" 1875 года продолжается.

въ редакціи можно получать

Указатель къ "Православному Обозрѣнію" за одиннадцать лѣтъ 1860—1870 гг. составленный П. А. Коремовымъ.

Ціна "Указателя": 1) при выпискі Православнаго Обозранія 75 с. съ перес. 1 р. 2) въ отдільной продажі 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к.

y Google

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРВНІЕ

## 1875

#### ДЕКАБРЬ.

#### содержание:

I.—О ОБВТВ ІЕФОАЯ. Протојерея М. И. Богословскаго.

П.—МЕӨОДІЙ ФИЛИМОНОВИЧЪ ЕПИСКОПЪ МСТИСЛАВСКІЙ И ОРШАНСКІЙ БЛЮСТИТЕЛЬ КІЕВСКОЙ МИТРОПОЛІИ (1661—1668 Г.). Гл. VII. Г. Ф. Кариова.

III.—"ЖИЗНЬ ІИСУСА ХРИСТА» Д-РА ФАРРАРА. С. С.

IV.—ДРЕВНЕРУССКАЯ ПОЛЕМИЧЕСКАЯ ЛИТЕРАТУРА ПРОТИВЪ ЛАТИНЯНЪ. Н. А. Покровскаго.

 V.—ОГЮСТЪ КОНТЪ, КАКЪ АВТОРЪ КУРСА ПОЛОЖИТЕЛЬНОЙ ФИЛОСОФІИ И ПОЛОЖИТЕЛЬНОЙ ПОЛИТИКИ. А. О. Гусева.

VI.—НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ О СОВРЕМЕННОМЪ СОСТОЯНИ ИЗ-УЧЕНІЯ СВЯТООТЕЧЕСКИХЪ ТВОРЕНІЙ ВЪ НАШЕЙ ЛИТЕ-РАТУРЪ. Н. И. Барсова.

VII.—СОВРЕМЕННОЕ ОБОЗРВНІЕ: Глад с топъ и вго врош иры о цвекви англиканской и в имской.

VIII.— ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ: Изъ отчета моск. дух. семинаріи. — Вторичное воззваніе архіеп. Платона о пособій герцеговинцамъ. — Поученіе о томъ же. — Протої ерей А. С. Миловановъ †. — Еще намити Руковишникова. — Оглавленіе: — Объявленія.

#### въ приложении:

IX.—ПАМЯТИ РЕКТОРА МОСК. ДУХ, АКАДЕМІИ ПРОТОІЕРЕЯ АЛЕКСАНДРА ВАСИЛЬЕВИЧА ГОРСКАГО: Собраніє словъ п гряви при гроби и по времи сорокодневнаго вго поминовенія.

Объявленіе объ взданін "Православнаго Обозрѣнія" въ БУДУ-ЩЕМЪ 1876 ГОДУ. (См. на обороти).

Digitized by Google

## ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

### въ будущемъ 1876 году.

«Православное Обозрѣніе» будеть продолжаться въ слѣдующемъ 1876 году, оставаясь върнымъ прежней своей программъ, характеру и направленію, которое достаточно выяснилось читателямъ, какъ въ продолженіи прошлыхъ лѣтъ его существованія, такъ и въ настоящемъ году, когда оно перешло подъ редакцію свящ. И. Преображенскаго.

Въ 1876 году «Православное Обозръніе» будетъ выходить ежемъсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болъе. Подписная цъна: 6 р. 50 к. въ годъ,—а съ доставкою на домъ въ Москвъ и пересылкою въ другіе города 7 р. с. Подписная цъна съ «Указателемъ» за одиннадцать лътъ 8 р. с.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ редакціи журнала, при церкви Осодора Студита у Никитскихъ вороть, домъ свящ. П. Преображенскаго, — и у всъхъ извъстныхъ книгопродавцевъ въ Москвъ и Петербургъ. Пногородные благоволятъ адресоваться съ своими требованіями, исключительно такъ: Въ редакцію

"Православнаго Обозрвнія" въ Москвъ.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрвнія» за прежніе годы можно получать по следующимъ нониженнымъ ценамъ: 1861, 1862, 1863 я 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869—по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать летъ 1861—1874—сорокъ пять рублей. Цена Указателя къ «Православному Обозрвнію» за одинадцать летъ 1860—1870 гг., безъ пересылки 75 к., съ пересылкой 1 р. Выписывающее «Православное Обозрвніе» за всё прежніе годы получають Указатель безплатно. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 летъ съ Указателимъ—за 100 фунтовъ—по разстоянію.

Отг Москвы за каждый фунть посылокь съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмолль 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Ваку 16 к. Влаговѣщенска на Амурѣ 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к. итебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологда 5 к. Вологда 5 к. Върнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингфорса ) к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатериновава 14 к. Елисаветполя 16 к. Житоміра 10 к. Иркутска 20 к. Ка-

#### мысли

### O OBBTB IEPOAA.

Суд. XI, 30-40.

Объть Ісфеая въ Св. Исторін представляєть безпримърное авленіе. Нъжно любящій отець нарекаеть смертный приговорь на свою единственную дочь сверхъ всякаго ожиданія. цвинть святость обътовъ, онъ не смъсть изманить своему страшному слову; онъ совершаеть надъ нею объть свой, какъ опредъление Всевыпиняго. Искать ли здесь путей Промысла. для высшихъ цълей чудно располагающаго судьбою человъческою, или подивиться опрометчивости отца? Открывать ли здісь опыты живой веры или пожальть о сліпомъ суевірін? Винить ли безчеловъчность уставовъ, позволявшихъ проливать человическую кровь въ жертву Бога мира, или оправдывать ихъ, то извътомъ на ихъ древность, то открытіемъвъ нихъ смысла сообразнъйшаго съ ихъ духовнымъ знаменовавіемъ? Достоинство лица Ісфеая, ознаменованнаго въры по Апостолу (Евр. XI, 32) а, можетъ быть, и Библін требують, чтобы мы рішили эти вопросы, сколько возможно, удовлетворительное. Для этого разсмотримъ объть Ісфоан съ двухъ сторонъ: какъ дъйствіе редигіовное и какъ событіе историческое. Въ первомъ случав мы обратимъ на него вниманіе, прежде какъ на плодъвнутренней религіи Ісфеая, потомъ какъ на дъйствіе, связанное съ положительными

ваконами вившняго богослуженія; въ другомъ случав мы покажемъ, какимъ образомъ былъ исполненъ этотъ обътъ.

Итакъ изъ какого источника, изъ какихъ побужденій происходиль объть Ісфовая?

Св. Писаніе говорить, что посль того, какъ двукратное посольство Израильское къ Аммонитскому царю съ мирными предложеніями оказалось безуспъщнымъ, бысть на Іефоач Духь Господень, и прейде Галаада и Манассію... и объща Іефоай объта Господеви. Ежели войти въ состояние духа lефеаева, то по всей въроятности оно было таково. — Видя всю несправедливость Аммонитанъ, подъ пустымъ предлогомъ искавшихъ одной корысти, новоизбранный вождь воспламенился справедливымъ негодованіемъ; онъ прошель за - іорцанскія области, воззывая встать въ ополчению на враговъ, и въ этомъ жару ревности, который быль управляемъ Духомъ Божінмъ, произнесъ и свой обътъ. Значитъ, обътъ былъ плодомъ святой ревности о законахъ Божественной правды, къ стыду человъчества пренебреженныхъ цълымъ народомъ. И дъйствительно, этотъ священный энтузіазмъ, въ которомъ скрывалась и любовь къ отечеству, не могъ не произвести такого плода. Пылкое сераце Іефеаево говорило Богу: «что станется съ племенами земными, вогда будуть презирать твои въчные уставы? Нътъ! не попустишь Ты этого. Я чувствую въ себъ призваніе быть орудіемъ Твоего правосудія, — готовъ послъдовать ему, и вотъ, въ знакъ моего самопожертвованія, по возвращении моемь съ миромь отъ Аммонитянь, чтобы ни вышло прежде всего изг дома моего на встръчу мнъ, будеть Твое, и вознесу сіе во всесожисеніе». Такимъ образомъ этоть объть, исходя изъ ревности о Божественной правль, направляемый Духомъ Господнимъ, въ существъ своемъ выражаль готовность предаться въ полное распоряжение промысла Божія.

Что значиль этоть объть въ отношении къ обрядовой сторонъ религия? Въ этомъ отношени онъ быль не вкое что, какъ видъ богослужения, дозволеннаго закономъ Моиссевымъ,

м могъ простираться на всю собственность человъка отъ своей души до бездушныхъ вещей. (Лев. XXVII, 2, 14, 16). По этому онъ сообразенъ былъ и съ положительною стороного религіи.

Такимъ образомъ въ обътъ Ісфовя изтъ ничего безравсуднаго или суевърнаго. Обратимъ теперь вниманіе на его исполненіе. Оно составляетъ главивищее затрудненіе для изслъдователя Св. исторів.

Св. Бытописатель такъ говорить о немъ: «когда Ісфовй возвратился побъдителемъ въ свой домъ, его встръчаеть съ торжественнымъ ликомъ единородная дочь его. Пораженный такою внезапностію отецъ смутился и разодралъ одежду свою: но дочь, узнавъ, что было причиною такого смущенія, въ нолнотъ чувствованія Божественныхъ благодъяній, охотно ножоряется изреченному на себя приговору, и только проситъ времени для оплаканія своего дъвства съ подругами. Послъ чего отецъ совершаето на ней объть свой, иммее объщася».

Въ чемъ же теперь состояло исполнение объта? Многие думаютъ, что она принесена была во всесожжение; другие нолагаютъ, что она осталась только въ дъвствъ и посвящена на служение при скивии.

Мы предпочитаемъ последнее мивніе; и вотъ тому основавіе. — Обеть Ісфеаевъ, въ начале своемъ, состояль подъ управленіемъ (какъ мы ваметили) Духа Божія; предметь обета оставлень быль на волю Провиденія: теперь, неужели совершеніе его должно зависеть отъ духа тьмы, какъ думаль и Златоустъ? Тамъ, где дело отдано въ руки Провиденія, это самое Провиденіе и совершаетъ его, обращая къ славе своей. И достойно ли бы было Бога, если бы Онъ окончиль это торжество веры и преданности ужаснымъ и неслыханнымъ примеромъ человеческой жертвы? Ежели не ныне, въ векъ просвещенія, когда человекъ, начавши водиться разсчетами своего разсудка, не хочетъ, чтобы Промыслъ вносиль свои распоряженія въ сферу свободной его деятельности; то по крайней мере въ то время, когда водились чувствомъ, детская преданность воле Божіей не могла нанести пятна религів. Посмотрите на Авраама, погда онъ ведеть на жертву своего сына. Онъ увъренъ, что Промыслъ, которому онъ вручилъ судьбу своего сына, ве посрамить его преданности въ волю Божію: и Богь не попустиль совершиться страшной жертвв. Не то же ли самое в вявсь? Та же преданность, та же въра, которой свидътельство даеть Апостоль, руководствовали и здесь духомь Ісфоая. К такъ, дочь Іефевева не могла быть принесена во всесожжение: въ чему же привита догадка, что она посвящена скинін? Св. Бытописатель, упомянувь о исполнении объта, прибавляеть: ж сія не позна мужа. Эти слова попечно не что иное суть какъ изъяснение предъидущихъ словъ: и сомеори на ней объть свой, иможе объщася: иначе для какой цвли они поставлены? Итакъ она осталась въ дъвствъ, и между тъпъ, по силь объта, должна быть Господнею (ст. 31), — что все не иначе могло состояться, какъ чрезъ посвящение ея для служения скивив-Принвръ постичив, еще во времена Монсея постистиск у дверей скиніи свидьнія (Исх. XXXVIII, 8) покавываеть, что это посвищение не было что инбудь необычайное и новое.

Противное мивніе имветь также свои основанія. Ему следовали по большей части древніе толкователи Св. Писавія. Основаніе слідующее:—И сомвори на ней объть свой имже объщася. Сила донавательства въ томъ: Ісесай какъ сделаль обіть, такъ его и исполниль; но обіть его быль—принести во всесожженіе Господу то, что прежде изъ дона его выдеть ему на встрічу,—вышла дочь его: значить, онъ принесь ее во всесожженіе. Для отраженія этого умозаключенія вівкоторые такъ переводить слова обіта: и будеть Господне или вознесу сіє во всесожженіе. Переводъ принужденный, хотя съ словоупотребленіемъ еврейскаго языка и сообразный. Впрочемъ и ніть никакой нужды прибітать къ такому пособію.

Пусть объть будеть состоять въ исключительномъ намъреніи жертвоприношенія; мы спросимъ только: какъ бы Ісоеай исполниль объть, который онь даль, ежели бы изъдома его вышло прежде нечистое животное? Скажуть: ежели столько безразсудень быль обыть, то конечно можно бы ожидать
столь же безразсуднаго исполнения. Мы заметили, что обыть
не могь быть безразсуднымь, не только въ источникь, но и
въ существъ своемь, такъ какъ все, составляющее собственность челевъка, отъ собственной души до бездушныхъ вещей,
по закону, могло быть предметомъ обътовъ. Что же говорить
законъ о животныхъ, когда они составляють предметь обътовъ?

Если то, что объщано Господу, будеть скоть, кото р приносять въ жертву; то все, что дано Господу, должно быть свято: не должно вымънивать его и замънять. Лев XXVII, 9. 10.

Эначить, на немъ должно исполнить объть во всей своей силъ.

Если же скоть будеть нечистый, то должень онь, т.-е. это даль обыть, выкупить по опънки священных и приложить къ тому пятую часть; если не выкупять, то должено продать по опънки священных, а не приносить въ жертву. Лев. XXVII, 27.

Воть уже законь объта, сообразно предмету его, принимаеть другой видь. Объть можеть исполнень быть законнымъ образомъ, котя бы и не слъдовали буквальному его смыслу.

Что же говорить законь въ подобномъ случать о людяхъ? Онъ повелъваеть выкупать души по той цънъ, какую назмачить священникъ. Лев. XXVII, 2—8. Въ одномъ случать выкупъ былъ не дозволенъ.

Только все заклятое, говорих занонь, что подъ заклятіемь отдаеть человькъ Господу изъ своей собственности, человька ли, скотину ли, поле ли своего владынія, не продается и не выкупается: все заклятое есть великая святыня Господня. Все заклятое изъ человьковь, что отдано подъ заклятіемь, не выкупается: умертвить должно. Лев. XXVII, 28. 29.

Это мъсто, повидимому, можеть служить сильнъйшею опо-

рею для противнато мибнія. По закону надлежало бы leeeato выкупить свою дочь; но смущеніе его, еще болье оплакаваніе двяства его дочерью, служать ясными указателями, что она не выкуплена: значить, съ нею поступлено было по силв этого страшнаго закона о заклятомъ? Не следуеть, и именно воть чего:

- 1) Ісфеай произнесъ предъ Богомъ обътъ (ngdep), а не завлятіе (xepem) на то, что прежде всего выдетъ изъ дема пе его возвращенія.
- 2) Ежели взять въ соображеніе, что законъ Момсеевъ прамо запрещаль человъческія жертвы (Второз. XII, 30. 31); то если законъ заклятія и простирался когда на собственность человъка, то безъ сомнънія не на ту собственность, которую всякій имъль въ домашнемъ быту своемъ, но которую назначаль каждому жребій при самомъ занатіи земли Ханаанской, когда все отъ человъка до скота надлежало предать мечу (сюда относятся, напр. проклятіе Іерихона Інс. Нав. VI, 16. Гая, тамже VIII, 26). И въ этомъ отношеніи законъ этотъ быль временный; во всякомъ же другомъ случав онъ касался только нарушителей какой нибудь важной общественной клятвы, и могъ также простираться какъ на людей, (Інс. Нав. VII. І цар. XIV, 24—28, 36. 39), такъ и на скотовъ (Исх. XIX., 13). Здъсь ни тотъ ни другой случай мъста не имъютъ.
- 3) Да хотя бы Ісфеай и предприняль, по недоразумвнію, исполнить буквально свой объть, то жрены, которые (если даже допустимь, что Ісфеай рышился принесть жертву безъ ихъ въдома) въ продолженіе двухмъсячваго времени, оставав-шагося до исполненія объта, не могли не увнать о его намъреніи, никакъ не попустили бы совершиться безчеловъчной жертвъ. Они изъяснили бы ему силу и образъ законнаго исполненія даннаго имъ объта; тъмъ болье, что
- 4) въ тъ времена ръдко принимались за какое-нибудь важное дъло, не вопросивъ Бога.

Но почему же Ісфеай не выкупиль своей дочери? Потому что онъ видълъ важность своего объта, умълъ цвнить благо-

дъяніе Божіе и не хотъя его унивить до того, чтобы стоя высокую благодарственную жертву, которой очевидно Богъ требоваль отъ него въ знаменіе его въры, по закону замънить незначительною въ его глазахъ цъною. Очень въроятно также, что была на то особенная воля Божія, которую конечно старались увнать въ такомъ важномъ дълъ.

Намъ остается теперь рашить накоторыя недоуманія, которыя отчасти препятствують согласиться на принятое нами мизніе.

1) Для чего Ісфейй такъ сильно возмутился, когда дочь вышла встрътить его? Безъ сомивнія онъ представиль здівсь, что изрекъ на нее смертный приговоръ. Я отверзя о тебъ уста мом предз Господомя, говориль онъ, и не могу возвратить объта (ст. 35).

Смущение его могло происходить совствить отъ другой причины, именно отъ представления, что онъ съ своею дочерью невозвратно теряетъ утъщительную надежду видъть когда либо продолжающимся свое потомство: ибо она была у него только одна, и не было у него еще ни сына, ни дочери. А можетъ быть и въ самомъ дълъ эта внезапная печаль произошла отъ представления, что онъ долженъ принести ее во всесожжение, доколъ наконецъ священники не изъяснили ему или и самъ не сообразилъ, какъ должно поступать въ этомъ случаъ.

2) Для чего бы дочери Ісфеаевой оплакивать дъвство свое, еслибы она не представляла себъ близкой смерти? Она имъла бы время оплакать его находясь и при скиніи.

Неумный совъть. Въ присутствіи Бога, когда вст мысли и желанія должны быть заняты однимъ Ему служеніемъ, будто бы позволительно обращать свои взоры на покинутый міръ и стовать объ оставленныхъ уттахахъ супружества. Дочь Ісфеая имъла великую и благочестивую душу. Конечно ея, глубоко проникнутое чувствомъ религіи, сердце подсказывало ей, что никто, взявшійся за соху, и оглядывающійся назадз не управить себя вт царствіе Божіе (Лук. ІХ, 62), что она

со всвить, что ей любовно въ мірв, должна проститься прежде, нежели отдасть себя всю Богу. Притонъ же, что аначить оплакать довество? Замічательно, —она оплакивала его съ подругами: значить, оплакиваніе ея не что иное было, какъ прощаніе съ ними, во время котораго она покидала имъ всв мечты и забавы, приготовляясь сама для высокаго служенія. Значить изъ этого обстоятельства никакъ нельвя заключить, что она готовилась къ смерти.

3) Для чего бы дщерями Израилевыми исходить плакоть о дщери Гефвая, ослабы она осталась въ жавыхъ?

Недоумвніе рішается вірнымі нереводомі Св. текста. Оні ходили не планать, но восхвалящь \*) дочь Іефеая Галади-мянина четыре дня ет году. Теперь, куда оні ходили? Очень віроятно, что кі ней же самой, доколі она находилась віживыхі. Четыре дня употреблянись на путешествіе кі скинін. Мы не видимі, чтобы это обыкновеніе наблюдалось віз послівдующих візнахі: смерть дочери Іефеаевой безі всякаго сомнівнія положила ему конець.

Наконецъ, могутъ намъ сдълать то возраженіе, что отыскивая источнить объта въ Ісфовъ, и указывая на причину, почему дочь его не хотъла при скиніи оплакивать своего дъвства, мы судили совстмъ не по духу того времени, въ которое они жили; столь чистыхъ понятій, кажется, они не могли имъть. Могли: Ісфовй—потому что онъ былъ подвигнутъ Духомъ Божінмъ; дочь его — потому что и въ самомъ дълъ она была выше своего времени; посмотрите, съ какою готовностію она ръшается подвергнуть себя всему, что изрекли на нее уста ея родителя. Этотъ духъ стоитъ послушанія Исаакова.

Прот. М. Богословскій.

Ле-танот см. въ той же внига гл. 5, 11.



## меводій филимоновичь

ЕПИСКОПЪ МСТИСЛАВСКІЙ И ОРШАНСКІЙ, БЛЮСТИ-ТЕЛЬ КІЕВСКОЙ МИТРОПОЛІИ (1661—1668 ГОДА).

#### ГЛАВА VII.

Дъятельность Лазаря Барановича во время бунта Брюховецкаго. Привдюченія епископа Менодія літомъ 1668 года, прітядъ въ Кієвъ и доаросы ему отъ тамоминуъ воеводъ. Попазанія настоятелей кієвскить менастирей. Кієвскіе воеводы получають доказательство изміны епископа Менодія и отправляють его въ Москву. Показаніе въ Москву ніжинскаго протопопа Симена Адамовича. Судъ надъ епископомъ Меноліємъ.

Мы не станенъ излагать подробностей исторіи бунта Брюховецкаго и буденъ здісь упоминать о нихъ на столько, на сколько это относится къ діятельности тогдашнихъ представителей малороссійской периви.—Начненъ съ Лазаря Барановича.

Въ то время какъ віевскіе воеводы извъщали въ Москву о мачинающейся шатости въ Малороссіи и указывали, что главнымъ ихъ виновникомъ слёдуеть считать епискона Месодія, тогда же о смутахъ писали къ госудерю Лаварь Барановичъ ш, какъ мы уже упоминали, самъ Месодій. Блюститель митрополін извъщаль правительство, что въ черкасскихъ городахъ начинается шатость «безъ всякой причины». По полученіи такихъ извъстій въ Москвъ были составлены государевы грамоты къ Брюховецкому, Месодію, Лазарю Барановичу и Ин-

новентію Гивелю; государь увітщеваль ихъ, чтобы они по своему объщанию сдерживали своеволие и уговаривали каваковъ не начинать бунтовъ и т. п. Всв эти грамоты были отправлены въ Лазарю Барановичу, чтобы онъ съ върными людьми разослалъ ихъ по адресу; но черниговскій архіопископъ получилъ эти грамоты уже въ то время, когда бунтъ въ Мало-россів былъ въ полномъ разгаръ. 8 марта Лазарь Барановичъ прислалъ въ Москву своего конюшаго, который подалъздъсь такую сказку: «въдомо архіепископу учинилось отъ въдомаго человъка, сказывалъ ему новгородскій полковникъ Александръ Урбановичъ: писалъ-де Дорошенко листъ до Брюховецкаго, объщаясь затягнуть пашу Силистрійскаго, а тотъ паша объщаль, что сколько понадобится люду, то онъ пришлеть Татаръ. —Сказываютъ казаки, что не хотвли воеватись съ великимъ государемъ, только Брюховецкій похотъль самъ и казаковъ подобить и совориль такія слова: «въ договоръ (то есть въ статьяхъ) написано, чтобы по вся годы давать казакамъ жалованье, а ныню наст мужиками называють». Онъ же Брюховедкій говориль и писаль листы въ города: «великій-де государь учиниль съ Ляхами миръ на томъ, чтобы съ объихъ сторонг казаковъ выгубить и государю дать королю килка десять милліоновъ для найма чужеземнаго войска на выгуб-леніе казаковъ». И писаль Брюховецкій во вов города листы и въ Новгородъ писаль листь до сотника, а сотникъ принесъ тотъ листь архіонискому и архіонискомъ прислаль теперь тоть листь въ Москвъ. Да архіепископъ же присладь и друвой листъ превестный, чтобы во всэхъ городахъ казаки государевыхъ людей побивали. Также архіспискогь прислалъ списокъ съ листо, наловъ онъ пишетъ къ Брюховенкому; а великаго государя грамоты за большими печатями въ Месодію епископу и въ Кієвъ пошлетъ съ нарочными людьми; а по ся изста отенъ архіопископъ не посавиъ, потому что недавно изъ Съвска привезли». Затвиъ, послъ сообщенія цълаго ряда извъстій о томъ, что дълается въ Малороссіи, а въ томъ числъ и о взятін назаками Новгорода-Стверского, въ приводимой

теперь свавкв читаемъ: «отецъ архіеписнопъ велиному государю радветь и из Брюховецкому меня нонюшаго посылаеть сь листомъ своямъ. — Казаки великія привды двлають отпу архіопискову: пришедши свябно до монастыря (Спасскаго), пущку и затинныя импцаян вобраян, а въ монастырь килко разъ приходили разбить; и какъ придуть сами, замъщавшись, учнуть битись, и человъкъ пять межь себя забили».--Отправляя госулареву увъщательную грамоту къ Брюховециому, Лазарь Барановичъ при этомъ писалъ (грамота помечена 15 марта) и отъ себя къ гетману: «я съ своей стороны звло соболваную о томъ, что тотъ огонь ваналился; молю Ръкшаго изліявся яко вода, дабы тотъ оговь угасиль и православный нашъ народъ россійскій дабы по суху ходиль яко Ивранль. Я по званію моему всегда молю о семъ Бога, иже нъсть нестроенія Богь, во мира: избави мя со овцы монян отъ прове, Боже, Боже спасенія моего! Помазанникъ Божій подражаеть царю Давиду, иже и съ ненавидящими мира бъ миренъ; за что помяну Давида и всю кротость его, - въсть нестроенія царь, но мира. Не увъдали или не дознали Войсно Запорожское, что бусурмане враги ему. И Саломовъ учить: не ими въры врагу твоему во въкв. Татаривъ волкъ, христівнинъ овца Христова, - тебъ ли, волче, овца пасти? Татаринъ песъ, уже не единожды извъданный».-- Но такая двячельность Лазаря Варановича, о которой мы можемъ судить по содержанию сейчась приводенныхъ двухъ документовъ, не имъла успъха до техъ поръ, пока во главъ воэстанія находился Брюховецкій. Когда же въ первыхъ числахъ іюня мъсяна Брюховецкій, по приказанію Дорошенка, быль убить казакани, а затычь наказный Дорошенковъ свверскій гетманъ Демьянъ Игнатовъ Многогращный отдванися отъ своего повелителя и, вступивши въ сношенія съ московскимъ правительствомъ, сталъ испрашивать у государя прощенія казакань, то въ этихъ сношеніяхъ Лаварь Барановичь приняль самое двятельное участие. Но эта посявдняя двятельность черниговского архіепископа уже не относится въ предмету настоящаго изследованія.

Миновентію Гизелю, во время бунта Брюховецкаго, не выпала такая самостоятельная двятельность какъ Лазарю Барановичу. Въ дошедшихъ до насъ документакъ того времени мы встръчаемъ только одно извъстіе объ Инмокентіи Гизелъ. Около перваго амръля кіевскіе воеводы висали въ Москву: «отъ архимандрита мечерскаго дурна инкакого не объявилось и но се число служитъ тебъ великому государю истинно и върно; только сомиввается и бонтся тебя великаго государя, также и королевскаго велическая и гетиана Дорошенка е томъ, что митрочолитъ Тукальскій, а ванначе Юраеко Хиельинцкій Дорошенка наговариваютъ и стоятъ на томъ крѣпко, что отнюдь подъ твоею великаго государя высокодержавною рукою, а также и королевскаго велическа не быть, а быть въ подданствъ у турскаго царя и въ нослушеніи у крымскаго кана и заодно ходить подъ Кіевъ и подъ твои великаго государя украйные города войною».

Что касается епискова Месодія, то навъстія о немъ навинхъ источниковъ за время бунта Брюховецкаго довольноскудны. Оставшійся въ Нажина, носяв отъвада оттуда Допатина, стряпчій Вас. Тяпкних носяв свадьбы Месодіввой дочери съ племянникомъ Брюховецкаго (4 севраля) явился въ Кієвъ. Въ отписків кієвскихъ восводъ, по новоду отправленія Тяпкних въ Москву, читаємъ: «и будучи ему Василью въ Нажина, за воровскими бунты къ тебъ великому государю къ Москвъ викакими мърами провхать было невозможно. А ув'ядавъ то, что въ городіяхъ, но прикаву изививина Ивашки Брюховецкаго, восводъ и твоихъ великаго государя ратныхъ людей хотятъ казаки побивать, а его Василья хотіли ваять ва караулъ, а иные говорням, что предать его смерти, и онъ Василій изъ Нъжних унюль въ Кієвъ тайно въ ночи для того, какъ бы твои великаго государя діза къ Москвъ провести въ цівлости». Бумагъ Тяпкина объ его пребываніи въ Нъжинів намъ ненавівстно; изъ отписокъ же кієвскихъ восводъ видно, что онъ вынесъ оттуда убъжденіе, что виновникъ встяхъ настоящихъ смуть въ Мало-

россін есть описковъ Менодій. Песль отъвада Танкина въ Кіовъ и епископъ Месодій тоже увхаль изъ Ивжина, не опять не въ Кісять, а въ свою мастность Ушиню в въ это же время около Нъжина поднялся казацкій бунть. Въ вышеприведенной сказкъ конюшаго черниговскаго архіепискова встръчаемъ навъстіе (за конецъ февраля мъсяца); «епископъ Мееодій живеть въ сель своемъ Унив надъ Десною рекою, заперся въ городокъ и славу пустиль, что казаки хотять его доставать.» Отправляя государову увъщительную грамоту къ Месодію, Лаварь Барановичь при этомъ писаль из нему \*\*): «грамоту его царское величество присладъ ко мав и написаль, чтобы я послаль ту граноту нь святынь твоей и нь его милости архимандриту печерскому. Аще человъкъ впадаеть въ нъкое прогръшение, вы, духовные, исправляйте таковаго дукомъ протости. Понеже впаде Войско Запорожское въ преграшение, то подобаеть намъ наклонять его къ царскому величеству. Вънъ бо, яко въ сладость послушаетъ святыню твою его милость панъ готманъ». Ивъ бумагь Лазаря Баражовича не видно, что отвъчаль ему на это посланіе Меводій. За весну и явто 1668 года изивстія нашихъ источниковъ объ епископъ Месодін совстив прекращаются, онъ накъ бы исчевь съ политическаго поприща. Но все это объясняется твив, что новые союзники Брюховецкаго и Месодія начали свои коварные поступки съ ещескопа; еще Брюховецвій, кажется, не быль убить, а Месодій быль схвачень подчиненными Дорошенка. Посяв иногихъ приключения, которыя подробно равскавываеть намь въсвоемь нижеприводимомъ покаванія Месодій, ону, когда уже возстаніс, поднятое Брюховецкимъ, почти совствъ прекратилось, наконедъ удалось убъжать маъ вявенья и онъ около перваго числа сентября самъ прівхаль въ Кіевъ. Но здесь Шереметевъ съ товарищи отнеслись весьма враждебно въ неждавному теперь ими гостю, -- они тотчасъ же посадили епископа подъ стражу. Ожидаль ли этого по-

<sup>••)</sup> Чернигов, Губери. Вѣдом. за 1858 годъ, № 27.

слъдняго Месодій или онъ думаль, что вісвскіе восводы отмесутся нь нему какъ къ неминому мученику върности къ государю, пострадавшему отъ намънника Дорошемка, не знаемъ; но только сму теперь пришлось выручать себя изъ новой бъды.

Сидя за карауломъ, Месодій написаль письмо из игумену Михайловскаго Златоверховаго испастыря, въ которомъ, какъ видно, объясняль настоятелямъ кісвекихъ монастырей, что восводы напрасно считають его намѣнникомъ; потому что еслисы онъ дъйствительно быль намѣнникъ, то Дорошенко и Тукальскій не поступали бы съ нимъ такъ враждебно; напр. Тукальскій называль его даже епископства недостойнымъ и тому подобное. Въ заключеніе письма Месодій, кажется, просиль у кісвскаго духовенства, чтобы оно вступилось за него предъвоеводами. Но настоятели кісвскихъ монастырей не выказали никакого сочувствія къ спископу и устранились отъ ходатайства за него; а между тъмъ Шереметель съ товарищи не ограничились однимъ изыманісмъ Месодія, а еще педвергли его допросамъ обо всемъ, касающемся бунта Брюховецкаго.

Первый допросъ Менодію состовив въ томъ, что онъ сначала словесно, а потомъ на письмъ разсказаль, что зваеть е бунть Брюховецкаго. Въ этой последней скажь онь цоведаль о себв следующее: «оть великаго государя съ Москвы я прівхаль въ Нъживъ и съ бояриномъ Ц. В. Шереметевымъ не видался и въ Кіевъ не повхаль для того, чтобы исполлить государевъ указъ — повидавлинсь съ Брюховецкимъ, номириться съ нимъ. Да и архимандрить почерскій, вдучи отъ Брюховецкаго, со мною въ Нъжинъ говорилъ, что онъ съ гетманомъ помирился и чтобы и я епископъ помирился же; и Брюховецкій писаль ко мив не единожды, чтобы якъ нему прівхаль и съ нимъ помирился. Когда я прівхаль въ Гадичь, то Брюховецкій встрітня меня за цять версть, а воевода Огаревъ быль съ нимъ Брюховециимъ вивств. Въ Гадичъ а пробыль съ недвлю и когда бываль у Брюховецкаго и Брюковецкій у меня, то всегда видълись при воеводъ, а безъ

воеводы не съвзжанись. При мив. у Брюховециаго съ полковниками рады не бывало и съвзду полковниковъ не было; мысли же Брюховецкаго и полновниковъ и списывался ли Брюховецкій съ Дорошенкомъ и митрополитомъ Тукальскимъ и знамя и булаву хотвль ли Дорошенку отдать, -- того всего я енископъ не въдалъ; самъ же я съ Тукальскимъ и съ Дорошенкомъ и ни съ къмъ не списывался. Изъ Гадича я поъхаль въ Нъжинъ, а не въ Кіевъ, для того, что выдаваль дочь свою за племяненка Брюховецкаго. А какъ я въ Нъжнив быль, то при инв къ городу, гдв быль воевода съ ратными людьми, приступу не было. Когда начались бунты, то я старшинъ уговаривалъ, чтобы они бунтовъ не заводили, а кто бунты заведеть, тахъ прокланаль. А все то видаль и слышаль Вас. Тяпкинь, когда быль въ Нъжинъ у меня на объдъ. Стряпчаго Вас. Тяпкина я у полковниковъ и у старшинъ упросиль, чтобы они его отнустили въ Кіевъ, и его отпустили на сырной недъяв въ четвергъ. Самъ же я хотвяъ вхать въ Кіевъ заговъвшись, въ понедъльникъ, но казаки меня не пустили. Увъдавъ, что казаки измъцили и воеводу и ратныхъ людей въ Прилукахъ веяли, я хотъль идти въ городъ въ воеводъ, но меня казаки не пустили; тогда про измъну казачью я писаль къ воеводе два письма своею рукою, чтобы онъ жилъ опасно и казакамъ не върилъ. Увъдавши казачью явивну, я казаковъ отъ бунтовъ отводиль, а кныхъ проклеваль и повхаль въ свою мастность Ушию». Должно быть, епископа обвиняли, что онъ, уважая изъ Нъжина, хотвлъ вывести изъ городоваго замка запасы; и вотъ какъ бы въ отвътъ на это въ показаніи Менодія читаемъ: «запасовъ изъ малаго города я вывозить не котель, да и запасу моего въ городъ было мало, только пшеницы да солоду осмачекъ съ десять, да меду съ пудъ. Я дъйствительно говорилъ при казакахъ челяднику своему, отправляя его нъ воеводъ съ письмомъ про назачью измину, чтобы онъ сказаль воеводи, чтобы тотъ прислаль мий меду пудъ съ десять; посылаль же я челядника не для меду, а съ письмомъ». Далве Месодій о бунтв

Брюховециаго показываеть: «оть чего весь этоть бунть учивыся, почему намашели и что манашения впереда думають,я ничего не въдаю, знаю тольке, что когда бунты учинились, то меня самого засаднян въ Нежинев, а въ Кіевъ и въ городъ къ воеводе не пустили и потомъ проводили за карачленъ въ мою мастиость. А какъ повован меня изъ Нъжина, то восвода въ ту пору стояль на башев и со иного прощался; а въ то время приступа въ городу отъ назаковъ не было; когда же в отърхаль его герода версть пять, то въ Изжинв у вазаковъ съ ратными людьми учивился бой. Когда у Брюховецкаго и у старания учинились подлинные бунты, то в изъ своей мастности висаль къ Брюховецкому и къ стариннанъ съ проклятіемъ и съ упрошеніемъ, отводя ихъ отъ бунтовъ; да не текно въ Брюковедному, я и въ старшинамъ писаль. Да еще приказываль я съ игуменомъ Гереніем Ширвъевеченъ (должно быть привосивнивь отъ Лазаря Барановича вышеприведенное его посланіе къ Месодію) словесно къ червиговскому архіопискому Лазарю, чтобы намъ писать листь вивоть и послать за своими початеми и руками къ Брюховенкому; онъ же архівнисковъ съ восланнымъ ко мвъ ничего не приказываль». Такъ описаль Месодій свою двятельность во время бунта Брюховентаго; относительно многаго, канъ видимъ, онъ отговаривается невъдъпісмъ, а что касается того, чтобы онь самь возбуждаль казаковь въ бунту, въ этомъ совствив валирается. Вторая ноловина показанія Моводія состонть въ описанія того, накъ онь быль въ вазнахъ у Дорошенка: «вет мастности моей взяль меня черпиговскій полковникъ Многограшный съ датьми, чернецами и жевотами въ Червиговъ. Взяль онъ меня за то, что писалъ я листы и посылаль въ нему съ нъжинскимъ протоположъ Свмеономъ, чтобы онъ былъ подъ государевою высокодержаввою рукою, а отъ бунтовъ и отъ кровопролитія отсталь. Протопопа Многогръшный сковавь отдаль съ твин письмами вапорожцамъ, а тв отвезли его скованнаго къ Брюховецкому. Да онъ же полковникъ перехватывалъ съ письмами момкъ

проходцевъ, которыхъ я посылаль въ великому государю и въ боярамъ и воеводамъ въ полки подъ Глуховъ; те мон письма Многогръшный отослаль въ Дорошенку и Тукальскому, а надъ проходцами невъдомо что учинилъ. Въ Черниговъ я сидвяв съ двтыми четыре недвян за крвикимъ нарауломъ. Когда я тамъ сидвять, то взяли изъ-за карачла моего сына и послали съ мониъ письмонъ къ Тукальскому и къ Дорошенку. Въ письмъ я писалъ, чтобы они къ кровопійцу Брюховецкому не приставали и противъ великаго государя ратныхъ людей не ходили, потому что между великимъ государемъ и королемъ польскимъ учинился миръ, чему я епископъ и всъ малороссійскаго края люди весьма рады. И какъ сынъ мой прівхаль съ темъ письмомъ въ Чигиринь, то его посадили въ тюрьму, а меня отослали въ Седневъ, такъ какъ учинилось въдомо, будто бояринъ Петръ Васильевичъ писалъ въ Остръ въ воеводъ, чтобы меня изъ вязенья выручить. Въ Седневъ я сидълъ четыре недъли за кръпкимъ карауломъ и что было при мив животовъ и ризницу, переписавъ, взялъ седневскій атаманъ съ товарищи. Въ Седневъ прислали за мной митрополить Тукальскій и Дорошенко игумена чигирин-скаго Петра Новскаго и взявъ меня привезли къ Дорошенку въ таборъ подъ Пиратинъ. Здъсь мив Дорошенко говорилъ, чтобы я отъ царскаго величества отсталъ и присталъ бы къ Войску Запорожскому и присовокупились бы во едино дело. Я же, помня крестное целование и милость великаго государя, въ томъ Дорошенку отказалъ и говорилъ, чтобы и онъ, помня государеву милость и престное цвлованіе, быль подъ его парскаго величества высокодержавною рукою. И уходя отъ Дорошенка, я говорияъ: «какъ вамъ быть безъ пана»? Лорошенко же на то отвичаль, что подъ государевою и королевскою рукою они быть не хотять, а нивють пана хана жрымскаго и салтана турецкаго. Услышавъ это, я, епископъ, сназаль, что за такое дъло не будеть на немъ Божія благо-словенія, — и съ твхъ мъсть я съ Дорошенкомъ не видался. **М**ав-подъ Пиратина привезли меня къ чигиринскому мона-

стырю и, взявъ наъ кареты, отдали въ монастырь за караудъ, а дътей, чернецовъ и челядциковъ отвезли въ городъ къ Тукальскому. И наутрее Тукальскій присладъ ко миз чернеца взять мантію и сказать, «что я въ епископахъ быть недостоинъ, потоку что принялъ рукоположение у московскаго митрополита; а другая тому причина, что я, служа великому государю, гетщану Дорошенну и ему интрополиту добра не хочу, а тв, которые виз добра хотять, то благословение у него митроподита принимають и къ нему пишутъ, какъ то из-давна дълають епископъ Лазарь Барановичъ, печерскій архимандритъ и прочіе игумены кіевскихъ монастырей». Я на это Тукальскому прикаваль, «что безъ государева указа переписываться и принимать отъ него благословение не хочу; да еще и потому, что я кресть государю целоваль и служа ему върно къ ворамъ приставать не хочу». И послъ этого просидель я въ чигиринскомъ монастыре четыре недели, а съ дътьии, старцами и челядинками не видался. И изъ того монастыря взявъ отослади меня въ Умань въ монастырь; и въ томъ монастыръ сидълъ я за кръпцииъ карауломъ. Й покупили лошадей черный попъ Митрофанъ да архидывонъ Лаврентій; деньги на то взяли 20 червонныхъ у моего сына, да своихъ у нихъ было денегъ 40 рублевъ. И провъдавъ дорогу, куда имъ пройдти мочно, подъйжали ко мнв ночью; я же, караульщиковъ чермецовъ напол пьяныхъ, ушелъ къ попу и архидьявону ночью и пожхаль съ ними въ Кіевъ. Волею же я не быль отпущень».

Кіевскіе воеводы были убъждены въ изивив енископа Мееодія,—въ томъ, что бунть Брюховецкаго быль возбуждень имъ; но, какъ видимъ, собственнаго сознанія со стороны Мееодія не последовало. За первымъ допросомъ кіевскіе воеводы подвергля епископа второму; спращивали объ его поведенія въ Нъжинъ противъ сказки Ивана Лопатика. Такъ какъ солержаніе ответовъ вторичнаго допроса Месодія совершенцо одинаково съ теми, какіе онъ даваль въ последствін на суда, то мы и приведемъ ихъ циже. Здёсь упоминень только о томъ, что и на вторичномъ допросъ восводы не велучила желаемаго ими созванія обвиваемаго; онъ во всемъ запералом или объясняль то, что претивъ него написавю, но сверму, заявляя при этомъ о своемъ върномъ служеній геосударю. Но жромъ этого, посль допроса емисиопъ Месодій заявиль, чтобы бояринъ и восвода дали ему очную ставку съ Ив. Допатинымъ: «отъ кого онъ слышаль въ Нъщинъ, что онъ, епископъ, быль до намъны у Брюховецкаго на радъ. На это послъдоваль отвъть восводъ: «на очную ставку съ головою московскихъ стръльцовъ съ Иващомъ Лоцатвнымъ въ приказъ тебя епискова въязъ и судить непристойно, потому что ты человъкъ духовнаго чину и намъ то не надлежить».

Кіевскіе воеводы въ виду вапирательства Месодія, какъ видно, решились повести о немь следстве въ самыхъ широкихъ равиврахъ. Поводъ въ этому давале не только предшествующая дъятельность блюстителя митрополін, но и теперешнін его показанія. Дурной ак пріемъ, оказанный въ настоящее время Месодію вісвскимъ духовевствомъ, или что другое, только онъ, накъ мы сейчасъ видъли, разсказывая въ показаніяхъ свое недавно-прошедшее, не только старался выгородить себя нав участія въ заммелахъ Брюховецкаго, но еще в очернить другихъ, какъ-то Лаваря Барановича и Инвокентія Гизеля съ товарищи. При этомъ въ своемъ словескомъ показалін Меоодій, нажотся, припоменив восводамь и то, какъ водъ собя Печерскій архимандрить въ то время, погда быль ноднять вопросъ о присылев на Кіевъ интренелита съ Мосивы. Шереметевъ съ товарищи воспользовались всвии этими обстоятельствами и нотребовали отъ печерскаго архимандрита и наетоятелей кіевсинхъ монастырей, чтобы они, противъ показакій епискова, подали виз боярину и воеводамъ сказви ва CROMM DYKAMA.

Требуеныя восродами сказки были поданы. Наветорыя изъшихъ помъчены 19—20 числами сситьбря мъсица. Самое обчикриос и витересийшее изъ этихъ поиззаній принадлежеть Инпонентію Гизелю: «списковъ мов'я безъ вины оклемоваль, чего

Digitized by Google

я нивогда не мыслиль и впередь не мыслю, будто я проинлою зимою, будучи въ новастырской настности въ Сивлой вивлъ ссылну съ Брюховециямъ». За симъ, разсказавши сначала подробно вышеприведенныя нами свои сношенія съ Брюховеннив и поведну въ Гадичъ и Наживъ, архимандрить даеть такое объяснение своего поведения но поводу вопроса о присылив интрополита въ Кіевъ изъ Москвы: «и въ томъ епископово мнъніе ложно есть и неправдиво, и горокъ невъдомо какой на меня волочеть, что прежеде и самь чиниваль, самь въ Софійскомъ монастыръ хотвяь замуроваться и биться, и московскихъ властей, отъ кого поставленъ, бевчестилъ. И явно видно, что такими своими словами епископъ тогда заранъе проръкаль то, что теперь и совершилось: знамно, что она и прежде объ изминь мыслиль. - Да онъ же еписнопъ не мониъ совътомъ, а своею волею, будучи въ Нъживъ при всъхъ, безчестилъ московскихъ архіереевъ; волею же своею, а не по моему архимандричьему совыту, какъ ныны клевещеть ложно и неправдиво, въ чемъ и и мыслію не согращиль, стался онъ сопротивнымъ великому государю нашему. А еслибы онъ, епископъ, прежде во мнв накой порожь видълъ, отчего онъ тогда же не вавъщалъ вельножному его имлости боярину или ихъ милостимъ воеводамъ другихъ городовъ? Все то онъ должень бы быль извъстить, но онь не могь этого сдълать, потому что я о той его изивнъ не въдаль и съ нимъ не совътоваль». Что касается свощеній съ Дорошенкомъ и Тукальскимъ, то относительно ихъ Инновентій Гизель оправдывается такъ: «да и то епископъ Менодій мизміниъ, а не во истиив глаголеть, будто я, архимандрить, оть Тукальского благословеніе принималь и о чемь до него писаль; но мы Тунальскаго за митрополита не прісилемъ. Когда же у великаго государя съ королевскимъ величествомъ учинился жиръ и видя то, что Дорошенко пишется гетианомъ короля великаго, а его казаки каши монастырскія мастности грабить, то я къ Дорошенку писаль, чтобы онь насъ не вельль разворять, а ограбженное приназаль отдеть. Тогде я нъ метрополиту Туналь-

скому писаль, чтобы онь у Дорошенка быль нашимъ ходатаемъ; и нотому я его объ этомъ просидъ, что Тукальскій у Дорошенки владътеленъ; благословенія же у него я ни на жакое дело не просиль». Понаваніе Инноментія Гизеля въ завлючение совствить уже переходить изъ оправдания себя въ обвинение Моссодія: «отчего спископъ Мессодій во время бунта Брюховецкаго въ города Кіевъ и въ Нажинъ не повхаль, а вапротивъ, между изивнинками больше десяти недвль ноживши, теперь на насъ ихъ милостямъ панамъ воеводамъ порокъ невиню взводить. А намъ теперь отовсюду слышно, что н сами видимъ: какъ онъ енископъ былъ на Москив, все было смирно и спокойно, а накъ прівхаль изъ столицы и съ Брюховецкимъ посватался, то въ тв часы отъ казаковъ зачалась измъна и все лихо стало. Далье намъ слышео, что его сывъ еписконовъ большой въ Изжинъ былъ на приступъ, какъ намънники приступали. Да и теперь въ Кіевъ прівхавин овъ чинить несбыточныя двла: сего сентября мвсяца писаль онь епископь листъ Кіевскаго Златоверховаго Михайловенаго мовастыря въ нгумену, въ которомъ и мое выя написано; а въ томъ листу написаль, чего въ разумъ и въ смыслъ не взыдеть человъческій и намъ того слушать не надлежить и ому того писать невозможно». Это ужасное письмо, по словамъ Ивноконтія Гизодя, было такого содержанія: «вишеть опь, опьскопъ, будто онъ «съ бояриномъ его милостію имвать ссору для посполитаго добра и цълости отчизны и церкви Божіей и вольности нашей». И та рачь вельможному пану боярину веслична, потому что отчизет и вольностямъ нашимъ никажой обиды ивть, а перквамъ Божінкъ напиаче инкакого раззоренія не бывало; и знать то, что въ этой різчи опископъ приводить, что его милость панъ боярниъ Национивъ идетъ встить наить до постащения, отъ которой рачи во весь свать ночалась отъ него епископа, какъ быль онъ въ Нажинъ, смута. А что онъ епископъ въ томъ же листу написаль, просачи насъ, чтобы мы помирили его съ великимъ бояриномъ Петромъ Васильевичемъ, то это онъ написалъ, въдаючи свои вины.

Мы же часть, что накъ онъ енископъ во всяхъ двяахъ споихъ передъ великимъ государемъ оправдается, то и бояринъ его милость прощение ему дастъ.»

Попазанія настоятелей другихъ пісвскихъ монастырей были следующаго содержанія. Ректоръ братских школь Варлаанъ Ясивскій писаяъ: «слышаяъ я оть многихь людой всяваго чипу, что какъ еписновъ Месодій быль на Москвъ, въ то время все было тихо, а какъ прівхаль в съ гетиановъ Брюковецкимъ носватался, въ тв часы учинились бунты и кровопролите великое.—А что Месодій списконъ въ распросахъ сказаль в на письмъ за своею рукою нодаль, будто я списывался съ Дерошенкомы и Тукальскимы,--- и того она никонии мврамы довести не можетъ, чтобы и писалъ о какихъ нибудь изивнническихъ делахъ и бевъ докладу боярина П. В. Шеренетево съ товарищи. Въ прежимкъ часъкъ я дважды, за позволеніенъ боярсинив, писаяв нь Дорошенку о двлахв монастырсинхъ, чтобы онъ велель своимъ назакамъ изъ напией мастности Новоселенъ выйти и стаціи вапретиль сбирать; также я просиль тогда и Тукальскаго о заступленін за вась у Дорошенка. Когда же назаки не вышли изъ Новоселокъ, то я м вторично писаль о томъ же къ Дорошенку. А до интрополите Тукальского яко до архісрея, а не яко до кісискаго митронолита, висали мы еще, прося его, чтобы онь двухь червецовъ въ попы, а тречьито въ дъяноны посвятилъ. Обращались ны къ нему на этинъ мотому, что нного архіорол въ продвлакъ кіонскихъ отъ двожхъ лъть не было, а въ понастырънашемъ священимевъ в дънюневъ скудно было. Но и объ этемъ посвящения мы просили Тупальского также съ докладабоярскаго.»--- Осодосій Углицкій, игумень Выдубицкаго монастыря, неизвываль, что его нереписна от Чигиринымъ быль по следующему поводу: «писали до меня Дорошенио и Тунальскій по ризницу и животину монастыря Корсунскаго, которыя въ то время быле при мнв. И я ту ризницу и животину отделечи писаль нь Дорошенку и Тукальскому единожавь за повислениемъ боярскимъ. Къ Тукальскому я писаль не какъкъ интропенну, но тольно накъ къ архіерею». Показанія Алексви Тура, нгумена Николопустынскаго, Осодосія Сафоновича, игумена Михайловскаго Златоверховаго, и Ивана Станиславскаго, игумена Мижегорскаго, схожи между собою; эти настоятели монастырей сознаются въ своихъ сношеніяхъ съ Чигириномъ, но прибавляють, что эти сношенія были по поводу разворенія Дорошенковыми казаками монастырскихъ маетностей и потому подобнымъ случаямъ и что все это дълалось ими съ разръшенія боярскаго.

Завсь нужно объяснить то, что отбирая всюду понаванія по двлу епископа Меводія, Ніереметевъ съ товарищи инвли въ виду не объянение допрашиваемыхъ, а собственно отысканіе доказательствъ преступленій епископа Месодія. Получить такія донавательства нужно было и лично для самого Шереметева, нужно было для того, чтобы саминъ кіевскимъ воеводамъ какъ бы не превратиться въ клеветниковъ и гонителей невиннаго блюстителя митрополів. Авло заключалось въ томъ, что Шереметевъ, основываясь на извъстныхъ ему словахъ и подобрительныхъ поступкахъ Менодія передъ началомъ бунта Брюховецкаго, напъ мы внаемъ, давно уже навываль опискона изминенкомъ, а между твив въ двиствительности имблось очень мало доназательствъ этой измены. Но, найъ видимъ, на первый разъ отысканте этихъдоказательствъ было не внолив удовлетворительно; из сказив Лопатина и въ показаніямъ другихъ лицъ, бывшихъ въ Ивжинт въ началь 1668 года, теперешнія показанія настоятелей вішьснихъ монастырей прибавили очень много. Что же касается письма Месодія нь Осодосію Сифоновичу, то Шереметев'я, должно быть, не считаль его такинь компрометирующий епискона документомъ, какимъ его выставлиль въ своемъ помазанім Печерскій архимандрить. Зайвчательно вдівсь и еще то, что кієвскіе духовные не представили воєводамъ не только подлининка, но даже и списка этого Месодісва письма, а лицо, къ которому оно было адресовано, совствъ и не уноминаеть о немъ въ своемъ покаванін. Въ виду упорства и

всевозможныхъ отрицаній своей вины со стороны Мессодія необходимо было для обвиненія его добыть доказательство болъе въское и неопровержимое чъмъ всякія уличенія, нужно было добыть своего рода вещественное докажательство. Ревмостно преследуя Месодія, точно личнаго врага, Щереметевъ ръшился, во что бы то ни стало, получить въ свои руки такое вещественное доказательство его измёны и съ этою целію бояринъ, такъ сказать, налогъ на монаховъ, будучи увъренъ, что они могутъ доставить ему требуемое. Почему въ настоящемъ случат Шереметевъ обратиль свое винианіе вменно на монаховъ, -- это между прочинъ объясняется твиъ положеніемъ, котораго постоянно старалось держаться кіевское духовенство среди борющихся партій въ Малороссіи. Во время происходившихъ тамъ спутъ им почти не видимъ, чтобы Ивнокентій Гизель съ товарищи, подобно другимъ своимъ соотечественникамъ, доносили московскимъ властамъ на кого либо въ измънъ; но это писколько не значиле, что имъ нечего было доносить. Кіевскіе монахи, хотя въ большей части случаевъ и сторонились отъ участія въ политическихъ событіяхъ, но все таки внимательно сабдили за ходомъ ихъ. Они старались собирать всякія свіздінія о томъ, что дівлается пругомъ, а это посявднее облегчалось связами ихъ со всвии партіями Малороссін. Все это московскимъ властямъ было хорошо извъстно, и вотъ когда нужно было узнать что нибудь повършве, то воеводы тогда и обращались въ этому источнику всякихъ свъдъній-къ монахамъ.

Въ дълъ епископа Менодія приложено показаніе старца Софійскаго монастыря Іова Полотскаго, тогда же въ сентябръ мъсяцъ отобранное у него кіевскими воеводами. Въ сказкъ Іова Полотскаго читаемъ: «посланъ былъ я изъ Кіева въ проходцахъ съ отписками въ полки къ боярамъ и воеводамъ подъ Глуховъ. Когда я былъ въ Глуховъ, то казаки смотръли за щой, не лазутчикъ ли я; поэтому я и не дошелъ до полковъ бояръ и воеводъ. Тодучи назадъ въ Кіевъ, я ваважалъ въ Седневъ; здъсь тогда сидъяъ за карауломъ епископъ Менодій. А заходиль въ епископу и хотвль довъдаться, какъ онъ жеветь, намъниль ли государю или нътъ. Епископъ мит говориль, что хотвлъ вхать въ Кіевъ, только боядся боярина Петра Васильевича, потому что онз (епископъ) измънила есликому государю. Епископъ тогда послаль со мной письмо въ боярину Петру Васильевичу. Въ проходцы же я напросился самъ, ни съ къмъ не посовътовавнись». Уноминаемое здъсь письмо епископа Мееодія намъ неизвъстно.

Но и показаніе Іова Полотскаго не могло удовлетворить Шереметева. Кіевскимъ монахамъ, чтобы отвяваться отъ непріятнаго для нихъ Менодіева процесса, нужно было настоящимъ образомъ выдать епископа воеводамъ; для этого же необходимо было достать, напримъръ, такой документь, который могь бы служить наилучшимъ доказательствомъ Месодісвой измъны. И воть по всему видно, что неслучайно выручиль въ этомъ отношеніи віевское духовенство ихъ же брать, вирилловскій монахъ Ісвеніиль. Приводя показанія настоятелей кісвскихъ монастырей, мы пропустили сказку Мелетія Дзика, игумена Кирилловскаго монастыря. Само по себъ это показаніе инсколько. повидимому, не отличается отъ того, что писали и другіе кіевскіе игумены; въ немъ читаемъ: «вънынвшнемъ году, передъ Успеніемъ Пресвятыя Богородицы въ четвертокъ, взяли у насъ Дорошенковы казаки восемь воловъ и четыре коня. И я съ вадома боярина и воеводы кіевскаго отправиль своего чермеца из Дорошенку, чтобы онз могъ выполить и выплакать ващу животину. И писаль я съ черненомъ листь въ Дорошенку, чтобы онъ вельяъ намъ кони и волы отдать; а при этомъ я и Тукальскаго о заступленін просилъ. О ниыхъ же ниманихъ двлахъ я не писалъ до гетмана и благословенія у Тукальскаго не просыль ви на какія двла». Въ то время какъ составлялось это показаніе, воротился и носланный из Дорошенку монастырскій экономъ Ісаскіндь. Последній въ распросъ предъ воеводами сказалъ: «сентября въ первыхъ числахъ посладъ меня игуменъ къ гетману Петру Дорошенку просить о возвращении захваченныхъ воловъ и лошадей. Былъ я у гетмана подъ Секирномъ; Дорошенко держалъ меня четыре дна, а призвавъ нъ себъ говорилъ: «возьии вотъ этотъ листъ и отвеен въ боярину въ Кіевъ, что кровопролитіе учинилось отъ епискона Месодія». И показаль мив гетмань Месодієвой руки янсть къ Брюховецкому о бунтахъ и измънъ. Да въ тоже время обовный Дорошенковъ мив говориль: чне доводится-де епископа навывать Месодісмъ; подобаеть его называть Арісмъ еретикомъ, который учинилъ смущение церкви Божией и духовенству греческихъ странъ». Дорошенко же еще инв говорилъ: «извъсти въ Кіевъ боярину, что я провопролитья не хочу, а отъ чего началось вровопролитіе, я и по сіе время не зналъ бы, еслибы только Менодінвы листы инв не попались». Въ числъ множества въстей, сообщенных при этомъ Ісзеківлемъ воеводанъ, находимъ, что Дорошенко хочетъ подлинные Месодісвы листы послять къ государю къ Москвъ съ уманскимъ полковникомъ Ханенко и просить о принятия ихъ встахъ казаковъ до своей государевой милости.

Такъ или иначе, но только теперь Дорошенко выбражь изъ бужать, доставшихся ему после смерти Брюховецкаго, такой документь, который могь погубить Месодія; это было то самос вышеприведенное нами письмо Месодія въ Брюховецкому, которымъ последній возбуждался къ бунту. Но кроме этого, Дорошение теперь нашель еще нужнымь отправать съ leseкінлемъ къ кіевскимъ воеводамъ и свое посланіе (отъ 19 септября) следующаго содержанія: «ведомо то горавдо, что всякой превратень разумскочи себе и виноватымъ быть, на иныхъ невинных всякія неправды обращати обыкль и себв разумъючи предъ всями яко невиннаго. Такъ и тоть непостоянный и вирямь наполненъ всякихъ измънъ и превратства, Мееодій владыко, тайно, къ царскому величеству утоляючи присигою огнь свой внутренній, устнами явно ни о чесомъ вломъ не видати, до раздоровъ и провопролити началовъ быти вивняется. Самъ прямый съ тайнаго своего ухищренія и ядовівтыхъ золь умершаго Брюковецияго нь такимъ бунтамъ и кровопролитию подустиль и нь лютой смерти приведчи, свои всв

измины, непостоянства и из раздорань данных причины на умершаго обратиль, илялся живымь Богомь не знати о томъ ни въдать, не вадвись на себи доводу и свидътельства, отъ санаго жъ себя писаніень своимь подущаючи его умершаго на все зло для своихъ прихотей. И въ чемъ онъ запирается, ныть своего рукопесанія и ого списокъ для лутчаго разуньнім нь тебь, а самое подлинное нь царскому величеству повылаю: пусть правда неправеднаго посрамляеть очеса, а что престь во едину руку, а въ другую саблю, своими сущими усты объщался пріятно, охотнымъ творя на скорому кровопролитію. Види жь и выразуний сътого его письма и иныхъ прежнихъ знаковъ невостоянство и влословіе, двоедущіе того провратилго человъка, ижъ самъ въ кале лежить, протчикъ же съ собою влечеть». Это пославіе Дорошевково, какъ видинь, написано такъ, какъ будто онъ вналъ, кого въ Кјевъ допрашивають и о чоть допрашивають.

Докавательство намъны Месодія было теперь въ рукахъ у віовских воебодь в они вовкъ, кого передъ этимъ допрамивали по двлу епископа, оставили въ помов; не за то несчастія саного Месодія этинъ не ограничились. Шеренетень узваль за епископомъ еще новое дъло: сидя за нарауловь, онь вибщаль ратнымы людемы, которые его стерегии, такія рвин: «Дорошенко писаль из порелевскому величеству, чтобы государевыхъ ратныхъ людей и хлибные запасы отъ Смоленска ръкою Дивиромъ пропуснать не вельлъ. Пестому-де ратныхъ людей в хлюбныхъ запасевъ въ Кіево долгое время науъ, а чаять и не будеть». Услышають объ этомы, воеведы послаже допросыть Менодія (27 октября) объ его різчаль; но тоть отвъчаль, что подобныхъ словъ не говориль: «я только замътиль, показываль при втомъ Месодій, — на слова стоявшаге у меня на караул'в ротинстра Сонцева, что развые люди и живбные запасы идугь рокою Диворомъ, что когда я быль въ Черинговъ, то слышаль отъ провежиль Дорошенковыхъ навановъ: король-де польскій на просьбу велинаго госудиря довволить ратим хъ людей и хлабные запасы провозить им

Digitized by Google

Кісвъ Дивиромъ отказалъ; пусть-де великій государь посываетъ ратныхъ людей и хлюбные запасы своими порубемными городами». Такъ ли было дело или иначе, но тельке слова Месодія распространились по Кісву; восводы же, замътивъ, что отъ такихъ спископовыхъ речей въ людяхъ великое сумнительство и опасаясь, чтобы онъ и въ Кісвъ не завелъ какихъ бунтовъ, рашили тотчасъ же отправить его въ Москву. Сопровождать Месодія назначенъ былъ голова московскихъ стрельновъ Иванъ Мещериновъ; ему восводы наказали везти спископа съ великимъ посциненіемъ и береженьемъ.

Привевя своего арестанта въ Москву, Иванъ Мещериновъ объявиль (25 ноября) боярамъ следующее: «когда я шель ревою Дивпроиз и вышель изъ судовъ въ Лоевъ и прівхаль въ Старый Быховъ, то тамощий комендантъ спращивалъ меня: на какія мъста ъду и кого везу? Я отвъчаль, что ъду изъ Кіева въ Москвъ, а веву съ собою епископа Менодія. Тогда коменданть инв сказаль: «служа обоннь великвиъ государямъ, не остеречь тебя, Ивана, нельзя. Ты не взди на Могилевъ, потому что тамошніе мужнин, ввбунтовався, епископа етобыють, а тебя убыють; ногилевскіе мужник такіе же свое-вельны, какъ и запорожскіе казаки. За день до твоего прівода прибъжали къ намъ въ Быховъ о дву конь двое чернедовъ и спавали, что они изъ кіевскаго Печерскаго монастыря. Эти чернецы побъжали въ Могилевъ и мих теперь извъстно, что они тамоминихъ мужнюовъ вабунтовали, чтобы едископа отбить, а тебя убить. Могилевскому коменданту тебя оборовить некъмъ; у него гайдуковъ всего человъкъ пятьдесять. Ты повежай изъ Быхова на Чаусы, а потомъ на Смеленскъ.» И я по комендантовой осторожности повхаль на Чаусы». Чрезвычайно странное изв'ястіе: сейчась ны вид'яли, какъ повидимому безмощадно относился въ своемъ поваванія Инновентій Гизель иъ Месодію, а теперь оказывается, что монахи, какъ говорять, его монастыря затевають посредствомь бунта отбить спископа изъ рукъ московскихъ властей? Впрочемъ, очекъ можеть быть, что кіевское духовенстве не желало окончательно выдавать своего собрата моспалянь. Мещериновь далже покавываль: «когда я прівхаль въ Чаусы, то епископь началь браниться всякою бранью: «Богь-де до васъ добръ, что вы на Могилевъ не поъхали; увидали бы сани, что надъ ваши въ Могилевъ было».

Въ то время, какъ все сейчасъ описанное происходило въ Кіевъ, тогда же и въ Москвъ собирали всякія свъдънія, относящіяся къ бунту Брюховенкаго. Изъ этого матерізла, для обсужденія поступковъ Месодія, наиболье интереснымъ является показавіе близкаго къ нему человъка, нъжинскаго протопопа Симеона Адамовича.

Во второй половиев октября мвсяца прівхали въ Москву съ отписками боярина кн. Гр. Гр. Ромодановскаго нежинскій протопонъ Симеонъ Адамовичъ, братъ наказнаго гетмана Василій Многограніный и бывшій паменсий полковника Матвъй Гвинтовка. Въ Москов стали имъ разспрашивать о недовне происшедших в событых в в Малороссін. Многогращими и Гвинтовка объявили, что они за время бунта Брюховенкаго почти ничего не знають, нотому что сами находились въ вявены; нъжинскій протопопъ напротивъ даваль именно объ этомъ времени весьма подробныя понажения. Въ распросъ 25 октября онъ говориль: «намена Брюховенкаго началась съ техъ поръ, накъ у велинаго государя съ польскить королемъ учинился миръ. Тогда Брюховецкій разголосиль всей черви, что на веремиры в рашено Украйну испустомать, а старшина побрать въ полонъ; и вымыслилъ онъ ложные листы, будто парское величество призываль на разореніе Украйны крымскаго хана и что-де тъ листы перенями запорожны и прислами къ нему гетнану. А послъ того учинилъ Брюковеций съ полнованками тайную раду, какъ измъну нечать. Полиовании соинъвались BY OLO CHOBANY, MANNY ALO ONP HAR HORAMAGEN: H OUT BRIE то цвловаль полковивнамь престь, и полковичии ону целомали. Про ту мамбиу отъ меня танли; свъдалъ же я про вес отъ прилупкато полкованка Лавари Горлениа. Когда и это

узналь, то разсказаль все епископу Месодію и спископъ мев скаваль, будте онь про то не въдаеть; Герленке же инъ говориль, что спископъ про ту измену ведаеть. Да такъ же и объявиль про ту наимну имжинскому воевода Ивану Ржевскому, Ивану Лопатину и Василію Тяпкину; последнямъ двоимъ я совътовалъ скоръй убхеть изъ Нъжина, чтобы ихъ не захватили. Въ то время описконъ Месодій выдаваль свою дочь за племенинка Брюковеннаго и на ту свадьбу ввали изжинского восводу и начальныхъ модей, чтобы ихъ туть взать и отослать из Брюховециому; но они, по моей осторожиести, на ту сведьбу не пошли. За это на меня донесено было Брюховецкому, а въ моему дому приставили вараулъ и животы мои пересматривали. На сыропустной недала прищель я къ восводъ и говорияъ, что потду къ царскому величеству и про ту изивну самъ извъщу; отъ синскопа же и то сирываль и сказаль ону, что вду въ Прилучей монастырь. Когда я вовхаль неъ Нъжина, то на дорогъ меня захватили цазани и привежи иъ генивну въ Гадичь. Здись Брюковендій мин говерняв, что провь пролизвется еть меня, потому что я московскихъ людей предостерегь и теперь ихъ базъ крови ваять не мочно. И по разговорахъ со имой Брюновецкій хоталь казнить меня спертію, а потокъ отослель въ Густынскій монастырь полъ началь. Епискорь же Менодій, когда вывыжаль нев Ивжида, то инсаль въ восподе про немену Брюховецкаго; а когда онъ вывхаль въ свою мастность, то въ тоть же день учали казани приступать из городу». Вз этой части показания Симсова Адановича замечательно то, что опъ даже не наивкаеть на та рвин Менодія, колорыя последній, какъ все другіе показывають, произносиль и въ дому самого протопопа. Далье въ авсева скоп-сви» : «Молуне впоповоди отвярнимен инвавляюм нгумовъ отпускань мена къ опискову, и я быль у опискова и говориль: отиновиь бы онь из Брюдовецкому, ятобы тогь прикравать меня освободить и отпустить из прму опископу. Ввисионъ посыщаль о томъ нь гозману и токъ меня отпустиль за норукою протонона Григорія, Бунсанча. Когда в быль у епископа, то говориль ему со слезами, чтобы онь писаль къ Брюховецкому и отъ намвны отводиль. Епископъ мнв на то говориль, что онъ про ту намвну не въдаеть; а мнилось мнъ, что епископъ писать къ Брюховецкому не смветь, боясь быть отъ него ограбленнымъ и пойманнымъ, и потому епископъ посылалъ тайно проходца въ Кіевъ, чтобы бояринъ Петръ Васильевичъ присладъ ратныхъ людей и велълъ бы его взять въ Кієвъ. Послъ того, какъ ушелъ отъ Брюховенкаго изъ вязенья черниговскій полковникъ Демьянъ Многогръшный, епископъ посылаль меня къ полковнику Демьяну уговаривать, чтобы онъ царскому величеству служилъ по прежнему. Полновникъ мив на это свазалъ: «куда Войско Запорожское, туда и я; еслибы ты, протопопъ, прітхаль отъ себя, а не отъ епископа, и я бы тебя послушаль; епископа же слушать не хочу, пом и оы теоя послушаль; епископа же слушать не хочу, по-тому что онъ Брюховецкому свать». Трудно было для Симеона Адамовича оправдать Мееодія, а въ дъйствительности самого себя, оть участія въ бунтъ Брюховецкаго, но за то ему было несравненно легче воспользоваться для смоей цъли времецемъ, послъдовавшимъ за смертію Брюховецкаго: «нынъ епископъ Мееодій въ Кіевъ,—показываль далъе Симеонъ Адамовичъ, а навъ туда прищелъ, того не въдаю; слышалъ, что ушелъ наъ вязенья отъ Дорошенка и отъ митрополита Тукальскаго изъ Умани. Служба енископа къ царскому величеству во время изивны Брюховецкаго была и отъ Дорошенка и интрополнив пострадаль много. Да и я, протополь, отъ Брюховецкаго и вапорожскихъ полковниковъ мученія приняль многія и къ смертной казани быль привожень многожды и животы мов всв пограблены безъ остатку; да и жена моя нынв въ вязеным у Дорошенка». За симъ изъ показанія Симеона Адамовича видно, что и онъ, точно также какъ и Месодій, быль въ ру-кахъ у Дорошенка. Объ этомъ своемъ пребываніи въ Чиги-рицъ протопопъ между прочимъ говориль: «а какъ меня при-везди въ Чигиринъ изъ Прилукъ, то неворили миз Тукальсдій, Юраска Хмельницкій и Дорошенко: «для чего-де ты про-топопъ не хочещь добра своей отчивий, а хочещь добра Мея

мвъ?» И я протопопъ имъ отвъчалъ: «для того-де добра хочу Москвъ, что на то присягалъ царскому величеству; а нынъ, коли я въ вашихъ рукахъ, то и стану чинить то, что велите». Говорилъ я то для того, чтобы мит отъ нихъ выманиться; а какъ выманился, то и ушелъ въ Нъжинъ». Кромъ сейчасъ приведеннаго Симеонъ Адамовичъ сообщалъ въ своемъ показаніи цълый рядъ разнообразныхъ извъстій: о смерти Брюховецкаго, о митрополитъ Тукальскомъ, между прочимъ исторію, какъ онъ сдълался митрополитомъ, о Дорошенкъ и другихъ лицахъ, о мяхъ замыслахъ и тому подобное.

Въ Москвъ не хотъли удовлетвориться сейчасъ изложенными показаніями Симеона Адамовича, такъ какъ по всему было видно, что онъ зналъ в дълалъ несравненно болве того, чъмъ сколько теперь сообщалъ. Да къ тому же, кажется именно въ это время, быль получень въ Москвъ одинь документь, содержавіе котораго заставляло правительство обратить особое внимание на нъжинскаго протопопа. Какъ бы въ отвътъ на различные намеки Месодісвыхъ показаній, касающихся Лаваря Барановича, последній переслаль въ Москву письмо къ себъ наказнаго гетмана Демьяна Многогръшнаго. Въ этомъ письмъ говорилось, что «нынвшния война съ великимъ государемъ уросла за повождениемъ и благословениемъ Менодія епископа и его послушника нъжинскаго протопопа». 28 октября Симеона Адамовича снова распрашивали по священству и овъ теперь даль уже такое показаніе: «въ Гадичь меня привозиль полковникь Иванъ Соха и мучивъ животы мон отобраль и отдаль Брюховецкому. Будучи въ Гадичъ, я за епископа Менодія стояль, что онь царскому величеству не изывиникъ. Брюховецкій же мив на то сказалъ, что епископъ обо всемъ его дълъ въдаетъ, и показалъ миъ письмо епископа, въ которомъ тотъ писалъ о походъ боярина Нащокина». Симеонъ Адамовичъ при этомъ сообщилъ всю суть содержанія извъстнаго намъ Месодієва письма въ Брюховецкому о бувтахъ, и затвиъ говорилъ: «а то письмо писано епископомъ противъ письма Брюховецкаго, которое тоть писаль послв

праздника Рождества Христова. Брюховецкій тогда писаль епископу, объявляя, что «бояринъ Асанасій Лаврентьевичъ Нащокинъ идетъ со многими ратьми и что миръ сталъ межъ царскимъ величествомъ и королемъ польскимъ не для новыхъ новинъ. Для чего бояринъ идетъ? Коли намъ надобны были войска, въ тъ поры не посыловано, а когда ненадобно, то перво посылаютъ». Тотъ листъ епископа, по смерти Брюховецкаго, находится у митрополита Тукальскаго. Да и всъ люди малороссійскихъ городовъ когда услышали, что будетъ походъ въ Кіевъ царскаго величества, а послъ увъдали, что идетъ бояринъ съ ратными людьми, отъ того встревожились».

Послъ того какъ Симеонъ Адамовичъ выдалъ такимъ образомъ своего благодътеля въ Москвъ, уже не стали разыскивать, насколько самъ протопопъ содъйствовалъ вмъстъ съ Менодіемъ начатію бунта Брюховецкимъ. Симеонъ Адамовичъ, возвращаясь съ своими товарищами на родину, «зъло хвалился милостію великаго государя и говорилъ: на Москвъ насъ великій государь пожаловалъ, чего мы и недостойны»; а въ то же время Мещериновъ, привезя въ Москву Менодія, заявлялъ боярамъ: «когорый нъжинскій протопопъ прівзжалъ къ великому государю къ Москвъ, и онъ нъжинскому епископу (то-есть Менолію) другъ и мысль у нихъ была одна».

Зимою 1668—1669 года въ Москвъ происходилъ судъ надъ блюстителемъ кіевской митрополіи епископомъ мстиславскимъ и оршанскимъ Мееодіемъ. Хотя дъло Мееодія не было такое громкое и не имъло такихъ важныхъ и страшныхъ послъдствій, какъ дъло Никона, но по сущности своей оно было совершенио одинаково съ послъднимъ.

Когда епископа Месодія привезли въ Москву, то посадили въ заключеніе, если не ошибаемся, въ Чудовъ монастырь; затъмъ съ него снимали допросы относительно его дъятельности во время бунта Брюховецкаго. Судьями надъ Месодіемъ были патріархи александрійскій Пансій и московскій Іоасафъ

съ еписковами, архимандритами и другими духовными лицами; въ допросахъ принимали участіе бояре и думные люди.

Изъ извъстныхъ намъ отрывковъ дъла объ еписковъ Мееодін приводимъ здъсь вопросы, поставленные ему на судъ и данные вмъ на нихъ отвъты. Первымъ вопросомъ, какъ видно, былъ тотъ, что съ его Месодіева прівзда въ Малороссію, послъ того какъ овъ сосваталъ свою дочь за племяншика Брюховецкаго, начались тамъ бунты и всякое дурно.

Месодій на это отвівчаль: «что-то за фондаменть, что я посватался съ Брюховецкимъ и будто оть того бунты начались? Помирившись по указу великаго государя съ Брюховецкимъ, я выдаль за его племянника свою дочь, не въдая его изміны».

Вопросъ: «для чего ты, епископъ, таясь и не описуясь съ бояриномъ Петромъ Васильевичемъ, вздилъ въ Гадичъ въ гетману и былъ у гетмана, а боярину Петру Васильевичу въдомости, что у гетмана тогда была рада, не учинилъ?»

Отвътъ: «въ томъ я предъ великимъ государемъ виноватъ, что таясь и не описуясь съ бояриномъ Петромъ Васильевичемъ, въ Гадичъ у гетмана былъ; чинилъ я то простотою и пріважалъ въ то время прощаться (мириться) съ Брюховецкимъ. Дълалъ я то по указу великаго государя, по прошенію Ивашки Брюховецкаго и по совъту печерскаго архимандрита. Ночевалъ я тогда у Брюховецкаго одну ночь (то-есть, должно быть въ дому у Брюховецкаго), а многихъ ночей у Брюховецкаго не ночевалъ и съ нимъ не просиживалъ; шлюсь въ томъ на стръльцовъ, что отъ измънничьяго убойства ушли- Ивмънниковъ я и въ то время отъ измъны унималъ; а въдомости къ боярину Петру Васильевичу о радъ не далъ, потому что у Брюховецкаго въ то время рады никакой не было. Да въ то время въ Гадичъ былъ Бутовичъ (протопопъ)».

Вопросъ: «для чего ты, епископъ, будучи въ Нъжинъ, въ дому своемъ и у протопопа, при архимандритъ Иннокентіи Гизелъ, Иванъ Лопатинъ и при другихъ говорилъ, что тебъ на Москвъ было безчестье, — корму и соболей давали мало; говорилъ сердито и безчестно о вельможныхъ московскихъ архіереяхъ и всякихъ чиновъ людяхъ, — правы ихъ хулилъ? Дла чего, забывъ премногую къ себъ милость великаго государя, началъ въ міръ вмѣщать злыя слова, отъ которыхъ у казаковъ и всякихъ чиновъ людей зло и бунты умыслились»?

Отвътъ: «жалованья мнт на Москвт давано много, не по моему достоинству. Присловицъ и укоризненныхъ словъ россійскаго государства объ архіереяхъ и боярахъ я не говорилъ; шлюсь въ томъ на нъжинскаго протопопа Ивана Лопатина и другихъ тогда бывшихъ въ Нъжинъ. Милости къ себъ великаго государя забыть мнт было нельзя; злыхъ словъ въ міръ не витщалъ и бунты всчались не отъ моего умышленья».

Вопросъ: «говорилъ ты, епископъ, при Василіи Тяпкинъ, Лопатинъ и другихъ, что бояринъ Асанасій Лаврентьевичъ Ордынъ Нащокинъ идетъ въ черкасскіе города со многими конными и пъшими людьми, чтобы малороссійскіе города высъчь, выжечь и до основанія раззорить?»

Отвътъ: «такія слова я говорелъ Василію и Ивану не отъ своего лица, а что-де пошли такія річи и слышаль я ихъ отъ разныхъ тамошнихъ людей. Говорилъ я: «каковы великаго государя грамоты присланы къ Брюховецкому и ко миз и чтены на молебнахъ, и въ тъхъ грамотахъ, что Кіеву и всему малороссійскому краю, задивпрскимъ жителямъ, быть или не быть за великимъ государемъ, того не написано. А какъ я быль въ Гадичъ у Брюховецкаго, то при мвъ пріъхали съ Мосввы бунчужный да подписокъ и говорили, что бояринъ-де Асанасей Лаврентьевичъ принялъ ихъ неласково, великаго государя къ рукъ не поставилъ и говорилъ имъ то, что-де они великому государю ненадобны, пора-де ихъ отставить». Да тотъ бунчужный и въ Нъжинъ у меня на объдъ при Василіи Тяпкинъ и многихъ людяхъ такія же слова говориль, — и отъ того въ налороссійскихъ городахъ учивилось сумнительство. А про боярина Асанасія Лаврентьевича, что онъ идетъ къ Кіеву съ ратными людьми, подлинно мив было невъдомо и узналъ я то отъ глуховскаго атамана, который миъ сказалъ, что прівхалъ съ Москвы глуховской маляръ и говоритъ, что обогналъ за Калугою ратныхъ многихъ людей. Я епископъ писалъ о томъ къ Брюховецкому, что хотя бояринъ Аеанасій Лаврентьевичъ и идетъ съ войскомъ въ малороссійскіе города, то идетъ не для посъченія малороссійскихъ жителей, а чаю то, что идетъ для расправныхъ дълъ».

Вопросъ: «ты епископъ говорилъ Ивану Лопатину, по поводу мира между великими государями и посылки боярвна Аванасія Лаврентьевича, что возьмешь въ правую руку мечъ, а въ лъвую крестъ, и будешь противъ ратей обоихъ великихъ государей стоять. Для чего ты такія страшвыя и непристойныя слова говорилъ»?

Отвътъ: «кто такія ръчи говоритъ, тотъ будь анаеема и проклятъ въ нынъшнемъ и въ будущемъ въцъ. Примествію великаро государя въ Кіевъ я самъ радовался и людямъ про то сказывалъ; а объ отдачъ Кіева ляхамъ я какъ Брюховецкому въ Гадичъ, такъ и въ Нъжинъ всъмъ говорилъ, что то дъло нестаточное, чтобы государю Кіевъ отдавать и идти на богомолье въ чужую отчину. Шлюсь на Ивана Лопатина и Василія Тяпкина: такія ръчи я точно говорилъ, но говорилъ про поляковъ; а то и теперь говорю, будутъ Кіевъ ляхамъ отдавать и я возьму въ одну руку крестъ, а въ другую мечъ. Говорилъ я Лопатину и Тяпкину такія ръчи за совътъ; да м будучи на Москвъ, я великому государю говорилъ, что ляхамъ не радъ».

Вопросъ: «говорилъ ты, епископъ, Лопатину, что боярвнъ Асанасій Лаврентьевичъ на твой слова—о прибавкъ ратныхъ людей въ города или о выводъ воеводъ—тебя не слушалъ, на твои слова плевалъ и ставилъ ихъ ни во что»?

Отвътъ: «такихъ словъ Лопатину я не говаривалъ, вольно ему затъять. Говорилъ я только, что бояринъ Аеанасій Лаврентьевичъ мить о Дорошенкъ сказалъ: «плевать на Дорошенковы затъи, нынъ мирное время».

Вопросъ: «сказывали боярину П. В. Шереметеву взятые языки въ распросахъ, что велятъ имъ противъ великаго государя ратныхъ людей стоять измънники Ивашка Брюховецкій, ты епископъ Мееодій и Васька Дворецкій. Для чего ты отъ такого злаго начинанія измънниковъ не отвращаль»?

Отвътъ: «а къ бунту не возбуждалъ; когда я былъ у Брюховецкаго въ Гадичъ, то тогда объ его затъяхъ не въдалъ; да и послъ того тому не върилъ до тъхъ поръ, какъ Ивашка государевыхъ ратныхъ людей въ Гадичъ побилъ. Когда же начались бунты, то я отъ измъны унималъ и за измъну многижды укорялъ».

Вопросъ: «когда бунты и кровопролитіе начались, оть чего ты, епископъ, въ Кіевъ и въ иные города къ воеводамъ о той измънъ вскоръ не писалъ? Еслибы ты той измъны не въдалъ, то когда бунты начались, ты бы къ милости великаго государя прибъгъ»?

Отвътъ: «еслибы я измъну въдалъ и ей злорадствовалъ, то нынъ бы великому государю предъ вами великими архіерен вину свою принесъ; еслибы я намвну въдалъ, то тогда бы и свадьбу повиня въ Кіевъ прівхалъ. А я о томъ вломъ отступленіи ничего не въдаль до тъхъ мъстъ, какъ бунты начались, тогда же я на измънниковъ кричалъ, ихъ обличалъ и отъ зла унималъ. И нынъ я не неволею взять, а прибъгъ къ милости великаго государя, самъ прівхаль въ Кіевъ; а изъ Кіева бояринъ Петръ Васильевичъ съ товарищи прислади меня сюда. А то, что сумнительство въ Нъжинъ и въ иныхъ малороссійскихъ городахъ отъ жителей слышалъ, то объ этомъ великому государю я писалъ еще 9 января, а въ Кіевъ о томъ въдомости не давалъ потому что боярину Петру Васильевичу мочно было въдать то и безъ моего письма. А впрочемъ в съ Василіемъ Тяпкинымъ приказываль объ этомъ словесно; послъ же того въ Кіевъ писать было не съ къмъ, вздоковъ не было. Да и воевода Ив. Ржевскій мив тогда скавываль, что онъ про шатость и сумнительство писаль къ воеводамъ въ Кіевъ, Переяславль, Черниговъ и Остръ; про измвну же казапкую и самъ овъ ввдалъ».

Вопросъ: «какой ты, епископъ, листъ писалъ нынвшияго года въ сентябръ мъсяцъ къ игумену Михайловскаго кіевскаго Златоверховаго монастыря, въ которомъ листу и архимандричье имя написано? А въ томъ листу написалъ ты то, чего и въ разумъ и въ смыслъ человъческій не взыдетъ, что имъ духовнымъ слушать не надлежитъ, а тебъ писать того непристойно»?

Отвътъ: «я тотъ листъ къ нгумену Михайловскаго монастыря писалъ и въ томъ листу пенялъ на кіевскихъ властей (Шереметева съ товарищи), что они напрасно на меня измену ваводятъ и до святыни меня не допустили. Да жаловался я въ томъ листу и на Тукальскаго, что онъ называлъ меня архіерейства недостойнымъ для того, что я поставленъ отъ московскихъ архіереевъ и великому государю добра хочу».

Вопросъ: «когда ты, епископъ, былъ вынъ въ Кіевъ за карауломъ, то ратнымъ людямъ вмѣщалъ, что рѣкою Диѣпромъ ратныхъ людей и хлѣбные запасы не пропускаютъ»?

Отвътъ: «такихъ ръчей я не говорилъ; затъяно то на меня». Вопросъ: «для чего ты, епископъ, Ивану Мещеринову въ дорогъ говорилъ: Богъ-де до васъ добръ, что поъхали со мною не на Могилевъ, а еслибы поъхали, то увидъли бы виды»?

Отвътъ: «такихъ словъ я Ивану Мещеринову не говаривалъ.

Здвсь въ допросъ вмѣшался чудовской архимандритъ loaкимъ (малороссіанинъ по происхожденію, бывшій передъ этимъ монахъ Межнгорскаго монастыря, а въ послъдствіи натріархъ всероссійскій): «сказывалъ ты мнѣ епископъ, что еслибы съ тобою поѣхали на Могилевъ, то могилевцы хотѣли тебя у Ивана Мещеринова отнять».

Отвътъ: «такія слова я тебъ архимандриту говорилъ».

Святвише патріархи говорили епископу Менодію: «будеть ты, епископь, въ измівні сограниль, и ты бы вину свою къ великому государю и къ нашъ архіереямъ, убоявся суда Божія, принесъ».

Мееодій патріархамъ: «вины за собою не знаю».

Бояре и думные люди съ соизволенія патріарховъ говорили Менодію: «ты, епископъ, въ той измѣнѣ умышленіе свое таишь; а есть на тебя въ той измѣнѣ свидѣтельства».

Менодій боярамъ: «я намъны не умышлялъ, а свидътельства на меня объявили бы».

Свидътельствованные листы предъ святъйшихъ патріарховъ были принесены. Читали епископу архимандрита Иннокентія Гизеля и кіевскихъ властей свидътельствованныя письма. По прочтенію ихъ Мееодій далъ такой отвътъ: «кіевскія власти на меня, епископа, написалы тъ листы неправдою, по принужденію боярина Петра Васильевича Шереметева. Шлюсь на тъхъ властей, что написали на меня по неволъ; и овитогда правду скажутъ, когда по указу великаго государя бояринъ Петръ Васильевичъ наъ Кіева будетъ перемъненъ».

Читали листъ наказнаго гетмана Демьяна Многогръшнаго, что нынъшняя война на Украйнъ уросла за повожденіемъ и благословеніемъ епископа Мееодія и его послушника, нъжвискаго протопоца. На это Мееодій отвъчалъ: «Демьянъ на меня напрасно солгалъ и затъялъ для того, что во время измъны я его обличалъ и кричалъ на него народне; шлюсь въ томъ на него Демьяна и на весь Черниговъ. Я еще и передъ этимъ къ нему Демьяну объ обращеніи писалъ, а онъ за то меня изловилъ и взялъ».

Читали листъ самого епискова Менодія къ измѣннику Ивашкѣ Брюховецкому, чтобы тотъ жилъ съ великимъ остерегательствомъ, что теперь дѣло идетъ не о ремешкѣ, а о цѣлой кожѣ и т. д. На это отвѣтъ: «такого листа я къ Брюховецкому не писалъ. Писанъ этотъ листъ вражьимъ навождевіемъ, подложный, съ доводу Тукальскаго митрополита. Я нисалъ къ Брюховецкому иной листъ противъ его письма ко мнѣ, какъ онъ писалъ, что будто бояривъ Ананасій Лаврентьевичъ идетъ малороссійскіе города полякамъ отдавать. Я противъ того письма къ Брюховецкому писалъ, что то дѣло нестаточное и онъ бы гетманъ послалъ къ великому государю Василія Дворецкаго бить челомъ о всякихъ дѣлахъ и о смутѣ объявилъ»...

Окончаніе бумагь о судт надъ епископомъ Менодіемъ намъ неязвъстно. Знаемъ только, что всеобщая аминстія малороссіянамъ, данная посяв бунта Брюховецкаго, какъ видно, въ извъстной мъръ распространилась и на Меоодія: съ нимъ не было поступлено такъ какъ съ Никономъ, -- Меоодій остался въ своемъ епископскомъ савъ. Но московскій ставленникъ не быль возвращень къ прежней своей должности блюстителя кіевской митрополія: эту должность сталь исправлять Лазарь Барановичъ. Мало того, Менодія даже не отпустили на родину и онъ долженъ былъ дожить свой въкъ въ Москвъ, въ Новоспасскомъ монастыръ «безъисходно». Неизвъстность для васъ дальнъйшей исторіи Мееодія простирается до того, что мы не знаемъ года его кончины. Къ тому же, въ Новоспасскомъ монастыръ, посять французскаго разворенія, не осталось за предшествующее время никакихъ документовъ и тому подобныхъ тявнныхъ памятниковъ; а въ общей усыпальницв подъ Спасопреображенскимъ соборомъ, среди родовыхъ могиль боярь Романовыхъ, князей Куракиныхъ, царевичей Свбирскихъ и имъ подобавать всероссійскихъ знаменитостей, ватерялась могила бывшаго прижинского протопопа Максима Филимонова; во всякомъ случав, при всемъ нашемъ старанін, мы не могли отыскать его надгробнаго памятника.

Епископъ Менодій Филимоновичь открываеть собою рядь твхъ ученыхъ и талантливыхъ церковно-государственныхъ двятелей изъ малороссіянъ, въ числъ которыхъ въ послъдствіи встръчаемъ св. Димитрія Туптало, Стефана Яворскаго, Оеофана Прокоповича, Георгія Конисскаго. Большинство изъ нихъ оказало важныя заслуги государству и церкви; но оказывали они эти заслуги только тогда, когда находились подъ руководствомъ правительствъ Петра и Екатерины Великихъ. Эти же послъдніе никогда не нуждались въ Сильвестрахъ и не изобрътали Никоновъ.

Г. КАРПОВЪ.

22 девабря 1874 года.



## "ЖИЗНЬ ІИСУСА ХРИСТА"

## ДОКТОРА ФАРРАРА '.

"The life of Christ. By Fr. W. Farrar." In two vol. 1875.

Помимо встать предзанятыхъ богословскихъ митий, глубокій интересъ, который приковываеть къ предмету этой кинги, долженъ быть признанъ однимъ изъ самыхъ знаменательныхъ, если не самымъ знаменательнымъ фактомъ и въ исторіи и въ современномъ состояніи міра. Оставивъ въ сторонъ истину христіанскаго ученія, стоитъ обратить вниманіе на безспорныя обстоятельства Между литературными памятниками періода древней римской имперін существують четыре весьма краткія сказанія, представляющія описаніе жизни и словъ человъка по имени Інсуса, жившаго въ іудейской провинціи. Нътъ никакого сомивнія, что такая личность существовала, что онъ выдаваль себя за Мессію, котораго ожидали іуден, и что онъ былъ преданъ смерти вакъ преступникъ Понтіемъ Пилатомъ. Но, судя по понятіямъ того времени, поприще Его было неславно. Онъ жилъ въ совершенной неизвъстности до 30-лътняго возраста, а когда Онъ выступилъ на общественную дъятельность, возбудиль такую вражду среди своего народа, что черезътри года, а можетъ быть и ранъе, она довела Его до распятія.

<sup>1)</sup> Изъ англійской газеты "Times".

Его последователи говорили, что Онъ воскресъ изъ мертвыхъ; но во всякомъ случав ничего не прибавилось къ его общественной жизни послъ Его распятія. Нъсколько лътъ спустя послъ Его смерти составлены были четыре вышеупомянутыя нами сказанія. Они совершенно отличны отъ обычныхъ про-изведеній литературнаго искусства. Они чужды всякихъ при-тяваній относительно слога; они какъ бы пренебрегають обычными правилами сочинения и такъ кратки, что легко могутъ вивститься въ очень небольшой карманной книгв. Сравнительно съ обывновенномъ образцемъ біографій они представляются голыми очерками. Однако эти четыре небольшія книги со времени ихъ обнародованья до настоящаго дня успъли приковать вниманіе самой образованной части міра въ личности, о которой они говорять. Правда, другое обстоятельство вынудило виманіе къ Его притязаніямъ. Онъ оставиль общество, пересоздавшее цивилизацію, и Основатель Церкви Христовой даже съ чисто мірской точки зрвнія овладъваеть несравненно большимъ вниманіемъ чъмъ даже такой человъкъ какъ Цезарь. Но церковь сама по себъ не даетъ средствъ познакомиться съ Его характеромъ. Образъ, вызывающій удивленіе и подражаніе христіанскаго міра, просіяль чрезь эти четыре краткія сказанія. Правда, великая идея жертвы живеть въ знаменующихъ Его обрядахъ и торжественныхъ символахъ; но цъльный характеръ, духъ, мысли, слова, дъла, которыя создали личность Христа, содержатся въ этой лътописи о трехъ годахъ общественной Его жизни. Не удивительно, что люди съ возрастающимъ интересомъ ищутъ изъясненія этого феномена, и что и христіане и не христіане одинаково пристально всматриваются въ четыре Евангелія, которыя открываютъ во всякомъ случать самое могучее изъ человъчеснихъ вліяній. Интересъ ростеть по мърт того, какъ изследованіе становится дъятельнъе и умозръніе смълъе. Самыя значительные религіовные споры давно уже со всею страстностію останавливались на жизни Христа, и это по всемъ признакамъ всегда будетъ продолжаться. Жизнеописанія Христа следують одно за другимъ, предлагая все новое равъяснение этой великой исторической задачи или какое либо подтверждение прежняго объяснения. Всъми признано, что эта задача должна быть разъяснена, и какия бы то ни были теории, эта величественная личность и эти глубоки изречения все еще владъютъ совъстью и сдерживаютъ, даже когда смущаютъ, разумъ западнаго мира.

Изследованія въ настоящемъ столетін неисчислимо увелячили средства къ уразумънію обстоятельствъ этой таниственной жизни. Востокъ изученъ какъ никогда не былъ прежде, и тысяча событій, подробностей, оборотовъ мысли и языка въ Евангелів получили новое освіщеніе. Религіозная мысль расширилась, хотя можеть быть не углубилась, и историческая оцвика развилась въ лучшихъ нашихъ писателяхъ и въ обществъ вообще такъ, что критика пріобръла какъ бы новый органъ чувства. Неутомимые труды нашцевъ разсладовали всъ хранилища древней учености и собрали сумму фактовъ шав іудейскаго, римскаго и греческаго быта, которые оказывають пеоправимую услугу для проясненія исторіи и ся теченій. Другіе воспользовались этими фактами, чтобы возсоздать жизнь Христа. Штраусъ пытался изъяснить Евангеліе какъ нарошеніе CECTEMATHTECKOE миоовъ около **НВСКОЛЬКИХЪ** фактовъ. Ренанъ относится къ нимъ какъ къ роману, вышедшему изъ прекрасной жизии. У насъ въ Англіи популярный писатель пытался эклектическимъ обращениемъ съ предметомъ развить совершенно новый идеаль дела Христова. Подобныя попытки продолжаются и въ Германіи и Англіи. Но оставался одинъ планъ, женъе честолюбивый, хотя достаточно трудный для исполненія, который и если быль испробовань то никогда не былъ приведенъ въ исполнение способной рукой для англійской публики. Онъ состоить вътоиъ, чтобы принять объяснение личности Христа и Его двла, вакое сохранилось въ жристіанскомъ преданів, и съ этой точки зрвнія освътить его свътомъ всъхъ нашихъ новъйшихъ историческихъ, критиче-скихъ и археологическихъ пріобрътеній. Весьма достойно ува-женія предпріятіе г-дъ Касселей, которые, какъ мы узнаемъ изъ предисловія книги, возъимвли мысль такого труда. Они хотвли, сказано въ предисловіи, дать въ руки читателямъ такой очеркъ жизни Христа на землъ, который бы помогъ имъ яснъе воспроизвести эту жизнь и цъльнъе уразуподробности последовательность Евангельскихъ ¥ сказаній. Сперва они обратились въ извъстному богослову, который приняль предложение, но возведение его въ енископство помъщало ему выполнить задуманное. После этой неудачи, они предложили д-ру Фаррару, директору коллегіи Марльборосской, взяться за эту работу: двло очень трудное для директора большаго общественнаго заведенія. Но глубовій интересъ, который д-ръ Ферраръ чувствовалъ къ этому предпріятію, побудиль его принять савланное ему предложеніе, и въ названной внигв мы имбемъ результать того, что очевидно было для него задушевнымъ трудомъ многихъ лътъ. Необходиныя для этого великаго дела качества, соединившіяся въ д-ре Фарраръ, во иногихъ отношенияхъ не обыкновенны. Какъ отличный лингвисть, онъ способень какъ немногіе, оцінить результаты критической разработки текста; какъ истинный ученый онъ знакомъ со встин пособіями, которыя можеть доставить литературное знаніе для проясневія предмета, и въ тоже время какъ серьезный богословъ, онъ обладаетъ тонкимъ чутьемъ къ духовному значенію твхъ словъ и событій, которые онъ передаеть. Всв эти качества онъ вполив приложиль кь двлу въ своей исторіи. Подготовившись въ нъкоторой мъръ къ своей работв, онъ посвтилъ Палестину и постарался познакомиться съ сценами дъйствія, съ обычаями и мъстными вліяніями, среди которыхъ прошла жизнь Христа. Изъ страницъ самой книги, независимо отъ сказаннаго въ предисловін, видно, что онъ вполив усвоилъ себв всю литературу предмета, съ Мишны и Талиуда до саныхъ повдетишихъ измецкихъ умовръній, и можно только удивляться, какъ среди трудовой жизни онъ могъ найти время для такого общирнаго изученія.

Результатомъ всего этого является сочинение, которому много будутъ обязаны и богословская наука и религюзная

жизнь въ Англія. Въ сущности книга совершенно чужда полемики и написана даже безъ всякаго прямаго и спеціальнаго отношенія къ нападеніямъ спектической критики. Исторія задумана «открыто и безусловно» съ точки зрвнія вврующаго и ея величайшій интересъ состоить именно въ томъ, что это есть простой разсказъ о жизни Христа, какъ она отразилась въ благочестивой и воспріничивой душъ. Однако д-ръ Фарраръ справедливо надъется, что косвенно его книга затрогиваетъ многіе трудные вопросы поднятые современными скептиками. Сотни критиковъ напримъръ, говоритъ онъ, опровергають авторитеть Евангелія на основаніи существующихь или предполагаемыхъ въ нихъ противоръчій. Д-ръ Фарраръ не испестрилъ страницъ разборомъ мелочныхъ разногласій; но говорить онъ-я сознательно не избъгаль крупнаго и явнаго затрудненія, и постоянно старался преимущественно молчаливымъ теченіемъ самаго разсказа показать, что многія изъ этихъ возраженій отнюдь не непреодолямы, и еще болъе такихъ, которыя недобросовъстно придирчивы или совсъмъ фантастичны. Подобное непрямое дъйствіе, нътъ сомивнія, можеть быть достигнуто относительно болве врупныхъ затрудненій. Въ своемъ предисловін д-ръ Фарраръ защищаеть свою въру въ чудеса красноръчивымъ обращениемъ къ общему свидътельству исторіи и философіи въ пользу христіанства. Тому, говорить онъ, кто отвергаеть чудеса, кто думаеть что высочайшая нравственность и чистыйшее благочестіе, которыя міръ когда либо видълъ, вызваны религіей, основанной на заблужденія или лжи-исторія міра должна, мев кажется, остаться неразръшниою загадкой или возмутительнымъ обманомъ». Онъ не разъ повторяеть эту защиту относительно болве поражающихъ чудесъ; и совершенно справедливо говоритъ, что если кто допускаеть чудеса вообще, то ничего не выигрывается твиъ, что ихъ низводятъ до степени, на которой разсказъ о нихъ казался бы болъе удобопріемлечымъ. Правда, онъ отказывается буквально понямать разсказъ о бъсахъ вопедшихъ въ стадо свиней и предполагаетъ, что мы здъсь инъемъ просто

разсказъ о странномъ случав, какъ онъ показался глазамъ учениковъ, и что ивдъ надобности приписывать Христу утвержденіе, что бъсы овладъвають животными. Однако онь не входить въ разсуждение о томъ, чемъ могли бы быть защищены такія разграниченія, и коротко говоря, онъ гдв встрвчается съ подобными вопросами оставляетъ ихъ, непускаясь въ докавательства. Но значительное косвенное вліяніе оказано въ пользувъроятности повъствованій о чудесахъ, если приведенныя событія являются не единичными чудесами, а въ гармовической связи съ ходомъ исторіи и характеромъ и цълями дъятеля. Такое дъйствіе можеть быть отлично произведено искусснымъ разскавомъ, и д-ръ Фарраръ по всей кангъ часто успъваетъ одной силой изящества своего разсказа и изложеніемъ окружающихъ событій ярко выставить твсную связь и взаимную зависимость разнообразных в элементовъ Священной Исторіи. Однимъ словомъ, въ отношеніи въ свептическимъ возраженіямъ, сила этой кинги заключается въ томъ, что она представляеть въ самомъ благопріятномъ свете тогь видь, который жизнь Христа носить, когда на нее смотрять съ православной точки врвнія. Мыслящая душа не оставить чтенія этой кинги, не почувствовавъ, что она открываетъ прекрасный и гармоническій образъ. Она возведеть мысль частныхъ возраженій къ пониманію цвлаго предмета в по крайней мірів поможеть добросовістнымь противникамь отдать справединвость христіанскому предавію.

Въ цъломъ авторъ остался въренъ главному своему намъренію, какъ онъ самъ говоритъ — «свангельскую исторію разсказать такимъ образомъ и съ такими поясневіями, чтобы съпомощью всъхъ доступныхъ мит свъдъцій, которыя были собраны въ теченіи въковъ, даже простые и неученые могли бы понять и войти въ человъческую обстановку жазни Сына Божія». Тутъ же онъ прибавляеть, что онъ надъется, что предлагаеть многое, годное и для ученыхъ читателей, и по нашему митанію не обманется въ своихъ ожиданіяхъ. Книга написана въ популярной формъ, но она въ послъдовательному

разсказу о событіяхъ жизни Господа нашего привносить изсявдованія богослововь, которые имвли возможность посвятить этому предмету, а иногда одной какой либо частной сторонъ его лучшіе годы непрерывно трудовой жизни. Эти выводы доступны темь, кто можеть пользоваться богатыми библіотеками или покупать дорогія книги, но не легко было составить себъ при среднемъ объемъ чтенія понятіе объ отношеніи новъйшихъ изслъдованій къ всему ходу Евангельской Исторіи. Д-ръ Фарраръ съумвлъ по крайней иврв въ болве доступной формф, чвиъ прежде, представить сводъ традиціональныхъ, критическихъ и философскихъ толкованій, сділанныхъ на сказаніе. Въ нъноторыхъ случаяхъ ны желали бы болье строгаго разсужденія; иногда онъ увертывается отъ серьезнаго противника въ блестящемъ облакъ риторики; но несмотря ва всъ подобные недостатки или недосмотры нътъ сомнънія, что его книга много расширитъ кругозоръ большинства духовенства. И тъмъ болъе дъйствительна будеть эта услуга, что разсматриваемая книга устраняеть болье сложныя затрудненія и удаляеть ихъ на другую арену. Она остановить внимание многихъ, которымъ нътъ ни времени ни напряженія ума, нужнаго для чтенія полемическаго трактата, в доставить имъ свъжіе источники наученія и новые взгляды на знаконыя событія. Сочиневіе декана Станлея о іудейской церкви, несмотря на многія вовраженія вызываемыя имъ съ извъстной догматической точки врвнія, расширило для многихъ изъ духовенства и мірянъ господствующее пониманіе іудейской исторіи, и книга д-ра Фаррара способна оказать подобную услугу для исторін Евангельской. Въ самомъ ділів никто, кромъ крайнихъ бунвалистовъ, не можетъ возразить противъ метода или выполнения этого труда, и всемъ по крайней мъръ она предлагаеть драгоцинный матеріаль для воспроизведевія въ цельности техъ фактовъ, съ которыми они имеють дъло. Скоръе скептики будутъ обвинять д-ра Феррара за легкость его въры, чемъ върующіе за свободу его притиви. Но если онъ нногда скорье ускользаеть отъ затрудненія, нежели разръшаетъ его, то во всякомъ случав онъ не отказывается его высказать. Онъ, напримъръ, говорить въ текств своей книги, что св. Матеей въ возвращени младенца Інсуса изъ Египта находить новое и болье глубокое вначение для словъ пророка Осін: «наъ Египта я воззвалъ Сына Моего», и прибавляеть въ замвчанін: «даеть новое и болве глубокое значеніе, или въ другихъ словахъ совершенно исважаетъ». Вотъ ваиътка написанная на поляхъ пріятелемъ, который видълъ эти страницы. Его отвътъ на эту замътку пріятеля тогъ, что св. Матеей думаль иначе, что существенно не разръшаеть затрудненія. Св. Матеей, говорить онъ, смотръль на свои ссылки на Ветхій Завътъ не какъ на относящіяся именно къ данному случаю или обстоятельству указанія, но какъ на торжественныя пророческія указанія факта, о которомъ онъ пишеть. И относясь такъ, онъ разсуждалъ вполнъ согласно съ возгръніями, въ которыхъ тв, для кого онъ писалъ, были воспитаны съ ранняго дътства». Можеть быть это и совершенно справедливо, но оно не отстраняеть возраженія, что данныя возврвнія ошибочны. Впрочемъ намъ нътъ нужды поднимать споръ, въ который д-ръ Фарраръ не желаль входить, и мы привели только примъръ той откровенности, съ которой затрудненія признаны, хотя не разръшены. Но оставивь въ сторонъ всъ эти спорные вопросы, великое достоинство книги состоить въ томъ, что она представляетъ цвльное и связное возврвніе на исторію Евангельскую и даеть возможность для всехъ классовъ, ученыхъ и веученыхъ, повнакомиться съ главными чертами любой исторической сцены. Каждое событие описано въ своей дъйствительной или въроятной связи и обстановкъ и всъ подробвости нужныя для его пониманія представлены со всею полвотою и прелестью разсказа. Иные чилатели пожелають, чтобы д-ръ Фарраръ быль менве краснорвчивъ. Онъ слишконъ щедръ на эпитеты и въ кипучемъ потокъ его образовъ теряется спокойствіе передаваемаго имъ разсказа. Напримірь онь иншеть объ Іоаннъ Креститель, какъ «въ тропическомъ знов глубовой долины Іорданской, гдв воздухъ кажется наполненъ

тонкимъ и дрожащимъ пламенемъ, — слушая ревъ дикихъ звърей въ долгую ночь, озаренную свътомъ звъздъ, которыя какъ огненные шары висять въ багровомъ небъ, -- блуждая около дремлющихъ синихъ водъ этого мертваго и провлятаго озера, когда передъ его глазами, ошуманенными соляной плесенью по берегу усвянному обломками смерти, казалось выступали духи преступные изъ подъ сърнаго пепла, подъ которымъ они были погребены, онъ усвоиль языкъ, получилъ откровение не доступное обыкновеннымъ людямъ». Читая книгу мы не можемъ забыть, что д-ръ Фарраръ великій проповъдникъ; и собственно говоря, многія главы могли бы считаться первоклассными описательными проповъдями. Дъйствительно воспроизводя такую исторію трудно найти середину между слишкомъ большимъ и слишкомъ малымъ изъяспеніемъ. Слова, которыя онъ изъясняеть, занимали умы и совъсти самыхъ ныслящихъ пвсателей уже за пятнадцать стольтій, и все еще чувствуется, что ихъ значение непонято вполнъ. Но и послъ всего сказаннаго о нихъ, послъ врасноръчиваго истолкованія ихъ д-ромъ Фарраромъ душа опять останавливается на самыхъ словахъ во всей ихъ простотъ и готова отказаться отъ всякой попытки облечь совершенство ихъ начертаній въ пришлый нарядъ. Кромъ того, многсе, — чъмъ бы это ни вознаграждалось, потеряно отъ перестановки порядка въ разсказъ. Каждое Евангеліе передаетъ исторію съ своей точки зрвнія, и каждое соблюдаетъ порядокъ, который, хотя онъ не хронологическій, тъмъ не менъе дъйствительный. Въ самомъ дълъ почти невовможно, имъя въ памати подлинникъ, отдать полную справедливость попыткъ, какъ бы она ни была хороща, воспроизвести разсказъ въ другой формъ. Достаточно, если писатель поможетъ намъ вернуться къ оригиналу съ возбужденнымъ интересомъ и болъе яснымъ пониманіемъ, и эту услугу д-ръ Фарраръ оказываетъ дензивримому кругу флателей. Разсказъ л-ра Фаррара такой оживленный и последовательный, что мы затрудняемся выбрать отрывовъ не слишкомъ длинный, который даль бы понятіе о его пріенахь; но следующее описаніе одного изъ главныхъ чудесъ болве познакомитъ съ духомъ его сочинения.

«Такъ съ приближениемъ сумерекъ Онъ постепенно и кротко убъдняъ толцу оставить Его, и когда всъ, кромъ саныхъ восторженныхъ, равошлись по своимъ домамъ или караванамъ, Онъ впезапно оставилъ прочихъ и удалился отъ нихъ на гору помолиться наединъ. Овъ сознаваль, что настаеть торжественный и страшный переломъ Его дня на зеплъ и въ общенів съ Небеснымъ Отцемъ Своимъ Онъ хотвять украпить душу для суроваго подвига завтрашняго дня и для тяжкой борьбы многихъ последующихъ недель. Разъ прежде того Онъ провель ночь въ горной пустынв въ одинокой молитев, но то было передъ избраніемъ Его возлюбленныхъ апостоловъ и радостными въстями о Его прежнемъ и успъщномъ служения. Совствить съ другими чувствами великій Первосвищенникъ входилъ теперь на скалистыя ступени великаго горнаго алтара, который въ Его ночномъ храмъ казалось возносилъ Его ближе въ Божіниъ звъзданъ. Убіеніе Его возлюбленнаго Предтечи приблизило въ Его душъ мысль о смерти; Онъ не обольщался той кратковременной вспышкой непрочно основанной популярности, которую Онъ на другой день наивренъ былъ потушить. Буря, которая подымалась надъ безплодными вершинами; вътры, бушевавшіе съ завываньемъ въ оврагахъ; озеро передъ Нимъ, волновавшееся бурною пвною; маленькая лодка, которую при лунномъ свътъ прорывавшемся сквозь расколовшіяся тучи, виділь Опь, накъ она колобалась внизу Его на бушующихъ волнахъ, все это было слишкомъ върное наянаменование намънившихся обстоятельствъ Его земной жизни. Но здъсь на уединенной горной вершинъ, въ эту бурную ночь Онъ могъ пріобръсть силу и миръ и несказанное блаженство; вбо здесь Онъ быль одинь съ Богонъ. И столла тыма и сильный вътеръ бущевалъ надъ этой фигурой, склонившейся въ уединенной молитвъ на горъ, и надъ этими труженивами на бурномъ озеръ.

«Часъ шелъ за часомъ. Была четвертая стража вочи; ко-

рабль прошель лишь половину своего опредвленнаго теченія; было темно и ввтерь быль противный, и волны бушевали: ученики изнемогли работая веслами и сверхъ того никого не было съ ними, чтобы ихъ успокоить и спасти, потому что Інсусъ остался одинъ на землв. Ихъ вскидывало бурное море; все время Онъ видвлъ и жалвлъ о нихъ, и наконецъ въ минуту крайней опасности они увидали во мракъ свъть, таинственную фигуру, колеблющееся платье, и кто-то приближался къ нимъ, двигаясь на волнахъ моря, но казалось, какъ будто хотълъ пройти мимо; и они вскрикнули отъ страха, думая, что это призракъ ходилъ по волчамъ. И сквозь бурю и мракъ имъ—какъ часто и намъ, когда среди мрака жизни море кажется такъ общирно, а наши маленькія ладьи такъ ничтожны—послышался голосъ мира, который сказалъ: «это Я, не бойтесь».

«Этотъ голосъ успоковать ихъ страхъ и всё они пожелали принять Его въ корабль; но пылкая любовь Петра—сильный порывъ того, кто въ отчаянномъ самосовнаніи воскликнулъ: «отойди отъ меня»—не можеть даже дождаться Его приближенія и онъ страстно воскликнулъ:

«Господи! если это Ты, повели мет прійти въ Тебт по водъ».

«Прінди».

«И онъ спрыгнуль черезъ бортъ въ бурныя волны, и въ то время какъ глаза его были устремлены на его Господа, вътеръ развъвалъ его волосы и брызги орошали одежду, все было корошо; но когда съ колеблющейся върой онъ взглянулъ отъ Него въ ярящіяся волны и въ черную бездну внизу, тогда онъ началъ утопать и съ звукомъ отчаянія—какъ не похож е на прежную его увъренность — онъ боязливо воскликнулъ: «Господи, смаси мени». Іпсусъ не замедлилъ. Тотчасъ съ ульюкой снискожденія Онъ протянулъ Свою руку и схватилъ ва руку утопающаго Своего ученика съ кроткить упрекомъ: «Маловърный, почему усемнился?» Итакъ съ удовлетворенной любевью, но съ уличенною самонадванностію, пристыженный

апостоль и Господь его ввоиня въ корабль, и вътеръ утихъ м они дошли до пристани, гдъ хотъли быть, и всъ бывшіе на кораблё также, какъ и Его ученики, исполнились самого глубоваго удивленія и изкоторые изъ шихъ обратились къ Нему привътствуя Его названіемъ, которое одняъ только Насананлъ далъ ему прежде, и воскликнули: «воистину Ты Сынъ Божій».

«Остановимся еще на минуту на этомъ чудесномъ повъствованін, можеть быть навтруднівншемь для нашей слабой віры, чтобы привнать его или понять. Напоторые пытались разными способами объяснить его и отстранить его чудесный характеръ; они доказывали, что «по морю» (ἐπὶ τὰν θαλασσάν), можеть овначать, не болье какь то, что Інсусь шель по берегу нараллельно съ корабленъ; или даже, что въ темпотъ авостолы могли сперва думать, что опъ ходилъ или пришелъ по морю. Такія уловки лишин и напрасны. Если вто чувствуеть себя неспособнымъ вършть въ чудеса, даже если онъ почитаеть ненужнымъ стараться пріобрівсть ту віру, которая допускаеть чудеса, то пусть онь будеть вполиз убъждень въ своей, собственной душть, и пусть честно держится истины, накъ овъ ее понимаетъ. Не намъ и никому не следуетъ судить другаго; нередъ своимъ Господомъ онъ стоитъ или падаетъ. Но да не пытается онъ такое безвъріе включать въ простую повъсть евангелистовъ. Что они намеренно описывають поражающее чудо, это неоспоримо для всякаго кто внимательно читаеть мять слова; и накть я уже снаваль прежде, если, втруя въ Бога мы въруемъ въ божественное Провидение вадъ человъческой жизнью и въруя въ это божественное Провидение, въруемъ въ чудесное-и въруя въ чудесное признаемъ за истину воспресеніе Госнода Інсуса Христа — в върчи въ восвресеніе, въруемъ, что онъ воистипну Сьявъ Божій, тогда, какъ бы глубово ни совнавали мы величіе, могущество и прасоту заноновъ природы, еще глубже совенемъ могущество Тего, ито держить въ Своихъ рукаяъ эти заковы и все, что они развили; и для насъ чудосное, такъ заквидательствованное, инсколько не болве ввунительно, чемь остесиненное, и им не

будемъ считать невозможнымъ, чтобы Тетъ, кто послалъ Сыва Своего на землю, чтобы умереть за насъ, далъ въ руки Его всякую власть.

«Итакъ если какъ Петръ мы устремимъ взоры на Інсуса, им тоже можемъ пройти торжественно по велнамъ безвърія, безбоязненно среди поднявшихся вътровъ сомивнія; но если мы отвратимъ свои глава отъ Него, въ котораго върили, если, какъ легко можетъ быть и какъ много бываетъ искушеній къ тому, мы скорве смотримъ на силу и ярость этихъ странныхъ и разрушительныхъ стихій, а не на Него, ито можетъ помочь и спасти, тогда неивбъжно мы также изнеможемъ. О, если часто и часто им чувствуемъ, что воды угрожаютъ потопить насъ, а бездна поглотить обуреваемый корабль нашей Церкви и Въры, да удостоимся мы снова и снова носреди бури и мрака и голосовъ предсказывающихъ брани услышать эти два сладчайшіе изреченія Спасителя: «не бойтесь, только въруйте».

«Это Я, не бойтесь«.

Мъстности, среди которыхъ прошла живнь Христа, описаны съ большей живостью красокъ, и мы можемъ слъдить за Нимъ какъ бы изо дня въ день въ трудномъ дълъ Его служенія. Въ главныхъ своихъ вадачахъ книга эта не вызываетъ ничего похожаго на критику на этихъ страницахъ. Д-ръ Фарраръ, какъ мы видъли, держится обычнаго христіанскаго воззрівнія и мы только желаемъ указать на то, что кишта его самое блестищее и ученое изложеніе этого возврівнія, которое доступно современному англійскому читателю. Она обильна мъстами не только исполненными изящества, но и благородства чувства; и конечно досвоннъ вниманія писатель, который способенъ изобразить вліяніе Креста въ такихъ словахъ, какъслівдующія:

«Следствія дела Христова даже и для неверующаго неоспорины и исторически засвидетельствованы. Оно изгоияло жестокость, укрощало страсти, клейныло самоубійство, карало и обувдывало детоубійство, прогнало безстыдныя гнусности явычества въ нодебающій инъ правъ. Не было почти положенія, правъ котораго оно не защищяло. Оно выручило гладіатора, освободило раба, защитило планнаго, ходало за больнымъ, пріютило сироту, возвысило женщину, окружело нъжные года дитяти сіявьемъ священной невинности. Улучшающее его вліяніе провикло во вств области жизни. Милосердіе изъ порока превращено въ добродьтель. Бъдность изъ провлятія возвышена въ блаженство. Трудъ облагороженъ и нивность его превращена въ достоинство и обяванность. Бракъосращенъ и вивсто тягостнаго договора становится благословеннымъ таниствомъ. Оно внервые открыло ангельскую красоту непорочности, въ которую люди перестали уже върить, и кротости, которую они положительно осивали. Оно создалоистинное понатіе о любви и расширило границы ея обазательности отъ узкаго круга, отъ сосъдства до широчайшихъ горизонтовъ человъчества. И такимъ образомъ развивая идею о человъчествъ какъ о братствъ, даже тамъ, гдъ евангельская въсть не принималась, вездъ гдъ эта въсть принималась, ено -че отвывато отвржая ушу каждаго отдъльнаго человъка. И во всвуъ странауъ, гдъ оно обравовало характеры своихъ истинныхъ послъдователей, оно создало таків чистыя сердца, такую мирную жизнь и такія счастянныя семьи, чговажется, будто тв ангелы, которые возвистили пришествіе Христа, въ тоже время прошептали каждому отчазиному и угнетенному страдальцу между сынами человъческими: «хотя занимаете мъсто среди горшковъ, но вы будете какъ голубица. которой крылья покрыты серебромъ и перья блестять золотомъ» (Пс. 67, 14). Другіе, если могуть и хотать, пусть не видатьвь такомъ дълъ, канъ это, божественнаго Провидънія, пусть считаютъ Философскимъ просвъщениемъ отнести христіанство къ празднымъ мечтамъ благороднаго самообольстителя и страстиымъ галлюцинаціямъ выздоравливающаго бъсноватаго. Мы вхъ не пресавдуемъ, не обвиняемъ и не судимъ ихъ; но утверждаемъ, что если вся жизнь не пустота, то невозможно такое ничтожное происхождение для единственной религи міре, которав нашла равновъсіе между философіей и популярностью, религіей и нравственностью, покорностью и свободой, идеаломъ и дъйствительностью, внутреннинъ и внъшнимъ, скромної сдержанностью и героической энергіей, наконецъ, между заботливымъ, консервативнымъ и смълымъ планомъ міроваго преобразованія. Свидътельство исторіи дано Христу съ неодолимой силой; и кромъ Него никому оно не дано исторіей вътакой силъ».

Въ настоящее время большая потребность на книги, которыя бы предлагали серьозное и въ тоже время интересное содержаніе, и върующіе писатели не могутъ оказать большей услугь въръ, какъ предлагая зпакомые факты и истины въ такой формъ, которая бы привлекала вниманіе всъхъ мыслящихъ и просвъщенныхъ людей. Сочиненіе д-ра Фаррара превосходный примъръ такой попытки. Немногіе пачакъ это чтеніе не увлекутся иптересомъ разсказа; и мы рекомендуемъ эту книгу вниманію напихъ читателей.

C. C.

Съ первой внижви будущаго года нашего журпала мы начнемъ печатать въ переводъ статьи изъ вниги Фаррара. Кромъ того намъ извъстно, что почтенный Ө. Матвъевъ предпринялъ изданіе этой «Жизни Христа» отдъльною внигою.

Peд.

## ДРЕВНЕ-РУССКАЯ ПОЛЕМИЧЕСКАЯ ЛИТЕРАТУРА,

противъ латинянъ.

Историко-литературный обзоръ древне-русскихъ полемическихъ сочиненій противъ латинянъ. А. Попова. Москва 1875.

Полемическія сочиненія противъ латинянь стали появляться на Руси со времени возникновенія у насъ письменности, т.-е. въ XI ст., и вплоть до XVIII ст. не переставали царить въ древне-русской литературъ, умножаясь въ своемъ объемъ и волнуя грамотный людъ. При непрерывности и широтв своего развитія, полемическая литература противъ датинянъ, естественно, должна представлять собою общирный исторически развившійся отділь древне-русской письменности. Не нужно много распространяться о томъ значенія, какое она ниветь для исторіи просвіщенія русскаго общества за указанный періодъ. Одно то, что она обстоятельно даеть понять тв воздействія, подъ которыми складывались воззренія и убежденія древне-русскаго книжника, объясняеть, въ какой мірть и какимъ путемъ проникали такія воззрівнія въ массу народную. со всею опредаленностію начертываеть ходь историческо-литературнаго развитія древне-русскаго общества, - много говоритъ о громадномъ значенім этого отділа древне-русской письменности. При такой важности полемической литературы нельзя. конечно, не желать полной ея исторіи. Но важдая исторія требуеть для себя подготовительныхъ работь, безъ которыхъ и появление ея не мыслимо. Въ области полемической литературы у насъ сделано еще такъ немного, что писать полную ся исторію было бы дівломъ преждевременнымъ. Исторін должна предмонографій намъ еще не приходится. Нельзя поэтому не радоваться появленію такихъ монографическихъ трудовъ, какъ кинга г. Попова. Она знакомитъ насъ съ первымъ періодомъ древнерусской полемической литературы противъ латинянъ, со времени появленія у насъ письменности до Флорентійскаго собора включительно (XI—XV в.). Въ своемъ изслідованіи авторъ старается просліднить тіз понятія о латинянахъ, какія переносили къ намъ изъ Византій наши духовные наставники, и тотъ литературный путь, какимъ проникали къ намъ византійскія полемическія сочиненія. Не обинуясь можемъ сказать, что намізченная изслідователемъ цізль достигнута, благодаря его близченну и широкому знакомству съ древне-русской письменностью.

Проповёдь противъ латинянъ, по словамъ лётописи, раздалась на Руси еще въ 986 году, когда приходили къ Владиміру фроповідники віръ. Греческій миссіонеръ ва своей проповіди указываль Владиміру только на одно заблужденіе латниянъ --употребленіе ими опреснововь въ танистве евхаристіи. Чрезъ два же года, по привяти Владиміромъ христіанства (988), ему излагается уже цёлый рядъ обвиненій противъ западной церкви. Непоклоненіе иконамъ, попираніе креста ногами (который они начертывають на землъ), название земли матерью, нарушевіе духовенствомъ таниства брака, допущеніе индульгенцій считаются важными винами латинянъ. Нужно думать, что полемическая статья подъ 988 г. занесена въ льтопись изъ письменнаго источника XI ст. Къ такому завлючению естественно ирвводить сличение ея съ византійскими источниками. Съ ІХ до воловины XI ст., т.-е. до окончательнаго разделенія церквей, въ византійской литературъ руководственными, если не единственными, полемическими сочиненіями противъ латинянъ были труды патріарха Фотія. Въ случав нужды константинопольскіе патріархи обывновенно разсылали его пославіе по восточнымъ перввамъ. Ни въ одномъ же изъ сочиненій Фотія не находамъ тъхъ обвиненій, какія читаемъ въ літописи. Да и воззрівніями своими на предметъ спора, духомъ своимъ сочиненія Фотія не могуть идти за урядъ съ обвинениями летописи. Патріаркъ Фотій всегда отличаеть существенное оть несущественнаго, общее отъ местнаго, догматъ отъ обряда. Въ своемъ защитительномъ посланін въ пап'в Ниволаю (861) онъ писаль: «Есть постановденія общія: хранить ихъ обязаны всь; таковы преннущественно постановленія о вірів; малівншее ублоненіе оть нехь влечеть за собою смертный грёхъ. Но есть постановленія частныя: если тотъ, кому они даны, нарушить ихъ, тотъ долженъ подвергнуться навазанію. Кого же они не касаются, тотъ не подвергается отвётственности за несохранение ихъ. Постановленное вселенскими и общими соборами обязаны соблюдать вст. Кто же соблюдаеть поставленное въ частности которымъ нибудь изъ отцевъ церкви, или опредвленное поивстнымъ соборомъ, тотъ пе впадаетъ въ суевъріе; наобороть: кто не принимаеть ни того ни другаго, тоть можеть безь опасенія не хранить. Такъ однимъ позволено брить бороду, другинъ это запрещено соборнымъ опредъленіемъ... Также у насъ считается преступленіемъ, если кто рукополагаеть въ епископы дыякона, воторый не быль священникомъ. Другіе же безразлично рукополагають въ епископовъ священниковъ и дьяконовъ, не смотря на то, что въ последнемъ случай минують средниную степень». (13-14) Вотъ взглядъ патріарха на спорные вопросы, характеризующій его полемическіе труды. При такомъ взглядів на дівло, онъ въ своихъ спорахъ съ латинянами придаетъ значение только вопросу догиатической важности, не считая обрядныя разности настолько важными, чтобы онв могли служить причиною раздъленія церквей. Въ XI же стольтіи, когда съ новою силою возгоръдась полемика, мы видимъ уже не то въ византійской литературф. Въ различныхъ трактатахъ, посланіяхъ, историческихъ сказаніяхъ, появляющихся въ большомъ числё, мы находимъ уже и такія обвиненія, какъ непочитаніе иконъ, начертаніе вреста на землі, допущеніе индульгенцій

Послё лётописнаго сказанія первое мёсто въ ряду полемических паматниковъ занимаєть посланіе кълатинянамъ втораго русскаго митрополита Леонтія († 1008), посланіе, о подлинности котораго до послёдняго времени было не мало толковъ. Оно и по формё и по содержанію вполит соотвітствуєть византійскимъ памятникамъ XI в. Въ немъ указывается шесть обвиченій латинянъ: 1) употребленіе въ тамистві евхаристій опрівснововъ, вмісто кваснаго хліба; 2) нощеніе въ субботу; 3) ежедневное совершеніе полной литургій въ дни св. четыредесятницы;

4) запрещение и расторжение церковныхъ браковъ священнослужителей; 5) употребление въ пищу удавленины и 6) новое учение объ исхождени Св. Духа. Три изъ указанныхъ обвинений, -- ученіе объ исхожденіи Св. Духа, пощеніе въ субботу и расторженіе объ законныхъ браковъ священнослужителей, -- имъютъ своимъ основаніемъ, очевидно, сочиненія Фотія, въ которыхъ говорится о тъхъ же ваблуждевіяхъ латинянъ. Вопросъ объ употребленін удавленины въ пищу также намъченъ въ одномъ ноъ посланій патріарха, хотя онъ и не обвиняеть въ томъ латинянъ. Что же касается важнёйшаго изъ обвиненій, указываемыхъ въ посланіи, лативявъ,-употребленія опрёснововъ въ таннстве евхаристів. то самое посланіе даеть основаніе предполагать, что это одинъ изъ первыхъ опытовъ полемическаго разсмотренія даннаго вопроса. Иначе бы онъ не могъ начать пославіе словами: «слышу я, что вы употребляете опрёснови въ божественномъ тайнодействіи»... Вироченъ можно думать, ссновывалсь на свидетельстве Никона Черногорца о внигь Фотія, въ которой говорится «о бевквасной службь», что въ XI ст. было на Востокъ сочинение объ опресновать съ именемъ Фотія. Утверждать же, что посланіе Леонтія явилось после полемических сочиненій Льва Охримскаго и Никиты Стифата, т.-е. во второй половинъ XI в., и обосновано на ихъ трудахъ, - нътъ основаній. Сходство посланія Леонтія по выбору обвиненій съ сочиненіями названныхъ греческихъ полемистовъ не даетъ еще права заключать, что оно им вло своимъ источникомъ ихъ сочинения. Сходство въ данномъ случай увазываетъ только на отношение послания Леонтия и полемическихъ трактатовъ Льва Охридскаго и Никиты Стифата въ одному времени. На независиность ихъ происхождения ясно указываетъ различіе въ способъ опроверженій.

Со времени раздівленія церквей восточной и западной полемическая литература православной Руси замітно расширилась, благодаря тісной связи русской церкви съ греческой. Проводниками византійских миніно латинской церкви явились кіевскіе митрополиты изъ грековъ. Оберегая русскую церковь отъ заблужденій латинских, они пользовались готовыми полемическими сочиненіями, принимая на себя только трудъ переводчиковъ. Такъ какъ съ половины XI в. въ Греціи пользовалось большимъ уваженіемъ посланіе константинопольскаго патріарха Миханла Керулларія въ патріарху антіохійскому Петру (1054), нивышее значение равное окружному посланию Фотія,то русскіе полемисты и прибъгли къ нему какъ главному источнику въ своей борьбъ съ латинянами. Кіевскіе митрополиты изъ грековъ руководствовались подлининкомъ, а русскіе славянскимъ переводомъ, извъстнымъ въ двухъ редакціяхъ 1). Изъ русскихъ полемическихъ сочиненій XI-XII в. навъстин: «Слово о вітрі престъянской и латинской небодосія, игумена кісвопечерскаго монастыря, «Стяваніе съ латиною» Георгія, интров. віевсваго, «Посланіе къ папъ Клиженту» Іоанна II, митроподета кіевскаго, и посланіе мегр, кіевскаго Никифора къ Владиміру Мономаху и Ярославу Святополковичу. Всь они представляють мало самобытнаго. Пользуясь подлинным носланіемь Миханла Керулларія и сочиненіемъ «Пері тор Фраттир кай тору λοιπών λατίνων» (O фривекъ в прочикъ лачинакъ), вли славянскими переводами указанныхъ памятниковъ, они позволяли себъ дълать только нъкоторыя опущенія, вставки и т. п. Впречемъ о словв Өеодосія следуеть заметить, что оно ниветь некоторую долю самобытности.

Сравнивая указанныя сочиненія русских полемистовъ съ вышенриведенными, написанными подъ руководствомъ окружнаго посланія Фотія, мы замічаемъ въ нихъ уже иной взглядъ на спорные вопросы, иное отношеніе къ латинянамъ. Въ нихъ ставится въ впну латинянамъ не только неправильное ученіе объ исхожденіи св. Духа, совершеніе таинства евхаристіи на опрівснокахъ, безженство священниковъ и т. нод., но и то, что они вдятъ «и кони, и ослы, и удавленину, и мертвечину, и медвідину, и бобровнну, и хвостъ бобровъ», что «бдятъ со пем и кошками», крещаются однимъ только погруженіемъ, не мажутъ крещаемаго муромъ и масломъ, а всыпаютъ ему соль въ роть, мертвецовъ кладутъ на западъ ногами,—что чернецы ихъ вдятъ сало свиное, «попове ихъ не женятся законною женитвою, но

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Относительно второй редакціи посланія Механла Керулларія, распространенной въ славянской письменности, нужно зам'ятить, что она представляеть более передёлку подлиниять, чтих переводъ; во всёхъ спискахъ этой редакціи—на половину распространенія и денолючія, по другимъ полемическимъ сочиненіямъ.



съ рабани дъти добывають и служать невозбранно», что ещесковы ихъ перстень на рукъ носять и на войну ходять, «умирающів епископы муж не погребають въ той день, но держать до 8 дній, дондеже пріндеть область его вся, ту принесуть, коливо можетъ почести его, и тогда погребають его. Не врестообразно рудъ его полагають, но яко же жидове, подолу же полагають руць, и очи и ноздри и ущи затывають воскомъ. Тако же творять и простецемь». (115) Такое очевидное смёшеніе догмата съ обрядомъ, важнаго съ мелочнымъ, чего не допускало окружное посланіе Фотія, характеризуетъ полемическія сочиненія XI-XII в. Исключеніе въ этомъ отношеніи составляеть только посланіе метрополета Іоанна. Опо написано на основании сочинений Фотия и потому въ немъ не встречаемъ обычнаго писателямъ XI-XII в. смёщенія догмата съ обрадомъ. При такомъ характеръ обвиненій, у полемистовъ XI-XII ст. число винъ возрасло, естественно, до почтенной цифры (27-30) и правтическій вопросъ объ отношенін православныхъ въ датинянамъ решался съ врайнею резкостью, 'съ какоюто невіроятною нетершимостью. Өеодосій совітуєть Изяславу († 1078) не вступать съ невърными датенами ни въ какое общеніе, ни завизывать родственных отношеній, ни брататься съ вими, даже ни всть вивств, дозволяя только изъ чувства христіанскаго милосердія оказывать помощь ненмущимъ, наравив съ жидами, срадинами и разными еретиками: «просящимъ Бога ради ясти и пити-дати имъ, но во шхо сосудъхо, аще ли не будеть у нихъ судна, въ своемъ дати, потомъ измывше дати молятву». То, же внушаеть Ярославу Святополковнчу и митр. Никифоръ.

Не будемъ останавливаться на разборв частныхъ обвиненій, какъ неумвстномъ въ данномъ случав; укажемъ только на одно изъ обвиненій Георгія митрополита, достойное вниманія по своей оригинальности. Укорня датинянъ за то, что у нихъ дозволено монахамъ употреблять нъ пищу сало, Георгій прямо ставитъ вопросъ, что скорве можетъ быть разрішено чернецамъ: молоко и яйца или сало—и рішаеть его, руководствуясь собственнымъ соображеніемъ, такимъ образомъ: «Да аще тако суть сія, вами глаголемая, послушайте, да мало ивчто отъ силъ речемъ вашему нареченью. Егда бо яйца отъ птанъ чистивъ ражаются, кромъ крове мясныя зачинаются и ражаются, и суть чиста; и молоко тако же отъ выменъ скотъ чистыхъ четвероногихъ истекаяй, тако же и яйца суть кроме крове есть, и се есть чисто. Ваша же тучная сала процвитають съ любъвыми мясы... Аще ли симъ не въруещи, о латинине, то вложимъ яйца въ одинъ горнецъ и вложимъ сала тучныя въ иный горнецъ, и си обоя особь варимы яйца и сало, да сереблемъ же мы ухо яичную; но елма убо варими яйца въ чистъй водъ, абіе та, яко же есть и бываеть чиста вода, ака не варена, така же и варена. Вы же пакы да сереблете вашихъ салъ уху, да видимъ убо кыхъ насъ завыйци толще будуть». (90. 91).

Тринадцатый и четырнадцатый выка представляють странное явленіе въ полемической борьбі православно-русской церкви съ римско-католической. Не смотря на то, что въ этихъ въкахъ должна бы быть самая оживленная полемическая борьба, такъ кавъ къ настоящему времени относятся энергическія попытва папства подчинить своему вліянію русскую церковь в), мы не находимъ въ немъ и следовъ самобытныхъ полемическить паматинковъ. Все дело полемики ограничивалось только византійсвиме сочиненіями, которыя распространялись на Руси по большей части въ юго-славянскихъ спискахъ. Изъ византійскихъ сочиненій этого времени первое місто принадлежить статьямь о латинахъ, вошедшинъ въ составъ Кормчей вниги, этого краеугольнаго памятника канонического правз. Къ статьимъ этимъ относится сочиненія изв'єстных полемистовъ XI в.-- Посланіе Петра антіохійскаго въ Доминику, -посланіе объ опръсновахъ Льва архіспископа Волгарскаго, — сочиненія Никиты Стифата, ннова Студійскаго монастыря, ревностнаго сотрудника Миханла Керулларін. Всв указанныя полемическія произведенія внесены въ кормчую не ранће XIII в. какъ показывають древићашіе списки коричей. Вийстй съ коричей распространению полемическихъ сочиненій на руси способствовали и юго-славанскіе списки древнихъ требниковъ. Между прочими статьями изъ сербскихъ требинковъ замесены къ намъ — Историческое сказаніе объ отпаденіи латинъ и трактать Германа, патріарха Констан-

<sup>2)</sup> Ust. Heropin pycchon церкви, преосвящ. Manapis, т. I—V, Le Catolisisme Romain en Russie, гр. Толстаго, т. I. (Paris, 1868).



тинопольскаго, о преніяхъ его съ латинянами по вопросу объ исхожденіи св. Духа, сочиненія очень распространенныя въ нашей древней письменности. Къ такому заключенію объ ихъ источникъ приводитъ сличеніе русскихъ списковъ съ сербскимъ требникомъ начала XV в. хранящимся въ Синодальной библіотекъ.

При отсутствів самостоятельныхъ полемическихъ сочиненій на Руси въ XIII и XIV ст., недостатка въ переводныхъ и передъланных византійских не могло, конечно, ощущаться. Но за то сказалось скоро неудобство пользованія ими, по причинъ разбросанности ихъ по рукописямъ разнообразнаго содержанія. Подобное неудобство привело ревнителей православія въ мысли составлять спеціальные полемическіе сборники. И воть въ XIV ст. они начинають появляться, распространяясь особенно въ XVI и XVII ст. и становясь любимымъ чтеніемъ грамотниковъ. Въ этихъ сборникахъ помъщались большею частію тъ же статьи, воторыя намъ извъстны изъ другихъ рукописей. Въ нихъ находимъ указанныя сочиненія или въ неизмёненномъ видё или въ значительной переработив. Такъ напр. въ двухъ сборникахъ XIV ст. (одинъ въ императорской Публичной библіотекъ, другой въ собраніи рукописей автора вниги, нами разсматриваемой) приведенных изследователемь въ известность помещены: «Преніе» патріарка Гермогена съ латинскими монаками, совершеннно сходное съ преніемъ сербскаго требника начала XV в., -- посланіе митрополита Іоанна II въ пап'в римскому, съ опущеніемя начала и личныхъ обращеній къпапъ, — вторая часть посланія Петра антіохійскаго объ опрісновахь (опущены вступленіе и первая часть), --посланіе Михаила Керулларія (второй редакців), -историческая «Повъсть о латынъхъ», представляющая распространеніе «Слова объ отпаденіи латинъ». Но въ полобныхъ сборнивахъ помъщались иногда и такія сочиненія, которыя редко можно встретить въ старыхъ спискахъ. Къ числу такихъ произведеній относится, пом'єщенная въ сборник XIV ст., принадлежащемъ г. Попову, — «Епистолія на римляны», въ которой содержится сказаніе объ Іакові-брать Господні и двінадцати апостолахъ. Общирное это сочинение принадлежить въ числу вамъчательныхъ произведеній византійской литературы. Представляя обстоятельный трактать объ опресповахь, авторь

Епистолін приміналь въ нему сваваніе о 12 апостолахъ и нихдівніяхъ. Такимъ образомъ онъ знавомить насъ съ тіми апокрифическими сказаніями, которыя были въ ходу на Востокі и литературнымъ путемъ пронивали въ намъ. Къ тому же, въ указанной Епистоліи на ряду съ апокрифическими сказаніями объ апостолі Іакові, о причтеніи апостола Павла въ лику свитыхъ, о бесізді Богородицы съ ап. Павломъ и т. п. излагаются и разныя физіологическія свідінія, правильніе сказать изумышленія. Не лишено своего значенія и то, что безъименный авторъ въ своей Епистоліи ділаєть ссылки на св. Ипполита, св. Діонисія и Климента, папу римскаго («Яко же и великій папа Клименть въ своихъ потаємныхъ книгахъ глаголеть»).

Подобно «Епистолін на ремляны» замічательно также полемическое сочинение извъстное подъ именемъ «Пренія Панагіота съ авимптомъ», которое въ XIV в. стало распространяться въ юго-славянскихъ и затёмъ русскихъ спискахъ. Вымышленное отъ начала до конца, «Преніе» обставлено однако же историческими обстоятельствами, къ числу которыхъ относится разсказъ о торжественномъ пріемѣ папскихъ пословъ Михандомъ Палеологомъ. Оно изложено въ діалогической формѣ, -- въ формѣ бесёды представителя православія Константина панагіота (всеосвященнаго) съ азимитомъ (латиняномъ), - и раздъляется на двъ части. Въ первой ръшаются разные мудреные вопросы. Азпинть спрашиваеть: сколько небесь, что прежде сотворено Богомъ-небо или земля, что находится надъ небомъ, что подъ землею, отчего происходить молнія, какъ объяснять теченіе солица, луны и звёздъ, - задаеть народныя загадки, на что Панагіотъ, при своей находчивости, отвівчаеть съ особенною мудростью, совершенно уничтожая своего противника. Часть эта важна въ томъ отношении, что хорошо знакомитъ насъ съ воврвніями византійца XIII в., невыдвлившагося изъ массы народной. Панагіоть здёсь является представителемь народныхь возэрвній и повірій, сложившихся подъ вліяність апокрифических в свазаній. Во второй части «Пренія» равоблачаются латинскія заблужденія. Замічательно, что ихъ уже насчитывается до 72, т.-е. вдвое болье, чыть въ предъндущія стольтія. Въ сохранившихся 17 обвиненіяхъ встрічаєтся только три совершенно но-BHXL: <110410 EPOBL TOREMH BL YAMY CROW H DARN ONLIBE & HARN

съ нею лисии»—и обвинскія касательно перстосложенія и ношенія тіла Христова «у тоболци на гащинці».» Въ этомъ замічательномъ во многихъ отношеніяхъ «Преніи» г. Поповъ видить полемическую сатиру на императора Михаила Палеолога.

Кромф указанныхъ сочиненій въ славянской письменности XIV и начала XV в. появились капитальные полежические труды вивантійской литературы: Тактиконъ Никона Черногорца и подемическій трактать Григорія Падамы. Тактиконъ писанъ въ самый разгаръ полемиви, въ періодъ окончательнаго раздёленія церквей. Онъ драгоцененъ по темъ даннымъ, какія содержитъ въ себъ для исторіи раздъленія церквей. 40-ое изъ словъ этого сочиненія указываеть и разбираеть тв полемическія посланія, которыя обращались на востоки въ XI ст. Такъ оно указываеть на внигу Фотія, въ которой быль поміщень какой-то его трактать объ опресновахь и извёстное окружное посланіе, передаеть содержание послания Петра Антіохійскаго въ епископу **Коминику,—излагаеть отступленія латинской церкви, указанныя** Миханломъ Керулларіемъ въ посланіи въ Петру антіохійскому и отвётное посланіе Петра въ Михаилу Керулларію (1055). Въ последнемъ посланіи патріархъ антіохійскій вступаеть въ полемику съ натріархомъ константинопольскимъ. Петръ антіохійскій и Михаиль Керулларій, какъ видно изъ ихъ посланій, по своимъ полемическимъ взглядамъ разко отличаются одинъ отъ другаго. Петръ антіохійскій, подобно Фотію, не сившиваеть несущественнаго съ существеннымъ въ дъль вёры, обряда съ догматомъ, мъстнихъ обычаевъ съ общеобявательными церковными правидами. Патріархъ же константинопольскій Михаилъ Керулларій не полагаеть никакого различія между тёми и другими: онъ равно винить датинянь вакь за измёнение символа вёры, такъ и брадобритіе, какъ за опрёсноки, такъ и за употребленіе сала въ пищу. Отвъчая на обвинение латинянъ, перечисляемыя Михандомъ Керулларіемъ, Петрь антіохійскій пишеть: «Что намъ до того, что еписвопы ихъ брёють бороды и носять перстии. Мы сами носимъ гуменцо на головъ въ честь верховнаго апостола Петра, и укращаемъ одежды свои золотомъ. Что же касается скверноястія и яденія мяса ихъ монахами, то и между нашими подобное встречается... Не должно гнушаться нивавимъ твореніемъ Божівиъ, но всякое принимать съ благодарственною

(288). Изъ всёхъ обявненій, ваводимить на лативань Мимилонь Керулларіень Петръ антіохійскій признаеть существенними только—приложеніе къ символу вёры словь «отъ Сына» и совершеніе евхаристія на опрёснокахъ, не одобран при томъ безбрачія духовенства. Такой взглядъ Петра антіохійскаго на заблужденія датиння и такое безпристрастиве отношеніе къ восточному монашеству не могло правиться защитинкамъ православія. Живинь тому доказательствомъ можетъ служить самов слово (40) Тактикона, въ которомъ Никонъ Черногорець полемизируеть съ Петромъ антіохійскамъ но поводу сообщенняю инъ извёстія о восточныхъ инокахъ. Въ этомъ-то перасположенія ко взглядамъ патріарха Петра и нужно, по всей вёроятности, искать объясненія, почему указанное посланіе Петра не встрівчаемъ въ славянскихъ спискахъ.

Изъ полемическихъ трудовъ Григорія Паламы обращаютъ на себя вниманіе его «возраженія на Епітропрої» Іоанна Векка, по живому непосредственному отношенію въ исторической борьбъ двухъ церквей. Константинопольскій ватріархъ Іоаннъ Веккъ (1275—1282), изъ противниковъ латинянъ сдѣлавшійся ихъ защитникомъ, въ своемъ сочиненій Епітропрої, обратившемъ на себя всеобщее вниманіе, старался доказать, что церковъ восточная не отрицаетъ прибавни въ символу вѣры «отъ Сына», и такимъ образомъ оправдать провозглащенное на Ліонкомъ соборѣ (274) соединеніе церквей. Въ опроверженіе этого-то сочиненія Григорій Палама и написалъ свои возраженія— Аутєтурофоп. Возраженія Паламы, какъ только стали извѣстны въ Византій, не замедлили появиться и въ славянскомъ переводѣ.

Тавинъ образомъ въ ряду указанныхъ полемическихъ сочиненій появлявшихся и распространявшихся на Руси въ 200 летній періодъ (XIII и XIV вв.), не видимъ ни одного произведенія составленнаго русскимъ писателемъ.

Пятнадцатый вывы представляеть не менёе любопытное явленіе вы исторіи полемической литературы дестославной Руси. Когда послі Флорентійскаго собора (1439) митрополить Исидоры прибывы вы юго-западную Русь, распространиль вы списвахы опреділеніе Флорентійскаго собора и унія была провозглашена,—містное духовенство и общество оказалось совершенно равнодушными вы тому, такы что Исидоры вы продолженіи мо-

-штода жиль сповойно, служиль нь посположь и даже получиль отъ віовскаго внявя Александра Владиніровича грамоту (1441), жь веторой навывался «господином» и отпомь» и воторой утвержавлесь ва немъ всв метрополичьи вотчины и доходы. Уни Флорентійская, провозглашенная Исидоромъ, продолжала существевать въ юго-запедной Руси и при его преемникахъ Григоріи, Мисанив и др. Въ пятнаднатомъ вънв не новнилось ни одного полемическаго сочинения. Такое ноливищее равнодущие из флорентійской унів въ XV в. свіншлось оживленной полемикой въ XVI и XVII ст. Следуеть однако заметить, что равнодущное отношение въ уни въ XV в. не было явлениемъ общемъ на Руси. На съверо-востокъ неаче отнеслись въ провозглашенной унів. Въ Москві Исидоръ быль объявлень еретикомъ, заключень въ Чудовъ монастирь и осущденъ соборомъ епископовъ. Польклись и полемическій сочиненія, навъ-то: посланія въ императору Ісанну Палеологу и патріарху воистантинопольскому Митрофану. повъсть объ осьмомъ соборъ суздальскаго ісромонала Симеона, «путеществіе Исидора на флорентійскій соборь».

Флорентійской уніей, точиве говоря, полемическими сочиненіями, вызванными ею, и кончастся историко-литературный обворъ древне-русскихъ памятниковъ, который представляетъ дазванная въ заглавін настоящей статьи книга г. Попова.

Изследование г. Попова, какъ видимъ, вводитъ насъ въ кругъ тът возарвній на латинянъ, которыми руководились древнерусскіе полемисты въ борьбі съ своими противинками, возэріній, которыя складывались на Руси подъ влінніємъ Византіи,намечаеть тоть литературный путь, какимъ проникали въ намъ византійскія полемическія сочиненія и тімь самымь даеть богатыя данныя для карактеристики веденной въ продолжевіи няти въковъ борьбы. Но этимъ еще не ограничивается значеніе вниги г. Попова. Съ свойственной ученому обстоятельностью, онъ подвергаеть каждый литературный памятникъ сравнительному изученію, провірям разным радакців и списки, при чемъ не ограничивается въ своемъ изследования только теми выводами, въ которимъ иришелъ при сличеніи данныхъ полемических сочиненій, или одними резюме паматниковъ, подтверждающих его выводы; онъ понимаеть, что на каждый данный вопрось можно взглянуть съ различныхъ точевъ зранія, что 45\*

Digitized by Google

ORNIE I TOTA ME MATERIALE DE PYRANE REVIE-TRENE MECLÉGORAтелей можеть освёщать разныя стороны вопроса, приводить въ новимъ виводамъ, ранать частими подоразумания и объяснять всевозможныя обстоятельства разбираемаго дізла, и потому счель вужнымъ и нолезнымъ для науки помъстить въ своемъ изслъдованін, въ цёломъ или отрывкакъ, многіе изъ полемическихъ памятниковъ. Между этими памятниками накодятся съ едной стороны такіе, которые и прежде были отпечатаны, но въ неисправномъ видъ, съ другой или совстиъ невидавшіе свъта Вожін ели малодоступные но ріджости своего изданія. Къ числу первыхъ принадлежатъ между прочимъ; «повёсть о латынъхъ», нвевстная западнымъ ученымъ въ искаженномъ видъ (178), и «носланіе Нивифора, митрополита вієвскаго, въ Ярославу Святополинчу» (111-116); въ числу неизданных досель: «епистолія на римляны» (191), замівчательний паматникь византійской литературы, «слово о немечскомъ преличения, вако научи ихъ гугнивый Петръ ереси» (22) и посланіе Григорія Манин, пагріарха константинопольскаго, въ Александру Владиміровичу, кназю віевскому, о соединеніи перввей (332).

Кромѣ такой значительной послуги, со стороны автора книги оказанной ученымъ, не лишено значенія и рѣшеніе отдѣльныхъ спорныхъ вопросовъ въ области полемики, къ которому изслѣдователь по временамъ прибъгаетъ. Такъ напр. загадочный вопросъ о Петрѣ гугнивомъ, которому, по лѣтописному сказанію другихъ памятниковъ, приписывается развращеніе вѣры, вопросъ, занимающій русскихъ и западныхъ ученыхъ, рѣшается изслѣдователемъ въ томъ смыслѣ, что это личность неисторическая. Соглашаясь съ мнѣніемъ г. Лилова, чаписавшаго сочиненіе: «о такъ-называемой Кирилловой книгѣ» (Казань, 1858 г.), что Петръ гугнивый лицо вымышленное, т. Поповъ признаетъ этого развратителя вѣры не болѣе, какъ отвлеченнымъ противоположеніемъ апостолу Петру (18—21).

Другіе частные вопросы, которыхъ касается составитель книги, оставляемъ въ сторонъ, чтобы безъ особенной нужды не утомлять читателя и не увеличивать объема настоящей библіографической статьи. Надъемся, что и представленный нами бъглый очеркъ древне-русскихъ полемическихъ сочиненій пятисотлытняго періода (XI—XV) вполнъ достаточенъ для тего, чтобы вы-

дёть богатство предлагаемаго изслёдователемъ матеріала и его научную разработку, которая должна предшествовать связному, систематическому изложенію исторіи.

После такого отраднаго начала труда, взятаго на себя г. Поповымъ, остается только пожелать ему полнаго успёха въ дальнейшихъ работахъ. Вийстё съ темъ повволимъ себе высказать
надежду, что второй томъ его историко-литературнаго обзора
обнимающій полемическім сочиненія противъ прожістантства за
два, следующіе по порядку, века (XVI—XVII), не замедлить,
конечно, явиться въ печати, темъ более, что онъ, по ваявленію
автора книги, уже совершенно готовъ. Встреченное же г. Поповымъ, и совершенно неожиданно, препятствіе къ изданію изготовленнаго труда въ хранителё рукописей Румянцевскаго музея будетъ, безъ всякаго сомненія, устранено въ виду научныхъ
интересовъ.

H. HORPOBCKIË.

Digitized by Google

## ormoth konth,

КАКЪ АВТОРЪ «КУРСА ПОЛОЖИТЕЛЬНОЙ ФИЛОСОФІИ» И «ПОЛОЖИТЕЛЬНОЙ ПОЛИТИКИ».

Право и государство въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ, сочиненіе Н. Хлюбиннова. 1874 года. Варшава.

«Жажда, съ которою умы повсюду принимають позитивизиъ, говоритъ Огюстъ Контъ, указываетъ, что къ нему склоненъ нашъ умъ, и что теологическія и метафизическія системы были принимаемы лишь за неимвијемъ дучшей пищи для ума, не измвнивъ нисколько внутреннія потребности нашего истиннаго мозговаго аппетита». Сдова эти были высказаны Контомъ и всколько десятковъ дътъ тому назадъ. Если мысль Конта о томъ, что позитивизмъ все больше и больше распространяется, нельзя не назвать справедливою по отношенію вь тому времени, когда она была высказана французскимъ мыслителемъ, то тёмъ более она справедлива, если вибть въ виду преобладающее направление и настроеніе мысли большинства современных образованных людей. Поскольку позитивнямъ характеризуется отрицаніемъ религін, игнорированісмъ существеннъйшихъ вопросовъ нашего ума относительно сущности бытія, первичныхъ причинъ его и конечныхъ цёдей и т. д., онъ дёйствительно распространяется болве и болве. Только люди, почему-либо желающіе набрасывать свётлый покровъ на современную действительность и находящіе болве выгоднымъ оптимистически смотреть на мрачныя сторовы ея, могутъ утверждать, что только смотря въ увеличительное

отекло на эти оторовы современиой действительности, межно говорить, что преобладание указаннаго лежно-поэнтивнаго навравленія составляеть прискорбный фанть, мириться съ котоинем и отметь схимоверы он пород или онможения отметь въ жизни по течевію». Сами сторонички позитивизма, которыхъ отнюдь -сриговост и схвірнодног схмимаварови се стирводомов весью ской акобы нетерпиности, совнаются открыто, что большинство современных уновъ заходетъ слешкомъ далеко въ своихъ отрвиятельных относнениях нь религи и по всему тому, что съ ней связано и что ею предполагается. Волве здравомыслящіе изъ повитивистовъ начали приходить къ тому убъжденію, что уваванное отношение въ религи и ко всему, что ею преднолагается, не только не полежно, но составляеть ираней источникъ многихъ печальныхъ явленій современной цивиливаціи и условіе тых фальшивых сужденій о вопросахь общественной жизни и мысли, которыя распространяются и высказываются нывъ самыми разнообразными путями. Говори все это, мы разумвемъ Спенсера. Имвя въ виду отношение большинства современнато образованнаго общества въ религів, этотъ англійскій мыслитель говорить: «то, что считалось прежде безусловно-истинным», теперь отвергается съ презрвніемъ, какъ безусловно-ложное, къ тому, что чтили безпредвльно, относятся тенерь съ безпредвльнымъ презръніемъ» 1). Указавъ на этотъ фактъ, Спенсеръ разъмовяеть весь вредь такого отношенія къ тому, что въкогда было дорогимъ и священнымъ. Скажутъ: если даже позитивисты такъ начали разсуждать, то гдъ же основание въ «слишкомъ будто бы, ирачному» вэгляду на современную дійствительность? Это основаніе заплючается въ томъ, что, во-первыкъ, за указанное завъденіе на Спенсера съ простью набресились люди, прикидывающісся сторонниками непонимаемой ими науки, а съ другой стороны, какъ читатели нашего журнала увидять въ последствін, самъ Спенсеръ держится такихъ понятій о значеніи религіи и о существа христанства, которыя меньше всего могутъ быть раздължены. На то ожидаемое нами замъчание, что Контъ и

<sup>1)</sup> См. стр. 453 недавно вышедшаго новаго сочиненія Герберта Спенсера: изученіе соціологія. Перев. съ англ. яз., подъ редавцієй Гольдсинта. 2-й томъ. Спб. 1875 года.



Спенсеръ говорять не о русскемь обществь, мы должны сказать следующее. Идея, родственныя неоптивнаму, у насъ литературнымъ путемъ распространаются давно уще нъскольним журналами, имъющими, осли но останавливаться только на одних ихъ непосредотвенныхъ нодписчиная, весьма общирный кругъ читателей. Повитивнамъ Конта спеціально распространялся Нисаровымъ въ нъсколькихъ его живыхъ и бойкихъ отатьихъ, провикнутыхъ полнымъ блегоговъніемъ къ мудрости францувскаго мыслителя, «величайшаге изъ философовъ», какъ величали у васъ Конта и досель еще величають. Въ настоящее время большин-СТВО «ТОЛСТЫХЪ» НАЩИХЪ СВЪТСКИХЪ ЖУРНАЛОВЪ И ВЪКОТОРЫЕ ВЕСЬма распространенныя газоты распространяють усердивания образомъ основные принципы познтивной онлософіи не говоря уже о предпринятых отдельных изденіях въ виде переведовъ съ иностранныхъ языковъ сочиненій, по своему направленію, при всей кажущейся научности ихъ, примывающихъ такъ вля вначе къ «повитивной философіи» Конта в нер'ядко заходащихъ гораздо дальше ся въ проведенія отрацательныхъ прияциповъ, лежащихъ въ ея основаніи. Между тёмъ, журналовъ и сочиненій, спеціально посвященных в серьезной научной разработкъ вопросовъ, которые тендеціозно решаются повитивизмомъ, до последняго времени мы не видимъ у насъ. Даже духовные журналы, по какой-то раціонально не объясниюй прачивь, до последняго времени сохраняють таниственное молчаніе о статьяхъ и сочиненіяхъ, проводящихъ нозитивное ученіе. Къ чему имъ, въ самомъ дълъ, заниматься всеми этими вещами, когда гораздо легче работы, одинаково интересныя и полезныя и для человъка, жившаго въ Х въкъ, и для человъка, живущаго въ XIX в., когда, по справединвему замъчанію преосвящ. Хрясаноа, можно подумать, что готовится цвами перевороть въ области человъческихъ убъжденій, когда начивается, повидимому, провърка всего, что до нынъ зналъ и думалъ о себъ человъкъ, когда вновь поставлены всё тё вёковые вонросы о судьбе міра и человъка, передъ которыми всегда отступала человъческая мысль, и поставлены не затемъ уже, повидимому, чтобы еще разъ отступить предъ ними 2). Какое, въ самомъ двяћ, двяо

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. стр. 154 янв. кн. "Пр. Обозр." за 1875 годъ.



uperstablicative bacief corociobatos michi, 470 chemicate beрошо взвитно то, къ чему сведятел размоебразных невый тесрін, волнующія современнаго челевіна, и въ чень и гай дунають онв найти тайну и разгадну вышихъ судобь, что въ нашей странъ, еще моледой по образованию, колебание въ мысли и жиели, отриданіе всего, что выше простой вещественней потребности, нажется еще замётнёе, что среди обравованных влассовь напряжение мысле доходить до отрицания, часто болваненияго 3). Иочетаніе на страницахъ современнаго журнала большей частью архивныхъ вещей никого не затрогиваеть, свидательствуеть о нашемъ миролюбін и розовомъ виглядів на вощи, говорить даже. повидамому, о нашей тяжелой учености, иногда даже доставляетъ напъ ибиотерыя привиллегін... Выло бы, конечно, не справединьо утверждать, что такее отномение большинства наших духовных журналовь въ жгучниь вопросамь жизин всегда зависить отъ редакции. Журналь, въ коморомъ мы пашемь, воегда готовъ дать на своихъ страницахъ мъсто всякой жисой наччной статьв, инфющей близное отношене, по свеему предмету, въ редигозно-правственнымъ потребностамъ севременнаго общества. Дай только Богь, чтобы двятеля нашей богословской начки посвящали свои силы и свои знанія на служеніе твиъ приличения проследують нашь журналь; имена этихь деятелей будуть дороги для него, а труды желательны какь нельзя больше.

Итакъ, ничего пельзя сказать противъ той мысли Огюста Конта, что позитивнямъ все больше и больше распространяется. Не напрасно онъ воображаетъ, будто это зависить отъ того, что пезитивнямъ представляетъ лучную и белъе здоровую пищу для ума, чъмъ теологическія и метафизическія системы. Было бы въ настоящемъ случать неумъство распространяться о томъ, почему именно развыя ложныя доктрины, и въ числъ вхъ позитивная, дълаютъ въ настоящею время стель быстрыя завесванія и разливаются сильнымъ, шумнымъ и мутнымъ петокомъ невсежду. Изследованіе причинъ этого явленія завлекло бы насъ далеко. Но мы не можемъ не сказать следующаго. Ничего ивтъ неосновательнъе, какъ заключать отъ степени распространеній какого-



<sup>3)</sup> Ibid.

ando vionis no spo ectrumbore. Oto tand are boseno eveneme, что объ этомъ и говорить но стоить. Мело ли что находило и ведопить общерное васиространовіо? Затічь, справодливію объяснять успахи повитивизма, по вашему навнаю, тако же, чамь объеснять одинь дикарь изъ племени зулусовь то обстоятельство, что онъ не примель къ имели о первой причинъ всего ечнаге, Бегв Творив и Проимслетель. «Наше знавіе, гелорель онь, не побуждаеть насъ отыскивать первей его; им и но нъргается увидёть ихъ; если кто нибудь немного и подущесть объ этомъ, онъ скоро отъ этого отказывается и обращается къ тэнь предистань, которые видить свении главами; да и о томь, что онъ видить нередъ собою, онъ не имветь настоящаго ненятія» 4). Мометь быть, кону-либо новажется наша мысль невыпою, въ такоиъ случай им просили бы серьено опроворенуть 66, R TOTAL MIL HOSTADACMON ACRESATS BOID CHDANGLIBOOTS OR. Напонецъ, быстрое и общирное распространение повитивнама им объесняемъ напр. относительно машего общества и твиъ обстептельствомъ, что пропаганда позвтивнаго учени у насъ наозкуда не встречала до свят перъ дружнаго и эпергическаго иниваленициянно отпора (полицейскому вижинему отпору во вобхъ его видахъ мы не моженъ придавать серьсвиаго значения). Цестому-то выше мы и распространились инскольно въ нашей рвин о ноявленів у насъ вробаганды познтивнаго ученія, объ отношенія въ ней нашей духовной дитературы и ся представителей и т. п. Кто согласится съ нами, что одною ваз причинъ быстраго распространены повитивнаго учены служать отсутствіе противодійствія ему, тоть ни въ каконь случав не ріпинтся обудеть насть на наше интино о иногиль дуковных в журналахь, наторов можеть понаваться развань. Когда идеть рачь о серьезных вопросахъ жизни, тогда было бы волсе неумъстие опстациать разныя менкія самолюбія и расточать ничень неоправдываемыя похволы. Конечно, не на одной духовной журналистикт лежитъ обяванность разумнаго противодтиствия распространению дожных ученій. Не вза тоге, что другіе не всполемоть этой обязанности, некако не следуеть, что и мы не JOINHA HOROZHATA CO: HARDOTEBA, STO ZOJEMO JEHA YCHJETA HAMY дъятельность въ разсматриваемомъ направление.

<sup>&#</sup>x27;) Стр. 147 первой кн. журнала "Знаніе" за 1875 г., въ приложенін.



. Изъ всего вынесказанного одбачоть, что, во-порвыхъ, нельск оспарилать, что повитивное направление распространдется белъе и болъе. Мало того, мы должиы сказать на основани нащого знакомства съ «познтявными» органами насней прчати и съдругими способами проявленія этого направленія, что у насъоно начинаеть вырождаться во что-то такое, оть чего невременно отрекся бы самъ основатель познивнама. Въ этомъ, вонечно, нетъ ничего удивительнаго. Но дело въ томъ, что крайности, въ которыя вырождается мавйетное напревление, должны быть още болье принимаемы къ свъдънію, чемъ семое это направленіе въ первоначальной свеей формъ. Во-вторыхъ, необходимость противодъйствія ложному позитивизму является, на смогет виян скинисски скинись скоручили наме деломъ спомщинъ вив всякаго сомнанія для тахъ, кому дайствительно дового наше общественное вреусприје и ито считаетъ себя христіанчномъ не на словахъ тольно. Въ виду равнодущія севременнаго общества къ тому или другому рашению высочайпиль и основных вопросовь нашего ума и жизни напи журнавы должны глубже в настойчиве выменять значение и важность этихъ воньосовъ и содъйствовать высвобождению совремонных умовъ взъ оковъ грубаго и односторонняго реаливма. Въ виду неправильного рашени указалных вопресовъ нужно содействовать всячески правильной постановке ихъ и правильной разработкъ. Поставно приметического обозрънія въ нашенъ журналъ, нешду прочинъ, ознакомлено съ одной сторочы чаших читатолой съ нашим учово-литоратурными журнальными отогьями и съ отабльными сочиноніями, отвуга бы они ни неходили, какъ скоро они, по самему своему предмету в напревлению, въ большей или меньшей мере служать нь научному оправданию христівискаго міровозрічія въ виду совроизничать изположій и отрицацій ого, а, съ другой стороны, поснавный разборь такках журнадыных статой в отейльныхы сочинений, которыя подходять нодь проживоподожную вышеуказациую натерорію, мы очонь рады, что прикодится вт на: CTORINIE DASS FORODHTS O COMMENIE IIDOG GCCODE BARNABCKAFO униворонного, принадлежащемь, не нь неслудей, а нь нерост BETOPODIE. Α, ı ir Сочинение и. Акъбиниова, на которос указано въ заглавия

Digitized by Google

MAINOR CTATLE, EMBOTS CROMES REPORTORS ESCABROSTRIO O RECнохожденія, сущиести, основныхъ началахъ и способахъ развитія цивилизаціи вообще. Вопросъ, разсиатриваемый почтеннымъ профессоромъ, какъ онъ справедино самъ замъчаеть, еще виногда не быль обрабатываемъ и даже почти не быль загронуть во всей своей сложности и широтв. Отсюда нонитно, съ ваними трудностями пришлось бороться нашему ученому и какъ иного работы предстояло ему, чтобы освётить этогь темный, но въ высшей степени интересный вопросъ и установить на по возножности правильный научный взглядь. Автору предстояль громадный трудь чже въ томъ одномь отношенім, чтобы перечитать въ подленевкать весьма больнюе чесле сочиненій, болье или менье отпосящихся къ его предмету, не раотеряться мыслыю въ многочисленности теорій относительно решенія техь вопросовь, сь которыми по необходиности сталвивался изследователь, и критически разработать весь этоть сложный матеріаль. Вив нашей задичи лежних оприка напитальнаго труда проф. Хлюбинкова, труда, который, въ сожалению, еще неопонченъ и окончани потораго им съ цетеривијонъ будемъ ожидать отъ почтенняте автора. Сочинене почтеннаго автора заслуживають внаманія духовной журналистики главнымь образонь потопу, что служить нь достижение техь целей, ко--висум должна пресътдевать преимущественне духовива журкалистина. Ивследованіе г. Хлебинкова, неспотря на то, что онъ не запавался преднам времно апологотическими пълями, представляеть собою безпристрастное научное оправдание иногаго изъ того, что въ неследнее время сделялесь предметомъ ностоянныхъ враждебныхъ наваденій и абсолютного отриванія. Въ свеемъ серіозномъ сечиненім г. Хлебниковъ разсматриваеть всв реалистическія теорін, стреняцілся объяснить явленія цивилизація изъ началь, носовивотичних съ христіанскимь міровозэрвнісив. На основанія причическаго анамиза эгихь теорій почтонный профессорь приходить къ тому заключению, что реализив совершение несостоятелень въ объяснение цивилизации. Mo a othographic orlocoformes becalectatecters tookie r. Хлибниковъ остается не поклоничномъ изъ, а сорісвивни притикомъ ихъ. Разспотрвніе и оцвика этихъ разнородныхъ теорій привели почтениего просссора из тому убъедению, что при-

стівнское тенстическое ученіе есть сомое осневательное въ оп-HOCO-CROWS I BAYTHOM'S CHLICA'S YTORIC, MOPPINGO DECLHE PROBLEтворить наше сознаніе, какъ бы оно серіовно требовательно ни было, Сочиненіе г. Хаббинкова въ высшей степени отранное авленіе въ нашей литературів уже потому одному, что авторъ его не захотълъ подчиниться разнымъ моднымъ направлемиямъ, отъ которыхъ такъ иногіе боятся уклониться, и осталоя на высотъ научныхъ требованій, несмотря на то, что онъ не могъ ожидать сочувственнаго отношения къ своему труду отъ напинхъ журнальных критиковъ, умъющихъ обыкновенно приходить въ восторгь не отъ серіозной научной работы, а отъ такихъ пронаведеній, которыя быють на либерализмь, хотя бы онь быль самаго дешеваго свойства и состояль въ бездоказательномъ н сивломъ отриданіи общепринятыхъ возарвній. Что наша журнальная критика именно такъ относится къ наиболфе почтеннымъ трудамъ, не бъющимъ на отриданіе или на смѣлыя утвержденія, это видно уже изъ того однаго, что о капитальномъ изследованій г. Хлебникова, вышедшемъ въ декабре прошлаго года, не было вовсе никакой заметки до настоящаго времени, въ которое мы пишеть, даже въ техъ изъ нашихъ журналахъ, которые не пропускають даже такихъ явленій въ области нашей печати, какъ напр. «Таперича надо булшой рифориъ дълать» мурза Ахмета Ишанбаева или «Толковый словарь 40,000 вностранных словъ Мехельсона. Своимъ молчаниемъ о почтенномъ трудъ проф. Хатонекова, наносящемъ чувстветельный ударъ разнымъ моднымъ идейкамъ, наши журнальные критики, Очевидно, хотять сказать, что это-де такое сочинение, о которомъ не стоитъ и говорить. Удивительно, до чего доходитъ любовь къ истинъ и къ наукъ въ руководителяхъ нашего общественнаго мижнія! И насъ все-таки хотять еще увърить, будто мрачныя стороны нашей действительности не таковы, какими онъ представляются лицамъ, разсматривающимъ и оценивающимъ явленія жизни съ христіанской точки зрвнія. Самое это увъреніе — одно изъ свидътельствъ далеко ненормальнаго склада нашей общественной мысли въ большинствъ представителей ся. всему этому по крайней мірть со стороны нашей нанепростительнымъ проходить молчаніемъ такіе поэтенные труды, какъ сочинение проф. Хлебинкова. Мы не-перепр эсспечености индисмантину образону овнаконить читачелен оъ седеринийся общирного сочисейя г. Хлускикова,починения ваключающиго въ себе 31 печатный листь. Делать же строй перечень вопросовъ и теорій, разсматриваемыхъ въ изслівдованін почтеннаго ученаго, и указывать голословно на тв подоженія, из которымъ приходить онъ, мы считаемъ безполезвыкъ для намей главной прив. Пусть интересующися читатель самъ пріобратеть и лично познакомится съ нитереснымъ изсладованіемъ г. Хаббинкова. Мы считаемъ полезнымъ ознакомить читачеля съ той изъ многихъ главъ въ сочинении, въ которой явторъ его говоритъ о позитивной философіи и позитивной политикв Конта. Послв всего того, что вы выше говориле о повитивизмъ и объ условіяхъ его все большаго и большаго распространенія, намъ уже ніть надобности объяснять читателю, почему вменно мы решелись познакомить его съ этой главой нвъ всего изследованія почтеннаго автора. Мы только можемъ выразить паше горячее желапіе, чтобы почаще появлялись такія изследованія, какъ изследованіе г. Хлебникова. Подобнаго рода сочиненія, разоблачая эфемерность и научную несостоятельность многих в теорій и ученій, обращающихся въ нашемъ обществъ, по мъръ большаго и большаго появленія ихъ и популяризацій, единственно способны слівлать не нужными и совершенно излишними тв вившиня правительственныя мвры, которыми регулируется досель наша вителлектуальная жизнь в производительность и которыя, - нужно говорить правду, - неръдко вивсто добра приносять одинъ вредъ... Передавая содержаніе той главы въ сочиненін г. Хлібеникова, гдів онъ говорить о позитивизмів, мы-само собою разумівется,-постараемся быть возможно-объективнъе. Но это нисколько не устраняетъ надобности въ ивкоторыхъ нашихъ дичныхъ дополненіяхъ къ трактату г. Хлюбникова. Дюло въ томъ, что почтенному автору пришлось имъть дъло съ весьма многими и очень разнообразными теоріями, такъ что онъ не имвать возможности и даже надобности болве подробно развивать свои мысли и относительно познтивизма. Еслибы авторъ задался прию возможно подробиве проанализировать каждую изъ теорій, разсматривасмыхъ имъ, и доказывать свой взглядъ на нихъ вовножно большвиъ количествонъ научныхъ данныхъ, тогда онъ должевъ была бы вадать не два внаги, кака она предволожила, а десятока объемистыха томова. Вирочена, ны будема по везмежности воздерживаться ота нашина личныха дополненій на трактату почтенняго ученаго о Контовона познтивнама, чтобы безанужды не удличнять нашей статьи. Посла этиха предварительных замачаній, казавшихся наша нужными, приступних ка отчету о содержаній одной назаглава интереснаго сочиненія г. Хлабоникова.

Въ последнее время возникла несколько чесрій, пытакощихся указать ненэмвиные законы, которыми управляется развитіе вс-торической жизни человвческого духа. Школа натуралистическая вщеть законовъ управляющихъ жизнью общества въ природъ, окружающей человика. Жизнь человического духа, съ точки вранія основателей и последователей этой школы, нодчинова выянию опвических двятелей природы въ такой стенени, что оня повобъжно должна развиваться такъ или вначе и пе можетъ идти въ своемъ развити канемъ-лебо инымъ путемъ. Такъ напр. народы, живущіе въ странахъ тропическихъ, гдв природа раскрываетъ необычанныя силы, подавляющія человіна, гдв часто повторяются землетрясемія в т. д., тамъ, во мивнію Бокля, у человъка наибодъе сильно развивается воображение и подавляеть собою разсудовъ. Въ доказательство этого Бокль приводить особенности цивилизаців древних видійцевъ, у которыхъ, благодаря неотразиному, будто бы, вліянію природы, должна была преобладать и действительно, будто бы, ноключительно преобладала поэвія съ подавленіемъ равсудочной, рефлективной підтельности. Можду твиъ среди древнихъ нидійцевъ были не один поэты, но и глубочанийе мыслители. Всё философскія школы новаго времени нивли уже въ Индін своихъ представителей, ванъ-то: деисты, пантенсты, матеріалисты, скептики. Индійцы создали логику, грамматику. Математическія свідівнія ихъ были етоль обшерны, что некоторые оріенталисты дунають, что нив извъстенъ быль законъ Ньютона. Такимъ образомъ примъръ, приведенный Боклемъ, говоритъ противъ него же. Что жаркій климать вообще и величественным явленія природы не действують необходино на человъка, развивая воображение, доказательствомъ этову служать китайцы, какь извёстно, прозаичивний вь мірв народъ, которыхъ поэзія даже ничёмъ не разнится оть сухихъ

научных трактатовы, а нежду тэмь интайцы жируть возлу тронивовъ. Слововъ, вст усили представителей нагуралистической ніколы объяснить явленія пириливаціи изъ лійствія силь и явленій природы оказывались и оказываются безусивщиными. Экопомеческая школа пытается объяснить весь строй жизни челевъческих обществъ и ся разнестороние развити изъ экономическаго строя, который, будто бы, налагаеть свой отпечатокъ на науку, искусство, даже на мораль и обусловливаеть собою и политическіх формы, и юридическія отношенія, такъ что «каждему типу экономического устройства соответствуеть свой типъ общества» 5). Но напрасно стали бы насъ увёрять представатели этой школы, будго существують и могуть существовать сами по себв независимые экономические законы, способные опредвлять собою вов явленія цивилизаціи и вов стороны развитія общественнаго. Даже поверхностное взучение история показываетъ, что развитіе человічноской мысли никогда не было нодчинено вліявію экономических фактовь и что мысль никогда не была чёмъ-то прикладимиъ къ экономическому порядку, но всегда самостоятельной и независимой силой, развивающейся взъ себя. Несомившно, что экономическое строеніе общества вивло и ниветь вліяніе на разныя стороны общественной жизнедвятельности. Но отсюда отнюдь не следуеть, будто экономическія условія жизни наиболье опредвляють собою складь в хараетеръ общественной жазни и мысли. Повитивизив ищетъ ваконовъ, безусловно управляющихъ общественной жизнью, въ законахъ, которымъ подчиняется умственное развитие человичества. Эти заковы, съ точки врвнія представителей позитивней школы, опредвляють собою всякіе другіе законы, какіе только дъйствують въ жизни человъчества. Но прежде, чъмъ перейти въ изложению сущности законовъ, будто бы открытыхъ позитивезмомъ, спросимъ: возможно ди вообије открыте какихъ бы то ни было законовъ, которымъ безусловно подчиналось бы разви-

<sup>•)</sup> Эти мысли, развиваемыя обывновенно стороннивами экономической школы, буквально повторены въ статъй "Недёли" (М 11 за 1875 годъ) подъ заглавіемъ: "общественно-критическіе очерки". Авторъ статък усиливается до послёдней степени подвести разные историческіе факты подъ свою теорію, хотя они видимо не укладываются въ искусственныя рамки....



тіе общественной живни и мисли? Этотъ вопросъ, въ виду попытокъ разныхъ школъ къ изобрътенію этихъ законовъ, имъетъ существеннъйшую важность.

На только что поставленный вопросъ едвали можно отвёчать положительно, Еслибы человъчество пережило свой въкъ, изживъ все свое духовное содержаніе, чего невозможно в представить, то для геніальных учовъ, которынъ бы досталась въ наследіе исторія человічества, опреділеніе законовь человіческаго ума. можеть быть, было бы возножно. Но в туть эта возножность была бы далеко не полнов. Такъ. после смерти человека, прожившаго обычную меру человеческой жизни, біографы производать оценку содержанія его ума, но в такая опенка весьма условна, вбо всегда остается вредполеженіе, что развиваясь ннымъ путемъ, онъ, можетъ быть, пришелъ бы и къ инымъ результатамъ. Правда, возможенъ еще другой способъ определенія законовъ чего-либо. Если извъстно, что такое та или другая вощь по своей сущности, то отсюда ны можемъ заключить о всвят ен явленіямъ. Но позитивнямъ самъ же провозглашаетъ, что ны не выбемь никакой возможности знать, что такое вещь въ своей сущноств. Какъ «нельно притязаніе» найти непремвиные заковы, которымъ бы роковымъ образомъ подчинялось развитіе интеллектуальной жизни, это можно видёть изъ исторів наукъ и искусствъ. Исторія догики доказываеть, что она не уназывала пути умственной жезни, а лешь констатеровала совершившівся факты. Всякія попытки законодательства въ искусствахъ ограничивались обынновенно тоже констатированимъ фактовъ. Поэтика Аристотеля была сколкомъ съ древинхъ трагедій. Лессингъ и Гегель течно также не дали и не могли дать идеаловъ искусству, которые и вообще даются не теоріей, а неносредственнымъ творчествомъ духа: теорія просто констатируетъ действительность. «Наша уиственная жизнь есть ничтовное, накъ путемествие съ оснаремъ, освъщающимъ линь ближайшіе шаги, по мірів нашего кода, но не болье». Какіе же законы Контъ могъ отнрыть въ умв! Но онъ даже прилумываетъ. новую органивацію для ума, будучи недоволенъ настоящей. Нормальный умъ, по мивнію Конта и позятивистовъ, должень отказаться отъ причивной связи явленій, восходящей до мервой причины; онъ долженъ выбресить изъ себя все безусловныя 46

понятія, которыя въ настоящее время служать ему основой для сужденій, остественцыми рамками, въ которыхъ вращается мышленіе; онъ долженъ уничтожить въ себв какъ на на чемъ будто бы неоснованныя, иден добра и справедливости: истивный умъ, очищенный такимъ образомъ, будетъ воспримимать въ перядкъ впечатлівнія вибшией природы и удовольствуется знавісив и постиженіемъ этого порядка. Если дійствительно философъ продівластъ такія операцін надъ умонь и определить законы его, то, къ сожальнію, эти законы будуть законами не настоящаго ума, а искальченияго. Уничтожить въ умъ возножность связывать причинно явленія не значить ли перестать мыслить, ибо мыслить иначе невозможно? Везможно только отказаться отъ причинности тамъ, гдв она становится невыгодной для системы, имение тамъ, гдб по законамъ причиности мы восходимъ «къ первой и безусловной причинъ», оставляя причинность во всемъ остальномъ. «Точно также смъшно думать», что можно уначтожеть въ умъ нашемъ абсолютныя идеи, какъ это предлагаетъ Коитъ. Безъ помощи твхъ или другихъ абсолютныхъ идей и понятій умъ не можетъ мыслить. Въ основъ всякой системы мышленія будуть непременно заключаться абсолютныя идеи. Такъ, если мы хотимъ понять происхождение міра, то мы вначе не можемъ понять его, какъ приписавъ это происхождение или творчеству Божества (абсолютное) или творчеству природы (абсолютное). Остаться на середнию между этими двумя абсолютами мы не можемъ, ибо мы всегда должны прикръпить зданіе нашего мышденія въ чему-либо безусловному. «Мыслить ниаче ны не ножень». Заявляя же объ этой возможности, мы совистельно или безсознательно, но непремённо обманываля бы себя в другихъ. Объявляя въ предисловія къ своимъ системамъ, что мы стоимъ на золотой середней, въ саныхъ системахъ им непременно следовали бы тому или другому направленію — матеріалистическому ная идеалистическому. И дъйствительно, большимство позитивистовъ подобными заявленіями желають лишь прикрыть матеріалестическія основы своей теоріей. Ихъ звявленія о томъ, что они далеки отъ привнесенія въ свои системы понатій о первоиъ началь и последнемъ конце явленій, виолне тежествение съ навъстной језунтской уверткой, посредствомъ которой језунты, клянясь, считали безгрышныгь не соблюдать клятым, если въ

душё во время клятвы повторяли совершенно другов. Позитивисты глумятся надъ метафизиками, — заметимъ мы, — но сами тоже нетафизики, но только нечестные, прикидывающіеся «немогущими знать» о конечныхъ причинахъ, но на самомъ деле, въ большинстве своемъ, примо стоящіе въ решеніи этихь вопросовъ на матеріалистической почьв. Повитивизмъ, однакожъ, приводить ибкоторыя оправдания въ свою пользу, которыя могуть показаться весьма важными. Исторія организаціи и развитія множества народовъ, начиная отъ первоначальныхъ ступеней культуры и восходя къ высшимъ ступенимъ цивилизаціи, у вобхъ историческихъ народовъ представляетъ иного аналогіи, сходныхъ черть и особенностей, а след. существують же обще законы организацін и развитія. Значить, выражансь языковъ повитивняма, могутъ существовать статика (наука объ основахъ организація общества) в движинка (наука о законахъ движенія чело-візческаго развитія). Но такое соображеніе иміло бы для насъ извъстную долю значенія только въ томъ случав, еслибы познтивнямъ ограничнвамъ свои притяванія установлечість законовъ прошедшей исторів человічества, уяснивъ сеязь разнообразныхъ явленій въ жизни челов'ятества, относящихся въ прошлой са исторів. Хотя чрезъ это онъ не открыль бы законова человівческой исторіи, ябо она ихъ не вибеть въ топъ спыслв, какъ имветь свои законы природа, но такое изследование, безъ сомивнія, открыло бы многія изъ свойствъ нашего духа, сокрытыя для насъ самихъ. Явленія человіческой исторія не связаны безусловной необходимостью и предшествующія явленія ся не опредъляють собою вполнів послівдующія, ибо въ исторіи каждый ея факторь, каждый ей двятель привносить съ собою новое начало, которое само въ себв нельзя считать лишь последствіемъ предыдущаго. Въ природъ всъ дъятели пассивны, а въ исторіяактивны. Если идеть дождь, то непремвино будеть сырость, но изъ того, что какой-нибудь народъ потеривлъ напр. неудачи на войнь, еще не слъдуетъ непремънно, что онъ упадетъ духонъ. Когда ны говоримъ о законяхъ природы, то ны дъйствительно разумнемъ подъ этинъ, что всъ ен ивления, при одинаковыхъ условіяхъ, совершаются съ неумолимой послідовательностью и не могуть совершаться иначе. Когда мы говоримь о законахъ исторін, то ны всегда считаемъ необходинымъ лишь то, что 46\*

случилось, между тамъ мы очень хородно знаемъ, что это могло и во случиться, или случиться другимъ образомъ, или отсрочить-ся, или даже вевсе не случиться. Такимъ образомъ причиная связь, которою историкъ соединають событія, ниветь лишь весьиа слабое сходство съ той причинностью, которою натуралистъ связываеть явленія природы. Натуралисть дъйствительно ищеть и открываеть въ природь законы, которыки есситью опредълются ся явленія. Историкь-оплосооть, соединая причинно факты или событія, указываеть лишь, какъ монуть люди дъйствовать при извъстныхъ обстоятельствахъ, объясняя лишь характерънашего самодъятельнаго духа. Такимъ образомъ въ исторів мы изучаемъ лишь возножность событій, а не необходимость событія. Вогъ въ этомъ-то симсяв им и сказали, что исторія не имреть законовь и яго напрасно сталь он ито-тноо искать нур въ ней. Повитивизиъ же неправильно объясняетъ даже и самую связь между событіями прошедшей исторіи человічества и произвольно ихъ истолковываетъ. Къ чему же онъ говорить, будто ниъ отысканы даже законы, управляющіе жизнью человічества? Позитивнень быль бы правъ, еслибы отъ сакта повторяемости какихъ-либо явленій въ исторіи всёхъ народовъ и всёхъ цивиливацій онъ заключиль бы къ необходимости этихъ явленій и въ будущей исторіи человічества. Такъ изътого, что всі цивилизація до сихъ поръ были родигіозными, можно заключить, что родигіозность есть меобходимая основа цивилизацін и что она вытекаеть изъ существа нашего духа. Позитивизмъ имълъ бы за себя изкоторыя основанія, еслибы отъ наменчивости религіи -вивиси отолить опо записи от но стиров сио смощности такого наивненія въ будущемъ. Въ этомъ сдучав все-таки заключенія его были бы съ формальной стороны инсколько логичны. Но заключенія позитивизма становится въ высщей степени неостественными, когда онъ изъ. того факта, что всякое развите наукъ сопровождалось увеличеніемь количества наблюденных фактовь, тогла какъ истафизическія основы цаукъ неизивидлись, выводить заключеніе, что положительность, т.-е. признаціє того лишь, что очевидно и доступно вившиних чувстванъ, должна быть привизна отнывь основой будущей цивилизацій, «Позитивизи» становится безущио-нельныць, когда онь создаеть свою религю безъ Бога и объявляеть ее религей будущаго». Развите циви-

лизацін, говорить позитивнямь, шло оть всебожія (на Востокъ) жъ многобожію (въ классическомъ мірів) и отъ этого посліднаго къ единобожію (въ христіанствв). Отсюда повитивнямь заключаетъ, что единобожіе есть лишь преходящій моменть развитія на путе къ господству познтивняма. Но атемямъ, или позитивизиъ, появлялся въ концъ всъхъ цивилизацій. Законы Ману, Библія очень хорошо знають атенстовъ. Конецъ греческой и римской цивилизаців также овнаменовался появленіемъ атенстовъ. Философія поз итивизма не ость какое-то откровеніе, последняя ступень человического ума. Точно также единобожие не есть плодъ последняго времене: оно относится въ глубочаншей древности. Древи вишія цивилизацін, напр. пидійская, египетская, вовсе не чужды были своеобразнаго монотензма, не говоря уже о іудояхъ. Даже въ релвгіяхъ двиарей ны встрічаемъ ясные сліды монотенстических религозных вредставлений. Указываемый позитивизмомъ порядокъ развитія есть «не міровой, а народный», чбо всв народныя культуры приходили из этому принципу хотя бы въ лиць своихъ генісвъ. След. монотенень не есть только ступень, предшествовавшая возвишему повитивизму, наобороть, тотъ фактъ, что все народы приходели къ монотелену, ясно поназываеть, что эта идея есть естественное убъждение развитаго ума, внолив удовлетворяющая его солимие. Точно также странно думать, что всв науки межно сдвлить нозитивными въ томъ смысле, что можно исплючить шть нихъ, даже въ ихъ основаніяхъ, элементь нетаензическій. Основы вебив наунь, даже естественныхъ, до сихъ поръ метафивичны и никогда не перестануть ими быть, кота чесло факторь и заключеній изъ нихъ будетъ безконечно увеличиваться. Спринивается: что иное, какъ не метафизическія основанія, законы таготінія въ астрономін, законы притяженія въ физикь, жизневная сила въ біологіи и т. д.? «Для меня лично не существуетъ существенниго различія, говорить г. Коздовъ, между метафизическимъ и научнымъ знаніемъ: этого различія не существовало до последняго времени ни для простыхъ смертныхъ, на для великихъ мыслителей. Только въ нашемъ столетім хотять разграничить резкою чертою знаніе метафизическое и научное, но, по моєму мибнію, безу-сивино. Люди, которые наиболює кричать противь метафизики, особенно отечественные «мыслящіе реалисты», сами «покръпче

другихъ» стоятъ на ен почвъ. «Да иначе и быть не можетъ. Огряцать метафизику можно, только стоя на саной крайней точкв скептицизма, а именно, утверждая, что рашительно ничего не визешь. Но съ такимъ отрицательнымъ положеніемъ всякую почву, висимь на воздухъ, наконопъ даже тервешь право на иышленіе в разговоръ- 1). Отсюда кажется нельной вламзія позитивизма построить такой цикат наукт, при которомъ умъ постепенно возвышался бы отъ проставшихъ истянъ къ истянамъ болъе сложнымъ. Все мірозданіе въ такой мъръ цълостно, проникнуто единствомъ, всв его части столь связаны между собою, что ивть простращихь авленій, которыя въ тоже время не были бы саными одожными, саными трудными для пониманія. «Позитивизмъ и здёсь играетъ, говорять проф. Хэфбинковъ, комическую игру съ умень: онъ объщаеть быть положительнымъ, меключить всякую метафизику, нежду твиъ оставляетъ неприпосновенными неизбълныя метаензическім основы, балъ напр. жазненную силу, таготовію и пр., жолая только, чтобы всекій проходиль ихъ жакъ ножно сторбе, не услубланся въ нихъ и но останавливался на нихъ. Повитивнанъ. — замътинъ ищ. — дъйствительно страдаеть имслебоженью и постоянно одержань опасеніснь, какь бы не вдасться вь такой смертный грахь, какь глубокій, доходяний до конца, апализь разпоображных вызеній HIL WHEN HORDOWN I AGEORPHOCKOE HOLDIN. MORIA LENY еторонняя позитивняма обычновенно любить принисывать эту мыслебоявнь другимь. Читаете вы въ одномъ изъ нашихъ журналовъ, преследующемъ будто бы опеціально ученыя целя, но на самомъ деле пропасандирующемъ позитивныя плен, напр. статьи подъ таким заглавіями, какъ «ресльные основы мистическихъ явленій, заразительность употвенныхъ заблужденій. Е т. д. до статьи: «борьба за существованіе въ мебесномъ пространству» и т. п. 7), и навольно поражаются триъ фактомъ, что авторы статей въ бельшинствъ случаевъ унфотъ мскусно подбирать массу фактовъ въ подтверждение жакой-набудь любимой

<sup>•)</sup> Подное изложение системы Гартиана: "философія безсознательнаго". І-й выпускъ, 1 стр. въ предисловіи.

У Мы разумаемъ журналъ "Знаніе", по поводу многихъ статей которато давно бы нешимъ духовнымъ журналамъ сладовало висказиваться по временамъ, а не игнорировать ихъ...

мдейки, но съ еще большимъ вскусствомъ умбютъ обходить мадлежащій амализъ приводимыхъ фактовъ, такъ какъ это обстоятельство могло бы ваставить ихъ часто и даже очень часто отказываться отъ пропаганды этихъ идеекъ. Но въ тоже время макъ они горячо и настойчиво умбють ораторствовать насчетъ отвращения къ анализу и къ трезвому научному мышлению теологовъ, метафизиковъ и т. д.!...

Обратимся темерь къ самой философіи Огюста Конта. Позитивизмъ Конта задается въ изученіи соціальныхъ законовъ двоякой цілью: во-нервыхъ, вывести законы прошлой исторіи человізчества, и во-вторыхъ, установить нормальное, соотвітственное человізческой природі, общественное устройство на основаніи найденныхъ имъ законовъ человізческой природы. Разсмотримъ въ общихъ чертахъ то и другое.

Прежде, чемъ умъ дошелъ до своего естественнаго состоянія, овъ долженъ былъ носледовательно пройдти следующія ступени развитія: 1) періодъ фетишизма, 2) періодъ нолитензма, 3) періодъ пантензма, 4) періодъ господства метафизики, и наконець уже б) вступаетъ въ періодъ позитивный в). Этотъ законъ Контъ вывелъ, по его миваію, изъ обобщенія хода человеческой исторів.

Первый недостатокъ теорів Конта состенть въ томъ, что она совершенно невърна истеріи, на которой между твиъ она необходима должна бы освовываться. По Конту выходить, что человъчество первоначально вообще было фетишестическимъ, потомъ велитенотическимъ, затвиъ менотенстическимъ, далбе метафизическимъ и накоменть вступаеть въ позитивную фазу развитія. Между тъмъ истерія не представляеть ничего подобнаго. Почти въ каждыв мементь прошлей и настонщей исторіи всё эти моменты развитія у развить маредовъ существують одновременно и, кромъ того, уже древиваніе народы, какъ мідусы и египтане, прошли асть фазы развитія Конта. Всёмъ, читавщимъ болже подробную исторію Востока, а не учебникъ, кото-

<sup>•)</sup> Мы эпускаемь контовскую характеристику каждаго изъ этихъ періодовь. Читатель можеть познакомиться съ ними какъ изъ самой кинги проф. Хабонкова, такъ и изъ статьи В. С. Соловьева въ нолбр. ки. "Прав. Обозрінія" за 1874 годъ о позитивизмъ.



рымъ, по его собственному признанію, довольствовался Контъ, извъстно, что у нидусовъ существовали школы и монотенстовъ и позитивистовъ и метафизиковъ. Открытый народный монотемамъ евреевъ является за долге до политемама грековъ. Метафизическія системы индусовъ и грековъ предшествують не только монотензму, но даже и фетинизму народовъ, населяющихъ въ настоящее время Европу. Таквиъ образомъ исторія не представляетъ ничего подобнаго пресиственности въ развитін человіческаго мышленія по шаблону, предлагаемому Контомъ, а съ этимъ вивств рушится и единственное основание соціологін Конта. Если какая-либо теорія основывается на исторін и въ то же время грубо невёрна ей, то очевидно, что ена не имветь основанія. Второй глубокій пробыль въ теорія Конта вытекаетъ непосредственно наъ предмествовавшаго; онъ какъ бы предподагаеть, что человъчество развивается какъ единое целое, нежду темъ накъ въ действительности живутъ и умирають народы, проходя различныя фазы развитія, часто безь всякаго вліянія другь на друга или съ новиачительнымъ вліявіомъ. Въ то время какъ яндусы и егинтане достигли вершинъ своего метафизическаго развитія, въ это время грени только что вступають въ свой фетишестическій періодь. Въ те время какъ греки и римляне занимаются метафизикой, ныих действующіе народы жили, въроятно, въ каменновъ въкъ в среди грубъйшаго фетициама. Уже вечего и говорить о безчисленномъ иножествъ племень съ ихъ цевилизаціями, которыя не имъли ни мальншаго отношенія въ другимъ цевилизаціямъ, жили и умерли безъ всякаго съ нами свошения. Мало того, что нътъ некакой проемственности въ развити народомъ. Факты настоящей и пропывой жизин человъчества домизывають, что оща и невовможна. Исторія указываеть, что каждый народь ревнестно оберегаеть свои національных нден оть всянаго вліянія даже высшей культуры. Всякія запиствованія пілаются возножными лишь тогда, когда народъ, стоящій на внашей степени культуры, путемъ самостоятельнаго развитія доходить до той степени, когда ему становятся понятными произведенія чуждых культурь, предшествовавшихъ его собственной культуръ. Всякая неспъшная привывка идей одной культуры въ другой, стоящей на нивилей степени, приносить первоначально лишь вредные результаты,

нбо народъ, стоящій на низшей степени культуры, не будучи въ состоянім понять высшую въ ея основаніяхъ, понимаеть ее вившие и уродливо, что, къ сожелънію, видно на исторів нашей цивилизаціи. Пассивное же принятіе чужихъ идей невозможно: каждое мыслящее существо тогда только понимаеть чужіл мысли, когда оно перерабатываеть ихъ въ своемъ духѣ. Потому-то, нельзя неразвитому самодъятельностью уму сообщеть высокія истины правственных и соціальных наукь, какь в заставить понять формулы изъ теоріи вероліностей, прежде чвиъ будетъ пройдена низшая математика. Втретьихъ, система Конта проходить молчаніемъ причины паденія цивилизованныхъ народовъ и даже обходить самый факть паденія. Съ точки арізнія системы Конта необходино было бы, чтобы народы, стоящіе на высшей степени культуры, подчиняли себъ народы, стояще на визшей степени культуры, нбо это требуется легикой основнаго закона развитія Конта. Между темъ исторія шла до сихъ поръ обратнымъ путемъ и ничто не указываетъ на то, что она въ дальнъйшемъ своемъ шествін измінить его. До сихъ поръ нравственно здоровые и нравственно сильные народы, хотя и стоящіе на низкой степени культуры, побъждали народы нравственно-развращенные, хотя и стоящіе на высокой степени культуры. Не заходя въ глубь въковъ, то, что делается на нашихъ глазахъ, достаточно подтверждаетъ сказанное. Вотъ картина современной Франціи, нарисованная ея соотечественникомъ, которая достаточно объясняетъ победу немцевъ. «Франція въ настоящее время, говорить Ренавъ, глубоко матеріалистична... Поговорите съ теперешнимъ крестьининомъ или соціалистомъ изъ интернаціоналя о Франція, о ея прошломъ, о ея генін, - онъ не пойметь такого языка. Военная честь, съ этой узкой точки эрвнія, кажется безуміємь; интересь къ великому, къ славв ума представляется химерой; деньги, издерживаемыя для искусства и знавія, считаются пропащими деньгами, безумно издержанными, вынутыми безаконно изъ кариановъ тъхъ людей, которые сколь-возможно мало заботятся объ искусстви и знаній». Такова тлубина паденія народа, достигшаго высокой степени цивилизаціи. Эдівсь объясненіе стотысячных армін, взятыхъ въ цавиъ. Такая же судьба ожидаетъ и народъ, окававшійся победителемъ, если онъ далее в далее нойдеть по

вути презранія ка высшина началама жизми и забога о матедіальноми могуществів и благосостоянія, поглещнющих собою заботы о возвышение духовной стороны жизни.... Богда народъ перестадъ что-лебо любить кромъ своего собственнаго матеріальнаго существованія, то онъ, конечно, будеть уничтожень народомъ, который не потераль ощо любви къ высшинь началанъ, управляющимъ человъческой жизнью. Гат причина этого паденія народовъя? Исторія вообще и современная францувская пристрительность указывають намь, что эта причина заключается въ господствъ надъ умани натеріалистической или новитивной философіи. Какъ скоро народы перестали, говорить проф. Хлюбниковъ, верить въ господство въ мірю божественнаго начала, они неизмино падали. Позитивизмъ Конта есть не признакъ близваго возрожденія, а близваго паденія Франців; онъ есть линь завершение ивлаго ряда системъ, родственныхъ Конту. Гельвецій, Гольбахъ, Кондильякъ, Ла-Метри суть прявые праводители системы Конта. Различные сопіалистическія системы, какъ Сенъ-Симона, Бавара, Анфантена, Фурье, суть только варьяців одной главной темы развитіл французской мысли отъ Гельвеція до Конта». Эта тема-освободить порабощенную миниыми предразсудками плоть и дать ей подную свободу, сатдать служебное господствующимъ... Естественный результатъ этого преобладанія матеріализма или позитивизма-современное нравственное паденіе Франціи. Это паденіе ежидееть и всь тъ народы, которые въ лицъ целыхъ массъ увлекаются позитивизномъ. Друзьямъ человъчества следуетъ начать систематическую н энергическую борьбу съ дожными позитивнимомъ, который н у насъ дълаетъ все больше и больше завоеваній.... Въ четвертыхъ, Ковтъ принуждонъ игнорировать христіанство, ибо оно не укладывалось въ его систему. Онъ говорять о монотензив, но не говорить о христівиствю, какъ будто напр. монотензиъ магоматанскій и христіанскій одно и то же; «невозможнесть немъстить христіанство въ систему заставила Конта дойдти до такой неличести, говорить г. Ханениковъ, что онъ утверждаетъ, будто католическое духовенство произвело нереверать въ обществе даже номию христіянства въ силу своего унственнаго превосходства, но гдъ же источникъ этого превосходства? . Неужеля въ грамотности и въ знани латына, а ме въ ждеятъ

христіанства? Эти абсурды лучше всего свидательствують о слабости системы, которую нужно подпирать такими нельностяни». Напонецъ, сама система Конта есть смъсь идеализма и матеріализма, соединенныхъ въ одно в наступающихъ одно доугое. Законъ развитія ума Конта есть, оченидно, ваконъ логикопоихологическій. Унъ, во Конту, чремъ обобщеніе переходить отъ всебожін въ многобожію и отъ многобожів въ еленобожію. - Спрашивается: это обобщение есть ли дело самодентельности уна или есть следствіе неменяющагося жачественно мозговаго вещества? Если върно последнее по Конту, то тогда требуется доназать, что мозгъ человъка изивняется вивств съ системани его мышленія. Нужно докажать, что поэговое вещество у позитивиста иное, чемъ у истафизика или теолога, или что въ человъкъ, съ момента убъждения его въ истичности познтивнама, измъняется самая сущность его позга. Если же это недоказано н даже не можетъ быть доказвио, то тогда рушится единственное основавіе системы, ное единобоніе, какъ система религіозная или метафизическан, справедливо пожеть быть разсматриваемо какъ нормальное состояние ума, такъ какъ вей народы естественно приходили къ этому убъждение....

Теперь наих остается разсмотрять то устройство общественной жизни, ноторое по Конту единственно нормально и желательно. Позитивное состояніе человічества изложено Контомъ въ его «Позитивной политикі» и отчасти въ шестоих томі его «Курса положительной философіи».

Новая позитивная организація общественно-государственной жизни должна обнимать слідующіе народы, разділенные на двігруппы: а) французы, германцы, авгличане и американцы и б) исманцы, итальянцы, португальцы, поляки и греки. Изъ всіхъ этихъ влементовъ должна состоять народная масса общаго союзнаго государства, имінощаго свою центрельную власть и особыя народныя власти. Центральная власть будетъ состоять изъ трехъ народныхъ правителей, рядомъ съ кеторою долженъ стоять комитетъ, образуемый изъ представителей разныхъ народностей, пешедшяхъ въ составъ союзнаге государства. Въ комитетъ будутъ васідать в женщяны, котя число ихъ Контъ и ограничевають щестью лицами. Въ рукахъ ртого комитета съ другими подчиневными ему органами власти маходится лишь світскам

власть надъ практической дъятельностью людей. Для руководства ума и сердца образуется особая, независимая отъ комитета духовная власть, такъ какъ, по Конту, въ основания новой общественной организаціи должно лежать особое унственное и правственное воспитаніе, начала котораго будуть строго опредвлены. Это воспитание не ограничивается школой. Напротивъ, духовное начальство должно нивть постоянную и неограниченную власть надъ умомъ и сердцемъ всъхъ граждавъ. Решеніе вопросовъ о происхождения міра, о высшемъ существі, о конечной ціли міра, о сущности вещей и т. д. не должно нивть ивста въ воспитанів членовъ устровенаго Контонъ общирнаго идеальнаго общества. Духовное сословіе должно прилежно смотреть за всяквиъ увлоненіемъ мысли въ область вопросовъ и разсужденій, не укавываеных действующими въ обществе правилами воспитанія. Каждый членъ государства будеть обучаться тремъ наукамъ: коснологін, біологін и соціологін, состоящихъ наъ различныхъ, въ вихъ содержащихся знаній остественно-научнаго свойства ч антропологического. Духовное сословіе или сословіе философовъ, долженствующее заниматься воспитаниять юношества и надзоромъ за умственной жизнью гражданъ, будетъ состоять изъ 20,000 человъкъ, явъ которыхъ каждый долженъ владъть знавісмъ и проподавать полный куров наукъ позитивизма. Эта масса философовъ постоянно перемъняетъ мъста пребыванія у всткъ народовъ, входящихъ въ составъ позитивной организаціи. Исходя изъ тъхъ положеній, что «умъ назначенъ не парствовать, но служить», и что «порою подчинения ума сердцу опредъляется прогрессъ, Контъ предлагаетъ, для наилучшаго развитія чувства, установить въ заміну иден Божества, отринаемой нозитивизмомъ, религіозное новлоненіе человъчеству и женщинв. Поэнтивисты-священники должны возбудить въ насъ обязанность самосовершенствованія, назначая науку на мэсяваюдованіе человічества, повзію на восніваніе человічества, жераль на развитие любов въ человичеству и молитику на служемів вму. Въ честь этого божества воздвигаются храмы, устранваются празднества и т. д. Въ числе правдинковъ Контъ, нежду прочимъ, указываетъ праздении въ честь человъчества и умершихъ геніевъ, между которыми важивнивіе суть: Цеварь, аме-столь Павель, Ісанна д'Аркъ и другіе ділтели цивилизація. Не-

эты и артисты всёхъ родовъ должны приготовлять оды и гимны для этихъ праздниковъ. Молитва въ великому существу-человичеству - будеть состоять вы наліяніями благодарности за новъчеству — оудеть состоять въ излимияхъ одагодармости за его благодъяния. Кромъ этого служения человъчеству, для гуманнации (очеловъчения) чувствъ служатъ сношения съ женщинами, которыя въ позитивизмъ играютъ роль возбудительницъ чувства. Женщины предназначаются быть посредниками между человъкомъ и его новымъ божествомъ—человъчествомъ. «Каждый изъ насъ, говоритъ Контъ, долженъ быть всегда постав-ленъ подъ особое провидение этихъ ангеловъ, ответственныхъ за насъ предъ веливимъ бытіемъ». Женщина, чтобы стать на высоту своего позитивнаго призванія, должна развить въ себъ чистоту и нъжность. «Женщина безъ нъжности, говорить Конть, есть соціальный уродъ». Женщины, виъсть съ очлософами, дълять заботу о нравственномъ воспитаніи общества. Женщины продохранять установленный порядокь отъ революцій и анархіи. Мужчины будуть встръчаться съ женщинами въ «храмахъ че-ловъчества», въ влубахъ и въ особенности въ салонахъ, гдъ онъ будутъ истинными царицами; мужчины должны вступать съ женщинами въ постоянные брачные союзы, которые не должны разрушаться даже смертью одного изъ супрушовъ, ибо оставшійся въ живыхъ долженъ посвящать остальную жизнь восшеминацію объ умершемъ. Мужчины должны доставлять содержание женщинамъ, которыхъ двятельность не должна выходеть изъ условій домашней жизни, кром'в общественной деятельности въ салонахъ. Этимъ вліяніемъ женщинь будеть достигнуто подчинеміе ума сердцу. «Такимъ путемъ благожелательныя чувства могутъ, наконецъ, освободиться отъ всякаго личнаго разсчета... Только сордца, чуждыя теологическихъ (т. е. христіанскихъ?) страховъ и надеждъ, резонерствуетъ Контъ, могутъ вкушать истинное благо человъческое, котораго тщетно искали древніе философы—вменно любовь честиую и безкорыстную. Человъческія колька. отным будуть гнуться лишь предъ женщиной, восключаеть съ паеосомъ французскій монтатель; этотъ культь женщина будеть болье спасителень, чвиъ культь Божеству». Въ экономической и общественной организаціи общества Комтъ дъласть меная перемана, чамъ въ нравственной и упственной еко органиваціянь. Конть не отрицаеть того, что челемить стелько-дже

наклоненъ въ возмущемиямъ, выкъ и въ поборности, мо воображаетъ, что рекомендуемое имъ устройство въ состояни предотвращать всяческія возмущенія. Все населеніе его разноилеменнаго государства будетъ состоять изъ городовъ и добровольно къ нимъ применуванихъ селеній, а община будетъ состоять наъ отавльныхъ семействъ. Такъ какъ наша природа одновремение накловна къ чувству, двятельности и умезрвнію, то отсюда у Конта общество обинмается слъдующими учрежденіями: семействомъ, геродемъ и церковыю. Въ каждамъ горедъ, могущемъ существовать отдельно, будуть нопромонно находиться следующія власти: 1) духовная, управляющая разсужденіями, 2) женщины, управляющія чувствани, и 3) фабриканты, управляющіе промышленностью. Связью вовхъ мелиихъ обществъ служить общая церковь. Эта новая позитивная организація людей будеть называться соціократіей. Управленіе иринадлежить промышленникамъ: духовное-же сословіе, или теоретики, и женщины будуть вліять на общество моральнымь путемь. Конть горячо возстаеть противь коммунистовь, толкующихь объ уничтожении частной собственности и предоставляеть на волю каждаго пріобретение богатотва въ свою нолиую собственнесть. Полная экономическая свобода, но митию Конта, не приведетъ ни въ какимъ почальнымъ результатамъ, такъ какъ въ его соціократів существуеть разділеніе духовной и світской власти. Духовная власть вибшивается въ эти отношенія и своимъ правственнымъ авторитетомъ предупреждаетъ всъ столкновенія. Никакая собственность не ножеть быть ни создаваема, ни передаваема волего одного телько собственника безъ воли общинъ. Община вививнается всюду, подчиняя частные интересы публичнымы. Духовная власть не допускаеть передачи собственности въ дурныя руки, притесненія ховяевами рабочихо и т. д. Такъ жавъ дуковане не инфоть нелитической власти, то способъ ихъ вифшательства является въ виде духовныхъ наказаній, какъ-то шубличного ворицанія, исключенія изъ общества. Духовное сослевіе, т.-е. теоретики, производить классификацію всёхь по изв способностамъ, опредваня однихъ къ области теоретической дъятельности, другихъ-къ правтической и регулируя вообще всикую общественную двательность. Опредваннь такинь образонь VERPORETRO OSINOCERA BE REZONE E BERESEROCERE, BE OCO OCHO-

вакъ и формахъ, Контъвполнъ увъренъ, что счистъе людей внолнъ имъ обезпечено. Онъ думестъ, что при такомъ устройствъ въ нъсколько покольній люди будутъ способны улучшить организацію мозга, по произволу уменьшая или увеличивая органы аффектовъ. Трудъ сдълается игрей, частые праздники будутъ способствовать сближенію людей, сама наука сдълается веселой (даіе science). Чтобы набавиться отъ теологическийъ призраковъ, рекомендуется мечтать, что вив нашей солнечной системы все находится въ полномъ безпорядкъ.

Начто въ такой мъръ не обнаруживаеть ясно слабыя стороны позитивной доктрины, какъ «позитивная политика» Конта. Напрасно носледователи его, какъ напр. Литтре и другіе, привиная принципы системы, въ то же время отказываются отъ вхъ следствій, вывеленных Контомъ въ ого «позитивной политикв». Контъ былъ последовательнее и испрениве своихъ учениковъ, развивия свои принципы до ихъ естественных логическихъ слъдствій. Литтре доказываеть слъдующимъ соображевіемъ, почему онъ не можетъ и не долженъ принимать Контову «политику». Ири чтеніи ея «ничто не дійствовало непреодолимо на его умъ вынуждая невольное согласіе, подобно тому какъ на него дъпствовали основные принцины позитивизма». Но чтоже въ этомъ удивительнаго и опровергающаго Конта съ точки зрвнія его посленователей? Одна изъ обыкновенныхъ слабостей нашего ума состоять въ томъ, что мы часто соглашаемся съ мачалами. непредвидя следствів, къ которынь они необходино ведуть, и только увидевъ ихъ логические результаты, возвращаемся къ положеніямь основнымь, которыя при болье виниательномь разсмотрънін тоже оказались бы ошибочными. Позитивизмъ основывается на двухъ положеніяхъ: во-нервыхъ, что умъ есть инчто иное, какъ свойство мозга (мысль о существованім особой субстанців, именно души, позвтививив отвергаеть, какъ теологизиъ нли метафизику), а, во-вторыхъ, что правственность есть ничто мное, какъ аффективная двятельность тогоже мозга. Эти два положени приниваются Литтро и нашини русскими позитивистами. Если же эти основныя положенія приняты, то должно принять и вст основныя положенія Контовой «позитивной политики», хотя это, конечно, не обязываеть согласаться съ мей во встав подробностать. Если им принень основныя положенія,

то должны признаться, что основаниям на нихъ система «подитики» удивительно тонко придумана и что было-бы трудно съ повитивной точки эрвнія построить что-дибе дучшее на этихъ основаніяхъ.

Наблюденія надъ дъйствительной жизнью общества въ настоящемъ и прошломъ привели Конта къ справедливому убъждению. что одниъ изъ главивищихъ общественныхъ пороковъ состоить въ преобладания эгоистическихъ побуждения надъ истивно-правственными. Люди, признающие бытие въ человъкъ особой субстанцін, именно души, носительницы идей добра, правды и т. д. находять, что улучшение общественнаго порядка зависить отъ углубленія человъка въ существенное содержаніе этихъ идей и отъ такого устройства нашей жизни, при которомъ идеи добра. справедливости и т. п. болбе и болбе воплощались-бы въ ней в одушевляли собою всв наши отношевія. Но для Конта, не привнающаго души, не существуеть и этихъ идей, потому что въ природъ имъ ибтъ ничего соотвътствующаго. «Слово «право», говоритъ Контъ, должно быть удалено изъ иствинаго политическаго языка». Подъ словомъ «добро», говоритъ Контъ, мы понимаемъ предметъ полезный для нашихъ муждъ °). Вообще всъ нравственныя иден для Конта суть лишь остатки теологико-метафизического міровоззрінія и потому одні изь нихь онь вовсе отбрасываеть, а другимь подлагаеть несвойственный имь смысль. Для Конта правственность есть ничто иное, какъ проявление аффективной (впечатантельной) стороны мозга. Смотря на вопросъ съ этой точки эрвнія, будеть вислив логично предложеніе Конта развивать правственность посредствомъ такихъ м'връ, которыя развивають мозговыя аффекты, Онь справедляво предполагаеть, что эти аффекты могуть развивать женщины, какъ существа находящіяся по преимуществу подъ вліднісив ассектовъ; слъд, съ его точки зрвија это вполит разумно. Опъ предполагаеть, что люди, зачимающіеся теоретически общественными вопросами, будуть болье склонии къ такинь аффектамъ, чемъ люди практическіе, и потому, вы пидахъ развитія аффектовы въ

11. 11.



<sup>•)</sup> Позитивисты всё въ сущности, подобно Миллю, утилитаристы по своимъ нраветвеннымъ возврбитамъ. Отсюда борьба съ утилитаризмомъ является. борьбовотносное извършения сторонъ возминиваю учения.

людяхь практическихь, подчиняеть ихъ руксоодству теоретиюмь, составляющих в особое духовное сословіе. Конть старается устраинть также вліннів уна (двительной силы мозга), ибо опъ справедливо предполагаеть, что вліяніе ума можеть причивать лежь вредъ для свободнаго дъйствія аффекта, ибо умъ, воспитанный на поэнтивизм'й, т.-е. на отрицаніи добра, права и справедливо-сти, накъ пельпыхъ метафизическихъ понятій, естествение долженъ ділать человіта черствыть, сухниь, эгопстичнымь. Копть наконець создаеть повитивную религию человичества, и это, съ его точка зрвнія, геніальное нвобрівтеніе; ибо если нівть Бога, то только ндея человечества можеть внушать намъ некоторыя понятія объ обязанности, такъ какъ индивидуущи получають лучшіе свои дары, какъ нравственные, такъ и матеріальные, очевидно, съ повощью другихъ себв подобныхъ. Возражение Литтре, что до твхъ поръ, нока не будеть доказано очытонъ, ка-кая часть мозга какія отправленія (функція) совермаеть, нельзя еще строить системы, -- ничего не опровергаеть, если Литтре согласенъ съ принципомъ, что разумъ вообще есть свойство мозга. Оне опровергало бы только едне, а именно: еслибы Контъ придумаль какіс-нибудь медикаменты для развитія ума и аффекта, что, съ его точки эрвнія, тоже было-бы весьна логичнымъ двломъ, то тогда Литтре могъ бы сказать, что это преждевременно. такъ накъ мы еще не узнали, какая часть мозга камія совершаетъ функців. Литтре съ свояви сторонниками совершенно непослівдователенъ, протестун противъ иден своего учителя — Конта о подчиненін ума сердцу, предполагая, будто достаточно было-бы сказать, чтобъ умъ всегда стремился къ добру и благу. Литтре, французскій руководитель нов'янших позитивистовъ, забываеть, что оба эти понятія метафивико-богословскія и что повичивистыоставаясь последовательными и логичными, необходимо отбрасывають эти понятія. Литтре напрасно предполагаеть, что раз-ушь убъждаеть нась въ необходимости подчиняться правственнымъ требованіямъ, ибо разумъ позитивизма, оставаясь самимъ собою, этого сказать не можетъ...

Итакъ, принявъ основы Конта, нельзя не согласиться, что онъ сдълалъ возможное, чтобы основать на нихъ практически осуществимую систему. Другое дъло, еели мы спросимъ себя: насколько его система со всёми ея опорами была бы способна ообщеть и польорживать общество нравственно-разумных существъ? Во-первыкъ, нужно сказать, что Контовская соціовратія ость одна нач самых деснотических формь государственmaro verpenera, manero indepocação no decueraray ben de cuaморъ существований когда-либо деспочи. Она вся опирается на нокусственномъ воспитанів, ценаур'в и инквизиція, посредотвомъ которыхъ мысль навоегда будеть сжата въ тв формы, которыя даеть об Конть, какъ одинственно-истинныя. Но эдесь то вменио начинаеть обнаруживаться ясно ложность системы что можеть педтверждеть исикологическій оныть, доступный для каждаго. Убращение есть акть эт изврстномъ симсль непроизвольный; его нельол вынудать нолусственнымъ воспитаність, какъ скоро въ человейкі исть почвы для него, что докавывается иножествоиъ приивровъ: самая строгая цонзури едва-ли въ состоярія остановить естественное движеніе идей. «Мысль Конта объ общей реформ' возорий и чувствъ» есть одна нар колоссальных нелипостей вытекших изр позитивизма, говорить проф. Хайбинковъ, нбо умъ не создается и не изивияется самь ез себ», и ны не ножень на него, какь на таковов, воздействовать». Неть средствь ограничить духовную свободу и выдрессировать чрезъ воспитание такимъ образомъ умъ, чтобы уничтожить въ немъ возможность произвольного зарожденія понятій, несогласных съ системой, если бы и было возножно первоначальнымъ воспитаніемъ довести до согласія системой въ извъстныхъ отношеніяхъ. Наконецъ, изтъ янкакой возможности воспитать такинь образомъ человека, чтобы онъ нъ умотвенномъ отножение оставаеся позитивистомъ т.-е. отрицалъ идею добра, права и справедливости, и въ тоже время оставался бы правственнымъ для общей пользы. Человъкъ есть существо приостное. Духъ постоянно стремится въ гармонін всіхх идей, въ немъ образующихся. «Характеръ лица образуется воздъйствіемъ идей, наклонностей, побужденій, страстей, вытекающихъ изъ духовно-чувственней природы человъка и развивающихся подъ дуковнымъ контролемъ идей». Если ны отбросимъ высшія иден, какъ ложь, какъ заблужденіе ума, то наши страсти теряють всякій принципъ, который могь бы управлять ими. «Религія, молитва, любовь, благожеланіе-все это ниветь действительную силу надъ нами, пока мы веруемъ, говореть нашь ученый, что въ нась жеветь начало высшее, божественное, что вообще существуеть премудлый и всеблагій Богъ». Между тъмъ Контъ ставитъ кощунственно на мъсто его человичество-пертвую абстранцію и обоготворяєть конечное начало со встим его недостатками и съ присущей ему испорченностью! Удивительное проявление положительного ума, допротиво по таквит вдей, отъ которыхъ способны отвернуться, вакъ отъ нелъпоств, самые завзятые метафизики, витающіе свовиз уномъ въ сфере абстрактного иыппенія, отрещенного отъ реальной почвы... Какъ въ этомъ случав не прибъгать къ ликвизинін и къ всяческому насилію вадъ свободной человъческой мыслью? Нужно же ее насильственно поработить разнымъ недепостямъ, когда она вистинктивно отвращается отъ видъ. Дуща имбетъ свою природу, которую мы не властны передвлывать. Живой, неискальченный какой либо химерической системой, человъкъ мекогда не можетъ придти къ той мысли, будво контовское божество разумнъе вристіанскаго представленія о Богв. Такому человеку дороги самые тв «страхи и надежды» редигіознаго свойства, отъ которыхъ Контъ похваняется освободить людей путемъ разныхъ насилій надъ ихъ мыслыю и свободой. Также нелівнымь кажется всякому развитому и здоровому исихически чедовъку то средство, которое рекомендуетъ Контъ человъчеству съ цълію освободить его отъ теологизма (отъ нден Бога), предлагая ему чаще и чаще думать о безпорядкъ, существующемъ будто бы за предвлами солнечной системы. Психодогическій источникь этого рецепта очевидень,: онъ-продукть нравственной борьбы, происходившей въ самонъ Контъ. -- борьбы съ невъріемъ въ собственную систему. Эта борьба, этотъ теологическій недугь, по свидьтельству Литтре, не переставаль тревожить Конта въ последние годы его жизии. Этотъ примеръ ваъ жизни Конта лучше всего доказываетъ, что душу мы не можемъ передълывать по нашему пронаволу и что она обладаетъ многими такими свойствами, которыхъ отнять у ней не можетъ самый мечтательный теоретикъ, готовый все ломать и коверкать ради предвзятой идеи. Предположение Коита отвергнуть вопросъ о первоначальныхъ причинахъ, какъ ненужный, должно отнестц къ этому же рецепту противъ теологизма, ибо онъ также направляется противъ природы души, какъ будто въ нашей волъ отказаться отъ того или другаго свойства намего духа, инда заранво убъдительности въ известной доктрине.

Еще страниве предположить, что этому влу могь-бы помочь особый духовный классъ, который своимъ авторитетомъ могъбы сдерживать дурныя страсти общества. Но кто можеть увъреть насъ, что этотъ классъ самъ не сделался бы самымъ развращеннымъ, какъ всегда развращаются духовные, когда они перестають вёрить въ свою доктрину? Учене повитивизма, съ точки арвнія самаго Конта, нуждается въ поддержив искусственной и даже въ содбиствін виквивиціи, чтобы нысль человіческая не высвобождалась ваъ-нодъ его ярма. Позитивизиъ объявляеть несуществующими для человока самые существенные н неотвявчивые вопросы его ума и стремится ввести человъческую высль въ стрего-опредвленныя границы. Многія полеженія позетивняма находятся въ противорічін съ саными общиин требованиями нашей челевической природы. Благодаря всему этому, утрата въры въ принципы позитивизна представляется двломъ весьма легкимъ и неизбъжнымъ. А такъ какъ здвсь «иравственность отрацается въ принципв», то развращенность духовнаго сословія, утратившаго всякую віру въ поситивное ученіе, должна выразиться още сильные и рызче, чыть развращенность людей, которые хоть теоретически признають нравственные превципы.

Если же мы обратимов къ разсмотрънію встинной сущности самой теорін, то не трудно увидъть, что вся доказательностьея держится на предположеніи. что такъ какъ умъ человъка в человъчества долженъ постепенно идти отъ ложнаго къ истиниому, отъ теологизма и идеалнама къ реализму, то слъдов. истина заключается въ послъднемъ. Въ этомъ, и только въ этомъ заключается обманчивая доказательность Контовой системы, ибе опъ отправляется отъ положенія, имъ предръшеннаго—вменно отъ положенія о тежествъ души съ мозгомъ или о несуществованіи особаго духовнаго элемента, тогда какъ это предположеміе совстиъ не доказано и даже никогда не докажется. Контъ въ сущности идетъ тъмъ-же путемъ, какъ и идеалисты: только избравши въ основаніе другое положеніе, котораго върность еще менъе доступна доказательству, чёмъ основное пеложеніе идеализма. Правда въ пользу системы Конта можно было-бы ска-

зать, что она построена на индуктивномъ методъ, имъющемъ болъе доказательной силы, болъе убъждающемъ сознание и слъд. болье истинномъ. Все это было бы до извъстной степени справедливо, если бы было доказано, что этимъ путемъ можно дойти до раскрытія того, что мы называемъ душею, наи объясненія того, что называется жизнью. Но Контъ самъ прямо отказывается отъ объясненія жизненности, хотя сивло поступаеть съ вопросомъ о душв и предлагаетъ свою систему мозговыхъ функцій исходя изъ ненаучныхъ матеріалистическихъ предположенів. Но дъло въ томъ, что эта система, съ ея коренной основой, не основана ни на малъщияхъ опытныхъ дапныхъ и представляетъ собою апріорное намышленіе Конта для отвіта на вопросъ, который, конечно, чтобы быть убіздительнымъ, требуеть только онытнаго доказательства. След. и въ вопросе о методе система требуеть выры, что этимъ путемъ будеть открыто совровенное яли, правильное, снова даеть рецепть, что объ этомъ не слодуеть думать. «Словомъ, говорить проф. Хлёбниковъ, Контъ столько же слабь въ выводахъ, какъ слабъ въ доказательствъ СВОИХЪ ОСНОВОПОЛОЖЕНІЙ».

Такинъ образонъ единственное докавательство системы позитавной у Конта, какъ и у его непосредственныхъ последоватедей, состоить вътомъ основномъ положени, что всякое развитіе въ исторія человічества идеть отъ телогизма (идея о Богі н т. д.) къ позитивизму. Но и это доказательство дегко падаетъ само собою. Въ исторіи человічества періоды его развитія вовсе не следують системе Конта. Конть преднампренно опускаеть неблагопріятные для системы факты, хотя исторія ихъ даеть столько, что опускать ихъ для человека, сколько нибудь дорожащаго истаною, а не предваятой идеей, рышительно невозможно. Такъ, безъ всякаго сомивнія, наиболью близкое государство изъ всёхъ государствъ из позитивному государству Конта есть древизищее государство— Китай. Сходство между Китаемъ и позитивнымъ государствомъ Конта поразительно. Во-первыхъ, въ Китай ийть господствующей церкви, а есть лишь закономъ опредвленная мораль, заключающаяся въ шести основныхъ книгахъ Китая. Контъ, какъ мы видели выше, тоже отвергаетъ религію (служеніе человъчеству не есть религія по мысли даже Конта), а установляетъ государственную мораль. Вся разница

между объими системами въ пользу Китая, ибо китайская мораль все-таки основывается на разумъ, а контовская-только на вліянін духовенства и женщинъ. Во-вторыхъ, въ Китав систематически пресладуются всв другія доктрины, отступающія отъ господствующей, т. е. тамъ давно уже введено проектируемое Контомъ «управленіе умами», не только во время воспитанія, но м въ течение всей жизни. Въ-третьихъ, семейство организовано въ Китав на твхъ же началахъ, которыя предлагаетъ и Контъ, т. е. на неограниченной власти отца. Въ-четвертыхъ, въ Китав существуеть апотеозъ (родъ боготворенія) великихь людей, но это предлагаетъ ввести и Контъ въ своемъ государствъ, ставя на одну доску Цезаря, Іоанну д'Арвъ съ апостоломъ Павломъ. Въпятыхъ, умственное достоинство и образование опредъляють въ Китав положение лица въ обществв, сами опредвляясь по экзаменамъ, состоящимъ въ упражнения на одну изъ темъ, находяшихся въ шести основныхъ книгахъ Китая. Это также весьма еходно съ проектомъ Конта, по которому духовные философы будуть опредвлять положение лица въ Контовонь государствъ, на основанів знанія курса его позитивной философіи. Въ-тестыхъ, въ Китав ученые, какъ и у Конта, играютъ роль духовенства. Такимъ образомъ можно сказать, что еслибъ къ настояшимъ учрежденіямъ Китая были прибавлены салоны для женщинъ, уничтожено многоженство, было бы введено существовавшее въ Японів разділеніе двухъ властей, то Китай быль бы осуществившимся плеаломъ Конта. Китай есть именно то, къ чему стремится Контъ, а именно-узкій здравый смысль, вполив смстематизированный по произвольному образцу. Организація Китая разомъ указываетъ бедность, безсодержательность в непригодность идеала Конта, а также и то, что позитивнамъ вовсе не есть копечный результать долгаго процесса иысли, ибо его идеаль осуществился уже очень давно. Вообще нужно заивтить, что метафизическія и повитивныя иден суть вовсе не плодъ новъйшаго времени, ибо у индусовъ задолго до Рождества Христова существовали и метафизики и позитивисты своего рода. Вотъ, напримъръ, принципы школы метафизической приписываемые Разв. Существуеть одно бытіе, -- это есть высочайшая душа. Виж ея нътъ ничего; все, что вив ея, лишь кажется существующимъ н есть не болье какъ иллюзія. Энергія высочаншей души и ел

раскрытіе есть свил, изъ котораго произошель чувственный піръ. Природа есть ничто иное, какъ игра міровой души, кажущееся, которое блестить и исчезаеть. Только общань чувствь представляеть людимь бозчисленные факты тамь, гдв живеть личь одна сущность. Точно также у индусовъ же им находимъ основы нозитивизма. «Индійскіе мудрецкі, говорить Дункерь, искали, что можно знать и какъ ножно внать», т. с. стремелись опредълять продисты доступные для знанія и средства знанія. Стремленіе, существенно одноредное съ триъ, изъ котораго выходиль и на ноторомъ утверждался Контъ. По ученію Капилы разумъ дохолить до познанія вобхъ доступныхъ вну преднетовъ. Эти предметы следующе: а) природа или матерія, ничемъ не творимая и все тверящая, и б) равумъ, преисходящій изъ матеріи и произведящій все остальное. Относительно методовъ познанія Капида отличаеть три, а именно: ощущение, или наблюдение, наведение и преданіе, но о последнемъ онъ упоминаеть только для формы. Въ чисяв предметовъ повижнія Капила не упоминаеть о божествъ. По учению Капилы ни въ міръ, визнъ міра нътъ причины въ собственномъ смысле слова, а то, что мы называемъ причиною, есть только кажущаяся причина въ отношенів къ действію, всябдь за нею идущему; эта причина есть такое же действое въ отношения къ предыдущему и т. д. но безконечности. Такимъ образовъ все есть сприленіе дриствій безъ истинной и последлей причины. Такую же аналогію съ повитививномъ представляеть буддазив, отрацающій возможность и желательность вознавія консчиму причину. Исторія греческой мысле еще невіве ундадывается въ рамки Конта. Начавшись идеями близкими въ моэнтивизму, какъ иден первыхъ философовъ, искавшихъ промохожденіє міра из водв, воздухв или огив, она идеть из идеаливну Сократа и Платона, перемежалсь системами, снова недалекими, по своимъ началамъ, отъ позитивнама. Позитивныя воззрвнія были даже распространены въ древнемъ мірв, какъ это видно изъ Плутарка. «По понятіям» ивноторых» философор», говорить Плутархъ, міръ какъ бы не хотвль первоначально образоваться. Тъла отназывались соединиться и сившаться, чтобы дать однообразную форму природъ. Всв элементы, борясь один съ другими, образовали страшный хаось до того момента, когда земля начала сама собою образовываться». Вообще исторія мо-

жеть представить безчислениее иножество депазательства, что мотвоненческая и позитивная точки архиія, нидукція, наблюденіе и умозрівніе, существовали искони. Да и странно было бы думать высче, ибо дукъ всегда быль и есть одинь и тоть же. Контъ утверждаетъ, что повитивнамъ зародился въ средніе въка. Именно зарождение новаго позитивнаго стрел должно видеть, не словамъ Конта, въ начавшемся въ средневъковой Европъ, начиная со времени господства общинь въ XII въкъ, преобладания жизни промышленной надъ жизнію военной, эт уничтоженів рабства, въ умотвенномъ возбуждени всего сбщества, не исключая н назывкъ влассовъ, начавшенся вийсти съ раввитиемъ благосостоянія, и въ безгорыстномъ цовдоненія искусству. Господство же поэнтивизма, но мивнію Конта, началось въ эпоху франпунской революція, съ момента д'явтельности Конвента, ябо Конвенть пытался построить общество на началахь, въ которыхъ совершенно отсутствоваль теологизнь (религы). Это устранение релягіознаге начала нестепенно подготовлялесь, пе вывыю Конта, промышленной дрательностью, начавшеюся съ средних врковъ, ибо «всякое витивное вившательство человека, для того, чтобы ививинть въ свою польну естественную экономію реальнаге міре, есть уже прямое нападеніе на безконечное совершемство божественнаго порядка». Но достаточно поверхностнаго знаконства съ исторією, чтобы видёть, что исторія свидётельствуеть противь Конта. Промышленнымь и торговымь духомь отдечались еще древніе финисіане. Промышленность ихъ была посвящена обработит сырыхъ натеріаловъ, доставляєныхъ нат-ва границы, или даже улучинению грубо обработанцыхъ произведеній. Такъ напримъръ изъ Египта привовили ткани, красили жхъ въ Финикіи и потомъ продавали снова. Знатибищими вътвами промышленности были: красильное производство, тонкія ткани, степленные товары и разные предметы роскопи (напр. ислучно сделанные ожорелья, вышивки, лециыя работы, золотыя и соребряныя вещи, разные предметы изъ слоновой кости и преч.). Филикине занимались также добываниемъ руды и литьевъ изда. Торговля опинский нивла необычайно-общирные размеры. Главный торговый обороть финикіянь происходиль на Средваемномъ моръ. Здъсь они посъщали почти всъ берега, особенно въ съверной Африкъ и Испаніи. Говорять, что они плавали далеко за

Геркулесовы стояны въ касситериданъ-Оловяннымъ острованъ (дунають, что это Англія) и даже въ Балтійское море за янтаремв. Кромв того, они плавали по заливамъ Арабскому и Персинокому и преникали даже въ Индійское море, Наконецъ, они вели при посредстви каравановы значительную сухомутную торвовью, именно въ Палестинъ, Сиріи, Аравіи, Египтъ, Персіи, Вавидонь и въ съверныхъ скиескихъ земляхъ. Въ Мемфись, по извъстью Городота, у нихъ былъ свой городской кварталъ. «Финикіяне безспорно принадлежать къ нервымъ народамъ, которые имъли азбуку въ томъ симсив, какъ им ее понемаемъ, говоритъ Кольбъ, эта азбука была матерью греческой. Счисленіе и астрономія развивались ими самостоятельно. Исторія вавилонянь и другихь дохристіанских в народовъ, подобно исторіи финикіянъ, точно также говорить противь Кента и подрываеть его теорію въ самихъ ея основахъ. Между тъпъ какъ напр. Контъ утверждаетъ, что только въ средніе въка могло быть изобратено кингопечатаніе, такъ какъ въ это время образовался, въ силу промыщиеннаго развитія, общирный классь людей, склочных въчтенію, на самомъ же дъль витанцы за 934 года до нашего счисленія изобръли книгонечатаніе, котя, естественно, въ несовершенномъ еще видь, при чемь они у себя изготовляли такую же хорошую бучагу, какъ и теперь, и вообще пользовались такими письменвыми принадлежностами, какія у себя обитатели Европы изобрван полторы тысячи лётъ спустя. Что касается до изобрете-HIR ADVISTO DOIS. TO RETARNU VER SHEJE KONDECT H HOLLSOBELECL виъ въ своихъ мореплаваніяхъ 7). Отсутствіе же теологизма (ре-Дигюзныхъ представленій и религіи), не возвыщаеть повитивистовъ надъ остальными людьми, но по нашему мивнію, лиць <del>Приравниваеть ихъ къ самымъ грубымъ дикарямъ, изъкоторыхъ</del> нъкоторые, если вършть путешественникамъ и миссіонерамъ, въ этомъ отношения всего болбе удовлетворяють стремленіямъ позатавистовъ нь безрелистозности и нъ распространению неварія. Тувемцы Кумноленда не имеють, говорить Лангь, никакого представленія о верховномъ божествъ, Творпъл правитель міра, сви-

<sup>&#</sup>x27;) Всё эти факты и иножество другихъ, опровергающихъ Кокта, читатель найдеть въ Исторіи человіческой культуры Кольба. Перев. Візлозерской и Марка-Вовчка. Спб. 1872 г.



дътелъ всъхъ ихъ поступковъ и судін въ будущей жизни. У нихъ нътъ никакихъ предметовъ ноклоненія даже какого-либо подчиненнаго или низшаго разряда. У нихъ изть ни идоловъ. не храновъ, ни жертвоприношеній, однимъ словомъ, у нихъ нътъ ничего похожаго на религио или соблюдение накихъ-либо обрадовъ въ отличіе отъ погибающихъ безъ следа животныхъ. Оне живутъ, не зная Бога, въ окружающемъ ихъ мірѣ» в). Миссіонеръ о. Бегертъ говоритъ о калифорнійцахъ: «Идолы, храны и религіозные обрады были шиъ не извістны, и они никогда, кажется, не въровали не только въ единаго истиниаго Бога, но даже ни въ какое ложное божество... Я старался возможно винмательно открыть у твхъ, съ которыми и жиль, существоване хотя какого вибудь понятія о душів, о Богів и будущей жизни, но не могь найти на малвишаго следа такого повижная. Но гдъ же причина этого всего? На нее очень и этко указаль одинь дикарь изъ племени зулусовъ. «Наше знаніе не побуждаеть насъ, говориль онь Коллецею, отыскивать корней его; им и не пытаемся увидеть ихъ; если ито нибудь не много и подущаеть объ этомъ, онъ скоро отъ этого откавывается и обращается къ твиъ предмедамъ, которые видить своими глазами; да и о томъ, что онъ видить передъ собою, онъ не виветь настоящаго понятія». Воть гав. по нашему мивнію, тайна, коренная прычина того позитивнаго склада мысли ибкоторых в дикарей, которые предупредили, предвоскитили ученю позитивистовъ и безъ ихъ руководства пришли иъ своболь отъ всяческихъ «теологических» страховъ и надеждъ». Напрасно Контъ съ своими последователями выдаеть свое отвращеніе оть теологизма за результать доселенняго развитія человической мысли: оно всегда было и будеть, какъ скоро нысль и чувство человическое обращаются чолько из типь предметамъ, которые доступны машимъ вивничнъ чувствамъ, не желая притомъ и относительно ихъ добираться до самаго кория, до самей сути. Дикарь, зулусь, неведоно для себя, проявнесъ весьма върный приговоръ надъ цивилизованными собратіями своими, готовыми на самыя крайнія деспотическія изры,

<sup>°)</sup> Эти свидътельства ми завиствуемъ изъ сочиненія Дж. Леббова: "Начаю цивилизацін". См. приложеніе къ жури. "Званіе", стр. 144—147 первой кн. за 1875 годъ.



чтобы люди «не отыскивали кория» всего сущаго и не размышляли о томъ, чего нельзя осязать, увидъть и т. д. Мало того, если вдуматься поглубже въ слова зулуса, то этотъ простодушный и откровенный дикарь покажется столь высокимъ, что было бы несправедливо ставить съ намъ на одну доску разныхъ западно-европейскихъ и отечественныхъ «зулусовъ».... Итакъ, теорія Конта разбивается въ прахъ отъ мальншаго соприкосновенія съ историческими данными. Что теорія Конта о трехъ фа-зисахъ развитія человічества противорічнить исторіи, это начали, -замътемъ, -сознавать даже наши отечественные познтивисты. Но хотя они и признають, что историческія данныя не совежиъ гармонируютъ съ теоріей о трехъ фазисахъ въ развитін человічества, какъ она представляется у Конта, однакожъ успленно настапвають на томъ, что познтивный складъ и направленіе человіческой мысли и жизни — то идеальное, единственно желательное, состояние, къ которому стремится и должно стрениться человичество, каждый народъ, каждый, отдильно взятый, человокъ. Но такое утверждение - верхъ нелопости, какъ скоро исторически не подтверждается, что позитивное направлене въ тъхъ его существенныхъ особенностяхъ, съ какими оно мыслится у позитивистовъ, есть двиствительно прогрессивное, здоровое и нориальное направление. Если повитивизмъ, съ его отрипаніемъ теологизма, игнорированіемъ вопросовъ е конечныхъ причинахъ, матеріалистического ненаучною подкладкого и т. д. составляетъ желательное будто бы состояние для человъчества, въ такоиъ случав нужно, — прежде чъмъ пропагандировать позитивное учение всяческими, открытыми и темными, путями, доказать неоспоримыми историческими данными и другими аргументами, что такой позитививить не есть стращное зло, могущее, при своемъ практическомъ осуществленіи и распространени, привести человичество къ тому состоянию, въ которомъ находятся вышеупомянутые дикари, по своему духов-ному складу въ сущности инсколько не разнящеся отъ новъ шихъ своихъ двойниковъ-позитивистовъ.... Между тъчъ исторія и здравый смыслъ, не затуманенный предразсудками теоріи, указывають, что господство познтивнама съ вышеуказанными ето особенностями повлекло бы за собою разложение и неисправимую порчу всего, что есть здороваго в хорошаго въ человъ-GACTRE.

Digitized by Google

Но язъ всего сказаннаго отнюдь не следуеть, чтобы работы Конта не заключали въ себъ чего-либо научнаго и полезнаго. Представители действительно положительной науки, въ лице одного изъ нашихъ профессоровъ, не могли не указать только на то, что Контъ несправеднию уверяеть, будто его система вносить новое содержание въ жизнь, ножеть дать новое и здоровое направленіе жизни человічества. «Ложная въ своихъ осневаніяхъ, говоритъ пров. Хлюбниковъ, она по мъстанъ содержить кое-что върнаго, которымъ можеть воспользоваться наука». Такъ, безъ всякаго сомивнія, Контъ върно понямаль, что «ретакъ, осъб всимато сонцвии, поить върмо поимала, что чре-дигія обнимаєть все наше существованіе в исторія религія вы-ражаєть собою исторію человічаства». Онъ ошибочно предпо-лагаль только, что религію можно «сочинить» съ прантическою цілью жизненнаго удобства, что противорічить существу нашей духовной природы, стремящейся из абсолютной истина и только въ ней находящей свое успокоеніе. Столь же глубоко върно его положение, что «прогрессъ есть развитие порядка», что «порядокъ сдвичется ретрограднымъ, если ирогрессъ будетъ анархичнымъ», что «мы ничего не можемъ создавать, а можемъ лишь измёнять, въ видехъ нашей пользы, порядокъ, который въ своихъ основанияхъ выше нашего влиния. Наша двятельность Творценъ поставлена въ извёстные предёлы, внолив необходиные для того, чтобы им не впали въ грубое заблужденіе, пользуясь безграничной свободою. Прогрессъ исторія имен-но обусловливается тімъ, что общественный порядокъ, неизивнный въ своихъ основанияхъ, движется вирств съ развитиемъ духа. Глубоко-върна мысль, что общественная жизнь поконтся на трехъ положенияхъ: «любовь въ принципъ, порядокъ въ основанів, прогрессъ въ цъли». Но Контъ заблуждается, что эти иден принадлежать познтивнаму, какъ нъчто, имъ открытое: онъ-чисто христіанскія и ваятыя прямо наъ Еванголія аден. Подчинение разума сердпу, на которомъ строитъ свою «политику» Контъ, или, что одно и то же, постройка общественнаго порядка на правственномъ принципъ, есть върная и глубокая мысль, отъ которой напрасно отказываются нёкоторые изъ на-шихъ оточественныхъ познтивистовъ, видящихъ въ чувствъ причину продолжающагося господства «инстических» в врованій», подъ которыми они разумівють и христіанскую религію,

Котя Конта выскававала эту ныель и на навращенной форми: но эки быль небравнение разумийе напика повнущиетовы, -отвой кыйдокох ашик аменичици симптамон оп схиниом вын функция, безъ контроля высшихъ наей пристрительно весьмя способыми привости людей нь полному оттуждению оть «мистическихъ верованій. Денствительно, говорить почтенный про-**Фессоръ, равунъ делженъ быть слугою правотвенности, ибо** тельно тоть прогрессъ прочень, который основывается на правственномъ началв». Ръшительные опыты доказали, и по мирнію Огюста Конта, чрезвычанную непрочность всяваго порядка, основаннаго на интерест. Не Контъ «глубоко опинбается, думая създать правозвенность бонв ремигін, ен естественной оперы». Утрируя христіанское начало: люби ближняго, какъ самого себя», и заижили его принципомъ: «люби бинкило больше, чемъ санаго себя, Контъ утвшаеть себя тожь, будто бы онъ выдумаль правственность боль строгую, чемь правственность христапская, забывая, что вопросъ состоять но въ создании доктрины, а въ ел осуществленів, для которато система Конта, отрацающая Бега и религию, не представлиетъ никанихъ надежныхъ гарантій. Комтъ совершенно правъ, считая сепейство первынь учителемъ правственности и сомойную жилыь-остоотвеннымъ въйномъ, привлянвающимъ индивидууна (каждаго отдъльнаго человъка) къ обществу, лучшимъ средствомъ и для физическаго воспитанія человіка. Онъ совершенно правъ, требуя неразрывности брака, ибо «половой инстинкт», по справедливому его замівчанію, не можетъ сдівлаться рычагомъ самосовершенствованія людей, какъ только подъ постоянной в суровой дисциплиной, необходимость которой подтверждается жизнью многочисленныхъ народовъ, не установившихъ брака». Наконецъ, онъ правъ, требуя, чтобы мужчина содержадъ женщину, потому что этотъ принципъ согласенъ съ раздвленіемъ труда и болве слабой организаціей женщинъ. Все это следовало бы принять къ свъдъню нашимъ «друзьямъ женскаго вопроса», одновременно провозглашающимъ себя позитивистами и въ то же время въ рвшенін женскаго вопроса доходящимъ большей частью до самыхъ странныхъ и вредныхъ фантавій. Контъ глубоко-вёрно поняль, что принципъ собственности есть необходимое условіе прогресса и порядка, ибо« общественная польза сосредоточенія

въ частимих рукахъ бегатствъ до того оченияма для всёхъ неваблуждающихся и нежаджых уновъ, что въ самыя древивапія эпохи миогія шлемоно доброводьно дороли большую собственность своимъ вождемъ». Приссообранность этого принципа вполив обнаруживается въ нашенъ промышленномъ въкъ. Контъ также виодив правъ, не двине собственность какимъ-то сос-INTHUME HAVARONE & LOSDOJER BLICINGE ALACTE DABHABATION DE OTHOMORIE MERIV. COCCEDENHERAND & HEXOLOGICAL OFF HEXE BY зависимости работниками. Величалина ирчиции можеть быть искажень въ своемъ примънения и приносить вредъ. Если собственность не противоручить справедивости и праву, то право и справодиность должим рогулировать собсивенность. Наконенъ, Контъ глубеко-върно понялъ, что госудерство есть необходимая организація народа, что «не существуеть общества безъ правительстта и правительска безъ обществе. «Человить, голорить Контъ, не неибе наплонень въ возмущению, какъ и въ нокорности, Для того, чтобы его покорность сливанесь постоянной и опредвленной, нужно, чтобы была подчинева его ирирода въ приомъ». Но въ чемъ же государство межетъ искать и должно находить для себя высекую и сильнейшую опору? На этотъ вопросъ г. Хайбнековъ въ вакаючени своего трактета о позитивизив отвечаеть въ следующемъ категорических выраже-ВІЯХЪ: «редилія есть естественная и необходиная опора лосударотвъ.

А. Г.

## нъсколько словъ

ij

О СОВРЕМЕННОМЪ СОСТОЯНІМ ИЗУЧЕНІЯ СВЯТООТЕЧЕ-СКИХЪ ТВОРЕНІЙ ВЪ НАШЕЙ ДУХОВНОЙ ЛИТЕРАТУРЪ.

Въ настоящее время никто уже, кажется, не обвиняетъ нашей духовной начки и школы въ пристрастій къ схоластикъ, которой еще такъ недавно, если върить заявленіямъ нашей свътской печати, та и другая влатили столь обильную дань. Точно также не видно, чтобы кто-инбудь заподозраваль нашу духовную науку и нашу школу въ непомбрномъ увлечение раціоналистическимъ нин папистическимъ направленіемъ западной богословской науки, безъ помощи которой намъ естественно обойтись невозможно и произведеніями которой не отказывается подьзоваться ни одинъ изъ нашихъ богослововъ. По крайней мерелюди компетентные, им ввшіе поводъ высказываться по этому предмету, замічая, что «русскіе ученые усвоивають себв убъжденіе, что сколько бы они ни учились въ своемъ отечествъ, все-таки, не могутъ достигнуть той высоты, на какой стоить заграничная, въ особенности ибменкая интеллигенція во всёхь областяхь умственнаго развитія», что «русскіе богословы съ живымъ интересомъ и не безъ увлеченія стремятся знакомиться со всёмь, что въ ея области производить нёмецкая интеллигенція», что «въ нашей богословской дитературъ явственно обнаруживается стремдение попасть въ тонъ нъмецкихъ богословскихъ наслъдованій, усвоить себъ ихъ маучный характеръ», -- добавляють, что такое убъждение «въ навъстной степени справединво», что такое стремдение «ниветь свои жорошія стороны», что «самая полемика противъ нёмецкаго радіонализма и свободомыслія, не ограничиваемаго никакимъ авторитетомъ, вноситъ въ наши богословскіе труды нѣмецкіе пріемы, а нерѣдко и самые результаты иѣмецкой богословской критики», и—отнюдь при этомъ не высказывають подозрѣнія или опасенія, чтобы гдѣ-либо и когда-нибудь у насъ это изученіе нѣмецкой в вообще заграничной богословской литературы сопровождалось неумѣренностію, отсутствіемъ критики, и какими бы то ни было злоупотребленіями (см. интересныя письма о нѣмецкой интеллитенція»—въ Правосл. собесѣдникѣ 1875 г. февраль).

Но кроив завъщанной намъ предшествовавшими въками весьма обширной схоластической литературы, научнаго достоинства которой, конечно, отнюдь нельзя отрицать безусловно, ни въ спыслъ ея исторических заслугь, ни въ смысле ея пригодности для целей современнаго нашего богословского преподаванія, проме современной ивмецкой и вообще заграничной богословской литературы, обстоятельное знаконство съ которой годъ отъ года становится для насъ все болбе и болбе обязательнымъ, по ивов того, какъ благодаря старокатолическому движение въ Германій, а также англо-католикамъ, все болве и болве усиливаются на занадъ симпатін къ церкви восточной,--- кромъ этихъ двухъ ду-ховно-образовательных рессурсовъ, у насъ, какъ извъстно, существуеть еще одинь, и притомъ гораздо болве важный источникъ богословскаго знанія, на который издавна, со временъ братьевъ Лихудовъ, не переставали съ особенною настойчивостію указывать нашей духовной школь лучшіе умы в лучшіе представители нашей церкви, именно тѣ, которые утверждали, можетъ быть несколько одностороние, что «для Россіи есть своя школа и своя ограда истиннаго просвъщения-церковь»: разунвенъ литературу святоотеческихъ твореній. Въ какомъ положенів находится въ настоящее время у насъ разработка этаго первоисточника нашего богословія?

Вопросъ этотъ возникаетъ въ виду факта, случайнаго, конечно, но тъмъ не менъе не лишеннаго своего рода знаменателъности: съ настоящаго года ни одно изъ нашихъ духовныхъ изданій не печатаетъ болъе на своихъ страницахъ святоотеческихъ твореній въ переводъ на русскій языкъ, — что доселъ каждое изъ нихъ считало своею священною и непремънною обязанностію. Почтенная ученая корпорація московской духовной академіи еще съ прошедшаго года прекратила (или можетъ быть только пріостановила) свое изданіе «твореній овятых в отцовь въ русскімь переводь», которое съ таною энергіею и съ танивь достопиствомъ вела стольке лёть, прида, в вроитно, къ убъжденію,
что уже исполнила свой делгь, завъщанный ей волею блаженной памяти московскаго митрополита Филарете... Что же? Наличнымъ количествомъ нивющихся уже въ нашей литературь переводовъ святоотеческихъ твореній исчерпываются ли существующія у насъ въ этомъ отношеніи потребности русской духовной
наукий...

Литература переводовъ святоотеческихъ твореній на русскій языкъ-въ нхъ полнонъ составв и систематическомъ вилв-въ настоящее время ниветь уже у насъ свею исторію. Послі многочисленныхъ, по отрывочныхъ и случайныхъ переведовъ лучшихъ мъсть изъ св. отповъ, какія въ избыткъ появлялись въ нашихъ двухъ старвишихъдуховныхъ журналахъ-«Христіанскойъ чтеніи» и «Воскресномъ чтеніи» за порвые годы ихъ изданія, починъ этого дела въ более начной систематической форме, по мысли попойнаго митрополита Филарета, принадлежитъ московской академін, предпринявшей свое изданіе въ началь сороковыхъ годовъ. Изданіе это не всехъ удовлетворяло: слышались сожаленія о томъ, что оно лишено хронологическаго порядка и той систематичности, какая существуеть въ извъстномъ изданів Muha Patrologiae cursus completus, что переводчини непомърно ваботясь о близости неревода въ подлением, жертвують неридво чистотою и правильностію русской річн, в проч. Изданіе начато было но неизвъстнымъ соображениямъ прямо съ творения св. Григорія Богослова, — причемъ предшествовавшіе въка исторів христіанской литературы оставлены были безъ вишланія. Правда, творенія мужей апостольских были переведены уже раньше въ Христіанскомъ чтенін за первые годы (носланіе св. ап. Варнавы, св. Климента римскаго, Игнатія Богоносца, Поликарпа, творенія св. Іустина философа-кром'в разговора съ Трифономъ тупелниномъ, который въ удовлетворительномъ отдельномъ переводъ прессв. Иринея существоваль еще раньше); но это не помъщало нъсколько повже «Православному Собесъянику» напечатать на своихь отраницахь новый переводь пославій св. Игнатія, вакъ и вообще не устраняво возможности и пользы новаго кратическаго изданія всёкъ твореній мужей апостольских в, при

48

пособів поздивничка насабдованій ва области патрологія, что и савлаль съ большинь уменьемъ редакторъ «Православнаго Обоарвнія» — въ первыхъ годахъ этого изданія. Творенія кажлаго сватаго отца почтенная ученая корморація московской академін сопровождаетъ помъщаемою въ прибавленіяхъ подробною его біографією, состоящей большею частію изъ фактическихъ подребностей о жизни св. отца, ученымъ образомъ обследованныхъ, но не всегда содержащей въ себъ подробную критическую библіографію самыхъ твореній и оцінку предъидущихъ изданій ответо обыкновенно находинь въ западныхъ изданіяхъ подобнаго рода. Какъ бы то ни было, нельзя не отнестись съ глубокою благодарностію къ труду московской академін, давшей такниъ обравомъ нашей литературъ болье или менье удовлетворительный переводъ почти всвят главнъйшикъ святыхъ отцовъ періода вселенских соборовъ-этого золотаго выка святоотеческой литературы. Затвиъ последовало изданіе «Христіанский» Чтеніси»твореній Златоуста, Оедора Студита, Евсевія Кесарійскаго, Германа, патріарха константинопольскаго и другихъ. Далье «Православный Собеседникъ» напечаталъ новый переводъ толкованій на евангелія и посланія апостольскія Ософилакта Болгарскаго, въ виду нарочитой пригодности этихъ сочиненій для цілей протявураскольнической полемики, которой посвятило себя на первыхъ порахъ почтенное казанское наданіе. «Православное Обоарбије», послб попытки издавать апокрифическія евангелія, не удавшейся по условіямъ цензурнымъ, приступняю къ изданію твореній мужей апостольскихъ и апологетовъ, и сділяло это ваданіе, закончивъ св. Иринеемъ Ліонскимъ, по всёмъ правиламъ н со всеми прісмами ученаго критическаго наданія. Изданіе это, но нашему мевнію, было решительно лучшимь въ ряду подобныхъ, пока «труды кіевской академін» не предпраняли, по мысля Государыни императрицы, наданія русскаго перевода твореній св. отцовъ первы западной. Но выпустывь въ светь съ прекрасно составленными критико-біографическими эпизодами творенія св. Кипріана нареагенскаго, блаж. Августина и блаж. Іеромина, почтенная кіевская ученая корпорадія пріостановила (если не прекратила) свое прекрасное предпріддіє. Послів этого лишь въ «Руководстве для сельских пастырей» за прошедшій годъ авился подный переводъ творенія св. Григорія Лвоеслова — «de

cura pastorali». Съ нынвинаго года, какъ мы скавали, уже ни одинь изв нашнав духовных журналовь не даеть больше переводовъ святоотеческихъ твореній, котя, намъ кажется, этого важнаго двла отнюдь нельзи считать на столько полно осуществленнымъ, чтобы уже вичего не оставалось болбе делать въ этомъ отношение нашимъ духовнымъ журналамъ, еслибы редакции ихъ, въ интересахъ наибольшаго распространенія своихъ изданій, не сочли нужнымъ по возможности устранить изъ нихъ арханческій элементь, заміння вего статьями, имінощими въ виду удовлетворение болве насущныхъ потребностей современной религіозной жизни нашего читающаго общества. Не говоря уже объ учителяхъ церкви и церковныхъ писателяхъ періода, слвдующаго за вселенскими соборами, изъ первыхъ въковъ христіанства и временъ вселенскихъ соборовъ далеко не все имвется въ русскомъ переводв. Такъ въ немъ отсутствують такія имена, какъ св. Климентъ Александрійскій (изъ твореній котораго на русскій языкъ въ нолномъ составь переведено одно лишь слово ого «о томъ, какой богачъ спасотся»), отоцъ христіанскаго богословія — Оригенъ, св. Амвросій Медіоланскій (творенія котораго въ старыхъ, начала настоящаго столетія, переводахъ давно уже едвланись библіографическою редкостію) и мн. др.

Другой подобный фактъ, — на которомъ мы останавливаемся также не безъ ивкотораго недоумвнія: ни въ литературъ нашей, ни въ школъ не видно ни откуда вниманія къ богословскимъ сочиненіямъ Хомякова, человіка, самымъ основательнымъ обравомъ изучившаго западную богословскую науку, преимущественно раціоналистическую, но не хотвышаго стать къ ней въ рабскія отношения и съумвишаго съ заивчательнымъ чутьемъ угадать въ литературъ свитоотеческихъ творения восточной церкви свъточь на пути къ религіозной истинъ и изъ непосредственнаго изученія ихъ извлечь такой богатый запась оружія для своей блестящей и оригинальной апологіи православія отъ нападеній папства и протестантства. Въ этомъ игнорировани нашей литературой замвчательнаго богослова-мірянина, который, появись онъ у твхъ же ивицевъ, несомивнио пріобрыть бы у нихъзначение въ родв того, какое имвли танъ Шленериахеръ или Роте, намъ кочется, впрочемъ, видъть простое недоразумъніе. Съ своей стороны уснатривая въ богословскихъ сочиненияхъ Хошя-48\*

Digitized by Google

кова образецъ непосредственнаго, глубоваго и целостнаго ивученія святоотеческих твореній, им останавливаемся на этомъ фактъ въ настоящемъ случав лишь какъ на новодъ въ тому, чтобы напоминть о значение непосредственнаго изучения святоотеческихъ твореній если не для нашей духовиой школы и литературы, что конечно, каждому хорошо навъстие, то для каждаго христівнина и въ частности для тіхъ любителей духовной науки, которые, подобно Хомякову, интересуются ещ независимо отъ какихъ бы то ни было профессіональныхъ задачъ. Аля втого не нужно говорить миого о значение святоотеческихъ творений вообще; достаточно указать на святоотеческія проваведенія классических в вковъ христіанства, в вковъ вселенских в соборовъ,--тъхъ въковъ, когда отцами мыслителями, лучшими представителями эдлинской учености и образованности, выработана полная и стройная система христіанскаго міровозарінія, наукообразное изложеніе христіанскихъ догматовъ в морали. Непосредственное изученіе этихъ твореній-мало того, что даетъ намъ знаніе богословія, какого не можетъ дать никакое школьное прейодаваню: оно даеть возможность пронвкать такъ-сказать въ самый процессъ созиданія христіанскаго ученія, христіанизируеть нашу мысль, сродняетъ нашъ духъ съ строемъ идей, надъ разработкою которыхъ съ такимъ вдохиовеніемъ и энтузіавномъ трудились святые отцы. Изучая непосредственно эти тверенія, ны санв безотчетно, но темъ не менте неогразимо-еслибы можно было такъ выразиться — заражаемся этимъ вдохновениемъ и энтузиамомъ, заражаемся тою свъжестію и непосредственностію христіанской мысли и христіанскаго чувства, какія составляють неотъемлемую принадлежность нервобытнаго христіанства. Путемъ неносредственнаго промикновенія въ этотъ рединкъ христіанскаго духовнаго творчества христіанскій идея такъ-оказать ассимилируются въ отправленіяхъ нашей внутренней жизни и становятся неотъемленымъ и самымъ дорогимъ ея достояніемъ. И вакое своеобразное впечатятніе выносить внимательно ваучившій святоотеческія творенія богословь, когда видить, какъ, несмотря на все безконечное разнообразіе идей и направленій имсля въ этихъ твореніяхъ, опредвивеное разстояніемъ времени, мъста, индивидуальными особенностими диць, характерными отлинівив странъ и народовъ, все это разнообразіе сходится въ единствъ

основнаго ученія, такъ что всё раздичныя творенія святыхъ отцовъ суть не что вное, накъ стройныя части одного стройнаго организма церковнаго ученія!

Въ виду такихъ соображения, можно ли не пожальть, что переводъ святоотеческихъ твореній у насъ вдругь повсемівстно превратнися въ то время, когда не одвизна, можетъ быть, и половина дъла! Мы не позволниъ себъ думать, чтобы этотъ фактъ означаль, что одинъ изъ первоисточниковъ нашего богословія забыть, или даже, что онь не занимаеть въ нашей наукв должнаго значенія; но въ тоже время въ нашей интератур'я мы имбемъ слишкомъ немного данныхъ, чтобы утверждать, что самобытная разработка святоотеческихъ творевій для цёлей ли школьнаго преподаванія или для цілей духовно-литературныхъ вообще имъла у насъ въ настоящее время то широкое развитіе, какого естественно желать въ виду основныхъ задачъ нашей богословской науки и наиболее насущныхъ потребностей нашей религіовно-церковной жизни. Не знаемъ, на сколько то будетъ справедливо, но мы склонны думать, что употребленіе святоотечеснихъ твореній досель въ нашей литературь и школь виветъ характеръ болье отрывочный, такъ-сназать сентенціонарный, въ родъ того, какое имвло мъсто въ въкъ діакона Варнефрида или Рабана Мавра: то-есть, что у насъ досель пользуются лишь и всколькими, ивдавна приводимыми въ курсахъ богословія изрівчевіями, такъ-называемыми классическими містами, взъ святоотеческих твореній, вийсто того, чтобы ваучать міровозарініе каждаго святаю отца въ его целостномъ виде, изучать каждаго овятаго отца, какъ историческую личность, какъ представителя в выразвителя въ христіанскомъ мір'в духовнаго и умственнаго настроенія, характеризующаго впоху, и, главное, какъ ор-танъ церковнаго преданія, бол'є или мен'є полно воспроизводящій віру цілой первы и ся ученіе ва данный періода вреmeru.

Когда историки всеобщей литературы — Шерръ, Гетнеръ, Дромеръ и другіе игнорирують въ своихъ произведеніяхъ эту отрасль литературы, отводя для нея въ своихъ курсахъ самое мизерное мъсто, какъ предмету, имъвшему лишь свое специфическое значеніе для богословія, —мы это понимаемъ, нонимаемъ, что имъя такую предваятую мысль относительно значенія святоотеческихъ твореній имъ трудно въ этихъ твореніяхъ усмотрёть явленіе всемірно-историческое, выражающее міровозарвніе и всю совокупность интеллектуальныхъ интересовъ громадиаго по объему пространства времени и колоссальнаго по своему грандіозному содержанію періода въ развитіи человъческой мыслю и всемірной культуры. Для нахъ-этахъ историковъ - святые отцы церкви не болье, и не иное что, какъ люди спеціальной профессів, которая и въ то время не имъла преобладающаго в и заправляющаго значенія, а въ нашъ въкъ и окончательновсе болве и болве — утрачиваеть свое вначение, и имъ естественно проходить ихъ молчаніемъ или укоминать вскольвь, иммоходомъ. Въ этомъ отношения въ нашей, но прайней мъръ, летературъ, посчастливилось-лишь одному Максиму Турскому, проповедями котораго г. Стасюлевичь начисль возможнымъ воспользоваться въ своей «исторіи средних в вковь» накъ источникомъ для политической истеріи того времени, да В. И. Ланавскій въ своемъ недавнемъ чтенія въ славанскомъ комитеть представиль очеркъ государственныхъ и политеческихъ понятій отцовъ неркве (очеркъ этотъ -- отрывовъ изъ сочиненія, которое нечатается въ имъющемъ выдти въ непродолжительномъ времени въ свътъ славянскомъ сборникъ). Но не такъ. конечно, думаетъ наша духовиза школа, и вотъ почему нельзя не помелать, чтобы въ ней употребление святостеческих творений сентенціомарное в отрывочное замвишлось цвлостнымъ изучения каждаго отца, ото и итонов образъ образъ образъ образъ образъ образъ образъ міровозарівнія, его значеніе для своей эпохи и въ ряду другихъ дъятелей христіанской мысли и общочеловъческаго развитія. А для этого, оченено, необходине наих вийть полный переводь евятоотеческихъ твореній на руссиомъ языкі, -- только въ этомъ случав такое изучение можеть свылаться общевеступнымь в одинаково возможими не только для липь профессиональныхъ, но и для каждаго желающаго посвятить себя этой отрасле аній 1).

Въ виду того, что ученыя порпорація наши в періодическія

<sup>7)</sup> Редакція "Православнаго Обозрѣнія" съ будущаго года будетъ продолжать начатое въ 1872 году печаталіє перевода св. Инполита сочиненія "противъ ерасей".



духовныя изданія съ настоящаго года прекратили свои полезвыя работы въ этомъ направления, для чего, конечно, они нивли свои достаточныя основанія, давъ, въ замінь святоотечеснихъ твореній, переводъ другихъ, по характеру и потребностямъ времени не менъе важныхъ отдъловъ древне-христіанской писъменности (имъемъ въ виду переводъ на русскій языкъ древнихъ литургій предпринятый Христіанскимъ чтеніемъ, вызванный потребностію, возбужденною въ этомъ отношеніи старокатолическимъ пвиженіемъ) нельзя не отнестись съ полнымъ сочувствиемъ къ трудамъ частныхъ лицъ, посвящающихъ себя отъ времени до времени этой отрасли литературной дъятельности, каковы, напримерть были въ недавнее время труды архимандрита Климента (переводъ «бесъдъ св. Григорія Двоеслова» Спб. 1860 г.), г. Каривева (переводъ сочинения Тертулліана и Лактанція, кажется не довольно точный, но за то блистающій изяществомъ и правильностію русской річн), а въ наше время переводы Оптиной пустыни и компиляціи изъ святоотеческихъ твореній покойнаго преосвященнаго Нгнатія Брянчанинова, и каковъ, наконецъ, недавно появившійся переводъ творенія св. Амвросія Медіоланскаго de officiis ministrorum («О должностяхъ священнослужителей церкви Христовой. Изъ творенія св. Амвросія, епископа медіоданскаго—de officiis ministrorum. Кіевъ 1875) г. Поспълова. Послъднее изданіе отчасти удовлетворяетъ наложеннымъ выше требованіямъ относительно наданія святоотеческихъ твореній: третью часть вниги (стр. LXXXIX + 222) въ видъ предисловія къ сочиненію Амвросія составляють два очень недурпо составленные этюда: одинъ-о жизни, личности и міровозэрвній святаго Амвросія, другой — критическій обзоръ его сочиненія de officiis ministrorum. Одобряя, впрочемъ, трудъ г. Поспълова, мы не можемъ не выразить сожальнія, что почтенный переводчикъ нашелъ достаточнымъ предложить своимъ четателямъ твореніе св. Амвросія не въ полномъ составъ, а лишь тв главы изъ трехъкнигъ de officiis, которыя имвютъ, по соображеніямъ издателя, ближайшее отношеніе къ жизни и діятельности современнаго православнаго пастыря: намъ кажется, что обстоятельства, среди которыхъ приходится дъйствовать современному священнику, настолько существенно разнятся отъ обстоятельствъ времени Амвросія, что едвали въ его произведенін можно указать что-либо спеціально приспособленное къ современнымъ нуждамъ пастырской жизия и дъятельности; по своему содержанію и характеру твореніе св. Амеросія такого рода, что можеть и должно нивть значеніе для пастырей церкви встхъ временъ, а не одной какой-либо впохи. Тъмъ меньще. намъ кажется, можно согласиться съ почтеннымъ - HPIOSOGII комъ въ томъ, чтобы онъ имель право делать въ тексте творенія св. Амвросія «сокращенія или соединенія». Подобный способъ изданія давно уже отвергнуть притикой не телько относительно святоотеческихъ твореній и вообще произведеній двевности, но и относительно произведеній свътской беллотристики. Впрочень и въ тонъ виде, въ каконъ сделенъ г. Поспеловынъ переводъ творенія св. Анвросія, оно съ пользой восполняетъ чтогъ отрывочныхъ и неполныхъ переводовъ изъ святоотеческихъ твореній, какой имбется уже въ нашей литературів-въ «Христіанском» Чтеніш» п въ «Воскресцем» Чтеніш за прошедшів годы, а равно въ другихъ нашихъ духовныхъ изданіяхъ.

Н. Барсовъ.

## COBPEMENHOE OF OBTAILE.

ГЛАДСТОНЪ И ЕГО БРОШЮРЫ О ЦЕРКВИ АНГЛИКАНСКОЙ И РИМСКОЙ.

Современное положение англиканской церкви возбуждаетъ вниманіе всёхъ тёхъ, кто изучаетъ церковную жизнь Запада. Съ нъкотораго времени въ ней стало обнаруживаться брожение, происходящее отъ столкновения девольно разнородныхъ и враждебныхъ другъ другу церковныхъ элементовъ. Какъ ни благоговъютъ англичане предъ утвердившимися формами своей государственвой в церковной жизни, какъ ни способны оне любоваться встиъ строемъ своей общественной жизни, это не спасаетъ ихъ отъ проявленій недовольства и тімъ и другимъ. Непрочность и хрупкость началь, на которыхъ поконтся церковное устройство англиканской церкви, неудовлетворительность въ ивкоторыхъ отношенияхъ формъ перковной жизни, изолированность англиканской церкви отъ общецерковной жизни народовъ европейскаго материка, служать причиною того, что время отъ времени повторяются въ ней движенія, вызываемыя попытками такъ или мначе вамънеть церковную жизнь англичань, дать об другое направленіе.

Можно камется думать, что всёми подобными движеніями доказывается живучесть въ сознанія членовъ англиканской церкви тъхъ элементовъ, педъ вліямісмъ которыхъ развивалась въ Антлін церковная жизнь отъ древибищихъ и де новъйшихъ врешенъ. Каждый изъ элементовъ мускалъ свои кории глубоко и если, потомъ, при столкновенія съ другимъ, въ извістное время почему-либо сильнъйшимъ, элементомъ уступалъ его давленію, то не исчезалъ безследно; а только стушевывался до поры до времени, дабы при болве благопріятныхъ обстоятельствахъзвявить о своемъ существованін. Болбе сильнымъ изъ всбхъ оказался элементъ римско-католическій, главнымъ образомъ по продолжительности своего дъйствованія. Вынужденный реформацією отступить на задвій плань онь не потерпыль здівсь такого крушенія, какое испытать заставила его німецкая реформація въ средъ германскихъ племенъ. Оставивши видпиымъ образомъ свой сябдъ и отпечатокъ отчасти на въроучении и устройствъ англиканской церкви, собственно реформатской, онъ продолжаль незримо жить въ расположеніяхъ и стремленіяхь немалаго количества членовъ англиканской церкви. Современное движение въ англиканской церкви есть болве громкое выражение этихъ католических расположеній нікоторых членов англиканской церкви. Такимъ образомъ броженіе, совершающееся теперь въ церкви англиканской, не нодходить къ разряду твхъ, которыя совершаются въ церковной жизни другихъ странъ. Послъднія направляются болье къ ослаблению значения церкви въ общественной жизни, къ понижению ся вліянія, къ подчинскию ся государственнымъ цёлямъ; и лиць въ межногихъ сдучаяхъ, въ мебольшой сравнительно группъ дюдей ученыхъ, сходящихся на безпристрастной почет науки и исторіи, рачь идеть объ очищенім церкви отъ чуждыхъ ся жизни и върованію наслосній, привнесенных в человъческим измышлением и своеволимъ. Первое, напротивъ, направляется бъ возставовлению семостоятельности церкви по отношению къ собственной своей сферв, къ снабжению ея ритуала необходиными принадлежностями, къ усиленію ся значенія въ жизни.

Если, такимъ образомъ, движение въ католическомъ направлении имбетъ свое основание въ расположениять английской нацим, воспитанныхъ историею, то, съ другой стороны, оно не могло соверщаться безирецитственно, не столкнувнись съ встръчнимъ направлениемъ, тоже имбющимъ свое основание въ вного рода расположениять другой части английской наци, болье пропитавшейся тъмъ духомъ, который внесла въ английскую церковную жизнь реформация. Въ памяти народной още живо было тажелов

энечагленіе, произведенное господствомъ въ Англін ватолициана. Стоило, повидамому, только оживить ифсиолько это ввечатывне, чтобы охладить горячее стремленіе къ возстановленію ритуала, а съ нимъ вибств и къ облегченію возможности возвратить ка-толической церкви прежнее значеніе въ Англіи. Съ другой стороны настоящее устройство англиканской церкви представляетъ не мало сторонъ отвъчающихъ духу и темпераменту англійской націи. Стоило, повидимому, только эти стороны выставить порельефиве, очертить но-ярче, чтобы возбудить желаніе не поддаваться искушению изменить національному верованію. Такимъ путемъ, кажется, и хотвла идти сначала оппознана противъри-туалистического и католического движения. Не этотъ нуть скоро былъ оставленъ. Ритуалистическое движение продолжало развиватьсь не по днямъ, а по часамъ. Католицизмъ тоже дълалъ быстрые успъхи и недавно отпраздноваль уже двадцатильтие своего возрастанія. Въ виду этого англиканскіе прелаты и епископы, столько же и по своимъ внутреннимъ убъжденіямъ, какъ люди большею частію принадлежащіе къ этой церковной партіи, которая болъе держится протестантскихъ началъ, сколько и по сво-ему долгу высшихъ блюстителей и охранителей правъ учрежденной церкви, сочли себя обязанными принять зависящія отъ нихъ мітры въ престченію и ограниченію пропаганды, производимой и въ пользу ритуализма и въ пользу католицизма. Эти мъры могли быть двоякія. Въ качествъ духовныхъ пастырей они могли воспользоваться оружіемъ слова и духовнаго убъжденія. Въ качествъ высшихъ сановниконъ государства они могли вос-пользоваться и оффиціальными средствами. И то и другое не было забыто ими. Въ доказательство перваго можемъ указать, вапримъръ, на пастырское посланіе англиканских вепископовъ къ подвъдомственному виж духовенству и мірянамъ, явившееся въ началь нынвинято года. Въ русоких в газотахъ и журналахъ оно, кажется, не было помъщено. Считаемъ, ноэтому, не лишвимъ поэнакомить нашихъ читателей съ содержаніемъ его.

Пастырское послание англиканских вепископовъ.

"1 марта 1875 г. мы нижеподписавшісся архіспископы и спископы англиканской церкви, въ глубокомъ чувствъ дежащей на насъ обязанмости руководить ввёренныхъ нашему пастырскому попеченію, желаемъ



скизать насколько словь совета и увещания духовонству и міранамъ наших опархій въ затруднительних обстоятельствахь настоящаго времени. Со смиреніемъ и благодареніемъ признасиъ мы благодівнія оказываемыя Всемогущимъ Богомъ англиванской церкви. Его благословеніе, пребывающее на трудахъ духовенства и мірянъ, дало возможность нашей церкви чудеснымъ образомъ расширить Его царство и распространить Его славу и вив и внутри. Если судить по вившнить признакамъ, то въ последние 40 леть были устроены храмы, возобновлены, обезпечены; въ тоже самое время были образованы новые приходы, особенно въ большихъ городахъ и округахъ; были собраны громадныя денежныя сумиы для споствыествованія религіозному воспитавію; церконь распростраживаеь въ колоніяхъ и ва границею, при чемъ устроено болье чемь 50 новых васедов; постадоваю великое возраставие числа тежь инць нав всёхь влассовь, которые молитвою и трудомь утверждають дело обращения душь во Христу: все это служить свидетельствомъ ревности и усердія духовенства и мірянъ англиванской церкви, ревности и усердія, которыя не ниспосылаются какой-либо секть и партін. Смиренно въруемъ въ то, что и внутреннее дъло Святаго Духа Божія въ сердцахъ людей, дело которое единъ Онъ можеть измёрить, имело великое преуспъяніе въ соотвітствін съ этими вившими усиліями. Съ благодарностію принимая это изобиліе благодівний и благословеній, мы не можемъ не признать съ прискорбіемъ и тёхъ серьезныхъ опасностей, которыя смущають мирь перкви и затрудняють ся дело. Одины изъ таковихъ золь служить разрывь въ синпатін и взаниномъ доверін воторое должно существовать между духовенствомъ и мірянами. Изм'яневія въ способ'я совершенія богослуженій сами по себ'я ньой разъ неособевно важныя, вводимыя безъ авторитета и безъ должнаго винманія къ чувствамъ прихожанъ, возбудили опасенія, что могутъ последовать болъе важныя измъненія; произошло недовъріе и разстроилось дъло. воторое должно было бы быть следствемъ общественняго богослуженія. Такимъ образомъ родились подозрѣнія, часто безъ сомнѣнія неосновательныя, но которыя въ пекоторых случаяхь произвели серьезное разделеніе. Другимь зломь въ периви въ настолщее время служить неповиновение ваконной власти. Не только то часто встричается, что духовныя лица отвазываются вездавать епископскому авторитету то подчиненіе, которое тёсно связано съ самою насел синсконства, но открыто отказывають въ повиновеніи высшимь сулебнымь толкователямь закона въ цервви и королевстве. Даже подвергалась сомивнію и отвергалась власть, которую наша церковь уполномочиваеть на то, чтобы упорядочивать и изменять обряды и перемонів. Съ возрастающимь безпокойствомъ и прискорбіемъ мы замічаемъ также распространеніе ученій и усиленіе обычаевь, противорьчащихь ученію Свящ. Писанія и тымь прин-

пипамъ цериви, которые ведуть начало отъ времень апостольскихь и воторые автеризованы въ реформацію. Особенно же мы обращаемъ серызное вниманіе на размноженіе и злонам'єренное распространеніе межну молодежью таких руководствъ къ ученію и благочестію, о которыхъ не будеть слишкомъ много связано, что многое изъ внушаемаго нии рашительно несовивстимо съ ученісив и началами нашей реформатекой церкви. Лалбе, мы считаемъ своею обяванностію обратить винманіе на возрастающее стремленіе связывать изв'ястную догматическую имель съ обрядами и дъйствіями, не заключающими ее въ себъ необходимо. Напримеръ, положение, которое долженъ приниметь священникъ во время молитвы освящемия при совершении таниства Причащения, кота въ разныя времена и въ разныхъ странахъ было различно и никогда формально ве было признаваемо церковію за такое, которое завлючаеть въ себв какое-либо догиатическое значение, теперь очень иногими считается за символъ особенняго догмата и въ этомъ видъ стало предметомъ прискорбныхъ пререканій. Мы желали бы серьезно вакоминть нашимъ братьямъ изъдуховенства о той торжественной присага, которая обязываеть всехь нась съ готовностію оказывать повиновеніе законамъ англиканской церкви, служителями которой мы поставлены, и признавать необходимость подчинать юридическимь опреділенівит законно установленных учрежденій свои личныя толкованія всяких сторовъ извёстнаго закона, почему-либо считающагося соминтельнымъ. Мы, духовные, обязаны подчиняться заному, когда онъ ясно истолкованъ, и убъщать къ повиновению другихъ, когда является примёръ, могущій быть очень вреднымъ по своему вліянію и послёдствіямъ. Мы убъждены, что число отназывающихся отъ такого разумнаго повиновенія незначительно и что громадное большинство духовенства и мірянъ англиканской церкви всецько проникнуто чувствомъ законности по отношенію къ ся ученію и дисциплинв. Мы вполив признасив различіе между единствомъ и вынужденнымъ единообразіемъ и хорошо внаемъ, что наша перковь отличается тершимостію въ изв'єстныхъ предълахъ въ различию и въ мивніяхъ и двиствіяхъ. Мы не можемъ стеснять этой мудрой широты; но свобода не должна вырождаться въ провиволь и своеволе; накъ нелья отреваться оть основныхь истинъ, TABL RO HOLENO HELERELETS TEXT SCHULT TOOTS, ROTOPHE OTABLEROTS. въроучение и практику нашей реформатовой церкви отъ нововведений и заблужденій римской церкви. Мы живемъ въ такое время, которое жвалится свободою мысли и освобождениемь отъ контроля власти. Во всякой части христіанства есть люди, которые болье чемь когда-либо расположены бросаться въ крайности мивній и дійствій. Между тімь какъ съ одной стороны основныя истины все болье и болье становятся предметомъ отрицанія и пренебреженія, съ другой стороны являются

напрасныя помитак нодажить это невёріе возстановленість сусвёрія. Въ виду столь важныть обстоятельствь им торжественно обязываемъ васъ, возимбленные во Господъ братія, укръщияться въ дугь любви и взаниной терпиности, устраняя разнопыскія и разногласія, которыя вончаются не побъдою той или другой стороны, а тормествомъ враговъ первын и особенно техъ, которые суть враги веры Христовой. Мы просимъ духовенство не бевпоконть своихъ общинъ новыми обычалми и не утвержденимин обрядами, и порицать такъ, которые усиливаются ввести ихъ. Мы убъядаемъ и мірянъ не питать подозрвній относительно честных уснай спосившествовать болве благольниему богослужение и сообразному съ правилами служебника. Конечно теперь не время для отчужденія, а скорве для заключенія болве тёсныхь узь между духовенствомъ и прихожанами, такъ какъ порокъ, невъжество, невъріе, нетернимость побуждають къ совокупной модитев и совокупнымъ усиламъ со стороны вежкъ тёхъ, которые содержать вёру во Христа расцатаго н служать Ему, какъ своему Господу. Да пребудемъ же всё мы, духовные и міряне, в'ярными ученію и устройству нашей церкви, основанной на Свящ. Писаніи и согласной съ ученіємъ и дівятельностію первенствующей церкви. Мы просимь всёхь тёхь, до кого достигнуть наши слова, помолиться вийсти съ нами Всемогущему Вогу, чтобы, какъ существуетъ едино тело, единъ духъ и единое упованіе нашего званія, единъ Господь, едина въра, едино прещеніе, единъ Богъ и Отенъ всъхъ,-чтобы всё им единымъ сердцемъ и единымъ духомъ, соединенные во единъ святой союзъ истины и мира, вёры и любы, могли славить едиными устами Бога, чрезъ Інсуса Христа нашего Господа. Аминь. (Следують подписи 26 епископовь, имеющія въ составе подпись архісивскона кентерберійскаго.)

Мы сказали выше, что предъ епископами не закрытъ былъ другой путь къ стъсненію и ограниченію успъховъ ритуализма. Занимая высокое положеніе въ государствъ въ качествъ лордовъ королевства, вмъя право голоса въ парламентъ епископы провели биль, по которому всякая попытка преизвести какое-либо измъненіе несогласное съ церковными законами и учрежденіями англиканской церкви должно было разсматриваться и судиться, какъ дъйствіе противное законамъ государства, и должно было сопровождаться для виновниковъ его соотвътственными послъдствіями. Мы не вдаемся въ подробности этого дъла, въ свое время свъдънія о нихъ были сообщены нашею прессою.

Въ самомъ разгаръ полемики съ ритуалистическимъ направлениемъ партія, защищавшая неприкосновенность учрежденій ан-

тликанской церкви, неожиданно пріобрена себе помещинка, скоро вривлениаго нъ себъ общее внимание. Это быль Гладстонь, бывшій первый министръ англійскаго королевства. Долго вращаясь въ сферв политическихъ вопросовъ, заслуживши даже извістность въ этой сферв, Гладстонъ неожиданно для всвхъ въ последнее время обнаружиль особенное тягогеніе въ разработке вопросовъ, касавшихся не государственной, а церковной политики. Для людей,--а такихъ вездё не мало,--привыкшихъ съ хододностію и вынужденною въжливостію относяться къ вопросамъ богословскимъ и церковнымъ, канъ дълу чуждому, какъ къ спеціальности интересной разві только для посвятивших в себя духовному званію, подобное вившательство человіна світскаго въ сферу вопросовъ богословскихъ можетъ представиться странною прихотью ума, ищущаго новых впечативній. Можеть быть многіе такъ именно в взглянули на попытку Гладстона говорить о церковныхъ дълахъ. Но помино всего прочаго, безъ отношенія къ тому, съ успехомъ мли неть повель онь новое дело, вившательство Гладетона въ церковный вопросъ есть явленіе въ въкоторыхъ отношенияхъ почтенное. Оне свидътельствуетъ о той врепости и пемроте англійского восинтанія и обравованія, благодаря которой челов'вкъ не отдаляется отъ религіозной сферы н надолго сохраняеть въ себъ способность живо и глубоко относнться къ вопросамъ касающимся ся. А то обстоятельство, что его статьи возбудиля жаркую полемику, побудили взяться за перо такихъ людей какъ Ньюманъ и Маниингъ, что его статьи были переведены на пностранные азыки, свидътельствуетъ, что Гладстонъ взялся за дъло не съ неумълостію новичка пробующаго свое пере, а съ серьезностію человъва изучившаго обсуждаемые вопросы.

Первая статья, съ которою Глядотонъ выступилъ на этомъ ноприщѣ, касалась вонроса «о ритуализмѣ и ритуалистахъ». Можетъ быть первоначально онъ и не предполагалъ того, что ему придется такъ долго имѣть дѣло съ подобными вопросами, какъ то случилось въ послѣдстія. Но въ этой статьѣ, съ намѣреніемъ мли безъ намѣренія автора, было брошене мѣсколько оразъ показавшихся оскорбительными для представителей римско-католической церкви и побудившихъ ихъ возражать Гладстону. Это поставило Гладстона въ необходимость оправдать свои выраже-

нія и уже съ большею подребностію войти въ разсиотрівніе того, что называется теперь ринскимъ кателицизмомъ и что для большей точности онъ назвалъ ватиканизмемъ; являются статьи «оватиканскихъ постановленіяхъ», «о ватиканизмі», «о річахъ паны». Всего обидніве защитникамъ рямскаго католицизма казалось убіжденіе государственнаго человіка въ томъ, что ватиканизміъпредставляетъ опасности для общественнаго и государственнаго строя наредовъ, въ среді которыхъ есть исповідующіе римско-католическую церковь, что искремніе ультраментаны не могутъ быть хороними подданными свеихъ государей.

Новыя возраженія се сторовы протяжниковъ побуждаля Гладстона съ съсей стороны подробнье и ясиве налагать свои взглады на сперный предметь, при чемъ онъ не оставиль безъ вивманія и другихъ притязаній ультрамомтанства, между которыми болье выдается мечта ихъ о возстановленія панской власти.

Такимъ образомъ вопросы, развиваемые Гладстоновъ въ его статьяхъ, могутъ быть коротко выражены въ слёдующей формё:

1) вопросъ о ритуалистическомъ движеніи въ англиканской церкви;

2) вопросъ о значеніи ватиканизма и его отвоименіи къ государственной и общественной мизии народавъ и 3) вопросъ о мечтаніяхъ ультрамонтавтотва возвратить вяпской власти прежнее величіе и вліяніе на судьбы народовъ. Не воспроизводя содержанія всёхъ прежнихъ статей Гладстона, мы предлагаемъ виманію читателей послёднія наъ недавно нанечатанныхъ его статей, чтобы ясибе видёть отношеніе Гладстона къ каждому взъукаванныхъ выше вопросовъ.

1. По отношеню въ первому вопросу заслуживаетъ винманія статья поміщенная въ іюльской книжкі «Contemporary Review» подъ заглавіемъ: «Із the Church of England worth preserving»? Въ составіт ен можно различать слідующін части. Прежде всего Гладстонь обсуждаетъ ті самые поводы, которые служать причиною новыхъ разномыслій и разділенів въ церкви англиканской. Это—обрады, это—помытки ніжоторыхъ обставить богослуженіе авгликанской церкви дійствівни, зашиствованными настійхъ времень, когда католицивнъ быль госпедствующимъ візроноповіданіемъ Англім. Максаь Гладстона относительно этого предмета такова, что обрады, какъ нічто вибиннос и несущественное, какъ нічто такое, къ чему равнедушна

самая сущность христіанства, не должны бы никогда и служить поводомъ къ какимъ-либо разномысліямъ при здравомъ и трезвомъ состояни головъ, что причиною водобныхъ разномыслій обряды могуть стать не сами по себв, а по причинъ произвольно соединяемаго съ тънъ или другимъ изъ нихъ того или другаго догната, что некоторыя действія и церковные обыдругаго догмата, что нъкоторыя дъиствия и церковные обы-чана могутъ быть твердо содержимы даже вюдьми, не осо-бенно расположенными чтить обрядность, и это не потому, что-бы они выражали собою какую-либо догматическую истину, а нотому что они болве идутъ къ извъстному мъсту богослуже-нія. Переходя затъмъ къ разсмотрънію того, насколько умъстно, насколько помогаетъ дълу вившательство въ вопросы подобнаго рода судебныхъ властей и попытка къ юридическому узаконеню того или другаго ръшенія дъла, Гладстонъ высказываетъ увъренность, что подобное вившательство дълу мало помогаетъ, ибо всегда есть возможность обходить законъ, если онъ почему либо не нравится; что запрещено двлать въ одномъ мвств, то можно сделать въ другомъ, что запрещено делать при известныхъ условіяхъ, то можно сделать измысливши и создавши другія, не предусмотрънныя закономъ, условія. Но, что важиве всего, всякая подобная попытка регламентировать судебнымъ порядкомъ подобныя дёла можетъ только подливать масла къ огню, можетъ только раздражать борьбу. Во второй половинъ своей статьи Гладстонъ смотритъ на то же дёло съ иной стороны. Въ настоящее время, когда всё такъ хлопочутъ объ единеніи и единствъ, болъе чъмъ когда-либо было неумъстнымъ затъвать споры, вводящіе рознь въ церковную жизнь и нарушающіе миръ церкви. Особенно тяжело это должно отозваться на состоянии англиканской церкви. Будучи въ извъстномъ смыслъ учрежде-ніемъ государственнымъ, національнымъ, она, чтобы выполнять свою національную задачу, должна стоять прочно, всякое же разномысліе и разд'яленіе только подрываеть ея силу, ослабляеть ея авторитеть, что не можеть привести ни съ чему хорошему-Но кроив этихъ національныхъ, сравнительно низшихъ п узкихъ цълей, церковь англиканская имъетъ цъли болъе высшія и широкія, цъли общія ей витстт съ другими церквами христіанскими. Она, по митию Гладстона, вслёдствіе итноторых особенных в причинъ занимаетъ даже болъе видное положение сравнительно

съ другими перивами, ноложение такъ сказать центральное. Болъе чъмъ какая-либо другая, она мижетъ точки соприкосневения съ прочими церквами и можетъ облегчить дъло ихъ взаимного единения. Ей прежде прочихъ приходится сталинваться съ тъмъ дукомъ пытлявости и притицияма, исторый имогда оказывается враждебнымъ периви. По объмъ этимъ задачамъ свою службу христіанскому піру англиканская церковь можетъ сослужить тольно въ такомъ случать, когда у вей обезпеченъ будетъ внутренній тиръ; эначить отсутствіе какихъ бы то ни было размомыслій ей болбе необходимо, чёмъ какой-либо другой церкви, и темерь — болбе чёмъ въ какое-либо другое время. Вотъ самая статья Гладстона:

# Is the Church of England worth preserving?

De vita et sanguine certant. Aen. XII. 763.

Статьи, сообщенная въ Contemporary Review за октябрь 1874 года подъ заглавіемъ "о Ратуаль и Ритуализмь" возбудня сколько интереса и похвалы, столько же и разочарованія. Кажется отъ нея ожидали, что она поможетъ развязать или разрубить узель тыхъ вопросовъ, которые съ такою горячностію, чтобы не сказать съ бъщенствомъ, были обсуждаемы въ предшествовавшую сессію парламента. Но она не вибла такой честолюбивой піли. Ея задачею было по мірь спль расположить людей къ обдуманности и къ уміренности на політераненія, къ уміренности въ той самой палать, въ которой намъ слітераненія, къ уміренности въ той самой палать, въ которой намъ слітераненія, къ уміренности въ той самой палать, въ которой намъ слітераненія, къ уміренности въ той самой палать, въ которой намъ слітераненія, къ уміренности въ той самой палать, въ которой намъ слітераненія, къ уміренности въ той самой палать, въ которой намъ слітераненія обранова размышленіе бываетъ безпристрастно, а безпристрастное расположеніе дука служить первымъ неизбіжнымъ условіемъ для рішенія споровъ; вовторыхь мить казалось, что въ настоящее время существенныя опасности связаны съ вошедшимъ теперь въ моду умноженіемъ обрядовъ.

Теперь время спокойное; горинло, не поддерживаемое болье горючимъ матеріаломъ парламентскихъ споровъ между высшими властями, остыло и къ нему можно приблизиться съ безопасностію или по крайней мъръ съ меньшимъ рискомъ. Теперь мит можетъ быть позволять сказать, что я не приступаю къ этому вопросу объ умноженіи обрадовъ какъ партизанъ. Еслибы вопросъ шелъ о чемъ-вибудь спорномъ между историческимъ христієнствомъ и системами или противоположными ему или различными отъ него, то я по чести не могъ бы сказать, что я не принадлежу ни къ какой сторонъ. Но въ отношеніи къ

ритуалу, подъ которымъ и разумбю вибшини формы богослужения, и никогда въ жизни не позволять пользоваться собою для содъйствія его расширенію; никогда не нозволять завлекать себя въ какой-нибудь изъ его общихъ или частныхъ споровъ. Въ вопросъ о посъщения той или другой церкви и никогда не руководился богатствомъ или скудостію ея ритуала, на который и смотрю какъ на средство въ достижению какой-нибудь цели, како на одно изъ многижь средствъ, а не како на первое между нами. Поддерживать чистоту христіанской догим, изображать ся значеніе, указывать ся польку для чедовіческой мысли и для человеческого благосостоянія, - это по моску мисцію есть одна нать благородивиших задачь, какія когда-либо быди даны уму человьческому, потому что это сохраняеть важиташий источникь человьческихъ падеждъ, чаяній и добродітелей. Но въ отношеніи къ той одеждь, которую можеть надывать на себя Евангеліе, моя мысль отличается широкою терпимостію, чтобы не сказать равнодушіемь, ко встить образцамъ, Тутъ многое должно быть предоставлено національнымъ, частнымъ и дичнымъ отдичіямъ, и миз лажело думать, что та извъстная степень свободы, которую уважали въ щестнаддатомъ стольтін, подвергается сомньнію и опасности при сравнительной колодности девятнадцатаго стольтія. Конечно благогорьніе есть діло необходимое и безприное, но иное драгосоврніе, иное-ритуаль; и оставаясь благоговъйнымъ я по своимъ дичнымъ склонностямъ никогда бы не сталь ссориться сь монмь братомъ изъ-за ритуала. Такимъ образомъ ни для кого такъ не дегко какъ для меня, принадлежащаго въ разряду тахъ дюдей, которые дюбять безпристрастіе, строго взвасить та ощибки, которыя съ высшей точки эранія могуть быть усматриваемы на той и другой сторонь. Ничего нъть легче; но есть вещи, которыя особенно вредны; то, что называется безпристрастіемь. неръдво у двоихъ причиняетъ великую пристрастность и односторонность въ суждени каждаго, по той причинъ, что каждый изъ нихъ бездеремонно опускаеть изъ виду тв съмена истины, которыя вароятно находятся на важдой сторонъ подъ скорлупою столкнувшихся предубъжденій. Не приниман на себя тона вритива цан педагога д могу сдідать одно наставленіе обінмь партіямь спорящимь о ритуализмі. Следовало бы имъ убедиться въ необходимости совсемъ бросить или по крайней мара довести до типитим'я манеру впосыть ва вопросы. касающіеся вижшихъ дійствій редигіи, элементь чего-то чифющаго великую многозначительность. Можеть быть недьза сильное представить эту необходимость кака указавщи для примара на тоть частный пункть ритуала, который болье чемь какой-либо другой служиль предметомъ недавней борьбы, именно — на вопросъ: долженъ ди священ-49\*

никъ во время молитвы освященія за об'яднею стоять лицомъ къ востоку или къ югу.

Благодаря и вкоторому особенному умственному процессу, -- который даже трудно понять уму непредубъжденному, - относительно этого предмета возникъ споръ, который можеть быть уже названъ простнымъ. Обывновенно этотъ споръ выступаеть изъ границъ мелкаго вопроса: то или другое положение согласно, или, лучше сказать, болье: согласно съ легальными предписаніями напоновъ. На объихъ сторонахъдичности не незначительныя, убъждены, что если священиять въ этомъ ивств богослужения обращается лицомъ нь востоку, то этимь онь выражаеть вёру въ догмать о реальномъ присутствіи и евхаристическомъжертвоприношеніи, если же напротивь онь стоить у сівернаго концаадтаря, или престола, то этимъ выражаеть отрицаніе означеннаго догмата. Если допустить правильность этого спора, то безъ сомивнія самыя ужасныя последствія могли бы произойдти отъ всяваго возможнаго исхода этого спора. Съ вероятностію можно сказать, что есть много людей изъ числа членовъ англиванской первви, которыхъ допушеніе вышеозначенныхь принциновь могло бы смутять, между тімъ вавъ для другихъ, отрицаніе ихъ послужно поводомъ въ сказмі съ упорнымъ карактеромъ.

Кажется, что въ настоящее время спорные пункты каждой изъ объихъ партій вполнѣ могутъ быть поставлены на почву, нениѣющую никакого отношенія къ тѣмъ доктринамъ, съ которыми они вной разъбыли поставляемы въ столь тѣсную связь.

Достаточно указать на то, что совершенно съодинаковымъ добрымъ намъреніемъ можно представлять доказательства столько же противъ сколько и за положение священника въ направлении къ востоку, не приплетая заносчиваго элемента догматической значимо:ти; вопросъ можно обсуждать на общихъ основанияхъ религиозной терпимости. А если такъ, то было бы въ высшей стецени не политичнымъ и даже обиднымъ для целей религи къ этимъ вопросамъ о положени священника приплетать, въ симств ли одобренія, или въ симств отриданія, то значеніе, котораго они не требують и которое они получають только тогда, когда мы по ассоціацін, или по предуб'яжденію, стараемся сообщать словамъ и предметамъ такой цвёть, котораго они не имбють свин по себъ. Съ разнообразными иделми богослужения то илг другое положение священника можеть представиться болье сообразнымы; но. по моему мивнію, странное должно быть устройство той головы, которая взаправду можеть думать, что положение у свернаго конца само по себь неблагоговыйно, или чтобы обращение въ востоку само посебъ было суевърно. И то и другое можеть быть несправедино, и то

а другое можеть быть странно; и однимь изъ многиль путей, по кеторымь это происходить, бываеть то, когда оснориваемое дело безъ нужды изъ сферы вещей безравличныхъ вводится въ сферу вещей существенныхъ, и разность, первоначально основивающаяся на человеческой фантавіи, ставовится articulus stantis aut cadentis concordiae.

Иной разъ важется вавъ будте, что даже въ смутное время реформацін, когда прорваны были потови значительной глубивы, общественный симсть быть серюзнее, устойчивее, можеть быть даже любвеобильнее, чемъ теперь, -- хотя оружіе борьбы въ ту эпоху было столько же физическое сколько и моральное, и при каждомъ своемъ оборотъ ватрогивало и національную безопасность и опасность или безонасдость личную. И теперь есть члены англиканской церкви, которые не уважая и не одобряя кольнопревлоненій за общественным богослуженіемъ, твиъ не менве съ удовольствіемъ превлоняють колвна во время принятія святаго Причащенія; это — обычай самый приличный, самый отрадный, самый братскій. Единодушному порицанію подвергся бы тоть человевь, который повуселся бы нарушить это обывновение подъ твиъ предлогомъ, что это смиренное положение твла слишкомъ много благопріятствуєть ндей о богослуженін отправляемомь будто бы предъ освященными элементами. Конечно, не меньшему, если даже не большему, осуждению подвергся бы и тогъ, который, самъ въруя въ реальное присутствіе, старался бы распространить это убіжденіе и въ другихъ какъ одинственный путь къ объяснению сказаннаго обычая. Было бы, конечно, странно, чтобы не сказать постыдно, еслибы, доведши отчанваую борьбу реформацін до ся конца и наслаждаясь уже въ продолжение тремь въковъ съ половиною ся нравственными и соціальными плодами, мы оказались бы менёе мудрыми и менёе разви-Тими въ сравненіи съ нашими не столь цивили обанными и не столь облагороженными предками, еслибы позведили себъ произвести расколь маъ-за вопроса далеко не столь труднаго, далеко не такъ требующаго употребленія прайнихь мірь, чімь ті вопросы, сь которыми иміжн Авло наши предки.

Всегда бываеть такъ, что когда удается одной сторонъ сдъльть обязательнымъ извъстное догматическое пониманіе обрядовь, то она всячески старается убъдить противоположную сторону, что законь преследуеть ее ни за что либо-другое, а именно или за прямое непослушаніе, или за окольные пути къ нарушенію силы закона. Напротивъ тъ, которымъ кажется, что законъ примъняется неправильно, думаютъ, что они въ правъ обращать его въ свою пользу всегда, когда представится въ тому удобный случай. Предположимъ, напримъръ, что подверглось воспрещенію обращеніе священника къ востоку, —кто не видять, что тё, которымь это не нравится, могуть измекать обширные средства къ тому, чтобы вознаградить себя. Нівоторымь не нравилось то, что духовенство съ согласія своих насомыхь можеть уменьшать количество боросмужебныхь дійствій вы приходской церкви; но вынужденняе закономь депустить въ ся стівахь minimum обрядовь и богослужебныхь дійствій подобные люди могуть въ какомъ-либо другомь містів устранвать и носіщать другія богослуженія, которыя по убіжденію миогихь могуть быть совершаемы безпрепятственно, не подлежа отраниченіямь закона о единообракін.

Или, наоборотъ, можетъ быть такой случай, что въ такъ самихъ церквахъ, въ которыхъ свящевнику запрещено было принимать извъстное положеніе, какъ заключнющее въ себі излишнюю мысль—не только онъ, но и его конурегація для достиженія своихъ цілей могуть в віроятно обратятся из накимъ-лебо другимъ вившиниъ дійствіямъ, которыя не воспрещены, но которыя тісніе связаны съ догиатическимъ значеніемъ, которыя подозрительное сами въ себі, чімъ то дійствіе, которое было запрещено. Въ такомъ случай и самая значительная побіда въ судайв вакую пользу принесеть для истины или для мира нли для чувствъ тіскъ, которые домогались этой побіды?

Я остановился долго на этомъ частномъ предмете не потому, чтобы думаль предпествующими замітчаніями рішнть трудность, но потому что котель указать и по возможности предотвратить то, что дідало бы это рёшеніе невозножнымъ. Самое нервое условіе здравой мысли и поступка заключается въ самообладании и устранение изъ споровь таких понятій, которыя эти споры ділають безнадежными. Если ми не пожемъ выполнить этого перваго условія, то напрасно было бы ожидать, что еще на долго будеть отсрочень день суда для церкви витликанскей. По мосму мизию худо то, что мы рёшаемъ подобимя затруднения при помещи судебных изворотовь по большей части грубыхъ и неловкихъ. Я твердо стою за свое убъщение, оспо--ванное на очень долговременном и вполне внимательном наблюденін, что рядь уголовныхь процессовь вь англиканской деркви за ноольднія сорокь льть, начавняхся діломь Оксфордскаго университета противь епискона Гемпдена, вообщебиль делонь вреднимь. Говоря такимь образовъ я не обынняю тахъ, которые руководили этими процессами. Я не говорю, чтебы эти процессы были ведены безь усердія, что оне могли быть легио устранены, что они были или вачинаемы недобросовъстно, или ованчиваемы пристрастно. Я не справиваю и о томъ, прибавили или и втв они что-либо въ славъ нашихъ британскихъ учрежденій. Мое давнишнее убъжденіе, что подобные процессы только раздражають борьбу, а не умиротворяють ее, что выних видна попытка замённть моральную и умственную силу силою фанатизма, что они часто только увеличивають тё онасности, которыя слёдовало бы болёе благороднымъ обравомъ отвратить, что они подрывають довёріе п колеблють устройство церкви въ ел основають.

Случай за подстольтія назадь можеть служить вь подтвержденію этого межнія, которое можеть быть испугаеть ижкоторыхь изъ монхь читателей, но котораго я уже давно держусь и которое пріобріло навістность во вліятельных вружвахь. Нивогда можеть быть не было такъ снымо возбуждение чорчменовъ противъ того, что вазывается евангеинческими межніями, какъ въ то время. Даже въ явленіяхъ авторитетныхъ, напримеръ такихъ, какъ известныя "изданія общества распространенія христіанских внаній", были употребляемы относительно названныхъ мевній выраженія не только грубыя, но даже гнусныя. Несмотря на это скорь рёшнися мирнымь путемъ. Не заставляеть ин это насъ думать, что въ то время между спорящими было болѣе или терпънія, или въры въ нравственную силу, или того и другаго-было боаве умеренности Гамалінла и менее вспыльчивости Савла? Въ последнее время епископъ Фильпотсь нарушиль преданіе этой мирной политики по делу Горгема. Но всякій, кто знасть этого замечательнаго прелата, знаеть также, что это быль человекь скорее действія чемь разсужденія; значить, только индивидуальная личность, а не общество должно отвёчать за тотъ сильный ударъ, послёдствія котораго столь серьезно отзываются на англиканской церкви.

Если, вакъ я думаю, мив удалось достигнуть успёха въ спорё за главныя положенія, то обратимся теперь въ предметамъ болье отдаденнымъ. Посмотримъ на теперешнее положение англиканской церкви, ся слабыя стороны и опасности съ одной стороны, ея силу и вліянія съ другой стороны; и потомъ спросимъ себя: чего требуеть долгь и что внушаеть благоразуміе? Заботиться зи о ен поддержаніи, или содійствовать ся паденію въ частностяхь? Прежде всего необходимо устранить изъ изследованія все, что даеть поводь въ словеснымъ недоразумфијямъ. Въ известномъ обществе мы видимъ два направленія, два каравтера существенно различныя. Это общество объявляеть себя, а завонами страны подтверждается, что оно есть древняя и канолическая церковь страны, а потому значить оно есть національное учрежденіе. Первое обстоятельство служеть причиною того, что его права и полномочія производятся отъ нашего Спасителя и апостоловъ; второе же, что оно стоить подъ контролемь государства. Я далекь оть того, чтобы ставить объ сферы на одномъ и томъ же основания. Конечно въ извъстникъ отношенияхъ предметы ихъ тъсно связаны и форма бываетъ одна и та же. Конечно можеть быть и то, что внутреннее единение первви не обезпечить вившияго единенія цервви съ государствомъ. Тъмъ не менье върно, что расколь въ церковь, но п вакъ обезпечение учрежденіе (епdowed astablishment), она пока сильна. Но все-таки вившита опасности церкви, какъ извъстнаго учрежденія, стали довольно сильныхотя и находятся еще въ извъстныхъ границах; ниъ помогаетъ тотъ общій духъ времени, который очень замътенъ и въ другихъ странахъ и кажется подчинить себі весь христіанскій міръ. Правда церковь обладаеть еще достаточнымъ запасомъ силь, но у ней ніть той полноти, которая требуется для безопасности. Всякое очступленіе, организующееся въ отдыльную общину, имъетъ вліяніе на національную церковь, именно на ея національность. Конечно нельзя видыть въ раздъленіи церкви на двѣ части единственную причину, ускоряющую отміненіе учрежденности, всежь-таки ожесточенность внутренней борьбы можетъ довольно сильно содъйствовать достиженію этой цёли.

Но могуть спросить: каково должно быть то единение перкви, которому приписывають такую силу? Мы видимь въ ней людей, которые созидають или дунають, что созидають свою религію только на своемъ частномъ мивнін, которые не охотно потому вступають въ единеніе съ людьми, признающими важное значение христіанской исторія; людей воторые варують въ видимую церковь и людей, которые такъ не върують; людей, которые желають продолженія реформація, и людей, которые думають, что церковь должна охранять проповёдь истины, и людей, которые видять въ ней магазинъ, въ которомь должны быть собраны на показъ мибнія всевозможныхъ сортовъ для покупателей всякаго сорта. Но, кромъ всего эгого, не существуеть ли въ ней и такихъ. которые подвергають вопросу авторитеть Священнаго писанія и сомніваются или считають за туманные образы даже главныя событія, изложенныя въ Апостольскомъ сумволь. Единеніе, допускающее существованіе таких разностей, какое же можеть принять названіе и стоить ин того чтобы его зашишать?

Обязанность содъйствовать религіозному единснію вслёдствіе особенных причина въ настоящее время получила нёкоторую торжественность; но тё же самыя причины производять въ этомъ дёлё и нёкоторую запутанность. Религія Христова въ настоящее время, болёе чёмъ въ какое
либо другое, подвергается порывистымъ и бурнымъ нападеніямъ. Но когда буря свирёнствуеть такимъ образомъ за стёнами, нельзя сказать,
чтобы взаимный внутренній антагонизмъ христіанскихъ общинъ ослабёль или чтобы демаркаціонныя линіи между ними теперь болёе между собою сблизились. Болёе видныя изъ всёхъ, величайшія изъ христіанскихъ общинъ, не говоря уже о малыхъ общинахъ, находятся нодъ-

вымніемъ или существующей, или ириближающейся внутренней схизим. Наисвал перковь вступная уже въ борьбу съ накоторыми своими частими въ Арменів, Германів, Италів и Швейцарів; она нахолится въ борьбъ съ значительнияъ числомъ христіанскихъ госудерствъ, особенно техъ, гат есть исповедующие Римскую церковь. Состояние англиканской первви во многих местахъ представляется мрачнымъ и номрачается еще forte. Даже неподвижный Востокъ потрасенъ. Славлискіе и эллискіе, лучие сказать, не-славанскіе элементы, находятся въ настоящее время въ сильномъ цервовномъ споръ верочемъ не изъ-за догматическихъ разностей; и ужасный расколь Болгарскій, не умиротворяемый руссыми вліяніями, колеблеть древній и досточтимий престоль Константинопольскій и единомысленные сь нимь патріаркаты. Эта картина набросана грубо и наскоро, но и убъщенъ, что върше. Она относится къ раскрываемому нами делу, повазывая, что теперь более чёмъ когда дибо важи шари должны быть осторожны, наши умы спокойны, что если им умбемъ понимать истинное значеніе разпорнасій, то намъ не следуеть прибавлять ва нимъ кайзискаго перцу и темъ еще более растрав-**ЈЯТЬ ИХЪ ДО СТЕВЕНИ ОТЕРЫТОЙ РАНЫ. Я не гонорю того, что при обсто**ательствать подобныть теререшнить каждый человакь область быль бы трмг-тисо жертвовать рази внатреннию счинстви своен сосствен. ной общины. Когда эта община, всябаствіе легкомысленныхъ мововреденій, намішаєть овоему долгу и усиливаєть разнопласіє пристіанства, чо истинно дучшинь другомъ единства будеть тоть, кто при всякомъ удобномъ случав, на всякомъ мёстё, противодействуеть этимъ измёненіямь, имінеция революціонный характерь. Мий кажегся, что долгь важдаго человека, принадлежещаго въ той религиозной общине, къ воторой им принадлежимъ, делгь заботиться о сохраневін мира, въ настоящее время еще более усиливается. По моему межнію, это всего болье стычеть жевзять о настоящемь состояния англиканской цереви. Эта цериовь и нація, пользуясь своимъ правомъ рефермировать, послі бурь XVI и XVII стольтій устронін себ'є сравнительно тихую гавань, изъ воторой въ продолжение болье чыть неукъ стольтий они не выходили. Последніе годы доказали, что въ этой тихой гавани шожеть быть совершаемо не нало добрыть дель относящихся къ царствію Божію, что въ ней можеть пронежиться не мало усилій укранилющих и развивающихь человъческій карактерь. Я еще не говорю о наших нонконформистахь, хотя мь нимъ я питаю самое некремнее уваженіе; я ограничиваюсь только темъ, что насается національной церкви; я сердечне уб'яждень, что чвит болве изучаень ся положение и значение въ христівнстве, темъ более находить, что следуеть содействовать сохранению ел внутренняго единства.

Есть люди, которие дументи, что всякое изм'янение въ церковномъ ваконодательстви и устройстви, совершаемое въ направлении протестантскомъ, привлечеть ил ней гораздо большее число членовъ. Мое собствение мижие не таково. На всякое нам'янение, каково бы оно ин было, и смотрю макъ онномить разрушения національной учрежденности.

Но кром'в своего національнаго положенія и національнихь прекмуmected apphrancess hedbobl by obooms folds bucheny xadaktedi, kany наръстивня форма христіановой религін, нибеть самое важное ноложеніе во всень христівнскомь мірі. Она одна изъ войкь церквей имбеть течки соприкосновенія, согласія и сочувствія со вейни важевіннин частими христіанской перван. Вы каждомы вункті своей вограничной THEIR OHS QUEEKO CLSTERESSELCT OF BOTHROW TSARHEROW HEDROBIED A CPразнообразничи формани колконформизма. Далбе: Она окружена такою сферой, въ которой болье чымь вы накой-либо другой европейской странь развити соцівльняя діятельность; она находится боліве чімь какая либо другая периовь нь банакомъ сосёдствё съ духомъ наслёдованій и поэтому болье подвержена опасностямь со стороны чевърія или отрипанія: и нивакій философскій наблюдатель, каковы бы ни были его личныя митнія, обозрівня тенерешнее христівнство не можеть оспоривоть такой видности ся подоженія. Мив кажется, что на эти обстоятельства недосраточно обращають вниманів. Есле-бы на вахь обращали поболже вниманія, то въ ваших внутренцих спорадь не былобы таной страстиости, мы повивли бы, что наше положение у встать считается понтральнымъ положениемъ; нь виду этого мы легко примирились бы съ неудобствами нашего ноложения ради той высовей, безко-DEICTHOR, GLANOTBODHTOLLHOR MICCIE. CS ECTODORO ORE SCHELMONY TECHO связани. Можеть быть я и жестоко ошибаюсь пригланая всёхъ согла-CHISCA BE TOR BESCH. TO BENE HE CARLYOTE CHORDES BECTH CE AN-ROCTIO E HAVERY. A WTO ROCKEC TANK DEMNITACE HE ESKIË-JEGO WATS следуеть предварительно тщательно обдумывать, каковы делжны быть последующе шаги и каковы могуть быть последствія пелаго ряда известрых в шаговь. Я почти знаю то возражение, воторов готоре сорваться съ усть некоторынь. "Цель даминаго ряда преследованій и уваза 1874 года заключается въ томъ, чтобы выръвать гангрену изъ SECRECARIORICE CA DE L'ANTIONNE SECONODE, ENERGE ESEIN CONSTRES навадъ движение реформации и возстановнуь ся богоолужение и ся дисинивниу на базист наиской перкви,--коночно со всими неудобствами тей презней системы, которая свойствения была этой церкви въ преднее время". Но у меня уже готовъ отвъть на это везражевие. Если в существуеть вы англиканской церкви подобная партія духовенства или мірянъ, завлеченная въ этотъ заговоръ, то она крайне, можно сказать

жате, безпредъльно нала. Не мое дъло обсуждать рекличения обънкения противь таки ученій и обичаєвь, которинь принесивають таготіпіе въ церкви Римской. Подобими обринения били дълавим пурктанами противъ Лода, делаются и теперь многими изъ нашихъ коннонформистровь противь служеблики. Свяжу голько, что вюди имеюще недію романизпровать нашу церковь составляють собою горсть очень невначительную. Чтобы порменть эту картію оледовало бы поражель ее въ техь пунктахъ, которые она открито проповёдуеть и которымъ уснявается дать силу! Но такъ на ведется дёло теперь? Эти, ли именно пункты нодвергались недавниих преследененых, недавнием обсуждениях, они ин были предметомъ множества выходивникъ ежедневно брошоръ и книгь объ обрядовихь спорахь? Навротивь, эти преследованія, эти угрозы, эти миоготомими ироневаденія, своинь главичнь, часто исклютительными предметомъ визли два нунета цереовнихъ законова, относивніеся въ положенію совершителя таниства и въ постановленіямь о перковнихъ облачениях. Но туть им паталкиваемся на трудную дилемиу. Насчеть происхожденія завона относительно названных двухь нунетовь пресиднующій нартін располятся не съ какою-либо горстію, а съ весьма большимъ числомъ, съ тыслчами и десятками тысячъ какъ изь духовенства, такъ и изъ мірянъ англиканской церкви, возвржиія которыхъ, не моему разумению, состоять въ томъ мопервыхъ, что законъ 1662 г. правильно неголючиваемый предписываеть употребление одеждъ, увазаннихъ въ первонъ служебникв Эдварда VI и обращение священника къ востоку при совершении такиства; вовторыхъ, - что несправединво и неблагоразувно усиливить значеніе этихь законовъ; втретьихъ, что столь же несправединво и неблагоразумно изманять ихъ. Эти положенія доваживають ли собою существованіе заговора ассимилировать реформатскую церковь Ангий съ наискою церковію? Если нёть, то зачёмь же и вести войну вь той сферф, которая имъ пранадлежить? Если да, то наше ноложение стеновится одина изъ самыхъ опасныхъ, ибо хорошо извёстно, что очень большви и очень сильныя часть духовенства съ немалымъ числомъ мірянъ по различнимъ побужденіямъ, но любви ли въ ритуалу, но любви ли въ свободі, вли по опасенію раскола стоить за терпимость. Говорять, будто личности съ высовнит авторитетомъ заявляли, что вначительная часть и дуковенства н мірянь поддерживають желаніе романизировать перковь. Я убіждель, что этого нътъ; а еслибы и такъ, то наше ноложение становится весьма затруднительнымъ; ибо и считаю несомивинымъ то, что, вакъ бы жы ни судили о малыхъ операціяхъ, полезны оне для насъ, или нёть, же сомебнно говорю, что большія ампутацін, широкін вирезыванія по бельшей части таковы, что ихъ редко выдерживаеть націенть. При подобних дейстмах учрежденность будеть разорвана по кускам и даже вся церковь мометь недверінуться столь тягостным последствіямы, предствратить которыя едва ли бы было вовножно.—Мое убъяденіе и доселе оставтся, что для предствращенія подобимы опасностей самое лучием и самое действительное средство завличаются въ томы, чтобы остерегаться раздражать сперы и не ставить собе делію по деламь совести домогаться указамій со отеромы судебных учрежденій.

Такимъ образомъ предложение, на которемъ и настанваю какъ на тавном в существенном обстоятельству въ этом вайв, заключается BY TORS, 410 CITATOR HOLBSPIRM CAMONY CTPORONY HOPHISHID TEXT, EO торые, вто бы они им были, отараются или запонодательнымы порядкамъ; или путемъ судобныхъ решеній, или наибленісмъ фразъ, или ненужнымь навлямалиемь какого-то догматическаго экаченія опущевію пли совершенію извістных обрадовых дійствій, поколебать балансь догнатической устойчивости въ англиканской церкви. Покрайней марж въ отношения въ столь важному двлу вакъ визинее выражение догматической стороны намъ надо еще подождать и ноучиться. Въ продолженін послёдняго полустолетія мы получили отъ Воемогущаго такіе дары, воторые едвали вогда въ продолженін тавого же временя были наспосылаемы на вакое лебо религозное общество. Мы видимъ, что духовенство получило вреобразованіе, міряне стали не такъ холодны и небрежны, воспитание вначительно подвинущось впередъ, человъческия нужды и почали стали предметомъ заботливнить новеченій, къ согрішеніямъ стали относиться строже, богослуженіе получило единообразіе и благоприличе и въ нему относятся съ уважениемъ, проповъдивание совершается въ срангелическомъ дукв, и это, во многихъ случаляхъ жоторые могуть быть названы, благодард успліямь людей, бывшихь преемниками Апостоловъ столько же не характеру, сколько и по сво-EMB HOLHOMOSISMS.

Чтобы избажать перетолеованій я сокращаю сущность дала въ сладающих предложеніях»:

- 1) Церковь нашего великаго народа заслуживаеть того, чгобы забочиться о ея поддержанін; для этой цели много можеть быть сдёлано корошаго.
- 2) При существующемъ расположения умовъ и обстоятельствъ этого нельзя достигнуть, если мы будемъ водебать белансъ визинято выражения догматической сущности чрезъ изміненіе ли служебника въ спормыхъ пунктахъ, или чрезъ узаконеніе извістнаго пониманія тіхъ предметовъ, которые доселё всего боліе служили новодомъ къ спорамъ съ течки зрінія "догматической значимости".
  - 3) Чъмъ болъе мы будемъ въровать въ правственныя силы и чъмъ

менье въ карательных мары, тамъ лучше дак учрежденной церкви и дда. церкви вообще.

- 4) Если и нужно удержать ограничительных міры и если жерегельно при приміненнями не выступать иза преділова благоразумія, то всето лучше когда это приміненіе иха будеть ограничено только таками діятелями, воторые олужать выражанісны невірія за національную цертковь.
- 5) Дабы судебния определения отвосительно обрядовь могли пріобрести авторитеть, твердовть и уваженіе, подобающіе вообще нашнихсудебнимь учрежденіямь, нужно стараться. Ттобы они были единообравны по отвошенію къ танинь правиламь и ностановленіямь, ноторыя носять историческій характерь, и не конволяли бы себе быть решительными по отвошенію къ тарактарь, поторые еще не достойточно развленовы и подлежать развлененію еще въ будущемь.
- 2. Другой вопросъ, обсуждение котораго Гладстономъ было поводомъ ко многочисленнымъ нападениямъ на него со стороны ультрамонтанской партии, былъ вопросъ объ отношения ватиканскихъ опредъления къ политическому состоянию народовъ запада. Вопросу этому онъ посвятилъ нъсколько статей. Въ недавнее время онъ сдълалъ новое издание этихъ сочинений, къ, которому присоединиять особое предисловие. Для характеристики востройния Гладстома на этотъ вопросъ считаемъ достаточнымъ познакомить читателя съ этихъ предисловиемъ.

Если вогда-либо быль и въ настоящее время есть такой вопрось, кото-. рый бы глубоко захватываль собою будущее, это вопрось о власти церкви и чудовищномъ, -благодаря колодному равнодущію, а также полусдавленному, бездейственному ропоту большей части ел членовъ, благодара апатін и трусости всего света, и наперекорь честному, благоразумному сопротивленію небольшей части членовъ ея, - чудовищномъ расширеніи его въ вопросъ о личной власти папы, какъ она понимается теперь чуть не всею датинскою церковію. Удобная минута и практическое значение вопроса служать лучшинь объяснениемь той причины, которая побудила меня издать вивств двв статьи, инвющія следующія заглавія:, "A political Expostulation и Vaticanism" и присоединить къ нимъ статью язь январской книжки Quarterly Review о рычахь даны Ilia IX. У меня не было желянія иміть діло сь какими либо личными дійствіями столь престарълаго и столь чтимаго многими первосвященника. Но эти двиствія стали таковыми, что открывають собою новую, стражную и удивительную главу въ общемъ деле, а потому настоятельно требують.

чтобы о нихъ знагъ весь міръ. Интересъ, возбумденный означенною статьею, быль причиною того, что она перепечатана была въ Америнъ. и Австралін и переведена на развие дзики. Съ приспорбіємь однако MO. YSHAID A, TIO GAME BY TO ROOMA, MOREA PROTESMORRORDO OF TAKOD: новидимому горочью опискиваеть прегоризменных будто бы имъ стасненія въ німоторимь страмахь, тімь не меніе считають діломь хоровіннь стіснить распространеніе монхь не очень страшных в произведеній; особонно считають это нужничь замь, едів, какь дукають, то мін пругое учение можеть оказать влимие на гражданскую власть. Госноинев, переведній на французскій азыка мое сочиненю с вативанских депретахъ, уведоненъ меня, что именемъ францувскаго правительства териоть Денавь отнавался разрашить свебедную продаму исревода вы внижних селедань около жеганных дорогь, на бельших улицать и въ палателъ. Лумается однако же, что подобному ограничению вероятно не полрергся недавно переведенный на французскій языка итальянскій отвіть на мое сочиненіе монсиньора Нарди.

Обозревая поле борьбы я съ благодарностію вижу, что на немъ явидось иного благородныхъ протестовъ противъ чудовищнаго зла. Общественное вниманіе въ некоторой степени обращено было на тенденцію и наибреніе ватиканизма произвести разстройство въ гражданскомъ обществъ и для достиженія своихъ цілей, когда то погребуется и когда то будеть удебно, обратиться даже нь провавому рамению. Весь св'ять ACHO YBAGÈRE, TO PÈTTO, EMEDIMOS EPETESSHIE CORTE VACHOME EPECTIанскаго символа, именно депреть 1870 г. о непограммичести, можеть быть безнаказанно отвергаемо въ самой римской церкви. Богословское положение этой церкви, колебленое ся собственными самоубійственными дъйствіями, съ ведикою ученостію и искусствомъ было очерчено въ counterin, obarrableahour: Besults of the Expostulation, by Umbra Oxoniensis. И Италія, сохраняющая но отношенію въ этому вопросу положение весьма важное, все болве и болве узнаеть, что въ вопросамь церковнымъ и религовнымъ нельзя относиться только съ пренебрежеniens.

Критическія замічанія на статью о "ватиканизмів" были по видимому не изъ таких», чтобы побудить меня къ какому либо нарочитому отвіту. Тімь не менію я пользуюсь удобнымь случаемь въ настоящемь предисловіи сообщить нівкоторыя замічанія:

1) Наивреніе твхъ, которые являются видиными руководителямя римской церкви, произвести разстройство въ гражданскомъ обществъ, безъ сомивнія осуществится въ разнообразныхъ формахъ, когда это позволять обстоятельства и время,—въ настоящее же время ни въ чемъ оно не выступаетъ такъ очевидно, какъ въ отношения къ закону о супру-

жестве. Въ отношения въ втому делу можетъ возникать мерго недоунанныть случаевь; по инето не сомейнается въ постыдности такъ modyranië has spancingehogied e momentiene, catophia seringendica RA-COMERCHIARS HENDOME H'ARMSTRACHMEOC HOLMBODERCHIS KOROMERS MA велавно виділи у соби. Представляю краткій очерка главиківа фактова BY TOME THIS, O ROTOPONE NOTY CHARACTA, HE YEARNESS EMENS, THOSELS н месть, така кака эте не требуется моею цемю. Волее тридцати леть тему назаль X, бризанскій поддавный, вступных вь брань съ У. загранамен и согласно съ постановлениями парляментскаго авта, брань быль скобиневъ каневиженъ англійскиго закона въ дом'в в въ присулетнін британского неозвищима; еба бразущіеся принадлежані въ англиканской порыви. Они жили выветь божве 26 жиль и двин -- илодь этого супружества---уже достиги совершеннольтая. Некавно мужь встуниль въ проступную связь съ иностранасю. Жела ніповорое время переносила это съ теривнісив, не наконець міло дошло до развода. Вскорвантив мушь перешель ва ремскую цервева; и четыре года пому навадь, съ COTIACIA HEBECTHNES PHICEO-ESTORIVOCERIA REPROBRIATO BARCTOR, BOTY-HACTS BE DENCES-KATCHITECKON KANCLER BY SPANE CE YTACTERECH CHOCH преступленія. Затімь одно мав высокопоставленняхь диць дветь ему совъть испресить утверждения своему браку изъ Рама; онь следуеть этому совиту и нолучаеть римение Рима во томы смисли, что его первый бракъ не действителенъ, а действителенъ только вторые бракъ. Между тамъ оскорбиенная супруга недала прошене въ судъ ю юридитесковъ признаніи ся положенія. Судъ призналь се заковною женою н самъ двоеженець мужъ ен согласился, что ена была таковою по британсины законамъ. Въ силу этого приговора онъ помещесть свою дюбовницу въ своемъ родовом в имъни въ-ширъ и требусть, чтобы всъ тамъ относились иъ ней какъ къ его законной жени, опу соблазну соседей очень хороно энавинхъ его запонитю жену. По той же причене опъ записываетъ какъ законновожденнаго свесто сына, родившагося отъ этого везаковнаго брана; карактеристично въ этомъ деле TO, TTO STA MORIUHER VIOCTOMBARACE RUBETORE CO CTODONE DEMCEO-ESTOлических священеннова и сестерь милосердія. Ва мосма разсказа ната METORO BRIDARIO; MOMETA ÓNTA ARME ABAO REPORCEABAGEO DA CHARTGERACHA видь. Приговорь Рима, на который и трасываль, педавно быль буквально приведень въ одной изъ первыть германскить газеть. И въ дондоновой пресей, котя не мадо спрета, быль помещень отчеть объ упонанутовъ мною судебномъ процессъ, сообщавшій главные факты; впрочень дало издагалось туть просто какь какусь вы придической провежев. За невируением двухъ статей въ Saturday Review это двио не сочтено было стоящимъ того, чтобы объ немъ говорить газетной

прессе. Но на что собственно я счеть своимь долгомь указать, это течто дело въ высшей степени несправединосе было одобрзно верхование властями папской перкви. Еслибы нашлись такіе, которые усуминлись бы въ томъ, что я сообщегь, такъ я сважу, что кардиналу Манениту достаточно извъстно это дъло и ему очень хоромо извъстно, можно дъ что сказать противъ: носто разсказа. Я могу указать и на другіе сдучам HO KARS HA HADARICISENO TONY, O HOTODONS A TARE DAGIDOTTDAHRICA. но просто вавъ на нобочныя доказательства желанія римской церкви попирать законы весуй, гдв по ен мевнію это можно сдвіять безнага-DAHRO. JAME BU CTOIL OTERICHEMAN MÉCTANS RABU OCTROBA ENMEAFO ORCANA. одень баштестскій мисоюнерь жалованся, что ображениме имь мужья обнаружевають желавіе обратиться къ римской церкви, прельщенню объщаниемъ получить тогда новыхъ женъ, если пожелають. А одна лонпонская газета, считающаяся въ первихъ рядахъ цивилизованняго міра, недавно еще по поводу моихъ сочиненій о вативанизм'в, писала слідующее: "таковыя сочиченія пригодим только на то, чтобы наполнить досужее время: только туть оне волучають значение жизнениих вопросовъ, значение чего то требующаго непосредственного внимания государствениших людей и важдаго авгличанина, желающаю свасти одъ погибели свое отечество". Дело, нивводимое такимъ образомъвъ разрядь незначительных и годимхь развё только для досужаго времени, есть именно то, о которомъ я нешу. Латенская церковь кажется счетаетъ 180 желліоновъ своихъ членовъ; духовенство ся считается сотнями тысячь, съ тысячеми епископовъ и маною во главъ. Почти вся іерархическая сила въ этой великой общинь съ повсюду распространенною деятельностію, повсюду энергическою, устремлена въ достиженію намереній, которыя съ внутренней стороны направлены во всеприона попранию права спископова по отношению на папр духовенства по отношению въ еписконамъ, мірянъ по отношению ко всемъ тремъ, а съ вившней стороны въ отнятію салы у гражданской влясти и для достиженія своихъ цілей къ унотребленію даже насилія, когда то будеть нужно. Эти намеренія нигде можеть быть не изображены такъ ясно вакъ въ замъчательномъ произведени озаглавлениемъ: Olto Mesia Roma (р. 194); эти намеренія заключаются въ томъ, чтобы учредить абсомотизмь церкви и абсолютизмь въ церкви.

II. Что касается до заключающегося въ издаваемыхъ теперь сочиненіяхъ мивнія относительно стремленія римской церкви въ кровавому исноду ври первомъ удебномъ случав, то я могу указать здёсь еще на инвине архіопископа (теперь кардинала) Манинита на интингв Лиги св. Себастіана 20 января 1874 г. "Теперь, говорнав онъ, —когда екропейскіе народы возстали противь намістинка І. Христа, когда они его развівчали, насколько могуть его развичивать люди, теперь когда они совершили узурпацію святаго города, когда все это совершилось, остается одно телько рішеніе вопроса, рішеніе къмоему ужасу неотразнисе, это — континентальная война, которая превзойдеть ужасами любую войну первой имперіи. Не думаю, чтобы можно было предотвратить ее. И я твердо убіждень, что по устраненіи всіхъ препятствій намістникь І. Христа снова займеть подобающее ему положеніе". Это річь была произнесена за нісколько місяцевь до того времени, когда вниманіе британской публики было особенно обращено на ціли этого заговора. Идея силы—идея новая. Она получила ходь со времени занятія францувами Рима съ 1849 по 1866 г. и Чивита Веккіи до послідняго времени. Въ настоящее время выраженія стали поумітренніе; по при удобномь случать эти вполнів ясныя и совершенно кровавыя намітренія не замедлять повториться.

III. Долгое время ссылались на марилендское дело въ доказательство того, что римско-католическая церковь, еще два столетія тому назадь, когда сила была въ ея рукахъ, воспользовалась этимъ дъломъ ради благод в ятельных в прией. Это хвастовство, только съ большими преувеличеніями, повториль архіеп. Маннингь. Изъ исторін Банкрофта я уже показаль, что въ марилендскомъ нелей не было вопроса о благотворномъ применени власти въ другимъ, а простой вопросъ о благоравумной осторожности въ отношени къ саминь себь; это также върно вакъ и то, что синсходительное законодательство названной колонія не было деломъ римскихъ католиковъ. Колонія была населена пуританами и протестантами и какое-либо давленіе или стісненіе со стороны римскихъ католиковъ было въ ней невозможно. Самый законъ колонін, кажется, быль отголоскомь закона, принятаго внутри государства палатою общинь въ 1645 г., что жители южныхъ острововъ, а также и тъхъ, которые присоединятся къ нимъ, не должны быть стъсняемы и безпокоимы въ делахъ общественнаго богослуженія. Вообще маридондское законодътельство представляеть собою начто достойное подвалы; и историческая теорія, приписывающая его вліянію римскокатолической церкви, не имветь основанія въ фактахъ. Г. Лондонъ, іюня дня, 1875 г.

3. Что касается до третьяго изъ указанныхъ выше вопросовъ, — вопроса о мечтъ ультрамонтанъ возстановить свътскую власть папы и о надеждъ ихъ на Францію и Испанію, которыя «во время благопріятное» должны будутъ оказать эту услугу паиской тіаръ, то взглядъ свой на этотъ вопросъ Гладстонъ выразиль въ одной изъ недавнихъ статей, помъщенной въ первой книжкъ англій-

Digitized by Google

сваго журнала New Church Quaterly Review. Въ этомъ произведенін своемъ знаменитый государственный діятель стремится доказать, что Римъ попрежнему составляетъ центръ христіанскаго міра, но только не въ томъ смыслѣ какъ въ былыя времена своего всемірнаго могущества. Нынтыній Римъ является центромъ, обладающимъ не притязательною, а скоръе отталкивающею силою. «Для большей части европейских в государствъ, говорить между прочимь Гладстонь, притязанія латинской церкви не выбють особенно важнаго значенія; для Италіи же они составляють живненный вопрось. Если Италія стремится упрочить свое существованіе, если она желаеть развиваться, кріпнуть и сделаться со временемъ великою и могущественною, то она должна перестать быть страною папства и направить свои уснлія къ скоръйшему ниспроверженію владычества папской Какъ государственный человъкъ близко знаконый съ положеніемъ Италіи и съ существенными условіями ся развитія, Гладстонъ вдается въ подробныя разсужденія по поводу прежняго владычества папскаго Рима и указывая на тіару, какъ на вънецъ заклейменный самыми тяжкими преступленіями и прегръшеніями, спрашиваетъ-мыслимо ли въ настоящее время возстановление прежилго мірскаго могущества римскаго первосвятительскаго престола? Гладстонъ полагаетъ, что еслибы Франція не была сдерживаема вліяніемъ Германін, то она быть можеть и не отказалась бы въ союзъ съ Испаніею предпринять что-либо въ видахъ возвращенія папству его прежияго могущества мірскаго значенія. Но подобная попытка едва ли могла бы имъть успъхъ въ настоящее время; такъ какъ интересы папства, его матеріальныя и правственныя стремленія, равно какъ и самая ндея папскаго господства, съ его безмирными притязаніями находятся въ прямомъ противоръчіи съ духомъ, понятіями и убъжденіями современных обществъ. По мивнію автора прововглашенный итальянскимъ правительствомъ принципъ «свободной церкви въ свободномъ государствъ основывается на ошибочныхъ воззрвніяхъ и осуществленіе его на практикв было бы сопряжено для правительства съ утратою его собственныхъ правъ и преимуществъ, последствиемъ чего было бы исчезновение его вліянія въ политических делахь. Безусловное невифшательство свътской власти въ интересы римской церкви предало бы мірянъ

во власть ватиканской партін и обратило бы государство въ послушное орудіе притязаній римской курін. Въ подтвержденіе своего мижнія Гладстонъ указываеть на то обстоятельство, что благодаря ръшенію птальянскаго правительства не вижшиваться въ назначенія епископовъ, ватиканская камарилья воспользовалась этою уступкою и наводнила итальянскія епархін самыни вакоситлыми ультрамонтанами. Римская курія обставила католическую религію и ея христіанскія требы такими неподвижными ческую религию и ся христіанскія треоы такими неподвижными формами ритуализма, сохранвішими на себь мрачный отпечатокъ среднев вковаго мистицизма, что государственные люди смотрять теперь на эту религію, какъ на явный анахронизмъ, перешедшій отъ старыхъ времень и который, рано или поздно, долженъ самъ собою стушеваться и затёмъ начезнуть безвозвратно. Ватикамъ, повидимому, всёми силами стремится, къ достиженію, полнайшаго разобщенія между сватскимъ и духовнымъ элементами. Онъ настамваетъ на необходимости упраздненія богосдовскихъ факультетовъ при итальянскихъ университетахъ на томъ основани, что молодое покольне подготовляющееся къ духовной основании, что молодое покольне подготовляющееся къ духовной дъятельности должно воспятываться и просвъщаться исключи-тельно въ замкнутыхъ духовныхъ семинаріяхъ. Обсуждая отно-шенія, существовавшія въ былое время между духовенствомъ и мірянами, Гладстонъ упоминаетъ между прочимъ о томъ, что въстарину міряне учасівовали совмъстно съ клиромъ въ церков-ныхъ дълахъ; но съ теченіемъ времени правительства, принявъ на себя представительство ихъ правъ, отстранили ихъ отъ всякаго участія въ вопросахъ, входившихъ въ кругъ вёденія рим-. скаго престола. Но въ последнее время проявившееся въ Европе народное движение, клонящееся къ обезпечению мірянамъ непосредственнаго участія въ церковно-общественныхъ дёлахъ, вызвало надежду на осуществленіе великой реформы, об'єщающей существенныя перемёны въ положении римской церкви и въ от-ношенияхъ ся къ государству. Обозрёвая историю папства за последния тридцать лётъ, Гладстонъ указываетъ между прочимъ на события 1848 года, свидетельствующия, что Италия въ своихъ стремленіяхъ освободиться отъ папскаго гнета была не только. ственяема, но дажа подавляема покровительствомъ, которое ка-1 толическія государства не нереставали оказывать римскому пре-столу. Магнанный въ 1848 г. ваъ Рима нана онова возсълъ на .

свой престоль при помощи имозенныхъ штыковъ. Франція, Австрів, Испанія и Неаполь обнажили мечь во ния поколеблениаго «революціею» папскаго мірскаго могущества и заставили итальянскій народъ, волею-неволею, синриться передъ гнетонъ неотразвимых обстоятельствъ. Но въ особенности заивчательно то ивсто сочиненія Гладстона, гдв онъ обрисовываеть положеніе Францін въ Европ'в. Разсужденія его по этому предмету произвели на французовъ глубокое впечатленіе, и мы считаемъ не излишнимъ привести ихъ целикомъ. «Неудержимое стремленіе людскихъ страстей, говорить онъ, которое ны совершенно ошибочно называемъ судьбою, подготовляетъ для Франціи новое кровавое столкновеніе съ Германіею изъ за вопроса о преобладанім на европейскомъ континенть. Не подлежить сомивнію, что въ настоящее время Франція на словахъ и въ унт за миръ; но въ сокровенныхъ убъжденіяхъ своихъ она лельетъ мысль о войнь, выжидая для того лишь благопріятныхъ для себя условій. Когда же наступить грозный чась этой исполниской борьбы, то природный инстинктъ ся заставить се соединиться съ теми элементами, которые всего легче могутъ примкнуть къ ней. Но это соединение не совершится въ формъ союза государства съ государствомъ. Какъ на союзницу Франція можетъ теперь разсчитывать развъ только на одну Испанію. Но союзъ государства, подобнаго Испанін, павшаго такъ низко и неспособнаго управлять собою, не можеть быть принять даже въ разсчеть. Настоящимъ союзникомъ Франціи будетъ союзникъ безъименный, ультрамонтанская партія торжествующая въ Бельгін, возбуждающая смуты въ Англін, управляющая Франціою и замышляющая тамъ вовы, волнующая Германію в Австрію в которая, безъ сомнівнія, стель же сильна теперь въ Италіи, какъ и въ другихъ государствахъ; словомъ, партін, разсвинная но всему земному шару, нотъсно сплочениям силою внутренией связи своей, неуклонво пресябдующая свои цвля, такъ какъ знаеть, чего желаеть и къ чему стремится, и умеющая пользоваться маленшить благопріятнымъ случаемъ, а главное терпълнво выжидать. Это ультрамонтанское меньшинство, ненавидищее Германію и безпоколщее Италію, будеть въ силу неогравимой логики событій естественнышь и наиболье двительнымъ союзникемъ Франціи, какъ скороова соминетъ свои ряды подъзнаменемъ религознаго фанатизма.

Франція, съ одной стороны, ультрамонтаны—съ другой будутъ единотвенныя двё силы, которыя въ навёстное время будутъ угрожать европойскому миру. Оскорбленныя чувства Франціи и обуревающая ее жажда возмездія, имёющая предметомъ свомить Германію, а затёмъ непомёрныя притязанія и ядовитое честолюбіе клерикализма, твердо рёшнишагося сдёлать послёднее отчаянное усиліе для возстановленія низложеннаго въ Италіи мірскаго могущества папы,—эти два мощные двигатели, невзирая на всю разнородность ихъ стремленій и интересовъ, тёсно примкнуть другь къ другу для совмёстнаго дёйствія и пойдуть рука объ руку, преслёдуя однако противоположныя цёли».

Увидимъ, такъ ли это будетъ какъ гадаетъ Гладстонъ....

M. B.

# извъстія и замътки.

### мзъ отчета

о состояни московской семинари по учебной и нравственно-воспитательной частямъ за истекций 1874—75 учебный годъ <sup>1</sup>.

І. Состояніе семинарін по учевной части.

Въ истекшемъ 1874-75 учебномъ году штатъ служащихъ при Московской семинарін составляли: ректоръ, инспекторъ, три члена правленія оть духовенства, 20 наставниковь, изъ которыхь семь — также члены правленія,—не считая преподавателей новыхъ языковъ, пѣнія, гимнастики и рисованія, три помощника инспектора, шесть комнатных надзирателей-для младшихъ трехъ влассовъ 2), экономъ, врачъ и почетный баюститель по козяйственной части. Въ этомъ составъ въ продолженіи года перемінь не было, кромі лишь слідующихь: по увольненін, всабдствіе разстройства здоровья, отъ службы при семинаріи преподавателя литургики и практического руководства для пастырей Н. Никольскаго, преподавание этихъ предметовъ педагогическимъ собраниемъ правленія поручено было, согласно собственному желанію, витсто гомилетики, священнику І. Березкину, безъ испытанія пробимии лекціями, какъ преподававшему означенные предметы прежде въ Внеанской семинаріи и передъ тімъ, временно, въ самой Московской (притомъ гомилетика и литургика по уставу отнесены въ одной каоедре, — 18 (27) сентября); а вакансію преподавателя гомилетики заняль, по непосредственному назначенію г. обсръ-прокурора св. Синода, кандидать Московской академін П. Апостольскій 22 января (4 февраля). Затімь, по уводьненім учителя математики В. Комарова оть преподаванія уроковь пфнія, на эту должность педагогическимь собраніемь опреділень быль, съ утвержденія его преосвященства, епископа можайскаго, окончившів курсъ въ Московской же семинаріи М. Страховъ 10 (12) октября. Нъ-

<sup>1)</sup> Читано было на годичномъ актъ семинаріи, 2 ноября н. г., ректоромъ, протоіереемъ Н. В. Благоразумовымъ.

<sup>2)</sup> Жалованье комнатнымъ надзирателямъ—по 166 р. съ коп. въ годъ каждому (всъмъ шестерымъ 1000 р.), при квартиръ и столъ отъ семинаріи, по примъру прежнихъ лътъ, даровано было его высокопреосвященствомъ изъ каеедральныхъ сумъъ.

которые изъ наставниковъ, сверхъ службы при семинаріи, имѣли въ прошломъ году, съ разрѣшенія епархіальнаго начальства, занятія въ другихъ учебныхъ заведеніяхъ, а также посвящали свои силы ученымъ и литературнымъ трудамъ: такъ священникъ В. Марковъ состоялъ редакторомъ журнала: "Миссіонеръ", Д. Боголѣновъ составилъ и издалъ "Учебное руководство къ чтенію Евангелій въ дух. семинаріяхъ" (вып. 1), М. Никольскій напечаталь къ "Прав. Обозрѣніи" статью подъ заглавіемъ: "Наша библейская наука" и началь рядъ "псалмовъ въ русскомъ переводѣ съ объясненіями", свящ. А. Никольскій и Н. Бѣляевъ помѣщали статьи въ "Миссіонеръ", Н. Комаровъ въ "Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ".

Обучение въ семинарии: а) по новому штату въ Московской семинарии полагается по два отдёленія во всёхъ шести влассахъ; но въ минувшемъ учебномъ году VI влассъ оставался безъ параллельнаго отделенія. такъ какъ въ немъ число воспитанниковъ было мепъе нормальнаго, определеннаго уставомъ для старшихъ трехъ классовъ, т. е. 55. По некоторымъ предметамъ, за неимъніемъ печатныхъ учебниковъ, или недостаточною полнотою ихъ, и въ прошломъ году наставнивами выдавались воспитанникамъ, предварительно разсмотрвиныя ректоромъ, литографированныя записки, какъ-то: по исторіи церковнаго краснорічія-общаго и русскаго, основному богословію, педагогикъ (теоретическая часть) и обзору философскихъ ученій. Въ видахъ болье успышнаго веденія учебнаго діла педагогическое собраніе правленія принимало м нъкоторыя общія мёры. Такъ, разсматривая инспекторскую вёдомость объ успъхахъ учениковъ за декабрь 1874 и январь 1875 г., оно постановию (въ заседаніи 17 февраля): просить гг. преподавателей подлежащихъ классовъ обратить, при имъвшихъ скоро наступить репетиціяхъ, особенное внеманіе на техъ воспитанниковъ, которые оказывають неудовлетворительные успъхи по языкамъ; а при разсмотръніи такой же въдомости за февраль и мартъ (въ засъданіи 29 апръля)-обратить на нихъ особенное внимание на предстоявшихъ годичныхъ испытанияхъ. Видимо полезною оказалась предупредительная мізра, принятая педагогическимъ собраніемъ еще възапрошломъ году, - чтобы воспитанниковъ, которые, всибдствие нехождения въ классы по какимъ бы то ни было причинамъ, не получатъ балловъ на репетиціяхъ, или вообще не окажуть вь теченін года достаточнаго количества данныхь для вывода средняго годоваго балла, подвергать изъ подлежащаго предмета особому экзамену, не по билетамъ, а по всёмъ отдёламъ пройденнаго въ теченіи года курса.

б) Принимая во вниманіе число предметовъ и самыхъ уроковъ у наставниковъ, какъ и у воспитанниковъ извёстныхъ классовъ, а вийств

съ темъ харантеръ и значение предметовъ для того или другаго наисеа, педагогическое собраніе правленія назначило воспитанникамъ VI класса 11 сочиненій, именно-два по догматическому богословію, два по нравственному, одно по Свям. Писанію, одно по церковной исторіи, одно но практическому руководству для пастырей, срокомъ на 14 дней каждое, и, сверкъ того, два эксиромта-по Свищ. Пенсанию и поучение (невависимо отъ особыхъ влассинкъ импровизацій) и две домашнихъ проповёди, одну въ срокъ, другую вий срока, применятельно въ церковнымь недвлямь и праздникамь, по назначению преподавателя генилетиви; У власса 11 сочиненій-два по Свящ. Писанію, два по основному богословію, два по церковной исторіи, два по литургикъ, сроковъ ва 14 дней, и, сверкъ того, одниъ экспромтъ -- поучение (помимо же особыхъ классныхъ импровизацій) и опять двё проповёди, одну въ срокъ, другую вит срока, но назначению преподавателя гомилетики; IV класса 8 сочиненій — два по обзору философских ученій, два по психологін, одно по Священному Писанію, срокомъ также на 14 дмей, и три экспромта-по обвору философскихъ ученій, исихологіи и Свящ. Писанію; III класса 8 упражненій — два по хогикъ, два по граждаеской исторін-всеобщей и русской, одно по Свящ. Писанію, сроковъ на 12 дней каждое, и три эксиромта-два по догиже и одижь по Свящ. Инсанію; II власса 8 упражненій-два по ноторів русской литературы, два но гражданской исторін (тоже), два по Свящ. Писанію, сроконь на 8 дней, и, сверхъ того, два экспромта-по исторіи литературы; І власса 12 упражненій — четыре по словесности, два по всеобщей гражданской исторін, два по свящ. Писавію, срокомъ на 8 же дней, и четыре экспроита-по словесности. Между показанными здёсь сроками было оставляемо отъ 3 до 5 дней для роздыха воспитаннявамъ; во время же годичныхъ репетицій они совсімъ освобождались оть занятія сочиненіями. Придавая письменнымь упражиеніямь ученивовь существенно важное значение для ихъ умственнаго развития и выработки языка, педагогическое собраніе обязывало наставниковъ следовать даннымь учебнымь комитетомь и разъяснениямы непосредствение ниъ самемъ требованіямъ относительно задачи и характера, равно какъ и оприж ихъ, виспекторскій же надзорь-усилить контроль, недовюляющій воспитанникамь манкировать этого рода занятіями. Своевремешно поданныя сочиненія были прочитаны преподавателями и возвращены ученивамъ исправленными и съ надлежащими обстоятельными замъчаніями. (Темы, избираемыя преподавателями для ученическихъ сочиненій, предварительно показывались ректору, которымъ также прочитаны были многія изъ проповіней и экзаменные экспромты воспитанвиковъ VI и V классовъ). Что касается письменныхъ упражненів по древнить языкамъ и физико-математический наукамъ, то, согласно прямому опредёлению св. Синода, ведение ихъ предоставляюсь усмотрению самихъ наставниковъ, съ наблюдениемъ, чтобы такого рода упражнения ве были назначаемы ученивамъ на среки продолжительные, а были даваемы имъ въ виде приготовления урока къ классу древнихъ язиковъ кли физико-математическихъ предметовъ. 3)

По годичной инспекторской вёдомости, успёхи учениковъ (при извёстномъ различін въ самомъ составё разныхъ влассовъ) представляются въ следующемъ процентномъ отношении неудовлетворительныхъ (т. е. менёе 8) среднехъ годовыхъ балловь, выставленныхъ преподавателями: а) по устымъ отвътамъ и б) письменнымъ упражненамъ, и в) окончательныхъ, выведенныхъ после экзаменовъ, по каждому предмету въ отдельности и г) изъ всехъ предметовъ власса вообще. Въ VI влассв изъяснение Свящ. Писания 2°,23°,0°; догнатическое богословіе 20,8°,0°; правственное богословіе 2°,3°,0°; правтическое руководство для настырей  $0^{\circ},0^{\circ},0^{\circ}$ ; цервовная исторія  $6^{\circ},8^{\circ}5^{\circ}$ ; гомилетика  $0^{\circ},0^{\circ},0^{\circ}$ ; дидантика 00,00 (безъ сочиненій); чтеніе отцевы церкви но-гречески 00 (одинъ окончательный балль); общій балль класса 0°. Въ V классь изъясненіе Свящ. Писанія 0°45°,2°; основное богословіе 3°,11,°2°; дервовная исторія  $3^{\circ},15^{\circ},2^{\circ}$ ; литургива  $0^{\circ},18^{\circ},0^{\circ}$ ; гомплетика  $0^{\circ},0^{\circ},0^{\circ}$ ; педагогика 0°,0° (безъ сочиненій); чтеніе отцевъ церкви по-гречески 0° (одинь окончательный балль); общій балль класса 00°2). Вы IV классьизъяснение Свящ. **Писа**нія 9°,56°,1°; обзоръ философскихь ученій 1°22,0°; психологія 10,880,00; финика 10 (одинъ окончательний балль); датинскій язывь 10 (томе); греческій 70 (тоже); общій балав класса 00. Въ III влассъ-изъяснение Свящ. Писания 80,500,00; логива 30,210,00; гражданceas hotopis  $1^{\circ},6^{\circ},0^{\circ}$ ; therehometria  $0^{\circ}$  (ogents oronger. Sales); latenскій языкь 80 (тоже); греческій 09 (тоже); німецкій 00 (тоже); французскій 0° (тоже); обмій баль класса 0°. Во II классь — назасненіе Свящ. Писанія 00,870,00; исторія русской литератури 30,320,30; гражданская исторія 80,140,30; геометрія 90 (одинь окончет, балль); алгебра 30 (тоже); ватинскій языкь 100 (тоже); греческій 20 (тоже); німецкій 140 (тоже); францувскій 0° (тоже); общій балгь власса 0°. Въ I влассь муъдснение Свящ. Писания 15°,48°,8°; русская слевесность 4°,44°,0°; гражданская исторія  $2^{\circ}, 20^{\circ}, 5^{\circ}$ ; адгебра  $4^{\circ}$  (одних окончат. балях); датинскій языкъ  $11^{\circ}$  (тоже); греческій  $14^{\circ}$  (тоже); німецкій  $20^{\circ}$  (тоже); французскій 60 (тоже); общій баль власса 00.

в) Въ августъ 1874 года въ I классъ семинарін вновь было принято (изъ 69) 31 человъкъ: 18 вакъ получнеміе изъ всёхъ предметовъ учи-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Еврейскимъ языкомъ въ прошедшемъ году занимались 7 человъкъ: 2 язъ VI и 5 изъ V классовъ.



анщимо курса удовлетворительные баллы-не менве 3, и 13 имжюще нзъ одного какого-либо предмета 2, при удовлетворительныхъ баллахъ изъ прочихъ предметовъ и въ среднемъ выводъ изъ всехъ вообще предметовъ-не менте 3. Педагогическое собрание правления наплось вынужденнымъ сдёлать такое отступление отъ требований устава,принять въ семинарію учениковъ и второй категоріи, съ сидъ экстренной мюры, но вниманию въ тому обстоятельству, что вурсъ училищныхъ воспитанниковъ, сдававнихъ въ томъ году пріемныя испытанія овазался, при своей налочисленности, весьма слабымъ вообще; выесть съ темъ оно признало необходимымъ для столь слабаго въ общемъ состави I класса, котя и немноголюднаго (46 человикъ съ 15 оставленными на повторительный курсь, по малоуспишности), имить два отдиленія, въ интересахъ педагогическихъ. Но св. Синодъ (указомъ отъ 11 ноября 1874 г.), оставивъ, въ видю исключения, означенныхъ воспитаннивовъ въ семинаріи, съ порученіемъ ректору-наблюсти, чтобы они особенно усовершенствованись въ техъ предметахъ, по воторымъ овазали слабые усибхи на пріемномъ исимтанія, нараллельное отделеніе при I власст разржинль оставить минь до конца иннувшаго учебнаго года. Такимъ образомъ, въ начале 1874-75 учебнаго года всекъ воспитанниковъ въ Московской семинаріи было 367. По влассамь они распредълдись такъ: въ двухъ паралдельныхъ отделеніяхъ І класса 46, съ 15 оставленными на повторительный курсь (3 по бользии, остальные по малоусившности); въ двухъ отделенияхъ II власса 64, съ 16 оставленными (1 по собственному желанію, остальные по малоуспешности) и 1 вновь принатымъ (болгаринъ); въ двухъ отделеніяхъ III класса 69, съ 13 оставленными (все по малоусненности); въдвухъ отделеніяхь IV власса 71, съ 7 оставленными (1 по собственному жеданію, 2 но больким и 4 но малоуспешности) и 1 вновь принятымъ (изъ гражданской гимназін, смнъ фактора университетской тикографіи); въ двухъ отделенияхъ V класса 84, съ 4 оставлениями (2 по болени и 2 по малоуспешности) и 2 вновь приватыми (изъ гражданской гамназін и Белградской-въ Сербін — семинарін); наконець въ VI классь (безъ нарамельнаго отдъленія) 83, съ 1 оставленнымъ (по бользии). Въ продолжении учебнаго года выбыло изъ семиварии: уволились по собственному желанію, частію по домашнить обстоятельствамъ, или болъзненному состоянию, частио для поступления въ другия, средния я высшія, учебныя заведенія, — 36, 12 еще до экзаменовь и 24 посль экзаменовъ (большинство нхъ изъ IV и V классовъ, и въ томъ же числе 1 болгаринъ, 1 абхазевъ, -- оба возвративниеся на родину, и 1 сербъ, поступившій въ Московскую духовную академію); неключены посль августовских в испытаній по малоуспешности 2: итого 38 человъи. Затъмъ, на основании произведенныть вы июнь и дополнительныхь иля совсёмь небывшихь тогда, или долженствовавшихь пережваменовываться, въ августъ — годичныхъ испытаній, 33 восинтанника признаны были окончившими курсъ ученія, изъ которыхъ 12 удостоены 1 разряда и степени студента и 21 причислены къ 2 разряду '); изъ V иласса въ VI переведено 63, — 28 въ 1 разрядѣ, прочіе во 2; изъ IV въ V 57,-8 (после несколькихъ уволившихся) въ 1 разряде, прочіе во 2 (въ томъ числь сирійскій уроженець, послушникь антіохійскаго въ Москвъ подворья), - съ 3 оставленными на повторительный курсъ (2 по больяни и 1 по малоуспъшности) 60; изъ III въ IV 65,-20 въ 1 разрядъ, прочіе во 2, -съ 4 оставленными (2 по бользии и 2 по малоусившности) и 1 вновь принятымъ (съ домашинить образованіемъ, сынъ умершаго московскаго протоіерея) 70; изъ II въ III 55,-12 въ 1 разрядѣ, прочіе во 2 (въ томъ числѣ 4 болгарина и 1 изъ нихъ перворазрядный). — съ 2 оставленными (1 по болъзни и 1 по малоуспешности) и 1 вновь принятымъ (изъ VI власса калужской гражданской гимназін, сынъ умершаго инспектора тамошней семинарін) 58: нвъ I во II 36, — 10 въ 1 разрядь, прочіе во 2 (въ томъ числь 9 наъ ни ввших на вріемномъ въ семинарію испытавій именно по одной 2),--съ 9 оставленными (1 по болезни, остальные по малоуспешности) и 2 вновь принятыми (1 уволенный изъ нашей же семинарім въ 1874 г. н 1 наъ Владимірской семинарін) 47 (безъ нараллельнаго отдъленія). Наконецъ, въ августъ текущаго года вновь принято въ I классъ изъ 92, включая сюда 12 экстерновъ, 69 человікъ, какъ получившіе изъ всікъ предметовъ училищнаго курса удовлетворительные баллы (не менъе 3 изъ каждаго предмета 5), -- съ 3 оставленными (по малоусившности) 72. Въ числъ вышеозначенныхъ 92 учениковъ было 30 окончившихъ имеъ курсь въ Занконоспасскомъ училище, изъ котерыхъ принято 19; 21 въ Перервинскомъ, принято 19; 16 въ Донскомъ, принято 13; 13 въ Коломенскомъ, принято 8; между экстернами-6 изъ окончившихъ курсъвъ 1874 году въ Занконоспасскомъ училище, 3-имие же въ Звенигородскомъ, 1 изъ IV власса 2 гражданской гимназін, смиъ московскаго

<sup>4)</sup> На экзаменѣ въ VI классѣ по догматическому богословію и практическому руководству для пастырей изволиль присутствовать преосвященный викарій Игнатій. Изъ окончившихъ курсъ воспитанниковъ четыре поступили въ Московскую духовную академію,—1 по вызову и 3 волонтерами; одинъ—вольноопредѣляющимся въ военную службу.

<sup>\*)</sup> На пріємныхъ въ семинарію испытаніяхъ назначены были ученикамъ особо греческій и латинскій переводы, баллы которыхъ принимались во вниманіе при оцінкі ихъ устныхъ отвітовъ по этимъ языкамъ и русскій диктантъ, баллу котораго придано самостоятельное значеніе.

діакона, 1 изъ училища при синодальномъ корії, смиъ унтеръ-офицера, и 1 съ домашнимъ образованіемъ смиъ умершаго коллежскаго регистратора,—принято изъ вихъ 10. Такимъ образомъ, въ началу настоящаго учебнаго года всіхъ воспитанниковъ въ Московской семинарін было 370.

#### II. Состояние семинарии по воспитательной части.

Съ заботами объ умственномъ образовании учащихся, само собов, соединялись и шли рука объ руку заботы о религіозно-правств енномъ эстетическомъ и правидьномъ физическомъ воспитания ихъ. Въ этомъ пртр принимати сочршее вти менриее Алекти везалогалеской корпораціи семинаріи, пректущественно же, конечно, лица инспекторскаго надвора, какъ ближайніе блюстители всёхъ мёръ, нановвленных из охранению и утверждению доброй правственности и благоповеденія вообще между воношами. При оптинт новеденія воспитанянковь обращалось вниманіе на равужное и неукложное исполненіе ученических обазанностей, опредълженых сколько предметами учебных занатій, столько же и всимь порядкомь жизни заведенія съ преобладающимъ нравственно-церковнымъ характеромъ и направленіемъ. У важдаго изъ воспитанниковъ имелись подъ руками (въ лимографированном видь), составленныя педагогическим собраніем правленія еще раньше и потомъ неполненныя, согласно извёстному журналу учебнаго комитета, "правила поведенія", которыя довольно всестороние обнимають и проясняють эти ихъ обязанности. Въ течени минувшаго учебнаго года воспитаниями всё вообще вели себя скроино, и изъ обшаго числа ихъ только интеро замечены были какъ дозволившее себе болёе значительные проступки въ диспиплинарномъ или нравственномъ отношенияхь. Въ годичной инспекторской вёдомости средніе балкы поводенія учениковь представляются вы слёдующемь процентномь отмоменти по влассамъ: въ VI влассв 5=91°, 4-9°; въ V влассв 5-79°. 4-19°, 3-2°; BE IV RESCEE 5-75°, 4-25°; BE III RESCEE 5-77°, 4-28°; BO II RIBCCE 5-73°, 4-24°, 3-3°, BE I RIBCCE 5-67°, 4-22°, 3-11°,причемъ на живущихъ въ семинарскомъ общежити падаетъ: 4-26°. 3-3°; на приходящихъ 4-14°, 3-0° °). Въ видахъ побужденія воспи-

<sup>\*)</sup> Что касается собственно частных или вольнонаемных квартирь, то вы прошломы году, какы и теперь, ихы оставалось не больше двукысь тремя воспитанниками на обыхы, такы какы, сы значительнымы расширениемы новою пристройкой главнаго семинарскаго корпуса, оказалась полная возможность не только принять сюда всыхы желавшихы поступить пансіонерами или полупансіонерами, но и перевесть всыхы момыщавшихся досель (только ночевавшихь впрочемь) вы такы-назы-



таннивовь вы болье усерднымь занатіямь и исправному поведенію, а вивств съ целію ввести хотя въ некоторое участіе по образованию и правственному воспитанію ихъ родителей и родственниковъ, инспектору вивнялось въ обязанность выдавать воспитанникамъ-городскимъ помесячно, уездно-сельскимъ пополугодно-"сведенія" о баллакъ, полученных ими по успахамъ въ наукахъ и поведенію, равно какъ и о взысканіяхь, какемь кто изь нихь подвергался за проступки болье важные,-съ темъ, чтобы они потомъ возвращали эти листии съ подписью своихъ родителей или опекуновъ. Между прочинъ, -- съ целю возбужденія и поддержанія редигіознаго настроенія въ воспитанникахъ, ректоромъ семинаріи, предъ самою литургією, велись воскресно-правднечныя бесёлы, состоявшія въ объясненін положенныхъ евангельсвихъ и аностольскихъ чтеній. По отношенію въ эстетическому обравованію ихъ, отъ 30 до 60 ученивовъ разныхъ классовъ пользовались уровами рисованія, по 11/2 часа два раза въ неділю-среду и восиресенье (даваемыми безплатно художенкомъ академін г. Астановынъ), н нъкоторые изъ нихъ успъли настолько, что довольно искусно рисовали съ античних головъ и оригиналовъ. Наконецъ, по отношению въ фивическому воспитанію ученивовъ, съ января 1875 г. распорядительное собраніе правленія положило-съ полных пансіонеровъ семвнарсваго общежитія взимать за содержаніе по 95 руб., а съ полупансіонеровъ, пользующихся только столомъ и квартирою, по 50 р. въ годъ; равно, за некоторыми уменьшениеми противи прежнихи леть и общаго числа учениковъ, и въ частности нуждающихся въ пособін, оно возвысило до 95 же р. и казеннокоштный окладь на счеть містных благотворительных суммъ, чрезъ что нивло возможность улучшить нёсколькокакъ столъ, такъ и платье съ обувью воспитанникамъ. (Полупансіонерснимъ содержаніемъ въ прошломъ учебномъ году, изъ тёхъ же благотворительных суммъ, пользовались 12 беднейшихъ учениковъ, оставленных по малоуспъшности на повторительный курсь въ тъхъ же классакъ, и потому лишенныхъ казеннаго содержанія 7).

<sup>7)</sup> Братство св. Николая и въ прошедшемъ году содержало въ здъшней семинаріи одного полнаго стипендіата (на проценты съ капитала г. С. Забълна) п, кромъ того, давало большія или меньшія поручныя пособія нъсколькимъ недостаточнымъ ученикамъ. Отмътимъ еще: на поддержаніе и пополненіе своей библіотеки воспитанники семинаріи,



ваемомъ общежительномъ флигель. Проживавшіе на помянутыхъ вольнымъ ввартирахъ ученики ежемъсячно посъщаемы были помощниками инспектора, по очереди. По примъру прежнихъ лътъ, Высокопетровскій и Златоустовскій монастыри давали у себя пріють 5 бъднымъ ученивамъ, 3 ученика (изъ болгаръ) жили въ домъ "дешевыхъ квартиръ" гг. Ляциныхъ.

Въ закарчение мы позволниъ себе привести несколько строкъ изъ журнала учебнаго комитета отъ 9 іюня сего 1875 г. относительно ревизін нашей семинарів, произведенной д. с. с. С. В. Керскимъ въ 1873 г. "Изъ отчета ревизора, говорится въ этомъ журнагъ, усматривается, что состояніе Московской семинарін въ учебно-воспитательномъ и ховайственно-административномъ отношеніяхъ можеть быть названо вообще удовлетворительнымъ". Частиве въ отчеть г. ревизора говорится, между прочимъ: "Всъ наставники семинарін винмательно слъдили за учебными занятіями воспитанникови и за отчетанвыми усвоеніеми преподаваемых ими наукъ... Къ чтенію письменных упражненій воспитанниковъ преподаватели относились внимательно, и лучшія вли худшія няъ нихъ разбирали въ классь. Прочитавь многія изъ ученическихъ работъ, ревизоръ вынесъ отрадное впечатленіе, что большинство учащихся пишеть складно, толково, довольно правильно, разсуждаеть логично, отчетливо и дъльно", хотя онъ и замъчаеть, что "уровень успъховъ въ письменныхъ упражненияхъ по встиъ предметанъ и во всвиъ влассамъ неже, чёмъ по устнымъ ответамъ"... "Направление воспитанниковь, насколько оно можеть отражаться вы письменныхь работахъ, безукоризненно". "Лица инспекціи относятся въ своимъ обязанностямь добросовъстно. Нравственное состояние восинтаннивовь удовлетворительно: они религіозны, питають верноподданинческія чувства въ Государю Императору и августайшему Дому, дисциплинированы, провые порядокъ и глубоко сознають свой долгь; во взаимных отношеніяхъ они скромны и дружелюбны, относительно начальства віжливы, почтительны, поворны. Но есть и отрицательные стороны ихъ поведенія". "О здоровомъ и цілесообразномъ физическомъ воспитанія семинаристовъ придагаются посидьныя заботы. Одеждою воспятаннявы снабжаются соразиврно съ ограниченными семинарскими средствами; столь ихъ простъ, добровачествень и достаточенъ".

въ истекшемъ учебномъ году собради, по третямъ года, 118 р. 30 к. Еврейскимъ языкомъ въ прошедшемъ году занимались 7 человъкъ: 2 изъ VI и 5 изъ V класса. Уроки церковнаго пънія (теоретико-практическіе) происходили по средамъ и субботамъ отъ 1 до 2½, часовъ, съ раздъленіемъ всъхъ учениковъ на двъ или на три группы, по классамъ; гимнастическія упражненія въ тъ же дни и часи,—по получасу въ недълю на каждый классъ въ отдъльности,—исполнялись въ постепенномъ норядкъ, сообразно гигіеническимъ требованіямъ, съ употребленіемъ ручныхъ чугунныхъ гирей (гальтелей, въсомъ отъ 2½ до 5 фунт.), или на извъстныхъ препаратахъ, зимою въ особой залъ, а лътомъ въ семвнарскомъ саду.

## ВТОРИЧНОЕ ОБРАЩЕНІЕ

ДОНСКАГО АРХІЕПИСКОПА ПЛАТОНА КЪ ПАСТВЪ СВОЕЙ О ВСПОМОЩЕСТВОВАНІИ ПРАВОСЛАВНЫМЪ СЛАВЯНО-СЕРБАМЪ, ПОСТРАДАВІЛИМЪ ОТЪ ВОЗСТАНІЯ ВЪ ТУРЕЦКИХЪ ОВЛАСТЯХЪ-ВОСНІИ И ГЕРПЕГОВИНЪ.

Высокопреосвященный Платонъ, архіепископъ донскій и новочеркасскій, говоря проповъдь 22 октября, когда празднуется Пресвятой Боородиць, именуемой Казанскою, за избавленіе по молитвамъ Ея царствующаго града Москвы и Россіи отъ нашествія Литвы въ 1612 году, и сказавъ при этомъ, что мы воспоминая великое благодіяніе, оказанное Богомъ въ сей день нашему отечеству, должны быть с острадательны въ бёдствующимъ и оказывать имъ посильную помощь, сдёлалъ слёдующее обращеніе въ слушателямъ:

"Теперь открылся намъ и удобный случай сдёлать такое благотвореніе, потому что есть несчастные, которые очень нуждаются въ нашей помощи. Я разумъю православныхъ и соплеменныхъ намъславяно-сербовъ, живущихъ въ Боснін и Герцеговинь и сильно страдающихъ нынь отъ возстанія въ сихъ турецкихъ областяхъ. Вы, въроятно, слышали, что я недавно говориль въ соборв о бъдственномъ положении сихъ несчастныхъ и почему необходимо безъ отдагательства оказать имъ пособіе. По этому я не буду теперь говорить, что эти наши братья по въръ и крови терпять нынь развыя бъды - голодъ, холодъ, болезни, нищету и безпріютность; не буду говорить и о томъ, что мы должны помочь имъ не только изъ состраданія къ ихъ жалкому положенію и по заповеди Божіей, повелевающей любить вспал ближних и помогать ниъ въ нуждахъ, но и для собственной нашей пользы-для полученія небесной награды, объщанной за благотворенія несчастнымъ, и для избъжанія страшнаго наказанія за равнодушіе въ нимъ. Ни о чемъ этомъ я не буду говорить теперь, а только обращу вниманіе ваше на то, что несчастные, о коихъ идетъ ръчь, поистинъ принадлежать къ числу техъ меньшихъ братій Христовыхъ, за благотвореніе которымъ Господь сважеть ихъ благодетелянь на суде своемь: пріидите, благословени Отца Моего, наслыдуйте уготованное вамь царствие от сложенія міра (Мат. 25, 34-40).

"Сравните положеніе сихъ несчастныхъ съ тёмъ, въ какомъ находидся Інсусъ Христосъ во время земной Своей жизни, и вы во многомъ увидите большое сходство между ними. Інсусъ Христосъ отъ рожденія до смерти гонимъ былъ врагами Его: въ младенчествъ Онъ бъжалъ отъ Ирода въ Египетъ, а въ послъдствін не разъ скрывался отъ іудеевъ,



желавшихъ убить Его (Іоан. 5, 16, 8, 59, 12, 36); и православные славано-сербы въ Босвін и Гердеграннъ, по вложить върнаго свидътелявысокопреосвященнаго Михаила, митрополита сербскаго, съ самаго детства ихъ терпать оть туровь, господствующихь въ ихъ стране, разныя притесненія и даже убійства у материнкь грудей, а теперь быкать отъ сихъ недруговъ ихъ въ соседния области.-- Інсусъ Христосъ жиль въ большой бедности, не имель где главу приклонить и содержался на счетъ добрыхъ людей (Лук. 8, 3, 9, 58. Іоан. 12, 6); и помянутые сербы, по сказанію того же свидётеля, доведены жестокими ихъ властединами "до полнаго нищенства", и тѣ изъ нихъ, кои бѣжали съ родины, спасая жизнь свою оть враговь, живуть теперь кой-гай и содержатся подаяніемъ добрыхъ людей.—Інсуса Христа довели враги Его до тяжнихъ страданій и смерти (Мат. 27, 22, 23); и несчастные сербы тяжко страдають теперь въ Турцін, а многіе подвергаются и смерти оть враговъ ихъ, которые по слованъ сербскаго јерарха, желартъ совершенно "истребить и уничтожить православный славяно-сербскій народъ на Балканскомъ полуостровъ". Не видно ли изъ этого, что сін несчастиме воистинну терпять многое такое, что терпыть Інсусь Христось во время земной жизни, а по этому действительно суть меньше братія сострадальцы Его...

"Скажу болье: они страдають за Христа и въ лиць ихъ страждеть самъ Христосъ. Отъ чего произощно нынѣшнее вовстание въ Босни и Герцеговинъ? Отъ того, говорять дюди, хорошо внающіе причину его, что положение христівнь въ сихъ областяхъ, въ особенности же православныхъ, не только хуже положенія турокъ, живущихъ въ тыхъ же областяхъ; но тяжко и бъдственно до крайности. "Кажется, безчувственная скала зарыдала бы при виде техъ бедъ, несчастій и золь, которыя переносять страдальцы - мученики, наши братья въ Босніи, Герцеговинъ и Старой Сербіни, говорить досточтимый сербскій ісрархъ. По чему же мусульнане въ Турцін довели христіанъ до такого бъдственнаго положенія? Потому, конечно, что не любять ихъ, како христіана,-не любять того ученія, котораго они держатся, и Христа, которому они покланяются. Будь они турки-нехристи: тогда ихъ положеніе было бы такъ же хорошо, какъ и другихъ турокъ. Значить, несчастные братія наши по віріз страдають въ помянутыхь областяхь действительно за Христа. Но и Христось въ нихъ страждетъ. Почему? Потому, что они какъ и вст втрующие во Христа, суть члены такиственнаго тела Его, въ которомъ Онъ глава (1 Кор. 12, 27. Еф. 1, 22, 23). Если же въ обывновенномъ теле, сважу словами апостола, съ однимъ страдающимъ членомъ страдають всю другіе члены: то можетъ ли быть, чтобы глава наша — Христось не чувствоваль страданій Его членовъ и не сострадаль имъ? Нъть, Опъ не таковъ, чтобы не могъ

соотрадать намь ез немощеть нашить, товорить тоть же апостоль (Евр. 4, 15); Его нежное и любвеобильное сердце, безь сомийнія, скорбить, видя бідствія и скорби вірующихь въ Него,—Онь бользнуєть о нась, віщаєть проровь (Ис. 58, 4).

"Если же такъ, то мы должны, братія, немедленно оказать необходимую помощь единовёрнымъ и соплеменнымъ намъ христіанамъ, страдающимъ нынё отъ возстанія въ Босніи и Герцеговинё, не только изъ состраданія въ ихъ бёдствіямъ и нуждамъ, не только по христіанской любви въ нимъ и по заповёди Божіей, обязывающей помогать есякому просящему у насъ пособія (Лук. 6, 30); но и ради Христа —ради Спасителя нашего, за воего они страдаютъ и который Самъ въ нихъ страждеть. По этому я прошу и молю васъ по долгу пастырскому: окажите посильную помощь симъ бёднымъ братіямъ нашимъ во Христё! Чрезъ это вы доставите великое утёшеніе не только этимъ страдальцамъ, но и самому Христу, и получите отъ Него за такое благотвореніе великую награду въ день судный.

"А ты, Мати Вожія, услыши глась моленія нашего. Ты нѣкогда дивно избавила Россію оть лютыхъ враговь и чрезь это спасла ее и нась—дѣтей ел оть величайшихъ бѣдствій. Благодаринь Тебя за такое благодѣяніе; а купно молимъ Тл, милосердая, храни всегда, не только наше отечество, но и всѣхъ христіанъ, отъ всявихъ золь и напастей. Нынѣ же призри благосердіемъ на лютое оздобленіе братій нашихъ, страдающихъ оть возстанія въ турецкихъ областяхъ, и ходатайствуй предъ Господомъ, да прекратитъ Онъ дни скорбей ихъ и, улучинвъ ихъ пожоженіе, обратить печаль ихъ ез радость. Амень.

# ПОУЧЕНІЕ ВЪ НЕДЪЛЮ 25 1).

Человько нькій схождаше от Іерусалима во Іериконо и во разбойники впаде: иже и совлекше его, и язвы возложие, отгидоша, оставлие едва жива суща (Луки X, 30).

Великую свою заповёдь о милосердін, столь трогательно изъясненную притчей о впадшемъ въ разбойники, Господь напоминаеть намъ, брагіе,

Digitized by G55gle

Сказано 13 ноября въ Ниццѣ настоятелемъ тамошней православве ой церкви.

безпрерывно и самимъ убъдительнъйшимъ образомъ: скорби и бъдствіа обильно насъяны благою десницей Его на жизненномъ пути человъчества. Укаждому изъ насъ рано или пездно вензбъжать участи внаднаго въ разбойники; каждому неминуемо придется скорбъть, страдать, бъдствовать и ждать своего милосердаго самаранина, ждать помощи и участія. Такъ въ жизни отдельныхъ людей, такъ и въ жизни наредонаселеній и цёлыхъ народовъ!...

Но въ без численномъ сонив страдальцевъ встрвчаются нерідко вакъ бы особые избранники Божін — избранники несчастья, любищи злой доли, если можно такъ выразиться; которыхъ чуть ли не вся жизнь протекаеть въ гор'я да въ скорбяхъ, въ лишеніяхъ и напастяхъ; такъ что удивичельнымъ становится, какъ еще могутъ они сохранять какое либо мужество, какъ живетъ еще въ нихъ какая либо надежда; и вчужі, ври взглядѣ на нихъ, невольно готево иной разъ выразъся изъ нашего смущеннаго сердца грѣшное: за что, за чѣмъ такая непрерывность страданій?!...

Прим'вры таких продолжительных б'ядотвій и между отдільными людьми нер'ядки; недаромъ гласить народное изреченіе: б'яда одна не прикодить... Встрічаются такіе же прим'вры и въ жизни пілихь народовъ, съ тою ужасною разницей, что если б'ядствія отдільныхъ модей длятся годы или десятки літь, то б'ядствія народа длятся иногда сотии и сотии літь!

И то удивительно въ неизреченныхъ путяхъ Премудрости Божіей, то поравительно въ свойствахъ грешной природы человеческой, что осли для легкаго вразумленія человічества унотребляеть Богь стахійныя силы: огонь, воду, засуху, моръ, то для высшаго вразумленія, для совершеннаго воспитанія и приготовленія человіка къ предназначенных цілямь Богь употребляеть самаго же человіка: на народь Онъ воздвигаеть народь, людей наказуеть людьми же! И нъть, подлинно, для человъчества бича ужаснъе и дъйствительнъе вакъ само же человъчество: Такъ, въ древности, грозя избранному народу еврейскому, за нарушеніе своихъ зав'єтовъ, различными б'єдствіями стихійными, какъ величайшую угрозу, Богь произносить следующее: предамъ тебя въ рука враговъ твоихъ, въ руки языковъ имени Моего невъдущихъ. Такъ в Спаситель нашь, желая открыть въ сердца наши доступъ заповъди о милосердін, изобразиль ее притчею о человікі впадшемь на пута въ разбойники, иже язвы возложене, т. е. изранивши ого, какъ ранять в дютые звери, сделали еще нечто, чего ужь звери сделать не въ состоянін: отняли у него все, совлении его, оставина едва жива супи.

Сбывается и нынѣ, братіе, это слово Господне во очію всего міра на единовърномъ намъ и единокровномъ народѣ сербскомъ Давно уже, льть патьсоть тому назадь, на историческомы пути своей жизни кародь сей по воль Божіей впаль вы руки лютыхы разбойниковы—невырныхы туровы, може и совление его т. е. отнявши у него все, и лавы возложене, оставшим едва жива суща.... Пятьсоты льть угистенія и лютаго работва, патьсоты льть страданій непрерывныхь, не только не ослабывающихь, но усиливавшихся съ теченіемы времени,—за что, за чымы такая ужасныя непрерывность быдствованія? Таково раздумые, овладывающее душею при виды быдствій этихы кровныхы братьсевы нашихы, вибсты сы нами во единаго Господа увёровавшихы, едиными усты, однимы сы нами языкомы Его славящихы, едино крещеніе, едину выру, едино упованіе сь нами нмущихы, и столь различную теперы долю испытывающихы по сравненію съ нами!

Но не будемъ, братіе, при вид'й сего смущаться до крайности вопросами грѣшкой пытливости. Веномнимъ лучше, что и сами мы нѣкогда преданы были Богемъ въ руки народа варварскаго; и сами мы также двѣсти лѣтъ проходили суровую иколу ига татарскаго, пока не обрѣли въ ней и благодаря ей нашего единства государственнаго и нашего братскаго единодушія кои суть: наша честь и сила. Кто знастъ, въ безмѣрной сокровищницѣ Своихъ щедротъ и премудрости не соблюдъ ли Вогь и для сербскаго народа такой же будущности въ достойную меду его долгихъ страданій?

Вотъ теперь вновь несчастный народъ этотъ, не въ нервый уже разъ, удивляетъ весь свётъ своими доблестными поисками свободы, — не той, братіе, свободы прихотливой и своевольной, какою тёшатся нерёдко другіе народы, такъ-называемые передовые, и которая въ сущности состоитъ лишь въ превращеніи общественной власти въ нгралище страстей народныхъ; нётъ, а той свободы, безъ которой жизнь человёческая невозможна: свободы жить мирно, трудиться честно и безмятежно, преуспёвать во всякомъ ученіи и благоустроеніи гражданскомъ, наконецъ свободы вёровать и молиться Богу невозбранно. Вотъ чего ищетъ теперь народъ этотъ съ оружіемъ въ рукахъ; вотъ о чемъ издавна день и ночь вопіетъ онъ къ Вогу, и послё Бога къ поставленнымъ отъ Него блюстителямъ правды, мира и добра!

Такъ намъ ли, братіе, оставаться безучастными зрителями бідствій этого народа? Намъ ли съ холоднымъ благоразуміемъ осуждать тіхъ неустрашнимыхъ ревнителей его свободы, которые, по завіту Христа: полагать душу свою за други своя, предприняли теперь неравную борьбу противъ извістныхъ своихъ угнетателей? Намъ ли называть діло ихъ простымъ бунтомъ и крамольнымъ мятежемъ противъ установленныхъ властей? Да не будеть! Память нашихъ великихъ Александровъ, Демитріевъ, Іоанновъ и всёхъ прочихъ, страдавшихъ ва христіанство и

Digitized by Google

за землю родную - да воспретить намъ сіе: пусть христіанское миролюбіе не дозволяеть намъ нивониъ образомъ содействовать продитію врови даже и за правое дело: это безснорно. Но какъ не виять намъ мольбамъ этихъ безчисленияхъ тысячъ безпомощнихъ семей, старцевъ, жень, детей, вынужденных лютымь преследованіемь покинуть домы и родину, повинуть все, и исвать въ дали, вакъ изгнанички, прівота, одванія, лещи; спасающихся отъ мета и угрожаемыхъ голодомъ. холодомъ, болъзнями, -- какъ отказать намъ имъ въ немедленной братской помощи, когда сами мы нъкогда, по милости Божіей давно уже, претеривван такую же долю въ лицв нашихъ прапрадвдовъ и предковъ? Правда, братіе, бёда наша давно миновала. Бывшіе владыви наши ны не нашъ же хивоъ вдять, нашему же государю и отечеству служать: Вогь синлованся надъ вемлею нашей! Быть-можеть, память объ этомъ уже нагладилась и охладёла въ сердцахъ нашихъ, такъ что лишь грустимя свазанія народныя, да церкви Божьи, опаленныя пожарами и залитыя вровью предвовъ, хранять еще живыя воспоменанія лютыхь времень татарщины!..

Такъ вотъ же Богь ноставляеть предъ очи наши вновь наше прошлое н требуеть незабывать Его милости, незабывать векать воздажній Его!

Въ лиці страждущихъ подъ нгомъ нелама братій нашихъ указывая намъ вновь человтка впадшаго въ разбойники, а въ примірт Самаряжина—нашъ святой долгь, Онъ властно говорить теперь каждому изънасъ: иди и ты твори такожде! Анннь.

## ПРОТОІЕРЕЙ АЛЕКСАНДРЪ СЕМЕНОВИЧЪ МИЛОВАНОВЪ.

(Некрологь).

19 ноября текущаго года скончался на 60 году послѣ тяжкой болѣзны законоучитель Лицея Цесаревича Николая, протоверей Александръ Семеновичъ Миловановъ. По окончаніи курса въ московской духовной академіи въ 1840 году со степенью магистра, онъ сначала былъ профессоромъ словесности въ внеанской семинаріи, потомъ приходскимъ священникомъ въ Москвѣ. Послѣ краткой службы въ приходѣ Николая Чудотворца въ Столпахъ, онъ въ теченіе 28 лѣтъ былъ законоучителемъ Александровскаго женскаго института и священникомъ при институтской церкви. Кончивъ службу въ институтѣ, онъ какъ извѣстный педагогическою опытностію, высоко-христіанскимъ характеромъ и удивительно-многостороннимъ образованіемъ, въ августѣ текущаго года

вригланиенъ быль въ должности законоучителя Лицея и настоятеля имѣющей вскорѣ открыться лицейской церкви. Смерть пресѣкла его полезную дѣятельность въ самомъ началѣ его службы въ Лицеѣ, къ великому сожалѣнію глубоко-уважавшаго его основателя и директора Лицея, издателя "Мосновскихъ Вѣдомостей" и "Русскаго Вѣстника" Миханла Никифоровича Каткова и воспитанниковъ лицея. Отпѣваніе почившаго происходило въ церкви Успенія на Остоженкѣ, сосѣдней съ лицеемъ, въ присутствіи воспитанниковъ и учителей и многоуважаемаго директора лицея, также бывшихъ сослуживцевъ покойнаго по Александровскому институту, и близкихъ къ нему знакомыхъ.

При ежедневно совершавшихся паннихидахъ по усопшемъ присутствовали попеременно воспитанники разныхъ классовъ Лицея. На одну изъ вечернихъ паннихидъ прівзжали воспитанницы Александровскаго института, ученицы покойнаго, и участвовали своими голосами въ служеніи паннихиды и со слезами простились съ бывшимъ своимъ духовнымъ отцомъ и законоучителемъ. 22 ноября, въ половинѣ девятаго часа утра воспитанники Лицея вмёстё съ учителями проводили гробъ въ церковъ Успенія на Стоженкѣ и окружали его во время отпѣванія, которое совершали четырнадцать священнослужителей. На литургіи, послѣ причастнаго стиха, редакторъ Думенолезнало Чтенія, протоіерей В. П. Нечаевъ, сказалъ слѣдующее прекрасно характеризующее покойнаго слово:

Начало премудрости — страх Божій.

"Эти священныя слова невольно приходять на мысль при взглядь на предлежащій гробъ. Новонреставленный протоіерей Александръ является живымь и нагляднымь истолеователемь ихь въсвоемь лиць. Нельзя было не удивляться въ немъ многообразію премудрости. Эта счастливая глава вибщала иножество талантовъ. И ни одного изъ нихъ не погубила. Неть почти ни одной отрасли человеческого веденія, которая была бы ему недоступна. Онъ зналь въ совершенстве влассические языки, часто приводиль на память стихи изъ памятниковъ греческой повзіи. Онъ быль основательно внакомъ съ наукой счисленія въ высшихъ ея частяхь, съ любовію изучаль науку о небесных мірахь, не бабь дидеттанть, а вакь бы спеціалисть, проверяя и дополняя чужія относящіяся въ нимъ наблюденія, исчисленія и наміфенія собственными самостоятельными трудами. Древняя хронологія была въ последнее время вюбними предметомъ его занятій. Онъ внимательно следиль за литературой этого предмета, преимущественно западною, изучаль по сохранившинся панятникамъ хронологію древнихъ народовъ: Китайцевъ, Индусовъ и Египтянъ, насчитывающихъ себъ десятки и сотни тысячъ ътъ существованія, и упорнымъ изученіемъ приведенъ быль къ убѣж-

Digitized by Google

денію, что эти громадныя цефры сказочнаго характера и сочинены большею частію въ позднійшее время, что одно христіанское літостведеніе, основанное на Вибліи, имбеть всі признави историческої достоверности. Не знаемъ, довель ли онъ до конца свой ученый трудь, относящійся въ этой области, но знаемь, что онь хотель представить его въ Акаденію Наукъ, въ справединвомъ убъжденін, что превмущественно вийсь найнутся настоящіе пинители полобимки трудови. Они облагать BCENH VCLOBIANH ED TONY, TIOGH HE TOALEO CTORTE BE VDOBORE CE HEWROR. въ настоящемъ ея положенін, но быть двигателемъ ея. Повторяю: недъзя было не изумляться въ немъ обилію и разнообразію премудрости. Во многихъ она не уживается, или едва уживается съ върой и благочестіемъ, даже является противоборствующею имъ. Противное тому видимъ въ почившемъ собратв нашемъ. Богатый всякаго рода видениемъ. онъ богать быль страхомь Божінив. Страхъ Божій, то есть благочестіе было въ немъ поистинв началомъ премудрости. Обучение себя страку Вожію было у него главнымъ дёломъ въ ряду преднетовъ его изученія. Ето благочестіе находило себё пищу и въ области виёмней премудрости. Такъ, изучая звіздное небо, онъ благоговійно преклонялся предъ величіемъ мудрости и всемогущества Творда небесъ. Но болве сродную пищу для своего благочестія онъ находиль въ законв Госнодневъ. Словеса закона Господня были для него слаще меда и сота, и онъ поучался въ нихъ день и нощь, освящая ими свои мысли и чувствованія. Живя въ міру, онъ не увлекался мірскою сустой и упражняль себя въ такъ-называемомъ духовномъ дъланін, свойственномъ нодвижникамъ пустынь. Руководствомъ для него въ этонъ отношенін служили духовиснодвижническія творенія Исаака Сирина, Іоанна Ліствичника и другихъ. Богатство опытовъ и правила духовной жизии, глубовое знаніе человического сердна, тонкое наблюдение надъ дийствими благодати на думу, воть что поражало и занимало его възтихь твореніяхъ. Удовольствіе чтенія нув онь дюбить разділять съ близкими къ нему людьми, сопровождая это чтеніе собственными размышленіями и замізнаміли. Обучая себя страху Божію нан благочестію, онъ съ ревностію обучал ему другихъ. Около тридцати лътъ онъ законоучительствовалъ и быль принтримъ законоучителемъ. Про него инкакъ нельзя было сказать чтобъ онъ быль только исправныть исполнителень своего долга. чтобъ онъ быль только хорошимъ преподавателенъ, умъющимъ толжово объяснять урокъ, оценить какъ следуеть ответи детей, — нетъ, онъ в ограничиванся этимъ, онъ горячо принималь къ сердцу демо превода ванія Закона Божів, онъ сообщаль учащимся не только знажів, но ясное сердечное убъждение, онъ не просто преподаваль, онъ священи дъйствоваль слово истини, онъ ни на полнинути не забываль, ч

преподаваемыя нив истины даны самимъ Господомъ Богомъ и потребым для спасенія души, а потому относился из нимъ съ благогов'яніемъ самимь задушевнымь, которое невольно вызывало сочувствие въ детяхь и действовало на нихь воспитательно. Все они видели въ немъне учителя только, а пастыря и отца, и потому любили его словно родныя діти. Съ одинаковою сердечностію онъ относился и во всімпь съ къмъ только приходилось ему встречаться и иметь дело. Онъ всегда принималь искреннее участіе въ радости и горъ ближняго и готовъ быть служить всяному чёмь могь. Всяному было тепло подлё него. Но мягкій и участинный, онь въ тоже время быль вывысшей степени прямой и правдивый мужъ. Онъ неспособенъ быль ин къ лести, ни къ занскиванью, ни въ малодушной уступчивости предълюдьми нетвердими въ истинф, кто бъ они ни были. Въ присутствіи его нельзя было безнаказанно высказывать дешевое сочувствіе къ новомоднымь ученіямь, сбивающимъ съ толку особенно молодые умы. Онъ спокойно, бывало, выслушаеть дерзкаго говоруна; но потомъ сейчасъ же заградить ему уста силой слова сказаннаго отъ полноты убъжденной въ истинъдуши н следственно со властію. Говорить ли еще о его нестажательности, о его безкорыстін. Въ продолженіе тридцатинятильтией службы церкви и шволь, онъ довольствованся свуднымъ вознаграждениеть за свои труды, не искаль большаго, и кажется ничтожное наследство оставильсвоимъ дётямъ завъщавъ имъ, јеъ своемъ диць, примъръ упованія на Промысль Божій и трудолюбія. Не привизанный въ земнымъ благамъ, онъ не трусиль предъ мыслію о смерти. Онъ съ предавностію воль Божіей ожидаль смертнаго часа. Душь его такь сродно было благочестивое настроеніе, что въ самомъ бреду предсмертномъ не оставляло его: и въ бреду самивансь отъ него слова богомыслія и молитвы.

"Миръ тебѣ добрая душа, богатая вѣдѣніемъ и благочестіемъ! Благочестію дано обѣтованіе живота настоящаго и грядущаго. Ты доволенъ быль дарами благости Божіей, какіе удѣлены были тебѣ въ здѣшней жизни. Да сподобить тебя Господь воспріять обѣщанныя благочестію блага живота вѣчнаго!"

Предъ последнимъ прощаніемъ, въ церкви, протоіерей Д. В. Разумовскій сказалъ следующее теплое, прерываемое слезами, слово:

"Есть обычай украшать гробь почившаго цвётами, не для облегченія тяжелаго впечатлёнія производимаго естественными законами тлёнія, во для всегдашняго напоминанія и яснаго указанія того, что каждый христіанинь съ тернистыхъ путей жизни переходить къ радостно-тор-жественнымъ райскимъ наслажденіямъ, къ полученію неувядаемаго вёнца славы.

- "Не по розамъ продегаль весь земной путь твой, возлюбленный брать

намъ и сослужитель! Отъ виссти твоей среди всевозможныхъ и разнообразныхъ лишеній старался ты открыть себё нуть къ образованію и служенію въ словъ, и получивь его постолнно и неуклонно служиль слову то въ обыкновенномъ видё реченій человёческихъ, то въ высовемъ вёщаніи глаголовъ божественныхъ. Дерзаемъ же возложить на гробъ твой не вёнокъ изъ увядающихъ цвётовъ, но вёнецъ слова, не вакъ даръ равночествый достоинству твоего словеснаго служенія, но немъ выраженіе благодарнаго чувства восинтаннаго твоимъ примёромъ. "Учить и учиться—таковъ быль непрерывный полвить твоей обисе-

"Учить и учиться—таковъ быль непрерывный подвигь твоей общеотвенной деятельности отъ предёла оконченнаго воспитания до предёвовъ блаженной кончины твоей.

"Гробу твоему предстояли и предстоять прежил твои насажденія масличныя достигшія ныні уже зрілаго возраста. То пастыря и учители Церкви, оть твоих духовно-учебных наставленій получившіе первыя начала умнаго служенія слову; то ділатели на разныхъ ступеняхъ общественной ліствицы, оть твоей просвіщенной ревности возжегшіе огонь ревностнаго служенія народному просвіщенної. Гробу твоему предстояло и предстоить собраніе благородныхъ дівнць и женъ, которымъ ты цілую четверть віжа сілягь обильно сімя слова Божія и внушаль правила благочестивой христіанской жизни. Гробу твоему предстояли и предстоять благородные юноши, которымъ ты намізревался посвятить остатовъ своей жизни и своей онытной уже Зб-лізтней духовно-просвітительной діятельности. Таковъ сонмъ свидітелей твоей истинно трудовой жизни, посвященной всецілю и нераздільно духовно-правственному воспитацію юношества ко благу Православной Церкви и жашего любезнаго Отечества.

"Не великая задача уча учиться. Твоя задача, воздюбленный собрать, была гораздо общирнёе: ты выучился тому чему самь не учился въ неріодё своего віношескаго образованія, чему самь невогда не училь даже въ періодъ своей зрёлой, онытной діятельности. Чего не знала эта голова, смиренно склонившаяся на смертное возглавіе? Богословіе? Но оно со всёми прикладными знаніями было его родною стихіей. Словесность? Но онъ самъ пренодаваль ее въ духовно-учебномъ заведеніи. Языковнаніе? Но онъ довольно свободно могь объясняться на языкахь новійшихь, а древніе языки зналь въ такомъ совершенстві, что могь вращаться въ древнемь міріз съ такою же легкостію и свободой, съ какою обращался въ своемъ жилищі. Трудно ночти указать тіз преділы человіческихъ знаній, какія были доступны почившему. Съ благоговішемь предъ Подателемъ премудрости, Богомъ, онъ стремился узнать заксны временъ расположившаго все числомъ, мюрою и восомъ, и въ своихъ стремленіяхъ, разумівется не безъ помощи Божіей, достигаль весвоихъ стремленіяхъ, разумівется не безъ помощи Божіей, достигаль весвоихъ стремленіяхъ, разумівется не безъ помощи Божіей, достигаль ве

нивих успеховъ, чтоби не сказать отврытій. Испытатели Писаній знають, что веткозавётныя лётосчисленія на еврейскомъ и греческомь явиий не точно соотвётствують другь другу. Блуждающая мисль, поставляющая свое смущеніе даже на путяхъ правыхъ, склонилась бы при этомъ къ самымъ врайнимъ предположеніямъ. Но почившій брать нашъ съ общирною ученостію и математическою точностію доказаль, что такая разница не можеть пролагать пути въ какимъ-либо несообразнымъ мижніямъ и естественно изъясняется лётосчисленіями той мёстности, гдѣ одни писали, а другіе переводили священныя книги. Какъ онъ достигъ подобныхъ заключеній? Трудомъ собственнаго ученія, трудомъ постояннымъ, усиленнымъ. Этотъ трудъ оставиль онъ намь какъ примёръ, какъ завёть, какъ вёчную память по себѣ.

"Среди умотвенной деятельности не забыто и деланіе умное. Эти два дъла совершенно различны между собою. Первое относится въ образованію ума и сродныхъ ему способностей, второе касается единственно воснитанія сераца и его склонностей. Оно доджно быть присуще каждому христівнину, но достигается долгимъ и многимъ трудомъ, постояннымъ и неослабнымъ подвигомъ въ нравственномъ преспений. Умный дълатель работаетъ надъ своимъ сердцемъ съ такою же тщательностію. съ какою ювелиръ надъ грубою корой драгоценнаго камия. Но здёсь предъль слову. Тоть, ето заповедаль деланіе втайню, заповедаль вместв двлателю совершать свое двланіе съ такою скромностію, чтобы не знала шуйца его, что творить десница его. Будемъ же съ молитвой и смиреніемъ ожидать того благодатнаго времени, когда Отецъ нашъ Небесный, видащій совершаемое втайні, воздасть намь яві, когда пріндеть Госнодь, иже во свёть приведеть тайная тымы и объявить совёты сердечене, и тогда будеть похвала воемуждо отъ Бога, похвала посітаняя, величайшая, сіавная".

Тёло предано землё на Семеновскомъ владбищё. (Моск. Въд.)

## ЕЩЕ ПАМЯТИ Н. В. РУКАВИШНИКОВА.

Въ отчетъ по исправительному пріюту малолютных Н. В. Рукавишникова за 1873 годъ, вышедшемъ въ свътъ въ началъ 1874 года, покойный между прочимъ писалъ: «Въ прошломъ году и въ началъ текущаго года, нъкоторые изъ пріъвжавшихъ въ Москву иностранцевъ осматривали нашъ пріютъ и о дъйствіи

его отамвались одобрительно; также и деканъ Вестинистерскаго аббатства, докторъ Стемми, въ бытность въ Москвъ, удостоилъ пріють своимъ посъщеніемъ; при тщательномъ осмотръ заведенія достопочтенный деканъ входиль во всь подробности учебныхъ и ремесленныхъ занатій мальчиковъ и отозвался какъ о самомъ заведеніи, такъ и о содержаніи и направленіи воспитанниковъ лестною похвалою.>

Что эта похвала была не милолётнымъ словомъ простой учтивости общежитія; что эта похвала была серьёзно взвѣшана, и потому дъйствительно стоила, чтобъ её занести въ публичный годовой отчеть о пріють: въ этомъ мы ни на минуту не сомньвались, зная пріють, и особенно зная скромность Николая Ваенльевича. Мы были увърены, что если Н. В. ръшился напечатать о похваль его пріюту, значить-онь увидьль въ ней особенность выходящую изъ ряда простихъличныхъ любезностей, увидълъ въ ней не лесть себъ, но правду о дълъ пріюта, о которой не должно молчать ради блага пріюта. И воть, по смерти Николая Васильевича, наша увъренность свидътельствуется документами, исходящими отъ того же Стенли. Человъкъ высоваго общественнаго положенія, иностранецъ, англичанинъ, видъвшій на своемъ въку много разнообразныхъ учрежденій бла-**РОТВОРИТЕЛЬНОСТИ,** ВОСХИЩЕНЪ МОСКОВСЕНИЪ РУВАВНИНИВОВСКИМЪ исправительнымъ пріртомъ и личностію и лаятельностію его директора до такой степени, что въ рачи къ своимъ соотечественникамъ восхваляетъ ихъ восторженно. Узнавши же о кончинъ Николая Васильевича, нарочило пишетъ грустное и трогательное письмо въ Москву, въ которомъ потерю Н. В. прямо называеть тяжелой потери для Москвы; при письм'в посылаеть выписку изъ своей річи; просить наконець прислать ему фотографію Николая Васильевича.

Вотъ письмо Стенли: «Мы искренно огорчены тяжелой угратою понесенною Москвой, бъдными дътьми пріюта, и въ особенности несчастными родителями, которые должны однако найдти утъшеніе въ мысли, что обладали въ прошедшемъ такимъ сокровищемъ и будуть обладать имъ въ будущемъ.

«Посылаю Вамъ выписку изъ рѣчи произнесенной мною въ Петербургѣ предъ моимъ возвращеніемъ въ Англію. Въ концѣ я упомянулъ о всѣхъ благодѣтельныхъ воспоминаніяхъ вынесенныхъ мною изъ Россіи. Строки, которыя относятся къ милой личности Н. В. Руковишникова, подчеркнуты мною.

«Если существуетъ фотографія съ этой физіономіи, до такой степени меня поравившей, мы получили бы её съ великою благодарностію.»

Воть выписка изъ ржчи: «Когда иновемецъ возвращается изъ иновърнаго и иноземнаго края на отдаленную родину, на берега западнаго океана и когда онъ мысленно переносится туда. чрезъ всё различія времени и пространства, если онъ хранить въ себъ благодарное воспоминание о соблюдении древнихъ заповедей Господнихъ, о верности вакъ новыхъ, такъ и давно заключенных дружеских узъ, о честности и простотв народа патріархальнаго, о добродушін и гостепріниствъ высокаго и рыцарскаго характера, онъ чувствуеть, что образь начто способствующее общению всехъ въ Боге-Отце. Если тотъ же иноземецъ хранитъ въ сердцѣ вдохновляющее воспомининіе о дъяніяхъ христіанскаго милосердія, дъяніяхъ совершенныхъ во всей свободъ и энергіи христіанской въры, если храмить воспоминаніє о лиць, на которомь отпечатмыхся не только дужь заповъдей дарованных на Синаљ, но и духъ восьми блаженствъ проповъданных на Галилейской горь, онъ сознаеть, что въ этой въръ дъйствующей любовію онъ обръль начто способствующее общению всёхъ во Христе Спасителе.>

Можно ли лучше въ краткихъ словахъ охариктеризовать мичность Н. В. ез ем дъятельности, какъ она охарактеризована въ этихъ правдою жизни дышащихъ словахъ достопочтеннаго, декана Стенли? Въ этихъ словахъ онъ изъ Англіи предпослалъ въ Москву прекрасную фотографію въ замѣнъ ожидаемой ниъ изъ Москвы.

Прот. Н. Сергіевскій.

Декабря 6 День памяти покойнаго.

### ОГЛАВЛЕНІЕ

#### TPETBATO TOMA

# православнаго обозрънія

## 1875 C.

#### СЕНТЯБРЬ. Cmp. I. Слово въ праздникъ двънадцати апостоловъ. И. 1 - 15Слово въ день столетняго юбилея Екатеринин-II. ской больницы августа 12 числа 1875 г. Свящ. 16 - 20Христіанское ученіе о любви къ человъчеству M. сравнительно съ крайностями ученій соціалистическихъ. Прот. А. М. Иванчова-Платонова. . . 21 - 58Насколько словъ о О. И. Тютчева и его возара-IV. нім на перковно-политическій вопросъ Запала. 59 - 75V. О. И. Тютчевъ и его статья: «Римскій вопросъ 76 - 98VI. Джонъ Стюартъ Милль, какъ моралистъ. $A. \Theta.$ 99 - 139VII. Современное обозрвніе: пятидесятильтній юбилей высокопреосвященнъйшаго Исидора, митро-140-170 полита новгородскаго и с.-петербургскаго..... VIII. Извъстія и заивтки: Перван годовшина православной церкви въ Прагв. — 21 августа въ лицев Цесаревича Николая. — Библіографія. — Международный комитеть для пособія герцеговинцамъ. -- Воззванія къ пожертвованіямъ въ пользу герцеговинцевъ. -- Бельгійская газета о старокатоличествъ. - Боннская конференція. - Заграничныя извъстія. Воззваніе сербскаго митрополита Михаила. — Письма о. Гагарина и о. Секки. — Па**мяти Н. В. Рукавишникова.......** 171 - 224ОКТЯБРЬ. L Слово при окончаній учебнаго курса въ тобольской гимназій. Свящ. П. Головина..... **225—236** II. Псалны въ русскомъ переводъ съ объясненіями

237-244

|              | <b>.</b>                                                                                     | Cmp.            |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Ш.           | Сявды христіанства въ Помпев (съ рисунками). К. К. Герца                                     | 249—355         |
| VI.          | Христіанское ученіе о любви къ человъчеству<br>сравнительно съ крайностями ученій соціали-   | 240 — dyg       |
|              | стическихъ. Прот. А. М. Иванцова-Платонова.                                                  | 256-314         |
| ٧.           | Слово по случаю торжественнаго акта москов-                                                  |                 |
|              | ской частной гимназін Фр. Креймана, 2 октября 1875 года. Прот. Н. А. Сергіевскаго            | 315—324         |
| VI.          | О. И. Тютчевъ и его статья: «Римскій вопросъ                                                 | 010-024         |
|              | н папство. И. С. Аксакова                                                                    | 325-344         |
| VII.         | Къ попросу о позитивнямъ. М. И. Каринскаю.                                                   | 345375          |
| ۷ Ш.         | . Современное обозръніе: по поводу циркуляра г.<br>министра народнаго просвъщенія отъ 24 мая |                 |
|              | 1875 г                                                                                       | 3 <b>76—393</b> |
| IX.          | Извъстія и замътки: отчетъ приходскаго попе-                                                 |                 |
|              | чительства о бъдныхъ при московской Смоленской на Арбатъ церкви за 1874—1875 г. — От-        | 1               |
|              | четъ о саратовскомъ епархіальномъ женскомъ                                                   |                 |
|              | училищъ. — Заграничныя извъстія, — Протоіерей                                                |                 |
|              | А. В. Горскій ў. N. Z. Посланіе черногорскаго                                                |                 |
|              | митрополита Иларіона къ славянскому комитету<br>въ Москвъ.—Отъ славянскаго комитета          | 394-420         |
|              | въ приложвити:                                                                               | ·               |
| X.           | Нила исторія святой восточной церкви—патріар-                                                |                 |
|              | хатъ александрійскій: глава VII—IX                                                           | 81 <b> 96</b>   |
|              | ноябрь.                                                                                      |                 |
| I.           | Слово въ день празднованія десятой годовщины                                                 | • •             |
|              | братства святителя Николая. Прот. А. О. Каю-                                                 | 194 190         |
| П.           | чарева Зашътка о дъятельности митрополита Гаврина                                            | 421-429         |
|              | (Петрова) по вопросу о расколь. С. М. Соловьева.                                             | 430-434         |
| III.         | Ирвингизмъ. Н. Орлова                                                                        | 435—474         |
| IV.          | Менодій Филимоновичь, епископъ истиславскій<br>и оршанскій, блюститель кінвской митрополіи   |                 |
|              | (1661—1668 r.). I. V.—VI. I. O. Kapnosa                                                      | 475-504         |
| V.           | Нъсколько словъ о стать в преосвященнаго Оео-                                                |                 |
|              | фана: «по поводу изданія священныхъ книгъ                                                    |                 |
|              | Ветхаго Завъта въ русскомъ переводъ». И. И. Гопскаго-Платонова                               | 505-540         |
| VI.          | Горскаю-Платонова                                                                            |                 |
| 477 <b>T</b> | Библін                                                                                       | 541-542         |
| VII.         | Новый голосъ по вопросу о духовно-судебной реформъ. $\Gamma$ . $M$                           | 543-577         |
| VIII.        | Современное обозръніе: по поводу циркуляра                                                   | 02UU11          |

|            |                                                                                          | Cmp.                 |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
|            | г. министра народнаго просъбщенія отъ $24$ мая $1875$ г. $Z$                             | <b>578—60</b> 1      |
| IX.        | Извъстія и замътки: распоряженіе святъйшаго Синода о японской миссіи. — Протоіерей Е. И. |                      |
|            | Поповъ †.—Воззвание преосвященнаго Платона                                               |                      |
|            | о пособін семействамъ герцеговинцевъ Загра-                                              | 000 000              |
|            | ничныя извъстіяРазныя извъстіяОбъявленія.                                                | 60Z-6Z0              |
| : .<br>•   | въ приложении:                                                                           |                      |
| <b>X</b> . | О проектъ устава эмеритальной кассы духовенства московской епархіи. $C.\ M.\ \Gamma$     | 1 — 46               |
| -          | декабрь.                                                                                 |                      |
| I.         | Объ обътъ Іефеая. Прот. М. И. Богословского.                                             | 621 - 628            |
| IL.        | Менодій Филомоновичь епископъ истиславскій                                               |                      |
|            | и оршанскій, блюститель кіевской митропеліи                                              | ean een              |
| Ш.         | (1661—1668 г.). Гл. VII. Г. Ө. Карпова<br>«Жизнь Інсуса Христа» доктора Фаррара. С. С.   | 629—660<br>661—675   |
| IV.        | Древне-русская полемическая литература про-                                              | 001-010              |
| •••        | тивъ датинянъ. Н. А. Покровскаго                                                         | <b>676—689</b>       |
| ٧.         | Огюстъ Контъ, какъ авторъ «Курса положитель-                                             |                      |
|            | ной философіи» и «Положительной политики». А.                                            |                      |
| S/T:       | Ө. Гусева                                                                                | 6 <del>9</del> 0—730 |
| VT.        | Нѣсколько словъ о современномъ состоянін вз-                                             |                      |
|            | ученія святоотеческих твореній въ нашей ду-<br>ховной литератур'в. <i>H. И. Барсова</i>  | 731 - 740            |
| VII.       | Современное обозржие: Гладстонъ и его брошю-                                             |                      |
|            | ры объ англиканской церкви и римской. М. В.                                              | 741-769              |
| VIII.      | Извъстія и замътки: изъ отчета моск. д. семина-                                          |                      |
|            | рін. — Вторичное воззваніе архіеп. Платона о                                             |                      |
|            | пособін герцеговинцамъ.—Поученіе о томъ же.—                                             |                      |
|            | Протоіерей А. С. Миловановъ †. — Еще паняти Рукавишникова. — Оглавленіе. — Объявленія    | 770 — 796            |
|            | въ приложвиги:                                                                           |                      |
| IX.        | Памяти ректора м. д. академін протогерея А. В.                                           |                      |
|            | Горскаго: собраніе словъ и ръчей при его гробъ                                           |                      |
|            | и во время сорокодневнаго поминовенія                                                    | 1 - 61               |

## Q B B B B E H I A.

#### ВР КНИЖНРЯ МУГАЗИНУР

СОЛОВЬЕВА, ВАСИЛЬЕВА, ӨЕРАПОНТОВА И МАМОНТОВА

#### HPOHABOTCA:

- I. СБОРНИЕЪ ИЗЪ ИСТОРІИ СТАРООБРЯДСТВА, Изданіе Н. И. Попова. М. 1864 г. Ціна съ перес. 1 руб. сер.
- II. ЧТО ТАКОЕ СОВРЕМЕННОЕ СТАРООБРЯДЧЕСТВО ВЪ РОС-СІИ? Н. Попова. М. 1866. г. Цёна съ перес. 1 руб. сер.
- III. СБОРНИКЪ ДЛЯ ИСТОРІИ СТАРООБРЯДЧЕСТВА. Т. І. Изд. Н. Попова. М. 1864 г. Цівна съ перес. 1 руб. сер.
- IV. СБОРНИКЪ ДЛЯ ИСТОРІИ СТАРООБРЯДЧЕСТВА. Т. ІІ, въ рвукъ вынускахъ. Изд. Н. Понова. М. 1866 г. Цэна съ перес. 3 руб.
- V. МАТЕРІАЛЫ ДЛЯ ИСТОРІИ БЕЗПОПОВЩИНСКИХЪ СОГЛАСІЙ въ Москве, Осодосієвцевь Преображенскаго кладбища и Поморской Монинскаго согласія, собранные Н. Поповымъ. Съ приложеніемъ двужь портретовъ. М. 1870 г. Цёна съ перес. 2 рубля.

VI. ЗАБЫТЫЕ ЛЮДИ. Драма изъ жизни безпоповцевъ безбрачниковъ въ 4-хъ действіяхъ. Соч. Н. Попова. Цена съ перес. 75 к.

#### ОБЪ ИЗДАНІИ ЕЖЕМЪСЯЧНАГО ЖУРНАЛА

# "ДУШКПОЛЕЗНОЕ ЧТЕНІЕ"

въ 1876 году.

Изданіе журнала "Душеполезное Чтеніе" будеть прододжаемо въ 1876 г. на прежних основаніяхь. Редакція останется върною своей первоначальной задачь—служить духовному и нравственному наставлению христіанъ, удовлетворать потребности общеназидательнаго и общепонятнаго духовнаго чтенія.

ВЪ СОСТАВЪ ЖУРНАЛА БУДУТЬ ВХОДИТЬ ПО ПРЕЖНЕМУ:

1) Труды относящіеся въ изученію Св. Писанія. По этой части вром'я

изъясненія маремій будеть печатаемо толкованіе на апостольскія посданія. 2) Статьи догматическаго и правоучительнаго содержанія. Вънихъ не будуть упускаемы изъ вида современныя явленія въ общественной и частной жизни, согласныя или несогласныя съ ученіемъ и установленіями православной церкви. Иногда обсужденію этихъ явленій будуть посвящаемы особня статьи. 3) Церковно-историческіе разсказы. 4) Воспоминанія о лицахъ, вам'ячательныхъ по заслугамъ для церкви и по духовно-иравственной жизни. 5) Статьи относящіяся къ православному богослуженію. 6) Обще понятное и духовно-поучительное изложеніе св'яд'вній изъ наукъ естественныхъ. 7) Описаніе путешествій късвятнить м'ястамъ. 8) Св'яд'внія и сужденія о расколі. 9) Иміхощія руководственное для пастырей и мірянъ значеніе, резолюціи митрополита Филарета. 10) Разныя изв'єстія и зам'ятки. Къ н'якоторымъ книжкамъ будуть приложенія съ особымъ счетомъ страницъ.

"Душенолезное Чтеніе" помрежнему будеть выходить ежемісляно. Ціна годовому изданію бесь доставки и пересылки 3 р. 50 к.; съ пересылкой иногородными и съ доставкой московскоми педпистиками 4 р.

Оставинеся неразобранными полные экземпляры "Думенолегнаго Чтенія" за 1862, 1864, 1865 и 1866 годы продаются въ редакція по 1 р. 50 к. за экз., а съ пересылкою въ Европейскую Россію по 2 р., на Кавказъ и Сибирь по 2 р. 50 к. Полные экземпляры "Думенолезнаго Чтенія" за 1869 и 1870 года продаются въ редакція по 2 р. 50 к. за экз., а съ пересылкою въ Европ. Россію по 3 руб., на Кавказъ и въ Сибирь по 3 р. 50 к. Ціна "Думенолезному Чтенію" за 1872 и 1873 гг. по 3 р. съ перес. въ Европ. Россію по 3 р. 50 к., на Кавказъ и въ Сибирь по 4 р. за экземпляръ. Ціна "Дум. Чтенія" за 1874 и 1875 годы по 3 р. 50 к., съ перес. по 4 р.

Подписва на "Душеполезное Чтеніе" принимается: въ Москві въ квартирів редактора, при Николаевской, въ Толмачахъ, церкви протоісрев Василія Нечаева; у книгопродавцевъ: Өерапонтова, Соловьева, Глазунова и Салаева. Въ С.-Петербургі: въ магазинахъ Кораблева Базунова и Глазунова.

Иногородные благоволять относиться для подписки исключительно въ редакцію "Душеполезнаго Чтенія" въ Москвъ.

#### печатать позволяется

съ тямъ, чтобы по отнечатаніи представлено было въ цензурный комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Москва, декабря 20 дня 1875 г. Цензоръ протоіорей С. Зерновъ.

# BTRMAN

# РЕКТОРА МОСКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ

доктора вогословія

ПРОТОГЕРЕЯ АЛЕКСАНДРА ВАСИЛЬЕВИЧА

**FOPCKAFO.** 

Александръ Васильевичъ Горскій родился 16 августа 1812 г. Отецъ его, Василій Сергъевичъ Горскій, бывшій каседральнымъ протоісреемъ Костромскаго собора, получилъ образованіе въ Троицко-Лаврской семинаріи, въ томъ именно мъсть, гдв въ послъдствій суждено было сыну быть наставникомъ и начальникомъ разсадника высшаго образованія. Въ 1824 г. Горскій, будучи 12 льть, поступиль вы костромскую семинарію, вы которой прошелъ курсъ риторики и философіи, в чрезъ четыре года, въ 1828 г., принять въчисло студентовъ московской духовной академін, -- явленіе довольно рёдкое въ лётописяхъ академін, потому что въ академію поступали обыкновенно воспитанники семпнарій, прослушавшіе богословскія науки въ теченіе двухъ льтъ, или по крайней мъръ одного года, а Горскій перешель въ академію прямо паъ философскаго класса, миновавъ богословскій. Въ 1832 г., не имъя еще 20 лътъ отъ рожденія, онъ окончиль курсъ въ академін однимъ изъ первыхъ магистровъ. По окончанін академическаго курса, Горскій быль опредвлень профессоромъ церковной и гражданской исторів въ московскую духовную семпнарію. Чрезъ четыре місяца службы, на Горскаго возложена должность библіотекаря семинаріи. Но онъ только одинъ годъ былъ наставникомъ семинарів, и въ августъ 1833 года переведенъ въ московскую духовную академію на должность бак-калавра по классу церковной псторіи. Въ январъ 1837 г. Горскій возведснъ въ званіе экстраординарнаго, а чрезъ два года въ званію ординарнаго профессора академів по той же кабедръ. Въ 1842 г. онъ принялъ должность библіотекаря академія и проходиль ее въ теченіе 20 лътъ. Его библіотекарство имъло и для него и для академін огромное вначеніе: хотя и до этого времени Горскій отлично успъль познакомиться съ общирною литературой и своего и другихъ предметовъ, и перечиталъ множество книгъ и рукописей въ академической и лаврской библіотекахъ, но съ того времени какъ онъ сталъ завъдывать академическою

библіотекой, онъ вовлеченъ былъ въ міръ книжный до такой степени, что отрывать его отъ занятій въ этомъ мірѣ значило отнимать у него лучшіе часы въ жизни. Это виала и дорого цьнила вся академія, которая пользовалась отъ него сокровнщемъ добытыхъ ниъ обширныхъ и разностороннихъ познанія. Составъ стараніями, и въ особенности по отдёламъ богословскому и историческому: все что выходило лучшаго по этой части и у насъ и за границей было пріобрътаемо для академіи, и такъ какъ казенныхъ средствъ было недостаточно, то Горскій употребляль большую часть своихъ средствъ на пріобретеніе книгъ, изъкоторыхъ составелась у него своя замъчательная библіотека. Памятникомъ его необычайной любозвательности и глубокихъ свъдъній по всъмъ, можно сказать, отраслямъ знаній служать его замътки карандашомъ на книгахъ и рукописяхъ: въ этихъ замъткахъ заплючаются указанія на какіе-либо недостатки въ книгъ, сообщаются дополнительныя сведенія, цитуются места нав разныхъ книгъ, гдв можно получить то или другое сведение о предметь сочиненія, встръчаются параллели, варіанты, хронологическія указанія, лингвистическія соображенія и т. п. Но главное ивсто предоставлено въ этихъ замъткахъ тонкому и мъткому критицизич.

Въ 1860 г., марта 27, Александръ Васильевичъ рукоположенъ интрополитомъ Филаретомъ во священники, съ причислениемъ его къ московскому канедральному Архангельскому собору, и въ томъ же году получилъ санъ протојерев. Обстоятельство, что Горскій, не будучи женать, посвящень во священняма, породило тогда много толковъ въ Москвъ и Петербургъ; спрашивали прежде всего: если онъ желалъ священства, почему не принялъ монашества? По поводу этого вопроса, возбужденнато любопытствомъ, онъ самъ говорилъ, что митрополитъ Филаретъ, глубоко любившій иночество, не разъ предлагаль ему вступить въ монашество, объщая ему викаріатство въ Москвъ; но Горскій, который, заивтних, санъ съ уважениемъ взиралъ на монашество и любилъ монаховъ, представлялъ винианію владыки, что принятіе вноческаго сана отвлечетъ его отъ ученыхъ и учебныхъ занятій, которымъ желалъ онъ посвятить всю свою жизнь, удалить его отъ любниой имъ Лавры и академін и заставить заниматься делани

превыущественно уже не книжными то въ той, то въ другой енархів. Такое признаніе митрополить приняль въ уваженіе, и чрезъ два года протојерен Горскін былъ опредвленъ ректоромъ академін (23 октября 1862 г.). Менте чтит черезъ два итсяца онъ былъ пожалованъ митрой наъ набинета Его Величества (декабря 11), и въ 1865 году возведенъ св. Синодомъ на степечь доктора богословія. Принявъ должность ректора, Александръ Васильевичъ принялъ на себя преподавание другаго предмета, именно: догнатического богословія, которое обыкновенно читалось ректорами академіи, и оставиль каседру церковной исторіи, которую преподаваль 30 леть. Но этоть другой предметь не быль для него предметомъ новымъ: путемъ дерковно-историческимъ онъ изучиль его съ такою полнотой и основательностію, какой только можно пожелать для самаго знаменитаго догматиста, такъ что слушатели его богословскихъ лекцій легко могли сойтись въ убъжденів со слушателями его лекцій историческихъ, что профессоръ ихъ не менъе великій богословъ, какъ и великій историкъ. Та же сила и глубина мысли, то же изящество, то же одушевленіе въ живой річн. Съ горячностію знакомясь съкаждою новою книгой богословского содержанія, Горскій не оставляль питаться и прежнею любимою пищей — книгами историческими.

Кромъ обширныхъ трудовъ по составленію декцій, сколько у него было въ теченіе его служенія ученыхъ кабинетныхъ работь! Одна работа по описанію синодальной библіотеки, работа громадная, выказавшая всю необъятную массу его ученыхъ свъдъній, работа, къ глубокому прискорбію, до сихъ поръ еще не опъненная надлежащимъ образомъ, сколько поглощала у него времени и силъ! Книги и книги — на нихъ проведена вся жизнь великаго, даровитъйшаго труженика науки!

Сорокъ три года велъ онъ такую труженическую жизнь; неустанная работа надломила его кръпкія отъ природы силы, и Горскаго не стало. Еще восьмнадцать лътъ тому назадъ, въ осеннюю пору, ночью. Горскій внезапно пробужденъ былъ сильнымъ сердцебіеніемъ; испуганный, быстро ходилъ опъ по компатъ, требуя помощи. Прибывшій врачъ принялъ мёры, запретилъ ему цить чай, совътовалъ менъе сидъть за книгами и допускать чаще движеніе на свъжемъ воздухъ. Но можно ли было оторвать его отъ нинтъ? болезнь скоро прошла, и Горскій повель опять любимую рабочую жизнь. Три года точу назадъ, въ летнее врешя, припадокъ сердцебіенія повторился въ довольно сильной стецени, а 21 декабря прошедшаго года, при новомъ повторенія припадка, оказалось, что бользвь неизлъчина. Московскіе врачи нашли, что больной страдаетъ воспалениемъ внутрением оболочки артерій. Лівтомъ онъ нівсколько поправился, мівсяць пожиль на дачь недалеко отъ Лавры, сгруствулся по академін и возвратился въ нес. Въ концв іюля ему сказали, что здоровье его непадежно, и онъ прибъгъ къ цъльбоносному врачеству церковному-соборовался (28 іюля), потомъ неоднократно причащаяся Св. Таннъ, которыя пожелаль принять и въ день кончины, находясь и въ последніе дни болезни, и предъ самою смертію въ полномъ соананія. Со второй половины августа онъ не могь ходить, и его возили по комнатамъ въ креслахъ, въ которыхъ онъ и спалъ, помъщаясь на ночь въ большомъ, наполненномъ книгами, кабинетв. 11 октября, въ 10 часовъ вечера, звономъ колокольчика призываеть онь слугу и говорить: «я хочу скорве домой». Слуга, подумавъ, что онъ желаетъ быть въ маломъ кабпнетъ, замътелъ, что этого сделать нельзя; прибежаль другой слуга; больной варугъ всканиваетъ съ креселъ п бъжитъ, слуги не имъли свлъ удержать его; прибъжавъ въ гостинную, по направлению къ пконамъ, больной палъ въ кресла, три раза громко вздохнулъ ч скончался. Было 3 минутъ 11 часа.

Быстро пронеслась по академін вість о постигшемъ ее горів. Черезъ часъ тівло свято-почившаго окружено было студентами, горько плакавшими о потерів дорогаго отца и учителя. Своды ректорских в комнать огласились заунывнымь півніемъ пачинчиды.

Погребеніе тіла отпа ректора московской духовной академів, протоіерея Александра Васильевича Горскаго, совернилось во вторникъ, 14 октября. Изъ аппартаментовъ, составляющихъ повіщеніе ректора, тіло перенесено было въ академическую церковь въ воскресенье, 12 числа, въ 4 часа пополудни. Непрерывное чтеніе Евангелія исполняли студенты академів, витющіе священническій санъ. Въ понедільникъ, 13 октября, утромъ, прибыль въ Лавру высокопреосвященный Иннокентів, интрополитъ московскій, который съ братіею Лавры и академів торжественню совершиль въ академической церкви паннихаду по усопшемъ м

благословивъ его въ тотъ же день возвратился въ Мескву, не нивые возможности по причине болезии остаться на день погребенія. Вечеромъ прівхаль преосвященный Леонидъ, опископъ динтровскій, одинь нав любимыхь ученнковь покобинго отца ректора. Въ 9 часовъ вечера въ тотъ же день онъ отслужилъ паниянду и потомъ предъ гробомъ покойнаго читалъ Евангеліе. Молитва, чтеніе и пініе во все время, пока гробъ стояль въ перкви, не прерывались: кром'в общихъ двухъ шаннихидъ въ день, студенты по отдельнымъ номерамъ ихъ жилищъ собирались на слушаніе панняхиднаго служенія, совершаемаго ихъ товарящамисвященниками. Видны были частыя кольнопреклоненія, замітны были слезы на глазахъ ихъ. Здёсь, въ своей домашней цериви, они привыкли любоваться благолённым служенемь своого любнообильнаго начальника, который не опускаль ни одного воскреснаго дня, ни одного праздника, чтобы не совершить сващеннослуженія. Иногда сашь онъ выходиль на клирось и умилительне читаль за всенощною шестопсалміе. Здесь говориль онъ свои вдохновенныя проповёди и рёчи, которыя были образцовыми произведеніями ораторскаго искусства, я произносимыя звучнымъ слушателей.

14 числа, въ девять часовъ утра, звонъ большаго колокола на лаврской колокольнъ возвъстиль начало печальной церемонін. Послі литіп п різчи, произнесенной кандидатомъ академін А. Бъляевымъ, гробъ покойнаго, въ преднесении хоругвей и яконъ и въ предшестви преосвященивищаго Леонида съ духовенствомъ, прибывшимъ изъ Москвы, руками наставниковъ академін перепесенъ былъ неъ непросторной академической въ обширную лаврскую трапезную церковь. Литургю совершаль преосвященный въ сослужения съ архимандритомъ Знаменскаго монастыря Сергіемъ, протоіереемъ канедральнаго Архангельскаго собора М.. И. Богословскимъ, архимандритомъ единовърческого Макарьева монастыря Гедеономъ, ректоромъ Впеанской семпнарів протоіерсемъ Ф. А. Сергіевскимъ, двумя московскими протоіереями магистрами, родственниками покойнаго, и изкоторыми изъ лаврской братіи. Проповедь произнесь профессорь академін архимандрить Миханль. Замвчательное слово его у многихъ вызвало слевы. На отпъваніе вышли изъ алтаря съ преосвященнымъ 42 священнослужителя, в въ числъ ихъ, кремъ совершавшихъ дитургію архимандритовъ, архимандриты Михаилъ, Андроньева менастыри Модестъ, Данилова Аменлохій и затъмъ московскіе протоіерен и священники, ученики Горскаго, студенты и нѣкоторые изъ братіи Лавры,—соборъ много зело. Но онъ былъ бы и долженъ бы быть еще больше, еслибы большинство месковскихъ священииковъ, учениковъ покобнаго, не задержаны были въ Москвъ обязаведеніяхъ. Изъ мірскихъ чтителей памяти отца ректера были двое профессоровъ московскаго университета, всѣ наставники вмеанской семинаріи и нѣсколько изъ московской.

Предъ началомъ отпъранія, приратъ-доцентъ академів В. А. Соколовъ произносъ рвчь предъ лицомъ своего начальника и родственника, а въ конце отпеванія говориль речь студенть 3-го курса Х. Максимовъ. Преосвященный Леонидъ во время отпъванія самъ читаль тропари канона. После трогательнаго щанія наставниковъ и студентовъ съ своимъ незабвоннымъ, дорогимъ начальникомъ и наставникомъ, гробъ изнесенъ былъ, также на рукахъ наставивковъ академін, изъ трачезной церкви; протавъ алтаря Тронцкаго собора совершена была литія въ такомъ же видъ нанъ совершена была предъ церковью Филарета Милостиваго, когда гробъ износимъ былъ изъ академической въ трацезную церковь. Могила приготовлена была на студемческомъ владбищъ, ведавно устроенномъ по благословению высокопреесвященнаго митрополита Инновентія покойнымъ о. ректоромъ въ академическомъ саду, близь Смоленской даврской церкви. Здёсь, подъ тёнію развёсистаго тополя, нерёдко сиживаль покойный отець ректорь вблизи могилы своей матери, погребенной на Смоленскомъ кладбищъ, въ виду почившихъ братій размышляя о высокихъ, непостижниыхъ тайнахъ жизни загробной. Предъ отверстою могилой ректора энергически произнесь на сербскомъ языкъ ръчь студентъ 3-го курса, черногорецъ И. Николичъ. Затъмъ напутствованнаго многими модитвами и слезами приняла могила приснопамятнаго труженика науки...

Служеніе, начавшееся въ 9 часовъ, окончилось въ три часа пополудни. Въ комнатахъ ректорскихъ приготовленъ былъ поминовенный объдъ, за которымъ было болъе 100 человъкъ. Въ комцъ объда, послъ провозглашенія въчной памяти новопрестав-

денному, ректоръ внеанской семинаріи, протої ф. А. Сергіевскій, обратился ко всёмъ присутствовавшимъ съ возвиніемъ, въ которомъ сказалъ, что намять покойнаго отца ректора справедливо было бы увёковёчить, во-первыхъ, устроеніемъ памятника на его могилѣ, а во-вторыхъ, учрежденіемъ въ академін стипендіи его имени. Предложеніе принято было съ полнымъ сочувствіемъ, и тотчасъ же собрано было по подпискѣ 1200 р. Нѣтъ никакого сомиѣнія, что многочисленные, разсѣянные по всей Россіп ученики высокочтимаго отца ректора примутъ живое участіе въ этомъ добромъ дѣлѣ и съ радостію отзовутся на сдѣланное предложеніе 1).

Покойный оставиль славную память по себь многими сочиненіями, превмущественно церковноисторическаго содержанія. Представляемь ихъ перечень:

«Историческое описаніе Свято-Тронцкой Сергієвской Лавры». Четыре изданія. Первое 1842 г.

«Описаніе славянских» рукописей московской синодальной библіотеки». Отдёлы 1-й и 2-й. Четыре тома. М. 1855—1862 г. Трудъ веденъ при участій К. И. Невоструева, а съ 1862 года однимъ Невоструевымъ.

Это—изданія отдільно напечатанныя. Въ виді статей напечатаны въ прибавленіяхъ къ «Твореніямъ св. Отцевъ» и другихъ взданіяхъ слідующія сочиненія А. В. Горскаго:

1) Жизнеописанія и изслідованія относящіяся до общей церковной исторіи. — Совершиль ли Господь Інсусь Христось Пасху іудейскую на послідней вечери Своей съ учениками? (приб. XII). «Нисьмо Мары Самосатскаго къ сыну его Серапіону» (приб. XX). «Жизнь св. Аванасія Александрійскаго» (X). «Жизнь єв. Василія Великаго» (III). «Жизнь бл. Өводорита Кирскаго» (XIV). «Св. Епиваній Кипрскій (XXII). «О дівственниках христіанских до момашества» (I). «Образованіе канона священных княгъ Новаго Завіта (XXIV). О сані епископском въ отношеніи къ монашеству въ церкви восточной» (XXI). «Внішнее состояніе церкви

<sup>1)</sup> Живущіе въ Москв' воспитанники московской дуковной академіи могутъ доставлять свои приношенія въ редакцію "Православнаго Обозрінія", а иногородные высылать въ правленіе академіи, въ Сергіевскій посадъ.

восточной въ IX—XIII столъти» («Христ. Чтен.» 1848 г. ч. I). «Подвижники въры на Востокъ послъ паденія чинеріш греческой» (приб. XI). «О соборъ ісрусалимскомъ 1672 г.» (XXIV).

- 2) Жизнеописанія и паслідованія относящіяся до русской церковной исторіи. —О св. Кирплят и Меводін («Москвитянинъ» 1843, ІП). О походъ Руссовъ на Сурожь («Записки Одесск. Общ. Истор.» 1844, I). О мптрополів русской въ конць ІХ въка (приб, IX). Кириллъ II, митрополитъ кіевскій и всея Россіи (І). Св. Петръ митрополить (II). Св. Алексій митрополить (VI). Св. Кипріанъ митрополить (VI). Св. Фотій митрополить (XI). Св. Іона митрополить (IV). Митрополиты московскіе Өеодосій и Филиппъ I (XVI). Митрополія кіевская въ началь своего отдыленія оть московской (XIII). Максимъ Грекъ Святогорецъ (XVIII). О сношеніяхъ русской церкви со святогорскими обителями до XVIII стольтія (VI). Извъстіе объ Авраамін Палицынь («Москвитянинь» 1811, V). Возраженія противъ замічаній объ осалів Тропцкой Лавры («Москвитанинъ» 1842, VI). О духовныхъ училищахъ въ Москвъ въ XVII въкъ (прпб. 111). Петръ Могила митрополить кіевскій (IV). Ифсколько сведеній о Пансіп Лигариде до прибытія его въ Россію (ХХІ). Притязанія апологета австрійскаго священства (XXIII).
- 3) Древніе русскіе церковные памятники пзданные съ объясненіемъ и изслідованія о пихъ. Памятники духовной литературы временъ великаго князя Ярослава (приб. П). Пославіе къ Василію архимандриту Печерскому XII віка (X). Отношеніе ционовъ Кирпллово-Бізлозерскаго п Іоснфо-Волоколамскаго монастырей въ XVI в. (X). О древнихъ канонахъ св. Кириллу и Мефодію (XV). О древнихъ словахъ на св. Четыредесятинцу (XVII). О славянскомъ переводії Пятикнижія Монсфева, исправленномъ въ XVI вікті по еврейскому тексту (XIX).

Сверхъ сего есть въ печати нъсколько церковныхъ поученій А. В. Горскаго. Кромъ такой нассы напечатавныхъ сочивеній, остались общирные труды его въ рукописяхъ. Таковы въ особенности лекціи его по церковной исторіи общей и русской, и по догиатическому богословію. Дай Богь увидъть наиъ въ печати полное собраніе его сочиненій, которыя должны составить

нъсколько томовъ. Это было бы дорогое пріобрътеніе для паучающихъ богословскую и перковновсторическую личературу 2).

### P 15 4 1 1 1

произнесенная студентомъ М. Д. академін ім курса Альксандромъ Бъляевымъ предъ выносомъ тъла изъ академической церкви въ трапезную.

#### Высокопочитаемый о. ректоръ!

Когда ты быль съ нами, мы могли только изумляться твоимъ талантамъ и неусыпной двятельности, уважать тебя за твою правдивость, искренность и твердость христіанскихъ убъжденій, благоговъть предъ твоей нравственной чистотой. Ты такъ высоко стояль въ нашихъ глазахъ, что мы не смъли явно высказывать нашу любовь къ тебъ: она тамлась въ глубий нашего сердца. Но тъмъ сильнъе обнаруживается она теперь, когда мы утратили тебя: проникая все наше существо, она изливается въ словахъ, вздохахъ и слезахъ. И хотя наше недостоинство воспрещаетъ намъ восхвалять твои подвиги и совершенства; но нашъ долгъ обязываетъ насъ сказать о тебъ нелицемърное слово, а наша привязанность и любовь къ тебъ побуждаютъ насъ привътствовать тебя въ послъдній разъ.

Любя тебя, мы тужимъ, что не сбылись наши надежды на твои кръпкія отъ природы силы, объщавшія еще много льтъ жизни. Мы тымъ сильные поражены нашей потерей, что годъ тому назадъ мы не могли и думать, чтобы твой бодрый и дъятельный духъ такъ скоро разлучился съ твоимъ кръпкимъ тъломъ. Преклонны были твои лъта, но твой голосъ былъ еще силенъ и звученъ, твои движенія легки и свободны, твои мысли ясны, твои чувства свъжи. Могли ли мы предполагать, чтобы тебя, воздержнаго во всемъ и можетъ быть неумъреннаго только въ ревности

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Всё свёдёнія, здёсь сообщенныя, изложены въ статьяхъ инспектора акад. С. К. Смирнова, напечатавных въ "Московскихъ Вёдоностяхъ".

къ исполнению обязанностой и въ любен къ ученымъ занятиямъ, смерть такъ рано похитила у насъ?

Любя тебя, ны оплакиваемъ въ тебъ не столько нашего попечительнаго начальника, сколько нашего любящаго отца, нашего незамънимаго друга. Въ самомъ дълъ, какими иными именами назовень ны тебя, когда каждый изь нась быль близокь къ твоому сердцу какъ другъ, дорогъ тебъ вакъ сынъ? Какъ ни кратковременно наше пребываніе вивств съ тобою, какъ ни різко ны видались съ тобой; но я напрасно сталъ бы перечислять всв случан, въ которыхъ выразились твое дружеское расположение, твоя отеческая любовь къ намъ; потому что все поступки твои по отношенію къ намъ были выраженіемъ этой любви. Укажу, впрочемъ, на оденъ принвръ, укажу не для того, чтобы свидътельствовать о твоемъ человъколюбін, которое извъстно встиъ знающимъ тебя, а чтобы усладить мою горесть пріятнымъ воспоминаніемъ о тебъ. Если ты замічаль въ насъ нерадініе къ исполненію религіозныхъ обязанностей, то ты упрекаль насъ. Но что это были за упреки? И въ словахъ и на лицъ твоемъ не трудно было видеть борьбу двухъ противоноложныхъ чувствъ: между тёмъ накъ ревность по вёрё побуждала тебя гнёвно упрекать, наказывать, поражать насъ если бы то было возножно,твоя любовь къ намъ умягчала жесткость этой ревности. Твой голось, готовый сдёлаться грознымь, являлся упрашивающимь, жалобнымъ... Упреки сивнались мольбами. Теперь эти упреки для насъ дороже и любезиве, нежели самыя твов ласки. Проств намъ за наше легкомысліе и равнодушіе, съ которыми мы иногда относились къ варывамъ твоей пламенной ревности по Богъ, угасавшинъ, казалось, въ твоей всепрощающей любви. И чёнъ мы заслужили твою матерински-нъжную любовь къ намъ? Неизвъстные тебъ, прибыли мы изъ близкихъ и отдаленныхъ мъстъ въ школу высшихъ наукъ, находившуюся подъ твоимъ руководствомъ и управленіемъ, прибыли на короткое время, чтобы потомъ опять разъбхаться во все концы нашего общирнаго отечества; чужіе ны теб'я и не долго жили подъ твониъ руководствомъ, но ты полюбиль насъ, какъ водныхъ. Не им тебя, а ты насъ возлюбиль прежде.

Любя тебя, мы, плачущіе и болізнующіе, утішаєм в себя христіанской надеждой, что ты водворишься въ місті блаженных в.

Миролюбивъ былъ и кротокъ твой характеръ, тиха и спокойна твоя жизнь, безиятежна и кончина твоя; и мы надвемся, что мамо твоя жизнь будетъ во сто кратъ безиятежнъй, свътлъй и блаженнъй. Здъсь ты стремился проинкиуть въ тайны богословія; тамъ лицомъ къ лицу узришь то, что здъсь разумълъ гадательно. Здъсь ты не удовлетворялся знаніемъ какой инбудь одной отрасли науки, но стремился обиять всё доступныя тебъ области ея; тамъ духъ твой, отръщившись отъ оковъ ограниченной земной жизни, расширеннымъ и просвътленнымъ взоромъ окинетъ неизвъстныя тебъ дотоль сферы бытія и въдънія. Здъсь ты твердо стояль за православную въру и строго исполняль всъ церковныя постановленія; тамъ ты будещь молитвенникомъ о подвизающихся въ въръ и за въру. Ты любилъ здъсь церковныя службы и пъснопънія; тамъ ты будешь услаждаться невъдомыми намъ пеземными звуками...

Но какія бы чувства ни наполняли нашу душу, — будетъ ли волновать насъ сожалвніе о твоей преждевременной смерти, или удручать горесть о нашемъ сиротствъ безъ тебя, или мы будемъ утъшать себя христіанской надеждой на твое прославленіе за гробомъ, — наша мысль такъ крвико привязана къ тебв нашей взаимной любовью, что ни на минуту не можетъ оторваться отъ тебя. Ты быль одинь изъ тёхь неиногихь людей, къ которымъ съ перваго раза чувствуещь сердечное расположение и которыхъ твиъ болве любишь, чвиъ лучше ихъ узнаешь. Мы уже никогда не услышимъ твоего вдохновеннаго, проникнутаго горячимъ чувствомъ и религіозною ревностію, пропов'єданія въ храм'є, твомхъ многоученыхъ, воодушевленныхъ чтеній въ классь, твоей ласковой бестды дома; намъ никогда не видать твоего привътливаго лица. Но намъ не хочется разстаться съ тобою; ты еще живешь и дъйствуещь въ нашемъ представленін; мысленно мы еще бестьдуемъ съ тобой, вспоминаемъ твои привътствія намъ, твои совъты и наставленія; еще живо представляется намъ твой образъ; отзвуки твоего голоса, кажется, раздаются еще въ нашихъ ушахъ... И не только теперь, но и никогда не изгладится въ насъ твой свътлый образъ. Да и мы ли одив, недостойные твои слушатели и почитатели, будетъ вспоминать о тебъ съ почтеніемъ и благоговъніемъ? Нътъ! Будетъ памятно имя твое въ лътописяхъ нашей отечественной науки, которую ты обогатиль цвиными

трудами, которою ты съ малольтства и до смерти защивался съ безкорыствой, самоотверженной любовью. Будетъ памятно оно въ льтописяхъ академіи, съ которой, какъ съ любинымъ дътищемъ, ты не разлучался около полвъка и которой ты несвятиль всю свою долгольтнюю труженическую жизнь. Невагладиными чертами написано оно въ сердцахъ твоихъ сослуживщевъ и многочисленныхъ питомцевъ, которые не могутъ забыть твоей люби къ нимъ. Незабвенио оно для тъхъ, которые, подебно тебъ трудятся не ради почестей и богатства, а по любви къ истипъ, и которые, нодобно тебъ, были бы еще болье знамениты, еслибы они были менъе скромны. Въчная памяты! въчная память! въчная память!

#### CAOBO

ПРИ ПОГРЕБЕНІН, СКАЗАЦИОЕ МРОФЕССОРОМЪ АКАДЕМІН АРХИМАНДРИ-ТОМЪ МИХАНДОМЪ.

Поминайте наставники ваща, иже глаголаша вамь слово Божіе: ижже взирающе на скончаніе жительства подражайте върв ихъ. (Евр. 11, 7).

Жребій смерти, общій для всёхъ смертныхъ, паде нынѣ на оплакиваемаго нами общаго наставника и учителя и отца нашего, и причтель бысть (Дёян. 1, 26) къ сонму блаженнопочившихъ приснопоминаемыхъ наставниковъ нашихъ. Ангелъ смерти изъялъ его изъ среды живыхъ, и возвратится дрезъ нѣсколько часовъ въ землю отъ нея же взята бысть. Остается и останется отъ него единственное, что остается отъ человъка на землъ, дъла, и какъ счастливъ, стократъ счастливъ тотъ, кому Богъ судитъ, какъ избраннику, оставить по себъ такія дъла, какія оставляетъ новопреставленный, для назиданія и подражанія другихъ, ближнихъ и дальнихъ покольній! Въ этомъ высшая

награда челов'тку на вемяв какъ Божіе благословеніе; все остальное—діло суда Божія на небі.

О, еслибы на сей часъ дано было инт хотя подобіе крылалатой ртчи Богослова Григорія, почтившаго высокимъ словомъ
Великаго Василія, чтобъ и мит почтить достойнымъ словомъ
мужа, достойнтйшаго слова! Прости мит, достоблаженная душа
любительница и художница крылатыхъ ртчей, если мое неокрыленное слово не сможетъ вовнестись на высоту твонхъ совершенствъ, чтобы достойно изобразить ихъ для назиданія другихъ. Простите мит и вы, любители и цтители искусства въ
словт, если моя неискусная ртчь не удовлетворитъ васъ; восиолните для себя скудость мою своими размышленіями о предметт слова, который доступенъ былъ наблюденію встяхъ насъ.
Охотно уступиль бы я это итсто на сіе время болте искусмымъ въ словт: но и мое удивленіе высокимъ совершенствамъ
почившаго и любовь къ нему нудять и меня къ слову о немъ.
Емлюсь хотя за край крылатыхъ ртчей Богослова Григорія, чтобъ
некусство его слова хотя мало отразилось и въ моей ртчи.
На землт полнаго совершенства итть и быть не можетъ. «Каж-

На землё полнаго совершенства нёть и быть не можеть. «Каждый, говорить св. Григорій, восхваляя Василія Великаго, —каждый преуспіваєть въ чемъ-нибудь своемъ, а нёкоторые и въ нёскольнихъ изъ многочисленныхъ видовъ добродітелей, но во всемъ никто не достигалъ совершенства, безъ всякаго сомивнія не достигъ никто изъ извістныхъ намъ; напротивъ того, у насътоть совершенній ній, кто успівль во многомъ или и въ одномъ пренмущественно». Приміръ высокаго совершенства во многомъ, ечень во многомъ и притомъ самомъ существенномъ въ жизни, для нашего назиданія и подражанія, мы иміли, смажемъ прямо меобинуясь, счастіе не всёмъ достающееся, иміть въ лиців новопреставленнаго учителя и отца нашего.

«Полагаю, витійствуеть св. Григорій, что всякій инфющій унь признаеть первымь для насъ благомь ученость, не только сію благородивйшую и нашу ученость (христіанскую), но и ученовть вифшнюю, которою многіе изъ христіань, по худому разумфнію, гнушаются, какъ за злохудожною». Этимъ первымъ, по мифнію велинаго богослова, благомъ жизни какъ нельзя болю быль богать дочившій учитель нашь, кому это неизвюстно! Съ юныхълють до самой смерти деутомимый труженикъ науки, ради удоб-

нвишаго пріобритенія этого блага презрившій жиогое считающееся благонъ въ жизни, отвергнувшій даже всякія, считающіяса невинными, удовольствія житойскія, всегда въ тиши чединенія какъ отшельникъ, или какъ евангельскій приточный куненъ. продавшій ради пріобрітенія одной драгоційнной жемчужины все что вивль (Мате. 13, 45-46), онь успыль такъ обогатиться ученостію, что нельвя было не дивиться ся многообъемлемости и глубина въ такомъ совершенства, въ какомъ весьма радко встричается это въ жизни. Это очевидно для всихъ какъ въ его твореніяхъ, такъ особенно въ безцівномъ руководительстві устномъ нёсколькихъ молодыхъ поколеній и учащихъ и учащихся. Эта глава была какъ бы богатъящою сокровищищей знавій, наъ которой каждый могь почерпать сколько могь и сколько хотваъ. Это особенно въ богословін во всень общирномъ его объемъ; но и во вижшией учености свъдънія его были громадны, такъ что девиться можно было ихъ развообразію в обширности; уними совыть, интрое суждение, показывавшие серіозное изученіе, могли слышать отъ него спеціалисты и такихъ отраслей знаній, которыя повидимому были далеки отъ круга его обычныхъ запятій. Да, вся эта жизнь была одною непрерывною жертвой наукъ, жертвой полною, пераздъльною, долголътнею, искрениею, и плодомъ ел было такое богатство духовнее, что такого мудраго руководителя въ делахъ науки, не обинуясь скажень, школа наша не найдеть ножеть быть долго, долго. Это-незамінимая теперь никімъ потеря нашей любимой, редной школы, и вообще нашей, еще столь юной, требующей онытного руководительства, науки богословской. Какъ евангельскій приточный кинжинкъ, онъ щедро выносиль изъ богатой совровищинцы своей учености старое и новое, и щедрою рукой предлагалъ желающимъ, кто чего хочетъ (Мате. 13, 52); кто в когда еще будеть раздавать съ такою щедростію и мудростію, въ таконъ общін?

И эта удивительная по многообъемлемости и глубинт ученость имъла не менте удивительную строгость въ направления и харантеръ. Живо следя за развитемъ науки въ западно-европейских обществахъ во всёхъ ея проявлемияхъ и направлениях, енъ долженъ былъ неизбъжно изучать и изучалъ и прайния, столь увлекательныя для многихъ, направлемия, что меобходиме

для плодотворнаго руководительства особенно молодыхъ поколъній богослововъ, въ высшей школь богословской, какъ то глубоко сознаваль и выражаль самь усопшій: но при этомь онъ сохранялъ въ полной неприкосновенности всю строгость истанно православныхъ церковныхъ убъжденій, и его непрерывный ученый трудъ до мальйшвхъ частностей быль трудъ въ полномъ смыслъ созидающій. Не могли никогда увлечь его какія-либо модныя эфемерныя иден современныя, такъ прельстительныя для многихъ; не могли поколебать его и одностороннія, повидимому глубокія, изслідованія людей, идущихъ путемъ отрицанія; его глубокій умъ, изопіренный эрудиціей многообильною и основательною, видълъ эфемерность подобныхъ модъ и односторонность этихъ изследованій, и указываль ихъ другимъ. Мы сказали, что вся его жизнь была одною непрерывною жертвой наукъ, - намъ слъдовало бы прибавить, - наукъ во славу Божію и православной церкви; это была наука церковная. Во время самыхр сптрияхр фотраненияхр кризнсовр запачной фотостовской науки, неизбъжно отражавшихся болье или менье сильно и у насъ, особенно въ высшей школъ, онъ могъ восклидать со св. Златоустомъ: «сильныя волны, жестокая буря: но я не боюсь потопленія, потому что стою на скалъ; пусть воетъ буря, пусть врятся волны, онъ начего мит не сделаютъ». И не только не оте отригания в отрига сталавания от него в другихъ. Что это ва скала? Это въ дълъ наука (кромъ личной живости и твердости въры, удивительно счастливо сочетавшейся съ научнымъ въдвијемъ) тщательное и многостороннее изучение слова Вожів, подъ строгимъ руководствомъ православной церкви, и столь же тщательное и многостороннее изучение истории самой церкви. Знавшіе его знають очень хорошо, что на все онъ спотрыль въ неложномъ свъть слова Божія; оно было м основаніемъ м руководителемъ всякаго его взгляда на все, и потому-то его убъжденія и возэрвнія были такъ втриы, такъ основательны, такъ кръпки, такъ церковны. Основанныя на этой незыблемой скаль, огражденныя этою глубокою и иногостороннею ученостью они были такая твердыня, которая не могла поколебаться при напоръ какой угодно бури, а была безопаснымъ прибъжищемъ и для другихъ. Де, этимъ первымъ благомъ жизии — ученостію онъ обладалъ не только въ обили и чистотъ, но еще въ кръпости и силь. Оттого-то вся дъятельность его имъетъ такой строго-охранительный характеръ и не поддается никакимъ уступьамъ; оттого такой полный и строгій консерватизмъ вполивоснысленный во всьхъ отношеніяхъ, и въ церковномъ и въ соціальномъ и во всякомъ. Великій урокъ всьмъ, особенно вамъ, молодое покольніе богослововъ, будущіе труженики на ноль церковной науки, надежда церкви въ въкъ прогресса, отрицанія, разрушенія, безвърія, индиферентизма, легкомысленнаго, а иногда и злоехиднаго, злоупотребленія драгоцьною наукой. Поминайте наставника вашего, глаголавшаго вамъ слово Божіе въ такой чистоть, глубинь, иногообъемлености и твердости, и подражайте ему.

Вы видите, что это-не только просто ученость, первое благо жизни, но это мудрость въ истинномъ значеніи слова, мудрость въ способъ пріобрътенія учености, мудрость въ ен направленіи, мудрость въ ея приложении. Вникая въ правственный характеръ этой учености и отвлекаясь отъ теоретическаго, ны ноженъ ясно убъдиться, что это дъйствительная мудрость, истинная. Поминте, какъ одинъ изъ премудрыхъ апостоловъ изображаетъ свойства истинной мудрости учительской, какова она есть сама въ себъ и въ обнаруженияхъ (Іак. 3, 17). Она первъе убо чиста есть: нътъ въ ней нечистыхъ элементовъ лжи, самомудрованія, эгонзиа, она чистая премудрость свыше, съ не неба, чиста какъ небо, насколько можеть быть чисто небо на земль; потомъ же мирна, то есть инфолюбива и миротворительна, и сама любить миръ и любитъ умиротворять немириое, не проявляется въ любопретельности ради любопретельности и только тогда воюеть, когда видитъ вредъ и вообще зло; кротка, то есть скроина, не ведичается, не превозносится, не гордится, не безчинствуетъ. не презираеть, во всему несовершенному, слабому относится со синсхожденіемъ, теритніемъ, любовію; благопокорлива, то-есть въ ней не только отсутствие страсти насильственно обладать другими (интеллектуальный деспотизмъ), но даже покориместь другимъ, конечно безъ вреда для себя, уступчивость тамъ конечно, гдъ не видится зла; исполнь милости и плодовь блазихь: любвеобильна и милосерда въ раздаянія потребнаго для развитія и укрѣпленія другихъ, не скупится на совътъ, наставдение, поощрение, помощь вообще, необладающимъ мудростію; не сумниния тверда въ свонхъ истинахъ до непоколебиности, и не лицемприс: всегда искренна во всёхъ своихъ мысляхъ и поступкахъ въ отношеній къ ближнимъ, не дозволяетъ никакого лукавства и лицемёрія. Таковъ начертанный апостоломъ идеэлъ истинной мудрости учительской. Распространяться ли о томъ, насколько полно осуществились въ учительской или вообще руководительной дёятельности новопреставленнаго учителя нашего эти черты истинной учительской мудрости? Мы—живые свидётели—на лицо. Самыя погрёшности и ошибки его въ сужденіяхъ о предметахъ, лицахъ, дёйствіяхъ, неизбёжныя у каждаго человёка, были искреини и искупались этою искренностію,

Чтобы достигнуть такой высокой степени совершенства въ обладанін первымъ благомъ жизни-ученостію, нужно было много труда, подвига, борьбы, вёры, силы, любви, самоотверженія; сколько-сказать пельзя: это-тайна его духа, въдомая одному только Всевъдущему, но несомивнию, очень много. Если это не головная только отвлеченная ученость, нередко безплодная, неръдко вредоносная, то она должна была сопровождаться необходимо совершенствованісмъ не только головы, но и сердца и воли, а это съ своей стороны необходимо должно было выражаться и въ дълахъ сердца и воли, независимо (если можно такъ выразиться) отъ учености. Кто премудръ и худого въ васъ, да покажеть оть добраго житія дъла своя (Іак. 3, 13). Разладъ развитой иногда и сильной головы съ сердцемъ и волей — неръдкое, къ сожалънію, явленіе, какое приходилось конечно видъть каждому изъ насъ въ жизни, а еще болье изъ книгъ; но это-одностороннее развитие головы, это въра безъ дълъ, теоретическое научное соверцание безъ соответственной деятельности. Такіе, воспользуемся выраженіемъ св. Григорія Богослова, «ничемъ не отличаются отъ одноглазыхъ, которые терпатъ большой ущербъ, когда сами смотрять, а еще большій стыдъ, когда на вихъ смотрятъ». Приспопамятный учитель нашъ былъ, употребимъ сравнение св. Григорія, зрячій на оба глаза, и притомъ дальнозоркій на оба глаза. Его візра не была безъ діль, его ученость не была головная только или отвлеченияя. Кому наъ насъ, руководимыхъ имъ, ненавъстно глубокое благочестю его, во всемъ глубокомъ общирномъ значения этого слова, съ многообразными выраженіями в плодами его? Это благочестіе и

эти дила или плоды его были выраженіемъ высокаго строя не головы только его, по и сердца и воли; голова, значить, вырабатывалась не одна, но взаимодвиственно и гармонически съ другими высшими силами, которыя взаимно помогали совершенствованію всего привнаго внутренняго или духовнаго человека. До какой степени совершенства развить быль въ немъцъльный духовный человикь, съ его сердечной и правственной по прениуществу стороны, это мы уведемъ лучше опять во свътъ слова апостольского, которое каждый наз знавшихъ усопшаго самъ можетъ приложить къ нему. Духоносивний и первоверховный апостоль, такъ глубоко изобразившій внутреннее состояніе человіка на различных стадіях вего правственной жизни, духовнаго человъка въ его совершенствъ изображаетъ такъ (Галат. 5, 22, 23): плодо духовный, или что то же-дела духовнаго человъка въ противоположность дъламъ человъка душевнаго и плотскаго-плодо духовный есть мобы, какъ основная добродетель всякаго христіанскаго совершенства, любовь безъ начатія но встить, даже іно враганть, любовь выражающаяся во иногообразныхъ и многочисленныхъ видахъ добрыхъ отношевій къ членамъ общества; радость — свътлое настроение духовное, въ которой человекъ носить въ себе сознание и уверевность въ любви къ нему Божіей (Рим. 5, 5) и милости, плодъчистоты совъсти, чувство противоположное унынію съ одной стороны н съ другой-такъ-навываемому веселому взгляду на жизнь, который такъ чуждъ, такъ противенъ былъ характеру усопшаго; мира — тихое, спокойное настроеніе духа, чувство вира съ Богомъ и съ самимъ собою и въ особенности съ ближними, водворяющее маръ и между ними; долютеривне-чувство великодушія въ отношенін къ ближнив, впадшинь въ грвь противъ него, ожидающее, когда они образумятся и сознаются въ своенъ грехв, и не взыскивающее съ нихъ и прощающее ихъ; благостьдоброта въ отношения ко всвиъ, готовая сдълать для ближняго все что только въ ен силахъ, привътливость, ласковость, любезность въ благородниятель спысль слова: милосердіе-въ отнешенін ко всінь, кто требуеть понощи, содійствія въ чень бы то на было, особенно въ отношения къ бъднымъ, немощвымъ, страждущимъ, несчастнымъ; втра-въ общирномъ свысав слова, какъ основная вибств съ любовно добродитель христанская, не

теоретическая только и отвлечения, но практическая, совровождаемая добрыми дёлами: кротость — то смиренное настроеніе сердца, по которому человікь готовь переносить всякія скорби на себі оть другихь, если таковыя случатся, а не воздавать за нихь тімь же; воздержаніе — оть всего, что несогласно съзакономь Христовымь въ пользованія земными благами, что достигается усиленною борьбой духа съ плотью, которая такь не равнодушна къ земнымь благамь. Таковы плоды духа. Какой изъ, нихь, если не въ полной по возможности, то въ высокой степени, не быль зріть во внутреннемь человікь усопшаго и не выражался многообразно и многоразлично въ діятельности его въ отношеніи къ ближнимь? Да, весь духовный человікь его быль зрітьый плодъ, совершенный въ высокой степени.

Чувствую, что преступаю и преступлю міру слова, если буду по единому изображать правственныя совершенства, выражавшіяся въ высокой жизни новопреставленнаго, и опасаюсь какъ бы онъ, любитель мёры во всемъ, кромё дёль благочестія и пріобрётенія знаній, не взыскаль за немірность слова; но не могу еще не сказать, хотя кратко, о нёкоторых высоких чертах его. Прекрасна эта пламенная любовь ко храму Божію, по которой онъ, какъ нъкогда вънчанный псалмоповъвецъ весслился о рекгинхъ ему: въ домъ Господень пойдемъ (Псал. 121, 1), по которов онъ такъ всегда заботился о благольній храма и совершающагося въ немъ богослуженія. Прекрасна эта пламенная жажда къ священнодъйствію в возможно частому пріобщенію священной трапезы, върою вселяющей въ насъ Христа, освящающаго мысли и чувства и дъйствія въ мъру нашей пріемлемости, священнодъйствію, которое совершаль онь всегда съ такимъ глубокимъ благоговъніемъ и смиреніемъ предъ тапиствомъ тапиствъ. «Прекрасно (выражусь опять словомъ Богослова) дъвство. безбрачная жизнь, вчинение съ Ангелами-существами одинокими». Прекрасно въ человъкъ, могшемъ и достойномъ занимать высшее положеніе въ перкви, это довольство скромнымъ, хотя почетнымъ положеніень, любовь къ этому положенію въ въкъ гоньбы за блескомъ и почестями вижшними; прекрасно это полное отсутствіе пскательноети для самовозвышенія, въ какомъ бы то не было видь. Прекрасна эта нестяжательность въ отношения ко всему, кромъ стяжанія мудрости и добродътели. Прекрасно это безкорыстіе, инфющее въ виду одну корысть мудрости и добродътели. Прекрасна эта благотворительность, щедро, и тайно и явно, раздающая біднымъ и немощнымъ блага и тівлесныя и духовныя. И что еще глаголю? Не достанеть ми повъствующему времени о всвуъ двлахъ его высокихъ, прекрасныхъ, благословенныхъ Вогомъ. Прекрасна наконецъ, какъ вънецъ всъхъ его соверпренствъ в благословеній на немъ Божінхъ, эта христіанская кончина живота его, безболъзненная, хотя и подготовленная и можеть быть предочещенная бользнію, не постыдная, мирная. Въруемъ и уповаемъ, что и на страшномъ судилищъ Христовъ онъ явится съ добрымъ ответомъ: ибо онг подвигом добрыма подвизася, теченіе сконча, въру соблюде, прочее соблюдается ему вписи правды, его же уготова Бого люблицимь Его (2 Тим. 4. 7-8. Івк. 1, 12). Поминайте наставника вашего, иже глагола вамь слово Божіе, и взирающе на скончаніе жительства его, подражайте впри вю-да выну будеть духь его одушевлять нашу обытель вауки, которую онъ столько любилъ, которой онъ столько првиесъ жертвъ, какъ пріятную Богу воню благочханія, для которой онъ такъ много, невамфримо много, сделаль въ теченіе продолжительнаго служения ев.

Прими, благословенная глава, малос сіе, но искреннее и чистосердечное, приношеніе словесное отъ меня, или отъ насъ, сказалъ бы я, еслибы былъ увтренъ, что мое немощное слово довольно выражаетъ наше общее чувство удивленія къ твоимъ совершенствамъ и любви къ тебъ. Прими и прости духовной скудости приносящаго, если приносимое скудно въ сравненіи съ твоимъ духовнымъ богатствомъ. Если же въ немъ есть нъчто достойное тебя, это — твой даръ. Прими и благослови насъ съ высоты неба, гдъ уповаемъ будешь ты, — благослови и помогай продолжать наше дъло духовнаго дъланія, помогай невидимо молитвами своими, благопріятными Господу, какъ всегда и встиъ намъ помогалъ и готовъ былъ помогать, когда видимо былъ съ нами. Аминь.

#### Pb4b

говоренная предъ отпъванівиъ приватъ-доцентомъ М. Д. академін В. А. Соколовымъ.

«Плачу и рыдаю, егда помышляю смерть»! «Плачу и рыдаю», потому что вижу гробъ, потому что мив хочется жить, а этотъ гробъ говоритъ мив: «земля еси и въ землю отыдеши». «Плачу и рыдаю», потому что подле гробъ вижу слезы и слышу рыданія техъ, у которыхъ этотъ гробъ отнялъ последнюю опору въжизни. «Плачу и рыдаю», потому что въ этомъ гробъ явижу не гробъ только, но и дорогой образъ того, кто во гробв. Да, не такимъ привыкли мы видеть, не такимъ желали бы мы видеть здёсь, въ храмв, нашего дорогаго отца-ректора! Но что же делать?! «Что свётлёе солнца, и то исчезаетъ, человецы же вси земля и пепелъ».

«Надъ мертвецемъ источи слезы», говоритъ премудрый, «горекъ сотвори плачъ, и рыданіе тепло, и сотвори сътованіе, яко же ему достоитъ».

Представляется мив, какъ много въковъ тому назадъ, въ предвлахъ далекаго юга, несмътныя толпы народа сопровождали въмогилу прахъ святаго еврейскаго старца, то «взыде Іосифъ погребсти отца своего: и совзыдоша съ нимъ вси раби Фараони, и старъйшины дому его, и вси старъйшины земли египетскія. И весь домъ Іосифовъ, и братія его, и весь домъ отца его, и сродницы его.... И рыдаша его рыданіемъ веліимъ и кръпкимъ зъло». Не собрались ли и мы теперь здъсь, чтобы съ рыданіемъ веліимъ проводить въ могилу дорогіе останки того, кто многимъ изъ насъ замънялъ отца!

При гробъ Гакова плакали дъти и всъ сродники его. При этомъ гробъ нътъ дътей, но не мало также сиротъ и сродниковъ, для которыхъ покейный былъ всегда самымъ заботливымъ и нъжнымъ отцемъ. Какъ орелъ собираетъ птенцовъ подъ крылья свои, такъ и онъ всегда окруженъ былъ дорогими для него сиротами, заставляя ихъ забывать все горе и нужды подъ надежнымъ покровомъ своей пъжной горячей любви.

При гробъ Іакова плакалъ и весь народъ его, который чтилъ въ немъ главу своего рода. При этомъ гробъ сотии людей, про

которыхъ покойный могъ съ полнымъ правомъ сказать: «се азъ и дъти, яже ми далъ есть Богъ». т.-е. дъти по духу, по наукъ. Већ мы родо его. Каждый изъ насъ хорошо знаетъ, съ какимъ истинно отеческимъ сочувствіемъ отамавлся покойный на всакаго рода вужду и потребность трудящейся молодежи. Заставала ли кого-либо изъ насъ житейская невзгода, къ кому обратиться? Прежде всего къ нему. И онъ, не жалъя себя, спъщилъ сдъзать все, что можно, лишь бы только помочь нуждающемуся. Нуждался ли кто въ ученомъ совътъ и указанія, къ кому обратиться? Опять къ нему. И онъ щедрою рукою раздавалъ всемъ и каждому изъ тъхъ богатыхъ сокровищъ, которычи владълъ въ преизбыткъ и которыя давали ему полное право на древнее наименованіе «палаты знаній». Чтобы представить себ'т тоть въ высшей степени отрадный характеръ отношеній, которыя установились между нимъ и его чадами по наукъ, да позволено миъ будетъ припомнить, что въ кругу трудящейся молодежи не было ему другаго имени, какъ «папаша». И это дорогое имя казалось намъ тъмъ выше и священите, что онъ заслужилъ его не правами рожденія, а высотою своихъ правственныхъ качествъ. При гробъ Ізкова плакали наконецъ и тъ, которые не принадлежали къ сынамъ Израплевымъ, всъ старъйшины земли египетскія, почитая въ немъ великаго мужа. При этомъ гробъ мы видимъмногихъ горячихъ почитателей заслугъ покойнаго, которые собрались здёсь, чтобы почтить въ немъ великаго мужа науки. Не считаемъ себя въ силахъ цфинть то, что выше силъ нашихъ, но скажемъ лишь словами премудраго: «восхвалятъ разумъ его мнози, и до въка не погибнетъ. Не отъндетъ память его, и имя его поживеть въ роды родовъ, а имя доброе лучше, неже богатство много».

Неръдко приходится слышать, что люди науки, чъмъ глубже посвящають себя ея интересамъ, тъмъ менъе становятся воспримчивыми къ обстоятельствамъ жизни, — тъмъ болъе становятся сухими и недоступными въ области чувства. Но много ли найдется такихъ, которые столько же были бы людьми науки, какъ покойный, и много ли такихъ, которыхъ вся жизнь настолько же была бы проникнута горячею, самоотвержение о любовію къ другимъ?! «Больши сея любве никто же имать», г. ворить Спаситель, «да кто душу свою положить за други своя».

А вся жизнь покойнаго была жизнію для другихъ. Я не знаю, чего бы желаль онь, чего бы просиль или добивалов лично для себя? Всю жизнь свою положиль онь за други своя, и первымъ такимъ другомъ его было то высшее училище духовнаго просвъщенія, во главъ котораго Господу угодно было его поставить. Болбе сорока леть своей жизни посвятиль онъ своей академін и до такой степени, такъ сказать, сросся съ нею, что ея интересы стали его интересами. «Съ меня доводьно послужилъ», говорилъ покойный еще несколько дней тому назадъ, и не думаю, чтобы многимъ изъ насъ выпало на долю счастіе сказать эти слова съ такою чистою совъстію, съ такимъ полнымъ сознаніемъ исполненнаго долга. Нравственное единство съ академіей проявлялось у него даже и во вившности. Какихъ трудовъ стоило напр. людямъ, его любящимъ, уговорить его, для облегченія бользин, оставить на время діла акедемін и удалиться изъ ствиъ ен. И съ какимъ наслаждениемъ возвращался онъ потомъ снова въ дорогую для его сердца обитель. Сколько лътъ собирался онъ посътить свою далекую родину, и такъ и не собрадся. Для дорогой родины онъ никакъ не могъ нокинуть, хотя на время, болве дорогой для него академін. Не хотвяв онв поквичть ее даже и со смертію. Святой патріархъ Іаковъ завіщаль сынамъ своимъ положить и прахъ свой въ земле обетованной. Последнимъ желаніемъ нашего почившаге было, чтобы его останки погребены были въ предълахъ владеній академіи, вблизи его мъста служенія. Онъ не могъ жить безъ академін, онъ ш умеръ въ ней. Но намъ-то какъ же жить теперь безъ него?! Но, что я?! «Не даждь въ печаль сердца твоего», говорить премудрый, «не забуди, нъсть-бо возвращения и ему пользы не сотвориши и себе озлобиши». А значить, еще можно пользу сетворить опу? Значить, еще можно, хотя теперь, воздать ему, по мъръ свяъ нашехъ, за все то, что онъ сдълалъ для весъ? При жизни онъ ничего не желалъ для себя. А тепорь? Ченъ ны ногли бы воздать ему? Спросить бы его самого; по овъ безмельствуетъ. «О друже, чесо ради не глаголени, якоже глаголаль еси камъ; но сеце молчише»? Не даетъ онъ напъ ответа на наши мольбы, но святая церковь его устами говорить намъ: «Зряще мя: безгласна и бездыханна предлежаща, вооплачите о вив братіе в друзи.... приндите вси любящи на и причете на посявдника пвлованіемъ.... Прошу всёхъ и молю; непрестанно молитеся о мить Христу Богу, да не низведенъ буду по грёхомъ монмъ на мёсто мученія, но да вселитъ мя, идёже свётъ животный. Вотъ его первая и послёдняя къ намъ просьба! И мы всё, любящіе его, обратимся теперь съ молитвою къ Господу Богу, чтобы Онъ упокоилъ душу его, «идёже нёсть болёзнь, ни печаль, ин возлыханіе но жизнь безконечная».

## Pt4b

произвесевномъ студентомъ М. Д. академін III курса Христофоромъ Максимовымъ при концъ отпъванія.

Миръ душъ твоей, присноваматие отче нашъ!

Еще мало, мало, еще ивсколько мгнововій-и ты, отче, достигиешь последней, конечной черты земнаго странствованія твоего; еще тольно явсколько шаговъ- и ты вступишь въ грань. положенную Всевышнить между настоящею в будущею жизнію человъка: отверстая могила приметъ тебя въ свои холодиыя объятія в болью.... уже не возвратить. Страшень даже до содроганія виутренивкъ, недовъдомыхъ глубинъ духа человъка гръщника, страшенъ такой исходъ земнаго бытія нашего! Но благословенъ Ты, Господи Царю и Вседержителю, «нарицаяй не сущая, яко сущая, рекій на море и словомъ Твониъ запечатавый бездны-, благословенъ, яко Ты, Творче и Снасителю нашъ, Твоею смертію нашу сперть пепраль еси и Твовив воскресением сущим во гробахъ животъ деровалъ есн! Ты рукою крвикою и мышцею высекою возносник человъка надъ бездною иставнія. Ты всемещнымъ, неминондущимъ словомъ Твоимъ даруенъ намъ нынъ въ виду отверстой могилы, предъ лицемъ самой смерти по малести и благодати Твеей рещи: «блажень путь въ оньже идешт», приснепанятие и достохвальне отче нашъ, блаженъ, «ико уготовася тебв ивсто упокоснія.!

Итакъ нусть же не смущается сердце наше предъ сею от-

Digitized by Google

крытою могилою в пусть она не устращаеть насъ страхомъ смертнымъ! Если для иныхъ смерть двиствительно есть смерть, то для тебя, отче нашъ, она — пріобрівтеніе. Ибо тяко глаголетъ Господь Вседержитель: «блаженя умирающій о Господі», и скорве двигнутся и преидуть чебо и вемля, нежели погибнеть одна черта ваъ этого слова Твоего, Госпеды! Ты же, присвонявание отче, и умеръ и жилъ о Гесподъ. Ибо что им увидииъ, етцы н братів, если, отвративши вворы отъ сего гроба, обратимь лице свое на весь, доселв пропленный отцемъ в учителемъ нашимъ, живненный путь, обозримъ этотъ некратий путь отъ этой последней ступени до самаго его начала. Вотъ изъ возродившей водою и духомъ купели приняла тебя, почившій отче насть, въ свои любвообильныя надра семенная школа благочестів, в родная мать твой наставница, канъ вногда бостдоваль ты съ нами, глубоко положила въ юной душт твоей стиена христіанскихъ добродътелей. Последовательно проходимые, потомъ, тобою вертограды христіанскаго ученія раскрыли теб'я все невсчислимое богатство Вёры Христовой, и ты, какъ губа, впивалъ и проникался чистыми в святыми истинами ума божественнаго. Пусть подтвердять истивность сихъ словь твои товарищи совоспитанники, пришедшіе ныив воздать тебв, ихъ дорогому незабвенному товарищу, последнее целовиніе, дабы союзь товарищества, союзъ давній и недолговременный, но крипкій и живой, не потеряль своей двиственнести, а напротивь достигь полнато совершенства и совершенной законченности здесь у гроба твоего, досточтивый отче вамъ. Наконецъ, честь и упрамение товарищей — учениковъ, ты сдвлался славою сониа учителей въ сей обители духовныхъ ученій. Въ теченіе сдва не полувіта въ семъ родъ служенія на пользу единой Св. Православной Перкви нашей, въ служения, необинуяся скажу, многотрудновъты, отче нашъ, всегда «подвигомъ добрымъ подвизалси». Сивдаемый ревностію о велицем'врионъ прохожденін отъ Геспода и выстато духовнаго начальства возложеннаго на тебя званія, ты не щадилъ для сего ни силъ, на здоровья. Вслибъ то было возножно, ты но хотвав бы и внать, что такоо отдыхв и усталость, и пуств подтвердять этя слова иногочисленный адвсь предстоищій сонив твомкъ сеслуживщевъ, — именно, что тольно быстрыни шагани съ своими предтечани тамкими бользнами приближаниваем смерть

могла и то тольке противь твоой воли и какъ бы насильно дать понять тобъ истину, оставаннуюся непонятною для тебя въ теченіе твоей некраткой жизец, истичу, что всему свое время.и время трудиться и время отдыхать, и что это время давно, давно уже пришло и для тебя. Безарьтно предапный служению ов. церкви въ ею же возложениемъ на тебя званіи, ты въ безукоривненномъ даже де ревности отправлении его полагалъ и цвль и радость и счастіе твоей жизни. Не хотвль звать ты, присмопанятие отче, «овоих» си» и инымъ, столь неръдкимъ. нынв образомъ, -- обравомъ, столь возможнымъ для тобя при твоемъ званін, ты не зналь и не хотіль знать стремленія къ ложией славћ, не пекорвал «разумъ въ послушаніе въры», не «прельщаясь тщетною философіею по стихіянь міра, а не пе Христъ», ты безпреткновенно щелъ и промель царскимъ путемъ Св. Христовой Истины, ян отставая, ни унреждая Св. Матеры нашу, Церковь православную. По сему же, единому истиниому. пути ты направляль иногое иножество твоихъ учениговъ. Но не инв, отче, не мив говорить о веливихъ заслугахъ твоихъ на пользу Св. Христовой Церкви: о нихъ засвидательствують предъ настыревачальникомъ нашимъ Господемъ Інсусомъ Христомъ архивастыри Его Церкви; я же думаю, не ошибусь, если скажу. что они уже и сказали это самымъ предстояніемъ у гроба твоего. О нихъ же возвъстять во всеуслышание всего міра православияго многочисленный сонив твоих сослуживцевъ, которые вивств съ твиъ суть и твои ученики и воспитанника. Я же съ своей стороны скажу... я могу, я долженъ сказать въ сін последнія минуты пеловавія съ тобою лешь о токъ, что не одна только строгая, неослабавающая резнесть къ исполнение твоего нолицентринаго служевія Св. Церкви украшала тебя; нотъ, святый отче вашь, ны твоя учения, какъ можетъ быть, никто больше, нивли возможность узнать и узнали, что не неиве украшали тебя и великая протость и мудрая любовь по всвив обращаминися съ тобою. Христіанское смиреніе и любвеобильная и вивсть непоблажающая дуриону и вредному синсходительность нонзгладимо ваночатаран твой образъ, твои слова и дъйствія, твой миороопытныя наставления, трой сильныя обличения, твой трогающів ув'вщемів въ сердцахъ и умахъ нашихъ. И если я предъ свив свидвтеметвовался голосовъ архинастырой Св. Цернеи и семмомъ твенкъ сослуживцевъ настинниковъ, то въ семъ последнемъ случав позвель, св. отче, не уступить имъ этого дорогаго и неотъемлемаго своего права и, какъ ученику и отъ учениковъ, ядвсь предстоящихъ и окружающить твей спертный одръ, позвель снева и снова здесь на гребъ твоемъ засвидътельствовать истину сейчасъ сказаннаго и, врощаясь съ тобою, отецъ и учитель нашъ, до онаго страннаго и славнаго свиданія воздать благодарность тебъ за твое ученіе и восинтавіе насъ въ страхъ Божіемъ, въ духъ Св. Въры и православной церкви Христовой.

Вотъ некраткій путь твой, здісь у могилы и Креста оканчивающійся и тамъ далеко, далеко—у Св. купели начавнійся! По нему ты шель «о Господі»; о Господі ме ты теперь я пришель къ концу его. А съ Господомъ и въ сіми спертиви не убочнике вла; ибо Онъ съ тобою и.... микто же, и начто же на та! Съ Господомъ и въ самомъ чревів адевомъ—«ибсть белізнь, им печаль, на воздыханіе, по живнь безнанечная»!

Итакъ, приспенамятие отче нашъ!... «благодатие и щедротами и человъколюбістъ Господа и Бога и Спяса нашего Інсуса Христа со безначальнымъ Его Отценъ и пресъятымъ и благимъ и животворащить Его Духонъ» «блаженъ путь, въ оньже идеимъ диесь. Аминь.

Въ течение сорока дней по кончинъ о. ректора ападемия, въ академия не прерывались молитленныя о вемъ воспомвиния. Студенты по паредку немеровъ ихъ жилищъ собирались ежедиенно въ 6 часовъ утра въ академическую церковь къ ранней литургин, которую, равно какъ и паннихиду послѣ нея, совершалъ не очереди одинъ изъ четверыхъ ихъ товарищей, мивющій священный санъ. Въ 9-й день, въ воскресенье 19 октабря, въ академической церкви совершалъ служеніе литургін и паннихиды высокопреосвященный Алексій, архіопископъ рязанскій, ученикъ покойнаго ректора, санъ нъкогда бывшій ректоромъ Московской академіи (1847—1853). Проповъдь произнесена была студентомъ 4-го курса Иваномъ Соколовымъ. Вскоръ послѣ сего совершалъ поминовеніе по о. ректоръ и посѣщалъ могилу его преосвященный Ни-

кодинъ опископъ скарорусскій, викарій Новгородской микрополін. такие учения поковиего. Въ 20-и донь, 30 октября дитургія и паннихида въ знадениноской церкви отслужены профессоромъ акеденін, архинендритомъ Миханлемъ съ академического братівю, пропольдь говориль привачь-доценть академін Н. И. Лебедевь. Въ 40-й день, 19 моября, въ поторый неминовеніе по о. ректор'я совиало съ двемъ кончины интрополита Филарета, литургио в панинхиду въ даврекой церкъв праведнаго Филарета, въ присутстиін мосиовскаго генераль-губернатора, князя В. А. Долгерукова и иногихъ молящихся, совершалъ преосвященный Леонидъ онисконъ динтровскій, викарій. Московской митрополін; во время пониновомия, виботь съ вменени Инцератора Александра I (19 ноябра-день его кончины), интрополита Платона (18 ноября день его тезениемитства) и митрополита Филарета, возглащаемо были и выя протејерся Алексанара. Иреповедь въ втой перква говорена просессоромъ зкаденія но канедрів остесивенно-маучной апологотики, Д. О. Голубинскить, сыномъ знановитаго прооссора оплосоон С. А. Голубинского. Въ академической цернав въ этотъ же день богослужение совершаль архимандрить Миханяв, а въ служения паннявиды приняли участие о. редакторъ «Православнаго Обозранія», свещ. П. А. Проображенскій в законоучитель межеваго института, свящ. А. Г. Молотебновъ. Проповедь говориль студенть 3-го курса Митрофанъ Муретовъ. Такъ во дни признаваемаго церковію постепеннаго восхожденія въ обитель свъта души, разръшившейся отъ тъла, душа блаженнопочившого труженика науки была папутствуеми въ своемъ пествін по Тосподу менрершвающимися тайнодійственными мовего стинивые схоон на принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной в принци в принципальной в принципальной в принципальной в принципальной ную память его. И моловіе о пень ве ограничивалось однив мъстонъ обитани его, но сколько намъ: извъстно; соверналв о неиз молене многочисленные ученики его, разсвинные по всвиъ предвазиъ написто отсчества.

ing a Richard State of

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

and the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second o

# БЕСЪДА НА ДЕВЯТЫЙ ДЕНЬ

UPONSHECENHAS CTYRESTON'S IV RYPCA ES. COROJODIMES.

Великій в славный пророкъ Илія предъ восхищеніемъ своимъ на небо жедаль уединиться и пошель въ окрестности Веендя и Іерихона. Его ближанцій спутникъ Елисей никакъ не хотвль отстать отъ него. Сыны пророческіе, узнавъ о томъ по откровенію, толпами вышля ваз этихъ городовъ, чтобъ въ последній разъ поклониться великому пророку и учителю. Радуясь ва чудесное прославление его и скорбя за свое духовное спротство, они тихо и робко спращивають у его спутника: «знаещь ли, что сегодня Господь вознесеть господина твоего надъ гдавою твоею». Елисей отвічаеть уныло: «видю, молчите». Учитель съ ученикомъ продолжаетъ путь къ Іордану. Сыны пророческіе за ними, и не спуская глазъ съ разлучающагося на въди отща и пророка, наблюдають, какъ великій чудотворець съ спутникомъ переходять чудесно воды Іордана, какъ въ огив и вихръ нонесся Илія на небо, какъ осиротелыв Елисей прославляеть его и плачеть по немь, но вдругь получаеть отгуда -горь милоть и съ нею даръ чудотвореній и духъ пророческів. Въ волненів страха в радости, какъ бы не довіряя всему видівному н слышанному, сыны пророческіе цёлые три дня ходять и отыскивають по пустынь: «не поверсь и Духъ Господень тедо Илів на какой-либо горь или долинь». Нашъ великій учитель и отець, цечально-торжественно поминаемый нами нынь, если когда, то предъ спертию своею заключиль себя въ строжаншее уединение в безмолвіе. Его ближайшіе спутники и сотрудники готовы были постоянно быть при немъ въ эти незабленные предсмертные дии, ы сыны пророческіе, какт онт самт многознаменательно назваль насъ этимъ именемъ, мы всюду искали случая, не нарудцая его уединенія, ваглянуть на него, поклониться ему. Какъ бы не варя въ неприятную невабъжность разлуки, им въ волнени и трепетв спращивали приближенных въ нему: «ужели такъ скоро Господь возпесеть его надъ главами нашими?» и-съ замиреющимъ сердцемъ слышали отъ каждаго одинъ плачевцый отвртъ: «молчите, знаю». Устремивъ на него, дражайщаго учителя и отца,

свои очи и сердца, мы, наконецъ, увидъли и узнали, какъ его чистая душа безнятежно переныя на опъ-поль бытія в понеслась на небо, оставя здёсь духовную, такъ сказать, милоть, памятники учевія и дваз. Не одни ближиїе, но и дальніе, мирная эта обитель, царствующій градъ, иногочисленные другіе грады-все потряслось, всв помянули, прославили и оплакали безивниаго. По-JOMES'S COU. BY SEKINOTOMIC TOOFSTEATS HOUSE GOUSTERN TO PROCEED, тамъ-- въ долинв вертограда, вблизи его почившихъ друзей и чадъ-твуъ же сыновъ пророческихъ,--иы не станемъ, конечно, отыскивать его тъла, какъ испали твла Илін пророческіе сыны. Но они быле счастлевы твиъ, что нашле въ новомъ пророкъ сугубъ духъ Илін. Намъ же, къ глубочаншему сожальнію, не найти, никого не найти съ такимъ даромъ мудрости, съ такимъ величенъ в силою духа, какого носителенъ и воилотителенъ быль онь, безспертный отепь и наставникь напів: намь самиль остается искать и по мере силь пріобщиться его нощиго духа. Въ избраниявахъ Вожінхъ Дукъ обитаетъ въ такой полноть, что «Господь беретъ отъ духа, име въ нихъ, и даеть его вногимъ другивъ. Что до нашего набранника Провидения, то отъ полноты его духовныхъ даровъ Госнодь можетъ взять и сообщить потребное всёмъ и каждому изъ насъ, нужно только съ нашей стороны д'ятельное стремленіе къ подражанію высокимъ качествамъ его ума и сердца.

Не намъ в при томъ въ весьма короткое время изобразить необъятныя его совершенства уиственныя и правственныя: дътскія любящія уста ногуть лить лепетать о нихъ, кое что перебирать изъ воспоминаній о немъ, которыя однакожъ весьма поучительны. Наши воспоминаній прежде всего останавливаются на томъ важномъ обстоятельствів, что блаженныя памяти наставникъ нашъ саминъ въ бозів почнетимъ великних ісрархомъ Филеретомъ поставленъ былъ во главів нашего разсадника науки— въ томъ благомъ упованія, что и по преставленіи свитителя онъ поведеть школу къ высокимъ предъуказаннымъ цілямъ: Я онъ, краса и гордость наша предъ всіми учеными учрежденіями, свято исполнять свое призваніе: высоко держаль врученное ему знамя, вобить світиль въ этомъ світилищів науки и далеко за предълави его, всімъ указываль, все направляль. устремять и созидяль съ свойственнымъ ему одному испусствомъ. Но какъ опъ

саиз: ез безгредвивного признательнество и благегоменість очнесниси къ памяти богенудраго ісрарна, вполнё проникнутьбыль его взглядами, убъжденіями и направловість, воплотиязвив, такъ сказать, въ своемъ дукі и жизви, постоянно ходильвъ его духі и св. ревности: такъ и для насъ его питомисьъ и
почитателей ими незабвеннаго отца ректора останотся навсегда
священнымъ и безсмертнымъ, его память по истяні вічною и
блажовною; его убъжденія и взгляды будуть нормою нашихъ
убъжденій и взглядовъ; его правственный духовный обликъ будеть зерпаломъ правственных совершенствъ, образцомъ для нашюй жизни и діятельности.

При той обавтельной любви, которую внушаеть себф эта дивная личность, которая невольно влечеть насъ въ себъ, заставляеть насъ идти и следовать за собою, какія именно совершенства его ввберемъ для нашего общаго подражания и соревнованія ему, ноъ какихъ нерловъ соорудимъ ому невещественный памятникь въ умахъ и сердцахъ, въ жизни и правахъ нашихъ? Большая часть черть этой богато одаренной инчности не дост...жима для насъ, большинство умственныхъ его совершенствъ выше нашего подражанія; таковы необычайныя дарованія его ума, обширивншая ученость, подвижническое самоотверженіе въ пріобратенік учености: это все или такъ называемые дары природы или исключительные таланты, посыдаемые Богомъ особымъ избранникамъ Проведвин и возвращаемые при особомъ воздвиствім свыше. Намъ остается только изумляться имъ, благоговъть предъ нами, преклоняться и благодарить за нихъ Провиденіе. Но вотъ что наиболье доступно и поучительно въ этой многообъемлющей ученой диятельности, это — направленіе, ее воодушевлявшее, цъли, ею преследуемыя. Въ настоящее время, векъ эгонзма и своекорыстныхъ разсчетовъ, на науку часто смотрятъ какъ на средство и ремесло къ пріобретенію корысти и почета; редко кто ставитъ пълію науки саму науку, еще ръже смотрятъ на служение наукъ, какъ на жертву высшимъ религиозно-правственнымъ интересамъ. Но чье служение наукъ могло быть чище, безкорыстиве и религіозно-правствениве, какъ не служеніе нашего поборника науки? Конечною цвлію его научнаго служеніи было утвержденіе и незыблимость православных в врованій и учрежденій противъ всёхъ непріязненныхъ прираженій, и воспитаніе

достойний положения в представиней православной науки и перкви Направляеное къ эпой святой цвли, оно всегда соворшалось въ такомъ духъ и направления, что отъ начала до конца было единымъ дуковнымъ подвигомъ, то, по выражению св. Григорія Нисскаго, христіанскою доброд'ятелію уна, то жертвою отъ всей чистоты сердна, благопріятною и благоугодною Господели. Частиве - его служение наукв было во превиуществу служениемъ Слову Божию. Съ дюбовию в благоговъниемъ онъ постоянно изучаль Слово Бежіе и памъ и на дому и съ церковной каседры совътоваль во всякое время моучаться въ Слевъ Божіемъ. Согласно съ ученіемъ св. отщевъ, онъ видель въ богодухновенномъ Словъ не только источникъ духовиаго познанія и просвъщенія, но и средство очищенія и освященія ума и сердца. Почитая его руководствомъ для всёхъ своихъ мыслей и сужденів, онъ основываль на немь всф свои творенія и изследованія. Онъ такъ проникся силою и благодатію Слова Божія, что его собственное слово получало пробуждающую и отреавляющую насъ силу какъ голосъ свыше. Особенно нужно скавать это о церковныхъ его поученіяхь и проповідяхь и догнатическихъ чтеніяхъ, въ которыхъ онъ изъясняль истины веры съ силою созерцанія и разсужденія, достопною великахъ отцевъ церкви. Тимъ же характеромъ благоговинаго богословствованія запечатлёны перковно-историческія изследованія этого творна церковно-исторической науки въ нашей отечественной церкви: и отъ нехъ въетъ редигіознымъ воодушелленіемъ, и они запечатлины духомъ благодатнаго помананія. Съ тимъ вийсти его служение наукъ и воспитанию было главнымъ образомъ служеніемъ молитвеннымъ и религіознымъ. Въ навівстной своей річи онъ высказаль однажды стованіе, что онъ ве можеть такъ много модиться, какъ модится монашествующая здвиняя братія что онъ больше читаетъ и разныляеть, ченъ молится. Незабвенныя эти слова суть прекрасная исповедь его благочестиваго сердца, жаждавшаго все высшихъ и высшихъ молитвенныхъ модвиговъ и темъ болье томившагося этою жаждою, чемъ болье она удовлетворялась. Не говоря уже о томъ, что при неуставныхъ богословскихъ благоговъйныхъ размышленіяхъ опъ постоянно, можно сказать, моделся умною духовною молятвомо, весь быль въ Богъ, ходвяв предъ Богомъ, кто въ его положе-

нія могъ столько еще молиться обыкновенною, вившнюю и вну-треннею молитвою и намъ подать самый назидательный примівръ? Намъ неизвістны келейные молитвенные его подвиги, но и отъ насъ не сокрыто, что какъ ръдко, при неусыпныхъ научныхъ его трудахъ, угасала у него ночью свъча (при свътъ которой возсіяваль въ этой храмнив свёть науки и потомъ свётиль вствить намъ), такъ еще ръже угасала у него лампада, во свътъ которой онъ изливалъ благочестивую свою душу предъ Богомъ, воздыхая во Господу всякую свободную минуту. Молитвенные вздохи были, кажется, единственный его отдыхъ, вми только и дышала эти благочестивая душа, въ нихъ была ся высшая отрада и услада. Говорить ли о томъ, какъ благоговъйно чтилъ онъ нашу великую мъстную святыню, великаго угодника и чу-дотворца Сергія Преподобнаго, прибъгая къ его ходатайству и благословенію во встав важных событіях нашего заведенія н поручая насъ его незримому заступничеству и нокрову? Говорить ли также о томъ, какъ искренно повергался онъ предъ Богомъ въ этомъ храмъ, съ какою радостію спъшилъ онъ сюда на церковную молитву съ нами, какъ радовался, когда храмъ наполненъ былъ нами молящимися, какъ скорбълъ при опущени нами религіозныхъ обязанностей изъ-ва школьныхъ дълъ, какъ восторгался, умилялся и преображался духомъ во время молитвы и священнодъйствій? А эта благодатная радость, которою переполнялось все его духовное существо въ свътлый Пасхальный день и которая отсевчивала на его сіяющемъ лице чемъ-то неземнымъ и умиляла насъ до глубнны души; этотъ дрожащій, взволнованный голосъ, эти струнвшіяся по всему лицу слезы, съ которыми онъ читалъ намъ молитвы предъ пріобщеніемъ Св. Таннъ или говорилъ поученіе по пріобщенін, трепеща и плача за прегръщенія юности нашей, эти трогательныя общецерковныя молитвы за опасно-больныхъ питомцевъ, которыя онъ возносилъ съ чувствами самаго ивжнаго отца — сколько подобныхъ проявленій религіозности его—самой глубокой, живой, пламенней и дівтельной! Эту-то религіозность онъ всемітрно старался возжечь и въ насъ; для религіи п религіею опъ старался вос-питывать насъ. И какое дивное сочетаніе въ этой невинной душтв ума и релягіозности, релягіозности самой разумной, осмыс-ленной, вошедшей во всю глубину жизни и полноту духа христіанства, и ума, очищеннаго, окрыленнаго и одухотвореннаго богомысліємъ и молитвою. Вотъ отъ кого поучиться-то будущимъ двятелямъ духовной науки этому дивному сочетанию научной и религіозной діятельности-особенно въ виду повсемістнаго упадка религін и господства натеріальныхъ витересовъ! О, еслибы и наше будущее служение наукъ и восинтанию было также безукоризненно, чисто и чество, стояло бы выше мелких интересовъ житейскихъ, было бы по превмуществу служениемъ Слову Божію, одушевлено было бы духомъ вёры и благочестія и въ нихъ-въ въръ и благочести поставляло бы свою жизненную цізь, находило бы высшую отраду и наслажденіе, и направлено было бы главнымъ образомъ къ возращению веры и благочестія въ себъ и другихъ! И какъ намъ не проникичться этих благодатнымъ, религіознымъ духомъ, обитавшимъ въ мудромъ наставинкъ нашемъ, какъ не нодражать научнымъ в воснитательего подвигамъ, въ которыхъ выразныся этотъ духъ но преимуществу. Подъ этимъ только условіемъ подражанія, мы будемъ достойными его учениками, наша духовная живнь будетъ плодомъ его жизни, и, по отществін его въ въчность, не прекратится духовная связь можду виъ и нами. О, да дастъ намъ Господь отъ живущаго въ немъ духа въры и благочестія!

Съ живою и пламенною религіозностію совивщался въ пекойномъ цёлый рядъ нравственныхъ совершенствъ: ею они насаждались в возращались. И что за чудный этотъ духовно-правственный обликъ его! Ни на минуту не покидала его заботливость о томъ, чтобъ быть достойнымъ сосудомъ благодати в ни словомъ ни деломъ не уронить своего достоинства. Съ колосво всяцви книжнай пресальнымъ умомъ «ухищреннымъ мудрости», соединялось детски незлобивое, младенчески-доверчивое, невинно-простодушное сердце. Несравичный мудрецъ удивительно походиль на тъхъ невинныхъ евангельскихъ дътем, о которыхъ сказалъ Спаситель: «тацъхъ бо есть царствіе небесное». Весь онъ былъ кротость, чистосердечіе, подвижническое самоотвержение, простота и смирение, въ которыхъ и заключалось истинное его величіе! И это все съ поразительною присстію отражалось во вившиемъ его видь: въ добродушиомъ привътливомъ лиць, въ величественной, но преждевременно взиожденной и убъленной съдинами фигуръ тъла, а главное въ пр-

кости в пронвцательности взора, въ которыхъ светилесь аспость совнанія и провинательность души. Этоть быстрый и проандательный взоръ, потомъ мёрность въ поступи и всёхъ движопіяхъ, постоянная обдунанность мысли и слова въ разговорю, возвышенность мысли и чувства, занятыхъ небомъ, въчностію... Всегдашиля озабоченность дилами служенія и канъ бы написанное на лицъ его ожиданіе отъ всякаго, желавшаго бесъдовать съ немъ, дела и одного только дела,-при необычанной остроте ума и ивтности слова, все обличало въ немъ крвпкую нравственную силу, глубокую сосредоточенную натуру, возвышенный благородный характеръ; все внушало къ нему безграничное уважение всякому, кто хоть въ первый разъ въ жизни видълъ его, но уважение безъ страха. Онъ быль тихъ, привътливъ, ласковъ и любовенъ, «яко Ангелъ Божій». Мы впрочемъ не усиливаемся перечислять его нравственныя доблести и вившнія обнаруженія мхъ; не станемъ говорить о его ангельской добродетели девства, свангельской и отшельнической нестяжательнести, не оставивилей по смерти начего, кром'в книжнаго стяжанія. Изъ безчисленныхъ правственныхъ его совершенствъ мы **Унажемъ** для подражанія нравственно-воспитательныя отношенія его къ намъ. Вотъ предъ нами тотъ начальствующій, который, по слову Евангелія, сділался яко всімь служай, воть тоть старвишій, который хотель быть мнійшемь изь всехь. Всякому ивъ насъ, всемъ и всегда онъ готовъ былъ служить. Ту помощь и руководство, которыя онъ оказываль намъ въ научныхъ работахъ и о ноторыхъ такъ много говорено уже было и писано,--- могутъ одвинъ только тв, которые безъ нихъ поставлены будуть въ безънсходное положение, о нихъ горько пожальють тв наши преемники, которые безъ него останутся иногда соверменно безпомощными. Въ матеріальной нужде каждому готова была бевотлежная и нередко предупредительная помощь. - Чужестранець ли какой, или сирый изъ своихъ поступаль въ пиколу,-вовхъ онъ бывало приотить, обласкаеть, ободрить участливыми распросами. Замечаль ли на чьемъ лиге мрачную скорбь, горе, - поразговорится, пораспросить, и-свытло и отрадно станеть у тебя на душь и «не исивлень оть него неотъндеши». Забольваль ин вто серьезно, -- онъ поспышить окружить больнаго такимь нъжнымь участівмь, что ролной отепь и мать угадаля бы въ номъ свои родительскія чувства. Всегданній ночти затворникъ онъ никуда такъ часто не ходиль, какъ въ нашу больницу, внося въ нее всемъ отраду и утелиение. Въ обычныхъ ого сношеніяхъ съ нами, въ разговорахъ на дому какая была простота и отвровенность и вийстй какая трегательная величественность и безпримерная любвеобильность! Откроленность заставдяла тебя раскрыть предъ нимъ всю душу; величественность, неизбежно присущая его великой благородной душе и сану внушала въ себъ безпредвльное уваженіе; любьюбильность совершенно покоряла себ'в сердца: въ его присутствів то забываешся и думаешь, что говоришь съ глазу на глазъ съ саминъ собою, то вдругъ охватываетъ тебя чувство благоговънія и наконецъ, склоняя голову предъ блатословляющею десницею, лебызаешъ ее какъ святыню, весь сгараешь любовію къ нему. Да, мы не знаемъ, чьи начальническія отношенія могуть быть болве одушевлены такою любовію, снисходящею къ каждой нуждѣ и положенію подчиненныхъ, жпвущею в вхъ печалами и радостями и вознаграждаемою взаимною ихъ любовію. — При такой любви, въ воспитательномъ вліянів его на насъ, ему не было нужды прибъгать къмърамъ устрашенія, угрозамъ и прещеніямъ, не нужно было имъть даже и излишней бдительности надвора. Правда, онъ за всемъ следниъ; все зналъ, что делалось среди насъ, но следилъ всегда тихо и незаметно, съ понечительностио друга и отца. Каждый зналь, что все ділалось здісь оть его имени, всякій ощущаять на себ'в его всепроникающую силу, чувствоваль себя въ его незримомъ присутствім и-никто не тяготился излишествомъ дозора. Въ воспитательномъ все покорающемъ вліянін его много значиль собственный примъръ его жизни, который краснорычные и убъдительные всемих словь ноучаль насъ всему доброму и возвышеннему.-- Но, главное, воснитательный строй созидала и устрояла та же любовь: извъстно, что изгъ кръпче и зиждительнъе силы, какъ сила любъи. Она тверже и устойчивие не только всихъ земныхъ, не и духовныхъ вышеестественныхъ силъ: пророчествъ, чудесъ; ее не соврушитъ на время, ни смерть. А если такъ тверда и значантельна любовь, то всякое слово и ивропріятіе, исходившее изъ его любив и нашею любовію, долженствовало быть живо в принимаемое дъйственно: оно набло сугубую жизненную свлу и сейчасъ же

перекодиле въ дело, въ жизвъ. Всич таки тверда и зиждительна любовь, то духовный и иравственный союзь, который во ими ея устанавляяся между выв и нами, долженствоваль быть также приновъ и нераздиленъ. Въ свлу этого завитнаго, священнаго союза всякое слово и намекъ его любви къ намъ вибли для насъ жарактеръ правственнаго обязательства, котораго нельзя было не исполнить. Оттого каждое слово его было для насъ завътною святынею. Наконецъ эта любовь, сродиявшая насъ съ нимъ въ духв, въ мыслякъ и сердцахъ, соединявшая насъ съ выть въ одне нравственное существо, и внушенная ею безусловная наше довъровность въ вену, -- нудила и располагала насъ въ исполнению каждаго ея маноремія, каждаго желанія, потому что это желате его было уже нашимъ собственнымъ желаніемъ, за которымъ сявдовало наше наслажденіе и блато. — Нельва сказать чтобъ эта пламенная и ревнующая о нашенъ блять любовь никогда не опрачалась, не оскорблялась, и не разражалась обличениями при виде нашихъ проступковъ и прегръшенів; но нужно было видать эти сердечныя огорченія, трогательныя обличенія и сопровождающія ихъ испреннія горькія слезы: ому отъ нашихъ преткновеній было гораздо больнёе, чёмъ намъ. И мы не знаемъ, напілась ли хоть одна черствая душа, которая при видъ столь возмущенной его правственной чистоты сама не потряслась бы всемъ существомъ, не содрогнулась бы своей преступности и, оплакавъ свое паденіе, не поспъщила бы раскаяться и исправиться. И замійчательно, что тв, которые непытали на себв подобное обращение, врвиче привязывались въ нему, и теперь, во дни нашего общаго спротства, болве другихъ чувствуютъ тяжесть и незамънимость потери.- Нужно ли говорить какъ много будетъ значить въ ожидающемъ насъ служенін воспитанію дітей эта чудесная сила любви, всецібло жертвующей собою для блага другихъ, помогающей имъ правственно в матеріально, утвинающей, ободряющей и ласкающей ихъ, живущей иль скорбими и радостими, поучающей ихъ всикому добру собственнымъ принфремъ жизни и въ воопитательномъ своомъ вліянім опирающейся на міры кроткія, предотвращающія и только въ крайнихъ случаяхъ на устрашающія и карающія, вваконець растворяющей обличения в наказания собственными соврушениями и сураданияму? Въ отой-то чудной силв любви и

ваключается вся тайна обаднія нашего на других, весь усийкъ воспитательнаго влідвія.—Въ печальное нишиное вреня оснудінія истинной любви, какъ не пезаботиться нашь объ усвоенія себів того прешебыточествующаго духа любви, которынь украсиль Господь почившаго! Соединися съ нишь вообще духень вібры, молитвы, богомыслія и любви и какъ здісь опъ быль отдемь всёхъ насъ, такъ будеть предстателемь нашинь предъ Отдемъ Небеснымъ.

Свёти намъ, великій учитель, свётемъ вёры и теплотою любви возгрёвай въ насъ духъ мелитвы и любви, котерый ты веспламеннать въ насъ вдёсь. Мы вёруемъ и уповаемъ, что «сватые и пресвётлые Ангелы», къ которымъ въ мынёмный день иредстала твоя чистая дуны, принутъ ее въ гериія свои ебители, что въ сообществё унныкъ силъ, пламенныхъ Херувиновъ и во свётё лица Божія твой превыспренній умъ проникаеть въ вйвыя педовёдомых прежде области вёдёнія, что изменяю любащій духъ твой еще болёе воспылаеть любовію. Даждь же намъ отъ твоего сугубо просвётляемаго и очищаемаго духаі просвёщай и освящай насъ съ высоти горимго міра, какъ ты свётиль и путеводиль мамъ здёсь. Амень.

# C A O B O

въ 20-й день произнесенное приватъ-дощентомъ Н. И. Лебедевымъ.

Стяжите любовь, яже есть соузь совершенства (Кол. 3, 14).

Не съ темъ предстею я теперь предъ вани, благочестимие слушатели, чтобы неискуснымъ словомъ менмъ вызвать заще воспоминание о почившемъ и мебудить васъ почить не дестененству памить его. Присутствие ваще въ прави Болиемъ воказиваетъ, что вы его поминете; да въдь и нельед его забыть. Съмель, имъ постянныя, необходимо должны расти и принесить пледъ. При очень многихъ попросахъ богословия и истерия, вы, не необходимости, вспемянете о немъ, читая его труды. Неребарите

большую часть кинга ва библіотокі: вы часто встрічите тапа завътку, опровержение или подтверждение высли, одължиные имъ. Дукъ его живъ въ нашенъ училицъ; все дишетъ его унонъ, ofeadymedacts ofo miche; ornals hamma's banatie, basemesia очношенія—все это носить следы его вліянія, такь что еслибы мы и закотъли, мы все ме не нежемь его забыть. Великів нерукотворный памитникъ воздвигъ онъ себъ и не заростеть къ нему наша тропа. Память праведника чествуется похвалами. Высокія доблести почившаго, выставляеныя въ словів, выражають нашу благодарность за доблестную жизнь и вызывають скорбь и печаль по невознаградимов утрата еге. И не съ этою палію являюсь въ вамъ вынё съ словомъ мониъ. Перновные ветін уже ранве изобразили вамъ высокія духовныя совершенства почивприсо, которыя вы знасте и по собственнему личному опыту. Искренияя ваша скорбь не почившень не тельно не требуеть возбужденія, но необходимо ее умірять. Правда, не было бы ни **излишникъ, ни неизондательнымъ снова возставовать предъ** вами образъ усопшаго. Какъ дитя не устаетъ лепетать имя матери, такъ и мы, върослыя івти новопроставленняго, по устанемъ и не отяготимся, слыша о своемъ отив. Вы знаете, какъ часто и долго спотрямъ мы на изображения дорогихъ для насъ, во удалившихся отъ васъ существъ, и ченъ больше разсматриваемъ дорогія черты, тінь больше смотріть на нехъ хочется. Съ пругой стороны-продолжительная жизнь нашего отца и учителя и его многообразная дългельность — текей неисчеривеный предметь, о которонь межно написать нъскольно не словь, а книгъ. Но мив болве упредымъ кажется спросить теперь, какими средствами, накомъ путемъ достагъ почивнай той высоты духовныхъ совершенствъ, которынъ вы такъ наумлюемся, и которыхъ ны не ноженъ доститнуть даже и частицы, несмотря на все наше желаліе?

Трудная это задача. И не ожидайте отъ меня, чтобы я слабыми силами можи могъ моветановить передъ вами процессъ развития высокой думи до того совершенства, но которому оба можеть быть мазрана совокупностью (соувъ) совершенствъ. Не только скрытая жизнь души почившаго нашь неизриства, но и вибшија условія ем развитія мы знаемъ мало. Не будеть ли поэтому самоминтельно и горделиро принциать на себя непосильный трудъ?

Digitized by Google

Не наше слабое слове, изкъ, немъ егитить на загрудняющі пасъ вопросъ нощнее слево апестола:

«Стяжате дюбем», яже есть соузъ совершенств». Полятно вполив для нашего ума, что любовь есть основа севершенства правственнаго въ твономъ смысле (Рям. XIII, 10). Но почившене этомо только стороном своего высекаге духовнаго существа представляль давно певиданное явленіе. Не менве поражаеть я многообъемленость и совершенство его вознавів,—сосра, совершенно отличная отъ правственной. Неумеля чисте вравственное чувство любан и въ сосра незнавія также источникь совершенства, какъ и въ области правственности? Отвъть на это межно дать только утвердительный. Этой именно любан, составлявный основу и внутренное, существенное содершаніе его вравственнаго существа, нечивній обладиъ быль в высотою своею духовнаго просващенія и совершенствомъ своего познавія.

Остановнися же мыслію, высокопросовиценные слушетели, на этомъ помятіи о любов, накъ условія северинества невнавія.

Накто, конечно, не станеть отринать, что вюбовь, беззавътная в безкорыстная, къ знанио-есть самое высшее в надеживание побуждение въ иногообъемлености и совержиенству знавия. За исключеність любви къ знанію — въ симсяв знанія паччиваго нобужденіями къ научной деятельности ногуть быть или жоланіе славы, навъстности, нопулярности, или стремленіе къ обогащенію; а иметда научная двятельность бываеть просте средствомъ существованія. Нелька отрицать, что и эти побужденія приводять иногда из хорошимъ и важнымь пручнымь пріобрітеніанъ. Но ени не заставляють человіна стрениться къ внутреннему совершенству нознанія. Ученая слава часто пріобрітается не дъяствительным дестониствомъ повизваемаго, а сообщеність того, что правится. Разработываеная подъ этимъ побужденіемъ, наука ставится подъ вліяніе расположеній и вкусовъ нассы, котя бы и ученой, а внутрение ся достоинство не меобходиности остается при этомъ въ таки. О стремления въ обогащению, какъ побуждения къ внанию, едрали нужно и говорить. Научная двятельность твиъ особенно и благородиа, что сва очень не благодарна, за неключениемъ твлъ сферъ науки, которыя нивить непосредственное житойское приложение. А сели дъяствихельно иногіе пріобримоть себи средства существованія

начиными прудонъ, во это по большей части случается только подъ условіємь любви къ наумь. Не сустное жаланіе славы, не строилонію на обогощению провородить волинія научныя отпрытія, а самоотверженіе въ подьку наука, любовь къ ней. Побудить ли слава или богатотво уделяться на правый свиорь и жить COCHE ALLONS, HORE BOCTOMBHOM CHACHOCTHO ABRESTACE MESSES OTS колода и голода,---или въ раскаленную южимо солицемъ стень СЪ ПОСТОДНИОЙ ОПАСНОСТЬЮ ПОТОВОТЬ ЖВЕВЬ ОТВ ЗНОЯ И ЖАЖВЫ? Что нобуждаетъ научнаго дъятеля перевосить бури меря, пере-MTHM EXPMARA, ORACHOGTE OTT SPEDOR H RECIEF DE MÉCTAIE INмихъ? Что заставляетъ человёка, достойнаго по свениъ духовныть дарамъ замать высокое место среди людей и именощаго право на богатую жизнь и ея удовельствія, запереться въ сырей и гравной комнать съ своими книгами, и больному и бъдномуумереть въ обществонной больший, не оставить инчего собв даже на погребение 1)? Подобная же дюбевь из познавию отличала и почивичаго. Никогла не искаль онъ ученой славы-и если MMA OFO TAKE SHAMSHHTO, TO TOLLEG HOTOMY, TO HE MOMET'S YKрыться городъ, стоящій на верху горы и світвленивь не можеть не оветить (Ме. V, 14, 15). Онъ отказался для знанія отъ ра-LOCTOR METORGERY. E COMORMAN, OTO BUCKETO, TOWN OND SAHEнавъ, общественного положения и челевка превель въ 4-къ стввахъ, съ своими кинтами, оставляя ихъ только для богослужения наи по крайней надобности. Въ этой его аюбая къ наукъ, беззавътной и безкорыстией преданности ей и нужно искать не телько всточных иногообъемиемости и северименства его личнаго анамія, но в причниу его глубокаго вліянія на возбужденіе этой любы въ другахъ. Особенно сильне действоваль онъ этею безпорыстном и всеквлом любевію въ знавію на веноместве. Его громадная ученость удиваная, его заслуги всемяни къ нему уважение, дебродётеля его заставляли вёрить въ его святость, no sto ocodenno aprejerazo er meny mnomenetro, tera sto unosво указавиая нами черта. Вы, вёроятно, поините, съ какими MICCIONE DOS MIS DELLOCATA SOL COMPREDIR. CRED MOTTRAL MIS O достижени самой высшей степени знанів, каное только возможно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ этомъ наобращения я расумию друга и сотруднява почнышаго К. И. Невоструева.



ври средствахъ выскваге учебнаго заведенія. Мы готовы были и ва липени... Здвоь встричаль нась нашь будуний учитель и не разрушаль нашей меты, но примиронь своего самоотверженияго служенія внанію ноддерживаль ва нась увіронность, что и нашь идовль знами можеть быть достигнуть. Умерь онь теперь... и BEECTS C'S STEEL, MORNO CRASATA, NO OBSCARCE BEACTE DE MOSTEческое преувеличение, спрымась наша путеводная зайзда и померкла слава и краса нашей alma mater... Не дерегой пракъ усопшаго велалоко отъ васъ... Онъ положенъ на ийств ваникъ прогудовъ. И вотъ, когда утовления продолжительной работой голова потребуеть движения и овъжаго воздуха: выходите въ оадъ, а летомъ убиранте дестани место его погребения. Видъ MOLETIM Betweele Hotsemerts sinche a sange tolle ser? Hobleo онеого съ продолжению ваших трудовъ, а укращение мегили учителя равовьеть саныя высскія, свымя выжилы и благородиййния струны вашей души.

Досель мысль вена, спредвия значене любы въ дъл нознанія, окольния, такъ сказать, только не поверинести предвета, указывая визинее отпошеніе любья къ повнанію, какъ побукденія къ вену. Изъ предверія храма войдень теперь въ самый храмъ и ны увидинъ, какъ и самые предметы пристіанскаго пезнанія не мегуть быть перяты неми безъ любен. Мы остановнися только на техъ предметахъ, изученіе конхъ сеставляло превнущественную слезу иногоученаго нокойнаго: на ботовъдънія в изученія судебъ паретва Божія на земль.

Слова Спасители суть духъ и мини (leau. Vi, 63). Проповида апостоловъ состояла не въ убидительныхъ словать человъческой мудрости, но въ явлени духа и силы (1 Кор. II, 4). Знание и жизнъ въ вристанстви нераздъльны. Знание для того, чтобы быть живненимиъ, должно быть не результатовъ одлого только разсудечняго усвесијя, а живато внутреничто опыта. И осли ено чаннъ иненно образонъ усвесно, то оно не мощеть уже не прозалитьон и въ осотийнотренной практической двичельности. Гришный ченовить, въ склу свеей гриновичени къ Богу, пріобщается ему въ установленныхъ въ церкви таниствать и чувствусть, что внутренное брейя в глеота чанъ, бы сияты съ него, что долгъ его передъ требованіми правды и добра, въ немъ

самомъ лемациим, по ниъ осворбиенными, упличенъ, что за него . примесена жертва. Такъ заплетов пенятю испупления. Монно COGTABUTA COST MONSTIO OST MCRYURORIM HEB RUMPE, NO DTO DO будеть встинное, жинненое знаше, которое и не будеть вортому сопровождеться въ жизни нивании последстивни. Безконечно оскорбленныя вранда и дебро въ дина Бога требують безконечнаго удовлетворены, которое ножеть дать телько безпонечный же Богъ. Для холодиаго ума вдёсь является противорёчіе в разумемъ идея некупленія не можеть быть успосна. Но сна усроветса и вов ведоумвия разрышаются при представлении безгравичной и безконочной любви, для ноторой не составляеть противорвчія принести и бесконсчимо жертву. Внутропий жазненный опыть и любовь, какъ источникъ христіанскаго повнація, имвють силу не только по отношению къ практическимъ вопресамъ христіянства, но и въ тънъ, которые принято считать отвлеченными. Такиво напр. общее повятие с Богв и отношении его къ миру. Предметь этоть во всё времена быль самымь существеннымь предметемъ онлосооского богоправанія и особенность встав вообще рашеній его, какъ древника, такъ и повыка, сестему вообще въ томъ, что понятіе о Богъ являлось именно только мертвынъ, отвлеченныт ностросність уна, а отношевіс Бога къ міру понималось или какь полное отрицаніе этого отношенія, нан какъ слівніе Бога и міра. Христівнопое понатіе о Бегь то, что онъ мебы есть (1 Ioan. IV, 7, 16). Какъ же ны ножень теперь не только узвать, но и ввутрениемъ опытомъ, такъ сказать, навъдать это нонятіе, какъ не развитіемъ въ самихъ себв чувства любви? Мы не вивле бы некакого представлевія о радости напр., когда бы увидъли выражение ея въ другомъ, еслибы сами не испытывали радости. Точно также только внутренний опыть, развитие въ самихъ себв любви дасть намъ пенатие о Богв, который есть любовь; и чёмъ выше, чёмъ разносторовиве будеть наша любовь и ея приложенія, тэмъ легче намъ возмежно будеть представить любовь безконечную, безгреничную, которая для насъ недоступна. Интая и развивая въ себъ любовь, человъкъ совершаетъ дъятельность, нодобную той, которая составляетъ существениващее выражение божественной жизни. Поэтемуто ничто и не поставляеть человъка въ такую близость къ Богу, вичто такъ не единить съ нимъ, какъ любовь. «Любяй Мя»,

говорить Спаситоль, «воемнобиен'я будоть Отпоить Мониз и Авъ весьноблю его и явлюся ену Санъ» (loan. XIV, 21). И въ другонъ наста говорить Госнодь: «нь нену» (на любащему) «нріндемъ и обитель у него сотворимъ» (Ioan. XIV, 23). «Пребываяй въ любви, въ Боев пребываеть, и Вогь въ пень пребываетъ-(1 Ioan. IV, 16). Познавіє Бога, велідствіє внутренняго ощущенія его дійствія на нась, его близости къ немъ, какъ плодъ любви въ Богу, и будеть твиъ, истивно христанскивъ, а не разсудочнымъ, мертвымъ, представленіемъ живаго Вога. «Всякъ любай отъ Бого рожденъ есть, и знаетъ Бога, а не любай не посия Бога» (1 Ioan. IV, 7). Точно тоже начало любви лежить и въ основани очношени Бога из міру. Бега есть Отена небесныв, покущійся не только о разумныхъ существахъ, не н е малыхъ птичкахъ (Ме. VI, 26; X, 29). Нужие обладать эъ высшей стенени тонко развитымъ чувствемъ любви, чтобы усвоить и сдвиать въ дунів овоей живненнымъ такое повите о Богв. Пестроеція человіческой мысли, вапутывающія унь на противорів-- отвигоном и отвигономено віношовто віновироно и конечнаго разрішаются онять въ релитіозно-правственной области, въ представленін Вога, какъ любви, какъ небеснаго Отца. Еслибы нужно было после звторитета божественнаго обращаться еще из какимъ нибудь другимъ, то и могъ бы наноминть вамъ объ одномъ нав величайщих в гоніовъ человічества, который выводиль религіозную истину изъ правственных требованій разумных существъ, хотя мы и не можемъ раздвлять всвхъ крайностей его воварвијя. Наиз кажется, что вменно такое жизненное усвоенје содержанія христіанства, причемъ нознаніе его являлось слідствіемъ внутренняго опыта, и давало почившему необыкновенную силу убъждения въ истинахъ христіанства и силу его слову, -кая смирреруяв в ондем опоррянияв стыб ожу октом он водотоя валомъ (1 Кор. XIII, 1). Полная гармонія умственнаго в религіозно-правственнаго, равновітся силь, при одинаково совершенномъ развитін умственной и нрагственной стороны воть, намъ кажется, въ чемъ состоитъ тайна необыкновенной высоты в. такъ сказать, пъльности души почившаго и силы его вліявія.

Другимъ преимущественнымъ предметемъ занятій почившаго было изученіе исторіи парства Вожія на землъ.

Изучение судобъ человъчества-это не изучение мертвой фи-

зической природы. Если такъ им встрочением съ мертными предмотами, то эдбов или инбомъ дбло съ людьии, бывшими живыми. Итъ высле и действія, ихъ радости и страданія, воликія действія и низкія, дурныя и хороппя—все это составляєть предметь научающаго судьбу челов'вчества. Уже въ сащонъ стренления язучать прошедшее человічества лежить широкое чувство люби къ нему, чувство, не которому дереги для насъ все даме мелейпня проявленія человіческой высле в діятельности. Но такъ какъ исторія имбеть діло от мірово обободнымь и правственнымъ, то и трудно въ ряду наукъ найти другую, въ которой бы сильные отражалась собственная личность изслыдователя, чыть всторія. Скольно бы ни говорили о безиристрастиомъ изученія исторін, оно на самонъ дълъ никогда такинъ не бываеть. Собственные религоваме, правственные и нелитическіе идеалы изследователя, даже его простыя симпатін в антипатів отражаются на историческомъ изследованін и придають ему своеобразный цъбтъ. Возьменъ для примъра исторію христіанства. Неодинаково напишуть ее православный, протестанть и католикь. Простая нелюбовь къ извъстному народу (не накъ послъдствіе изученія его исторіи) заставляеть изследователя не видеть въ исторіи такого народа инчего свътлаго; личности, считающіяся народными геролии, развиниваются: вийсто самоотверженнаго народнаго вожда, пригламающаго продать за оточество жень и детей, является нечестный человъкъ, пользующійся народнымъ бъдствіемъ для собственнаго обогащенія; вивсто героя—князя, раненаго въ битвъ за въру и отечество, является трусъ, скрывающійся во время битвы нодъ деревомъ. Судъ историческій требуетъ такой же точно любов къ человъчеству, какъ в судъ обыкновенный; для того, чтобы быть безпристрастнымъ, нужно умъть правильно судить о другъ и врагъ и о послъднемъ съ возможно большею синсходительностію. Такить обравомъ безпристрастіе историческое условливается щирокою любовію къ людямъ, несмотря на различе ихъ въры, національности и т. д. Нужно быть самому благороднымъ, чтобы понять благородное дъвствіе, иначе исторія превратится въ игру страстей, своекорыстія, нивостей. Для доказательства этой мысли я могь бы указать на извёстивищихъ современныхъ философовъ, которые, при стромление сдвяать исторію наукой ноложительной, все же

требують ота несавдующего судьбу человичества высекаго проссменнаго развиты. Высекая духовная мудроснь почившего, его любовь из людямь произвели: то, что из сущениях объ исторических людямь и событакт она эссгда воздаваль всимь дожнее. Онъ не скрываль отъ себя темпыкъ сторонъ даже таких учрежденій, которымь онъ сочумствоваль; не скрываль онь и достоимствъ разночныслящихъ и ниемыслещихъ. Премо въ глаза сметрвиъ онъ исторической правдё и нивогда не боялся св. Чувство любан из людямъ и вёра въ ихъ достоинство пебумдали его неходить нокру Божію и тамъ, гдё другой просметръль бы ес.

Будучи въ высшей степени унбреннымъ въ своихъ сужденіяхъ объ отступивших отъ чистоты въры, починий въ тоже время въ своихъ историческихъ трудахъ отличался самою горячею любовію къ православной церкви и глубокою вірою въ ночивающую на ней благодать Св. Духа. Лица и событів прошединагоникогда не были для него тольке простыми предметами учетвеннаге изучения. Велиніе дватели православія и постелнисе тержество истивы среди борьбы, смуть и волненій служвля для. него живыми доказательствами благодати Божіей, почивающей въ церкви. Любовь къ Богу побуждала его следить за провыелительною д'явтельностію Его въ церкви. Лица исторіи—святые мужи древности-разсматриваемы были имъ какъ органы благодати Св. Духа, воихъ дванія должны служить постоявнымъ образменъ для върующихъ. До какой степени тъсно родинися онъ дущею съ предметами своихъ изследованій — это доказываетъ собственная его личность. Жизнь его въ такой степени представляеть выдающееся явленіе среди современной жазни, что для отысканія ей подобія, мысль какъ-то невольно обраніается къ давно минувшимъ временамъ съдой старины, когда жили и дъйствовали Асанасій, Василій, Григорій, усвоившіе себъ, какъ н почный, всв совровища вившией мудрости и посвятивные нав Христу, отказавшиеся для Него ота высших житейскихъ удовольствій и печестей. Такъ благогов'яйная любовь къ созерцанію путей промысла Божія въ царстві Божіемъ в къ Святымъ Божіниъ, канъ носителямъ благодати Св. Духа, заставлявшая почившаго смотръть на дъло историческаго изучения, какъ на дъло священное, - воть причина высокаго совершенства его истораческихъ трудовъ.

Апостоль запов'вдуеть, благочестивые слушатели, подражать наставникамъ нашимъ (Евр. XIII, 7). Почившій своєю жизнію и д'вятельностію представиль намъ живей прим'връ оправданія словь того же апостола о любви, какъ средств'в достигнуть вс'вми нами желаемаго и вс'вми искомаго совершенства. Онъ зав'вщаль намъ любовь къ Богу, къ церкви, къ людямъ, къ знанію. Подражая ему въ этомъ, мы сплетемъ самый лучшій в'внокъ на могилу его и воздвигнемъ ему самый лучшій нерукотворный памятивкъ. Аминь.

## CJOBO

ВЪ ДЕНЬ ГОДИЧНАГО ПОМИНОВЕНІЯ МИТРОПОЛИТА ФИЛАРЕТА И ВЪ СО-РОКОВОЙ ДЕНЬ ПО КОНЧИНВ О. РЕКТОРА МОСК. ДУХ. АКАДЕМІИ ПРОТОІЕРЕЯ АЛЕКСАНДРА ВАСИЛЬЕВИЧА ГОРСКАГО, ПРОИЗНЕСЕННОЕ ВЪ АКАДЕМИЧЕ-СКОЙ ЦЕРКВИ СТУДЕНТОМЪ III КУРСА М. МУРЕТОВЫМЪ.

Почи духь Иліи на Елиссеи (4 Цар. 2, 15).

Если эти слова вызывають въ нашемъ умъ образъ пророка, сильнаго словомъ и дёломъ, и его великаго ученика, то память о нашемъ возлюбленномъ отцъ, въ настоящій день въ особенности, невольно уносить нашу мысль къ великому іерарху церкви русской-Филарету и его отношеніямъ къ его приснопамятному питомпу. Если ученикъ великаго пророка, при трогательной разлукт съ любимымъ наставникомъ, просилъ у него: «да будетъ убо духъ, иже въ тебъ, сугубъ во мнъ (4 Цар. 2, 9), и вийсти съ милотью дийствительно получиль этоть духь, то духъ великаго і рарха остинять мысли и действія въ Бозт почившаго отца нашего и былъ для него всегдашнимъ, достойнымъ подражанія, образцомъ и руководителемъ. Подъ вѣяніемъ этого духа воспитались обширныя умственныя дарованія покойнаго, и мудрость достойнъйшаго ученика всегда во смиреніи преклонялась предъ великимъ умомъ великаго учителя и съ готовностію отдадавалась его руководству. Этотъ духъ учителя руководствовалъ ученика въ его въръ, его учительствъ, его богословствования,

ревнести о православіи и наконець — въ частной жизни и ученькіх работахъ. И великій архапастирь, вида въ своемъ питонцій отраженіе могучить силь своего духа, отвічаль ему полнею взаничестію любви и учаженія. Если по везинествіи Иліп на небе его духь почиль на Елисев, то и смерть велишкго архиняєтиря сеединила съ намъ его ученька еще боліве тістький духевними узани. Въ глубимі своей души, какъ дерогую святыню, храниль онъ слова и мысля великаго учители; до посліднихъ минуть его жизни они составляли для него предметь самыхъ отрадныхъ воспоминаній и домашнихъ бесіздъ съ другими. Какъ ученики Елисея, изумленные великостію его діла, сказали: «почи духъ Иліпнъ на Елисея», и мы, какъ питомцы нашего незабвеннаго наставника, скажемъ: духъ великаго ісрарха церкви русской почиль на его великойъ и достойнійшемъ ученикь.

Что же это за духъ? Въ чемъ проявился онъ и какіе плоды его? То—духъ глубоваго убъжденія въ истинъ Христа, духъ пламенной ревности о православін; духъ благодатнаго и сильнаго слова учительскаго; духъ подвижничества и высокой чистоты нравственной.

Педъ възніемъ духа велякаго архипастыря общирныя дарованія приснопамятнаго отца нашего, его неимовърные подвиги научныхъ трудовъ и изысканій истины сосредоточены были около Того, кто сказаль о себъ: «Азъ есмь путь и истина и животъ-(Іоан. 14, 6). Христосъ для обоихъ учителей въры былъ единственной безусловной, достойною полнато самоотверженія, истиной. Онъ быль свётомъ, направлявшимъ и освёщавшимъ всё научные труды и работы ихъ; въ Немъ одномъ видъли они единственный, надежный путь къ постижению истины. Не отрицая такъ-называемыхъ наукъ свътскихъ, обладая большими познаніями въ нихъ, они однако же видбли въ этомъ только полготовку въ постижению и уразумънию истинъ божественныхъ, въ наукв объ Искупитель міра и въчной жизни человька. Пытливый умъ Филарета, посвятившаго всю жизнь свою изучению и проповеданию божественнаго слова и премудрости, обогащенъ быль сведениями и въ другихъ наукахъ; любовнательность по--Руви симиново ста ото вледа отошви брто стобиновичения научнымъ трудамъ историческимъ, къ обогащению себя сведениями наз начев философских и даже нь такинь областянь ведемія, которыя, повидимому, были очень далеки отъ его обычныхъ занятій. Но какъ въ жизни почимизго архипастыря и учителя онъ выдълъ, что отъ первыхъ дней и до послъднихъ она была проникнута одною глубокою религіозною мыслію и чувствоиз» такъ и самъ всю жизнь свою и познанія направляль къ одной цъли — къ одной истинъ — Христу». «Великіе отцы, говориль онъ предъ многочисленнымъ собраніемъ людей науки, оставившіе въ своихъ писаніяхъ образъ въры и раскрывшіе догматы богословія, не почитали для себя униженіемъ заниматься и вопросами первоначального обучения и классическимъ образованиемъ, все провикая одною христіанскою мыслію. Но все сіе научивъ, продолжаеть онъ, какъ бы о себъ, словами Никовула, предамъ мысль ною божественному, буду изследовать преврасныя Его заповеди, торжественно восходить въ свъту и божественныя внушенія, кінму міриломъ жизни «чтобы, и. домощникомъ и сопутникомъ в вождемъ нибя Христа, съ сладкими надеждами вознестись миб отсюда». И «эвотъ идеалъ высшаго образованія, начертанный руром мудраго богослова» 1), старался осуществить, по образцу. своего учителя, нашь мудрый поконный отецъ.

Съ ревностію древняго пророка наравльскаго архипастырь Филаретъ неусыпно охраняль чистоту и неприкосновенность прапославія отъ вторженія въ церковь русскую неправославныхъ выслей. «Содійствуя распространенію и утвержденію здраваго ученія віры, говориль о немъ нашъ приснопамятный отець, надлежало ему в отстранять навіваемыя духомъ времени внушенія неправомыслія. Являлись ли искушенія самообольщеннаго мудрованія проложить какіе-то свои пути ко внутреннему соединенію съ Богомъ, помимо царскаго пути, указуемаго церковію; являлось ли суемудрое желавіе отрицать все тавнственное и сверхъемію, ваятое съ приміра чуждаго, заковать духъ віры въ мертым формы и такить образомъ всякое движеніе богословствующей мысли сділать невозможнымъ: бдительный взоръ пастырябогослова строго обличаль уклоненія отъ истины православія».

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ ръчи А. В. Горскаго, произнесенной во время празднованія зобилея м. д. академін въ 1864 г.

Такъ понямалъ и цвимъ почявшій отецъ нашъ духъ строгой ревности архипастыря по въръ православной и самъ усвоилъ себъ этотъ духъ своего учителя въ той же ивръ и полнотъ. И твиъ большее значение нивла эта ревность, чвиъ выше и важнъе было призвание и назначение въбремныхъ его попечениямъ будущихъ учителей вёры. Глубокое убёжденіе обонхъ учителей въры въ истинъ православія побуждало ихъ строго охранять чистоту и пеприкосновенность его учрежденій въ спошеніяхъ съ другими христіанскими обществами. Глубокое изученіе его духа и характера охраняли ихъ съ одной стороны отъ чрезиврной требовальности по отношению ко всему инославному, а съ другой и отъ излишней уступнивости поспышнаго увлечения жеданнымъ миромъ и единеніемъ всего христіанскаго міра. Это глубокое пониманіе духа и силы православія выражалось наконець въ любви великаго ісрарха и его ученика къ православному обряду и богослужению. Если, по словамъ почившаго отда нашего 3), «благоленіе сватыхъ храмовъ было отрадой души Филарета, если особенное внимание его было обращено на достойное присутствія Божія хожденіе въ храм'в и священнод виствіе служителей олгаря», если минуты благоговъйнаго священнодъйствія онъ считалъ самыми отрадивишими минутами своей жизни, то мы были также свидътелями и очевидцами того, какъ глубокая назидательность и трогательность нашего богослуженія вдохновдали взоръ и ръчи незабвеннаго старда, какое глубокое впечатлъніе производило на присутствовавшихъ каждое священнодъйствіе его и какимъ въяло оно благодатнымъ вдохневеніемъ.

Если духъ великаго пророка, почившій на его ученик Елисей, обнаруживался въ силь и властительности богодухновенной рычи древняго ревнителя ветхозавётной выры, въ его ревностномъ служеніи слову Ісговы, то по истинь въ великомъ святитель церкви русской нашъ покойный отецъ имълъ высокій образецъ достойныйшаго служителя Слова. Любовь учителя-архипастыря къ Слову Божію, какъ неизслиаемому источнику глубокихъ мыслей и сильнаго слова, жила въ сердце его достойныйшаго ученика до последнихъ минутъ его жизни; едва ли былъ коть одинъ день, въ который онъ не посвищалъ бы себя бла-

<sup>2)</sup> Изъ надгробнаго слова А. В. Горскаго митрололяту Филарету.



тоговъйному чтенію сокровищницы божественныхъ словесь и мудрости. Воспитавъ силу своего слова глубокимъ изученіемъ богодухновенныхъ писаній, оба учителя візры были способны глубоко понимать духъ и силу слова тёхъ великихъ витій первенствующей церкви, которые образовались и воспитались подъ руководствомъ того же начала и даръ своего красноръчія въ изобилін почерпали изъ того же источника. Воспитанная чтеніемъ и изученіемъ, кром'в другихъ, въ особенности Богослова Григорія, річь въ Бозів почившаго святителя русскаго глубиною и богатствомъ мыслей, глубокимъ проникновениемъ въ таниства въры, пониманиемъ сокровеннаго смысла писания напоминаетъ ръчь этого великаго витін древней церкви. И нашъ приснопамятный отецъ глубоко цънилъ этотъ Истинно отеческій даръ витійства въ своемъ великомъ учитель; видель въ немъ «богомудраго богослова и церковнаго витію, воспитавшаго свое слово на коренныхъ источникахъ христіанскаго віроученія и писаніяхъ богопросвъщенныхъ отцевъ греческихъ», удевлялся точности и краткости выраженій, спокойному теченію, глубинъ и силъ мыслей его слова, и самъ по этому образцу чоспиталъ въ себъ даръ духовнаго (церквовнаго) витійства. Его проповъдь въетъ тъмъ же спокойствіемъ, тъмъ же, при краткости и точности выраженій, обилісив мыслей и ихъ глубиною, тёмъ же спокойнымъ вдохновеніемъ, невозмутимостію твердаго убъжденія въ истинъ сказаннаго, тою же истиню отеческою властитильностію и глубовимъ пронивновеніемъ въ тайны божественнаго въроученія. «Въ его словь, скажемъ мы словами поконнаго отца нашего о своемъ великомъ учитель, слышится краснорыче сердца, искренно убъжденнаго въ истинъ свангельской и собственнымъ опытомъ дознавшего ея силу». Нужно было видъть на церковной каоедръ этого маститаго старца, съ спокойнымъ воодушевленіемъ пропов'єдующаго глаголы божественные, нужно было слышать кроткій, но въ то же время властительный голосъ его, чтобы вполив понять и оцвинть силу его учительнаго слова.

Духъ Илін, косго въ сугубой мёрё просиль себё Елисей, проявился наконецъ въ строгомъ согласіи слова и дёла, въ жизни, полной самоотверженія, подвига и лишенія, въ вспомоществованіи нуждающимся словомъ и дёломъ, въ строгости, соединенной съ кроткою снисходительностію къ слабостямъ другихъ, въ полной нравственной чистотъ, высокомъ подвижничествъ и дъвственной жизни. И этотъ духъ древняго ревнителя благочестія, обитавшій въ великомъ архипастырѣ церкви русской, почиль и на его достойнъйшемъ ученикъ. Достойно полнаго благоговъня это непоколебимое согласіе мысли и дёла, ума и сердца, убіжденій и жизни въ учитель и ученикь; изумительна охъ полная нестяжательность, ихъ широкая благотворительность явная н тайная; ихъ самоотверженная готовность подавать словомъ и дъломъ помощь встмъ, кто имълъ въ ней нужду. Высокая степень пхъ нравственнаго совершенства съ одной стороны, показывая пиъ несоотвътствіе другихъ ихъ идеальному совершенству, вызвала въ нихъ строгую требовательность Иліп въ разсужденів слабостей другихъ, но съ другой стороны свидътельство собственнаго опыта и размышленія о трудности достиженія совершенства на землъ вносили кротость и синсходительность въ вхъ сужденіяхъ объ этихъ слабостяхъ. Замічателень въ обонхъ учителяхъ въры и духъ ихъ строгой и до аскетизма подвижнической жизни, напоминающей строгость жизни израильского пророка. Посвятивъ себя исключительно высшему, духовному служенію Богу, на попеченіе о тілесномъ и временномъ они удівляли только самую незначительную часть своихъ попеченів. Отсюда въ жизни того и другаго отсутствие всякаго излишества и довольство лишь самымъ необходимымъ; отсюда ихъ постоянное строгое постничество и девственная чистота. Восхваляя «это духовное подвижничество архипастыря, какъ высшій цвътъ христіанской жизни» и самъ ведя подвижническую жизнь, покойный отецъ нашъ однакоже не былъ ствсняемъ обътами иночества и можетъ быть, только въ этомъ одномъ жизнь достойнъйшаго ученика не согласовались съ жизнію его великаго учителя. Несмотря на желаніе и увъщанія послъдняго, несмотря на собственную любовь и благогование къ образу житія по чину ангельскому, аскеть по жизни, приспопамятный нашъ отець воздерживался однакоже отъ произнесенія высокихъ обътовъ подвижничества. Глубокое смиреніе и сознаніе великости этихъ объ товъ нудило его въ этомъ случат не согласовать свою жизнь съ жизнію любимаго имъ и уважаемаго учителя.

Таковы плоды духа великаго архипастыря, почившаго на его достойнъпшемъ ученикъ. Было ли это единство духа, это пол-

ное согласіе мыслей и жизни великаго іерарха и его великаго питомца въ последнемъ только простымъ подражаниемъ ученика, увлеченнаго высотою совершенства своего учителя? Нътъ, такое единство требовало общирнаго ума и мудрости нашего приснопанятнаго отца, его любящаго и сочувствующаго всему прекрасному, высокому и святому, сердца, силы и непреклопности его воли и характера. И потому не подражаниемъ только могло бытьдостигнуто оно, но одинаковостію внутренней природы учителя и ученика и сходствомъ ниспосланныхъ имъ отъ Бога талантовъ. Уиственныя и нравственныя совершенства этихъ учителей въры не позволяетъ намъ въ разсуждении ихъ идти дальше благоговъйнаго сознанія ихъ недосягаемой высоты и величія; предълы этихъ совершенствъ такъ общирны, что они теряются въ нео бъ ятной для нашего умственнаго ввора дали и дълаютъ для насъ невозножнымъ постижение ихъ сравнительной высоты и величія Мы можемъ только съ одинаковымъ изумленіемъ и благоговъніемъ останавливаться и преклоняться предъ изумительною высотою этихъ совершенствъ и вознося испреннее благодареніе Промыслу за то, что онъ удостоилъ насъ, хотя малое время быть питоицами великаго учителя вёры и въ лице святителя Филарета даровалъ великаго пастыря на славу и честь церкви русской, говорить вийстй съ апостоломъ языковъ: «кто убо есть Павель, кто же ли Аполлось, но точю служителіе, ими же въроваете, и комуждо, якоже Господь даде; азъ насадихъ, Аноллосъ напон, Богъ же возрасти: тъмъ же ни насаждаяй есть что, ни напавяй, но возращаяй Богь. Насаждаяй же и напавяй едино суть, кійждо же свою мэду прівметь по своему труду» (1 Кор. 3, 5-8). Будемъ же молить Господа, дабы то, что насаждаль великій архипастырь, что поливаль его достойныйшій ученикъ, при божественнемъ содъйствін возрасло въ обширнов дерево и принесло сторичный плодъ, -- дабы всесильная десница Промысла, воздвигшая великому учителю церкви русской великаго питомпа, даровала и этому последнему достойнейшаго носвтеля его умственно и правственно мощнаго духа. -- Аминь.

#### CAOBO

въ тотъ же день произнесниое въ хранъ св. Филарета нилостиваго профессоромъ академіи Д. Ө. Голубинскимъ.

Восхвалимь убо мужы славны, и отци нашы въ бытіи... Мужи имениты силою, совътующе разумомъ своимъ.... Премудрость ихъ повъдять людіе, и похвалу ихъ исповъсть церковъ (Сир. 44, 1, 3, 14).

День кончины архипастыря нашего митрополита Филарета вызываеть насъ ко многимъ размышленіямъ. Почившему архинастырю нашему, какъ имъемъ основанія полагать, много обязаны мы и тъмъ великимъ благомъ, что находимся нынъ подъ управленіемъ архипастыря, который способствовалъ обращенію многихъ тысячъ людей отъ тьмы язычества къ свъту Христову, и теперь столько благодътельствуетъ для дъла истиннаго просвъщенія.

Обращая вниманіе на судьбы нашей обители знаній, не можемъ не видъть, какъ тъсно онъ были связаны съ дъятельностію ночившаго архипастыря нашего митрополита Филарета. Многимъ и весьма многимъ обязана она его попеченіямъ. Подъ его руководствомъ образовались и такія лица, которыя много потрудились для блага церкви, и которыхъ дъятельность незабвенна въ нашей академін. Таковы почившіе въ Богъ архіепископъ черниговскій Филаретъ, протоіерей Феодоръ и Петръ и поминаемый нынъ протоіерей Александръ. Глубоко знаменательне в самое совнаденіе сороковаго дня по его кончинъ съ днемъ кончины митрополита Филарета.

- Но потеря недавно понесенная нами съ кончиною приснонамятнаго протојерея Александра такъ велика, что естественно мысли наши обращаются по преимуществу къ воспоминаніямъ о трудахъ и дъятельности новопреставленнаго отца и наставника нашего протојерея Александра. Намятуя изреченіе древняго мудреца и послъдуя заповъди апостола, приклоните ваше вниманіе къ нъкоторымъ воспоминаніямъ о почившемъ.

«Поминайте наставники ваши, иже глаголаша вамъ слово Божіе» (Евр. 13, 7), говорить намъ апостоль. Воспоминая объ урокахъ сихъ наставивковъ нашихъ, при внимательномъ разнышленін, мы можемъ находить въ наставленіяхъ нхъ много такого, что крыпко остается въ насъ на всю жизнь, что въ насъ самихъ является какъ источникъ добрыхъ мыслей, какъ вразумление въ трудныхъ обстоятельствахъ жизни, какъ изобличение въ случав нашихъ проступковъ. Нередко при нашихъ умственныхъ занятіяхъ мы замічаемъ нічто такое, что даетъ опреділенное маправленіе нашимъ мыслямъ и способствуетъ благоусившиости лъла, и сначала сами не можемъ дать себъ въ этомъ отчета, но потомъ открываются въ благонаправлении нашего дёла слёды добраго свянія нашихъ наставниковъ. Спросимъ же теперь самихъ себя: какъ должны мы смотръть на это самое съяніе, тоесть на тв наставленія и уроки, которые, при множествв прочаго забываемаго нами, крвоко ложатся въ нашей душв и не изглаждаются временемъ, и притомъ оказываютъ свое благотворное действіе въ последующей жизни нашей? Отвёть на этоть вопросъ мы можемъ найти въ следующихъ словахъ апостола Іакова: «всяко даяніе благо и всякъ даръ совершенъ, свыше есть, сходяй отъ Отца свътовъ» (Іак. 1, 17). Остающіяся на всю жизнь добрыя впечатавнія отъ уроковъ слышанныхъ нами суть драгоцвиные дары, подаваемые каждому изъ насъ сообразно его потребностямъ и нуждамъ отъ Самого Господа Бога чревъ наставниковъ нашихъ, которые являются разумными орудіями Его благости. Въ дъйственности на насъ наставленій техъ наставииковъ нашихъ, которые проповъдывали намъ слово Божіе, мы нивемъ основанія видеть проявленія благодати Святаго Духа, дъйствовавшей чрезъ нихъ на наши сердца. Подтверждение этой мысли мы находимъ въ следующемъ иноговначительномъ изреченін апостола Павла: «Никтоже можеть рещи Господа Інсуса, точію Духовъ Святынъ» (1 Кор. 12, 3). Есян названіе Інсуса Господомъ, то-есть исповъдание върующимъ его въры въ божество Інсуса Христа совершается благодатію Святаго Духа, то твиъ болве должны мы видеть действія Его благодати въ урокахъ наставниковъ нашихъ, раскрывающихъ намъ истины ученія христіанскаго въ строгомъ соотв'єтствін съ духомъ православной церкви, и особенно въ тъхъ случаяхъ, когда мы замъчаемъ, что

слово Божіе, пропосёдуемое вми, является и въ насъ живымъ и дійственнымъ (Евр. 4, 12). «Комуждо же дается явленіе Духа на пельзу. Овому бо Духомъ дается слово премудрости, иному же слово разума о томже Дусіх другому же вёра, тёмже Духомъ» (1 Кор. 12, 8, 8). Въ этихъ словахъ анестоль указываетъ на разнеобразіе дійствій Святаго Духа, который въ различной мёріз и степени раздаетъ тё или другіе дары Свои избраннымъ, сообразно ихъ вёріз, пріємлемости и потребностямъ людей. Изученіе направленныхъ къ истинному благу Святой церкви трудовъ и діятельности избранниковъ Божійхъ исполнено великаго назиданія: по при этомъ предъ нами раскрываются разнообразныя дійствія благодати Божіей, чрезъ нихъ проявлявшейся. И апостоль говорить намъ: «молимъ же вы, братіе, знайте труждающихъ вы» (1 Сол. 5, 12).

Съ утъпсніемъ можемъ вспоминать о томъ, что труды почившаго отца и наставника вашего протоіерея Александра направлены были ко славъ Божіей и ко благу перкви. Воспоминаніе объ его трудахъ и наставленіяхъ представляетъ намъ много назидательнаго и поучительнаго. А нотому, да нозволено будетъ и мит, какъ одному изъ учениковъ почившаго, представить вашему вниманію нъсколько восноминаній о тъхъ наставленіяхъ его, которые особенно на насъ дъйствавали.

Когда мы въ первый разъ собрались слушать уроки наставника нашего по исторіи церкви, то онъ прежде всего обратильнаме вниманіе на слёдующее прошеміе великой эктенія: «о святёмъ крамё семъ, и съ вёрою, благоговёніемъ, и страхомъ Божінмъ входящихъ въ онь, Госцоду иомолимся». Одушевленнымъ и увлекательнымъ словомъ своимъ онъ разъяснилъ намъ, какъдолжны пемвить и исполнять это вступающіе въ храмъ богословскей науки, съ какою вёрою, благоговёніемъ и страхомъ Божінмъ должны они изучать дёла провидёнія и благодати Божіей, раскрывающіяся въ исторіи церкви. Слово нашего наставника было сильно, ибо оно сопровождалось самымъ дёломъ: самъ онъ исполнялъ это наставленіе при своемъ изученіи судебъ Божінхъ въ царствё благодати. Это было доброе сёяніе: прошло двадцать три года, а намять объ этомъ сохраняется въдушакъ учениковъ его.

Далбе, съ особенною подробностію наставникъ нашъ останавливался на событіяхъ изъ евангельской исторіи. Это были какіе-то необыкновенные, живые уроки, которые дъйствовали не только на умъ, но и на сердце. Съ дивною трогательностію изображаль онъ намъ дъла и слова Господа нашего Інсуса Христа, событія предшествовавшія Его страданіямъ и самыя страданія. Въ голост и преняношеніи наставника нашего, когда онъ говориль намъ о дълахъ Христа Спасителя, было что-то необыкновенное, сильно дъйствовавшее на душу. Объ этомъ дъйствіп свидътельствовали и отвывы нашихъ товарищей и глубокая тишина, съ какою мы внимали. Въ этихъ урокахъ была особая сила, которой одна наука не можетъ дать: эта сила была пламенная любовь нашего наставника ко Господу Інсусу Христу.

Передавая намъ событія изъ исторім церком, почившій наставникъ нашъ умёлъ возбуждать и насъ къ собственнымъ, плодотворнымъ изслёдованіямъ. Такъ напримёръ, нёкоторые изъ насъ сознавались, что предложенная имъ задача объ обращеніи апостола Павла къ христіанству способствовала имъ къ болёе глубокому и обстоятельному знакомству съ книгою Дёяній и съ посланіями апостола Парла.

Одушевленный глубокимъ благоговъніемъ къ судьбамъ Божінмъ раскрывавшимся въ исторіи церкви, наставникъ нашъ живо и увлекательно нередавалъ намъ тъ событія, въ которыхъ являлось торжество истины въ борьбъ ея съ лжеученіями. Такъ, когда онъ изображалъ намъ дъятельность Григорія Богослова въ Константинополъ въ борьбъ съ аріанствомъ, увънчавшуюся торжествомъ православія, то намъ являлся живой образъ дивнаго святаго мужа, воздвигнутаго Богомъ во время благопотребное.

Строго воздерживаясь отъ легковысленныхъ сужденій, какія встрѣчаются у нѣкоторыхъ историковъ до излишествъ увлекаешыхъ стремленіемъ открывать смысль и значеніе историческихъ
событій, наставникъ нашъ старался о томъ, чтобы его заключенія были основаны на полномъ, многостороннемъ и обстоятельномъ изследованіи фактовъ. А потому когда овъ находилъ
нужнымъ высказывать взгляды на значеніе историческихъ событій, то эти взгляды привлекали особенное вниманіе слушателей
и имѣли силу твердаго убѣжденія. Такъ напримѣръ, предъ наши
раскрывались дивные пути промысла Божія въ судьбахъ церкви

русской, когда наставникъ нашъ обратилъ виниательный ваоръ на то, что начало и распространение христіанства въ Россіи совпадало по времени съ бъдствіями цериви на Востокъ.

Замвичательно и то, что почившій наставникъ нашъ съ особенною подробностію любилъ останавливаться на тёхъ событіяхъ, наъ которыхъ открывалась непрерывность отъ начала христіанской церкви до послёднихъ временъ той вёры, что въ танистве евхаристіи преподается истинное тело и истинная кровь Господа нашего Інсуса Христа. Православное ученіе объевхаристін какъ жертве раскрылось предъ нами въ новомъ светь на одномъ наъ уроковъ по исторіи церкви. О томъ, какъ дорого было для нашего наставника все то, что относилось въ раскрытію истиннаго ученія о великомъ танистве, свидётельствуеть и рёчь его проязнесенная назадъ тому четыре года въ праздинкъ Покрова Пресвятыя Богородицы.

Желаніе предстоять престолу Господню, на которомъ совершается бозкровная жертва, было давнимъ, завътнымъ желаніемъ почнвшаго наставника нашего. И только на 49 году своей жизни онъ достигъ священства. Съ нскреннимъ чувствомъ онъ говорилъ о своей радости, когда послъ того, въ продолжение свътлой седьмицы онъ сподоблялся ежедневнаго служения божественмой литургіи. Всъ мы живые свидътели его глубокаго благоговънія при совершеніи литургіи, его радости и силы слова при тъхъ наставленіяхъ, которыя мы слышали отъ него во дни нашего причащенія Святыхъ Таинъ.

Простите меня, благочестивые слушатели, въ гомъ, что я не могу предложить вамъ свёдёній о богословскихъ урокахъ почившаго наставника нашего, которые онъ преподавалъ въ послёднее время. Но, въ примъръ того, какъ многообъемлющъ и широкъ былъ его взглядъ на современную задачу богословскаго образованія, позвольте остановить ваше вниманіе еще на одномъ восломинанія.

Въ наше время преобладанія естественных наукъ многіе думаютъ разъединить ученіе о Богѣ съ ученіемъ о природѣ, а иные пытаются даже поставить то и другое во враждебное отношеніе. Совершенно иначе мыслилъ почившій отецъ и наставшикъ нашъ: его проницательный взоръ видѣлъ, какъ нужны свѣдѣнія о видимомъ мірѣ для цѣлей богословскаго образованія, его твердый духъ не смущался трудностями, какія представлялись при этомъ, и его содъйствію обязана наша академія тъмъ, что въ ней предположено преподаваніе свъдъній о видимой природъ. Архипастырь нашъ митрополитъ Иннокентій благословилъ это и далъ возможность осуществиться этому плану на самомъ дълъ.

Знаменія времени показывають, какъ благовременна была забота объ этомъ двяв. Въ настоящее время мы видимъ, что по преимуществу надъмногими изъ современныхъ естествоиспытателей сбывается слово апостола: «глаголющеся быти мудри, объюродъща» (Римл. 1, 22). Люди, вооруженные миниыми оружіями естествознанія, стремятся низвести человіка въ рядъживотныхъ, не хотятъ признать его духовной природы, доходятъ не только до отрицанія истинъ христіанства, но даже и до безбожія; а другіе омрачены какимъ-то слівнымъ довівріемъ къ словамъ невърующихъ естествоиспытателей и принимаютъ слова ихъ безъ всякаго изследованія. Отчего же происходить такое жалкое омрачение? Отъ невнимания къ истинамъ открытымъ въ христіанскомъ ученін. «Зане любве истины не пріяша, во еже спастися имъ. И сего ради послеть имъ Богъ дъйство лсти, во еже въровати имъ лжи: да судъ прінмутъ вси не въровавшім истинь, но благоволивши въ неправдъ» (2 Сол. 2, 10, 11, 12). И мы видимъ, какъ совершается этотъ грозный судъ въ западной Европъ и у насъ. Видя все это, и имъя по преимуществу возможность къ правильному сужденію о такихъ явленіяхъ, мы должны позаботиться о раскрытіи предъ міромъ той истины, что невъріе напрасно думаетъ находить опору въ естествознанін, и что напротивъ только въра даетъ возможность правильно смотръть на явленія видимаго міра. Раскрытіе того, какой свъть н жизнь вносить христіанская религія во всь области знанія, есть существенно важное дёло наше.

Да сохраняется въ нашей обители знаній, находящейся подъ покровомъ Пресвятыя Богородицы и Преподобнаго Сергія, тотъ духъ и направленіе, какіе возгрѣвали приснопоминаемые отцы наши митрополитъ Филаретъ и, постоянно вѣрный его руководству, ученикъ его протоіерей Александръ. Аминь.

## O B B B B B E H I R.

#### о продолжение еженедъльнаго издания

### "MNCCIOHEPЪ"

#### въ 1876 году.

Несомивний успвать двухюдичного изданія "Миссіонера", выразившійся очевидивйшимь образомь вы привлеченія значительныхь пожертвованій вы пользу духовнихь миссій, вслёдствіе ознакомленія православмаго русскаго общества съ миссіонерскимь двломь и возбужденія вы немъ сочувствія кы миссіонерству, служить самымы убёдительнымы доказательствомы полезности предпринятаго Православнымы Миссіонерскимь Обществомы изданія, которое поэтому будеть продолжаемо и вы будущемы 1876 году.

Согласно съ утвержденною Святъйшимъ Синодомъ программою, въ Миссіонеръ" но прежнему будутъ помъщаемы статьи, содержащія въ себъ: 1) историческія сепольнія о насажденіи и распространеніи христіанской въры въ раздичныхъ странахъ міра и біографіи замъчательнъйшихъ дъятелей миссіонерства; 2) разсказы изг современной дъятельности православныхъ миссіонеровъ, какъ въ предълахъ Русской Имперіи, такъ и внъ ея—въ средней Азіи и преннущественно въ Японіи; 3) историческія сепольнія о миссіонерской дъятельности западныхъ христіанъ и разсказы изъ современной ихъ миссіонерской практики; 4) этнографическія сепольнія изг масть дъятельности миссіонеровъ: описаніе върованій, нравовъ, обичаевъ, условій жизни и быта ннородцевъ, витсть съ описаніемъ приреды въ мъстахъ миссіонерской дъятельности; 5) об-

сужденів способов и пріємов распространенія христіанства; 6) статьи общеназидательныя, нивющія цілію, между прочнит, распрытіе н утвержденіе христіанских истинь и нравственных понятій въ самих православных христіанах, подъ вліяніемь духа врешени, нерідко изміняющих высокому призванію—быть сеттомь міра; 7) разныя извістія, замітки, миссіонерскіе отчеты, объявленія и т. под.

Въ 1876 году "Миссіонеръ" будетъ выходить еженедильно въ объекъ отъ одного печатнаго листа и болъе. Дина годовому изданію три руб., съ пересылкою и доставкою три рубля пятьдесять копъекъ.

Пописка принимается: въ Москвъ, въ редавціи еженедъльнаго изданія "Миссіонеръ" въ ввартиръ священника Тронцкой, на Арбатъ, цервви Владиміра Семеновича Маркова; въ канцеляріи Совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества въ домъ Казанской церкви у Калужскихъ воротъ, и у всъхъ извъстныхъ книгопродавцевъ. *Иногородные* благоволятъ адресоваться съ своими требованіями исключительно въ редавцію-"Миссіонера" въ Москвъ.

Въ редавціи "Миссіонера" продаются слідующія вниги:

- 1) Сборнивъ свёдёній о православныхъ миссіяхъ и дёятельности Православнаго Миссіонерскаго Общества. Москва. 1872. Въдвухъ книгахъ. Цёна за об'є книги 1 р. 50 коп., а за каждую порознь 1 р.
- 2) Памятники трудовъ православныхъ благовъстниковъ русскихъ съ 1793 г. до 1853 г. А. С. Стурдзъг. Ц. 1 р. и съ пересылков.
- 23) Беседовательное толкование втораго послания въ Солунанатъ. Енископа Ософана. Москва 1873. Ц. безъ пересылки 50 в., съ пересылк. 75 въ-
- 4) Толкованіе посланія въ Галатамъ. Епископа Өеофана 1875 г. Ц. безъ перес. 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к.
- 5) Краткіе очерки исторіп христіанской церкви *Иркутскаю миссіонера ігромонаха Димитрія*. Спб. 1874 г. Ц. безъ перес. 50 к., съ перес. 75 к.
- 6) Нѣсколько проповѣдей протоіерея А. Ключарева. Москва. 1873 в. П. 1 руб.
- 7) О Евангелін отъ Матеел. Разборъ и опроверженіе возраженій противъ него отрицательной критики Баура. Сеящ. Влад. Маркова. Москас. 1873. Ц. 1 р. 25 коп. и съ пересылкой.

зани 9 к. Калина 15 к. Калуги 3 к. Каменецт-Подольска 13 к. Кишинева 15 Кіева 9 к Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куоніо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Кфльцовь 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижняго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркасска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Сфалеца 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 и. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска. 18 к. Тулы 3 к. Удеоборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

#### ВЪ РЕДАКЦІМ "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ"

продаются следующія книги:

І. Размышлвнія о сущности христіанской въры Соч. Гизо. Переводъ свящ. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съпер. 1 р. 20 к.

II. Въчная жизнь. Публичныя чтенія Э. Навиля. Перев.

свящ. Н. Серигеского. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Публичныя чтенія 1871 года, профессора протої ерея Н. Сергієвскаго: Объ основныхъ истинахъ Христіанства. М. 1872. П. 1 р. съ перес. 1 р. 20 к.

IV. Сочинентя св. Ізстина философа и мученика, изданных въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преображенскимь. Цъна 1 р. 50 коп., съ пересыдкою 2 р.

V. Сочиненія древних христілнских дпологетовъ: Татіана, Авинагора, Ософила Антіохійскаго, Ермія философа, Медитона Сардійскаго и Минуція Федикса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примѣчаніями, свящ. И Преображенскимь. М. 1867. Цана: 1 р. 25 к., тъ пересылкою 1 р. 50 к. сер. VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгъ про-

VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгъ противъ ересей. П. Отрынки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П. Преображенским в. М. 1871. Цівна 3 руб. съ пересылкою. VII. Вопросъ о заъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля.

Перев. сеяш. Н. Протопопова. М. 1872. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер. VIII. О Евангелли отъ Матеел. Разборъ и опровержение возражений противъ него отрицательной критиви Баура. Соч. сеященика московской Троицкой на Арбатъ церкви Владимира Маркова. М. 1873. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

IX. Рачи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десатилътія Александровскаго Военнаго Училища священникомъ А. М. Иванцовымъ-Платоновымъ. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

Ето же. Христіанское ученіе о любви къ человічеству сравнительно съ крайностями ученій соціалистическихь. Ц. 60 к., съ перес. 75 к.

X. Изълькцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ И. Система каноническаго права: о составъ церковнаго общества. И. 80 к., съ перес. 1 р., а обокхъвынусковъ-ц съ перес. 2 р.

Digitized by Google

### РЕДАКЦІЯ

# "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ"

покорнѣйше просить читателей издаваемаго ею журнала на полученіе его въ БУДУЩЕМЪ 1876 году подынсываться ЗАБЛА-ГОВРЕМЕННО для соображенія о потребномъ количествѣ печатаемыхъ экземпляровъ и для большей исправности въ доставкѣ чрезъ почту; при чемъ не выписывавшихъ «Православнаго Обозрѣнія» въ 1872 году проситъ заявлять о семъ редакціи для безплатной выдачи напечатанныхъ тогдъ 5 листовъ СОЧИНЕНІЯ СВ. ИППОЛИТА «ПРОТИВЪ ЕРЕСЕЙ», которое будетъ продолжаться въ 1876 г.

Редакція «Православнаго Обозрѣнія» покорнѣйше просить редакцію ЕПАРХІАЛЬНЫХЪ ВѣДОМОСТЕЙ въ ближайшемъ номерѣ своихъ изданій напечатать извѣщеніе о содержаміи декабрьской книжки «Православнаго Обозрѣнія» и объявленіе объ изданій его въ будущемъ 1876 году, а также продолжать съ нею облюнь своихъ изданій.

Подписка на "Привославное Обозръніе" 1875 года про-

Нѣкто изъ подписчиков в прислаль слѣдующее письмо: "Пр му высылать въ 1876 году "Православное Обозрѣніе" по прилагаемому адресу и за прилагаемые 7 рублей". Деньги приложены, но адреса, равно и подписи не оказалось. Редакція просить неизвѣстнаго увѣдомить объ адресѣ.

въ редакции можно получать

Указатель къ "Православному Обозрѣнію" за одиннадцать лѣтъ 1860—1870 гг.

составленный П. А. Ефреновынъ.

Цъна "Указателя": 1) при выпискъ Православнаго Обозрънія 75 к. съ перес. 1 р. 2) въ отдъльной продажь 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к.

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.





HD