

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

# Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



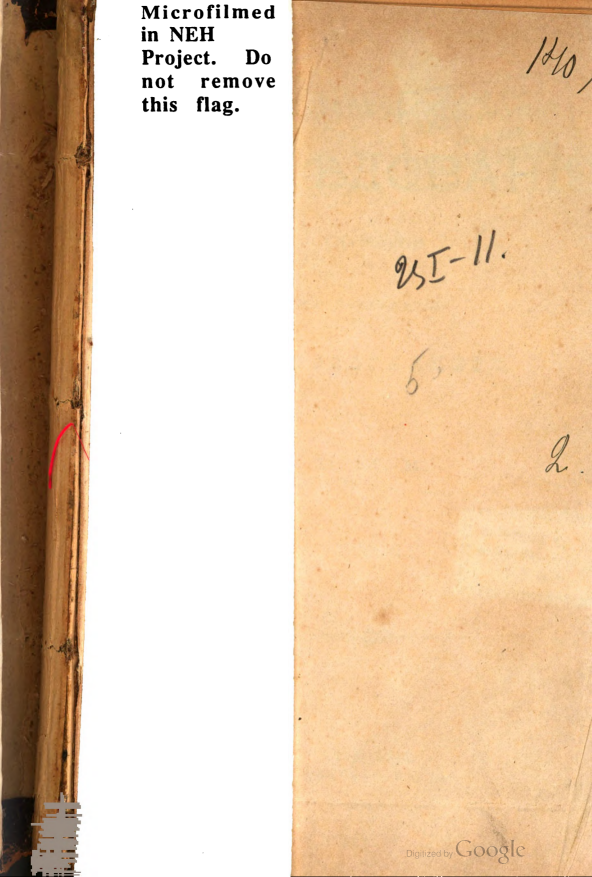
7/M/185.

Slav 3035,233(2)



HARVARD COLLEGE LIBRARY





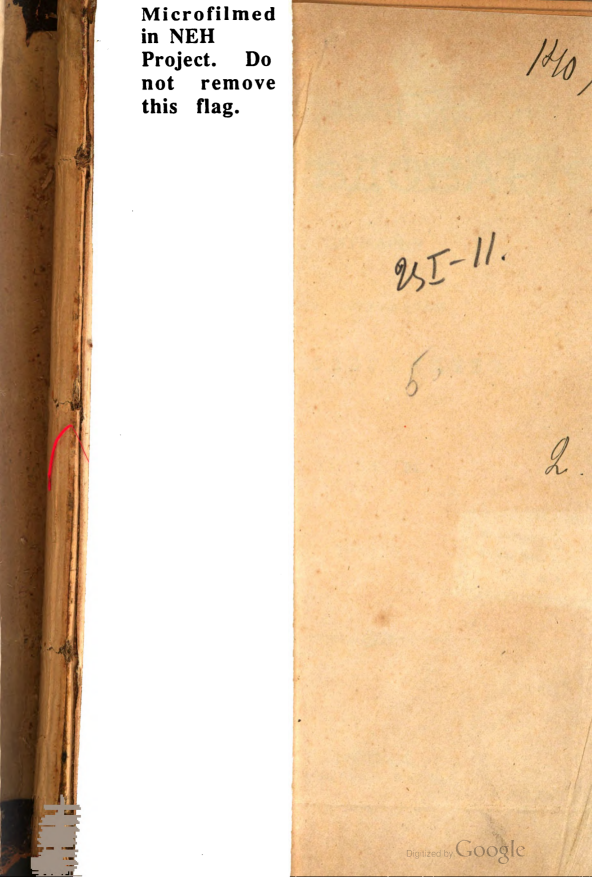
7/M/185.

Slav 3035,233(2)



# HARVARD COLLEGE LIBRARY





7/M/185.

Slav 3035,233(2)



HARVARD COLLEGE LIBRARY



Microfilmed in NEH 140 He Project. Do not remove this flag. 25T-11. Digitized by Google



014122

# исторической императорской императорской казанской императорской казанской императорской императорс

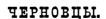
СЛУЖАЩІЯ

къ оправданию

СТАРООБРЯДЦЕВЪ.

B. M. K.

томъ п.



Типографія Германна Чоппа. 1883.

# Slav 3035.233(2)

CZERNOWITZ.

Buchdruckerei Hermann Czopp. 1883.



MUMBLE





# ОГЛАВЛЕНІЕ.

| Предисловіе                                                                                      | стран.<br>. 1 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Глава І.                                                                                         | • •           |
| Какъ нужно произносить имя Спасителя: Інсусъ или Ісусъ?                                          | . 28          |
| Глава II.  Какъ крестился Ісусъ Христосъ: обливаніемъ или погружаніемъ?                          | 47            |
| Глава III.                                                                                       | . 11          |
| Объ обливательномъ крещеній                                                                      | . 54          |
| Глава IV.                                                                                        |               |
| Какъ молился Христосъ: стоя только на колѣнахъ или преклонивъ лице свое къ землѣ?                |               |
| Глава V.                                                                                         |               |
| Составъ животворящаго креста быль: двухъ-частный или трехъ-частный?                              | . 78          |
| Глава VI.  Какимъ перстосложениемъ благословлялъ Ісусъ Христосъ?                                 | . 91          |
| Глава VII.                                                                                       |               |
| О защить никоновкой реформою троеперстія                                                         | . 100         |
| Глава VIII.                                                                                      |               |
| Объ отрицаніи никоновскою реформою двуперстнаго сложенія и древних авторитетовъ, передавшихъ его |               |
| Глава ІХ.                                                                                        |               |
| Доказательство честности и богоугодности древних свидетелей двуперстнаго сложенія                | . 138         |
| Глава Х.                                                                                         |               |
| О злохуденіи двухперстнаго сложенія стоятелями за никоновскую реформу                            | . 169         |

|                                                                                | CT | ран.        |
|--------------------------------------------------------------------------------|----|-------------|
| Глава XI.<br>О небываломъ на Мартина еретика соборномъ дъяніи 1157 года        |    | 189         |
| Глава XII.<br>О неподлинности Өеогностова требника                             |    | <b>22</b> 8 |
| Глава XIII.<br>Что древиће: троеніе мли двоеніе аллилуія?                      |    | 257         |
| Глава XIV.<br>Что православиње: служеніе литургін на семи или пяти просфорахъ? | •  | <b>2</b> 88 |
| Глава XV.<br>О древис-церковномъ пъніи                                         |    | 908         |
| Глава XVI.                                                                     | •  | 4:10        |
| О крещенін латинъ, лютеранъ, кальвинистовъ и т. п                              |    | 305         |



| стран. | строк.   | Напечатано.         | Читай.           |
|--------|----------|---------------------|------------------|
| 5      | 5 свер.  | Діоклетіянъ         | Діоклетіанъ      |
| 6      | 15 сниз. | Сосредотчить        | Сосредоточить    |
| 9      | 4 свер.  | следовательно       | слѣдовательно    |
| 9      | 2 сниз.  | эго                 | это              |
| 10     | 13 свер. | исскусно            | искусно          |
| 10     | 10 сниз. | повгоряются         | повторяются      |
| 13     | 1 сниз.  | Юзовва              | Юзова            |
| 18     | 18 свер. | подверга <b>т</b> ь | подвергать       |
| 18     | 3 сниз.  | обвией              | обвиненій        |
| 20     | 1 свер.  | прислѣдованій       | преслѣдованій    |
| 21     | 5 сниз.  | настоящія           | настоящій        |
| 24     | 14 сниз. | прошадшихъ          | прошедшихъ       |
| 26     | 8 свер.  | заключиткными       | заключительными  |
| 28     | 6 свер.  | думаеть             | думаеть          |
| 29     | 6 свер.  | разыя               | разныя           |
| 29     | 7 сниз.  | давленія <b>м</b>   | давленіямъ       |
| 30     | 2 свер.  | должни              | должны           |
| 38     | 4 сниз.  | глагола             | глаголя          |
| 45     | 10 сниз. | заповѣдами          | заповѣдями       |
| 49     | 24 сниз. | искаженіе           | искаженіе        |
| 52     | 14 сниз. | утелен              | учители          |
| 55     | 2 сниз.  | расколническими     | раскольническими |
| 59     | 10 свер. | неизмѣняемось       | неизмѣняемость   |
| 59     | 11 свер. | нраво               | право            |
| 59     | 5 сниз.  | начнешъ             | начнемъ          |
| 62     | 1 сниз.  | ня                  | на               |
| 68     | 7 свер.  | невежествепными     | невежественными  |
| 74     | 16 свер. | свидѣтельствѣютъ    | свидѣтельствують |
| 82     | 10 сниз. | кресѣ               | крестѣ           |
| 106    | 12 сниз. | пана                | папа             |
| 246    | 1 сниз.  | вѣражало            | выражало         |
| 276    | 2 свер.  | состоянін           | состояніи."      |
| 288    | 3 сниз.  | это еще             | что еще          |
| 301    | 4 свер.  | но повелѣваеть      | не повелѣваеть   |
| 317    | 1 свер.  | аріане              | гречане          |
| 318    | 8 сниз.  | мудей               | людей            |
|        |          |                     |                  |



# ПРЕДИСЛОВІЕ.

Приступая къ изданію II тома "Историческихъ изслъдованій служащихъ къ оправданію старообрядцевъ" и имъя въ виду наглядно, во очію, съ практической точки зрвнія привести старообрядческій вопросъ окончательному решенію, предварительно считаю нужнымъ сказать, что первый томъ настоящаго сочиненія — не касаясь подробнаго разбора церковныхъ обрядовыхъ различій объихъ спорящихъ сторонъ представиль только старый обрядь, какъ данный, какъ уже существовавшій до Никоновской реформы, разъяснилъ главныя причины раздора и раскола и указалъ, что поводомъ къ этому раздъленію была сама верховная власть въ русской церкви и именно, тъмъ, измънила обрядовымъ постановленіямъ до-Никоновскаго времени. Но обличители старообрядства проводять мысль, что будто бы старый обрядъ внесенъ въ старопечатныя книги незамътно людьми неблагонадежными и что будто бы эти обряды — никогда въ древней церкви не существовавшіе — ошибочны; но, наконецъ, пришелъ Никонъ, исправилъ эти ошибки и, такимъ образомъ, будто бы исправиль русскую церковь отъ тысячельтняго мрака еретического заблужденія. Для такой повидимому богоугодной цъли, конечно, необходимо нужно было оставить въ сторонъ всъ кроткія Евангельскія мъры и, вмъсто ихъ, принять ощутительныя оружія міра вещественнаго. Эта губительная мысль, проводимая Никономъ и его последователями, къ сожаленію, действительно была принята всемъ русскимъ обществомъ, вследствіе чего главная задача этого втораго тома заключается въ непосредственно - историческомъ разсмотръніи обрядовой исключительности, не касаясь ея стороны догматической, и — считая не нужнымъ доказывать истину или святость того или другаго обряда посредствомъ догматическихъ разсужденій — ясно показать, что старый обрядъ не внесенъ въ старопечатныя книги незамътно людьми неблагонадеждными, но имъетъ послъдовательную, церковно-правственную исторію христіанскаго начала, а новый обрядъ ничего подобнаго не имъетъ. Следовательно, святость старого обряда доказывается само собою, а такимъ образомъ, и всъ обвинительные пункты, приводимые въ теченіи двухвъковаго періода времени, бездоказательны. 1)

И такъ съ тѣхъ поръ, какъ сталъ выдвигаться старообрядческій вопросъ, истекъ уже двухвѣковой періодъ времени. Много существенныхъ вопросовъ было поднято, рѣшено и наконецъ всѣ они канули въ вѣчность, только по одному этому вопросу — о такъ называемомъ русскомъ расколѣ, о главной причинѣ его возникновенія, объ обстоятельствахъ, породившихъ тѣ печальныя явленія религіозной борьбы между обѣими враждующими сторонами русской церкви — ни государство, ни русское общество не успѣли и донынѣ додуматься до окончательныхъ результатовъ, не успѣли еще придти къ опредѣленному рѣшенію.

Вотъ уже слишкомъ два въка какъ старообрядцы выступили на поприще и борятся энергично противъ

<sup>1)</sup> Кстати замътимъ, что ислъдованіе это, какъ сказано положительно, не входить въ разборъ догматической области и есть чисто церковно-государственный вопросъ, отъ котораго зависить судьба милліона русскихъ согражданъ и которое ни подъ късими предлогами не должно подвергаться пристрастному ръшенію духовной админист, іи, а, напротивъ, должно зависъть отъ безпристраннаго и просвъщеннаго раціо. Наго ръшенія свътской власти.

предубъжденій, сложившихся относительно ихъ въ русскомъ общественномъ мнѣніи, но до сихъ поръ имъ не удалось еще пріобръсти достаточно твердую почву для уравненія своихъ правъ съ остальнымъ русскимъ народомъ, до полнаго признаніп свободнаго и открытаго его богослуженія. Напротивъ если сдълаемъ обзоръ всемъ мненіямъ, появлявшимся отъ времени до времени по старообрядческому вопросу, то окажется, что онъ не только не приблизился къ ръшенію, но еще значительно осложнился. Причина такого, на первый взглядъ, непонятнаго явленія коренится главнымъ образомъ въ томъ, что въ прежнее время со старообрядцами не церемонились: всъ обвиненія приводились къ тому безхитростному принципу, что они, будто бы, раскольники, отступники отъ св. Апостольской церкви, еретики, не повинующіеся гражданской власти, — следовательно, заслуживающіе всъхъ превратностей судьбы и карателныхъ мфръ. Теперь же, когда самимъ Правительствомъ и лучшими дъятелями русскаго народа признано неприличнымъ и безтактнымъ преслъдовать свой народъ изъ-за однихъ только его религіозныхъ убъжденій, то противники старообрядцевъ стали изобрътать множество модныхъ теорій, къ которымъ весьма удобно пріютилось стремленіе къ тъмъ же обветшалымъ и ни къ чему не годнымъ преслъдованіямъ. И такъ, если смотръть на дъло съ широкой и гуманной точки зрънія, то окажется, что до сихъ поръ безтактные поступки съ старообрядствомъ въ настоящее время должны бы считаться несвойственными и неприличными и, слъдовательно когда намъ представляется обратное явленіе, мы вправъ заключить, что тутъ кроется нъчто особенное. А это "нъчто", какъ извъстно, лежитъ подъ какой-то таинственностью въ пыли синодальныхъ архивовъ, а потому съ нимъ и труднъе всего совладать.

Въ самомъ дълъ, чтобы уяснить себъ вполнъ

почему старообрядческій вопросъ, на пути къ равноправности, наталкивается на каждомъ шагу на неодолимыя препятствія, — необходимо оглянуться на его историческое прошлое, припомнить себъ тъ печальные историческіе моменты, которые имъли такое гибельное вліяніе на судьбу его въ Россійской имперін.

Не весело жилось старообрядцамъ, справедливо отшатичвшимся отъ господствующей церкви, въ теченіе почти въковаго періода времени (отъ 1667 до 1763 г., т. е. отъ клятвъ, произнесенныхъ греко-никоновскимъ соборомъ, до царствованія Екатерины II), когда застънки, дыбы, плети, костры и срубы красовались въ полной силь, когда цьлыя селенія, цьлыя слободы бросали свою родину и уходили на дальній востокъ, на крайній съверъ. Съ первой минуты Никоновской реформы, стоятели за ея неприкосновенность стали во враждебныя отношенія съ последователями древне-русской, отечественно-церковной старины, объявили войну гонимымъ скитальцамъ и первые провели ту резкую границу, соорудили то средоствніе между господствующимъ и старообрядствующимъ народомъ, благодаря которымъ, сліяніе последователей объихъ разномыслящихъ сторонъ сделалось почти невозможнымъ; съ техъ поръ старообрядцы сдълались ненавистными какъ еретики и богоотступники. Этимъ дъло не кончилось. Мало-по-малу тъ предубъжденія относительно старообрядцевъ, которыя коренились спачала только во мижніяхъ людей 17 въка и имъли такъ сказать фанатическую окраску, — все болье и болье осложиялись и разрышались такъ или иначе подъ вліяніемъ тъхъ же фанатиковъ, безъ участія народнаго духа — примъра чему не видимъ во всей церковной исторіи. Въ эти смутныя времена, когда инквизиція, съ ся звърскими пытками, составляла верховное судилище, старообрядцы — естественно торчали бъльмомъ на глазу, которыхъ, при всякомъ удобномъ случав, считалось богоугоднымъ и спасительнымъ двломъ убивать цвлыми массами, вслвдствіе чего вивший и внутренній міръ ихъ былъ совершенно замкнутъ, такъ что между ними явились разныя сказанія объ антихриств, Неронахъ и Діоклетіянахъ.

Всякому извъстно, что прогрессъ возможенъ только при достаточно-равноправномъ обезпечении, что обусловливается законами, мъстностію, характеромъ событій, словомъ, тъми жизненными началами, изъ которыхъ выливается та или другая форма вившняго и внутренняго общественнаго устройства какого-либо народа. Между тъмъ каждый шагъ, каждое движение старообрядцевъ вырваться на свободу, заявить свой протестъ и показать себя дъятельными членами на политическомъ и гражданскомъ поприщъ своего отечества, были до того настойчиво отклоняемы закономъ, оставалось только уйти въ ту раковину, которую изготовила для нихъ исторія и жизнь; они могли искать утъшенія единственно въ области религіи, въ стънахъ своего дома, въ тъсныхъ предълахъ своего семейнаго очага и вращаться исключительно только въ кругв интересовъ, окружающихъ своихъ единовърцевъ. Понятно, что общество, состоящее изъ подобныхъ исключеній, должно было получить своеобразную физіономію; замыкаясь все больше и больше въ свои обособленныя формы жизни, оно не могло очнуться сразу подъ живительными лучами времени безъ особенно сильнаго внъшняго толчка и, такимъ образомъ, его религіозная мечтательность, мало-по-малу, успъла привиться въ его бытовой организмъ и, весьма естественно, оно стало относиться ко всему недовърчиво и, какъ слъдствіе такого тревожнаго состоянія духа, оно группировалось вокругъ какого-либо, пораженнаго фанатизмомъ, единовърца, способствовавшаго вкорененію между ними (нъкоторыми только) всевозможныхъ предразсудковъ, доведенныхъ до крайныхъ толковъ, и тогда ихъ клеветники, исходя изъ того убъжденія что старообрядцы отверженные Богомъ, должны быть презираемы и людьми, остались, повидимому, совершенно правы. Конечно, эти печальныя условія не могли пройти безслідно и должны были отразиться какъ на образованіи характера, такъ и на умственномъ кругозоръ старообрядцевъ, способствуя вмъстъ съ тъмъ увеличенію ихъ труда вслъдствіе разрыва ихъ съ общимъ строемъ гражданской жизни, что, въ свою очередь, наложило особый отпечатокъ на нравственныя отношенія къ нимъ остальнаго русскаго народа. Словомъ, подъ вліяніемъ этихъ условій, сложился тотъ обособленный старообрядческій типъ подъ разными названіями (раскольниковъ, еретиковъ, ханжей, хлыстовъ, скопцовъ и т. п. именами), которыя кажутся такъ презрѣнны въ глазахъ ихъ враговъ и служатъ предметомъ запугиванія дітей, чему въ особенности своимъ упорнымъ существованіемъ въковое преданіе о "раскольникахъ".

Дъйствительно, подверженные всъмъ превратностямъ судьбы, старообрядцы лишены были возможности развивать свои здоровыя силы на всъхъ степеняхъ общественнаго благоустройства и должны были сосредотчить всъ свои заботы исключительно на томъ, чтобы обезпечить свою самостоятельность, поставить на прочной почвъ своихъ единовърцевъ и основы своихъ древнецерковныхъ преданій и создать такимъ образомъ кръпкій оплотъ противъ внъшнихъ случайныхъ насилій, 1) все

<sup>1)</sup> Знаменитый ученый г. Костомаровь, говорить: "Сфера церковная была для нихъ (старообрядцев) умственною гимнастикою; они получили въ ней подготовку къ тому, чтобы имъть возможность удачно обратиться и къ другимъ сферамъ; такимъ образомъ старообрядцы (въ подлинникъ: "расколъ") расшевелили спавшій мозгъ русскаго человъка. Старообрядцамъ пришлось учится потому, что имъ приходилось спорить и защищать старину словомъ, а потому "старообрядчество было крупнымъ явленіемъ народнаго умственнаго прогресса". — "Не увлеченіе, а непреложная истина" добавляетъ г. Юзовъ (См. "Русскіс диссиденты" г. Юзова стр. 34, 881.)

же остальное въ мірѣ для нихъ не могло и не должно было существовать. Въ такомъ положеніи застало ихъ, впервые, гуманное царствованіе мудрой Екатерины II, которая, 12 марта 1763 г., сразу отбросила узкіе, противъ старообрядцевъ, предразсудки и подняла ихъ на гражданскій уровень. Но лучи этой зари были слишкомъ слабы, чтобы разсѣять мракъ невѣжества и упорства охранителей негоднаго своего положенія, которые старались затмить примирительныя направленія Самодержавія и запутать ихъ на полдорогѣ. Но, несомпѣнно, что первый шагъ, сдѣланный этой Императрицей въ отношеніи старообрядцевъ, всецѣло заслуживаетъ чести во всемірной исторіи.

И такъ — вскоръ послъ этого царствованія наступилъ переворотъ и вчерашніе, повидимому, желатели мира церкви и прочныхъ основъ общественному устройству, кинулись стремглавъ въ бъщеный потокъ реакціоннаго направленія. Съ этого времени наши охранители, какъ бы забывъ начала всякаго общественнаго и гражданскаго прогресса, обратились вспять къ обветшалому и уже заржавъвшему оружію противъ старообрядцевъ. Съ тъхъ поръ — съ новыми преслъдованіями — они онять вступили въ открытую борьбу съ старообрядцами и, до настоящей минуты, ни коимъ образомъ не могутъ похвалиться своимъ безпристрастнымъ и честнымъ отношеніемъ къ этому вопросу. Они уклонились отъ программы, начертанной Императрицей Екатериной II, что ръзко отразилось и отражается на этомъ злополучномъ вопросъ о старообрядцахъ. Вмъсто того чтобы двигать общественное мивніе впередъ, къ усвоенію великихъ принциповъ челов'вчества и чтобы всеми соединенными силами стараться покончить вековые раздоры въ Русской церкви, они отодвинулись назадъ, ко временамъ воззрѣній Петра, Елизаветы и Анны Іоановны, когда гоненія на старообрядцевъ

достигли вышей степени, окрестивъ ихъ повыми видами, новыми формами и новыми авторитстами. Вмфсто того чтобъ сгруппировать факты въ надлежащія категоріи, по ихъ значенію, подвести тъ или другіе аргументы установленной церковно-гражданской нормы, подъ общую безхитростную рубрику, наши порицатели прибъгаютъ къ устаръвшимъ одностороннимъ пріемамъ превратнаго толкованія фактовъ, къ выворачиванію наизнанку актовъ и способовъ наведенія чуть дело коснется до старообрядцевь и, отмечая неправильными отзывами все выходящее изъ обыкновеннаго порядка вещей, придають ему нарочито для этого изобрътенный ими оттънокъ и прикидываютъ совершенно другой, имфющійся для этой цфли, масштабъ. Подобныя отношенія апологетовъ русской церкви къ старообрядческому вопросу особенно ясно обозначаются въ томъ случав, когда съ нимъ связаны равноправность, свободное и открытое богослужение и тому подобныя льготы. Казалось бы, еслибы вследствіе какихъ бы то ни было государственныхъ соображеній, признано было необходимымъ дать перевъсъ тъмъ обветшалымъ и ни къ чему негоднымъ предразсудкамъ противъ стараго обряда и старообядцевъ — прежнихъ, невъжественныхъ временъ — то роль охранителей должна заключаться въ томъ, чтобы подойти осторожно ко всякому факту, подвергнуть его всестороннему разсмотрънію и взвъсить всъ данныя, которыя могутъ имъть то или другое вліяніе какъ на ходъ самой государственной реформы, такъ и на положение самихъ старообрядцевъ. Не такъ, однакожъ, смотръли и смотрять наши апологеты никоновской реформы въ отношенін къ старообрядческому вопросу. Не желая вникать въ точныя явленія такъ называемаго русскаго раскола, — другими словами — не желая открывать предъ Самодержавіемъ тъ главные причины, чрезъ которые явился расколь, чтобы не запутаться среди невъжества, противоръчій и несообразностей, они онасаются въ то же время ринуться въ бездну глубокихъ соображеній и нареканій. Следовательно, если бы эти духовные публицисты по старообрядческому вопросу, вступили на единственно върный и удобный путь безпристрастной дъятельности, то они не стали бы обставлять этотъ вопросъ всевозможными затрудненіями и усложнять его все больше и больше.

Къ этимъ печальнымъ явленіямъ, къ сожалѣнію прибавилось еще одно. Въ послѣднее время на Руси явилась цѣлая фаланга писакъ, которые, живя въ маленькомъ городѣ или деревнѣ, среди однообразія и скуки, принялись слѣдить за каждымъ движеніемъ, каждымъ шагомъ, каждымъ словомъ старообрядцевъ. ¹)

Старообряческій быть представляется имъ пробнымъ камнемъ для литературной дъятельности — самой заманчивой области для пріобратенія извастности, тъмъ болъе что здъсь не требуется ни особаго ума, ни широкаго полета мыслей, ни знанія предмета, ни глубины взгляда, а стоитъ только подслушать какойнибудь ничтожный разговорь между старообрядцами — между ихъ же братствомъ — и воть вамъ богатый матеріаль на различныя темы по старообрядческому вопросу. И такимъ образомъ эти господа, воображаютъ что совершають великое дело служить русскому обществу. Они то и дъло наполняютъ столбцы газетъ статьями, въ которыхъ непременно выводится на сцену старообрядецъ съ его приписывающыми ему свойствами; а для того, чтобы зарекомендовать себя въ глазахъ довърчивой публики — вполнъ компетентнымы въ этомъ дълъ



<sup>1)</sup> Намь пришлость читать на столо́цахъ одной газеты, слѣдующій анекдоть: "Раскольническій нопь, провзжая мимо церкви великороссійской, спрашиваль проходящаго вь то время русскаго человѣка: "что это за домь? — Развѣ это домь? возразилъ спрошенный. — "А что же это такое? — Что ты очумѣль, что-ли? Не видишь, что эго церковь, храмъ Божій? — Воть великолѣпнвя ткань для статей, противъ старообрдцевъ!!...

судьями — перемѣшиваютъ все это съ нѣсколько уже избитыми и нерѣдко выдуманными событіями изъ старообрядческаго народнаго быта.

явленія въ Однако причина такого нечального старообрядческомъ вопросъ коренится, главнымъ образомъ, не въ этихъ мелкихъ личностяхъ съ грошевыми душами, а вытекаетъ изъ сферы высокопоставленныхъ представителей христіанской правственности, — сановниковъ, — стоящихъ у кормила церковно-государственнаго благостройства. Эти-то борцы съ старообрядцами сочиняютъ статьи, брошюры 1) и цълые томы, наполненные подобнаго рода ложью и клеветой. Въ этихъто сочиненіяхъ искуссно подобраны, сгруппированы и освъщены всъ различные факты, не имъющіе въ дъйствительности ни малъйшей тыпи справедливости, и все это, къ сожальнію, служить камнемъ преткновенія для прямыхъ и безпристрастныхъ отношеній русскаго общества къ вопросу о старообрядствъ. Если бы эти апологеты греко-никоновскихъ клятвъ, сообщая такје факты, которые еще требують строгой провърки, не спъшили вкладывать ихъ въ тъсныя рамки и подгонять подъ извъстные взгляды и термины, а ставъ къ нимъ ближе и свободнъе, безъ всякой предвзятой мысли, дали бы намъ точное объяснение причинъ въ связи съ тыми или другими условіями, то разработка старообрядческаго вопроса принесла бы другіе результаты.

Всъ же, неимъющія смысла, обвиненія, — если даже безусловно признавать за ними абсолютную не-

<sup>1)</sup> Воть, напримъръ, недавно вышла одна брошюра, которая есть произведеніе уже давно извъстнаго старообрядцамъ профессора Московской Духовной Академіи (г. С—на), въ которой повторяется опять старая пъсня о взглядъ на старообрядцевъ, опять трактуется о какихъ-то раскольникахъ, не повинующихся церковной власти; о какихъ-то миныхъ врагахъ русской церкви, и это, конечно, дълается для того, чтобы какъ можно скоръе парализовать разумную и гуманную иниціативу современнаго государства и русскаго интеллигентнаго общества, въ отношеніи къ старообрядческому вопросу. Первый томь, настоящаго нашего сочиненія, вполнъ доказлъ что громкія фразы, выраженныя въ этой брошюръ, разносильны выстрълу холостаго заряда, а потому онъ и не заслуживають никакой критики съ нашей стороны, — но такъ какъ она имъетъ въ виду наводить туманъ на русское общество, — то мы, въ этомъ томъ, ел и коснемся.

погращимость истины, — нисколько не достигають мудрой цали, но, наобороть, запутывая все больше и глубже этотъ трудный вопрось, далають приманеніе радикальныхь органическихъ маръ невозможнымъ и заставляють прибагать къ налліативнымъ средствамъ, т. е. къ цалому ряду ограничивающихъ законовъ, которые всегда приводять къ весьма печальному исходу.

Когда же представители старообрядцевь и просвъщенныхъ капиталистовъ, дълаютъ попытку выбиться изъ этихъ вопіющихъ на старообрядцевъ несправедливостей и перенести свой вопросъ на почву реальной критики, то ихъ тотчасъ же заподозрѣваютъ въ невъжествъ, отстаиваніи заблужденій и т. п. порицаніяхъ. Но эти порицатели какъ бы забываютъ, во всъхъ религіяхъ, богатые капиталисты вмъстъ съ просвъщенными дъятелями постоянно стоятъ во главъ движенія своихъ върованій. Напримъръ, кто сооружаетъ духовныя учрежденія, библейскія и миссіонерныя общества — какъ не каниталисты? Точно такъ же и старообрядческіе капиталисты необходимо должны защищать върованія своихъ предковъ отъ внъшнихъ нападковъ, какъ и въ прошедшія времена защищали въру — кромъ духовныхъ лицъ — и значительные свътскіе люди, какъ напримъръ, князь Острожскій — отъ папскаго вліянія тогда на русскую церковь — защищаль словомъ и изданіемъ противъ него полемическихъ книгъ. Если старообрядческіе капиталисты, при такой постановкъ вопроса, убаюканные сладкими ръчами о благонамъренности стремленій подобнаго сорта порицателей вздумали бы, на самомъ дълъ перейти въ лагерь нападающихъ, то, безспорно, что дело старообрядцевъ много бы проиграло, конечно, не въ самой религін, но во вившнихъ обстоятельствахъ.

Было бы не только смѣшно, но и въ высшей степени несправедливо со стороны богатыхъ защитниковъ

старообрядства, стать въ строгія отношенія къ своимъ угнетеннымъ единовърцамъ раскрывать ихъ раны и набольвшія мъста съ тою цълью, чтобы врагамъ удобнье было растравлять ихъ; требовать, чтобы эти борцы, отстаивая свои въковыя религіозныя убъжденія, отступились отъ своихъ братьевъ, съ которыми ихъ связывасть не родство крови, а одна общая участь, глубокое горе и въковыя страданія, что вообще такъ магически вліяеть на человъческую натуру и способствуеть къ болье тьсному сближенію людей, — требовать всего этого совершенно немыслимо. Напротивъ, во имя справедливости и человъколюбія, на каждомъ просвъщенномъ старообрядческомъ капиталисть лежить общественный долгь — защищать своихъ угнетенныхъ братьевъ по въръ и показать истину во всей ея наготь.

Говорять, что старообрядцы — невъжды, необразованные мужики — избъгають всякаго общественнаго
прогресса. — Но порицатели опять таки забывають,
что требовать отъ голоднаго, забитаго бъдняка чтобы
онъ раньше, чъмъ имъетъ возможность кое-какъ наполнить свой пустой желудокъ образовался—, болъе чъмъ
смъшно. Для того, чтобы старообрядцы поднялись до
нъкотораго уровня образованія, имъ необходимо дать
свободу дъйствій и равноправность и — прежде всего
— возможность стряхнуть съ себя гнетъ ограниченій
и стъсненій и тогда они, освободившись отъ тяжелаго
гнета, налагающаго свой отпечатокъ на ихъ бытъ и
жизнь, — не приминуть самымъ тъснымъ образомъ
примкнуть къ цивилизованному элементу и стать твердою ногою на почвъ отечественной культуры. 1) Только

<sup>1)</sup> Однако утверждать, что старообрядцы совершенные невыжды есть положительная ложь и клевета на умственный кругозоръ старообрядства. Что старообрядцы — грамотите и развите крестьянь, господствующаго въ Россіи исповъданія — то это несомивню.... "Нъть никакого сомивнія, что уровень образованія старообрядцевъ стоить выше, нежели у православныхъ", говорить Влд. Фармаковскій. — Не только теперь, но и прежде, старообрядцы отличались, по словамъ профессора Петербурской Духовной Академіи, г. Нильскаго: "Есть мно-

въ такомъ духф должны полимать старообрядческіе порицатели свою задачу, иначе они окажутъ своимъ единовърцамъ медвъжью услугу; безъ этихъ же условій всякая попытка — примирить старообрядцевъ съ господствующею церковью — немыслима, ибо враговъ, жадно ловящихъ всякую мелочь, лишь бы въ ней сказывался какой-либо упрекъ старообрядцамъ, всегда видимо и невидимо. Отвергающіе мніте старообрядцевъ вовсе не думають скрывать свою здобу и проповъдують во всеуслышаніе практику запрещній и притьсненій, съ целью сделать всякое движеніе въ передъ въ старообрядческой средь — какъ въ церковномъ такъ и гражданскомъ благоустройствъ -- абсолютно невозможнымъ. Грустио видъть, какъ наши порицатели, будучи неспособны оставить предразсудки и стать на прямую дорогу, никогда не пропускають удобнаго случая разжигать народныя страсти и вооружать противъ старообрядцевъ общественное мнфніе. Для нихъ слово "раскольникъ" самая слабая струна, въчный камень преткновенія. Они затрогивають все глубже и глубже старообрядческій вопросъ, конечно, не для всесторонней его оцънки, а съ цълью вырвать съ корнемъ начинающіе уже проявляться, во мижніяхъ русскаго общества, прекрасные признаки расположенія къ старообрядцамъ ихъ върованіямъ и убъжденіямъ. Къ счастію, что это только ихъ предубъжденія, которыя идуть

гія и обширныя основательныя произведенія (конечно рукописныя) старообрядческаго ума." — "Въ этихъ сочиненіяхъ" замъчаеть "Православный Собесъдникъ", попадаются ссылки и на такія книги: "Собраніе Государственныхъ Грамотъ", "Древняя Россійская Вивліовика", "Исторіи Русскаго Государства", Татищева; "Ядро Россійской Имперіи", "Дъянія Петра Великаго", Голикова; "Царство мертвыхъ", "Похвальное слово Феофана Прокоповича". Павель Онуфрієвичъ Любопычній, въ предисловіи къ своему сочиненію: "Каталогъ или библіотека старовърческой церкви" говорить, что онъ составиль ее дабы ею вразумить невъждь и обуздать шумную ихъ буйность, кричащую, что старообрядцы есть сущіе невъжды; что они, о своей въръ и ея обрядахъ не имъють никакого понятія, не знають никакихъ наукъ словесности и чужды образованія ума и сердца, чтобы они, бъдные, въ сихъ митьніяхъ опоминлись...." — "Кто же можетъ повърить", спрашиваеть г. Юзовъ, "что расколъ, рекрутируемый талантами, представляеть изъ себя какую-то мумію?" (См. г. Юзовва, стр. 46, 48 и 49).

въ разръзъ съ требованіемъ дъйствительной жизни, и какъ бы ни возвращались всв порицатели старообрядцевъ и ихъ клика къ вопросу объ искорененіи старообрядцевъ, но оно оказывается совершенно непримънимымъ на дълъ. Кажется, гораздо мудръе было бы перемънить планъ борьбы и дъйствовать совершенно въ другомъ духѣ, — духѣ Евангельской кротости, по примъру западной Европы, что было бы во всъхъ отношеніяхъ, целесообразне. Но, неть! наши мнимые доброжелатели такъ запутались греко-московскими клятвами 1667 года, что, въ своемъ походъ на мнимыхъ "раскольниковъ", забыли всякій тактъ, дали полный просторъ накинфвшей злобф и обнаружили свою отвратительную наготу. Никоновская реформа до того затуманила имъ головы, что они никакъ не могутъ возвыситься до безпристрастной точки зрвнія и при словв "раскольникъ" — будь онъ бъдный или богатый, покровитель нищихъ, строитель пріютовъ, богадъленъ, ремесленныхъ училищъ, покровитель науки и литературы 1) — въ ихъ воображении тотчасъ же выростаетъ чудовище съ когтями, а посему — запрещать, не до пускать, ограничивать — вотъ пароль, основное начало и конечная цель ихъ стремленій — образецъ, къ которому направлена вся ихъ дъятельность и замыслы; воть место ихъ вылазокъ, которое служить исходнымъ пунктомъ всъхъ ихъ направленій противъ старообрядцевъ; вотъ тотъ складъ, который лежитъ въ основаніи ихъ философіи, проводимой настойчиво во всѣ времена и трактующій о русскомъ мнимомъ расколь. Это есть альфа и омега ихъ дъятельности и они открыто празднують свой шабашь въковой клеветы противь своихъ

<sup>1)</sup> Недавно одинъ богатый старообрядецъ, Шульгинъ, въ Астрахани, на свой счетъ выстроилъ ремесленное училище и многократно просилъ о дозволеніи починить уже ветхую часовню. Ему было отказано и только, въ послъднее время, графъ Лорисъ-Меликовъ разръшилъ.

мнимыхъ враговъ, не справляясь о томъ: умъстно-ли это во второй половинъ девятнадцатаго въка?

И вотъ, благодаря этимъ апологетамъ греко-никоновскихъ, клятвъ, слова: "раскольники", "еретики", "ханжи", "хлысты", "скопцы" и безчисленное множество изрыгнутыхъ злохулительныхъ нарицаній, которыя неразрывно связываются съ представленіемъ о въковой борьбъ съ старообрядцами, вошло во всеобщее употребленіе, не смотря на то, что для подтвержденія его далеко нътъ такихъ точныхъ данныхъ, изъ которыхъ такъ ясно вытекало бы, что старообрядцы только представляють собою источникъ всъхъ золъ, вызвавшій на нихъ столько бъдствій; что они только причина, чрезъ которую возникли въ русской церкви раздоръ и расколъ. Заговорите съ къмъ нибудь изъ русскихъ, не ръдко дъльныхъ, умныхъ и безпристрастныхъ людей, — о старообрядцахъ — и вотъ вы услышите тъ же выраженія отзыва, и доводы которые сплошь да рядомъ красовались и красуются въ каждой апологіи упомянутыхъ порицателей, т. е. вы услышите, что у "старообрядцевь нъть причастія", "не крестять дътей", "у попа нътъ облаченія", "женщины отправляють литургію " 1) и множество подобныхъ нельпостей. Спросите рьяныхъ противниковъ старообрядцевъ, на чемъ они, напримъръ, основываются, утверждая подобныя лжи и клеветы? и вамъ отвътять, что они, вообще, руководствуются установившимся митніемъ временъ Никона, Петра, Елисаветы и Анны Іоанновны, — относительно старообрядцевъ, считая его весьма въсскимъ доказательствомъ. Короче, вся литература охранителей клятвы собора 1667 г. "тщащихся для общаго блага" по старообрядческому вопросу, какъ въ 17, такъ и въ 19 въкъ, составлялась и составляется, — за весьма ръд-



<sup>1)</sup> Просимъ не смъщивать старообрядцевъ въ чистомъ ихъ духъ съ тъми крайностями, до которыхъ дошли пъкоторые ихъ 10лки.

кими исключеніями, — изъ статей, брошюрь и цѣлыхъ книгъ подобнаго сорта несообразностей и хитросплетеній, стремящихся взапуски, одинъ передъ другимъ, лишь къ тому, какъ бы побольше насолить "всѣмъ отверженнымъ раскольникамъ." Да! Это одно изъ главныхъ ихъ побужденій, которое, при отсутствіи у насъ, вдобавокъ, безпристрастной критики, обусловливаетъ въ подобныхъ сочиненіяхъ то уродливое явленіе, что всякій бользненный бредъ слѣпой ненависти дѣлается достояніемъ публики.

Зная, что старообрядцы — беззащитные противъ нихъ — не имъють права заявлять свой протесть и поставить его на твердую почву реальной критики, эти господа, чувствуя себя съ развязанными руками, позволяють себъ глумиться, издъваться и надругаться надъ здравымъ элементомъ почти 15-ти милліоннаго чисто-русскаго народа; они позволяють себъ, при всякомъ удобномъ случав, топтать въ грязь ихъ святоотечественное знамя православія, ихъ преданность къ Монарху и любовь къ отечеству, ихъ геніальный духъ, ихъ широкую промышленность — словомъ, прогуливаются по старообрядческому вопросу на просторъ, зная очень хорошо, что чъмъ запальчивъе и ръзче ихъ словоизверженія, тъмъ для нихъ лучше. Такимъ образомъ обвиненія следують за обвиненіями и безсмысленныя.... виновать, глубоко-мысленныя фразы, подобныя той, что старообрядцы — вымысливъ какія-то неслыханныя въ русской церкви религіозныя ученія — еретики, ослушники святой Апостольской церкви, не повинующіеся и гражданской власти. — Эти обвиненія принимаются за чистую монету, не смотря на то, что для насъ решительно непонятно: какіе факты служать имъ путеводною нитью для такого нельпаго умозаключенія? — Словомъ, атака этихъ полемическихъ статей противъ старообрядцевъ, составляеть какъ бы квинтъ эссенцію

всѣхъ старыхъ и новыхъ обвиненій; въ нихъ, почти цѣликомъ, проведена та же старая, однообразная пѣсня, которая уже слишкомъ два вѣка раздается на почвѣ Россіи и только въ послѣднее время — съ незначительными измѣненіями.

Впрочемъ, строго говоря, всв апологіи грекониконовскихъ клятвъ слишкомъ безтактны, голосовны и сбиты изъ общихъ софистическихъ мфстъ, такъ что и не заслуживали бы подробнаго разбора съ нашей стотого что эти общія мъста сгуроны, но, въ виду въ одномъ фокусъ, и служили какъ бы всъ времена богатымъ матеріаломъ BO для преследованія старообрядцевь, то мы, считая эти апологіи вполнъ своеобразными, остановились на нихъ какъ на обвинительномъ актъ, вслъдствіе чего имъемъ въ виду опровергнуть его и, такимъ образомъ, положить конецъ этому печальному вопросу. Притомъ намъ кажется, что самая цълесообразная защита старообрядства должна состоять въ томъ прямомъ и непосредственномъ опровержении фактовъ и обвинительныхъ пунктовъ, которые выставляются противной стороной.

Какимъ же способомъ или путемъ можно достигнуть разумной цѣли этой трудной задачи? или какимъ переломомъ можно довести до окончательнаго результата этотъ сложный двухвѣковой вопросъ и, въ то же время, достигнуть возможнаго сближенія обѣихъ враждующихъ сторонъ въ одинъ общій церковный организмъ, въ одинъ жизненный элементъ внѣшняго и внутренняго прогресса славяно-русскаго народа? Достиженіе такого труднаго, на первый взглядъ сліянія, между собою такъ долго враждующихъ сторонъ положительно возможно, конечно не палкою и шубою, а свободными, совокупными изслѣдованіями тѣхъ или другихъ причинъ, вызвавшихъ такое тревожное состояніе духа двухъ противоположныхъ партій и, до настоящей минуты, неутомимо двигавшихъ

впередъ центробъжный потокъ этой печальной для русской церкви борьбы. Если бы прошедшіе и настоящіе правители церковнаго кормила, на самомъ дълъ стали бы на единственно-върный путь по отношенію къ старообрядческому вопросу, тогда, безспорно, для разръшенія и опредъленія окончательнаго результата, старообрядцы необходимо должны были бы перенести свой вопросъ на обсуждение его исключительно духовной администраціей. Но, къ сожальнію, духовная въ русской церкви власть, какъ прежде, такъ и нынь, не перестаетъ отстаивать свои завътныя мечты и предразсудки и донынъ не думаетъ упразднять и парализовать ихъ, а напротивъ, всеми возможными меропріятіями старается подломить и задавить какой либо протесть старообрядцевъ, въ самомъ началъ его возникновенія. — Посему становится ясно, какъ день, что — такой серьезный вопросъ, отъ котораго целикомъ зависитъ судьба милліоновъ людей, подвергать вліянію такой судебной корпораціи, которая, будучи неспособна стать твердо передъ нимъ лицомъ къ лицу, — крайне опасно; изъ чего само собою разумъется, что только государство, какъ посредникъ между церковью и своимъ народомъ, обязано серьозно заботиться объ этомъ злополучномъ вопросъ, обязано серьозно вникнуть въ его историческое прошлое и настоящее, обязано тщательно изслъдовать ту почву, на которой основана та путеводная нить, ведущая его къ такимъ безчисленнымъ явленіямъ И, ВЪ эжот время, могуче вліяющая на судьбу всего старообрядческаго народа. Государство необходимо обязано задать себъ матеріалъ или источникъ вопросъ: какой именно громкими фразамы, скрывается подъ ЭТИМИ этой массой злохулительных обвиней старообрядцевь? И, конечно, послъ заданнаго себъ такого серьознаго вопроса, оно непремънно должно придти къ весьма ръшительному выводу: для того, чтобы имъть возможность безошибочно рышить такой вопросъ, который, уже слишкомъ два въка, служитъ развитію множества безотрадныхъ, бользненныхъ явленій въ русско-церковномъ и гражданскомъ организмахъ; необходимо нужно поставить его на подножіе опытной критики, литературы и, такимъ образомъ, свободнымъ и гласнымъ объясненіемъ старообрядчества путемъ печати, оно, государство, несомнънно придетъ къ настоящей цъли этой трудной задачи. Обвиняемому дается право, во всеуслышаніе, предъ многочисленнымъ собраніемъ публики, объяснить разныя причины могущія служить къ его оправданію. Судебная власть, со вниманіемъ выслушавъ эти причины, съ своей стороны делаетъ на нихъ такіе или иные выводы, тв или другія заключенія, и наконецъ приходитъ къ ръшительному опредъленію оправдать обвиняемого. Если такое, — осудить или весьма естественное, гуманное дъйстіе практикуется въ отношеніи отдъльныхъ личностей, — то почему же менъе разумна, менъе цълесообразна такая практика и въ отношеніи судьбы целыхъ милліоновъ старообрядцевъ? Почему же они не допускаются, путемъ печати, изложить свой протестъ предъ государствомъ, предъ обществомъ, однимъ словомъ предъ всеми и каждымъ? Только печатное слово можетъ оказать незамънимыя услуги государству и не только обнаружениемъ злоупотребленій, но и указаніемъ на нужды народныя и изследованіемъ способовъ для ихъ удовлетворенія; только посредствомъ печати — Самодержавію и обществу будетъ доступно безпристрастно обсудить всв доводы и доказательства, выставляемые старообрядцами въ ихъ защиту; здъсь-то, въ области литературы, они безпрепятственно могуть составить себъ точное и ясное понятіе о старыхъ и новыхъ искаженіяхъ фактовъ и актовъ съ одной стороны и невинное ношеніе порицаній, клеветъ, стъсненій, прислъдованій, смертельныхъ страданій и тому подобныхъ убъдительныхъ средствъ — съ другой, и, наконецъ, придутъ къ окончательному выводу, къ опредъленному результату — осудить или навсегда оправдать старообрядцевъ. Но этотъ путь, который практикуется во всъ времена, старыя и новыя, въ отношеніи старообрядцевъ, — ръшительно немыслимъ, а потому онъ долженъ быть оставленъ навсегда.

Мы уже сказали выше, что вскоръ послъ царствованія Екатерины II, наступиль перевороть въ отношеніи старообрядцевъ, и ихъ враги опять ринулись противъ нихъ въ обратномъ направленіи, хотя костры и срубы навсегда исчезли съ страницъ исторіи, но тъмъ не менъе они отравляли и дълали невыносимою жизнь старообрядческого общества. Царствование въ Бозъ почившаго Императора Александра II положило конецъ этой печальной картинъ. Съ трона этого Монарха повъяль духъ жизни, духъ свободы, надъ всъмъ пространствомъ русской имперіи благодаря которому условія рѣзко измѣнились къ лучшему и въ то же время старообрядцы вздохнули свободнюе: прежняя безконечная цъль карательныхъ мъръ совершенно уничтожилась съ русской территоріи и волею Царя-Освободителя далеко унеслась за предълы видимаго міра. Съ этой минуты русская земля озарилась лучезарнымъ свътомъ гуманности; мало-по-малу человъческая право стала проникать во всв слои общественной жизни, мало-помалу начали вытъсняться изъ законодательства старинныя варварскія отношенія противъ свободы совъсти и мы было уже достигли тахъ ступеней человаческой дъятельности, которыя, въ былыя времена, были доступны лишь немногимъ избраннымъ, но къ сожаленію и тутъ какъ на бъду, у кормила церковнаго стояли тъ же охранители греко-никоновскихъ клятвъ, тъ же публицисты, твердящіе безъ умолку, по рутинной привычкъ, о завътныхъ преслъдованіяхъ, что, конечно, и послужило основаніемъ многихъ последовавшихъ теорій и законодательныхъ мфръ. Но несомивнио, благотворные задатки, вложенные въ самый принципъ реформы великимъ Освободителемъ Александромъ II, не могли остаться безслъдными, не могли не отразиться и на старообрядческомъ народъ. И вотъ теперъ, когда гуманность и свобода совъсти достигли обширныхъ размъровъ, когда прогрессъ цивилизаціи все глубже и глубже сталь проявляться во всъхъ слояхъ гражданской и общественной жизни, когда цълые милліоны народа, стряхнули съ себя тяжесть въковаго рабства, въ то время и мы — ободряемые вліяніемъ народнаго духа — ръшились издать первый, довольно объемистый томъ упомянутаго выше сочиненія, въ виду того, чтобы доставить возможность государству и русскому обществу разъ навсегда убъдиться — гдъ именно правда. Но, къ сожальнію, этой книгь не суждено было попасть въ руки правительства; причина тому была слъдующая: по напечатаніи этой книги (27 января 1881 г.), она была представлена на размотръніе Московскаго цензурнаго комитета, который, страха ради, не ръшился дозволить ее и передаль ее въ св. Синодъ; последній, опасаясь такого разкаго обличителя, а вмаста съ тъмъ, и современнаго прогресса, счелъ за лучшее ее сжечь.

Свято сохраняются у насъ въ памяти слова, изреченныя въ манифестъ, при восшествіи на Всероссійскій престоль новаго Монарха Александра III. Онъ сказаль: "Непоколебимо вступаю на престоль Отца Моего и докончу начатое Имъ", а посему мы убъждены въ томъ, что настоящія Монархъ, разъ вступивъ на путь законодательныхъ реформъ, не раздълить нехорошаго взгляда на старообрядцевъ и, въ скоромъ времени, разсъчеть кръпкій узелъ, именующійся старообрядческимъ вопросомъ, согласно требованіямъ нашего времени. Мы

увърены въ тоже время, что безумныя выходки ослъпленныхъ порицателей не найдутъ себъ отклика и сочувствія въ русскомъ обществъ, которое, въроятно, очень хорошо видитъ, какими причинами, какими нечистыми побудженіями и во имя какой, — если можно такъ выразиться, — одряхлъвшей идеи, ведется такая проповъдь.

И такъ, ясно, что новый Монархъ, твердо ставъ на Своемъ словъ, не преминетъ двигать впередъ реформы, начатыя Отцомъ Его, не остановится ни предъ какими реакціями, направленными противъ государственнаго устройства и, для удобнъйшаго раскрытія злоупотребленій, Онъ дасть широкій просторь литературному культу. И вотъ, теперь, мы видимъ нашу прессу на твердыхъ ногахъ; теперь она вступила въ болъе зрълый періодъ своего развитія и въ ея направленіи произошель рышительный перевороть. Она стала всматриваться; ближе, основательные и глубже изучать многія явленія, считавшіяся прежде окончательно уже ръшенными, сбросила съ подножія много прежнихъ предразсудковъ и критикой своей пропъла "за упокой" обветшалымъ и заржавълымъ мъропріятіямъ. Теперь, лучшіе дъятели нашей прессы, зорко охраняемые критикой, стали близко къ той прекрасной задачи, которая составляеть лучшій уділь всякаго современнаго движенія служащаго учителемъ и руководителемъ того или другаго общества. Главныя ихъ стремленія направлены къ тому, что бы сдълать возможнымъ сліяніе разрозненныхъ элементовъ въ одинъ общій государственсвободу организмъ, имъ оставивъ тельной жизни лишь въ своихъ религіозныхъ убъжтеперь находимъ проденіяхъ, — короче, мы грессивныхъ дъятелей, стоящихъ на зенитъ своего величія и призванія. Но къ сожальнію и нынь, въ эти свътлые дни, опять есть противники съ мрачными физіономіями, старающієся парализовать лучшія нам'вренія и проэкты безпристрастныхъ представителей современной литературы. Право, пора бы уже оставить эти иллюзіи, отказаться отъ несбыточной мечты въ род'в той, наприм'връ, что старообрядцы, для полученія челов'в ческихъ правъ, должны, прежде всего, отказаться отъ своихъ в'вковыхъ уб'вжденій и признать наконецъ, что такими требованіями нельзя достигнуть возможнаго дов'рія и сближенія. Пора бы согласиться съ тою несомн'внною истиною, что старообрядцы должны наконецъ сд'влаться равноправными съ признаніемъ правъ ихъ духовенства и оставаясь старообрядцами съ своими древними святоотечественными обрядами.

И такъ, ободряемые лучами справедливости настоящаго царствованія и прекрасными отзывами лучшей части нашей современной литературы, такъ же какъ и раціональнымъ направленіемъ лучшихъ д'ятелей, стоящихъ во главъ государственнаго и народнаго благоустройства, мы вынуждены, не смотря на истину, ясную какъ день, постоянно открывать глаза нашимъ ослъпленнымъ порицателямъ, не привыкшимъ къ слишкомъ яркому свъту. Правда, мы знаемъ, что наши убъжденія и доказательства на нихъ не подъйствуютъ уже по одному тому, что они этого нехотять. Правда и то, что кругъ нашихъ читателей чрезвычайно ограниченъ, — ибо публика читаетъ то, что ей болъе по вкусу и что въ модъ — но изъ этого еще не слъдуетъ что слабый голось, раздающійся весьма ръдко въ нашей прессъ, въ защиту старообрядчества, долженъ окончательно замолкнуть. Изъ этого еще не следуеть, что если первый томъ нашего сочиненія получиль такой печальный исходъ — то нашъ протестъ никогда уже не долженъ повторяться. Поэтому, какъ бы на насъ ни нападали, мы съ чистой совъстью и полнымъ сознаніемъ правоты своего дела, соединяемъ съ

общимъ голосомъ нашихъ единовърныхъ старообрядцевъ и свой второй протестъ, заключающійся въ изданіи втораго тома настоящаго сочиненія, основаннаго не на клеветъ и вымыслъ, а на строгихъ фактахъ и практическомъ изученіи дела, насколько это соответствовало нашей задачь и, имья въ виду оказать государству и обществу серьезную услугу, безъ всякаго разчета на какое — либо вознагражденіе, кромъ нравственнаго удовлетворенія, которое доставляетъ человъку чувство добровольно исполненнаго общественнаго долга, и величайшая награда для насъ будеть та, если намъ удастся убъдить нъсколько не предубъжденныхъ читателей, которые, дъйствительно, желають узнать истину. А посему, горячее желаніе наше стремится единственно къ тому, чтобы читатель, взявъ этотъ трудъ въ свои руки, безпристрастно провърилъ содержание его собственнымъ своимъ разумомъ и тогда истина, сама собою, представится ему ясною какъ день,

Еще считаемъ не лишнимъ сказать, что авторъ какого-либо серьознаго изследованія непременно преследуетъ важную цель. Онъ погружается въглубину прошадшихъ въковъ, тысячи мыслей окружаютъ умственныя способности его души и онъ цълую жизнь свою, посвящая на изыскание истины, страется извлечь изъ нея силу и свътъ для настоящаго времени. Достигши въ своихъ изследованіяхъ до положительныхъ результатовъ, посъдъвъ отъ частыхъ безсонныхъ ночей и дошедши до физическаго изнеможенія отъ усидчивой и утомительной работы, онъ наконецъ является въ свътъ для того, чтобы объяснить публикъ — гдъ именно существуетъ правда. Изследователь этотъ едва ли можетъ разсчитывать на сердечный пріемъ, на признаніе его заслуги, на благорадность, да на это онъ и не разсчитываетъ. Напротивъ, онъ скоръе ждетъ неблагодарной встрвчи, непониманія, противорвчія, даже осужденія иногла отъ тъхъ самыхъ людей, которыхъ онъ защишаетъ, примъровъ чему мы много видимъ въ исторіи. Но, несмотря на это, онъ не теряетъ присутствія духа, не слабъеть его энергія и онь идеть прямо и безоетановочно къ своей желанной цъли. Одиноко, въ ночной тиши, онъ трудится, светь свия для будущаго, жатвы котораго онъ самъ едва-ли дождется. Работая -- онъ забываеть и себя и все окружающее его лукавое міра сего, не думая о томъ: лавры-ли украсять его съдую голову, или простой дубъ осънить его забытую могилу. Онъ долженъ быть доволенъ всякою наградою: клеветою или одобреніемъ. Онъ живетъ не для личной жизни, но для великаго принципа человъческаго достоинства. Онъ стоитъ въ области прошедшаго и достигаетъ до области будущаго, настоящее же его не знаетъ и знать не хочетъ и едва ли даже о немъ слышало. Впрочемъ, для такого рода труженика достаточно и того, что онъ успълъ собрать свои изслъдованія въ одно цълое и передать ихъ міру, а награда ему — за гробомъ.

Я приняль на себя этоть трудь для того, чтобы пользу какъ русскому народу, такъ, обширнаго круга людей, томъ. И для болѣе обширнаго, насколько вообще столько на быть услышанъ мой голосъ. Считаю за честь, что могу работать для великаго народа русскаго; счиза честь, что могу принести ему какую то ни было пользу. Но при томъ я недолженъ вать и того, что значительною частію своего ха я обязанъ темъ, которые дали мне возможность изслъдованіями; настоящими моими выступить СЪ напримфръ: значительный матеріаль ДЛЯ тома полученъ мною отъ одной особы имя, рую назвать я не въ правъ; для настоящаго же тома покойный старообрядческій архіепископъ Антоній, въ продолжение многаго времени, собиралъ этотъ матеріалъ

и наконецъ мнѣ его передалъ. Такимъ образомъ, получивъ цѣлый сборникъ, хотя совершенно сыраго но весьма любопытнаго и важнаго для исторіи старообрядчества, матеріала я употреблялъ не мало времени для того чтобы выбрать изъ него болѣе нужные для этой цѣли предметы, разработать и привести его въ надлежащій порядокъ; правильно сгруппировать факты съ разъясненіемъ ихъ, вступительными и заключителкными словами и, наконецъ, дополнить ихъ собраніемъ собственнаго моего матеріала изъ слѣдующихъ книгъ;

- 1. "Догматическое Богословіе", Митрополит. Московс. Макарія.
  - 2. "О сущности и значеніи раскола", г. Субботина.
  - 3. "Русскіе диссиденты", І. Юзова.
  - 4. "Исторія святыхъ Вселенскихъ Соборовъ.
  - 5. "Церковная исторія", блаженнаго Өеодорита.
- 6. "Современные церковные вопросы" Т. И. Филиппова, изд. 1882 г.
  - 7. "Исторія Вселенскихъ Соборовъ", вып. 2-й.
- 8. "Православный Собесъдникъ", Казан. Духовн. Академіи.
- 9. "Наставленіе правильно состязаться съ раскольниками.
  - 10. "Исторія Русской церкви" С. П. Б. 1838 г.
- 11. Слово 8-го сентября, 1840 г. Москов. Митр. Филарета.
- 12. "Отвътъ единовърца старообрядцу", Митр. Григорія С.-Петерсбургскаго.
- 13. Печатное подложное соборное дъяніе на Мартина армянина.
- 14. Указатель для обозрѣнія Московской патріаршей библіотеки.
  - 15. "Братское слово" отд. 1-й.
- 16. "Исторія о расколь" Игнатія, Архіеп. Воронеж. часть І.

- 17. "Русская Исторія" Карамзина.
- 18. "Письма" Мельникова.
- 19. Сборникъ протоколовъ общ. Любит. Дух. Просвъщ.
- 20. "Исторія русскаго раскола" Макарія, митрополита Московскаго 1855 г.
  - 21. "Требникъ" Өеогноста.
- 22. Лекціи изъ курса исторіи русской литературы.
- 23. Повъсти религіознаго содержанія, древнія поученія и посланія, извлеченныя изъ рукописей Н. Костомаровымъ.
  - 24. "Исторія русской церкви" Е. Голубинскаго.
- 25. Ученіе о Богослуженіи православной церкви протоіерея Соколова,
  - 26. Бароній Л'втописецъ.

Еще изсколько словъ. Я душевно сознаю всъ недостатки этого труда, причиною которыхъ было мое физическое и душевное разстройство и другія тяжелыя обстоятельства, часто вліявшія на разслабленные мои нервы и даже на умственный кругозоръ моего мышленія, такъ что это не позволяло мнъ тщательно изложить свои мысли въ такомъ порядкъ или формъ, котораго вправъ требовать ученая литература, но дъло въ томъ, чтобы обратить вниманіе публики на серьезный предметь лежавшій до сихь порь въ крайне запутанныхъ мнъній, а если мысли мои не имъютъ гармонической связи, то возбудивъ въ другихъ правильныя мысли я уже принесу извъстную пользу человъку. За нъкоторое же неправильное и не систематическое изложение мыслей серьезное сочинение не можетъ лишиться своего достоинства, за ошибки же и недостатки прошу извиненія у читателя.

## ГЛАВА І.

Какъ нужно произносить имя Спасителя: Іисусъ или Ісусъ?

Каждый человъкъ въруетъ, что его религія, съ ея характерными особенностями, справедливая. Такъ думаеть мусульманинъ о своемъ магометанствъ, идолопоклонникъ о своемъ идолопоклонствъ, христіанинъ о своемъ христіанствь; между тьмъ, ясно, что не всь они справедливы, а двъ изъ нихъ непремънно должны быть ложны. Справедливость своихъ воззрѣній христіанинъ можетъ доказать своимъ историческимъ прошлымъ, когда сотни тысячъ ихъ гибли отъ своихъ враговъ не-христіанъ, когда целыя массы верующихъ твердо шествовали на мученическую смерть, добровольно, безъ всякого смущенія, ставъ предъ языческими царствующими тиранами. Но не смотря на всв эти плачевныя событія, никакая враждебная сила не была въ состояніи истребить и искоренить съ лица земли христіанство, а напротивъ, во всъхъ этихъ бъдствіяхъ, оно все больше и больше разцватало пышнымъ цватомъ, глубже и глубже пускало свои корни, дальше и дальше развивало свои вътви. Эти обстоятельства служатъ христіанину богатъйшимъ матеріаломъ для доказательствъ несомнънной справедливости его въры, потому еще, что

такая бодрость, воодушевленіе, храбрость и устойчивость положительно не могуть вытекать изъ сердецъ людей, не руководимыхъ духомъ Провидънія. Однако, . ставъ на зенить своего развитія, христіанство между тъмъ, по мъръ этого развитія, мало по малу распадалось на разные толки, разыя согласія, разделившіе его на различныя церкви, съ своими особенными типами, свойствами, характерами, отличительными признаками, подъ теми или иными видами, подъ теми или другими формами — словомъ, подъ вліяніемъ разныхъ учителей или руководителей, сложился тотъ или другой складъ нравственно-религіозных воззраній и убажденій каждой церкви. И вотъ — всъ церкви земнаго шара утверждають свою непогрышимость на сохранении въ себы апостольскаго православія. Но, такъ какъ извъстно, что всь эти церкви въ своихъ принципахъ болье или менье уклонились отъ истины символьной церкви, то, въ такомъ случая, православіе никоимъ образомъ не можетъ быть вполив сохранено во всехъ церквахъ, а непремънно свой центральный источникъ оно скрываетъ въ одной изъ церквей, которая безъ всякихъ посторонныхъ примъсей, осталась върна апостольскому преданію.

Всѣмъ и каждому извѣстно, что апостолское православіе вполнѣ сохранилось въ Русской церкви до патріарха Никона 1. Но, къ оожалѣнію, раздѣлительное явленіе не приминуло коснуться и этой церкви, когда, подъ вліяніемъ горделиваго этого патріарха, оно раскололось на двѣ группы, подъ названіемъ ново-и старообрядчества. Первое обрядство, подъ давленіем гражданской власти, успѣло присвоить себѣ одному значеніе церкви единой, святой, апостольской съ ея непогрѣшимостію, а второе обрядство оно унизило до стелени раскола. — Что-же теперь, въ такомъ тревож-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мы очень часто должны касаться патр. Никона, какъ главнаго виновника печальнаго событія въ Русской церкви.

номъ чувствъ, остается дълать старообрядцамъ! Должни-ли они хладнокровно переносить всевозможныя оскорбленія и напраслины? Нѣтъ! Каждый истино върующій православный христіанинъ обязанъ, до послъдней минуты своего издыханія, защищать свои върованія и убъжденія, обязанъ съ Евангельской любовью относиться къ отечеству и монарху, стать противъ пристрастій къ обычаю и обряду чужеземному. Каждый человъкъ, одаренный разумомъ, долженъ имѣть религію; но притомъ онъ необходимо долженъ знать, почему его религія имѣетъ преимущество предъ другой, а не долженъ хладнокровно, безъ всякаго разбора, перемънять религію одежду.

одежду.

Выше мы сказали, что, вообще христіанство неопровержимо доказало право и справедливость своихъ
върованій относительно не-христіанскихъ религій; точно
также и старообрядцамъ предстоитъ чрезвычайно важная необходимость доказать свое право и отбросить
отъ себя враждебную силу своихъ обвинителей, грекониконовскихъ клятвенниковъ.

И такъ, приступая къ первому обвинительному пункту, относительно того, какъ правильнъе произносить имя Христа Спасителя, мы увърены, что этотъ пунктъ приведетъ насъ къ наглядному заключенію о мнимой виновности старообряцевъ; а посему, для этой цъли, мы, во первыхъ, должны обратиться къ книгамъ, напечатаннымъ послъ никоновской реформы.

Въ одной книгъ, изданной Всероссійскимъ Соборомъ 1666 года, подъ названіемъ: "Жезлъ Правленія", и въ другой — "Увътъ Духовномъ", изданной Іоакимомъ, патріархомъ Московскимъ, жившимъ въ 1682 году, объ имени Христа Спасителя говорится слъдующее:

"Сицевое есть пресладкое имя Ісусь, еже пріяхомь

отъ Еллинскаго Іисусъ тресложнаго, знаменующаго же Спаситель, по оному ангельскому извъщенію, еже ко Іосифу: и наречеши имя ему Іисусъ: той бо спасетъ люди своя отъ гръхъ ихъ. Аще-же не будетъ тресложно, не будетъ имъти того знаменованія: убо подобаетъ сіе имя тресложно писати. ') Паки, симъ именемъ двъ изображаетеся: тайне, по свидътельству нъкоего мужа премудра: чрезъ два слога первая, еже есть чрезъ І и И, душа и тъло знаменуется Божія Сына воплощена. Чрезъ третій паки слогъ триписменный със является Святая Троица. Аще убо единъ слогъ оставится, сіе таинства знаменованіе разорится: убо весьма тресложно писати подобаетъ." 2)

Теперь услышимъ, какъ объ этомъ пунктѣ разсуждаетъ ученый академикъ, Димитрій, митрополитъ Ростовскій. Вотъ какъ поучаетъ онъ насъ въ своемъ "Розыскѣ:"

"Въдати-же буди и сіе, яко въ еллино-греческомъ языкъ, имя Спасителево пишется сугубо, ово пространно, всъми писмяны безъ титлы, ово сокращеннъ подъ титлою. Пространно пишется сице Іисъсъ, сокращеннъ Ійс, сокращеннъе-же Іс. Аще и самымъ кратчайшимъ сокращеніемъ у нихъ имя то иногда пишутъ, первое токмо да послъднее писма, титлою покрываютъ Іс. Обаче никогда-же глаголютъ Ісъсъ но всегда молютъ и поютъ Іисусъ." — "Понеже", продолжаетъ онъ далъе, "наши россійскіе люди, не искусни суще, не яко греки, продолженнъ глаголющіи, аще и сокращеннъ пишущіи. Но якоже пишутъ сокращенно, сице и глаголютъ сокращенно, пишутъ Іс, и глаголютъ Ісусъ. Того ради лучше есть у насъ писати Іисъ, неже Іс, да продолженнъ имя Спасителево, яко-же у грековъ, глаголется

<sup>1)</sup> См. Жезлъ, часть 2; въ 10-мъ обличении. Увѣть Духовный, листь 139, на оборотъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Жезлъ, листь 79.

въ три силлабы, а не въ двъ токмо, понеже ино знаменуетъ Ійс, ино-же Іс; Інс толкуется съ еврейскаго языка "спаситель", съ гречаскаго-же "исцелитель. Ісусь же что знаменуеть, вонмите! По гречески сос, по нашему глаголется равный; оус же глаголется ухо. Та два реченія, егда во едино мъсто сложити, будетъ Ісусь, еже глаголется равноухій. Но не буди намъ тако нарицати Христа Спасителя нашего. Сего ради лучше есть писати Ійс, неже Іс. Да глаголемъ въ три силлабы, знаменующія Спаса нашего Христа, и не въ двъ силлабы, знаменующія равноухаго. "Въ россійскомъ языкъ", продолжаетъ нашъ архипастырь, "раскольщики въ двъ токмо силлабы глаголюще Ісусъ, не и с п о в ъдають Спасителя душь нашихь. правду въ нихъ инъ Ісусъ. Не истиннаго бо Ісуса Спасителя и теля исповъдують, но нъкоего Ісуса." Потомъ онъ великольпно оканчиваеть, подтверждая последню фразу: "Инъ-бо обретается въ нихъ Ісусъ, глаголемый равноухимъ. "1)

salugd

Вотъ какъ разумѣетъ объ имени Спасителя съ одной іотою нашъ архипастырь, то есть прямо говорить, что Ісусъ Христосъ съ одной іотою есть какой-то равноухій — иной богъ. Можно, пожалуй, подумать, что здѣсь призошла какая нибуть ошибка, или что это высказано въ шутку, хотя очевидно, что подобныя шутки неумѣстны, особенно въ устахъ, претендующихъ на учительство другихъ. Но всѣ такія предположенія исчезаютъ, когда мы находимъ подобныя мѣста и въ другихъ авторитетныхъ новоизданныхъ книгахъ. Вотъ, напримѣръ, епископъ нижегородскій, Питиримъ въ свой "Пращицѣ" изданной Св. Синодомъ, въ отвѣтѣ 146, объ имени Ісусѣ говоритъ:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Розыскъ, часть 1, глава 15, по пятому Синодальному изданію 1855 г., стран. 45.

"Яко лучше есть писати Інс, неже Іс, да и глаголемъ въ три слога, знаменающе Христа Спасителя нашего и Исцълителя, а не въ два слога, знаменующе pabhoyxaro."1)

Потомъ въ своей книгъ, подъ названіемъ: "Обличеніе", изданной Св. Синодомъ, тотъ-же архипастырь еще точнъе выражаетъ:

"О имени Ісусъ, пишемаго раскольниками безъ иты. Имя Іисусь, право пишемое, должно изъявляти Спасителя, врача, исцелителя и прочая. Но имя Ісусь, пишемое безъ иты, не изъявляетъ Спасителя, и прочая, ниже бо изъ еврейскаго, ниже изъ греческаго то изъявляетъ. Убо и Ісусъ безъ иты не право пишется; развъ отъ сихъ двухъ именъ Ісос равный, оус, ухо производится, и по таковому произведенію Ісусь будеть изъявляти не спасителя, но равноуха. Яко же то уже въ Розыскъ и въ Пращицъ показано." 2)

Отсюда видно, что этотъ архипастырь, Питиримъ, и не думаль объяснить это богохульство какимъ-либо 200 гсс другимъ смысломъ, напротивъ, прямо утверждаетъ то, У что сказалъ и Димитрій Ростовскій. Еще яснъе — онъ обращается прямо къ старообрядцамъ и говоритъ: "Отъ васъ самихъ (раскольщиковъ), иже безумнымъ упрямствомъ своимъ, таковое имя Спасителя, еже не спасителя, но равноуха знаменуеть, причитаете: что имя Ісуса, безъ иты, равноухаго знаменуетъ. И таковы раскольщики, оставивше Іисуса Спасителя, осталися при Ісусъ равноухомъ" 3)

Вотъ видите-ли, читатели, что онъ просто назы-  $\mathcal{O}_{t+1}$ ваетъ старообрядцевъ безумными, именно за то, что , /,,, (, они ръшились оставить настоящаго Спасителя, имену-

<sup>1) &</sup>quot;Пращица", изд., 1721 г. отъ листа 230 до листа 234.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Обличеніе", глава 4, листь 81.

<sup>3) &</sup>quot;Обличеніе", глава 4, листь 81, на обороть.

емаго Іисусъ, и остались при какомъ-то Ісусъ равноухомъ.

Этотъ-же смыслъ еще одинъ мудрецъ, Симонъ, епископъ рязанскій, подтверждаеть следующимь разомъ:

"Паче-же и оное И въ семъ имени весьма нужно есть, поелику чрезъ него Іисусъ, Спаситель нашъ, различается отъ Ісуса, что есть равноухій. ")

Наконецъ, еще одинъ значительный порицатель старообрядчества, Никифоръ Астраханскій, въ концъ 3-й главы отвътовъ его на 20 главъ Соловецкой челобитной, въ разсуждение относительно имени Ісуса Христа подтверждаеть следующее:

"И сіе-то искушеніемъ врага рода человъческаго предшественники ваши исказить дерзнули, отнявъ отъ одинъ слогъ и сдълавъ его чудовищнымъ и ничего незначущимъ. "2)

Цълыя сочиненія едва-ли могуть такъ ясно охарактеризовать духъ Никоновскихъ последователей, какъ эти разбираемыя нами мъста изъ новоизданныхъ книгъ.

Съ накинъвшей досадой, они дали полный просторъ своимъ словоизверженіямъ, забыли всякій тактъ приличія и почитанія не только о дух'в ученія Православной церкви, но въ которыхъ замерли всв человъческія чувства къ Высочайшему существу. Они представляютъ намъ имя Божественнаго Основателя христіанства такимъ чудовищнымъ, что одинъ видъ, представляемый ими, долженъ приводить благочестиваго христіанина въ ярость и ужасъ. Изъ этихъ, безумно изрыгнутыхъ, фразъ, православный христіанинъ, проникпутый религіознымъ чувствомъ, невольно долженъ придти къ весьма оригинальному выводу, что эти защитники Русской

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамже.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Отвъты" Никифора Астраханскаго, напечатано Святъйшимъ Синодомъ, пятымъ изданіемъ, въ 1854 году.

церкви лишены всякихъ миролюбивыхъ побужденій и намъреній. Клятвы Собора 1667 года такъ отуманили ихъ, что всв они единодушно бросились на мнимыхъ - и а что раскольниковъ и, стараясь одинъ за другимъ, какъ-бы положен побольше, какъ-бы поскоръе захватить въ плънъ этихъ гонимыхъ ревнителей древняго благочестія, принести ихъ въ жертву своему Молоху. Въ такомъ положе- ніи они совершенно забыли въ своемъ правленіи церковно-правственное кормило, решились предъ всемъ православнымъ обществомъ позорить, порочить и безчестить драгоцъннъйшее имя нашего Спасителя, утверждая, что будто-бы имя это написанное съ одной буквой: Ісусь, а не Іисусь, представляеть собою какого-то "равноухаго." "Кто изъ сыновъ православныхъ христіанъ", говорять они, "въруя въ это имя (Ісусъ), не исповъдуетъ Спасителя душъ нашихъ""; потомъ, безъ всякой застънчивости, подтверждають, что "не истиннаго во Ісусъ Спасителя и Исцълителя исповъдують старообрядцы, но нъкоего "равноухаго Ісуса." Мало того, спъща какъ-бы скоръе покончить, какъ-бы скорве стереть въ порошокъ "раскольниковъ-еретиковъ", наши порицатели совершенно сбились съ правильнаго толка, упали въ бездну заблужденій, т. е. желая быть точными въ своихъ пріемахъ, стараются наполнить нашъ слуховой органъ такими идеями, что будто "инъбогъ обрътается у нихъ (старообрядцевъ) Ісусъ, глаголемый равноухій "; другими словами, стараются доказать, что кто признаетъ и въруетъ въ это имя Ісусъ, въруетъ и исповъдуеть не настоящаго Христа Спасителя, а иного Бога, т. е. Бога африканскаго или индійскаго идолопоклонника. Но если-бы кто-либо изъ христіанъ, глубоко върующаго преданіямъ св, отцевъ и пораженный подобнымъ богохульствомъ, вздумалъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Идолъ Аммонитянъ и Моавитянъ, которому они приносили въ жертву людей.

monto...

платить тою-же монетою, сказаль, что наставники, учащіе такъ странно объ имени Ісуса, съ одной ижею, "сами върують и исповъдують иного Ісуса, съ двумя ижами" тогда, въроятно противъ него возстала-бы вся власть Русской церкви, со всехъ сторонъ посыпалисьбы на него громовые раскаты, обрушились клятвы и анавемы и, пожалуй телесно ощущаемая проноведь. Не даромъ-же сложилась поговорка: "бьютъ, а плакать не дають." Хотя старообрядцы не раздъляють такого богохульства, чтобы имя Спасителя съ двумя іотами нарицать инымъ Богомъ, но примъры того между пъкоторыми толками были. И такимъ образомъ, враги стараго обряда остались совершенно правы, представляя старообрядцевъ предъ Самодержавіемъ, предъ русскимъ обществомъ невъждами и необразованными мужиками, а себя однихъ — воспитанниками Академіи, — образованными умниками. Но не смотря на такое нельное умозаключение нашихъ руководителей на путь спасенія, они настойчиво, безъ отдыха, звучать но всей русской территоріи, что эти немыслимыя ихъ словоизверженія есть голось и выраженіе Единой, Святой, Апостольской Сумвольной церкви. И кто осмълится противиться этой Церкви тоть, понятно, попадеть на скамью подсудимыхъ и, не справляясь о виповности или невиновности, осуждають его на въчное заточеніе, или просто на смертную казнь. И такъ, старообрядцы, не принимавшіе этого, противнаго духу провославія, ученія представителей Русской церкви, конечно, вызывали противъ себя въ этомъ случав обвинительный пунктъ, противъ котораго оправдаться имъ воспрещается; то мы. по крайней мфрф, исполняя долгь справедливости, постараемся безпристрастной критикой опровергнуть этотъ обвинительный пунктъ, и для этой цъли, мы, въ помощь себъ, беремъ неопровержимые источпики изъ исторіи святоотеческихъ преданій, которые

indecinal

послужать для насъ полнымь ручательствомь въ безошибочности взгляда нашего на этотъ предметъ.

Раскрывая эти богатые матеріалы священныхъ источниковь, мы, относительно этого пункта, находимъ слъдующія ученыя положенія:

Въ благовъстникъ отъ Матеея, въ зачалъ 1-мъ, на листъ 14-мъ говорится: "Ісоусъ".

Въ Евангеліи учительномъ, въ недълю 31-ю, на листъ 363: "Ісоуск".

Въ Кормчей, въ Апостольскомъ правилъ, 85-мъ, "Ісоуса Наввина" Помъстнаго собора, бывшаго въ Лаодикіи, въ правилъ 58, листъ 83, нисано: "Ісек Наввинъ".

Въ Псалтиръ со возлъдованіемъ въ мъсяцесловъ, сентября 1-го, "память Ісоуса Наввина",

Въ Минеи общей, въ службъ Ангеламъ, на вечернъ въ пареміи: въ службъ Честному Кресту въ канонъ по 3-й пъсни съдаленъ, писано: Ісоусъ, и на Богоявленіе на вечернъ въ пареміи четвертой тоже говорится: "Ісоусъ".

Въ Сборникъ Григорія Богослова на Святую Пасху, во 2-мъ словъ, на листъ 79-мъ, во многихъ мъстахъ сказано: "Ісвек".

Въ Маргаритъ, во 2-мъ словъ "о Серафимъхъ", во многихъ мъстахъ писано: "Ісвек".

Въ Прологъ сентября въ 1-й день сказано: "Успеніе Ісоуса Наввина". Ноября въ 8-й день: "Ісъск Наввина".

И такъ какъ Ісуса Наввина имя съ единою іотою печатается, такъ и Христа Спасителя имя иногда и безъ титла, съ единою же іотою въ старопечатныхъ пишется.

Въ Благовъстникъ отъ Матеея, въ бесъдъ Святаго Іоанна Златоустаго, на листъ 14-мъ говорится: "Іс, Ісусъ бо нъсть имя еллинско, по еврейско".

Въ Соборникъ, въ словъ Григорія Богослова, въ недълю мясопустную, стихъ 5-й Добротолюбіе" сказано: "и свидътель Іс".

Въ грамматикъ 4-й части "о просодіи стихотворной" въ родъ стиха элегійскаго: "истинны даждь ми присну Ісоусє любовь". Въ родъ стиха амвійскаго: "молю Ісоусє остави мя гръхи моя". Въ родъ стиха гликонскаго: "умъ чистъ и непорочное даждь ми сердце Ісоусє мой".

Равно и во всѣхъ книгахъ старой Московской печати какъ Наввина такъ и Христа Спасителя имя подътитлою и безъ титлы Іс, Ісх, Ісусх, съ одною іотою вездѣ напечатано.

Въ книгахъ Острожской печати, при великихъ поборникахъ благочестія, князьяхъ Константинъ и Василіъ, бывшихъ въ концъ перваго стольтія осьмой тысячи, издавались книги: въ коихъ имя Ісесово какъ подъ титлою: "Іс, Іса, Ісе" такъ и безъ титлы "Исесх сынъ Наввинъ "Исесх Сираховъ" напечатано.

Въ Библіи, именно числъ гл. 14, сказано Исвек сынъ Наввинъ". Второзак. глав. 31: "и призва Моисей Исвеа"; "Книга Исвеа Наввина". Пророкъ Неемія гл. 10 "Ісвек сынъ Азаріи Вавату". Въ книгъ Премудрости "Ісвеа сына Сирахова" глава 46-я "Исвек сынъ Оседековъ".

Въ Новомъ завътъ втораго выхода Острожскаго, отъ Матеел, зач. 28: "Изыде въ срътеніе Ісусови", зач. 112: "Поемше Ісуса". Отъ Іоанна, зач. 17: Иде Ісусъ на онъ полъ моря". Въ Апостолъ, въ концъ Іудина посланія: "Ісусомъ Христомъ Господомъ нашимъ". Въ книгъ "о Въръ" въ полдести, на листъ 166 сказано: "И въ Единаго Господа Ісуса Христа".

Въ книгъ о Въръ въ четверть, изданной въ 7091 г. на листъ 125 на оборотъ: "Или опечалися Петръ, глагола Ісусови", равно же въ часословахъ въ книгъ "О постничествъ" Василія Великаго и Маргаритъ" имя Христа Спасителя "Ісх, Іс" вездъ съ одною іотою печаталось.

Въ Новомъ завътъ въ нолдести изданномъ при князъ Богданъ Огинскомъ въ Кіевъ въ 1435 г., подътитлою имя Спасителево съ одною іотою печатано, такъ и безъ титла отъ Матеея въ зач. 28 печатано: "И се весь градъ изыде въ срътеніе Ісусови".

Въ книгахъ древней Сербской печати, и подъ титломъ Спасителево имя печаталось Іс, и безъ титла напечатанное гдъ видится съ одною же іотою. Какъ въ Сербскомъ Обиходникъ печатномъ видно подъ титлою "Іс" и безъ титла, такъ же и въ сентябръ въ 24 день. напечатано: "Агница твоя Ісоусе".

Въ древней Бълорусской книгъ Ісуса Сирахова, печатанной въ Прагъ въ 1517 г. напечатано такъ: "Книга Ісуса Сирахова, рекомая: "Понаретосъ" и надписаніе на верхнихъ поляхъ: "Книга Ісуса сына Сирахова", въ концъ книги; "докончена есть сія книга Ісуса сына Сирахова и проч.

И въ другихъ книгахъ, изданныхъ при великихъ князьяхъ, какъ подъ титлою имя Ісусово съ одною іотою, такъ и безъ титлы съ одною же іотою писалось: "Ісоусъ".

Въ древнемъ гранографъ и въ книгъ "Криницъ" (хроникъ) писанной въ 704-мъ году и прочихъ, имя Іса Наввина писано Ісъ безъ иты; подобно и имя Христа Спасителя, гдъ, кромъ титлы, находится и съ одною іотою.

Въ Апостолъ толковомъ, писаномъ въ 7000 г., въ зач. 79 сказано: "Павелъ рабъ Іс Христовъ. Толкованіе: "Ісусъ чековъческое являетъ, духовное же помазаніе — Христосъ".

Въ древней книгъ Св. Кирилла, архіепископа Іерусалимскаго, въ оглашеніи 9-мъ и прочихъ: "Имя Ісоуск какъ Наввина такъ и Христа Спасителя съ одною іотою паписаны".

Въ древнемъ Евангеліи и служебникъ, писанными

преподоб. Никономъ, ученикомъ Св. Сергія, имя Христа Спасителя "Іс" съ одною іотою написано.

И въ древнецерковныхъ книгахъ нѣвчихъ, сплошь да рядомъ имя Іса Христа цѣликомъ безъ титлы съ одною іотою написано. Такъ и въ книгѣ "Ирмолои" св. Филиппа Всероссійскаго чудотворца, игумена бывшаго Соловецкаго, писанной въ 7044 году, съ одною іотою имя Спасителя писано: "Ісх, Іса, Ісс".

И въ древнихъ харатейныхъ книгахъ имя Спасителя хотя и подъ титлою, но съ одною іотою написано.

Въ Чудовомъ монастыръ, въ ризницъ, въ Новомъ завътъ св. Алексъя митрополита Московскаго, писанномъ собственною его рукою на хартіи, во всей книгъ Имя Христа Спасителя писано такъ: "Іс",

Въ Евангеліи харатейномъ въ полдесть (въ Москвъ на Печатномъ дворъ, въ книгохранительницъ въ позлащенномъ ящикъ), писанномъ въ Царьградъ, во второмъ году царствованія Іоанна Комнина, въ 6452 году отъ сотворенія міра, имя Ісусово писано такъ: "Іс, Ісх, Ісх.".

Въ Евангеліи харатейномъ, писаномъ въ Константиноградѣ, находится такая надпись: "Написахъ святое благовѣстіе въ лѣто 6890-е мѣсяца Маія 11", въ которомъ имя Ісусово писано такъ: "Іс, Іся, Ісе".

Въ Евангеліи харатейномъ, писаномъ въ 6860 году отъ сотворенія міра, имя Ісусово писано такъ: "Іс, Іса, Ісоусв" и не только подъ титлою, но и кромъ титлъ цъликомъ съ одною іотою имя Ісусово находится. Въ харатейномъ Евангеліи отъ Матоея, въ недълю предъ Рождествомъ Христовымъ, писано такъ: "Іс Христово же Рождество". Въ харатейномъ Евангеліи, писанномъ Кирилловскими и глаголицкими буквами, на

славянскомъ языкъ, подъ названіемъ Сазаэммаускомъ, хранящемся теперь во Франціи въ Римской библіотекъ, которое издано въ 1843 г. Сильвестромъ въ Парижъ, и съ котораго снята копія Вичеславомъ Гапкою въ Чешской Прагъ въ 1846 году.

Въ книгъ "Златыя цъпи" въ словъ св. Ипполита "Се есть еже на Исуса Христа въра".

Въ древнехаратейномъ Евангеліи отъ Матеея зачало 3-е сказано: "Ісусу же рождынуся".

Во псалтиръ харатейномъ въ молитвъ предъ псалтирію: "Господи Дсусе Христе, управи умъ мой",

Въ древнехаратейной "Кормчей" въ полдесть, имя Спасителево съ одною іотою написано: "Вопросъ: Что есть Ісусъ Христосъ? Отвъть: Господь вочеловъчивыйся безъ гръха". Въ главъ о праздникахъ, отъ типика Іерусалимскаго: "Иже любить Владыку нашего Ісуса Христа". И въ древнехаратейномъ "Обиходникъ" во святый и великій пятокъ, на девятомъ часъ, въ Евангеліи отъ Іоанна, сказано: "Егда же Пилатъ вниде въ преторъ и глагола Ісусови". Ниже: "Пріемше Ісуса ведоша его". Ниже: "воини же пропяша Ісуса". Отъ службы воскресной въ стихирахъ Евангельскихъ, въ стихиръ 2-го гласа: "воста бо рече Ісусъ Господъ". Въ греческой харатейной книгъ, св. Епифанія, архіепископа Кипрскаго, въ малую десть, имя Ісусово писано во всей кпигъ такъ "Іс".

сано во всей кпигѣ такъ "Іс".

Въ харатейныхъ греческихъ "Бесѣдахъ Апостольскихъ, въ десть, имя Ісусово во всей книгѣ писано
такъ "Іс и Іс".

Въ греческомъ харатейномъ Апостолъ, седьмаго и въка, (въ Петербургской Императорской библіотекъ подъ NN. 3 и 156) имя Ісусово писано такъ: "Іс". Еще въ Евангелін харатейномъ самого древнъйшаго и письма, имя Ісусово писано такъ: "Іс, Іса, Ісе", а на листъ 119 въ "Застовицъ" изображенъ Спасъ съ бла-

Digitized by Google

гословляющею рукою, по преданію Апостольскому двумя перетами, съ надписью: "Іс, Хс".

Въ харатейной, греческаго письма книгъ святит. Никифора, патріарха Царьграда, писано: "Іс".

Во многихъ Евангеліяхъ харатейныхъ, собранныхъ изъ разныхъ греческихъ монастырей и прислапныхъ въ Москву, во время царствованія Алексъя Михайловича, называемыхъ: "Апракосахъ", которые имъютъ начало отъ Іоанна Евангелиста, а пе Матеея, почему и называются "Апрокосы" имя Ісусово писано: "Іс, Ісє, Ісь".

Въ харатейномъ греческомъ Евангеліи, писанномъ въ 6058 году отъ сотворенія міра, индиктіона 13-го, на греческомъ языкѣ славянскими буквами. А къ задней доскѣ 41-го листа буквы и нарѣчія греческія. Имя Ісуса Христа по славянски писано такъ: "О Іс одє Іс дїа їν ху, по гречески Іс". (О немъ и въ новоизданномъ "Увѣтъ" свидътельствуется: такъ "Теперь это Евангеліе на государственномъ печатномъ дворѣ, въ книгохранительной Палатъ, имѣетъ 1130 лѣтъ, харатейное, которое златомъ отвъшено было и принесено въ царствующій градъ).

Перваго знаменитаго учителя славянъ, св. Кирилла Философа, въ Евангеліи толковомъ воскресномъ, писанномъ на хартіи, въ 6406 году, имя Ісусово написано подъ титлою съ одною іотою Іс, также и безътитлы. Въльтописцъ по Евангельскимъ поученіямъ имя Іса Навина написано: "по исходъ же Моисеовъ 40 льтъ яже въ пустыни, а Ісусовы 27 льтъ".

И св. Кипріанъ митрополить, въ собственноручныхъ его книгахъ: служебникъ, самимъ имъ переведенномъ и написанномъ въ 6095 году отъ сотворенія міра, въ Псалтиръ слъдованной письма руки его, подътитлою, Пресвятое имя Спасителя съ одною же іотою: Іс.

Въ переводныхъ книгахъ св, великомученика Мак-

сима грека философа: "Толковомъ псалтиръ" "книгахъ бесъдъ Евангельскихъ на Матоея и Іоанна" и въ книгъ: "Собранія словъ" святаго, имя Спасителя, согласно старопечатнымъ, нодъ титлою съ одною іотою написано: Іс, а въ нъкоторихъ мъстахъ находится и безъ титлы, также съ одною іотою безъ иты написано. Въ древнеписанной книгъ: "Бесъдъ Евангельскихъ" на Матоея, въ бесъдъ 69-й сказано: "И отвъщавъ Ісоусх рече", и на Іоанна въ бесъдъ 17: "Приходитъ къ нему Ісоусх". Въ бесъдъ 18: "Обратився же ся Ісоусх", въ бесъдъ 20: "Егда и слухъ Ісоусовъ, въ бесъдъ 24: "Самъ бо рече Ісоусъ".

Еще на чудотворныхъ, древняго Греческаго и Россійскаго художества иконахъ, у Спасова образа и на честныхъ крестахъ имя Христа Спасителя съ одною іотою подъ титломъ написано такъ: Іс. Хс.

Такъ же и въ Минеи-Четіи Московской печати, въ словъ на Воздвижение Честнаго Креста, говорится: "Яко Христолюбивый Царь Константинъ, сотвори три кресты великіе, по числу показанныхъ ему на бранъхъ. Первый въ Римъ, егда Максентія потопи; второй въ Византіи, егда Византію взя; третій — егда на Дунаи реце Скифю победи. По образу техъ тріехъ деяній устрои три кресты отъ драгихъ вещей, написанныхъ влатыми письмены словеса сія: "Іс Хс, ни ка", сін есть: "побъждай". На святомъ и чудотворномъ крестъ, царемъ Константиномъ, которымъ онъ побъдилъ враговъ и который имъ принесенъ изъ святыхъ горъ Аоонскихъ, находящійся теперь въ Москвъ, въ соборной церкви; на немъ имя Христа Спасителя весьма искусно такъ: Іс Хс. (О немъ же свидътельствуется и въ "Увътъ" листъ 121 перваго изданія).

На чудотворномъ крестъ Муромскомъ, который сдъланъ былъ святыми Ангелами, написано имя Іс Хс. Также на чудотворномъ крестъ, которого далъ св.

Digitized by Google

Іоаннъ Богословъ препод. Авраамію Ростовскому, имя Ісуса изображено такъ: Іс Хс.

Также на чудотворномъ крестъ, называемомъ Корсунскимъ, котораго князь Владиміръ принесъ изъ Корсуня въ 6496 г. въ драгоценномъ древнемъ окладе, находящійся нынъ въ соборномъ храмъ, Матери встхъ церквей, на алтаръ Господнемъ. На немъ имя Искупителя нашего изображено такъ: Іс Хс. О чемъ свидътельствуется и въ "Увътъ" на листъ 113. "Тъмъ Божественнымъ именемъ имамы избавление пріяти и вся враги наша противныя побъдити".

he maly

Итакъ, въ выше приведенныхъ мѣстахъ нѣтъ никакихъ признаковъ хуленія Божественнаго Имени съ одной ижею; напротивъ, здѣсь прямо и сообразно съ духомъ и требованіемъ непогрѣшимыхъ источниковъ древней церкви, указывается, какъ на истинную важность,
чтобы мы вѣрили и восхваляли Божественное Имя
съ одной ижею, какъ дѣйствительнаго Бога и Спасителя душъ нашихъ. Впрочемъ мы отнюдь не отрицаемъ Итакъ, въ выше приведенныхъ мъстахъ нътъ ниной ижею; напротивъ, здъсь прямо и сообразно съ дуи того, что въ нъкоторыхъ древнихъ книгахъ встръчается иногда Имя Спасителя и съ двумя ижами, какъ напримъръ въ напрестольныхъ Евангеліяхъ, печатанныхъ въ 1612, 1632 и 1652 гг., отъ Матеея во 2-мъ зачалъ сказано: "Іисусъ Христово Рождество сице бъ". Въ беседахъ Апостольскихъ, печатанныхъ въ Кіеве, въ 1629 г., въ нъкоторыхъ мъстахъ тоже встръчается имя Спасителя Іисусь, и еще въ некоторыхъ старыхъ книгахъ находится это имя съ двумя ижами. Но тутъ же, въ этихъ же самыхъ книгахъ, мы въ огромномъ количествъ находимъ Божественное Имя Христа Спасителя съ одной ижею, а съ двумя если и встръчаемъ, то не болье какъ одинъ разъ, Однако вопросъ не въ томъ, сколько разъ въ этихъ последнихъ старопечатныхъ книгахъ повторяется это святое Имя — съ одной-ли, съ двумя-ли ижами, а вопросъ въ томъ: порицается-ли

Digitized by Google

здъсь это имя съ одной ижею? Напротивъ, мы видимъ, 1 л обо съ какимъ благоговъніемъ они относятся къ Имени Христа съ одной іотою. Но Никоновскія книги, какъ сказано, говорять намъ, что Имя Спасителя, состоящее жетро съ одною іотою, есть "равноухій — инъ Богъ".

На все это мы скажемъ, что читатель, соображающій, что цізль нашего сочиненія — раскрыть въ содержаніи Никоновскаго ученія одну лишь худую сторону -- ошибается. Тъмъ съ большей увъренностью говоримъ это, что оно безъ умолку, по рутинной привычкъ, уже слишкомъ два въка твердитъ намъ, что его голось есть голось и выражение св. Апостольской церкви, следовательно — непогрешимъ. Если, действительно, это ученіе во всемъ неуклонно слъдуеть закону и преданію святой церкви, то мы, православные христіане, обязаны безпрекословно повиноваться ей; ибо Богъ открылъ намъ Свою волю и даровалъ законъ, чтобы мы поучались въ немъ, подчиняли свой разумъ и мысли ученію Божественному и свою жизнь сообразовали съ Его заповъдами. А посему, если учение Никоновскихъ последователей (касательно обрядовыхъ исключительностей). на самомъ дълъ беретъ свое начало отъ первыхъ въковъ христіанства, то, въ такомъ слу- прессесте чаь, оно имъеть неотъемлемое право учить каждаго православнаго христіанина, ибо право это принадлежить каждому человъку, сознающему долгь свой въ отношеніи къ Богу, церкви и ближнему. Но если ученіе какого-либо наставника на путь спасенія, несогласно съ идеями и понятіями православной церкви, тогда на насъ, христіанъ, лежитъ священный долгъ не покоряться этому ученію и противод виствовать ему въ самомъ началъ его возникновенія. Выше приведенныя цитаты, изъ древне-свято-отечественныхъ книгъ, относительно имени Ісуса, ясно показывають намъ насколько новообрядство погрешило противъ правды; насколько

по не отстало отъ истинной христіанской древности, нас сеть, же хчая насъ, что дражайшее имя Спасителя съ одной ижею, есть тоже, что "равноухій" — какое-то чудовище, ничего не значащее; иной богъ — богъ людоъ-Произношеніе, на которое самый отъявленный си ДОВЪ. врагъ церкви и православія — едва-ли осмълится. Между тымь, нась хотять отуманить, что это учение имъетъ источнкомъ Апостольскую непогръшимость, и утверждають, что старообрядцы, не принявшіе подобнаго сорта ученія и энергично ставъ противъ изверженій такого богохульства — суть еретики и отступники отъ этой непогръшимости. Но безпристрастный читатель, изъ приведенныхъ нами цитатъ изъ древнихъ и новыхъ книгъ, очень легко убъдится, что виновны сами обвинители, слъдовательно, старообрядцы — не виновны. Hageden Jours dopenymen protain barer 17. e. on burns bonficer

Digitized by Google

## ГЛАВА ІІ.

Какъ крестился Ісусъ Христосъ: обливаніемъ или — Об с погруженіемъ?

Предъидущая глава достаточно показала намъ, какимъ духомъ ожесточенія противъ стараго обряда и старообрядцевъ проникнуты Никоновскія постановленія. Но, чтобы насъ не обвиняли въ пристрастіи или предвзятой враждъ къ нашимъ порицателямъ, или вообще къ самому Никону, мы, въ настоящей главъ, приведемъ выдержки изъ новоизданнаго Никоновскаго кодекса 1), которыя покажуть намъ еще нагляднее чему онъ учить православнаго христіанина, въ отношеніи исполненія Ісусомъ Христомъ таинства крещенія. Устраняя всякій поводъ къ обвиненію въ томъ, что хотимъ возбудить этимъ предубъждение противъ наставниковъ господствующей церкви, мы не будемъ говорить о томъ, что имълъ въ виду Никонъ своимъ, такъ называемымъ, преобразованіемъ церковныхъ постановленій, и въ какое отношеніе онъ поставиль русскій славянскій народъ къ древней, святоотечественной русской церкви, — мы раскроемъ только более известныя, такъ сказать, практическія постановленія этого кодекса, опредъляющія

pujo

<sup>1)</sup> Церковныя соединенія или правила.

отношенія новаго обряда къ старому. Но чтобы нѣсколько уяснить себъ, какимъ образомъ, въ этомъ случав, последователи отечественной старины могли нересилить и до настоящей минуты нересиливають ученіе новъйшихъ учителей русской церкви, мы должны присмотръться предварительно къ историческимъ судьбамъ старообрядческаго народа. Никоновскій кодексъ не только вовлекъ въ свои заблужденія русское общество, но и всегда быль источникомъ всъхъ его несчастій, Мы не будемъ теперь подробно говорить о тахъ бадствіяхъ рускаго народа, происходившихъ отъ пристрастія Никоновскихъ последователей, поветствованіемъ о которыхъ полны историческія книги церковныя и гражданскія. Приверженцы Никона лишили русскій народъ отечественныхъ обрядовъ, всего — самого священнаго для нихъ и дорогаго на землъ, разрушили русскій общественный союзь, раззорили ихъ богатые храмы, опустошили Богомъ дарованные имъ алтари и монастыри и, въ концъ концовъ, лишили ихъ, въ лицъ старообрядцевъ, самостоятельности, свободы и роднаго отечества; а посему, старообрядцы, видъли въ этихъ постановленіяхъ и распоряженіяхъ не только мерзость запуствнія, но и чувствовали на себв тяжелую руку своихъ притъснителей. Какъ тяжело было положение старообррядцевъ, подъ игомъ 17-го въка, и какими предосторожностями руководились они въ обращеніи съ нововводствомъ, объ этомъ свид втельствуетъ множество историческихъ фактовъ и актовъ. Эти-то плачезаставили старообрядцевъ обстоятельства больше и больше углубляться въ церковныя постановленія, дальше и дальше проникать во вст источники церковныхъ преданій до-Никоновскихъ и, такимъ образомъ, они вышли побъдителями. Но, допуская, со всею снисходительностью къ противникамъ отечественной старины, что не ими, а жостокостью насильственныхъ

тогдашнихъ временъ, или жестокостью кичливаго характера самаго Никона, мы должны сказать, что теперь уже время не Никоновское, не Петровское, не Анны Іоанновны, а время 19-го въка — Александра II и господства Александра III; при всемъ томъ жестокіе, къ старообрядцамъ, законы все еще существуютъ, и ни однимъ постановленіемъ послъдующихъ Никоновскихъ толковниковъ не сдълано измѣненія достоянію прошедшаго 1).

Впрочемъ, достоинство такихъ законовъ, мы должны оцънивать не съ той точки зрънія — насколько они естественны и сообразны съ историческими обстоятельствами времени, а съ той — насколько они соотвътствують духу закона Божественнаго, насколько они раскрывають и уясняютъ заповъдь о любви къ ближнему. Сами наши порицатели выдаютъ свои законы и правила за Апостольскіе, Божественные и обязательность ихъ основывають именно на Божественномъ авторитетъ, утверждая, что основою ихъ служать Богомъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Воть, напримърь, недавно одниъ публицисть, выражаясь языкомъ прошедшаго, между прочимъ говорить: "старообрядцы, въ лицъ своихъ очень недавнихъ предковъ (Вь этомъ выраженіи прямое искажсніе факта; слъдовало-бы сказать: "очень давнихъ предковъ"), отступили отъ православія, отдълились отъ православной русской церкви, нямысливь свои(?), дотоль неслыханныя религіозныя
ученія; основавь свои, дотоль несуществовавшія, церкви, которыя даже и въ своихъ взаимныхъ отношеніяхъ, отличаются самой крайней нетерпимостью!" (См. "О
сущности и значеніи раскола". Н. Субботина. 1881.) Свое ли все это? Неправда!
Несостоятельность этого обвивенія мы достаточно доказали въ первомъ томъ настоящаго сочиненія, и въ этомъ томъ еще болье докажется, а посему не будемъ
останавливаться на томъ вопросъ: какими побужденіями можеть появиться въ нашей современной литературъ подобная ложь и клевета, но обратимъ вниманіе на
послъднюю фразу этой цитаты. Тамъ говорится: что старообрядцы, въ своихъ
взаимныхъ отношеніяхъ, отличаются крайнею нетерпимостью". Но развъ церковные споры и раздоры въ Греціи, скажемъ словами нашего публициста, "не отличаются крайней нетерпимостью?" Развъ въ русской господствующей церкви постановленія и единовърія не отличаются крайней нетерпимостью? Первое стремится
искоренить старый обрядь, а второе старается какъ можно дальше распространить
его. Если же и между старообрядцами, встъдствіе смутнаго для нихъ времени,
явились нъкоторыя раздъленія отличающіяся между собою нетерпимостью (безъ
сомнънія не такой же, какою отличающіяся между собою нетерпимостью (безъ
сомнънія не такой же, какою отличающіяся между собою нетерпимостью (безъ
сомнънія не такой же, какою отличающіяся между собою нетерпимостью то же изъ
этого выходить? Слъдуеть ли за это ихъ всъхъ нарицать отступниками отъ Апостольскаго православія и осудить ихъ на поруганіе палача? Если же за этотъ
поступокь согласиться на такой приговоръ относительно старообрядцевь, то яко,
отбудення на Грековъ и Болгаръ,
отбуденська праканства на Грековъ и Болга

дарованныя Сумвольныя преданія. Обратимся же теперь къ разсмотрѣнію настоящей нашей задачи о крещеніи Ісуса Христа, и во первыхъ, услышимъ, что объ этомъ говорятъ послѣдователи Никоновскаго кодекса.

mis fee current mesper Одинъ изъ нихъ, Лазарь Барановичь, епископъ Черниговскій, въ своей книгѣ, подъ названіемъ: "Труба", въ словѣ на зачатіе Іоанна-Крестителя, и въ словѣ на Богоявленіе, о крещеніи Христовомъ говоритъ слѣдующее: "Аще его и достойна Христосъ сотвори на главусію воду ліяти, но онъ себе недостойна прогласи разрѣшити ремень сапогъ его".

Далъе въ этой книгъ говорится: "Ты ди во утробъ матере твоея преклонилъ главу! Азъ нынъ предъ всъми людьми явъ, егда ли воду на главу изливаещи, преклоняю тебъ главу, Предтечи и Крестителю моему".

Далье, другой новый учитель говорить: "Крещаются, яко же и Христосъ крестися во Іордань, и вниде въ струи, и Предтеча, руками своими пріемля отъ струй воды, и крести прочія части того святаго тьла, которыя не были въ водь" і).

И такъ, по мнѣнію этого ученія, мы положительно должны креститься, "якоже и Христосъ" — струями, т. е. обливаніемъ. Справедливо-ли это ученіе? Есть ли хоть тѣнь въ немъ правды? Не понимаемъ! Какими судьбами могъ примѣшаться въ ученіе, претендующее на святость и пеногрѣшимость Апостольской церкви, папскій догматъ? Но кто изъ сыновъ православныхъ христіанъ не знаетъ, что крещеніе преимущественно нужно совершитъ троекратнымъ погружспіемъ, да иначе оно и бытъ не можетъ, именно потому, что оно ясно обозначаетъ трехъ-дневное погребеніе наше со Христомъ, и съ Нимъ же и наше воскресеніе, какъ и Апостолъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. въ грамотъ Досиося, патріарха Ісрусалимскаго, къ Великимъ государямъ Іоанну и Петру Алексъевичамъ,

Павелъ къ Коринфянамъ, гл. 11, ст. 23 свидътельствуетъ (о которомъ ръчь будетъ).

Можно пожалуй, опять подумать, что здѣсь вкралась какая нибудь ошибка, или ошибка писца. Но ни то, ни другое. Ибо сей способъ обливательнаго крещенія въ дѣйствительности практиковался въ длинный періодъ времени во многихъ мѣстахъ Россійкой имперіи.

Воть тв правила и постановленія, которыя новые учители русской церкви передали намъ, православнымъ христіанамъ, утверждающія, что кто осмълится не повиноваться этимъ правиламъ, тотъ считается непокорнымъ отступникомъ отъ голоса и выраженія Вселенской церкви. Но для всякаго благоразумнаго человъка достаточно прочитать приведенныя изъ новоизданныхъ книгь мфста, чтобы понять, что все это есть положительное ученіе папизма — следовательно грезы людей, одушевленныхъ однимъ страшнымъ честолюбіемъ. Ни одинъ разумный человъкъ не повъритъ, чтобы церковь святая была виновницею такихъ странныхъ повельній. Что же должны дълать старообрядцы, проникнутые духомъ любви къ святоотеческимъ преданіямъ! Согласиться съ этимъ ученіемъ? Конечно, нътъ. Но за такого рода несогласіе они поплатятся слишкомъ дорого, навлекуть на себя ярость и гнъвъ академиковъ, вызовутъ противъ себя обвинительные пункты. Но старообрядцы, не принимая это ученіе, сейчась опровергнуть и этотъ обвинительный пунктъ, основываясь на въръ и непогръшимости первенствующей церкви. Мы обратимся къ нимъ же за несомнъннымъ совътомъ, въ отношеніи обозрѣваемаго нами вопроса, и услышимъ, что они намъ отвътятъ.

Великій Богословъ, святый Іоаннъ Дамаскинъ, въ твореніи каноновъ святому Предтечи, намъ отвъчаетъ: "Каплю радости", воспъваетъ онъ, "одожди мнъ Предтече, истлъваемому разженіемъ похотей, погрузивый во

струяхъ Іорданскихъ, сладости потока Ісуса Жизнодавца, яко да по долгу тя славлю" 1).

Далъе поется: "Яко бездну въ струяхъ погрузивъ, бездну изсущи моихъ страстей, подая ми сладости источникъ"  $^2$ ).

Еще поется: "Во главу устчень бысть безъ правды, блажение, погрузивый главу въ водахъ, укрти встхъ насъ молитвами своими, главу попирати льстивому,, и проч. <sup>3</sup>).

"Погрузивый бездну благоутробія въ воду, Предтече, Твоими молитвами страсти моя умали" <sup>4</sup>).

"Бездну погрузивый благоутробія, Христа, въ рѣчныхъ струяхъ, того моли, Предтече, изсушити бездну золъ моихъ, молютися". <sup>5</sup>)

"Погрузивый во Іорданскихь струяхъ водами милосердія бездну". <sup>6</sup>)

Точно также и святой Іоснфъ пѣснопѣвецъ, въ капонѣ святому Предтечѣ выражается: "Въ рѣцѣ бездну иногда всемудре, погрузивъ потопомъ, содѣвающею благодатію всего преступленія" и проч. <sup>7</sup>).

Изъ приведенныхъ мѣстъ ясно видно, что никоновское ученіе, какъ вездѣ, такъ и здѣсъ, прямо идетъ въ разрѣзъ съ ученіемъ утелей церкви. Вселенскіе учителя положительно научаютъ насъ, что Ісусъ Христосъ крестился погружательнымъ, а не обливательнымъ крещеніемъ, и въ силу этого мы безпрекословно обязаны слушать тотъ голосъ, который всей Вселенской церковію дѣйствительно почитается голосомъ и выраженіемъ святаго Апостольскаго православія. Теперь спросимъ:

<sup>1)</sup> Октоихъ, гласъ первый, вторникъ на утрени, канонъ Предтечи, ивснъ 1-я.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же.

<sup>3)</sup> Тамъ же.

<sup>4)</sup> Тамъ же.

<sup>5)</sup> Тамъ же гласъ 5-й.

<sup>6)</sup> Тамъ же, гласъ 6-й.

<sup>7)</sup> Исалтирь возследован. Канонъ Предтечи, песнь 1вя.

Какимъ же образомъ противники наши могутъ утверждать, что Апостольское ученіе осталось у нихъ неизмѣннымъ, а старообрядцы это ученіе измѣнили и, вмѣсто его, вымыслили свои, дотолъ неслыханныя, религіозныя ученія? Но эту выдуманную ложь на старообрядцевъ безпристрасный читатель сейчасъ видълъ, а потому и не повърить, что законы и уставы, происходящіе отъ нашихъ порицателей, суть законы ума Божія. Ужели Богь, выражаясь просто, связаль намъ руки и ноги и предалъ насъ во власть членамъ Св. Синода, съ требованіемъ безусловнаго повиновенія и безъ разбора: справедливы они или нътъ? По истинъ, нужно удивляться, что Самодержавіе и русское общество могли быть такъ грубо обмануты. Даже, не особенио мудрый, не потребуеть, чтобы человъкъ принималь два противоположныя мнтнія за истинныя, имтющія одинаковую силу. Такимъ образомъ, ясно само по себъ, что виновны сами обвинители, и следовательно старообрядцы, не соглашаясь съ новымъ ученіемъ, воспротивились не церкви, не Вселенскимъ учителямъ, а неумъстной реформъ Никона, слъдовательно---не виновны.

Ornan Joukeo of ounter L provin Yepe bu

## ГЛАВА Ш.

## Объ обливательномъ крещеніи.

Въ предъидущей главъ, относительно крещенія Спасителя, мы показали, насколько учители русской господствующей церкви не согласны съ той церковью, которую разумъетъ сумволъ православнаго исповъданія, и ясно представили глазамъ нашего читателя, какъ сильно затруднялись эти учители въ пріисканіи того или другаго софизма, могущаго, повидимому, служить въ ихъ чтобы придать своимъ доказательствамъ твердость и убъдительность и какъ глубже потоптать справедливыя противъ нихъ обличенія старообрядцевъ, они прибъгаютъ къ такимъ толкованіямъ факта, которыя въ сущности не только подкрепляють, а, наобороть, ослабляють всю дъятельность проводимою уже 215 леть. Настоящая же глава, относительно обливательнаго крещенія, еще болье докажеть, что нововводное Никоновское учение само путается въ лабиринть своихъ хитросплетеній, и насколько оно представляется подозрительнымъ глазамъ православнаго хри-Мы уже сказали, что каждый, изъ сыновъ православныхъ христіанъ, хорошо знаетъ, ОТР щеніе преимущественно нужно совершить троекратнымъ погруженіемъ. Но нътъ! наши охранители инструкціи 1667 года говорять намь, что безь всякаго стъсненія совъсти можно крестить и обливательнымъ крещеніемъ, и это ученіе они передають не на словахъ и 12/3 только, а прямо печатными своими уставами. Наприм., въ Великомъ Требникъ Петра Могилы, въ книгъ: "Миръ съ Богомъ", издан. въ 1669 году; и въ катехизисахъ, изданныхъ при Петръ Могилъ въ 1665 г., и при Арсеніи Желиборскомъ въ 1666 году; въ книгь: "О седми Сакраментахъ", изданной въ Черниговъ въ 1716 г. прямо высказано, что крестить можно и погруженіемь и об-  $\mathcal{G}$ ливаніемъ.

Въ Кіевскомъ Требникъ, изданномъ въ 1681 году Сиги 26 августа, на 38 лис. на оборотъ говорится:

"Крещеніе святое, яко же погруженіемъ всего въ водь, сице и обливаніемъ водою отъ верху главы чрезъ все тъло совершено бываетъ; но убо каждая церковь или первый или вторый крещенія образь, яко же оть древнихъ временъ содержащи обычай да держитъ". На лис. 39-мъ сказано: "Никто же во чревъ матернемъ затворенное отроча крестити да дерзнеть: но аще и главу изъ чрева испустить, и въ бъдъ смертнъй будеть да крещено будеть въ главъ; и аще посемъ живо изъ чрева изыдетъ, не подобаетъ вторицею крестити его, уже бо крещено есть. Аще же инъ нъкій удъ испустить и въстно будеть яко живо есть, бъдъ же смертной належащей, да крещенъ будетъ и той удъ".

Это допущение обливательного крещения подтверждаетъ и Всероссійскій Св. Синодъ въ своей новоизданной книгъ, слъдующимъ образомъ:

"Ибо посылаемые отъ Синода простому народу, въ расколъ сведенному, наставники, которые и сами себъ къ толикому дълу требовали наставленія, между иными предложеніями своими, предложили и сіє: "что отвътствовать учителямъ расколническимъ о крещеніи, которое у нъкіихъ христіанъ не погруженіемъ, но по-

ливаніемъ совершается?" Синодъ отвѣчаетъ: "Понеже де слѣпые оные вожди и въ семъ церковь святую, разумѣется, Апостольскую, порицають, и непрямое но притворное великороссійской и малороссійской церкви единство быти глаголють, за равночиніе крещенія", т. е. что намъ отвѣчать, спрашиваютъ великороссійскіе миссіонеры Синода, раскольническимъ вождямъ, которые не признаютъ обливательнаго крещенія и порицаютъ всю нашу святую церковь великороссійскую и малороссійскую за употребленіе пами обливательнаго крещенія и почитаніе таковаго крещенія наравиѣ съ погружательнымъ крещеніемъ?

Надо было полагать, что на такой важный вопросъ миссіонеровь, Синодъ дасть точный и ясный отвѣтъ, основанный на положительныхъ дапныхъ, въ силу которыхъ миссіонеры имѣли бы возможность поражать "раскольническихъ вождей". Но не тутъ-то было, Синодъ отвѣчаетъ вотъ что:

"Смѣха достойна была намъ сія вѣдомость, вѣдущимъ, что есть и въ чемъ существуеть сила таинства и какое различіе обрядовъ свободѣ церковной подлежитъ, и таинства не разрушаетъ: а равно смѣхотворное сіе раскольническое прекословіе намъ явилося, яко же и прочая ихъ буесловія,'.

Здѣсь ясно видно, что Сиподъ ничего твердаго и убѣдительнаго не могъ сказать, а только, дабы выдти изъ этого безвыходнаго для него положенія, онъ нашель одно средство—заливаться отъ смѣха отъ такого безразсуднаго вопрошенія своихъ миссіонеровь, не понимающихъ равносильнаго значенія обоихъ дѣйствій крещенія, и послѣ торжественнаго своего рукоплясканія, Синодъ продолжаетъ: "Таковое смѣха достойное сіе ихъ мудрованіе, что, по мнѣнію ихъ, крещеніе погруженіемъ токмо творимое— важно есть, а поливаніемъ совершаемое отнюдь не сильно. Христосъ бо Господь

уставилъ таинство отъ рожденія нашего, подъ видомъ воднаго омовеніе, не опредълилъ". Здѣсь съ тѣмъ же хохотомъ Синодъ подтвеждаетъ, что погружательное и обливательное крещеніе — равносильны, и что будто Христосъ не опредѣлилъ; какъ именно иужно совершить эту тайну крещенія. Потомъ, такимъ насмѣшливымъ тономъ, Синодъ далѣе твердитъ: "И когда въ иѣкія церкви вошелъ обычай крестить поливаніемъ, прочіе христіане, погружательное крещеніе употребляющіе, за то оныхъ не порицали и раздора не дѣлали, и никто доселѣ о семъ не имѣлъ сумнительства, нигдѣ о семъ благочестивіи царіе, ни патріархи и прочіи архісреи, ни богословскіе писатели спору и пренія не имѣли".

Что Никонъ и его последователи, противъ неслыханнаго въ Вселенской церкви, поливательнаго крещенія не спориди и не спорять — это върно, но согласно-ли подобное крещеніе съ догматомъ древней церкви — совершенно другой вопросъ (какъ сейчасъ увидимъ). Потомъ онять-таки Синодъ качается со смъха и говорить: "Яко же не смъшно, что учители раскола россійскаго, то есть, тупые и грубые сумасброды, и единой части христіанскаго испов'яданія не знающін, но токмо обманомъ простаго народа чреву своему служащій, сущін атеисты, прямые безбожники, какъ таковые дерзаютъ — крещеніе, поливаніемъ дъсмое отметать, аки бы неправильное. Но аще силу крещенія разсудимъ, то и вящее увидимъ, что какъ погружениемъ такъ и обливаніемъ равно совершается таинство и благодать Святаго Духа подается. Та же силу и вину таинства образумъвше, не трудно познать можемъ, что не весьма нужно есть погруженіемъ таинство сіе совершать, но равнъ какъ погружениемъ такъ и возліяниемъ совершается. Аще же посмотримъ, чимъ въ крещеніи душа омывается, то есть кровью Сына Божія, и паче увидимъ,

что погруженіе не есть весьма нужное... Отнюдь порицати не подобаеть: тремя погруженіи или единымъ младенца крещають, понеже въ трехъ погруженіяхъ— Троицы Лица, а въ единомъ— Единство Божества изображается единство смерти Христовой и тремя погруженіи— тридпевое погребеніе").

Здесь не нужно приводить много доказательствъ на то, что это есть чистая выдумка людей, одушевленныхъ однимъ только высокомъріемъ. — Несвязность и несправедливость этого разсказа очевидны: ибо онъ основывается на собственныхъ соображеніяхъ Синода и, въ подкръпленіе своей мысли, Синодъ не приводитъ ни одного текста, ни одного слова, ни одной іоты изъ какого бы то ни было памятника древне-церковной исторіи, а приводить только хохоть падъ старообрядцами. Но не каждый смъхъ бываеть естественнымъ; а напрослучаяхъ, имъетъ тивъ. многихъ онъ ненные признаки. Можно-ли повърить, чтобы обливательное или одно-погружательное крещеніе было равносильно съ троекратнымъ погружениемъ и чтобы такіе латинскіе пріемы, взятые Синодомъ, нашли отголосокъ въ сердцахъ православнаго общества? Можно-ли повърить, что троекратное погружение, которое принято православной каоолической церковью — выходить изъ ряда преданій Христа Спасителя и якобы оно не весьма нужно для крещаемаго, и будто бы оно относится къ обряду средней важности, следовательно относится къ свободъ церковной? — Можно-ли повърить, что старообрядцы, справедливо отрицающіе обливательное крещеніе, чрезъ это будто бы сдълались отступниками отъ Св. православной церкви, атеистами, прямыми безбожниками, вследствіе чего — какъ и следуеть, — должны очутиться на скамь в самых заклятых преступниковъ?

 $<sup>^{\</sup>rm 1})$  См. въ предисловіи "Истинное оправданіе правовърныхъ христіанъ". отъ лис. 4-24 и 9-38.

Но справедливость своего взгляда на троекратное погружение старообрядцы могуть доказать не на словахъ только, какъ это делаетъ Синодъ съ его единомышленниками, въ пользу своего обливательнаго крещенія, а на дъль; ибо троекратное погруженіе носить такой признакъ, который служить ручательствомъ его происхожденія отъ Самаго Спасителя и Его Апостоловъ, и который даетъ своему погруженію предъ обливательнымъ то преимущество, что пока древность и неизмъняемось ея не будеть опровергнута ясно и доказательно, до техъ поръ обезпечивается за нею нраво ея неприкосновенности. Отсюда ясна несостоятельность и безсиліе обливательнаго крещеніи подчинить себъ и поглотить собою погружательное, и хотя первое имъетъ могущественныйшую поддержку духовной власти, по при всемъ томъ оно безсильно противъ втораго, которое сильно своей исторіей и однимъ уже догматическимъ значеніемъ своимъ, поражаеть обливателное крещеніе. И такъ какъ древне-церковная исторія и ея истины стоять неизвратимо, и на этой неизвратимости старообрядцы основывають свою непоколебимость, то такимъ образомъ, чтобы обличить насмъшки Синода и показать, что этотъ хохотъ есть ничто иное какъ бользненный бредъ, мы, въ номощь себь, возьмемъ факты этой непограшимой исторіи.

Апостолъ Павелъ къ Римлянамъ 6 гл. ст. 3 говоритъ: "Яко елицы во Христа Ісуса крестихомся въ смерть Его крестихомся; спогребохомся убо съ Нимъ крещеніемъ въ смерть, да яко же воста Христосъ отъ мертвыхъ славою Отчею, тако и мы въ обновленіи жизни ходити начнешъ". Здѣсь Апостолъ Павелъ намъ живо рисуеть, что погружательное крещеніе, какъ видимое дѣйствіе, образуетъ трехдневное наше погребеніе со Христомъ, а выхожденіе изъ воды обозначаетъ наше воскресеніе со Христомъ.

Roinon per de La

Потомъ въ древней эпистоліи въ отношенін къ Римлянамъ, Апостолъ Петръ описываетъ такъ: "Яко егда Петръ Апостолъ въ Рим'в множество народа крести въ три погруженія крести, на опое святое крещеніе громъ съ небесе возгремъ" (въ древисй кормчей). Св. Іоаннь Златоусть, въ 23 своей бесёдё на Іоанна Богослова говорить: "Божественные совершаются въ нейобразы; гробъ и умерщевленіе, воскресеніе и животь, и сія вкупь бывають вся. Яко же бо въ некоемь гробь, въ водъ погружаемымъ нашимъ главамъ: ветхій человъкъ погребается долу и истоиляется въ конецъ весь, также возницающимъ новый восходить наки, яко же бо удобно намъ креститися (т. е. погружаться) и возницати. Сице угодно Богу погребсти ветхаго человъка и показати новаго. Трижды же сіе бываеть да на выкнеша сила Отца и Сына и Святаго Духа сія совершаются, и яко не гаданіе реченное услыши Павла глаголюще: "Спогребохомся сму крещеніемъ въ смерть". Еже бо креститися и погружатися также возникати, еже въ адъ снитія есть знаменіе, и еже оттуда восхожденіе, тъмъ же и гробь крещеніе Навель нарицаеть глаголяй: "Спогребохомся убо ему крещеніемъ въ смерть отъ сего и будущее да сотворенное творитъ, тълесъ, глаголю, воскресеніе " 1).

Вотъ, читатель, мы имъемъ точное, подробное начертаніе самими Апостолами сили и значеніе троекратнаго погруженія! Но песмотря на такую очевидную и естественную характеристику Апостолами этого погруженія, наши порицатели назойливо стремятся омрачить насъ всъхъ и всю Россію, что будто бы опо не есть происхожденіе Божественнаго Промысла и его церкви, слъдовательно, не совсъмъ пужное. Мы сейчасъ доказали, что это песлыханное, въ русской церкви, Никоновское ученіе есть ничто иное какъ грезы Синода,

<sup>1)</sup> Бесед. Апостольск, къ Римл. зач. 161, гл. 15.

напитанныя однимъ только упрямствомъ, но нисколько не истиной. А посему, имъя въ виду рельефнъе показать всему свъту эти вопіющія на старый обрядъ, несправедливости, мы идемъ далъе и разберемъ еще нъкоторыя, сюда относящіяся, историческія святоотечественныя преданія, которыя гласятъ:

"А еже третицею въ воду погруженнымъ бывати и возгруженнымъ, тридневное Христово погребеніе являетъ, яко же Христосъ три дни и три нощи въ земномъ сердцы сотвори, такоже и крещаемый тремя погруженьми и возгруженьми, еже во гробъ тріи дни и нощи Господни образуетъ. Яко же бо и иже въ нощи къ тому не зрить, сущін же во дни въ свътъ ходятъ. Тако и въ погруженіи, яко въ нощи ничто же зрятъ крещаеми, въ возгруженіи же паки, яко во дни бываютъ и въ томъ же куппо умираютъ и рождаются, и спассна та вода и гробъ имъ бываетъ имати, обаче же не истинно умираютъ и погребаются, ниже истинно распеньшеся востаютъ, но образомъ убо (есть подобіе), во истинну же спасеніе" 1).

Святый Өеофилактъ, архіспископъ Богларскій, въ толкованіи священнаго Евангелія отъ Мар. гл. 8 объясняєть: "Попеже просвъщеніе глаголется крещеніе еже въ трехъ погруженіяхъ совершается". — "Крещеніе истинное въ трехъ погруженіяхъ, <sup>2</sup>).

Также отъ Луки 24 гл. сказано: "Яко же бо Христось умре и въ третій день воскресе, тако и мы, погружаеми въ вод'в образн'в, таже возникаемъ въ нетл'вніе душею, духа нетл'внія залогъ пріемлюще. Въ Троицу крещеніе трикратнымъ погруженіемъ" <sup>3</sup>).

Также отъ Іоапна, глава 3, сказано: "Ибо гроба и воскресенія образъ въ водъ совер-

<sup>1)</sup> Толк. Еванг. въ словъ на крещение Господне, лис. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Благовъст. гл. 50, лис. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Благов. лис. 208, на обор.

шается: три погруженія—тридневнаго погребенія образъ. Также возникнетъ человъкъ, яко же паче Господь, свътлъ и пресвътлъ одежду носяй и тлъніе погрузи въводъ" 1).

Святый Кириллъ Іерусалимскій патріархъ, въ своей кингь: "Оглашеніи", во 2 гл. высказываеть:

"И погружается трикратное Христово образующее погребеніе".

Св. Іоаннъ Домаскинъ въ своей 4-й кн. 9-я гл. свидътельствуетъ:

"Чрезъ три священное погружение три дни погребенія Господне знаменуетъ" <sup>2</sup>).

Св. Симеонъ Метафрастъ, древній писатель житій святыхъ, въ житіи святаго священн.-Мучен. Корнилія сотника, въ печатной Минеи-Четіи Московской печати сентября въ 13 день, лис. 64, говоритъ:

"Яко трикратное сосуда съ небесъ схожденіе, знаменова трикратное въ крещеніи погруженіе".

Честный священноинокъ Матоей Власторъ, Іерусалимскій, въ правильной книгѣ состава 20-го въ 1 гл. говоритъ такъ:

"Елицы бо, рече Апостолъ, крестихомся, три бо погруженія, тридневное Его погребеніе объявляютъ".

Преподобный Максимъ грекъ, въ своей книгѣ, въ словѣ 4-мъ изъясняетъ слѣдующее:

"Въдомо убо да есть тебъ, яко же въ Божественномъ крещеніи треми въ воду погруженіи, тридневное Спаса Христа погребеніе и воскресеніе гадаетъ церковное преданіе по Божественному гласу, глаголющу: елицы бо во Христа крестихомся, спогребохомся Ему крещеніемъ въ смерть".

Въ Номоканонъ Авонскихъ горъ, 199 правилъ св. отецъ, говорится:

<sup>1)</sup> Там. Благов. лис. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, лис. 131, ня обор.

"И ставъ убо просто крещаеши въ три погруженія, глаголяще сице: крещается рабъ Божій, во Имя Отца, аминь, и погружаеши въ купель. И паки станеши просто, возводя отроча, и погружая его вторицею въ водъ и омочая подобнъ и глаголя: и Сына, аминь. И паки станеши просто и погружаеши третицею, такожде глаголя: и Святаго Духа, нынъ и присно во въки въкомъ, аминь".

Изъ этого ряда церковно-историческихъ свидътелей, ясно видно, въ какомъ вопіющемъ противоръчіи Никоновскіе реформаторы стали противъ каждаго древне-церковнаго обряда, даже противъ такого обряда, который самымъ нагляднымъ образомъ доказываетъ догматическую важность: именно, такой обрядъ который сейчасъ нами разсматривается. И для чего, спрашиваемъ, все это было нужно? Для того, что бы стать въ прямомъ противоръчіи не только съ своими пасомыми но и съ Апостольской церковью, и тъмъ произвести кровопролитіе невинныхъ православныхъ христіанъ. Мы думаемъ, что каждый, читающій эти строки невольно задумается и спросить: Возможно-ли такую церковную администрацію признать за истинныхъ управителей на путь спасенія, которая ръшается такъ грубо искажать факты? И посему надвемся, что онъ не посътуетъ на насъ, если мы пойдемъ далъе и подкръпимъ наши доводы еще сильнъйшими свидътелями, именно, Апостольскими правилами:

Въ правилъ Святыхъ Апостолъ, высказываемомъ въ книгъ Кормчей, лис. 13 на обор. мы читаемъ:

"Аще который епископъ, или пресвитеръ, не крещаеть въ три погруженія единымъ глашеніемъ, да отвержется". На это правило идетъ толкованіе слѣдующее: "Повелѣваемъ правильно, въ три погруженія крещати, единымъ глашеніемъ, рекше, единымъ крещеніемъ. яко же при крещаемомъ, па коемуждо погруженіи приглашати Имя Единаго отъ Святыя Троицы". Далье тамъ же: "Иже бо во едино погружение крещати, во священный купели и въ смерть Господню во едино приглашати погружение, крещати зловърно есть, и тако крещай да отвержень будеть". А второй Вселенскій соборь, на осьмое правило толкуеть такъ: "Тін (евноміаны, фриги и проч.) еретицы суть, единымъ погружаніемъ крещаются а не тремя, яко же правовърній: сін аще приступять къ соборный церкви, яко же поганіи пріяти будуть".

Воть что внушаеть намъ настоящій голось Вселенской церкви. Онъ положительно повельваеть намъ, православнымъ христіанамъ, креститься троекратнымъ погруженіемъ и самъ извергаетъ такого епископа или пресвитера, который дерзнетъ крестить младенца единымъ погруженіемъ, а еретиковъ, крещенныхъ подобнымъ крещеніемъ, повельваетъ принимать въ церковь какъ поганыхъ, т. е. вновъ ихъ крестить.

Какимъ же образомъ, повторяемъ, въ русской церкви могла явиться такая неслыханная ложь и безсмыслица, что будто бы троекратное погружение не очень нужно и можно крестить и однимъ погружениемъ? Что это за прискорбная необходимость нашихъ церковныхъ управителей, прибъгать къ такимъ нарушеніямъ догматической истины, каждое изміненіе которой поражаеть слухь и сердце благочестиваго христіанина? Неужели только для того, чтобы обезпечить неумъстныя реформы Никона и его подтакниковъ, милостыне-собирателей грековь, и вмъстъ съ тъмъ сбить съ толку русскихъ царей и русскій народъ? Но безсовъстно обманывать своихъ ближнихъ, осмъливаясь утверждать это вопреки закону Апостольскому есть недостойно вождей, стоящихъ во главъ церковнаго кормила. Однако читатель, въроятно, помнить, что въ вышеприведенныхъ синодскихъ цитатахъ говорится, что

Digitized by Google

однопогружательное и обливательное крещеніе равносильно съ троекратнымъ погружениемъ: но мы тогда доказали, что одно погружательное крещение противно духу православной церкви, теперь же услышимъ, какъ учить насъ церковь Христова, касательно обливательнаго крещенія. Она воть какъ учить:

"Во святомъ крещеніи крестящихся погружати а не обливати  $^{(1)}$ .

Въ Бесъдахъ Апостольскихъ, перепечатанныхъ въ 1706 году на стран. 1455 напечатано:

"Крещен<u>іе п</u>огруженіемъ бываеть, а не поливаніемъ". Святые Россійскіе чудотворцы, Кипріанъ и Фотій, митрополиты Московскіе и вся Россіи, въ посланіяхъ своихъ въ Псковъ о тайнодъйсвіи святаго крещенія, трикратно во священной купели погружати, а не обливати повельвають. На бывшихъ соборахъ въ Москвь, при Благовърныхъ Государяхъ и Великихъ Князьяхъ: Александръ Ярославичъ, Іоаннъ Васильевичъ и Миханлъ Өеодоровичь, блаженные Кириллъ и Макарій митрополиты, святьйшій Филареть, патріархъ Всероссійскій и помъстные соборы согласно подтверждають, что: "трикратно въ крещеніи погружати, а не обливати" <sup>2</sup>).

Тамъ же въ книгъ Кормчей, гл. 11 лис. 88-й противъ 8-го правила втораго Вселенскаго собора, говорится, что "крещеніе не въ три погруженія, — не крещеніе,.

Въ чинъ пріятія отъ Лютеранской ереси изречено следующее: "Проклинаю скверное ихъ крещеніе обливательное, а не погружаемое по Господню образу иже во Горданъ, святыми апостолами намъ переданное въ три погруженія "3).

Kours

Въ правил. Апостолск. стр 1455.
 См. Потребн. Великій гл. 72, лис. 603 на обор.
 Объ этомъ можно справиться въ Великомъ Требникъ, печатанномъ при царъ Алексіъ Михайловичъ, въ статьъ о различныхъ римскихъ ересяхъ, глава 5-я.

Въ этомъ чинопріятіи отъ Іаковитъ сказано: "Иже не крестить въ три погруженія, во Имя Отца и Сына и Святаго Духа, да будеть проклять".

Эти права суть непограшимые уставы древней церкви. Эта церковь учить насъ, что святое крещеніе необходимо нужно исполнить въ трехъ погруженіяхъ, во имя Трічпостаснаго Бога, а кто дъйствуетъ не такъ, того она подвергаетъ анаеемъ. Между тымь Никоновскіе апологеты, какъ мы уже слышали, повельвають намь крестить однимь груженіемъ. Но одно погруженіе никоимъ образомъ не можеть выразить собою трехъ Упостасей. А такъ какъ пътъ возможности согласить такое явное противоръчіе новыхъ учителей древними, съ TO, такомъ случав, неразумно утверждать, что сводъ Святъйшаго Синода ограничивается Апостольскими законами, что опъ для всехъ обязателенъ и все зависить отъ его власти; и если бы кто осмълился только подумать объ его несправедливости или оспаривать его толкованіе, тоть неизб'яжно осуждается на смертную казнь. Несостоятельность такихъ странныхъ повельній Синодальной власти мы докажемъ еще сльдующими свято-церковными постановленіями:

Святый Симеонъ, архіепископъ Фессалоникійскій, въ своей книгь 20 гл. относительно латинь, выказывается такимъ образомъ: "Паки же и крещеніе, ниже бо въ трехъ погруженіахъ, но обливаніемъ дъйствуютъ и безъ мура".

Пресвященный Діописсій, митрополить Московскій, въ своемъ священнымъ соборомъ, въ отвътъ Антонію Легатосу, посланнику папы, въ 5 гл. о крещеніи римлянъ говоритъ: "Яко едино есть еже погружати въ водъ и еже обливати водою крещаемаго, мы же глаголемъ отъ Божественныхъ писаній, яко не едино есть еже погружати, и еже обливати" и прочая.

Наконецъ святъйшій Филаретъ, патріархъ Всероссійскій, относительно отпаденія отъ Восточной церкви западныхъ еретиковъ, даетъ намъ слъдующее наставленіе: "Римская ересь, юже пріяша отъ Евноміанъ. Евноміане убо, вмъсто крещенія на главы своя возливаютъ воду до пояса". Далъе онъ говоритъ: "Подобно же сему и Римляне творятъ въ крещеніи своемъ, такъ же обливаютъ, а не погружаютъ". Еще далъе онъ продолжаетъ: "Проклинаю творящихъ развратно святое крещеніе, аще и во Имя Отца и Сына и Святаго Духа глаголютъ, но обаче во едино погруженіе, а не трижду погружаютъ, иніи же токмо обливаютъ водою".

И въ книгъ: "О въръ", Московской печати, въ концъ ея изложена глава о святомъ крещеніи, въ коей разбирается латинское крещеніе, чрезъ обливаніе, которое называется "не истиннымъ крещеніемъ".

Здесь прямо и положительно проклинается какъ одно погружательное такъ и обливательное крещеніе. Но наши порицатели прямо и напротивъ вопреки этимъ проклятіямъ, положеннымъ святыми, дерзають увърять насъ, что одно погружение и обливаніе равносильно съ троекратнымъ погруженіемъ. сдълка между ложью и истинною, Что за томъ и тьмою? Что за смъсь латинства съ православіемъ? Что за прискорбная необходимость сбивать съ толку всъхъ русскихъ людей, сочиняя подобныя лжи и клеветы, что "старообрядцы, вымыслили свои, дотолъ неслыханныя, религіозныя ученія?" Что же, разв'в старообрядцы выдумали троекратное погружение? Право, пора уже согласиться съ тъмъ, что старообрядцы имъютъ основание воспротивиться нововводству въ руской церкви, следовательно и панскому догмату обливательнаго крещенія, который проклинають всв вселенскіе восточные учители. Что старообрядства имъетъ нолное право не покоряться новому ученію — очевидно, и

Digitized by Google

эта очевидность ръзко выдается еще тъмъ что и защитники новаго обрядства, во многихъ пунктахъ своего ученія, сами путаются въ своихъ сплетеняхъ, хотя бы напримъръ въ этомъ, нами разбираемомъ пунктъ.

Выше мы видъли, какъ Св. Синодъ качается со смъха, порицая старообрядцевъ и называя ихъ "невъжественными раскольниками" 1) за то, именно, что опи не согласуются съ нимъ принять панскій догматъ однопогружательное и поливательное крещеніе. Но старообрядцы могутъ указать Синоду что и нынъшніе учители русской церкви оказывають противоръчіе ему, напримъръ: новые восточные учители, самобратія Іоанникій и Софроній Лиходіевы. Они, въ своемъ разговоръ съ Іезунтомъ латинскимъ, обличаютъ его и говорять; "Яко мы, Грецы, не есьмы схизматицы зане хранимъ и нынъ и всегда твердо преданія святыхъ отецъ и значеніе Господа нашего Інсуса Христа. Вы же, Латини, схизматицы понеже отторгшіеся отъ насъ и не крестистеся нынъ яко же первъе крестистася тремя погруженьми".

Точно также Іоакимъ патріахъ въ своей книгь, подъ названіемъ "Щитъ въры", въ поучительномъ словъ и въ граматъ къ Лазарю Барановичу, епископу Черниговскому, относительно малороссійскихъ книгъ, говоритъ: "что въ этихъ книгахъ содержится латинскаго костела чиносодержаніе, обливательное крещеніе, которое не есть чинъ восточной церкви".

Наконецъ приведемъ относительно этого предмета ученіе Макарія, митрополита Московскяго, онъ говорить:



<sup>1)</sup> А новый академическій представитель, въ наши дни, рѣшился выворачивать на изнанку святую истину, — добраго генія старообрядцевъ, представивъ ихъ предъ рускимъ обществомь нечистыми, говоря: "Кто имѣя глаза — да видить, и уши — да слышить, что раскольщики, вымысливь дотолѣ неслыханныя въ русской церкви религіозныя ученія", иными словами: "Кто имѣя глаза — видѣть, и уши — слышать, что эти фразы есть ни что иное какъ оффиціальное затмѣваніе истины и образецъ двоедушной политики, — политики, недостойной христіанской нравственности, угадываемой инстинктомъ и съ негодовапіемъ отвергаемой здравымъ смысломъ и примымъ характеромъ русскаго народа".

"Крещеніе должно быть совершаемо чрезъ троекратное погружение крещаемаго въ воду: Презъ троекратное: во Имя трехъ лицъ Пресв. Троицы (Мат. 28 гл. 19 ст.), по правилу святыхъ Апостоловъ (прав. 50) и святыхъ Вселенскихъ соборовъ (11 Вселен. прав. 7). Чрезъ погружение: потому что чрезъ погружение крестился Самъ Христосъ отъ Іоанна (Мате. 3, 16. Марка 1, 5; Іоанна 3, 23); чрезъ погруженіе же крестились и св. Апостолы (Дъян. 8, 37, 38); что же касается до окропленія и обливанія", продолжаеть онь, "какь обыкновенно совершается нынъ крещеніе въ церкви западной; то въ древности этотъ образъ совершенія таинства допускался только въ видъ исключенія изъ правила въ случаяхъ крайности преимущественно для тяжкихъ больныхъ, возлежавшихъ на одръ (для называемыхъ клиниковъ) которыхъ нельзя было крестить чрезъ погруженіе "1).

И такъ, современный намъ порицатель старообрядцевъ, Макарій, митроп. Московскій, въ разръзъ идетъ противъ возръній вышеупомянутаго Синода, который, съ особенной похвалой относится къ обливательному крещенію и вызываетъ ярость Божію и гнъвъ правительства противъ мнимыхъ раскольниковъ, не принимающихъ этого латинскаго догмата обливательнаго крещенія.

Изъ всего сказаннаго, для насъ важно то, что защитники Никона и его преобразовательнаго обрядства, сами блуждають въ непроницаемомъ мракъ невъжества и безконечныхъ противоръчій; что такія противоръчія, сами по себъ, есть положеніе неестественное, натянутое, которое, по законамъ логики, непремънно должно когда либо разръшиться, — разръшиться, конечно, въ пользу старообрядцевъ. Если Правительство настоя-

<sup>1) &</sup>quot;Догматическое Богословіе" Макарія 1374 г. стр. 257.

щаго царствованія, умудренное опытомъ, воспрінметъ на себя иниціативу глубже вникнуть въ неестественное положение нашихъ ретроградовъ и ближе разсмотръть всъ противоръчія и безсмыслицы оффиціальныхъ архипастырей Св. Синода, то оно, безъ сомивнія, пойметъ что Никонъ и его Синодъ, уничтожили всв двйствія предъидущихъ каноническихъ постановленій Апостольскаго православія и постановили новое ученіе совершенно противоположное и не бывшее извъстнымъ этому православію; пойметь, что воля Божія ставится здъсь въ зависимости отъ воли и разумънія человъческаго и что въчная и неизмъняемая Божественная истина измънилась такъ, что было истинно для отца, должно сдълаться ложнымъ для сына; наконецъ, пойметь, что старообрядцы, — въ силу своихъ не ложныхъ убъжденій, имъють право не повиноваться новому ученію и следовательно — невиновны.

## ГЛАВА IV.

Какъ молился Христосъ: стоя только на колънахъ, или преклонивъ лице Свое къ землъ

mo, u Мы вполнъ признаемъ, что русская духовная администрація, которая въ настоящее время авторитетствуетъ по всему лицу русской имперія и извъстная подъ именемъ православія, происходить отъ Богомъ избранной, древне-церковной власти; равнымъ образомъ мы несомитино убъждены, что, въ древнихъ преданіяхъ, находится много указаніе на ихъ великое призваніе быть учителями и руководителями на пути спасенія, и въ то же время мы твердо увърены, что нынъ исполняемыя ими свъщенныя обязанности совершенно не похожи на тоть долгь, котораго Самъ Богь и Вселенскіе учители требують оть нихь относительно церкви и ближняго. Современная духовная власть далеко уклонилась оть прочныхъ основаній древней православной религіи и нисколько не заботится возвратиться къ ней обратно. Въ самомъ дълъ, мы не можемъ представить себъ вопроса, болъе труднаго для ръшенія, какъ слъдующій: почему стоятели status quo, по ихъ словамъ, питаютъ, будто-бы, искреннее благоговъніе къ свято-

отеческимъ преданіямъ, также и къ сохраненію восточнаго православія, между тѣмъ, какъ на дѣлѣ соверийсь и стали-бы утверждать, что законы его теперь потеряли уже обязательную силу, а въ замѣнъ его появилось и принято исключительно одно повониконовское ученіе — въ такомъ случаѣ рѣшеніе вопроса было бы ясно само по себѣ. Но они этого не допускаютъ, и слѣдовательно мы не видимъ на дѣлѣ пикакого основанія ихъ благоговѣнія къ законодательству Апостольскаго православія, такъ какъ это нововводное ученіе почти не имѣетъ ничего общаго съ этимъ православіемъ, а есть, какъ уже извѣстно, явленіе совершенно позднѣйшее.

И такъ, одно это обстоятельство можетъ поколебать авторитетъ новъйшихъ учителей нашей русской церкви, а посему, переходя къ обозрѣнію относительно того — какъ молился Христосъ — мы опять ясно увидимъ, что, ратующіе за Никона, много-много исказили смыслъ отеческихъ преданій и тѣмъ ископали между собою и рускимъ народомъ обширную пропасть. И вотъ раскрывая одну достовосхваляемую ими новоизданную книгу, подъ названіемъ "Увѣть духовный" мы, относительно разсматриваемаго нами пункта, находимъ слѣдующее постановленіе:

"Въдати подобаетъ, яко пріяхомъ еже на колъняхъ молитися, непокровенными главами, отъ самаго Господа нашего Ісуса Христа, яко же являетъ Евангелистъ Лука, бывъ на мъстъ, рече имъ: Молитися, да не внидете въ напасть, и Самъ отступи отъ нихъ яко верженіемъ камени и наклонь колъна, моляшеся, глаголя: Отче, волиши мимо нести чашу спо отъ Мене" и т. д.

Здъсь не нужно приводить много доказательствъ на то, что это есть чистая выдумка. Этотъ высоконоставленный іерархъ, патріархъ Іоакимъ, учитъ насъ, что Спаситель молился предъ Отцемъ стоя на кольнахъ, и конечно, по увъренію такого, повидимому, благонамъреннаго представителя церковнаго законодательства, примъръ Божественнаго Страдальца, необходимо обязываеть и нась, православныхъ христіань, точно также молится, и если мы дерзнемъ отказаться отъ подобнаго рода моленія, то безпощадно подвергнемъ себя проклятію, анавем'в и ссылк'в въ дальною Сибирь - рудники. Намъ могутъ сказать, что если свидътельство такихъ людей, какъ напримъръ Іоакимъ патріархъ, не принимается, въ такомъ случав не нужно довърять ихъ свидътельству и относительно всего православнаго ученія. Въ этомъ случав мы можемъ сказать, что относительно истиниаго православнаго ученія мы имфемъ другихъ свидътелей, — именно — все православіе и весь православный народъ — мы имфемъ свидфтелями всъхъ Апостоловъ и вселенскихъ учителей, которые положили свои души за своихъ пасомыхъ. Наконецъ наше внутреннее убъжденіе, относительно православнаго ученія таково, что еслибы и ни одинъ Никоновскій приверженецъ не свидътельствовалъ о немъ, мы всетаки твердо въровали бы въ его истинность -- такъ она далека, по своему содержанію, оть пристрастныхъ / ученій Никоновскаго преобразованія.

Странное дѣло, что ни одинъ Боговдохновенный церковный писатель, ни однимъ словомъ не согласуется съ новъйшими нашими учителями относительно нашихъ церковныхъ обрядовъ. Откриваемъ-ли мы книги Евангелистовъ: Мате. Марка и Луки, или книги Богоносныхъ святыхъ отцевъ, — мы въ нихъ находимъ единогласное подтвержденіе, что Спаситель нашъ, Христосъ, молился не стоя только на колѣняхъ, а и преклонивъ главу Свою на землю. Въ потвержденіе нашихъ убѣжденій, мы приведемъ нѣсколько мѣстъ изъ Богоугодныхъ

Digitized by Google

памятниковъ отечественной старины. Одна изъ этихъ книгъ, подъ названіемъ "Каноникъ", изданная при святъйшемъ патріархъ Іосифъ, въ "Завъщаніи о христіанскомъ житіи", намъ, объ этомъ моленіи, говоритъ:

"Въдомо же буди яко кольнопоклоненія отъ Самого Христа, Спаса нашего, воображена суть намъ творити: грядый бо на святую и вольную страсть, юже насъ ради изволи пріяти, егда восхоть предатися убійцамъ, тогда отшедъ отъ ученикъ своихъ, преклонь колъни, падъ на лицъ Своемъ. Владыко нашъ Господъ, молящеся Отцу Своему, глаголя: "Отче, аще воля Твоя, да мимо идеть отъ Моне чаша сія" и убо отъ труда частныхъ поклоненій Его бысть, тече, потъ Его, яко капля крове, каплющи на землю". Тамъ же и о Пресвятой Богородицъ приводится, гдъ много Богоносные отцы свидътельствъють, что Она имъла правиломъ молиться на мраморномъ камнъ, на которомъ и до настоящей минуты остались следы отъ многихъ поклоновь и преклоненія кольнь, и углубленія оть Ея рукь, что и ясно доказываеть намъ примъръ того, что Гос-1956 1 г подь и Пречистая Его Мати, во время Своихъ молитвъ, падали лицемъ на землю. Преданія эти приняли всв Апостолы и вселенскіе учители, которые эти правила передали и намъ, православнымъ христіанамъ.

Въ Острожскомъ псалтиръ, въ четверть листа, изданномъ но велънію князя Василія въ 1605 г. въ "Завъщаніи о житіи христіанскомъ" мы находимъ, согласное съ вышесказаннымъ, изреченіе:

Подобно сему учатъ святые отцы въ преданіяхъ скитскаго житія.

Въ древнеписанномъ большемъ уставъ о скитскомъ житіи, то же самое говорится.

Въ древнехаратейной "Кормчей" въ полдестъ, мы то же самое читаемъ.

Зиновій Отней, пустынникь, ученикь преподобнаго Максима грека, въ 48-й главъ своей книги "О Христовъ моленіи", свидътельствуеть такъ:

"Видимъ въ Божественномъ Евангеліи, Самого Спасителя нашего и Господа, весь образъ благоугожденія Божія Собою намъ вообрази, внегда убо, нашего ради спасенія, уготовлялся на вольную страсть, тогда на гору шедъ и надъ на лицъ Своемъ, моляшеся Господь".

Точно также великоученый мужъ и старець Артемій Острожскій, въ своей книгъ: "Обличеніе на иконоборцевъ", и на Симона блуднаго, безстуднаго еретика, которые учили, что во время молитвы не нужно преклонять кольна, на лице, а только духомъ нужно молиться, обличаеть ихъ слъдующимъ образомъ:

"Четвертая въ нихъ ересь, глаголемыхъ непоклонителей, которые не поклоняются по преданію церковному, яко Господь нашъ, во время прилежныя молитвы, показалъ ученикомъ, преклоняя кольни и падая на лице, и въ толицъ бо подвизъ, яко видитися поту Его, подобну крове, каплющей на землю".

Евангелистъ Маркъ въ зачалѣ 64-мъ, говоритъ: "И преклонь колъна моляшеся, и бывъ въ подвизѣ, прилежнъе моляшеся, бысть же потъ Его, яко капляскрове каплющи на землю".

Здѣсь мы видимъ точныя и ясныя указанія такихъ свидѣтелей, въ которыхъ сомнѣваться мы не имѣемъ никакой причины и которые всѣ, единогласно, указываютъ намъ ту несомнѣнную истину, что Спаситель, во время Своего моленія, падалъ лицомъ Своимъ на землю.

Даже и въ Минеи Четьи, новоизданной, мъсяца Августа въ 12-й день, мы читаемъ:

"Господь нашъ, прежде вольныя Своея страсти,

моляшеся и потяшеся кровію, паде на кольна и на лице Свое, предъ Отцемъ Небеснымъ".

Подобно сему и Лазарь Барановичъ, епископъ Черниговкій, въ новоизданной своей книгѣ, подъ названіемъ: "Мечъ духовный", вь словѣ на Великій Пятокъ, о Христовѣ моленіи говоритъ: "Егда въ вертоградѣ паде на лицѣ Своемъ моляся и глаголя: Отче мой, аще возможно есть, да мимо идетъ отъ Мене чаша сія. Падающи на землю, падшую падъемлетъ овцу". Въ другомъ мѣстѣ онъ же говоритъ: "Вмѣсто угоднаго хожденія во вертоградѣ, лежаше на земли, паде, на лицѣ Своемъ".

Изъ вышесказаннаго мы имъемъ право несомнънно въритъ, что Господь нашъ Ісусъ Христосъ, падая лицемъ Своимъ на землю — молился. Какимъ же образомъ, у патріарха Іоакима, возникло такое неслыханное во вселенской церкви противоръчіе и вымыслъ? Что это за странное явленіе, что начальнъйшіе изъ господствующихъ духовныхъ сановниковъ вынуждены прибъгать къ предосудительнымъ для архипастырскаго достоинства и святительской прямоты, искаженіямъ фактовъ, къ отрицаніямъ, къ превратнымъ затемнительнымъ толкованіямъ прежнихъ своихъ върованій? И для чего все это нужно было? Единственно для того, чтобы стать въ прямомъ противоръчіи и съ вселенскими учителями, и съ русскимъ православнымъ народомъ и вмъсть съ тъмъ произвести въ русской церкви прискорбные ссоры и раздоры. Но еще прискорбиве слышать, что теперь, въ наши дни, когда и само правительство, и русское общество — стали догадываться о недобросовъстности нововводства -- могла явиться такая клевета, что "старообрядцы, измысливъ свои, дотоль неслыханныя, религіозныя ученія.... Но полно!... Мы сейчась видьли, кто выдумаль дотоль неслыханныя религіозныя ученія. Мы знаемъ — для какой цели изобрътены и раздаются на весь континентъ Россіи



такія громкія фразы, Конечно для того, чтобы обвинить старообрядцевъ, и остановить гуманныя намѣренія правительсто въ отношеніи къ нимъ и, такимъ образомъ, сбить съ толку это правительство и возвратить его къ стариннымъ мѣропріятіямъ. Но, прочитавъ эти строки — Самодержавіе-ли, русское-ли общество или кто-бы то ни былъ, — очень легко пойметъ, что виновенъ Никонъ и его послѣдователи, слѣдовательно, старообрядцы — невиновны.

hor gy and basin, 22 m

## ГЛАВА V.

## Составъ Животворящаго Креста былъ: двухъ-частный или трехъ-частный?

Всъ, върующіе въ Божественное откровеніе, съ особеннымъ благоговъніемъ смотрять на тоть великій и важный день, въ которомъ откроются всв сердечныя тайны и произнесется надъ всемъ человечествомъ справедливый приговоръ. По этому главный и важный предметь, которымь православный человькь обязань заниматься, есть — главнымъ образомъ — то, что онъ долженъ серьезно стремиться пріобретать къ тому великому дню благословеніе Божіе. Если человъкъ, какъ разумное существо, обязань рачительно испытывать каждое основание своего мнънія относительно какогобы то ни было предмета житейскаго, TO тъмъ болъе онъ долженъ точно и ясно взвъшивать всякое ученіе, касательно оправданія себя предъ Промысломъ Божіимъ. Заблужденіе, со состороны другихъ предметовъ, можно сносить, но, заблужденіе, вь отношеніи религіознаго вопроса, сопровождается безчисленнымы несчастными последствіями, которыя весьма трудно исправить.

И такъ для насъ дъло великой важности — прослъдить и ръшить: измънится-ли законъ отечественной

старины или нътъ? Въ своихъ сумволахъ, православный христіанинъ, положительно отрицаетъ всъ могущія произойти изміненія вь законь святоотеческихь преданій. А посему, христіанинь, испов'ядующій такую религію, которая произвела величайшія изм'тненія въ этомъ законъ, — не можетъ имътъ ни малъйшей надежды на спасеніе. Если же, по его мнѣнію, этотъ законъ можетъ бытъ измѣняемъ по произволу, то онъ долженъ уничтожить свои сумволы, въ которыхъ проповъдуется его неизмъняемость. Въ такомъ важнемъ дълъ — какъ религія — каждый человъкъ долженъ быть твердымь, а не колебаться въ ту или другую сторону. Если вселенскіе учители — его законодатели , слушай ихъ: если же онъ слъдуетъ ученію никоновскихъ измъненій, то на немъ лежитъ обязанность изследовать те основанія, которыми уничтожень авторитетъ первыхъ. Для изследованія этихъ-то основаній и мы обратимся къ новымъ и древнимъ церковно-историческимъ источникамъ, касательно настоящаго нашего пункта "о Животворящемъ Кресть" которые поведутъ пасъ къ ръшенію — кто правъ; та-ли часть русскаго народа, слъдующая никоновскому ученію, или та, которая следуеть ученію до времень Никона, и для этой цъли во первыхъ, приведемъ мъсто изъ книгъ новыхъ учителей русской церкви, изъ которыхъ одна, подъ названіемъ: "Скрижали" изданная самимъ Никономъ, говорить следующее:

"И таинство Троицы даде намъ со образомъ Креста, зане простое убо древо Креста, знаменуетъ Отца бывшаго, иже печется о насъ живущихъ на земли, косвенное же древо, еже совершаетъ крестъ, знаменуетъ того Сына и Святаго Духа" 1).

За этимъ верховнымъ учителемъ следують того

1 gm

Tyro!

100, 1 100, 1 160000

<sup>1)</sup> Скрижали глав. 7, лис. 34,

же мнѣнія и еще два учителя; Димитрій Ростовскій, въ своемъ "Розыскъ" и творецъ "Пращицы": Они говорятъ: "Верхній конецъ высоту назвавше, еже знаменуетъ Сына; два же конца древа знаменуютъ Святаго Духа").

Тотъ же Димитрій, въ дальнъйшемъ его разсужденіи о Кресть, говорить:

"Въ нашихъ россійскихъ книгахъ не обрѣтается подлинное извѣстіе, на чемъ написано бѣ то титло Христово, и Крестъ Господень имѣлъ-ли подножіе, и аще имѣлъ, оно было изъ какого дерева о томъ неизвѣстно, и у церковныхъ учителей великое о томъ же молчаніе. А намъ явно, что ни Ириней, ни Устинъ, ни инъ кто о вашемъ косомъ подножіи свидѣтельствуетъ. и вы во единомъ упрямствѣ стоите" 2).

Далъе онъ же говоритъ: "Но въдите, яко на четвероконечномъ — римскомъ, а не на осьмикомечномъ брынскомъ — Христотъ распятъ бысть".

Выше онъ сказалъ: "Яко римляне Христа распяли на своемъ четвероконечномъ крестъ, а въ Россію, въ Брынскіе скиты, по осьмиконечный крестъ не посылали":

Питиримъ, митрополитъ Нижегородскій, въ своей "Пращицъ" изъясняетъ: "А еже креста святаго образа распятія Христова съ подножіемъ, аще и безъ подножія, въ семъ нъсть ни коея противности".

Въ изданной отъ Св. Синода книгѣ "Обличеніи" въ 1 гл. лис. 33 сказано:

"Нѣкоторіи кресть Господень изъ трехъ древъ: кедра, сосны (или певга) и кипариса, составляють мудрованіемъ своимъ. Мнози учители латинскіе отъ четырехъ, древа сице о томъ глаголеть: "Крестъ Господень, изъ четырехъ древъ содъланъ бъ: изъ кипариса, кедра, сосны и буза, вмѣсто пня". Бернардъ тому же

<sup>1)</sup> Розыск. лист. 2; Пращ. ст. 3-я.

<sup>2)</sup> Розыскъ лис. 2, гл. 165, изд. 1745 г.

последуеть, иже разсуждая оная словеса: "взыду на финикъ и обдержу высоту его", рече. Что есть; на финикъ? На крестъ, его же едина часть отъ древа финикова глаголется быти: отъ четырехъ бо родовъ древо быти повъствуется: отъ кипариса, отъ кедра, отъ маслины и финика. Кипарисъ бъ во глубинъ, кедръ въ долготъ, маслина въ высотъ, финикъ въ широтъ". Голоса латинская древа креста: финиксъ, кедръ, кипарисъ маслина; ставить же кедрь вместо пня, финиксь въ колъ долгій, кипарисъ — въ древо прямое, маслину — въ дщицу надъ крестомъ. Къ симъ приложилися наши суевърные раскольщики, мнящіи крестъ Христовъ составленъ бысть; отъ кедра, певга, кипариса и масличнаго дерева". Далфе, на листъ 34-мъ, онъ говоритъ:

"А Христосъ сице насъ гръшныхъ Себъ носящъ, У и денъ на древъ дубовомъ. Древо дубово много-кос и долговременно есть: въроятно, что крестъ изъ древа дубоваго" Ниже сказано: Нуповъшенъ на древъ дубовомъ. Древо дубово многольтно и долговременно есть: въроятно, что кресть Христовъ изъ древа дубоваго". Ниже сказано: "Нудятся же они отъ оныхъ словъ Исаінныхъ произвести три древа креста Господня, не иныя ради коея богословныя вины, но токмо сея ради, дабы имъ возможно было осмиконечный или четыресоставный крестъ построити" (лист. 28 на обор.) Еще ниже на 43 лис. этого "Обличенія" мы читаемъ: "Мивніе о трехъ древахъ крестныхъ". На оборотъ этого листа мы видимъ; "А ніе о древахъ креста Господня, и не испытующе о томъ, но тщащеся таковы тропари своя украсити, написаша: яко на кедръ, и невгъ, и кинарисъ Господь нашъ распять бысть ". Ниже слышимь: Въдати же и то подобаеть, яко не вси стихиры и тропари, обрътающіеся въ Октоихъ, суть творенія преподобнаго отца нашего Іоанна Дамаскина: но многіе, потомъ отъ многихъ и цълые каноны и службы приложены суть въ Октоихъ къ службамъ Дамаскиновымъ, яко же явно зрится отъ книгъ

его писаній греческихъ, въ которыхъ и половины Октоиха нашего не обрътается: въ томъ числъ и тропари оные: на кедръ и певгъ и кипарисъ вознеслся сей Агнецъ Божій, и проч. Церковь вопістъ Ти, Христе Боже, ) нець вожи, и проч. церковь вошеть 1 и, христе воже, иного нъкоего творца незнаемаго". Далъе: "Аще и извъстно есть отъ Евангелистовъ, яко надъ главою бъ титло, написанное Пилатомъ, то есть, вина смерти Ісусовыя: обаче на чемъ сія титла бъ написанная, на древъ или на лубкъ какомъ, или на иномъ чемъ, отнюдь неизвъстно не токмо отъ Евангелистовъ, но и отъ церковныхъ писателей, или иныхъ внъшнихъ". Еще ниже глаголется: "Видъ креста Господня бъ четыреконечный. Сего вида крестнаго, не ставить въ догмать въры, яко же и осмиконечнаго". Потомъ еще повътствуется: "Яко же четыреконечный, тако и осмиконечный кресть до страданія Господня, на мученіе и погубленіе злодъевъ, быль самою вещью, а не сънію, яко же о томъ свидътельствуеть римская ң еллинская исторія, до воплощенія Сына Божія написанная. Потомъ и безгрышный Господь нашь безконечнымь крестомь, со безконечными распять бысть на кресть". Еще сказано: "Аще убо крестъ самою вещію быль до страданія Господня, како стнію могль быти креста раскольническаго". Наконецъ синодъ, на листъ 60-мъ, увъковъчиваеть свое суждение о трисоставномъ кресъ, слъдующими громкими возваніями: Зрите, православніи, коликій смертоносный ядъ, коликое нечестіе, сін злокозненніи мужики, подъ осмиконечнымъ крестомъ своимъ, (свой-ли это?) подъ своими двумя перстами (своили это? Ей, нътъ!) содержать! Можеть-ли быть горшій хулитель и еретикъ наче сихъ!"

Вотъ какъ оканчиваеть синодъ свое словоизверженіе противъ старообрядцевъ а вмѣстѣ съ тѣмъ и противъ единовърцевъ. Опъ говоритъ, что вѣра ихъ въ

осмиконечный кресть и двуперстное сложение есть еретичество, злъйшее и горшее хуленіе на церковь и православіе! Но объ этомъ будеть рачь въ следующей главъ. Теперь же скажемъ что Никонъ патріархъ, Дмитрій Ростовскій, Питиримъ Нижегородскій наконецъ и весь Святьйшій Синодъ, согласно утверждають, что ученіе о трехсоставномъ кресть есть только одна фантазія старообрядцевь а вмість съ тімь и фантазія единовърцевъ — выдумка. А Дмитрій Ростовскій прямо говорить, что ученіе это нигдь не обрытается и иронически добавляеть, что "римляне распинали Спасителя на четвероконечномъ кресть и не посылали въ Россію въ брынскій, раскольническій скить за восмиконечнымъ крестомъ". Изъ сего — ясно, что новые учители русской церкви увъряють всъхъ православныхъ христіанъ что кресть, на которомъ распинался Ісусъ Христось, быль четыреконечный, отъ двухъ древъ составленный, а ученіе о осмиконечномъ трехъ составномъ кресть, по образу Святой Троицы, они называють ученіемь еретическимъ.

Итакъ, приверженцы Никоновскихъ ученій, могутъ старообрядцамъ сказать, что, основываясь на этихъ подтвержденіяхъ, мы слѣдуемъ нашимъ учителямъ, которые ведутъ свою іерархическую лѣствицу отъ самой древней церкви, вслѣдствіе чего мы не находимъ въ ихъ ученіи никакого измѣненія, согласно сумвольнаго нашего исповѣданія о неизмѣняемости законовъ и преданій апостольскаго православія. На это мы отвѣчаемъ что все это было бы такъ, еслибы эти новые учители, дѣйствительно, основывались на законѣ неизмѣняемости, но, къ сожалѣнію, на практикѣ у нихъ выходитъ совершенно противное. А посему, въ своемъ изслѣдованіи настоящаго предмета, мы можемъ и должны идти далѣе и доказать, что всѣ подробности, которыя приводятъ наши противники — ложны, и если русскій чело-

Karry.

въкъ имъ въруетъ, то онъ отвергаетъ не только ученіе апостольское, но и всъхъ вселенскихъ богоносныхъ писателей. Такимъ образомъ мы идемъ къ древней дониконовской церкви и спросимъ: какъ она учитъ о животворящемъ крестъ Христовомъ?

Православная восточная грекороссійская церковь испов'ядуеть, что кресть, на которомь быль распять Христось, быль составлень изъ трехъ древь: кедра, певга и кипариса, а четвертая дщица была прибита Пилатомь. Объ этомь Исаія пророкъ Духомъ Святымъ изрекъ: "И слава Ливанова въ тебъ пріидеть, кипарисомъ и певгомъ и кедромъ вкупъ прославищи мъсто святое Мое и мъсто ногу Моею прославлю". Изреченіе это святый Григорій Омиритскій толкуетъ слъдующимъ образомь:

"Крестъ Христовъ отъ кипариса и певга и кедра сложение имъетъ: Ибо простое его отъ кипариса бяще, прямое же отъ певга, подножие же отъ кедра".

Святый Өеодорить, епископъ Кипрскій, въ толкованіи 60 главы Исаіи пророка, изъясняеть, что кресть Христовь изъ вышесказанныхъ трехъ древъ быль составлень 1).

Святый Іоаннъ Златоустъ, въ словъ на 3-ю недълю поста, говоритъ: "А Исаіи откуду бы было и какъ оныя креста древеса были: на кипарисъ и невтъ вкупъ мъсто святое прославивше".

Святый Германъ патріархъ, въ словъ 2-й недъли поста, объ этомъ предметъ исповъдуетъ слъдующее: "Ибо яко же азъ мню, крестъ аще и Божественныя силы, по-хваламъ же похвала выше всъхъ: но убо отъ бездушныхъ же есть древесъ, кипариса убо глаголя, певга и кедра, и не се токмо, но и руками беззаконныхъ древодъльнымъ орудіемъ, въ тридневную смерть Господа Ісуса содъланъ бысть" 2).

<sup>1)</sup> См. "Маргарить новый" глав. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Соборн. печатн. лис, 319.

Преподобный Палладій монахъ, въ словъ въ недълю мясопустную о Страшномъ Судъ, насъ учитъ: "И слава Ливанова къ тебъ пріидетъ, съ певгомъ и кедромъ и кипарисомъ". Ниже онъ продолжаетъ: "Ливанъ же съ древесы треми нарекутся праведпицы, иже имутъ внити съ крестомъ въ рай").

Хрусъ Уединеный, въ словъ на Воздвижение Честнаго Креста, высказывается такъ:

"Что бо яснъе рещи кипарисомъ и певгомъ н кедромъ вкупъ прославити мъсто святое Мое. Понеже бо святая Омусія (Единосущная) Троица, Единою изъ своихъ Vпостасей сотворити спасенное оружіе отъ трехъ деревъ сложено бысть" <sup>2</sup>).

Святые отцы Іустинъ и Ириней очень много объясняли, что объ ноги Христовы на подножіи креста стояли. (Минеи Четьи Новопеч. декаб. въ предисловіи).

Но, не смотря на вышесказанное, Димитрій Ростовскій и Питиримъ увъряють насъ, что яко бы ни Ириней ни Іустинъ объ подножіи ничего не говорили. Но въ большомъ катехизисъ тоже свидътельствуется: крестъ Христовъ отъ трехъ древъ составленъ былъ (гл. 11, лис. 51). Относительно же того, что крестъ Христовъ имълъ надъ головою титло, Пилатомъ положенное, свидътельствуетъ Евангелистъ. Онъ говоритъ: "Написа же и титлу Пилатъ и положи ю на крестъ" 3).

Объ этой же надписи Іоаннъ Златоусть, въ Сборникъ печатномъ, въ словъ на Среду Великую: святый Кириллъ, епископъ Туровскій, въ томъ же Сборникъ, въ словъ въ недълю Мироносицъ; въ старопечатной Минеи Четіи свидътельствуется что на дщицъ было написано титло.

Святый священномученикъ Кипріанъ, Кароагенскій

<sup>1)</sup> Тамъ же лист. 157.

<sup>2)</sup> Минея Четія, сент, 14.

<sup>3)</sup> Іоанна зач. 60.

епископъ, въ третьей книгъ, въ толкованіи о горахъ Синаъ и Сіонъ, о титлъ креста Христова подтверждаетъ такъ: "Пилатъ Понтійскій вліянною отъ Бога мыслію, взявъ дщицу, написа на ней титулъ Христовъ, тремя языки: еврейски, гречески, римски: Ісусъ Назарянинъ Царь Іудейскій, и на верхнемъ концъ древа, таблицу, съ именемъ царя Іудейскаго гвоздьми пригвоздилъ".

Затъмъ пророки и евангелисты и святые учители пъснями прославляютъ распеншагося на крестъ Христа Бога, такимъ образомъ: "На кипарисъ и певгъ и кедръ вознеслся еси Агнче Божій, да спасеши поклоняющихся вольному Твоему распятію". (Октоихъ гл. 2, пятокъ на утр. съдаленъ). И еще: "Церковь вопіетъ Ти, Христе Боже, на певгъ и кедръ и кипарисъ поклоняющеся Тебъ").

Мы имъемъ также свидътельство, древнегреческое и апостольское распятіе, данное святымъ евангелистомъ Іоанномъ Богословомъ, Авраамію Ростовскому; на Корсунскомъ крестъ въ Москвъ; на вратахъ Корсунскихъ въ Новгородъ; на крестъ Муромскомъ; на крестъ, находящемся надъ гробомъ преподобнаго Антонія римлянина; на крестъ, данномъ Филаретомъ патріархомъ въ Соловецкій монастырь; на крестъ, состроенномъ благовърнымъ княземъ Георгіемъ Долгоруковымъ; на чудномъ крестъ въ Новгородъ; на каменномъ крестъ и на прочихъ, безчисленныхъ россійскаго и греческаго художества крестахъ, распятіе на трисоставныхъ крестахъ изображено.

Изъ этого ряда древне-церковныхъ свидътелей, мы вправъ сказать, что новые учители положительно не имъютъ никакого основанія утверждать, что ихъ ученіе осталось ненарушимо, слъдовательно непогръшимо,

<sup>1)</sup> Октоихъ гл. 7, въ среду на утр. съдаленъ.

а напротивъ ясно, что оно стоитъ въ прямомъ нротиворъчіи съ сумвольнымъ исповъданіемъ православной церкви; думаемъ, что православный христіанинъ, питающій нелицемърную преданность къ отеческимъ преданіямъ, не можетъ согласиться съ тъмъ, чтобы верховный совъть, состоящій изъ членовъ синода, имъль одинаковую силу съ тъмъ верховнымъ совътомъ, о которомъ разумъетъ сумволъ въры. Мы же, имъя непомраченный разумъ, полагаемъ глубокое различіе между этими двумя совътами и убъждены, что верховный совътъ восточнаго православія ни конмъ образомъ не даетъ ни малъйшаго повода къ такимъ искаженіямъ церковно-историческихъ истинъ. Въ такомъ случав, скачто существованіе двухъ противоположныхъ жемъ, мнъній, въ православной церкви, также невозможно, какъ невозможно человъку имътъ двъ главы. И было бы странно, со стороны Верховнаго Законодателя Бога, если бы Онъ учредилъ такую церковь, которая противоръчить сама себъ.

Цѣль нашего сочиненія не имѣетъ въ виду входить въ тонкія подробности богословскаго ученія, которыхъ въ пользу трехчастнаго креста можно представить безчисленное множество, а имѣетъ намѣреніе, главнымъ образомъ, доказать справедливость старообческаго ученія и что старообрядцы не вымыслили какъ говоритъ г. Субботинъ "какое-то неслыханное въ русской церкви ученіе"; почему, оставляя здѣсь всѣ вопросы, касательно богословія, только скажемъ, что и новые архісреи, въ нѣкоторыхъ мѣстахъ своего ученія, согласно съ древними учителями, утверждаютъ что крестъ Христовъ былъ составленъ троедревесный и имѣлъ дщицу съ титломъ. Напримѣръ, Лазаръ Барановичъ, епископъ Черниговскій, въ своей книгѣ: "Мечъ духовный" въ словѣ на 3-ю недѣлю поста, на лис. 400-мъ, говоритъ:

"Яко широта крестная, на ней же руцѣ Господни пригвождены, отъ древа финикова; долгота, на ней же висяше все тѣло, — отъ кипариса, глубина же, на ней же нозѣ пригвождены — отъ кедра; высота, на ней же титло бѣ написано, отъ маслины".

И Димитрій Ростовкій, въ "Розыскъ" второй части, третьей статьъ, тоже самое говоритъ. Стефанъ Рязанскій, въ своей книгъ: "Камень въры" на стран. 248-й, точно тоже подтверждаетъ.

Это противоръчіе самому себъ отнюдь не есть недосмотръ а слабость, общая всемъ апологетамъ оффиціальнаго обрядства и ихъ каждой книгъ и статьъ, имъющихъ предметомъ вопросъ о такъ называемомъ русскомъ расколъ. Обличители старообрядцевъ, не подозрѣвая противоръчія между правдул и другое, старое и новое, ложь и истину — отъ чего дозръвая противоръчія между правдой и кривдой, и выходить путаница и безсмыслица, чему двукратный примъръ мы сейчасъ видъли у Димитрія Ростовскаго съ товарищами. Прежде онъ отрицалъ учение о трехчастномъ кресть, а здъсь онъ это подтверждаеть. Наконецъ, эту истину, что крестъ Христовъ былъ трехчастный, мы еще подкрышимь сльдующими древними свидътельствами; наприм., въ древне изданныхъ требникахъ, патріарховъ: Филарета, Іоасафа и Іосифа, въ чинопріятіи отъ латинъ, мы видимъ, что проклинаются и обличаются латины за нъкоторыя перемъны, вмъстъ сътъмъ и за то, что пишутъ распятіе Христово "странно, необычно и прекращенно" т. е. что висить не по подобію, ладони пригвождены, а персты не распростерты но сжаты, а подножіе у креста впрямъ 1) и въ объ ноги

<sup>1)</sup> Григорій Омиритскій, въ своемъ Алфавить, литера 90, ставить вопросъ: "Чего ради пишуть у креста Христова подножіе въ десную страну подемшуся горь, а шуюю понизшуся долу?" Отвъть: "За еже стоя на кресть, главу преклони на десно, да преклонить вся языки въровати и поклонитися Ему, того ради облегчи десную ногу, да обльечатся грихи върующихъ въ Него. А шуюю ногу того ради отягчи, и нодножку понизшуся, да невърующіе въ Онь снидуть во дно адово".

Христовы одинъ гвоздь вонзенъ". Объ этомъ и посланіе въ Святую гору великаго князя Василія Васильевича о Исидоръ митрополитъ говоритъ такъ: "Яко въ Россію пріиде (Исидоръ) крестъ веляше предъ собою носити высоко водруженъ латинскимъ письмованіемъ". И въ другомъ посланіи того же князя, къ Константинопольскому царю, о томъ же Исидоръ, написано: "И предъ собою повелъваше посити распатіе, высоко водружено, латински изваяно, объ нозъ единымъ гвоздемъ пригвожденпъ".

Сказаннаго достаточно уже, чтобы совершенно онровергнуть новое учение апологотовъ оффиціальнаго обрядства, и что оно, это новое учение древней церкви, не только не было извъстно, но и прямо противоръчить самому себъ.

Однако мы отнюдь не отрицаемъ и признаемъ, что, по преданію православной церкви, принятъ и почитается и двухчастный или четырехъ-конечный кресть. Это почитаніе мы видимъ на священныхъ ризахъ, стихаряхъ, епитрахиляхъ, фелоняхъ и омофорахъ; точно также во всъхъ священныхъ тайнодъйствіяхъ, въ осъненіи руки іерейскія изображается видъ двухчастаго креста. Но каждая вещь необходимо должна имъть свое мъсто и свое значеніе, въ томъ смыслъ, въ какомъ передали намъ апостолы и святые отцы.

Двухчастный кресть мы благоговъйно лобызаемъ, и восмиконечному кресту, на которомъ былъ распятъ Сласитель нашъ, поклоняемся, какъ живому памятнику нашего спасенія. Но главный вопросъ не въ томъ, не въ четырехъ или восмиконечномъ крестъ, а въ томъ— что старообрядцы, придерживаясь древняго ученія о трехчастномъ крестъ и этимъ "вымыслили свои дотолъ неслыханныя религіозныя ученія", какъ это въ нашимъ 19-мъ въкъ, утверждаетъ одинъ академикъ

ol 1 1) ... , 1.

per 65. 1916 12 /2 20

Digitized by Google

оффиціальнаго обрядства, добавляя что: "старообрядство есть уклоненіе русскаго человъка изъ православія

въ иную въру".

Но это ложь! Мы сейчасъ показали — кто уклонился въ иную въру. Тъ ли, которые стоятъ на своемъ мъстъ какъ поведъргент св. поредъргент св. поре емъ мъсть, какъ повельваеть св. церковь, или тъ, которые отступили отъ своего мъста, воспротивились этой церкви и тамъ произвели въ русскомъ народъ кровавыя последствія, вследствіе чего мы вправе заключить, что старообрядцы — невиновны.

## ГЛАВА VI.

Какимъ перстосложениемъ благословлялъ Ісусъ Христосъ?

Человъческая жизнь на земль есть моменть между двумя въчностями. Она течетъ чрезвычайно быстро; ни одинъ день не обезпечиваетъ человъка отъ разлуки его съ этимъ міромъ и, посл'я ежедневно угрожающей смерти, онъ вступаетъ въ совершенно новый, неизвъстный ему міръ візчности. Это обстоятельство, во всіз времена, приводило человъчество въ тяжелое, глубоко взволнованное состояніе духа, а потому эта тайна души и тоскливое пробуждение совъсти навъвали ужасъ даже и на нъкоторыхъ язычниковъ. Такое возбужденіе души естественно рождаетъ вопросъ: что долженъ дълать православный человъкъ, пробужденный кими потрясеніями духа, чтобы приготовить для себя послъ смерти блаженную будущность? Корабельный управитель, находящійся на обширномъ пространствъ обширнаго моря и ничего не видя кругомъ себя, кромъ воды и неба, легкомысленно не оставить плыть своего корабля куда понесуть его вътеръ и волны. Было бы смъшно и безумно со стороны корабельщика подумать что корабль его, самъ собою, пристанетъ къ ближайшей мъстности его отечества. Настоящій мореплаватель, желая достигнуть своей цъли, непремънно, съ особеннымъ раченіемъ, долженъ руководствоваться полярною звъздою, магнитной стрълкою и географической картою, по которымъ можно сдълать вычисленіе: какое, именно, направленіе нужно дать своему кораблю?

Точно также безуменъ человъкъ, легкомысленно проводя эти краткіе дни свои на земль, не задаваясь мыслію о томъ: что станстся съ нимъ по смерти? Человъкъ, въ слъпомъ подчинении, допуская себя гнать вътромъ ложнаго ученія и думая при томъ, что узкій путь и тысныя двери, ведущіе въ вычное блаженство, сами собою раскроются — есть крайне несмысленный. Онъ можетъ быть спокоенъ и даже можетъ мечтать о томъ, что онъ безошибочно слъдуетъ этому ученію и что оно, съ большимъ успъхомъ, двинетъ его къ желаемой имъ цъли. Но душевное спокойствіе его очень часто рождается вследствіе ложной безпечности или упрямства. Безнадежно больной физически человъкъ, за день до своей смерти, часто мечтаеть что все пройдеть благополучно и онъ совершенно выздоровъстъ и будеть пользоваться благами міра сего. И сумасшедшій, въ своемъ несчастін, по временамъ бываетъ веселымъ, смъется надъ другими и думаетъ быть какимъто княземъ, или и того выше. Здравомыслящій же и разсудительный человъкъ — серьезно и съ особенною заботливостью --- спросить: нъть-ли и здъсь, въ этой жизни, полярной звъзды и магнитной стрълки, по которымъ можно было бысъ увъренностью направить себя къ достиженію въчно блаженнаго отечества? — Да! есть такая звъзда и магнитная стрълка, которыхъ необходимо нужно держаться и которыя поведуть человъка въ его желанной цъли, — это Ісусъ Христосъ и Его церковь.

И такъ, православный христіанинъ, обязанъ ра-

rounded o gut vend poerous

Digitized by Google

be Yepole un зумно изследовать: справедливо ли онъ идетъ темъ путемъ, который указали ему Ісусъ Христосъ и Его Церковь, и справедливо-ли новониконовское ученіе, - Учені () явившееся 215 льтъ тому назадъ, и до сихъ люръ обвиняющее старообрядцевь въ уклоненіи отъ пути истины, — отъ православія въ иную въру, и за такое отступленіе подвергающее ихъ "законной каръ" (разумъется кнутомъ и плетью 1). Но изслъдование настоящаго пункта: какими перстами благословляль Ісусь Христосъ, прибавитъ намъ еще матеріала для опроверженія обвиненій, вызываемыхъ противъ старообрядцевъ ихъ порицателями. Относительно этого вопроса, новоизданная книга отъ Всероссійскаго собора названная: "Жезлъ Правленія" говорить:

"Сей бо изначала новыя благодати люди, святымъ именемъ истиннаго Мессіи Іисуса Христа, яко же глагодя Господь ко Аврааму: "И благословятся о съмени твоемъ вси языцы земніи", то же есть по всемъ сказателямъ Божественнаго писанія Іисусъ Христосъ. Сіе паки имя простое изрядно, аки письмены свътло изображается различными перстосогбеньми сице: указательнымъ, просто стоящимъ, образуется и бываетъ отъ обою кратко слагаемо "Їйс"; великимъ, паки чрезъ посредіе приложеннымъ и малымъ преклоненнымъ, перстное кратко написуется Хё, и тако согнувши персты благо-

<sup>1)</sup> Напримъръ г. Субботинъ въ своей брошюръ: "О сущности и значени раскола" говорить академическимъ языкомъ такъ: "И если упомянутый законъ г. е. законъ карательный имъеть силу въ приложении къ русскимъ, уклонившимся оть правослявія въ христіанскія религіи, дозволенныя въ Россіи и пользующіяся отъ правослявія въ христіанскія религіи, дозволенныя въ Россіи и пользующіяся свободой исповѣданія, то тѣмъ болѣе справедливо точное его примънсніе къ русскимъ, уклоняющимся изъ православія въ расколъ" (стран. 10). Но православный апологеть, вызывающій такую нетерпимость въ 1882 году, совершенно забылъ, что между неправославными и православными христіанами — громадная разница. У первыхъ не только обряды и обычаи, но и основные догматы носять совершенно другой, отъ восточняго православія отличительный, характеръ. Гдѣ же видно у старообрядцевъ хотя тѣнь такихъ громадныхъ, отличительныхъ отъ православія признаковъ ? Напротивъ, старообрядчество есть чисто православное — православное до послѣдней іоты. Изъ чего и вытекаетъ, что эти фразы г. Субботина изобратены для того, чтобы сбить съ толка гуманное нажъреніе настоящаго самотерь рътены для того, чтобы сбить съ толка гуманное намърение настоящаго самодержавія... Но мы вполнь увърены что эти громкія фразы останутся только фразами,

словляются людіе, именемъ Іисусъ Христовымъ. Научихомся сицеваго образованія во благословеніи отъ Саи маго Господа нашего Іисуса Христа, яко же преданія святыхъ отецъ повътествують: Онъ бо Самъ, въ день Вознесенія Своего изведъ ученики Своя изъ Іерусалима въ онь, даже до Виеаніи, воздвигь руць Своя, благослови ихъ, явъ яко о Имени Своемъ по прежде реченному обътованію ("Жезлъ" час. 1-я въ Обличен. 2)".

word. .

Въ какомъ-то новоизобрътенномъ неслиханномъ требникъ, названномъ "Требн. свят. митр. Өеогноста" (о которомъ ниже будемъ говорить подробно) въ словъ подъ именемъ: "Леонтія Валсамона" о благословеніи архіереевъ и іереевъ, говорится, что оно должно быть херосложно, потомъ толкуется такъ:

"Указательный перстъ, прямо стоящъ знаменуетъ "Γ, великосредній мало наклонень — знаменуеть "С", оть обоихь совокупленныхъ перстовъ кратко будетъ "І̂с". А положеніемъ перваго чрезъ четвертый будетъ "Х", а послъдній знаменуеть "с" и отъ трехъ сложныхъ будетъ краткое "Хё".

Такія указанія мы находимъ и въ "Пращицъ". Въ книгь "Скрижали" мы находимъ одно мъсто, въ которомъ приводится разсказъ какого-то Николая Малакса, протопопа Навилійскаго, который, относительно благословенія крестнымъ перстосложеніемъ, разсказываетъ слъдующее:

Правость указательнаго перста и косвеннаго средняго, иже и "Сфакела" глаголемаго, Інсусъ имя явъ начертавается: правому "Îс" представляющу, косвенному же "С". Тъмъ же и близь другь друга, два сія перста такожде изобразуемые, явъ сія являютъ. Косвенное же соединеніе другь къ другу вмѣсто ручнаго и близосредняго, иже "епивата" нарицаемаго и паки близь свого косвеніе малаго "Хс" имя знаменують оба: косвенство бо вмъсто ручнаго и "епивата" (т. е. бли-

восреднаго) стихіонъ являеть; малый же, горбатый, по семь "С" ими же "Хс" имя, яко же речеся, являеть, но да яснъе сіе къ разумънію имати хотяй (внезапу) начертаваеть руку благословляющую, явь сіе познаеть. Подобаетъ бо благословенію начертанію сему глаголемому ничто же ино являти, токмо благословеннаго Інсуса Христа Имя, въ Немъ же благословятся вси языцы, яко же и блаженному Патріарху Аврааму объщаніе бысть: "благословятся бо въ сфмени твоемъ вся кольна земная".--,,Ни рече же", глаголеть Вожественный апостоль, "въ съменахъ" но въ съмени, еже есть Христосъ". Подобаще бо и начертавание благословряющей руки, благословляемой во Христъ Іисусъ, ничто же ино знаменовати токмо самое имя Того, въ Немъ же благословляемся. Сего бо ради, мню, и Божественнымъ Промысломъ тако изначала отъ Него, всехъ Зиждителя, персты человъческія длани устроишася, ниже лишше, ни оскуднъ, но довольнъ къ сицевому знаменованію имуще".

Въ 1846 году, путешественникъ въ Авонскія горы, архимандрить Порфирій Успенскій въ 1-мъ отдълен. 2-й части на 443-й стран. своего путешествія, объ этомъ Николав Малаксв разсказываетъ следующее: "Николай Малакса быль, въ 1558 году, справщикомъ книгъ въ Венеціанской греческой типографіи у Андрел Спинелли, который, по замъчанію этого путешественника, по принятому тогда обыкновенію, исправляль печатныя книги по своему". Изъ этой зам'ятки ясно, что Николай Малакса былъ того же характера, какаго былъ и патріархъ Никонъ, самовольно вносившій въ книги то, что, повидимому, казалось ему лучше. Очевидно, что по неограниченной его свободь, онъ самъ вымыслилъ именосложное перстосложение для священническаго благословенія. Самопроизвольное его, въ этомъ отношеніи, действіе доказывается еще темь, что онь

къ этой теоріи не приводить ни одного свидътельства древнецерковныхъ учителей, безъ которыхъ его указанія не имъють смысла, а напротивь, даеть намъ право заключить что онъ были ничтожны, какъ самолично выдуманный имъ бредъ. Греки, какъ уже извъстно, впослъдствіи ослабъли і) и небрежно стали относиться къ возэръніямъ древнецерковныхъ обычаевъ, хотя и приняли суемудріе Николая Малакса, но, какъ видно, не съ полнымъ радъніемъ. Въ грамать патріарха Паисія къ патріарху Никону, пом'вщенной въ "Скрижали", мы читаемъ: "О двадесять же пятомъ, еже вопрошаете, которыми персты подобаеть начертати, архіерею или священнику, благословеніе, еже дасть; глаголемъ, яко, понеже объща Богъ съ клятвою Аврааму да благословятся вси языцы земстіи въ съмени его, еже Інсусь Христось, еже и Лавидь къ Мессіи вознося глаголеть: "и благословятся въ Немъ вся кольна земная", благословляетъ Церковь всъхъ, начертающе рукою священнического имя Мессіево, еже есть Іисусъ Христосъ, изобразующи "Γ и "С" еже глаголеть Хс, и сіе вкратцъ, и которыми персты кто сія начертаваетъ четыре письмена, ничтоже разнствуетъ: токмо да имать мысли благословляяй и благословляемый, яко благословеніе сіе исходить отъ Інсуса Христа рукою священническою, и Іисусъ Христосъ иже даетъ дарованіе благословенія къ прошенію онаго, иже проситъ е съ върою. Но пристойнъе является, якоже и живописуютъ Христа, и благословляетъ, ибо чище показуеть, еже Інё Хё, вторый и третій перста совокупляема, знаменують "Інг" а первый и четвертый совокупляемы "Х" и малый послъдній "с" еже являются вкупъ "Хс".

Изъ этого завъщанія патріарха Паисія къ патріарху Никону видно, что Паисій хотя и признаетъ

<sup>1)</sup> О чемъ будемъ говорить ниже.

херосложное перстосложеніе, но вмѣстѣ съ тѣмъ и не отрицаетъ и древнее двуперстное сложеніе для благословенія; ибо выше онъ остерегаетъ Никона отъ раздоровъ и говоритъ, "что церковь, для благословенія священникомъ народа, не отрицаетъ ни то, ни другое перстоначертаніе; онъ хорошо зналь, что двуперстное сложеніс для благословенія было древнѣе, но какъ бы то ни было, а ясно видно, что Никонъ не хотѣлъ слушать отеческаго завѣщанія Паисія и пошелъ противъ выработанныхъ вѣками, во всѣхъ подробностяхъ и оттѣнкахъ, старыхъ обрядовъ.

Что ученіе о херосложномъ перстосложеніи есть чистая выдумка новыхъ учителей русской церкви, доказывается еще темь, что они — какъ вездъ такъ и въ этомъ пунктъ — между собою противоръчатъ. Напримъръ, ученый порицатель старины, Димитрій ростовскій, относительно разбираемаго нами предмета, говорить: "Въмы, яко написано въ Евангеліи Лукиномъ, въ послъднемъ зачаль, яко Христосъ Господь возносяся на небо, благословляль святыхъ апостоловъ; воздвихъ руцъ свои, благословилъ ихът. А о сложении перстовъ тамо не пишется. Цълыма дланьма всъми персты благослови ихъ. Слагати же персты послъжде вниде во обычай върныхъ". Въ этой выдержкъ Димитрій изъяс-/ няеть, что перстосложение для благословения не есть происхождение отъ Самаго Спасителя, а только введенное въ практику върными христіанами и, конечно, онъ этимъ своимъ комментаріемъ имель въ виду поразить старообрядцевъ, придерживающихся правилъ вселенскихъ учителей, что двуперстное сложение для благословенія ведеть свое начало отъ Самаго Христа. Нодимина поражая старообрядцевъ, онъ упустилъ изъ виду своихъ, единомышленниковъ, которые, какъ мы уже показали,

увъряють, что херосложное перстосложение ведеть свое начало отъ Христа Спасителя. Прискорбно видъть, что

Jusenous blevien a be shu n bes of

A parete moderning Hobbinson trobbinson

Postpice

между ревнителями соборныхъ клятвъ не могло установится согласіе о такомъ важномъ вопросъ, за который они, уже 215 льтъ, ведутъ кровавую борьбу съ своими пасомыми. Но еще прискорбные слышать, что, учение ихь основывается на апостольской непогрышимости, и прибытають не къ убыжденіямь въ духь Евангельской кротости, а къ мечу владыкъ земныхъ — "законной карь".

Что ученіе духовныхъ представителей Никоновской реформы не имысть смысла и сколочено изъ общесофистическихъ мысть—слишкомъ понятно. Но чтобы своими пасомыми. Но еще прискорбные слышать, что,

щесофистическихъ мъстъ-слишкомъ понятно. Но чтобы насъ не обвиняли въ недоказательности послъдней нашей мысли, мы подкръпимъ ее нижеслъдующими дан-Не желая легкомысленно подчиняться такому противному духу христіанской свободы совъсти и, какъ корабельщики, стоя на большомъ пространствъ обширнаго моря и стремясь достигнуть желаемой цели, мы обратимся къ полярной звъздъ и магнитной стрълкъ — Ісусу Христу и Его церкви, и по нимъ сдълаемъ вычисленіе: какое направленіе мы должны дать нашему кораблю, и общій итогь этого вычисленія приведеть насъ къ ръшительному потвержденію вышесказанной мысли и вивств съ темъ докажетъ-кто правъ и кто виноватъ.

Истина эта нодкръпляется древнепечатными книгами, псалтырями и множествомъ другихъ данныхъ, которыхъ приводить здесь считаемъ излишнимъ (потому что объ этомъ придется еще говорить въ главъ о Өеогностовомъ требникъ), а только укажемъ на изображенія -древнихъ памятниковъ, на которыхъ изображены благословляющія руки Спасителя и Богоматери двумя первыми перстами.

На изображеніи Тихвинской Святыя Богоматери Предвачный Младенецъ имаетъ благословляющую десницу первыми двумя перстами, указательнымъ и среднимъ, это перстосложение засвидътельствовали всѣ восточные учители первенствующей церкви, сказавъ: "и креститися и благословити, архіереомъ и іереомъ, двумя перстами" (а не пятью, литеросложно). Эту истину подкръпляютъ всѣ греческія и русскія иконоизображенія, которыя ниже будемъ разсматривать самымъ радикальнымъ образомъ; здѣсь же, въ заключеніе скажемъ то, что творцы новыхъ обрядовыхъ формъ указываютъ на благословеніе Спасителя на Елеонѣ, изображающее, будто бы, имя "Îє" перстосогбенно, на подобіе славянскихъ буквъ. Неосновательно, недостовѣрно, голословно!

Возможно-ли, спросимъ, чтобы при описаніи своего перстнаго благословенія, наши порицатели не представили намъ, для удостовъренія въ своей непогръшимости, хотя одинъ древній памятникъ херосложнаго перстосложенія, еслибы таковой былъ? Они этотъ недостатокъ доказательствъ слишкомъ чувствуютъ и поэтому, въ отчаянномъ положеніи, сочли необходимымъ прибъгнуть къ такимъ средствамъ, которыя повидимому, могли бы служить въ ихъ пользу хотя на время, до тъхъ поръ пока эти продълки и вымыслы останутся скрытыми отъ глазъ Самодержавія и отъ серьозныхъ и безпристрастныхъ изслъдованій общественныхъ дъятелей и тогда, конечно, въ полномъ свътъ раскроется, что старообрядцы — не виновны.

Дин, кои он биносив, whoe хрислись Отреми войма

## ГЛАВА VII.

## О защить Никоновской реформою троеперстія.

" maril

Главнъйшимъ и важнъйшимъ событіемъ въ русской церкви, всемъ и каждому известнымъ, было преобразованіе Никономъ патріархомъ древне-церковныхъ обрядовъ. Это преобразование было такимъ необычайнымъ нарушеніемъ въры православной что оно возмутило весь русскій народъ, и до днесь не перестаетъ возмущать его. Второе, неслыханное событіе въ церковной исторіи, было уничтожение патріаршества и, въ зам'внъ его, учрежденіе такъ называемаго св. Синода. Эта Синодальная корпорація, составленная изъ нъсколькихъ членовъ обсуждаеть и опредъляеть всв церковные авторитеты, разсматриваетъ Апостольскія требованія и сама, безъ участія Самодержавія и народнаго, ръшаеть всъ вопросы духовнаго движенія. Она имфетъ власть установить новые законы, какіе только ей угодно, и нътъ на русской земль такой силы, которая бы могла ограничить ея власть. Если бы Синодальные члены были избираемы царемъ или народомъ, то они должны были бы отдавать отчеть въ своихъ преступленіяхъ, но такъ какъ они сами избираютъ своихъ членовъ, то, въ такомъ случав, они могутъ быть устранены и осуждены только чрезъ самихъ себя. Но каждому здравомысля-

Digitized by Google

щему христіанину извъстно, что основаніемъ такого полнаго, страшнаго самовластія не было могло быть учреждение апостольскаго православія, а скоръе имъетъ основаніемъ своимъ учрежденіе латинства-папизма. Мы не хотимъ и не можемъ върить, что бы большинство русскихъ духовныхъ сановниковъ (за исключеніемъ ревнителей Синода, которые мечтають быть членами его) желало продолженія существованія его. На чемъ же основываетъ Синодъ свои обширныя неограниченныя полномочія? Можно подумать, что въ древнемъ преданіи онъ нашелъ такія мъста, которыя прямо и положительно относились къ этому великому Синодальному судилищу! Нътъ. Апостолы и Вселенскіе учители обходились съ людьми не такъ какъ съ безсмысленнымъ стадомъ, а какъ съ существами разумными; они требовали повиновенія себъ глаголомъ не человъческимъ а Божіимъ. Они учреждали высшіе совъты или что то же, соборы, которые всегда подлежали контролю народному и повельли повиноваться имъ, соборамъ, настолько, насколько эти соборы сами были согласны съ Апостольской непограшимостью; въ противномъ же случав они повелвли обращаться за соввтами къ Тому, Который не можетъ ни погръщать, ни заблуждаться.

Что бы доказать истинность учрежденія Синода и, вмѣстѣ съ тѣмъ, истинность нововводныхъ постановленій, необходимо нужно представить цѣлый непрерывный рядъ древнецерковныхъ свидѣтелей, начиная съ людей, получившихъ подобныя повелѣнія отъ Самаго Божественнаго Основателя православія и постепенно доводя до нашего времени.

Всѣ лица, получившіе это ученіе отъ Апостоловъ и передавшіе его потомкамъ, должны быть показаны вѣрно и точно. Отсутствіе связующихъ звѣнъ цѣпи, отсутствіе церковноисторическихъ свидѣтелей до временъ никоновс-

Chajain,

Chajain,

Chajain,

Chajain,

out committed

кихъ, въ состояніи навести тѣнь подозрѣнія — какъ на учрежденіе самаго Синода, такъ и на Синодскія повелѣнія, и ослабить всѣ мнимыя ихъ положенія и доказательства. Точно также, для доказательства истинности офиціальнаго обрядства, необходимо указать не только на отдѣльныя свидѣтельскія лица, въ ихъ исторической послѣдовательности, но и выставить въ послѣдовательномъ историческомъ порядкѣ соборныя дѣянія, подкрѣпившія это обрядство, начиная отъ первыхъ вѣковъ христіанства и доводя до Никона. Ибо эти соборы суть столпы и утвержденіе, или, что то же, основаніе всѣхъ преданій. Недостатокъ свѣдѣній о священныхъ лицахъ или соборахъ или противорѣчіе этихъ свѣдѣній съ Апостольскими преданіями, обратятъ всѣ умствованія обвинителей старообрядцевъ въ ничто.

Изъ приведенныхъ въ предъидущихъ главахъ мъстъ защитниковъ офиціальнаго обрядства, мы ясно видъли, что ни самъ Никонъ, ни Синодъ, въ теченіе такого продолжительнаго періода времени, не могли и не могуть представить церковно-историческихъ свидътелей о върности своихъ возэръній на свою обрядовую реформу, следовательно эта реформа не иметть ничего общаго съ характеромъ восточнаго православія — сльи с с довательно она не Божественная, слъдовательно ссыдка на какихъ-либо новыхъ учителей — неумъстна. разбираемый предметь, относительно сложенія трехъ перстовъ для крестнаго знаменія, приведеть насъ къ очевидному убъжденію, что всъ старанія послъприверженцами доказать дователей Синода съ его истиность этого перстосложенія не имфють ни одного связующаго звъна съ древней церковной исторіей, а посему онъ, въ глазахъ честнаго изследователя, не заслуживаетъ никакого довърія.

Одна изъ новоизданныхъ книгъ, называемая "Скри-

жали", напечатанная въ 1656 г. относительно трое-перстнаго сложенія выражаеть такого рода ученіе:

"Покоримъ же ся паче вси вкупъ древнему преданію апостолъ и святыхъ отецъ преданному, еже треми персты первыми воображати на лицъ нашемъ честный крестъ и симъ исповъдати святую тайну вкупъ и смотрънія и непщуемъ вины причастіе быти Отца и Духа Сыну.... и сего ради, посему да не отлагаемъ оба тиинства первыми и великими персты исповъдати святыя Троицы, глаголю и смотрънія Бога Слова 1).

Согласно сему, но еще подробнѣе, т. е. съ прибавленіемъ клятвы выражаютъ соборы 1666 и 1667 гг. Они говорятъ: "И знаменіе Честнаго Креста, творити на себѣ треми первыми персты десныя руки: палецъ великій, глаголемый указательный, и еще близъ сего великосредній, во Имя Отца и Сына и Святаго Духа; два же, глаголемый мизинецъ и иже близъ его близосредній, имѣти наклонны и праздны, и по древнему преданію святыхъ Апостоловъ и святыхъ отецъ <sup>2</sup>).

Въ словъ "О извъщении о чудесе", бывшемъ въ 1674 г. во время патріарха Іоакима, на 1-мъ лис. на оборотъ, напечатано слъдующее:

"Благоволилъ есть дивное дѣло сотворити во утвержденіе истины; отъ церкви вѣрныхъ проповѣдуемыя и учащія, три первые персты, совокупити во образъ Святыя Троицы, два же, послѣдніе, ко длани пригнувше, праздно имѣти, и знаменіе Креста святаго, коемуждо вѣрнымъ на себѣ изображати."

Также и въ "Пращицъ" подтверждается: "Подобна убо святая церковь и въ трехъ первыхъ перстахъ воображаетъ три Божественныя Упостаси, купно же и смотръніе <sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> CTp. 805-6.

<sup>2)</sup> См. Соборный свитокъ лис. 7.

<sup>3)</sup> См. отвътъ 54 лис. 116.

Въ новоизданной книгъ "Жезлъ" о трехъ перстномъ сложени излагается такъ: "Яко мню, лучше тъ объ тайны нами воображаются, ибо трехъ первыхъ перстовъ соединениемъ, первое трехъ лицъ безначальное въ единствъ естества является пребывание: такоже двъма послъднима перстома послъдняя тайна, еже есть преклонение небесъ и смиренное Бога Слова вочеловъчение лучше являтися можетъ 1).

Еще въ одной книгъ заявляется слъдующимъ образомъ:

"По обычаю святыя, соборныя Канолическія церкви, должны православній въ знаменій крестномъ излагати первые три персты во изображеніе Святыя Троицы, и два послѣдніе сгибати къ ладони, во изображеніе двуестествъ во Христѣ: Божія и человѣческаго. Выше сказано: "Егда убо глаголетъ три персты совокупленные, являютъ Троицу Божественныхъ Упостасей, а два внизу — естествъ Христовыхъ 2)."

Въ книгъ Никифора Астраханскаго мы читаемъ: "Мы, соединивъ три первые перста и наклонивъ два послъдніе, крестъ изображаемъ такъ, что ваши равно и наши таинства Троицы, и два естества Ісуса Христа означаются; но мы, простирая три первые перста, Тройственнаго Бога первою всъхъ виною быть показуемъ: наклоняя же два послъдніе, снихожденіе Божественное и смиреніе воплощенія и крестъ, и Сына Божія: въ рукъ же оныя соединяя, два естества Его въ одной Упостаси соединенныя означаемъ 3).

Точно также и въ "Увъщаніи къ старообрядцамъ" на листъ 45, мы находимъ слъдующую защиту троеперстію:

"Пускай, теперь, спросите вы насъ, что вы обра-

<sup>1)</sup> Част. 1 лис. 47 на обор. и "Увътъ" лис. 138.

<sup>2)</sup> Книга "Обличеніе" лис. 23, на обор. и лис. 24.

<sup>3)</sup> Издан. 1813 г. стр, 99.

зуете тремя соединенными персты: большимъ, указательнымъ и среднимъ? мы вамъ тотчасъ отвъчаемъ, что изобразуемъ вамъ святую Троицу. Если опять спросите: что вы изобразуете оставшимися двумя послъдними перстами, — мы вамъ отвъчаемъ: что изобразуемъ ими два во Христъ соединенныя естества." Согласно сему, въ кпигъ, такъ называемой "Бесъда о сложеніи перстовъ" изданной Всероссійскимъ Сиподомъ, напечатанной въ Петербургъ, 1856 г. стран. З-я, подтверждается. Потомъ троеперстное сложеніе защищается еще въ вышеупомянутой книгъ "Обличеніе" съ представленіемъ какого-то стараго свидътеля, жившаго до Никона. Тамъ читаемъ:

"Книга, глаголемая "Тропикъ" твореніе иже во святыхъ отца нашего Иинокентія, папы римскаго. Той папа владычествоваль въ лѣто отъ воплощенія Господня въ 1198 году, и написаль книги многія, въ томъ числѣ книгь 6 "О таинствахъ литургіи", и въ тѣхъ книгахъ въ книгѣ 2-й, главѣ 45-й о сложеніи перстовъ въ крестномъ знаменіи сице глаголетъ:

"Подобаетъ же знаменіе Креста, треми перстами изображати, понеже, съ призываніемъ Троицы воображается". Это свидътельство подтверждаетъ новопечатная книга, подъ названіемъ: "Доказательство о древности трехперстнаго сложенія", отпечатанной въ 1839 году, на 7-й стран. такимъ образомъ:

"Означенный напа Иннокентій скончался за 654 года до возведенія Никона на патріаршій престоль."

Но этотъ свидътель слишкомъ слабый для подкръпленія справедливости трехперстнаго сложенія и намъ немного труда стоитъ доказать, что его свидътельство есть ни что иное какъ убаюкиваніе защитниковъ троеперстія сладкими ръчами легковърныхъ людей. Матеей Правильникъ, въ его книгъ гл. 12-я стр. 200 говоритъ;

"Римляне прокляты отъ восточной церкви въ 1054 году, еще за 600 лътъ до Никона", а посему ясно, что этотъ папа Иннокентій, вмъсть съ римской церковію, быль уже осуждень восточною церковію, — следовательно онъ уже не принадлежалъ къ церкви православной. И Никифоръ Астраханскій, въ своей книгь, приводя въ защиту троеперстія свидътельство другаго какого-то папы Иннокентія, но объ отворженномъ папъ Иннокентів ни однимъ словомъ не упоминаетъ: изъ чего и следуеть, что несогласіе новыхъ учителей, приводящихъ въ доказательство двухъ одноименныхъ папъ, православнаго и еретика и жившихъ въ разныя времена, передававшихъ троеперстное сложение во второй, составленной ими "О таинствахъ Литургіи" книги недостовърно, слъдовательно и ссылка на него не имъетъ смысла.

Также и Григорій митрополить С.-Петербургскій, въ своей книгь: "О истинной церкви", напечатанной въ 1857 г., излагаеть:

"Книга о тайнахъ Литургіи" Иннокентія III, папы Римскаго, ясно говоритъ: "что знаменіе крестное должно изображать треми первыми персты. 1)"

Приведемъ выдержку изъ книги Никифора Астраханскаго относительно номянутаго папы Инникентія. Онь разсказываеть: "Иннокентій, пана Римскій, въ лѣто по Христѣ 402-е, прославившійся во второй своей книгѣ: "О таинствахъ Литургіи" говоритъ: "Знаменіе креста тремя перстами изображать надлежитъ тако: еже бо отъ верху нисходило до низу, и отъ праваго преходило до лѣваго <sup>2</sup>).

Согласно этому и въ книгъ "О древности троеперстнаго сложенія", издан. 1839 г. на стран, 7, сказано: "Означенный папа Иннокентій скончался до возведенія Никона на Патріаршество за 654 г."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Часть 2 стр. 51, <sup>2</sup>) Стран. 100 изд. 1813 г.

Изъ всъхъ выше приведенныхъ нами цитатъ слъдуетъ, что новые учители русской церкви, защищая троеперстіе, говорять, что это троеперстіе береть свое начало отъ Самаго Христа и Его Апостоловъ, а между тымь не подкрыпляють этого ни однимь соборомь, ни даже однимъ свидътелемъ древней церкви и, въ такомъ отчаянномъ положеніи духа, они подхватили одного свидътеля, какого-то напу Иннокентія, какъ сказано, и православнаго и еретика, и притомъ жившаго въ разныя времена; но кто были еще свидътслями наши обвинители намъ не указываютъ. Если согласимся условно, что этотъ свидътель и върный — то этого еще недостаточно. Ибо кто были представители этого свидътельства послъднихъ временъ Никона патріарха? Чтобы представить непрерывную цень свидетельствъ, непремънно бы нужно выставить имена свидътелей, что бы, судя по честности характера, ихъ любви къ справедливости, можно было придать ихъ свидътельству ту или другую степень достовърности. Отсутствіе этихъ подробностей въ никоновскомъ кедексъ доказываетъ, что враги старообрядства были не въ состояніи этого сдълать, и что они составляли свою исторію единственно для обмана легковърныхъ; потому что если бы защитники троеперстія имъли относительно сего точныя свъдънія, то они не преминули бы воспользоваться ими. Итакъ эти новые учители не могли и не могутъ указатъ намъ свидътелей своего троеперстія, равно и священная исторія объ этомъ умалчиваетъ, следовательно цени свидетельства ва защиту троеперстія не было и нътъ. И апологетамъ такъ трудно было прежде — да чрезвычайно трудно и теперь — вести последовательную исторію своего троеперстія, такъ что они вынуждены сдълать историческій скачекъ до какого-то папы Иннокентія, жившаго спустя 400 льть по Христь и оставить непополненный періодъ въ 1300

лътъ отъ папы Иннокентія до Никона. Но такими неправдами нельзя наполнить этотъ промежутокъ многихъ стольтій. И даже допуская это, повторяемъ, что если свидътельство папы Иннокентія и существовало, то мы думаемъ что оно все-таки недостаточно для доказательства исторической послъдовательности троеперстія, что особенно важно для разбираемаго нами вопроса. А этого одного достаточно для уничтоженія обязательной силы никоновскаго обрядства и для убъжденія легковърныхъ людей въ томъ, что предметъ ихъ въры не заслуживаетъ никакого довърія.

И вотъ для доказательства несправедливости троеи справедливости двое-перстія, мы, во-первыхъ. должны обратить взоръ читателя на равноапостольнаго князя Владиміра, который просвътилъ всю россійскую землю святымъ крещеніемъ, и онъ ясно увидитъ, что этотъ святой мужъ и правитель славяно-русскаго народа. Принялъ отъ древней православной церкви обрядъ двуперстнаго сложенія для крестнаго знаменія и благословенія и передалъ своимъ потомкамъ, который не прерывался до самаго Никона патріарха.

І. Въ 883 году, когда князь Владимірь взяль греческій городь Корсунь, гдв и приняль святое крещеніе, и взяль оттуда великій запрестольный Кресть, который нынв находится въ Соборной Успенской церкви въ Москвв. На праздникв Вознесенія у Спасителя; на праздникв Рождества и Благовыщенія у Ангеловь: у святыхъ Апостоловь: Петра, Вареоломея, Матеея и Марка; на праздникв Срвтенія у святой Анны, — всв эти изображенія со сложенными двумя перстами, т. е. большой палець съ двумя последними, а два пальца т. е. указательный и средній совокуплены 1).

II. Этотъ же князь Владиміръ взялъ изъ Корсуни

<sup>1)</sup> См. "Жезлъ" лис. 65, и "Увътъ" лис. 113.

медныя врата, которыя теперь находится въ Новгороде и всему народу извъстныя. На этихъ вратахъ, во многихъ мъстахъ у Спаса и у святителя Александра. благословляющія руки — большой палець съ двумя послъдними совокуплены, а указательный и средній двоеперсты 1).

III. Потомъ опять князь Владиміръ взяль изъ Корсуни образъ святыхъ апостоловъ Петра и Павла, греческаго письма, который также теперь находится въ Новгородь, въ соборной Софійской церкви. На этомъ образъ на верху и на срединъ рука у Спасителя, и молящаяся рука Апостола Петра предъ Спасителемъсложена вышепоказаннымъ образомъ.

Эти три свидътельства положительно доказывають намъ, что двуперстное сложение ведетъ свое начало отъ временъ апостольскихъ. Ибо князь Владиміръ, первый, принявшій христіанство отъ грековъ, следовательно, отъ нихъ же получилъ это исповъдание двуперстнаго обрежу, чи сложенія дли крестнаго знаменія себь и для благословенія, какъ и изображено на представленныхъ нихъ памятникахъ.

Но мы не останавливаемся на этихъ только трехъ свидътеляхъ, а сейчасъ представимъ ихъ гораздо больше; напримъръ;

IV. Древній греческій учитель, блаженный Өеодорить, епископъ Кирскій, жившій въ пятомъ въкъ христіанской эры, научаеть насъ креститься и благословлять следующимь образомь:

"Три персты ровно имъти вкупъ; великій, иже глаголется палецъ, и два последнихъ: исповедается тайна по образу Тройческому, Богъ Отецъ, Богъ Сынъ, Богъ Духъ Святый. Не три Бози, но Единъ Богъ въ Троицъ, имены раздъляются а Божество одно: Отецъ

Kyopz.



<sup>1)</sup> См. Матеей Стриковъ кн. 4 гл. 3.

не рожденъ, а Сынъ — рожденъ и не созданъ, а Духъ Святый — ни рожденъ, ни созданъ. Три же во Единомъ Божествъ: едина сила, едина честь, едино поклоненіе отъ вся твари и Ангелъ и человъкъ: тако тъмъ тремъ перстомъ указъ. А два перста имъти наклонна, а не простерта. А тымь указь паки, то образують двь естествъ Христовъ: Божество и человъчество. Богъ по Божеству, а человъкъ по человъчеству, а во обоихъ совершенъ, вышній же персть образуетъ. Божество, а нижній человъчество, понеже сошедъ съ вышнихъ, спасе нижняя."

Потомъ о согбеніи пальцевъ онъ толкуеть: "Преклонивъ небеса и сниде на землю нашего ради спасенія; да тако достоить крестити и благословляти."

многихъ древнецерковныхъ книгахъ, напримъръ: въ старопечатныхъ псалтиряхъ; въ книгъ Кирилловой; въ большомъ Катехиаисъ; въ старопечатной книгъ князя Александра Полубенскаго; въ сборникъ Лаигисъ трополита: въ протести въ при въ при въ при въ при въ при въ пр отвътъ Діониеія митрополита къ папъ.

> V. Древне Греческій святый Петръ Дамаскинъ, епископъ и мученникъ, жившій въ восьмомъ въкъ, въ своей книгь: "Добротолюбіе" свидътельствуеть:

> "Яко начертаніемъ Честнаго и Животворящаго Креста, отгонимы суть бъсы и различніи недузи, вещь у всъхъ безъ цъны, убо и безъ труда, и похвалу убо его кто можетъ исчести, рече святый Ефремъ, видъ же сего святаго начертанія святіи отцы предаша намъ, насупротивъ глаголанія къ невърнымъ еретикомъ. Якоже два перста убо и едина рука, являютъ распятаго Господа нашего Ісуса Христа, во двою естеству и единомъ составъ познаваща."

Это святое писаніе Петра Дамаскина, помъщенное

въ старопечатныхъ книгахъ: въ Минеи-Четъи Макарьевской, въ Сборникъ Даніила Митрополита Московскаго, въ отвътъ соборномъ Діонисія митрополита Московскаго къ папъ; въ новопечатной греческой книгъ 1840 г. (Кормчей) въ толкованіи 91 правила Святаго Василія Великаго, на листъ 447-мъ 1).

VI. Древній восточні учитель, святой Мелетій патріархъ Антіохійскій, жившій во время втораго Вселенскаго Собора (о немъ въ Стоглавомъ Соборъ упоминается) въ преніи съ аріанами, изобразилъ силу двухъ естествъ Спасителя, двумя пальцами такъ: "два совокупивъ, а три пригнувъ — благослови люди, и прослави Господь сіе благословеніе снитіемъ огня." Это чудесное знаменіе описывается въ Макаріевской Минеи-Четьи, въ житіи Мелетія, февраля 12-го, и въ другихъ старопечатныхъ книгахъ; точно также и въ новопечатныхъ Минеяхъ-Четіяхъ.

Восточный учитель и премудрый философъ и богословъ, присланный въ Россію вселенскими патріархами, преподобный Максимъ грекъ, въ своей книгѣ, 40-й главѣ, въ отвѣтѣ къ нѣкоему вопросившему его о семъ знаменіи креста, свидѣтельствуетъ такъ:

"Въдомо да есть тебъ, что яко же въ Божественномъ крещеніи, тремя въ воду погруженіи, тридневное Спаса Христа погребеніе и воскресеніе гадаетъ церковное преданіе, по Божественному гласу, глаголющу: "елицы бо во Христа крестихомся, въ смерть Его крестихомся, спогребохомся Ему крещеніемъ въ смерть, тая же аки сказуя что есть еже въ смерть, приводитъ глаголя: "да якоже Христосъ возста отъ мертвыхъ, тако же и мы во обновленіи живота поживемъ животно, исполнь всякія правды и преподобства истинны, совлекшеся ветхаго человъка, сиръчь лукавыхъ и бо-

By Missen Since Myseas?

<sup>1)</sup> Во второмъ примъчаніи.

гомерзкихъ похотей и дъяній плоти и духа, яко же убо крещеніемъ таинства предаеть сія намъ апостольское преданіе. Сице и знаменованіемъ Честнаго Креста, всъ вкупъ благовърія таинство, учить ны исповъдати таинство. Глаголю же самую святую и поклоняемую Троицу и еже съ небесе Единороднаго на землю снитіе Его и распятіе, и еже съ небесе второе Его пришествіе, егда хощотъ судити живымъ и мертвымъ, сиръчь, праведнымъ и гръшнымъ. Совокупленіемъ бо тріехъ перстъ, сиръчь пальцевъ, и еже отъ средняго и малаго тайну исповъдаемъ Богоначальныхъ тріехъ Упостасей, Отца и Сына и Святаго Духа, Единаго Бога трое; протяженіемъ же долгаго и средняго, сошедшеся два естества во Христь, сиръчь, Самаго Спаса Христа исповъдуемъ, совершенна Бога и совершенна человъка во двою естеству и во двою существу въруемаго и познаваемаго и т. д."

VII. Къ этимъ свидътельствамъ Боговдохновенныхъ мужей, мы можемъ еще присовокупить свидътельство самаго Апостола и Евангелиста Луки. Въ его Евангеліи зачало 114 говорится:

"Изведе же ихъ (Апостоловъ) въ онь до Виеаніи, и воздвигъ руцъ Свои и благослови ихъ, и бысть, егда благословляще ихъ, отступи отъ нихъ и возношащеся на небо."

Хотя въ этомъ мъстъ и не объясняется, какъ Апостолъ Лука слагалъ свои персты, но непровержимый фактъ мы видимъ на образъ Тихвинской Богородицы имъ самимъ писанномъ, на которомъ благословляющая рука Спасителя сложена двуперстнымъ сложеніемъ. Сію же икону Богоматери, Апостолъ Лука, при Клавдіъ Кесаръ написалъ и послалъ въ Александію, къ державному князю Өеофилу, вмъстъ съ его же Евангеліемъ. Что этотъ образъ дъйствительно писалъ Евангелистъ Лука свидътельствуетъ даже и великороссійс-

кая церковь напримъръ: въ книгъ: "Избранныя слова Святыхъ отцевъ", русскаго изданія на Авонъ Пантелеимонова монастыря печатано въ С.-Петербургъ 1868 г., на заглавномъ листъ находится образъ Тихвинской Божіей Матери съ выраженіемъ: "Подобіе иконы Божіей Матери, написанной св. Евангелистомъ Лукою", только рука Спасителя здъсь сложена херосложно, но это неправда. Любознательный можетъ справиться съ подлинникомъ, тамъ онъ увидитъ, что эта рука сложена двумя первыми перстами.

И такъ, мы здъсь представили нъсколько церковно-историческихъ свидътелей: князя Владиміра и святыхъ мужей, жившихъ до и послъ него за много стольтій, которые наглядно, воочію, доказывають что двуперстіе носить на себъ такой признакь религіознонравственнаго характера, что читатель ни подъ какими условіями не можетъ изъявить ни малейшаго подозренія о его истинности и, убъдится, что оно въ дъйствительности имфетъ источникомъ своимъ первые вфка христіанскаго лізтосчисленія; а напротивъ, троеперстіе, ни однимъ словомъ этими свидътелями не упоминаемое, не имъетъ ничего общаго съ христіанской древностью, следовательно, оно есть чистая выдумка оф-Фиціальныхъ пастырей русской церкви, следовательно, оно несправедливо, несправедливо — следовательно должно быть признано незаконнымъ и для практики негоднымъ.

И воть, колеблясь между двуперстіемъ и троеперстіемъ, Синодъ, съ его приверженцами, теряя драгоцівное время, упустиль возможность съ достоинствомъ перемівнить тактику съ старообрядствомъ и дійствовать по приміру Апостоловъ и Вселенскихъ учителей: равноапостольнаго князя Владиміра, блаженнаго Өеодорита пятаго віка; Петра Дамаскина 8-го віка; Мелетія, патріарха Антіохійскаго, жившаго при второмъ

Вселенскомъ Соборъ, знаменитаго учителя преподобнаго Максима грека и многихъ другихъ (которыхъ въ следующих главахь, относительно перстнаго сложенія мы еще представимъ), т. е. отказаться отъ Никоновской реформы и напрасно изрыгнутыхъ клятвъ на старыя преданія двуперстнаго сложенія, и провозгласить равноправность всъхъ православныхъ христіанъ; признать, какъ и следуеть, старый обрядь — святымь, Богоугоднымъ и спасительнымъ, и, наконецъ, благословить всъхъ пасомыхъ: крестьянъ, бояръ, мірянъ и владыкъ — креститься, какъ ихъ научили ихъ отцы, дъды Но нътъ! Защитники троеперстія хорощо и прадъды. знають, что при такомъ перевороть отъ ненависти, къ любви, въ прахъ обратятся всв ихъ напускныя доблести съ непогръшимостью и велевластіемъ, а посему они, во что бы то ни стало, стараются придать своему троеперстію Апостольскую непограшимость, которая. въ сущности, не имбетъ никакого смысла. Посему и просимъ сыновъ русскаго отечества глубже всмотрѣться въ этихъ, представленныхъ нами достовърныхъ любомудрыхъ свидътелей, тогда они придутъ къ ръшительному убъжденію, что старообрядцы, — протестуя противъ троеперстія невиновны.

## ГЛАВА VIII.

Объ отрицаніи Никоновскою реформою двухперстнаго сложенія и древнихъ авторитетовъ, передавшихъ его.

Приступая къ разсмотрънію настоящей главы мы, вопервыхъ, должны оградить себя отъ могущаго возникнуть на насъ подозрѣнія въ родѣ того, что наша полемика питаетъ вражду собственно къ лицамъ, бывшимъ причиною вопіющихъ злоключеній старообряд-Но такое обвинение ошибочно, ибо наша полемика направлена единственно къ тому, что бы отразить ложное толкование фактовъ, уже цълыя стольтия вліявшее и вліяющее на предъидущія и настоящія покольнія русскаго народа и, въ тоже время, имъя въ виду это вліяніе и для покольній грядущихъ. комъ случать наша полемика ни коимъ образомъ не можеть быть предметомъ ненависти противъ этихъ лицъ и, хотя мы хорошо знаемъ, что наша оговорка, и не найдеть мъста въ сердцахъ нашихъ порицателей, но, тъмъ не менъе, мы обязаны сдълать это, а потому и скажемъ: что всъ христіане суть наши братья, начиная отъ крестьянъ и кончая высшими сановниками духовной и гражданской лъствицы и что наше единственное желаніе есть — быть съ ними въ единствъ какъ на земль, такъ и на небеси. Но доколь добросовъстный

изследователь остается служителемъ святой истины, дотоле на немъ лежитъ священный долгъ разоблачить ложь и защитить правду, поставить на виду царство тьмы и царство света, вследствие чего, повторяемъ, что мы ведемъ споръ не противъ людей, а собственно противъ заблуждения и лицемерства.

Вообще первое и главное — что требуется отъ защитника кого бы то ни было — есть добросовъстность, честность, справедливость и гуманность, отъ духовнаго же защитника требуется въ добавокъ и христіанское смиренномудріе.

Отсутствіе въ защитникѣ этихъ нравственныхъ качествъ въ состояніи сбить съ толку не только отдѣльныя личности, не посвященныя въ это дѣло, но и цѣлыя общества. Отсутствіе этихъ главныхъ принциповъ человѣчества можетъ довести защитника до крайне смѣшныхъ и притомъ опасныхъ поступковъ, напримѣръ: закрывая глаза передъ дѣйствительностью, онъ старается сообразить несообразимое, истолковать неистолкуемое, опровергнуть — неопровержимое, отрицать — неотрицаемое и защитить не защищаемое, словомъ — сдѣлать изъ мухи слона ¹). Понятно, что такія мѣры недостойны защитника, наипаче такого, который претендуетъ на защиту святости и непогрѣшимости святой Апостольской церкви.

Въ предъидущей главъ мы уже видъли, какъ покровители троеперстія совершенно не способны представить намъ ни одного авторитета древней церкви, который, хотя бы косвенно, выразился въ пользу ихъ защиты, чъмъ и доказывается ясно — какъ день что ихъ разказъ о троеперстіи есть явный вымысель и что какъ мало наши православные представители обращаютъ свое вниманіе на истину. Настоящая же

Digitized by Google

without al

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ это и сдёлаль г. Субботинь въ своей брошюрё "о сущности и вначеніи раскола"·

тлава еще очевиднъе докажетъ какими недомолвками, неправдами, натянутостями, недостовърностями, недоказанностями ведется отрицаніе двоеперстія.

Для опроверженія этого обвинительнаго пункта, во-первыхъ, необходимо заняться разсмотрѣніемъ тѣхъ предметовъ, которые выставляются нашей противной стороной; для этой цѣли мы беремъ въ руки книгу перваго отрицателя двуперстія Никона патріарха, именуемую "Скрижаль", которая, въ "Словѣ о двуперстномъ сложеніи" на 4 листѣ, намъ даетъ слѣдующее понятіе:

"Еже печатное глаголемое Московскія печати, во Псалтиряхь со возлідованіемь, въ предисловіи тоя псалтири листь 35-й и въ прочихь еже глаголемо Өеодориту и Максиму греку предати." На листь 5: "Еже всяческу по всему не пріиметь сіе преданіе его, яко всякому познати мощно есть, яко неправо, сказуеть, оба таинства." Потомь онъ приводить цілую кучу своего неумістнаго богословія, которое не имість ни тіни справедливости, а для того, чтобы не отягощать читателя лишнимь его разглагольствіемь, мы остановимся на главныхъ пунктахь его злохулительныхъ изреченій касательно нашей задачи, и воть на лис. 15 онъ продолжаєть:

"А еже Феодоритово и Максимово обрѣтаемое въ книзѣ Псалтири со возслѣдованіемъ Московской печати и во иныхъ рукописныхъ писано, еже два малые послѣдніе соединить съ великимъ нальцемъ, ими же неравенство святыя Троицы показуется и есть аріанство. И еже къ тому два великосредняя нрестерта имѣти, и посему два сына и два состава о Единомъ Христѣ Бозѣ исповѣдовати, яко Несторій".

Разсмотримъ эту Никоновскую редакцію.

Онъ говоритъ, что "ученіе о двуперстномъ сложеніи блаженнаго Өеодорита и Максима грека, помѣщен-

May 16

ное въ псалтиряхъ со возслъдованіемъ, московской печати, и въ прочихъ книгахъ, церковь будто не приняла, и всякому, говоритъ онъ, это извъстно, и будто ученіе это равняется съ ученіемъ аріанскимъ и несторіанскимъ." Какая это церковь, спрашиваемъ, которая не приняла это ученіе святыхъ мужей, и кому извъстно, что церковь не приняла это преданіе? Никонъ объ этомъ умалчиваетъ.

Въ предъидущей главъ мы уже имъли случай познакомить читателя съ великими учителями вселенской церкви, Өеодоритомъ и Максимомъ грекомъ, а потому достовърность ихъ ученій мы считаемъ лишнимъ подтверждать, а только скажемъ, что здъсь Никонъ говоритъ ръшительно голословно, ничъмъ не подкръпляемо, — недостовърно.

Въ той же скрижали, на стран. 799-й въ словь: "Коими персты десныя руки изображати крестъ" еще подробные и болые рызко этоть патріархь проводить свою пропаганду въ отношении двуперстія следующимъ образомъ: "Овін же, не въмъ, оть какого случая и оть какихъ близствующихъ къ нимъ и въ сихъ страждутъ, чиномъ убо изображенія добр'в приличествують истинъ, содержаніемъ въ соединеніи перстовъ зъло разиствують: великій убо налець соединяють съ последними малыми двема, заключающе въ нихъ тайну Святыя Троицы, прочими же двъма, указательнымъ и вскрай его среднимъ, таинства смотрънія Бога Слова исповъдують, приводяще на сія свидетельства блаженнаго Мелетія Антіохійскаго, Өеодорита и Максима, инока святыя горы Ватопедскія." На стран. 803 онъ продолжаеть: "Рцы же еще и о двухъ перстахъ, указательномъ, глаголемъ, и среднемъ, ими же глаголете исповъдати таинство смотрънія Бога Слова и глаголюще въ нихъ заключати Божество и человъчество яко исповъдуете. Зрите, убо, еда не впадете (аще и не хотящимъ вамъ) во еже мудрствовати двъ Упостаси во

Единомъ Христь, и раздъляти по Несторію, глаголющему иного убо быти Сына Бога Слова, иже отъ Отца рожденнаго прежде всъхъ въкъ, другаго же Іисуса, иже отъ Назарета, человъку просто непщевавшему и по любви соединенному, а не Бога истинна воплощася. Яко и вы нынъ раздъляете, первъе въ трехъ перстахъ изображающихъ Святую Троицу, указуете сыпевнюю Vпостась. Та же отдъливше ину неповъдаете быти во указательномъ, глаголю, и великосреднемъ (стран. 813)". О "Өеодоритъ" говоритъ онъ: "но аще Киръ града, то сего писанія словенскимъ діалектомъ не имамы здъ, иже аще гдъ и суть, не вся пріемлется отъ церкве, понеже много въ нихъ клеветъ бяше на поборника въры Кирилла Александрійскаго и на святый третій соборъ, иже во Ефесъ, и на православную въру, злочестивому Несторію помогая, яже его и отриновенію и проклятію предаша отъ святыхъ отецъ пятаго собора." О Максимъ грекъ: "Максима убо въмы же, яко мужъ благъ и разума и премудрости исполненъ бъ, яко же и писанія его свидътельствують о немь. Елико же что писа — не въмы — откуду писа или яко человъкъ снисходя пострадавъ предпріятію и обычаю нашему, подобіємъ естества утвердившемуся последова, вкупе же и навътовъ бояся отъ ненаказанныхъ, мнится же, что елика писа, — отъ себъ писа, понеже никого воспомяну — ни апостола, ни отъ святыхъ кого древнихъ, предавшаго о семъ, ниже яко обдержно сіе возвъсти и вселенское".

Въ соборномъ Свиткъ, бывшемъ въ 1666 г. въ Москвъ, правило 22, листъ 13, мы читаемъ:

"Еще же и писаніе, еже есть сложено отъ нѣкотораго раскольника армѣнскія ереси, и напечатася невѣжествомъ и безразсудно, въ книзѣ псалтири со возслѣдованіемъ и во иныхъ, сирѣчь о сложеніи перстовъ яко еретики армени знаменуются крестомъ, не пріима-

ти же сіе, и никтоже отъ нынъ сему писанію да върують ниже держать, но искоренити повельваемь отъ таковыхъ печатныхъ и письменныхъ книгъ. А соборъ, иже бысть при благочестивомъ государъ, царъ и великомъ князъ Іоаннъ Васильевичь, всея Россіи Самодержцѣ, отъ Макарія, митрополита московскаго, и что писано о знаменіи Честнаго Креста, сирвчь о сложеніи персты — двою перстовъ и сугубой аллилуіи, и о прочемъ еже писано не разсудно, просто и невъжествомъ, въ сія книгъ Стоглавъ, и клятву еже безразсудно и неправедно положиша: мы, православніи патріарси, Пансій папа и патріархъ Александрійскій и судія вселенной, Макарій, патріархъ Антіохійскій и всего востока, Іоасафъ патріархъ Московскій и всея Россіи и весь освященный Соборъ — тую неправедную клятву Макаріеву и того Собора разръшаемъ и разрушаемъ, и той соборъ — не въ соборъ и клятву не въ клятву, и ни во что же вмѣняемъ, яко же и не бысть,"

Питиримъ, епископъ Нижегородскій, въ своей книгъ "Пращицъ" относительно Стоглаваго собора выражается слъдующимъ образомъ:

"Онаго собора отцы новопредаша, еже креститися двъма персты, указательнымъ и среднимъ, а тое преданіе Мартина еретика армянина суща, и склоняется таковое сложеніе перстовъ, подобіемъ ереси Несторіевъ. Понеже онъ два сына быти единаго отъ Отца нага пріяти плоти, другаго отъ Маріи, нагствующаго того Божества. Тако и во ономъ сложеніи перстовъ, два сына видится быти, первый въ тріехъ перстахъ, въ сложеніи перваго перста со двъма послъдними воображается, а другой сынъ въ среднемъ перстъ, имъ же воображаютъ человъчество, аще оное сложеніе перстовъ склоняется подобіемъ ереси еретика Арія, понеже онъ, проклятый, противяся святъй восточной церкви".... (отвътъ 25-й, лист. 74-й). Потомъ въ отвътъ 33, на ли-

ств 96 на обороть, онъ продолжаеть: "Внесеся таковое противное повельніе, еже креститися двыма персты въ Россію, еретикомъ армяниномъ Мартиномъ мнихомъ, въ лето отъ Рождества Христова 1149, на него же, о таковомъ его еретическомъ ученіи, соборъ бысть въ Кіевъ при княженіи Ростислава Мстиславича, въ льто отъ сотворенія міра 6665-е, а пріяща въ то льто таковое его ученіе ніцыи отъ духовнаго чина, яко онаго собора въ дъяніи написано. Въ отвъть 34 на листь 98 еще сказано: "и по всему вышеписанному показанію есть латинское таковое повельніе.... Такожде яко же прочія ихъ ереси, и яко латини тако и еретики пріяща, А святый Өеогность закрѣпиль прописаніемъ своея руки, при семъ и уста его и намъреніе во оныхъ клятвахъ на крестящихся двумя персты". Въ отвътъ 32 лис. 96 онъ излагаетъ такъ:

"А егда въ Кіевъ Мартина еретика, суща армянина, судиша соборнъ, такожде и въ Царъ-градъ, въ льто отъ сотворенія міра 6665-е, и тогда въ Кіевь Константинъ митрополитъ соборнъ, и въ Царъ-градъ патріархъ соборнъ, противу онаго еретика Мартина армянина твердо стояще, обличаху вся его ереси, между же оныхъ и нововводное преданіе еже креститися двъма персты, весьма обличаху же, и церкве обычай и преданіе сказующе, писаніемъ подтверждаху. Въ отвътъ 177 на листъ 292, онъ проповъдуетъ вотъ какимъ образомъ: "Не раскольникъ убо оный неизвъстный Өеодорить и не еретикъ ли сей сущій раскольникъ и еретикъ, ! понеже оное его писаніе учаще креститися двъма персты, всячески подобно ереси аріевъ и несторіевъ. Поистинъ оный неизвъстный, сиръчь "утаенный" нъкоторый Өеодорить раскольщикъ и сущій еретикъ."

Іоакимъ всероссійскій патріархъ въ своей книгѣ "Увѣтъ Духовный" объ перстосложеніи тоже самое намъ разсказываетъ.

Въ новоизданной книгъ Россійскаго Синода "Обличеніе" глава 1 лис. 11, мы находимъ слъдующее разглагольствіе:

"Въ Пролозъ Россійскомъ явно есть, что о благословеніи Мелетіевомъ и о знаменіи утверждающемъ раскольническое перстовъ сложеніе, прибавлена рѣчь отъ любителей таковаго перстовъ сложенія. Начато бо тамо слово о проповѣди Мелетія, а кончалось о сложеніи перстовъ, да видятъ убо раскольщики, съ какою совѣстію себѣ и другихъ прельщаютъ, лаяще на святаго Мелетія, чего онъ никогда не творилъ. Отчего видно, что та прибавка въ Россіи родилась, невѣдомо убо откуду въ россійскія книги повѣсть сія вниде, знатно отъ невѣжества, безъ всякаго о томъ испитанія, или отъ лукавыя раскольническія злобы на прельщеніе народа" (гл. 8 лис. 144 на обор.).

Далъе въ этомъ обличении глава 1 лис. 11, сказано:

"Изъ самаго начала ереси своея, всегда раскольщики нудятся отъ Өеодорита показати свое сложеніе перстовъ, яко видъти возможно во псалтиряхъ печатныхъ, въ катехизисъ большемъ и прочихъ." На листъ 27 сказано: "Не покажутъ раскольщики о Өеодоритъ, есть ли онъ въ числъ святыхъ, обаче первое отъ него, аще и весьма ложное своего двуперстнаго стоженія свидътельство производили, и тъмъ книги Россійскія наполнили, отнюдь не въдуще о его святости, чиже откуда бъ и коего града епископъ, чернецъ или бълецъ."

Въ главъ 1 листъ 13, этотъ же Синодъ, въ этомъ же "Обличеніи" продолжаетъ:

"Сице мудрствуютъ суевърцы: древле греческій святый Петръ Дамаскинъ" и такъ далъе (глава 8 лис. 145). Синодъ возглашаетъ:

"Сей писатель мало кому отъ мужей ученыхъ зна-

емъ есть и невъдомо котораго въка жилъ, и коего града и родителей и страны бъ. Невъдомо, како раскольникамъ въ познаніе приде, иже древлецерковнымъ святымъ Петромъ Дамаскиномъ нарицаютъ и свидътельство своего, о перстномъ сложеніи, суевърія приводятъ. Ищуть нынъ защищенія своего зловърія раскольщики отъ того (Максима грека) котораго, во время жизни его, раскольщикомъ нарицали и гнали аки еретика и развратителя благочестія, яко же всьмъ въдомо. Есть таковое слово: "О двуперстномъ сложеніи" и въ книгъ Максимовой: но его ли сочиненія сіе слово — весьма невъроятно, больше подозрительно, что такое слово сочинено отъ нъкоего, любящаго раскольническое перстовъ сложение и въ числъ словъ, отъ Максима написанныхъ, положено, еже зъло удобно могли сотворити: явно, убо, что о совокупленіи перстовъ рачь приложена отъ раскольниковъ."

Относительно Всероссійкаго Стоглаваго Собора, бывшемъ при Іоаннъ Васильевичъ въ Москвъ въ 1551 году, на клятву Всероссійскаго митрополита Макарія, на того, кто не будстъ креститься двумя перстами, Синодъ, въ этомъ же обличеніи гл. 1, лис. 15, произноситъ слъдующее:

"Оніи стоглавіи отцы, таковое сложеніе перстовь узаконяюще, отъ нев'вжества то сотворили. Соборъ сей не только стоглавымъ, но и единоглавымъ не достоинъ нарещися: понеже ни единыя главы — имущія мозгъ чистый, могущія о предложенныхъ вещахъ здраво разсуждати, — не было и основанъ на единыхъ басняхъ, отъ баснословнаго житія Ефросина псковскаго злостяжанныхъ. Но Богъ, промышляющъ о церкви Своей, не далъ вкорениться плевеламъ, отъ стоглавыхъ оныхъ отцевъ посѣяннымъ."

Никифоръ Астраханскій, въ своей книгъ изданія

1813 г. стр. 103-я, излагаетъ такого рода свидътельство:

"Для утвержденія же того (двуперстнаго сложенія) чего ни какимъ образомъ утвердить не можно словамъ, причинамъ и дъламъ препятствующимъ представляють учители ваши во свидетельство: Петра, Өеодорита, Максима, Макарія и Московскій Соборъ. Впрочемъ, надлежить въдати, что Петръ Дамаскинъ быль простой монахъ, человъкъ — послъднихъ въковъ (писалъ свои сочиненія въ 1157 году)....Почему н открыто сказалъ Петръ, что двумя перстами должно креститься, но свидътельство его ничего незначущимъ быть бы могло, возражающей вселенской православной церкви. Өеодоритовы всь, кои находятся сочиненія, мы изслідовали, но ничего надлежащаго къ предложенному вопросу сыскать не могли (стран. 105)." На страницъ 107 этотъ іерархъ беззастънчиво намъ разъясняеть такъ; "О Максимъ же грекъ, котораго Греція не знаеть, поелику никакого сочиненія сей не оставиль, следующее въ книзе, называемой "Жезлъ" чаети первыя на листь 48 на обороть мы нашли: "Максима грека, великоученаго человъка, пріемлемъ, въ нихъ же церкви согласують, и въ двуперстномъ креста образованіи непщуемъ его снисходивша людемъ ненаказаннымъ и навътовъ боявшемся или прилогъ чуждыхъ Но и нъсть доволенъ единъ во свидътельство противъ всея церкви древнъйшему обычаю и преданію". Сверхъ того въ книгъ "Увъщаніе", напечатанной въ 1766 году, на листъ 11, написано, "что сей Максимъ грекъ былъ оклеветанъ и изгнанъ и въ изгнаніи умре. Но сіе дожно прим'вчать, то есть, что Максимъ грекъ словенскій языкъ не совершенно зналь, а изъ греческой только на латинскую рфчь переводиль, переводчики же, ему опредъленные, изъ латинскаго на словенскій языкъ переводили. Итакъ есть-ли сіе справедливо,

то праведно иной подозръвать можетъ что то, что православія не имъетъ, не есть помышленія Максимовы, но нъкоего — или переводчика его или писца — отъ раскольниковъ подкупленнаго (стран. 108). Далъе прополжается тамъ же: "Въдать же надлежить, что хотя бы или Петръ, или Өеодоритъ, или Макарій, или Соборъ, или иной кто сказалъ и написалъ нъчто противное тому, что, по древнъйшему преданію, вся православная церковь обще хранить и содержить, того ни за свидътеля не принимать, ни повиноваться, ни слушать — не должно; но имъть какъ новизновводителя иного новаго ученія". Потомъ на стран. 237 толкуется: "Коликое же отцовъ собора сего было невъжество, подлый образъ ръчи, расположение отроческое, мысли площадныя, ошибки, прибавки, убавки и убавленія въ приводимыхъ свидътельствахъ!!.." На стран. 238: "Итакъ сін пороки, то есть невъжество и гордость, учинили законность всъхъ дъяній Макаріева Собора сомнительною и подозрительною." На стран. 281: "Соборъ Макаріевъ, поелику солгалъ, что креститися и благословляти двумя перстами, передано Христомъ, Апостолами и святыми отцами: то не быль онь проповъдникъ — но врагъ истины." На стран. 259, 260 и 268-й онъ свое свидътельство увъковъчиваетъ слъдующими словами:

"Не мало читали мы греческихъ книгъ, какъ рукописныхъ древнъйшихъ и новъйшихъ, такъ и печатныхъ, въ разныя времена и въ разныхъ мъстахъ. Предъ
Богомъ же исповъдуемъ, что нигдъ не обръли мы, что
бы креститься и благословлять двумя перстами ни
слъда — до того какъ появилось сіе въ Россіи, въ греческихъ книгахъ не было о сей вещи, когда либо, ни
стязанія, ниже одного слова (иконописцы) кои писали
иконы, на которыхъ видъли вы руки благословляющія
и молящія, то есть крестное знаменіе изъ образую-

щихъ въ два перста (быть можетъ) подкуплены деньгами отъ Мартына или отъ учениковъ его. О семъ по искренной совъсти мы можемъ вамъ свидътельствовать." Григорій митрополитъ С.-Петербургскій въ своей книгъ "О истинной церкви" излагаетъ слъдующее свое свидътельство:

"Въ нъкоторыхъ Сборникахъ, писанныхъ около времени всероссійскаго митрополита Макарія, также и въ Стоглавникъ и въ извъстныхъ книгахъ, напечатанныхъ при патріархъ Іосифъ, свидътельство, о двуперстномъ сложеніи для благословенія и крестнаго знаменія, приписывается блаженному Өеодориту, епископу Кирскому, но это свидътельство, по всъмъ признакамъ, не принадлежитъ сему древнему церковному учителю, а есть свидътельство новъйшее, подложное 1."

Въ кпигъ "О древности трехперстнаго сложенія" въ предисловіи изд. 1839 г. стран. 50, 51, 58 и 67, изъясняется такъ: "Касательно двуперстія это не есть древнъйшее преданіе святыя церкви, но отъ врага человъка всъянный и произрастившій между пшеницею плевель, по притчи Евангельской: кто отъ христіанъ православныхъ не творитъ крестъ (троеперстнымъ сложеніемъ) есть еретикъ и подражатель арменъ, и сего ради отлученъ отъ Отца и Сына и Святаго Духа, и проклять". Двуперстное сложеніе, бывшимъ въ Москвъ въ 1667 года соборомъ, отвержено совершенно, молящієся таковымъ перстосложеніемъ предано страшной клятвъ и анаеемъ" и. т. д.

Въ дополнение трехперстнаго сложения стран. 19 говорится: "Слышно, что нъкоторые развратники провозглащають, будто бы нынъ Синодъ двуперстно молиться разръшилъ и кто какъ хочетъ, тотъ такъ и молись. Нътъ, напрасно такъ они говорятъ! Отъ святъй-

<sup>1)</sup> Часть II стран: 56-66. Изд. 1856 года.

шаго Синода таковаго разрѣшенія для православныхъ сыновъ святыя церкви никогда не было: ибо это двуперстіе такая вражеская прелесть, которою врагъ уловляєть человѣковъ въ свою волю" и т. д.

Димитрій, митрополить ростовскій, въ своей книгь "Розыскъ" написаль воть какую философію:

"Приличнъе имъ, раскольщикамъ на своемъ арменскомъ двуперстномъ сложеніи, написати имя демонское, на единомъ перстъ де, на другомъ монъ и тако будетъ на двухъ ихъ перстахъ сидъти демонъ" (часть 2, гл. 26, лис. 188 на обор.). А въ вышесказанномъ Синодскомъ "Обличеніи" гл. 1 лис. 26, эти слова подкръпляются такимъ образомъ:

"Двухперстное ваше сложение отстоить ли оть латинскаго перстнаго сложения или ни, о томъ здъ истязания не творимъ, и отъ латинъ-ли вы взяли или отъ иного какого черта, о томъ здъ не изслъдуемъ."

Цель составленія этихъ несправедливостей, отрицателями двухперстнаго сложенія, конечно, была та, чтобы защитить себя отъ нападеній на ихъ болье чьмъ сомнительный авторитетъ. Поэтому они всъ, единодушно, не взирая на внушенія своей совъсти, со всъми хитростями пустились нападать не только на двуперстіе, но рышились оклеветать и опорочить тыхъ мужей, которые неутомимо трудились въ пользу непограшимой истины. Не находя никакой возможности защищать свое трое перстіе, эти публицисты пришли къ самымъ простымъ мфрамъ — топтать въ грязи незабвенной памяти древнихъ писателей о двуперстномъ сложеніи, мітры — недостойныя святительской прямоты и великодушія и которыя, въ недалекомъ будущемъ, должны разоблачится до отвратительной своей наготы. Если соберемъ всв вышеприведенныя нами выдержки изъ книгъ никоновской реформы въ одно целое и всмотримся въ нихъ попристальнъе, тогда мы ясно увидимъ что этотъ трезвонъ во всѣ колокола русской Имперіи или подобная сему тревога — ничто иное какъ стараніе ввести въ заблужденіе русскую публику, и въ тоже время увидимъ, что въ этомъ хорѣ очень часто прорывается фальшивый звукъ. Прискорбно видѣть такую массу церковныхъ администраторовъ, которые призваны защищать истину, между тѣмъ они ее порочатъ и безславятъ такими вопіющими неправдами, которыя поражаютъ слухъ и сердце честнаго христіанина.

Приступая къ оправданію двухперстнаго сложенія и къ защить тьхъ святителей, которые наложили неопровержимый отпечатокъ своего свидьтельства на двуперстіе — мы, вопервыхъ, представимъ цьлый рядъ святоотеческихъ преданій, идущихъ въ разръзъ съ ученіемъ троеперстниковъ, а въ слъдующей главъ мы фактически обличимъ ложныхъ порицателей этихъ древнихъ представителей двуперстія и тогда каждый читатель, желающій узнать истину, убъдится, что отрицатели двоеперстія стоятъ на почвъ лишенной твердаго основанія.

И такъ въ древней харатейной книгъ, въ полдесть, въ которой въ началъ помъщена книга Іакова жидовина и эпистолія на римляны, въ той книгъ, въ проклятіи на еретиковъ написано: "Иже не знаменуется двумя персты, якоже Христосъ, да есть проклятъ."

Въ древнъйшей книгъ Никона, Черной горы, которая хранится въ Чудовомъ монастыръ, во главъ 94, написано на греческомъ языкъ: "итисукъ эфрагизете леста діодактила: о еде о Христосъ наине офорисменосъ", т. е. аще кто не знаменуется двумя персты, яко же и Христосъ, да будетъ проклятъ".

Іоакимъ патріархъ въ новопечатной книгѣ "Увѣтъ" на листъ 159 на оборотъ, и Питиримъ нижегородскій

въ Пращицъ", въ 18 отвътъ эту книгу засвидътельствовали.

Въ древнеписанной книгъ въ полдесть святаго Өеодорита, которая хранится въ патріаршей ризницъ въ Москвъ, и которая, на 20 листахъ самимъ Никономъ патріархомъ подписана такъ: "Лъта 7169, сію книгу положилъ въ домъ святаго живоначальнаго Воскресенія Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, наваго Іерусалима, смиренный Никонъ, Божією милостію, патріархъ". Написано по повельніе блаженнаго Өеодорита, слъдующимъ образомъ: "тако креститеся и благословите", и проч., а въ концъ этой книгъ подтверждается: "аще кто пе знаменуется двумя персты, якоже Христосъ, да будетъ проклятъ". Въ этой же книгъ, въ чинъ пріятія отъ еретиковъ приходящихъ написано: "иже не крестится двумя персты, яко Христосъ, да будетъ проклятъ".

Въ книгъ польскаго древняго письма въ десть, въ проклятіи еретиковъ-монофезитовъ сказано: "Кто не крестится двъма пальцами да будетъ проклятъ".

Въ книгъ древней рукописи Іосифа архимандрита Спасскаго Новаго монастыря, въ проклятіи еретиковъ говорится:

"Иже не знаменуется двъма перстома, яко же и Христосъ, да будетъ проклятъ".

Точно такъ же писано и въ книгъ древнеписанной "О святой Троицъ".

Преподобнаго Кирилла Новоезерскаго, въ Кельсіиномъ псалтыръ гл. 5-я "О соборномъ пъніи" паписаны вышеупомянутые слова святаго Өеодорита.

Въ старопечатныхъ древнихъ гранографахъ, въ предисловіяхъ блаженнаго Өеодорита и святаго Петра Дамаскина писано, чтобы двумя перстами знаменовать себя.

Въ старопечатныхъ Кормчихъ, въ толкованіи Ли-

тургіи написано: "Святитель благословляетъ двумя персты". Еще во многихъ древнеписанныхъ Кормчихъ, въ которыхъ описывается чинъ отъ святыхъ отцевъ, положенныхъ какъ принять еретиковъ, говорится: "Иже не крестится двъма перстома, яко и Христосъ, да будетъ проклятъ".

Во время Великаго Князя Василія Іоанновича, бывшій Даніилъ митрополитъ, учепикъ преподобнаго и премудраго Іосифа Волоколамскаго, составилъ цѣлый сборникъ изъ многихъ священныхъ Писаній. Въ этомъ Сборникъ, въ 4 словѣ "какъ креститься", приводитъ свидѣтельство св. Петра Дамаскина и блаженнаго Өедорита слѣдующимъ образомъ: "Сице благословите рукою и креститеся сами: тое священное знаменіе по старопечатнымъ книгамъ засвидѣтельствуется."

При этомъ же великомъ князѣ былъ преподобный и ученѣйшій Максимъ грекъ, присланный изъ Авонскихъ горъ, имѣвшій свидѣтельства отъ Вселенскихъ патріарховъ, въ своей книгѣ, 40-мъ словѣ, засвидѣтельствовалъ креститься по старопечатнымъ книгамъ.

Въ 1551 году былъ созванъ Всероссійскій соборъ архіереевъ, на которомъ предсѣдательствоваль митролитъ Макарій, отличавшійся святой жизнію и книжнымъ просвѣщеніемъ, составитель двѣнадцати великихъ Чети-Миней. Объ этомъ достопочтенномъ трудѣ съ особенной похвалой, отзывался премудрый Максимъ грекъ. Не менѣе святаго мужа Макарія отличались святостію своей жизни и другіе члены этого собора, напримѣръ: Өеодосій, архіепископъ Новгородскій, духовникъ преподобнаго Іосифа Волоколамскаго, Акакій, епископъ Тверской; изъ игуменовъ чудотворцевъ присутствовали: святый и блаженный Филиппъ, Гурій и Варсонофій. На этомъ соборѣ было множество святителей древняго благочестія: Петръ, Алексій, Кипріанъ, Фотій и Іоаннъ. Множество святыхъ, и теперь мощами

сіяющихъ, послѣ подтвердившихъ этотъ соборъ. И вотъ на этомъ соборѣ, называемомъ "Стоглавый" въ 31 главѣ излагается ученіе православное и между прочимъ говорится:

"Крестное знаменіе персты слагати, палецъ, да два послѣднихъ совокупивъ, тѣма креститися и благо-словити". Наконецъ и всѣмъ соборомъ подтверждено: "Аще кто двѣма персты не благословляетъ, яко же и Христосъ, ими не воображаетъ двѣма персты крестнаго знаменія, да будетъ проклятъ, святіи отцы рекоша".

Въ 1547 году, святый Филиппъ, митрополитъ Всероссійскій и митрополитъ Діонисій, соборнъ составили отвътъ посланнику папы Антонію Поссевину, въ которомъ, въ гл. 14 подтверждается тоже перстосложеніе для крестнаго знаменія и благословенія и приводится свидътелями древнихъ учителей святаго Петра Дамаскина и блаженнаго Өеодорита.

Въ царствованіе Феодора Іоанновича былъ рукоположенъ Цареградскимъ Вселенскимъ патріархомъ Іереміемъ, первый патріархъ Московскій Іовъ, который въ своемъ посланіи въ Грузинскую землю, повельваетъ знаменоваться двумя перстами, и въ своемъ старопечатномъ Потребникъ, этотъ же святьйшій патріархъ Іовъ, съ собственнымъ, на послъднихъ поляхъ, подписомъ: "Отъ сотворенія міра 7114, мъсяца декабря въ 12 день", хранящемся въ Патріаршей ризницъ, сказано: "Иже не крестится двъма персты, яко же и Христосъ, да будетъ проклятъ".

Преподобный Иринархъ, Ростовскій чудотворецъ, которому о нѣкоторыхъ тогдашнихъ случаяхъ Россійскаго Государства было отъ Бога откровеніе. Въ этихъ видѣніяхъ, помѣщенныхъ въ житіи его, (чудо 26-е) святитель крестилъ лице свое двумя перстами, съ молитвою Ісусовою.

Въ писанной книгъ, называемой "Сынъ Церкви"

1643 года, въ 65-й главѣ, по православному обычаю повелѣвается для крестнаго знаменія "слагать персты, палецъ съ двумя послѣдними, два же перста, указательный и средній, совокупити, тако знаменатися".

Святъйшій патріархъ Филаретъ и ревностнъйшій хранитель благочестія, рукоположенный Өеофаномъ, патріархомъ Іерусалимскимъ (См. въ "Кормчей" въ предисл. 2-й главъ), напечаталъ книгу, подъ названіемъ "Великій Катехизисъ" въ которой, въ 2-й гл. говорится: "Крестное знаменіе слагати персты, палецъ съ двумя послъдними, во образъ святой Троицы, а два совокупити во исповъданіе двою естеству во Христъ".

Въ его же печатномъ Потребникъ, гл. 79-я, въ чинопріятіи отъ еретиковъ сказано:

"Иже не крестится двъма перстома, да будетъ проклятъ."

"По повелѣнію Государя, во всѣхъ Псалтиряхъ, печатанныхъ до Іосифа патріарха, повелѣвается креститься и благословлять двумя первыми перстома, какъ выше сказано, которое и засвидѣтельствовано восточными святителями: Мелетіемъ, патріархомъ Антіохійскимъ, блаженнымъ, Өеодоритомъ и преподобнымъ Максимомъ грекомъ".

Потомъ того же Государя царскимъ повелѣніемъ и благословеніемъ Іосифа патріарха, напечатанная книга "Криница" высказывающая о перстномъ сложеніи выше упомянутымъ образомъ 1).

Въ древнегреческомъ харатейномъ Евангеліи, на лис. 19, въ заставницѣ воображень Спасъ съ благословляющею рукою двумя перстами <sup>2</sup>).

Въ древнеписанной книгъ малороссійскаго наръчія, подъ названіемъ "Мечъ духовный" собранной изъ священнаго Писанія Герасимомъ, мнихомъ обители Панто-

<sup>1)</sup> См. гл. 14, лис. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. въ импер. библ. Nr. 256.

кратовы (на Авонской горѣ), въ 15-й гл. о сложеніи двоеперстія, изложено следующее содержаніе:

"Знаменіе крестное учить насъ добрыми быти въ въръ и вызнавати темницу Христову. Ибо слученіемъ трехъ нальцевъ по малу, то есть великаго и малаго, и третьяго крайняго короткаго исповъдуется таинница Божественныхъ трехъ Упостасей, Отца и Сына и Святаго Духа, Единаго Бога въ Трехъ, протяженіемъ же двухъ пальцевъ, вышняго и средняго, показуется таинница Самаго Господа нашего Ісуса Христа, иже есть докончательный Богъ и совершенъ человъкъ нашего для спасенія".

Въ новопечатанной книгь, подъ названіемъ "Пчела" памятникъ древней русской словесности греческаго перевода, изданной 1857 года, Сентября 23 на стран. LXXXV (85) напечатано слово святаго Өеодорита "О знаменіи" (взятое изъ рукописи русской Пчелы, Московскаго главнаго Архива Министерства Иностранныхъ Дълъ, подъ Nr. 372, писанной въ послъднихъ годахъ

13-го въка слъдующимъ, образомъ:

"Сице благословите рукою, креститися сице: три
персты равны имъти, вкупъ по образу Святыя Троицы
Богъ Отецъ, Богъ Сынъ и Богъ Духъ Святый — не

Богъ Отецъ, Богъ Сынъ и въ Троицъ имянный раздъляется, и Божество Едино Отецъ не рожденъ, а Сынъ рождень и не создань, но исходить (сходятся) тріе во Единомъ Божествъ, едина сила, едина честь, единъ поклонъ отъ всея твари, отъ Ангелъ и человъкъ. Такъ тъмъ тремъ перстомъ указъ, а два перста имъти наклонена не распростерта тъмъ указъ такъ, то образуетъ два естества Божество и человъчество. Богъ по Божеству, а человъкъ по человъчеству. а въ обоимъ совершенъ, вышній же перстъ образуется Божество, а нижній челов'вчество, понеже сшедши отъ вышнихъ спасе нижняя: тоже согбение просто толкуется, при-

клони убо небеса, сниде нашего ради спасенія. Да тако достоитъ креститися и благословити тако святыми отцами указано и узаконено."

Въ древнеписанной книгъ подъ заглавіемъ "Домострой" писанной во время царствованія Іоанна Васильевича, въ которой слово блаженнаго Өеодорита приводится такъ;

"Како подобаетъ святительскому и священноиноческому и иноческому чину, и царемъ и княземъ и всъмъ христіанамъ поклонятися образу Спасову и Животворящему Кресту и Пресвятьй Богородиць и святымъ небеснымъ силамъ и всемъ святымъ и священнымъ сосудамъ и святымъ честнымъ мощамъ. Правая рука устроити первый крайній да два нижнихъ пальцы сомкнуты, ино святая Троица вообразится, средній перстъ съ другимъ прямо поставити мало наклоненъ, а другой повыше, а не распростерты, тъ преобразуютъ Божество и человъчество, тако перекрести лице свое: первое возложити руку на чело, потомъ на перси, тожъ на право плеще, тоже на лѣвое, и по существу воображенъ крестъ Христовъ; потомъ главно поклонитися до пояса; а великій поклонъ въ землю главою, а молитву и моленіе во устъхъ, а въ сердцы умиленіе и во всъхъ удъхъ сокрушение о гръсъхъ, а отъ очию слезы и отъ души воздыханіе: усты Бога славя, а умомъ и сердцемъ и дыханіемъ молитися о полезныхъ, рукою перекреститися, а тъломъ поклонися въ землю или до пояса. всегда то твори. А святительскому чину и священническому такожъ рукою перекрестити всякаго христіанина, требующа отъ нихъ благословенія о кресть Христовъ".

Въ книгъ "О правой въръ" іеромонаха Азарія, кіевской печати, въ полдесть, которую Іоакимъ патріархъ, въ книгъ своей "Щитъ въры" въ первой бесъдъ, въ грамотъ Гедеону митрополиту Кіевскому, и

въ бесъдъ второй, въ грамотъ Лазарю Барановичу, епископу, засвидътельствовалъ, какъ выше сказано.

Въ грамотъ Виленской печати 1505 года, которую Питиримъ епископъ Нижегородскій, въ своей книгъ "Пращицъ" въ 18 отвътъ на оборотъ лис. 64, засвидътельствовалъ слъдующимъ образомъ:

"Есть бо грамматика, напечатана въ Вильнъ 1505 года, а въ ней напечатано креститися двъма персты, указательнымъ и среднимъ, и другая книга о правой въръ и въ ней такожде."

Въ собраніи изложенія святыхъ Апостоль, печатанной въ 1618 году, печатно въ Угурцахъ то же самое говорится.

Въ книгъ Бълорусской печати, въ словъ "О образъхъ и о крестъ и о хвалъ Божіей." въ книгъ епископа Львовскаго Гедеона, печатанная въ 1604 году, въ словъ Максима грека "О крестномъ знаменіи." Въ книгъ Александра князя Полубенскаго 7092 г. слово святаго Өеодорита "О крестномъ знаменіи," во всъхъ этихъ бълорусскихъ книгахъ, засвидътельствовано двуперстное сложеніе для крестнаго знаменія и благословенія самымъ подробнымъ образомъ.

Изъ всѣхъ приведенныхъ нами мѣстъ церковноисторическихъ свидѣтельствъ, въ оправданіе двуперстія такимъ образомъ ясно видно, что всѣ старанія отрицателей его безсильны, и что ихъ доводы и доказательства, долженствующіе служить въ ихъ пользу, сколочены и сгруппированы изъ однѣхъ только софистическихъ мѣстъ, не имѣющихъ ни тѣни основной почвы, и какъ-бы ни усиливались эти отрицатели затмить предъ русскимъ народомъ истинныя аргументы двухперстнаго сложенія, они ни коимъ образомъ не могутъ ускользнуть отъ пытливаго взгляда практическаго изслѣдователя, желающаго открыть истину и, наоборотъ, этомуже пытливому взгяду рисуется неестественное положеніе нашихъ порицателей, которые стыдятся своего положенія и инстинктино стремятся къ свъту, увлекаясь общимъ потокомъ, но съ большимъ, однако, опасеніемъ, чтобы ръзкимъ своимъ противоръчіемъ не унизить себя предъ всеми и каждымъ. Конечно, такое положение не совстви завидно, а потому оно ведеть неръдко отчаянную борьбу съ окружающею ее старообрядческою средою, но старообрядцы имъютъ много дъльныхъ, здравыхъ и свътлыхъ понятій, много знанія и начитанности, хотя и воспитывались въ старой прадъдовской школь, тъмъ не менье исполнены неистощимыхъ юношескихъ силъ, вслъдствіе чего они во всякое время въ состояніи отразить отъ себя броженіе непримиримыхъ своихъ враговъ, и ждутъ только братскаго призыва, чтобы примкнуть къ общему движенію и сдълаться вполнъ достойными сынами своего отечества. Къ сожальнію, въ то время, когда старообрядцы стремятся всею душою къ дъятельности церковно-гражданской жизни, стараются смыть съ себя двухвъковое клеймо презранія и униженія, поднять свое человаческое достоинство изъ грязи и тины въковой клеветы имъ на каждомъ шагу загораживаютъ дорогу непреодолимыми препятствіями, и всякую міру Правительства, клонящуюся къ расширенію ихъ права, умышленно затмъваютъ и останавливаютъ на полдорогъ. Но несмотря на всв недостойные происки своихъ враговъ, старообрядцы съ безграничною радостію, и невыразимою благодарностью принимаютъ всякую хорошую въсть, основанную хотя-бы на одномъ слухъ и долетающую къ нимъ Богъ въсть откуда. Отъ старообрядцевъ не можеть ускользнуть также какъ хорошое такъ и дурное настроеніе нашей прессы; напр., недавно, съ разръшенія г. Оберъ-Прокурора, выпущена уже упомянутая нами брошюра г. Субботина, которая такъ усердно принялась за раскопку стараго, давно забытаго, хлама, стоившаго ихъ предкамъ столько гоненій и крови. Они съ ужасомъ видять, что всякая гниль всплываеть опять на поверхность ') и съ замираніемъ сердца слъдують за всьми фазами (видоизмъненіями) развитія въчно старого и къ несчастію — въчно новаго старообрядческаго вопроса....

Но, представленные здѣсь, многочисленные древнецерковные свидѣтели, въ защиту двоеперстія, необходимо возбудять въ сердцѣ читателя чувство справедливости и внушатъ ему произнести безпристрастный приговоръ, что старообрядцы — не виновны.

<sup>1)</sup> Какъ, напримеръ, чтобы опять отуманить Русское Общество, въ этой брошюре во всеуслышание проповедуется, что старообрядцы выдумали, неслыханныя въ Русской церкви, религіозныя ученія.

## ГЛАВА ІХ.

Доказательство честности и богоугодности древнихъ свидътелей двуперстнаго сложенія.

Патріотизмъ есть одно изъ важнъйшихъ и отличительнъйшихъ чувствъ въ характеръ человъка и это чувство, съ особенною ясностью, выдается въ настроеніи защитника какого-либо народа или общества. чувство бываеть законнымь только тогда, когда защитникъ правильно различаетъ, что хорошо и что дурно въ защищаемомъ имъ предметъ, держась перваго и отвергая послъднее, а не относится безразлично ко всему, свойственному этому предмету, считая его хорошимъ потому только, что онъ есть принадлежность его защиты. Понимая патріотизмъ именно въ такомъ смысль, мы до глубины души возмущаемся тъмъ, что защитники Никоновскихъ послъдователей, вотъ уже третье стольтіе, утверждають одно и то же заблужденіе своего родоначальника, патріарха Никона и, несмотря на очевидность его заблужденія и немыслимыхъ стремленій, они ни коимъ образомъ не хотятъ признать его ошибки и всъми недостойными мърами стараются замаскировать всв его, сердце раздирающія действія по отношенію къ старому обряду и старообрядцамъ, представляя все это, предъ Самодержавіемъ и русскимъ обществомъ, законнымъ основаніемъ св. апостольской церкви, которая, въ сущности, ни имфетъ ни тфни такого основанія. Теперь, когда старообрядческій вопрось уже серьезно выступилъ на путь равноправности, они совокупно со всей мощью и дикимъ фанатизмомъ стали рыться въ давно забытой тинъ, имья въ виду загрязнить ею каждое доброе намърение Правительства, встръчавшее ихъ на мъстъ ихъ вылазокъ противъ старообрядцевъ. Въ этой тинъ имъ раскрылась какая-то бездонная, но для нихъ очень вкусная брошюра 1881 г.: "О сущности и значеніи раскола въ Россіи" въ которой точь въ точь проводятся идеи Нерона и Діоклетіана, только съ нъкоторымъ видоизмъненіемъ, т. е. Неронъ и Діоклетіанъ прямо и безхитростно повельвали ръзать и жечь христіанъ, а здъсь въ этой брошюръ говорится: "принимать суровыя мъры противъ раскола, гнать и преслъдовать его — объ этомъ нътъ и ръчи — желательно только сохранить должную законность относительно раскола" (стран. 52). Немножко не по-русски и не по-Евангельски. Какую, должную быть сохраненны, законность подразумъваетъ эта брошюра? Само собою разумъется, что сохранение тъхъ старыхъ и уже давно забытыхъ законовъ, повелѣвающихъ истребить "раскольниковъ" огнемъ и мечемъ. Что наше заключение не ошибочно, мы сейчасъ докажемъ. На 10-й стр. брошюра, стариннаго покроя, говоритъ: "Въ Россіи раскольники не только не имъютъ права на получение такой же, какою пользуются иностранныя исповъданія, религіозной свободы, но подлежать еще, за отступление отъ православія, законной кар в? Какой же законной каръ подлежать старообрядцы? Конечно, той, какую понимаеть сумволь этой брошюры, т. е. жельзомъ и огнемъ. За что же такое немилосердное наказаніе? "За то", говорить брошюра, "что раскольники отступили отъ православія, отділилсь отъ

православной церкви, вымысливъ свои, дотолъ неслыханныя, религіозныя ученія". Воть видите за что! Но кто вымыслиль новыя, дотоль неслыханныя, религіозныя ученія въ предъидущихъ главахъ читатели достаточно видъли, настоящая же глава еще очевиднъе покажеть эту выдуманную на старообрядцевь ложь. Мы уже видъли, что отрицатели двуперстія, не видя никакой возможности выпутаться изъ лабиринта своихъ коловратностей, не видя никакой возможности фактически и исторически отрицать этого неотвязнаго обличителя двуперстія, въ этомъ отчаянномъ своемъ положеніи вздумали порочить и топтать въ грязь незабвенной памяти передовыхъ людей, передавшихъ намъ двуперстіе. Вследствіе чего на насъ лежить священный долгь защищать этихъ великихъ мужей православной жизни отъ возводимыхъ на нихъ оскорбленій и клеветы.

Въ приведенныхъ нами выше цитатахъ изъ новониконовскихъ книгъ, отрицатели двуперстія говорять: "Өеодорить, но аще и Кирь-града, то сего писанія словенскимъ діалектомъ не имамы здъ, иже аще гдъ и суть и не вся пріемлется отъ церкве, понеже много въ нихъ клеветъ было на поборника Кирилла Александрійскаго и на святой третій соборъ, иже во Ефесъ, и на православную въру, злочестивому Несторію помогая". Эту возводимую на блаженнаго Өеодорита неправду, мы обличимъ слъдующими данными: блаженный Өеодорить, бывшій величайшимь защитникомь православія, въ одно время, действительно, стоялъ въ близкихъ отношеніяхъ съ Несторіемъ и во враждебномъ отношеніи къ Кириллу Александрійскому; но что эта вражда Өеодорита съ Кирилломъ кончилась совершеннымъ миромъ, объ этомъ мы читаемъ въ "Исторіи вселенскихъ соборовъ" (выпускъ 2-й, 1876года, стран. 113), слъдующее:

"Такимъ образомъ", говорится тамъ, "склонность

Өеодорита къ Несторіанству, его борьба съ Кирилломъ, противленіе его собору III вселенскому и авторитетный отзывь о немь Кирилла — давали сильное оружіе порицателямъ Өеодорита и въ споръ о трехъ главахъ (противъ Кирилла), но, съ другой стороны, не безъ оружія въ рукахъ, оставались въ борьбъ съ противниками Өеодорита и защитники его чести и памяти, Өеодорита съ полнымъ правомъ можно было отстаивать, какъ мужа, послужившаго благу церкви и какъ приверженца православія. Өеодорить не остался навсегда слепымъ приверженцемъ Несторія. Когда характеръ дъятельности и ученіи Кириллова выяснился для него — онъ пересталъ враждебно относиться къ нему и III Вселенскому Собору и возсоединился съ вселенскою церковью. Когда начало развиваться монофезитство, онъ сдълался первою жертвою происковъ монофезитовъ, сдълался исповъдникомъ за православіе, ибо соборъ разбойничій 449 года лишиль Өеодорита епископскаго сана и императоръ Өеодосій II сослаль его въ ссылку".

Изъ этихъ словъ ясно видно, что хотя блаженный Өеодоритъ одновременно и ошибался во взглядахъ своихъ на нъкоторые пункты православія, но эти ошибки, которыя онъ исправилъ, не могли отнять отъ него его достоинства, его чести, его авторитета.

Потомъ на стран. 3-ей, этой-же исторіи, сказано: "Блаженный Өеодоритъ, въ 447 г., издаетъ сочиненіе, въ которомъ ведетъ рѣшительную борьбу съ воззрѣніями, родственными тѣмъ воззрѣніямъ, которыя осуждалъ еще Кириллъ". На стр. 4-й сказано: "Ложнымъ мыслямъ о Лицѣ Ісуса Христа, противъ которыхъ боролись Кириллъ и Өеодоритъ, и которыя были совершенно отличны отъ несторіанства, не суждено было остаться въ скрытности и неизвѣстности".

Отсюда следуеть, что святый Өеодорить быль въ полномъ согласіи съ святымъ Кирилломъ, хотя прежде имълъ противъ него нъкоторые предразсудки, но до самой кончины своей онъ остался въ дружелюбныхъ отношеніяхъ съ Кирилломъ.

Но не смотря на всѣ эти подтвержденія церковной исторіи въ томъ, что блаженный Өеодоритъ былъ дѣйствительный защитникъ православія, за что и получилъ мученическій вѣнецъ, враги двуперстія пустились въ открытый посодъ на этого великаго мужа и рѣшились сказать вотъ что:

"Не раскольникъ ли убо оный, неизвъстный Өеодоритъ, и не еретикъ ли сей сущій раскольникъ и еретикъ, понеже оное его писаніе учаше креститися двъма персты... По истинъ оный, неизвъстный, сиръчь утаенный нъкоторый Өеодоритъ раскольникъ и сущій еретикъ". Въ другомъ мъстъ сказано:

"Изъ самаго начала ереси своея всегда раскольники пудятся отъ Өеодорита, показати свое сложеніе перстовъ, яко видъти возможно во псалтиряхъ печатныхъ, въ катехизисъ большемъ и прочихъ не показуютъ раскольщики о Өеодоритъ, есть ли онъ въ числъ святыхъ или ни, обаче первое отъ него, аще и весьма ложная, своего двуперстнаго сложенія свидътельство производили и тъмъ книги Россійскія наполнили, отнюдь не въдуще о его святости иже откуда бъ и коего града епископъ, чернецъ или бълецъ".

Не хочется върить, чтобы подобныя ужасныя фразы могли вытекать изъ устъ людей, стоящихъ на высшихъ Іерархическихъ лъствицахъ и обязанныхъ научать своихъ насомыхъ творить и говорить правду, между тъмъ, мы должны върить, ибо онъ слишкомъ ръзко выдаются въ упомянутыхъ новопечатныхъ книгахъ. Но, благодаря силъ воспитанія и гуманному времени прошедшаго и настоящаго царствованій, мы, по крайней мъръ, имъемъ возможность раскрыть предъ всъмъ свътомъ этотъ хитрый образъ дъйствій порица-

телей старообрядцевъ и святыхъ свидътелей стараго обряда. И для того, чтобы обличить злохуленіе на блаженнаго Өеодорита и доказать честное его происхожденіе и кто онъ таковъ былъ, мы въ краткихъ чертахъ приведемъ доказательства изъ достойной древнецерковной исторіи, которая говорить объ немъ:

"Блаженный Өеодорить принадлежить къ числу знаменитъйшихъ учителей церкви 5-го въка. Онъ родился въ Антіохіи въ 387 г. и происходиль изъ семейства благороднаго, богатого и благочестиваго. Мать съ колыбели посвятила его на служение Богу. Согласно этимъ обътомъ благочестивой матери, Өеодоритъ воспитывался въ одномъ монастыръ, находившемся въ трехъ миляхъ отъ Апамеи и въ 65-ти отъ Антіохіи; потомъ, лишившись родителей, раздалъ бъднымъ оставленное ему значительное богатство и въ томъ-же монастыръ вступилъ на степень чтеца. Здъсь проходилъ онъ служение и вмъстъ дополнилъ свое воспитание изученіемъ еврейскаго языка до 423 года, а въ этомъ году взять быль отсюда противь воли и рукоположень во епископа Кирскаго" 1).

Здъсь имъемъ краткое, но ясное понятіе о мъстъ рожденія, о происхожденіи и званіи Өеодорита. Но не смотря на такую ясность, наши противники стараются наводить на всъхъ мракъ, что будто-бы ничего никому неизвъстно — кто такой быль блаженный Өеодоритъ и, конечно, это говорилось съ цълью, чтобы парализовать его свидътельство о двуперстномъ сложеніи. Потомъ исторія это далье говоритъ: "Епископія эта завідовала 8-ю стами церквей.... и, со стороны Епископа, требовалась неослабная дъятельность — частью потому, что ея жители несли тяжкое бремя бъдности, а еще болье потому, что нигдъ не было такого множест-

<sup>1)</sup> См. Церк. Истор. Өеодорита, епископа Кирскато 1852 стран. 1-я.

ва, какъ въ Кирскомъ Округъ, различныхъ еретическихъ обществъ. Өеодоритъ ревностно подвизался противъ того и другаго зла. Въ пользу внъшняго благостоянія своей паствы, онъ открыль источники церковныхъ доходовъ, построилъ несколько портиковъ для народныхъ сходковъ и два большихъ моста чрезъ ръку, возобновиль общественныя бани, устроиль вь городъ водопроводы и просилъ Правительницу имперіи Пульхерію объ освобожденіи тамошнихъ жителей отъ нъкоторыхъ отяготительныхъ налоговъ. А для утвержденія и распространенія православія — онъ неукоснительно проповъдывалъ чистое ученіе въры и пастырскими своими наставленіями привлекъ въ нъдра церкви болъе десяти тысячь маркіонитовь, целыя населенія евноміанъ и аріанъ, такъ что въ его епархіи еретиковъ, наконецъ, и не осталось. Все это совершилъ Өеодоритъ не только не безъ труда, но и съ опасностью жизни, ибо случалось, что еретики, противоборствуя его ревности, злобно преслъдовали его и бросали въ него каменьями. Но служение Өеодорита не ограничивалось одною пастырскою и учительскою его дъятельностію. По высокому своему значенію среди тогдашнихъ світильниковъ православія, онъ долженъ быль также участвовать во всеобщемъ съ ними соборномъ управленіи церковью и вмъстъ съ прочими блюстителями въры обличать ложныя, возникавшія тогда, ереси" 1).

Вотъ мы, исторически върно, доказали извъстность происхожденія Өеодорита и его любовь къ православію и ближнему, между тъмъ духовная, въ Русской церкви, власть уже слишкомъ два въка насилуеть народную совъсть, затмъваетъ святую истину съ цълью обезчестить святую церковь, лишить ея священныхъ обрядностей и въ такомъ несвойственномъ священноначаль-

<sup>1)</sup> См. тамъ же, стран. 45.

никамъ настроеніи духа, они пустились со всею прытью позорить и обезславливать мужей, авторитеть которыхъ вселенская церковь приняла за несомнънную истину. Что можно было подумать, при такомъ оборотъ ръчи, на блаженнаго Өеодорита, если бы мы не были знакомы съ діалектическими пріемами нашихъ порицателей и ихъ сторонниковъ? Но доказательства о достоинствъ святаго Өеодорита мы не совсъмъ кончили. Намъ необходимо еще показать читателю неутомимую церковно-литературную дъятельность блаженнаго Өеодорита и тогда совершенно выяснится, какъ пастыри Русской церкви неразумно и непохвально ръшились разрушить единство мира и любви, ломая, уже освященный въками обрядъ, единственно для того, чтобы на мъсто его поставить новый, чуждый Русской церкви, хотя бы и Никоновскій, но совершенно не древній.

"Итакъ" говоритъ исторія: "блаженный Өеодоритъ оставиль послъ себя много сочиненій отличавшихся самою христіанскою назидательностью, чистотою ученія и богатствомъ разнообразныхъ историческихъ свъдъній.

- 1. Вопросы на Осьмикнижіе, т. е. на пять книгь Моисея, на книги Іисуса, Судей и Рубь. За ними следують вопросы на книги Царствъ и Паралипоменонъ. Это выборъ и объяснение некоторыхъ трудныхъ местъ, встречающихся въ означенныхъ священныхъ книгахъ.
- 2. Толкованіе на всѣ псалмы, на Пѣснь пѣсней, на пророчества Исаіи, Іереміи, Іезокіиля и Даніила, на двѣнадцать малыхъ пророковъ и на всѣ посланія Апостола Павла.
- 3. Боголюбецъ или исторія благочестивой жизни книга, содержащая въ себъ жизнеописаніе современныхъ Өеодориту тридцати пустынниковъ, творившихъ много чудесь силою крестнаго знаменія, святой воды и благословеннаго елея.

- 4. Рѣчь о любви, написанная Өеодоритомъ въ связи съ сочиненіемъ предъидущимъ и направленная къ тому, чтобы представленными въ Боголюбцѣ примѣрами постоянства и терпѣнія укрѣпить души людей, подвергающихся гоненіямъ.
- 5. Посланіе разнымъ лицамъ, которыхъ число простирается до ста сорока семи.
- 6. Басни еретиковъ или исторія ересей, изложенная въ пяти книгахъ. Въ первой изъ нихъ Өеодоритъ разсматриваетъ ереси, принимавшія два начала и доказывающія, что воплощеніе Бога было только кажущееся; во второй говоритъ о тѣхъ, которые признавали Христа простымъ человъкомъ; въ третьей, кромъ многихъ, разбираетъ заблужденія монтонистовъ и новаціанъ; въ четвертой показываетъ изслъдованіе ересей новъйшихъ отъ аріевой до несторіевой, а въ пятой излагаеть ученіе православной церкви, какъ словообличеніе всѣхъ вообще еретиковъ.
- 7. Хронистъ или Полифоремъ (т. е. Собиратель или Разновидный) сочиненіе, состоявшее изъ трехъ разгоровъ и писанное противъ евтихіанъ. Өеодоритъ далъ ему такое заглавіе потому, что обличаемая въ немъ ересь была смѣсью заблужденій Маркіона, Валента, Аполлинарія и Арія. Сверхъ того, первый разговоръ назвалъ онъ неизмѣннымъ, поколику въ немъ доказывается, что Слово, ставъ плотію, не измѣнилось; второй не смѣшаннымъ, поколику въ немъ утверждается, что въ Ісусѣ Христѣ природа Божественная и природа человѣческая существенно различны; третій нестрадающимъ, поколику въ немъ обясияется что Божество, по существу своему, страдать не можетъ. Въ концѣ этого сочинія тѣ же самыя положенія доказываются посредствомъ силлогизмовъ.
- 8. Десять бестать о Промыслт одно изъ православнтыщихъ произведений древняго христіанскаго ви-

тійства. Эта книга показываеть что Өеодорить имѣль обширныя познанія въ философіи, обладаль богатствомъ высокихъ мыслей, умѣлъ излагать ихъ послѣдовательно и украшать свою рѣчь живымъ выраженіемъ, изящнымъ и чистымъ слогомъ.

- 9. Обличение двънадцати анавематствъ Кирилла, сочинение, написанное по поручению Антіо-хійскаго епископа Іоанна, бывшее плодомъ недоразумъній относительно новаго вопроса, возникшаго тогда въ церкви и сдълавшаго причиною многолътныхъ страданій Өеодорита.
- 10. О врачевствъ эллинскихъ предразсудковъ, сочинение. состоящее изъ двънадцати ръчей, содержащихъ въ себъ превосходную апологію нашей въры противъ идолопоклонниковъ. Въ немъ заключено весьма много любопытныхъ сказаній о богословіи древнихъ язычниковъ, о нечестіи ихъ философовъ и о порокахъ, которыми они унижали свою науку. Въ немъ доказывается также, что почитаніе, какое христіане воздаютъ святымъ, существенно отличается отъ почитанія, воздаваемаго идоламъ и что мученники, взятые на небо, въ нъкоторомъ смыслъ, суть наши ходатаи предъ Богомъ и врачи нашихъ душъ и тълъ.
- 11. Церковная исторія Өеодорита, епископа Кирскаго ').

Изъ этаго краткаго историческаго очерка великихъ трудовъ блаженнаго Өеодорита, оказавшихъ неоцѣненныя услуги православію и ближнему, можно судитъ, на сколько способны были сторонники Никоновской реформы передать ложное понятіе о людяхъ, которые заслужили честь и похвалу отъ всей православной церккви рѣшились затмить правду формулой оффиціальной

<sup>1)</sup> Примѣчаніе. Кромѣ этихъ сочиненій, Өеодорить написаль много и другихъ которыя до насъ не дошли, таковы: Пептологь, книга о дѣвствѣ, книга противъ Іудеевъ и проч. См. там. стран. 8, 9, 10 и 11.

неправды, ръшились изрыгать, что блаженный Өеодорить быль "какой-то неизвъстный человъкъ, о которомъ никто не зналъ — "еретикъ, раскольникъ." Видъти, какимъ способомъ ведется защита новаго обрядства и какими нечистыми побужденіями, цълые въка ведется подобная пропаганда. И не смотря на нелъпость этой пропаганды, въ такой продолжительный періодъ времени, русская публика читала и върила въ каждую ея фразу, благоговъла предъ каждой ея буквой и никто изъ многочисленныхъ читателей не потрудился изследовать, такъ сказать, очевидную ложь а напротивъ ея принимали за дъйствительность. Но подъ благотворнымъ въяніемъ духа свободы съ трона Александра III, намъ удалось во всеуслышание раскрыть эту ложь и обмань, которые целые века топтали въ грязь милліоны согражданъ русскаго народонаселенія. Мы очень хорошо знаемъ, что наше раскрытіе будеть не въ мочь и не въ терпежь нашимъ порицателямъ. Но — что дълать? Сила истины насъ къ этому вынуждаеть, темъ более, что пришла уже та пора, когда правда должна всплыть на самую поверхность.

Далъе, наши преосвященные владыки и ихъ сотрудники, говорять: "Өеодоритовы всь, кои находятся, сочиненія, мы изслъдовали, но ничего надлежащаго къ предложенному вопросу сыскать не могли". Это уже ни на что не похоже! Произнесеніе такой фразы, разумьется.... Читатель!, зачъмъ весь этотъ споръ съ Өеодоритомъ? Зачъмъ всь, возводимыя на него злохуленія, какъ не затымъ, что именно, въ его сочиненіяхъ, прямо указывается на сложеніе двухъ перстовъ для крестнаго знаменіи и благословенія. Да сами они порицатели и приводятъ слова изъ Өеодорита. "Обаче первое отъ него, аще и весьма ложное, своего двуперстнаго сложенія свидътельство производили". Понимаемъ, конечно, что

in lup

этотъ оборотъ діалектики разсчитанъ на тупость читателя и въ добавокъ на то, что никто не осмълится провърить эту діалектику, а если бы кто и ръшился на такую провърку, то "наше, дескать, велевластіе ноступить съ нимъ по закону". Потомъ ниже продолжается:

"Не мало читали мы греческихъ книгъ, какъ рукописныхъ древнъйшихъ и новъйшихъ, такъ и печатанныхъ въ разныя времена и въ разныхъ мъстахъ. Предъ
Богомъ же исповъдуемъ, что нигдъ не обръли мы чтобы креститися и благословлять двумя перстами" и т. д.
Ахъ, Боже мой! Какая скорбъ объемлетъ насъ, слыша
изъ устъ нашихъ пастырей такую жалкую предъ Богомъ исповъдь. Какой это христіанинъ, который лжетъ
на исповъды предъ своимъ духовникомъ? Какой же это
пастырь, который лжетъ предъ всею церковью и предъ
Всевъдущимъ Богомъ? Нужно ли намъ повторить сказанное о двуперстномъ сложеніи? Думаемъ, что читатель извинитъ насъ, если мы этого не сдълаемъ.

Что же касается до того что Өеодорить, дъйстви- от нестельно, быль святой мужь, мы уже видъли, но для от нестельно, быль свять, мы еще приведемъ нъсколько историческихъ фактовъ.

Преподобный Никонъ, Черной горы, въ своей книгъ, въ словъ 45-мъ, восхваляетъ свидътельство Өеодорита такъ: "Блаженный Өеодоритъ, епископъ Кирскій, въ боголюбезномъ своемъ писаніи глаголетъ…" и проч. Матеей Іерусалимскій, Правилотолкователь и Нилъ

Матоей Іерусалимскій, Правилотолкователь и Нилъ Кавасилла, Оессалоникійскій митрополить, во многихъ мъстахъ своихъ писаній Оеодорита блаженнымъ называетъ.

Пренодобный Максимъ Грекъ, въ предисловіи своего переводнаго Псалтыря, говоритъ:

"Өеодорить, многоученъйшій и доброучительнъй-

Digitized by Google

шій, епископъ бъ Киръ-града... бесъда же его еллинска есть зъло преяснъйшая и благодати и премудрости исполнена".

Въ новой, послѣ Никона изданной, книгѣ: "о обливательномъ крещеніи" въ 4 гл., лис. 17-й, также и въ новопереводной книгѣ святаго священномученика Игнатія Богоносца, епископа Антіохійскаго, переведенной Амвросіемъ, архіепископомъ Московскимъ, на 4 лист. на обор., Өеодорита "блаженнымъ" называютъ, что и засвидѣтельствовалъ самъ Россійскій Сунодъ. Въ книгѣ, называемой "Жезлъ", въ 1-й части, листъ 48, на обор. "блаженнымъ" его называютъ.

Изъ сказаннаго здѣсь историческаго очерка, о высокихъ достоинствахъ блаженнаго Өеодорита, ясно, что осуждение этого геніальнаго мужа нашими церковными администраторами есть одна изъ непростительныхъ погрѣшностей тѣхъ, которые преслѣдовали одну цѣль — потоптать ногами свято-отеческія преданія, загрязнить старообрядцевъ, убить въ церкви духъ жизни, наложить запретъ на здравый смыслъ и совѣсть народную, отнять у народа справедливую привязанность его къ священной древности и, наконецъ, обмануть Русскихъ Монарховъ а вмѣстѣ съ ними и всю Россію.

Указавъ достовърность свидътельства о двухперстномъ сложении блаженнаго Өеодорита, его честность, премудрость, трудолюбіе и святость, чъмъ ръзко обличается возводимая на этого святаго мужа клевета, мы переходимъ къ другому, не менъе достовърному, свидътельству Петра Дамаскина, котораго апелогеты русской церкви ръшились не менъе порочить и злословить. Въ выше приведенныхъ нами цитатахъ въ предъидущей главъ, порицатели его говорятъ:

"Древне-греческій писатель, евятый Петръ Дамаскинъ, мало кому отъ мужей ученыхъ знаемъ есть, и невъдомо котораго въка жилъ и коего града, и родителей, и страны бъ. Невъдомо како раскольникомъ въ Петромъ Дамаскиномъ нарицаютъ и свидътельство своего суевърія, о перстномъ сложеніи, приводятъ".

Въ другомъ мъстъ говорится: "Впрочемъ, надлежить въдати, что Петръ Дамаскинь быль простой монахъ, человъкъ послъднихъ въковъ... (писалъ свои сочиненія въ 1057 году). Почему, хотя бы открыто сказаль Петрь Дамаскинь, что двумя перстами должно креститься, но свидътельство его ничего незначущимъ быть бы могло, — возражающей вселенской православной церкви". Удивляемся на такіе смешные и, притомъ, явно ложные термины оффиціальныхъ архипастырей. Древняя церковь ополчалась противъ ереси и еретиковъ, а стоятели никоновской обрядности — противъ кого? Противу православнаго и върнаго завъту святителей древняго обряда и преданій своей церкви. Думали-ли эти хулители древнихъ учителей православной церкви, что ихъ изворотливое словоизвержение когдалибо следается очевидныме всеме и каждому? Конечно, нътъ. Они постоянно праздновали свой успъхъ, въ полной надеждь, что никогда никому не придеть въ голову изследовать, анализировать и проверять ихъ вопіющію клевету. Но, къ счастію, эта надежда имъ измънила и вотъ мы теперь не боимся сказать правду — кто таковъ былъ Петръ Дамаскинъ.

Древне-святая Россіская церковь всегда почитала святаго Петра Дамаскина святымъ учителемъ, какъ то въ древне-писанной книгь, подъ названіемъ: "О постничествъ", излагается въ свидътельствъ его "О двуперстномъ сложеніи", во испов'яданіе двухъ естествъ, съ признаніемъ его "святымъ".

Въ Макарьевской Минеи-Четіи и въ Соборникъ Даніила, митрополита Московскаго и въ соборномъ отвътъ Діонисія, митрополита Московскаго къ посланнику receipeda raciona a cura stra

папы, приводится свидътельство Петра Дамаскина о двуперстномъ сложеніи и не иначе, какъ святымъ, его называютъ. Кромъ древне-русской церкви, прославляющей Петра Дамаскина святымъ, и нынъшней, какъ русской такъ и восточной церкви, нъкоторые засвидътельствовали его ученіе о двуперстномъ сложеніи, нъкоторые же самаго преподобнаго этого отца святымъ учителемъ, епископомъ и мученикомъ восхваляютъ.

Укажемъ, вопервыхъ, какъ поминаетъ его восточная церковь.

Въ одной греческой книгъ, называемой "Падаліонъ" (Кормчая), печатанной въ 1800 году, въ толкованіи 91 правила святаго Василія Великаго, на листъ 447, во второмъ примъчаніи приводится свидътельство Петра Дамаскина стъдующимъ образомъ;

"Знаменіе честнаго креста древніе христіане другимъ образомъ рукою изображали, т. е. самыми двумя перстами, указательнымъ и среднимъ, какъ глаголетъ преподобный Петръ Дамаскинъ въ книгѣ, именуемой "Добротолюбіе" на лисѣ 642, гдѣ онъ пишетъ такъ: "Едина рука значитъ одну Упостась Христову, а два перста показуютъ два естества Христова. Но теперь содержащійся есть обычай нынѣшнихъ христіанъ соединять два рѣченные перста руки вмѣстѣ съ великимъ пальцемъ и треми сими, которые означаютъ святую Троицу, изобразовать на себѣ крестъ".

Эта новопечатная греческая книга прямо указываеть на св. Петра Дамаскина, что онъ училь о двуперстномъ сложеніи; потомъ она говоритъ, что нынъшніе христіане приняли обычай креститься тремя перстами, изъ чего ясно слъдуетъ, что эта греческая книга подтверждаетъ несомънную истину, что древніе христіане, для крестнаго знаменія, употребляли двухперстное сложеніе, а нынъшніе христіане, говорить эта книга, приняли обычай креститься тремя перстами. Нужно ли

еще лучшаго обличителя троеперстія, какъ эта книга? И не указывается ли здѣсь прямо, что старообрядцы правы, придерживаясь двуперстія? А не смотря на этого очевиднаго обличителя, наши публицисты дерзають теперь, въ наши дни, провозглашать такую безсмыслицу, что старообрядцы выдумали новыя неслыханныя религіозныя ученія, отступили отъ православія, — когда же явился на востокѣ этотъ новый обычай троеперстія — намъ не говорять. Но въ концѣ книги, въ общемъ заключеніи, мы укажемъ подробно на это новое явленіе. Винимся предъ читателемъ — мы сдѣлали маленькое уклоненіе отъ защиты святаго мужа Петра Дамаскина — обратимся же къ нему.

Въ одной книгъ, подъ названіемъ "Добротолюбіе", печатанной въ царствование императрицы Екатарины II, и второй разъ печатанной при императоръ Николаъ Павловичь, въ предисловіи 3-й части, о Петрь Дамаскинъ говорится такъ: "Преподобный отецъ нашъ Петръ, нареченный епископъ Дамаска бъ, въ царствование Константина Копронима, въ лето 775... Поелику трудолюбивъ бъ, яко день и нощь поучался въ законъ Господни и медоточными упояемъ бывъ струями, явися, по истинив, древо по псалмонввцу высокое и небесное, при самъхъ исходищахъ водъ Духа насажденное; обаче то, во едино время, дастъ плодъ свой, а сіе не тако, но во всякое время не оскудно и не вреднъ присноцвътуще пребывая, духовные плоды произрасти, добры виду и сладки вкусу, боговидны обонянію и всякаго чувства тъла и души питающія, точащимся отъ шихъ безсмертнымъ и благовоннымъ сладостямъ. Многія бо въ житіи и великими подвижническими своими трудами плоды принесе, множайшія же и большія въ смерти, воспріявый мученичествомъ вінецъ, обличающъ бо зломысленную аравійскую и манихейскую ересь, отъ Уамида, сына аравійскаго, на Аравію заточается идъ же глаголяй и священнодъйствуяй — скончася".

Въ этомъ историческомъ памятникъ мы никакихъ признаковъ не видимъ, которые, хотя бы косвенно, соглашались съ теми крайностями, до которыхъ дошли порицатели св. Петра Дамаскина, напротивъ здесь прямо, хотя коротко, но точно, указывается, кто такой онь быль, гдв жиль, при какомъ царв, въ которомъ году и какія онъ имълъ достойныя и возвышенныя качества и какъ энергично онъ трудился въ пользу православія, за что и получиль візнець мученика. А, между тъмъ, находятся такіе люди, которые съ особеннымъ рвеніемъ стремятся отвести наши глаза отъ дъйствительности, показывая намъ факты съ изнанки и толкують, что "св. Петрь Дамаскинь, мало кому оть мужей ученыхъ знаемъ есть и не въдомо — котораго въка жиль... " Потомъ намъ разсказывають, что "Петръ Дамаскинъ быль простой монахъ, человъкъ послъднихъ въковъ".

Странно слышать! По логикъ Никоновскихъ мудрецовъ, будто простой, кромъ епископа, монахъ не можетъ быть представителемъ христіанской правственности, не можетъ быть святымъ!?.. Но если мы бросимъ бъглый взглядъ на исторію, то она намъ покажетъ совершенно противное логикъ хулителей блаженнаго Петра Дамаскина. Исторія намъ говоритъ, что:

"Максимъ Исповъдникъ и мученикъ, за ученіе о двухъ воляхъ во Христъ, сначала занималъ высокую государственную должность императорскаго секретаря и за свои таланты и познанія высоко цънился императоромъ Иракліемъ. Впослъдствіи онъ сдълался монахомъ и былъ игуменомъ въ одномъ Константинопольскомъ монастыръ. Когда появилось монофелитство, Максимъ Исповъдникъ покинулъ зараженный лжеученіемъ Константинополь и жилъ частію въ Африкъ, частію въ

Римъ, ревностно подкръпляя православныхъ своими богословскими познаніями и твердостію своихъ убъжденій. Пребываніе его въ Африкъ было особенно плодотворно для православія. Самые епископы африканскіе охотно поставляли себя въ число ученниковъ Максима, не смотря на то, что онь быль простый монахъ. Его жизнеописатель говорить: "Разсуждая съ африканскими еписконами, онь утверждаль ихъ въ въръ, наставлялъ и вразумлялъ, потому что хотя они и превышали его саномъ, но мудростью были гораздо ниже его  $^{\alpha-1}$ ). Мы привели этоть историческій очеркъ для того, чтобы каждый, не посвященный вы исторію, могь видъть насколько наши противники способны выставить на показъ какую нибудь выдуманную черноту, лишь бы ею запятнать бълое. Если Максимъ Исповъдникъ, бывши простымъ монахомъ удостоился быть такимъ великимъ учителемъ православія и даже самихъ епископовъ, --- то почему же такое Божіе дарованіе нельзя допустить и у Петра Дамаскина, бывшаго будто бы тоже простымъ монахомъ? Нельзя, говорять намъ. Почему же нельзя? Видите, почему — потому что онъ училь о двуперстномъ сложеніи. Но св. Дамаскинь вовсе не простой монахъ, ибо читатель видъль уже, что исторія положительно говорить, что "онь быль епископъ Дамаска" въ 775 г. Однако порицателямъ, во чтобы то ни стало, хочется утопить предъ русскимъ народомъ святость и свидътельство этого учителя и мученика церкви Христовой и воть ужь не зная къчему придраться, говорять, что онъ былъ "человъкъ послъднихъ въковъ". Что это за певмъстимая въ ушахъ фраза: "человъкъ послъднихъ Развъ 1057 годь, какъ утверждають поривъковъ?" цатели, причисляется къ последнимъ векамъ? Разве въ 1057 году нельзя было сдълаться святымъ? Разумно ли

<sup>1)</sup> См. Ист. Вселенск, Собор., выпускъ 2-ой, стран. 180-я 1876 года.

и справедливо ли употреблять такіе діалектическіе пріемы людямъ, претендующимъ на святость и непогръшимость святой Апостольской церкви?

Наконецъ достоинство и святость Петра Дамаскина, мы еще подкръпимъ словами одного изъ государственныхъ сановниковъ нашего времени, Т. И. Филиппова, который, относительно произнесенныхъ клятвъ 1656 г. на двухъ-перстное сложеніе патріархомъ антіохійскимъ говоритъ слъдующее:

"Что долженъ быль испытывать человѣкъ, который и въ ту пору зналъ, какъ знаемъ мы теперь, что двуперстное сложеніе есть знаменіе вполнѣ православное... и въ присутствіи котораго произносится торжественно, въ слухъ всей церкви проклятіе 1656 г., повторенное потомъ отцами собора 1666 и 1667 гг.?... И что онъ долженъ былъ подумать о дѣйствіи патріарха церкви антіохійской, который такъ настоятельно утверждалъ, что тръеперстное сложеніе въ этой церкви содержится отъ временъ апостольскихъ, если ему было также, какъ намъ теперь, извѣстно, что по свидѣтельству преподобнаго Петра Дамаскина, жившаго въ VIII вѣкъ, въ этой церковной области употреблялось сложеніе двуперстное, коимъ такъ же, какъ и въ Москвъ, вѣрные изображали исповѣданіе двухъ естествъ во Ісусѣ Христъ?"

На возраженія, что св. Петръ Дамаскинъ будто бы жилъ не въ восьмомъ а въ двънатцатомъ въкъ г. Филипповъ отвъчаетъ слъдующее:

"Во всъхъ изданныхъ въ Россіи переводахъ "Добротолюбія", начиная отъ изданія 1793 года и кончая изданіемъ Св. Синода 1880 года, встръчаемъ: "Преподебный отецъ нашъ Петръ, нареченный епископъ Дамаска, бъ въ царствованіе Константина Копронима въ лъто 755".

А на то, что порицатели стараго обряда утверждають, что Петръ Дамаскинь будто бы быль простой монахъ и не былъ святымъ, г. Филипповъ возражаетъ такъ:

"Какъ же помирить это съ свидътельствомъ греческаго Синаксарника и древняго славянскаго мъсяцеслова, который числить св. Петра Дамаскина въ ликъ святыхъ и празднованіе памяти его относять къ 9 февраля?"

"Какъ помирить это съ темъ", говорить далее г. Филипповъ, "что цълая часть Добротолюбія, коимъ поучаются внутренному духовному дъянію повсюду сущія православныя иноческія обители, начиная съ обителей св. горы Авонской, состоить изъ твореній св. Петра Дамаскина?"

"Какъ помирить это съ темъ", продолжаетъ г. Филиповъ, "что въ 1847 г. напечатаны Оптинскимъ подвижникомъ А. Ю., подъ следующимъ заглавіемъ: "Творенія предподобнаго и богоноснаго отца нашего священномученика Петра Дамаскина?

"Какъ помирить это съ тъмъ", говоритъ Т. И., "что преосвященный Филаретъ черниговскій даль его имени мъсто въ своемъ: "Историческомъ учении объ отцахъ церкви?""

"Какъ помирить съ тъмъ", наконець продолжаетъ г. Филипповъ, "что читаемъ мы о св. Петръ въ предисловіи къ его венеціанскому изданію:

"Еще гораздо большіе и по превосходству величайшіе илоды принесеть онъ намъ по смерти, оставивъ, какъ отеческое и неотъемлемое наслъдство, сію по истинъ превосходную и преисполненную добра книгу, тщательно и съ неизъяснимою благодатію имъ трудолюбиво сочиненную, -- общее и душеспасительное восхваленіе всъхъ добродътелей, сокровищницу видъній, собраніе духовныхъ дарованій, высоту божественнымъ блаженствъ, — жертвенникъ телесныхъ деяній, тончайшій разборъ страстей, рогъ изобилія подвижнической жизни, вмъстилище божественнаго познанія и премудростей и — чтобы сказать вкратцъ — краткое изложеніе священнаго трезвенія" <sup>1</sup>).

Показавъ чистоту и святость блаженнаго Өеодорита и Петра Дамаскина, вопреки возводимой на нихъ клеветы, теперь перейдемъ къ защитъ преподобнаго Максима грека.

Въ предъидущей главъ, порицатели этого свътильника Русской церкви, Максима грека, желая парализовать истинныя изреченія его, относительно двухперстнаго сложенія, наклепали на него возмутительныя неправды и напраслины, хотя бы слъдующія:

"Ищуть нынъ защищенія своего зловърія раскольщики отъ того (Максима грека), котораго, во время жизни его, раскольщикомъ нарицали и гнали, аки еретика и развратителя благочестія, яко же всъмъ въдомо. Есть таковое слово о двуперстномъ сложеніи и въ книгъ Максимовой: но его ли сочиненія сіе слово весьма невъроятно; больше подозрительно, что такое слово сочинено отъ нъкоего, любящаго раскольническое перстовъ сложеніе и въ числъ словъ, отъ Максима написанныхъ и положено, еже зъло удобно могли сотворити: явно, убо, что о совокупленіи перстовъ ръчь приложена отъ раскольниковъ".

Вотъ высокоученыя комментаріи, которыя приводятся относительно Максима грека. Онъ насъ учатъ, что преподобный Максимъ грекъ, во время своей жизни, считался раскольникомъ, еретикомъ и развратникомъ благочестія, быль гонимый и т. д.

Что ни фраза, то увертка, что ни слово, то неправда — вотъ что мы видимъ въ апологіи Никоновскихъ публицистовъ. Для опровежнія же этой лжи, мы

<sup>1)</sup> См. "Современные церковные" вопросы Т. Филиппова 1882 года, стран. 446—452.

опять таки обратимся къ исторіи и услышимъ, что она намъ разскажеть объ Максимъ грекъ. Она говорить:

"Считая Максима (грека) премудрымъ, предки наши обращались къ нему за совътами въ разныхъ случаяхъ и предлагали разные вопросы. Опъ долженъ быль отвъчать имъ на вопросы: "Къ кому прежде сослана грамота съ небеса?" Объясняя краеграненія (Акростихи) въ церковныхъ канонахъ и греческія надписи на вънцахъ иконъ Спасителя и Богоматери — Максимъ хотълъ предохранять ихъ (русскихъ предковъ) и на будущее время отъ обмана разныхъ иностранныхъ пришельцевъ и далъ имъ наставление "о пришельцахъ-философахъ" и т. д. 1). Здъсь мы ясно видимъ, что блаженный Максимъ грекъ оказаль большую услугу русскимъ предкамъ и церкви православной. Хотя впоследствіи онъ и былъ гонимъ отъ этихъ русскихъ предковъ, но гоненіе не доказываеть что гонимый, действительно, виновенъ. Ниже мы докажемъ невинность Максима грека, укажемъ, что русскіе предки въ этомъ отношеніи, впоследствіи признали свою ошибку. Далее порицатели Максима грека говорять: "О Максимъ же грекъ, котораго Греція не знала, поелику никакого сочиненія сей не оставиль". Право, сердце замираеть, слыша такую рычь, въ которой ныть ни искры справедливости и здраваго смысла! Но эти словоизверженія исторія сейчась опровергнеть. Въ ней мы читаемъ: "Съ XVI въка богатымъ источникомъ разныхъ свъдъній для нашихъ предковъ сдълались сочиненія знаменитаго Максима грека" — "Бъ весьма хитръ Еллинскому и Словенскому наказанію и Латинскому и отъ внъшнихъ ученій ничто же утаися отъ него и о божественной философіи несытно рачительство им'тя, ученіе веліе по-



<sup>1)</sup> См. Правосл. Собеседн. Казанской Духовн. Акад. стран. 225, 1860 г.

елику даровася ему отъ Создателя всъхъ, Христа Бога нашего " 1).

"Дъйствительно", продолжаетъ исторія, "съ глубокимъ богословскимъ образованіемъ Максимъ грекъ соединяль обширныя сведенія по разнымь наукамь, пріобрътеннымъ имъ въ Италіи, преимущественно въ Венеціи и Флоренціи, гдъ онъ слышаль лекціи въ Университетахъ и гдъ знакомъ былъ съ самыми просвъщенными людьми того времени.... Особенно онъ хорошо зналъ древнюю философію и греко-римскую литературу и отличался обширнымъ филологическимъ образованіемъ. А обличительное направленіе которое особенно съ религіозными умственными потребностями Россіи, ложно было быть принято здісь въ учено-литературную его дъятельность, особенно благопріятствовало тому, чтобы въ сочиненіяхъ обнаружились его разнообразныя свъдънія. Сочиненія Максима грека, написанныя въ обличение разныхъ древнихъ и современныхъ ему, религіозныхъ и нравственныхъ заблужденій полны свъдъніями по разнымъ отраслямъ знанія.... Его сочиненія слъдующія:

- 1. Толкованіе именъ греческихъ, еврейскихъ и римскихъ по Алфавиту.
- 2. Сказаніе отчасти недоуменныхъ нѣкіихъ рѣченій въ словѣ 2-мъ Григорія Богослова.
- 3. Повъсти различныя, переведены отъ книги греческія, глаголемыя Свидасъ...
- 4. Сказаніе о Сивиллахъ, колико ихъ было, съ объясненіемъ ихъ именъ и происхожденія.
- 5. Сказаніе о птицахъ: неясыти и строфокамилъ. (См. Правосл. Собесъдн. Казан. Духовн. Акад., стран. 224, 225 и 226).

 $<sup>^{1}(</sup>$  Это сказаніе о немъ приложено въ конц $^{\pm}$  "сочиненій Рект. Казан. Акад. библіот. N. 495-й, напис. въ листь въ 1660 г.

Въ немпогихъ чертахъ мы указали на литературные труды этого ученаго мужа, трудившагося для блага человъчества, а порицатели его хотятъ затмить насъ, говоря, что этотъ Максимъ грекъ, — Греціи не былъ извъстенъ и никакихъ сочиненій не оставилъ. А между прочимъ, они намъ разсказываютъ, что, за его еретичество, онъ былъ гонимъ русскими предками. Но если мы посмотримъ на этотъ предметъ съ раціональной точки зрънія, то онъ намъ представится совершенно въ иномъ видъ, т. е. не въ превратномъ, а въ естественномъ. И для разъясненія этого предмета мы спросимъ исторію, которая намъ отвъчаетъ такъ:

"Предки наши, оскорбленные строгими обличеніями Максима грека, подвергли его разнымъ гоненіямъ; но, послѣ его смерти, они вполнѣ оцѣнили его великія просвѣщенныя заслуги и питали глубокое уваженіе къ его сочиненіямъ. Множество списковъ, въ которыхъ они распространились и дошли до насъ, множество обширныхъ и краткихъ выписокъ изъ нихъ, разсѣянныхъ повсѣмъ стариннымъ сборникамъ, — служатъ очевиднымъ доказательствомъ этаго уваженія" (Тамъ же, стр. 226 и 227.) 1). Разъяснять это мы считаемъ лишнимъ: чи-

<sup>1)</sup> Считаемъ не лишнимъ еще добавить, что Максимъ грекъ вызванъ былъ княземъ Василіемъ Іоанновичемъ, по совъту митрополита Варлаама въ 1518 году изъ Аеонской горы въ Россію, для исправленія церковныхъ книгъ. Проживалъ онъ въ Чудовомъ монастыръ. Потомъ, по составленнымъ на него клеветамъ, въ девятомъ году по своемъ пріъздъ, посаженъ въ тюрьму и тамъ скончался (Смотри "Наставленіе правильно состяваться съ раскольниками". Изд. 3-е, Москва, 1825 г., стр. 7). Главная причина гоненія на Максима грека, какъ разсказываетъ намъ другой памятникъ, была слъдующая: "Ученикъ преосвященнаго Іоасафа (въ 1522 г.) инокъ Даніплъ не могъ равнодушно видъть книжныхъ исправленій ученаго иноземца (Максима), который имълъ также свободный доступъ къ великому князю. Василію Іоанновичу, и не малое вліяніе при дворъ. Максимъ, какъ бы предчувствуя свою участь, заблаговременно просился удалиться, но былъ удержанъ и, отъ одного изъ своихъ приближенныхъ, услышалъ горькую истину, что слишкомъ много видълъ на Руси, чтобы возвратиться. Нечаянное обстоятельство ръшило судьбу его: бездътный Васклій, послъ двадцатилътнаго супружества, ръшилос оставить добродътельную Соломонію за ев неплодіе и просилъ разрѣшеніе отъ митрополита. Даніплъ, угождая великому князю изъ видовъ политическихь, согласился вопреки церковнымъ правиламъ, на нарушеніе свящепнаго союза, если только великая княгиня удалится въ монастырь. Наскльственно было ея постриженіе и Соломонія скончалась инокинею въ Суздалъ, а Василій вступилъ въ бракъ съ дочерью князя Глинскаго, Еленою. Многіе втайнъ его осуждали, но два инока: Вас

татель самъ видитъ, для какой цѣли выставлены на показъ слова: "гоненіе", "еретикъ", "раскольникъ" "Максимъ грекъ". И это все за то, что онъ былъ самъ грекъ и училъ о двуперстномъ сложеніи. Какъ же намъ уже 200 лѣтъ твердятъ, что Греція никогда не знала объ этомъ двухперстномъ сложеніи? Но объ этомъ рѣчъ будетъ, теперь же мы остановимъ вниманіе читателя еще на одной безумной фразѣ хулителей Максима грека. Фраза эта выражается такъ:

"И такъ, если сіе справедливо (что онъ будто не очень хорошо зналь славянскій языкь), то праведно иной подозръвать можеть, что то, что православія не имъетъ, не есть помышленія Максимовы, но нъкоего или переводчика его, или писца". Если это такъ, разумно ли и праведно ли произносить столько на него злохулительныхъ фразъ? Не лучше-ли прямо сказать, что ученіе о двуперстномъ сложеніи не его, а какого - то подкупленнаго отъ раскольниковъ переводчика. Но они этого не сдълали, ибо они всъ знали, что ученіе это есть, произведеніе преподобнаго Максима. Да и сама исторія нашу мысль подтверждаеть, ибо раздъление въ русской церкви явился послъ Никона въ XVII стольтіи, а Максимъ грекъ существоваль въ XVI стол., т. е. за целый векь до Никона. Какимъ же образомъ явилось въ головъ нашихъ порицателей такое непростительное легкомысліе чтобы сказать, что уже въ XVI въкъ выросли "раскольники, подкупившіе писцовъ Максима грека". О, гдв пастырская мудрость! Наконецъ, древне-православная россій-

сіанъ — роду княжескаго, неволею постриженный Іоанномъ въ Симоновъ монастыръ и Максимъ грекъ — не убоялись обличить беззаконіе великаго князя. Обонкъ заточили; перваго — въ Волоколамскій монастырь, втораго — въ Тверской Отрогь, гдъ, во все время правленія Даніилова, беззвыходно сидъль онъ въ келіи. Впослъдствіи облегчилась его темница перемъщеніемъ его въ Троицкую Лавру и но не смотря на его убъдительныя посланія и на предстательство патріарховъ вселенскихъ, никогда уже не могь возвратиться дряхлый старецъ на свою желанную родину — въ Святую гору". (См. "Исторія Россійской церкви" СПБ, 1837 г. стр. 122).

ская церковь, въ разныхъ старописанныхъ и старопечатныхъ книгахъ, свидътельствуетъ, что восточный учитель и премудрый богословь, Максимъ грекъ, отъ вселенскихъ патріарховъ въ Россію быль вызванъ и въ своей книгь, въ 40-й главь о крестномъ знаменіи учить: "совокупленіемъ бо трехъ перстовъ (два послѣдніе и большой) тайну Святыя Единосущныя Троицы и протяженіемъ двою — указательнаго и велико-средняго, сшедшася два естества во Христь". И самъ Никонъ патріархъ, съ своимъ соборомъ, и другіе послѣдователи его, въ множайшихъ новопечатныхъ книгахъ, слово Максимово о крестномъ знаменіи, хотя и не принимають, но признають это изръченіемъ самого Максима. Вслъдствіе чего всв обвиненія, вызываемыя на преподобнаго Максима грека, а вмъстъ съ тъмъ и на старообрядцевъ есть гибель, служащая къ тайному помраченію совъсти русской земли и оскорбленіе, намъренно пріобрътенное для русской церкви и ея святочтимыхъ русскимъ народомъ древнихъ обрядовъ и папскихъ притязаній на непогрѣшимость Св. Синода.

Теперь приходится сказать несколько защитительных словь и о Стоглавомъ соборе, высказавшемся въ пользу двуперстія и о множестве злохулительных месть одного и того-же характера, имеющихся противь этого собора, намъ будетъ достаточно, чтобы опровергнуть следующее:

"Оніи стогавіи отцы, таковое сложеніе перстовъ искажающіе отъ невѣжества, отъ невѣжества то сотворили. Соборъ сей не только стоглавымъ, но и единоглавымъ недостоинъ нарицатися, понеже ни единыя главы, имущія мозгъ чистый, могущія о предложенныхъ вещахъ здраво разсуждати — но былъ основанъ на единыхъ басняхъ, отъ баснословнаго житія Евфросина Исковскаго злостяжательныхъ. Но Богъ, промышляю-

щій о церкви Своей, не далъ вкоренитися плевеламъ, отъ стоглавыхъ оныхъ отцевъ посъяннымъ".

На эти клеветы, мы, не стращась никакихъ на насъ нападковъ, скажемъ словами правды, что предсъдателемъ священнаго Всероссійскаго Стоглаваго собора 1551 года, былъ дивный между архіереями Макарій, чудной жизни и въ священныхъ книгахъ просвъщенный и составитель 12 книгъ Чети-Миней.

Описатель житія его, премудрый Максимъ грекъ, всякими похвалами его возноситъ. Не менѣе чудны были и слѣдующіе присутствующіе архіереи, напр.: Өеодосій, архіепископъ Новгородскій, постриженикъ и ученикъ преподобнаго Іосифа Волоколамскаго, Акакій, епископъ Тверскій, мужъ самой благочестивой жизни; Никандръ архіенископъ Ростовскій; Трифонъ, епископъ; Гурій, епископъ Смоленскій, Кассіанъ, епископъ Рязанскій и Муромскій; Савва, епископъ Саратовскій и Подольскій; святые и достоблаженные Филиппъ, Гурій и Варсонофій.

Этотъ соборъ не былъ самовластіемъ и не безъ воли восточной церкви, святыхъ отцевъ шестаго и седьмаго Вселенскихъ соборовъ, повелѣвающихъ, чтобы въ каждой области, одинъ или два раза въ годъ, были помѣстные соборы. Точно также немыслимо допустить, чтобы эти отцы собора были противу преданій святой восточной церкви еще потому, что они имѣли подъ рукой всю книжную сокровищницу, въ которой они имѣли полную возможность справиться относительно всѣхъ воззрѣній православной церкви, а посему совершенно безсовѣстно сказать, что "яко отъ себе (соборъ) написаша". Наконецъ считаемъ не лишнимъ приложить здѣсь имена не всѣхъ, а болѣе замѣчательныхъ людей, двуперстниковъ, спасшихся въ Русской церкви, начиная отъ стоглаваго собора до патріарха Никона:

1) Святый Макарій, митрополить Московскій, начальникъ Стоглаваго собора.

- 2) Святый Гурій, архіепископъ Казанскій.
- 3) Германъ, архіепископъ Казанскій.
- 4) Святый Филиппъ, митрополить Московскій.
  - 5) Святый Варсонофій, епископъ Тверскій.
  - 6) Преподобный Максимъ грекъ, восточный учитель.
- 7) Преподобный Нилъ Столбенскій, Новгородскій чудотворецъ.
- 8) Святый Василій блаженный, Московскій чудотворець.
  - 9) Преподобный Антоній, игуменъ Симскій.
- 10) Святые новые мученики Петръ и Стефанъ Казанскіе.
- 11) Преподобный Корнилій, игуменъ Печерскій и Пековскій.
- 12) Преподобный отецъ Іоаннъ и Нектарій, ученикъ Гурія Казанскаго.
- 13) Святый и блаженный Іоаннъ Милостивый, Ростовскій.
  - 14) Преподобный Никандръ, Псковскій чудотворецъ.
  - 15) Святый Іоаннъ блаженный, большой колпакъ.
- 16) Святый Димитрій царевичъ, Московскій чудотворецъ.
- 17) Преподобный Паисій игуменъ, Угличскій чудотворецъ.
- 18) Преподобный Галактіонъ, Вологодскій чудотворецъ.
- 19) Преподобный Трифонъ архимандрить, Вятскій чудотворець.
  - 20) Преподобный Иринархъ, затворникъ Ростовскій.
  - 21) Преподобный Трифонъ Печерскій, Кольскій.
  - 22) Преподобный Богольпъ Черноярскій, на Волгь.
- 23) Преподобный Өеодоръ Каргопольскій, Юрьегорскій.
- 24) Преподобный Никодимъ Кожеозерскій, Каргопольскій.

Здѣсь мы видимъ цѣлый рядъ святыхъ чудотворцевъ, сіяющихъ нетлѣнными мощами своими и которые всѣ сплошь да рядомъ исполняли священный обрядъ двуперстнаго сложенія, обрядъ, который наши публицисты рѣшились назвать раскольничествомъ, ересью.

Кромъ исчисленныхъ выше угодниковъ двуперстниковъ, сколько русскихъ царей спаслось, употребляя двуперстное сложеніе. Къ этимъ святымъ мужамъ мы можемъ еще присовокупить и греческихъ святыхъ мужей, прибывшихъ въ Россію изъ восточныхъ странъ, имена которыхъ слъдующія:

Арсеній, архієпископъ Суздальскій, прежде бывшій Голосунскій.

Святый Епифаній, архіепископъ Святой горы Голговы, который скончался въ Казани, въ монастыръ Варсонофія.

Нектарій, архіепископъ Вологодскій.

Іосифъ, архіепископъ Суздальскій, бывшій архіереемъ Суздальскимъ.

Іоанникій, келарь Спасо-Новаго монастыря въ Москвъ.

Всѣ эти греко-восточные святители, употреблявшіе двуперстное сложеніе и никогда не называвшіе его какимъ-нибудь порицательнымъ именемъ, какъ напр., съ торжественною побѣдою, надъ старообрядцами, высказавшійся многоученый Димитрій Ростовскій: "Приличнѣе имъ, раскольщикамъ, на своемъ арменскомъ двуперстномъ сложеніи написати имя демонское, на единомъ перстѣ: д е, на другомъ: мо нъ и тако будетъ на двухъ ихъ перстахъ сидѣти демонъ". Что можно подумать о такой краснорѣчивой діалектикѣ этого великоученаго архипастыря? Конечно, можно бы подумать, что... но... но пусть выскажетъ кто-либо другой.

И такъ, придавая вообще слишкомъ много значенія никоновскому преобразованію древне-церковнаго обряда,

обличители его, естественно, не могли отнестись съ сочувствіемъ къ тъмъ сынамъ православной церкви, которые учили вопреки ихъ стремленіямъ и, какъ іезуиты, съ своимъ дикимъ фанатизмомъ, не терпящіе всъхъ, кто не признаетъ ихъ религіозныхъ мнъній, они всячески стараются заставить своихъ противниковъ согласиться съ ихъ мивніями, хотя бы для этого имъ пришлось пытать ихъ на медленномъ огнъ, вытягивать жилы и т. п. И въ такой отчаянной борьбъ съ своими противниками, они готовы на въкъ погребсти блаженную память встать учителей апостольского православія, говоря: "Въдати же надлежить, что хотя бы или Петръ, или Өеодорить, или Макарій, или соборь, или иной кто сказаль и написаль нечто противное тому, что, по древнъйшему преданію, вся православная церковь обще хранить и содержить, то ни за свидътеля не принимать, ни повиноваться, ни слушать не должно". Словомъ, кто бы осмълился учить о перстномъ сложеніи не такъ, какъ учитъ Никонъ, со всъми сопослъдовавшими единомышленниками, хотя бы это были святые, мученники, блаженные, преподобные, вселенскіе учители и апостолы--, имъ повиноваться и слушать не должно". И это говорять люди, имъющіе претензію на божественный авторитеть! Какой страшный эгонэмъ и самообольщеніе въ подражателяхъ никоновскаго кодекса! Ужели ни въ комъ нельзя найти — ни мудрости, ни справедливости, ни честности, ни гуманности, какъ только въ Никонъ и его ученикахъ. Но не смотря на очевидную ложь и обманъ, приводимыя на старый обрядъ и старообрядцевъ, уже 215 лътъ, и не смотря на то, что само Правительство и лучшіе правители государственнаго кормила поняли, на чьей сторонъ справедливость, туть просто изо всъхъ силь хлопочуть какъ бы отнять у старообрядцевъ и тъ крошечныя права, которыя ими уже завоеваны и на сей конецъ рекомендуютъ Правительству провести строгую границу дъятельности старообрядцевъ, обставивъ ихъ цълымъ рядомъ ограничивающихъ законовъ, отръзать имъ выходъ изъ ихъ бъдственнаго историческаго положенія. Мало того: требуютъ даже государственнаго контроля надъ старообрядческою религіею, полицейскаго вмішательства въ религіозныя отправленія старообрядцевъ или, выражаясь проще, чтобы старообрядцы отказались отъ своихъ въковыхъ религіозныхъ убъжденій, "по той-де причинь", говоря языкомъ публицистовъ, "что они выдумали дотол'в неслыханныя въ Русской церкви, новыя религіозныя ученія, сделались отступниками отъ православія". Но кто вымыслиль новыя ученія, мы уже ясно видъли; слъдовательно, словоизверженія этихъ публицистовъ есть ни что иное, какъ мыльный пузырь. Если такъ, то старообрядцы — невиновны.

### ГЛАВА Х.

О злохуленіи двухперстнаго сложенія стоятелями за никоновскую реформу.

Приступая къ обозрънію настоящей главы, мы, вопервыхъ, скажемъ кое-что о брошюръ: "О сущности и значеніи раскола въ Россіи". Главная цель, которую брошюра преслъдуеть, разумъется, есть самая, которая возникла въ русской церкви XVII въкъ, т. е. чтобы какъ можно побольше порочить старый обрядъ и старообрядцевъ, какъ но повиднъе выставить ихъ предъ лицемъ Самодержавія и Русскаго Общества какими-то уродливыми изувърами, которые, по мнънію этихъ реформаторовъ недостойны нарицаться сынами Русскаго отечества, хуже язычниковъ и преступниковъ, следовательно, — какъ народъ ни къ чему негодный, который и нужно истребить съ лица Русской земли. И эта логика, проводится во всъ времена-и невъжественныя и просвъщенныя-, не взи рая ни на что". Не взирая даже на гуманное и Богоснасаемое царстованіе Александра III, когда старообрядцы близко стали къ ръшенію своего вопроса, близко стали къ тому великому для нихъ дню, въ которомъ самыми яркими красками должна обнаружиться ихъ справедливость и ихъ, такъ сказать, свътлая сторона. Туть-то, въ этотъ драгоцънный для нихъ моменть, когда послъднее слово Великаго Монарха должно разсъчь гордіевъ узелъ, связывающій, уже слишкомъ два въка, русско-церковно-гражданскій организмъ разными страдательными явленіями. Враги старообрядцевъ, дрожа и тъломъ и душою отъ этого великаго на нихъ погрома, въ отчаянно-лихорадочномъ состояніи духа, придумали послъднюю мъру — выслать Валаама съ его ослицею — проклинать старообрядцевъ въ лицъ вышеупомянутой брошюры.

"И вотъ", поясняетъ эта брошюра: "всѣ, такъ называемые старообрядцы, суть коренные, исконные русскіе люди, исконные члены русскаго народа и государства, не вошли въ нихъ извнѣ и не принесли извнѣ же никакой особой религіи, — напротивъ, всѣ исповъдывали одну и ту же православную вѣру, принадлежали къ одной и той же православной церкви" (Стран. 6). Это уже не проклятіе, а скорѣе благословеніс на старообрядцевъ. Это прямая истина.

Старообрядцы — русскіе цари и князи, русскіе патріархи, учители, святые, преподобные, блаженные, мученики, даже съ начала и самъ Никонъ — совокупно придерживались старыхъ обрядовъ, исповъдывали одну и ту же православную въру, принадлежали къ одной и той-же православной церкви, словомъ — не видавъ никогда раздъленія на особенные обряды — во всемъ и всецьло принадлежали къ единой, святой, апостольской церкви. Когда же, спрашиваемъ, старообрядцы "вымыслили неслыханныя въ Русской церкви новыя ученія"? Послъ Никона? Какіе же это были обряды, которые Никонъ наслъдоваль отъ своихъ предшественниковъ, самъ придерживался ихъ и которые, впослъдствіи, опорочилъ и потопталъ ногами? По логикъ Никоновскихъ апологетовъ выходитъ, что Никонъ топталъ ногами но-

вый обрядъ и ввелъ старый. Но этотъ обманъ имълъ силу, пока его не понимали ни государство, ни общество; теперь же благодаря свободному слову, эта возмутительная ложь раскрылась до самыхъ крайнихъ ея предъловъ. Указавъ, что двуперстіе, а не троеперстіе основывается на истинныхъ началахъ древней восточной церкви, мы еще обязаны во всеуслышаніе раскрыть характерическую черту всевозможныхъ плановъ, которыми враги древнихъ церковныхъ преданій руководствуются въ отношеніи къ старому обряду. Съ свирыпой досадою они придумали такія тяжелыя ругательныя произношенія на главнаго и справедливаго своего обличителя двуперстнаго сложенія, которыя приводили въ ужасъ не только однихъ многочисленныхъ старообрядцевъ, но и многихъ добросовъстныхъ людей русскаго народа.

Вотъ цълый рядъ злохулительныхъ порицаній которыя хульники старообрядцевъ дерзнули изрыгнуть на священную древность двуперстнаго сложенія:

1.

## Аріанство.

См. въ Ново-Никоновскихъ книгахъ: "Скрижаль". лис. 15. "Псалтирь учебн." и "Часословъ учебный". "Пращица" отвътъ 21, лис. 75; отвътъ 30, лис. 92 и 93: отв. 35, лис. 99; отв. 35, лис. 100 на обор.; отв. 36, лис. 101 на обор.; отв. 42, лис. 104; отв. 107, лис. 292; отв. 178, лис. 295.

2.

### Македоніанство.

"Пращица" отв. 30-й, лис. 92 на обор.; отв. 35, лис. 99 и 100; отв. 52, лис. 112.

3.

### Несторіанство.

"Скрижаль" лис. 6 и 9; "Псалтирь и Часословь учебный" Никоновскій. "Пращица", отв. 28, лис. 29; отв. 30, лис. 94; отв. 35, лис. 100; отв. 41, лис. 104; отв. 42, лис. 104; отв. 63, лис. 130; отв. 174, лис. 286; отв. 177, лис. 292; отв. 178, лис. 295. "Скрижаль" лис. 4; "Соборный свитокъ час. 1 лис. 47.

4.

### Арменство.

"Увѣтъ" лис. 68, 136 и 239. "Розыскъ" час. 2, лис. 187 и 188 на оборотѣ; часть 3, лис. 40; глава 2, листъ 14; глава 9, лис. 16. "Пращица" отв. 30, лис. 91, отв. 91, лис. 184; отв. 32, лис. 92; отв. 34, лис. 98; отв. 36, лис. 101; отв. 37, лис. 102; отв. 68, лис. 134; отв. 83, лис. 162; отв. 178, лис. 295.

5.

### Латинство.

"Пращица" отв. 30, лис. 91 на обор.; отв. 34, лис. 97; отв. 46, лис. 106 на обор.; отв. 68, лис. 134; отв. 69, лис. 138 на обор.

6.

### Еретичество.

"Пращица" отв. 33, лис. 96 на обор.; отв. 42. лис. 104; отв. 28. лис. 9.

7,

### Раскольничество.

"Обличеніе" лист. 4 и 5 на обор., лист. 6, 10, 11 и 12 лист. 20 на обор. л. 21 и 26. 8.

# Раскольническое суевъріе

"Обличеніе" глава 1, лис. 4, 11 и 12.

9.

Аріева пропасть и злобное разд'вленіе.

"Скрижаль" стр. 796. "Псалтирь и часословь учебный".

10.

### Врата низводящія во адъ

"Скрижаль" стран. 715. Григорія Конисскаго "О истинной церкви" часть 1, стр. 91, 8-е издан. 1855 г.

11.

### Злочестіе.

"Скрижаль" стран. отъ 16 и д.

12.

### Неправославіе.

"Пращица" отв. 27, лис. 88 на оборотъ.

13.

### Злое мудрованіе.

"Пращица" отв. 30, лис. 94; отв. 35, лис. 99 на обор. и лис. 100.

14.

### Скверностью.

"Увъть духовный", лис. 68.

15.

### Волшебнымъ знаменіемъ.

"Обличеніе" глава 1-ая, листъ 4.

16.

### Хиромантіею.

Въ словъ "Новое лъто" Өеофана Прокоповича стр. 115.

17.

### Арменскимъ кукишемъ.

"Обличеніе" гл. 1, между 9 и 10 лист.

18.

### Противнымъ преданіемъ.

"Пращица" отв. 18, лис. 69 на обор.; отв. 29, лис. 91; отв. 39, лис. 91 на обор.; отв. 33, лис. 95 на обор.; отв. 176, лис. 259; отв. 178, лис. 294; отв. 179, лис. 296.

19.

Дрожжами смердящаго кваса раскольнича. "Хронологія" стран. 100.

20.

### Проклятымъ.

"Пращица" отв. 34, лис. 98 на обор.; отв. 37, лис. 102; отв. 68, лис. 134 на обор. лис. 136 и 137; отв. 174, лис. 286.

21.

### Демоносъдъніемъ.

"Розыскъ" часть 2, гл. 26, лист. 188.

22.

### Чертовскимъ преданіемъ.

"Обличеніе", глав. 1, лис. 26.

23.

# Вражескимъ вѣяніемъ.

"О трехперстномъ сложеніи" въ предисловіи стр. 8. Согласно этимъ громовымъ клятвамъ и анафемамъ,

ръшились изрыгнуть и подтаковники греки, сидъвшіе на соборъ въ Москвъ 1667 г.

Не можемъ не остановить вниманія читателя на этихъ печальныхъ послъ Никона событіяхъ въ Русской церкви; не можемъ хладнокровно пройти мимо такихъ сердцераздирающихъ оскорбленій древней свято-отечественной церковной старины; не можемъ не сказать хотя нъсколько утъшительных в словъ православному человъку, проникнутому чувствомъ справедливости, слыша подобное богохульство изъ усть людей, хвастающихся своей непогръшимостью — что все это есть чистая ложь и оскорбленіе на двуперстіе; не можемъ не попросить каждаго благоразумнаго читателя добросовъстно изслъдовать — находится ли гдь-нибудь въ церковной исторін до Никона хотя-бы какое-либо подобное заявленіе противъ двуперстія? Во всей предъидущей до никоновской исторіи Богь является Своимъ избраннымъ, какъ любящій Отецъ, даеть имъ церковный законъ со ветми его отличительными внъшними признаками, котораго держались, безъ малъйшаго измъненія, въ теченіи многихъ въковъ, православные христіане. Отчего же произошло что, послѣ Никона, Онь вдругь является тираномъ, готовымъ бросить на главу Своего законодательства всъ діявольскія проклятія и анавему и погребсти его подъ громадами адскихъ скалъ? Мы говоримъ это по той причинъ, что порицатели священной древности, уже слишкомъ два въка безпрерывно намъ твердятъ, что ихъ голосъ — есть голосъ и выраженіе святой апостольской церкви, следовательно, Самъ Богъ и Его святая церковь уполномочили ихъ къ такимъ возмутительнымъ богохульствамъ на двуперстіе... Но эта ложь ясно видна сама по себъ. Впрочемъ, эти несправедливыя поруганія надъ двуперстнымъ сложеніемъ мы не будемъ отвергать только на одномъ основаніи умозаключеній разума, а прямымъ противоръчіемъ означеннымъ клятвамъ и положительнымъ свидътелямъ церковной древности, — и для этого намъ предстоитъ тщательно разсмотръть степени Всероссійскаго государства, гдъ и найдемъ что, двуперстное знаменіе, какъ драгоцънный камень, сіяеть на всемъ протяженіи православныхъ князей и царей древне-россійской церкви.

Первую степень князя Владиміра мы уже, въ главъ о трехперстномъ сложеніи, указали, а посему мы здъсь начнемъ со второй степени.

# Степень вторая.

Во время княженія великаго князя Ярослава, преподобные Антоній и Өеодосій, печерскіе чудотворцы, до нынъ сіяющіе нетлънными своими мощами — были двуперстники.

# Степень третья.

Во время княженія великихъ князей: Изяслава, Святослава и Всеволода въ 1060 году, явился образъ Пресвятой Богородицы, именуемый Елецкій, въ Черниговъ, на горахъ Валдайскихъ. На этомъ чудотворномъ образъ, благословляющая рука у Спасителя — двумя перстами. См. 2002 года престами.

Въ древне-харатейной книгъ, подъ названіемъ: "Соборникъ" писанной въ 1581 г. великому князю Святославу, изображенъ Василій Великій, имъя благословляющую руку — двумя перстами.

Въ то же время, преподобный Алимпій Печерскій, бывъ наученъ писать иконы отъ посланныхъ Пресвятою Богородицею изъ Царь-града иконописцевъ, написаль образъ преподобныхъ Антонія и Өеодосія, а наверху изображенъ Спасъ съ благословляющею рукою двумя перстами. Этотъ образъ хранится въ Кіево-

Digitized by Google

печерскомъ монастыръ. Въ Кіевъ, въ соборной церкви Софіи, въ верху на хорахъ въ предълъ, образъ чудотворный святителя Николая, самый древнъйшій. На немъ изображено, что св. Николай спасаетъ утопающаго въ Днъпръ младенца. Это событіе изложено въ Николиномъ житіи, во времена Кіевскихъ князей. Въ этомъ печатномъ житіи, при описаніи этого событія, изображено, какъ Самъ Спаситель, такъ и святитель, Никола, благословляютъ двумя перстами.

### Степень четвертая.

Во времена княженія великаго князя Владиміра, при митрополитахъ грекахъ Никифорѣ и Никитѣ. Въ то время, въ 1113 году, явился чудесный, образъ святителя Николы въ Новгородѣ, круглая доска, которая находится на Іерусалимскомъ подворѣ, благословляющая рука святителя изображена двумя перстами.

Въ Успенской Соборной церкви, въ Москвъ, на мъстъ этого-же великаго князя, художественною ръзьбою изображенъ образъ Троицы, имъя благословляющую руку двумя перстами.

### Степень пятая.

Во время княженія великаго князя Георгія Долгорукаго, при митрополитахъ грекахъ Климентъ философъ и Константинъ, въ 1113 г., явился чудотворный образъ Богородицы, подъ названіемъ Боголюбской, благовърному князю Андрею Боголюбскому. На этомъ образъ изображенъ Спаситель, изъ облака благословляющій двумя перстами. Образъ этотъ хранится въ Боголюбскомъ монастыръ.

Въ тоже время привезенъ въ Владимірь чудотворный образъ Пресвятыя Богородицы, именуемый Влади-

Digitized by Google

мірскимъ, котораго Андрей Боголюбскій обложилъ золотымъ окладомъ. На этомъ окладѣ, на праздникѣ Христова Вознесенія, Богоявленія, входа въ Іерусалимъ и Лазарева Воскресенія, у Спасителя благословляющая рука двуперстнымъ сложеніемъ.

Князь Андрей Боголюбскій, въ городѣ Владимірѣ, устроилъ Богоматери церковь (какъ видно въ повѣтствованіяхъ царскихъ, степень 6-ая, титло А), въ которой находится много святыхъ образовъ, писанныхъ греческими живописцами, на которыхъ молящіяся руки изображены двумя перстами.

### Степень шестая.

Въ княженіе великаго князя Всеволода Владимірскаго, въ 1092 году, явился муроточивый образъ Пресвятой Богодицы Мирожской во Псковъ. На этомъ образъ у Спасителя благословляющая рука — двумя перстами.

### Степень седьмая.

Въ княжение великаго князя Георгія, который быль убить Батыемъ и брата его Ярослава въ 1125 году, въ Россію быль принесенъ чудеснымъ образомъ чудотворный образъ святителя Николы Зарайскаго, древнегреческаго письма; на немъ благословляющая рука святителя — двумя перстами.

### Степень восьмая.

Великій просвъщенный и святый Александръ Невскій, блиставшій свято-отеческими преданіями въ православныхъ Всероссійскихъ церквахъ, былъ двуперстникъ.

### Степень девятая.

Въ княженіе великаго князя Даніила Александровича, при которомъ существоваль великій просвѣтитель церкви, Максимъ грекъ, явился чудотворный образъ пресвятой Богородицы Свѣнской въ 1287 году, на которомъ у Спасителя благословляющая рука изображена двумя перстами.

Въ это-же княжение въ 1294 г. явился чудесный образъ Богородицы Өеодотиевской, близъ Переяславля Рязанскаго, у Спасителя точно также благословляющая рука изображена двумя перстами.

Въ этомъ-же году, поверхъ рѣки Оки, на мантіи приплылъ чудотворный образъ Богородицы вмѣстѣ съ Василіемъ, архіепископомъ Муромскимъ. На этомъ образѣ Спасителева правая рука благословляетъ — двумя перстами.

Тогда-же, въ 1295 году, явился образъ Пресвятой Богородицы Курской, на которомъ благословляющая рука Спасителя видна двухперстнымъ сложеніемъ.

# Степень десятая.

Въ княжение великаго квязя Іоанна Даніиловича, въ Москвъ, блисталъ Россійскій митрополитъ и чудотворецъ Петръ. Онъ-же написалъ чудотворный образъ Богоматери, прежде архіерейства своего и на этомъ образъ онъ изобразилъ Предвъчнаго Младенца, благословляющая рука котораго показуетъ двуперстное сложеніе. Во время плаванія этого образа въ Муромъ, Геронтій восхотълъ похитить русскою митрополію, но чудотворный образъ это воспретилъ и предрекъ святому Петру быть митрополитомъ.

Святый-же Аванасій, патріархъ Царьградскій, рукоположившій святаго Петра митрополитомъ въ 1311 г., далъ ему этотъ чудотворный образъ и изрекъ: "пріими Богородиченъ образъ святый, иже ты своима рукама написалъ еси. Сего бо ради и воздаяние тебъ дарова, сама икона о тебе прорече" 1).

На этомъ образъ изображена благословляющая рука Спасителя двумя перстами.

На образъ-же святителя и чудотворца Петра, писанномъ въ церковь Софіи премудрости Божіей, который хранится въ алтаръ Успенской Соборной церкви, въ Москвъ, тоже изображено двухперстной сложеніе.

При преемникъ святителя Петра, Өеогностъ митрополитъ и при Василіъ, архіспископъ Новгородскомъ, явился чудотворный образъ Богородицы, подъ названіемъ Родитенскій, который, въ 1337 году, сшелъ съ мъста своего и со слезами сталъ на воздухъ. На этомъ образъ благословляющая рука у Спасителя изображена двумя перстами.

### Степень одинадцатая.

Въ княжение великаго князя Іоанна Іоанновича, быль митрополитъ Алексій, рукоположенный въ Новгородъ архіепископомъ Алексіемъ, при которыхъ былъ поставленъ въ Новгородъ каменный крестъ, на которомъ у архангела Гавріила благословляющая рука изображена двумя перстами.

### Степень двънадцатая.

При княженіи великаго князя Димитрія Іоанновича Донскаго, явился чудотворный образъ Пресвятой Богородицы, изв'єстный подъ именемъ Тихвинской, въ 1383 г., и на немъ благословляющая рука Спасителя изображена двумя перстами.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Смотри объ этомъ въ степени 10, въ житін его, писанномъ святымъ Кипріаномъ.

Этому же князю явился чудотворный образъ святителя Николы, именуемый Угрфшскимъ, въ 1381 году; на этомъ образъ благословляющая рука изображена двумя перстами.

Въ это же княжение жилъ преподобный Сергій Радонежскій, который имъль у себя образь Пресвятой Богородицы и Святителя Николы, предъ которыми онъ молился. Эти святые образа хранятся въ Радонежскомъ монастыръ, при ракъ преподобнаго. У этихъ же образовъ — какъ у Спасителя, такъ и у святителя, благословляющія руки изображены двуперстнымъ сложеніемъ 1).

Въ тоже время жилъ преподобный Димитрій Прилуцкій, имъвшій при себь вь монастырь, образь Пресвятой Богородицы, предъ которымъ онъ молился. На этомъ образъ, вверху, у Господа Саваова и у Предвъчнаго Младенца Ісуса Христа благословляющія руки такъ же начертаны двумя перстами.

Въ томъ же, 1390 году, великому князю присланъ благословеніемъ отъ Синайской горы образъ Пресвятой Богородицы, писанный на камнъ, на которомъ Моисей въ купинъ Бога видълъ. На затворъ этой иконы, праздникъ Вознесенія, какъ у Спасителя благословляющая рука, такъ и у Пахомія, молящаяся рука, греческомъ стилъ, изображены двумя перстами. Этотъ образъ въ Соборной церкви Благовъщенія, въ Москвъ.

# Степень тринадцатая.

Въ княжение Василія Дмитріевича, жилъ Всероссійскій митрополить Фотій, родомъ грекъ, рукоположенный въ 1509 г., греческимъ патріархомъ. Въ его время, + /4 // т. е. въ 1513 г. явился чудесный образъ Богородицы

<sup>1)</sup> Это описано въ житіи Преподобнаго.

названный Коломенскимъ который показалъ безчисленныя чудеса; на немъ благословляющая рука Предвѣчнаго Младенца изображена двумя перстами.

Въ то же время, братъ сего великаго князя, Георгій Дмитріевичъ Галицкій, построилъ церковь Успенія Богородицы въ Звениградъ; въ ней на верху у Спасова образа и въ Деисусъ и на столпъ у святыхъ, какъ благословляющая рука Спасова, такъ и молящіяся руки святыхъ видны въ двухперстномъ сложеніи.

Тотъ же великій князь, въ обители преподобнаго Саввы Сторожевскаго, воздвигъ церковь Рождества Богородицы, въ ней ввеху у Спасителя и Деисусъ и у прочихъ образовъ, благословляющія и молящіяся руки изображены двухперстнымъ сложеніемъ.

Въ 1434 году, Фотіемъ митрополитомъ, въ старописанной харатейной книгѣ, которая писана Іосифу, архимандриту Печерскому, на листѣ 134 сказано: "Иже не знаменуется двѣма перстома, яко Христосъ да есть проклятъ".

1-14/20

Въ то же время, святый Діонисій Глушицкій собственноручно написаль образь Вознесенія Христова, который хранится въ Прилуцкомъ монастыръ, и образь ръзанный Богородицы Одигитріи, который стоить въ Глушицкой обители. На этихъ образахъ благословляющія руки изображены двуперстіемъ.

### Степень четырнадцатая.

Въ 1472 году, при князъ Іоаннъ Васильевичъ и митрополитъ Филиппъ грекъ, блисталъ чудесный образъ Пресвятой Богородицы, названный Гребенскимъ, на которомъ благословляющая рука изображена двуперстіемъ.

Въ 1552 году явился чудотворный образъ Богородицы, названный Седміезерскимъ, на которомъ, какъ у Ма-

тери, такъ и у Младенца благословляющія руки двумя перстами.

Въ 1551 году перенесенъ въ Москву изъ Царьграда образъ Пресвятой Богорородицы, названный Влахернскимъ, который слитъ изъ различныхъ вещей и находится въ Успенскомъ соборъ. На этомъ образъ благословляющая рука образуетъ двуперстіе. Еще можно бы было указать факты, но ограничимся и этимъ.

Этотъ рядъ показанныхъ нами княжескихъ степеней ясно доказываетъ глубокую древность двуперстнаго сложенія и, къ стыду злохулителей этого перстосложенія, точно и подробно раскрываеть предъ читателемъ ту неотразимую истину, что всв русскіе князья, святые, чудотворцы, мученики, блаженные, преподобные, митрополиты и епископы русскіе и греческіе, а вифстф съ ними и весь русскій народъ неослабно придерживались и почитали, какъ святъйшее и преданіе древнъйшей церкви — двуперстное сложеніе, выражающее собою два естества Ісуса Христа. Какимъ же образомъ могла явиться такая прискорбная для русской церкви мысль, что впродолжении почти тысячи льть, отъ самаго князя Владиміра до временъ Никона, русская церковь была погружена въ такую бездну заблужденій и еретичества, которыя равняются "чертову преданію", "демонову съдънію", "смердящимъ дрожжамъ", "адовымъ вратамъ" и т. д.; и если русская церковь придерживалась такихъ страшныхъ ересей, за которыя Никонъ со своими послъдователями наказывали мечемъ и огнемъ, то, въ такомъ случав, она, въ теченіи тысячи лътъ, ръшительно не могла и не должна была именовать себя православною, и всъ святые чудотворцы, святыя сіяющія мощи, чудотворные образа и т. п. двуперстники должны были бы быть ничто иное, какъ одни грезы, следовательно — безсмыслица. Но такую историческую очевидность, говорящую въ защиту православнаго двуперстія, можеть отрицать только неправославный или, что то же, умалишенный. Намъ хорошо извъстно, что Россія отъ временъ князя Владиміра приняла отъ грековъ православное ученіе, вполить опредтленное; всв недоразумвнія, которыя могли бы возникнуть въ области въры, были предусмотръны и строго обсуждены и православіе, со всеми его отличительными признаками, навсегда утверждено, такъ что совершенно безумно утверждать, что двуперстіе есть происхождение адское, отъ врага всъянное. Да и нъкоторые Никоновскіе апологеты хотя и невольно, но движимые силою истины, иногда высказывались о православности двуперстія. Такъ, митрополитъ Филаретъ, въ словъ 8 сентября 1848 года, говоритъ: "что нъкоторые богослужебные обряды и обычаи, употребляемые въ единовъріи (а старообрядцы не употребляють ли тъ же самые обряды?), по внъшнему образцу отличные отъ употребляемыхъ въ великой церкви, не противор вчатъ духу и значенію оныхъ". И Григорій, митрополить С.-Петербургскій (отвъть единовърца старообрядцу 13, 14 и 15), подтверждаеть: "Единовърцы для крестнаго знаменія употребляють двуперстное сложеніе, а православные троеперстное — есть ли тутъ разница въ въръ? Нътъ. Православны тъ и другіе... " Если это такъ, если двуперстіе подлинность православія, то справедливо ли и притомъ не гръшно ли ръшиться такъ чернить и оскорблять отечественное знамя православія, а въ то же время и оскорблять всъхъ, почивающихъ въ священныхъ ракахъ, подвизавшихся за древнюю свято-отечественную старину? Пусть господствующіе апологеты докажуть безприкладную древность своего троеперстія и новизну двуперстія, — мы слушаемъ и будемъ слушать доказательства того съ тъмъ вниманіемъ, Пусть они докажуть, что какого они заслуживають. двоеперстіе дъйствительно есть "чертово преданіе", тогда мы, по крайней мъръ, будемъ знать, что исторія солгала, изъясняя намъ, что послъ раздъленія западной и восточной церквей, православность осталась на сторонъ послъдней — ибо можетъ-ли такая церковь навать себя православной, которая почерпнула обряды свои изъ "вратъ адовыхъ" или употребляетъ "волшебныя знаменія?" Право, сердце скорбить и дрожить рука, при изложеніи этихъ злохуленій, произносимыхъ порицателями древности на всю православную церковь и ея последователей, и не смотря на выдуманную такую возмутительную клевету на свято-отечественныя преданія, всв этому върили, только одни старообрядцы энергично отстаивали эту церковную древность и за то подвергались всемъ мукамъ и ужасамъ нытокъ. Но теперь, когда перестали уже върить въ эти сердце-раздирающіе наговоры, теперь, когда само Правительство, а съ нимъ и вся русская интеллигенція умудрились опытомъ и перестали думать, что за внутреннія уб'єжденія совъсти человъка слъдуеть его пытать и палить огнемъ -- однимъ словомъ, когда людской мозгъ отрекся отъ безсмысленных в аргументовъ противъ древне-церковныхъ историческихъ памятников 5, онять стали появляться какім-то брошюры, съ щедрыми обвиненіями старообрядцевь, весьма и весьма бойко разсказывающіе о томъ что они, будто бы, бывъ отступниками от в православной церкви, выдумали неслыханныя въ Русской церкви религіозныя ученія и т. д. Прочитавъ эти выводы и мивнія, которые находятся въ брошюръ Субботина противъ старообрядцевъ, насъ просто поразило — до какой степени человъкъ, задаваясь какою-либо мыслію и желая доказать правильность ея, можеть увлечься и сдълавшись, такъ сказать, незрячимъ, не только видъть то, чего вовсе не существуеть, но даже въ небываломъ найти подтвержденіе своей задушевной мысли, собирая такія небываль-

щины на старообрядцевъ. Ясно, что, направленный г. издателемъ брошюры, ударъ попалъ въ цъль и сдълалъ свое дъло. Но тутъ мы просимъ нашихъ читателей обратить особенное вниманіе на представленный нами безчисленный рядъ церковныхъ свидътелей, обличаю*ч* № щихъ всъхъ анаоематствовавшихъ двуперстное сложеніе, тогда имъ наглядно раскроется злой умысель старыхъ и новыхъ хулителей стараго обряда и старообрядцевь, въ надеждь, такъ сказать, затуманить всьхъ, и рев маловникающихъ въ старообрядческій вопросъ, а та-и и міжимъ образомъ смъемъ думать, что убъдившись въ этомъ коварствъ, они съ нами согласятся въ томъ, что старообрядцы — невиновпы.

### ГЛАВА ХІ.

О небываломъ на Мартина еретика соборномъ дъяніи 1157 года.

Много мы уже говорили о тахъ безчисленныхъ невзгодахъ, окружающихъ наше русско-церковное положеніе, много приходилось намъ говорить о постоянномъ наплывъ различныхъ помраченій на умъ и совъсть стоятелей за пеприкосновенность греческихъ клятвъ 1667 г., много уже мы имъли случаевъ доказать предъ читателями съ какимъ упорствомъ русскіе богословы прошедшихъ и настоящихъ временъ отводятъ глаза отъ дъйствительности и ни подъ какими предлогами не хотять возвысится до справедливой точки зрвнія, много мы уже раскрыли тайниковъ, наполненныхъ всеми элобами дня противъ мнимыхъ враговъ православія — но еще не мало труда намъ предстоить обличить духовныхъ управителей русской церкви, снять темную оболочку, наводимую ими на бытъ и жизнь русскаго народа, доказать — что требованіе этихъ управителей подожительно находится въ противоръчіи съ основными началами христіанской древности и выяснить предъ русской публикой, что не церковь виновна въ разстройствъ ея организма, не православное исповъдание причастно въ насиліяхъ совъсти и уголовныхъ мърахъ

ніе ко святьй нашей церкви. И оный архимандрить труждайся отъ того времени въ проповъди слова Божія и ученія, проходиль многія дебри и пустыни, бесъдуя со раскольники. И въ прошломъ, тысяща седмь соть девятомь году, имъль онь путь свой оть раскольниковъ изъ лесовъ къ Ростову, по случаю-же получиль видъти преосвященнаго Дмитрія, Ростовскаго митрополита и, разглагольствуя о оныхъ раскольщикахъ, объявилъ митрополиту тетради своего на нихъ собраніп. Преосвященный-же Дмитрій, между иными, пов'вда ему о бывшемъ давно на раскольники соборномъ дъяніи въ Кіевъ и даде ему съ того дъянія списокъ. Потомъ Питиримъ многократно съ непокоривыми раскольники пряся словесно-же и письменно, предложилъ имъ на письмъ и сіе соборное дъяніе, бывшее въ Кіевъ. Они-же, по заматерълому своему обычаю, просили видъти самое сущее и вопрошали: яко оно на хартіи или на бумагъ писано, и русскимъ или инымъ языкомъ и прочая. Питиримъ-же потщася еже бы и самое-то соборное дъяніе сыскати къ лучшему ръшенію раскольническаго сомнънія и просилъ писаніемъ преосвященнаго Стефана, митрополита Рязанскаго и Муромскаго, о всысканіи помянутаго д'янія и перешедшаго въ 1713 году, въ Августъ, съ указомъ Царскаго Величества, посланъ былъ въ Кіевъ, ради взысканія дъянія онаго, его архимандричій монахъ Өеофилакть и преосвященный Іоасафъ Краковскій, митрополить Кіевскій, вельль по всъмъ книгохранилищамъ онаго соборнаго дъянія прилежно искать. По наймногомъ-же времени оная книга помощію Божіею обрътеся Николаевскаго монастыря пустыннаго въ книгохранилищъ. Книга въ полдесть и на пергаментъ писанная, плъснію аки съдиною красящеся и на многихъ мъстахъ моліемъ изъядена, древнимъ бълорусскимъ характеромъ писана.

И преосвященный Іоасафъ, митрополитъ Кіевскій,

соборнъ оную книгу свидътельствовалъ и съ прочими къ тому дълу принадлежащими книгами въ Москву прислаль, купно-же съ грамотами за своею архіерейскою рукою и прочихъ. И настоящаго 1718 году, генваря въ тридцатый день, оный посланный монахъ, Өеофилакть, въ Москву изъ Кіева прибыль, и присланный съ нимъ листъ за печатью и за руками, такожде и книги отъ Кіевскаго митрополита преосвященному Стефану, митрополиту Рязанскому, подаль. Онъ же велъль оное соборное дъяніе принять, ради лучшаго его храненія, въ типографскую книгохранительную палату, а сему архимандриту Питириму, со своего онаго соборнаго дъянія, дасте списокъ и объявительную о всемъ Царскаго Величества грамоту, за печатью и за подписаніемъ рукъ всьхъ архіереевъ, присутсвовавшихъ тогда въ Москвъ. Въ присланной-же отъ Кіевскаго митрополита Іоасафа Крюковскаго грамотъ, писано сице:

Грамота изъ Кіева прислана сицева: "Отъ созданія міра въ 7226 году, отъ Рождества Христова 1717-го мъсяца септемврія дня 3-го, прінде къ намъ изъ царствующаго града Москвы, изъ духовнаго приказу Его Царскаго Пресвътлаго Величества Указъ и отъ преосвященнаго Стефана, митрополита Рязанскаго и Муромскаго, писаніе чрезъ сего монаха Өеофилакта, описанія ради книгъ древнихъ, дабы повельли искать въ библіотекахъ Кіевскихъ монастырей, ему-же дана рукопись, которую требуеть архимандрить Питиримъ, который обращаеть раскольщиковь, наиначе-же книги Соборнаго дъянія, которое было въ Кіевъ на еретика арменина на мниха Мартина, при митрополить Константинъ, въ лъто 6666. Мы прочтохомъ Его Царскаго Пресвътлаго Величества Указа и писаніе архіерейское и роспись о которыхъ книгахъ написано, дабы искали таковыхъ книгъ въ своихъ библіотекахъ; по росписи, данной такожде и оному присланному монаху Өеофилакту, повель вхать искать, ради достовърнаго свидътельства. И обрътеся сія книга, нарицаемая "Соборное дъяніе" въ монастыръ святаго Николы пустыннаго, за игумена Христофора Чарнуцкаго, писана на пергаментъ, писаніе древнее. Написано-же годъ и число и за котораго архіерея быль соборь и прочая, яже въ ней свидътельствуетъ. Мы же, прочтене сію книгу и уразумъвше яко та есть сущая, о ней-же писано. И по совъту всего нашего общаго собора, посылаемъ сію книгу "Соборное дъяніе" и прочія книги по росписи, числомъ девять". Ситель Тран Мариче на кительству торобор.

Потомъ, чтобы сей подлогъ получилъ въ глазахъ публики видъ истины, изчисляются еще какія то девять книгъ, присланныя будто бы вмѣстѣ съ Соборнымъ дѣяніемъ. Наконецъ продолжается:

"И посылаемъ чрезъ онаго-же монаха Өеофилакта, присланнаго къ намъ до Вашего Преосвященства и ко всему Собору въ Царствующій градъ Москву, съ подписаніемъ рукъ:

Іоасафъ Крюковскій, митрополитъ Кіевскій, ру-кою властною.

Ирадіонъ Журажовскій, архимандритъ Межигоредскій, рукою своею.

Варлаамъ Ліенвіцкій, игуменъ монастыря святомихайловскаго, Золотоверхаго Кіевскаго.

Іоаннъ Сениторвичъ, святыя великія чудотворныя Лавры Печерскія архимандритъ, рукою властною.

Христофоръ Чарнуцкій, свято - никольскаго пустыннаго Кіевскаго монастыря игуменъ, рукою. своею.

Помъта на грамотъ подписана рукою преосвященнаго Стефана, митрополита Рязанскаго и Муромскаго, сице:

# Лъта 1751, Генваря 31-го дня.

Вельть ко архимандриту Питириму послать Великаго Государя грамоту, съ подлиннымъ о всемъ объ-

Digitized by Google

явленіемъ, а со онаго Соборнаго дѣянія, которое было въ Кіевѣ на еретика Мартина мииха, велѣть послать къ нему-же, архимандриту Питириму, списокъ слово въ слово, а подлинное Соборное дѣяніе и сей листъ, присланный изъ Кіева, велѣть отдать на печатный дворъ, въ Государевъ книгохранилище и написать съ прочими книгами въ реестръ, а прочіе книги велѣть съ монахомъ Өеофилактомъ послать къ архимандриту Питириму, ради показанія раскольщикамъ, чтобы имъ обращатися къ святѣй церкви было несомнѣнно.

# Смиренный Стефанъ, митрополитъ Рязанскій и Муромскій.

Вотъ характеръ, которымъ оформировали свое сысканіе небывалаго Соборнаго дѣянія съ тѣмъ, весьма понятнымъ, намѣреніемъ, чтобы придать ему предъ Русскимъ Обществомъ твердость и убѣдительность. Вслѣдствіе чего послѣдующимъ соображеніямъ мы раскроемъ этотъ прискорбный обманъ, который тяготѣлъ и теперь не пересталъ тяготѣть надъ невинными старообрядцами.

- I. Ни одинъ изъ историковъ или лѣтописцевъ, какъ духовныхъ, такъ и гражданскихъ, нигдѣ и ни однимъ словомъ не упоминаетъ о бытіи еретика Мартина и на него Собора.
- II. Время, означенное въ харатейномъ дъяніи, не согласно съ временемъ великокняженія Ростиславова, описываемаго Россійскими лътописцами.
- III. Обрътенное Питиримомъ харатейное дъяніе, не согласно съ писаннымъ дъяніемъ въ годахъ и во многихъ ръчахъ.
- IV. Форма лътосчисленія, обычай и видъ письма, діалектъ и словопроизношеніе въ харатейномъ дъяніи

доказывають что оно не древняго времени, а скорфе подходять къ времени позднъйшему.

V. Главная цъль писавшаго дъяніи болъе всего обратиль свое вниманіе не на другія мартиновы ереси, а больше всего на тъ, которые имълъ въ виду обвинитель стараго обряда.

VI. Въ этомъ дѣяніи находится много древнецерковныхъ, какъ греческихъ, такъ и россійскихъ, чиноположеній, совершенно противоположеныхъ другъ другу.

### I.

# Недостовърность бытія Мартина еретика и на него собора видна изъ слъдующаго разсмотрънія:

Всѣ россійскіе историки и лѣтописцы, Степенная, Гранографъ и описатели житій, все, что только не случилось въ Россіи въ гражданскомъ и церковномъ быту — разныя ересы и раздоры, точно, ясно и подробно намъ изчислили, но, о упоминаемомъ въ соборномъ дѣяніи мнихѣ Мартинѣ еретикѣ, они прошли глубокимъ молчаніемъ; изъ чего слѣдуетъ, что бытіе Мартина еретика — есть выдумка, выдумка, недостойная архипастырямъ:

І. Въ Степенной книгъ 8-й степени 1 грани, гл. 60, стран. 166, разсказывается о какомъ то инокъ, усомнившемся въ православіи и хулившемъ всъ церковные законы, котораго преосвященный Леонтій, митрополитъ, праведнимъ судомъ соборнъ обличилъ и отъ церкви отлучилъ.

П. Во времена княженія Андрея Боголюбскаго, въ Ростовъ быль епископъ Өеодоръ, который дълалъ много зла людямъ, мучилъ, грабилъ и святую Богородицу безчестно хулилъ, котораго князь Андрей послалъ въ Кіевъ къ Константину митрополиту и котораго ми-

трополить священнымь соборомь отлучиль и гражданскому суду предалъ 1).

III. Въ житіи святаго Петра митрополита описывается, что при немъ возсталъ нъкто Сенть еретикъ, мудрствовавшій и отчуждавшійся православной віры, котораго св. Петръ въ преніи побъдиль и непокаящагося — анаеемъ предалъ 2).

IV. Во дни святаго Фотія, митрополита московскаго, во Псковъ явились раздорники, называемые "стригольники", надълавшіе много непріятностей въ церкви, за которыя они отъ Вселенскаго патріарха и отъ Россійскихъ архіереевъ быди правильно извержены и отъ церкви отлучены 3).

V. Въ царствование великаго князя Василія Васильевича, существоваль митрополить Исидорь, присутствовавшій на Флорентійскомъ соборъ, заразился латинствомъ, потомъ, прибывъ въ Москву, имълъ въ виду присоединить православную церковь къ западной, котораго всв святители общимъ соборомъ въ Москвъ проклятію предали и который, тайнымъ образомъ, изъ Чудова монастыря скользнуль и въ Римъ къ Папъ Евгенію убъжаль 4).

VI. Во время преподобнаго Евфросина, Исковскаго чудотворца, скончавшагося въ 1481 г., явился въ Исковъ нъкто Іовъ, распопъ, троеженецъ, ратовавшій противъ преподобнаго Евфросина относительно восточной церкви, и повельнію святьйшаго цареградскаго патріарха, котораго преподобный Евфросинъ назвалъ мотыльнымъ столпомъ, впоследствіи онъ быль наказань праведнымъ судомъ Божіимъ, бывъ пораженъ червями, окончилъ жизнь свою <sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> См. въ древней рукописи русскомъ лётописцё.
2) См. Степенная 10я степень, гл. 4, стран. 718.
3) Розыскъ, часть 2, глава 28, листь 197.
4) Степенная, 14 степень, гл. 7 и 19, лис. 50 и 71.
5) См. Жит. препод. Евфросина, Мая въ 15 день; также и въ Минеяхъ служебныхъ, въ службѣ препод, Евфросина.

VII. Въ концѣ 1492 года при Георгіи, архієпископѣ Новгородскомъ, возстали еретики, именуемые, "новыя радости", перешедшіе въ Жидовство и многія хулы творили на Христа и Богородицу на всѣхъ святыхъ, и за это они соборнѣ проклятію осуждены ¹).

VIII. Въ Степенной, 14 грани, говорится, что Григорій Псевдо, митрополитъ Кіевскій, соборомъ святъй-шаго патріарха цареградскаго Евфимія, изверженъ и проклятію преданъ.

IX. Въ Соборномъ изложеніи святвишаго патріарха Филарета, упоминается о Игнатіи, лже-патріархъ московскомъ, котораго священноначальники россійскіе соборнъ извергли.

- Х. О бълорусскихъ бывшихъ несогласіяхъ съ восточною церковью, во многихъ церковныхъ исторіяхъ и въ помянутомъ соборномъ изложеніи святьйшаго патріарха Филарета ясно излагается, но, яко бы о бывшемъ Мартинъ еретикъ нигдъ не написано, а посему бытіе его есть чистая выдумка враговъ старообрядцевъ, желающихъ затмить истину для торжества лжи. Мало того, ложь эта еще рельефнье выдается изъ слъдующихъ выводовъ. Напримъръ, странно,
- а) что на соборѣ 1667 г. ни бывшіе греческіе патріархи, ни самъ Никонъ и ни послѣдующіе послѣ Никона русскіе патріархи и прочіе архіереи не имѣли ни малѣйшаго понятія о Мартинѣ еретикъ.
- б) Іоакимъ, патріархъ московскій, со всѣми митрополитами, архіспископами, епископами и прочимъ духовенствомъ, соборнѣ издалъ книгу: "Увѣтъ Духовный", въ которой онъ утвердилъ новые чины, коихъ съ потомъ лица своего собиралъ, но о самомъ для него нужномъ, соборѣ на Мартина еретика, ничего не упоминаетъ.

<sup>1)</sup> См. въ книгъ преподоби. Госифа Волокаламскаго.

- в) Дмитрій Ростовскій (какъ говорится, что онъ даль Питириму списокъ дѣянія соборнаго) изложиль противъ стараго обряда и старообрядцевъ огромную книгу: "Розыскъ", но о таковомъ важномъ для него свидѣтелѣ соборнаго дѣянія, въ опроверженіе двоеперстія, не представилъ и еслибы онъ объ этомъ что либо зналъ, то не преминулъ бы это сдѣлать.
- г) Симеонъ полоцкій, весьма свѣдущій во многихъ исторіяхъ и сочинитель книги "Жезлъ" сего соборнаго дѣянія въ свидѣтельство не привелъ. Эта же книга "Жезлъ" соборомъ разсматривалась и никто не имѣлъ никакого свѣденія о соборномъ дѣяніи; и еслибы таковый соборъ когда либо существовалъ, то, безъ сомнѣнія, они о таковомъ важномъ свидѣтелѣ, въ оправданіе своего троеперстія, не умолчали бы.
- д) Игнатій, митрополить Сибирскій, самый отъявленный порицатель двоеперстія, въ своихъ трехъ посланіяхъ говорить: "что отъ князя Владиміра до 1816 года, т. е. до Петра митрополита, въ россійской церкви не было ни одного еретика и раздорника, указывая только на какого то явившагося Сентъ еретика, котораго святый Петръ побъдилъ и анавемъ предалъ, а о соборномъ дъяніи на Мартина ничего не упоминаетъ.
- е) Платонъ, митрополитъ Московскій, написаль полную церковную исторію, для составленія коей онъ собираль изъ всѣхъ россійскихъ библіотекъ; но и въ такомъ огромномъ количествѣ историческихъ книгъ, не нашелъ никакого слѣда о бытіи Мартина еретика въ 12 вѣкѣ и на него соборнаго дѣянія.
- ж) Соборъ бывшій въ Кіевѣ на Мартина, если быль съ архіепископами и епископами; то странно, что противъ обычая церковнаго ни одной подписи именъ присутствующихъ священныхъ особъ не находится. Если же это соборное дъяніе собралось безъ архіепископовъ и епископовъ, то въ такомъ случаѣ онъ былъ противу

правилъ апостольскихъ '), слъдовательно незаконнымъ; между тъмъ, Дъяніе говоритъ, что Констанитинъ Кіевскій митрополитъ, такъ ревностно старался это зло искоренить, такъ что дважды посылалъ въ Царьградъ и чтобы ближайшихъ же архіепископовъ и епископовъ не созвалъ, а архимандритовъ и игуменовъ созвалъ. Но это такая немыслимость, что едва ли кто осмълится ее утверждать.

- з) Далве подобныя поученія митрополитовъ Миханла и Өеопемта, также и слова Софроніевы, написанныя въ этомъ двяніи, во всвхъ древнеписанныхъ и печатныхъ книгахъ, какъ поучительныхъ, такъ и историческихъ, точно также и въ житіяхъ святыхъ нигдв не обрвтаются и ни древне-греческіе, ни россійскіе архіереи до новоизобрвтеннаго двянія ни однимъ словомъ не было опомянуто.
- и) Подпись Константина хотя и находится подъ этимъ дъяніемъ, но не доказываетъ его личности, ибо обычай подписей митрополитовъ или архіереевъ быль следующій; "Смиренный N. митрополить и проч."; или же короче: " N. митрополить". Доказательства этого можно видъть не только въ древнихъ подписяхъ, но и въ новыхъ Никоновскихъ "Кормчей" и "Скрижали" и въ Служебникъ, Соборномъ свиткъ, гдъ смиренными они себя подписали. Въ дъяніи же Константинъ митрополить не подписань "смиренный", а "Господинь Константинъ митрополитъ"; но такъ какъ такая архіерейская подпись никогда не могла и не должна была употребляться, то все это доказываеть, что это соборное дъяніе изобрътено единственно для того, чтобы помрачить и русскихъ государей и русскій народъ и заклеймить ихъ тяжкимъ пятномъ предъ всей Европой на мпогія и многія льта.
  - і) Наконецъ, "князь Ростиславъ Мстиславовичъ",

<sup>1)</sup> См. прав. 34 Кормчей, листъ 9.

говорить само дъяніе, "княжиль во время Соборнаго дъянія". Это несправедливо. Князь Ростиславь не только вь сказанное время въ Кіевъ не княжиль, но и при митрополить Константинъ въ Кіевъ не быль, а быль онь тогда въ Черниговъ; въ Кіевъ же князь прибыль въ 1159 г.; а Константинъ въ это время изъ Кіева ушель.

Изъ этихъ, нами приведенныхъ, доводовъ ясно, что бытіе Мартина въ Россіи никъмъ не обозначается, о соборахъ — Цареградскомъ и Кіевскомъ — нигдъ не разсказывается, поученіе митрополитовъ Кіевскихъ и Софроніева слова ни въ какихъ книгахъ не находятся, князъ Ростиславъ на Кіевскомъ княженіи при Константинъ не былъ и, наконецъ, подпись руки Константина митрополита очень странна и выходитъ изъ ряда обыкновенныхъ архіерейскихъ и гражданскихъ обычаевъ, изъ чего выходитъ, что Соборное дъяніе не достовърно, съ умысломъ выдуманное съ тъмъ, чтобы укорить старообрядцевъ якобы въ упрямствъ, въ еретическихъ ученіяхъ и, такимъ образомъ, наклепать на нихъ множество полновъсныхъ обвиненій и, въ концъ концовъ, предать беззащитныхъ въ руки правосудія.

### II

Время, обозначенное въ харатейномъ дѣяніи несогласно съ Россійскими лѣтописцами о княженіи Ростислава.

Въ харатейномъ Соборномъ дѣяніи заявляется, что Соборъ былъ въ Кіевѣ, при великомъ князѣ Ростиславѣ Мстиславичѣ и при митрополитѣ Константинѣ въ 1157 г. Но Степенная книга въ 8 главѣ 5 грани, объ этотъ пунктъ разказываетъ намъ слѣдующее:

"Великій князь Георгій Долгорукій скончался въ

1157 г, 15-го мая; послъ него взошелъ на Великокняжескій престоль Изяславь Давидовичь и жиль почти одинъ годъ. Соборъ же на Мартина, по "дъянію", былъ того же 57 г. Іюня 7-го, Такимъ образомъ Степенная книга показываетъ совершенно противное, т. е. она доказываеть, что въ то время княжиль не Ростиславь, а Изяславъ. Въ печатныхъ Синописахъ (краткіе выписки) Кіевскихъ и С.-Петербургскихъ и въ льтописи Дмитрія Ростовскаго говорится, что великій князь Георгій Долгорукій скончался въ 1158 г., следовательно какъ въ книгъ Степенной: точно также и по этимъ льтописцамъ выходитъ, что въ 1157 и 1158 гг., въ которыхъ долженствоваль быть соборъ на Мартина, великій князь Ростиславъ въ Кіевъ не княжилъ. Далье, повсъмъ исторіямъ и льтописцамъ видно, что, по кончинъ Георгія Долгорукова, на Великомъ Княженіи сълъ Изяславъ Давидовичъ, котораго Мстиславъ Изяславичъ изъ Кіева изгналь; потомъ, когда ему Кіевъ не полюбился, онъ въ 1159 г. вызвалъ сюда изъ Смоленска на княжескій престоль Ростислава Мстиславича льтописи Дмитрія Ростовскаго), чьмъ и изъясняется, что во время якобы собора не Ростиславъ, а Георгій княжиль и что Ростиславь, по Георгів, быль не первый, а третій.

Степенная въ 6-ой грани 13 главъ, намъ далъе повътствуетъ, что когда изъ Кіева изгнанъ былъ Изяславъ Давидовичъ, Мстиславъ Изяславичъ въ немъ самъ княжилъ и при которомъ случилось великое чудо, а именно: Когда Половцы пришли въ Кіевъ, съ намъреніемъ раззорить его, то были поражены ранами, язвами, слъпотою и умопомраченіемъ, и въ такомъ отчаянномъ своемъ положеніи многіе изъ нихъ обратились въ Христіанство и что, послъ этого чудеснаго событія, митроломитъ Константинъ съ великимъ княземъ Мстиславомъ Изяславичемъ воспъли Богу благодарственную пъснь.

Потомъ, въ этой-же Степенной книгъ, въ той-же грани 14 главъ, продолжается, что когда Мстиславъ Изяславичъ, призвавъ въ Кіевъ княжить Ростислава Мстиславича, онъ былъ въ преніяхъ относительно митрополитовъ, ибо Мстиславъ не желалъ Константина, а Ростиславъ не желалъ Климента (бывшіе тогда въ Кіевъ два митрополита). Но послъ этого долгаго пренія ръшились оставить этотъ споръ и, пославъ въ Константинополь къ патріарху, просили его прислать имъ митрололита, пришествія котораго не дождался Константинъ и ушелъ въ Черниговъ, боясь гнъва Мстиславова.

Нужно ли еще свътлъйшее доказательство этого? Здъсь намъ очевидно указывается, что при Константинъ митрополитъ Ростиславъ великимъ княземъ не быль и, наконецъ, въ этой-же грани, главъ 2, этотъ историческій памятникъ добавляеть, что когда въ Кіевъ, на Княжескомъ престолъ, сидълъ Ростиславъ Мстиславовичъ, внукъ Мономаха, къ нему присланъ быль изъ Царьграда митрополить Өеодоръ.

Теперь, послъ всего нами сказаннаго, предлагаемъ читателю краткія выдержки (подлинныя одни и тъже слова) какъ изъ льтописца Дмитрія Ростовскаго, такъ и изъ исторіи великихъ князей, которыя върно покажутъ, какіе были въ то время въ Кіевъ митрополиты и какіе были тамъ великіе князья.

### Митрополиты.

"6664 (1156) Константинъ грекъ присланъ отъ патріарха пасе церковь льта 4 и избъжа изъ Кіева въ Черниговъ и тамо преставися въ льто 6667 (1159). Въ этомъ-же 6667 Феодоръ грекъ бысть на

Великіе князья.

"6663 (1155) Георгій, паки Долгорукій, сынъ Владиміра мономаха, преставися 6667. Изяславъ, паки сынъ Давидовъ; Мстиславъ, сынъ Изаслава Ярославича 6667. Ростиславъ, сынъ Мстисла-

престолъ лътъ пять, преставися въ лъто 6672".

вовъ, 6667. Изяславъ, сынъ Давидовъ, третицею 6667, Ростиславъ, паки сынъ Мстиславовъ".

Степенная, грани 6, глава 16, говорить: "Умре Ростеславъ Мстиславовичъ въ лѣто 6676, Марта 14. Бысть же державства его въ Кіевъ 9 лѣтъ". Согласно этому и Степенная, лѣтописца Дмитрія, высказывается. Если же вычтемъ лѣта его отъ начала его княженія до смерти его, т. е. отъ 6667 до 6676, тогда окажется 9 лѣтъ его княженія въ Кіевъ.

Изъ всъхъ вышесказанныхъ льтописцевъ, мы имъемъ основаніе заключить, что во время двухъ годовъ, отъ 1155 по 1157-й, Ростиславъ Мстиславовичъ, какъ на великомъ княженіи въ Кіевъ, такъ и при митрополить Константинъ, княземъ не былъ, а напротивъ оказывается, что при архієрействъ Константина были другь за другомъ три великіе князя; первый — Георгій Долгоруковъ; второй — Изяславъ, сынъ Давидовъ; третій — Мстиславъ, сынъ Изаслава Ярославича. Здъсь необходимо нужно обратить вниманіе еще и на слідующее обстоятельство: если, какъ говоритъ дъяніе, "Константинъ митрополитъ это соборное дъяніе писалъ, то спрашиваемъ: 1) какимъ же образомъ онъ не зналъ князя того города, въ которомъ онъ архіерействоваль? 2) Какимъ образомъ онъ пропустилъ того государя, при которомъ былъ созванъ этотъ соборъ? Наконецъ 3) какимъ образомъ онъ написалъ имя такого князя, при которомъ ни соборъ, ни онъ самъ митрополитомъ не быль? Допустить же, что всв историческіе льтописцы въ недоумъніи приписали имя другаго великаго князя, положительно невозможно.

Подложность этого дъянія ясно видна еще изъ слъдующаго факта:

Въ указанномъ первомъ Питиримовомъ спискъ Со-

борнаго дѣянія, годъ обозначень такъ: "Соборъ сей бысть въ лѣто отъ сотворенія міра 6652, а отъ Рождества Христова 1160", — это уже явное противоръчіе въ годахъ, и доказываетъ, что это соборное дѣяніе равносильно воздушному замку и, не смотря на это онъ, къ сожалѣнію и стыду порицателей стараго обряда, въ продолженіи полутораста лѣтъ, служилъ да и теперь служитъ сильнымъ орудіемъ противъ ссарообрядцевъ, пока, наконецъ, провидѣнію угодно было раскрыть его безмыслицу.

6652 5508 1144

#### III\_

# Обрѣтенное Питиримомъ харатейное дѣяніе несогласно съ списаннымъ дѣяніемъ въ лѣтахъ и во многихъ рѣчахъ.

1) Въ писанномъ "Соборномъ дъяніи" сказано, что Соборъ, на Мартина еретика мниха, былъ при великомъ князъ Ростиславъ Мстиславичъ въ 6652 г. отъ сотворенія міра, отъ Рождества же Христова въ 1144 году и это лътосчисление подмъчено не въ одномъ только мъстъ, а повторяется въ четырехъ мъстахъ, и въ первой сочиненной имъ рукописи на всъхъ страницахъ, гдъ говорится о соборномъ дъяніи, это число лътъ повторяется. Между тъмъ, оно совсъми древними и новими лътописцами стоитъ въ прямомъ противоръчіи, ибо сказанное время совпадаетъ за 12 льть до архіерейства Константина и за 16 льть до княженія Ростислава. Вь изданномъ дізяціи, прямо съ харатейнаго, существование собора въ Кіевъ является уже въ 1157 г., следовательно не согласно съ первымъ спискомъ на 13 летъ. А посему такое огромное разногласіе въ одномъ и томъ же предметь, ясно доказываеть недостовърность его.

- 2) Далъе, мы уже видъли огромное разногласіе въ льтосчисленіи отъ созданія міра, между прежде объявленнымъ спискомъ и харатейнымъ; но въ льтосчисленіи по Рождествъ Христовомъ увидимъ еще болъе разницы, напримъръ: въ новообъявленномъ спискъ обозначено льто, что соборъ былъ въ 1154 году, а въ харатейномъ сказано, что онъ былъ въ 1157 г. Разница огромная!
- 3) Въ печатанномъ дъяніи, пропущены цълыя ръчи и цълыя строки противъ прежде объявленнаго Питиримомъ списка, котораго мы желаемъ здъсь вкратцъ представить.

Въ прежде объявленномъ спискъ.

"Соборное дъяніе на Мартина, еретика арменина, на мниха, въ лъто отъ сотворенія міра 6652 году, а отъ плоти Рождества Христова 1160 году." (лис. 1.)

Въ спискъ.

"Окончасяся же соборъ сей на еретика Мартина мниха, въ лѣто отъ созданія міра 6653 году, мѣсяца Октября въ 10 день аминь. (лис. 2.)"

Въ харатейно-печат-

"Соборное дъяніе на еретика Мартина, на мниха Мартина, въ лъто отъ созданія міра 6660 г., а отъ плоти Рождества Христова 1157 г."

Харатейно - печат.

"Окончасяся соборъ сей на еретика Мартина мниха, въ лѣто отъ созданія міра 6666 году, мѣсяца Октября въ 20-й день, аминь."

Теперь послъдуемъ за разговоромъ упомянутаго Мартина съ митрополитомъ.

## Ръчь Мартинова.

Въ Спискъ.

"Но греки издавна въ семъ погръшили и чиновное послъдование растли-Α латини аще во иныхъ гдв и погрвшили, но последование литургіи добръ и всецъло соблюдаютъ. Владыко же отвъщавъ, рече сице: Аще ли греки издавна въ семъ погрфшили и чиновное послѣдованіе литургіи растлили: то довлѣетъ ти сказати о грекахъ въ кое льто и при коемъ царъ." (лис. 15.)

Харатейно - печатномъ.

"Но греки издавна въ семъ погръшили и чиновное послъдованіе литургіи раетлили, то довлъетъ ти сказати о грекахъ въ кое лъто и при кеемъ царъ."

По тщательному раземотрѣнію этой редакціи, мы ясно увидимъ, что въ харатейно-печатномъ нѣтъ никакой связи рѣчи, такъ что выходитъ какая-то безсмыслица, ибо главная рѣчь владыки, долженствовавшая связать всѣ мысли этого текста, цѣликомъ пропущена, что и доказываетъ грубое невѣжество въ составленіи этого подлога. Но въ спискѣ этотъ подлогъ подведенъ тщательно съ болѣе глупостью, т. е. тутъ очень хитро подтасована имъ весьма нужная рѣчь Владыки, именно для того, чтобы представить этотъ возмутительный подлогъ въ полномъ его безобразіи.

Да! православные христіане! читая о этихъ безобразіяхъ невольно приходится краснъть отъ стыда. Подумаешь — какъ низко пали наши пастыри въ отношепіи къ старому обряду!

## Рѣчь митрополита къ Мартину.

Въ спискъ.

"Аще и ядоша древле монахи мясо, обаче отцы добрѣ разсуднѣ воздержаніе наблюдая, сія же есть мясояденіе въ предь всячески отрекоша." (лис. 7). Въ харат.-печатн.

"Аще и ядоша древле монахи мясо, обаче отцы добръ разсуднъ воздержаніе наблюдая

впредь

всячески отрекоша. "  $-\frac{57}{20053}$ 

Здесь, въ харатейномъ деяніи, противъ списка, четырехъ словъ нътъ. Мы забыли сказать, что въ харатейномъ дъяніи собственно нътъ пробъловъ, а только недостаетъ дополненной ръчи противъ списка. Но для того, чтобы не затруднять читателя въ розыскании недостатковъ ръчей и для легкаго обозрънія, мы въ нашемъ сравненіи оставили въ харатейномъ дъяніи пробѣлы.

Теперь приведемъ рѣчь изъ соборнаго свитка, яко бы бывшаго въ Царьградъ на Мартина и будто бы присланаго Царьградскимъ патріархомъ въ Кіевъ.

## Рѣчь патріарха.

Въ спискъ.

"Якоже въ его двадесяти главахъ показуется явно, первая глава и четвертая, и первая надесять и вторая и восьмая на десять и во всъхъ сихъ пяти главахъ, разумъхомъ того Мартина бысть еретика, суща арменина."

Въ харатейномъ.

"Яко же въ его двадесяти главахъ показуется явно первая глава и четвертая, и первая на десять. И во всъхъ сихъ пяти главахъ, разумъхомъ того Мартина быти ереарменина." тика, суща (лист. 18.)

дъяній, мы опять ръзко Здесь, въ харатейномъ видимъ грубъйшую неумълость поддълать этотъ подлогъ. Въ тъ невъжественныя времена, когда созидался этотъ подлогъ, творци его, конечно, разсчитывали на грубость народную и, притомъ, разсчитывали на плачевную эпоху, обладавшею несчастными ревнителями отечественной старины, что никому не будетъ возможно раціонально провърить его. Что же касается Правительства и русской интелигенціи, то они, въ тогдашнее время, до такой степени, подвергались вліянію духовныхъ охранителей, что всякія сплетни, приводимыя на старообрядцевъ, приняты было на слово, не справляясь о томъ — справедливы они или несправедливы.

Разъяснимъ теперь этотъ подлогъ. Въ харатейномъ дъяніи Константинопольскій патріархъ изъ двадцати главъ изчисляетъ: первая, четвертая и одинадцатая глава и кончаетъ свою ръчь: "И во всъхъ пяти главахъ разумъхомъ того Мартина", а между тъмъ изчислилъ только три главы; но творецъ списка, преосвященный владыко Питиримъ, хотя и путается въ своей недобросовъстности, но всетаки изчисляетъ всъ пять главъ, потомъ уже и называетъ ихъ общій итогъ ¹).

## Ръчь изъ Мартинова покаянія.

Въ спискъ.

"И сія азъ тако вѣровахъ и держахъ своего же арменскаго закона держахъ пять главъ." Въ Харатейномъ.

"И сія азъ тако вѣровахъ и держаахъ

пять главъ."

Теперь спросимъ: есть ли хоть какой либо смысль въ этой ръчи, взятой нами изъ харатейно-печатнаго дъянія, противъ списка будто бы снятаго съ этого же подлиннаго харатейнаго дъянія? Еслибы и въ спискъ находились эти пропуски, то, въ такомъ случаъ, этотъ

<sup>1)</sup> Нужно замѣтить, что харатейное дѣяніе было напечатано и по увѣренію Питирима, онъ самъ раздаваль его народу въ 1706 году.

подлогъ болѣе или менѣе получилъ бы своеобразную форму; но такъ какъ въ спискѣ этого нѣтъ, то мы имѣемъ право заключить, что само харатейное дѣяніе просто было составлено послѣ.

Наконець найдено, что въ Харатейно-печатномъ дъяніи, противъ списка, много ръчей перемънены и исправлены; напр. въ словахъ:

Спискъ. Въ Русъ.

Восхожденіе (л. 1)

Литургію исправляти Господине Мартине (л. 3). Господимой Владыко (л.3). Паки вопрошенъ бысть. (там.)

А мы съ начала пріяхомъ (там.)

Съ начала въры. (лис. 8). На восходъ. (лис. 17). Оллилоія, Оллилоія (л. 8). Оллилоія.

И слишу у васъ многи (л. 8).

Оаллилоія воспѣвапіе (л. 8).

Оллилоія, оллилоія (на об.) Оллилоія. Яко ты.

Оеопентъ.

Священному собору (л.16). Трехъ пальцевъ. (На об.) Зачинати тое знаменіс. Да его же Мартина мниха. Тако въруемъ, тако (л.26). Харат. - печатномъ.
Въ Россіи.
Обхожденіе.
Литургію отправляти.
Господинъ Мартинъ.
Господне мой Владыко.
Паки вопрошенъ.

А мы изъ начала пріяхомъ.

Изъ начала въры. На востокъ. Оллилуія, оллилуія. Оллилуія. И слышу у васъ многимъ.

Ангельское воспъваніе.

Оаллилуія, оаллилуія. Оллилуія. Яко же.

Освященному собору. Трехъ перстовъ. Зачинати знаменіе.

Зачинати знаменіе. Да его же мниха. (там.) Тако выруемъ и испоѣдуемъ. Исповъдуемъ. (л. 27). Посланныхъ (на обор.) Поидохъ въ Римъ (л. 31). И самъ вновь смышляхъ. И съ плотію съ небеса. на землю снитіе.

Присланныхъ.
Отъ идохъ въ Римѣ.
И самъ вновь вымишляхъ.
И съ плотію на землю съ
небеса снитіе.

И такъ, изъ этого ряда сличеній нами харатейнопечатнаго дъянія съ спискомъ, видна значительная разница, вследствіи чего мы можемъ делать следующіе выводы, а именно — что не списокъ былъ снятъ съ харатейнаго, а, напротивъ, харатейный списанъ съ списка, потому 1, пропущенные нужныя рычи въ харатейномъ — есть погръщение писца; 2, грубыя ръчи въ спискъ — въ харатейномъ исправлены; 3, еслибы прежде Питиримомъ объявленный списокъ былъ снятъ съ харатейнаго, то они были бы согласны съ временемъ года и мъсяца своего выхода; 4, пропуски нъкоторыхъ ръчей писцомъ долженствовали быть не въ подлинномъ харатейномъ, а въ спискъ; наконецъ 5, исправление грубыхъ ръчей мы также должны бы видъть не въ подлинномъ харатейномъ, а въ спискъ. А посему эти несообразности и путаница слишкомъ ръзко доказываютъ, что это соборное дъяніе, съ его громкими доблестными направленіями противъ стараго обряда, есть обманъ, мракъ, зло, вытекающее изъ людей, которымъ ввърены ключи царства истины; такими, какъ мы сейчасъ видели, оскорбительными дъяніями противъ истинныхъ преданій православнаго христіанства, они исказили имъ ввъренный неоцъненный даръ небесный.

## IV.

Форма лётосчисленія, обычай, характерь, видъ письма, рёчи и произношеніе въ этомъ соборномъ діяніи— ясно доказывають не древнее, а нынёшнее его просхожденіе.

1) Форма лътосчисленія въ харатейномъ дъяніи отъ созданія міра вмъсть и отъ Рождества Христова

не соотвътствуетъ древне греческимъ, русскимъ и кіевскимъ книгамъ. До раздъленія митрополіи, ни на рукописныхъ, ни на харатейныхъ книгахъ никогда не обозначался годъ отъ Рождества Христова, а только отъ созданія міра; новопечатныя же, Московскія, такъ и Кіевскія книги, приняли эту форму счисленія; слъдовательно, дъяніе, помъщающее эту новую форму лътосчисленія — есть изобрътеніе новъйшее.

- 2) Въ печатномъ дъяніи, на каждомъ концъ страницы помъщенныя слова, принадлежащія къ началу слъдующей страницы, не соотвътствуютъ древнему времени, ибо такой обычай писца ни въ древне-харатейныхъ, ни въ древне-печатныхъ книгахъ не видится; такимъ образомъ и этотъ обычай есть позднъйшій. Далье: это дъяніе писано на хартіи буквами скорописи и разумъется бълорусскими, но ръчь ея оказывается чисто славянская, нынъшняго времени.
- 3) Самая ръчь и произношение въ дъянии не древнихъ Россіанъ, но подобны нынъшнимъ; напримъръ: въ древнихъ книгахъ писались глаголы прошедшаго времени, третьяго лица: дастъ, предастъ, предастъся, какъ и въ древне харатейныхъ Евангеліяхъ: дастъли ся всякая власть. И дастъ имъ власть на дусъхъ нечистыхъ и въ прочихъ. Въ дъяніи же написано: даде, предаде, предадеся и прочая. Въ древнихъ произношеніяхъ: обновляеми, Русія, Русь, Русіянъ, латыни, Өеопентъ и прочь. Въ дъяніи же возобновляеми, присутствующими, Россія, Россіянъ, латиновъ, Өеопемтъ и проч.

И такъ рѣчь въ этомъ дѣяніи позднѣйшаго, но не древнаго стиля. Лѣтосчисленіе ея съ новопечатными книгами согласуется; подмѣченныя слова въ концѣ страницы, принадлежащія къ началу слѣдующей страницы и словопроизношенія суть временъ позднѣйшихъ,

изъ чего выводимъ, что оно само по себъ недостовърно, слъдовательно абсурдно и не заслуживающее никакого довърія.

#### V\_

Главная цёль писавшаго дёяніе направлена не на другія Мартиновы ереси, а больше всего на тё, которыя имёль въ виду составитель и обвинитель стараго обряда.

- 1) Въ соборномъ дъяніи, какъ видно, вниманіе Константина митрополита больше всего направлена было къ тому, чтобы утвердить троеперстіе, троеніе адлилуія, а о прочихъ предметахъ говорилось очень коротко. Напримъръ, въ разговоръ Константина съ Мартиномъ: "егда о пръснокахъ и иныхъ латынскихъ ересяхъ глагодаше". Мартинъ отвъчалъ кратчайшыми словами: "тако пріяхомъ", "тако Господь предаде", а о Аполлинаріевыхъ и Евтихіевыхъ ересяхъ говорилось совершенію бъгло. Но когда коснулось сложенія перстовъ и пънія аллилуія, тогда разглагольствованія между ними происходило пространными и нигдъ неслыханными ръчами съ цълью, конечно, чтобы разширять корень своей лжи, утольщать ея стволъ и развивать ея вътви, чтобы, такимъ образомъ, помрачить совъсть своихъ пасомыхъ.
- 2) Въ отвътахъ Мартиновыхъ митрополиту, всъ главные предметы, наипаче касающіеся Евтихієвыхъ ересей, за которыя будто бы онъ и умеръ, и всъ доводы на нихъ, какъ со стороны митрополита, такъ и со стороны Мартина, здъсь не приведены, а, между тъмъ, такіе важные предметы, на всъхъ бывшихъ соборахъ, составляли главную ихъ заботу. Когда же разговоръ коснулся крестнаго знаменія Өеодоритова и Ефесскаго собора, которыхъ старообрядцы приводять во

свидътельство, о двуперстномъ сложеніи, тогда приводимая въ этомъ разговоръ громадная куча, лишенныхъ основанія богословскихъ подробностей, въ защиту троеперстія, доказываетъ, что главная забота составителя дъянія была направлена единственно къ тому, чтобы зачернить двоеперстіе и забълить троеперстіе, а прочія важнъйшія ереси Мартиновы были для него вещи весьма и весьма не нужныя.

- 3) Лука, патріархъ Цареградскій і), присылая составленныя на Мартина главы, въ которыхъ онъ о прочихъ важнъйшихъ предметахъ его ереси, отвъчаетъ Константину самыми кратчайшими словами; гдъ же ръчь идетъ о Крестномъ знаменіи, онъ съ широкими распространеніями и небываломъ свидътельствомъ Софроніевымъ, подтвержденіемъ, что опять таки съ особенною ясностью выдается, что писатель этаго дъянія употребилъ всъ свои силы, чтобы побольше пятнать старообрядцевъ и какъ можно поглубже упизить священнъйшія откровенія Божественнаго Основателя святой Апостольской церкви.
- 4) Наконецъ, если Константинъ, митрополитъ Кіевскій, съ такимъ глубокимъ рвеніемъ подвизался, имъя въ виду опровергнуть и разрушить до основанія ереси Мартина и, главнъе всего, двуперстное сложеніе и сугубое аллилуія, коихъ онъ соборнъ осудилъ и анавемъ предалъ и самого Мартина смертельно наказалъ, то спросимъ мы: почему же онъ о таковомъ важномъ для православной церкви соборномъ событіи умолчалъ и въ глубокомъ забвеніи оставилъ? На немъ лежала высшая обязанность эту многообъемлющую ересь, которая такъ могущественно, съ заразительной быстротою, внесла негодные, адскіе плевелы въ Русскій православный организмъ, возмутила умъ и вовъсть народную, бросила

<sup>1)</sup> Въ дъяніи еще разсказывается, что яко бы Мартинъ былъ посланъ изъ Кіева въ Царьградъ къ патріарху Лукъ, для утвержденія осужденія имъ Мартиновыхъ ересей.

цьлыя массы людей на плахи и срубы. загнала тысячи рускихъ семействъ въ неебитаемыя пустыни — объявить всей Русской земль! На немъ лежалъ долгъ Высочайшей воли — по всъмъ городамъ и епархіямъ разослать грамоты объ этомъ соборъ, въ виду того, чтобы охранить православную церковь и православный народъ отъ такого ужаснаго адскаго врага — Мартина мниха, заимствовавшаго свое ученіе о двуперстномъ сложеніи отъ чертовскаго преданія — обязанъ былъ охранить всьхъ русскихъ славянъ отъ этихъ дрожжей смердящаго кваса, которыя всасывались въ плоть и кровь всего мыслящаго русскаго населенія отъ временъ грядущихъ и настоящихъ. Но, не сдълавъ этого, онъ, такимъ образомъ, въ теченіи многихъ въковъ не оставиль ни малъйшей памяти, ни тъни слъда, такого, такъ сказать, необходимо-нужнаго предостереженія православной церкви, пока не явился избранный Іерархъ Питиримъ Нижегородскій, положившій то лико тщанія и труда для отысканія этого небывалаго дрогоцівнаго памятника и потомъ, который быль отпечатанъ и щедрою рукой, каждому требующему его, быль розданъ. Просто чудо! Но чтобы въ 12-мъ въкъ такой соборъ существоваль, который будтобы извъстень быль и Константинопольской патріархіи, а между тъмъ ни вся восточная, ни вся русская церкви, въ теченіи 700 льтъ, о немъ ничего не подозръвали, думаемъ, что на такую безолаберщину, самый слабоумный, едва ли согласится.

#### VI

Преданія въ этомъ дѣяніи, какъ съ греческими, такъ и съ россійскими древнецерковными преданіями несогласны.

1) Въ Соборномъ дъяніи указывается, что двуперстное знаменіе возникло въ Россіи отъ Мартина еретика въ 12-мъ въкъ и арменскою ересью нарицается, и будто бы Кіевскими и Цареградскими соборами эта ересь клятвъ и анаоемъ предана. Въ предъидущихъ главахъ мы уже изъ древнъйшихъ памятниковъ доказали, что двуперстное сложеніе носитъ на себъ признакъ глубокой древности, которымъ руководствовались, какъ вся восточная, такъ и русская церковь отъ самого начала своего возникновенія. Но чтобы отчетливо показать воздушныя постройки противъ двоеперстія, мы здъсь свои доказательства еще дополнимъ.

Образъ Пресвятой Богородицы Елецкій явился въ 1060 году и въ Кіевъ присланъ, т. е. 100 летъ ране собора яко бы, бывшаго на Мартина еретика. Образъ Спасителя, писанный Алимпіемъ печерскимъ за 60 льть до собора. Образъ святителя Николы, круглая доска, явился въ 1113 г. въ Кіевъ, т. е. за 44 года раньше Собора — на этихъ образахъ изображены благословляющія мощи святыхъ, въ пещерахъ почивающіе: Іосифа многобользненнаго и Ильи Муромца, имъющіе молящіе руки двуперстнымъ сложеніемъ и, существовали еще до собора и теперь существують. Святые образа: Боголюбской Богоматери и чудотворной Владимірской, съ благословляющими двумя перстами, во время собора въ Кіевъ и теперь существуютъ. Въ Владимірской церкви, въ Кіевъ, устроенной и подписанной благовърнымъ княземъ Андреемъ, у святыхъ молящія и благословляющія руки двумя перстами сложены. Образа святой Богородицы и Софіи Премудрости Божіей, — писанные святымъ Петромъ митрополитомъ въ Кіевъ, спустя много льть посль такъ называемаго Соборнаго дъянія — имъютъ благословляющія руки двумя перстами и много подобныхъ примъровъ, доказывающихъ совершенно противное этому соборному дъянію. Такимъ образомъ, если пойдемъ ко временамъ до соборнаго дізянія, мы, какъ въ Греціи, такъ и

въ Россіи, найдемъ двуперстное сложеніе. Если пойдемъ ко времени самаго соборнаго дѣянія, мы тоже самое увидимъ. Если пойдемъ, наконецъ, ко временамъ по соборномъ дѣяніи, до Никона, мы опять таки во всѣхъ церквахъ это же двуперстіе встрѣтимъ; вслѣдствіе чего и заключимъ, что какъ само соборное дѣяніе, такъ и приводимыя въ немъ мудрствованія — есть ничто иное, какъ сказочная страна, въ которой обитаютъ люди, величиною съ болшой палецъ, называемыя лилипутами.

- 2) Соборное дъяніе разсказываеть намъ, что двоеніе аллилуія введено въ Россію Мартиномъ еретикомъ и якобы соборами Кіевскимъ и Константинопольскимъ на въчное осуждение предано. Для доказательства справедливости двукратнаго аллилуія, мы ниже помъщаемъ особую главу. Но чтобы здесь этотъ пунктъ не пройти молчаніемъ, мы кратко, но ясно, докажемъ мертвенность этого разсказа. Преподобный Ефремъ, евнухъ, печерскій, бывшій впоследствіи архіепископомъ въ Преславлъ въ 1091 году, списалъ Уставъ преподобнаго Өеодора Студита и принесъ его къ преподобному Өеодосію Печерскому, который и приняли всь Россійскіе монастыри и хранящійся въ Патерикъ Кіевопечерскомъ. Во всъхъ Уставахъ преподобнаго Өеодора Студита, какъ въ харатейныхъ, такъ и древнеписанныхъ, напидвоеніе аллилуія. Нужно ли намъ еще больше доводовъ, для опроверженія существованія въ Кіевъ этого собора, когда приведенные уже наши Кіевскіе свидътели съ омерзеніемъ указывають на его несостоятельность?
- 3) Въ Соборномъ дъяніи написано, что Имя Спасителя, съ одной буквой І, беретъ свое начало отъ Мартина еретика. Но это Вавилонское столпотвореніе мы, въ первой главъ этого сочиненія, разрушили до самаго его ознованія; слъдовательно нътъ надобности это повторять.

4) Въ дъяніи Соборномъ повътствуется, что хожденіе по-солнь, при освященіи церквей, при обхожденіи Купъли, при вънчаніи браковъ, основано въ Россіи Мартиномъ еретикомъ. Но это повторяемъ сотый разъ, опять — таки неправда! Это явная выдумка! Ибо нетолько Россійскіе архіерен этого церковнаго чиноположенія придерживались, но И многіе греческіе архіерен пріважали въ Россію и вмъсть съ россійскими Іерархами освящали церкви и, согласно церковному чиноположенію, по-солонь ходили. Точно также и греческіе епископы, съдящіе въ Россіи на Епархіальных престолахъ, напримъръ: Арсеній Голосунскій, Іосифъ въ Суздаль, Нектарій на Волгь, освящали церкви и всегда ходили по-солонь, — изъ чего слъдуеть, что эти Іерархи, своими дъйствіями, дали сильный толчокъ прискорбному наводненію на этомъ, искони употребляемый православною церковью, обрядъ — посолонь, и въ тоже время дали намъ прекрасное орудіе для пораженія изобрътателей никогда не существовавшаго такого соборнаго дъянія и, наконецъ, если приведемъ въ отношении сего дъяния всъ счеты и разсчеты, то въ общемъ итогъ о его дъйствительности, получимъ 0. Но несмотря на очевидную несостоятельность и небытіе этого злополучнаго изобретенія, наши деспуты тесно и единодушно примкнулись къ нему и какъ сильнымъ орудіемъ, въ продолженіи полутораста лътъ, эпергично и съ упорнымъ фанатизмомъ, вооружались противъ стараго обряда и старообрядцевъ. Зная очень хорошо объ отсутствіи у старообрядцевъ соотвътственныхъ имъ правъ, они воспользовались на практикъ плодами, пріобрътенными своимъ недостойнымъ для святительской прямоты, небывалымъ матеріаломъ, отодвигая на задній планъ главныя ортодоксальныя цели сумвольной церкви и темъ раззорили духовные интересы православныхъ христіанъ

Digitized by Google

и, наконецъ, поставили русскую церковь въ крайме бъдственное положеніе.

Въ заключение этой главы, мы не должны пропустить одно, для насъ весьма интересное, послание, касательно соборнаго дъяния, обращенное къ старообрядцамъ, извъстнымъ порицателемъ стараго обряда, Никифоромъ, архіспископомъ херсонскимъ (послъ Астраханскій). Онъ пишетъ такъ:

"Я съ немалымъ прилежаніемъ изследывая, кто быль первый съятель сего раздора, кто первый отъучиль и отторгнуль оть святыйшей нашей общей матери, апостольской православной церкви, сыскавъ въ соборъ Кіевскомъ что былъ нъкто Мартинъ, образомъ монахъ, а родомъ и ересью армянинъ, который многія мъста прошелъ, въ томъ числъ и Римъ, гдъ, повидимому, вкусиль нечистоту папскихъ заблужденій; наконецъ, около лъта господня 1150-го въ Россію пришелъ и объявиль себя грекомъ православнымъ, а притомъ Константинопольскому патріарху сродникомъ. Онъ не только что по разнымъ мъстамъ свои еретическіе насвяль догматы, но издаль и книгу, которую наименовалъ "Истинной", содержащую въ себъ разныя ереси и суевърія, напримъръ: что едино есть во Христъ естество; Тело Его съ небесъ снизошло; тремя перстами, двумя, т. е. послъдними и двумя первыми креститься надлежить: дважды, посль псалмовъ, должно пъти аллилуія, ходить надлежить по-солонь въ процессіяхъ, не должно знаменовать просфоры знаменіемъ креста, не должно почитать четвероконечнаго креста и ниыя двадесять ересей. Но когда позвань быль оть православныхъ архіереевь, въ Кіевъ собравшихся и допрошенъ, то всъ свои написанныя ереси изъяснилъ и притомъ призналъ себя, что онъ не грекъ, ни православный, ни патріаршій родственникъ, но родомъ и ересью армянинь, и съ клятвою объщаль всю отрещися, кромъ

арменской ереси, въ которой онъ рожденъ и воспитанъ быль. Того ради помянутые архіерен отправили его въ Константинополь, къ патріарху Константинопольскому Лукъ Хризовергу, въ которомъ времени, то есть въ по повъленію императора Мануила Ком-1166 году, нина, собравшійся соборъ судилъ онаго огию предати. О семъ синодъ пишетъ Іоаннъ Кинвъ 6-й книгь исторіи и Никита Хоніать въ книгь 7-й Исторіи Императора Мануила Комнина, а дъйствія онаго собора рукописныя даже до сихъ поръ находятся въ Римъ, въ библіотекъ Ватиканской, почеркомъ изряднымъ начертанныя и собственно ручнымъ подписаніемъ епископовъ утвержденныя, какъ свидьтельствуетъ въ своей книгь, нарицаемой "безпрерывное восточной и западной церкви согласіе", очевидный свидътель Аллатій".

Нельзя не смущаться читая, подобное красноръчивое послапіе о существованіи соборнаго дъянія! Не силу терпънія при чтеніи STORE HOCALхватаетъ нія, которое наполнено всевозможными выдуманными неправдами, противоръчіями, лишенными всякаго основанія, преследующими одну вящую для себя цель цъль папской непогръшимости. Читая это посланіе, Самодержавіе-ли, интеллигенція-ли или крестьяне, безъ сомнънія, должны върить этому посланію именно потому, что оно вышло изъ подъ пера высокопреосвященнаго владыки и печатается съ благословенія Синода. Но мы лучше скажемъ правду. Упомянутая книга Аллатія, которой следуеть Никифорь астраханскій, будто бы говорящая, что обрътенное дъяніе, бывшее въ Константинополь на Мартина еретика, хранится въ Римь, въ Ватиканской библіотекъ, не согласно съ харатейнопечатнымъ дъяніемъ, на основаніи слъдующихъ шести пунктовъ:

1) О приходъ Мартина въ Россію, въ харатейно-

печатномъ дъяніи говорится, что онъ пришелъ въ 1149 году, по свидътельству Никифора выходить около 1150 года.

- 2) Въ печатномъ дъяніи (стр. 9) говорится что будто бы "Мартинъ учаше слагати ручныя персты первый съ двумя послъдними, а указательнымъ и среднимъ повелъвавше креститися". Никифоръ Херсонскій (астраханскій) напротивъ свидътельствуеть, яко бы "Мартинъ учаше тремя, то есть двумя послъдними и первымъ креститися."
- 3) Въ печатномъ дъяніи свидътельствуется, что на Кіевскомъ соборъ, на Мартина, были собраны, кромъ Архіереевъ и Архимандритовъ, еще и игумены. Никифоръ же вопреки свидътельствуетъ, что собранъ былъ только изъ "много собравшихся православныхъ архіереевъ".
- 4) Въ харатейно-печатномъ дъяніи говорится, что на двукратныхъ въ Кіевъ, на Мартина, соборахъ при-Архіереи только Кіевской сутствовали митрополіи. Константинополь и отправилъ ero въ одинъ омофароносцевъ, Константинъ митрополитъ, но не общее число архіереевъ, какъ свидътельствуеть Никифоръ Астраханскій. Потомъ, продолжаєть харатейное дъяніе, что Мартинъ отправленъ къ святъйшему патріарху Лукъ Хризовергу въ 1158 году; по Никифору же выходить, что онъ отправлень быль въ Константинополь неизвъстными архіереями въ 1166 г.
- 5) Еслибы книга, нязываемая "Везпрерывное восточной и западной церквей согласіе", сочинепная Аллатіемъ, упоминающая о Мартинъ мнихъ, еретикъ-арменинъ и о его учепіи, а главное о перстосложеніи и сугубой аллилуін и о прочихъ предметахъ, за что опъ Кіевскимъ и Константинопольскимъ соборами предапъ огне-сожженію, то Өеофанъ Прокоповичъ, архіепископъ новгородскій, многократно упоминая объ этой

книгь Аллатія, въ своей исторіи о раздорахъ между греками и Рилянами, объ этомъ соборъ, на Мартина еретика, ни одного слова не говорить, между тъмъ, какъ для этой его исторіи, этоть факть ему быль очень нуженъ именно потому еще, что онъ, въ своихъ книжкахъ, очень часто нарицаеть двуперстное сложение и прочія старыя православныя чиноположеніе — еретичествомъ; но о таковомъ Мартинъ еретикъ, бывшемъ въ 12-мъ въкъ, такимъ орудіемъ противъ двуперстія, онъ прошелъ глубокимъ молчаніемъ, и еслибы онъ въ самомъ дъль видъль въ этой Алдатіевой книгь бытіе соборнаго дъянія и рукописи Константинопольскаго, будто бы, собора, хранящіяся въ Ватиканской, библіотекъ, очевидцемъ которыхъ былъ самъ Аллатій, то, конечно, онъ не преминуль бы привести его въ своей исторіи. Но что ни Аллатій этого списка Константинопольскаго собора въ Ватиканской библіотек' не видаль и въ своей книгъ этого не помъстиль, ясно видно еще изъ того, что якобы Мартинъ въ Царьградъ въ 6653 году отъ сотворенія міра, а по Рождествъ Христовъ въ 1145 г. огие сожженію предань; между тымь Аллатій будто бы говорить, что по повельнію Императора Мануила Комнина, святьйшимъ Лукою, патріархомъ Константинопольскимъ въ 1166 году огне сожженію преданъ, (Замътимъ, что дъяніе объ императоръ Мануилъ молчитъ) а издатель мъсяцеслова Московской печати "Любопытный" описываеть кончину патріарха Хризоверга въ 6663 году, а по лъту Господню въ 1155 г. Такимъ образомъ, все это несогласіе приводить насъ къ результату, что Соборное дъяніе, со всьми его признаками, есть одно пустословіе.

6) Наконецъ, историкъ Карамзинъ, во 2-мъ томѣ, примѣч. 415, стр. 242, изданіе 1818 года, говоритъ: "Авторъ книги "Пращица" (Питиримъ) увѣряетъ насъ, что въ княженіи Ростислава, въ 1157 году, былъ въ Кіевѣ

церковный соборъ, осудившій еретика Мартина арменина, который называль себя сродникомъ Цареградскаго патріарха Луки, училь поститься каждую субботу (кром' Великой), изображать кресть двумя перстами, служить на семи просфорахъ и на одномъ винъ, говорить дважды аллилуія, въ церкви обращаться лицомъ на западъ, крестится съ лъваго плеча и прочая. Въ сей книгь напечатано о дъяній сего важнаго собора, найденное (какъ говоритъ авторъ) въ Кіевскомъ пустынно - Николаевскомъ монастыръ писанное на хартіи, скръпленное рукою митрополита Константина и отданное на сохранение въ Синодальную Типографскую библіотеку. Мы должны замітить, что ни въ Стоглавъ о томъ не упоминается, что слогъ этого льянія кажется не весьма древнимъ (напримъръ: Господинъ Мартинъ! повъдай намъ, гдъ твое рожденіе и воспитаніе? Той же отвъщавь: пришель до здъ, видъти Россію вашу), и что въ 1157 году княжилъ не Ростиславъ, а Изяславъ въ Кіевъ. Подлинникъ, дъйствительно, хранится въ Синодальной библіотекъ, но запечатанъ. Извъстный разоритель кержискихъ скитовъ, миссіонеръ господствующей церкви, Мельниковъ, въ своихъ письмахъ, изданныхъ въ 1862 году въ Петербургъ, въ примъч. 20, 11 письму, на стр. 63, пишетъ: "Знаменитая резолюція Петра перваго (чрезъ семь льть по кончинъ Дмитрія) вельль написать "нъчто противъ раскола и сказать на Дмитрія съ братьею", вследствіе которой Стефанъ Яворскій напечаталь тайно, а Питиримъ Нижегородскій — явно, подложное дізяніе на Мартина арменина и тъмъ набросили гибельную тънь на святителя Дмитрія, не повиннаго въ этомъ нехорошемъ дъль, сдъланномъ посль его кончины... Пора, пора снать съ святителя Дмитрія взведенную, на него клевету. Еслибы, действительно Дмитрій имель въ рукахъ подложное дъяніе на Мартина арменина, неужели

бы онъ не упомянулъ о немъ въ своемъ Розыскъ").

Въ книгъ "Братское слово" 1873 г. въ третьемъ отдълъ, на стран. 142, въ замъткъ "О спорахъ за соборное дъяніе на еретика Мартина" указывается письмо Филарета, митрополита Московской академіи, отъ 30-го Мая 1866 г. на имя О. Ректора Московской академіи Горскаго, въ коемъ онъ писалъ, между прочимъ, слъдудующее:

"Стоило бы труда написать или упомянуть о двяніи на Мартина, съ болве свободною критикою, нежели до нынъ... Нельзя ли поставить двло такъ? Двяніе представляеть признаки не подлинности; употреблявшіе его противь расколовь, не были знакомы съ археологичискими и критеческими пріемами, и потому довърчиви пользовались благопріятнымъ документомъ. Существенная вина на неизвъстномъ, который вздумаль послужить правдъ — неправдой" 2).

Въ Сборникъ протоколовъ "Общества любителей Духовнаго просвъщенія" въ С.-Петербургскомъ отдълъ 1873 года, въ чтеніи г. Филиппова "О нуждъ Единовърія", на страп. 302, между прочимъ, говорится:

"Желаніемъ (полемическихъ писателей грекороссійской церкви) подтвердить мнѣніе Собора о мнимомъ еретическомъ происхожденіи до Никоновскихъ обрядовъ, только и можно объявить, появленіе въ печати въ Мартѣ мѣсяцѣ 1618 года подложнаго дѣянія не бывалаго собора на небывалого еретика Мартина, арменина, въ которомъ этому еретику, пріуроченному къ 12-му вѣ-



<sup>1)</sup> Неужели скажемъ мы, онъ про него молчаль бы до тъхъ поръ, пока какимъ-то кораблекрушениемъ забрелъ къ нему Питиримъ и только этому счастливцу онъ откроилъ, что у него есть списокъ такого драгоцъннаго памятника?... Развъ Дмитрій Ростовскій тогда жилъ въ какомъ либо неизвъстномъ мъстъ новаго свъта?

<sup>2)</sup> Заключительныя слова Филарета мы скажемъ другими словами: "существенная вина на ему и намь извъстныхъ: Питиримъ, Өеофилактъ и Стефанъ, митротрополитъ Рязанскомъ, и въ томь числъ еще иять митрополитовъ. которые захотъли подъ кривдою похоронить правду.

ку, присвоивается вмѣстѣ съ еретическими заблужденіями, преимущественно, монофезитское свойство и введеніе въ Россію, воспрещенныхъ на соборѣ 1667 г., обрядовыхъ особенностей. (двухперстнаго сложенія, сугубой аллилуія, по-солоніи, печатанія просфоръ крестомъ съ распятіемъ, изображенія Имени Ісусъ (и которые, не смотря на очевидные признаки грубѣйшаго подлога, долгое время служило опорою нашей полемики съ расколомъ, и поминается безъ отрицанія его подлинности даже въ "Исторія русскаго раскола" преосв. Макарія (издан. 1855 г.)"

Указатель для обозрѣнія Московской Патріаршей (нынѣ Синодальнымъ Ризничимъ, Архимандритомъ Саввою, стран. 253, гдѣ онъ говоритъ: "Соборное дѣяніе на еретика Мартина 1157 г. N. 640, пергам. въ кожаной сумкѣ, лежитъ подъ печатью святѣйшаго Синода".

Господинь Субботинъ въ "Братскомъ Словъ", въ отдълъ 1, стран. 145, 1875 года, защищая Петра I, что будто не по его иниціативъ было составлено Соборное дъяніе, между прочимъ говорить: "Все это говоримъ мы, однакоже, не съ тою вовсе цълью, чтобы доказывать или защищать подлинность Дъянія, напротивъ, мы вполнъ согласны съ тъми изслъдователями древности, которые находять въ дъяніи признаки его поздняго происхожденія и не думаемъ, чтобы въ настоящее время кто либо изъ просвъщенныхъ защитниковъ православія сталъ утверждать противное, тъмъ паче ссылаться на дъяніе въ своихъ возраженіяхъ противь раскола".

Однако, несмотря на очевидный подлогь сего дѣянія, пастыри русской церкви считали его самымъ сильнымъ орудіемъ противъ стараго обряда, безъ котораго все нововводство необходимо должно было изчезнуть вмѣстѣ съ Никономъ. Такъ именно и высказался современный намъ Іерархъ. Разсуждая о всѣхъ будто бы ересяхъ, введенныхъ вь Россію Мартиномъ армениномъ, онъ какъ бы увъковъчивалъ свои аргументаціи слъдующимъ образомъ; "Все сіе и подобное старообрядство появи лось у насъ подъ именемъ древняго, между тъмъ какъ въ греческой церкви ничего того не было, подобнагозаконнымъ путемъ оттуда приходить къ намъ не могло. Словомъ, если не принимать за върное, что былъ у насъ нъкогда извъстный Мартинъ арменинъ и разсъядъ извъстныя заблужденія по въръ православной, вскоръ послъ ея введенія у насъ; то мы не знали бы какъ и изъяснить некоторыя, ныне весьма важныя нововведенія по въръ, появлявшіяся у насъ подъ предлогомъ древнихъ обычаевъ, принятыхъ якобы отъ грековъ; мы ясно не видъли бы источника ихъ, какъ вндимъ нынъ. Какъ же можно исторгать изъ исторіи столь необходимое звъно въ связи историческихъ происшествій, безъ котораго они распадаются?" 1).

Вслъдствіе всъхъ этихъ фактическихъ данныхъ намъ теперь удалось точно раскрить подлогь этого соборнаго дъянія съ всъми его фазисами, такимъ образомъ мы имъемъ право утверждать, что старый обрядъ есть не Мартиновскій, а истинно древній, истинно православный; Никоновскій есть новый, ни въ древне греческой, ни въ русской церкви никогда несуществовавшій. Но не смотря на всъ явныя доказательства, въ пользу стараго обряда, самъ же г. Субботинъ недавно, третьяго дня, ръшился проблично заявить, что старообрядцы выдумали, неслыханныя въ русской церкви, религіозные обряды и, притомъ, еще дерзаетъ, въ наши дни, вызвать противъ старообрядцевъ законную кару. Гдъ же смыслъ? Гдъ же русская совъсть?

Въ заключение сей главы, мы еще добавимъ, что послъ такихъ неправославныхъ, недостойныхъ церков-

<sup>1)</sup> См. "Исторія о расколахъ" Игнатія, архіспископа Воронежкаго, часть 1-ая, изданіе 2-е 1862 года, стран. 224, 225.

наго культа, сейчась нами описанных поступковъ русскихъ Іерарховъ, можно ли было ожидать славнаго будущаго для русской церки? Посл'в такой усиленной ревности латино-іезунтской мысли, вытекающей изъ источника испанскаго монаха Игнатія Лойлы, которая настойчиво проводится воть уже целые века и неутомимо слъдуетъ дъянію и деспотизму напской непогрышимости, замынившей Христа и съ той же средневъковой ісзунтской дружиною, потерявшей всякое уваженіе къ человіческому достоинству и всякому дару духа, вызвала инквизицію съ ея кострами, отвергла начало и идею древняго православія, основанныхъ на страданіяхъ Божественнаго ся Зиждителя, отказавшейся отъ священнаго авторитета великихъ своихъ предковъ древняго благочестія, разорвавшей глубочайшій въ Россін союзъ, нъкогда соединявшій Россіанъ въ одно могущественное тело религознаго воззренія и наконець водворившей мерзость запуствнія на мъсть свять послъ такой мысли, говоримъ мы, можно ли было ожидать нравственныхъ проявленій въ русско-церковной организаціи. Русскіе церковные священно начальники отъ перваго проявленія реформы Никона патріарха, вследствіе отсутствія у нихъ духовныхъ побужденій истиннаго христіанства, чувствуя себя безсильными соперничать противъ справедливаго до очевидности обличителя глубоко церковной древности, приняли на себя роль Іезунтскаго ордена и подъ видомъ благочестія, съ четками въ рукахъ, выманили у смиреннаго Алексія Михайловича и следующих за нимъ русских Монарховъ государственный мечъ и пошли по всемъ дебрямъ, лъсамъ и болотамъ воевать съ православными служителями святой истины; потомъ пришли къ крайне непохвальнымъ выходкамъ къ пріобретенію небывалаго собора на небывалаго Мартина еретика и грозили огнемъ и мечемъ каждому, дерзнувшему отрицать эту

Migration ...

вопіющую ложь, заклеймившую и теперь не переставщею клеймить безславіемъ всю Россію и ея, отличительную отъ запада, черту христіанскихъ доблестей. Но во всехъ этихъ, неприличныхъ церкви и православію, побужденіяхъ своего умственнаго безплодія, церковные Іерархи всетаки чувствуя на себъ тяжелую руку святой правды, чувствуя себя лишенными руководства сверхестественнаго Управителя духовно нравственной пищею, они, жалья разстаться со своимъ папскимъ деспотизмомъ, пришли къ болъе ръшительнымъ мърамъ — наложить запретительную цензурную печать на всякое разумное убъждение и свободное излъдование и такимъ понудительнымъ учрежденіемъ они насильно связывають всякое православное здравомысліе, основанное на фактическомъ и практическомъ изучении христіанской истины, и чувствуя себя обезоруженными духовной силой, публично возражать добросовъстному изследователю, излагающему на бумагь въ яркомъ свъть справедливый протесть старообрядцевь и безь гласнаго его опроверженія, произносять надь нимь, надь этимь протестомь смертный приговоръ, чрезъ огнесожжение и, такимъ образомъ, эти охранители папскихъ притязаній мечтаютъ, что они соорудили хорошее дело, вовсе не думая о томъ, что такими неправдами нельзя достигнуть раціональной цели и что такія меры идуть въ разрезъ съ требованіемъ нашего времени.

Описываемое нами дъйствіе русско-іерархической власти, относительно небывалаго Мартина еретика, доставляеть намь полное право высказать свое мнініе, что эти Іерархи, послі Никона, никогда невздумали слідовать изріченію Божественнаго голоса и вмісто того, что бы служить животворному духу православной церкви и основывать единство между Государствомь, церковью и обществомь, они употребили всевозможныя ни государствомь, ни церковными законами

не дозволенныя мізры и отрішившись отъ единства церковнаго, произвели еще большее разділеніе, съ наміреніемъ, чтобы насиліемъ утвердить свой папскій авторитетъ, вовсе не подозріввая въ какой стыдъ они подвергли самихъ себя и православное русское населеніе. Они совершенно отвернулись отъ благаго и Высочайшаго наміренія Божія, избравшаго ихъ для того, чтобы, сколько отъ нихъ зависитъ, всіми мірами стараться споспішествовать исполненію Божественныхъ плановъ въ отношеніи соединенія всіхъ людей въ одно общее церковное тіло на краеугольномъ камени Ісусь Христь.

Ісусь Христось и Его апостолы оставили намъ прекрасный образецъ и примъръ обращенія съ людьми. Терпвніе, самоотверженіе, снисходительность къ слабымъ, искренняя, всепрощающая любовь ко всемъ воть средства самыя действительныя для того, чтобы имъть возможность соединить разногласіе религіозныхъ убъжденій; воть — духь, долженствующій одушевлять русскихъ архипастырей, въ отношеніяхъ къ своей Церкви и паствъ. Но нътъ! Они къ этому высокому примъру Христову стали спиною, а лицомъ къ Испанской инквизиціи съ цалью — проливать ракою кровь христіанскую и такимъ образомъ ввести въ свою Церковь пагубный духъ злышихъ языческихъ временъ. Но доколь Русская Іерархическая власть не обратится лицомъ къ вышеназванному примъру Христа и Его Апостоловъ и доколъ не постарается уврачевать вышеисчисленныя нами ихъ недуги, дотоль старообрядцы не могутъ и не должны имъ покоряться, ибо одно только обрътенное небывалое соборное дъяніе достаточно доказываетъ, что старообрядцы — не виновны.

# ГЛАВА ХІІ.

# О неподлинности Феогностова требника.

Основное начало законоположенія въ русской церкви есть, главнымъ образомъ, неизмънное сохраненіе ученія віры и уставовь Апостольскаго православія. Истина эта подтверждается безчисленними собитіями церковной исторіи, когда, со стороны враговъ православія многократно были попытки ослабить русскій народный духъ. Но всв эти безумныя попытки остались тщетными. Къ этому народному духу, съ полнымъ вниманіемъ и горячимъ чувствомъ относились какъ церковная такъ и гражданская Правительственныя власти. Онъ неутомимо подкръпляли свой народъ въ сохраненін въры, обрядовъ и обычаевъ, что ясно доказываютъ акты и факты церковные и гражданскіе, и такимъ образомъ эти власти вмъсть съ народомъ впродолжение многихъ въковъ, составляли живой организмъ, чуждый всякаго клерикализма и неръдко оказывали великія заслуги отечеству, какъ наприм.: Алексій митрополить, совершившій дальнее путешествіе въ Орду и выхлопотавшій у хана грамоту для великокняженія Дмитрія Донскаго. — Но явился Никонъ съ своею властительною рукою приняль рышительныя папскія стремленія и, подъ видомъ правды, вздумалъ повидимому искоренить неправды. Сердце его дышало неистовствомъ, изригало мрачный дымъ заблужденій достигавшій до царскихъ престоловъ и отгонявшій истинну, правосудіе и человъчество. Какъ самъ Никонъ, такъ и послъдователи его не узнали ни церкви ни паствы своей, мучили и умывали руки въ крови духовныхъ дътей своихъ, которые сдълались жертвами единственно за то, что непокорялись ихъ лже-святости. Граждане добродътельные, върные и благородные подданные, нъжные родители и супруги, — вмъстъ съ своими младенцами сдълались жертвами за въру и върность своихъ предковъ. Эпоху эту, воистинну можно назвать не менфе кровавой, чфмъ Вареоломеевская ночь въ 1572 г., когда 24 Іюля, подъ ударами колокола, Франція раздирала своими руками десятки тысячь своихъ подданныхъ-протестантовъ, посль чего самъ папа отслужиль объдню за столь важную побъду истиннаго христіанства надъ гибельною ересью. Тамъ — проливало кровь папство, основывающее свой религіозный принципъ и свою непогръшимость на своемъ деспутическомъ преданіи; здъсь же русская церковь основываетъ свое преданіе на истинныхъ началахъ христіанской древности. Сыны православія, покоились, почти тысяча льтъ, сладкимъ сномъ въ лонъ древне-церковной невинности, духовные блюстители сторожили ихъ отъ смертоносныхъ ударовъ вившнихъ враговъ православія и, во время своего сладкаго отдохновенія, они прославляють Царя небеснаго и почитають царя земнаго, котораго Небо имъ даровало, — вдругъ, ужасная буря, шумъ, треволнение пробуждаетъ ихъ изъ своего спокойствія — и вотъ ихъ дома и алтари разбиваются, священная утварь расхищается, пламенные костры освящаются и кровавые мечи блистають предъ Но нътъ! Нътъ! Они не погибли среди этихъ пламенныхъ волненій: Богъ явственнымъ образомъ промышляеть о нихъ. Онъ просвящаеть ихъ во всъхъ

предметахъ, нужныхъ для ихъ благополучія и спасенія и они чувствують себя въ объятіяхъ своей Матери, чувствують тысячи усладительныхъ ласкъ ея; среди мучительныхъ заботъ, представляющихся имъ бременемъ, они чувствуютъ Божественное утъщеніе, рождающее въ сердцъ ихъ веселіе и надежду. Когда на этомъ духовно нравственномъ пути случится имъ камень, то Господь даль имъ сильное чувство эрвнія, которое помогаетъ имъ обойти его. Такими камнями, какъ извъстно, наполнена вся исторія старообрядцевъ. Множество было противъ нихъ написано, полемическаго свойства книгъ, наполненныхъ горькими клеветами на нихъ и на свямогаетъ имъ обойти его. Такими камнями, какъ извъстно, наполненныхъ горькими клеветами на нихъ и на священную древность, но они, старообрядцы, руководимые силою истинны, всв противъ нихъ, печальныя явленія съумъли отразить. Но враги ихъ неутомимо работали и вопреки непобъдимой правдъ, бросили въ среду старообрядцевъ огромный камень преткновенія въ лицъ соборнаго дъянія на небывалаго Мартина мниха, который полтораста льть волноваль умы и совъсть народа. Старообрядцы же, не потерявъ присутствіе духа, инстинктивно догадались что это грубъйшій подлогь и наконець—восторжествовали: этоть подлогь обнаружень со всеми его отвратительными сторонами. Однако клеветники на старый обрядъ, своею ложною ісзунтской мыслію неограничились однимъ только подложнымъ дѣяніемъ на Мартина еретика и, неимъя никакихъ данныхъ для подкрыпленія своего троеперстія, они выдумали какой-то небывалый харатейный требникъ, будтобы Өеогноста, Митрополита Московскаго, писанный въ 1329 г., въ которомъ будто бы изложено подробное ученіе, трактующее о троеперстіи, яко бы взятое изъ этого, требника, напечатанное и приложенное къ печатному дъянію на Мартина мниха. Хотя подлогъ этого требника нъкоторымъ изслъдованіемъ сдълался извъстнымъ но, къ сожальнію, не совсьмъ ясно. А посему,

Digitized by Google

обличивъ ложность бытіе соборнаго дѣянія 12-го вѣка на Мартина арменина, мы, съ помощію Божією, под-

Приступая къ опроверженію его, мы считаемъ нужнымъ выписать, будто бы, собственно ручное закрѣпеніе митрополита Өеогноста, въ концѣ его требника и тѣмъ имѣемъ въ виду ясно показать читателю что враги стараго обряда своими подлогами наложили прискорбное пятно на русскую церковь и какъ низко уронили они себя предъ православнымъ народомъ, предъ послъдвеѣми и каждымъ. — Въ концѣ Требника, на послъдникъ его говоритъ слъдующее:

skota 1

"Въ льто, отъ созданія міра 6837 году, а отъ по плоти рождества Бога Слова въ лето 1329 году, повельнію благочестиваго великаго князя Ивана Даніиловича, по реклу Калиты, по сов'ту же во духовномъ чину, и по благословенію отца его и богомольца, Өеогноста митрополита, грека: книга сія, рекомая: "Евхологіонъ", или попросту, по русски: Потребникъ, новопреведеся съ греческаго языка на русскій языкъ, съ греческаго письменнаго древняго "Евхологіона" или Потребника, его же привезе съ собою смиренный митрополить Өеогность грекь, сегоже вышеписаннаго году, и написася сія книга, рекомая: Потребникъ, съ преводу на бъло. Въ славу Единаго Бога, въ Троицъ славимаго, Отца и Сына и Святаго Духа, аминь." Потомъ слъдують изображенія трехь четвероконечныхь крестовь съ следующимъ якобы самаго Өеогноста поученіемъ: "Храни твердо, огрождайся часто образомъ креста, складываючи три пальца первые, и два последніе пригнувъ добрѣ и не протягнувъ, клади на чело, на пупокъ, на правое плечо, да на левое, съ доброю памятію, мыслячи на немъ распята за тебе, и тако не посмъянъ будети діаволомъ, но онъ со стыдомъ пойдетъ прочь отъ тебя. Тако ся всегда огорожай, а я, помощію

most be care

креста, книги сія написалъ. Слава Тебъ, Іисусе Христе, номогшему ми."

Наконецъ, по всъмъ листамъ этого переведеннаго требника слъдуетъ будтобы подпись самаго митрополита Феогноста такимъ образомъ:

"Книга, рекомая требникъ, переведена съ моей Келейной книги греческой зовомыя "Евхологіонъ" на русскій языкъ, попрошенію моему грѣшному, по повельнію же князя Івана Даніиловича, по реклу Калиты. И азъ, грѣшный митрополитъ Өеогностъ, сію книгу сводилъ съ своею, съ нея же велѣлъ переводити и она во всемъ добро и право переведена, того дѣля и рукою моею грѣшною на сей книгѣ написалъ есьми. Въ лѣто отъ сотворенія міра 6837, а отъ по плоти Рождества Христова 1329, Августа въ 27 день."

Вотъ какую неслыханную ложь рѣшилось сочинить русско-церковно правительство на Өеогноста, митрополита Московскаго, который никогда и не думалъ подобной ложью посягнуть на внутреннюю живую силу Церковной области. Но эту, очевидно смертоносную ложь, мы обрисуеть яркими красками по слѣдующихъ тремъ соображеніямъ живой истинны.

І. Дъйствительно-ли этотъ съ харатейнаго списанный требникъ — есть твореніе митрополита Өеогноста?

II. Ръчь его, произношение и самое разсуждение согласны ли съ временемъ Өеогностовымъ?

III. Преданіе, ученіе и чиноположеніе его — согласны-ли съ древне-церковными постановленіями?

### I.

Дъйствительно-ли этотъ съ харатейнаго списанный требникъ — есть твореніе митроп. Осогноста?

1) Святые Всероссійскіе митрополиты Кипріанъ и Фотій, а впосл'ядствін и Даніилъ, писали книги и по-

BULL CO

сланія, писали о славословіи аллилуія въ службѣ и кольнопреклоненіи и о крестномъ знаменіи, въ прямомъ противорѣчіи къ этому требнику, и если этотъ когдалибо существовалъ — то эти святители конечно не дерзнули бы писать противное ему. Утверждать, что эти ревностные православные учители, жившіе вскорѣ послѣ Феогноста митрополита, не знали о его требникъ, совершенно немыслимо. Изъ чего ясно, что этотъ требникъ никогда не существовалъ.

- 2) Святый Макарій, митрополить Московскій, быль мужь великой ревности, трудолюбивый, въ особенности отличавшійся собраніемъ двънадцати великихъ Минеичетіихъ, для составленія которыхъ онъ просматривалъ безчисленное множество кпигъ, между тъмъ чтобы онъ ни писалъ въ своихъ минеяхъ: о крестномъ-ли знаменіи или о литургіи все писалъ противно этому требнику, изъ чего выходить что этотъ требникъ никогда, небывалъ.
- 3) На Соборъ, при царъ Іоаннъ Васильевичъ, присутствовали всъ россійскіе Архіереи, изъ всъхъ обителей архимандриты и игумены, изъ всъхъ церквей протопопы и притомъ еще множество старцевъ и пустынножителей, которые подтвердили двуперстное крестное знаменіе, сугубую аллилуія, литургію и проч., и все это подтверждалось въ прямомъ противоръчіи этому требнику, что и доказываетъ его несправедливости.
- 4) Святвишій Филареть, Патріархъ Московскій, издаль первую печатную книгу "Потребникъ", для составленія которой онь употребиль множество харатейныхъ рукописей, и еслибы Өеогностовъ требникъ существоваль, то онъ не преминуль бы правила его потместить въ своемъ требникъ, а такъ какъ онъ этого не сдълаль, то очевидно, что такой Өеогностовъ требникъ никогда не существоваль.
  - 5) Никонъ патріархъ съ прочими архіереями, введ-

He Selfue opt opt opt of the contract of the c

months months шіе въ Россію троеперстіе, троеніе аллилуія и прочіе новые обряды, употребили для этого всё книги харатейныя, въ которыхъ ничего подобнаго ненашли, но доказательства о троеперстіи изъ этого требника, для нихъ такъ нужныя, они прошли глубокимъ молчаніемъ. Посему бытіе такого требника представляется немыслимо.

6) На Соборъ 1656 года, въ Москвъ, Никонъ, съ прочими духовними властями узаконивъ троеперстіе и, для подкрыпленія этого троеперстія, онь только посланія, Ламаскина Иподіакона представиль, но свидътельства изъ книгъ святоотечественныхъ онъ непривелъ. Что же касается Иподіакона, то и онъ свое посланіе ни какими свидътельствами святыхъ отцовъ не подкръпилъ, а когда Никонъ соборнъ проклялъ крестящихся по Өеодоритову писанію, тогда нъкоторые его за то подозръвали. Но желая оправдать себя относительно трехперстнаго сложенія, онъ, царскимъ повельніемъ изъ многихъ россійскихъ монастырей собралъ большое число святыхъ древныхъ книгъ, съ греческаго на славянскій языкъ переведенныхъ и за пять сотъ летъ до него писанныхъ, точно также и изъ Авонскихъ горъ и изъ другихъ восточныхъ монастырей ему присланныхъ древнегреческихъ пять сотъ книгь: нъкоторыя изъ нихъ были писаны за 400 и 700 льть до него. Къ этимъ еще Александрійскій, Антіохійскій и Сербскій патріархи, Архидонскій и Никейскій митрополиты и архіепископъ Пекскій не менъе двухъ сотъ книгъ ему прислали. Также и послъ Никона, въ 1682 г., другими архіереями были изысканы старыя харатейныя и на бумагь писанныя за 300, 400, 500, 600 и 700 лътъ, греческія книги. И еще въ Царской книгохранительной палать, и въ книгохранилищь Святьйшихъ Патріарховъ, и на печатномъ дворъ въ книгохранительной Палать сколько тысячь книгь старыхъ, греческихъ и россійскихъ, писанныхъ и печатныхъ, харатейныхъ и бумажныхъ находится, которыя тщательно и подробно многое время испытывали — но среди такого несчетнаго количества книгъ, этого требника не оказалось, — ибо ни самъ Никонъ, ни послъдующіе послъ него архипастыри о немъ ни однимъ словомъ не упомянули. Между тъмъ въ новопечатныхъ книгахъ: "Скрижали", "Жезлъ" и "Увътъ" свидътельствуется о троеперстномъ сложеніи изъ посланія Дамаскина Иподіакона, свидътельства же прочихъ святыхъ не приводится; притомъ, — неслыханное дъло — что и самъ Иподіаконъ, утверждая троеперстіе (утвержденіе, на которомъ основывалось все нововводство русской церкви), объ этомъ требникъ ни однимъ словомъ не говоритъ, а это ужъ очень громко звучитъ о небывалости Өеогностова требникъ.

- 7) Послѣ Никона, бывшіе патріархи: Іоасафъ, Питиримъ и Іоакимъ, неутомимо искали свидѣтельства для подтвержденія своего троеперетія, но нигдѣ не встрѣтился имъ Өеогностовъ требникъ, который, будто бы подкрѣпляетъ нововводство для смущенія народнаго сознанія и еслибы такой требникъ существоваль, то конечно они имъ воспользовались бы какъ мощнымъ орудіемъ противъ двоеперстія.
- 8) Въ "Пращицъ" и другихъ новыхъ книгахъ, засвидътельствовавшихъ что будто бы Өеогностъ митрополитъ, привезъ съ собою изъ Греціи въ Москву, книгу Требникъ, на греческомъ діалектъ, съ котораго онъ переводилъ и другіе требники, учащіе о троеперстномъ сложеніи, точно также и слова Софронія, патріарха Іерусалимскаго, приведенныя въ этомъ требникъ — недостовърны, не справедливы, ложны, по слъдующимъ даннымъ:
- а) Нигдъ не находится и даже никому неизвъстень этотъ Өеогностовъ требникъ, съ котораго самъ Өеогностъ переводилъ другіе требники.

upo me sugan.

- б) Подобные требники, какъ Өеогностовъ, ни на греческомъ ни на славянскомъ языкахъ ненаходятся и, какъ сказано, что между нъсколькими тысячами харатейныхъ и бумажныхъ книгъ, ни на востокъ, ни въ Россіи подобнаго сему требника не обрътено.
- в) Не только самъ этотъ требникъ, но ни одно, Софроніево слово, приведенное въ этомъ Требникъ, ни древне греческими харатейными, ни бумажными, привезенными Арсеніемъ Сухановымъ, изъ Греціи книгами не подтверждаются.
- le upal г) На соборъ, бывшемъ въ Москвъ, въ 1654 году. присутствовало много епископовъ и клириковъ, которые утвердили троеперстное сложение такимъ образомъ: "Преданіе пріяхомъ отъ начала въры, отъ святыхъ апостоловь и святыхъ отець седьми Соборовь творити знаменіе честнаго креста треми первыми персты десныя руки." Но, — кто суть эти Апостолы, передавшіе это троеперстіе? Или-гдь, въ какихъ мьстахъ они передали объ этомъ перстосложения? Какіе святые отцы соборовъ учили о таковомъ сложеніи перстовъ? Обовсемъ этомъ соборъ замолчалъ, Еслибы этотъ соборъ имълъ свъдъніе о писаніи Софронія патріарха Іерусалимскаго, говорящее въ пользу троеперстія, то они, безъ сомнънія, представили бы это писанія на своемъ соборъ. Между тъмъ единственнымъ ихъ подкръпленіемъ служила ссылка на посланіе Иподіакона, несравненно менье авторитетнаго, чьмь Софроніи патріархь Іерусалимскій. Но такъ какъ они этого не сдълали, то ясно само по себъ что такой требникъ никогда небывалъ и это только одна безумная фантазія всехъ апологетовъ но
  - д) Кром'в нами уже приведеных вотрицаній достов'я втого требника, и россійскіе историки единогласно не признають его бытія. Такъ наприм. Россійскій историкъ Карамзинъ говорить: "Я нашель въ сино-

вовводства руской церкви.

дальной библіотекъ, подъ N. 551, въ четверть листа, есть харатейный Требникъ съ подписью Өеогноста Митрополита,.. Признаюсь, однакожь, что сія подпись кажется мнъ сомнительною, то есть, новъйшихъ временъ  $\Theta$ еогностовыхъ <sup>1</sup>).

Ординарный профессоръ Шевыревъ пишетъ: "Въ числь рукописей, означенныхъ върными годами, я непривель требника Өеогноста митрополита, который, по полписи, отнесенъ былъ къ 1329 году. При внимательномъ взглядъ на эту рукопись, сейчасъ видно что она есть позднъйшее произведеніе. Вотъ почему она не приведена и въ обзоръ русской духовной литературы, въ чемъ напрасно укорялъ автора, въ Отечеств. Зап. г. Пыпинъ, — не знакомый съ дъломъ. Впрочемъ и Карамзинъ (т. IV, примъч. 321) выразилъ уже сомнъніе касательно подписи митрополита Өеогноста "2).

Кандидать правъ, Калайдовичъ, состоящій въ службѣ Коллегій Иностранныхъ дѣлъ, говоритъ: "Графъ Сергый Петровичь Румянцевь, сказаль мнь что г. Карамзинъ отозвался очень хорошо въ разсуждении моего безпристрастія и не желанія поддерживать вымышленное, приводя въ примъръ жаркій споръ бывшій у меня съ нимъ о требникъ Өеогностовомъ, на коемъ въ подлогъ руки сего митрополита онъ призналъ доказательства несомнънными ( 3).

Изъ приведенныхъ нами данныхъ, дълается яснымъ какъ день, что Өеогностовъ Требникъ, выставляемый нашими порицателями, есть чистейшая ложь, и где только мы не поищемъ, нигдъ его не находимъ. Спросимъ-ли мы у ближайшихъ, ко времени Өеогностову, митрополитовъ — они отвъчають намъ, что его не знаютъ.

См. Карама. Примъч. 321 къ 9-й главъ 4 тома, изд. Эмерлина 1842 г.
 См. час. 3 его 15-й лекцін, примъч. къ 14-й лекцін.
 См. Лекц. изъ курса Исторіи русской литературы, читанной студентамъ Московскаго университета въ 1860-61 Академ. году.

Обратимся - ли къ древнимъ патріархамъ — они отвічають что онъ имъ неизвістень. У новыхъ-ли патріарховъ спросимъ, они отрицають его существованіе. Прибітнемъ-ли къ восточнымъ грекамъ, — и они ничего объ немъ незнають. Приступимъ-ли къ Россійскимъ исторіографамъ — и они говорять намъ что онъ есть новое явленіе, и такимъ образомъ, все зданіе, построенное на Өеогностовомъ требникъ, само собою должно разрушиться до послідняго его камня.

## IL

Наръчіе, разсужденіе и слова въ этомъ требникъ несогласны съ временемъ Феогностовымъ, а скоръе подходятъ къ временамъ позднъйшимъ.

- 1) Въ древней россійской церкви было принято за правило въ книгахъ-ли, или посланіяхъ писать годъ изданія по льточисленію отъ сотворенія міра. Точно также, въ древне-писанныхъ книгахъ; въ "Степенной", "Гранографь", "Криницъ" и прочихъ россійскихъ льтописяхъ, и въ посланіяхъ Кипріана, Фотія и Іоанна и прочихъ, въ Служебникъ Кипріана и прочихъ митролитовъ печатныхъ книгахъ и рукописяхъ принято было подписывать ихъ выходъ отъ созданія міра; въ Өеогностовомъ же Требникъ, годъ изданія его отъ воплощенія Христова а посему этотъ требникъ не Өеогностово твореніе и есть времени новъйшаго, слъдовательно обманъ, и подлогъ для того чтобы предать справедливость стараго обряда и старообрядцевъ, на всесоженію.
- 2) Въ этомъ требникъ есть такія слова, которыя положительно не подходять ко времени Өеогностову а, очевидно согласны съ временемъ настоящимъ, наприм. въ Сумволъ въры, слова: "не будетъ конца" вмъсто

"нѣсть конца"; въ Молитвѣ: Царю небесный, слова: "Душе истинны" вмѣсто "истинныи". Эти слова стали употребляться послѣ реформы Никона, но ни въ какихъ древнихъ печатныхъ и писанныхъ книгахъ онѣ не встрѣчаются. Въ чинѣ пріятіи этого требника, на оборотѣ 16-го листа, "о Муропомазаніи" съ начала до Аминь, пять строкъ совершенно согласны съ новымъ требникомъ, слѣдовательно, оттуда онѣ и взяты, ибо онѣ никакъ несогласны съ древне-писаннымъ чинѣ Муропомазанія какъ харатейнымъ такъ и бумажнымъ, напримѣръ:

Таинство о положеніи руки на чело, животь и оба плеча, толкуєтся здісь такь: "Три первые персты сложа воедино, полагаемь я на чело, обносяще во уміз нашемь яко вознесеніе на небо, на чрево, яко паки пріиде судити на землю, на рамена — праведныхь одесную стояніе а грізшныхь ошуюю назнаменують".

Въ этомъ толкованіи находятся две несообразности:

- а) Ни въ древне-писанныхъ, ни въ древне-печатнихъ книгахъ, ни даже въ прежде печатанныхъ новыхъ книгахъ, — таковое толкованіе не встръчается.
- б) Въ требникъ сказано, что положеніе перстовъ на чело обозначаєть Вознесеніе Христово на небо. Но, по настоящему богословскому смыслу, нужно прежде исповъдать Его сошествіе на землю а потомъ уже Его вознесеніе. Такъ же положеніемъ перстовъ здѣсь исповъдывается второе пришествіе Христово, а первое Его пришествіе пропущено. Но таковое толкованіе несогласно съ толкованіемъ святыхъ отцовъ. По ихъ словамъ выходитъ, какъ ислъдуетъ, т. е. что прежде должно быть Сошествіе Бога слова на землю и воплощеніе Его, потомъ вознесеніе на небо, наконецъ и второе пришествіе, ученіе, вполнъ согласны Сумволу въры, гдъ говорится: "Насъ ради человъкъ и нашего ради спасенія, сошедшаго съ небесъ", потомъ: "и возшедшаго

на небеса и съдящаго одесную Отца", наконецъ: "И наки грядущаго" и проч. Точно также о крестномъ знаменіи они толкують что положеніе руки на чело и на животъ обозначаетъ сошествіе Христово съ небесь на вемлю и воплощение Его. Возложение руки на плечо эначить Вознесеніе Христово на небо. Это ученіе мы находимъ и въ новопечатныхъ книгахъ, напримъръ: Ламаскинъ иподіаконъ, тоже-студить, толкуетъ что положеніе руки на чело обозначаеть прежде Сошествіе Христово на землю и т. д. Слова же Софроніевы, приведенныя въ Требникъ противоръчатъ древнимъ Богословамъ, которые исповъдуютъ прежде соществие съ небесъ и воплощеніе, потомъ и вознесеніе на небо. Противоръчать и въ таинствъ въ обношеніи руки для крестнаго знаменія, гдв богословы учать оть Отца рожденіе, тамъ требникъ испов'ядываетъ вознесеніе, и гдъ первые учать о сошествіи плоти во адъ — тамъ второй учить второе пришествіе Христово. Но таковая, несогласная всецерковному содержанію ученіе можеть выдти изъ усть премудраго Софронія, а есть злейшій подлогь, заразившій всехь апологетовь русской церкви.

4) Въ требникъ, на лис. 31, приводется Софроніево разсужденіе о крестномъ знаменіи въ богословскомъ смысль, опять-таки въ прямомъ противорьчіи древнимъ богословамъ. Вотъ, напримъръ сказано: "Тыя же три перста десныя руки совокупльше, полагается на чело наше, глаголюще: "Господи, Іисусе". Также и на животъ, тыя же персты полагая, говори: "Христе, Сыне". Также на правое плечо кладучи, молви: "Божій" и перенося на лъвое плечо: "Помилуй насъ". Изъ этой богословской формулы очевидно, что составитель ея не только не былъ знакомъ съ богословскими или другими науками, но положительно былъ лишенъ грамматическихъ понятій, ибо имя прилагательное "Божій" онъ

учить отделять отъ имя Существительнаго "Сыне". Потомъ на животъ полагающему руку, велитъ говорить: "Христе Сыне"; также отдъливъ прилагательное отъ существительнаго. На правое плечо полагающему, говорить: "Божій". Православная же церковь учить, полагая руку на чело, говорить: "Господи", на животъ: "Ісусе Христе", на правое плечо: "Сыне Божій", на лъвое плечо: "помилуй насъ". Ибо между существительнымъ и прилагательнымъ именемъ въ письмв никакое раздъление неполагается: ни точка, ни двоеточие, ни запятая, ни тире, но всегда пишется нераздельно, какъ именительнымъ падежомъ: "Сынъ Божій", "Сынъ человъческій " "Апостоль Христовь " "Мученикь Христовь " "Отецъ преподобный" и т. д., такъ и звательнымъ: "Сыне Божій", "Апостоле святый" и проч. Творецъ же, формулы размъщая, онъ соединивъ вмъстъ два существительныя, "Христе Сыне" и на другую строку перенесъ прилагательное "Божій". Точно также на животь перенесь двя существительныя "Христе Сыне" и на плечо перенесъ прилагательное "Божій". Но такое безсмысленное богословіе не только чуждо разума премудраго Софронія но и несвойственно хотябы и не совствы ученому человтку.

Немыслимое ученіе въ этомъ требникѣ, приписываемое Софронію, подтверждается еще слѣдующими не сообразностями, наприм.: при обнесеніи руки для крестнаго знаменія, употребляемая другая форма молитвы, въ которой онять — таки отдѣляется имя существительное отъ имени прилагательнаго. Когда полагаютъ руку на правое плечо, велѣно говорить: "и Святаго" а кладя руку на лѣвое плечо надо сказать: "Духа". Но такъ рѣзко отдѣлять существительное отъ прилагательное можетъ только совершенно безграмотный невѣжда. Хотя въ новопечатномъ катихизисѣ и находится таковое толкованіе, но все-таки въ немъ не

отдъляется имя существительное отъ прилагательнаго. Въ немъ сказано такъ: "и оттуду на десное рамо, глаголя: "и святаго Духа, проведя даже до леваго." Изъ сего явствуеть что ученый разумъ не поставиль запятую между существительнымь и прилагательнымъ. Творець неизвъстнаго требника не только эти имена достаточно раздълилъ, но и на другое мъсто чрезъ строку перенесъ, чъмъ и показалъ себя полнымъ безумнымъ. Еслибы эти слова прямо былибы подведены подъ именемъ какого-либо безграмотнаго человъка, такомъ случав онв болве или менве были бы извинительны, но подтасовать ихъ подъ имя высокоученаго мужа и богослова — есть непростительная погрышность нашихъ порицателей, погръшность, которая ложится пятномъ на невинную мудрость проницательнаго богослова Софронія.

- 5) Въ томъ же Софроніевомъ словѣ, изложенномъ въ требникѣ, предлагается еще слѣдующее, несогласное съ истиннымъ духомъ богословія, толкованіе: "Егда тыяжде три персты первыя, ими же воображаеми Отца и Сына и Святаго Духа, не смѣсно, и не раздѣльно, единицу въ Троицѣ не соединенны, и Троицу во Единицѣ егда совокуплены во Едино." Это толкованіе несообразно съ воззрѣніемъ православной церкви по слѣдующимъ даннымъ:
- а) Единство святой Троицы, святые богословы не соединенными пальцами представляли, но единствомъ святыя Троицы и трисчисленіемъ тріvпостасное испов'я уподобляетъ солнце святой Троицъ. "Солнце" говоритъ онъ, "своимъ лучемъ и свътомъ уподобляетъ ся тріvпостасному, единствомъ же своимъ солнце представляетъ собою единство Божества." Потомъ второй примъръ: "Душа, слово и дыханіе выражаютъ тріvпостасное, душа же, сама собою, выражаетъ единство

Божества". Далье, третій примьръ: огонь, сила палительная и просвътительная, тріупостасное, огонь, само по себъ, единому естеству, едино же естество во святой троицъ исповъдываетъ (отв. 4 лис. 156 и 160). Изъ чего и следуеть что примеромъ пальцевъ можно только какимъ бы то ни было образомъ, нередать какъ видимый призникъ, уподобляющійся Богочеловъка, соединенный въ Троицу, два пальца представляють естества два и два последніе съ большимъ представляють святую Троицу. Но передать понятіе о Троицъ во единствъ, пальцами, съ богословской точки зрвнія, решительно невозможно: ибо пальцы неотражають отъ себя ни лучей, ни свъта; не представляютъ собою ни души, ни слова, ни дыханія и т. п. Следовательно, Софроніевы слова, приводимыя въ требникъ, ничего общаго съ древнимъ исповъданіемъ святой церкви не имъютъ и слъдовательно этотъ требникъ есть обманъ.

Много могли бы мы здась привести богословскихъ изръченій изъ этого требника, несогласныхъ съ духомъ и преданіями внаменитыхъ богослововъ древне православной церкви. Но мы уже сказали, что цель этого сочиненія не имфетъ въ виду входить въ научно богословскія разбирательства старыхъ обрядовъ, а только поставить на виду ръзкій контрасть существующій между старымъ и новымъ обрядами, и вмъстъ съ тъмъ доказать существенную древность перваго и совершенную новизну втораго, следовательно стряхнуть ярмо угнетенія съ перваго, а потому мы здісь только добавимъ что если Өеогостъ митрополитъ велълъ перевести привезенный съ собою изъ Греціи требникъ, переводъ котораго онъ собственною рукою и подписалъ (какъ сказано въ требникъ) и конечно все это дълалъ онъ ради общей пользъ, чтобы правилами сего требника вев священнослужители могли исполнять свои требы и . 16\*

если это было такъ, то становится страннымъ; почему же онъ не велълъ переписать такихъ требниковъ по больше и передать ихъ священникамъ? Почему онъ не старался чтобы и русскій народъ объ немъ зналъ? Но не сдълавъ этого, онъ, относительно несогласія этого требника съ другимъ, всѣхъ оставилъ въ ужасномъ колебаніи между ложью и справедливостью. Разсматривая этотъ требникъ, мы находимъ, что лѣтосчисленіе въ немъ не древнее и времени настоящаго, слова и рѣчи его не сходятся съ древнеписанными, а скорѣе согласны съ новопечатными книгами и противорѣчатъ до Никоновскимъ богословскимъ возрѣніямъ, слѣдовательно онъ не есть твореніе Өеогностово.

#### III

Преданіе, ученіе и чиноположеніе его согласны ли съ древнецерковными постановленіями?

- 1) Въ новобрътенномъ требникъ, какъ въ словъ Софроніевъ, такъ и въ чинъ пріятіи, въ отношеніи еретиковъ, повелъвается креститься тремя перстами, а крестящіеся двумя перстами, вмъстъ съ армянами проклинаются. Въ предъидущихъ главахъ мы уже точно ясно доказали что троеперстіе не имъетъ никакого основанія а напротивъ двоеперстіе не армянскаго происхожденія, а чисто всецерковнаго, православнаго преданія, вслъдствіе чего, нежелая отягощать читателя частымъ повтореніемъ одного и тогоже, мы считаемъ лишнимъ здъсь объ этомъ разпространяться.
- 2) Въ этомъ требникъ, (листъ 35 на обор.) отъ Хвалисіанъ и Яковитъ, и прочихъ, отъ ереси приходящихъ, внесены слъдующія, нигдъ не слыханныя, проклятія: "Проклинаю Монофелитянъ, творящихъ крестное начертаніе на себъ единымъ перстомъ а не тремя первыми перстами, — да будутъ прокляты. Проклинаю

еретиковъ, — римлянъ, не творящихъ крестнаго знаменія, совокупивши три первые персты, но точію двъма указательнымъ и среднимъ и послѣднимъ пальцемъ — да будутъ прокляты. Проклинаю еретиковъ-арменъ, не творящихъ крестнаго знаменія треми первыми персты, но слагающихъ первый перстъ съ двумя послѣдними и творящихъ крестъ двумя персты: указательнымъ и среднимъ, — да будутъ прокляты."

Здѣсь мы должны сказать читателю, что произнося такія проклятія, требникъ не находить такія основанія въ какихъ-либо церковныхъ постановленіяхъ, не основательность которымъ мы докажемъ слѣдующими данными.

- а) Въ древне церковныхъ книгахъ, трактующихъ о чинъ Іаковитъ, также и въ требникахъ, печатанныхъ при Филаретъ, Іоасафъ и Іосифъ патріархахъ, на ереси подобныхъ проклятій не видится.
- б) Въ "Пращицъ" (отвътъ 83) Питиримъ говоритъ: "Чинъ, который написанъ въ харатейномъ требникъ, совсемъ согласснъ съ печатнымъ Іосифовскимъ требникомъ, кромъ только вышесказанныхъ проклятій на римлянъ, о благословеніи и о положеніи двучастнаго (креста) на просфорахъ, которыя въ Госифовскомъ требникъ не находятся". Но если самъ высокопоставленный Іерархъ Питиримъ, сознается что многое въ Өеогностовомъ требникъ — несогласное **Госифовскимъ** СЪ требникомъ, то ясно, что этотъ Өеогностовъ требникъ есть единственный, отличающійся своими чинами отъ общеправославныхъ требниковъ, следовательно, такого рода отличія, правосдавная церковь, никоимъ образомъ не допускаеть и не можеть допустить, а если не можеть, то можно смыло сказать что такой требникь, учащій противно православія ложень, ложень еще и потому что при каждомъ отдъльномъ проклятіи ересей онъ называетъ самое имя этихъ еретиковъ; бывшіе же седмь вселенскихъ соборовъ, сперва всъхъ еретиковъ

вообще номинально проклинали, не повторяя каждый разь глаголь: "проклинаю" потомъ уже и ихъ ересь, но неупоминая именъ самыхъ еретиковъ; наприм.: сказавъ: "проклинаю" послѣ исчисленія именъ всѣхъ еретиковъ, соборы выразились: "Иже не исповѣдуютъ святую Троицу, иже не глаголютъ безначальна Отца: не исповѣдующіе Господа нашего Ісуса Христа и проч. — да будутъ прокляты." Такимъ образомъ продолжались всѣ клятвы на всѣ ереси, безъ повторенія именъ еретиковъ.

в) Требникъ проклинаетъ Монофелитянъ то, что они не тремя перстами знаменуются, а армянъ за то что двумя перстами крестятся. Но проклятія эти идуть въ разръзъ съ древнецерковными книгами, которыя проклинають Монофелитянь во все не за троеперстіе а за едино перстное знаменіе. Въ посланіи Михаила, патріарха Цареградскаго къ патріарху Антіохійскому, и въ книгъ "о въръ" (лис. 251, на обор. гл. 28) и въ главахъ "о латинскихъ ересяхъ" и "проклятін латинъ" въ печатныхъ требникахъ, — всв армянскія ереси подробно проклинаются, но крестящеся двуперстнымъ сложеніемъ не только не проклинаются но н не укоряются, ибо въ этомъ ереси не находится, и дъйствіе это проклятію не подвергается и таковое на него проклятіе, ни въ какихъ чинахъ древнихъ книгъ — не встръчается, а, въ укоръ этому требнику, клятва на некрестящихся двумя перстами, вездъ видится. книгь "о святой Троиць, на римлянь, какь въ писанной такъ и въ харатейной, писанной въ печерскомъ монастыръ, въ книгъ Өеодоритовой, хранящихся въ Патріаршей ризниць, въ книгь Никона Черногорскаго, хранящейся въ Чудовомъ монастыръ, согласно сказано: "аще кто не знаменуется двъма перстома, яко же и Христосъ, — да будеть проклять". Если клятва на некрестящихся двуперстнымъ сложеніемъ въражена праведно, то клятва, произнесенная этимъ небывалымъ требникомъ, неимъетъ смысла — подложна!

г) Въ новопечатанной книгь, подъ названіемъ: "Чтеніе о древности россійскихъ исторій", Филарета Рижскаго, печатана въ 1847 году, стран. 31, говорится: "Яко на появление Монофезитовъ, въ концъ пятаго въка, заставило православныхъ обратиться къ другому знаменію. Монофезиты тімь съ большимь рвеніемь продолжали употреблять одно перстное знаменіе, что оно, какъ казалось имъ, подкръпляетъ ихъ мнъніе о единомъ естествъ во Христъ Ісусъ. Православные желали исповъдывать не только устами но и осязаемымъ знакомъ два естества во Христъ, — стали знаменовать себя двумя перстами. Къ началу десятаго въка, сім два вида знаменія, одноперстное и двуперстное, служили однимъ изъ внышнихъ отличій, двухъ разныхъ въроисповъданій Монофезитскаго и православнаго. Слова этого Іерарха прямо и отчетливо высказаны въ пользу двуперстія. Какія бы обстоятельства ни заставляли древне-православныхъ учителей, принять двуперстное сложеніе, все-таки, очевидно, что двоеперстіе употреблялось православной церковью еще въ иятомъ въкъ и употреблялось, конечно, не вопреки, а совершенно согласно догматическимъ понятіямъ о вселенскомъ сумволь. Что же побудило и теперь побуждаеть офиціальных в апологетовъ вторгаться въ русскую церковы съ идеями чужеземщины, оклеветать двоеперстіе, якобы внаменіе неправославное, "адское, чертовское?" Наконецъ, если по словамъ вышеупомянутаго Филарета Рижскаго, православные, еще въ началъ пятаго въка, крестились двуперстнымъ сложеніемъ, — то, спрашиваемъ, какимъ же образомъ Өеогностовъ требникъ ръшился на такое богохульство — проклинать ормянъ за якобы употребляемое ими двуперстіе? Отвътъ простой: первое — что такой требникъ никогда не существовалъ;

Ormetra

- второе что требникъ не могъ проклинать ихъ за употребленія таковое знаменія; третіе когда сами православные крестились двоеперстіємъ, изъ чего мы выводимъ что этотъ требникъ, съ его клятвами, есть твореніе человъка, лишеннаго нетолько совъсти, но и здраваго смысла.
- д) Въ тъхъ же вышеписанныхъ проклятіяхъ на римлянъ, которые требникомъ проклинаются, какъ не крестящихся тремя первыми перстами а только двумя: указательнымъ и среднимъ, а послъ однимъ пальцемъ, находятся слъдующія невърности:
- 1) Въ древне-церковныхъ печатныхъ и писанныхъ книгахъ, такія проклятія на латинъ, не крестящихся тремя первыми перстами, нигдѣ не встрѣчаются и ни въ чинѣ пріятіи отъ латинъ переходящихъ, ни въ чинѣ отъ Іаковитъ, ни однимъ словомъ не упоминается. Если же подобныя клятвы въ древне-писанныхъ и печатныхъ книгахъ не видятся, то и доказывается что требникъ, съ своими неумѣстными изверженіями клятвъ, не заслуживаетъ ни какого довѣрія.
- 2) Проклятіе, на Римлянъ произнесенное, въ требникъ не умъстно изложены въ чинъ на Іаковитъ приходящихъ, по той причинъ что, сей чинъ не отъ римлянъ но отъ прочихъ еретиковъ, какъ то: аріанъ, несторіанъ, евтихіанъ и проч., которыхъ имена, при семи вселенскихъ соборахъ, вмъстъ съ ихъ ересями, проклятію преданы, но ни сами римляне, ни ихъ имена, какъто: Фромоса Христофора и прочихъ папъ, ни ихъ ересей, наприм.: о происхожденіи святаго Духа отъ Отца и Сына и проч. въ этомъ чинъ не написаны; но особенная, клятва на латинъ, въ старопечатныхъ потребникахъ находится, гдъ вся ихъ ересь проклинается. Въ требникъ же ересе-начальники и главныя ихъ ереси не проклинаются, а только сложеніе перстовъ. Но странно то, что святая церковь въ латинской ереси проклинаетъ,

о тъхъ ересяхъ требникъ не упоминаетъ, а что за латинами всъ святые (напримъръ о некрестящисся тремя перстами) не упоминаютъ, сіе требникъ называетъ ересью и проклинаетъ. Словомъ, что только этотъ небывалый требникъ, не извергаетъ — есть больной бредъ умалишеннаго и доказываетъ еще то, что онъ имълъ въ виду не проклинатъ римлянъ а проклинать старообрядцевъ, для которыхъ съ хитростью и внесена въ требникъ эта тяжелая клятва на старый обрядъ, а о армянскихъ же ересяхъ ни однимъ словомъ не говорится.

е) Слова Леонтія Валсамана, помъщаемыя въ этомъ требникъ (лист. 37) "о благословеніи Архіереевъ и іереевь, установляють пятью пальцами благословлять и эти персты изображены слъдующимъ образомъ; указательный персть, прямо стоящь, знаменуеть Î, великосредній, мало наклонень, знаменуеть С, оть обоихъ совокупленныхъ перстовъ кратко будетъ ІС, а положеніемъ перваго чрезъ четвертый, будеть Х, а последнимъ значеніемъ С и отъ трехъ сложныхъ будетъ краткое ХС, и сіе глаголеть по преданію апостоловь и святыхъ отецъ". (лист. 41) Эта аргументація до такой степени нельпа, что даже не особенно свъдущій, въ книжномъ искуствъ, читатель, сейчасъ увидитъ что составитель этого требника, дъйствительно быль нравственно больной и что разсуждение это онъ заимствовалъ не изъ другихъ свидътельствъ а только изъ собственнаго разстроеннаго мозга. Онъ учить располагать пальцы такой формою, чтобы изъ нихъ образовались славянскія буквы, выражающія Имя Ісуса Христа и, наконецъ, добавляеть что эта форма изложенія перстовь, для благословенія духовенствомъ народа, — есть преданіе Апостоловъ и Отцевъ церкви. Но онъ совсемъ забылъ что апостолы, какъ и самъ Христосъ, были, действительные, евреи и бесъдовали на еврейскомъ языкъ и само со-

бою разумвется, что какъ Христосъ ихъ, апостоловъ, благословляль, такимь образомь, они и другихь благословляли. Благословляющее же тогда были евреихристіане, и если по требнику, апостолы, имя Ісуса Христа, изображали перстами, имъющими форму русскихъ буквъ, которое необходимо должно было быть изображено буквами еврейскими, а такъ какъ формы еврейскихъ буквъ, далеко не согласны съ формами греческихъ буквъ и славянскихъ, то следовательно изображать перстами имя ІС ХС, фактически невозможно. Далье, Имя Спасителя по еврейски по гречески ХС, по славянски, Помазанникъ, слъдовательно, если по еврейски Мессія-Христосъ, то спрашивается: могли ди апостолы для язычниковъ изображать перстами Имя Христа ебрейскими буквами? Притомъ, въ Герусалимъ, первые върные были евреи и на еврейскомъ языкъ совершалось богослужение, вслъдствие чего апостолы неимъли никакой возможности перстами изображать Имя Ісуса языкомъ, чуждымъ древнымъ евреямъ.

Если это такъ, если невозможно было апостоламъ перстами передать имя Спасителя на еврейскомъ языкъ, то ясно, что мнимыя слова Валсамона, называемыя апостольскимъ преданіемъ, изображающія Имя Ї С Х С славянскими буквамн, есть грубъйшая ложь, которая ввела въ заблужденіе все русское духовенство, которое, и до сихъ поръ неперестаетъ этимъ заблужденіемъ руководствоваться.

Въ первыя времена Христіанства, кромѣ проповъди, безсомивнія необходимъ быль внѣшній знакъ святой Троицы въ двухъ естествахъ, который могъ бы быть понятенъ Іудею, греку, римлянину, наконецъ, нѣмцу, русскому, магометанину, африканцу, американцу и т. д., такимъ образомъ является двуперстное сложеніе, какъ самый простѣйшій способъ для изображенія двухъ естествъ Ісуса Христа, который былъ бы удобопонятенъ

всемъ народамъ земли. Но допускать, что апостолы перстами изображали имя Ісуса Христа, русскими буквами, которыя въ то время и несуществовали херосложно фактически немыслимо.

- ж) Въ этомъ требникъ, (лис. 41, на обор.) проклинаются римляне за то, что они не благословляютъ чрезъ буквы Î, то есть, прямо стоящаго указательнаго пальца и чрезъ С мало согнутаго средняго пальца, что и выходить 16, и чрезъ перваго переложеніемъ его на четвертый палець, что выходить Херь. (Х), и чрезь малый, немного согнутый, образующій С, что вмъсть и выходить ХС. Мы не хотимъ утомить читателя подробнымъ анализомъ того, что пальцами правильно изображать означенныя буквы рышительно ныть возможности, а только остановимь внимание его на только что сказанное о проклятіи на римлянъ. Какъ извъстно, что римляне собственно, отдъльной буквы (Х) не имъютъ, а вмъсто Х у нихъ слъдующія двъ буквы сh, следовательно, изображать нальцами букву Х было не возможно, и потому — проклинать народъ неизображение перстами такихъ буквъ, рыя въ ихъ языкъ невиъстимы, - неправедно и неразсудно.
- з) Въ этомъ требникъ повълъвается, аллилуія говорить трижды, съ присовокупленіемъ словь: "слава Тебъ Боже". Но и это повельніе противоръчить древней православной церкви, ибо святый Кипріанъ, митрополить Московскій, бывшій вторымъ, посль Феогноста, своими руками писалъ псалтирь, въ которомъ, на полунощницъ писалъ аллилуія дважды, а въ третьей, слава Тебъ Боже. Святый Фотій, митрополитъ Московскій, родомъ грекъ, въ своемъ посланіи во Псковъ, новельваетъ говорить дважды аллилуія. Преподобный Исаакій молчальникъ, ученикъ великаго чудотворца Сергія, въ книгъ Псалтири, своеручно писалъ дважды аллилуія.

И Іосифъ, натріархъ вселенскій, и прочіе греки абонской горы, какъ преподобный Евфросинъ такъ и другіе, повельвали говорить аллилуія дважды. Великоученый Максимъ грекъ, въ своей книгь, велить дважды аллилуія произносить, и множество прочихъ, которыхъ мы выставимъ въ особенной, для этаго пункта нами помъщаемой главъ. Чтоже касается до требника то онъ, какъ вездъ такъ и здъсь, идетъ на разръзъ съ мудрыми мужами, стоящими на зенить церковнаго управленія.

- и) Далве, требникъ, трактуя о проскомидіи, повельваетъ имъть пять просфоръ и, изъ третьей просфоры, девять частей вынимать. Это несогласно древнецерковнымъ постановленіямъ, ибо, нигдъ, въ этихъ постановленіяхъ не видится употребленія пяти просфоръ, или выниманія девяти частей изъ третьей просфоры. Впрочемъ объ этомъ предметъ потолкуемъ ниже, въ особной главъ, а только скажемъ "что требникъ учитъ несогласно съ Духомъ христіанской древности, слъдовательно, повиноваться ему чрезвычайно опасно.
- і) Этоть мнимо Өеогностовь требникь, еще повелъваетъ на просфорахъ класть печать не круглую а четвероугольную, на подобіе двухчастнаго креста, съ надписью ІС ХС, но и это повельніе несправедливо, и опять-таки противно истинно церковному смыслу, именно потому, что до патріарха Никона, въ Россіи всъ церковные чины другъ съ другомъ согласны, держались правила для просфоръ имъть круглую нечать и на срединъ ея изображать трисоставный, т. е. восмиконечный кресть; вслъдствіе чего смъемъ думать что ежели этоть требникь, въ дъйствительности, быль ума Өеогноста, митрополита Моспроизведеніемъ ковскаго и, такъ сказать всероссійскаго, то безспорно, что непосредственные его преемники, митрополиты, не ръшились бы нарушить церковный авторитетъ восточнаго Іерарха. Однако не только последующіе после

Өеогноста, россійскіе митрополиты дъйствовали противно этому мнимо-Өеогностову правилу, но и еще учитель греческой церкви, святый Симеонъ Өессалонитскій въ 88 главъ своей первой книги, говоря: "что въ восточной церкви, на просфорахъ, печать кругловидна была и на срединъ ея крестъ", между прочимъ, о таинствъ круглости печати, толкуетъ такъ: "Безначальнаго и безконечнаго Слова воплощенна, всъмъ вкупъ показующи и Бога суща и по насъ явльшагося и воплотившагося по истинъ и страдавша". Изъ чего ясно, что повелъніе, класть на просфорахъ четвероугольную печать, не можетъ вытекать изъ воли Өеогноста но, изъ духа и преданій отца Іезуитовъ

к) Въ томъ же требникъ еще повелъвается, въ вечеръ Пятидесятницы, молящимся, на колънахъ стоять а головы ихъ къ земль не приклонять, повельвается также священнику читать молитву обратясь лицомъ къ народу, а спиною къ алтарю. Повельнія, кои стоять далеко по зади православнаго исповъданія. Святый Кипріанъ митрополить, какъ сказано бывшій вскорь, посль Өеогноста, написаль харатейную книгу "служебникъ" говорящій: "Въ недълю 8-ю (Пятидесятницу) въ вечеръ, намъ головы непокровенны, съ колънома преклонити", на землю главу преклонити, священникъ начинаетъ молитву". Въ уставъ древне харатейномъ, писанномъ при Еверитіи архіепископъ Новгородскомъ, писанномъ въ 1440 году; въ Уставъ Ярославля-Спасскаго монастыря; въ харатейномъ Уставъ, писанномъ въ 1444 году; въ Уставъ Греческомъ, старопечатномъ, въ 144 главъ и въ Уставъ харатейномъ Тверскаго Саввина монастыря, принесенномъ изъ Греціи во всъхъ этихъ уставахъ вь вечеръ, на 8-й недълъ, молящимся, новелевается главами своими къ землъ преклониться, также и священнику повельвается читать модитву, обращенному лицомъ къ алтарю. Но если свидътельства учителей святой истинны, справедливы то всъ повелънія и запрещенія этого требника — ложны, ложны до отвращенія.

Наконецъ, если бы этотъ требникъ былъ происхожденіемъ мудрости, Өеогностовой онъ не противорьчиль бы посланіемь святых Кипріана, Фотія и прочихь митрополитовъ. Еслибы онъ былъ древнехаратейный онъ не разногласилъ бы со множествомъ истинно-древнихъ книгъ. Если бы онъ былъ старогреческій — онъ, всъмъ писаніямъ старогреческихъ книгъ не сопроти-Если бы онъ быль древне русскій, — то влялся-бы. онъ, съ древне-русскими Архипастырями и ихъ книгами не соперничаль-бы. Словомъ — если бы этотъ требникъ имълъ, дъйствительно, болъе или менъе, подлинность православной церковно-исторической старины, то отрицать его достовфрность никто не имфлъ бы права, да и не было бы никакой возможности противъ него соперничать. Но, пробъгая приведенные нами факты, читатель наглядно увидить, что они сами за себя говорять и ненуждаются въ нашемъ толкованіи, а прямо и безхитростно говорять намь что этоть требникъ, какъ въ восточной такъ и въ русской церкви, есть неслыханный до Никона источникъ, изобрътенный умопомраченіемъ велевластителей офиціальнаго обрядства единственно для того что бы имъ заразить весь организмъ православнаго благочестія и такимъ образомъ внести огромную массу негоднаго матеріала въ Государственную и общественную среду, разорвавшаго мирный союзъ милліоновъ русскихъ согражданъ и доведшаго ихъ до сердцераздирающей вражды; но, достигнувъ своей іезунтской цъли, разсоривъ русское общество съ его добродушными Государями, наши стоятели грекониконовскихъ клятвъ, наконецъ стали отказываться отъ этого требника, хотя между собою, негласно въ тайнъ, — но все таки невозглашають бользненный бредь этого требника.

Изъ всего, нами сказаннаго видно блистатель-Промысла Божія, свидътельствующій, фактъ здраво умъють старообрядцы, какъ критически теченіе цълыхъ въковъ, бороться съ Камнями преткновенія, бросаемыми предъ ними русско-церковными руководителями идей и порядковъ папизма, здраво умъють относиться къ требованіямь высшыхъ интересовъ вселенской церкви, интересовъ, долженствующихъ благотворно дъйствовать на духовно-нравственную жизнь всего человъчества, здраво умъють отодвигать на задній планъ всв недостойные но, повидимому, ортодоксальныя цъли, имъющія въ виду разрушить высокопарный культъ, который, въяніемъ Божественнаго домостроительства, необходимо долженъ разсъяться между всъми отраслями человъческихъ обществъ въ поднебесномъ пространствъ видимаго міра. Насыщенные предестями духовнаго настроенія отъ апостольскаго православія, представляющіе различные художественные виды, старообрядцы чуствують необходимость нихъ, неутомимо континжени размышляя о ВЪ нихъ, постоянно стараясь все больше и больше вливать ихъ въ свою душу, все больше и больше насыщаться ими, зная хорошо, что они суть явленія божественнаго откровенія исключая только то, что делаетъ перемъну въ этихъ непогръшимыхъ явленіяхъ. Старообрядцы несомнънно увърены что, какъ гуманные Государи безпрестанно трудятся надъ благополучіемъ своихъ подданныхъ, такъ и христіане обязаны трудиться надъ водвореніемъ въ себв идеи и порядка, основанныхъ на истинныхъ преданіяхъ православнаго величія и, какъ тъло церкви, обязаны отразить всякія мнимыя святости, имъющіл въ виду отдалить, разрушить и, наконецъ, погребсти въ развалинахъ всв союзы церковные и гражданскіе. Старообрядцы, поддерживаемые духомъ справедливости, знаютъ, что громо-

Bufi.

bane

вые раскаты клятвъ и анаеемъ, разносящіеся вотъ уже 215 льтъ, по всей русской земль, фактически не въ силахъ разрушить старый обрядъ, основанный, какъ мы уже доказали, на сокровищь истиннаго свыта святоотечественнаго ученія, и увірены, что обширное зданіе, изобилующее сладкими плодами духовной жизни, сооруженное древними христіанскими началами, — не можетъ развалиться мечтами мнимаго величества противниковъ ея. Они не боятся ни гордости, ни поношешеній, ни презрънія, ни преслъдованій покрывающихъ ихъ ужасными облачными тучами, не боятся именно потому что они постоянно видять заходящее за горы солнце, мещущее пламенные лучи свои сквозь сгущенные, выбрасывающія громовые удары, облака, вследствіе чего, это бурное надъ ихъ головами врѣлище, не производить въ ихъ душв ни малейшаго чувства страха; а напротивъ въ тихомолку и безъ ропота они наслаждаются величественнымъ видомъ нисходящій съ версвященной и распространяюшины горъ истины щійся надъ всеми православно верующими, и какъ незлопамятные младенцы, они постоянно возносять теплыя / С Сло молитвы о долгоденствіи своего Монарха, стремясь тыломъ и душой прилъпиться къ предначертаніямъ Его и, такимъ образомъ, желая составить кръпкій оплоть русскаго отечества. А посему, тщательно разсмотръвъ приведенный нами подлогь Өеогностова требника, надвемся, что читатель согласится съ нами высказать свое слово во имя справедливости, что старообрядцы — невиновны.

### ГЛАВА ЖШ.

Что древнъе: троеніе или двоеніе аллилуія?

Въ предъидущихъ нашихъ изследованіяхъ мы раціанально показали читателю губительную заразу, которая цълые въка свиръпствовала и еще теперь не перестаеть свиръпствовать въ русско-церковномъ организмѣ; показали, какъ члены этого организма, подъ видомъ справедливости, терзаются и тъла ихъ пожираются тъми, которые одолжены имъ жизнію; показали, какъ — духовные родители — повергаютъ чадъ своихъ въ бездну злоключеній и заставляють ихъ стонать подъ игомъ насилія власти своей; показали, какъ разными вопіющими подлогами, русское духовное правительство выходить изъ мъста своей засады противъ того, для котораго оно призвано быть защитникомъ. Но мысль наша не можеть и не должна останавливаться только на этихъ горькихъ явленіяхъ, которыя такъ безпощадно разрушаютъ жизнь русско-церковной области и бросають ее въ могилу, думая прикрыть ея окованное тело коварнымъ ядомъ папской гордости и, такимъ образомъ, ее всегда терпъть іезуитскія насилія. Наобязана еще дальше простереть взоръ мысль своего изследованія, въ самый хаосъ волнующагося океана духовной администраціи, она должна бросить свой взглядь, должна обратить свою точку зрвнія именно-туда еще, гдъ обрушились бурныя клятвы и ананемы надъ головами невиннаго остатка православной доблести, съ намъреніемъ, чтобы этоть остатокъ, до скончанія міра, заставить голодать лишеніемъ духовной пищи. Наша мысль, нестрашась угрозь цензуры и духовной власти, прямо и бойко идеть впередъ и, по мъръ духовно нравственныхъ силъ, ближе подходить къ лютому пламени выбрасывающему клубы дыма подъ небосклонъ русской территоріи, который, къ величайшему прискорбію древне-русской церкви, служить несчастіемь для гражданской и церковной дъятельности русскаго народа. Мысль наша, именно теперь, когда современныя движенія гуманныхъ царствованій достигають до значительныхь разміровь, должна безъ всякаго отлагательства, проявляться во всей ся полнотъ, должна точпо и ясно со всъми оттынками, до послыднихы выводовы показать русскому обществу, какъ верховные пастыри, подъ прикрытіемъ папскаго божества, цълыми въками не перестаютъ вести брань и распри съ своими чадами, — примъромъ, которымъ заражаются милліоны людей, воистинну желающихъ служить святой истиннъ. Мысль наша всесторонне обязана показать какъ грустно протекаеть исторія и жизнь людей, стремящихся толомъ и душой усовершенствовать въ себв идеалъ Божественнаго законодательства, которое сосредоточивается въ непограшимости апостольскаго православія, ибо, эти люди, говоримъ, очень хорошо знаютъ что, какъ солнце, постоянно обращаясь кругомъ земнаго шара, ярко разливаеть на него свъть свой, точно также и Божественное откровеніе постоянно роспространяеть свою благодать на свою святую церковь, и наобороть: земной шарь, постоянно обращаясь вокругь пламеннаго сего свътила, не можетъ отбросить или непринимать теплыхъ лучей

его, которые его оживляють. Такъ и церковь, или что то же, общество върующихъ, не можетъ и не должно отбросить или не принять аромата Божественнаго благоуханія, и шумъ пристрастныхъ идей синодальнаго велевластія не можеть и не должень затемнить прекрасную ткань, покрытую золотыми нитями древняго отечественнаго благочестія. Внъшніе признаки, которыми отличается это благочестіе отъ враговъ православія, главнымъ образомь заключается въ обрядовой исключительности, которая, какъ сказано, необходимо нужна для передачи роду человъческому истиннаго значения пришествія на землю Ісуса Христа, а посему, эта обрядовая форма, какъ мы уже видъли, ни коимъ образомъ не можеть принять иной формы, кромъ той, которая древними началами православнаго смысла, вслъдствіе чего намъ теперь нужно идти къ изслъдованію соборныхъ клятвъ Греко-московскаго собора въ 1667 году, несправедливо изрыгнутыхъ весьма полновъсно на двоеніе аллилуія употреблявшихся въ глубокой древности православной церковію и, вмъсть съ тымь, постараемся разрушить зданіе, построенное врагами стараго обряда на троеніи аллилуія и тъмъ доказать какъ, послъ Никона, смертные духовные люди, горделивою мечтательною славою, дерзнули истребить священную завъсу, подъ сънію угодно было Божеству положить первоначальный камень своего законодательства. Наконецъ, посмотримъ, что говорить соборь 1667 года, въ отношении сугубой аллилуія:

"Аллилуія, въ Божественномъ пѣніи", говорить соборъ, "въ учиненныхъ мѣстахъ глаголати трижды, сирѣчь: аллилуія, аллилуія, аллилуія, слава Тебѣ, Боже. Сице трижды, по древнему преданію, якоже писано есть и въ древне-харатейныхъ греческихъ книгахъ."

Гдь, въ какихъ именно древнихъ книгахъ, хара-

Digitized by Google

Tony

negi

тейныхъ славянскихъ, или греческихъ книгахъ, это посягательство на истинное древнее произношеніе дважды аллилуія— высказывается,— сидъвшіе на соборъ отцы греки, хотя бы приблизительно— не разъясняютъ <sup>1</sup>).

Далъе соборъ говорить: "Сіе наше соборное повельніе и завыщаніе, ко всымь священнымь чинамь православнымъ передаемъ, и повелъваемъ всъмъ неизмънно хранити и покоритися святьй восточный церкви. аще ли же кто не послушаетъ повелъваемаго отъ насъ и не покорится святьй восточной церкви и сему освященному собору, или начнетъ прекословити и противлятися намъ: и мы, таковаго противника, данной намъ властію отъ Всесвятаго Духа, аще будеть отъ священнаго чина, извергаемъ и обнажаемъ его всякаго священнодъйстви и благодати, и проклятію предаемъ; аще же оть мірскаго чина — отлучаемъ и чужда сотворяемъ отъ Отца и Сына и святаго Духа и проклятію и анаеемъ предаемъ, яко еретика и непокорника, и отъ православнаго всесочлененія, и стада, и церкве Божія отсъкаемъ яко гнилъ и непотребенъ удъ: дондеже вразумится и невозвратится въ правду покаяніемъ. Аще-ли кто не вразумится и не возратится въ правду покаяніемъ, и пребудеть во упрямствъ своемь до скончанія своего, да будеть по смерти отлучень и непрощень, и часть его, и душа его со іюдою предателемъ и съ распеншими Христа жидовы, и со аріемъ, и съ прочими проклятыми еретиками. Жельзо, и каменіе, и древеса — да разрушатся и да растлятся: а той да будеть не разръшень и неразрушенъ и яко тимпанъ во въки въковъ, аминъ 2. Наконецъ соборъ заключаетъ: "Сіе соборное наше узаконеніе и изръченіе подписахомъ и утвердихомъ шими руками и положихомъ въ дому Пресвятыя Бого-

<sup>1)</sup> Замѣтимъ, кстати, что слово "аллилуія" взято изъ Псалмовъ, которые пророчествовали о лицѣ Мессіи, т. е. о Спасителѣ, а Спаситель какъ извѣстно, имѣлъ два естества: Божеское и человѣческое. Слѣдовательно отцы церкви, весьма естественно, приняли за правило двоить аллилуія, какъ прославленіе Богочеловѣка.
2) Это ужасная клятва! А бѣдные единовѣрцы, что скажуть о этой клятвѣ?

родицы честнаго и славнаго Ея успенія, въ патріархіи Богохранимаго царствующаго великаго града Москвы и всей Россіи въ въчное утвержденіе и присное воспоминаніе, въ літо отъ сотворенія міра 7175-е отъ воплощенія же Бога слова 1667 индикта 5 мфсяца Маія въ 13 день" <sup>1</sup>).

Подобная клятва наложена и на двунерстіе и прочіе старые обряды. Вотъ видите, читатели, какую нельпость сочинили греки, подтаковники Никона: Греки ему подражали, греки же эти его и осудили. Теперь, замътимъ. Соборъ произнесъ клятву на каждаго будь онъ іерархъ, священникъ или мірянинъ, — кто будеть употреблять двуперстіе, или будеть двоить аллилуія — да будеть проклять, и эта клятва остается на "въчное утверждение и присное воспоминание". Старообрядцы непокаряются этимъ клятвамъ — стало быть они прокляты? Но покоряются-ли этимъ клятвамъ сами послъдователи этого собора? — Нъть! Единовърцы употребляють всв старые обряды, Епископы, служа въ Единовърческой церкви, исполняють всъ старые обряды, — следовательно и на нихъ падаетъ эта соборная клятва. Скажутъ, что единовърцы "образумились, въ правду, къ покаянію". Въ чемъ же они покорились? Они только присоединились къ господствующей церкви — но не принимаютъ оффиціальнаго обрядства, не крестятся тремя перстами, не употребляють троеніе аллилуія и прочихъ ново-никоновскихъ обрядовъ; такимъ образомъ, они не образумились вправду покаяніемъ, что именно и имълъ въ виду соборъ, и вмъстъ съ ними, единовърцами, дълаются проклятыми и іерархи, служащіе въ Единовърческихъ церквахъ по старымъ обрядамъ, — изъ чего выходитъ путаница и безсмы-/ слица. — Здъсь мы не имъемъ въ виду разобрать эту безсмислицу: объ этомъ достаточно было нами выска-

Cuna Ru E.J.

<sup>1)</sup> См. Соборный свитокъ.

зано въ нервомъ томъ нашего сочиненія. Теперь обратимся къ главному предмету.

Творецъ "Пращици" Питиримъ, съ восторгомъ подтверждаеть это Соборное опредъление и въ 18 гл. лис. 64, глаголетъ: "Слышите и разумъйте! Первое, въ Кіевскихъ странахъ, въ лето отъ Рождества Христова еже по плоти 1149, пришелъ въ Кіевъ монахъ Мартинъ родомъ армянинъ, и той Мартинъ, еретикъ сый, написаль книгу, и даде имя ей: "Правда", а въ той книгь, во главь 16, написаль — по псадмыхъ повелъвая говорити аллилуія дважды а не трижды". Иными словами слышите и разумъйте! Не въ Кіевъ а въ Нижнемъ-Новгородъ, явился не Мартинъ а Питиримъ; не Мартинъ написалъ книгу "правды" а Питиримъ написаль небывалое соборное дъяніе на Мартина; не Мартинъ повелълъ говорить аллилуія дважды а вселенскіе учители (о чемъ ниже скажемъ). Следовательно, съ ногъ до головы Питиримъ посвятилъ себя лжи, для которой матеріаль онь получиль отъ Сатаны.

Въ 21 отвътъ, лис. 76, этотъ лжемудрый іерархъ, подражатель Петру 1-му и его инквизиціи, называетъ двоеніе аллилуія "Македонской ересью". На этомъ же листъ, на оборотъ, опять-таки называется этотъ обрядъ "Макодоніевскимъ и не по разуму святыя восточныя церкви".

Никоновская книга "Жезлъ" лис. 67, говоритъ, что "двойная аллилуія есть богомерзка и противна въръ православной".

Замѣчательный хулитель стараго обряда, Никифоръ Астраханскій, въ книгѣ своей въ послѣдній разъ 1854 году, изданной верховною властью святѣйшаго Синода, именующій себя голосомъ св. Апостольской церкви, называетъ двойственную аллилуія: "Савеліевой, Несторіевой и иними ересями".

Новоизданная книга, подъ названіемъ "Обличеніе"

въ гл. 6-й лис. 91, объ этой песне говорить такъ: "Споръ о сей пъсни имъютъ съ нами въ томъ раскольники, во еже бы пъти или читати по дважды "аллилуія" съ приглашеніемъ: "слава Тебъ, Боже", а не трижды и что, вселенскій догмать раскольническаго своего суевърія поставили". Далье: дважды или трижды пъти аллилуія, съ приглашеніемъ: слава Тебъ. Боже, не есть догмать въры, ко спасенію весьма потребный". Далье: "Въдомо убо буди яко двоеніе или троеніе аллилуія таково есть въ церкви, каково двоеніе или троеніе стихиры или тропаря, по произволенію настоятеля."

Мы уже сказали что двоеніе аллилуія ближе подходить къ истинь, т. е. вполнь соотвытствуеть двумь а пероси естествамъ Ісуса Христа. Но, согласимся условно съ авторомъ "Обличенія" что унотребленіе аллилуія не догмать, и что, все равно употреблять его въ двойственной или тройственной формъ. Пусть такъ — въ чемъ же дъло? Употребляйте тройственную, а мы старообрядцы будемъ употреблять двойственную аллилуія. Зачъмъ же красовались костры, срубы, колья, выматываніе жилы, обмораживаніе холодною водою и тому подобныя звърскія казни? И за что же — какъ не за до двойственную аллилуія и другіе старые обряды. Да и теперь, въ наши дни, развъ не говорять намъ что старообрядцы выдумали неслыханныя, въ русской церкви, рообрядцы выдумали неслыханныя, въ русской церкви, религіозные обряды за что и вызывають на нихъ законную кару. Конечно, развъ не тъ же — заржавълые ни къ чему негодные законы, противъ старообрядцевь, въ полной силь существують? Пора бы ихъ смѣнить! Но, главное въ томъ, что наши status стоятели пововводства такъ спутались что иногда, невольно, они высказываются словами святой истины.

Такъ же въ Чинопріятіи, напечатанномъ послъ Никона въ 1720 г. на лис. 8 сказано такъ:

ce. mo

"Проклинаю всехъ таковыхъ иже ныне глаголють по псалмъхъ аллилуія по дважды а не по трижды и прочихъ учатъ: тако да будутъ прокляты, анавемы."

Такимъ образомъ, представители православія въ русской церкви, другь за другомъ стараются, какъ бы цементомъ закръпить всъ проявленія Никоновскаго самообольщенія, которыя нанесли величайшій вредъ русскому отечеству и извлекають патріотизмь къ грековъ тайнъ, между собою, немыслимость этихъ, клятвъ, но усердно слъдуя обольщеніямъ самолюбія въ этихъ клятвамъ, ни коимъ образомъ не хотятъ во всеуслышаніе,— актуально, отказаться отъ нихъ, а напротивъ, стараются все больше и больше поллерживать и чольно московскимъ клятвамъ. Эти ортодоксы хотя и сознають не смотря на то что противорьчие этихъ клятвъ съ духомъ ученіемъ христіанской древности, сдълались извъстными до очевидности. Духовные публицисты, пишущіе противъ стараго обряда, теломъ и душой стараются комбинировать неутышительныя выходки Никона и обожателей его, грековъ, успъли, такъ сказать окрылиться и вознестись могучимъ полетомъ въ области фантазіи, бывъ покровительствуемы мечемъ міра не было никакой возможности следить ними и проконтролировать ихъ папскую непогръшимость и такъ же трудно было анализировать ихъ чтобы, наконецъ, увидъть какъ часто они, сбиваясь и путаясь на каждомъ шагу въ глубинъ своихъ дъйствій, легко даютъ поймать себя и какъ бы они не напускали на себя тумана справедливости, однакожъ, благодаря настоящему прогрессу, довольно рызко стала бросаться въ глаза та характеристическая черта, что у нихъ и на іоту нътъ той справедливости, которая имъетъ источникомъ своимъ благость провиденія. Несправедливость ихъ весьма ръзко выдъляется тъми крайностями, съ которыми они трудятся защитить свой но-

вый обрядъ и отрицать старый, на что у нихъ рѣшительно пѣть фактическихъ силъ, первый — защищать, а второй — отрицать. Ибо слишкомъ очевидно что старый обрядъ имѣетъ историческую послѣдовательность, тогда какъ новый обрядъ не имѣетъ ни одного до Никона историческаго документа, и что више приведенныя оправданія троенію аллилуія — лишены всякаго основанія и, напротивъ, двоеніе аллилуія, основано на твердой почвѣ древне-церковнаго преданія.

Пойдемъ же теперь къ историческимъ фактамъ, долженствующимъ разъяснить намъ что вышеприведенная защита троенія аллилуія, лишена всякаго, основаннаго начала, двоеніе же аллилуія имѣетъ неотьемлемое право, основаннос на несомнѣнной церковной древности и которое какъ за нѣсколько соть лѣтъ, до вымышленнаго Питиримомъ соборнаго дѣянія на небывалаго еретика Мартина, какъ въ греческомъ такъ и въ грекороссійскомъ православномъ исповѣданіи за истинну признавалась такъ и, послѣ этого ложнаго дѣянія, эта Божественная пѣснь, въ двоеніи аллилуія вообще пѣлась. И такъ: (По свидѣтельству изложенныхъ отвѣтовъ Өеодора Діакона.)

- 1) Въ древне-писанномъ харатейномъ уставъ, преподобнаго Өеодора студита, на концъ псалма велъно говорить: аллилуія, аллилуія, слава Тебъ, Боже, при семъ нужны три поясные поклона. (Уставъ этоть хранится въ Московск. книгохранилищъ.)
- 2) Въ бумажномъ Уставъ Өеодорита, древнъйшаго письма вездъ велъно пъть дважды аллилуія.
- 3) Въ харатейной тріоди, послъ тропарей: "Ан-гельскій соборъ" написано дважды аллилуія.
- 4) Въ древнъйшемъ харатейномъ уставъ, послъ тропарей за усопшихъ, написано дважды аллилуія.
  - 5) Въ древнъйшемъ харатейномъ Октоихъ, послъ

тропарей "Ангелскій соборъ", велѣно пѣть двойное аллилуія.

- 6) Въ посланіи своемъ во Псковъ, въ 1459 г., преосвященный Фотій митрополить Московскій, родомъ грекъ, такъ же повелъваеть говорить двойную аллилуія. (Это посланіе писано въ Москвъ 12 Августа, индикта 12-го.)
- 7) Святъйшій Кипріанъ, митрополитъ Московскій, родомъ изъ Сербіи, мужъ высокоученый, присланный на митрополію отъ греческаго патріарха, о которомъ "Степенная книга" час. 1, 13 степени, 25 главы, стр. 557, свидътельствуетъ такъ: что книги своею рукою писалъ. Многое же писаніе съ греческаго языка на славянскій переложилъ и довольно писанія къ пользѣ намъ оставилъ. Во псалтири со возслѣдованіемъ самаго древняго письма, въ Часословъ, на полунощницѣ и на екса псалмѣхъ, и въ службѣ воскресной по непорочныхъ тропарѣхъ написано въ ряду, глаголами такожде: аллилуія, аллилуія слава Тебъ, Боже. (Три раза посторять.) 1).

Преподобный Исаакій молчальникъ, ученикъ преподоб. Сергія Радонежскаго, въ своемъ писаномъ псалтиръ велитъ также пъть дважды аллилуія.

9) Въ житіи преподобнаго Евфросина Псковскаго, разсказывается, что для удостовъренія правильнаго пънія аллилуія, онъ предпринялъ путешествіе въ Константинополь, гдъ и слышалъ его, и былъ наставленъ святьйшимъ Іосифомъ, патріархомъ Константинопольскимъ, аллилуія дважды пъть, съ приглашеніемъ: слава Тебъ, Боже. "По смерти его", продолжаеть описатель житія его, "явилась Богоматерь, и повельла также пъть дважды аллилуія". Это подтверждаетъ и минея, печатанная повельніемъ царя Михаила Өеодоровича,

yn Jano?

<sup>1)</sup> Св. Кипріанъ жиль въ 1377 г., а скончался въ 1466 г., книга его хранится въ Сергіевской лавръ.

при святъйшемъ патріархъ Іосифъ въ 1626 году, Мая 15-го. Тоже самое свидътельствуется и въ Макарьевскихъ минеяхъ, мъсяцевъ Іюня и Августа, на зади въ посланіяхъ.

- 10) Святьйшій Серапіонъ, архіепископъ Новгородскій, жившій въ 1507 году, въ своемъ псалтиръ, хранящемся въ Сергіевской лавръ, въ тропаряхъ, то же велитъ говорить дважды аллилуія.
- 11) Тотъ же святый Серапіонъ, въ своемъ часословъ рукописномъ, во вседневной полунощницъ написано двоеніе аллилуія.
- 12) Въ Степенной книгъ 1530 года (Царственная книга стран. 17 и 28), Великаго князя Василія, говорится, что великій князь передъ своей кончиной, самъ вельль пьти аллилуія дважды.
- 13) Преподобный Кирилль Новоезерскій, въ своемъ келейномъ псалтири, въ полдести, въ новоизслъдованіи научаеть употреблять сугубую аллилуія (въ 1522 году).
- 14) Святъйшій Макарій, митрополить Московскій, въ своемъ келейномъ псалтиръ, писанномъ въ 1517 году, т. е. за 34 года до собора, послъ тропарей за усопшихъ, на ряду написано: "аллилуія, аллилуія, сла-
- ва Тебъ, Боже".

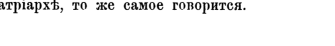
  15) Преподобный Максимъ грекъ, въ словъ о пресвятой "аллилуія", свидътельствуетъ двукратное алличимъ говоритъ: "Древне-церковное святыхъ отецъ преданіе быти, и святому Игнатію, Богоносному ученику святыхъ апостоль, отъ святыхъ ангель объявленное и непремънно, въ Восточной церкви, соблюдаемое бъ. Трикратное же "аллилуія" съ приглашеніемъ: "слава Тебъ, Боже", говорить онь, "есть римскаго напы новопреданіе".
- 16, Преосвященный митрополить Московскій Филиппъ, въ келейной книгъ "Знаменной" писанной во

время своего игуменства въ 1536 г., послѣ псалма "Блаженъ мужъ" написано двукратное аллилуія.

- 17) Въ Псалтиръ со возслъдованіемъ, въ полдесть, писанной при князяхъ, въ полунощной написано двойное аллилуія.
- 18) Святъйшій Аванасій, митрополить Московскій, въ псалтиръ со возслъдованіемъ написаннымъ, говорить двойное аллилуія.
- 19) Въ Требникъ, писанномъ на Авонскихъ горахъ, въ 1624 г., въ погребеніи писано дважды аллилуія.
- 20) Въ псалтиръ, писанномъ въ 1507 году, во вседпевной полунощницъ, то же самое написано.
- 21) Въ уставъ, писанномъ при святъйшемъ митрополитъ Филаретъ, на великой вечернъ, послъ псалмовъточно такъ же написано.
- 22) Въ книгъ писанной по велънію святаго Діонисія, архимандрита Троицкаго, на Царскихъ часахъ, во время службы, вездъ написано дважды аллилуія.

### Въ книгахъ Московской печати.

- 23) Въ уставахъ Гермогеновскихъ печатныхъ, въ 1607 г. на великой вечернъ, послъ 103 псалма, напечатано двоеніе аллилуія.
- 24) Въ уставахъ, печатанныхъ при Патріархѣ Іоасафѣ, повелѣвается пѣть дважды аллилуія.
- 25) Въ Служебникахъ, печатанныхъ при Патріархѣ Іосифѣ, то же самое повелѣвается.
- 26) Въ часословъ, печатанномъ при томъ же патріархъ, точно тоже повелъвается.
- 27) Въ служебникахъ, печатанныхъ при патріархѣ Никонѣ, такъ же сказано.
- 28) Въ Псалтиряхъ, печатанныхъ при Никонъ патріархъ, то же самое говорится.





# Въ первыхъ выходахъ печатанныхъ по повелънію патріарха Никона.

- 29) Въ Часословахъ, печатанныхъ въ 1656 г., которые, послъ написанія были изслъдованы съ греческими древне-харатейными святой Горы, славянскими и Сербскими книгами, на лис. 485, напечатано такъ: "аллилуія, аллилуія, слава Тебъ, Боже" три раза сряду.
- 30) Въ Тріодъхъ, напечатанныхъ въ томъ же году, послъ описанія ихъ изслъдованій съ греческими, славянскими и Сербскими книгами; въ Субботу мясопустную въ тропаръхъ такъ же сряду написано "аллилуія".
- 31) У Гермогена изслъдованіе съ греческихъ переводовъ на листъ 531, напечатанъ такой же порядокъ "аллилуія".
- 32) Въ Исалтиряхъ, изслѣдованныхъ съ греческихъ переводовъ и печатанныхъ въ 1658 году, на лист. 534 и 536, "аллилуія" писано въ такомъ же порядкъ.
- 33) Въ часословахъ, которые Никонъ патріархъ печаталъ въ Иверскомъ монастыръ въ 1658 г., мы находимъ аллилуія въ такомъ же порядкъ.
- 34) Также и въ печатной книгь: "Броня духовная" нечатанной въ 1662 году, на листъ 200, находимъ аллилуія двойственное.

## Въ Бълорусскихъ Книгахъ.

- 35) Въ Часословахъ 1412 года, въ чинъ усопшихъ аллилуія двойственной формою три раза сряду напечатано.
- 36. Въ Требникахъ, печатанныхъ въ Вильнъ, въ 1418 году, сказано двойное "аллилуія".
- 37) Въ Требникахъ полудестовыхъ, печатанныхъ въ Вильнъ въ 1629 г., въ чинъ погребенія напечатано дважды "аллилуія"

- 38) Въ Молитвенникахъ полудестовыхъ, въ Острожахъ печатанныхъ, въ 1606 г., въ чинъ погребенія видится двойственное "аллилуія".
- 39) Въ печатанныхъ въ Стратинъ, 1606 г. на лис. 246, въ чинъ погребенія мы видимъ двойственное "аллилуія".
- 40) Въ полууставахъ Кіевской печати, 1643 года, послъ тропарей, то же видимъ.
- 41) Въ часословахъ Кіевской печати, полудестовыхъ, 1626 г. послъ "непорочныхъ" тропарей, встръчаемъ сугубое алллилуія.
- 42) Въ Требникахъ той же печати, въ 1636 г., такъ же сказано.
- 43) Въ Октоихахъ дестовыхъ Львовской печати 1696 г., въ Субботу мясопустную, послѣ тропарей за усопшихъ, видно дважды "аллилуія" три раза сряду.
- 44) Въ Гермогеновыхъ нотныхъ изданіяхъ, изданныхъ Львовскими каеррами въ 1700 г., послѣ описанія ихъ изслѣдованія съ древними рукописями, видно дважды "аллилуія" и въ третьей "слава Тебѣ, Боже".

### Сербской печати.

- 45) Въ Псалтиряхъ со возслѣдованіемъ, печатанныхъ въ 1521 г., въ воскресной службѣ видно сугубое "аллилуія".
- 46. Въ этой же Сербской печати, псалтиряхъ, слъдованныхъ. 1546 г., въ Недълю на "Непорочныхъ, сказано "аллилуія" по дважды.
- 47) Еще въ обиходникахъ Сербской печати, по Тропаръхъ: "Ангельскій Соборъ", напечатано дважды "аллилуія" третій: слава Тебъ, Боже.
- 48) Въ греческихъ азбукахъ, въ Саликотъ Венеціанской, 1644 г. послъ 103 псалма напечатано такъ: "ал-

лилуія, аллилуія съ добавленіемъ на греческомъ діалекть: докса си ососъ.

- 49) Въ псалтиряхъ со возслѣдованіемъ, печатанныхъ въ Венеціи въ 1521 г., тоже сказано: "аллилуія, аллилуія, слава Тебъ, Боже".
- 50) Въ псалтиряхъ со возслѣдованіемъ, печатанныхъ въ Черногоріи, въ 1515 г., видимъ опять таки двойное аллилуія.
- 51) У Старца Сергіева Монастыря, Арсенія Суханова, котораго, въ 1646 г. посылали въ Палестину, для описанія святыхъ мъстъ и греческихъ чиновъ, слыша во многихъ греческихъ церквахъ что пълось двукратное аллилуія, съ приглашеніемъ: докса си есосъ", помъстилъ это въ своей книгъ, называемой "Просконитарій".

Указавъ на 51 фактъ, древне-церковной исторіи, свидътельствующее объ употребленіи двойственнаго аллилуія въ древней церкви какъ въ греческой такъ и у насъ до Никона, справедливо-ли, спрашиваемъ, порицать это аллидуія, а вибств съ нимъ и всехъ святыхъ мужей, такъ свято почитавшихъ его? Не безсовъстно-ли и притомъ не нагло-ли стать въ строгую оппозицію съ воистинну древнимъ, и воистинну православнымъ произношеніемъ двукратнаго аллилуія единственно для того, чтобы защитить не имъющаго никакихъ древнеисторическихъ данныхъ, троекратнаго аллилуія? Справедливо-ли поступаль соборь надменныхь грековъ (о которыхъ обстоятельно поговоримъ въ своемъ мъстъ) съ Никономъ, и совсъмъ слъдовавшимъ и послъдовавшимъ за нимъ духовнымъ правленіемъ, защищая ложь, презирая истинну и предавая ея уничтоженію съ намъреніемъ что бы ослабить связь повсемъстнаго общес-Ства и болъе нарушить законы справедливости. Вслъдствіе чего, эти остряки, духовно-владътельныя особы, своими темными разсужденіями горделиваго духа, возжигаютъ

народный фанатизмъ и своимъ умоизступленіемъ, которое, не кстати они называютъ почтеннымъ именемъ "любви къ церкви и отечеству" истреблятъ между собою чувство любви у одного н того же христіанскаго общества многократно подавая поводъ къ кровопролитнымъ бранямъ, и такимъ образомъ препятствуя дружескому согласію, которое бы предупредило опустошенія и жесточайшія для русской церкви и русскаго общества, — бъдствія.

Засимъ идемъ дальше, къ конечному изслъдованію двоенія и троенія "аллилуія".

Въроятно еще свъжо въ памяти читателя вышеприведенное нами указаніе на то, что преподобный Евфросинъ предприняль путешествіе въ Константинополь, чтобы по тверже познакомиться съ древнецерковными правилами, и быль наставляемъ святъйшимъ Іосифомъ, патріархомъ Константинопольскимъ употреббить двоеніе аллилуія <sup>1</sup>). Но новопечатная книга "Увътъ" на листъ 154 и "Жезлъ" лист. 68 говорятъ: "что нреподобный Евфросинъ непутешествовалъ въ Царьградъ, ибо если бы онъ туда ходилъ, говоритъ "Увътъ" то онъ получилъ бы наставленіе пъть трижды аллилуія, которое тамъ поется даже до нынъ. Намъ

<sup>1)</sup> Во времена преподобнаго Евфросина, во Псковѣ, въ нѣкоторыхъ мѣстахъ употреблялось троеніе аллилуія. Главнымъ виновникомъ этаго былъ проживавшій во Псковѣ, нѣкто священникъ Іевъ, прославившійся тогда своими умственными способностями и высокомѣріемъ, такъ что называли его "Столюмъ" Онъ, впослѣдствіи, сдѣлался троеженцемъ. Единомышленникомъ его былъ нѣкто Филиппъ діаконъ и еще другіе. Вотъ этотъ-то Іевъ, со своими приверженцами, съ свирѣпою злобою ратовали противъ преподобнаго Ефросина, и безчисленными поношеніями, бранями и клеветами старались чернить его и, такимъ образомъ, они успѣли разсѣять во Псковѣ тройное аллилуія (Смот. въ житіи преп. Евфросина.) Критики, противъ описанія житія препод. Евфросина, говорать, "что нельзя допустить чтобы Іевъ былъ разстрига, троеженецъ — именно потому, что такой человѣкъ не могъ имѣть вліяніе на народный духъ". На это скажемъ, что Іевъ могъ повліять на народь тогда еще когда онъ былъ священникомъ и вовсей славѣ и хвасталъ своими знаніями, а впослѣдствіи, хотя онъ и паль, но онъ имѣлъ много приверженцевъ, слѣдовательно, ученіе его могло остаться въ полной силѣ. При-мѣромъ служитъ нашъ патріархъ Никонъ! Послѣ его реформы, онъ совершенио паль и былъ осужденъ, но дѣйствіе его среди приверженцевъ и до нынѣ остаются въ полной силѣ.

немного стоитъ труда, доказать, что этотъ разсказъ Іоакима патріарха есть голосъ — вопіющій въ пустынъ. Что преподобный Евфросинъ, дъйствительно быль въ Царьградъ и дъйствительно получилъ наставленіе отъ самаго патріарха Іосифа чтобы пъть дважды аллилуія, удостовъряеть насъ писатель житія Евфросина Псковскаго, которое считаемъ необходимымъ хотя бъгло помъстить здъсь. Послъ описанія его рожденія, дътства и происхожденія, и также о нъкоторыхъ его чудотвореніяхъ, біографъ его коснулся о хожденіи святаго къ царствующему граду слъдующими словами:

"Мало же времени минувшу, приде ему нъкій помыслъ отъ Бога, и созва всю братію и глагола имъ: братіе, аще Богу изволившу и Пречистъй Богородицъ, хощу и помышляю идти къ царствующему граду, еже отъ юности желахъ и много труда стяжахъ и подвизаяся, и сътовахъ безмърною печалію предъ Богомъ о пресвятой аллилуія и много вопрошахъ отъ церковная чада, старъйшихъ мене о велицъй той вещи, и никтоже возможе тайны сія истолковати о божественной аллилуія (такъ какъ въ Псковъ нъкоторые употребляли и двоеніе и троеніе аллилуія), — аще Богу не оставившу мое недостоинство, иду къ святъйшему патріарху въ царствующій градъ, идъже возсіяла нравославная въра, и святое крещеніе и законъ церковный и, отъ тамо сущаго патріарха, увъмъ истинну о Божественномъ аллилуія... И помолитвъ, возставъ святый, и ста обще съ братіею, номолилси и цъловавъ братію, и миръ давъ и благословеніе, и отъ иде Богомъ наставляемъ. И доиде до царствующаго града въ добрую пору, въ царство христолюбиваго царя Каіана, и при священной паствъ святъйшаго патріарха Іосифа, тогда ему держащу престолъ вселенскія церкви премудрости Божія Софіи, за долго летъ до взятія богохранимаго града царска отъ поганаго бусурманина Турскаго. И шедъ по обычаю святый въ

соборную церковь, во время Божественнаго пенія и поклонися честнымъ иконамь, таже и патріарху, патріархъ же благослови его. Святый же шедъ, ста на единомъ отъ мъстъ." Описывая, какъ онъ пришелъ къ патріарху, который разспрашиваль его обо всемь и какъ онъ спросилъ патріарха о тайнъ аллилуія, біографъ продолжаетъ: "Патріархъ благослови святаго и повелъ ему двоити аллилуія, и рече ему: иди, чадо, въ соборную церковь (для удостовъренія), и тамо увъси истинну о искомой святыя аллилуіи. Святый же, услышавъ въ соборной церкви дважды глаголемая пресвятыя аллилуія и добрѣ походивъ въ области царствующаго града, и осмотръвъ святыя мъста и монастыри честные, и испытавъ о Божественной тайнъ святаго аллилуія, купно же и молчальники пустынныя изв'тствовавъ и отъ всъхъ сихъ наказанъ бывъ дважды глаголати пресвятаго аллилуія. Патріархъ же Іосифъ учредивъ святаго и благословивъ его образомъ Пречистыя Богородицы, честнаго Ея умиленія, и вдаде ему писаніе о Божественной тайнъ святаго аддилуія и отпусти его съ великою честію во свояси... Посему же, преподобный отецъ нашъ Евфросинъ, устави чинъ церковный пъти во своей обители дважды глагодати святое аллилуія, по преданію вселенскаго патріарха Іосифа, еже славословити единъми усты, Божество же купно и человъчество, единаго Бога славяще въ животворящей аллилуія" 1).

Враги Евфросина говорять: "что когда онъ былъ въ Царьградъ то тогда вовсе не была добрая пора ни для Имперіи ни для церкви, ибо Имперія была тъснима Турками, въ церковной же сферъ была наклонность къ принятію Уніи, что Императоромъ былъ Іоаннъ Палеологъ а не Каіанинъ, (т. е. Кало-Іоаннъ), что Евфро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Смотри: Повъсти, религіознаго содержанія, древнія поученія и посланія, извлеченныя изъ рукописей Николаемъ Костомаровымъ страниц. 80—81.

синъ, поступившій въ пустыню, въ 1425 г., послѣ долгаго времени, какъ говоритъ жизнеописатель, отправясь на востокъ, не могъ быть тамъ раньше 1437 г., когда патріархъ Іосифъ уже уѣхалъ на флорентійскій соборъ и слѣдовательно, Евфросинъ не могъ его застать въ Греціи."

На это извъстный ученный г. Костомаровъ возражаетъ говоря что "Евфросинъ, человъкъ отрекшійся отъ міра, имълъ въ виду не земных положеніе дълъ на востокъ а религіозное благочестіе, встръчалъ православное богослуженіе, видълъ набожный народъ и потому легко могъ видъть тишину и добрую пору, а унія была политическимъ замысломъ, не касавшимся еще народа. Прозваніе Кало-Іоаннъ, было почтенное прозвище, которое носили нъкоторые Императоры, имъвшіе въ крещеніи имя Іоанна, самъ же критикъ говоритъ, что Іоаннъ Комнинъ и Іоаннъ Андроникъ носили эти названія, но незнасть, чтобы носиль его Іоаннь Палеологъ. Но нътъ ничего неестественнаго говоритъ г. Костомаровъ, если и этотъ Іоаннъ, какими нибудь почитателями его, былъ называемъ Каіанинъ, и что это наименованіе могло быть передано Евфросину. Что касается до времени поъздки Евфросина въ Царьградъ, продолжаеть г. Костомаровь, то онь могь посытить этотъ городъ и ранъе 1437 г. ибо времени, съ 1425 г. по 1437 г. для этаго слишкомъ довольно" і).

Это свидътельство очевидно намъ доказываетъ, что преподобный Евфросинъ, дъйствительно путешествовалъ въ Царьградъ и оттуда получилъ достовърность о двоеніи аллилуія. Въ примъчаніи г. Костомаровъ дълаетъ оговорки и говоритъ: "что православная церковь принимала издавна, что слъдуетъ въ богослуженіи читать тройную (трегубую) пъснь аллилуія..... Но на Руси составился самопроизвольный обычай у нъкоторыхъ — вмъсто трехъ, — говоритъ два раза: аллилуія, алли-

<sup>1)</sup> См. там. Примѣч. стр. 18-19.

луія, слава Тебъ, Боже. Когда, въ первые, сталъ появлятся этотъ обычай, мы указать не въ состояніи 1). Замътимъ г. Костомарову, что мнъніе его, въ этомъ отношеніи, ошибочно. Онъ говорить, что православная церковь, приняла издавна тройную аллилуія, но не подкръпляетъ этаго никакими историческими данными, нами же приведенные историческіе факты, вполнъ удостовъряють древность двойственной аллилуіи. Одмнънія, г. Костомаровъ между нако, послъ своего "Одинъ изъ лучшихъ знатоковъ прочимъ, говоритъ: древне-русской письменности, сообщиль намъ, что онъ видълъ пергаментную богослужебную книгу въ Троице-Сергіевой Лавръ 12-го въка, гдъ встръчается сугубая аллилуія."

te Ccer

.

Критики стараго обряда, говорять, что какъ въ Царьградь, такъ и въ Россіи, отъ начала и до нынь, употреблялась тройная аллилуія съ приглашеніемъ: слава Тебъ, Боже. ("Увътъ" лист. **154.**) справедливо, ибо мы уже показали достаточно что какъ въ греческихъ, такъ и въ Московскихъ, и въ Бълорусскихъ, и Сербскихъ харатейныхъ и печатныхъ книгахъ, писанныхъ собственноручными греческими святыми архіереями, везд'в повел'ввается двоить аллилуія. Притомъ преподобный Максимъ грекъ, свидътельствуетъ, что сугубое аллилуія есть преданіе староцерковное, а тройное аллилуія онъ называеть: "Римскаго папы новопреданіе". И Арсеній Сухановъ, лично бывши въ Греціи, подтверждаеть, что во многихъ мъстахъ слышаль песню двойственнаго аллилуія. И г. Костомаровь говорить: "едва-ли положительно мнфніе, будто сугубая аллилуія взята нами отъ западныхъ католиковъ.... Римскіе католики чаще употребляють тройное halleluiah 2). "

<sup>1)</sup> Там. смот. примъч. стран. 117.

<sup>2)</sup> См. Breviarium Romanium, т. е. книга, въ которой находится католическое Богослужение. Въ примъч.? Костомарова стран. 118.

"Увътъ" на лис. 156, указывая на одно посланіе, помъщенное въ концъ Великихъ Миней, Макарія, митрополита Московскаго, мъсяца Іюня, между прочимъ говорить что въ этомъ посланіи повелевается троить аллилуія а въ четвертомъ "слава Тебъ, Боже". Извъстно, что двънадцать великихъ Миней митрополита Макарія составляють такой огромный сборникь, что познакомиться со всеми его подробностями едва-ли кому хватить терпънія. При составленіи его Макарій имъль сотрудниковъ, которымъ поручилъ писать, а такъ какъ это было въ Новгородъ и въ этихъ мъстахъ распространилось уже тройное аллилуія, то, конечно, сотрудники ему могли попасться изъ числа приверженцевъ Іева и Филиппа, которые и помъстили это посланіе (о которомъ будетъ рѣчь) въ двухъ книгахъ Іюньской и Августовской, провърять же или слъдить за всъми этими книгами для Макарія было невозможно, вслъдствіе чего Макарій, предвидя могущія вкрасться въ его обширный трудъ какія либо противорьчія православной церкви, онъ, въ своемъ предисловіи сделаль следующіе оговорки:

"Се азъ, смиренный и грѣшный Макарій, митрополитъ всея Россіи, далъ есьми сію святую великую
книгу Миней четіихъ. Писанныхъ вси въ дестный листъ,
и въ тѣхъ Четѣихъ Минеяхъ всѣ святыя книги собраны и написаны, которыя въ Россійской земли обрѣтаются и съ новыми чудотворцы. А писалъ если сія
святыя книги въ великомъ Новѣградѣ, какъ если тамо
былъ Архіепископомъ. А писалъ если и собиралъ и во
едино мѣсто ихъ совокуплялъ дванадесять лѣтъ многимъ имѣніемъ и многими различними писарями, не щадя серебра и всякихъ почестей, наипаче же
многи труды и подвиги подъяхъ отъ исправленія иностранныхъ и древнихъ пословицъ, преводя на русскую
рѣчь, и сколько намъ отъ Бога дарова уразумѣти,

толико и возмогохомъ исправити, и ине же до днесь въ нихъ неисправлена пребысть. И сія оставихомъ по насъ могущимъ, съ Божією помощію, исправити, а гдѣ буде погрѣшихъ отъ своего не разумія отъ тѣхъ странскихъ древнихъ пословицъ: или будетъ посредѣ тѣхъ святыхъ книгъ написано ложное и отреченное слово святыми отцы, а мы того не возмогохомъ исправити, и о томъ отъ Господа прошу прощенія, за молитвъ всѣхъ святыхъ, иже въ книгахъ, написанныхъ. А прочитающихъ, молю, святыя книги, иже могущихъ съ Божією помощію, въ нихъ неконченная исправити."

Предисловіе этаго святаго мужа ясно показываетъ что онъ имълъ разныхъ писарей и что онъ предвидълъ, или даже видълъ нъкоторые предметы, помъщенные въ Минеихъ, несогласныхъ, съ ученіемъ святыхъ отцовъ православія, которые, по недосугу или можеть быть, уже неуспъль исправить, и какъ Богоугодный мужъ, не хотъль оставить, свое святое дъло, подозрительнымъ то и просидъ у этихъ святыхъ мужей, входящихъ въ составъ его книгъ, прощенія и вмъсть съ тъмъ, просиль будущихъ читателей эти ошибки исправить. Такъ именно и случилось что въ Декабрской книгъ 15-го числа, вкралось слово Афродитіона персіянина, которое преподобный Максимъ грекъ, въ своей книгъ, еще раньше, до Макарія, обличиль а вноследствіи святейшимь патріархомъ Филаретомъ было усмотр'вно и изъ этой книги изъято и остатки Киноваріемъ похерены съ слъдующей оговоркой:

"Яко то противно православной въръ слово, изъяся, еже блаженный Макарій исправляти недоразумъвая и недоконченная, якоже добръ свъдущихъ моля, увъщаваетъ." Наконецъ, неизвъстно къмъ писанное въ Іюньскую и Августовскую книги, этихъ Миней вкравшееся посланіе, только Августовское было Филаретомъ усмотръно и оттуда похерено; въ Іюньской же это посланіе Филаретомь не было зам'вчено и, такимъ образомъ, осталось тамъ и доднесь. И вотъ на это-то посланіе порицатели стараго обряда и ссылаются не зам'вчая его безсмыслицы и какъ оно самихъ ихъ обличаетъ '); а посему, р'вшившись во что бы то ни стало поставить на видъ, какъ глубоко погрязли наши церковные реформаторы, мы не можемъ и не должны, хотя б'вгло, не остановится на этомъ посланіи и думаемъ, что читатель, желающій узнать истинну, не пос'втуетъ на насъ за то что мы попросимъ его им'ъть терп'вніе и со вниманіемъ пройти его. Посланіе это, какъ видно писано отъ неизв'єстнаго, в'єроятно приверженцемъ Іева, и писано къ Аванасію, Ктитору настоятелю и премника Евфросина, и, какъ зам'втно, мужу святой жизни, сл'ёдующимъ образомъ:

"Господину Аванасію, честнъйшему во иноцьхъ, обще-обительныя и великія Лавры святьйшаго Николы Ктитору. Не изволихъ, отче честный, къ твоей святыни нечистыми своими усты, глаголати что, или на ангельское твое лице своима скверныма очима зръти, имъя житіе свое безчестное своими окаянными дълы. Паче изволихъ малымъ симъ письменемъ къ твоей святыни рещи; обаче, молю тя, общежительный верше не зазри ми, Господа ради, держнувша сицевая. Небо въсть еже что писалъ къ твоей святыни, о пустынная, по Бозъ главо! еже писалъ еси, къ соборы священникамъ даже и до міра дойде твое посланное писаніе, и видъвше, почудишася мнози твоему дерзновенію, понеже дерзнулъ еси нагло о семъ и друзъмъ писати, посланіе, глаголю, о святъй Троицъ, сиръчь и аллилуія то выше

<sup>1)</sup> Ссылка на это посланіе нашихъ верховныхъ пастырей, вѣроятно дала поводъ и г. Костомарову, въ своемъ памятникѣ старинной россійской литературы, стран. 118, сказать: "что Макарій архієпископъ (бывшій) въ своемъ уставѣ положилъ трегубую аллилуія". Онъ, вѣроятно имѣлъ въ виду его Минеи ибо Макарій никакого Устава не изложилъ, а напротивъ, какъ мы уже сказали что онъ Макарій, еще за 24 года до собора, оставилъ келейный псалтирь, въ которомъ повелѣваеть пѣть двойную аллилуія.

ей превосходное сія въ концы изложихъ, а о друзьмъ, сиръчь о Іевъ; въмъ, отче, въмъ и комиъ, сиръчь и наипаче писалъ и послалъ еси, но въсть Богъ и твоя святая душа, гдв ли еси въ писаніи изобрвлъ или научаемь: что мотыльнымь именовати или Іюдою христіанскій родъ, аще и грѣшенъ. Вѣмъ, отче, вѣмъ яко мотыло иментый единъ Константинъ еретикъ бъяще, иже купъль святую, идъже и крещенъ бысть, тую накаляль, того ради и мотыльный наречень бысть, понеже на святыя иконы гнъвъ лютъ держаще, и разбиваше святые образы и святыя мучиль, той есть и мотыльный а не инъ кто. Аще реклъ еси Іуду, то, въмы отче, Іуду истоваго, иже Сына Божія жидовомъ предалъ на 30 серебреницъхъ, то аще бы Господь пріяль аще ли Арій подобенъ ему бысть, раздирая и разлучая святую Троицу. Престану о семъ глаголати, то да будетъ твоя любовь, отче, аще о семъ на насъ дерзнулъ еси, но и еще глаголаше: яко отъ Сіона изыде законъ и Слово Господне отъ Герусалима. Въждь, отче, въждь: изыде, и изшелъ есть, и къ намъ пришелъ есть, но не при иныхъ, но при апостолъхъ и при тъхъ настольницъхъ ихъ, святыхъ патріархахъ. А нынъ, что не Антихристьли изыде отъ Герусалима, со своимъ пагубнымъ ученіемъ и много того глаголати, но и еще къ сему глаголеши; который пророкъ отъ Пскова изыде, — отвъщаемъ ти: не во всю ли землю изыде въщаніе ихъ, сиръчь апостольское и въ концы вселенныя глаголы ихъ. Но обаче глаголеши, кому подобаетъ въровати, не вселенскимъ ли патріархамъ, и мы глаголемъ; върою, отче, и мы въруемъ, но обаче въруемъ иже седмь вселенскихъ святыхъ соборовъ, къ томуже по мъстній иже по апостольскому проповъданію и по ихъ ученію утвердиша и предаша намъ въровати во святую Троицу, во Имя Отца и Сына и Святаго Духа, во Единаго Бога, еже есть върую во Единаго Бога Отца и вся прочая. А не только въруемъ якоже и еллинстіи мудрецы, во многобожіе снидоша, жидовское бо еже едино лице а не три именовати, еллинское же во многобожіе сходити, еллины бо и греческое царство именуется, еже и въ правду, еже на сихъ льтьхъ къ своей изгибели о пресвятьй Троиць, Единомъ Бозь, и при кресть Христовъ отъ истинны свернулися, и печать Антихристова на чель и на десницы пріяша, ньсть ино бо что печать Антихристова, развъ не полагати десницы на челъ, пе знаменовати честнаго креста Христова, то есть, печать антихристову, по богослову Іоанну... Апостоль глаголеть: и въ последнія дни отступять нецыи оть веры, пикимъ же нудими, о пресвятъй Троицъ, еже есть о аллилуія, совратишася отъ истинны и во многобожіе отидоша, еже глаголеть аллилуія Отцу, аллилуія Сыну, слава Тебъ, Боже, святому Духу. Тужде Богомъ смотримъ ясив и разумив внимаемъ здв вси десять Боговъ, совокупленіе и соединеніе божества; не всяколи разные расколь и раздорь Божеству, не всяколи во многобожіе вникоша. О, премудріи едлины, сирвчь греки! то како могосте дерзати разлучити и раздълити въ девять боговъ Трічпостасную Троицу Единаго Бога... Трикраты глаголеть аллилуія а четвертое за слава Тебѣ, Боже, Христу воскресшу, а греки двукраты аллилуія, а третіе слава Тебь, Боже... якоже научи Ісусь Іоанна Өеолога въ своемъ откровеніи: аллилуія Отцу, аллилуія Сыну, аллилуія святому Духу, совокупни же и соедини святую Троицу во единъ Богъ сими словесы: пойте Отцу нашему... Томули, честная и ангельская главо, паче подобаше въровати а необходитму и псочному бъсу, якоже изъ Синая досязаще до небеси, глаголеть а не развращеннымъ грекомъ. Яко же Даніиль прорекъ, и Константиноградъ развратится, въдый бо Духомъ святымъ, сынъ Громовъ, великій Іоаннъ Өеологъ, "я к о развратиться грекомъ столу Видишь-ли, отче, яко прежде рече трикраты Іоаннъ: аллилуія, аллилуія, аллилуія и прирече: пойте Богу нашему 1) такъ и насъ научи пъти... Но нынъ, въди отче, яко отъ греческія земли развратился еси, не подобаетъ бо ти, человъче Божій, пріимати новаго сего ученія, еже есть отъ святыхъ апостоль исперва не пріялъ еси, но обаче блюстися ти подобаше нововводнаго ученія... и аще день бо настанеть, понеже убо мерзость и запуствніе; реченное Даніиломъ пророкомъ, на мвстъ стоитъ, сиръчь на Соборнъй и Апостольской церкви. Константинограда... Не зазри ми, Господа ради, дерзнувша сицева и прости ми дерзнутое. Аще ли врагъ Богу своими окаянными делы бывъ, но обаче отъ врага свидътельства совершеннъйшія бываютъ... Въдый буди, идъже начало въръти и безвъріе прежде будетъ идъже прежде основание-ту и обътование прежде, яко при Израильтянахъ бысть... Киръ Митрополитъ Кіевскій, Фотій, иже и вписа насъ въ домъ Святыя Троицы, во Псковъ, и воплощениемъ Сына Божія, въ чистъй Дъвицъ Маріи, паче же Богородицы, своею печатью печатлъвъ, прислалъ грамоту яже и до нынъ лежитъ во святьй Троиць, въ ней же написано сице: аллилуія, аллилуія, аллилуія слава Тебъ, Боже; аллилуія, аллилуія, аллилуія, слава Тебъ, Боже; аллилуія, аллилуія, аллилуія, слава Тебъ, Боже 2). Приводить ми слово Василія Амасійскаго, и тамо прилъжно писавъ въ посланіи его, обрящеши начальниковъ ереси двъгубне аллилуія отъ монента двв началв вводящихъ."

Вотъ на это-то посланіе отъ неизвъстнаго безъ надписи автора, наши тройственники аллилуія и ссыла-

2) Это выдуманная ложь: напротивъ, Фотій велѣлъ двоить аллилуія, о чемъ миже поговоримъ.

<sup>1)</sup> Но здѣсь не говорится: слава Тебѣ, Боже, а "пойте Богу нашему. И у насъ такъ поется безъ приглашенія: слава Тебѣ, Боже. Трижды аллилуія" а слава Тебѣ Боже, обозначаеть уже четырехъ лицъ, ибо слава Тебѣ, Боже — естъ таже самая аллилуія.

ются въ опровержение двоения аллилуия, но въ ущербъ своего троенія аллилуія. Изъ этого посланія видно что оно заключаетъ въ себъ отвъть на посланіе игумена Аванасія, посланное въ Псковъ, для обличенія тройнаго аллилуія, которое, къ сожальнію, осталось для насъ неизвъстнымъ. Кто же, спрашиваемъ, писалъ это посланіе? Конечно, не Макарій. Хотя г. Костомаровъ, въ упомянутой своей книгъ и говоритъ, что (изъ монастыря) посланіе и заставило, архіепископа Макарія, противъ его сдълать уставъ, въ которомъ онъ подтвердилъ троеніе аллилуія. Но Мы уже сказали, что Устава Маэто невърно. каріева вовсе не существуеть, а напротивь указали на его келейный псалтирь, составленный еще за 24 года до собора, въ которомъ подтвеждается двойное аллилуія, и что Макарій быль чтителемь преподобнаго Евфросина, а съ нимъ и двойнаго аллилуія, ясно доказываеть 42 глава стоглаваго Собора, которая говорить: "извъстно же увъдъхомъ отъ писателя житій, преподобнаго отца нашего Евфросина Псковскаго, новаго чудотворца, какъ, ради его святыхъ молитвъ, извъсти и запрети пречистая Богородица о трегубой аллилуія, и новел'в православнымъ христіанамъ говорити сугубую аллилуія, а третіе: слава Тебъ Боже, яко же святая соборная и Апостольская церковь имъя и и предаде, а о трегубой аллилуія, якоже и прежде сего во Псковъ говорили и во многихъ мъстахъ а въ четвертое приговаривали: слава Тебъ, Боже, сіе нъсть православныхъ преданіе но латинская ересь, не славять бо Троицу по четверять, и святаго Духа глаголють отъ Отца и Сына сходяща и темъ раболенна святаго Духа творять, и того ради не подобаеть святыя аллилуін трегубити, но дважды глаголати аллилуія а въ третій: слава Тебъ, Боже, понеже бо по еврейски "аллилуія", а по нашему, по русски: слава Тебъ, Боже". Послѣ такихъ и подобныхъ отношеній къ преподобному Евфросину, совершенно несправедливо допутитъ чтобы Макарій былъ противъ двойной аллилуія, и ссылка на Макарія, для оправданія тройной аллилуія, непринесетъ ни малѣйшей прибыли правдѣ, а напротивъ, мы ясно видимъ что, въ этой главѣ, изреченіе Макаріево свидѣтельствуетъ, что троеніе аллилуіи не употреблялось въ Россіи повсемѣстно, а только въ нѣкоторыхъ мѣстахъ Псковской и Новгородской губерній, слѣдовательно, оно есть плодъ латинствующихъ еретиковъ.

Теперь намъ необходимо пужно остановиться на нѣкоторыхъ пунктахъ этого посланія, на которое, наши противники ссылаются для защиты своей аллилуіи, конечно, для того чтобы показать рѣзкое ея противорѣчіе, съ духомъ русско-церковныхъ іерарховъ, направленные противъ двойнаго аллилуія:

- 1) Творецъ книги "Увътъ" а вмъстъ съ нимъ и всъ послъдующіе іерархи, говорятъ, что въ греческой церкви неизмънно поется трегубое аллилуія съ приглашеніемъ: слава Тебъ, Боже; посланіе же, напротивъ, говоритъ что греки поютъ двукратное аллилуіи, а вътретій: слава Тебъ, Боже.
- 2) "Увътъ" съ своими единомышленниками утверждаетъ, и притомъ выхваляетъ грековъ, говоря что Царъградская церковъ древнія книги и догматы содержитъ и православіе всецъло и неизмънно соблюдаетъ, но, писатель посланія называетъ грековъ многобожниками, отступниками отъ истины, отвернувшимися отъ правой въры и принявшими печать антихриста, и что, на соборной Константинопольской церкви стоитъ мерзость запустънія и проч.
- 3) "Увътъ" приводитъ изъ Апокалипсиса трикратное аллилуія увъряя, что этимъ исповъдуется Троица, а четвертое аллилуія исповъдуетъ единства Божественныхъ упостасей. Посланіе же толкуетъ что — алли-

луія Отцу, аллилуія Сыну, аллилуія Святому Духу, совокупляются же они въ единомъ Божествъ словами: "пойте Богу нашему", изъ чего выходить что Творецъ посланія,—троеніе аллилуія соединяя съ четвертымъ въ единъ Богь, словами: "Пойте Богу нашему", "Увътъ" же четвертое аллилуія обозначаеть единство естества словами: "слава Тебъ, Боже".

4) Для подтвержденія тройнаго аллилуія, посланіе ссылается на Василія Амассійскаго, говоря, что святый Василій будто бы приписываеть "первоначальной ереси двойное аллилуія, происходящей отъ Манента, введшемъ въ своемъ ученіи два начала".

Это такая ложь что едвали кто осмълится ея высказать, ибо не только разговора о сугубомъ аллилуія но и чего-либо подобнаго въ книгъ святаго Василія ненаходится.

- 5) Составитель посланія свид'втельствуеть о себ'ь, что онъ своими окаянными д'влами врагъ Богу и продолжаеть что будто-бы "отъ врага свид'втельство совершенн'ъйшее бываетъ".
- 6) Посланіе разсказываеть, якобы Фотій въ своей грамоть во Псковь, повельваеть троить аллилуія, а четвертое: слава Тебь, Боже. Но это опять таки ложь подлогь. Употребленіе троекратнаго аллилуія во Псковь и вынудило святаго Фотія послать грамоту къ Псковскимъ раздорникамъ, отрицая троеніе и повельвая двоить аллилуія. Грамота эта хранится на печатномъ дворь, въ Москвь. Справедливость нашего доказательства можно видьть еще изъ слъдующаго: Фотій, бывшій митрополитомъ россійскимъ, не могъ сносить (а какъ извъстно, что троеніе аллилуія вкралось только въ нъкоторыя мъста Псковской губерніи) этого неправославнаго во Псковь употребленія тройственнаго аллилуія и въ своемъ посланіи противъ него протестоваль. Наконецъ, странно, что недавно умершій Макарій



митрополитъ Московскій, не справляясь съ подлинникомъ и въроятно основываясь на этомъ Фотіевомъ посланіи, въ своей церковной исторіи тоже говорить, что Фотій въ своемъ посланіи будтобы повельль троить аллилуія. Но такое нерадъніе церковнаго ісрарха, за которое ръками проливалась кровь христіанская, не могутъ и не должны простить ни исторія ни сама церковь. Что Фотій употребляль двоеніе аллилуія доказываеть еще следующій факть: Въ Поморскихъ ответахъ, ответ. 16 говорится: "Преосвященный Фотій, митрополить посковскій, иже бысть грекъ родомъ, въ посланіи своемъ во Псковъ въ льто 6927-е также повельваетъ глаголати святое аллилуія по дважды а въ третій приглашати: слава Тебъ, Боже. Поморскіе отвъты, какъ извъстно даны были неофиту члену счнода, посланному къ поморцамъ по указу Петра I. следовательно, солгать или въ чемъ либо ошибаться въ то время, было крайне опасно; такимъ образомъ, когда эти отвъты были представлены, тогда опроверженія на нихъ не последовало, что ясно доказываеть что эти отвъты были върны и съ духомъ древней православной церкви - согласны, а посему несомнино что Фотій митрополить, въ своемъ посланіи во Псковь, порицаеть троеніе аллилуія и повельваеть пьть дважды аллилуія, всльдствіе чего мы, въ нашихъ заключительнихъ словахъ, обязаны сказать что — кто сочтеть лишнимъ контролировать нашихъ авторовъ Никоновскаго обрядства только потому что источникъ, откуда они якобы черпали свою апологію, ясно ими обозначень, тоть обнадътскую довърчивость, свидътельствующую, что онъ непонимаетъ или не понялъ съ къмъ имъетъ дъло. Надо знать, что "каждый молодецъ — на свой образецъ." Когда наши порицатели цитируютъ съ особенною щепетильностью источникъ съ его заглавіемъ, названіемъ его сочинителя и съ указаніемъ на стра-

ницу, — то обыкновенно, тутъ — то именно выходитъ и негладко: или источникъ говоритъ совершенно противоположное, какъ читатели многократно уже видъли, или они незнають вовсе о томъ, что изъ него приво-Если же въ цитатахъ противъ стараго обряда, наши авторы изумляють пась небывальщиною и всякою ложью, которую они, какъ бы наивно, заимствують у соборнаго дъянія 12-го въка, Өеогностова требника, и посланія къ Евфросину никогда не существовавшихъ нововводныхъ обрядовъ, — то весь блескъ ихъ таланта принимаетъ неръдко характеръ такого цинизма что, читая его, вы цененете, словно при видъ чего-то безобразно-преступнаго. Но-довольно пока раскапывать кучу невъжества и несообразностей въ сообщеніяхъ нашихъ апологетовъ греко-никоновскихъ клятвъ и анаоемъ, ибо приведенные нами факты въ пользу стараго обряда, достаточно свидътельствують, что старообрядцы — невиновны.

### ГЛАВА XIV.

Что православнъе: служение литургии на семи или пяти просфорахъ?

pobe,

Съ перваго появленія въ Россіи преобразованія древне-церковныхъ обрядовъ и уставовъ, церковная власть, существующая для блага народнаго и государственнаго и которой ввърено свътъ истины и ключи разумънія, до сихъ поръ не перестаеть отстаивать заблужденія первыхъ, нев'яжественныхъ временъ, не перестаеть метать молніи злобы на последователей отечественной старины не перестаеть низводить ихъ на степень раскола и сектанства и, наконецъ, не перестаетъ вызывать противъ въ нихъ всевозможныя ограниченія и стъсненія. Но не смотря на противохристіанскій духъ гордости, деспотизма и насилія русско-церковныхъ апологетовъ, лучшіе д'ятели современной литературы, движимые духомъ гуманности, стали догадыватыся о крайнимъ пеблагоразуміи духовныхъ руководителей на путь спасенія; стали догадываться что слишкомъ не разумно топтать въ грязь честныхъ гражданъ за ихъ религіозныя убъжденія, стали догадываться это еще болъе неразумо и даже прескорбно унижать человъческое достоинство за то/что оно осталось строгимъ охрани-

Digitized by Google ....

телемъ православной жизни, которая получила свое начало въ источникъ божественнаго домостроительства и, наконецъ — естественно стали на сторонъ угнетенныхъ христіанъ старообрядцевъ; — но за такую человъколюбія на нихъ посыпались страшные погромы со стороны приверженцевъ језунтскаго порядка и дисциплины. Такъ, наприм., въ газетъ "Страна", N. 138, за 1881 г. мы видимъ нападки порицателей старообрядцевъ на названой газету и прочихъ гуманистовъ печати, указывая имъ, гуманистамъ, что сокращеніе гоненій, хотябы и противъ старообрядцевъ пріемлющихъ священство, произведеть гибельныя последствія для православной церкви, на что "Страна" и отвъчаеть: "Само собою разумъется, что тотъ, кто защищаетъ какую-либо секту, противъ ученія церкви, возстаетъ противъ ученія церкви именно потому, что церковь осуждаеть секты, а секты представляють несогласіе съ ея ученіемъ". Потомъ газета дълаетъ оговорку, говоря: "Мы не входимъ въ разборъ церковныхъ точекъ эрънія а остаемся въ области правъ гражданскихъ. Мы совершенно согласны говорить газета, съ очевидностью что церковныя воззрвнія однехь секть и даже догматы нъкоторыхъ другихъ не согласныхъ воззръніями и догматами церкви господствующей, мы только утверждаемъ, что государство не должно преслъдовать мирныхъ и честныхъ гражданъ за ихъ религіозное разновъріе." Эта мысль согласна съ духомъ справедливости, и мы добавимъ что есть много христіанскихъ сектъ которыя своими не правильными пониманіями того или другаго догмата божественнаго откровенія противорвчать воззрѣніямъ и догматамъ православной церкви; но церковь, какъ сердобольная мать, не должна вызывать противъ нихъ жестокія гоненія и преслъдованія, не должна попирать ногами образъ человъческій а съ Еванo Spir-gri

Eykaren

гельской кротостью должна стараться обратить ихъ къ правильному взгляду на христіанскія истинны. Вследствіе чего представители духовнаго царства на земль, слишкомъ хорошо зная, что если несправедливо противъ христіанскихъ сектъ противостать силамъ вещественнаго міра, то т'ямъ бол'я несправедливо вызывать принудительныя мфры гражданской власти противъ многомилліоннаго народа, въ лицъ старообрядцевъ, исповъдывающаго истинныя начала древняго православія. Серьезные представители нашей прессы въ силу настоящаго прогресса энергично стараются слить всъ русскія общества въ одно общее тъло, предоставляя имъ свободныя действія лишь въ своихъ религіозныхъ воззреніяхъ. Но приравнивать старообрядцевъ къ обществамъ, несогласнымъ съ идеями восточнаго православія, ошибочно, ибо отличительные признаки стараго обряда, ють за собою, какъ мы уже неоднократно доказали, многочисленные документы, следовательно, они совершенно православны; а потому, строго говоря, старообрядцы должны пользоваться всеми правами духовными и гражданскими не только во имя гуманности но и во имя справедливости.

Старообрядцы не могуть быть причисляемы къ прочимъ сектантамъ. Нѣтъ! Тамъ, гдъ возвышаетъ голосъ право не свойственно величаться снисхожденіемъ во имя гуманности и того — что все и всецьло принадлежитъ старообрядцамъ — они не могутъ принимать но частямъ, съ предосудительными для истины оговорками, ограниченіями и стъсненіями. Изъ приведенныхъ нами безчисленныхъ доказательствъ, читатель видълъ что голосъ старообрядцевъ совершенно справедливъ, по этому просимъ его обратить свое вниманіе на слъдующее наше разсмотръніе — что православнъе: служить литургію на пяти или семи просфорахъ? — тогда онъ еще рельефнъе увидитъ что старообрядцы никоимъ об-

разомъ не должны просить равноправности во имя какихъ—либо снихожденій а прямо во имя покровительства каноническимъ правиламъ церкви апостольской во имя духа ея православія.

И такъ никоновская реформа и вслѣдъ за нею греко-московскій соборъ 1667 г. повелѣваетъ отправлять службы Божія на пяти просфорахъ. Въ "Пращицъ" въ 212 отвѣтѣ, соборное опредѣленіе подкрѣпляется слѣдующемъ образомъ:

"А нынъ на седьми просфорахъ и воображение полагати креста сицевымъ образомъ съ тростію и копіемъ и съ главою Адамовою никто служити не будетъ, кромъ васъ, противниковъ. Понеже убо, противящихся въ таковыхъ соборне, восточные патріархи: Паисіи александрійскій, Макарій антіохійскій и Московскій патріархъ Гоасафъ и вси россійскія архіереи — проклятію предаша и священства извергоша и всякаго священнодъйствія весьма обнажиша, и аще которіи попы, нев'яжды суще, и сами прельщенній и весьма развращенній нынъ дерзнуть тако служити, противящеся восточный и великороссійстви церкви и вышепоименованной соборной клятвъ — таковіи суть прокляти и отлучени и извержени и весьма священнодъйствія обнажени и таковыхъ, соборомъ проклятыхъ и священства обнаженныхъ, не можеть быти сущее святое Тело и Кровь Христова весьма".

Вотъ какъ безцеремонно поступали московскіе греки 1667 г., а за ними и русскіе представители христіанской правственности надъ священными канонами древне восточной церкви, чъмъ и обнаружили уклоненіе отъ своего истиннаго призванія: отступили отъ христіанскаго идеала и тымъ самымъ уронили свой церковный авторитетъ въ глазахъ русскаго общества и наконецъ остались при своемъ принудительномъ велевластіи; — а посему такое велевластіе, какъ нычто чуждое въ

canen

церковной области, вызывало народный гитвъ и протесты за что народъ и подвергался жесточайшимъ казнямъ. Но такими звърскими насильственными мърами русскіе Іерархи не въ состояніи были престчь народное движеніе, не могли пересилить народный голосъ святой истинны — и народъ остался при своемъ наслъдіи отъ своихъ предковъ, — онъ не покорился безумнымъ клятвамъ греко-никоновскаго собора и остался при истинныхъ преданіяхъ свято — чтимыхъ учителей древне вселенской церкви, которые повелтвали, — согласно бежественному откровенію, — исполнять божественную литургію на семи просфорахъ, — повелтнія, которыя приводятся въ следующихъ неопровержимыхъ древнихъ памятникахъ:

1) Въ служебникахъ московской печати изданныхъ при Іовъ патріархъ въ 1602 году.

Manus

- 2) Въ служебникахъ изданныхъ при Гермогенъ патріархъ.
- 3) Въ служебникахъ изданныхъ при Филаретъ патріархъ въ 1630 и 1632 годахъ.
- 4) Въ служебникахъ изданныхъ при Іосифъ патріархъ въ 1640 году.
- 5) Въ служебникахъ изданныхъ при Іосифъ патріархъ въ 1657 и 1651 годахъ.
- 6) Въ служебникахъ изданныхъ при Никонъ патріархъ въ 1652 г.
- 7) Въ Требникахъ изданныхъ при Іоасафѣ и Іосифѣ патріархахъ.
- 8) Въ Требникъ рукописанномъ святымъ Діони-сіемъ архимандритомъ радонежскимъ.
  - 9) Въ Патріаршемъ служебникъ рукописанномъ.
- 10) Въ служебникахъ бѣлорусской печати, изданныхъ при Инисифорѣ митрополитѣ Кіевскомъ.
- 11) Изданныхъ въ Стрятинъ, благословеніемъ Гедеона спископа Львовскаго въ 1604 году.

- 12) Изданныхъ при митрополитъ Кіевскомъ Іовъ въ Кіевопечерскомъ монастыръ въ 1620 г. при архимандритъ Елисеъ Плетенецкомъ.
- 13) Изданныхъ въ Вильнъ въ четверть листа въ 1624 г.
- 14) Изданныхъ опять въ Кіево-печерскомъ монастыръ въ 1629 году.
  - 15) Изданныхъ въ Вильнъ въ 1634 году.
  - 16) Изданныхъ тамъ же въ 1641 году.
  - 17) Изданныхъ въ Кіевъ въ 1653 году.
  - 18) Изданныхъ тамъ же въ 1697 году.
  - 19) Изданныхъ въ Кіевъ въ 1639 году.

Во встать этихъ нами исчисленныхъ, служебникахъ повелтвается служить литургію на семи просфорахъ.

Далфе, святфишій Іеремія, патріархъ вселенскій, лично рукоположилъ въ Москвф перваго патріарха Всероссійскаго и первую въ Россіи патріаршую службу установилъ, и въ этой службф самъ проскомидіи совершалъ по чину на седьми просфорахъ і). Послф этаго священнодфиствія на семи просфорахъ, былъ написанъ патріаршій служебникъ, который, до постановленія перваго патріарха въ Россіи, не существовалъ; изъ чего ясно доказывается что служеніе литургіи на семи просфорахъ перешло къ намъ изъ древне греческой церкви.

И святъйшій Өеофанъ, патріархъ іерусалимскій, въ свое присутствіе въ Россіи, поставилъ патріархомъ святъйшаго Филарета и, согласно церковнымъ правиламъ, служилъ на семи просфорахъ. Еще же преосвященные архіепископы греческіе, державшіе россійскіе престолы: св. Арсеній, архіепископъ Суздальскій, бывшій въ Греціи Галасунскимъ; Нектарій Вологодскій; Константинопольскаго патріарха архідіаконъ; Іосифъ

Посль веничуй пъ настанов-



<sup>1)</sup> Въ патріаршемъ требникѣ или чиновникѣ написано: "И самъ святитель// сдра проскомисаеть седмію просфорами.

Солунскій, бывшій потомъ архіспископомъ суздальскимъ и прочіс греческіе спископы, занимавшіє потомъ Россійскіе престолы. всё они служили по древнему обычаю на семи просфорахъ.

Также святые Авонскіе Отцы, въ своемъ Номоканонъ, изданномъ въ Москвъ, при патріархѣ Іоасафъ, и бисосогласно святымъ вселенскимъ восточнымъ патріархамъ и прочимъ греческимъ архіереямъ, повельваютъ служить литургію на семи просфорахъ слъдующими словами:

"На святой проскомидіи божественной литургіи, седмь просфоръ да имамы: первая — за Господьскій хльбъ; вторая — пресвятой Богородицы; третья — за святыхъ; четвертая — за патріарха; пятая — за царя, за царицу и за чадъ ихъ; шестая за — всъхъ православныхъ за живыхъ человъкъ, ихъ же хощеши поминати; седьмая — за усопшихъ; едина прямо со другою особно кажду чиномъ своимъ, якоже въ служебникахъ указано и изображено имамы". Святый соборъ, созванный во времена царя Іоанна Васильевича, св. Макаріемъ митрополитомъ Московскимъ, на которомъ присутствовали святые мужи, какъ-то: Гурій и Варсанофій казанскіе чудотворцы; Акакій Тверской и еще множество знаменоносныхъ игуменовъ и пустынножителей, засвидътельствоваль о семи просфорахь такимь образомь: "Егда священникъ Агнецъ закалаетъ святый, и потомъ изъ малыя просфоры изъ другой пречестнъй часть вынимаетъ и кладетъ отъ десныя страны Агнца; таже и въ третьей просфоры изъ малыя вынимаетъ предтечеву часть таковую же яко и Пречестнъй и полагаетъ на лъвой странъ Агица. Также прочія просфоры вынимаетъ о всякомъ епископствъ православныхъ и за царя и за князей и за вся христіаны, и за упокой и то приношеніе кладеть на средъ подъ Агнцемъ, ниже тъхъ частей". И самъ творецъ "Пращицы" въ 19-мъ отвътъ, подтверж-

Digitized by Google

даеть, что при царъ Іоаннъ Васильевичъ служба совершалась на семи просфорахъ.

Еще замътимъ что, въ монастыряхъ совершать проскомидію на семи просфорахъ, что въ XVI-XVII въкъ у насъ стало общимъ обычаемъ, происходитъ своимъ первымъ началомъ не позднъе XI-го въка. Патріархъ Константинопольскій Алексій († 1043 г.) въ своемъ Уставъ, который онъ далъ построенному имъ монастырю (Уставъ Студійскій) предписываеть чтобы литургія всегда была совершаема въ монастырв на семи просфорахъ, изъ коихъ шесть — малыя, а седьмая анафора или возношение за него, ктитора монастыря (о здравін — при жизни и за упокой по смерти), имъвшая раздъляться братіи, — большая 1). Императрица Ирина, супруга Императора Алексъя Комнина († 1118 г.) въ своемъ ктиторскомъ Уставъ основанному имъ монастырю, предписываеть; "ежедневно да приносится на Божественной литургіи семь хлюбовь: одинь господьскій, другой обрадованнъй Госпожи нашей Богородицы, другой святаго дня, иной за искупленіе и оставленіе граховъ державнаго моего царя и моихъ, иной заусопшихъ монахинь (монастыря, который быль женскій), другой за усопшихъ родителей и прочихъ сродниковъ нашихъ" 2).

И такъ изъ всѣхъ вышепредставленныхъ церковныхъ свидътельствъ, очевидно, что всѣ россійскіе бѣлорусскіе и греческіе святые отцы служили Божественную литургію на семи просфорахъ; слѣдовательно — седьми-просфоріе православнѣе пяти-просфорія, вслѣдствіе чего соборъ 1667 года и послѣдующая за нимъ іерархическая власть — осуждавшіе седьми-просфоріе и лицъ, употреблявшихъ оное, поступили противокано-



<sup>1)</sup> См. опис. Синод. рукопис. Горск. и Новоструев. N. 380 и 228 об. . (1)
2) См. "Уставъ" гл. 34 1. 127 р. 1056 и см. Исторія русской церкви Е. Голубинскаго томъ І. стран. 302 въ приложеніи 3-мъ.

нически, оскорбили церковь и православіе а съ ними и всъхъ вселенскихъ и помъстныхъ святыхъ, преподобныхъ и богоносныхъ учителей и представителей христіанскаго благочестія и, такимъ образомъ внесли грязь въ русскую церковь, вызвали на невинный народъ Государственный мечъ, чемъ и умалили достоинство русскихъ Монарховъ а съ ними вмъстъ и всей Россіи. Русскіе представители духовной жизни въ погонъ за приманкой папской власти, совершенно перестали искать жизни въ церкви Христовой расторгли связующіе тъми святыми представителями царства, которые были одушевлены премудростію Верховнаго Пастыря, заразились гордостью Игнатія Лойолы насиліемъ и ложью возмутили умъ человіческій, отрізшились отъ религіозной истинны православнаго разума и наконецъ воздвигли китайскую стъну между правовърными христіанами и собою.

> Прочитавъ наши доводы и доказательства, вполнъ служащіе къ оправданію старообрядцевъ, Государство въ соединеніи съ лучшими діятелями правительственнаго кормила, необходимо должно окончательно парализовать іезуитскій авторитеть въ русской іерархической власти въ отношении старообрядцевъ; — должно на всемъ пространствъ имперіи провозгласить права природных русскихъ, честныхъ согражданъ, истинныхъ носителей образа православія. По нашему крайнему разумънію — безусловное, абсолютное признаніе за старообрядцами всъхъ правъ гражданскихъ и духовныхъ есть самое целесообразное средство для того чтобы сдълать ихъ самыми лучшими дъятелями въ государственномъ благоустройствъ; но постепенность и полумъры, къ сожальнію, только ухудшають и замедляють сближение ихъ съ этимъ великимъ Государственнымъ принципомъ, такъ какъ всегда — при примъненіи какого нибудь полуограничивающаго, полугуманнаго за

кона, постоянно встрвчаются уклоненія, злоупотребленія возрастающія и увеличивающіяся прогрессивно и, слвдовательно, такія полумівры никогда не могуть принести радикальной пользы. Вообще можно сказать что полнаго сліянія старообрядцевь съ интересами государства не произойдеть до тіхть поръ, пока не перестануть существовать тіз ограничивающія обстоятельства, которыя воздвигають средостівніе между государствомъ и ими.

Теперь государство, умудренное опытомъ, видитъ, что церковные Правители съ своими сподвижниками, какъ прежде такъ и нынъ стараются скрывать отъ глазь русской публики истинное положеніе вещей, что школа ихъ несостоятельна, взгляды — невърны и гръ- шфинет противъ истинны, разума и справедливости, — а посему оно государство должно принять ръшительные мъры для того чтобы стать на сторонъ старообрядцевъ и точными, ясными законами оградить ихъ отъ лагеря нападающихъ. Тогда только будетъ ясно — какъ день что старообрядцы — невиновны.

### ГЛАВА XV.

# О древне-церковномъ пъніи.

Въ предъидущей главъ мы имъли случай коснуться нашей прессы, сказавъ, что Никоновскіе status — стоятели мещуть на нее немилосердные громы за то, что она дерзнула сказать слово правды вопреки іезуитской неправды но не высказавъ того что хотъла и что мы постараемся дополнить. Газета "Страна" въ томъ же N. говоритъ: "что либеральная печать во-все не защищаетъ ученіе сектъ, направленныхъ противъ православія, а остается на сторонъ правъ гражданскихъ и было бы даже неумъстно, говоритъ газета, входить прессъ въ разборъ соотвътственно церковно религіозныхъ споровъ."

Мы совершенно несогласны съ этимъ мнѣніемъ почтенной газеты на томъ, именно, основаніи, что религіозный споръ между русскою іерархическою властію и старообрядствующимъ народомъ, отстоитъ на очень обширное пространство отъ Евангельской кротости, которая внушая намъ слова боговдохновеннаго мужа апостола Павла, что: "оружія воинствованія нашего не плотскія но сильныя Богомъ на разрушеніи твердынь", прямо указываеть нашимъ блюстителямъ Церкви Христовой что сила Небесная не поручала имъ внушать Евангельскія истинны мечемъ воинственнымъ а, напротивъ, добовляетъ апостолъ, что: "Вѣра отъ слы-

шаніе а слышаніе оть слова Божія. Иное діло — религіозный спорь, сопровождающійся братскою лю- обратокой перес щійся плахами и срубами, — а посему, — строго поворя, что при такомъ ненормальномъ положеніи діль въ области русской перекви при такомъ траесноопувъ области русской церкви, при такомъ телесноощущаемомъ споръ, громко раздававшемся на гражданскихъ площадяхъ, съ плетями, которыя и въ наши дни Дении, вызываются съ особеннымъ одушевленіемъ, — лучшіе ревнители нашей прессы — не должны оставаться нейтральными зрителями. На нихъ лежитъ священный долгъ зорко следить за всеми злополучными явленіями, разстравляющими спокойствіе въ гражданской или духовной или общественной жизни. Они обязаны не только оть имени гражданства но и отъ имени высшаго принципа человъчества — небеснаго дара — всъми зависящими оть нихъ мерами на сколько это доступно, хотя приблизительно но раціонально не съ философской или богословской точки зрвнія, а воззрвніями юридическими взвъшивать данныя объихъ спорящихъ сторонъ, сравнивать тв или другіе факты и потомъ все это гласно, объявить русскому обществу для того, чтобы каждый могь видъть — кто правь и кто виновать и тогда только дело ихъ будеть совершенно. Но отказаться оть вмышательства вь такой церковно - религіозный споръ, за который гибли десятки тысячь русскихъ согражданъ — значить отказаться оть помощи страждущимъ, отказаться отъ идеала христіанскаго. Каждому добросовъстному публицисту, желающему принести благо ближнему и вмъстъ съ тъмъ желающему узнатькто погръшилъ противъ правды: духовная-ли власть или старообрядцы не нужно далеко идти за матеріаломъ а стоитъ только взять въ руки нами приведенные факты, которые, шагь за шагомъ, ръзко быотъ въ Несеней вы глаза и живымъ зеркаломъ представляютъ проница-

eculque

тельному взгляду — кто виновать: преследуемые или преследующіе. И воть, хотя бы этоть матеріаль о древне-церковномъ пъніи, который можеть быть, повидимому, покажется маловажнымъ и, пожалуй, намъ скажуть что новое или древнее пеніе, употребляемое въ храмахъ имъетъ одинакое значение и что за такія мелочи и спорить нечего. На это мы готовы отвъчать аминь. Но если это такъ. — то что же мъщаетъ приверженцамъ новаго пънія если старообрядцы употребляють старое прніе какт наследіе семи вселенскихт соборовъ и притомъ хорошо зная, что новое пъніе заимствовано у западныхъ церквей; а какъ каждому православному христіанину изв'єстно, что подражаніе въ чемъ бы то ни было западнымъ церквамъ, церковь восточная считаеть погрышительнымь, и потому этоть матеріаль, который, по первому взгляду, кажется маловажнымъ, честному органу печати можетъ служить върнымъ руководствомъ для вмъшательства въ церковно-релогіозные споры.

Теперь перейдемъ къ существенному значенію древне-церковнаго пѣнія. Многосложнаго или партеснаго церковнаго пѣнія, до патріарха Никона, въ Россіи небыло и оно перешло сюда только послѣ Никона изъ западныхъ церквей. Древне же церковное пѣніе перешло сюда, въ Россію, отъ грековъ, о чемъ свидѣтельствуетъ Степенная книга въ степ. столбцѣ 2, гл. 6 такъ: "Яко во время христолюбиваго князя Ярослава, пріидоша къ нему отъ Царьграда богоподвизаеміе тріе пѣвцы гречестіи, отъ ныхъ же начатъ быти въ Россійстѣй земли ангелоподобное пѣніе."

Отцы древне-православной церкви, всякое партесное пѣніе въ церкви съ покиваніемъ головы или маханіемъ руками запрещаетъ. Такъ шестой вселенскій соборъ, въ своихъ правилахъ о церковномъ пѣніи, запрещаетъ всякія пестроты, о чемъ Матеій правиль-

никъ, въ 5 составъ своей книги упоминаетъ слъдующимъ образомъ: "Семьдесятъ и пятое шестаго собора правило, молящимся въ церкви и поющимъ безчинны испущати и развлечительны гласы но повелъваетъ, но въ сокрушеннъ сердцы и образы сопрятаннъ и умнъмъ вниманіи молитвы творити и пънія. Моленіе и безчиніе удесы творити, изпитнее пъніе пестроту: рекше различіе и пъсней тресканіе, яко же пировникомъ прикладна суть неже церкви Божіей, многажды сія и отъ многихъ возбранишася, патріархомъ со зъльными запрещеньями, заповъдано же бысть простое и не пестрое пъніе лобызали."

Святые Аоонскіе отцы, въ собраніи Номоканона, собраннаго отъ святыхъ правилъ, партесное пѣніе строго запрещаютъ. Они говорятъ:

"Уставили убо Отцы да не поется священное пъніе и псалмы безчинными и піанственными и естеству нужду приносящими ниже нъкими доброгласіи неприличными церковному составленію и последованію, якова же суть музикійская пінія, излишняя различія гласовомъ: но со многимъ умиленіемъ и нравы благочестными приносити Богу молитвы въдущему тайная сердецъ нашихъ. Въдомо ти буди и сіе вправило, како возбраняють органы и пречудная пенія и песни блудническія, во псалмоглаголаніяхъ ухищряемыя. Тако и глаголемое усугубление и безстудное отъ сихъ бываемое пренебреженіе. Поющіи вискольми безчинными и подобное презръвше, то со многимъ вниманіемъ да поютъ. Аще ли же ни да запретятся: зане пънія отъ нъкоихъ бывають съ воплемъ, со движеніемъ всея плоти, помаваніемъ главы, плесканіемъ рукъ, попираніемъ ноги, суть се пънія, — безчинія. Поющій же гласъ или отончевають и возносить, или одебъльвають, или велій вопль испущають, се же да лучши инъхъ явится у человъкоугодіе и тщеславіе исполнять; сицевая пьнія оть церкве суть далече, и сице поющіи правильно да запрещаются."

Читая это постановленіе церковныхъ учителей, поистинъ нельзя съ ними не согласиться въ этой несомнънной истинъ. На самомъ дълъ, сравнимъ два собранія: свътское и духовное. Первое собраніе бываеть у насъ въ трактирахъ, пирушкахъ, театрахъ, концертахъ и т. п. и — собрание въ церквахъ. Въ первомъ собраніи мы сходимся для увеселенія нашего сердца, стремиться къ прихотямъ и наслажденіямъ міра чувственнаго и забываемся иногда до такой степени что, этотъ моменть, ръшительно удаляемся отъ Сверхетественной премудрости, отъ образа Христова; музыканты же и пъснопъвцы, употребляющие въ своемъ пънии разныя телодвиженія, имеють въ виду вызвать изъ нашей души особенное впечатлъніе. И, дъйствительно, при посъщеніи нъкоторыхъ оперныхъ пъній, мы часто предаемъся такимъ сладостнымъ ощущеніямъ вещественнаго, которыя заражають наши духовныя качества, угашають въ нашемъ сердцъ настроеніе духа божественнаго. Но собраніе въ Божественномъ храмъ имъетъ совершенно иное значеніе. Здівсь мы собираемся для духовнаго царства, котораго основаніемъ и дъйствіемъ должна быть молитва. Такъ какъ молитва есть средство бесъдовать съ Высшимъ Промыслителемъ, чрезъ которое уповаемъ получить милость божественной благодати, потребную для нашихъ Житейскихъ и духовно-нравственныхъ силъ по этому молитва наша недолжна сосредоточивать въ себъ мысленныя пустословія, а полную въру въ силу Духа Божія, совершенную преданность вол'в Божіей, ръшительное отречение отъ всъхъ внышнихъ помысловъ недостойныхъ дела Божія. Если это такъ, то весьма понятно, почему Отцы церкви повельли, что бы церковное пъніе совершалось скромно, безъ напыщенности, въ духъ кротости и благоговънія и запрещали движенія теломъ и головою, и плесканіемъ рукъ, топотаніемъ ногь, стремящихся къ человъкоугодію и тщеславію и т. п.; изъ чего само собою разумфется, что староцерковное при ближе подходить къ православной истинъ, а новоцерковное — къ антицерковному духу — оперетному пѣнію.

Такимъ образомъ, думаемъ что не затруднимъ читателя, разбирая и этотъ пунктъ ибо всякій фактъ, на которымъ остановлеваются старообрядцы какъ бы онъ ни казался маловажнымъ, долженъ служить великамъ ручательствомъ что старообрядцы нисколько не сектория и суть чисто православные. Скажемъ Същей болье — что не только древне- греческая церковь запрещаетъ въ церквахъ партесное пъніе, но запрещаютъ это и новъйшіе греческіе патріархи. Когда послъдовало нрошеніе прихожанъ церкви святаго Іоанна Богослова, патріархамъ: Паисію Александрійскому и Макарію Антіохійскому о нъкоторыхъ нуждахъ между тъмъ и о паніи церковномъ, натріархи отвачали: "Прочтеши сіе прилежное моленіе прихожанъ святаго храма Іоанна Богослова, мы, святъйшін вселенстін патріарси Киръ Паисій, напа и патріархъ Александрійскій и Киръ Макарій патріархъ антіохійскій и разсуждавше благольпно о церкви Божіей полезно быти соизволихомъ въ сей челобитной прошенная управляти: но кромъ партеснаго пънія яко необычно всей соборной каноличестъй церкви. Кръпости же ради Пансій папа и патріархъ великаго града Александріи и Судія вселенныя и рукъ нашихъ подписаніемъ приложихомъ. Макарій, патріархъ антіохійскій. Потомъ следовали другія подписи."

Все это ясно доказываеть, что партесное изніе въ православныхъ церквахъ совершенно несогласно съ животворящимъ духомъ православіи и употребленіе его въ православныхъ храмахъ не имъетъ смысла и пото-

. ، قار

му, говоря вообще, старообрядцы, — не уважая этого пънія совершенно справедливы, слъдовательно нътъ причины осуждать ихъ за это на въчное томленіе и, по нашему крайнему убъжденію, если бы всъ духовные рачители нашего спасенія имъли такія же чувства и воззрънія на образъ церкви Христовой, какія имъютъ старообрядцы, тогда многое было бы лучше чъмъ теперь.

Кстати: На столбцахъ гезеты "Русскій Курьеръ" N. 42, 1883 года, въ передовой стать в намъ пришлось читать весьма справедливое суждение. Газета говорить: "Если евреи перестануть быть хищниками 1), если они будуть честно относиться къ русскимъ въ Россіи, если они станутъ наконецъ честными тружениками, то не изъ милости а по праву (это находится въ текстъ) займутъ они положение полноправныхъ, ни въ чемъ не стесненныхъ русскихъ согражданъ." Сужденіе, достойное подражанія. Почему же, спросимъ мы, старообрядцы состоятъ въ своемъ русскомъ отечествъ въ такой опалъ, какъ стоятъ теперь евреи? Развъ старообрядцы не коренные русскіе? Развъ они хищники? Развъ они не лучшіе и честные труженики на поприщъ промышленной дъятельности? Развъ они не честно относятся къ Русскимъ Монархамъ и вообще ко всему русско-славянскому? Наконецъ, развъ они не чисто православные? Факты это подтверждають, Вследствіе чего, мы повторяемь безпристрастные органы русской прессы не должны оставлять такого огромного количества чисто православныхъ людей подъ давленіемъ напускныхъ клерикаловъ, отступившихъ отъ плодотворной почвы церковной науки и нравственной цели правды, они должны войти въ этотъ церковный споръ, разъяснить его рускому обществу которое наконецъ пойметъ что старообрядцы — невиновны.

<sup>1)</sup> Но нельзя сказать это о евреяхъ вобще

### L'ABA XVI

## О крещеніи латинъ, лютеранъ, кальвинистовъ и т. п.

Если разсматривать обвинение противъ старообрядцевъ въ его истинномъ свъть, то, на сторонъ его не окажется не только фактической истинны но даже и здраваго смысла. Еслибы, со времени патріарха Никона, отдъление старообрядцевъ отъ новоцерковной реформы было слъдствіемъ какого бы то ни было недоразумьнія, касательно важности догматическихъ идей, тогда бы обвинители имъли хотя тънь повода къ обвиненію ихъ, — но ясно, какъ день, что старообрядцы, окрыленные чистымъ созерцаніемъ догматической истины, возносятся живительнымъ духомъ къ престолу Божества и совокупными взаимодъйствіями уравновъшивають и поддерживають жизнь целаго тела православнаго исповъданія, такъ что они боятся остановить тотъ или другой родъ церковнаго постановленія, хотябы самый неважный, но могущій нарушить благосостояніе цълаго, чрезъ что можетъ произойти разстройство самыхъ высокихъ и благородныхъ отправленій его. Каждому члену тъла назначена особенная дъятельность, и такъ мудро расположено творческое устройство ихъ, что всв они помагають другъ другу и, каждый изъ нихъ, отправляя частную свою дъятельность, прино-

Je antenent corner l'avante mans our l'avante l'

сить общую пользу всему твлу. Такъ Божественному промыслу угодно было устроить церковь свою, со всъми ея вившими признаками чрезъ которые сама получаеть внутренній и внышній догматическій смысль данный ей Самимъ Создателемъ; слъдовательно, каждый вившпій признакъ отдъльно, какъ бы онъ ни казался незначительнымъ, есть даръ Творческой премудрости, необходимое орудіе для устройства благодатнаго царства Христова. Такимъ образомъ, божественное домостроительство, въ церкви вселенной, составленное изъ множества формъ какъ видимыхъ такъ и невидимыхъ, долженствующихъ служить къ общему блаженству върующихъ, и которыя какъ ни казались нашему взгляду существа ограниченныя, маловажными, мы, какъ можемъ и не должны въ ихъ духовной силь, ограничить или передълать на свой ладъ ни одну изъ этихъ формъ передълки коихъ невозможно допустить безъ внутреннаго содроганія и душевнаго потреесенія.

> На сихъ то чистыхъ и несомнительныхъ данныхъ церковно-нравственной силы старообрядцы основываютъ свои правила, поступки и поведеніе, какъ на неизм'ьняемости Божескаго Промысла, такъ и на непреложности Его воли и изреченій чрезъ людей избранныхъ Имъ и положившихъ върнъйшія основы истиннаго и единственнаго блага которое ведетъ къ общему центру блаженства и справедливо пользуясь этимъ сладкимъ источникомъ нравственнаго ученія, они надъются пройти поприще своей жизни въ надеждъ, безъ угрызенія совъсти и нареканія, пріобръсть милость могущественнаго премудраго и правосуднаго Верховнаго Судьи. Духъ старообрядствующихъ, благоустроенный и благородный, хотя и бользпуеть и страдаеть подъ ударами притьснителей, но не впадаеть въ уныніе, недоходить до ропота и переносить испытание и наказание съ смиренною преданностію Промыслу и Монарху.

легко успокоивается разумъ мудрствующаго земнаго велевастія русско-церковныхъ публицистовъ. Следованіе сладкому источнику нравстеннаго ученія древнецерковной старины волнуетъ ихъ сомнъніемъ; они называють его язвою и страданіемь въ области церковной входящее, будтобы, безпорядокъ и нестроение въ дъла Премудраго, разрушение плановъ Всемогущаго, уничтоженіе царства Божія на земль, — словомь, въ такомъ своеволіи кичливыхъ мыслей эти публицисты становятся въ видимое противоръчіе съ Премудростою и благостью Творца, приводя общество къ немудрымъ и безотраднымъ убъжденіямъ что, будтобы, это разумное следованіе, есть ничто иное какъ явленіе фанатическое, безцъльное безсмысленное, свойственное только однимъ лжеумствователямъ; но притомъ не замъчая, что, сами они, порицатели, немного отличаются отъ людей страдающихъ на кораблъ тошнотою и головокружениемъ, которые кружась сами, думають что и все вокругь нихъ кружится.

Для русскаго человъка, незнакомаго съ механизмомъ порицателей стараго обряда, конечно, непонятно, что приведенныя оскорбительныя фразы на последователей старины, суть однъ лишь пустословія, исполненныя гордости, и, къ сожальнію, остаются согласными съ ними. Но мы имъемъ, однако, дъло не съ ничъмъ неповиннымъ, здравымъ тъломъ и душою, неиспорченнымъ и честнымъ русскимъ человъкомъ, — а съ церковными представителями, считающими себя призванными воспитывать и развивать народный духъ чтобы приготовить его къ нравственной дъятельности, и потому спросимъ ихъ: не гръшать-ли они предъ святъйшимъ Духомъ истинны и самимъ русскимъ человъкомъ, — ставя его пособникомъ всяческихъ козней противъ самого себя, давъ ему вмъсто здравой пищи истинны, тлетворную закваску предразсудковъ и лжи; вмъсто

Digitized by Google

чистой духовной струи — одуряющую нечистоту фанатизма и превращая непорочные помыслы его въ жгучую смертоносную отраву? Признаки этой отравы мы часто видимъ между многими русскими людьми.

Мы многократно слышимъ что старообрядцы-сектанты, изувъры, отстаютъ отъ догматовъ православія и т. д. Но пусть русскіе люди тщательно разсмотрятъ всъ, представленные нами неопровержимые документы исторіи церковной и гражданской, — тогда они, съ душевнымъ раскаяніемъ обратно возмутъ свой критическій приговоръ надъ невиннымъ старообрядствомъ, и къ оправданію старообрядцевъ они прибавятъ еще шагъ сейчасъ разбираемая нами слъдующую главу о крещеніи латинъ и прочихъ антиправославныхъ христіанъ.

Въ новопечатныхъ великороссійскихъ книгахъ, отъ времени Никона патріарха, положено, чтобы перешедшихъ въ православіе римлянъ н другихъ неправославныхъ христіанъ не крестить, говоря, что крещепіе ихъ правильно; точно такъ же и миропомазаніе ихъ признается правильнымъ, о чемъ въ одной новопечатной книгъ: "О поливательномъ крещеніи" въ 11 главъ, листъ 49 на оборотъ сказано:

"Отчего извъстно, что гречестіи, какъ ныньшніе такъ и прежніе учители, крещеніе латинское имъли за правильное и важное: а въдали и нынъ въдаютъ что латини не погруженіемъ но поливаніемъ крестятся. Ибо если не имъли за важное поливанія ради то вельди бы латинъ крестить."

Это одна неправда которую мы ниже разъяснимъ.

По благословенію Всероссійскаго Синода, въ книгъ печатанной въ Москвъ 1853 г. во 2-й ч. гл. 3 ст. 82-я "О должностяхъ приходскихъ пресвитеровъ" говорится такъ: "Суть таковіи между священствомъ невъжи, кои и римлянъ, такожь лютерановъ и кальвинистовъ, при-

ходящихъ къ греко-восточной церкви, хотятъ перекрещивать. Но 2-го вселенскаго собора 7-е правило таковыхъ невъжество довольно обличаетъ, ибо помянутый святый соборъ, въ реченномъ правилъ, не только таковыхъ, каковы суть римляне, лютеране и кальвинисты, но и самыхъ аріанъ и македонянъ духоборцевъ не повелъваетъ крестить, но токмо при отрицаніи и проклятіи своея и другихъ ересей муромъ свитымъ помазать опредъляетъ".

Это — вторая неправда.

Григорій архіепископъ Казанскій (потомъ митрополитъ Петербургскій), въ своей книгь: "О истинной церквъ" высказывается слъдующимъ образомъ:

"Православная (т. е. нынъшняя великороссійская) церковь присоединяеть къчислу своихъчадъ латинянъ и отдълившихся отънихълютеранъ, кальвинистовъи друг. подобн., подлинно, не посредствомъкрещенія, а посредствомъмуропомазанія."

И такъ, Всероссійскій Синодъ, совокупно съ прочими іерархическими пастырями словеснаго стада, безусловно учить, что латинь, лютерань, аріань, духоборцевъ и прочихъ антиправославныхъ христіанъ, безъ исключенія нужно принимать въ сообщеніе съ православіемъ посредствомъ муропомазанія, и дійствіе это они оправдывають тымь что эти христіане исповыдуютъ Пресвятую Троицу и дъло спасенія нашего вочеловъченіемъ Сына Божія. Но аріане, македоняне исповъдують воплощение Сына Божія совершенно противоположно православному исповъданію. Согласимся, однако, что исповъдание ихъ, относительно спасения рода человъческаго, посредствомъ вочеловъченія Христа, — но одно исповъдание безъ осуществения его вившними действіями, несогласно съ Духомъ самого Основателя этого исповъданія, ибо Онъ Самъ крестился троекратнымъ погруженіемъ, означающимъ тридневное

погребеніе и Воскресепіе Христово; примѣръ, которому послѣдовали апостолы, а за ними и всѣ православные христіане.

Съ большимъ удовольствіемъ мы оставили бы весь этоть спорь въ поков потому уже, что, изъ всего сказаннаго, читатель навърно достаточно убъдился въ правоть нашихъ доказательствъ, следовательно, и въ правотъ нашего дъла. Но читатель и — мы не все руское общество и не все русское государство. Найдутся такіе люди, которымъ предразсудки такъ же милы какъ нъкоторымъ нюхательный табакъ. Они съ этими предразсудками такъ свыклись, что просто нехотять съ ними и разстаться, особенно въ теплой, хорошо освъщенной комнать, очень пріятно чернилами пачкать бумагу по вопросу "о раскольникахъ". Наипаче пріятно былобы вызвать противъ нихъ Петровскія времена. Они говорять о "раскольникахъ" съ особеннымъ удовольствіемъ, подъ тройнымъ обезпеченіемъ — господства, должностей и чиновъ. Лишите ихъ этихъ "раскольниковъ" и — жизнь имъ будетъ не въ жизни. Они будуть ходить не полюдски, какъ будто бы съ больными ногами въ тесныхъ сапогахъ — словомъ, это разстроить ихъ сладкую фантазію.

Мы должны окончить эту главу, и сказать, что древняя православная церковь, какъ россійская такъ и греческая, о принятіи римлянь въ православіе говорять совершенно не такъ какъ нововводители офиціальнаго обрядства. Наприм. въ Минеи Четьи мѣсяца Іюня въ 20 день, говорится что преподобный Варлаамъ, Хутынскій чудотворецъ, научаетъ блаженнаго Прокопія Устюжскаго, чтобы онъ пришедшихъ латинъ принялъ на мѣсто крещенія. Матвѣй Стриковскій, польскій историкъ въ 8-й книгѣ, глава 4-я описываетъ, что въ 1263 г. Воискельдъ Мендоговичъ, Королевичь Литовскій, ушелъ отъ суеты міра сего и временной славы

своей и еще разъ крестился изъ римской въ Русскую въру потомъ принялъ монашескій санъ.

Также въ 1420 г. когда Псковичи отлучились отъ новгородцевъ, при великомъ князъ Симеонъ Іоапповичъ Московскомъ и при митрополить Өеогность, Псковичи обратились съ просьбою къ Ольгерду, князю Литовскому, прося его чтобы онъ княжиль у нихь по Уставу греческаго православія и Ольгердъ, не захотівь самь такъ сдълать, оставилъ княжить вмъсто себя сына своего Андрея и велълъ ему перейти изъ Римскаго исповъданія въ православіе, чрезъ крещеніе. Самъ же великій князь Симеонъ Іоанновичъ женатъ былъ на литовкъ, о которой упоминается въ лътописи 1426 г. что она называлась литовскимъ именемъ Августа, а во святомъ крещеніи Анастасія. При томъ же великомъ князъ Симеонъ Московскомъ, въ 1423 г., третій братъ князей Литовскихъ, Евнутій, бъжалъ отъ родныхъ братьевъ своихъ и пришелъ во Псковъ, потомъ въ Новгородъ и наконецъ въ Москву, отрекся оть римскихъ ересей, крестился въ греческое православіе, при святомъ крещеніи нареченъ быль Іоанномъ; и потомъ, въ 1439 г. дочь Князя Литовскаго, Кейстута, вышла замужъ за князя Іоанна Михайловича Тверскаго и крестилась владыкою Евфиміемъ. Въ соборномъ изложеніи святьйшаго Филарета, помъщеннаго въ великомъ Требникъ Московскомъ говорится:

"Яко святвиший Гермогень, всея Россіи патріархь, совътомъ всего царскаго Синклита, посла съ писапіемъ великія церкве града Ростова митрополита Филарета (впослъдствіи онъ же быль и патріархъ всероссійскій) въ льто 7119-е, просити у польскаго короля Филимона сына его, королевича Владислава, на государство Московское и учинити бы его царемъ, а крестити его въ нашу истинную православную въру греческаго закона. Филимонъ же не токмо что не послуша его, но елико

speja met Topron

посланныхъ въ отдаленные грады земли своея всъхъ въ заточеніе разосла, гдъ многія нужды, бъды и напасти претерпъваху; и его же, Филимонта, повелъніемъ, по всей Россіи протекали огонь и мечъ, и чрезъ толикія напасти и опустошенія Россійскаго Государства злохитрствуя, яко да возведенъ будетъ на священный престоль Россійскаго Самодержавства сынь его, Владиславъ, некрещенный. Но какъ видя, что царствующаго града Москвы и всея Россіи, последовательне священнихъ правилъ святыя восточныя церкви сына его, Владислава Филимонтовича на Всероссійскій престоль непосади и того ради царствующій градъ огню и мечу предати повель и всю землю россійскую отъ красоты и благольпія ниспроверже. За что и новый исповъдникъ, святъйшій Гермогенъ, патріархъ всероссійскій, явися, иже многими томленьми и нуждною смертію уморенъ. Его же святая душа, въруемъ, яко въ присносущнъмъ царствіи, со всеми святыми наслаждается Божественныя славы Отца и Сына и Святаго Духа, по реченному: праведныхъ душа въ руцъ Божіей нынъ и во вся въки."

Вотъ сильнъйшій историческій фактъ, служащій очевиднымъ доказательствомъ что древняя, православная россійская церковь не принимала изъ ересей приходящаго безъ крещенія и несмотря на крайне бъдственное положеніе россійскихъ городовъ, и на самую мученическую смерть святаго Гермогена, Россія не могла и не согласилась принять латинскаго королевича Владислава безъ святаго крещенія. Между тъмъ, намъ говорять, что древне-греческая и древне-русская церкви принимали латинскихъ еретиковъ безъ предварительнаго крещенія. Еслибы это была правда, то допущеніе изъ — за этого обряда опустошать всъ россійскіе города, можно было бы считать чистымъ идіотствомъ,

Скажемъ еще. Въ томъ соборномъ изложеніи, от-

носительно обливательно западнаго крещенія, святъйшій Филаретъ патріархъ, въ 70 гл. лис. 560-й тогоже Требника, разсуждаетъ:

"Возвъстиша убо мнъ, нъкоторіи два священника — Іоаннъ и Евфимій, отъ церкви Пресвятыя Владычицы нашея Богородицы и Приснодъвы Маріи честнаго и славнаго Ея рождества, еже въ Столечникахъ, на Іону, митрополита Сарскаго и Донскаго, сицеву вещь: яко той Іона митрополить темъ двема священникомъ Іоанну и Евфимію, отъ латинскія въры пришедшихъ двою человъкъ ляховъ: Яна слобоцкаго да Матоея Свътицкаго, не повель крестити но точію муромъ помазати ихъ и потомъ повелъ причастити ихъ Пресвятому Тъло и Крови Господни. Принесоща же мнъ хартію, выписану изъ правиль по его, митрополичью, указу, еже не крестити но токмо муромъ помазати повельно. Азъ же, смиренный патріархъ Филареть, не призръль такого раскола, да не погибнуть овцы стада Христова и испитаніемъ и правою верою исправити подобоявленную вещь изволихъ, да не како останокъ еллинскія и іудейскія злобы, воистину, въ зрълую ишеницу вмъсився, будеть и изъ корени, яко плевелъ да исторгнется, и чиста явится церковная нива. И того ради, повель Іонь митрополиту предъ собою стати и воспомянуль ему о Игнатін патріарсь, иже бысть во дни наша, отъ него же смута о томъ же крещеніи еретическомъ первая явися. Егда въ лъто 7114 (1606), грѣхъ ради нашихъ, Господу Богу попустившу и царствующій градъ Москву лестію и мечемъ пріять растригачернецъ Гришко Отрепьевъ. Патріархъ же Игнатій, угождая еретикамъ латинскія въры и въ церковь соборную Пресвятыя Богородицы нашея и Приснодывы Маріи, честнаго и славнаго Ея Успенія введе еретическія въры, Маринку (Марію Мнишекъ), святымъ же крещеніемь, совершеніемь христіанскаго закона не крести ю, токмо святимъ муромъ помаза и потомъ вънча ю съ тъмъ разстригою и, яко же Іуда предатель и сей поругася Христу, и обоимъ симъ врагомъ Божіимъ разстрить и Маринкь, подаде Тъло Христово ъсти и святую Кровь пити. Его же, Игнатія, за таковую вину священно начальницы великія, святыя церкви Россійскія, яко презръвшаго правила святыхъ апостоль и святыхъ отецъ, отъ престола и отъ святительскаго сана, по правиламъ святымъ изриноша."

должны краснъть и горъть отъ стыда. Они обличены во лжи вт негомента. тинству. Можно ли допустить, чтобы такія нововвдства въ церковной практикъ были пріятны праведному Законодателю? Указаніе святьйшаго Филарета на изверженіе Игнатія митрополита, за противоцерковный поступокъ, не свидътельствуетъ-ли что наша никоновская іерархическая лъствица, за тоть же поступокъ, должна быть низвержена? Господи, Боже мой! До чего дошли наши первосвятители! Какой переворотъ и безпорядокъ произвели они въ русско-церковной сферь! Гдъ же дъвались ея плодоносныя нивы, духовно нравственные источники? Они скрылись туда, гдв вполнв царствуеть законодательная премудрость Божія. Гдв точно, безхитростно и безъ всякаго измъненія исполняются всъ подробности Высочайшаго определенія, какъ принадлежащаго къ одному общему составу цълаго и гдъ идеалъ церковный остался невредимымъ; словомъ, гдъ всецъло существуетъ нераздълимая духовная сила апостольскаго православія. А потому и спросимъ тамъ о результать настоящаго вопроса.

> Въ 71-й гл. лис. 587-й, на обор. въ Указъ тогоже соборнаго изложенія о бълорусцахъ, приводящихъ изъ польскаго и литовскаго государства въ православную въру, святъйшій Филареть повельваеть такъ: "И егда

кто придеть отъ польскаго и литовскаго государства и скажеть о себь яко бълорусець есть и истинный христіанинъ греческаго закона въры: его же повельваемъ всемъ вамъ, нашего смиренія благословенія требующихъ, прежде всего искусити съ добрымъ вопрошеніемъ по божественномъ писаніи и по сему нашему утвержденію вопросите его како въруетъ и что въра его и истинно ли крещеніе въ три погруженія и не обливанъ ли, и которые иноземцы егда быють челомъ о крещеніи въ православную христіанскую въру и въ разспросъ про себя сами скажуть яко они, прежде сего въ своей земль крещены въ христіанскую въру греческаго закона, а въ крещеніи у нихъ обливаютъ а не въ три погруженія крестять, а муромъ и масломъ помазують. Или аще кто буде скажеть яко не въдаеть: помазыванъ ли муромъ или не помазыванъ, такожде и свидътели аще буде про нихъ скажуть тоже яко они бълорусцы и крещены въ греческую въру, а въ крещеній у пихъ обливають, а не въ три погруженія крестять, а муромъ и масломъ помазують, или аще и имъ будеть невъдомо о семь, или скажуть, яко масломь помазывають и таковыхъ подобаеть совершенно крестити въ три погруженія. Аще ли сыцется -- который муромъ и масломъ помазыванъ, и того не помазати. Аще ли будеть единымъ масломъ помазыванъ а муромъ не помазань: а который скажеть или свидьтели скажуть, я не по истиннъ крещень, но обливань, а про муро и масло не въдаетъ и таковаго подобаетъ крестити въ три погруженія и муромъ и масломъ помазывати."

Вотъ истинное православное изложеніе, указывающее нашимъ преосвященнымъ владыкамъ чтобы они безусловно слѣдовали этимъ святымъ правиламъ и чтобы собственнымъ мудрованіемъ нерѣшались дѣйствовать противъ догматической истинны грековосточнаго испо-

въданія и такими своими антиправославными стремленіями не сдълались бы исповъдниками латинства.

Сдълаемъ еще шагъ. Въ книгъ "о Въръ" Московской печати. изданной по повелънію Алексія Михайловича и благословенію святъйшаго Іосифа патріарха, во главъ о крещеніи, противъ римлянъ, въ разсужденіи послъдованія апостольскихъ правилъ 46, 47, 49 и 50-мъ, "О тайподъйствіи святаго крещенія" на послъднемъ 288 листъ печатано слъдующее повельніе:

"Се явно есть яко отнюдь не подобаеть крестити второе, аще не по истиннъ крестишася, рекше не въ три погруженія, зане истиннаго крещенія Духа святаго не имать."

Думаемъ, что приведенныя здѣсь историческія доказательства, могуть ручаться за правильный взглядъ
старообрядцевъ на дѣло крещенія латинъ, и что ученіе
объ этомъ же предметѣ духовныхъ самовластителей
есть ничто иное какъ личное, ничѣмъ неподкрѣпляемое
мнѣніе, которое, насильственно подавляя мирную вѣрность староотечественному обрядству и съ завоевательными стремленіями къ обрядству чужеземному, довело
русскую церковь до крайне тревожнаго состоянія духа
и паконецъ произвело кровавыя распри, раздоры и расколы. Но если читателю угодно, мы приведемъ еще
одного могущественнѣйшаго обличителя противъ духовныхъ наставниковъ въ дѣлѣ настоящаго ихъ учепія о
принятіи еретическихъ христіанъ въ лоно греко православной церкви.

Одинъ римскій лѣтописѣцъ относительно этого вопроса, прямо говоритъ въ пользу старообрядцевъ и въ ущербъ офиціальныхъ повыхъ обрядовъ, а именно:

"Гумбертъ, кардиналъ, произнесшій клятву на Михаила греческаго, между прочимъ, говоритъ: якоже аріане вторицею крестять уже крещеныхь во Имя святыя Троицы, наипаче латинъ" <sup>1</sup>).

На какомъ же основаніи наши духовные публицисты морочать нась, говоря, что будтобы прежніе греки имъли правило не крестить латинъ, когда факты доказываютъ совершенно противное: они факты очевидно не подтверждаеть порицателямь древнихь церковныхь порядковъ, что по отдъленін римской церкви отъ восточной и послъ соборныхъ вселенскихъ клятвъ, древне греческая церковь и, следовавшая за ней великорусская — крещеніе западныхъ христіанъ, совершаемое не въ трипогружательномъ крещеніи, за важное не почитали; но напротивъ обращающихся отъ латинъ къ соединенію съ православной каоолической церковью, иначе не принимали какъ первымъ чиномъ, т. е. крещеніемъ. Таковое отъ западныхъ христіанъ принятіе въ православіе подтверждается всероссійскимь соборомь, бывшимь Москвъ, при царъ Михаилъ Өеодоровичъ, на коемъ председательствоваль святейшій Филареть патріархъ, со всъми митрополитами, архіепископами и епископами и, наконецъ требникамъ Госифа патріарха 1651 г. въ гл. 70 и 71.

Наконецъ Григорій митрополитъ С.-Петерсбургскій, въ своей книгѣ "О истинной церкви", часть 2-ая стр. 223-я говоритъ:

"Въ русской церкви, издавна, а особливо современи святъйшаго патріарха Филарета, присоединеніе къ православной церкви латипянъ, лютеранъ, кальвинистовъ и подобныхъ имъ, постоянно совершалось посредствомъ крещенія."

Митрополитъ говоритъ "издавна, особливо со времени Филарета." Слъдовательно, давно, до Филарета, совершалось принятіе инославныхъ христіанъ въ пра-



¹) См. Бароній, лѣто Господне 1719 лис. 1209 на обор. на полѣ этого листа прибавлено: "грецы древне латинъ вторицею крестиша".

вославіе, посредствомъ крещенія; по какому же праву и на какомъ основаніи таковое принятіе измінилось? Или на какомь основаніи, враги стараго обряда, имъють право сказать что старообрядцы выдумали новое, въ русской церкви неслыханное, религіозное ученіе? Развъ старообрядцы выдумали принять западныхъ христіанъ въ сообщеніе съ православіемъ, посредствомъ крещенія, когда это "принятіе" "издавна" т. е. давно, до Никона, какъ въ греческой такъ и въ русской церкви существовало? Человъкъ, сколько нибудь мыслящій, если пожелаеть, хотя на самое короткое время, остановить свое внимание на этомъ пунктв или вообще на этомъ вопросъ, не будетъ върить словамъ людей, повидимому, авторитетныхъ и которые, между тъмъ, путаются вкривъ и вкось и даютъ поймать себя на каждомъ словъ. Ему представится какъ на ладони все дъло Никоновской реформы и послъдовавшихъ за ней защитниковъ ея. Онъ увидить ясно что, защитою своею, эти исповъдники небывальщины съютъ кругомъ себя ядъ; ввергають въ стыдъ и досаду десятки милліоновъ людей, лишь бы только потышить читателей, а въ случат — чего добраго? — достигнуть еще болте существенныхъ стремленій своихъ.

И такъ мы наглядно разсмотръли и этотъ обвинительный пунктъ противъ старообрядцевъ и доказали, что онъ только продуктъ фантазіи, но, тъмъ не менъе, стремящійся ввести въ заблужденіе върныхъ и суевърныхъ модей. Теперь мы спросимъ: прилично ли исповъдникамъ царства славы, прообразомъ котораго — естъ Христосъ, заниматься такими сплетнями? Прилично-ли, этимъ вождятъ, на пути спасенія обращать взоры русскаго общества, вышедшаго изъ мрака къ свъту — обратно къ ночи и мраку? Достойно-ли умственныхъ духовныхъ руководителей русскаго народа возобновлять старыя бредни и изобрътать новыя? Не сами-ли они,

эти духовные дъятели, совершають, въ дъйствительности, ть преступленія, въ которыхъ, цълыми въками понапрасну обвиняють милліоны старообрядцевь? Хотя они теперь не проливають крови честныхъ и по истиннъ православныхъ русскихъ согражданъ, но темъ не менъе ее отравляютъ. Они образуютъ собою общество, распространяющее въ государствъ вражду и раздоры. Они эксплоатирують невиннымъ легковъріемъ народа, который смело доверяеть имъ и который, по одному уже этому, вправъ ожидать отъ нихъ одной чистой истинны и по убъжденію собственной совъсти, во Имя Всеблагаго небеснаго Творца высказать что старообрядцы — невиновны.

year 4

Me be Joue et berne o eun. Ryens surano, a be postporiei

(Третій и важнѣйшій томъ послѣдуеть.)

Majoren Obeletier ...



Ser



5.356/gle

