

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

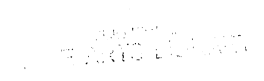
Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

## Киево-Софийский собор

Дмитрий Власьевич Айналов, Егор Кузьмич Рѣдин, Дерзһавный архитектурно-исторычный заповиднык ...



.

# University of Virginia Libraries



•



•

### ALKALINE PAPER PRESERVATION PHOTOCOPY UNIVERSITY OF VIRGINIA

.



## КІЕВО-СОФІЙСКІЙ СОБОРЪ.

1/103.

St. Freger. 1890 ..

ИЗСЛЪДОВАНІЕ

### ДРЕВНЕЙ МОЗАИЧЕСКОЙ И ФРЕСКОВОЙ ЖИВОПИСИ.

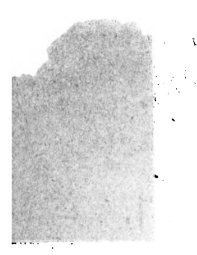
### Д. Айналова и Е. Ръдина.

СЪ 14 РИСУНКАМИ.

### САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

типографія императорской академій наукъ. Вас. Остр., 9 л., № 12. 1889.

DOO



NA 5697 .K483 A345

FINE

Fine Arts/Lib. 831 345

Напечатано по распоряжению Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества. Секретарь 1р. И. Толстой.

11. 3 1021.

(отдъльн. оттискъ изъ "записокъ импер. русск. архвол. овщ." т. іч; стр. 281-381).

### ОГЛАВЛЕНІЕ.

|        |                                                 | CTP.      |
|--------|-------------------------------------------------|-----------|
|        | Введеніе                                        | · 2       |
| Ι.     | Исторія Софійскаго Собора и его живописи        | 4         |
| II.    | Придѣлы                                         | 7         |
| III.   | а) Мозанки:                                     |           |
|        | Христосъ въ куполѣ                              | 14        |
| IV.    | Купольная вомпозиція                            | <b>28</b> |
| V.     | Архангелъ                                       | 31        |
| VI.    | Апостолъ Павелъ                                 | 37        |
| VII.   | Пречистая Дева                                  | 38        |
| VIII.  | Евинанунать и Богородица                        | 44        |
| IX.    | Евангелисты                                     | 45        |
| X.     | Денсусъ                                         | 47~       |
| XI.    | Сорокъ мучениковъ                               | <b>52</b> |
| XII.   | Благовъщение                                    | 56        |
| XIII.  | Евхаристія                                      | <b>59</b> |
| XIV.   | Авронъ                                          | 64        |
| XVI.   | Святители                                       | 67        |
| XVII.  | Техника и особенности стилей                    | 70        |
| XVIII. | б) Живопись al fresco:                          |           |
|        | 1) Религіозная живопись: Придёлъ Іоакина и Анны | 72        |
| XIX.   | Придѣлъ Архангела Михаила                       | 80        |
| XX.    | Придѣлъ Апостола Петра                          | 85        |
| XXI.   | Придѣлъ св. Георгія                             | 86        |
|        | Фрески поперечнаго перекрестья                  | 89        |
|        | Фрески хоръ                                     | 93        |
|        |                                                 |           |

| XXIV.   | Живопись плафоновъ                    | стр.<br>97 |
|---------|---------------------------------------|------------|
| XXV.    | Святые,                               | <b></b> .  |
| XXVI.   | Техника фресокъ                       | 102        |
| XXVII.  | 2) Свътская живопись:                 |            |
|         | Роспись свверной и южной лестницъ     | 102        |
| XXVIII. | Фресковое изображение княжеской семьн | 133        |
| XXIX.   | Саркофагъ и скульптурныя доски хоръ   | 134        |
| XXX.    | Приложение:                           |            |
|         | Аповрифическія Евангелія              | 136        |
| •       | Увазатель                             | 152        |

### Кіевскій Софійскій Соборъ.

ИЗСЛЪДОВАНИЕ ДРЕВНЕЙ ЖИВОПИСИ — МОЗАИКЪ И ФРЕСОКЪ СОВОРА.

### Д. В. Айналова и Е. К. Ръдина.

Настоящее изслёдованіе можетъ служить опытомъ объяснительнаго текста къ «Древностямъ Россійскаго Государства. Кіевскій Софійскій Соборъ». І—IV вып., изданнымъ Императорскимъ Русскимъ Археологическимъ Обществомъ (Спб. 1871—1887). Появленіемъ въ свѣтъ оно обязано главнымъ образомъ профессору Никодиму Павловичу Кондакову, подъ непосредственнымъ руководствомъ котораго оно писалось и обработывалось нами, причемъ мы постоянно пользовались его совѣтами и указаніями. За все это мы приносимъ ему сердечную благодарность. Кромѣ этого мы сердечно благодарниъ проф. А. И. Кирпичникова, всегда съ обязательностію помогавшаго намъ различными пособіями при писаніи нашего изслѣдованія, а также о. протоіерея П. Лебединцева, участливо давшаго намъ всѣ средства къ возможно лучшему обозрѣнію и описи Собора во время нашихъ занятій на мѣстѣ — въ Кіевѣ.

> ी। - २२,२२ .स. विद्

Д. А. н. Е. Р.

Digitized by GOOQ

### ВВЕДЕНІЕ.

Древнія фрески и мозанки Кіево-Софійскаго собора принадлежать одиниадцатому стольтію (1037 г.). Какъ храмовая роспись, эти памятники живописи представляють роспись канонизованную, общепринятую, и слыдовательно заключають опредёленное внутреннее содержаніе, характерное для данной эпохи. Поэтому при изучении росписи нашего храма мы ставили самой существенной задачей своей изучение иконографии сюжетовъ этой росписи, ибо въ художественныхъ воспроизведенияхъ религиозныхъ идей этой эпохи лежить во многомъ характеристика и самое содержаніе христіанства, такъ недавно (для того времени, конечно) принятаго въ Россіи. Всѣ иконографическіе сюжеты нашего храма, такимъ образомъ, разобраны по возможности полно, во первыхъ: со стороны ихз внутренняю значения для христіанства на Востокъ в XI ст., и во вторыхъ: со стороны постепеннаго образованія каждаго иконографическаго представленія. т. е. выяснено содержаніе памятника и его источники въ христіанской древности предыдущаго времени. Только лишь при такомъ уяснении молчаливаго свидётельства памятниковъ иконографіи, получается возможность проникнуть въ духовно-религіозную жизнь той страны, откуда получено нами христіанство. Помимо выполнения этихъ задачъ, цёлью нашего труда служилъ также подробный разборъ живописи собора со стороны художественной, т. е. со стороны стиля и техники, которые во многихъ отношенияхъ даютъ возможность заключать о состояни византийскаго искусства въ эпоху вторичнаго его процвѣтанія и приводять къ различенію художественныхъ направленій, существовавшихъ въ самой Византіи.

Описаніе и разборъ мозаикъ и фресокъ Софійскаго собора въ нашей ученой литературѣ предпринимались не разъ, но по справедливости считается, что вопросъ о древностяхъ Кіево-Софійскаго собора до сихъ поръ остается открытымъ. Можно назвать описание и разборъ живописи собора, по сколько нибудь серьезному взгляду на дело, С. Крыжановскаго въ VIII т. Записокъ Императорскаго Археологическаго Общества за 1856 годъ, стр. 235—260, и его-же: «О древней греческой ствиной живописи въ Кіевскомъ Софійскомъ соборѣ». Сѣверная Пчела, № 246, за 1843 г. Въ указанныхъ статьяхъ видно некоторое знакомство съ намятниками христіанской древности. Затёмъ тщательныя, чрезвычайно мелочныя описанія. и перечисленія памятниковъ живошиси находимъ въ капитальномъ трудѣ Н. Закревскаго: «Описаніе Кіева». 1862 года, 760-831 стр.; Н. Сементовскаго: «Кіевъ, его святыни и древности». Кіевъ. 1871 года, стр. 69—103; затёмъ въ «Описаніи Кіево-Софійскаго собора и кіевской іерархіи и т. д.» митрополита Евгенія Болховитинова. Кіевъ, 1825 годъ; въ «Описаніи Кіево-Софійскаго канедральнаго собора» П. П. Л.; у Фундуклея — въ «Обозрѣніи Кіева въ отношеніи къ древностямъ». Кіевъ, 1847 г.; у Полеваго въ «Русской Исторія въ намятникахъ быта», ч. II и др. Всѣ указанныя сочиненія, часто важныя и даже замѣчательныя во многихъ отношеніяхъ, проливающихъ свѣтъ на Кіевъ и его святыню-соборъ, представляютъ мало научнаго интереса въ отношении разбора памятниковъ художественной старины собора.

Фрески и мозаики нашего собора своимъ важнымъ историческимъ значеніемъ обратили вниманіе на себя и иностранныхъ историковъ искусства. Но и здѣсь мы не находимъ болѣе или менѣе достойнаго нашей храмовой живописи изученія памятниковъ. Въ общихъ отдѣлахъ, посвященныхъ выясненію вліянія Византіи и ея искусства на сосѣдніе варварскіе народы, мы встрѣчаемъ и имя Кіево-Софійскаго собора съ упоминаніемъ о его живописи и съ опредѣленіемъ ея стиля. Таковы: Куглеръ—Руководство къ исторической живописи со временъ Константина Великаго, 3-е изд., переводъ Васильева. Москва, 1875 г., стр. 65, гдѣ встрѣчаемъ краткій, но вѣрный взглядъ на наши мозаики; Geschichte der bildenden Künste, Carl Schnaase. T. III. Düsseldorf. 1869 г., стр. 365, примѣч. 2, гдѣ упоминается соборъ съ его мозаиками, но не фресками, и опредѣляется характеръ стиля; «Bayet — L'art Byzantin». Paris. p. 275, 6, который пользовался «Rambaud — Histoire de Russie», написанной по русскимъ источникамъ, и «Viollet-le-Duc'омъ-L'art russe» и т. д.

### Исторія Софійскаго собора и его живописи.

Въ Несторовой лѣтописи находимъ слѣдующее повѣствованіе относительно повода, по которому возникла церковь св. Софін въ Кіевѣ, и о времени ся построенія <sup>1</sup>). «Въ лѣто 6544 (1036 отъ Р. Х.) Ярославу же сущю Новѣгородѣ, вѣсть приде ему, яко Печенѣзи отстоять Кыевъ. Ярославъ собра вой многъ — Варяги и Словѣни, приде Кыеву и вниде въ городъ свой. И бѣ Печенѣгъ безъ числа. Ярославъ выступи изъ града и исполчи дружину, постави Варяги посредѣ, а на правой сторонѣ Кыяне, а на лѣвомъ крилѣ Новгородци. Сташа предъ градомъ, Печенѣзи приступати начаша и сступишася на мъсть, идъ же стоить нынъ святая Софья, митрополья Руськая; бѣ бо тогда поле внѣ града. И бысть сѣча зла, и одва одолѣ къ вечеру Ярославъ». Въ память этой битвы, въ слѣдующемъ 1037 году <sup>2</sup>): «заложи Ярославъ городъ великій Кыевъ (т. е. стёны вокругъ города), у него же града Златая Врата; заложи же и церковь святыя Софья (Премудрость Божію. И. Х.) митрополью, и посемъ церковь на Золотѣхъ Воротѣхъ святое Богородицѣ Благовѣщенье и т. д. <sup>8</sup>)». Церковь была выстроена и росписана, безъ всякаго сомибнія, греческими мастерами и художниками, хотя въ нашихъ лѣтописяхъ и не сохранилось объ этомъ никакого свидѣтельства. Вотъ какъ говорить Несторъ объ украшеніяхъ нашего собора: «Ярославъ же се, якоже рекохомъ, любимъ бѣ книгамъ, многы написавъ положи въ церкви Святой Софьи, юже созда самъ, украси ю златомъ и серебромъ и съсуды (иконами многоцънными И. Х.) церковными, въ ней же обычныя пѣсни Богу воздають въ годы обычные» 4). Пресвитеръ Иларіонъ въ похвальномъ словѣ Владиміру въ такихъ-же общихъ чертахъ рисуетъ благолѣпіе храма: «Онъ (т. е. Ярославъ) неоконченное тобою (Владиміромъ) окончилъ, какъ Соломонъ премудрый предпріятія Давидовы, создаль домь Божій, великій и святый въ честь Его Премудрости, на освящение твоему граду и украсила его всякими

- 3) Лётопись. Изд. Археограф. Ком. Спб. 1845, стр. 65, 66.
- 4) Ibid. crp. 66.



<sup>1)</sup> Годъ, въ который была заложена Ярославомъ п. св. Софіи, окончательно еще не установленъ; нёкоторые относятъ заложеніе къ 1017 году, другіе къ 1037 году. Не находя въ рёшеніи этого вопроса особой важности для нашей работы, мы просто основываемся на оказаніи лётописца Нестора, упоминающаго о заложеніи церкви св. Софіи подъ 1037 г. (Полный разборъ вопроса о времени заложеніи и построеніи собора см. у Закревскаго: Описаніе Кіева. II г., стр. 761—766).

<sup>2)</sup> Иловайскій. Ист. Рос. 1876. Москва. 106 стр.

украшеніями: золотомъ, серебромъ, драгоцънными камнями, дорогими сосудами такъ, что церковь сія заслужила удивленіе и славу у всёхъ окружныхъ народовъ, и не найдется подобной ей во всей полунощной странѣ отъ востока до запада»<sup>1</sup>). О мозаической же и фресковой росписи извёстій прямыхъ нѣтъ: она подразумѣвается сама собою подъ выраженіями: «иконами многоцѣнными, всякими украшеніями» и т. п.

Соборъ не сохранился въ томъ-же видѣ, въ какомъ онъ находился. при Ярославѣ. Произошло это не только благодаря времени, но и той несчастной судьбѣ, какая выпала на его долю. Онъ подвергался весьма часто, почти въ течении всего своего восьмивѣковаго существованія, грабежамъ, опустошеніямъ и не только со стороны внѣшнихъ враговъ, враговъ православія, но даже и русскихъ князей. Въ XII в. (1169 г.) Мстиславъ, сынъ великаго князя Андрея Юрьевича, по приказанію отца, взявъ Кіевъ, грабилъ монастыри, церкви и Софіевскій соборъ въ продолженіи трехъ дней<sup>8</sup>). Въ 1180 г. онъ подвергался пожару. Въ 1204 г. его грабилъ Рюрикъ Ростиславичъ. Въ 1240 г. онъ подвергся почти совершенному опустошенію оть нашествія Монголо-Татаръ. Особенному разрушенію подвергся соборь, какъ полагаеть Закревскій <sup>8</sup>), въ началѣ XIV ст., «когда лишился даже кровли, въ сводѣ алтаря получилъ длинную трещину, а въ среднемъ продольномъ сводѣ, западная его часть совершенно обрушилась, да и вся западная сторона церкви обратилась въ развалины». Въ XV в. его грабили Эдигей (1416 г.), Менгли-Гирей, ханъ Крымскій (1486 г.). Отъ 1596 по 1633 г. соборъ находился въ рукахъ Уніатовъ; до какого запустѣнія онъ доведенъ былъ ими, можно ясно видѣть изъ словъ современника Аванасія Кальнофойскаго: «6 сентября 1625 г., при воеводѣ Өомѣ Замойскомъ, двери собора были завалены большою грудой павшей стѣны и кучею развалинъ; видны даже были сквозныя трещины въ стѣнахъ». (Тератургима, ст. 196, 197). О такомъ-же запустѣній собора свидѣтельствуетъ другой современникъ Сильвестръ Коссовъ (см. Патериконъ, ст. 181). Весьма интересно къ свидѣтельствамъ этихъ лицъ присоединить свидѣтельство одного лица, видъвшаго соборъ въ концъ XVI столътія: «Между развалинами возносится церковь св. Софіи, сооруженная нѣкогда по греческому образцу съ величайшими издержками и трудами. Полъ въ ней изъ мозаики, золото и лазурь еще свѣтились въ подземныхъ сводахъ и придѣлахъ; въ самомъ зданіи колонны изъ порфира, алебастра» 4). Начиная съ Петра Могилы (1632 г.),

2

<sup>1)</sup> Макарій. Исторія христіанъ въ Россіи до равноапост. князя Владиміра СПБ. 1846 ч. І, 65.

<sup>2)</sup> Закревскій. Описаніе Кіева, II, 778.

<sup>3)</sup> Ibid., 779-780.

<sup>4) «</sup>Сѣвер. Архивъ», № 1 за 1822 г. Закревскій. Іbid. 782.

храмъ приводится мало по малу въ порядокъ, дёлаются обновления, пристройки.

Очевидно, что во время указанныхъ выше запустѣній, пожаровъ и могла произойти погибель той массы фресокъ, мозаикъ, которая въ настоящее время пополнена новою живописью отчасти въ древнемъ стилѣ, отчасти въ новомъ. Помимо окончательной утраты древнихъ изображеній, многія изъ нихъ (нѣкоторыя мозаичной работы, почти всѣ фресковой) на время были скрыты подъ штукатуркой. Забѣлены эти изображенія были, вѣроятнѣе всего, во время обладанія соборомъ Уніатами, которые, какъ извѣстно, старались истребить, или скрыть все, что напоминало греческое вѣроисповѣданіе <sup>1</sup>).

Впервые фрески были открыты при ключарѣ протојереѣ Сухобрусовѣ въ 1843 г. Въ этомъ-же году Государь Императоръ Николай Павловичъ изволиль указать св. Синоду изыскать средства для открытія и возобновленія древнихъ фресокъ собора. Надзоръ за живописной частью былъ порученъ академику Солнцеву. Въ 1848 г. началось возобновление фресокъ; оно сначала было поручено Пошехонову. Черезъ два года, вслёдствіе его неудачной реставрации, работы были переданы старцу Печерской Лавры, Иринарху, «человѣку совершенно незнакомому со стилемъ древняго иконописанія», какъ замѣчаеть Сементовскій<sup>2</sup>). Въ 1852 г. реставрація фресокъ была передана священнику Іосифу Желтоножскому, при которомъ и была закончена лѣтомъ 1853 г. Изъ всѣхъ фресокъ совершенно не поновленными остались фрески Михайловскаго придѣла<sup>8</sup>), благодаря волѣ Императора Николая: «фрески эти надобно оставить безъ поновленія», сказалъ государь митрополиту Филарету при обозрѣніи Софійскаго собора, «потомки наши, увидъвъ ихъ, повърятъ намъ, что всѣ прочія мы поновили, а не вновь написали».

Рисунки съ открытыхъ и реставрированныхъ фресокъ и мозаикъ были сдѣланы завѣдывавшимъ реставраціей, академикомъ Ө. Г. Солнцевымъ и изданы Императорскимъ Русскимъ Археологическимъ Обществомъ. (Древности Россійскаго Государства. Кіево-Софійскій Соборъ. Вып. І—IV. Спб., 1871—1887).

Въ 1885 году въ куполѣ собора проф. Праховымъ были открыты мозанки, которыя до того времени считались несуществующими: въ

- 6



<sup>1)</sup> Закревскій. Ibid., 807.

<sup>2)</sup> Закревскій. Ibid., 810.

<sup>3)</sup> Закревскій. (II, 808) и Сементовскій («Кіевъ», 92 ст.) относять слова Императора къ орескамъ Георгіевскаго придѣла, что совершенно невѣрно: послѣднія обновлены, Михайловскія-же оставлены такъ, какъ были открыты.

центрѣ купола, почти въ цѣлости сохранившимся, найденъ образъ Христа въ медальонѣ; ниже центральнаго медальона открыта фигура архангела съ лабарумомъ и сферой въ рукахъ, сохранившаяся до колѣнъ; на восточной сторонѣ купола фигура апостола Павла, также сохранившаяся до колѣнъ, и во внутренней сторонѣ тріумфальной арки, вверху на лѣво отъ эрителя изображеніе Аарона въ первосвященническомъ облаченіи и съ кадиломъ. Эти изображенія еще не вошли въ изданіе «Древностей Государства Россійскаго», гдѣ изданы древности Кіево-Софійскаго собора (см. выпуски I, II, III и IV); впервые они были изданы въ «Трудахъ Московскаго Археологическаго Общества за 1887 г., т. XI, вып. III, а нынѣ помѣщаются въ видѣ дополненія къ упомянутому изданію при этомъ изслѣдованіи.

ALC: NAME

### II.

### Придѣлы.

Первоначальный планъ собора, внѣ всякаго сомнѣнія, заключаль въ себѣ пять абсидъ, и имѣлъ, слѣдовательно, видъ почти правильнаго квадрата, какъ это видно на планѣ его (П-й планъ: пространство обозначенное сѣрой краской)<sup>1</sup>). Въ этомъ убѣждаетъ то обстоятельство, что именно въ этомъ четыреугольникѣ устроены хоры, съ трехъ сторонъ обходящія стѣны, а во вторыхъ и то, что стѣны, выходя изъ придѣловъ св. Михаила на югъ и св. Георгія на сѣверъ, представляютъ сплошную, лишь съ отверстіями для оконъ, поверхность.

Такимъ образомъ, пять абсидъ, а слѣдовательно и пять придѣловъ, въ которыхъ именно и сохранилась мозаическая и фресковая роспись, только и будутъ подлежать нашему разсмотрѣнію, какъ части, въ достовѣрной древности которыхъ нѣтъ никакого сомнѣнія. Роспись этихъ придѣловъ даетъ полную возможность знать и первоначальное ихъ посвященіе, между тѣмъ какъ другіе, нынѣ существующіе придѣлы, не сохранивши никакихъ, или чрезвычайно незначительные слѣды росписи, и, будучи пристроены въ болѣе позднее время, не даютъ никакой возможности заключить объ ихъ посвященіи при пристройкѣ. Таковы: придѣлъ Іоанна Предтечи безъ остатковъ древней росписи; св. Владиміра съ оставшимися фигурами святыхъ Пантелеймона и Гервасія; придѣлъ Успенія Богородицы съ оставшеюся фигурой неязвѣстнаго мученика; Антонія и Өеодосія со святыми Харитономъ и Страторомъ.

1) См. Атласъ, изд. Имп. Арх. Общ.

Роспись придѣла, нынѣ посвященнаго Григорію Богослову, даетъ, напримѣръ, несомнѣнное свидѣтельство о томъ, что придѣлъ этотъ въ древности былъ посвященъ св. великомученику Георгію. Между тѣмъ, уже Владиміру приписываютъ построеніе церкви имени Георгія, выстроенную вслѣдъ за церковью св. Василія <sup>1</sup>); Ярославъ, принявшій въ крещеніи имя Георгія, строитъ въ 1037 году монастырь въ честь Георгія<sup>2</sup>) и посвящаетъ ему придѣлъ въ соборѣ. Объясняется это тѣмъ, что почитаніе этого святаго на Востокѣ стояло чрезвычайно высоко. Въ Константинополѣ ему посвящена была каведральная церковь, онъ считался покровителемъ Константинополя<sup>3</sup>) и чтился, какъ одинъ изъ трехъ святителей иреческой церкои<sup>4</sup>).

Крайній придѣлъ на сѣверной сторонѣ посвященъ Архистратигу Михаилу. Въ 1070 году въ Россіи извѣстно заложеніе п. св. Михаила въ мѣстечкѣ Всеволожи<sup>5</sup>). Извѣстно, что городъ Кіевъ чтить Архангела Михаила, какъ своего патрона и изображаетъ его на своемъ гербѣ. Почитаніе Архангела, начиная съ посвященія ему придѣла въ соборѣ, съ теченіемъ времени пріобрѣтаетъ все болѣе значенія. Въ церкви христіанской вообще онъ считался покрозителемъ Церкои, незидимымъ намъстникомъ Христа, подобно тому, какъ Петръ — видимымъ начальникомъ ея<sup>6</sup>). Въ «Legenda aurea» Іакова де Ворагине, очевидно воспользовавшагося толкованіями византійскихъ теологовъ, читаемъ: «Ipse (Michael) olim princeps fuit synagogae, sed nunc constitutus est a Domino in principem ecclesiae<sup>7</sup>)». Особое почитаніе Михаила въ Византій принадлежитъ времени Василія Македонянина, построивщаго нѣсколько церквей имени Архангела<sup>8</sup>).

Центральный придѣлъ или алтарь теперь посвященъ празднику Рождества Богородицы. Храмовое празднество поэтому положено на 8-е сентября. Между тѣмъ, въ древнихъ прологахъ храмовой праздникъ въ память дня освященія храма былъ назначенъ на 4-е число ноября<sup>9</sup>). Храмовой

4) Кондаковъ. Ист. Виз. Иск. и иконографіи по миніатюрамъ греческихъ рукописей Одесса 1876, стр. 127, 8; Святителями были: Григорій Богословъ, Димитрій и Георгій.

5) Лѣтопись по Лаврентьевскому списку, стр. 201.

6) Grimouard de S. Laurent, Guide de l'art chrét. Paris 1873, p. 277, III t.

7) Manuel d'Iconogr. Didron, p. 355, 2 прим.

8) Византійскія церкви и памятники Константинополя, Кондакова, стр. 58.

9) Макарій. Исторія русской церкви 66. І т. приводить выписку изъ пергаментной рукописи Пролога Новгород. Софійск. библіот. XIII, XIV в. безъ №; подъ 4 числомъ ноября читаемъ: «Въ тотъ же день священа бысть великая церковь святая Софья, иже въ Руси, юже создалъ бѣ благовѣрный князь Ярославъ и митрополью Святую Софью створи» и пр.



<sup>1)</sup> Исторія русской церкен Макарія, т. І, стр. 4, 8. Спб. 1868.

<sup>2)</sup> Лѣтопись по Лаврентьевскому списку. Изданіе Археографической коммиссіи. Спб. 1872, стр. 148.

<sup>3)</sup> Didron. Manuel d'Iconographie chrétienne grecque et latine. Paris. 1845, p. 371, 2 прим. 2.

праздникъ, такимъ образомъ, не даетъ возможности опредълить древняго посвященія алтаря. Однако главное изображеніе его въ конхѣ абсиды указываеть на то, что алтарь быль посвященъ имени Богородицы, Застипжины Держен. Придѣлъ, нынѣ посвященный родителямъ Богородицы-Іоакаму и Аниб, имбеть роспись, рисующую жизнь Богоматери и ся родитетелей въ изображенияхъ праздниковъ. Почитание Богоматери, столь высоко стоявшее въ Византін, было перенесено къ намъ въ Россію во всемъ составѣ почитанія праздниковъ Богородичныхъ, на что прямо указывають нанменованія цеквей. Первый епископъ Новгородскій строить въ 989 г. церковь въ честь Іоакима и Анны<sup>1</sup>); въ Кіевѣ Владиміръ строитъ церковь Успенія Богородицы на місті убіенія двухъ варяговъ, первыхъ русскихъ мучениковъ Өеодора и Іоанна, а затёмъ церковь Рождества Богородицы въ 996 году<sup>1</sup>); Ярославъ церковь Благовъщенья на Золотыхъ Воротахъ въ 1037 г.<sup>3</sup>), Мстиславъ Тмутараканский въ 1022 году — церковь въ честь Пресвятыя Богородицы<sup>4</sup>); братьями Печерскими въ Кіевѣ въ 1088 году заложена ц. Успенія Богородицы<sup>5</sup>) и т. л.

Придѣлъ налѣво отъ алтаря, или главный жертвенникъ, посвященъ апостолу Петру, нампстнику церкои<sup>6</sup>). Такимъ образомь, уже одно сопоставление названий придъловъ нашего собора съ именами наиболѣе почитаемыхъ святыхъ на востокъ, приводитъ къ тому заключенію, что въ нашенъ соборѣ по придѣламъ совмѣщены одни изъ самыхъ почитаемыхъ именъ. Сопоставление же съ развитиемъ христіанства въ Россіи указываетъ на то, что почитание святыхъ было перенесено и въ Россію, гдѣ заняло такое-же почетное мѣсто. Это станетъ понятнымъ, если принять во вниманіе, на сколько должно было быть сильно религіозное вліяніе Византіи, когда въ Руси, еще недавно принявшей испов'єданіе христіанства формально и открыто, не могло быть и ричи о самостоятельно появившихся культахъ святыхъ, когда она должна была въ этомъ отношения лишь идти за Византіей, усвоить все богатство ея святыни. Естественно, что на первыхъ порахъ мы видимъ лишь усвоеніе наиболье почитаемой святыни, которая съ внѣшней стороны составляеть признакъ христіанства восточнаго того времени. Этимъ и объясняется также и то обстоятельство, что въ Кіевѣ и

- 1) Макарій. Ист. рус. церкви, І т., стр. 56.
- 2) Исторія русской церкви, Е. Голубинскій, т. І, стр. 6; Москва, 1881.
- 3) Лѣтопись по Лавр. списку, стр. 148.
- 4) Исторія русской церкви Голубинскаго, т. І, стр. 281.
- 5) Лѣтопись Л., 154 стр.

6) Въ Кіевъ извъстна церковь Петропавловская въ селъ Берестовъ, выстроенная при Владиміръ, и церковь Петра, построенная Ярополкомъ въ 1086 г. Лът. Л., 200 сгр.

Digitized by GOOS

Новгородѣ строятся церкви въ честь св. Софіи Премудрости Божіей, составляющей до сихъ поръ религіозный палладіумъ христіанскаго востока. Первый епископъ Новгорода Іоакимъ строитъ въ 989 году деревянную церковь въ честь св. Софіи<sup>1</sup>); въ Кіевѣ, какъ свидѣтельствуетъ Новгородская лѣтопись, существовала церковь св. Софіи, сгорѣвшая въ 1017 году; объ этой церкви упоминаетъ и польскій лѣтописецъ Дитмаръ<sup>2</sup>). Въ 1037 г., какъ уже сказано было, Ярославъ заложилъ въ Кіевѣ соборную митрополичью церковь имени св. Софіи, а сынъ его Владиміръ въ 1045 году также: «заложи святую Софью Новѣгородѣ», вмѣсто сгорѣвшей деревянной<sup>3</sup>). Вся эта внѣшняя сторона богопочитанія шла въ Русь наряду съ церковными уставами, византійской духовной образованностью и культурой.

Съ другой стороны, посвящение придъловъ даетъ намъ возможность до нѣкоторой степени проникнуть въ первоначальную мысль храмоздателя. Церковь св. Софіи предназначалась быть церковью митрополичьей, т. е. церковью, которая стягивала бы къ себѣ всѣ меньшіе центры нарождающагося христіанства, матерью церквей тогдашней Руси. Отсюда и самое посвящение ея требовало не личнаго со стороны князя выбора святаго, въ честь котораго могла быть построена, а выбора, такъ сказать, общаго, отъ лица всей церкви русской. Вотъ почему мы и встрѣчаемъ въ цей наиболѣе почитаемыя имена тогдашняго христіанскаго исповѣданія на востокѣ, а также, какъ мы уже показали, и Руси. Такимъ образомъ, находимъ слѣдующія данныя, открывающія первоначальную мысль, руководившую построеніемъ важнѣйшей нашей церкви: Въ алтарѣ Матерь Божія, заступница церкои земной, Честная Матерь Слова Божія-Премудрости Божіей; затъмъ чудесное рождение и жизнь Ея, кончая Благовъщениемъ о рождении Слова — Церкви небесной. Направо отъ нея Петръ, видимый намъстникъ церкви; налѣво невидимый небесный заступникъ и начальникъ ея. Архистратитъ Миханлъ, и направо, въ концѣ, святитель церкви, Георгій, имя котораго принялъ въ крещеніи строитель храма Ярославъ. Въ этомъ посвящени видна мысль, совпадающая съ самымъ назначениемъ храма быть митрополіей, выражающая заступничество и покровительство небесной цержовью церкои земной, каковой въ данномъ случат и является церковь русская.

О посвящении храма имени св. Софи. Разсмотрѣніе мозавческой и Фресковой росписи нашего храма показываетъ, что среди оставшихся изоб-

11





<sup>1)</sup> Макарій. Исторія русской церкви. Т. І, стр. 56.

<sup>2)</sup> Закревскій. Описаніе Кіева, II т. 762 стр.

<sup>3)</sup> Лѣтопись, 151.

раженій нельзя искать изображенія св. Софін, по крайней мірі хоть въ общемъ наноминающаго то, что взвёстно, въ особенности въ русской иконографія, подъ именемъ иконы св. Софія. Предположеніе Крыжановскаго и Скворцова<sup>1</sup>), что идея Премудрости выражена мозаической росписью главнаго алтаря, несовитстимо съ историческими фактами, ибо икона, или скорве изображение св. Софін въ это время существовало, следовательно могло быть и у насъ; кромв того, самъ авторъ сознается, что подобная роспись существуеть и во многихъ другихъ хранахъ инаго имени, и что, слѣдовательно, подобное объяснение росписи алтаря не можетъ считаться спеціально ей принадлежащимъ. Объясненіе протојерея Лебелинцева<sup>2</sup>), что Софія есть Второе Лицо Святыя Троицы, со стороны догматической наиболье правильно и соотвътствуетъ духу времени. Это объяснение нуждается лишь въ фактической реализации, что и пытается осуществить г. Филиноновъ въ своей стать о «Софіи Премудрости Божіей» 8). Находя, что въ этой статът иконографія св. Софіи не выяснена въ источникахъ ея происхожденія, мы съ своей стороны вновь обращаемся къ къ этому вопросу. Вопросъ въ данномъ случаѣ состоитъ въ томъ, откуда получились извѣстныя редакціи иконы св. Софіи Новгородской (Христосъ-Ангелъ-Софія) и Кіевской (Софія-Богоматерь) и какъ понимать для XI ст. и ранбе Софію: въ видб-ли Ангела, или въ видб Богоматери.

Новгородская редакція даеть фигуру Ангела съ огненнымъ лицомъ, въ коронѣ, съ огненными крыльями, сидящаго на престолѣ со свиткомъ; надъ нимъ погрудный образъ Всемилостиваго Спаса, благословляющаго обѣими руками. Уже съ V, VI ст. знаемъ изображеніе Софіи подъ видомъ Ангела во фрескахъ, открытыхъ на юго-западъ отъ г. Александріи, близь колонны Помпея, въ храмѣ катакомбъ<sup>4</sup>). На лѣвой сторонѣ, надъ входомъ въ кубикулумъ, находилось изображеніе Софіи въ видѣ крылатой фигуры въ нимбѣ; надъ ней надпись собщ...., ниже ея другая надпись: Σοφία IC. XC. Эта фреска непосредственно указываетъ на то обстоятельство, что подъ Софіей подразумѣвался Іисусъ Христосъ, Слово Божіе. Крылатое изображеніе Христа означаетъ Христа вѣстника, какъ Слово Божіе, посланное Отцемъ на землю, и стоитъ въ непосредственной связи съ ветхозавѣтнышъ

Digitized by GOOOR

<sup>1)</sup> Статья Крыжановскаго въ Запискахъ Импер. Русск. Арх. Общ., Т. VIII, за 1856 г., стр. 255; Скворцовъ, Воскресное Чтеніе за 1856 г., № 27.

<sup>2)</sup> Описаніе Кіево-Соф. Каведр. Собора. Кіевъ 1882, стр. 6.

<sup>3)</sup> Въстникъ Общества древне-русскаго искусства. 1874, стр. 1-3. Москва.

<sup>4)</sup> Описаны Вешеромъ въ Bulletino di arch. Chr. 1865, Agosto., Д-ромъ. Нерутцосъ-Беемъ въ Бюллетенѣ Александр. Инстит. 1875 года за Апрѣль мѣсяцъ.

стоятельство, что съ этого пункта уже съ V, VI ст. начинается различное представление Христа в стника восточнымъ и западнымъ искусствомъ. Изображеніе Христа путника съ крестонъ въ рукѣ въ видѣ посоха находимъ въ Равеннѣ въ п. св. Виталія, съ надписью на свиткѣ, который онъ держить: Ego sum via, veritas et vita; подобное-же изображение Христа въ туникѣ и съ посохопъ издано у Garrucci (t. III, tav. 222). Христосъ здѣсь изображается безъ крыльевъ, что даетъ поводъ думать, что происхожденіе легендь о «Пилигримствѣ Іисуса Христа», извѣстныхъ со второй половины XIV ст. въ стихахъ Вильгельна де Гилевиля (1358 г.)<sup>1</sup>) манускрипта библютеки св. Женевьевы, въ которомъ разсказывается о посланіи Христа съ сумой въ міръ, о странничествѣ Его по землѣ и возвращеніи къ Отцу послѣ страданій, должно искать въ V, VI ст., и что византійское искусство - восточное уже съэтого времени, предпочло натуралистическому и лирическому характеру изображеніе торжественное въ видѣ Ангела Великаго Совѣта<sup>2</sup>), « который сходить въ міръ, какъ божество-дать людямъ новое ученіе. Такого Ангела вы инбенъ, по всей в фроятности, въ ц. св. Софіи Константинопольской, гдѣ въ образѣ Архангела также была представлена св. Софія, «еже есть присносущное слово», по словамъ Данінла паломника<sup>8</sup>). Такое представление Христа-Софіи подъ видомъ Ангела имбемъ въ памятникахъ искусства и позднѣе. Въ рукописи Іоанна Климака XII ст. Синайской библютеки инбемъ, быть можетъ, первую редакцію иконы св. Софіи въ видъ Ангела, сидящаго на престолѣ со сферою и крылатаго; сзади него-Христосъ погрудь а по сторонамъ два ангела<sup>4</sup>). Что Ангелъ въ этой миніатюрѣ именно есть Христосъ, доказываетъ рукопись XIV ст. Супрасльской Псалтыри, гдъ крылатая фигура поддерживаеть воздётыми руками трехкупольный портикъ, какъ бы на слова псалма Соломонова: «Премудрость созда себѣ храмъ», по сторонамъ надинсь «ача ссфіа» «премудрость Божія». Такниъ образомъ, представление Христа Ангеломъ, ветхозавѣтнымъ вѣстникомъ, который, какъ Слово Божіе, быль послань въ міръ, и повело къ представленію Софіи въ видѣ Ангела, а затѣмъ и Ангела Великаго Совѣта.

Другая редакція иконы св. Софія - Богоматери совершенно инаго склада и имбеть свой прототипь также въ очень раннихъ антично-византійскихъ аллегорическихъ фигурахъ отвлеченныхъ понятій. Во фрагментѣ





<sup>1)</sup> Didron. Iconographie Chrétienne histoire de Dieu. Paris. 1843, p. 277.

<sup>2)</sup> Объ этой легендъ подробно говоритъ Дидронъ въ соч. «Iconographie de Dieu», стр. 275-287.

<sup>3)</sup> Кондаковъ. Ист. Констант. церквей. 116.

<sup>4)</sup> Кондаковъ. Путешествіе на Синай въ 1881 г. Одесса 1882, стр. 154.

Вънской Библін V ст. 1) № 31 видимъ въ сценъ изгнанія изъ рая Адама и Евы олицетвореніе раскаянія подъ видомъ высокой женской фигуры; въ рукописи Діоскорида Винск. библ. № 5, женскую фигуру «изобратенія» (Еореанс), надъ которой поздние сдилана надпись дофіа; въ этой-же рукописи женскія фигуры олицетворяють фромить, μεγαλοψυγία и др. Въ Псалт. Парижск. библ. Х в. № 139 и въ Палеяхъ Ватик, библ. № 31 Palat. видниъ Давида и по сторонамъ его алегорическія женскія фигуры «мудрости» и «пророчества»; кающійся Давидь сопровождается фигурой раскаянія (цета́чога.). Въ рукописи Іоанна Климака N. 1, XII ст. находимъ олицетворенія Великодушія, Благоразумія, Признательности, Многословія<sup>2</sup>) и др. Въ таконъ смыслѣ женская фигура, какъ аллегорія, привлекалась и по отношенію къ Христу, и въ Ліонской рукописи XII ст. находимъ миніатюру съ надписью sancta sophia, гдѣ Христосъ въ его историческомъ типѣ подъ именемъ св. Софіи сообщаетъ премудрость помъщеннымъ около него аллегорическимъ фигурамъ женъ, наукамъ и занятіямъ<sup>3</sup>); равнымъ образомъ и въ куполѣ церкви св. Марка въ Венеціи Христосъ сопровождается аллегорическими фигурами женъ, между которыми находимъ и Премудрость (Sapientia.) Такимъ образомъ общее направленіе въ искусствѣ — изображать отвлеченныя понятія конкретными женскими фигурами, повело и къ представленію Софія въ образѣ женской фигуры. Какъ совершенно отдѣльный в самостоятельный уже образь, Софію подъ видомъ женской фигуры находных въ соборѣ Монреале <sup>4</sup>). На восточной сторонѣ главнаго нефа, т. е. на рубежв Ветхаго и Новаго завъта, вверху надъ входомъ въ пресбитерій изображена женская фигура съ воздѣтыми вверхъ руками (оранта), въ царской стеммѣ, изъ подъ которой видно бѣлое покрывало, въ золотой верхнемъ паллѣ и голубомъ хитонѣ; надъ ней — надпись Sapientia Dei. Какъ изображение храмовое, оно обусловливаеть собою то непостижимое соотвѣтствіе Ветхаго и Новаго завѣта, которое обличаеть сокровенную премудрость Божію: Τὰ πάντα ὁ θεός ἐν Σοφία ἐποίησεν, ὅρον δὴ ή τοῦ θεοῦ σοφία оих ёуы, говорить Григорій Нисскій 5).—Оть этой аллегорической женской фигуры оранты и произошель переходь къ образу Маріи (оранты также), и напримѣръ въ иконѣ «отрыгну сердце мое»,) XVI ст. Новгородскаго со-

13

- 4) Duomo di Monreale. Abbate Gravina. tav. 15 A.
- 5) Въ ръчи противъ Эвномія кн. XII; Migne 44, р. 951.
- 6) Статья Филимонова, стр. 15.

Digitized by GOOS

<sup>1)</sup> Кондаковъ. Ист. виз. иск., стр. 89; фигура эта впрочемъ сомнительна, хотя совершенно въ духѣ направленія искусства.

<sup>2)</sup> Ibid., стр. 69, 125, 126, 138, 148, 149, 159 и т. д.

<sup>3)</sup> Didron. Iconographie chr. p. 160. 1.

фійскаго храма имбемъ Богородицу въ молитвенномъ предстояни съ царскимъ вбицомъ, въ золотыхъ цвбтныхъ ризахъ, но съ крыльями.

Таково происхожденіе двухъ редакцій этой замѣчательной иконы, которая, мѣняя часто черты сложной композиціи, очевидно изобличаетъ черты самостоятельнаго русскаго творчества и религіознаго міросозерцанія. Такимъ образомъ, въ томъ и другомъ случаѣ подъ женской или иужской фигурой (ангела) въ XI ст. несомнѣнно подразумѣвалось свойство Втораго лица Святыя Троицы, еще по ученію апостола Павла, что «Христосъ — Божія сила и Божія премудрость». (І посл. къ корино. 21, 24 ст.)<sup>1</sup>) и инаго пониманія не было. Поэтому и остается принять, что нашъ храмъ построенъ во имя св. Софіи — Слова Божія, Втораго Лица св. Троицы и можно полагать, что какое-либо изъ этихъ двухъ изображеній и было помѣщено въ нашей церкви надъ входомъ, или во внѣшнемъ притворѣ.

### III.

### а) Мозанки.

### ХРИСТОСЪ ВЪ КУПОЛБ. (См. рис. 1, стр. 15).

Въ центрѣ главнаго купола нашего собора, въ медальонѣ, составленномъ изъ двухъ концентрическихъ радужныхъ ободковъ, находится изображеніе Христа, благословляющаго, съ Евангеліемъ въ лѣвой рукѣ у груди. По сторонамъ крестообразнаго нимба — слова: IC. ХР.

Однимъ изъ раннихъ изображений Христа въ куполь можно считать наше изображение въ ряду другихъ, какъ напр.: церкви св. Марка въ Венеции XI ст., монастыря Хора (нынъ мечеть Кахрие-Джами) въ Константинополъ XI ст., монастыря св. Георгия въ Манганахъ XI ст., церкви Богородицы Паммакаристы начала XII ст. въ Константинополъ-же, церкви



<sup>1)</sup> Въ Цовомъ Завётё (Лука XI, 49; Мате. XXIII, 34; І посл. къ Корине. І, 30) Премудростью Божіею называется Христосъ — Второе Лицо Святыя Тронцы, посланное въ міръ для спасенія рода человѣческаго (Іоан. III, 13). Отцы церкви Игнатій Богоносецъ (Посл. къ Смирнянамъ), Св. Амвросій Медіоланскій (О вѣрѣ I, гл. 15), Блаженный Августинъ (О градѣ Божіи кн. XVII, гл. 20) разумѣютъ подъ Софіё также Сына Божія. Неизвѣстный инсатель XI в., описатель Константинопольской Софійской церкви — Слово Божіе (Franciscus Combesis in originum rerumque Constantinopolitano, manipulo. Paris 1864, стр. 248, 252). Историки Кедринъ XI в. (Дѣянія церковныя и гражданскія, русск. пер. Москва, 1794, листь 72, 76), Павель Діаконъ Аквилейскій (Исторія, кн. I, 25) — Сына Божія. Въ «Сказаній о созданій великая Б. ц. св. Софея» говорится: Царь Юстиніанъ радовашеся, яко увѣда церковное нареченіе, еже есть Святѣй Софеи, Слово Божіе». (Прим. къ отр. изъ сказанія въ изд. Савваитова). Кондаковъ. Визант. церкви и памятн. Констант., 116.

св. Луки въ Ливадіи у горы Парнаса и др. О самомъ же раннемъ погрудномъ изображеніи Христа въ куполѣ, благословляющаго землю, Вседержителя и Творца (Пачтохра́тор) имѣемъ лишь извѣстіе въ рѣчи патріарха

- 15 ---



Рис. 1.

Фотія <sup>1</sup>) (857 г.) на открытіе и освященіе храма ή Νέα (Новая Базилика). Хотя вокругъ изображенія Христа и нѣтъ характерной для него надписи—

1) Византійскія церкви и памятники Константицополя. Н. Кондакова. 1886 г. Одесса, стр. 62.

🗸 «пачтохоа́тшо» и изреченія, соотвѣтствующаго его внутреннему значенію, какъ это требуется по Ерминіи Діонисія Фурноаграфіота<sup>1</sup>) и какъ нахоаимъ, напримъръ, вокругъ образа Христа Палатинской капеллы, однако уже по самому мѣстоположенію его въ центрѣ главнаго купола. глѣ полагается писать именно этоть образъ Вседержителя, и по сравненію типа нашего образа съ подобными же образами восточныхъ и западныхъ церквей, мы приходимъ къ тому заключенію, что купольная мозанка нашего собора представляетъ именно образъ Христа Вседержителя. --- Изображеніе Христа, какъ главное по своему значенію среди другихъ священныхъ изображеній, во всѣхъ своихъ представленіяхъ -- символическомъ и историческомъ, всегда помѣщалось на самыхъ видныхъ мѣстахъ храма. Изображеніе, напр., Христа въ видѣ агица находимъ въ базиликѣ San Giovanni in Laterano<sup>2</sup>) въ Римѣ (467 г.) и въ ея часовнѣ въ центрѣ потолка; также въ церкви св. Виталія въ Равеннѣ V ст. <sup>8</sup>) и др.; историческій типъ Христа въ римскихъ и равеннскихъ базпликахъ находимъ въ конхѣ (раковинѣ) главной абсиды во множествѣ случаевъ посреди апостоловъ, святыхъ и т. д. Но въ базиликѣ Монреале XII ст. въ конхѣ абсиды имѣемъ уже единичное изображение Христа Вседержителя, между тыть, какъ Христосъ въ типѣ Спасителя, а затѣмъ Христосъ Еммануилъ размѣщены въ потолкахъ солеи двухъ боковыхъ придѣловъ — Петра и Павла 4). Отсюда уже естественно вытекаеть та важность внутренняго содержанія образа, которая у вліяеть на выборь особаго для него міста. Когда храмь усложниль свою конструкцію куполомъ, образъ Христа Вседержителя заняль місто въ центрѣ его. Въ христіанскихъ странахъ востока куполъ явился ранѣе, нежели на западѣ, и потому самый ранній примѣръ изображенія Христа въ куполѣ находимъ въ церкви св. Софіи въ Өессалоникахъ<sup>5</sup>) (VI в.), но еще пока въ сценъ Вознесенія, символизующей вверхъ возносящійся куполъ. Впослѣдствіи, когда образъ Вседержителя сложился окончательно, онъ навсегда занялъ свое мѣсто въ центрѣ купола. начиная съ упомянутой базилики ή Νέα въ Константинополѣ IX ст. Разсмотримъ теперь внутреннее содержаніе этого образа.

. Достаточно взглянуть на тѣ страницы Ерминіи, гдѣ упоминаются различныя изображенія Христа, характеризуемыя различными эпитетами и

- 3) Die Mosaiken von Ravenna Paul Richter. 73.
- 4) Duomo di Monreale illustrato da Domenico Benedetto Gravina. MDCCCLIX, 21 D.
- 5) Manuel. Didron, p. 204 прим. 2. См. Texier. L'architecture byzantine, pl. XL.



<sup>1)</sup> Manuel d'iconographie chrétienne, par M. Didron. Paris. 1845, р. 424. См. также Ерминія, или наставленіе въ живописномъ искусствѣ Порфирія, епископа чигиринскаго. Кіевъ. 1867 г. стр. 29, А.

<sup>2)</sup> Martigny. Dict. des antiquités chrét. Paris. 1877, p. 487.

соотвётствующими надписями, чтобы видёть, сколько различныхъ сторонъ иолжно было отмѣтить искусство въ одномъ этомъ образѣ 1). Такимъ образонъ мы встречаемъ иконографию Вседержителя (Паутохратыр), Спасителя міра (Σωτήρ), Св. Софін-Слово Божіе (Σοφία), Христа Предв'янаго (Έμμαчоси́лλ) и др. Каждый разъ образъ характеризованъ художественно особыми чертами: въ образъ Спасителя искусство отмѣтило Христа, искупившаго міръ отъ первороднаго грѣха. Христа Евангельскаго, усвоивъ ему мягкія черты лица, раздѣленную бородку, идеальный мужескій типъ: въ образѣ Св. Софія — Второе лице Святыя Троицы, принесшаго божественное ученіе, усвоивъ ему фигуру ангела, въстника; въ образь Предвъчнаго Христа — вѣчно рожденное Слово Божіе, усвоивъ ему юный ангельскій обликъ — символъ вѣчной юности и вручивъ запечатанный свитокъ. Что же могло выразить искусство въ образѣ Вседержителя? Оно выразило въ немъ идею о тріединомъ Богѣ и Творцѣ, пришедши къ этому образу путемъ. долгой предшествовавшей работы въ сферѣ ученія о лицахъ Святыя Троицы, путемъ борьбы церкви съ ересями, — богословскихъ споровъ о естествѣ Христа и Бога Отца. Извѣстно, что въ христіанской иконографіи вплоть по XIV, XV сг. нѣть самостоятельнаго образа Бога Отпа<sup>2</sup>); черты Бога Огца мы находимъ, оказывается, въ образѣ Христа. Въ самомъ дѣлѣ, что знаемъ мы относительно иконографіи Бога Отца?

17

Христіанское искусство первыхъ вѣковъ, занятое наплывомъ новыхъ идей, которыя на первое время совершенно овладѣли его правственнымъ міросозерцаніемъ, хотя и изображаетъ сцены Ветхаго Завѣта, извѣстныя намъ по живописи катакомбъ и барельефамъ саркофаговъ, но пользуется ими, какъ прообразами Новаго, какъ его символами. Поэтому мы и встрѣчаемся здѣсь лишь съ «десницей», выходящей изъ облаковъ, такъ часто упоминаемой у пророковъ, и совершенно не видимъ отдѣльной иконографіи Бога. Явившаяся въ III ст. стоическая ересь <sup>3</sup>), признававшая Бога Отца «тѣлеснымъ», порождаетъ отпоръ со стороны учителей церкви. Въ виду подобныхъ ересей блаженный Августинъ († 430 г.) предписываетъ, размышляя о Богѣ, избѣгать всѣми средствами того, что возбуждаетъ идею о тѣлесномъ подобіи Бога: «Quidquid, cum ista cogitas, corporeae similitudinis оссигтегit, abige, abnue, nega, respue, fuga» <sup>4</sup>). Искусство обращается къ изображенію Бога лишь въ случаяхъ особой необходимости, напр., въ изображеніи св. Троицы, гдѣ требуется иконографія всѣхъ трехъ лицъ: такъ,

2

Digitized by Google

4) Epist. CXX, 13.

<sup>1)</sup> Manuel d'iconogr. chrét. Didron, p. 460.

<sup>2)</sup> Cm. Iconographie chrét., Histoire de Dieu par Didron, p. 155, 6.

<sup>3)</sup> Martigny. Dict. des ant. chrét., art. Diau.

изображение Троицы находимъ на Латеранскомъ саркофагѣ IV ст. <sup>1</sup>) и на другомъ, подобномъ первому<sup>2</sup>), гдѣ изображены Богъ Отецъ, Сынъ, Духъ Святой, всв подъ видомъ старцевъ. Извѣстно, что догмать о Св. Троицѣ принять впервые вселенской церковью при Константина Великомъ, и окончательно установленъ въ 381 году<sup>8</sup>); въ зависимости отъ него стоить иконографія Троицы. Однако древнее искусство не обошлось безъ попытокъ къ отдѣльной иконографіи Бога Отца, изрѣдка замѣчаемыхъ то на саркофагахъ, то въ миніатюрахъ: извѣстны два саркофага, на которыхъ нѣкоторые ученые, какъ Рауль Рошетъ, Эмерикъ Давидъ, изображенія пожилыхъ фигуръ принимаютъ за изображенія Бога Отца. Такъ, на одномъ изъ нихъ, вайденномъ въ криптѣ Lucina, Каинъ и Авель приносятъ «плоды рукъ своихъ» <sup>4</sup>): колосья и овцу Богу — пожилой мужской фигурћ; на другомъ, изъ катакомбы Агнесы, Богъ повелѣваетъ Монсею снять обувь, чтобы подойти къ горящей купинѣ. Затѣмъ въ Котоновой библіи V, VI ст. Брит. Муз. встрѣчаемъ Бога въ золотыхъ одеждахъ въ сценѣ грѣхопаденія; «Ветхаго деньми» въ Четвероевангеліп Пар. Библ. № 74, XI ст., окруженнаго херувимами, Авраамомъ и Исаакомъ («Слава Господня»). Но въ этой же рукописи изображение «Ветхаго деньми» находимъ въ изображении Троицы. Въ Гомиліяхъ монаха Іакова XII ст. снова представленъ Ветхій деньми среди сонмовъ силъ, благословляющій двуперстно; къ XIII віку знаемъ изображеніе «Саваова» въ Ват. Библіи № 1231, возсѣдящаго на херувимѣхъ, огненнаго цвѣта<sup>5</sup>). Но эти отдѣльныя попытки иконографіи самостоятельнаго образа Бога Отца, совершенно уединенныя и не проникшія въ монументальный родъ живописи — церковную мозапку, исчезаютъ среди другой, чрезвычайно обширной области изображений Христа въ сценахъ Ветхаго Завѣта. На одномъ Ватиканскомъ саркофагѣ<sup>6</sup>) IV ст. видимъ юношу съ длинными, падающими на плечи волосами, одътаго въ тунику и палліумъ, съ сандаліями на ногахъ, который подаетъ Адаму связку колосьевъ, а Евѣ указываеть на овцу. Эта фигура, представляющая обыкновенный типъ юношественнаго Христа катакомбъ и саркофаговъ, никакъ не можеть быть принята за изображение Бога Отца, а есть одно изъ первыхъ представлений Христа, какъ Бога Отца. Отъ IX ст. знаемъ таблетку изъ слоновой кости съ изображеніемъ Інсуса Христа въ историческомъ типѣ, творящимъ





<sup>1)</sup> Bosio. Roma sotterranea, p. 159.

<sup>2)</sup> Grimouard de S. Laurent. Guide de l'art chrét. I. p. 8.

<sup>3)</sup> Веберъ. Всеобщая исторія, т. IV, стр. 614 и 621. Москва. 1886.

<sup>4)</sup> Martigny. Dict. des ant. chrét., p. 247.

<sup>5)</sup> Кондаковъ. Ист. Виз. Иск., 275, — Христосъ и соотвѣтств. строки.

<sup>6)</sup> Bosio. Roma sotterranea, p. 295. Cm. также Didron. Histoire de Dieu, p. 76.

Адама: погрудное изображение Христа благословляющаго заключено въ медальонъ; по сторонамъ его буквы: IC. XP; на землѣ лежитъ фигура Адама и надъ ней надпись: Аба́и о простояластос 1); въ Ватик. Псалтыри № 752. XI ст.<sup>2</sup>) видимъ Христа, присутствующаго при поучении народа сынами Кореевыми, крестящаго Іудеевъ и пр. Въ миніатюрахъ Ватик. Библін № 381 того же времени<sup>8</sup>), изображенъ Христосъ въ сценѣ врученія заповѣдей Монсею; въ Ват. Октотевхѣ XI, XII ст. 4) Христосъ говорить Саррѣ о рожденіи Исаака и т. д. Долженъ былъ безъ сомнѣнія существовать долгій и непрерывный обычай изображать Христа въ сценахъ Ветхаго Завъта, прежде чъмъ перейти въ мозанку перквей XI и XII ст. Напонмъръ въ церкви св. Марка въ Венени XI ст. въ куполъ, занятомъ сценами творенія міра, во всѣхъ сценахъ изображенъ Христосъ въ юношественномъ типѣ катакомбъ, въ крестообразномъ нимбѣ<sup>5</sup>); въ мозаикахъ собора Монреале XII ст. всѣ сцены, представляющія роспись средняго корабля, занятаго сценами Ветхаго Завѣта, даютъ одинъ и тотъ же типъ Христа, что и въ сценахъ Новаго Завѣта боковыхъ придѣловъ: тѣ же одежды, крестообразный нимбъ и пр. <sup>6</sup>).

19

Кромѣ указанныхъ памятниковъ, дающихъ общее понятіе о томъ, какъ искусство отнеслось къ иконографіп Бога Отца и Христа, есть другой разрядъ памятниковъ, уясняющихъ то побочное теченіе въ искусствѣ, откуда собственно и получился образъ Христа, какъ Вседержителя и Творца. Это общее направленіе въ искусствѣ было вызвано такимъ же общимъ направленіемъ въ исторіи христіанской мысли, видѣвшей въ Ветхомъ Завѣтѣ прообразъ Новаго. Въ сценахъ катакомбной живописи и въ барельефахъ саркофаговъ это направленіе еще только на пути къ тому широкому толкованію всего Ветхаго Завѣта, какъ прообразу Новаго, которое наступило вслѣдъ за богословской дѣятельностью Климента (III ст.) и Кирилла (V ст.) Александрійскихъ. Христіанское искусство не могло видѣть въ Ветхомъ Завѣтѣ иного Бога, кромѣ Христа, и часто вынужденное изображать Бога ветхозавѣтнаго, оно усванваетъ ему не только имя<sup>7</sup>), но и фигуру Христа. Въ этомъ смыслѣ является интереснымъ постановленіе втораго Никейскаго

6) Il Duomo di Monreale.

7) По сторонамъ нимба всегда имѣются буквы: ІС. ХР.

2\*

<sup>1)</sup> Издана первоначально у Gori. Thesaurus veterum dypt.; затѣмъ у Д'Ажинкура Hist. de l'art. Sculpt. II, есть у Grimouard de S. Laurent-Guide de l'art chrét., III, у Дидрона, Histoire de Dieu, p. 157.

<sup>2)</sup> Кондаковъ. Ист. Виз. Иск., 129.

<sup>3)</sup> Ibid., 165.

<sup>4)</sup> Ibid., 190.

<sup>5)</sup> La basilica di San Marco in Venezia. Ferd. Ongania editore. Venecia 1880, tav. chrom. XVI, XVII.

собора (787 г.), которое, установивши почитание: «Бога и Спаса нашего Іисуса Христа въ образъ его воплощенія и чистыя Владычицы нашея и Пресвятыя Богородицы, святыхъ и безплотныхъ ангеловъ, равно святыхъ и препрославленныхъ Апостоловъ, пророковъ, мучениковъ тас портас кай та еіхочібµата» 1), ничего не говорить объ изображении Бога Отца. Въ этомъ общемъ направлении нѣкоторыя обстоятельства приводили искусство къ такому роду изображеній, которыя по художественной характеристикъ типа могутъ быть приняты за образъ Перваго Лица Святыя Троицы, между тѣмъ какъ частности указываютъ безошибочно на то, чго художникъ имѣлъ въ виду изобразить Христа. Въ церкви св. Констанцы въ Римѣ (V ст.) одинъ разъ Христосъ изображенъ въ сценѣ врученія Моисею заповъдей съ мощными и широкими формами тъла, съдымъ и съ босыми ногами; надпись говорить: «Christus legem dat», другой разъ Христосъ изображенъ въ идеальномъ юномъ типѣ, съ маленькой раздвоенной бородкой, дающимъ миръ апостоламъ Петру и Павлу: «Christus pacem dat». Въ этихъ изображеніяхъ путемъ художественной характеристики проведено различіе между Христомъ Ветхозавѣтнымъ и Христомъ Новаго Завѣта, принесшимъ людямъ спасеніе и миръ. Съ другой стороны въ подобныхъ изображеніяхъ мы встр'вчаемся съ вліяніемъ Апокалипсиса. Вдохновенныя картины Апокалипсиса, грозныя и величественныя, не могли остаться безъ вліянія на искусство, такъ какъ въ нихъ находится болѣе, чѣмъ гдѣ нибудь матеріала для художественнаго представленія. Въ римскихъ и равеннскихъ мозанкахъ вплоть до Х ст., и даже далье, находится этому масса доказательствъ. Въ базиликъ св. Павла въ Римъ (450 г.) на трумфальной аркъ изображенъ Христосъ сѣдымъ, съ длинными спадающими на плечи волосами, съ мрачнымъ выраженіемъ лица, согласно Апокалипсису: «И посреди седьми свѣтильниковъ подобный сыну человѣческому, облеченный въ подиръ, и на персяхъ опоясаннаго золотымъ поясомъ. Глава Его и волосы бѣлы, какъ бѣлая волна, какъ снѣгъ, и очи Его, какъ пламень огненный». (Гл. І, 13, 14). Вокругъ головы Христа радуга съ выходящими изъ-за нея лучами, по сторонамъ двадцать четыре старца въ бѣлыхъ одеждахъ и съ вѣнцами въ рукахъ: «... и радуга вокругъ престола, видомъ подобная смарагду. И вокругъ престола двадцать четыре... старца, которые облечены въ бѣлыя одежды и имѣли вѣнцы золотые на головахъ своихъ... И когда животныя воздають славу . . . тогда 24 старца падають предъ престоломъ... и полагаютъ вѣнцы свои предъ престоломъ». (Гл. IV, 3, 4, 9, 10). Въ церкви Іоанна Евангелиста въ Равеннѣ Христосъ изображенъ



<sup>1)</sup> Германа посланіе, Patrol. cursus. compl. Migne. t. 98, p. 213.

лающимъ книгу Іоанну Богослову; по сторонамъ апостолы, утишающие море и апокалипсические предметы: седиь свётильниковъ и др. (Гл. I. 2). Тымъ болѣе возможнымъ и естественнымъ было привлечь для образа Христа апокалипсическую фигуру «сидящаго», что въ немъ виденъ и Богъ Отецъ и Христосъ, характеризованный словомъ «Вседержитель». «Я есмь Алфа и Омега, начало и конецъ, говоритъ Господь, который есть, и былъ, и грядетъ, Вселержитель». (Гл. I. 8): «Я есмь первый и последний, и живый: и быль мертвъ, и се, живъ во вѣки вѣковъ» (І гл. 18); затѣмъ воззваніе животныхъ: «Свять, Свять, Свять, Господь Богь Вседержитель, который быль, есть и грядеть» (IV. 8) и др. Вліяніемъ апокалипсическихъ картинъ слёдуеть, по нашему митнію, объяснять многія изображенія Христа, гдт типъ его отличается мрачной серьезностью, широкими мощными формами тыла и парственнымъ видомъ. Таковы изображенія его на двухъ таблеткахъ изъ слоновой кости въ Равенић (въ собраніи Арундельскаго общества), изображеніе al fresco въ катакомбѣ Понціана VI, VII ст., гдѣ Христосъ вѣнчаеть вѣнками Абдона в Сенена: широкое лицо Христа съ мрачнымъ выраженіемъ и косьбой широко раскрытыхъ глазъ близко напоминаетъ типъ Христа въ базиликь св. Павла на тріумфальной аркь; и многія другія. Такимъ образомъ. въ общее стремленіе искусства изображать вмѣсто Бога Отца Христа привносится особаго рода художественное теченіе, отмѣчающее въ немъ черты могущества, величавой серьезности, черты апокалипсическаго «Господа Вседержителя» (Παντοχράτωρ).

21

Въ виду этихъ фактовъ чрезвычайно важнымъ оказывается выяснить, какія догматическія основанія послужили для того, чтобы слить въ одинь образъ Первое и Второе Лица Святыя Троицы. Въ самомъ Евангеліи находимъ слѣдующія мѣста, послужившія для установленія догмата о единомъ существѣ Бога Отца съ Сыномъ: Христосъ въ Евангеліи отъ Іоанна говорить: «Видящій Меня, видить пославшаго Меня» (Іоан. XII. 45); «Я и Отець одно» (Х. 30); «Знайте, что Я въ Отцѣ, и Отецъ во мнѣ» (Х. 38). Первая глава этого Евангелиста устанавливаетъ равенство Бога Отца съ Сыномъ въ следующихъ словахъ: «Въ начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Богъ» (І, 1); затёмъ: «и Слово стало плотью и обитало съ нами, полное благодати и истины, и мы видёли славу Его, какъ славу Единороднаго отъ Отца». Апостолъ Павелъ учитъ, что Інсусъ Христосъ «есть образъ Бога невидимаго, рожденный прежде всякой твари. Ибо имъ создано все, что на небесахъ и что на землѣ — видимое и невидимое». (Посл. къ Колос. I, 15). Данное въ такихъ общихъ чертахъ ученіе подверглось еретическимъ толкованіямъ, которыя каждый разъ были отвергаемы вселенской церковью. Какъ извѣстно, на первомъ Никейскомъ соборѣ (325 г.) въ опровержение



ереси Арія было установлено единосущіе Христа съ Богомъ Отцемъ (Homousios), а также и то положеніе, что чрезъ него все явилось («Имъ же вся быша»). Не смотря однако на то, что въ 381 году на Константинопольскомъ соборѣ окончательно установлено было ученіе о св. Тронцѣ, споры о естествѣ Христа продолжаются, волнуютъ богословскую мысль и разрѣшаются ересями Несторіанъ, монофизитовъ, каждый разъ осуждаемыхъ церковью: такова ересь Несторія, осужденная въ 431 году на Ефесскомъ соборѣ. Искусство, такимъ образомъ, оставалось, какъ мы видѣли, вѣрнымъ ортодоксальному ученію церкви, вытекавшему изъ постановленій соборныхъ, и особымъ путемъ пришло къ установленію того же догмата въ художественномъ образѣ, отмѣчая въ Христѣ черты Бога Отца и Творца<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ еще лишній разъ подтверждается то обстоятельство, что догматическое содержаніе византійскаго искусства есть его историческое содержаніе, ибо догматическое изображеніе Бога Слова, какъ Творца явилось результатомъ исторіи христіанской религіи, ересей, было выставлено искусствомъ на первый планъ, какъ сообразное тому главному пункту въ исповѣданіи христіанства, который заключаетъ въ себѣ ученіе о лицахъ Святыя Троицы, т. е. догмату о св. Троицѣ.

Разсмотримъ затѣмъ, какія данныя даетъ намъ образъ въ его художе-

1) Причину отсутствія самостоятельнаго образа Бога Отца въ христіанской иконографіи нѣкоторые ученые, какъ напр. Дидронъ, видятъ еще и во вліяніи гностическихъ секть, имъвшихъ широкое распространение и вліяние на ортодоксальное христіанство. Гностики, по словамъ Дидрона (см. Histoire de Dieu, стр. 169-174) не почитали Бога Отда, т. е. еврейскаго Ісгову потому, что, изучая Библію, они находили полное различіе между карающимъ Іеговой, Богомъ жестокимъ, и Христомъ Евангелія, Богомъ любви и прощенія. Д'виствительно, н'вкоторые изъ нихъ, напр. Офиты, считали его причиной зла въ мірѣ и противуполагали ему, какъ началу злому, змія, спасшаго родъ человѣческій, открывъ ему способъ познанія добра и зла. Отсюда, собственно, и проистекаетъ почитаніе гностиками змія, подъ которымъ они подразумъвали самого Христа, какъ говоритъ объ этомъ Тертулліанъ (De praescript. XLVII). Извъстны и памятники съ изображеніями змія на печатяхъ и др. (Martigny. Dict., стр. 8; см. также Истор. Христ. церкви Джемса Робертсона. 1878. Прим. къ главъ IV, стр. 11). Но насколько сильно было вліяніе гностицизма на христіанство и въ чемъ собственно сказывалось это вліяніе, до сихъ поръ остается вопросомъ темнымъ. Тёмъ не менёе христіане въ свою очередь имёли полную возможность не изображать Бога Отца, что вытекало главнымъ образомъ, какъ сказано, изъ того круга идей, которыя поглотили на первыхъ порахъ духовную дбятельность христіанъ. Божественность Сына и Его ученія совершенно отодвинула на второй планъ не только иконографію Бога Отца, но даже и многое непосредственно относящееся къ образу Христа, напр. Фигуру Христа, цвътъ глазъ, бороды и т. п. частности, которыя начинаютъ занимать искусство преимущественно съ V, VI ст., между тъмъ, какъ до сихъ поръ мы знаемъ лишь образъ юношественнаго Христа. У гностиковъ и первыхъ христіанъ былъ одинъ пунктъ сходства: тъ и другіе не изображали Бога Отца; но первые не изображали его потому, что ненавид и его, исходя изъ самой сущности своего ученія, а христіане потому, что исключая Христа, никого не могли видъть ни въ Ветхомъ, ни въ Новомъ Завътъ.

ственномъ воспроизведеніи. Въ главномъ куполѣ Палатинской капеллы, вокругъ погруднаго изображенія Христа Вседержителя, находимъ слѣдующую надинсь: «ойрачо́с µоl дро́vос, 'n δὲ үñ ὑποπόδιον τῶν ποδῶν µου. Λέγει Κύριος Пачтохра́тωр<sup>1</sup>): «небо мнѣ служитъ трономъ и земля есть подножіе ногъ моихъ, говоритъ Господь Вседержитель». Подобная надпись, очевидно, не есть характерная для Христа распятаго, а напротивъ относится именно къ Богу Творцу и Вседержителю. Такимъ же именно образомъ характеризуется образъ Вседержителя въ Ерминіи Діонисія Фурноаграфіота: «Въ центрѣ купола», говорится въ ней: «изобрази Христа благословляющаго и имѣющаго у своей груди Евангеліе, и надпиши IC. ХР. Пачтохра́тюр...., а вокругъ сдѣлай надинсь: «Смотрите, смотрите, Я одинъ и нѣтъ Бога, кромѣ Меня; Я создалъ землю; Я сотворилъ изъ нея человѣка; Я моей рукой положилъ основанія небу»<sup>3</sup>).

23

Въ томъ же духѣ характеризуетъ его искусство. Монументально посаженную фигуру Христа, съ головой почти четыреугольной, со строгимъ и вмѣстѣ спокойнымъ выраженіемъ лица и глазъ, находимъ уже въ ц. св. Констанцы въ Римѣ. Тѣ-же монументальныя формы въ образѣ Христа видимъ въ ц. св. Павла внѣ стѣнъ Рима, въ ц. Космы и Даміана, гдѣ Христосъ отмѣченъ бо́льшимъ, сравнительно съ фигурами предстоящихъ апостоловъ, ростомъ. Тѣ-же черты находимъ въ изобразенін Христа въ ц. св. Пракседы<sup>8</sup>) въ Римѣ IX ст., и въ особенности въ образѣ Христа рукописи Космы Индикоплова Ватик. библіот.<sup>4</sup>), въ образѣ ц. св. Софіи въ Константинополѣ<sup>5</sup>), чрезвычайно напоминающемъ миніатюру рук. Космы Индикоилова, ярче всего въ замѣчательно-стильномъ образѣ ц. Монреале близь Палермо<sup>6</sup>) въ абсидѣ, въ купольномъ образѣ Палатинской капеллы, Мартораны и др. Наша мозанка констатируетъ ту-же черту: монументальность формъ, серьезность и величавость, и даже строность типа Вседержителя. Во всемъ остальномъ, подобно вообще типу Вседержителя, наша мозанка совмѣщаетъ черты

- 4) Атласъ къ Ист. Виз. Иск. Кондакова, таб. VIII, 3; XI таб. также.
- 5) Alt-Christl. Baudenkmale von Constant. von W. Salzenberg. 1854, t. XXVII.
- 6) Il Duomo di Monreale, t. 14 A.

<sup>1)</sup> La capella di S. Pietro nella reggia di Palermo, dipinta e chromolitorgafata da Andrea Terzi. Palermo. Tav. XV.

<sup>2)</sup> Другія надписи: «Я есмь свѣть міру; кто идеть за мной, не впадеть во тьму, но будеть имѣть свѣть жизни». Didron. Manuel., р. 462. Во фрагментѣ Ерминіи, изданномъ Порфиріемъ, еп. чигиринскимъ, 1867 г., 29 стр. читаемъ: «Съ небесе призри Господи и виждь и вся живущая по вселеннѣй». Иначе: «Господи, призри съ небесе и виждь и посѣти виноградъ сей, и утверди и, егоже насади десница твоя». Смыслъ надписей остается въ общемъ одинъ и тотъ-же.

<sup>3)</sup> Les mosaïques chrétiennes des basiliques et des églises de Rome par H. Barbet de Jouy. Paris. 1877. 65 crp.

типовъ Христа историческаго и юношественнаго. Христосъ Вседержитель, какъ и Христосъ исторический, имъетъ назорейские, раздъленные на лбу волосы светло-каштановаго цвета, что мы п имеемь на нашей мозанке. Эти свѣтло-каштановые, раздѣленные на лбу волосы, пышно спадающіе на плечи, даны уже въ типѣ Христа юношественнаго въ усыпальницѣ Галлы Плацидіи<sup>1</sup>) въ Равениѣ V ст. Что касается болѣе ранняго времени, именно изображеній въ катакомбахъ, то тамъ мы и не знаемъ изображеній Христа съ какимъ-бы то ни было инымъ цвѣтомъ волосъ, и эта подробность въ иконографія образа Христа должна быть отнесена, какъ и многое другое, на счеть античнаго искусства, избъгавшаго ръзкой черноты въ идеальной характеристикѣ типовъ. Въ IV, V ст. эта черта занесена въ апокрифическій памятникъ, въ извѣстное посланіе Лентула къ римскому сенату, дошедшее, впрочемъ, до насъ въ редакція XI ст., повторена въ тексть Людовика Шартрскаго, въ текстѣ св. Бригиты, у Никифора Каллиста и др. Въ этихъ извѣстіяхъ находимъ и подробное описаніе той формы волосъ, которая удерживается во всёхъ изображеніяхъ Христа. У Лентула читаемъ: «волосы Его до ушей гладки и безъ блеска, а отъ ушей до плечъ и ниже кудрявы, блестящи и по серединѣ головы раздѣлены на обѣ стороны по обычаю Назореевъ»<sup>2</sup>). Въ памятникахъ искусства эти общія черты преданія быле видоизмѣнены стилемъ, и византійская характеристика волосъ у Христа даеть лишь одинь локонь, лежащій на лёвомь плечё, въ то время, какъ съ правой стороны волосы спадають за плечи, какъ это можно видеть на нашемъ образъ. Эту характеристику знаемъ уже въ катакомбъ Понціана, въ стѣнной живописи V ст.<sup>8</sup>). Такую же форму волосъ знаемъ въ изображеніи Христа рукописи Космы Индикоплова, ц. св. Софіи въ Константинополь, въ мозаическомъ образѣ монастыря Хора и др. Отъ болѣе простыхъ образцовъ она доходить до пышной и тяжелой шевелюры Христа въ Монреале и въ Палатинской капелль. Византійскій типъ Христа удержаль именно эту характеристику волосъ, и тѣ ранніе типы Христа (какъ напр. другое изображеніе al fresco въ катакомбѣ Понціана IV ст., ц. Космы и Даміана, Латеранской базилики, ц. св. Павла внѣ стѣнъ Рима и др.), которые имѣютъ спадающіе на плечи по объимъ сторонамъ волосы, пышныя и мягкія какъ у жрецовъ семитическаго востока, быть можетъ, повторяютъ типъ Христа съ формами Бога Отца въ ц. св. Констанцы и принадлежатъ западной, латинской характеристикѣ. Доказательствомъ можеть служить голова Христа въ

3) Catacombe de Rome. Perret., pl. LIV.



<sup>1)</sup> Изображ. Добраго Пастыря въ абсидъ, см. у Jean Paul Richter'a: Die Mosaiken von Rav. Taf. II.

<sup>2)</sup> Cm. Iconographie chrét., Histoire de Dieu par Didron, crp. 229, прим. 1.

Apollinare Nuovo въ Равениъ VI ст., волосы которой, хотя и спадаютъ на плечи Христа, по не въ такихъ широкихъ и льющихся массахъ, какъ въ указанныхъ выше примърахъ, а образуя уже тотъ характерный очеркъ. головы, который навсегда удержанъ византійскимъ стилемъ для типа Христа. Принадлежитъ-ли эта черта времени, и следовательно коренится въ понятіяхъ о челов'іческой красоть, или лежить въ какихъ либо иныхъ условіяхъ. рѣшить пока оказывается невозможно. То-же самое должно сказать и о трехъ прядяхъ волосъ на лбу. Другой характеристический признакъ типа — борода. Въ мозанкъ ц. св. Павла п въ Латеранской базиликъ Христосъ имъетъ длинную остроконечную бороду, которая придаеть лицу старческій видь. Затёмъ этоть видъ бороды какъ бы исчезаетъ и замѣняется короткой округлой бородой, часто раздвоенной. Въ письменныхъ памятникахъ, начиная съ Лентулова посланія, очень упорно настаивается именно на короткой раздвоенной бородь. Въ памятникахъ же художественныхъ приходится наблюдать какое-то общее стремленіе изображать съ раздвоенной короткой бородкой Христа въ типѣ Евангельскомъ, т. е. историческомъ, Вседержителю же усваивается широкая нераздвоенная борода по образцу Ветхозавѣтнаго Христа ц. св. Констанцы. Ту-же бороду видимъ во фрескахъ катакомбы Понціана, въ мозанкѣ ц. св. Венанція, въ рукописи Космы Индикоплова, въ ц. св. Софін въ Константинополь, въ ц. св. Пракседы, которая изъ короткой, едва опушающей переходить въ широкую четыреугольную бороду типа Христа въ Кахріе-Джами (мон. Хора), а затёмъ типа Монреале и Палатинской капеллы. Борода Христа на нашей мозанкъ должна быть именно такого типа: нераздвоена и округла<sup>1</sup>). Цвѣть бороды, какъ и волосъ, слѣдуетъ преданію въ письмѣ Лентула: «цвѣта зрѣлаго орѣха», т. е. каштановаго пвѣта.

Овала лица Христа нашей мозанки также слёдуеть преданію: онъ нёсколько удлиненъ<sup>3</sup>) и слёдуеть въ этомъ нерукотвореннымъ образамъ. Въ мозанкахъ Равенны и Рима знаемъ въ большомъ числё этотъ продолговатый обликъ, идущій быть можетъ отъ какого либо неизвёстнаго намъ нерукотвореннаго образа. Одинъ изъ такихъ образовъ, дёланный мозанкой, находится въ Латеранской базиликъ (по стилю VI ст.) въ абсидѣ. Слёдствіемъ удлиненія овала является и длинный носъ, что отмёчаетъ и наша мозаика.—





<sup>1)</sup> Между тѣмъ реставрація придала Христу раздвоенную и нѣсколько удлиненную бороду, такъ какъ нижняя часть бороды не сохранилась.

<sup>2)</sup> Фотографія съ мозанки Христа, приложенная къ нашему тексту, даетъ неправильный круглый овалъ лица, что зависитъ отъ самаго свойства фотографическаго аппарата, не передающаго рисунка, расположеннаго въ углубленіи.

Цвѣтъ лица блѣдно-розовый: «цвѣта пшеницы», по выраженію письма Лентула.

Что касается цетта илаза, то наша мозанка представляеть ихъ свбтло-карими, и следовательно удаляется отъ известія Лентула, который говорить, что глаза Христа были голубые: «oculi ejus caerulei», — цвѣта небеснаго. У Людовика Шартрскаго сказано, что Христосъ: «aspectum habet simplicem... oculis glaucis, variis et claris existentibus»<sup>1</sup>). Но ни въ мозанкахъ, ни въ фресковой живописи мы не знаемъ голубыхъ или сѣро-голубыхъ глазъ<sup>2</sup>) («variis existentibus»); вездѣ, наоборотъ встрѣчаются свѣтлые каріе глаза, о которыхъ также говоритъ письменное свидѣтельство Никифора Каллиста. — И вообще, если можно пріурочить нашъ образъ по общимъ чертамъ типа къ какому либо литературному извѣстію, то таковымъ именно будетъ извѣстіе Никифора Каллиста, писателя первой половины XIV ст., который, однако, въ своемъ описании образа Христа ссылается на древнихъ. «Между ними», говорить Вильгельмъ Гриммъ<sup>3</sup>), «безъ сомнѣнія былъ Іоаннъ Дамаскинъ (VIII ст.), ибо онъ удержалъ его выраженія; но онъ могъ пользоваться и другими источниками, ибо сообщаеть нечто отличное, напримеръ, сочиненіями монаха Епифанія 1190 г.». Никифоръ Каллисть говорить: «Caesariem habuit subflavam ac non admodum densam... supercilia nigra... Ex oculis fulvis et subflavescentibus mirifica prominebat gratia. Acres ii erant et nasus longior. Barbae capillus flavus»<sup>4</sup>).

Этимъ общимъ чертамъ слѣдуетъ византійское искусство, подчиняясь однако общимъ художественнымъ традиціямъ, идущимъ отъ античнаго искусства, а также и мѣстнымъ вліяніямъ. Такъ напримѣръ, широко раскрытые глаза, отличающіе нашу мозаику, указываютъ на лучшій періодъ художественныхъ преданій, близкихъ къ античнымъ. Дѣйствительно, въ мозаикахъ вообще до IX, X ст. встрѣчаемся непрерывно съ этимъ преувеличеніемъ глазъ. Впослѣдствіи все чаще и чаще встрѣчаются глаза съ узкими прорѣзами. Легкая косъба этихъ глазъ, происходящая отъ паденія техники мозаическаго искусства, сближаетъ нашъ образъ съ образомъ Палатинской капеллы и придаетъ лицу жесткое и неопредѣленное выраженіе, вслѣдствіе того, что зрачки глазъ не сведены въ одинъ фокусъ. Бровей надъ глазами

3) Die Sage vom Usprung der Christusbilder, crp. 160. (Gelesen in der Akad. d. Wis. 1842).



<sup>1)</sup> Stigmata sacrae sindoni impessa. Mallonius. Venise 1606.

<sup>2)</sup> Изображеніе Христа съ голубыми глазами даетъ Charles de Linas въ книгъ «Ivoires et émaux», но въ распятін изъ дерева: вмъсто глазъ вставлены голубые камни, памятникъ XI ст.

<sup>4)</sup> Didron. Manuel d'iconogr. chrét., р. 453. Съ описаніемъ этимъ сходно описаніе чертъ Христа въ поздні в редакціи XVI, XVII в. Уваровскаго подлинника письма Лентула. Буслаевъ. Истор. очерки, т. II, стр. 361.

почти нётъ, а вмёсто нихъ темныя тёневыя дуги, соединенныя на переносьё выдающимся мускуломъ, который, быть можетъ, и подразумёвалъ Іоаннъ Дамаскинъ въ словахъ: «junctis superciliis», т. е. со сроснимися бровями. Это—черта восточныхъ народностей Грузинъ и Армянъ, сильно примёнавпихся къ византійской аристократіи и проникшая въ искусство<sup>1</sup>), какъ черта византійскаго стиля, ибо въ антикѣ глаза разставлены широко и брови никогда не соединяются, наша же мозанка дастъ и это сближеніе глазъ. То-же самое слёдуетъ сказать о загибающемся и нависшемъ надъ тонкимъ сухимъ ртомъ носѣ, какъ чертѣ восточнаго типа, персидскаго или армянскаго.

- 27 -

Въ общемъ наша мозанка представляетъ уже сильно выраженный схематизмъ въ мелочной моделлировкѣ и оживкахъ лица, въ толстыхъ контурахъ, въ гладкихъ безъ моделлировки волосахъ. Морщины, идущія отъ носа, глазъ и по щекамъ, дробятъ общую, широкую основу типа и придаютъ лицу старческій видъ. Тѣмъ не менѣе, однако, наша мозаика, близко напоминающая образъ Палатинской капеллы, сохраняетъ болѣе мягкости какъ въ строѣ головы, такъ и въ общемъ выраженіи лица, болѣе открытаго и яснаго, и представляетъ болѣе раннюю ступень развитія этого типа, такъ что можетъ быть поставлена между двумя памятниками: образомъ мечети Кахріэ-Джами и образомъ Палатинской капелы, какъ связующее звено.

Христосъ одѣть въ пурпурный хитонъ (лиловаго пурпура) съ свѣтлокрасными клавами и въ голубой гиматій. Вся одежда шрафирована золотыми полосами и представляеть тѣ-же черты неестественности въ драпировкѣ: складки драпируются безъ смысла и движенія. Въ лѣвой рукѣ Христосъ держить закрытое Евангеліе, украшенное по золотому полю драгоцѣнными камнями и жемчугомъ. Закрытое Евангеліе и есть та книга, которую Онъ одинъ только сможетъ открыть на Страшномъ Судѣ. (Откров. Іоанна, Гл. V.) Правой рукой Онъ благословляетъ двуперстно, что можетъ бытъ приведено въ связь со внутреннимъ значеніемъ образа Вседержителя, совокупляющаго въ себѣ естества: божеское и человѣческое, какъ Христосъ, взошедшій на небеса, имѣя видъ человѣка, и какъ Богъ вообще, совокупляющій въ себѣ три лица св. Троицы. На человѣческую упостась Вседержителя и на его искупительную смерть указываетъ и нимбъ, раздѣленный перекрестьемъ.

1) Кондаковъ. Истор. Виз. Иск., стр. 143, 1 прим.

Digitized by Google

#### Купольная композиція.

Въ куполѣ же, вокругъ центральнаго медальона съ изображеніемъ Вседержителя, находится одна изъ бывшихъ четырехъ фигуръ Архангеловъ, сохранившаяся лишь наполовину: низа ея отъ колѣнъ недостаетъ, правое крыло и часть лѣваго полуразрушены. Въ лѣвой рукѣ онъ держитъ labarum, на которонть начертаны слова: AГIOS, AГIOS, АГIOS. Няже Архангеловъ шелъ бордюръ изъ орнамента, отъ котораго теперь сохранилась лишь часть на восточной сторонѣ барабана, отдѣлявшій верхнюю часть композиціи отъ нижней, въ которой въ 12 оконныхъ пространствахъ были изображены Апостолы въ полный ростъ. Изъ нихъ сохранилась лишь фигура Ап. Павла до пояса и греческаянадпись Петр... надъ исчезнувшей фигурой Апостола Петра-все на восточной сторонѣ. Такимъ образомъ Вседержитель, Архангелы и Апостолы составляють купольную композицію, очевидно, съ какой либо мыслью, лежащей въ основѣ ея. Въ куполахъ церквей, современныхъ нашему собору, находимъ большія и сложныя композицій, выражающія мысли, связанныя съ общей росписью и планомъ церкви. Такъ, въ главномъ куполѣ ц. св. Марка въ Венецін, Христосъ, какъ совершеннѣйшій образецъ добродѣтелей, представленъ возносящимся, т. е. просвѣтленнымъ. Ниже его Марія въ позѣ оранты посреди 12 Апостоловъ, подъ которыми изображены добродѣтели, всѣ совмѣщающіяся во Христь (Ipse perfectissimum exemplar virtutum)<sup>1</sup>). Въ другомъ куполѣ того-же собора композиція выражаеть идею утвержденія церкви: оть гетимасів въ центрѣ купола исходитъ Святый Духъ въ видѣ лучей на 12 Апостоловъ, проповѣдавшихъ Евангеліе по всему свѣту<sup>2</sup>); представители различныхъ народовъ по Двяніямъ Апост. (Гл. II, 9, 10, 11) изображены подъ Апостолами. Въ Палатинской капеллѣ близь Палермо, въ монастырѣ Хора въ Константинополь, въ куполахъ, имбемъ Христа, окруженнаго Пророками, какъ провозвъстниками его пришествія и т. п. Въ нашемъ куполѣ идея Христа Вседержителя, въ чпостась котораго лишь привходить человѣческое естество, указываетъ на то, что ниже Архангеловъ изображены были не ученики Христа, сопровождавшие его въ его земной жизни, а Апостолы, «проповѣдавшіе Евангеліе до края земли»<sup>8</sup>), слѣдовательно представители земной церкви и основатели ся. Смыслъ изображенія Апостоловъ вокругъ Христа Вседержителя выясняется изъ самой роли Апостоловъ, подобно



<sup>1)</sup> La capella di S. Marco, разр'язы: XII и XIII.

<sup>2)</sup> Ibidem — разр'язы: XVI, хромолит. VI.

<sup>3)</sup> Дёянія Апостольскія I, 8.

тому, какъ изображеніе Пророковъ вокругъ Христа стоитъ въ связи съ ихъ предвозвѣстничествомъ о Немъ. Эту мысль находимъ у одного западнаго литургиста XV в., Вильгельма Дюрана, который говоритъ: «Quandoque Christo circumpinguntur, vel potius subpinguntur apostoli, qui fuerent testes ejus verbo et opere ad ultimam terrae<sup>1</sup>). Иначе говоря, въ композиціи нашего купола мы имѣемъ мысль, выражающую установленіе церкви на землѣ посредствомъ Апостоловъ и церкви небесной посредствомъ самого Христа, вознесшагося, вѣчно пребывающаго въ единеніи съ церковью земной. Полное подтвержденіе этой мысли находимъ въ томъ обстоятельствѣ, что композиція нашего купола идетъ отъ композиціи исторической сцены Вознесенія, въ которой съ раннихъ поръ отмѣчена мысль установленія церкви.

Оставаясь върнымъ историческимъ чертамъ разсказа Дъякій Апостольскихъ, византійское искусство въ изображение сцены Вознесения, т. е. славы Христа, отмѣтило особыми, хотя и аллегорическими чертами фактъ установленія церкви земной и небесной, сообразуясь, однако, съ общимъсмысломъ разсказа. Въ сценѣ «Славы воскресшаго Христа» на дверяхъ. церкви св. Сабины въ Римѣ, которая послужила своими иконографическими чертами прототипомъ для сцены Вознесенія, факть установленія церкви на земль выраженъ посредствомъ женской фигуры, голову которой вѣнчаютъ короной Апостолы Петръ и Павелъ, въ то время какъ надъ ними въ ореоль, окруженномъ четырьмя апокалипсическими животными, возносится Христосъ со свиткомъ въ лѣвой рукѣ и благословляя правой<sup>2</sup>). Въ дальнъйшемъ своемъ развитіи эта сцена усложняется. Въ Сирійскомъ Евангелін<sup>8</sup>) (586 г.) Христосъ, держа развернутый свитокъ въ лёвой рукѣ и съ открытой правой, какъ бы возвѣщая откровеніе міру, возносится въ миндалевидномъ ореолѣ, который несутъ вверху два Ангела, а внизу троны и апокалипсические тетраморфы. Съ двухъ сторонъ устремляются ко Христу два ангела, неся вћицы мученическаго подвига на пурпурныхъ покрывалахъ. Внизу группа: Богородица посреди съ воздѣтыми руками, по сторонамъ ея два архангела бесъдуютъ съ группами апостоловъ: одинъ указывая вверхъ, другой указывая къ близь стоящему. Между апостолами видны Павель, восторженно указывающій вверхъ, и Петръ съ другой сто-

<sup>1)</sup> Didron. Manuel. d'icon. chrét., p. 304, 5.

<sup>2)</sup> Оттискъ изъ Revue archéologique. Juin 1877. Sculptures de la porte de S. Sabine. N. Kondakoff, p. 8.

<sup>3)</sup> Кондаковъ. Ист. Виз. Иск., стр. 16—77; рисунокъ у Rohault de Fleury. L'Evangile. Etudes iconografiques et archéologiques. Tours. 1874, t. II, pl. XCIX.

роны, требующій объясненія. Въ разсказѣ о Вознесенія въ Дѣяніяхъ Апостольскихъ находятся следующія слова, сказанныя Спасителемъ предъ вознесеніемъ апостоламъ, въ которыхъ онъ опредѣлилъ ихъ апостольскую дѣятельность: «Но вы примете силу, когда сойдеть на васъ Духъ Святый; и будете Мнъ свидътелями въ Іерусалимъ и во всей Іудеъ, и Самаріи, и даже до края земли». Затѣмъ: «И когда они смотрѣли на небо во все время восхожденія Его, вдругъ два бълые мужа въ бълыхъ одеждахъ предстали и сказали: Мужи Галилейскіе! что вы стоите и смотрите на небо? Сей Інсусь, вознесшійся отъ васъ на небо, пріндеть такимъ же образомъ, какъ вы видите Его восходящимъ на небо». Ильюстрація Сирійскаго Евангелія передаеть всё иконографическія подробности действія, вопрось состоять лишь въ томъ, какимъ образомъ передаетъ она художественно фактъ установленія церкви. Фигуры Марін, апостоловъ Петра и Павла, которыя постоянно представляють центральную группу, служать объясненіемъ композиція и съ этой стороны. Представленіе церкви въ видѣ женской фигуры-оранты извѣстно намъ уже изъ катакомбной живописи;---въ ц. св. Сабины въ Римъ, въ мозаикахъ ея, находимъ изображение церквей въ видъ женскихъ фигуръ съ надписями: «ecclesia ex gentibus» и «ex circumcisione», изъ которыхъ первая была посвящена Павлу, вторая-Петру (Посл. Павла Галатамъ II, 3). Петръ и Павелъ изображены надъ этими фигурами. Въ ц. S. Maria Maggiore <sup>1</sup>) имѣемъ изображеніе женскихъ фигуръ также со значеніемъ церквей, сидящихъ на престолѣ по сторонамъ Христа въ сценѣ поклоненія волхвовъ. Кириллъ Александрійскій въ сочиненіи своемъ «О поклоненіи въ духѣ» сопоставляетъ церковь изъ язычниковъ съ дѣвой Сепфорой; а въ сочинени Тά Гλαφυρά Лію уподобляеть синагогь, а Рахиль церкви изъ язычниковъ<sup>2</sup>). Женская фигура оранты въ сценахъ Вознесснія впослёдствія есть Богоматерь<sup>3</sup>), конкретный образь церкви на земль: отсюда в ея значение покровительницы и заступницы церкви. Въ такомъ значени своемъ Богоматерь всегда сопровождается изображеніями апостоловъ Петра и Павла, представителей двухъ подраздѣленій церкви: изъ язычниковъ и Іудеевъ, которые вѣнчаютъ ее, какъ напримѣръ на упомянутомъ изображенін дверей ц. св. Сабины, или просто окружають. Этоть аллегорическій придатокъ въ историческую тему сцены Вознесенія и уясняеть намъ слова Христа, обращенныя къ ученикамъ: «и будете мнѣ свидѣтелями... даже до



<sup>1)</sup> Fleury. L'Evangile, t. f, tav. XXI.

<sup>2)</sup> Творевія св. Отцовъ. Изд. Кіев. Дух. Акад. за 1877 г., соч. Кирилла Алекс. VI кн. См. Мідпе, Patrol. Т. 68, стр. 259.

<sup>3)</sup> На это указывають надписи. См. далъе подробный разборъ образа Богородицы абсиды нашего собора. (VII).

края земли». — Петръ и Павелъ сливаются въ одномъ образѣ церкви земной — образѣ Маріи. Изображеніе сцены Вознесенія въ куполѣ, какъ мы уже разъ замѣтили, находится въ ц. св. Софіи въ Өессалоникахъ (VI, VII)<sup>1</sup>); въ ц. св. Венанція (VII) въ Римѣ, въ мозаикѣ абсиды представленъ Христосъ погрудь въ облакахъ; два ангела по сторонамъ подносятъ вѣнцы мученическаго подвига; внизу Богородица въ видѣ оранты съ Петромъ и Павломъ по сторонамъ, апостолами и святыми. Эта композиція несомнѣнно идетъ отъ исторической сцены Вознесенія, но отличается отъ послѣдней неподвижнымъ, торжественнымъ характеромъ въ силу того обстоятельства, что историческій характеръ сцены подчиненъ символическому, на что непосредственно указываютъ изображенія мѣстныхъ святыхъ: Венанція, Домнія, папъ: Іоанна IV и Өеодора, и др.<sup>2</sup>).

31

Фигуры композицій нашего купола представлены также безъ оживленія и движенія, которое замѣчаемъ въ сценахъ Вознесенія, трактованныхъ исторически. Идея Вседержителя, какъ Христа вознесшаюся, и вѣчно «пребывающаго на небесныхъ», очевидно не дозволяетъ трактованія сюжета какъ историческаго, но оставляя въ общемъ черты сцены Вознесенія, она какъ бы подчиняетъ ихъ себѣ и оставляетъ композицію лишь въ строгихъ и спокойныхъ положеніяхъ фигуръ, торжественно участвующихъ въ вѣчномъ единеніи съ Христомъ.

# V.

Идя непосредственно отъ сцены Вознесенія, композиція нашего купола представляетъ уклоненія, совершенно въ духѣ той мысли, которой проникнута; вопервыхъ въ изображеніи архангеловъ.

#### Архангелъ.

#### (См. рис. 2, стр. 32).

Въ композиціяхъ сцены Вознесенія число ангеловъ неопредѣленно и неточно. Въ ней мы всегда встрѣчаемъ двухъ ангеловъ, явившихся народу во время вознесенія, затѣмъ двухъ ангеловъ, поддерживающихъ медальонъ, которыхъ въ раннемъ прототипѣ знаемъ въ равеннскихъ и римскихъ мозаикахъ въ изображеніяхъ прославленія или вознесенія монаграммы Христа, и на саркофагахъ вознесенія самого Христа, возсѣдящаго на престолѣ съ книгой въ рукѣ и въ ореолѣ<sup>3</sup>), несомомъ двумя ангелами. Но въ Сирійскомъ Еван-

<sup>1)</sup> Didron. Manuel., p. 204, прим.

<sup>2)</sup> Les mosaïques chrétiennes. De Jouy, p. 38.

<sup>3)</sup> Garrucci. Storia dell' arte cristiana. T. V, 341. S.

геліи, кром'є этихъ четырехъ ангеловъ, въ сцен'є Вознесенія изображены два другихъ, подносящихъ мученическіе в'єнцы, а подъ Христомъ троны и апокалипсическіе тетраморфы. На барельеф'є эпохи Карловинговъ представленъ Христосъ въ ореол'є, поддерживаемомъ шестью ангелами; на многихъ памятникахъ Х — XII ст. знаемъ Христа, возносимаго двумя ангелами, которые вм'єст'є съ т'ємъ бес'єдуютъ и съ народомъ, обращая къ нему лицо<sup>1</sup>). Такимъ образомъ композиція сцены Вознесенія не даетъ объясненія числу ар-



Рис. 2.

хангеловъ въ куполѣ нашего собора. Объясненіе этого числа находимъ въ композиціяхъ потолковъ древнихъ базиликъ, гдѣ четыре ангела изображаются вокругъ медальона съ изображеніемъ агица. Такъ, въ церкви св.

<sup>1)</sup> Статья Кирпичникова въ Труд. VI Арх. съъзда — «Иконографія Вознесенія». Fleury, L'Evangile, t. II, pl. XCIX, C.

Виталія имбемъ въ центрѣ потолка агица въ медальонѣ, поддерживаемомъ четырьмя ангелами, изображенными по четыремъ странамъ свѣта; тотъ-же сюжетъ знаемъ въ капеллѣ Хризолога<sup>1</sup>), а въ церкви Космы и Даміана въ Римѣ Христосъ въ видѣ агица изображенъ надъ аркой, на тронѣ подъ крестомъ, съ четырьмя ангелами и седьмью свѣтильниками по Откровенію: «И послѣ сего видѣлъ я четырехъ ангеловъ, стоящихъ на четырехъ углахъ земли». (Гл. VII, 1). На тріумфальной аркѣ ц. св. Пракседы IX ст. въ Римѣ Христосъ въ видѣ агица изображенъ среди четырехъ апокалипсическихъ животныхъ<sup>3</sup>), а въ пристроенной къ ней капеллѣ Зенона, также IX ст., въ потолкѣ Христосъ изображенъ въ бюстъ въ медальонѣ, поддерживаемомъ четырьмя ангелами.

33

Христосъ - агнецъ, по Апокалипсису, изображается, следовательно, и среди апокалинсической обстановки. Въ 692 году на соборѣ въ Константинополь форма агнца найдена недостаточной для изображенія Христа и ей предпочтена человѣческая форма<sup>8</sup>), вотъ почему въ только что упомянутой капелль Зенона вибсто агица видимъ изображение Христа въ историческихъ чертахъ, но среди апокалипсической обстановки. Вседержитель, такимъ образомъ, въ которомъ идея агнца выражена историческими чертами Христа, окружень и четырьмя архангелами по четыремъ странамъ свѣта. На лабарумѣ нашего архангела начертаны слова AГIOS, AГIOS, AГIOS, т. е. начальныя слова гимна, который воспѣвается по Апокалипсису предъ престоломъ «сидящаго» четырьмя животными, равно какъ и передъ агнцемъ. Такое равенство поклоненія, воздаваемаго и «сидящему на престолѣ» и «агицу», когда послѣдній является (Гл. V. 13)<sup>4</sup>), устанавливается и древними мозанками: въ то время, какъ въ ц. св. Павла, внё стёнъ Рима, Христосъ, въ видѣ старца, окруженъ четырьмя животными и 24 старцами, кланяющимися при подразумѣваемомъ гимнѣ, начинающемся словами: «Святъ, Святъ,

4) «Сидящему на престолѣ и агнцу благословеніе и честь и слава и держава во вѣки вѣковъ».



<sup>1)</sup> См. фотографіи Ричи.

<sup>2)</sup> Откров. Іоанна, гл. IV, 6-11.

<sup>3)</sup> Соборъ, созванный Юстиніаномъ вторымъ, такъ называемый Quini-Sextum, иначе Трудьскій, постановнаъ: «In nonnullis venerabilium imaginum picturis, agnus qui digito Praecursoris monstratus, depingitur, qui ad gratiae figuram assumptus est, verum nobis agnum, per legem Christum Deum, praemonstrans. Antiquas ergo figuras et umbras, ut veritatis signa et characteres Ecclesiae traditas, amplexantes, gratiam et veritatem praeponimus, eam ut legis implementum suspicientes. Ut ergo quod profectum est, vel colorum expressionibus omnium oculis subjiciatur, ejus qui tollit peccata mundi, *Christi Dei nostri humana forma characterem etiam in imaginibus deinceps pro veteri agno erigi ac depingi jubemus*, ut pro ipsum Dei Verbi humiliationis celsitudinem mente comprehendentes, ad memoriam quoque ejus in carne conversationis, ejusque passionis et salutaris mortis deducamur». Conciliorum Collectio maxima VI, col. 1177. Concilium Quini-Sextum.

Святъ», въ Apollinare in Classe въ Равеннѣ это хваленіе воздается архангелами Гавріиломъ и Михаиломъ, изображенными по сторонамъ тріумфальной арки, агнцу, изображенному въ потолкѣ; то-же самое находимъ и на многихъ другихъ мозаикахъ. Такимъ образомъ, четыре архангела, окружавшіе образъ Вседержителя нашего купола, ведутъ свое начало отъ древнихъ мозаическихъ изображеній, слѣдующихъ Апокалипсису, такъ что въ общую композицію, идущую отъ сцены Вознесенія, привлечено четыре архангела по Апокалипсису, уже сообразно основной идеѣ Вседержителя, Бога, «сидящаго на небесныхъ».

Въ данномъ случаѣ интереснымъ является одѣяніе ангеловъ, потому что, византійское искусство подобнаго рода внѣшними признаками отмѣчаетъ оттѣнки иконографическихъ представленій. Ангелы на древнихъ мозапкахъ всегда изображаются въ бѣлыхъ классическихъ одѣяніяхъ, съ ногами босыми или въ сандаліяхъ. Однако бѣлый хитонъ и гиматіонъ ангеловъ впослѣдствін, со времени все болѣе усиливавшагося проникновенія въ религіозную обрядность обрядовъ и церемоній византійскаго двора, мѣняютъ свой цвѣть на яркіе, разнообразные цвѣта. Уже въ V, VI ст. въ миніатюрахъ книги Бытія Британскаго музея находимъ ангеловъ, одътыхъ въ хитоны, низъ которыхъ убранъ золотой бахромой, съ пурпурными сапожками на ногахъ<sup>1</sup>). Къ XI ст. этотъ обычай уже совершенно установился въ иконографіи, причемъ совершенно явственнымъ становится, что ангеламъ усвоивается пышная царская одежда въ тѣхъ случаяхъ, когда они должны быть изображены, какъ силы небесныя. Такъ въ ц. S. Maria La Libera, Марія, сидящая на тронѣ какъ царица небесная съ младенцемъ на рукахъ, окружена по обѣимъ сторонамъ двумя ангелами въ пышныхъ царскихъ одѣяніяхъ; то-же самое можно видѣть въ ц. S. Angelo in Formis, въ Монреале и многихъ другихъ. Наоборотъ, въ тѣхъ случаяхъ, когда ангелы изображаются какъ епстники, во всѣхъ сценахъ они удерживаютъ бълыя классическія одежды. Не входя въ перечисленіе подобнаго рода примѣровъ, укажемъ на различіе въ одеждахъ архангела въ куполѣ нашего собора отъ одежды архангела Гавріила на тріумфальной аркѣ въ сценѣ Благовѣщенія, въ двухъ сценахъ Благовѣщенія (фресковыхъ) въ придъла Іоакима и Анны, въ сценъ явленія арх. Михаила Валааму, Захарін, Аврааму, и въ др., изъ которыхъ ни одинъ не имбеть этихъ царскихъ одѣяній: вся одежда состоить изъ бѣлаго хитона, гиматія и сандалій на ногахъ. То-же интересное различіе проведено и въ мозаикахъ Палатинской капеллы, гдѣ вокругъ Христа Вседержителя изображены начальники силъ

1) Исторія виз. иск., Кондаковъ, 52 стр.

небесныхъ: Михаилъ, Гавріилъ, Рафаилъ и Уріилъ, изъ которыхъ Миханлъ и Уріилъ отмѣчены царскими столами, а Рафанлъ и Гавріилъ имѣютъ пурпурный гиматій поверхъ воинской одежды<sup>1</sup>); рядомъ съ ними представлены четыре «Ангела Господнихъ» ("Аүүєλо: Коріоо), т. е. вѣстниковъ Господнихъ, какъ понимаетъ ихъ Ветхій Завѣтъ, въ цвѣтныхъ, правда, хитонахъ и палліумахъ, съ жезлами (мѣрилами) по Апокалипсису (Гл. 21. 15), но безъ царскихъ лороновъ<sup>2</sup>). Какъ силы небесныя, Ангелы Господни отмѣчены богатымъ костюмомъ, который, очевидно, разнообразится для различенія степеней или чиновъ ангельскихъ. Въ ц. Монреале Ангелы, размѣщенные въ верхнемъ поясѣ главнаго нефа, имѣютъ эти разнообразные костюмы, представляя собою чины силъ небесныхъ. Являсь на землѣ въ сценахъ вѣстничества, они одѣты обыкновенно въ бѣлую одежду.

35 .

Торжественный характеръ Архангеловъ нашего купола, воспѣвающихъ пѣснь предъ трічпостаснымъ Богомъ, былъ также отмѣченъ императорскими пышными одеждами, судя по одному изъ уцѣлѣвшихъ. На этомъ основаніи и на томъ различіи, которое проводится въ одеждахъ Архангеловъ и Ангеловъ Палатинской капеллы, есть полная возможность заключить, что наши архангелы представляли: Михаила, Гавріила, Рафаила и Урівла.

Архангель нашего Собора одёть вь голубой хитонь, расшитый по низу золотой каймой, украшенной зелеными, красными и др. драгоцёнными камнями и жемчугомь; на груди лоронь, также украшенный жемчугомь и драгоцёнными камнями; посреди его ромбоидальный четыреугольникь, украшенный драгоцёнными камнями, въ отдёльномъ видё представляющій «палицу» священническаго облаченія<sup>8</sup>). Это одёяніе представляеть церемоніальный, выходной императорскій костюмь: въ такомъ точно костюмё король Вильгельмъ подносить благоговёйно Богородицё церковь въ мозаикахъ церкви

3\*

<sup>1)</sup> Врачевство Божіе—Рафандъ; Огнь Божій—Уріндъ; Побѣдитель—Михандъ; крѣпость Божія — Гавріндъ; даръ Божій — Егудіндъ; кротость Божія — Селафіндъ. Статья Филимонова «О св. Софін» въ Вѣстн. Др. Рус. Иск. I—III. 1874. Діонисіенъ Ареопагитомъ (I ст.) іерархія ангеловъ устанавливается слёдующимъ образомъ: первый разрядъ троны, херувимы, серафимы; второй: господства, добродётели, власти; третій: начальства, архангелы, ангелы.

<sup>2)</sup> См. рис. въ изд. Andrea Terzi, tav. 20, 22 и разръзы. Во оресковой росписи купола въ придълв мон. Хора вокругъ Богородицы съ младенцемъ изображены Ангелы Господни въ свътлыхъ одеждахъ различнаго цвъта. Кондаковъ. Визант. церкви и памятн. Конст., стр. 191.

<sup>3)</sup> Реставрація купольной композиція шла именно этимъ путемъ: всё архангелы сдёланы по образцу оставшагося въ сохранности; въ противномъ случаё Михаилъ и Гавріилъ имѣли бы воинскія одежды. Реставрація взяла образцомъ, очевидно, Архангеловъ ц. Монреале, близь Палермо.

Монреале<sup>1</sup>). По плечамъ архангела золотыя нашивки---«оплечья» (клавы). Въ рукахъ архангела labarum и сфера. Извѣстно, что Константинъ Великій сділаль «labarum» войсковыма знаменема и государственнымь гербомь. По описанію Евсевія, этоть лабарунь состоить изъ длиннаго древка съ вѣнкомъ на верху, въ которомъ изображена была монограмма Христа; подъ вѣнкомъ — перекрестье, съ котораго свисалъ платъ — «пурпурная ткань, богато изукрашенная драгоценными камнями, художественно подобранными, такъ что блескъ ихъ слёпилъ глаза, и золотымъ шитьемъ неописанной красоты»<sup>2</sup>). Лабарумъ, впрочемъ, не имѣлъ опредѣленной формы: въ мозанкахъ Apollinare in Classe въ Равеннѣ (VI ст.) въ рукахъ архангеловъ Миханла и Гаврінла, лабарумъ со словами: AFIOS, AFIOS, AFIOS, также представляеть плать на древкѣ безъ украшеній. Лабарумъ нашего архангела имъетъ платъ голубаго цвъта, обрамленный золотымъ шитьемъ съ наборомъ жемчуга и жемчужными подвёсками. Такіе же лабарумы держать архангелы Палатинской капеллы въ отличіе отъ ангеловъ Господнихъ, держащихъ мёрила; лабарумы усвоены первымъ, очевидно, какъ «силамъ небеснымъ», или скорѣе, какъ вождямъ небесныхъ силъ.

Сферу, которую держить архангель въ правой рукѣ, изрѣдка знаемъ и въ древнѣйшихъ памятникахъ искусства. Такъ, на покрышкѣ изъ слоновой кости одного Евангелія, изданной у Gori<sup>8</sup>), на крышкѣ диптиха Арундельскаго собранія<sup>4</sup>), въ мозаикахъ св. Софін Константинопольской<sup>5</sup>), затѣмъ позднѣе во фрескахъ S. Angelo in Formis въ Римѣ XI ст., въ мозаикахъ собора Монреале, Палатинской капеллы и многихъ др. имѣемъ архангеловъ со сферами въ рукахъ, на которыхъ позднѣе появляется знакъ креста (печать Господня). Въ церкви св. Виталія въ Равеннѣ<sup>6</sup>) въ потолкѣ изображены четыре ангела по сторонамъ свѣта на сферахъ; отсюда получается уже христіанское значеніе сферы, какъ міра. Знакъ креста на ней означаетъ мученическую и искупительную за грѣхи міра смерть Христа. Такое именно значеніе имѣетъ сфера въ 'рукѣ Архангела нашего купола. Интересно, между прочимъ, изображеніе креста на этой сферѣ: — крестъ

-...



<sup>1)</sup> Duomo di Monreale. Gravina. 24 — E. Cu. также Martigny, Dict. des ant. chrét., art. Vêtem. ecclésiastiques.

<sup>2)</sup> Vita Constantini. Eusebius. I, 1. c. 31.

<sup>3)</sup> Gori. Thesaurus veter. dypt. T. III, tav. VIII; не ранѣе V, VI ст.

<sup>4)</sup> См. рисунокъ у Bayet, L'art byzantin, p. 91.

<sup>5)</sup> Salzenberg. Bl. XXI. Ангелъ въ бѣлой одеждѣ. Въ правой рукѣ мѣрило, въ лѣвой голубая сфера. Низъ одежды украшенъ широкой каймой; пурпурные сапожки; простой нимбъ, бѣлыя крылья.

<sup>6)</sup> Фотографія Ричи. Церковь св. Виталія 547 года.



•

٠

Digitized by Google

утвержденъ на подножів, т. е. на Голгоф<sup>5</sup><sup>1</sup>). Нимбъ, окружающій голову Архангела, простой, какъ у святыхъ<sup>3</sup>). На головѣ Архангела волосы перевиты повязкой, составляющей необходимый аттрибутъ изображенія Ангеловъ. Повязка эта или отщиа украшалась драгоцѣнными камнями, жемчугомъ; ее носили императоры. Спеціальное названіе ся въ иконографіи русской — слухи и тороки<sup>8</sup>). Крылья нашего Архангела радужнаго цвѣта, замѣнившаго древній бѣлый цвѣтъ крыльевъ равеннскихъ и римскихъ мозаикъ не ранѣе IX ст., хотя о радужномъ цвѣтѣ крыльевъ — голубомъ и красномъ говоритъ еще Діонисій Ареопагитъ.

Что касается самаго типа архангела, то онъ представляеть еще прекрасный, близкій къ античному оваль лица. Византійская строгость еще не состарила открытаго и яснаго лица, съ легкой экспрессіей улыбки, какъ это можно видѣть у Ангеловъ Палатинской капеллы, длинныхъ и сухихъ фигурахъ съ удлиненными овалами лицъ, съ полузакрытыми глазами и зелеными тѣнями подъ глазами. Фигура Архангела отличается широкими, мощными формами, глаза большіе, ротъ красивый и полныя губы. Какъ и въ образѣ' Христа, однако, пріемы падающей техники искусства дѣлаютъ образъ Архангела слабымъ и безцвѣтнымъ, вслѣдствіе отсутствія моделлировки: преобладаютъ взамѣнъ ея контуры.

# VI.

# Апостолъ Павелъ.

Такимъ образомъ въ изображеніи четырехъ Архангеловъ по Апокалипсису въ торжественной позѣ, въ связи съ которой стоитъ и вся царственная роскошь одѣяній, находится одно изъ различій купольной композиціи отъ исторической сцены Вознесенія. Апостолы были изображены, сколько можно судить по оставшейся фигурѣ Ап. Павла, въ томъ же торжественномъ спокойствіи, какъ и Архангелы. Ап. Павелъ стоитъ съ Евангеліемъ въ лѣвой рукѣ, указывая на него правой, какъ бы въ знакъ того, что вся дѣятельность его



<sup>1)</sup> Печатью Господней въ течении среднихъ въковъ считался кругъ съ изображеніемъ на немъ креста; очевидно происхождение ся изъ сферы съ крестомъ. Цечать Господня упоминается въ Апокалипсисъ, Гл. 7. 2.

<sup>2)</sup> По объясненію Григорія Оттона означаеть славу небесную; по объясненію отцевъ церкви — свять, который Богъ изливаеть на ангеловь и святыхъ. Martigny. Diction. des art. chrét., p. 500, V.

<sup>3)</sup> Надъ челомъ бѣлость, то есть слухи; концы повязки — тороки: «покоище св. Духа». Буслаевъ. О русской живописи XVI ст. Историческіе очерки, т. II, стр. 297.

сосредоточилась на проповѣди. Ап. Павелъ отмѣченъ въ нашей мозаикѣ чертами, какими рисуетъ его художественное и литературное предание вообще, но далекъ отъ типичности лучшихъ изображеній. Правда, типъ идетъ, даже въ подробностяхъ (напр. въ исполнения волосъ на вискахъ), отъ раннихъ образцовъ и чрезвычайно напоминаетъ типъ Ап. Павла въ мозаикахъ капеллы Хризолога, но въ то-же время совершенно лишенъ высокой индивидуальности и духовности выраженія типа капедды Хризолога. У Ап. Павла удлиненное, широкое лицо, съ большимъ взлызлымъ лбомъ, широко открытыми большими карими глазами, большой бородой (темно-каштановаго цвѣта съ просёдью), длиннымъ на концѣ загнутымъ носомъ. Формы тѣла широки, одежда драпируется со смысломъ, но ни еврейскаго типа Апостола, какъ въ рукописи Космы Индикоилова<sup>1</sup>), ни сгорбленности (сутуловатости), о чемъ говорить Никифоръ Каллисть, и что выражено, напримъръ, въ мозаикахъ Монреале<sup>2</sup>), нѣтъ и слѣда. Фигура, какъ и всѣ куполные образы, моделлирована слабо, преобладають контуры. Апостоль од'ять въ былый съ голубымъ отливомъ въ тѣняхъ хитонъ, украшенный пурпурными клавами, и въ бѣлый-же, но съ коричневымъ отливомъ, гиматій. Низа фигуры не сохранилось<sup>8</sup>).

Верхняя часть композиціи — Христосъ и архангелы — отдѣлена отъ нижней — Апостоловъ — гофрированнымъ трехцвѣтнымъ орнаментомъ, какъ и въ равеннскихъ мозаикахъ, гдѣ въ потолкахъ имитируется ковровая роспись; однако у насъ орнаментъ играетъ другую роль: онъ отдѣляетъ небесную церковь отъ земной.

#### VII.

## Пречистая Дѣва.

(Атласъ. Листъ 3, рис. 15 и листъ 4-й (прорись).

Въ обычныхъ представленіяхъ сцены Вознесенія мы всегда видимъ Богородицу, стоящую съ воздѣтыми руками посреди 12 Апостоловъ. Композиція нашего купола въ этомъ случаѣ представляетъ второе отступленіе отъ исторической сцены Вознесенія: Богородицы между Апостолами нѣтъ, но за то она въ видѣ оранты, какъ бы перенесенная сверху представлена въ конхѣ алтарной абсиды. Подобное выдѣленіе стоитъ въ прямой зависимости отъ того, во первыхъ, что композиція купола пользуется сценой

<sup>1)</sup> Атласъ къ Ист. виз. иск. Кондакова, таб. VI.

<sup>2)</sup> Duomo di Monreale. Gravina, tav. 22 - A.

<sup>3)</sup> Мы склонны думать, что купольная композиція, какъ содержащая значеніе «установленія церкви» вызвана также назначеніемъ собора быть митрополіей.

Вознесенія лишь по стольку, сколько этого требуетъ идея Христа Вседержителя, и во вторыхъ отъ того, что самый образъ Богоматери въ типѣ оранты въ эпоху послѣ иконоборства пріобрѣтаетъ особый смыслъ и существуетъ какъ отдѣльный монументальный образъ.

39

Фигура Богоматери, изображенная въ колоссальныхъ размѣрахъ въ конхѣ нашей абсиды, стоитъ на подножіи съ воздѣтыми вверхъ руками, въ томъ типѣ, который извѣстенъ въ христіанской иконографіи подъ именемъ оранты, а въ сценахъ Вознесенія, какъ образъ церкви на земль. Эта двойная характеристика женской фигуры въ сценахъ Вознесенія констатируется и памятниками. Начиная со сцены на дверяхъ церкви св. Сабины, гдѣ женскую ФИГУРУ ВЪ ВИДЕ ОРАНТЫ ВЕНЧАЮТЬ ДІАДЕМОЙ АПОСТОЛЫ ПЕТРЪ И ПАВЕЛЬ. ВЪ памятникахъ послѣдующаго времени, напр. въ Сирійскомъ Евангеліи, видимъ ту же фигуру оранты. На сосудѣ города Монца 1) (VI в.) надъ головой оранты изображенъ голубь, символически сливающій сцену Вознесенія съ Сошествіемъ св. Духа, для болье полнаго выраженія торжества оставленной на землѣ церкви, по словамъ Христа: «Вы примете силу, когда сойдетъ на васъ св. Духъ». Въ памятникахъ отъ IX по XI ст. по сторонамъ оранты встречаемъ иногда только двухъ Апостоловъ Петра и Павла, какъ представителей церкви ex genibus и ex circumcisione, предстоящихъ по сторонамъ ея, какъ символа церкви вообще (напр. на каменномъ крестѣ Новгородскаго Софійскаго собора). Какъ символъ церкви, оранта отмѣчается и другими чертами: въ миніатюрахъ Армянскаго Евангелія X ст. монастыря св. Лазаря, къ оранть Петръ и Павелъ благоговъйно протягивають руки, покрытыя плащами, какъ бы для принятія освященія. Часто также она стоитъ на возвышеніи, какъ у насъ и какъ находимъ въ греческой рукописи Импер. Публ. Библ. № 105, во фресковой сценѣ Вознесенія Старо-Ладожской церкви, нашего Собора и въ др.<sup>2</sup>) Наряду со сценами, гдѣ эта фигура характеризована какъ церковь на земль, мы имъемъ примъры, гдъ она характеризована какъ Марія. Такъ, въ Англо-Саксонской миніатюрѣ VIII ст.<sup>8</sup>) въ сценѣ Вознесенія, оранта имбеть надпись — Марія; въ латинскомъ манускриптв Библ. Арсенала въ

3) Rohault de Fleury: La S. Vierge. I, 2. 28.

Digitized by Google -

<sup>1)</sup> Floury. La S. Vierge t. I, pl. LXII.

<sup>2)</sup> Образъ Маріи знаемъ также и въ мозанкахъ, представляющихъ сцену Вознесенія. Такъ, въ ц. св. Софіи Фессалоникійской, въ купольной сценѣ Вознесенія, Марія съ воздѣтыми, какъ оранта, руками, стоитъ на полянѣ среди двухъ Ангеловъ и Апостоловъ (Didron. Manuel d'iconogr, p. 204). Также въ ц. св. Венанція въ Римѣ (VII ст.), въ абсидѣ, въ ц. Пицунды на Кавказѣ, въ абсидѣ, Х ст. (Кондаковъ. Древняя архитектура Грузіи, 10 стр.), въ ц. св. Марка въ Венеціи, въ куполѣ, въ ц. Спаса въ Нередицахъ, также въ куполѣ, въ Чсфалу, гдѣ подъ Христомъ Вседерж. въ конхѣ абсиды изображена Марія среди Архангеловъ, а Апостолы размѣщены по двумъ остальнымъ поясамъ.

Парижѣ IX ст. она изображена въ полуоборотъ съ обращенной вверхъ головой и съ сближенными у груди руками<sup>1</sup>); въ той же библіотекѣ, въ манускриптѣ № 33, X ст. женская фигура въ полуоборотъ изображена налѣво съ руками лишь слегка воздѣтыми и глядящей вверхъ<sup>3</sup>); въ манускриптѣ Вердюна XI ст. она изображена направо, съ лѣвой рукой у лица, нѣсколько поднятаго вверхъ<sup>8</sup>). Такимъ образомъ, надписи и художественная характеристика, видоизмѣняющая позу оранты для живости композиціи, не оставляютъ сомнѣнія, что во всѣхъ этихъ случаяхъ мы видимъ Матерь Божію, глядящую во слѣдъ своему возносящемуся Сыну. Отсюда, слѣдовательно, вообще въ сценахъ Вознесенія центральная фигура, такъ или иначе данная, содержитъ значеніе и церкви на землѣ, и Матери Божіей, или лучше: образъ церкви, конкретно данный въ образѣ Маріи.

На Эфесскомъ соборѣ 431 года было установлено ученіе о Богоматери въ обличение Несторія, учившаго, что Марія не есть Богородица. Многочисленные памятники отъ этого времени съ изображеніемъ Маріи съ младенцемъ заставляють думать, что эти изображения были следствиемъ установленія собора, вызвавшаго въ искусствѣ изображеніе Маріи, какъ матери съ младенцемъ на рукахъ. Этотъ образъ, какъ следовавший учению, былъ предпочтительнѣе предъ образомъ оранты, и лишь въ эпоху послѣ иконоборства, въ силу роста почитанія Богородицы, появляется вновь во множествѣ памятниковъ типъ Маріи оранты въ отличіе отъ Одигитріи. Смыслъ этого образа раскрывается словами патріарха Фотія въ его речи на открыу тіе Новой Базилики, въ которой онъ говорить, что въ абсидѣ была изображена «Дюза, поднявшая за насъ чистыя руки и посылающая царю спасеніе и на враговъ одолѣніе» 4). Такимъ образомъ, Богородица молящаяся есть собственно Марія Длеа, въ то время какъ Марія съ младенцемъ есть образъ Боюматери. Пречистая Дёва почиталась какъ заступница царей, что видно по надписямъ на монетахъ Константина Мономаха, заключающимъ молитву: «Богородице, помози владыкѣ Константину Мономаху»; и она почиталасъ вообще какъ заступница «Дѣва, поднявшая за насъ чистыя руки». Такимъ образомъ, типъ Маріи оранты, усвоенный въ иконографіи сцены Вознесенія, какъ образъ церкви земной, въ IX, X ст., появившись какъ отдѣльный образъ, усвоиваеть значение покровительницы и заступницы, и въ такомъ значения этоть образь представленъ у насъ, затъмъ въ ц. города Никен XI ст., въ

\*\*\*\*\*

<sup>1)</sup> Fleury: L'Evangile. t. II, pl. XCIX, 2.

<sup>2)</sup> Ibid. t. II, pl. C., 2.

<sup>3)</sup> Ibid. t. II, pl. C., 1.

<sup>4)</sup> Ръчь издана у Бандури и въ Боннскомъ собрани, Georgius Codinus, стр. 194—202. См. Кондаковъ: Памятники Константинополя, стр. 61 — 63.

Чефалу, въ Гелатскомъ монастырѣ, въ ц. св. Аванасія на Авонской горѣ, . въ Полоцкомъ храмѣ Всемилостиваго Спаса<sup>1</sup>), въ ц. Спаса въ Нередицахъ (съ образомъ Христа-Емманунла на груди) и др. Этотъ же образъ находимъ въ огромную величину и на барельефахъ, служившихъ украшеніемъ иконостаса и стінъ внутреннихъ и наружныхъ. Такъ, въ барельефномъ изображении Влахернскаго храма, лившемъ изъ рукъ воду, мы, очевидно, имѣемъ изображеніе оранты, но скорѣе съ декоративнымъ характеромъ; затёмъ въ Равенне въ архіепископской капелле Петра Хризолога, подобный ему въ ц. S. Maria in Porto X в., въ церкви св. Марка въ Венеціи, на стѣнѣ одной изъ наружныхъ аркадъ собора и т. д. видимъ ту-же оранту. Но болѣе всего этоть типъ Дѣвы Заступницы извѣстенъ на монетахъ, по которымъ яснѣе всего можно видѣть, насколько обыченъ былъ этотъ типъ. Первое изображение Богородицы находимъ на монетахъ Льва Мудраго (886-912), затёмъ Өеофана (963), Никифора Фоки (963 - 969), Іоанна Цимисхія (1042 — 1055), Өеодоры (1055 — 56), Михаила VI (56 — 57), Константина Дуки (1059 — 1067), Романа IV (1068 — 70), Михаила VII Дуки (1071-78), Никифора Вотоніата (1078-81), Алексія Комнена (1081-1118) и т. д. вплоть до конца имперіи. Типъ оранты, воспроизводимый всёми этими монетами, представляетъ условный монетный типъ Богородицы, такъ называемый «Влахернскій», по имени «Влахернитисса», начертанному на монетахъ Константина Мономаха. Богородица во весь ростъ и по грудь есть повтореніе по существу одного и того же типа оранты, къ которому прибавлялось, то изображение медальона Христа, то скипетръ, который Марія держить вмѣстѣ съ императоромъ и т. п.<sup>2</sup>).

Такимъ образомъ, изъ всего сказаннаго можно сдёлать слёдующій выводъ: Изображеніе Маріи въ сценѣ Вознесенія посреди 12 апостоловъ указываетъ на историческій фактъ основанія церкви, и Марія, слёдовательно, является здѣсь со скрытымъ символическимъ значеніемъ образа церкви земной. Выдѣленная же, какъ отдѣльный и самостоятельный образъ изъ сцены Вознесенія, она пріобрѣтаетъ болѣе спеціальный характеръ, какъ Заступница, сохраняя однако и первоначальный свой смыслъ. Въ такомъ отношеніи къ купольной композиціи, какъ Заступница предъ лицомъ Христа Вседержителя, она и изображена въ конхѣ алтарной абсиды; въ такомъ отношеніи она была изображена и въ алтарной абсидѣ Новой Базилики. Общаго характера надпись, взятая изъ 45 псалма Давида (ст. 6), и выполненная мозаи-





<sup>1)</sup> Крыжановскій: Записки Имп. Археол. Общ., т. VIII, стр. 248.

<sup>2)</sup> О монетѣ Константина Мономаха съ изображеніемъ Влахернской Божіей Матери, Гр. И. И. Толстаго. Зап. Имп. Русск. Арх. Общ. Т. III.

кой надъ образомъ Пречистой Дѣвы нашего собора, по буквальному пониманію греческаго текста, отнесена къ Маріи. Надпись уподобляетъ ее небесному граду, изъ котораго исшелъ Христосъ на спасение міру, и читается такъ: O θεός έν μέσω αυτής χαι ου σ'άλευθήσεται; βοηθήσει αυτή θεός ήμέρα χαι ήμέρα, τ. ε.: Богъ посредѣ Ея (его) и не подвижется; поможетъ Ей (ему) Богъ день и день. Въ этой надписи устанавливается постоянное пребывание Бога посреди Ея, какъ земной церкви, и выражается непрестанная помощь членамъ церкви, заступницей которыхъ она является. Богородица изображена на золотомъ фонѣ. Лиловаго пурпура мафорій пышно спадаетъ съ плечъ; изсиня лиловая стола подпоясана и дробится на множество складокъ. Одежды эти мы видимъ на Богородицѣ очень рано: такъ одѣта она уже на дверяхъ ц. св. Сабины. Мафорій отцвѣченъ золотомъ, отороченъ золотой тесьмой и бахромой; на челѣ и на плечахъ три бѣлыхъ креста, на поручахъ по золотому кресту. Украшенныя крестами одежды Богородицы находимъ довольно поздно: Богородица въ ц. св. Венанція въ Римѣ имѣетъ мафорій, украшенный однимъ крестомъ; мозаическій образъ въ капеллѣ Хризолога Х ст., однако, не имѣетъ вовсе крестовъ; на барельефѣ ц. Santa Maria in Porto мафорій Богородицы украшенъ крестами на челѣ, на персяхъ и по бордюру его. Такое размѣщеніе крестовъ находимъ и на одеждѣ барельефа ц. св. Марка въ Венеція<sup>1</sup>) и на всѣхъ монетахъ съ изображеніемъ Богородицы-Оранты. Изъ за краснаго пояса хитона свѣшивается бѣлый платъ съ крестомъ, расшитый и украшенный красной бахромой. Плать этотъ (sudariola, Λέντιον), употреблявшійся у древнихъ для стиранія пота, всегда имѣли при себѣ знатныя дамы, и Божья Матерь въ абсидѣ собора Монреале, представленная какъ царица небесная съ младенцемъ на рукахъ, посреди Архангеловъ, держитъ такой же платокъ, представляющій, слѣдовательно, просто черту быта<sup>2</sup>). На ногахъ Богородицы красные сапожки, усвоенные ей, какъ царицѣ, по принятому въ Византіи обычаю, дозволявшему ношеніе богатой красной обуви лицамъ царскаго происхожденія. Подножіе, на которомъ стоить Богородица (оха́имом), есть черта религісзнаго благоговѣнія: посредствомъ его образъ уединяется и возвышается надъ остальными образами.

Какъ о ликѣ Христа, такъ и о ликѣ Богородицы мы не имѣемъ древнихъ извѣстій. Блаженный Августинъ (353—430) говоритъ, что ему неизвѣстно, каково было лицо Пресвятой Дѣвы <sup>3</sup>). Изъ словъ блаженнаго



<sup>1)</sup> См. рис. въ изд. Ferd. Ongania, табя. 16.

<sup>2)</sup> Duomo di Monreale, tav. 14 - D.

<sup>3)</sup> De Trinitate. VIII, c. V, 420.

Іеронима видно, что изображенія, существовавшія въ его время, онъ принималь за идеальные образы Богородицы<sup>1</sup>). Благочестивыя апокрифическия преданія, рисующія нравственныя черты Пречистой Дівы и дошедшія до насъ въ болѣе полномъ видѣ въ Евангеліи Псевдо-Матеея <sup>9</sup>), занесенныя и въ сочиненія Августина, ничего, однако, не дають для характеристики черть лица Богоматери. Между тёмъ образъ, который принимался за портретное изображение Марии, такъ какъ по преданию былъ писанъ Евангелистомъ Лукой, известенъ въ V ст.: Өеодоръ Чтецъ говоритъ, что Евдокія, жена Өеодосія (408—450), послала изъ Іерусалима Пульхеріи, сестрѣ императора, вмёстё съ другими святынями и образъ Богоматери, писанный будто-бы Евангелистомъ Лукой. Постановленіе Эфесскаго собора, вызвавшее художественную разработку типа Маріи, указываеть на время, въ которое сталь окончательно складываться ея типь. Въ VIII и послъдующихъ столетіяхъ известія объ образахъ, писанныхъ Евангелистомъ Лукой, не прекращаются, и намъ извѣстны такіе образа строгаго византійскаго стиля, напримѣръ въ Либеріевой базиликѣ, въ церкви Сикста и Доминика<sup>8</sup>) и др. до самаго поздняго времени. Такимъ образомъ и описаніе черть лица Богороанцы у Епифанія и Никифора Каллиста, быть можеть, стоить въ связи съ существовавшими уже образами, по крайней мъръ текстъ ихъ сохраняетъ слёды апокрифическихъ сказаній о нравственныхъ качествахъ, осложненныхъ чертами внёшности, стоящими въ связи съ художественной разработкой тппа. Текстъ Никифора Каллиста, заимствовавшаго свое описаніе у Епифанія 4), слѣдующій: «Нравъ и обликъ ея (Дѣвы) фигуры былъ таковъ, какъ говоритъ Епифаній: Во всѣхъ дѣлахъ честна и строга, говорила немного и только самое необходимое; внимательна по отношению къ другимъ, весьма ласкова, отдавая всѣмъ почтеніе свое и уваженіе. Она была средняю роста, хотя и нашлись бы нѣкоторые, которые утверждали, что она превосходила нъсколько средній рость. Она пользовалась по отношенію ко встать приличной свободой въ разговорт, безъ смъха, безъ смущенія, и безъ всякаго гнѣва. Цвътомз (лица) напоминала пшеницу, съ бълокурыми волосами, съ выразительными карими глазами. Брови у нея были дугообразныя и довольно черныя; носъ длинный, цвѣтущія уста, исполненныя пріятности въ рѣчи. Лицо не круглое и острое, но нисколько удлиненное. Кисти рукъ и пальцы длинные. Въ ней не было никакой слабости, но была

<sup>1)</sup> Epistola ad Theoph.: De imaginibus.

<sup>2)</sup> F.J. VI. Tylo. Codex apocryphus Novi Testamenti. Lipsiae. 1832.

<sup>3)</sup> Martigny. Dict. des ant. chrét., crp. 792.

<sup>4)</sup> Текстъ Епифанія въ переводъ на русскій языкъ помѣщенъ въ Великихъ Минеяхъ-Четіяхъ Макарія за сент. мѣсяцъ, изд. 1869 г., стр. 363 и далѣе.

въ высшей степени смиренна. Она довольствовалась ношениемъ одежды простаю цвъта, что и видно по покрывалу на ея юловъ» 1). Изъ этого текста, такимъ образомъ, явствуетъ зависимость литературныхъ извѣстій отъ художественной обработки типа; следуеть, однако, заметить, что на описания чертъ лица Маріи могло имъть вліяніе и описаніе облика Христа, такъ какъ во многихъ источникахъ говорится, что Іисусъ Христосъ былъ похожъ на свою мать; къ такого рода чертамъ можно отнести: продолговатое лицо, бълокурые волосы, длинный носъ. Передавая черты преданія, нашъ образъ витесть съ темъ совершенно проникнуть уже строгимъ византизмомъ, отмѣченнымъ, однако, изяществомъ техники. Строгое лицо, съ ушедшимъ внутрь себя взглядомъ, съ ръзко выраженнымъ удлиненіемъ овала, съ длиннымъ прямымъ носомъ и правильно поставленнымъ ртомъ, показываетъ 30-5-лЕтній возрасть. Весь образь, хотя и выполнень въ широкой манерѣ, однако даетъ уже преувеличеніе пропорцій тѣла. По чертамъ стиля, нашъ образъ стоитъ далеко отъ образа въ церкви св. Софіи въ Константинополь<sup>2</sup>) (внутри алгарной арки), вмѣющаго болѣе мягкое выраженіе въ округломъ лицѣ, и нанболѣе близокъ къ запрестольному мозанческому образу въ капеллѣ Хризолога<sup>8</sup>), какъ по общему выраженію, такъ и чертамъ византизма, которыя въ немъ, однако, нѣсколько мягче, чѣмъ у насъ. Сдѣлавъ описание находящагося въ конхѣ абсиды изображения Пречистой Дѣвы, въ силу связи этого образа съ купольной композиціей, возвращаемся къ опи-

## VIII.

# Еммануилъ и Богородица.

Въ верху арокъ, поддерживающихъ куполъ, на востокъ и западъ находятся фрагменты мозаическихъ изображеній, сколько можно судить, Еммануила (Христа въ юномъ типѣ со свиткомъ) и Богородицы, отъ образа которой осталась только верхняя часть. Объ этой части росписи храна сохранилось у Діонисія Фурноаграфіота, между прочимъ, слѣдующее указаніе: «Между Евангелистами, въ верхней части арокъ, напиши: на востокъ нерукотворенный образъ, противъ него святую чашу; направо Іисуса Христа, держащаго Евангеліе и говорящаго: «Азъ есмь лоза виноградная, вы же вѣтви»; налѣво Еммануила, держащаго свитокъ со слѣдующими словами: «Духъ Гос-

.

санію мозаикъ, находящихся внѣ алтаря.

<sup>1)</sup> Nicephori Callisti Ecclesiastica historia. T. I, lib. II, cap. XXIII; Paris. 1630.

<sup>2)</sup> Salzenberg l. c., pl. XXII.

<sup>3)</sup> Равеннския фотографіи Ричи.

подень на Мнѣ, Его-же ради помаза Мя»<sup>1</sup>). Хотя расположеніе изображеній у́ насъ иное, чѣмъ совѣтуетъ Діонисій, и хотя мы не знаемъ были-ли какія либо изображенія на сѣверной и южной сторонахъ, гдѣ теперь заново написаны Іоакимъ и Анна, однако, вопреки мнѣнію Дидрона, который считаетъ эту часть росписи появившейся гораздо позднѣе XII ст.<sup>2</sup>), мы думаемъ, что у насъ находится рѣдкій прототипъ этой части росписи, впослѣдствіи усложнившейся и размѣстившейся по четыремъ противуположнымъ сторонамъ. О самыхъ мозавкахъ, сильно разрушенныхъ и видоизмѣненныхъ реставраціей, мы говорить не осмѣливаемся.

# IX.

#### Евангелисты.

#### (Атласъ. Листъ 10, рис. 17).

Въ парусахъ купола были изображены четыре Евангелиста, пишупдіе Евангелія, въ томъ типѣ, какой выработанъ въ эпоху отъ VI—XI ст., какъ свидѣтельствуетъ объ этомъ фигура Евангелиста Марка, сохранившаяся вполнѣ<sup>8</sup>). Въ базиликахъ Равенны и Рима съ раннихъ поръ наблюдается тотъ фактъ, что сцены, въ которыхъ изображается Христосъ въ апокалипсической обстановкѣ, всегда сопровождаются четырьмя животными — эмблемами Евангелистовъ. Въ памятникахъ отъ VIII — XI ст. Христосъ, изрѣдка изображаемый подъ видомъ агнца, просто креста, или монограммы Христа, возносимый ангелами, также всегда сопровождается эмблемами, равно какъ и Христосъ, возсѣдящій на тронѣ, въ ореолѣ и окруженный звѣздами, т. е. въ сценахъ славы по Апокалипсису<sup>4</sup>). Лики же



<sup>1)</sup> Didron. Manuel d'Iconogr., p. 424.

<sup>2)</sup> Ibid., стр. 426, прим. Въ ц. Спаса въ Нередицахъ близъ Новгорода (XII ст.), имъющей замъчательную оресковую роспись, на указанныхъ мъстахъ помъщены четыре образа: ча В. и З. нерукотворенные образа, на С. и Ю. Іоакима и Анны.

<sup>3)</sup> Отъ другихъ Евангелистовъ сохранились только небольшія части. Такъ, отъ Іоанна — часть руки, пишущей на свиткъ, объ стопы на подножіи, столикъ съ принадлежностями письма и аналогій съ Евангеліемъ, на которомъ начертаны начальныя слова. Отъ Матеея остался столикъ, хотя и не весь. Отъ Луки ничего не осталось. Закревскій. Описаніе Кіева, II, 792.

<sup>4)</sup> Въ массъ случаевъ въ мозаикахъ Равенны и Рима (См. каталоги Ричи къ Фотографіямъ равеннскихъ мозаикъ; Les mosaïques chrétiennes de Rome, par De Jouy); на барельефъ V. ст. изъ слоновой кости, изданномъ у Bugatti (Memorie di S. Celso in fin.), и наиболъе ранній примъръ въ катакомбъ S. Gaudioso (Garrucci. Stor. dell. arte crist., tav. CV); въ капеллъ Сатира въ Миланъ (Martigny, Dict., стр. 295); въ мозаикахъ VIII и IX ст. базиликъ Рима: въ ц. св. Венанція VII ст., св. Пуденціаны, св. Пракседы IX ст. Затъ́мъ на барельефъ базилики св. Амвросія въ Миланъ (D'Agincourt. Sculpt., tav. XXVI, a), гдъ Христосъ изобра-

Евангелистовъ въ историческомъ воспроизведении, всегда, сколько можно судить по памятникамъ, избираются въ тѣхъ случаяхъ, когда необходимо указать на нихъ, какъ на лицъ историческихъ, написавшихъ Евангелія. Такимъ образомъ, если въ капеллѣ Хризолога (439-450) и въ усыпальницѣ Галлы Плацидія (V ст.) имѣемъ изображенія четырехъ животныхъ вокругъ креста и вокругъ монограммы Христа въ центрѣ потолка, носимой четырьмя Ангелами, изображенныхъ, слѣдовательно, въ символической обстановкѣ, то въ церкви св. Виталія въ Равеннѣ-же, четыре Евангелиста въ историческомъ воспроизведении изображены наряду съ ликами пророковъ надъ главными сценами люнетовъ пресбитерія. То-же самое видимъ и въ церкви св. Марка въ Венеціи, гдѣ въ алтарномъ куполѣ Христосъ безбородый въ центрѣ сопровождается четырьмя символами Евангелистовъ съ съ изображениемъ агица на восточной сторонь, следуя символической мысли (Christus finis legis); въ центральномъ куполѣ сцена Вознесенія (Ipse perfectissimum exemplar virtutum) сопровождается ликами четырехъ Евангелистовъ, запечатлѣвшихъ въ своихъ Евангеліяхъ добродѣтели Христа<sup>1</sup>). Такимъ образомъ, историческое воспроизведение Евангелистовъ въ парусахъ указываеть на нихъ, какъ на лицъ историческихъ, написавшихъ Евангеліе, чёмъ они приводятся въ связь съ Апостолами, изображенными въ куполѣ, проповѣдавшими это Евангеліе «до края земли». Должно отмѣтить, однако, то общее положение, что разграничение эмблемъ и ликовъ Евангелистовъ принадлежить по преимуществу западному искусству; восточно-византійское искусство изображаеть лишь лики Евангелистовъ и чуждается изображеній эмблемъ ихъ. Мѣсто изображенія Евангелистовъ въросписи церквей всегда опредѣляется на столбахъ, поддерживающихъ куполъ церкви, что стоитъ въ связи съ символикой ихъ, какъ «столповъ Евангельскаго ученія». Вплоть до XI ст. представленія Евангелистовъ въ парусахъ куполовъ неизвѣстно. Въ церкви св. Софіи Константинопольской въ парусахъ изображены были четыре Херувима; въ описании Новой Базилики Патріарха Фотія объ Евангелистахъ совсѣмъ не упоминается, такъ что Евангелисты въ парусахъ купола нашего собора представляють древныйшія изъ всыхъ извыстныхъ намъ изображеній ихъ въ данномъ мѣстѣ. Позже, изображеніе Евангелистовъ въ парусахъ встрѣчаемъ часто; но на ряду съ этимъ замѣчаемъ, что изображеніе въ данномъ мѣстѣ не составляло навсегда опредѣленной нормы: оно обу-

- .:



женъ сидящимъ на троиѣ; небо украшено звѣздами; по сторонамъ въ перекрестьяхъ четыре животныхъ. Тотъ же сюжетъ на бронзовомъ барельефѣ ящика для мощей XII ст., а въ Латинской рукописи XI ст. (D'Agincourt. Malerei, tav. LIII, 13) агнецъ сопровождается по древнѣйшему переводу четырьмя эмблемами животныхъ и т. д.

<sup>1)</sup> Basilica di S. Marco. См. планъ.

словливалось главнымъ образомъ общею композиціей купола. Поэтому-то, при изображеніи въ правомъ куполѣ церкви св. Марка въ Венеціи сценъ творенія міра, на парусахъ имѣется изображеніе херувимовъ, какъ созданныхъ ранѣе видимаго міра и восхвалившихъ Господа во время творенія Его<sup>1</sup>). При отсутствіи историческаго представленія Евангелистовъ въ монументальныхъ памятникахъ, мы чаще всего встрѣчаемся съ нимъ въ миніатюрѣ, которая собственно и выработала иконографическій типъ Евангелистовъ въ этомъ представленіи<sup>1</sup>).

Изображеніе Евангелиста Марка въ сѣверо-западномъ парусѣ купола нашего собора дано, очевидно, въ переводѣ VIII—IX ст., какъ напримѣръ въ Евангеліи Импер. Публичн. Библіотеки № 21, гдѣ Евангелисты представлены за аналогіями съ Евангеліями и свитками въ глубокой задумчивости. Вмѣсто скалъ, на которыхъ сидятъ Евангелисты въ ц. св. Виталія въ Равеннѣ, нашъ Евангелистъ Маркъ сидитъ на плетеномъ стулѣ съ зеленой спинкой, задумчиво глядя предъ собой и поднявъ правой рукой тростниковое перо; въ лѣвой рукѣ у него распущенный свитокъ. Предъ нимъ столикъ съ письменными принадлежностями и аналогій съ раскрытымъ Евангеліемъ — обстановка, взятая прямо изъ повседневнаго быта. Позднѣе эта композиція усложняется, и въ церкви св. Марка въ Венеціи Евангелистъ Маркъ сидить уже среди Фантастическихъ строеній.

Ев. Маркъ изображенъ у насъ старымъ, волосы у него черные съ просёдью, короткая округлая борода также съ просёдью, черные глаза нѣсколько скошены<sup>2</sup>). Хитонъ съ пурпурными клавами и гиматій бѣлые.

#### X.

#### Деисусъ.

#### (Атласъ. Листъ 7, рис. 25).

Въ лункѣ, образуемой алтарнымъ сводомъ и тріумфальной аркой, непосредственно подъ изображеніемъ Еммануила, находится три медальона, въ которыхъ заключены погрудныя изображенія Богоматери и Предтечи по сторонамъ Христа. Марія и Предтеча находятся въ молитвенномъ пред-

<sup>1)</sup> Въ книгѣ Іова (XXXVIII, 7) говорится: «Егда сотворена быша звѣзды, восхваниша Мя гласомъ веліимъ вси Ангели Мои». У Амвросія (Нехает. I с. 5, п. 19; Conf. Praefat. ad Psalmos, п. 2): «Херувимы и Серафимы прежде самаго начала міра взывали сладостнымъ гласомъ: Святъ, Святъ, Святъ».

<sup>2)</sup> Кондаковъ. Исторія византійскаго искусства, стр. 248—254.

<sup>3)</sup> Ср. также съ изобр. въ Евангеліи Парижской Библіотеки № 20, Х ст. Кондаковъ, Ibid.; стр. 145, 251. Въ капеллъ Марторано въ Палермо, Ев. Маркъ представленъ въ типъ и обстановкъ весьма близкихъ къ изображенію нашего собора.

стояніи, почему эти три образа и слывутъ въ византійской иконографіи подъ именемъ «деисуса» (бе́лоис), моленія 1). Деисусъ встрѣчается, какъ отдѣльное представленіе, судя по памятникамъ искусства, начиная съ Х ст. Изображеніе его, выполненное эмалью, находимъ на Лимбургской ракѣ (липсанотекѣ), исполненной по приказанію царей Константина и Романа (948 — 950 г.)<sup>2</sup>): Христосъ сидитъ на тронѣ; по сторонамъ Марія и Предтеча. На слоновой кости Х в. (Гарбавильскаго собранія) по сторонамъ престола находимъ кромѣ Маріи и Предтечи еще двухъ Ангеловъ<sup>8</sup>). Въ XI ст. знаемъ интересное изображение деисуса на дверяхъ ц. св. Марка въ Венеціи '): въ шести верхнихъ четыреугольникахъ находимъ: Давида, Марію, Гаврінла, Миханла, Предтечу въ молитвенныхъ позахъ ко Христу юношть, въ нижнихъ четырехъугольникахъ представлены ряды Апостоловъ, Святителей, Пророковъ. Затёмъ денсусъ находимъ на иконостасѣ церкви Іоанна Крестителя въ Сафарѣ на Кавказѣ, во внутреннемъ нартексѣ, въ люнетѣ монастыря Хора, въ ц. Спаса на Берестовѣ въ Кіевѣ (фресковое изображеніе въ сводѣ нартекса) и др. Изображеніе это мы встрѣчаемъ также въ картинь Страшнаго Суда, причемъ замъчается тотъ фактъ, что изображеніе деисуса дѣлается составной частью изображенія Страшнаго Суда, по мъръ сложенія послъдняго. Въ самомъ дъль: въ сценъ, соотвътствующей изображенію Страшнаго Суда въ рукописи Космы Индикоплова VII, VIII ст. 5), дающей для послёдующихъ изображеній Страшнаго Суда Христа на тронѣ и дѣленіе по ярусамъ съ изображеніемъангеловъ, живыхъ, воскресающихъ мертведовъ, по сторонамъ Христа нѣтъ ни Маріи, ни Предтечи. Въ другомъ изображеніи Втораго Пришествія, въ Псалтыри XI ст. Ватик. Библ. № 752°), также дающаго для изображенія картины Страшнаго Суда изображеніе гетимасіи (етоциатіа съ надписью: ή беотери пароота), Христосъ изображенъ безъ предстоящихъ Марін и Предтечи, а только посреди святителей и окруженъ ангелами. Затемъ въ чрезвычайно интересномъ фресковомъ изображени Страшнаго Суда въ базиликѣ San Angelo in Formis XI ст.<sup>7</sup>) имѣемъ Христа въ ореолѣ съ ангелами по сторонамъ въ молитвенныхъ позахъ, затѣмъ 12 апостоловъ, ангела развертывающаго свитокъ и т. п., но ни

- 3) Charles de Linas. Ivoires et émaux.
- 4) La basilica di S. Marco, tav. chrom. VII.
- 5) Атласъ къ Ист. Виз. Иск. Кондакова. XI; Ист. Виз. Иск., стр. 99.
- 6) Ibid., crp. 129.
- 7) Monumenti della Italia Meridionale. Demetrio Salazaro. 1878 r. Fas., V # VII.



<sup>1)</sup> Попытки объясненія деисуса находимъ въ статьяхъ Усова; см. также докладъ Мансветова въ Труд. Имп. Моск. Арх. Общ., IX т. (II, III вып.). 1888 г. Протоколы, стр. 47, 50.

<sup>2)</sup> Bayet. L'art Byz., p. 214.

Марін, ни Предтечи (равно какъ и лона Авраамова). Между тёмъ въ другихъ памятникахъ, идущихъ параллельно первымъ, какъ напр. въ рукописи Апокалипсиса въ Бамбергѣ Х ст., въ картинѣ Страшнаго же Суда, находимъ Христа сулью на тронѣ посреди Маріи и Предтечи; точно также въ п. Георгія въ Оберцедль (Рейхенау) XI ст. въ картинь Страшнаго Суда встречаемъ Марію въ позѣ оранты, но взамѣнъ Предтечи ангела съ крестомъ<sup>1</sup>). Въ пергаментной рукописи Авонскаго Иверскаго монастыря XI ст., содержащей житіе Индійскаго царевича Іоасафа, Страшный Судъ является въ видъ судьи на тронѣ въ ореолѣ съ Маріей и Предтечей и двумя ангелами по сторонамъ<sup>2</sup>). То же самое находимъ въ Альтамировскомъ, Англосаксонскомъ, Вольфенбютельскомъ спискахъ Апокалипсиса XII ст., затѣмъ въ сценѣ Страшнаго Суда рукописи XII ст. Hortus deliciarum и въ типичной для Страшнаго Суда мозанкѣ XII ст. собора на о-вѣ Торчелло<sup>8</sup>) съ Христомъ на радугѣ въ ореолѣ. Маріей и Предтечей, ангелами и апостолами по сторонамъ. Такимъ образомъ мы видимъ, что деисусъ, существуя въ отдѣльномъ представлении, сначала какъ бы не обязателенъ для картины Страшнаго Суда, и становится необходимой составной частью ея съ XI, XII ст. навсегда.

49

Извѣстно, что къ этому времени почитаніе Маріи какъ Заступницы вполнѣ опредѣлилось. Уже слово Ефрема Сирина говоритъ о Маріи, пророкахъ, патріархахъ и др., какъ о ходатаяхъ за грѣшниковъ на Страшномъ Судѣ, не упоминая, однако, еще о Предтечѣ<sup>4</sup>). Весьма понятно поэтому, что въ изображеніи деисуса мы видимъ въ молитвенномъ предстояніи именно Марію. Интереснымъ поэтому является тотъ фактъ, что миніатюристъ рукописи Космы Индикоплова VII, VIII ст. <sup>5</sup>) въ изображеніи святаго семейства изобразилъ Марію, обративъ ее ко Христу съ молитвой, какъ въ изображеніи деисуса, между тѣмъ какъ Предтечу изобразилъ лицомъ къ зрителю, налѣво отъ Христа, указывающимъ на Христа указательнымъ пальцемъ правой руки (Ессе agnus Dei). Предтеча занимаетъ здѣсь первенствующее мѣсто по

3) Ibid., 299.

<sup>1)</sup> Труды VI Арх. съйзда: статья Покровскаго о Странномъ Судъ, стр. 298. Быть можеть изъ подобной замёны Крестителя ангеломъ съ крестомъ получилось впосяёдствія извёстное представленіе Крестителя, какъ Предтечи съ крыльями (ангела), напр. въ п. Спаса на Берестовѣ въ Кіевѣ.

<sup>2)</sup> Ibid., 298.

<sup>4)</sup> Ibid., 294. «Онъ (Христосъ) радуется ходатайстванъ Твоинъ, говоритъ Ефремъ Сиринъ, и почитая славу Твою Своею собственною, по долгу исполняетъ прошенія Твои». (Твор. Св. Отецъ. Ефремъ Сиринъ. Изд. Моск. Дух. Акад., т. VIII, 164 стр.).

<sup>5)</sup> АТЛАСЪ КЪ ИСТ. ВИЗ. ИСК. КОНД., ТАб. XI, Garrucci. Stor. dell'arte crist., tav. 151, t. IV.

своему значенію, ибо въ большей части литургій восточныхъ:— въ литургіи Іоанна Златоуста, св. Іакова, 12 апостоловъ, св. Марка, Іоаннъ Предтеча называется во всёхъ канонахъ непосредственно за Дёвой<sup>1</sup>). Особенное почитаніе получилъ Предтеча въ Византіи во вторичную эпоху процвётанія византійскаго искусства къ IX, X ст.<sup>2</sup>), и въ это время мы видимъ его въ изображеніи деисуса въ молитвенной позё, какъ заступника грёшниковъ на Страшномъ Судё.

Но откуда могъ получиться въ изображеніи этотъ лирическій и вмѣстѣ торжественный характеръ? Было указано уже не разъ, что въ IX ст. особенно замѣтно въ искусствѣ вліяніе пышности и помпозности двора: священныя изображенія одѣваются въ богатыя царскія одѣянія и получаютъ торжественную, церемоніальную постановку. При византійскомъ дворѣ существовала церемонія по имени δέησις, состоявшая въ томъ, что по сторонамъ императора становились въ позѣ адораціи придворныя лица; внѣ всякаго сомнѣнія, поэтому, что изображеніе деисуса и сложилось подъ вліяніемъ этой церемоніи двора, тѣмъ болѣе, что почитаніе Христа, какъ «царя царствующихъ» извѣстно уже по монетамъ Юстиніана II, Цимисхія («Dominus Christus rex regnantium, Ἱέσυς Χρίστυς βασιλεύς βασιλέων»)<sup>3</sup>) и др.

Въ такомъ видѣ изображеніе это вошло въ составъ картины Страшнаго Суда, и по надписямъ, которыя въ этомъ случаѣ встрѣчаемъ на свиткахъ Маріи и Предтечи, подтверждается все сказанное о значеніи послѣднихъ въ этомъ изображеніи. Въ Hortus deliciarum XII ст. въ картинѣ Страшнаго Суда на свиткѣ Маріи читаемъ: «Sancta Maria filio suo pro Ecclesia supplicat»; на свиткѣ Предтечи: «Iohannes Baptista supplicat» <sup>4</sup>).

Изъ картины Страшнаго Суда изображение деисуса позаимствовало для своихъ отдёльныхъ представлений нёкоторыя особенности. Въ выходной миніатюрѣ рукописи Евангелія Гелатскаго монастыря XII ст. деисусъ представленъ такимъ образомъ: въ центральномъ медальонѣ Христосъ-юноша (Эммануилъ со свиткомъ, какъ это часто принимается для сценъ Славы Христа,



<sup>1)</sup> Martigny. Dict., p. 383.

<sup>2)</sup> Кондаковъ. Ист. виз. иск., стр. 172.

<sup>3)</sup> Martigny, Diction., членъ Numismatique chrét., p. 527.

<sup>4)</sup> Didron. Manuel d'Iconogr., стр. 270, прим. Слова на хартіяхъ Предтечи и Маріи, стоящихъ предъ Христомъ. На хартіи Богородицы: «Безначальный Сыне и Слове Бога Живаго, отъ Отца родивыйся и не отлучивыйся отъ Него, но всегда съ нимъ пребываяй, въ послёдняя же времена отъ Мене воплотивыйся безъ съмени паче ума, прости гръхи званныхъ Твоихъ и матернія исполни моленія»! На хартіи Предтечи: «И азъ, Владыко, со гласомъ Матери Твоея, соединяю гласъ Предтечи Твоего: ихже искупилъ еси честною Твоею кровію, распеншись на крестъ и закланъ бывъ неповинно, съ тъми паки примирися туне, благоутробный Слове, человъколюбія ради». Труды Кіевской Духовной Академіи, 1868 г., т. IV, стр. 444.

напр. на Императорской далматикѣ въ сценѣ Втораго Приществія<sup>1</sup>) и др.) съ уменьшенными, но во весь рость фигурами молящихся Маріи и Предтечи; эти три фигуры заключены въ одинъ медальонъ; два другіе медальона заключають Ангеловъ, несущихъ орудія пытки: копье, древо съ губкой, кресть и мученическіе в'єнцы, что на картинахъ Страшнаго Суда пом'єщается на уготованномъ престолѣ и за нимъ<sup>2</sup>). Въ мозанкѣ Maria Maggiore XIII ст. деисусъ прямо представляеть одинъ изъ поясовъ Страшнаго Суда: Христосъ на тронѣ, въ голубомъ ореолѣ со звѣздами; два Ангела сверху кадятъ, два другихъ внизу держать свѣтильники; по сторонамъ Марія, Предтеча и святые<sup>3</sup>). Изъ раннихъ памятниковъ имѣемъ этому примѣръ въ церкви св. Марка въ Венедіи, въ мозаической картинѣ надъ входомъ. Въ силу того обстоятельства, что церковь посвящена Евангелисту Марку, икона деисусъ состоить изъ Христа на тронѣ, Маріи и Евангелиста Марка взамѣнъ Предтечи. Деисусъ со святыми представляетъ и упомянутое изображение на чеканной двери этой же церкви. Въ западной иконографіи вмѣсто Крестителя встрѣчаемъ также Іоанна Евангелиста, что можетъ идти непосредственно отъ иконографіи распятія, гдѣ по сторонамъ распятаго Христа всегда изображаются Марія и любимый ученикъ<sup>4</sup>).

- 51 -

Мѣсто деисуса въ храмѣ, въ древности, сколько можно судить по памятникамъ, всегда было на восточной сторонѣ, вверху: на софитѣ алтарной преграды (въ Пантелейм. мон.), въ лункѣ свода, какъ у насъ, быть можетъ какъ символизація «замка» свода, представляющаго опору свода, въ которомъ изображенъ Христосъ<sup>5</sup>), въ верхней части иконостаса (въ ц. Іоанна Крестителя въ Сафарѣ на Кавказѣ. Кондаковъ. «Ист. архит. Грузіи», стр. 39) и т. д.

Всѣ три медальона деисуса нашего собора расположены по золотому полю. Спаситель съ раздвоенной бородкой и мягкимъ выраженіемъ въ лицѣ, въ бѣломъ гиматіи съ золотыми оживками и пурпурномъ (розовомъ) хитонѣ, благословляетъ именословно и держитъ въ лѣвой рукѣ закрытое золотое Евангеліе. Матерь Божія въ пурпурномъ же (розовомъ) мафоріи. Крести-

 $4^{*}$ 

<sup>1)</sup> Что взялъ для своей картины Страшнаго Суда даже Микель-Анджело.

<sup>2)</sup> Миніатюры Евангелія Гелатскаго монастыря, Покровскаго. (Оттискъ изъ IV т. Зап. Имп. Русск. Арх. Общ.). Таб. I; гетимасію см. въ Монреале, tav. 14—В.

<sup>3)</sup> См. Указатель Церков. Археол. Музея при Кіевской Дух. Акад. 1880 г., стр. 32, 33, 36, 40 (№№ 63-67; 13, 24). Также Атласъ при Исторіи Россіи Погодина, л. 105, 106 и т. д.

<sup>4)</sup> См. D'Agincourt. Sculpt., tav. XCI, 12 на триптихѣ изъ слоновой кости XIII ст.

<sup>5)</sup> Павелъ Силленціарій много говоритъ объ этой лункѣ; Христосъ изображенъ въ замкѣ свода, какъ опора церкви; въ такомъ смыслѣ къ нему и обращаются Марія и Предтеча. Впрочемъ, это предположеніе, не больше. Въ ц. Спаса въ Нередицахъ въ данномъ мѣстѣ находится изображеніе Еммануила, а деисуса — въ нижнемъ поясѣ абсиды.

тель въ болѣе раннемъ типѣ, предшествующемъ еще тому типу, который впослѣдствін взятъ для него отъ пророка Исаін. Онъ въ зеленомъ гиматін, безъ милоти. Изображенія по мягкости типовъ наиболѣе напоминаютъ святое семейство рукописи Космы Индикоплова. Всѣ они безъ нимбовъ, потому что заключены въ медальоны. За Христомъ видѣнъ крестъ, выраженный бѣлой и голубой красками.

## XI.

1

#### Сорокъ мучениковъ.

(Атласъ. Листъ II; Листъ X, рис. 12-16).

Чрезвычайно интересными въ иконографическомъ отношении являются 15 сохранившихся погрудныхъ изображеній въ медальонахъ (изъ бывшихъ здѣсь прежде изображеній сорока мучениковъ), расположенныхъ внутри сѣверной и южной арокъ, поддерживающихъ куполъ. Изображения вообще святыхъ, а слёдовательно и мучениковъ, въ аркахъ, поддерживающихъ коробовый сводъ, а позднѣе куполъ, какъ символовъ опоры церкви, которая «in martyribus consummata, et in throno sanctarum eorum reliquiarum fundata»<sup>1</sup>), находимъ уже въ архіепископской капеллѣ Петра Хризолога въ Равеннѣ (439-450), гдѣ взображены мужскіе в женскіе святые; точно также и въ церкви св. Виталія въ Равенит (547 г.) внутри арокъ находимъ погрудныя изображенія святыхъ западной церкви и Апостоловъ, расположенныхъ по сторонамъ медальоновъ съ изображениемъ юношественнаго Христа. Въ соборѣ Монреале, въ которомъ нѣтъ коробоваго свода, поддерживаемаго четырьмя арками, изображенія святыхъ и сорока мучениковъ размѣстились въ 16 аркахъ главнаго нефа, по три въ каждой. Можно думать, что въ византійскихъ церквахъ, сорокъ мучениковъ, какъ наиболѣе почитаемые, были выдвлены изъ числа другихъ святыхъ и изображались не въ аркахъ нефовъ, а — главнаго купола. Такъ именно и изображены сорокъ мучениковъ въ нашемъ соборѣ и въ ц. Спаса въ Нередицахъ<sup>8</sup>).

Почитаніе сорока мучениковъ извѣстно въ глубокой древности. Они пострадали при Лициніи въ 320 году въ городѣ Севастѣ, гдѣ послѣ долгихъ мученій были утоплены въ близь лежащемъ озерѣ. Память сорока Севастійскихъ мучениковъ празднуется 9 Марта. Эту мученическую смерть про-

<sup>1)</sup> Germani. Hist. Eccles. et mistica contemplatio. 386.

<sup>2)</sup> Ерминія Діонисія Фурноаграфіота указываеть также на подобное размѣщеніе: «Въ хоросахъ вокругъ на стѣнахъ изображаются святые славные великомученики». Ерминія, изд. Арх. Порфиріемъ, стр. 48. Изображеніе ихъ мученій представлено на одной древней слоновой кости. Gori. Thes. vet. dypt., vol. III.

славили церковными рѣчами Василій Великій <sup>1</sup>), Григорій Нисскій, Григорій Богословъ, Ефремъ Сиринъ, Гавденцій епископъ Бриксіанскій, Іоаннъ Златоустъ и др. Гавденцій, между прочимъ, упоминаетъ и церковь въ честь мучениковъ въ Каппадокіи въ городѣ Цезареѣ. По перенесеніи части мощей въ Константинополь, при Пульхеріи и Өеодосіи, здѣсь установилось и особое почитаніе святыхъ иучениковъ и извѣстны церкви ихъ имени. Царями Анастасіемъ и Аріадной былъ выстроенъ храмъ имени сорока шучениковъ въ Константиніанахъ, другой πλησίον той халхой Тетрапи́лов (582– 602) <sup>9</sup>). Императоръ Василій Македонянинъ (866–875) также построилъ церковь имени сорока мучениковъ въ Константинополѣ <sup>8</sup>).

Всѣ мученики, изображенные у насъ, одѣты въ цвѣтныя туники съ пирокими пурпурными полосами, вотканными въ нихъ спереди, около ворота (и идущими подъ верхней одеждой до пояса) съ нашивками на верхнихъ частяхъ рукавовъ (tunica laticlavia); сверхъ туники наброшена хламида, также отличенная пурпурнымъ квадратомъ, вотканнымъ въ нее на груди, родъ удлиненнаго гиматія, какъ можно видѣть въ извѣстной мозаикѣ церкви св. Виталія въ Равеннѣ у патриціевъ, сопровождающихъ выходъ Юстиніана; у праваго плеча хламида застегнута фибулой съ драгоцѣннымъ камнемъ. Всѣ мученики держатъ въ правой рукѣ кресты, въ лѣвой золотые мученическіе вѣнцы, украшенные драгоцѣнными камнями.

Внутри южной арки къ западу изображены:

Гай. • ГАНОС. (Л. 10, рис. 16) съ продолговатымъ юнымъ лицомъ и небольшими темно-каштановыми волосами, какъ и въ Монреале (tav. 24—D). Сохранилась одна лишь голова<sup>4</sup>).

Криспъ. • КРНСПОН (рис. 13). Этого имени не встръчаемъ въ Ерминіяхъ: у Дидрона и Порфирія Прискъ, Крискъ, въ календаръ константинопольской церкви также Прискъ. Онъ старикъ, но еще бодрый и моложавый, съ небольшой съдой бородой и съ съдыми большими волосами, съ большими карими глазами, нъсколько поднятыми вверхъ на спокойномъ, согрътомъ



<sup>1)</sup> Творенія Васняія Великаго. IV, 297, 298 и сябд., 307, въ Твор. Отцовъ церкви, издаваемыхъ Моск. Дух. Академіей.

<sup>2)</sup> Calendarium Ecclesiae Constantinopolitanae. Antonin Marcelli. vol., II, p. 70.

<sup>3)</sup> Н. Кондаковъ. Византійскія церкви и памятники Константинополя, 45, 49.

<sup>4)</sup> Сябдуеть замѣтить, что иконографія сорока мучениковъ подверглась значительнымъ колебаніямъ. Существованіе шаблона, правда, давало возможность на долгое время сохранить типъ, его общіе черты, но характеристика частная молодости, старости въ фигурахъ, не выдающихся рѣзкими очертаніями, исчезала, почему впослѣдствіи мы видимъ вмѣсто старика — молодаго и наоборотъ. Гай въ Ерминіи Діонисія (Didron. Manuel, 326, 7) съ едва показавшейся бородой, у Порфирія (Ерминія. Кіевъ 1867, 51—3) старецъ съ остроконечной бородой.

вѣрой лицѣ; въ туникѣ изсѣра голубаго цвѣта, въ темно-коричневой хламидѣ<sup>1</sup>).

Вивіанг. • ВНВНАНОС (рис. 15). Старецъ съ остроконечной бородой, съ каштановыми съ просъдью длинными волосами, съ черными глазами на продолговатовъ лицѣ безъ опредѣленнаго выраженія. Туника коричневая; красная хламида застегнута голубой фибулой<sup>9</sup>).

Валерій. О ОVАЛЕРІОС (рис. 14). Молодое, свѣжее лицо съ легкой экспрессіей улыбки, большими черными глазами и длинными каштановыми волосами. Одѣть въ коричневую тунику и голубую хламиду<sup>8</sup>).

Александрз. • АЛЕ ЗА АЛЕ ЗА АЛЕ О С (рис. 12). Старецъ съ сѣдой остроконечной бородой и сѣдыми гладкими волосами, съ темно-карими глазами на бодромъ лицѣ. На немъ бѣлая, оттѣненная коричневымъ цвѣтомъ туника и бѣлая же съ желтыми отцвѣтами хламида <sup>4</sup>).

Креста (л. 2, рис. 6). Въ центрѣ арки изображенъ восьмиконечный монограмматическій кресть, символъ распятаго Христа; въ такой формѣ его находимъ непрерывно во всей предшествующей древности. Самый крестъ красно-коричневаго цвѣта; перекрестья украшены жемчугомъ; въ центрѣ его золотой четвероконечный крестъ. Онъ заключенъ въ медальонъ, поле котораго состоитъ изъ радужнаго сочетанія бѣлаго, голубаго и синяго цвѣтовъ. Ободокъ медальона состоитъ изъ двухъ цвѣтовъ: кармина и индиго.

Внутри той же арки къ востоку изображены:

Акакій. <sup>(2)</sup> АКАКІОС (рис. 7). Цвѣтущій юноша безъ усовъ и бороды, съ большими свѣтло-каштановыми волосами и свѣтлыми глазами. Одѣтъ въ тунику сѣро-голубаго цвѣта и такую-же хламиду, застегнутую бѣлой фибулой <sup>5</sup>).

Николай. • NIKAAOC (рис. 8). Въ Монреале нѣтъ Николая, а есть Niccallian; въ календарѣ константинопольской церкви указано Nicolaus, такъ что у насъ по всей вѣроятности ошибка; у Дидрона и Порфирія также Николай. Онъ представленъ молодымъ, съ небольшой бородкой, свѣтло-каштановыми волосами, съ черными большими глазами



<sup>1)</sup> Въ Монреале также Прискъ. У Дидрона и Порфирія указано: старецъ съ небольшой съдой бородой, что соотвътствуетъ нашему изображенію.

<sup>2)</sup> По типу сходенъ съ изображениемъ въ Монреале (24 — D). Одинаково описанъ у Дидрона и Порфирія.

<sup>3)</sup> Въ Монреале (24—С) онъ превратился въ старика съ остроконечной бородой; у Дидрона и Порфирія молодъ, съ короткой бородой.

<sup>4)</sup> Въ Монреале (24-D) Александръ того же типа, но не съдъ; у Дидрона и Порфирія молодъ съ кудрявыми волосами и остроконечной бородой.

<sup>5)</sup> Этого святаго совсъмъ нътъ въ Монреале; у Дидрона характеризованъ какъ молодой съ остроконечной бородой, у Порфирія какъ молодой съ раздвоенной бородой.

на довольно полномъ лицѣ, въ красновато-коричневой хламидѣ и такой же туникѣ<sup>1</sup>).

Іоанна. О ІШАЛНС (рис. 9). Старикъ съ длинными, падающими на плечи волосами и длинной сёдой остроконечной бородой съ двумя прядями волосъ на лбу, съ карими глазами; того же типа, что и въ Монреале. Одѣтъ въ тунику сѣровато-голубаго цвѣта и красно-кирпичнаго цвѣта хламиду<sup>2</sup>).

Худіонг. О ХОУДІОN (рис. 10). Типъ во всенъ сходный съ типонъ въ Монреале (24—D) — Chudius, но далеко выше по художественной характеристикѣ. Это сухощавый, серьезный человѣкъ съ большими свѣтлыми глазами, съ густой шапкой свѣтло-каштановыхъ волосъ на головѣ и такой же небольшой бородкой; въ темно-зеленой хламидѣ и розоваго пурпура туникѣ <sup>8</sup>).

Лизимахъ. О ЛОСНМАХОС (рис. 11). Молодъ, съ темно-каштановыми гладкими волосами и едва замѣтными усами; свѣтлые глаза; лицо небольшое, цочти четыреугольное. Одѣтъ въ коричневую съ лиловымъ отливомъ хламиду и свѣтло-коричневую тунику <sup>4</sup>).

На сѣверной аркѣ къ востоку изображены:

Аэиій. <sup>(2)</sup> АЕТІОС (рис. 5). Еще не старый, изможденный человѣкъ съ каштановыми волосами, съ небольшой темной бородой и усами. На немъ коричневая хламида и сѣрая туника <sup>5</sup>).

Екдикій. Θ ЄΚΔІКНОС (рис. 4). Въ транскрипціи этой произошла очевидная ошибка: вмѣсто Δ легко вышло А, какъ напримѣръ въ имени Александръ, гдѣ α и δ переданы одинаково. Догадка митрополита Евгенія, что у насъ представленъ Евносій или Евникъ, очень далека отъ чтенія <sup>6</sup>). Чтеніе Ἐκδίκηος (т. е. Ἐκδίκαιος), какъ правильно читаетъ Дидронъ: — Ekdicée, есть латинское Ekditius въ календарѣ константинопольской церкви (стр. 69), или Ekdicius = Экдикій. Онъ молодъ, съ каштановыми густыми волосами и продолговатымъ полнымъ лицомъ. Одѣтъ въ хламиду краснокоричневаго цвѣта и темно-зеленую тунику.

Ангій. • АГГІАС (рис. 3). Сёдой сухой старець съ длинной сёдой бо-

2) У Дидрона и Порфирія въ Ерминіяхъ онъ превратился въ юношу съ остроконечной бородой и свътлыми волосами; очевидно, шаблонъ не понятъ.



<sup>1)</sup> Въ Монреале (24-D) съдъ; у Дидрона и Порфирія безбородый юноша.

<sup>3)</sup> Въ Ерминіяхъ Дидрона и Порфирія молодъ и безбородъ.

<sup>4)</sup> Ерминіи Дидрона и Порфирія представляють его стардемъ съ остроконечной раздвоенной бородой. Въ Монреале его совсѣмъ нѣтъ.

<sup>5)</sup> Въ Монреале съдъ (Etius. 24-С). У Дидрона и Порфирія описанъ согласно съ нашей мозанкой.

<sup>6)</sup> Кромѣ того самый типъ Евника въ Монреале не подходитъ: онъ старъ.

родой и блёднымъ лицомъ. Одётъ въ темно-зеленую хламиду и свётлокоричневую тунику<sup>1</sup>); правую руку держитъ открытой.

Северіанг. О СЕVHРІАНОС (рис. 2). Молодой, съ полнымъ простодушнымъ лицомъ, карими глазами, съ темно-каштановыми волосами, окружающими голову, въ коричневой хламидъ и зеленой туникъ<sup>3</sup>).

Деонтій. О ЛЕОНТІОС (рис. 1). Еще не старый, съ рыжими волосами и такого же цвѣта бородой, идущей подъ подбородкомъ; блѣдное нѣсколько дряблое лицо. Одѣтъ въ сѣрую хламиду, застегнутую красной большой фибулой, и красноватую тунику<sup>8</sup>).

Эта общая характеристика, а затёмъ сравненіе типовъ мучениковъ съ такими изображеніями въ соборё Монреале, даютъ возможность заключать, что въ этихъ мозаикахъ мы имѣемъ наиболѣе правильные еще образцы типовъ мучениковъ изъ извѣстныхъ намъ. Въ то время, какъ въ Монреале видна одна общая схема въ передачѣ типа, мелкая моделлировка, свѣтлые тоны одеждъ, по преимуществу зеленаго, розоваго и голубаго, — въ нашихъ иозаикахъ художественная характеристика еще передаетъ индивидуальностъ типа; въ манерѣ письма имѣется въ виду общее въ фигурѣ; цвѣта глубоки и сочны и достигаютъ гармоніи въ сочетаніи темныхъ красокъ: зеленой, коричневой, сѣрой при совершенномъ отсутствіи свѣтлой лазури и кармина.

#### XII.

## Благовъщение.

#### (Атласъ. Листъ 7, р. 26, 27).

На двухъ столбахъ тріумфальной арки изображено Благовѣщеніе, стоящее въ непосредственной связи съ изображеніемъ Христа (рожденнаго) въ куполѣ и Богоматери (родшей) въ конхѣ абсиды. На сѣверномъ столбѣ изображенъ Архангелъ Гавріилъ, на восточномъ Марія. Съ раннихъ поръ уже сцена Благовѣщенія въ церковной росписи получила мѣсто на тріумфальной аркѣ, такъ: въ ц. S. Maria Maggiore V ст. 4) въ первомъ поясѣ арки по сторонамъ центральнаго медальона изображены сцена Благовѣщенія и Введеніе во храмъ; въ церкви Нерея и Ахиллея въ Римѣ VIII ст. 5) по сто-



<sup>1)</sup> Въ дъйствительности изображенъ лучше, чъмъ на рисункъ. Въ Монреале превратился въ молодаго и бълокураго, точно также какъ и у Діонисія и Порфирія.

<sup>2)</sup> Въ Монреале совсѣмъ нѣтъ. У Дидрона и Порфирія — со взлызлымъ лбомъ и небольшой бородой.

<sup>3)</sup> Въ Монреале (24—С) никакого сходства: съдъ съ остроконечной бородой. У Дидрона и Порфирія нътъ совсъмъ.

<sup>4)</sup> Fleury. L'Evangile, t. I, pl. II.

<sup>5)</sup>Ibid., pl. III, 3.

ронамъ центральнаго изображенія Преображенія находимъ: Благовѣщеніе и Марію съ младенцемъ<sup>1</sup>).

Тріумфальная арка, ведущая въ алтарь, глѣ совершаются свяшеннолъйствія, прообразующія искупительную жизнь и смерть Іисуса Христа. въ зависимости отъ этого требовала такого изображения, которое по мысли было бы предшествующимъ; такимъ изображеніемъ и была сцена Благовѣ-, щенія, 'Еυαγγελισμός, первая «благая вѣсть» о новомъ ученія (Евангелія). о рождении Искупителя. Восточныя врата, въ данномъ случат трумфальныя, сопоставлялись съ теми вратами, которыя указалъ Господь Іезекіилю въ его видѣніи: «и сія бяху затворенна, рече Господь ко мнѣ: сія врата заключена будуть, и не отверзутся, и никто-же пройдеть ими: яко Господь Богъ Исраилевъ внидетъ ими и будутъ заключенна. (Іезек. 44, 1-3). Въ томъ же смыслѣ, по ученію Отцовъ Церкви, восточныя врата знаменуютъ собою Дѣву Марію, черезъ которую одинъ только Спаситель вошелъ въ міръ сей и не входилъ уже никто болѣе (Православно-Догматическое Богословіе Макарія. СПБ. 1851, Т. ІІІ, стр. 92). Предписаніе изображать Благов'-щеніе на тріумфальной аркѣ находимъ и въ Ерминіи Діонисія <sup>2</sup>). На такоеже понимание Благовѣщения, какъ первой «благой вѣсти», указываетъ слёдующій факть: Въ 1037 году князь Ярославъ, обведши Кіевъ новыми стѣнами, въ подражаніе Константинопольскимъ Золотымъ Воротамъ, построилъ и у себя въ Кіевѣ такія же Золотыя ворота тріумфальныя; на нихъ въ томъ же году онъ заложилъ церковь именно---Благовѣщенія. Вотъ что говорить пресвитеръ Иларіонъ по этому поводу: «Онъ (Ярославъ) и славный городъ твой Кіевъ обложилъ величіемъ, какъ вѣнцомъ (подразумѣваются стѣны) и предалъ народъ твой святой всеславной, скорой Помощницѣ Христіанъ, Богородицѣ, который создаль и церковь на великих вратах во честь перваго праздника Господня святаго Благовъщенія, такъ что привътствіе Архангела Дъвъ можно приложить и къ семи городи. Къ оной бо: радуйся, обрадованная. Господь съ тобою! Къ граду же: радуйся, благовѣрный граде, Господь съ тобою!» 8) Изображение Архангела и Маріи въ сценѣ Благовѣщения въ раздѣльной композиціи вытекаеть изъ требованій чисто художественныхъ: простой по замыслу сюжетъ сцены разбивается легко на двѣ симметрическія части, и

<sup>1)</sup> Съ ранняго уже времени идутъ и извъстія о праздникъ Благовъщенія; установленіе его приписывается Лаодикійскому собору IV ст., а затъмъ точное опредъленіе его на 18 число Декабря для западной церкви десятому Толедскому собору 566 г.

<sup>2)</sup> Didron. Manuel d'Iconogr. chrét., p. 430.

<sup>3)</sup> Макарій. Ист. рус. церкви. Т. І, 66. См. Прибавленія къ Твореніямъ Св. Отцевъ, изд. Московск. Духов. Академіей, Т. 2, стр. 246.

въ такомъ видѣ мы находимъ его на многихъ памятникахъ скульптуры и живописи. Такъ, на слоновой кости изъ Равенны V ст. Ангелъ и Марія изображены на отдѣльныхъ таблеткахъ; въ Сирійскомъ Евангеліи VI ст. они изображены, какъ и многіе другіе сюжеты, по сторонамъ орнаментальной арки, содержащей текстъ; въ церкви S. Maria in Trastevere въ мраморѣ по сторонамъ дверей <sup>1</sup>) и др. Въ такомъ раздѣльномъ видѣ сцена Благовѣщенія существуетъ въ Ватопедскомъ монастырѣ XII ст., въ Монреале<sup>3</sup>), Падатинской капеллѣ<sup>3</sup>), въ ц. Спаса въ Нередицахъ и др.

Сцена Благов'єщенія у насъ изображена съ чертами апокрифическихъ сказаній, издавна принятыми въ иконографіи этого сюжета: Богородица представлена держащею въ лѣвой рукѣ клубокъ пурпурной волны, отъ которой тянется нать къ веретену въ правой ея рукѣ. Въ Евангелія отъ Луки (Гл. I, 26-38) ничего не говорится о занятіи Маріи въ то время, когда явился къ ней съ благовѣстіемъ Архангелъ Гавріилъ. Въ апокрифическомъ Протоевангеліи Іакова (XI гл.) сказано, что Ангелъ Господень предсталъ предъ Маріей, когда она занималась работой надъ пурпурной тканью. Въ Евангеліи Псевдоматося, представляющемъ наиболѣе богатое изложеніе фактовъ жизни Маріи на основаніи апокрифическихъ сказаній предыдущаго времени, также указано занятіе ея надъ пурпурной тканью (гл. IX.). Эта черта удержана во многихъ литературныхъ памятникахъ послѣдующаго времени, и въ силу распространенности апокрифическихъ сказаній является въ XI, XII ст. въ поучительныхъ речахъ, гомиліяхъ монаха Іакова Кокцинобафскаго 4). Въ пятой рѣчи онъ говорить: «Въ то время, какъ чистая Дъва была занята окончаніемъ покрывала и жила... въ своей скромности, Богъ совершилъ эту тайну». Памятники искусства идутъ наравнѣ съ распространеніемъ апокрифа въ литературѣ, и съ V ст. мы имѣемъ непрерывный рядъ изображеній Благовѣщенія съ этой апокрифической подробностью <sup>5</sup>). Этотъ фактъ обилія памятниковъ изображенія Благов'єщенія, какъ и вообще изображеній, слёдующих за апокрифическим з сказаніям з, возможно объяснять, помимо распространенности и популярности послёднихъ, еще тёмъ, что разсказъ каноническихъ Евангелій о событів Благовѣщенія даеть мало



<sup>1)</sup> См. примѣры этого у D'Agincourt'a, Sculpt., tav. XXI, 3, 2, tav. XXVI, 5; у Fleury, L'Evangile, pl. VII, 5; Fleury. La S. Vierge. t. I, pl. XIII (Manuscrit 39).

<sup>2)</sup> Duomo di Monreale. Gravina 17 - A.

<sup>3)</sup> Andrea Terzi. La Capella di S. Pietro, разрѣзы плановъ.

<sup>4)</sup> Cm. Migne. Patrol. cursus compl. T. CXXVII; Fleury. La S. Vierge. T. I, 430.

<sup>5)</sup> Приведемъ примёры въ хронологическомъ порядкѣ, наиболѣе характерные: Въ ц. S. Maria Maggiore V ст., въ Сирійск. Еванг. VI, въ ц. Нерея и Ахиллея IX, въ Армянск. Библіи VIII ст.; всѣ изображенія см. у Fleury L'Evang. Т. I., pl. II; III, 1; III, 3; IV, 2; IX ст. въ кодексѣ Григорія № 510 (Fleury, La S. Vierge. Т. I, pl. XI), въ Гомиліяхъ Іакова, Палатинской капеллѣ, въ соб. Мовреале.

характерныхъ черть для художественнаго представленія; въ нихъ нѣтъ указаній на обстановку дѣйствія, положеніе лицъ — тѣхъ чертъ, которыми такъ богаты апокрифы.

59

Архангель, какъ вѣстникъ, одѣть въ бѣлый хитонъ съ клавами и такой же гиматій, который, проходя по груди, перекинуть черезъ лѣвую руку, въ которой онъ держить мѣрило; конецъ гиматія свисаеть и, волнуясь, образуетъ характерную для движущихся фигуръ въ византійскомъ искусствѣ складку. Красное мѣрило на концѣ оканчивается крестомъ; на рукахъ поручи, украшенные драгоцѣнными камнями, на ногахъ сандаліи. Архангелъ представленъ въ положеніи идущаго, благословляя правой рукой; фигура его монументальна и нѣсколько тяжела; складки одежды нагромождены безъ смысла, однако молодое лицо пріятно, пропорціи роста правильны и не удлинены, и въ общемъ фигура напоминаетъ памятники, близкіе къ антику. Крылья бѣлыя; на повязкѣ рубинъ. По сторонамъ его надпись: ċ Арх. Гаβρіήλ и слова благовѣстія: χαῖρε χεγαροιτομένη; ċ Κύριος μετὰ σοῦ <sup>1</sup>).

Марія стоить на подножіи, а не сидить, какъ было бы ближе къ тексту апокрифическихъ Евангелій и какъ находимъ въ мозаикѣ Ватопедскаго монастыря. Стоячая поза придана Маріи для выраженія большей торжественности событія. Она одѣта въ голубовато-лиловый (цвѣта индиго) мафорій, отороченный золотымъ позументомъ и золотой бахромой, и такого же цвѣта столу, подпоясанную алымъ поясомъ. На челѣ и на плечахъ три крестика, на ногахъ алая же обувь съ жемчугомъ. Вверху, по сторонамъ Маріи, надпись: Іδсо — ηδου ληхо — γενо — το μου — хата торира соо и слова МР. ОО. (Іδοῦ ἡ δούλη Κυρίου; γενῶιτο μοὶ хатὰ τὸ ἑйра σοῦ). Нѣсколько наклоненная въ сторону голова Маріи, стройный ростъ и съуженныя плечи, съ которыхъ въ строгихъ, но красивыхъ складкахъ спадаетъ одежда, даютъ много изящества этой фигурѣ. Въ ней совершенно отсутствуетъ жесткость поздне-византійскаго стиля, а напротивъ мягкость и глубина экспрессии запечатлѣны во всей фигурѣ.

# XIII.

### Евхаристія.

## (Атласъ. Л. 5, р. 17, во II-III в. и л. 5-й въ IV в.).

Въ алтарѣ же, подъ изображеніемъ Пресвятой Дѣвы, находится изображеніе причащенія Апостоловъ, отдѣленное отъ образа Дѣвы растительнымъ орнаментомъ. Эта сцена, довольно рѣдко встрѣчаемая въ христіанской иконографіи, какъ по внутреннему значенію, такъ и характеру композиціи, отличается отъ сцены Тайной Вечери, изображаемой по Евангелію. Истори-

<sup>1)</sup> Надпись эта возобновлена по оставшимся углубленіямъ.

ческій интересь этой сцены въ томъ и состоить, что идеть наряду со сценой Тайной Вечери, місто которой въ общей росписи храма, по Ерминін, назначается въ рефекторіи или трапезной. Та и другая сцена изв'єстны намъ уже съ VI ст. въ своихъ почти установившихся образцахъ. Въ церкви Аполлинарія Новаго въ Равеннъ, въ сценъ Тайной Вечери, Христосъ и двънадцать Апостоловъ возлежать за столомъ въ видѣ сигмы, на которомъ поставлено блюдо съ двумя рыбами, символически представляющими Христа, предложившаго себя въ снѣдь, какъ таинственную жертву<sup>1</sup>). Въ той же церкви находимъ и другую сцену, символически передающую таинство Евхаристіи. Христосъ, стоя посреди четырехъ Апостоловъ, благословляетъ правой и лѣвой рукой хлѣбы и рыбы, подносимые двумя ближними Апостолами. Бижайшимъ образомъ эта сцена представляетъ благословение хлъбовъ и рыбъ во время чудеснаго насыщенія народа пятью хлѣбами и двумя рыбами, но самый замысель композиціи, въ которой Христу дана торжествепная поза и отсутствіе черть Евангельскаго разсказа, не оставляеть сомнѣнія въ томъ, что здѣсь мы видимъ сцену установленія догмата Евхаристіи, сообразно ученію церкви, которая принимаеть, что первое обѣтованіе, прообразъ Тайной Вечери и новозавѣтнаго безкровнаго жертвоприношенія, истинной Пасхи или Евхаристіи, произошло именно во время чудеснаго насыщенія народа <sup>9</sup>). Въ Сирійскомъ Евангеліи<sup>8</sup>) сцена Евхаристін представляетъ толпу Апостоловъ, съ благоговѣніемъ принимающихъ оть Христа въ типѣ юноши хлѣбъ, который Онъ держитъ въ правой рукѣ, и вино въ чашѣ, которую Онъ держитъ въ лѣвой. Существованіе наряду сценъ Евхаристіи и Тайной Вечери имбетъ, конечно, свое основаніе, и основаніе это мы видимъ въ обстоятельствахъ, сопровождавшихъ исторію таинства Евхаристіи. Извѣстно, что первый и третій Вселенскіе Соборы, останавливаясь на догматѣ Евхаристіи, каждый разъ находили нужнымъ подтверждать, что хлѣбъ и вино, преподаваемые въ таинствѣ Евхаристіи, суть истинныя тыло и кровь Христовы, въ виду ересей, не принимавшихъ или вовсе таинства Евхаристіи, или же принимавшихъ его подъ однимъ видомъ. Папа Левъ Великій (V ст.) въ словѣ на св. Четыредесятницу говорить о тёхъ, «которые недостойными устами пріемлють тёло Христово, но совершенно уклоняются отъ крови нашего искупленія» 4). Равнымъ образомъ папа Геласій въ томъ-же вѣкѣ пишетъ: «Мы открыли, что нѣкоторые,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Fleury. L'Evangile, II, pl. LXXIII, 2.

<sup>2)</sup> Такъ учитъ еще Іоаннъ Богословъ. См. Православно-Догматическое Богословіе Макарія. Т. IV, стр. 166 и 7.

<sup>3)</sup> Fleury. L'Evangile, II, pl. LXXIII, 1. См. также атласъ къ Ист. виз. иск. Кондакова, таб. III.

<sup>4)</sup> Sermo IV. De Quadrages. In Bibl. P. P. max., t. VII, 1015. Lugd. 1677.

довольствуясь только частью св. тёла, воздерживаются оть чаши св. крови. Не знаю, какимъ суевбріемъ научаются они такъ ограничивать себя» 1). Что причащение подъ однимъ видомъ не было явлениемъ случайнымъ, указываеть тоть факть, что еще первые учители церкви: Игнатій Богоносець, Ириней и др., принуждены были бороться съ удаленіемъ отъ догмата Евхаристіи. Воть почему, какъ самый догмать Евхаристіи, въ силу существованія ересей, нуждался не только въ признаніи его, но и въ развитіи, истолковании, такъ и художественное воспроизведение его нуждалось въ особой формѣ, гдѣ ясно выступали бы основныя черты догмата. Спена Тайной Вечери, данная въ чертахъ Евангельскаго разсказа и осложненная драматизмомъ историческаго событія — открытіемъ предателя, лишь подразумѣвала догматическую сторону; символическая рыба, которую мы находимъ въ катакомбной живописи въ символическихъ сценахъ Евхаристіи. напр., въ сценахъ братскихъ трапезъ (άγάπη), а также и въ отдѣльныхъ представленіяхъ, и которую довольно поздно встрѣчаемъ въ сценахъ Тайной Вечери, говорила иносказательно и лишь въ общемъ о предметахъ видимой стороны таинства Евхаристии. Естественно поэтому, что искусство прибѣгло къ иному, учительному роду изображенія, давая Христу въ руки хлѣбъи чашу съ виномъ. Такого рода изображеніе и находимъ въ Сирійскомъ Евангелія (VI ст.). Россанскій кодексь Евангелія того же стольтія даеть сцену Евхаристіи въ совершенно уже установившейся формь, идущей отъ изображенія въ Apollinare Nuovo, притомъ съ параллельнымъ изображеніемъ Тайной Вечери. Сцена Евхаристія разбита на двѣ части: на одной миніатюрѣ Христосъ преподаетъ подходящимъ къ нему съ благоговѣйными жестами шести Апостоламъ хлѣбъ; на другой, другимъ шести Апостоламъ преподаеть чашу. Переводъ сцены Тайной Вечери также близко напоминаетъ равеннскую мозаику Apollinare Nuovo<sup>2</sup>). Въ Хлудовской Псалтыри IX ст. снова встрѣчаемъ эти же двѣ сцены. Тайная Вечеря и здѣсь отмѣчена историческими чертами Евангельскаго разсказа: открытіемъ предателя Іуды и символической рыбой, лежащей внутри патеры. Сцена же Евхаристіи представляеть нѣкоторыя интересныя, сравнительно съ указанными сценами, осложненія. Христосъ изображенъ внутри киворія съ полукруглымъ верхомъ, раздающимъ направо хлѣбъ шести Апостоламъ въ то время, какъ другимъ шести налѣво уже преподана чаша. За Апостолами направо Давидъ, налѣво Мельхиседекъ<sup>3</sup>). Отмѣчая еще въ фигурахъ Давида и



<sup>1)</sup> Apud Gratianum. Decr. III, de consecr. dist. 11, c. 12.

<sup>2)</sup> Усовъ. Миніатюры Россанскаго кодекса. Табл. 2, 2-й и 3-й рис.

<sup>3)</sup> Н. Кондаковъ. Миніатюры греческой рукописи псалтыри IX в. изъ собранія

А. И. Хлудова въ Москвѣ, Москва. 1878. VI, 1, 2.

Мельхиседека символическій характеръ литургическихъ сценъ церквей Аполлинарія in Classe и св. Виталія, эта миніатюра помѣщаеть Христа за престоломъ и подъ киворіемъ, и такимъ образонъ переноситъ мѣсто дѣйствія въ алтарь, указывая въ Христѣ его священническое достоинство, какъ называють его Teptylliaнь<sup>1</sup>) — salutis pontifex, папа Даназь<sup>9</sup>) — sacerdos, Софроній<sup>8</sup>) и Германъ<sup>4</sup>)— sacerdos in aeternum и другіе. Дальнѣйшій рость сцены еще болбе выясняеть черты алтарной обстановки, и напр. въ Греч. Евангели XI ст. Париж. Націон. Библіот. № 74, какъ и въ Златоверхо-Михайловскомъ мон., находимъ Христа два раза по сторонамъ престола и возвышающагося надъ нимъ киворія, къ которымъ примыкаютъ алтарныя преграды (діастильы). Христосъ преподаетъ направо хлебъ, налево вино изъ чаши, держа на рукѣ платъ для утиранія губъ послѣ причастія 5). На императорской далматикѣ сцена эта разбита на двв части и изображена по оплечьямъ. Надъ Христомъ надпись: «пієте, рачете ёξ тойтои пантес» 6). Такимъ образомъ и въ этой сценъ важный по своему значенію вопросъ времени, выдъленный въ отдѣльную композицію, характера символическаго и абстрактнаго, нашель свое полное выражение и затемъ въ такомъ виде перешелъ и въ монументальныя мозанки церквей Сицилін, Кіева, Новгорода, Кавказа и др.<sup>7</sup>).

Изображеніе таинствъ Евхаристіи на нашей мозанкѣ, отличаясь отъ выше предложенныхъ примѣровъ въ миніатюрахъ сложностью обстановки, еще яснѣе указываетъ на то, что священнодѣйствіе происходитъ въ алтарѣ: Христосъ изображенъ дважды по сторонамъ престола, одинъ разъ преподавая хлѣбъ, другой — чашу, въ то время какъ по сторонамъ киворія, за престоломъ, присутствуютъ два Ангела. Помѣщеніе Христа среди алтарной обстановки, начиная съ IX ст. (миніат. Хлуд. Псалтыри), уясняется также общимъ направленіемъ византійскаго искусства въ эпоху вторичнаго его процвѣтанія. Лишенное внутренняго движенія, оно сосредоточилось лишь



<sup>1)</sup> Tertullianus. De carne Christi, r.J. V.

<sup>2)</sup> Martigny. Dict. чл. Jésus Christ.

<sup>3)</sup> Sophronii Commentarius liturgicus. 434, D., изд. въ Spicil. Roman. Кард. А. Ман, т. IV.

<sup>4)</sup> Migne. Patr. curs. compl. Церковная практика и мистическая теорія, т. 98, стр. 383-454.

<sup>5)</sup> Fleury. L'Evangile, pl. LXXIV, 1.

<sup>6)</sup> Didron. Annales Archéologiques, vol. I, tav. V.

<sup>7)</sup> Въ Златоверхо-Михайловскомъ мон., ц. Спаса въ Нередицахъ и мон. св. Асанасія на Асонѣ. Кромѣ того Доббертъ (Die Darstellung des Abendmahls durch die Byzantinische Kunst. Leipzig. 1872, стр. 16—21) указываетъ на слѣдующія изображенія этой сцены: въ ц. Некрези (Gagarin. Caucase pittoresque, pl. XLIII), въ ц. Богородицы въ Анталѣ. (Памятники христ. архит. въ Грузіи и Арменіи. Спб. 1886, стр. 5), въ ц. св. Никодая и въ Кириддовскомъ мон. — въ Кіевѣ.

на разработкъ идей и формъ, созданныхъ до иконоборства. Отсюда буквенный характерь вынострацій текста священнаго писанія, лишенный внутренняго движенія мысли. Христосъ изображается всюду, гдѣ есть возможность слёдовать различнымъ богословскимъ толкованіямъ на Его Лицо: Онъ крестить Іудеевъ, читаетъ имъ св. Писаніе, присутствуетъ при поученіи народа сынами Кореевыми<sup>1</sup>), изображается съ метлой и драхмой<sup>2</sup>), въ образѣ Самарянина<sup>3</sup>) и т. д., и въ нашей мозаикѣ, какъ первосвященникъ, преподавая таинства Евхаристіи въ самомъ алтарѣ, около престола, съ Ангелами въ бѣлыхъ стихаряхъ по сторонамъ его, какъ діаконами. Въ силу того же направления искусство повторяеть одно и то же лицо дважды въ различные моменты его дѣйствія, какъ бы подчеркивая ихъ. Итакъ, согласно толкованію, напр., у Германа, Константинопольскаго патріарха, что Христосъ есть жрецъ, а Ангелы діаконы, Онъ преподаетъ Евхаристію подъ двумя видами, что настойчиво повторяется византійскимъ искусствомъ въ этой сценѣ въ подтверждение удержаннаго восточнымъ православиемъ причащения подъ двумя видами. Словами подписи подъ нашимъ изображеніемъ, очевидно, желали указать на несомнѣнность, освященіе самимъ Христомъ причастія именно подъ двумя видами. Направо начертано: λαβέτε φάγετε τοῦτο ἐστίν τό σώμα μου τό ύπερ ύμων κλώμενον είς άφεσιν άμαρτιών (пріимите, ядите, сіе есть тѣло мое, еже за вы ломимое, во оставленіе грѣховъ); налѣво: πίετε έξ αύτοῦ πάντες τοῦτό ἐστιν τὸ αίμα μοῦ τὸ τῆς χαινῆς διὰ θήχης τὸ ὑπὲρ ύμῶν καὶ πολλῶν ἐκγυνομένον εἰς ἄφεσιν ἀμαρτιῶν (πίйτε οτъ нея вси, сія есть кровь моя Новаго Завѣта, яже за вы и за многія изливаемая, во оставленіе грѣховъ).

Христосъ одѣтъ въ хитонъ коричневаго пурпура, отцвѣченный золотомъ и украшенный клавами, и въ голубой гиматій; на ногахъ у него сандаліи. Обычный типъ лица съ короткой, округлой бородкой и свѣтло-каштановыми волосами, представляетъ уже ясно выраженный восточный типъ. Ангелы одѣты въ бѣлые стихари и голубые, виднѣющіеся изъ подъ нихъ хитоны. Нѣсколько наклоненныя въ сторону Христа лица ихъ имѣютъ широкій овалъ, но при блѣдномъ цвѣтѣ, они кажутся опухлыми; формы ихъ отличаются нѣжностью сравнительно съ монументальными фигурами Христа; крылья небольшія и хотя радужнаго цвѣта, но не яркой, а темной гаммы цвѣтовъ. Киворій, составляющій обыкновенную принадлежность алгаря съ IV, V ст., утверждался надъ престоломъ на четырехъ серебря-



<sup>1)</sup> Кондаковъ. Ист. виз. иск.; Псалт. Ват. Библ. № 752, стр. 129.

<sup>2)</sup> Ibid. Рук. Пар. № 74, стр. 139.

<sup>3)</sup> Ibid. Рук. Пар. № 510, стр. 139.

ныхъ, какъ и на нашей мозаикѣ, столбахъ, съ осьмигранной пирамидой наверху, (таковъ-же киворій въ ц. св. Софіи въ Константинополѣ, описываемый Павломъ Силленціаріемъ<sup>1</sup>). На нашей мозаикѣ видно только три столба, четвертый, по неумѣнію мозаиста справиться съ перспективой, долженъ подразумѣваться у лѣваго угла; на вершинѣ пирамиды крестъ; арки, соффитъ, углы выложены цвѣтнымъ мраморомъ. Престолъ изображенъ не подъ киворіемъ, а внѣ его, по пріему византійскаго искусства дѣлать нагляднымъ изображеніе: очень часто можно видѣть, напр., изображеніе внѣшняго вида церкви и въ тоже время внутренняго и пр. Престолъ, по образу гроба Господня, не квадратный, а продолговатый, покрытъ полосатымъ покровомъ (полосы: золотая, голубая, вишневаго цвѣта), съ разсыпанными по немъ золотыми листьями, образующими кресты. На престолѣ находится дискосъ съ вынутыми частицами св. хлѣба, губка, звѣздица, родъ опахала для сметанія св. частицъ изъ дискоса въ потиръ, копье въ видѣ пожа и крестъ.

Что касается художественной стороны изображеній, то въ общемъ они отличаются пропорціональностью роста безъ удлиненія его и широкими формами тѣла. Одежды на Христѣ задрапированы красивыми, хотя и безжизненными складками; конечности у него правильны, руки выполнены даже красиво. Апостолы въ обычныхъ типахъ подходятъ ко Христу въ благоговѣйныхъ, но однообразныхъ, симметрическихъ позахъ, заступившихъ мѣсто болѣе живыхъ движеній. Такимъ пріемомъ византійское искусство выражало важность и высоту догмата. Апостолы разбиты на группы: три идутъ, выступая правой ногой, три другихъ лѣвой; этимъ художникъ далъ нѣкоторое разнообразіе движенію; всѣ идутъ протянувъ впередъ руки, исключая принимающихъ отъ Христа таинство, которые складываютъ ладони для принятія таинства. Моделлировка одеждъ мелочна и схематична; цвѣта ярки, но общее впечатлѣніе дается слабое; отсутствіе глубины въ тѣняхъ и указанное уже преобладаніе контуровъ дѣлаютъ фигуры Апостоловъ лишь схемами человѣческихъ фигуръ.

## XIV.

### Ааронъ.

### (См. рис. 3, стр. 295).

Въ томъ же второмъ поясѣ по дѣленію росписи абсиды на пояса, начиная сверху, на внутренней сторонѣ тріумфальной арки, на сѣверномъ

<sup>1)</sup> Pauli Silentiarii, Descriptio S. Sophiae, v. 686-754. Patr. Curs. Compl. tom. LXXXVI. P. II. col. 2145-2148.

столбѣ ея, изображенъ Ааронъ въ первосвященническомъ облачении, съ кадильницей въ правой и ковчегомъ завѣта въ лѣвой рукѣ, какъ бы въ продолженіе сцены Евхаристія. Интересно то обстоятельство, что на противуположной сторонѣ вмѣсто исчезнувшаго и неизвѣстнаго изображенія въ соотвѣтствіи съ Аарономъ заново изображенъ Моисей съ заповѣдями. Подобную реставрацію врядъ-ли можно считать правильной. Мы уже указали на интересную миніатюру Хлудовской Псалтыри, гдѣ сцена Евхаристіи сопровождается изображеніями Давида и Мельхиседека. Объяснение этому находимъ въ символическихъ сценахъ Евхаристіи въ равеннскихъ церквахъ св. Виталія и Apollinare in Classe, гдѣ священнодъйствіе Мельхиседека и Авеля, Трапеза Авраама символически, какъ ветхозавѣтные прообразы, представляютъ Евхаристію. Какъ ветхозавѣтные прообразы Христа священника и царя и находимъ въ Хлудовской Псалтыри Давида и Мельхиседека. Христосъ, какъ первосвященникъ Новаго Завѣта, въ Ветхомъ Завѣтѣ прообразуется Мельхиседекомъ по помазанію<sup>1</sup>):

 Мельхиседекъ первый священникъ, царь мира и правды, священникъ Бога вышняго, прообразующій Сына Божія, который не получилъ священства







5



«Ты, (Христе), священникъ во вѣкъ по чину Мельхиседека» (Посл. къ Евр. Ап. Павла. Гл. VII, 11, 21), и Аарономъ по призванию, по словамъ тогоже Апостола Павла: «И никто самъ собой не пріемлеть этой чести (первосвященника), но призываемый Богомъ, какъ и Ааронъ. Такъ и Христосъ не самъ себѣ присвонлъ славу быть первосвященникоиъ, но Тотъ, кто сказалъ Ему: Ты Сынъ Мой, Я нынѣ родилъ Тебя». (Гл. V. 4, 5; VII, 11). Въ усложнившейся позднѣйшей росписи на этих мъстах, т. е. внутри тріумфальной арки, пишутся вообще прообразы Христа: Моисей, Ааронъ, Мельхиседекъ, Давидъ, Ной, Захарія, Соломонъ и др., символизуя различныя слова и действія Христа. (Напр. въ монастыр Ивиронь; см. Didron. Manuel d'Iconographie chrét., стр. 140, 3 прим.; также 430). Въ выборѣ прообразовъ дозволяется полная свобода. (Ibid., 447). Поэтому мы считаемъ болѣе правильнымъ и болѣе подходящимъ въ соотвѣтствіи съ Аарономъ подразумѣвать Мельхиседека, первосвященника, какъ и Ааронъ, что будетъ соотвѣтствовать непосредственно сценѣ Евхаристіи съ первосвященникомъ Христомъ, прообразами котораго они служать въ Ветхомъ Завётё, и какъ таковые они должны быть помѣщены на тріумфальной аркѣ.

Мельхиседекъ обыкновенно изображается одѣтымъ въ фелонь, застегнутую на груди и стихарь, съ царской діадемой на головѣ, съ платомъ, съ хлѣбами Евхаристіи въ рукахъ. (См. Кондаковъ. Ист. виз. иск., стр. 190); Didron. Manuel d'iconogr. chrét., стр. 291). Подобной замѣной Моисея Мельхиседекомъ вполнѣ возстановляется внутренняя связь образовъ въ росписи и внѣшняя симиетрія, что строго преслѣдуется византійскимъ искусствомъ въ росписи храма.

Ааронъ, представленный въ типь старца съ сѣдыми волосами и бородой, стоитъ на золотомъ полѣ въ торжественно покойномъ положеніи, соотвѣтствующемъ общему характеру лицъ, изображенныхъ въ сценѣ Евхаристіи алтаря нашего Собора. На головѣ у него яркаго пунцоваго цвѣта діадема; на лобъ спадаютъ три пряди волосъ; глаза большіе, каріе, съ преувеличеніемъ. Голубаго цвѣта фелонь, украшенная драгоцѣнными камнями и отороченная золотой широкой тесьмой, имѣетъ по плечамъ нашивки — та̀ πараүа́оба — и застегнута пунцовой фибулой; стихарь зеленаго цвѣта расшитъ золотомъ, украшенъ драгоцѣнными камнями. Изъ подъ стихаря видиѣется у ногъ лиловаго пурпура подризникъ, шитый также золотомъ; на ногахъ красно-пурпурные сапожки, усыпанные жемчугомъ. (Въ реставраціи одна нога оставлена безъ обуви). Въ кадильницѣ, которой онъ кадитъ, зажженъ огонь; ковчегъ завѣта, богато украшенный покоится на

оть іероевъ, ни другимъ передалъ, не по заповъдямъ Монсея, адда етброк хректтюки тинводок кероирубу. Кондаковъ. Ист. виз. иск., 93.

красномъ платѣ. Лицо Аарона сухо и безжизненно; низкій треугольный лобъ, выдающіяся дуги надбровій, соединенныхъ въ одну линію, впалыя щеки удлиненнаго лица, представляютъ существенные признаки византійскаго стиля, который къ XI стол'єтію уже проникся началами аскетизма, равно какъ чертами восточныхъ расъ въ характеристикѣ фигуръ святыхъ. По сторонамъ нимба Аарона сдѣлана надпись: О АГІОС АРОN.

67 -

#### XVI.

### Святители.

## (Атласъ. Листъ 6, рис. 19, 20).

Ниже сцены Евхаристін, т. е. въ третьемъ поясѣ абсиды, изображены въ колоссальный ростъ лики Святителей, преемниковъ апостольскихъ или отцовъ церкви и два первомученика: Стефанъ и Лаврентій (архидіаконы). Эти изображенія у насъ собственно начинаютъ собой рядъ изображеній святыхъ, размѣщенныхъ по столбамъ храма, точно такъ же, какъ въ Палатинской капеллѣ, въ соборѣ Монреале, гдѣ эти Святители изображены (по образцу св. Софіи Константинопольской) на сѣверной и южной сторонахъ главнаго нефа, а также и въ третьемъ поясѣ абсиды подъ изображеніемъ напр. Богородицы съ младенцемъ<sup>1</sup>).

Помѣщеніе Святителей въ абсидахъ идетъ еще отъ росписи равеннскихъ и римскихъ церквей, гдѣ въ конхѣ абсиды (во второмъ поясѣ) по сторонамъ Христа обыкновенно изображаются мѣстные святые, Отцы церкви, папы, и т. д., также обыкновенно начиная собою рядъ святыхъ въ верхней части, т. е. въ томъ же второмъ поясѣ, какъ напр. въ Apollinare Nuovo, гдѣ процессіи женскихъ и мужскихъ направляются къ Богородицѣ и Христу. Но въ Apollinare in Classe находимъ уже отдѣльную группу: Экклезія, Севера, Урзуса и Урзицина, изображенными въ нижней части абсиды между оконными рамами. Усложнившаяся роспись церкви размѣстила ихъ уже внизу, въ третьемъ поясѣ, установивъ порядокъ въ iерархическихъ степеняхъ: въ абсидѣ — какъ и въ нашемъ Соборѣ — Отцы церкви, по столбамъ церкви уже al fresco — святые, препрославленные мученики и, наконецъ, святыя жоны, какъ находимъ въ Палатинской капеллѣ и у насъ.

Изображение Святителей, Отцевъ церкви, мучениковъ и святыхъ, въ абсидѣ и по всему храму въ нижнихъ поясахъ обусловливается той идеей,

<sup>1)</sup> Въ Чефалу изображенія Святителей находимъ также въ абсидѣ въ третьемъ и четвертомъ поясахъ по сторонамъ центральнаго пространства абсиды, гдѣ въ тѣхъ же поясахъ находятся Апостолы. Въ ц. Спаса въ Нередицахъ и въ ц. св. Георгія въ Рюриковой крѣпости, въ старой Ладогѣ изображеніе Святителей находимъ такъ же, какъ у насъ, въ абсидѣ, подъ сценой Евхаристіи.

что они суть представители земной церкви, ея основатели и устроители. Такимъ образомъ, вся роспись нижней части храма стоитъ въ непосредственномъ отношении къ верхней купольной композиціи, гдѣ Христосъ, Глава Церкви Небесной, черезъ Богородицу — Образъ Церкви Земной, Апостоловъ, Евангелистовъ и Святителей, находится въ вѣчномъ единении съ церковью земной. Вся роспись храма, слѣдовательно, взятая въ цѣломъ, заключаетъ идею о Цевкви вѣчной.

Всѣ Святители изображены въ цвѣтныхъ одеждахъ, замѣнившихъ мѣсто бѣлыхъ, съ бѣлыми омофорами, украшенными крестами<sup>1</sup>). Святители въ нашемъ храмѣ выбраны изъ числа наиболѣе почитаемыхъ восточной церковью и чаще потому встрѣчаемыхъ въ росписи ея церквей. На лѣвой сторонѣ отъ зрителя изображены:

1) О АГІО(С) АПНФАNІ(ОС). Епифаній († 403 г.) — съ продолговатымъ лицомъ и большой темной бородой; изъ подъ омофора видна темнокоричневая фелонь.

2) О КЛММНИТ ПАПАС Р(ШМАІШИ). Климента, напа римскій († около 91—100); сёдъ, съ тонзурой (гуменцо) и небольшой округлой бородкой на кругломъ лицё, какъ и въ Монреале (tav. 14—D, см. также Menol. graec. II t., p. 210).

3) @ ГРІГОР(IOS) О ΘΕΟΛΟΓΟS. Ірилорій Болослово († 391) изображенъ съ тёмъ же кроткимъ выраженіемъ въ лицё, какъ и въ ц. св. Софіи въ Константинополё; онъ сёдъ, съ карими глазами, съ округлой бородой и большимъ открытымъ лбомъ. Одежда сёро-лиловаго цвёта; онъ указываетъ правой рукой на Евангеліе, которое держитъ въ лёвой рукё.

4) О АГІОС NNKOΛAOC. Николай († 328—351) изображенъ въ томъ типѣ, который отличается болѣе яснымъ и моложавымъ видомъ: ни позднѣйшей худобы, ни морщинъ нѣтъ; на макушкѣ головы видны еще довольно обильные волосы. Голова окружена небольшими сѣдыми волосами, подбородокъ опушенъ небольшой, сѣдой-же округлой бородой; правой рукой благословляетъ двуперстно, въ лѣвой держитъ Евангеліе. Одѣтъ въ оѣлую ризу, какъ и въ Палеяхъ Ватик. Библ., № 9<sup>2</sup>).

5) О СТЕФАНОС (АРХІДІАКОНОС). Стефана архидіакона. Обыкновеннаго юнаго типа, съ тонзурой, въ бёломъ, оттёненнымъ зеленью, стихарё съ кресчатымъ узкимъ ораремъ, какъ и въ Монреале (tav. 14—D).

<sup>1)</sup> На лѣвой сторонѣ лики сохранились по плечи, на правой - по поясъ.

<sup>2)</sup> Кондаковъ. Исторія виз. искус., 157. Сходное по типу изображеніе находимъ въ Ватиканскомъ Менодогіи, т. II, 12.

Правая рука опущена; (въ ней онъ держалъ кадильницу, въ лѣвой камень — орудіе своей мученической смерти).

На правой сторонѣ:

6) О АГІ(ОС) ЛАУРЕНТОС. Лаврентій архидіаконг. Также юнъ, но съ продолговатымъ лицомъ и съ легкими усами. Въ лѣвой рукѣ держитъ на красномъ платѣ мученическій вѣнецъ, въ правой кадильницу (осыпалась). Одѣтъ въ бѣлый стихарь съ ораремъ <sup>1</sup>).

7) О АГІОС ВАСНЛІОС. Василій Великій († 379) епископъ Кессаріи. Величавая фигура съ русой окладистой бородой и русыми съ просѣдью волосами, съ правильными и выразительными чертами твердо-спокойнаго лица. Обѣими руками онъ держитъ Евангеліе. На немъ темносѣрая риза поверхъ бѣлаго саккоса. По типу близокъ къ Софійской мозаикѣ въ Константинополѣ; Ватиканскій Менологій (II, 75) даетъ типъ близкій къ нашему, но въ Монреале (tav. 14—Е) это—уже просто пророческій типъ съ сѣдой остроконечной бородой и сѣдыми волосами, съ тонзурой.

8) ❷ ѠС О Х-Р-С. Іоанна Златоуста († 407). Типъ его хорошо извѣстенъ по Гомиліямъ Іоанна Златоуста Париж. Библ. XI ст.<sup>2</sup>). Выразительная и тонко характеризованная фигура: сухощавое лицо со впавшими щеками, заостреннымъ къ низу, психическимъ оваломъ, воспаленными вѣками небольшихъ карихъ глазъ, съ большой головой безъ волосъ, которые растутъ лишь у висковъ — точно и вѣрно характеризуютъ нравственный типъ Святителя. Въ лѣвой рукѣ держитъ Евангеліе, правой благословляетъ греческимъ неименословнымъ благословеніемъ; одѣтъ въ лиловокоричневую ризу и бѣлый саккосъ.

9) • ГРНГОРОС О NVCIOC. Григорій Нисскій († 394). Представленъ съ добродушнымъ продолговатымъ лицомъ, съ темно-русой бородой и волосами такого-же цвѣта съ просѣдью; Фелонь и саккосъ его бѣлые. Благословляетъ именословно и держитъ Евангеліе.

10) • ГРНГОРІОС О ӨАVМАТОУРГОС. Григорій Чудотвореца († 270) Неокессарійскій изображенъ съ большимъ взлызлымъ лбомъ и тремя прядями волосъ на немъ; четыреугольное лицо опушено округлой бородой; одѣтъ въ лилово-коричневую ризу и бѣлый саккосъ; указываетъ рукой на Евангеліе.

Должно замѣтить, что общій характеръ этихъ мозаикъ рѣзко отличается отъ характера мозаикъ верхней сцены Евхаристіи. Темные, глубо-

2) Кондаковъ. Исторія виз. иск., 258.



<sup>1)</sup> Типъ Лаврентія въ Монреале приближается къ нашему. См. изд. Gravina, t. 14-D.

кіе тоны одеждъ, ихъ просто, но строго выдержанная драпировка, теплыя и сочныя (красно-коричневыя) краски лицъ, моделлировка общими массами, уподобляющая эти мозаики масляной живописи, придаютъ имъ особую важность въ смыслѣ художественнаго преданія. Всѣ изображенія въ одинъ ростъ даны въ строгомъ иконописномъ стилѣ, уже выработавшемся къ IX ст.

## XVII.

## Техника и особенности стилей.

Большая часть нашихъ мозаикъ представляетъ кропотливую и сложную технику, въ которой во многомъ лежить паденіе стиля, или скорбе выработка особаго мертвеннаго стиля, который привель въ концѣ концовъ византійское искусство къ совершенной омертвѣлости. Исторія византійскаго искусства даетъ въ этомъ отношени полную разгадку тому, что привело его къ этому состоянію. Оно на первыхъ же порахъ стало догматическимъ, религіознымъ въ строгомъ смыслѣ слова, и богатое античное паслѣдіе привлекло для выраженія богословской мысли. Отсюда и общензвѣстная ремеслепность въ византійскомъ искусствѣ, шаблонъ разъ выработаннаго и принятаго изображенія, не дозволяющій отступленія. Какъ инніатюра со времени втораго періода процветанія (отъ IX — XII ст.) окончательно начинаетъ забывать античное преданіе, такъ и мозаика, идущая за ней, отражаеть на себѣ всѣ черты новаго движенія, «натуралистическаго», выразившагося въ подстрочномъ, часто безъ смысла, слёдования тексту писания. Вибсто художественно-религіознаго представленія почитаемаго сюжета, явилось догматически точное и подробное воспроизведеніе его<sup>1</sup>). Понятно, что ремесло, техника въ этомъ случаѣ играла наиболѣе видную роль, и нсудивительно, если самая утонченная и кропотливая ремесленность даетъ изображенія, висящія въ воздухѣ безъ опоры, однообразные жесты, симметрическія позы, какъ напр. въ нашей алтарной сценѣ Евхаристіи.

Кубики нашей мозанки состоять изъ стекла, окрашеннаго въ различные цвѣта (смальта), и шифера.

Прозрачное стекло, дающее и въ окраскѣ внутренній блескъ, употребляется по превмуществу для фоновъ, одеждъ; сѣдина блеститъ бѣлой смальтой, а зрачекъ глаза оживленъ кубикомъ черной смальты, вставленной въ пигментъ глаза. Непрозрачный, матовый шиферъ употребляется для выполненія тѣла, лица, рукъ. Однако не вездѣ съ одинаковымъ вкусомъ и пониманіемъ цвѣтовой гармоніи употребляется техническое богатство мозаиче-

<sup>1)</sup> Исторія виз. иск. Кондакова, стр. 140.

ской живописи. Правда, лица и вообще тѣло во всѣхъ нашихъ мозаикахъ д Бланы мелкой мозанкой, а одежды и фоны крупной, но въ пониманіи гаммы цвѣтовой большое различіе. Въ то время, какъ въ мозанкахъ купольной и алтарной до третьяго пояса, гдѣ изображены Святители, преобладаютъ свѣтлыя краски: свётло-зеленая, свётло-коричневая, пурпуръ и лазурь, отцвёченныя золотомъ, и въ особенности византійскія краски: голубая и розовая, образующія прозрачную поверхность переходовъ отъ голубаго и розоваго къ свѣтло-коричневому съ бѣлыми оживками (у Апостоловъ въ сценѣ Евхаристіи), отъ бѣлаго къ зеленому и желтому, а затѣмъ и къ коричневому (у двухъ Ангеловъ за трапезой), отъ бѣлаго къ голубому (у Павла) и т. д., въ мозаикахъ Святителей и сорока мучениковъ мы видимъ темные цвѣта. Въ послёднихъ мозаикахъ вообще употребительны: темно-зеленый, пунцовый рядомъ съ индиго, индиго съ чернымъ, коричневый согрѣтъ вишневымъ; гаммы: бѣлый, голубой, индиго; краснокирпичный съ темно-коричневымъ; индиго съ зеленымъ и др., дающіе въ совпаденіи цвѣтовъ глубокую и пріятную для глазъ гамму.

71

Контуры въ мозаикахъ перваго рода: карминъ и голубая въ одеждахъ, красная для рукъ и лицъ; толстые контуры мозаикъ втораго рода, переходя въ моделлировку, почти не замѣтны.

Кромѣ того, фигура Пречистой Дѣвы и Апостоловъ выполнены въ той изящной, но довольно строгой манерѣ, которую вполнѣ выраженной находимъ въ мозаикахъ Палатинской капеллы. Одежды обвиваютъ тѣло и сливаются во множество складокъ, въ выполнени которыхъ мозаистъ находитъ особую прелесть, хотя и не замѣчаеть, что фигура всетаки остается плоской и безжизненной. Эта черта стиля несомнѣнно могла появиться въ той средѣ, гдѣ роскошь жизни съ ея условными вкусами, быстромѣняющимися, могла имѣть вліяніе на искусство; это была столица; древній шаблонъ здѣсь могъ отражать на себѣ преобладающіе вкусы и общій тонъ жизни. Напротивъ, мозаики втораго рода, съ ихъ простотой въ краскахъ и болѣе живымъ художественнымъ преданіемъ, даютъ впечатлѣніе той среды, гдѣ шаблонъ держался вѣка и туго уступалъ мѣсто новымъ вѣяніямъ. Въ этомъ шаблонѣ видно даже отсутствіе пониманія изображенія: двѣ одежды принимаются за одну, лицо часто блѣдно и слабо писано, имена писаны съ ошибками, но всеже, самъ того не замѣчая, художникъ-мастеръ передаетъ еще не исчезнувшую въ шаблонѣ индивидуальность лицъ (напр. Худіона, Лизимаха, Валерія, Николая, Василія Великаго, Іоанна Златоуста и др.) и общую колоритность красокъ. Для построенія и украшенія нашего храма мастера были вызваны изъ Константинополя<sup>1</sup>), но весьма въроятно, что столица одна не могла удо-

1) При Михаил IV Пафлагонянинъ, какъ предполагаетъ графъ Уваровъ, царство-

Digitized by Google

влетворить запросамъ на мастеровъ, высылавшихся и во многія другія мѣста. какъ напр. для построенія Кутансскаго собора, возникшаго также около этого времени, и потому мастера набирались и изъ провинцій. Вотъ чёмъ, съ нёкоторой вёроятностью, можно объяснить различіе стилей, существующее въ нашихъ мозанкахъ.

Наши мозанки, благодаря яркости и блеску красокъ, превосходятъ сталя, съ перламутровымъ отливомъ мозанки Монреале, и, обладая иткоторыми особенностями общаго характера, заслужили высокій приговоръ историковъ искусства<sup>1</sup>). Въ нихъ совершенно отсутствуетъ зеленый пвътъ для лицъ; гамма цвътовая во многихъ случаяхъ темнъе и проще, какъ напр. въ изображени крыльевъ Ангеловъ; бълый цвътъ крыльевъ разнообразится золотомъ, свътло-коричневымъ и чернымъ цвътомъ перьевъ, между тъмъ какъ въ Палатинской капеллъ крылья Ангеловъ зеленаго, свътло-оранжеваго цвѣтовъ, въ Монреале зеленаго и голубаго. Въ типахъ еще ясно сквозить античная основа, нѣть старческой дряблости лиць, а лишь довольно явственные намеки на нее.

Этимъ разборомъ стилей иы заканчиваемъ обозрѣніе мозанческой росписи нашего храма, и переходимъ затъмъ къ живописи al fresco, которая разбивается на два отдѣла: 1) духовную въ самомъ храмѣ и 2) свѣтскую на стенахъ северной и южной лестницъ храма.

#### XVIII.

# 6) Живопись al fresco<sup>2</sup>).

#### 1) Духовная живопись.

### Придълг Іоакима и Анны.

Абсида праваго придѣла, посвященнаго теперь Іоакиму и Аннѣ, т. е. абсида діаконикона (біахочіхо́ч), расписана многоличными фресками, предста-

<sup>1)</sup> Фресковыя изображенія нашего Собора при реставраціи, какъ извъстно, цодверглись многимъ измъненіямъ. Къ сожальнію, съ этими измъненіями они вошли и въ Атласъ, изданный Императорскимъ Археологическимъ Обществомъ. Съ открываемыхъ изображеній, при реставраціи, какъ намъ извъстно, дълались кальки; такихъ калекъ у завъдывавшаго окончательной реставраціей протоіерея о. Іосифа Желтоножскаго цёлый альбомъ. Быдо бы желательно, въ выдахъ строгой точной научной оцбнки фресокъ, ихъ стиля, исторіи сюжетовъизданіе этого альбона — по крайней мъръ въ фотографіяхъ. Пока, тамъ, гдъ новизна живописи, обязанная реставраціи и не соотвътствующая духу времени, бросалась въ глаза, мы отитчали неправильности ея, руководствуясь собственными свъдъніями и замъчаніями прот. о. Іосифа Желтоножскаго, сообщенными намъ въ письмѣ, по нашей просьбѣ, за что мы приносимъ ему сердечную благодарность.



вавшенъ нежду 976-1025 годонъ. Сн. Древности. Труды Импер. Моск. Арх. Общ. Т. ІХ, вып. 2-й и 3-й, стр. 102.

<sup>2)</sup> См. Кугдеръ. Руководство къ исторической живописи и т. д., стр. 65.

вляющими иллюстрацію къжизни Богоотецъ и Богоматери, начиная со сцены, изображающей Іоакима при стадъ, и кончая цълованіемъ Елизаветы. Въ самомъ порядкъ и исполненіи сцены эти слёдуютъ апокрифическимъ Евангеліямъ.

Уже со втораго на третье столѣтіе и далѣе апокрифическія Евангелія пользовались широкой распространенностью на ряду съ твореніями четырехъ Евангелистовъ. Протоевангеліе Іакова (II ст.), Евангеліе Псевдоматоея (V ст.), Ев. о Рождествѣ Маріи (V ст.) и др., заключая большое обиліе фактовъ, относящихся къ жизни Христа до его проповѣди и къ жизни Маріи, т. е. тѣхъ фактовъ, которые отсутствуютъ у четырехъ Евангелистовъ, удовлетворяли той сторонѣ религіознаго интереса, который стремится проникнуть въ обстановку и событія, сопровождавшія жизнь священныхъ лицъ, до мельчайшихъ подробностей. Среди апокрифовъ вообще, разсказамъ о жизни Маріи отводится важное мѣсто: исторію родителей Маріи, жизнь ея вплоть до бѣгства въ Египетъ рисуетъ въ самыхъ подробныхъ чертахъ Протоевангеліе Іакова; Евангеліе Псевдоматоея, кромѣ фактовъ изъ жизни Христа младенца, излагаетъ жизнь Маріи въ тѣхъ-же чертахъ; наконецъ Евангеліе «De Nativitate Sancta Maria» посвящено исключительно жизни Маріи<sup>1</sup>).

Распространенность апокрифическихъ легендъ о Маріи доказывается тёмъ фактомъ, что легендами этими пользуются Отцы церкви. Борьба съ несторіанствомъ, поднятая въ IV въкъ въ защиту Богородицы, ведется такими учителями церкви, какъ Григорій Нисскій, Іоаннъ Златоусть, которые въ своихъ речахъ съ поучительной целью употребляютъ для наглядности апокрифы о Маріи. У современныхъ имъ писателей, какъ-то Викторина († 370), Августина († 430), Ефрема Сирина († 372-3), Романа (V ст.) и др., также встрѣчаемся съ этими апокрифами. Однако, не смотря на то, что вліяніе апокрифовъ о Маріи на церковную литературу идеть все возрастая, въ искусствъ пока мы еще не замѣчаемъ такого же захватывающаго вліянія апокрифа, и тѣ сцены, которыя въ это время изображаются искусствомъ, по преимуществу цикла Евангельскаго, изображаются наравнѣ съ чертами апокрифической легенды и безъ нихъ; и въ то время, какъ интересъ къжизни Маріи въ литературѣ питается апокрифическими сказаніями о ней, служащими предметомъ назидательнаго чтенія, искусство лишено непосредственнаго интереса къ иллюстраціи жизни Маріи, и сцены, въ которыхъ изображается Марія, лишены цбли служить иллюстраціей къ ея жизни, а вызваны въ искусствѣ совершенно иными надобностями. Сцена Рождества, напримѣръ, имѣетъ значеніе



<sup>1)</sup> Исторію апокрифическихъ Евангелій, няъ содержаніе см. въ Приложевіи: «Апоприфическія Евангелія».

главнымъ образомъ важнаго евангельскаго событія (пришествія въ міръ Спасителя), на что указываетъ и праздникъ Рождества, установленнаго въ IV ст., и сцена Рождества можетъ считаться изображеніемъ праздника. Важное также евангельское событіе представляетъ и сцена Благовѣщенія; въ сценѣ поклоненія волхвовъ главный интересъ сосредоточенъ на младенцѣ Христѣ, а не на личности Маріи; сцена Срѣтенія, Брака въ Канѣ Галилейской и др., въ которыхъ изображается также Марія, служатъ илюстраціей Евангельскихъ событій, и не имѣютъ въ виду исключительно Маріи. Самое расположеніе этихъ сценъ, если онѣ встрѣчаются въ группировкѣ, какъ напримѣръ на крестѣ Максиміана въ Равеник<sup>1</sup>), на многихъ покрышкахъ Евангелій изъ слоновой кости V, VI ст., напримѣръ на извѣстномъ Миланскомъ диптихѣ<sup>2</sup>), указываетъ на эти сцены, какъ на иллюстраціи именно къ Евангелію, и какъ таковыя, онѣ могли естественно обходиться безъ подробностей апокрифа; апокрифъ въ силу близкаго знакомства и распространенности могъ иногда привноситься въ художественное изображеніе.

Иден и правила почитанія Богородицы, выработанныя въ эпоху по VI ст., со времени Юстиніана и даже нѣсколько ранѣе, когда въ честь Богородицы строятся великолѣпные храмы, переходять на почву обрядовую<sup>8</sup>). Отцы и учители церкви, кромѣ похвалъ и панегириковъ въ честь Маріи, пишуть еще и поучительныя проповѣди, въ которыхъ развивають предъ слушателями значение истинной истории событий въ жизни Божьей Матери. Появляются общія сочиненія объ «Истинной Богородица», какъ напримаръ монаха Епифанія (VIII-IX ст.). Многіе отцы пишуть объ отдѣльныхъ событіяхъ изъ жизни Богородицы: о Зачатія пишеть Іоаннъ, монахъ Эвбейскій, о Рождествѣ Марін Тарасій Константинопольскій (VIII ст.), Іоаннъ Дамаскинъ (VIII ст.), Андрей Критскій (IX ст.), Петръ Аргивскій, Іаковъ Кокцинобафскій; о Введеніи во храмъ пишуть тѣ же и кромѣ того Германъ Константинопольскій и Левъ Мудрый (912 г.); о Благовѣщеніи Іоаннъ Дамаскинъ, Андрей Критскій и многіе другіе; объ Успеніи появляется рядъ нѣснопѣній Дамаскина, Андрея Критскаго, Германа, Льва Мудраго и др. Всѣ эти писатели въ своихъ толкованіяхъ событій изъ жизни

<sup>1)</sup> Фотографія Ричи.

<sup>2)</sup> Въ савпкахъ Арундельскаго Общества. См. Буслаева «Общія понятія о русской мконописи», табл. ХІ.

<sup>3)</sup> Таковы храмы въ честь Богородицы въ Константивополѣ: Влахернской, построенной Пульхеріей и Маркіаномъ, V ст., Халькопратійской, Одигитріи, Богородицы Кира, всѣ V ст.; церковь Богородицы In honoratis, построенная матроной Юліаной въ царствованіе Юстиніана; храмъ Богородицы Діакониссы, построенный Маврикіемъ (582—602) и мн. др. См. Н. Кондакова «Визант. церкви и памятники Константинополя». Указатель именъ и предметовъ: ц. Б. Матери, П-я стр.

Богородицы пользуются апокрифами, въ которыхъ однихъ находится богатое содержаніе для ихъ цёли, сопоставляя каждое изъ нихъ съ прообразами ветхозавётными, и ближайшимъ слёдствіемъ этой дёятельности является установленіе многихъ Богородичныхъ праздниковъ.

75 .

Такимъ образомъ содержаніе апокрифическихъ легенаъ о Маріи къ IX ст. во многихъ своихъ моментахъ переходитъ въ среду церковную и въ обрядъ (песнопенія), такъ что и полное господство апокрифа о Маріи въ искусстве относится именно къ этому времени. Вторая эпоха византійскаго нскусства главный свой интересь сосредоточная по прениушеству на илиостраців Отцовъ Церкви и Святителей, собраній житій святыхъ (Симеона Метафраста напр.), поучительныхъ сочиненій, такъ что иллюстраціи къ жизни Маріи среди общаго движенія были законнымъ послѣдствіемъ самаго теченія искусства. Въ IX ст. появляется первый менологій или святцы, въ которомъ главныя событія изъ жизни Богородицы положены на числа мѣсяцевъ съ миніатюрами къ каждому событію, слёдующими апокрифическимъ преданіямъ: ветхозавѣтныя сцены прообразовательныя, наряду со сценами изъ исторіи Божьей Матери, находимъ въ знаменитомъ кодексѣ Григорія Парижской Библіотеки, № 510, IX ст. Въ XI ст. находимъ самую подробную илюстрацію къ жизни Маріи въ Гомиліяхъ Іакова<sup>1</sup>), сочиненіи, представляющемъ сводъ пов'єствованій и ученій отдовъ о жизни Марін, пріобр'явшемъ большую распространенность, какъ о томъ можно судить по многимъ копіямъ. Подобнаго рода иллюстрацію къ жизни Маріи мы и имѣемъ въ нашей росписи и въ росписи нѣкоторыхъ иныхъ церквей, какъ напримѣръ монастыря Хора, монастыря Дафии XI ст. и др.

Замѣчательно то обстоятельство, что наши фрески представляють всѣ особенности толковой иллюстраціи въ томъ видѣ, въ какомъ даетъ ихъ иллюстрація Гомилій, напримѣръ, пріурочивая иллюстраціи къ указаннымъ выше подраздѣленіямъ на Зачатіе, Рождество, Благовѣщеніе. Проводя подобное дѣленіе въ нашихъ фрескахъ, будемъ имѣть слѣдующее: Въ Гомиліяхъ Іакова на Зачатіе даны сцепы: Принесеніе даровъ Іоакимомъ и Анной первосвященнику Иссахару, Моленіе Анны предъ гпѣздомъ, Встрѣча у золотыхъ воротъ; у насъ: Іоакимъ при стадѣ, Моленіе Апны предъ птичьимъ гнѣздомъ, Встрѣча у золотыхъ воротъ. Эти сцены занимаютъ верхнія части абсиды и могутъ быть пріурочены къ празднованію свв. Богоотецъ Іоакима и Анны (9 сентября), установленному лишь въ IX ст. — Къ разсказу о Рожденіи Маріи въ Гомиліяхъ даны: сцена Рожденія Маріи, синклита филарховъ Израиля,

and the second second

<sup>1)</sup> См. Кондаковъ. Ист. виз. иск., стр. 220.

Бесѣда Іоакима и Анны, Вечеря Іереевъ, Принесеніе Маріи къ Іереямъ, Введеніе во храмъ, Чудо питанія Ангеломъ; у насъ: Рождество Маріи, Введеніе во храмъ и питаніе Ангеломъ, Обрученіе съ Іосифомъ, Врученіе пурпурной шерсти. Въ Гомиліяхъ на логосъ V-ый о Благовѣщеніи даны: сцена посланія отъ Троицы Ангела, Приходъ Ангела въ Назаретъ, Благовѣщеніе у фонтана (колодца), Благовѣщеніе съ веретеномъ, Цѣлованіе; у насъ: Благовѣщеніе у колодца, Благовѣщеніе съ веретеномъ, Цѣлованіе; у насъ: Благовѣщеніе у колодца, Благовѣщеніе съ веретеномъ и Цѣлованіе<sup>1</sup>). Такимъ образомъ въ нашей росписи опущены лишь нѣкоторыя сцены, въ остальномъ же она есть толковая иллюстрація къ поучительнымъ рѣчамъ, такъ она и расположена въ абсидѣ по тремъ поясамъ, какъ три главныхъ праздника: свв. Іоакима и Анны, Рождества Богородицы и Благовѣщенія.

1) Изъ сценъ перваго разряда у насъ сохранила древнюю компознцію инпь сцена Встръчи у золотых воротз (Атласъ. Л. 31, р. 13), поэтому мы и начнемъ съ нея. Въ Протоевангеліи Іакова (гл. IV) сказано: «И вотъ Іоакимъ пошелъ со стадами; Анна стояла въ воротахъ и увидѣла Іоакима, идущаго со стадами, и подбъжавъ обняла ею шею, говоря: «теперь сознаю, что Господь благословилъ меня»<sup>2</sup>). Фреска изображаетъ Анну, которая, быстро подбѣжавъ къ Іоакиму, обнимаетъ его. Позади Анны видны ворота, позади Іоакима скалы — для обозначенія пустыни за городомъ. Древиѣйшій переводъ этой сцены извѣстенъ съ IX ст., въ Ватиканскомъ Менологіи<sup>3</sup>). Іоакимъ и Анна отмѣчены нимбами, какъ родители Богородицы. Извѣстно, что почитаніе Анны возводится уже къ VI ст., когда извѣстны храмы, посвященные ся имени: одинъ, построенный Юстиніаномъ, другой Львомъ Мудрымъ во дворцѣ. Въ то время, какъ на западѣ изображенія Богоотецъ Іоакима и Анны извѣстны съ 1143 года — въ мозаикахъ церкви Мартораны въ Палермо, самое почитаніе ихъ здѣсь установлено не ранѣе XVI вѣка.

2) Слѣдующая по порядку сцена — Рождество Маріи (Атласъ. Л. 28, р. 7) представлена въ переводѣ иконографіи праздника (8 сентября: установленъ не ранѣе VII вѣка). Одѣтая въ красную пенулу и голубой хитонъ, Анна возлежитъ на ложѣ (съ голубымъ тюфякомъ) со спинкой, украшенномъ пологомъ. Три женщины въ голубыхъ и зеленыхъ одеждахъ приносятъ ей пищу. Справа у кровати повитуха (µаĩа) и прислужница купаютъ въ сосудѣ младенца Марію. Позади женщинъ дверь, завѣшанная занавѣсомъ; за спинкой кровати

8) D'Agincourt. Malerei, tav. XXXI, 15.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См. Кондаковъ. Истор. виз. иск. 222 — 228. Д'Ажинкуръ. Malerei, tav. 31, 15 миніатюры на «Зачатіе», на Рождество. Fleury. La S. Vierge I, pl. III.

<sup>2)</sup> Въ Евангеліи, Псевдоматеся гл. III и въ Евангеліи De Nativitate воротамъ дано названіе «золотыхъ», почему и сцена получила названіе «Цѣлованія у золотыхъ воротъ».

виднѣется также дверь. Ни Протоевангеліе, и никакой другой источникъ не даетъ объясненія нѣкоторымъ иконографическимъ чертамъ этой сцены. Композиція ея идетъ несомиѣнно отъ композиціи Рождества Христова, по извѣстному въ византійскомъ искусствѣ обычаю пользоваться для наростающихъ надобностей готовыми уже иконографическими формами, тѣмъ болѣе, что сцена эта извѣстна лишь съ IX ст.<sup>1</sup>). Въ ней мы видимъ двухъ женщинъ, о которыхъ говоритъ апокрифъ, но три женщины, приносящия дары, очевидно сопоставляются въ параллель съ тремя волхвами, принесшими дары Христу младенцу.

77

3) Воедение во храма (Атласъ Л. 28, рис. 7) дано какъ изображение праздника (21 ноября). Композиція этой сцены представляеть сліяніе собственно двухъ моментовъ: введенія во храмъ и питанія Маріи Ангеломъ. Іоакимъ, одътый въ бълыя одежды, и Анна въ красной пенулъ и бъломъ хитонѣ, въ сопровожденіи дѣвицъ, подводятъ трехлѣтнюю Марію къ первосвященнику, стоящему подъ серебрянымъ киворіемъ за канцеллами и простирающему къ ней руки. За киворіемъ, на третьей ступенькѣ Святая Святыхъ, сидитъ Марія, получая отъ прилетбвшаго къ ней Ангела пищу. Въ томъ же видѣ сцена эта представлена и въ Ватик. Менологіи, только количество дѣвицъ со свѣчами, сопровождающихъ Марію, разнится; между тёмъ, какъ (по указанію Евангелія De Nativitate S. Mariae) въ Менологіи ихъ семь, у насъ, быть можетъ по недостатку мѣста, ихъ двѣ 2). Въ Протоевангелін эти два момента описаны такъ: «Исполнилось три года дѣвочкѣ, и сказаль Іоакимъ: «Позовите чистыхъ еврейскихъ дѣвушекъ, пусть возьмуть по зампадѣ, пусть служать прислужницами»....и сдѣлали такъ. И приняль ее главный жрець, и посмотръвъ на нее, сказаль: «Марія, Богъ прославить твое имя».... И поставиль ее сверхъ третьей ступени алгаря, и показалъ на ней Господь милость свою. (гл. VII).... Марія же воспитывалась въ храмѣ подобно голубю и принимала пищу изъ рукъ Ангела». (гл. VIII).

4) Обрученіи Маріи<sup>3</sup>) (Л. 31, р. 14). Первосвященникъ, стоя подъ киворіемъ, украшенномъ рѣзьбой изъ городковъ, за алтарной преградой, въ красной ризѣ и бѣломъ саккосѣ, уже вручилъ Маріи разцвѣтшую вѣтвь,

<sup>1)</sup> Ватик. Менологій. Fleury. La S. Vierge, T. I, pl. III. Въ Протоевангелін Іакова лишь сказано (гл. V): На девятый мёсяцъ родила Анна и сказала повитухё: что родила? Она сказала: женское.

<sup>2)</sup> Одна изъ дъвицъ по ошибкъ реставраціи имъетъ нимбъ. Изображеніе этой сцены не встръчаемъ ранъе IX ст.; введеніе праздника относятъ приблизительно къ 780 г. въ Константичополъ.

<sup>3)</sup> Въ оглавлении содержания І-го выпуска Атласа этой сценъ неправильно дано название: «Богоматерь извъщаетъ апостоловъ о своемъ успении».

которую она передаетъ Іосифу, принимая его покровительство. Сѣдой старецъ Іосифъ, одѣтый въ бѣлый хитонъ и гиматій, принимаетъ ее. Сзади него дѣвушки и одинъ изъ священниковъ. По Протоевангелію, вдовцы, взявши жезлы, принесли ихъ въ храмъ и передали первосвященнику, который, помолившись надъ жезломъ каждаго изъ нихъ, увидѣлъ знаменіе липь на жезлѣ Іосифа. Іосифъ нослѣ этого принялъ Марію (гл. VIII, IX). Передача первосвященникомъ Маріи Іосифу и передана у насъ посредствомъ врученія Маріей процвѣтшей вѣтви, указавшей на Іосифа<sup>1</sup>).

5) Врученіе Маріи кокцина и пурпура<sup>3</sup>) (Л. 28, р. 10). Первосвященникъ, стоя у алтарной преграды, передаетъ пятнадцатилѣтней Маріи пурпуръ и кокцинъ<sup>8</sup>), въ то время, какъ Іосифъ съ дорожной палкой и позади него дѣвицы присутствуютъ при этомъ. Сцена эта служитъ иллюстраціей къ слѣдующему мѣсту изъ Протоевангелія: «Совѣтъ первосвященниковъ рѣшилъ: «Сдѣлаемъ покрывало для храма». Главный жрецъ сказалъ: «Призовите чистыхъ дѣвицъ изъ трибы Давида»; отошедшіе нашли семь чистыхъ дѣвицъ. . Марія приняла пурпуръ и кокцинъ, и удалилась» (Х гл.). Совѣта жрецовъ на нашей фрескѣ нѣтъ, между тѣмъ какъ въ мозаикахъ Кахріе-Джами и Гомиліяхъ Іакова этотъ совѣтъ жрецовъ представленъ въ видѣ трехъ священниковъ, сидящихъ на софѣ за столомъ; въ нашей сценѣ присутствуетъ также и Іосифъ, чего нѣтъ въ указанныхъ выше памятникахъ.

6 и 7) Благовпщеніе (Л. 28, р. 9 и Л. 31, р. 15) представлено въ двухъ переводахъ: иконописномъ переводъ праздника и по Гомиліямъ, представляющихъ два момента этого событія. Среди горнаго пейзажа Марія почерпаетъ воду изъ колодца и оборачиваетъ голову, слыша голосъ отъ незамѣтно для нея прилетѣвшаго сверху Ангела въ ореолъ. Въ другой разъ Ангелъ является къ ней въ домѣ, послѣ того какъ она испугавшись,



<sup>1)</sup> Вътвь въ рукахъ Маріи кажется намъ прибавкой реставраціи (въ этомъ удостовърнетъ насъ и сообщеніе прот. о. Іос. Желтоножскаго). Она скоръе должна бы быть въ рукахъ Іосифа, какъ это находимъ напр. въ мозаикъ Богородицы Паммакиристы (нынъ мечети Кафріс-Дмами; Кондаковъ. Виз. церкви и памятники Константинополя, стр. 186). Композиція, во всякомъ случаъ, представляетъ сцену обрученія.

<sup>2)</sup> Въ огдавлении содержания того же выпуска этой сценѣ также неправильно дано название: «Обручение Пресвятыя Богородицы съ Праведнымъ Іосифомъ».

<sup>3)</sup> Этихъ предметовъ нельзя теперь замѣтить въ орескахъ; по положеніи рукъ первосвященника и Маріи указываеть на передачу и принятіе чего-то. Если предположить, что положеніе рукъ измѣнено реставраціей и представить, что Марія и Захарія протягивали впередъ руки, какъ бы привѣтствуя другъ друга, то тогда въ описываемой композиціи можно видѣть сцену полученія Іосифомъ Дѣвы при выходѣ Ея изъ храма. Въ такомъ видѣ, съ нѣкоторыми, впрочемъ, отличіями имѣемъ эту сцену въ Гомиліяхъ Іакова Кокцинобафскаго. (См. у Флери въ соч. La S. Vierge — описаніе рисунковъ, иллюстрирующихъ Гомилін, гл. XVII).

возвратилась домой и занялась работой надъ пурпурной пряжей<sup>1</sup>). Эти сцены вполнѣ согласны съ данными, которыя находимъ въ Протоевангели (XI гл.). Сцена Благовѣщенія въ домѣ, какъ иконографія праздника, извѣстна въ своемъ установившемся переводѣ съ V ст.; Благовѣщеніе же у колодца; хотя и появляется изрѣдка въ искусствѣ, напримѣръ на Миланскомъ диптихѣ VI ст. въ соотвѣтствіе съ Благовѣщеніемъ въ домѣ<sup>2</sup>), но устанавливается въ своихъ иконографическихъ чертахъ лишь со времени полной илюстраціи текста Протоевангелія, которому слѣдуетъ и наша живопись и извѣстна въ Гомиліяхъ Іакова, въ монастырѣ Кахріе-Джами, въ ц. св. Марка въ Венеціи<sup>8</sup>) и во мн. др.

8) Цилование Марии и Елизаветы (Л. 28, р. 11). Марія и Елизавета представлены обнявшимися; направо и налѣво двери съ пологомъ; въ одной изъ нихъ, приподнявши пологъ, стоитъ и смотритъ служанка. Эта сцена, находясь среди иллюстрацій, слѣдующихъ Протоевангелію, есть безъ всякаго сомнѣнія иллюстрація къ послѣднему, хотя о цѣлованіи Маріи и Елизаветы говорится въ Евангеліи отъ Луки I, 39—56.

Изображеніе въ этой сценѣ служанки, затѣмъ также нышная обстановка другихъ сценъ, есть черта натурализма въ искусствѣ. Какъ въ Гомиліяхъ монаха Іакова всѣ сцены проникнуты благоговѣйнымъ почтеніемъ къ изображаемому, и ни одинъ жестъ, ни одна поза не показываютъ оживленія, а напротивъ все проникнуто какимъ-то внутреннимъ достоинствомъ и благонравіемъ, такъ точно и наши фрески, какъ вѣрная копія, передаютъ этотъ характеръ илюстрацій къ Гомиліямъ въ позахъ, жестахъ и самомъ замыслѣ композицій торжественнаго характера. Какъ и въ Гомиліяхъ, сцены кончаются Благовѣщеніемъ.

Здѣсь же, въ абсидѣ придѣла Іоакима и Анны, изображены Святители: Арсеній, Василій, Александръ, Панкратій (Л. 28, р. 12—15), Андрей Критскій, Евтихій, Урбанъ, Филагрій, Ипполнтъ (Л. 31, р. 8— 12), имена которыхъ пока нѣтъ возможности привести въ связь съ содержаніемъ росписи.

Указанныя фрески еще сравнительно хорошо сохранились, такъ какъ поновлены по древнимъ контурамъ съ соблюденіемъ характера древняго



<sup>1)</sup> Ангелъ од'втъ въ бълыя одежды. Онъ на мъстъ представленъ безъ слуховъ и тороковъ, что, очевидно, представляетъ ошибку реставратора. Въ рукахъ у него вътвь съ цвъткомъ; это также ошибка реставраціи: въ памятникахъ XI в. онъ обыкновенно въ данной сценъ представляется съ мъриломъ.

<sup>2)</sup> Cm. puc. y Martigny, Dictionnaire.. p. 50.

<sup>8)</sup> Fleury. La S. Vierge I, pl. LXXV, L'Evangile I, pl. VIII; Н. Кондаковъ. Мозанки мечети Кафріе-Джамиси МОΝΗ — ΤΗΣ — ΧΩΡΑΣ въ Константинополѣ. Одесса. 1881, табл. XI.

письма: у всёхъ круглое лицо съ большими широко открытыми глазами, съ огромными зрачками, правильный неудлиненный носъ, широкій подбородокъ. Худощавость старыхъ лицъ лишена морщинистости и дробленія мелкими оживками.

### XIX.

## Придѣлъ Архангела Михаила.

*Придълз Арханиела Михаила* расписанъ фресками, правда, сохранившимися въ фрагментахъ лишь, но за то по этимъ фрагментамъ единственно можно имѣть представленіе о стилѣ нашей фресковой росписи и ея техническихъ особенностяхъ.

Почитаніе Архангела Михаила возводится уже къ IV ст., когда становятся извёстными церкви его имени. Созоменъ упоминаеть о такой церкви въ Гестіяхъ въ Константинополѣ — IV вѣка<sup>1</sup>); въ V, VI ст. извѣстны тамъ же двѣ церкви у Юліановой гавани; Прокопій говорить о церкви Михаила въ Сенаторскомъ кварталь; опъ же передаетъ, что въ это время возобновлены два храма Михаила. Императоръ Феофилъ построилъ базилику архангела Михаила во дворцѣ (IX ст.). При Василіи Македонянинѣ почитаніе Михаила получаеть особое значение въ церкви восточной и самъ императоръ строитъ нѣсколько церквей его имени<sup>2</sup>). Вообще почитаніе Михаила по преимуществу принадлежитъ церкви восточной: въ Равеннѣ извѣстна одна церковь Миханла (S. Michele in Africisco), построенная въ 545 году, мозанки которой, снятыя со стѣнъ, хранятся въ подвалахъ Берлипскаго музея и неизвъстны. Въ Римъ нътъ ни одной церкви, посвященной архангелу Михаилу. Памятниковъ искусства, иллюстрирующихъ чудеса арх. Михаила, раннихъ, мы не знаемъ, исключая многихъ сценъ Ветхаго Завѣта, гдѣ онъ является дъйствующимъ лицомъ, но эти сцены, представляя иллюстрацію къ Ветхому Завѣту, не представляють спеціальнаго отдѣла иллюстрацій къ чудесамъ Архангела въ томъ видѣ, въ какомъ они разсказаны въ Legenda aurea — De sancto archangelo Michaele. Подобный памятникъ извѣстенъ позднёе: на дверяхъ храма Арх. Михаила въ южной Италіи, въ Капитанать на такъ называемой Горь Св. Ангела, деланныхъ въ Царьграде въ 1076 г. изображены чудеса Архангела въ болве полномъ составъ, чъмъ у насъ; такой-же чеканный памятникъ извѣстенъ въ Россіи въ городѣ Суздалѣ<sup>3</sup>) врата царскія храма Рождества Богородицы.

<sup>1)</sup> Кондаковъ. Византійскія церкви, 8.

<sup>2)</sup> Ibid., 35, 43, 54, 58.

<sup>3)</sup> Сборникъ на 1866 годъ, изданный Обществомъ древне-русскаго искусства, при Московскомъ Публичномъ Музей. Статья Буслаева: Общія понятія о русской иконописи, стр. 71.

Въ конхѣ абснды взображенъ по поясъ громадныхъ размѣровъ Арханиелъ Миханла (Атласъ. Л. 22, р. 13) — прекрасная фигура съ нѣсколько хотя и удлиненнымъ, но полнымъ лицомъ, большния глазами, прямымъ носомъ и правильно поставленными полными губами. Мощныя формы его торса занимаютъ центръ конхи, крылья-же, выходя изъ за плечъ, распростерты отъ головы по сторонамъ, такъ что фигура Архангела во всей красотѣ является сразу передъ зрителемъ. Молодое лицо безъ усовъ строго-спокойно. Въ правой рукѣ онъ держитъ мѣрило, въ лѣвой сферу съ изображеніемъ креста (печать Господня); одѣтъ въ лоронъ и красный хитонъ. Можно разобрать и цвѣта перьевъ на крыльяхъ: красный, бѣлый, черный.

Подъ изображеніемъ Архангела (во второмъ поясѣ) находятся Святители (Л. 22, р. 15—17 и 19—21): Фигуры уже сильно удлиненныя въ пропорціяхъ и сильно пострадавшія отъ времени. Имена стерлись. Типы лицъ однообразны и не поддаются опредѣленію для установленія имени каждаго. Всѣ они одѣты въ цвѣтныя одежды съ бѣлыми кресчатыми омофорами; всѣ держатъ Евангелія въ лѣвой рукѣ, а правой указываютъ на нихъ, или благословляють.

Надъ боковымъ входомъ слѣва изображена была, теперь почти исчезнувшая, 1) сцена борьбы Архангела съ Іаковомъ (Л. 22, р. 18). Въ ней теперь съ трудомъ можно различить лица Архангела и Іакова, все остальное исчезло. Композиція въ томъ видѣ, какъ она дана въ атласѣ, представляетъ то-же, что и на указанныхъ вратахъ XI ст., а также въ мозаикѣ Монреале (Tav. XV — L). Въ послѣдней Архангелъ держитъ въ одной рукѣ жезлъ, другой благословляетъ. Іаковъ одной рукой обнимаетъ Архангела, другой же удерживаетъ благословляющую руку его. Обстановка: горы, деревья <sup>1</sup>).

Вверху правой стѣны изображено — 2) Низверженіе сатаны (Л. тотъже, р. 14), данное въ обычной композиціи, которая основана на разсказѣ Апокалипсиса (XII, 7—11). Архангелъ стоитъ надъ бездной, внизу видна голова съ рогами одного или двухъ (или четырехъ) діаволовъ. Архангелъ заключенъ въ ореолъ и благословляетъ именословно<sup>2</sup>).

На правой стѣнѣ сохранилась прекрасная фигура молодаго святаго въ бѣломъ гиматіи и красномъ хитонѣ. Во внутренней аркѣ сохранилась не-



<sup>1)</sup> Болѣе ранній прототипъ этой сцены находимъ въ миніатюрѣ греческой рукописи Націон. Библ. № 510, IX стол., гдѣ борьба Іакова съ Архангеломъ изображена съ самимъ моментомъ вывиха ноги перваго; руки его покоятся на плечахъ Архангела, а не удерживаютъ благословляющей руки, какъ позднѣе. (Les manuscrits et la miniature par A. Lecoy de La Marche. Paris. Fig. 97).

<sup>2)</sup> На дверяхъ суздальскихъ Архангелъ въ правой рукѣ держитъ копье, а въ лѣвой — сферу. Буслаевъ, упом. ст., стр. 71.

большая фигура Архангела въ медальонѣ съ простертыми вверхъ руками, въ лоронѣ и красномъ хитонѣ. На лѣвой сторонѣ арки опять медальонное изображеніе Архангела со взглядомъ въ сторону, и рядомъ еще два въ со-



Рис. 4.

отвѣтствіе съ неразличимыми изображеніями. Здѣсь же женская фигура святой мученицы въ красной пенулѣ и бѣломъ хитонѣ; она держитъ крестъ и корону; ниже фрагментъ лица святаго. Всѣ эти прекрасно сохранившіяся, не поновленныя изображенія, къ сожалѣнію, не изданы. Въ сводъ потолка внъ алтаря сохранились сцены:

1) *Ноленіе Арханиела (Гаоріила) Захаріи*. (Л. 23, р. 29). Подъ серебрянымъ киворіемъ за престоломъ служитъ старецъ Захарія и пораженный слышитъ вѣсть Арханиела, поднявъ лѣвую руку и оборачивая лицо въ сто-

83



Рис. 5.

рону его. Архангелъ, какъ вѣстникъ, одѣтъ въ бѣлый хитонъ и голубой гиматій; поза и движеніе его тождественны съ позой и движеніемъ Архангела мозаической сцены Благовѣщенія.

Интересно то обстоятельство, что извъстно явление Захарии Архан-

6\*



гела Гаврінла (Лука I, 11 — 21), а не Миханла, между тёмъ, какъ сцена, очевидно изображающая благовёстіе Захарін, пом'єщена въ описываемомъ придёлё. Такимъ образомъ благовёстничество какъ бы приписывается и Миханлу, какъ Ангелу Господню. Сцену Благовёстія Архангела Захарін находимъ уже на дверяхъ ц. св. Сабины, съ изображеніемъ толпы; подобную же сцену находимъ въ Сирійскомъ Евангеліи, въ ц. S. Maria Maggiore<sup>1</sup>). Наша сцена наиболёе близка къ переводу сцены въ Сирійскомъ Евангедів: толпа не изображена.

2) Явление Валааму. (Л. 23, р. 23). Пророкъ изображенъ въ пути верхомъ на бѣлой ослицѣ; за нимъ виднѣются скалы. Архангелъ съ неопустившимися еще крыльями является, благословляя<sup>2</sup>). Ослица пала на колѣни и Валаамъ въ испугѣ, пораженный видѣніемъ, закрываетъ глаза.

3) Явленіе Іисусу Навину. (Л. 23, р. 22). Сохранилась лишь Фигура Інсуса Навина, простершагося на землё, и сзади него воиновъ въ римскихъ воинскихъ одеждахъ и сотника впереди ихъ, который дѣлаетъ разговорный жестъ, поднявъ два пальца правой руки<sup>8</sup>).—Эти три Фрески реставрированы.

Въ проходѣ изъ алтаря свв. Іоакима и Анны въ алтарь Арх. Михаила написаны одинъ противъ другаго *два архидіанона* юныхъ, но въ двухъ принятыхъ для иконографіи тинахъ: одинъ съ круглымъ лицомъ безъ усовъ и бороды (Л. 22, р. 22) другой съ легкой бородой и усами, и съ продолговатымъ лицомъ. Точныя копіи съ этихъ фресокъ (въ уменьшенномъ видѣ), не подвергшихся реставраціи, мы прилагаемъ здѣсь (см. рис. 4 и 5), чтобы дать возможность судить о состояніи иконописной живописи XI стол., шаблонно передающей издревле идущіе античные типы, подвергая ихъ искаженію. Глаза у архидіаконовъ — большіе, носъ правильный, прямой, губы правильны, но несоразмѣрно малы; подъ глазами уже видны дуги, которыя впослѣдствіи вмѣстѣ съ морщинами, идущими отъ носа, старятъ лицо. Въ общемъ, однако, изображенія отличаются отсутствіемъ позднѣйшей дряблости и даютъ типъ, отличающійся духовной крѣпостью.

Фрески отличаются вообще блёднымъ прозрачнымъ цвётомъ красокъ; въ нихъ та же моделлировка разнообразными цвётами одеждъ, переходы отъ



<sup>1)</sup> Кондаковъ. Исторія виз. иск., 181.

<sup>2)</sup> Въ рукѣ онъ не имѣетъ меча, съ каковымъ представляется въ описаніи этой сцены въ Книгѣ Числъ XII, 31.

<sup>3)</sup> Предъ упавшимъ воиномъ, очевидно, былъ изображенъ Арх. Михаилъ въ воинскомъ одѣяніи, съ обнаженнымъ мечемъ въ рукѣ, какъ видимъ напр. въ миніат. кодекса Інсуса Навина — V—VI в. (см. Атласъ къ Ист. виз. иск. Кондакова, табл. II, рис. 3) и какъ это предписывается Ерминіей (Didron. Manuel, 102). Изображеніе этого сюжета находимъ также въ код. Григорія. Парижск. Библ. № 510, IX ст. (Ист. виз. иск., 179) и на вратахъ ц. Архангела въ Капитанатѣ.

голубаго и розоваго къ бѣлому и отъ коричневаго къ бѣлому. Лица безъ оживокъ, съ признаками тѣни для моделлировки.

# XX.

## Придѣлъ Апостола Петра.

Придвлз Апостола Петра, или главный жертвенникъ (пробхощой). расписанъ фресками, относящимися къ жизни Петра. Въ Ерминіи полагается писать въ абсидѣ этого придѣла Христа архіерея (Ме́уас 'Аруцерео́с)<sup>1</sup>), но въ церквахъ XI ст. и ранѣе мы постоянно встрѣчаемъ въ ней Петра. Въ церкви S. Pietro in Vincoli въ Римѣ (построена въ 440-462; мозавки принадлежать 678—682), въ Монреале, Палатинской капелль, п. Спаса въ Нередицахъ и др. Петръ занимаеть лѣвую отъ зрителя, сѣверную абсиду. Въ церкви св. Марка Петръ изображенъ также въ съверной абсидъ, въ соотвътствіе съ намъстникомъ своимъ св. Климентомъ, который изображенъ въ южной абсид<sup>5</sup><sup>2</sup>). Вообще помѣщеніе Апостола Петра въ сѣверной абсидѣ въ храмѣ вытекаетъ изъ обыкновеннаго помѣщенія его по правую руку Христа, Богородицы, а последнее обстоятельство, быть можеть, обусловлено тѣмъ, что Петръ есть представитель церкви изъ Іудеевъ, т. е. церкви, которая первая была призвана къ единению съ мысленнымъ женихомъ-Христомъ, по выраженію Отцовъ церкви. Притомъ еще самъ Христосъ опредълилъ первенство Петра въ словахъ: «Ты еси камень и на семъ камнъ созижду церковь мою», такъ что можно, кажется, объяснять помѣщеніе Петра по правую руку Христа именно первенствомъ его, какъ представителя церкви изъ Іудеевъ. То обстоятельство, что Петра мы находимъ всегда въ главномъ жертвенникѣ, уясняется тѣмъ, что Петру принадлежить первенство жреца при Евхаристіи съ раннихъ временъ, равно какъ и въ другихъ таинствахъ, напримѣръ, крещеніи<sup>8</sup>).

Фрески придѣла Петра всѣ поновлены; изъ нихъ сохранили древнюю композицію сцены:

1) Крещение въ домъ сотника Корнилия. (Листъ 37, рис. 12)<sup>4</sup>). Представленъ крестообразный колодезь, надъ нимъ бѣлый (серебряный) киворій.

<sup>1)</sup> Didron. Manuel, 428.

<sup>2)</sup> Въ упомянутыхъ церквахъ: Св. Марка въ Венеціи, Монреале и Палатинской капеллѣ живопись даннаго придѣла посвящена изображенію дѣяній Апостола.

<sup>3)</sup> Martigny. Diction., 651, 5.

<sup>4)</sup> Въ оглавлении атласа эта сцена, очевидно по ошибкъ, названа Крещениемъ Пресвятыя Богородицы. О Крещении въ домъ сотника см. Дъян. Апост. Х, 48.

Петръ совершаетъ крещеніе надъ дѣвицей, стоящей въ колодцѣ. Слѣва представлены двѣ мужскихъ и двѣ женскихъ фигуры, изъ которыхъ двѣ переднихъ держатъ покрывало для крестящейся.

2) Изведеніе Апостола изъ темницы. (Л. 37, р. 11). Петръ сидить въ темницѣ, облокотясь рукой на колѣно и дѣлая жестъ удивленія; съ рукъ его спали цѣпи, Ангелъ-вѣстникъ обращается къ нему, правой рукой благословляя, а лѣвой, какъ бы намѣреваясь притронуться къ боку Апостола (Дѣян. Ап. XII, 4 — 12). Позади Ангела представлены два спящихъ съ копьями воина. Сцену эту въ нѣсколько иныхъ переводахъ находимъ въ Монреале (tav. 21 — 9) и въ Палатинской капеллѣ.

3) «Петръ у Корнилія сотника» (Л. 37, р. 13), такъ названа сцена въ оглавленіи къ упомянутому мѣсту нашего изданія. Трудно согласовать это названіе съ тѣмъ, что представлено во фрескѣ, и трудно подыскать объясненіе къ содержанію ся. Петръ, со свиткомъ и благословляя, обращается къ какому-то святому, одѣтому въ патриціанскія одежды, вышедшему изъ дверей дома (или воротъ города) и простирающему къ Апостолу руки. По сторонамъ Петра представлены два юноши, изъ которыхъ одинъ указываетъ рукою на святаго; позади-же Петра—сотникъ, который держитъ въ лѣвой рукѣ щитъ, а правую руку положилъ на плечо Апостола.

На лѣвой стѣнѣ придѣла по сторонамъ боковаго входа въ придѣлъ Св. В. М. Георгія изображены два Св. Мученика: Поліевкта и Никита; на правой сторонѣ, также надъ боковымъ входомъ — Ап. Петрз со свиткомъ, благословляющій; а на пилястрѣ тріумфальной арки придѣла — Св. Сосипатръ (Л. 37, р. 14, 15, 9, 10).

## XXI.

## Придѣлъ св. Георгія.

Придпал св. В. М. Георгія. По свидѣтельству пасхальной хроники Георгій быль замучень при царѣ Каринѣ въ 284 году. Въ многочисленныхъ редакціяхъ житія этого святаго, имена царей, обстоятельства жизни и мученій мѣняются, сообразно мѣстнымъ условіямъ, при которыхъ развивается легенда. Но въ нашихъ фрескахъ нѣтъ ни одной частности, которой можно было бы воспользоваться для вопроса о почитаніи Георгія въ Россіи и тѣхъ особенностяхъ его, какія привели впослѣдствіи къ религіозно - миоическому представленію Георгія въ стихѣ о Егоріи Храбромъ<sup>1</sup>). Это становится по-

<sup>1)</sup> См. изсябдованіе Кирпичникова: Св. Георгій и Егорій Храбрый. Журн. Мин. Народн. Просв. Часть СХСVI и т. д.

нятнымъ, если припомнимъ, что посвященіе придѣла св. Георгію можетъ быть поставлено въ причинную зависимость отъ имени Ярослава, въ крещении Георгія, и отъ высокаго почитанія святаго въ Византіи, естественно перешелшаго съхристанствомъ въ Россію, и что византійскіе мастера, строго придерживаясь иконографической традиціи, не могли ни въ какомъ случат запечатлёть въ росписи какіе либо слёды мёстнаго почитанія святаго. Почитаніе Георгія цользовалось чрезвычайно широкимъ распространеніемъ, какъ на востокѣ, такъ и на западѣ, откуда и все разнообразіе легендъ о немъ. Въ до-Константиновскій періодъ почитаніе его было особенно развито въ Малой Азів, въ Сиріи. Прокопій, современникъ Юстиніана, говорить о храмѣ, построенномъ императоромъ въ Арменіи. Въ VI, VII ст. Ансельмъ насчитываеть въ честь Георгія шесть большихъ храмовъ<sup>1</sup>). Въ VI вѣкѣ извѣстна церковь Георгія въ Ксилокеркѣ<sup>2</sup>), въ Девтеронѣ (582, 602), построенная при Маврикіи<sup>3</sup>), монастырь Георгія въ Манганахъ, построенный при Константинѣ Мономахѣ (1052 — 53) и др. Въ VIII. IX ст. складываются въ честь Георгія гимны въ Византіи; онъ почитается здѣсь какъ одинъ изъ святителей греческой церкви, а также патрономъ города Константинополя, гдѣ въ честь его выстроена большая церковь. На распространенность легенды о Георгіи на западѣ указываетъ уже Мартинъ Турскій, который говорить: «Multa de Georgio martire miracula cognovimus».

87

При такой распространенности почитанія св. Георгія должны были существовать и художественныя иллюстрацій къ жизни и чудесамъ святаго, которыя навѣрное и существовали. Самой древнѣйшей иллюстраціей, при неизвѣстности другихъ памятниковъ, можетъ считаться роспись придѣла нашего храма и ц. св. Георгія въ Рюриковой крѣпости, въ Старой Ладогѣ (XII ст.), гдѣ находится изображеніе самого Великомученика и сцены пораженія имъ змія. Позднѣе изображеніе событій изъ жизни св. Георгія находимъ въ стѣнной живописи базилики св. Антонія Падуанскаго<sup>4</sup>). Писанная греческими мастерами роспись наша слѣдуетъ какой либо восточной редакціи преданія (какой именно — трудно установить, благодаря тому, что роспись наша сохранилась не вся, да и сохранившаяся сильно поновлена).



<sup>1)</sup> Ассеманъ. Calendaria Ecclesiae Universae. T. VI, 281.

<sup>2)</sup> Кондаковъ. Виз. церкви, стр. 37.

<sup>3)</sup> Ibid., 46.

<sup>4)</sup> La basilica di S. Antonio di Padova dal Gonzatti. 1, 270, гдѣ находимъ сцены мученія святаго: борьбу съ дракономъ, крещеніе царя и царицы и дочери предъ церковью, мученическую смерть на колесѣ. Габота — художника Јасоро d'Avanzi (XIV ст.). См. Gesch. der Ital. Malerei vom Crowe und Cavalcaselle. 1869, II, 402—3. Извѣстны также изображенія изъ жизни Георгія въ замкѣ Нейгауза. См. упом. ст. Кирпичникова въ Ж. М. Н. П. СС. 2, стр. 290.

Въ центрѣ абсиды прекрасное колоссальное изображеніе Великомученика (Атласъ. Л. 41, р. 11) съ правильнымъ, удлиненнымъ молодымъ лицомъ, коричневыми, курчавыми волосами. Онъ одѣтъ въ бѣлый хитонъ и красный гиматій. Въ правой рукѣ онъ, вѣроятно, держалъ крестъ; лѣвую руку онъ держитъ открытой къзрителю. Ниже его съ правой и лѣвой стороны помѣщены по три Святителя (имена ихъ неизвѣстны. Изобр. см. на Л. 41, р. 12—17). Въ потолкѣ придѣла помѣщены слѣдующія изображенія:

1) Св. В. М. Георгій сз предстоящими. (Л. 40, р. 9). Подъ аркой представленъ сидящій Георгій (Фигура его вся поновлена, если не написана заново). Предъ нимъ стоитъ старикъ въ патриціанскихъ одеждахъ, сопровождаемый позади двумя воинами, одѣтыми въ восточныя одежды, изъ которыхъ у одного видны въ рукахъ щитъ и копье, а у другаго только копье. Позади воиновъ видно строеніе. Не зная навѣрное, какое лицо было изображено подъ аркой, мы можемъ судить о содержаніи фрески лишь гадательно. Во фрескѣ, быть можетъ, изображено приглашеніе Георгія на судъ Дадіана до мученій (см. «Георгіево мученіе» въ Памят. отреченной литературы Тихонравова, т. II, стр. 103).

2) Св. В. М. Георгій обкладывается известью. (Л. 40, р. 10) Св. Великомученикъ, въ позѣ молящагося, представленъ погруженнымъ по грудь въ холмъ (ровъ), образованный известью. Два воина, одѣтые въ восточныя одежды (тунику съ поднятыми на бедрахъ полами и подпоясанную), стоя по сторонамъ Георгія, или обкладываютъ его известью, или-же поджигаютъ послѣднюю<sup>1</sup>). Позади одного воина видно строеніе.

3) Царица Александра предъ В. М. Георгіемъ. (Л. 41). Св. Георгій, одѣтый въ патриціанскія одежды, стоитъ у дверей зданія; одной рукой онъ благословляетъ (не именословно), другую держитъ прикрытую подъ туникой, украшенной каймой. Предъ нимъ на колѣняхъ царица съ распростертыми руками. Позади царицы на возвышеніи, подъ аркой, сидитъ царь. Фигура царя написана вновь, а царицы — возобновлена. Данная сцена можетъ служить иллюстраціей къ слѣдующему мѣсту въ сказаніи: «Она-же (царица Александра) изнемогши отъ тоя моукы, възрѣвши на мученика, рече, сътвори молитву за мя, яко изнемогохъ отъ мукъ сихъ, вѣроуемши словесемъ твоимъ». (Тихонравовъ II, 109<sup>2</sup>). Въ алтарѣ придѣла на сѣвер1

<sup>1)</sup> Они держать въ рукахъ по предмету, имѣющему видъ и лопаты и факела. Изображеніе наше можетъ служить иллюстраціей къ описанію данной сцены въ указ. уже памятникѣ. (Тихонравовъ II, 107. См. также ст. Кирпичникова въ Ист. Рус. Слов. Галахова, т. I, 252.

<sup>2)</sup> По другой сторонѣ этой сцены, по сообщенію прот. о. Іос. Желтоножскаго, изобра-

ной стёнё, вверху, находится небольшое медальонное изображеніе Аннела со сферой; нёсколько ближе къ выходу находятся медальонныя изображенія трехъ Св. Мученикова: Эспера, Лавра и Романа; надъ послёднимъ изображеніе Святителя Стефана (Л. 41, рис. 19, 23, 22, 20, 21). Выйдя изъ алгаря, на столбахъ, находимъ изображенія: Св. Мученика Іуріаноса и Апостола Іуды, указывающаго на свитокъ, въ лёвой рукё (Л. 41, р. 24, 25).

# XXII.

## Фрески поперечнаго перекрестья.

Прежде чёмъ перейти къ разбору самихъ фресокъ, замѣтимъ, что роспись церкви, въ ея распредѣленіяхъ по отдѣльнымъ частямъ храма и въ общемъ составѣ, вытекаетъ изъ символическихъ мыслей, лежащихъ въ основѣ устройства храма; постоянный ростъ и осложненіе этой росписи движется въ рамкахъ именно символики храма и его отдѣльныхъ частей. Подобное изъясненіе символики храма находимъ, напримѣръ, у Германа, Константинопольскаго патріарха (VI в.), который говоритъ, что церковь: «typum refert (referens) affixionis in cruce et sepulturae et ressurectionis Christi, glorificata (est) supra tabernaculum testimonii Moysis, in patriarchis praefigurata, in apostolis fundata; in qua propitiatorium et sancta sanctorum: in profetis praenuntiata, in hierarchis exornata, et in martyribus consummata, et in throno sanctarum eorum reliquiarum fundata<sup>1</sup>).

Имѣя типъ «призвожденія на кресть», погребенія и воскресенія, храмъ совмѣстилъ съ этимъ понятіемъ и надлежащія сцены; поэтому мы думаемъ, что сцены страстей Христовыхъ, или сцены изъ послѣднихъ дней Его пребыванія на землѣ, распятія, воскресенія именно по этой мысли приняты для поперечнаго перекрестья (пресбитеріума). Такую роспись находимъ въ монастырѣ Дафии, въ Монреале, въ ц. св. Марка въ Венеціи, въ ц. Спаса въ Нередицахъ (отчасти) и во мн. др.

Сцены огибаютъ внѣшнюю сторону хоровъ и размѣщены вверху ихъ, такъ что сцены, изображающія Христа предъ Каіафой и Отреченіе Петра, приходятся противъ Распятія и помѣщены въ полукругахъ надъ хорами; по периламъ хоръ идутъ остальныя сцены.

1) Христост предъ Кајафой. (Л. 39, р. 22). Эта сцена изображаетъ

женъ Георгій, стоящій предъ царемъ, сидящимъ на тронѣ; позади царя воины, а позади Георгія волхвъ, держащій въ рукѣ чашу съ ядомъ. Всѣ Фигуры древнія, только онѣ поновлены при реставраціи.

<sup>1)</sup> Germani. Historia eccles. et mistica contemplatio, 386.

моментъ изъ страстей Христа, когда Каіафа раздираетъ свои одежды послѣ словъ Христа: «Отнынѣ узрите Сына человѣческаго, сѣдящаго одесную силы Божіей и грядущаго на облакахъ небесныхъ» (Мато., гл. 26, 64 ст.). Стоящій близь Христа воинъ какъ бы собирается нанести Ему ударъ, или негодуя, поднимаетъ руку. Лицо Христа поновлено, фигура Каіафы совершенно новая, въ рѣзкаго цвѣта голубой одеждѣ, и драматизмомъ нарушаетъ сухой стиль древней композиціи. Въ миніатюрѣ Евангелія Гелатскаго мон. Каіафа въ данной сценѣ изображенъ сидящимъ на стулѣ (Покровскій. Миніат. Ев. Гел. м., стр. 27).

2) Отречение Петра. (Л. 39, р. 23). Сцена эта отличается несложностью композиціи и представляеть лишь Петра, сидящаго на холмикѣ и грѣющаго руки надъ огнемъ, и служанку передъ нимъ. За Петромъ видны двери судилища. Пѣтухъ, котораго встрѣчаемъ обыкновенно въ сценахъ отреченія, совмѣщающихъ всѣ моменты отреченія, здѣсь не изображенъ.

3) Pacnamie (л. 29, р. 16) представляеть уже довольно сложную композицію, совокупляя въ одно цёлое разрозненныя въ иконографіи этого сюжета черты. Христосъ изображенъ посреди двухъ разбойниковъ; Маріясъ тремя женами позади нея, впереди Маріи воинъ и Лонгинъ, прободающій ребро Христа, съ другой стороны воинъ, подающій губку, напоенную уксусомъ, за нимъ Іоаннъ въ обычной позѣ печалующагося и сотникъ со своимъ слугой. Надъ Христомъ просто надпись IC. XC. Фигура Христа выражаетъ уже нѣкоторое страданіе, глаза закрыты, но тѣло еще не обвисло, колѣни не согнуты, какъ это бываетъ позднѣе въ сценахъ распятія. Направо старый разбойникъ (благоразумный) обращаеть лицо ко Христу. Фигуры женъ сильно поновлены и нарушають композицію тымъ же драматизмомъ и мягкостью линій. Іоаннъ молодъ. Среди мужскихъ фигуръ особенно выдается фигура сотника съ обычнымъ жестомъ изумленія; мужественная Фигура его съ и сколько откинутымъ назадъ туловищемъ твердо стоить и полна внутренней правды, жесть и поза лишены аффектаціи болье позднихъ изображеній. Вся сцена отличается правильностью и строгостью рисунка. Позади распятія Спасителя и впереди распятыхъ разбойниковъ видны слёды какого-то зданія: почти на половинѣ высоты видны остатки двухъ линій, отверстія для оконъ и рядъ орнаментальныхъ украшеній. Сцены распятія съ зданіями на заднемъ фонѣ встрѣчаемъ въ миніатюрахъ Ев. Гелатскаго мон. и Никомидійскаго Евангелія — XI—XII ст. <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Н. И. Петровъ. Миніатюры и заставки въ греческомъ евангеліи XI—XII в. и отношеніе ихъ къ мозаическимъ и фресковымъ изображеніямъ въ Кіево-Софійскомъ соборѣ. (Чтенія въ Церковно-Археологическомъ Обществѣ, при Кіевск. Дух. Акад. Вып. І, Кневъ. 1883, стр. 14—15).

7) Отосланіе ученикова на проповода. (Л. 29, р. 20). Сцена эта дана въ обыкновенномъ переводѣ. Христосъ, просвѣтленный, стоитъ на холмѣ, возложивъ руки на головы Петра и Павла, съ благоговѣніемъ наклонившихся. По сторонамъ другіе ученики въ благоговѣйныхъ позахъ подходятъ ко Христу, какъ и въ Еванг. Имп. Публ. Библ. № 21, VIII, IX ст. Позднѣе Апостолы изображаются расходящимися на проповѣдь. Лицо Христа подъ реставраціей утеряло древній типъ. Апостолы Петръ и Павелъ сохранили свои обычные типы.

91

4) Сошествіе Христа во адъ (Л. 39, р. 26). Сцена эта извѣстна въ византійской иконографіи подъ именемъ ауабтаоц'а или Воскресенія Христа. Изображенія самаго момента воскресенія Христа въ византійскомъ искусствѣ неизвѣстны; вмѣсто этого момента изображается другой: жены приходять ко гробу, у котораго сидить ангель, возвѣщающій имъ о воскресение. Съ VII, VIII ст., однако, уже становится известно въ искусстве изображение Воскресения подъ видомъ сошествия Христа во адъ. Заключая глубокое внутреннее значение — побёды надъ смертью и попрания власти ада. Христомъ послѣ своей смерти, эта сцена замѣниза собой изображеніе самаго момента Воскресенія по Евангелію и стадо въ яконографіи д'якствительнымъ изображениемъ Воскресения, какъ это показываютъ надписи: а̀vа́отаоц, ressurectio; Іоаннъ Дамаскинъ называеть эту сцену также Воскресеніемъ<sup>1</sup>); въ илюстраціяхъ Евангелій и рѣчей на Воскресенье изображается именно эта сцена, напр. въ Еванг. Имп. Публ. Библ. VII, VIII ст.<sup>2</sup>), въ Хлудовской Псалтыри<sup>8</sup>), въ Гомиліяхъмонаха Іакова XI ст. <sup>4</sup>), Григорія Назіанзена XII, XIII ст.<sup>5</sup>), Григорія Богослова № 550, 1262 года и др. Изображеніе этой сцены основано на разсказѣ апокрифическаго Евангелія Никодима <sup>6</sup>), повторяемомъ многими отцами церкви (Кирилломъ Iepycaлимскимъ, Catihes. XIV, de Christi ressurect., Іоанномъ Златоустомъ, Учителями: Оригеномъ, Евсевіемъ и др.<sup>7</sup>). Въ указанномъ Ев. она описывается такъ<sup>8</sup>): Царь славы, повергши внизъ головою діавола и передавъ его Ангеламъ, сказалъ: «свяжите цѣпями его руки, и ноги, и шею, и уста» (гл. XXII). И простерши руку, сказалъ: «прійдите ко мнѣ всѣ святые»... Держа Адама за руку,

<sup>1)</sup> Patrologia Graeca. T. XCV, p. 314.

<sup>2)</sup> Кондаковъ. Исторія Виз. Иск., 132.

<sup>3)</sup> Того-же. Миніатюры греческой рукописи Псалтыри IX в., Х табл., стр. 3.

<sup>4)</sup> Исторія виз. иск., 225.

<sup>5)</sup> Ibid., 98.

<sup>6)</sup> О самомъ Ев. Никодима см. въ Приложении.

<sup>7)</sup> Maury. Croyances et légendes de l'antiquité, crp. 296 # CJÉA.

<sup>8)</sup> Cod. apocr. Nov. Test., ed. Thilo, p. 698, 700.

Госполь сказаль ему: «мирь тебь съ твоими сынами, моими праведниками». Адамъ, ставъ на колѣни, проливая слезы, славитъ Бога пѣснью, а всѣ святые, стоя на коленяхъ и также славя Христа, просятъ Его положить знакъ креста въ аду, чтобы смерть больше не господствовала (XXIV гл.). Въ нашей сценѣ Христосъ со свиткомъ въ рукѣ, стоя на разбитыхъ вратахъ ада, беретъ за руку стоящаго на колѣняхъ Адама, возлѣ него также на колѣняхъ Ева; за Адамомъ и Евой двое святыхъ: пророки Исаія и Симеонъ (также по Никодимову Еванг., гл. XVIII); налѣво отъ Христа, за саркофагомъ стоятъ Соломонъ и Давидъ, предрекшіе сошествіе Христово во адъ, и въ аду снова повторившіе свое пророчество, узнавши годосъ Христа (гл. XXI). За ними Іоаннъ Креститель, благословляющій Христа; онъ также возвѣстилъ въ аду пришествіе Христово (гл. XVIII). Сатаны, повергнутаго подъ вратами ада, у насъ не изображено, быть можеть, просто потому, что фреска реставрирована; точно также и свитокъ въ рукахъ Христа, данный ему взамънъ креста, непонятенъ и долженъ быть объясненъ неудачной реставраціей. Во всёхъ сценахъ сошествія во адъ мы встрѣчаемъ и сатану, и тонкій высокій кресть 1). Типъ Крестителя и Христа утеряны, хотя фреска вообще даеть въ краскахъ впечатление древности: преобладають голубой, розовый, коричневый, стрый цвта<sup>2</sup>).

5) Явление женама (Л. 39, р. 27), представлено въ обычномъ переводѣ, извѣстномъ съ VI ст.<sup>8</sup>). Припадающая къ ногамъ Марія Магдалина, какъ и въ Монреале, направо, налѣво Марія, мать Іакова и Саломія. Три кипарисовыхъ дерева и скалы по сторонамъ женъ, обыкновенно бураго цвѣта, составляютъ пейзажъ. Фигура Христа поновлена; типъ его позднѣйшей русской иконописи. Онъ въ лѣвой рукѣ держитъ свитокъ, а правую просто простираетъ. Лица женъ особенно оживлены; двѣ изъ нихъ, нахо-



<sup>1)</sup> Онъ былъ и въ нашей орескъ, судя по акту освидътельствованія возстановленнаго Пошехоновымъ въ данной композиціи креста. Правая сторона орески почти вся возстановлена, очевидно, по древнимъ слъдамъ ея. Въ рисункахъ альбома протоіерея о. Желтоножскаго, какъ свидътельствуетъ Н. И. Петровъ, (См. указ. ст., стр. 18), на правой сторонъ Спасителя виднъется только часть руки Адама, за которую держитъ его Спаситель, тогда какъ изображеніе самого Адама и другихъ лицъ за нимъ не представлено.

<sup>1)</sup> Рядомъ съ этой сценой на западной сторонѣ написана совершенно неправильно сцена Воскресенія Христова изъ гроба. Реставрація въ духѣ XI ст. не должна допустить этой сцены, которая становится извѣстной, и то лишь на западѣ, съ XIV, XV ст.

<sup>3)</sup> Въ миніатюрахъ Сирійскаго Ев. (Fleury, L'Evangile, t. II, tav. XCII), гдё двё припадающія мироносицы изображены на одной сторонѣ Христа. У насъ навѣрное ихъ было также двѣ, согласно разсказу Ев. Матеея (гл. XXVIII, ст. 1 и 9) и при тошъ по одной на каждой сторонѣ Христа, какъ напр. встрѣчаемъ въ миніатюрѣ Никомидійскаго Евангелія. (Н. И. Петровъ, Ibid., 6).

дящіяся на л'ево отъ Христа и преклонившіяся, совсёмъ написаны заново<sup>1</sup>).

6) Неворіе Оомы (Л. 29, р. 19). Сцена дана также въ обычной композиція. Христосъ стоитъ у двери на подставкѣ, поднявъ руку — жестъ извѣстный уже на саркофагахъ IV, V ст. Дверь вверху завѣшена полотенцемъ. Оома молодъ; всѣ Апостолы со свитками; изъ нихъ пять представлены съ лѣвой стороны Христа а два, включая и Оому, съ правой. Фигуры отличаются правильной постановкой, спокойствіемъ; одежды сохранились хорошо и изобличаютъ мелкую драпировку. Типъ Христа съ круглымъ лицомъ и небольшой бородкой наиболѣе стиленъ изъ всѣхъ сохранившихся.

8) Сошествіе св. Духа (Л. 9, р. 1), сцена нанболѣе сохранившаяся. Композиція даеть сцену въ чертахъ историческихъ: въ ней нѣть ни Богородицы, ни царя и смерда. Петръ и Павелъ сидять посреди Апостоловъ въ центрѣ на полукругломъ сѣдалищѣ триклинія, которое у ногъ Апостоловъ образуетъ полукруглое подножіе. Надъ Апостолами нѣтъ расходящихся лучей, а видѣнъ только ореолъ Св. Духа (въ видѣ двухъ дугообразныхъ оѣлыхъ полосокъ). Въ ц. Монреале (tav. 20—С) сцена сошествія Св. Духа изображена такъ же. Цвѣта красокъ блѣдны и прозрачны. Если одинъ Апостолъ одѣтъ въ бѣлый хитонъ, оттѣненный голубымъ, и въ бѣлый гиматій, оттѣненный розовымъ, то у другаго какъ разъ наоборотъ; или же бѣлый переходитъ въ слабый зеленый, желтый въ коричневый и наоборотъ. Это даетъ фрескѣ наиболѣе типичности. Подножіе — красное, полъ сѣроватый. Типы Апостоловъ наиболѣе сохранились; лица круглы и безъ оживокъ.

### XXIII.

#### Фрески хоръ.

Роспись хоръ представляеть совм'ящение сценъ Ветхаго и Новаго Завъта. Ближе къ алтарямъ съ съверной и южной стороны на хорахъ находятся: на южной — Вечеря съ двумя учениками по Воскресении, подъ ней Бракъ въ Канѣ; на съверной: — Тайная Вечеря и подъ ней написанная заново, по слѣдамъ старой — сцена Преданія Христа Іудой. Отъ этихъ сценъ направо и налѣво къ западной сторонъ идутъ ветхозавѣтныя сцены:





4

<sup>1)</sup> Въ рисункахъ этой сцены въ альбомъ протојерея о. Желтоножскаго имъется только изображение Спасителя, не вполнъ сохранившееся, силуетъ скалъ, и съ правой стороны одна мироносица, припавшая къ ногамъ. (Н. И. Петровъ, ук. ст., стр. 6).

Жертвоприношение Исаака, Встръча Авраамомъ трехъ странниковъ, Гостенримство Авраама, Три отрока въ пещи.

Такъ какъ сцены Новаго Завѣта приходятся какъ разъ въ районѣ пресбитерія, гдѣ пишутся, по общепринятому обычаю, сцены Новаго Завѣта, какъ напр. въ ц. Монреале, а сцены Ветхаго Завѣта соотвѣтствуютъ росписи главнаго нефа, въ которомъ пишутся сцены ветхозавѣтныя, какъ предшествующія по своимъ событіямъ Новому Завѣту, то слѣдовательно общій планъ размѣщенія живописи сохраненъ, остается лишь уяснить самый выборъ сюжетовъ. Обратимся къ изображенію сценъ и ихъ символикѣ.

1) Вечеря Христа съ учениками по воскресении (Л. 48, р. 1). Композиція этой сцены напоминаеть композицію Тайной Вечери. Христось возлежить за столомъ, имѣющимъ видъ сигмы, одной рукой Онъ благословляеть, а въ другой держитъ свитокъ. За тѣмъ-же столомъ, на которомъ стоятъ три патеры, сидятъ три Апостола<sup>1</sup>). Къ столу подходитъ молодой служитель, держа въ рукахъ сосуды. По обѣимъ сторонамъ отъ мѣста, занимаемаго этой сценой, видны комнаты; въ одной изъ нихъ стоитъ столъ.

2) Чудо на бракъ, претворение воды въ вино (Л. 48, р. 3 н 4). Эта сцена изображена рядомъ съ предыдущей и дана у насъ въ томъ же древнемъ переводѣ, какой находимъ на дверяхъ ц. св. Сабины въ Римѣ (N. Kondakoff. Sculpt. de la porte de S. Sabine, tav. IX), на переплеть оклада Миланскаго Ев. VI ст. (Fleury, L'Evang., pl. 38) и въ указанномъ Ев. Импер. Публ. Библ. № 21. Христосъ совершаетъ чудо превращенія воды въ вино, прикасаясь рукою къ одному изъ сосудовъ, стоящихъ предъ Нимъ на возвышения. Предъ Нимъ стоить Богородица (Фигура ея написана заново) со сложенными на груди руками; сзади Христа — Іоаннъ. Къ этой сценъ, очевидно, относится фреска (рис. 3), данная на другой сторонѣ двери и изображающая, быть можеть, амфитриклина съ жезломъ и юношу предъ сосудомъ, очевидно наполненнымъ водой. Сопоставление этихъ сценъ рядомъ — весьма естественно. Онѣ, взятыя вмѣстѣ, символизирують одно событіе — установленіе Евхаристіи, въ то время, какъ въ отдѣльности первая представляеть воспоминание о послёдней вечери Христа съ учениками, когда установлено было таинство Евхаристіи, вторая — претвореніе вина въ кровь Христа (символъ Евхаристіи)<sup>2</sup>).

3) Жертвоприношение Исаака (Л. 48, р. 5). Сцена эта дана у насъ въ обычной композиціи, со всей обстановкой, установившейся для представле-



<sup>1)</sup> Въ Ев. Луки, гл. XXIV, 13-34, упоминается о двухъ ученикахъ.

<sup>2)</sup> См. толкованіе Кирилла Іерусалимскаго о Чудѣ (Catech. XXII, 11) и Августива о Бракѣ (Tract. VIII. In Ioan. I et 3), Martigny, Diction., art. Evcharistie.

нія съ VII—VIII ст. (впервые она дана въ болёе сложной обстановкѣ, сравнительно съ панятниками на саркофагахъ, въ рукоп. Космы Индикоплова. Авраамъ поднялъ ножъ, чтобы заклатъ Исаака, стоящаго на колѣняхъ. Ангелъ, слетающій сверху въ ореолѣ, удерживаетъ рукой ножъ и благословляетъ правой рукой. Сбоку представленъ овенъ, зацѣпившійся рогомъ за дерево; подъ горой, у дерева привязанъ конь. Композиція сцены, данной въ мозашкѣ Монреале (15—H), весьма близка къ нашей.

Сцена жертвоприношенія Исаака въ памятникахъ первыхъ вёковъ христіанства пользовалась особою популярностью, символизуя собою (въ лицё Исаака) страданія Христа и его воскресеніе. Съ этимъ значеніемъ, рязвитымъ у Отцовъ церкви, она принята поздиёйшимъ искусствомъ; иъ такомъ значеніи она изображена у насъ. Какъ на памятникахъ саркофаговъ данная сцена въ своемъ значеніи — образа страданій Христа сближается съ сценой появленія Христа предъ Пилатомъ, такъ у насъ она можетъ быть сближена со сценой преданія Христа Іудой, которая были изображена на сёверной стёнё (отъ нея остались незначительныя остатки, теперь сдёлана почти заново).

4) Встрпъча Авраамомъ трехъ странниковъ (Л. 47, р. 1). Эта сцена сближается со сценой Гостепріимства Авраама<sup>1</sup>), взображенной на сѣверномъ крылѣ хоровъ. Обѣ сцены даны у насъ въ своей обычной композиціи, близкой къ композиціи въ мозаикѣ ц. св. Марка Венеціи (tav. XVIII) и Монреале (15—Е)<sup>2</sup>), гдѣ онѣ также, какъ у насъ сближены. Въ первой сценѣ Авраамъ на колѣняхъ, подъ деревомъ, простираетъ руки къ подходящимъ къ нему Ангеламъ, имѣющимъ въ рукахъ дорожные посохи. Средній изъ нихъ благословляетъ по гречески неименословно. Ангелы и Авраамъ въ сандаліяхъ.

Сцены эти, какъ извъстно, пользуются въ христіанской иконографіи символическимъ значеніемъ — прообразомъ сцены Евхаристіи. (Кондаковъ. Ист. виз. иск., 85).

5) Въ то время, какъ главной сценой южнаго крыла хоровъ, служитъ-Бракъ въ Канѣ, такой сценой съвернаго крыла служитъ сцена Тайной Вечери, данной въ историческомъ представленіи. Композиція ея представляетъ собою переводъ болѣе ранній, чѣмъ напр. въ иоз. Марка въ Венеціи (XIII tav. geom), или Монреале (t. 18—С). Онъ весьма близокъ къ переводу моз. Аполлинарія Новаго въ Равеннѣ. Христосъ возлежитъ на ложѣ, а ученики сидятъ за полукруглымъ столомъ, на которомъ стоитъ три



<sup>1)</sup> Рис. этой сцены не изданъ.

<sup>2)</sup> Въ моз. Монреале дана одна сцена — Встрѣчи трехъ странниковъ.

сосуда; на среднемъ сосудѣ јежитъ хлѣбъ (въ видѣ просфоры). Іуда простираетъ впередъ руку, открывая себя какъ предателя. Нѣкоторые изъ учениковъ разговариваютъ иежду собою, какъ бы недоумѣвая, а одинъ, ближайшій къ Христу, прикладывая руку къ груди, обращается, какъ бы съ вопросомъ ко Христу. Сцена носитъ вообще слѣды оживленія, какъ напр. и въ миніатюрѣ Гелатскаго мон. (Покровскій, указ. ст., табл. Ш, рис. 4), (въ каковомъ, какъ мы видѣли, у насъ дана и сцена Брака въ Канѣ).

6) Три отрока въ пещи (Л. 47, р. 3). Сцена дана у насъ также въ той обычной композиціи, какую находимъ на древнихъ саркофагахъ. Три отрока съ воздѣтыми руками, одѣтые въ восточные одежды, и въ хламиды, стоятъ въ пещи въ видѣ четыреугольнаго ящика; сзади нихъ Ангелъ въ одеждахъ вѣстника, съ распростертыми крыльями, возложилъ руки на головы двухъ крайнихъ отроковъ. По сторонамъ два служителя размѣшиваютъ огонь въ печи. Справа видна въ портикѣ фигура Навуходоносора въ византійскомъ царскомъ костюмѣ: въ стеммѣ и въ царской хламидѣ.

По своему значенію эту сцену можно сопоставить со сценой Жертвоприношенія Исаака; она также, какъ и послѣдняя, служила прообразомъ страданій и воскрессенія Христа (Didron, Manuel, 118).

Итакъ сцены, данныя во орескахъ хоръ Собора, можно раздѣлить на слѣдующія группы: 1) съ евхаристическимъ значеніемъ (Встрѣча и Гостепріимство Авраама, Вечеря Христа съ Учениками по воскресеніи и чудо претворенія воды въ вино, Тайная Вечеря) 2) сцены страстей и воскресенія Христа (Жертвоприношеніе Исаака, Три отрока въ пещи, Преданіе Христа Іудой).

Роспись сѣвернаго и южнаго крыла хоровъ сценами евхаристическаго характера можно объяснить, помимо необходимости пополнить литургическое представленіе сцены Евхаристіи (въ главной абсидѣ) — историческимъ и ея праобразами въ Ветхомъ Завѣтѣ, еще другимъ требованіемъ. Извѣстно, что въ Византіи царь и царица въ своихъ придворныхъ церквахъ слушали богослуженіе, стоя на хорахъ, царь на правой, а царица на лѣвой сторонѣ. Здѣсь же, на хорахъ, они принимали причастіе. Поэтому и изображенія, данныя на стѣнахъ хоръ, должны были гармонировать съ тѣмъ главнымъ священнодѣйствіемъ, которое совершалось здѣсь для царя, царицы и ихъ свиты. Бытъ можетъ, въ силу этого требованія и византійскіе художники, украшавшіе фресками нашъ Соборъ, сдѣлали указанный выборъ въ сюжетахъ для сценъ на стѣнахъ хоръ.

# XXIV.

## Живопись плафоновъ.

На хорахъ и подъ хорами Собора находятся плафоны, росписанные фресковою живописью. Такихъ плафоновъ шесть: четыре изъ нихъ (Листы: 32, 33, 25, 26) — на хорахъ, а два остальные (Л. 19, 20) лодъ хорами. Роспись ихъ представляетъ почти одну и ту-же композицію: въ центрѣ плафона монограмма Христа, по четыремъ сторонамъ ся погрудныя изображенія Ангеловъ Господнихъ въ медальонахъ [какъ показываетъ надпись: О АNГЕ(ЛОС) КУ(РІОУ)]. Эта композиція на л. 19 осложнена изображеніемъ Серафимовъ, представленныхъ въ междуарочныхъ пространствахъ; на л. 20 и 26 мѣсто Серафимовъ занимаютъ симметрически расположенные кружки съ орнаментомъ, на л. 25 мѣсто кружковъ занято изображеніемъ четырехъ Евангелистовъ; на л. 32 это мѣсто занято шестикрылатыми (надпись: ἑξаπτέρυγα) Серафимами и многоочитыми (надпись: πολυόμματα) Херувимами.

Композиція плафоновъ въ простомъ видѣ своемъ (л. 20, 26, 33) представляющая монограмму Христа съ погрудными по четыремъ ея сторонамъ изображеніями Ангеловъ Господнихъ, извѣстна, какъ мы уже указывали (стр. 262 и слѣд.) съ V-VI ст., напр. въ ц. св. Виталія въ Равеннѣ, въ ц. Петра Хризолога, въ капеллѣ Зенона, гдѣ четыре Ангела несутъ медальонъ съ изображеніемъ самого Христа<sup>1</sup>) и т. д. Композиція идеть отъ раннихъ образцовъ несенія или вознесенія Ангелами монограммы и образа Христа на саркофагахъ и въ мозанкахъ, такъ какъ извъстно, что съ 692 г. символы Христа были замѣнены его историческими представленіями <sup>2</sup>). Извѣстная, появившаяся довольно поздно, икона «ή σύναξις των 'Аруауує́λων», представляющая Архангеловъ, несущихъ медальонное изображение Христа, есть огдаленный переводъ этихъ раннихъ композицій --- несенія монограммы Христа, или погруднаго Его изображения. Наша же композиція въ изображеніп монограммы сохраняеть переводь древньйшихь композицій этого рода. Привнесеніе въ композицію изображеній Херувимовъ и Серафимовъ стоитъ въ зависимости отъ Апокалипсиса, какъ и основная композиція, изображающая четырехъ Ангеловъ по сторонамъ свѣта. (Откровеніе Св. Іоанна, гл. VII, 1, п гл. IV, 6—8).

Иконографія чиновъ ангельскихъ появляется въ искусствѣ съ VI в. и, кажется, принадлежитъ Востоку. Въ Сирійскомъ Евангеліи VI в. <sup>3</sup>) въ сценѣ

<sup>1)</sup> Garruci. Storia dell'arte crist., t. IV. tav. 260, 223, 291.

<sup>2)</sup> Ibid., t. V, tav. 341, 3.

<sup>3)</sup> Garruci, III, tav. 139, 2.

Вознесенія находинъ изображенія многоочитаго Херувима и троновъ, а въ рукописи Космы Индикоплова<sup>1</sup>) находимъ изображенія многоочитыхъ Херукимовъ и Серафимовъ Въ и. св. Софія Константинопольской въ пару-

- 98 —

рувимовъ и Серафимовъ. Въ ц. св. Софін Константинопольской въ парусахъ купола также находились изображенія Херувимовъ. Въ Библін св. Павла IX в., въ сценѣ Вознесенія Христосъ окруженъ шестикрылатыми Серафимами и апокалипсическими животными<sup>2</sup>). Во фрескахъ, открытыхъ въ баз. св. Лаврентія внѣ стѣнъ Рима, принадлежащихъ XI в., также изображены Серафимы<sup>8</sup>). Во всѣхъ этихъ случаяхъ изображенія тѣхъ и другихъ даны въ томъ типѣ, который извѣстенъ въ мозаикахъ XI—XII ст. въ ц. св. Марка въ Венеціи и въ Монреале, а также на иножествѣ памятниковъ послѣдующаго времени.

Херувимы обыкновенно представляются съ четырьмя крылами, изъ которыхъ два сходятся вверху, два другія внизу — у ногъ. Они имѣютъ четыре головы, соотвётствующія четыремъ головамъ апокалипсическихъ животныхъ, причемъ голова Ангела занимаетъ среднее мъсто и есть самостоятельная часть, которая удержана въ представления Серафимовъ, имѣющихъ одну голову. Иконографія Херувимовъ заинствовала всѣ эти черты представленія изъ Видѣнія Іезекіиля: «А изъ средины его какъ бы свѣтъ пламени изъ средины огня: и изъ средины его видно было подобіе четырехъ животныхъ — и таковъ былъ видъ ихъ: обликъ ихъ былъ, какъ у человѣка; и у каждаго четыре лица, и у каждаго изъ нихъ четыре крыла; а ноги ихъ — ноги прямыя, и ступни ногъ ихъ какъ ступня ноги у тельца, и сверкали какъ блестящая мёдь, (и крылья ихъ легкія). И руки человёческія были подъ крыльями ихъ, на четырехъ сторонахъ ихъ; и лица у нихъ и крылья у нихъ — у всѣхъ четырехъ; крылья ихъ соприкасались одно къ другому. Подобіе лицъ ихъ — лице человѣка и лице льва съ правой стороны у всѣхъ ихъ четырехъ; а съ лѣвой стороны лице тельца у всѣхъ четырехъ и лице орла у всъхъ четырехъ. И лица ихъ и крылья ихъ сверху были раздѣлены, но у каждаго два крыла соприкасались одно къ другому, а два покрывали тѣла ихъ». (Книга Пророка Іезекіиля, гл. I, 5—12). Въ указанномъ изображени Сирийскаго Евангелия Херувимъ представленъ съ четырьмя головами, двумя руками, (изъ которыхъ одна также играетъ роль десницы надъ Богоматерью) и съ ногами тельца, которыя виднѣются изъ подъ лѣваго крыла. У Херувима также изображено на крыльяхъ множество глазъ, обстоятельтельство, указывающее на вліяніе Апокалипсиса. Въ рукописи Космы Индикоплова Херувимъ изображенъ вполнѣ по видѣнію Іезекіиля,

<sup>1)</sup> Ibid., tav. 145, 2 и 148, 2.

<sup>2)</sup> Д'Аженкуръ. Malerei, tav. XLII, 1.

<sup>3)</sup> Craus. Real — encyclopädie der christlichen Alterthümer, crp. 418.

также съ очами, руками, но безъ ногъ. Иконографія Херувимовъ въ болѣе позднее время усванваетъ имъ человѣческія ноги, какъ въ Библіи Павла, на слоновой кости IX в., изданной Д'Аженкуромъ<sup>1</sup>), въ Монреале и др., Серафимы же уже въ рукописи Космы Индикоплова даны съ ногами<sup>9</sup>).

Серафимы изображаются безъ очей и съ шестью крылами, изъ которыхъ два сходятся надъ головой, два прикрываютъ тѣло и два распростерты (или опущены) по сторонамъ, съ руками, и съ ногами. Такъ изображены они у насъ (Л. 19 и 32).

Херувимы на нашей фрескѣ (Л. 32) представлены съ нѣкоторымъ различіемъ отъ обычныхъ изображеній. Символы Евангелистовъ распредѣлены по два у каждаго Херувима. Эти символы изображены не около головы Херувима, а выходящими изъ-за крыльевъ; они держатъ въ рукахъ закрытыя Евангелія — мотивъ, извѣстный въ Равеннскихъ и Римскихъ мозаикахъ<sup>3</sup>).

Крылья одного изъ Херувимовъ образуютъ двѣ сердцевидныхъ фигуры, опушенныхъ перьями, между тѣмъ какъ крылья другаго Херувима изогнуты.

Крылья Херувимовъ и Серафимовъ — краснаго цвёта. Символы Евангелистовъ, равнымъ образомъ какъ и перья, — желтаго и краснаго цвёта. Ангелы Господни, заключенные въ медальонъ и представленные какъ силы небесныя, одёты одни въ царскія мантіи, другіе въ туники и лороны, третьи — въ царскія лоратныя туники (tunica laticlavia). Всё держатъ въ правой рукѣ мѣрила и въ лѣвой сферы съ изображеніемъ на нихъ креста; вокругъ головы нимбы. Перья крыльевъ Ангеловъ двухъ цвѣтовъ — краснаго и коричневаго.

Потолокъ, въ данномъ случаѣ небо, покрытъ голубой краской. Монограмма раскрашена голубой, желтой и красной; въ центрѣ ея звѣзда. Композиція плафона на л. 25 содержитъ погрудныя изображенія четырехъ Евангелистовъ<sup>4</sup>) въ историческомъ типѣ; всѣ они держатъ въ лѣвой рукѣ закрытыя Евангелія, при чемъ Маркъ благословляетъ неименословно, Іоаннъ именословно, а Матоей и Лука — указываютъ на Евангеліе. Монограмма испещрена звѣдочками.

3) Въ ц. Космы и Даміана въ Римѣ, въ ц. S. Apollinare in Classe и п. Петра Хризолога Х. ст. въ Равеннѣ (Garruci, t. 4, t. 223). Самый ранній примѣръ подобнаго представленія извѣстенъ въ кат. S. Gaudioso (Garruci, t. 105).

4) Евангелисты по странной прихоти художника изображены въ медальонахъ различной величины.



<sup>1)</sup> Sculpt., tav. XII, p. 16.

<sup>2)</sup> Garruci III, 148, 2 и 149, 1.

# XXV.

## Святые.

По всему храму — на стѣнахъ, на столбахъ, поддерживающихъ хоры, на пилястрахъ — вверху и внизу — изображены въ колоссальный ростъ и въ медальонахъ святые: Святители, Пророки, Апостолы изъ числа 70, Мученики, Святыя жены и Мученицы. Мужскіе святые изображены въ ближайшихъ отдѣленіяхъ къ алтарной части, жены — въ двухъ послѣднихъ, направо и налѣво, какъ и въ Палатинской капеллѣ: здѣсь, по всей вѣроятности, и былъ гиникей или женское отдѣленіе <sup>1</sup>).

Изображеніе святыхъ мужскихъ и женскихъ во весь ростъ въ росписи главнаго нефа находимъ впервые въ ц. Apollinare Nuovo V ст., гдѣ они представлены надъ колоннами по сторонамъ главнаго нефа въ процессіональномъ движеніи ко Христу (мужскіе) и Божьей Матери (женскія); изображенія же святыхъ въ медальонахъ очень обычны. Въ церквахъ болѣе поздняго времени (VI—-XI ст.) изображенія святыхъ встрѣчаются весьма часто. Подборъ ихъ въ росписи обусловливается, съ одной стороны, мѣстнымъ почитаніемъ извѣстныхъ святыхъ, съ другой — почитаніемъ ихъ всею церковью (напр. Святителей). Какъ столпы церкви, ея основа, святые изображаются на каждой сторонѣ столба во весь ростъ, иногда по два на одной сторонѣ (въ такомъ случаѣ второе изображеніе бываетъ погрудь).

Въ виду того, что всѣхъ изображеній святыхъ Кіево-Софійскаго храма такое огромное количество, что не было-бы возможности безъ частыхъ повтореній одного и того-же разобрать ихъ, мы раздѣлимъ эти изображенія на особыя группы, уже установившіяся въ искусствѣ къ этому времени и укажемъ на отличительныя черты каждой<sup>2</sup>).

Какъ и во всёхъ вообще фрескахъ многоличныхъ, такъ и въ одноличныхъ, сквозитъ одна общая широкая основа типа: круглое лицо, широкооткрытые глаза, прямой правильный носъ, полныя губы: это общая схема. Частности, изъ которыхъ слагается уже иконописный типъ, могутъ быть легко подмёчены. При обычной постановкъ фигуры, когда одна нога —

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Установить порядокъ въ распредѣленіи святыхъ въ нашихъ фрескахъ пока нѣть возможности: надъ святыми сохранилось лишь 20 древнихъ надписей, всѣ остальныя надписи сдѣланы по соображенію съ лицевыми иконописными подлинниками; такъ что яснымъ остается одно изъ дѣленій: мужскіе святые ближе къ алтарю, женскія за ними, какъ и въ росписи многихъ церквей, напр. ц. Св. Марка въ Венеціи, Палатинской капеллы, Спаса въ Нередицахъ и др.

<sup>2)</sup> Всћхъ фресокъ одноличныхъ открыто 220, поясныхъ 108; написано по древнимъ контурамъ 555 полныхъ и 346 поясныхъ. П. П. Л. Описаніе Кіево-Соф. кафедральнаго собора. Кіевъ. 1882, стр. 44.

правая — нёсколько выставлена впередъ, или же когда фигура стоитъ прямо, опираясь на об'ё ноги, од'ёяніе, волосы, борода только и различаютъ фигуру.

Всѣ изображенія святыхъ разбиваются на слѣдующія группы:

1) Типъ ангельскій — для молодыхъ и для женъ представляеть: у юношей короткіе волосы, раздѣленные на лбу<sup>1</sup>), или лежащіе шалкой<sup>3</sup>), а затѣмъ пышные, завивающіеся у ушей, спадающіе до плечъ<sup>8</sup>); типъ разнообразится небольшой раздвоенной бородкой у юношей съ продолговатымъ лицомъ<sup>4</sup>) и едва опушающей подбородокъ и щеки — съ круглымъ лицомъ<sup>5</sup>), иногда тонзурой<sup>6</sup>). Жены съ круглымъ лицомъ — типа Богородицы; иногда нѣкоторыя изъ св. женъ, какъ напр. Текла (Л. 24, р. 28), Евфимія (Л. 13, р. 8) съ продолговатымъ оваломъ, напоминаютъ лицо Феодоры въ мозаикахъ ц. св. Виталія.

 Типъ пророческий, онъ-же и типъ Іоанна Крестителя, является съ длинной остроконечной бородой и длинными, обыкновенно съдыми, волосами<sup>8</sup>).

3) Типъ апостольскій: небольшіе волосы, длинная, иногда четыреугольная борода, совпадающая со взлызлымъ лбомъ (Николай Чудотворецъ <sup>9</sup>). Аванасій <sup>10</sup>) и др.

Діаконы одѣты въ стихари, иногда богато украшенные шитьемъ, въ орарп; держатъ кадило и ладоницу; Мученики—въ тунику, въ патриціанскую хламиду (со вшитымъ въ нее четыреугольнымъ кускомъ пурпура) и держатъ крестъ въ рукѣ; Святители одѣты въ хитонъ съ палицей, фелонь и кресчатый омофоръ; обыкновенно они держатъ Евангеліе, благословляя правой рукой, или указывая на Евангеліе; Святыя жены въ хитонахъ и мафоріяхъ, Мученицы съ крестомъ въ правой, лѣвая обыкновенно прикрыта. Святые воинствующіе: Георгій, Димитрій, Өеодоръ, Меркурій<sup>11</sup>), Горгоній<sup>12</sup>), Маврикій<sup>13</sup>) и др. изображены съ копьями. Ананія, Азарія и Мисаилъ<sup>14</sup>) изобра-

Л. 15, р. 2; Л. 35, р. 8.
 Л. 15, р. 1; Л. 24, р. 25.
 Л. 18, р. 7; Л. 29, р. 18; Л. 35, р. 2, 4, 5, 6, 7, 8; Л. 9, р. 2, 4, 6, 7, 8, 9, 10; Л. 11, р. 4;
 Л. 36, р. 1, 4; Л. 42, р. 34; Л. 36, р. 5.
 Л. 12, 7, р. 1; Л. 39, р. 25; Л. 42, р. 35.
 Л. 15, р. 1; Л. 11, р. 11; Л. 24, р. 25.
 Л. 15, р. 3; Л. 16, р. 4; Л. 13, р. 10.
 Напр. Л. 30, р. 5; Л. 15, р. 9 и многіе другіе.
 Л. 13, р. 3.
 Л. 13, р. 4.
 Л. 43, р. 4.
 Л. 35, р. 8.
 Л. 35, р. 4, 5, 6.



жены въ азіатскихъ одеждахъ и богатыхъ хламидахъ, застегнутыхъ у горла большой фибулой. Первосвященникъ Захарія представленъ въ од'яніи, подобномъ од'янію Аарона въ мозаикахъ<sup>1</sup>); Апостолы изъ числа семидесяти — въ простомъ хитонѣ и гиматіи со свиткомъ<sup>3</sup>); царь Константинъ — въ стихарѣ и лоронѣ со стеммой на головѣ, въ красныхъ богатоукрашенныхъ сапожкахъ, со свиткомъ въ рукѣ<sup>8</sup>) и въ нимбѣ; царица Елена — въ женскомъ царскомъ од'яніи и треугольной коронѣ<sup>4</sup>); Пульхерія — также въ царскомъ од'яній, но въ стеммѣ<sup>5</sup>). Нимбы у вс'яхъ Святыхъ обыкновенно золотые (желтые).

#### XXVI.

### Техника фресокъ.

Живопись Софійскаго собора выполнена al fresco, т. е. водяными красками на клею или на яичномъ бѣлкѣ по стуку или штукатуркѣ изъ отвердѣвающаго гипса. Контуры проведены остріемъ въ глубь, а затѣмъ наведены коричневой или черной краской. Для сохранности, живопись покрыта смолистымъ составомъ (лакомъ), откуда и теперь еще замѣтный слабый блескъ ихъ. Самые употребительные цвѣта: голубой, розовый, коричневый, бѣлый, зеленый, лиловый. Одежда выполнена мелкими складками; но еще нѣтъ и намека на позднѣйшую шрафировку, и на морщины въ лицахъ <sup>6</sup>).

### XXVII.

#### 2) Свътская живопись.

#### Роспись съверной и южной льстницз.

Статья «о фрескахъ лѣстницъ Кіево-Софійскаго Собора» Н. П. Кондакова (въ Запискахъ Императ. Русск. Археол. Общества, т. III, за 1888 годъ, стр. 287—306) намѣчая путь къ дальнѣйшему изслѣдованію, во многомъ совершенно исчерпываетъ интересъ фресокъ. Все, что можно сдѣлать послѣ нея, это болѣе подробно изложить содержанія фресокъ и ихъ частностей, что въ общей совокупности и даетъ полное объясненіе ихъ.



<sup>1)</sup> Л. 11, р. 1.

<sup>2)</sup> Л. 11, р. 5.

<sup>3)</sup> J. 11, p. 11.

<sup>4)</sup> Л. 13, р. 1.

<sup>5)</sup> Л. 13, р. 10.

<sup>6)</sup> О стилѣ Фресокъ сказано было подробно уже ранѣе, см. стр. 309-310, 314.

Общее основание для изслёдования фресокъ, какъ указываетъ упомянутая статья, заключается въ томъ, что роспись лёстницъ имбетъ спеціально византійскій интересъ. Если же живопись не имбеть прямаго отношенія къ быту русскому, то чёмъ можно объяснить ся присутствіе у насъ, въ росписи лъстницъ? Замъчательно то, что объ этой росписи, содержание которой, въ общемъ и въ частностяхъ, относится къ празднествамъ и играмъ во время ихъ, совпадающимъ съ окончаниемъ стараго года и началомъ новаго, нѣтъ никакихъ литературныхъ извѣстій. Вопросъ въ данномъ случаѣ въ области художественно-бытовыхъ данныхъ стоитъ такъ-же, какъ и въ литературѣ о бытѣ народовъ, и косвенный интересъ фресокъ нашихъ лёстницъ для быта славяно-русскаго состоитъ въ томъ, что многія черты быта страны, повидимому чуждой, совпадають съ коренными чертами быта не только русскаго, но и почти народовъ всей Европы. «Откуда эта аналогичность обряда, замѣчательное сходство, представляемое святочными обычаями современныхъ европейскихъ народовъ», спрашиваетъ А. Н. Веселовскій. «Многое, говорить онъ, можно объяснить единствомъ натуралистическихъ представленій, легшихъ въ основу ихъ; вмѣстѣ съ тѣмъ въ этомъ общемъ есть частности и совпаденія, невольно вызывающія вопросы о возможности одного древняго культурнаго вліянія, распространившагося разновременно и оставившаго слёды въ очертаніяхъ новаго обряда» 1). Въ этихъ частностяхъ и совпаденіяхъ, равно какъ и въ единствѣ натуралистическихъ представленій, быть можетъ, и лежитъ разгадка присутствія особаго характера росписи въ нашемъ храмѣ. Черезъ византійскую старину возможнымъ оказывается угадывать и старину, родственную русской. Многое совпадаетъ до такой степени, что молчаніе источниковъ о нашей росниси представляется совершенно законнымъ; весьма въроятно, что подобная роспись, равно какъ и внутреннее содержаніе ея, были явленіемъ слишкомъ обычнымъ для тогдашней Руси<sup>2</sup>). Извѣстіе о томъ, что Борисъ I, царь Болгарскій, приказалъ росписать свой дворецъ сценами охоты, быть можетъ, и дошло до насъ потому, что эта греховная по тогдашнему роспись была заменена сценой страшнаго суда, сюжетомъ христіанскимъ, пробившимъ себѣ дорогу въ языческую, веселую страну. О существовани подобной росписи у варварскихъ народностей, появившейся подъ культурнымъ вліяніемъ классиче-



<sup>1)</sup> Розысканія въ области русскаю духовнаю стиха академика А. Н. Веселовскаго, стр. 103. На этомъ трудѣ, легшемъ въ основаніе объясненій многихъ частностей росшиси лѣстницъ, мы будемъ останавливаться довольно часто.

<sup>2)</sup> Описанія Владиміровыхъ, Чурилиныхъ палатъ, по былинамъ, могутъ служить косвеннымъ намекомъ на это. См. Халанскій. Великорусскія былины Кіевскаго цикла. Варшава. 1885, стр. 196 — 200.

скаго міра, содержаніемъ которой были сцены охоты, воинственныя сцены, писанныя умѣлыми мастерами, извѣстно намъ по замѣчательнымъ открытіямъ живописи въ Керченскихъ гробницахъ<sup>1</sup>).

Уже св. Ныть и св. Астерій увѣряють, что сюжеты граціознаго жанра охотничьяго и животнаго были во всеобщемъ распространеніи, и мозанка пола г. Тира<sup>2</sup>) (IV, V ст.) есть одинъ изъ замѣчательныхъ памятниковъ въ этой области. Изображенія цирковыхъ охоть и игръ, ставшія орнаментальнымъ украшеніемъ для мозаическихъ половъ, тканей одеждъ, извѣстны съ очень ранняго времени. Поэть V ст. Сидоній Аполлинарій описалъ одну изъ тканей съ подобными украшеніями ассиро-персидскаго производства. Подобную ткань (IV—V ст.) мы находимъ въ изданіи Фишбаха<sup>3</sup>) — съ изображеніемъ охоты на льва, — а также у Линаса<sup>4</sup>) — изъ ризницы Миланскаго Собора. На замѣчательныхъ, такъ называемыхъ Коптскихъ тканяхъ, вывезенныхъ изъ Египта В. Ю. Бокомъ, и хранящихся нынѣ въ Императорскомъ Эрмитажѣ, среди богатаго разнообразія сценъ, взятыхъ изъ античнаго искусства, а также среди сценъ съ христіанскимъ содержаніемъ, находимъ цѣлый отдѣлъ изображеній различныхъ птицъ и животныхъ: собакъ, зайцевъ, обезьянъ, львовъ, медвѣдей; охоты на дикихъ звѣрей, львовъ и др.<sup>5</sup>).

Со времени иконоборства, именно съ VII, VIII ст., искусство особенно широко и сильно развивается въ монументальной живописи и переходитъ въ среду орнаментальную и декоративную<sup>6</sup>); съ этихъ поръ въ немъ замѣчается особенно сильно и азіятскій вкусъ. Жилыя комнаты, молельни, полы церквей покрывались живописью, веселящей взоры: изображеніями пейзажей, садовъ, деревьевъ, животныхъ, охоты и пр., исполненными мозаикой, или даже разноцвѣтными мраморами, какъ напримѣръ полъ базилики ή Νέα, составленный изъ разноцвѣтныхъ плитъ съ изображеніями животныхъ, геометрическихъ фигуръ (σχήματα)<sup>7</sup>), роспись плафона Палатинской капеллы, гдѣ «мы видимъ охоты на медвѣдя и за козулями, въ средѣ развлеченій, и,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См. Русскія древности въ памятникахъ искусства, издаваемыя графомъ И. Толстымъ и Н. Кондаковымъ, I вып., 32, 34 и II вып., стр. 62, 66-71. Спб. 1889.

<sup>2)</sup> Bayet. L'art. Byzantin. p. 31, 34.

<sup>3)</sup> Ornements de tissu, табл. 3, B.

<sup>4)</sup> Les origines de l'orfévrerie cloisonnée. Recherches sur ler divers genres d'incrustations, la joaillerie et l'art de métaux précieux. 1877-78. T. II, p. 234, 237.

<sup>5)</sup> Эти ткани, быть можетъ, относящіяся къ V — VII ст. и вносящія собою богатый матеріаль въ малоизвѣствую еще въ своихъ памятникахъ область древне-христіанскаго искусства на востокѣ, заслуживають ближайшаго изученія; изданіе ихъ въ свѣтъ было бы въ высшей степени полезнымъ для науки явленіемъ и заслужило бы всеобщую признательность и благодарность.

<sup>6)</sup> Кондаковъ. Византійскія церкви, 53, 4.

<sup>7)</sup> Ibid, 60.

повидимому, какъ цирковыя представленія, и пѣлый рядъ играющихъ на зурнѣ и свирѣли рабынь, и пиръ царя и царицы въ восточной обстановкѣ. и нагихъ борющихся атлетовъ, а вмёстё съ тёмъ и фантастическихъ гри-ФОНОВЪ, ЛЬВОВЪ, ПАВЛИНОВЪ И КОРШУНОВЪ, УНОСЯЩИХЪ КОЗУЛЮ, И ЦАРСТВЕНныхъ орловъ въ легендарныхъ сюжетахъ, напоминающихъ сказание объ Алексанарь, возносящемся на небо, а равно и Георгія побылоноспа и пр.», что можно видъть въ калькахъ, снятыхъ русскими архитекторами. О. И. Чагинымъ и А. Н. Померанцевымъ, и хранящихся въ С.-Петербургѣ, въ Музећ Академіи Художествъ. Въ Палермо, въ Пизанской башнѣ, теперь башнѣ Св. Нимфы, сохранилась комната, отдѣланная въ норманнскую эпоху; въ ней по стѣнамъ сохранились еще до сихъ поръ мозанки, представляющія охоту; изображены нагіе лучники, стрѣляющіе изъ лука<sup>1</sup>). Въ соборъ города Отранто въ половой мозанкъ представлены обыкновенные въ это время Фигуры драконовъ, птицъ, клюющихъ листья большаго дерева, четырсхъ львовъ, туловище которыхъ сходится къ одной головѣ. стоящихъ на драконахъ и змѣяхъ, изображенія стрѣлка, припѣливающагося въ оленя, въ то время какъ пораженный стрълой олень лежитъ на земль. Среди разрушенныхъ частей можно распознать бойцовъ, вооруженныхъ щитами и дубинками<sup>2</sup>). На сколько былъ распространенъ обычай подобнаго рода украшеній, видно изъ описанія драгоцённыхъ одеждъ у Константина Порфиророднаго, которыя, принадлежа дворцовымъ храмамъ, развѣшивались по полатамъ (въ восьми камарахъ или аркахъ хризотриклинія) по случаю торжественныхъ пріемовъ. На этихъ одеждахъ были изображенія вепрей и грифоновъ, коршуновъ и львовъ, всадниковъ (на тканяхъ, называвшихся хаβаλλάριοι) павлиновъ, орловъ и проч. <sup>8</sup>).

105 -

Восточный орнаментъ знакомитъ насъ съ тёмъ фантастическимъ животнымъ и охотничьимъ жанромъ, который былъ вполнѣ перенесенъ на почву византійскаго искусства. Здѣсь мы видимъ львовъ, лежащихъ на фантастическихъ цвѣтахъ, птицъ, собакъ, львовъ, нападающихъ на ланей, лебедей, павлиновъ, бабочекъ, фантастическихъ зеленыхъ птицъ, быковъ, охоту на зайцевъ, изображенія грифовъ, барсовъ и др.<sup>4</sup>).

Это общее направленіе въ искусствѣ, конечно, должно быть принято во вниманіе, но съ другой стороны игры и охоты въ общемъ выборѣ сюжетовъ, какъ близко знакомыя и родныя для славянскаго князя, о чемъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Andrea Terzi. La capella di S. Pietro, ч. I, гл. II, стр. 9.

<sup>2)</sup> Schulz. Denkmäler der Kunst des Mittelalters in Unteritalien. Baud I, Dresden, 1860, crp. 264.

<sup>3)</sup> Const. Porphyrag. «De cerimoniis aulae byzantinae». Bonae, 1829, I p. 580-1.

<sup>4)</sup> Collinot u Beaumont. Ornements arabes, persans et turcs.

часто говорять и наши лѣтописи, и яснѣе всего поученіе Владиміра Мономаха, могли быть заказаны для росписи именно, быть можеть, въ силу привлекательности для князя подобнаго рода охотничьяго и веселаго святочнаго жанра. Такимъ образомъ, во первыхъ, существованіе росписи именно такого характера и содержанія, а не инаго, является въ духѣ времени и нравовъ страны, во вторыхъ обрядовая сторона славянскихъ и русскихъ новогоднихъ праздниковъ, схожая съ чертами обрядностей византійскихъ, зашечатлѣнныхъ во фрескахъ лѣстницъ, дозволяетъ искать точекъ соприкосновенія въ бытѣ Византіи и Руси, культурнаго вліянія, взаимодѣйствія этихъ странъ. Въ этомъ заключается интересъ фресокъ, уже какъ явленія на русской почвѣ.

Всѣ сюжеты нашей фресковой росписи, исключая нѣкоторыхъ медальонныхъ изображеній (Л. 55, р. 6, 9 и всѣ медальоны на л. 53, р. 10), принадлежатъ къ циклу зимнихъ празднествъ, справлявшихся въ Византіи съ 24 Ноября, начинавшихся Врумаліями, переходившихъ затёмъ къ Сатурналіямъ, Вотамъ, и заканчивавшихся Каландами, крайній предѣлъ которыхъ былъ Крещеніе (Богоявленіе). Эти празднества сопровождались въ Византіи особаго рода обрядами, играми и зрѣлищами. Въ силу близости и продолжительности этихъ праздниковъ, обрядовая сторона многихъ изъ нихъ перемѣшалась съ обрядовой стороной сосѣднихъ праздниковъ, и, напр. Каланды, смѣшавшись съ Вотами и Врумаліями, существовали такъ вплоть до XIII ст., когда обрядность ихъ была перенесена на масляницу<sup>1</sup>). Иногда фрески наши и дають ту послѣдовательность, которая существовала въ обрядности указанныхъ праздниковъ. На южной лъстницъ, на лъвой ея сторонъ, имъемъ сцены цирковыхъ охотъ и изображение ипподрома. Представленъ пардоваляъ, натравившій концемъ копья пятнистаго барса на струю олениху; далѣе левъ и львица терзаютъ оленя. Ниже этой сцены представлена охота на кабана съ собакой (Л. 52, р. 1, 2); ниже послѣдней, очевидно, была еще какая-то сцена изъ цикла охотъ, но отъ нея остался фрагментъ. Не умѣстившіяся на этой сторонѣ сцены охоты художникъ перенесъ направо, и здѣсь представлены: охотникъ на лошади, убивающій копьемъ волка, двое охотниковъ съ собакой, преслъдующие векшу на деревъ (Л. 54, р. 4). Сцены охоты происходять въ лесу, но это не значить, что оне выступають изъ ряда цирковыхъ представленій. Подробности охотничьяго характера совитщаются здъсь съ костюмами игрецовъ и наяцовъ, изображенныхъ въ другихъ сценахъ. Пардоваллъ одътъ въ тунику съ поднятыми на бедрахъ

1) Веселовскій. Розысканія, VII, стр. 97 — 103.

полами и подпоясанную, — костюмъ, извѣстный очень рано на востокѣ въ Персіи и средней Азіи. Онъ, очевидно, восточнаго происхожденія и на это обстоятельство указываетъ еще то, что христіанское искусство отмѣчаетъ этимъ костюмомъ лицъ восточнаго происхожденія — трехъ волхвовъ, трехъ отроковъ въ пещи. Одежды гладіаторовъ на диптихахъ, представляющихъ цирковыя игры и охоты<sup>1</sup>) (какъ извѣстно, гладіаторы въ большикъ цирковыя игры и охоты<sup>1</sup>) (какъ извѣстно, гладіаторы въ большикъ цирковыя игры и охоты<sup>1</sup>) (какъ извѣстные Риму подъ именемъ Сирійцевъ, могли занести этого рода костюмъ давно знакомый Востоку, на Западъ. Объ этихъ одеждахъ мимовъ въ житіи св. Берольда говорится, какъ «ab utroque latere divisis»<sup>2</sup>). Эту одежду находимъ на коптскихъ тканяхъ въ сценахъ охотъ и цирковыхъ игръ, какъ на диптихахъ и въ указываемой ниже мозаикѣ Кареагена. Съ описаннымъ костюмомъ встрѣчаемся и позднѣе, такъ напримѣръ въ миніатюрѣ рукописи Парижской Національной Библютеки XV в., представляющей охотниковъ<sup>3</sup>).

- 107 -

Весь составъ актеровъ (окрутниковъ) включалъ въ себя также поводарей различныхъ прирученныхъ животныхъ: медвѣдей, барсовъ и т. п., о которыхъ Кодинъ говоритъ: «извѣстно и то, что повадари барсовъ, когда водятъ барсовъ, то верхомъ въѣзжаютъ во дворецъ и также верхомъ вывъзжаютъ»<sup>4</sup>); на нихъ, какъ и вообще на паяцахъ и актерахъ, находимъ эти же самыя одежды. Костюмъ этотъ состоитъ изъ рубахи (туники), которая у бедръ была разрѣзная; полы пристегивались посредствомъ аграфовъ къ поясу для свободы движеній. Варварская прическа бѣлокурыхъ длинныхъ волосъ, падающихъ на плечи, и верхній развѣвающійся плащъ дополняютъ костюмъ пардовалла. Самыя частности рисунка: деревья съ листвой въ видѣ огромнаго зеленаго цвѣтка на вѣтви и изображенія звѣрей даны въ восточномъ вкусѣ.

Къ сценамъ охоты въ циркъ относится также изображение на съверной лъстницъ воина, одътаго по римски, охотящагося на медвъдя (Л. 55, р. 3), а также изображение бъгущей собаки (Л. 53, р. 6).

Въ связи съ цирковыми играми расположены зрѣлища Константинопольскаго ипподрома, переданныя въ нашихъ фрескахъ, какъ говоритъ Н. П. Кондаковъ, съ такими историческими реальными подробностями,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Два такихъ диптиха изъ коллекціи Базилевскаго находятся теперь въ Императорскомъ Эримтажѣ.

<sup>2)</sup> Веселовскій. Розысканія VII, 210. Это выраженіе, очевидно, соотвѣтствуетъ греческому наименованію формы одежды «δίσχιστα».

<sup>3)</sup> Bayet. L'art. byz., 223.

<sup>4)</sup> Кондаковъ, указ. стат., стр. 290.

какъ ни въ одномъ изъ намъ извѣстныхъ памятниковъ. Представлена стама — или зданіе ипподрома въ формѣ буквы П; она имѣетъ стойла для колесницъ въ видѣ четырехъ аркадъ на колоннахъ. Внутри верхней части аркадъ выставлены значки геніоховъ — дискъ съ вырѣзаннымъ внутри рогомълуны: τὰ φεγγία τοῦ σαξίμου, о которыхъ говоритъ Константинъ Порфирородный <sup>1</sup>); выше представлены окна, въ которыя глядятъ люди. Аркады имѣютъ запертыя рѣшетки; за ними — четыре геніоха на колесницахъ, запряженныхъ четырьмя конями. Это — четыре константи-



Рис. 6.

нопольскіе димота: дима Венетовъ — голубыхъ, Прасиновъ — зеленыхъ, Левковъ — бѣлыхъ и Русіевъ — красныхъ, что и отмѣчено цвѣтомъ туникъ геніоховъ<sup>2</sup>). Волосы геніоховъ, судя по тому, какъ они даны у двухъ среднихъ (головы двухъ крайнихъ переписаны), должны были быть представлены только на задней части головы, такъ какъ, согласно обычаю фратрій ипподрома, волосы на передней части головы остригались или брились<sup>3</sup>).



<sup>1)</sup> De cerim. I, rs. 65, p. 294.

<sup>2)</sup> Кондаковъ, указ. ст., стр. 291.

<sup>3)</sup> Веселовскій, VII, 143. О дъйствіи четырехъ колесницъ на ипподромъ́ см. у Константина Порфиророднаго. (De cerimoniis, I, p. 353).

Прилагаемый рисунокъ, (см. рис. 6, сдёланный въ калькё), представляетъ чрезвычайно типичную головку одного изъ этихъ геніоховъ, на лбу котораго реставраціей прибавлены волосы (въ изданіи Прохорова<sup>1</sup>) онъ является съ обритымъ лбомъ); типъ лица близко напоминаетъ типъ классическаго искуства, весьма употребительный и въ христіанское время на саркофагахъ — въ изображеніи по угламъ масокъ — и въ живописи. Возлё стамы представлены три трибуна ипподрома, или какіе нибудь другіе оффиціалы. Одинъ изъ нихъ поднялъ руку, а два другіе заложили руки за спину. Эти трибуны — или варвары, или греки, костюмированные по варварски. «На ихъ туникахъ напито по пяти, видимо металлическихъ, щитковъ, окаймленныхъ жемчужной нитью съ изумрудомъ въ ромбондальномъ гнёздё и филигранными украшеніями вокругъ въ типѣ золотыхъ издѣлій Византіи и южной Европы вообще въ эпоху VIII — X ст.». На головахъ у нихъ видны остроконечныя шапки изъ золотой ткани съ разводами. Ко-

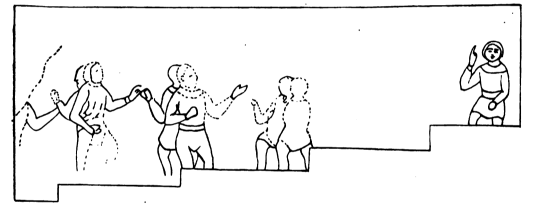


Рис. 7.

динъ называетъ ихъ пербіхо̀ фо́реµа, а́үүсорыто̀ о̀иоµаζо́µеиои, ёхои а́иті µарүєλλі́ωи па́июи хотрі́иои, головнымъ уборомъ отряда Вардаріотовъ. Если эти оффиціалы не сами Вардаріоты, то начальники димотовъ, наряженные въ варварскіе костюмы, потому что они также въ цвѣтныхъ (бѣлая, розовая, голубая) туникахъ. Съ ними представленъ распорядитель, µа́ютыр<sup>2</sup>). Подъ изображеніемъ четырехъ геніоховъ находилась, какъ свидѣтельствуютъ рисунки въ изданіи Прохорова «Русскія древности» (Апрѣль, 1871 г.), сдѣланныя по фотографіямъ Ө. Г. Солицева, цѣлая сцена, не вошедшая въ составъ рисунковъ Атласа, изданнаго Императ. Арх. Обществомъ. Эта сцена не вполнѣ сохранившаяся, позволяетъ, однако, видѣть,

<sup>1) «</sup>Русскія Древности», 1871 г., Апрѣль.

<sup>2)</sup> Кондаковъ, указ. ст., стр. 292.

что содержаніемъ ея служитъ представленіе гладіаторскаго кулачнаго боя, которымъ на ряду съ другими играми сопровождялось празднество Сатурналій и въ христіанское время. (См. рис. 7). По данному знаку, который даетъ поднимая правую руку вверхъ магистръ игръ, бойцы очевидно, вступаютъ попарно въ рукопашный бой. На нихъ тѣ-же одежды, что и на остальныхъ димотахъ.

Разобранныя сцены охоты и ипподрома, данныя у насъ въ живописныхъ композиціяхъ, иллюстрирующихъ одни за другими идущія празднества, образують обширный цикль сюжетовь чисто орнаментальнаго характера. Мы указали уже на извѣстіе Константина Порфиророднаго о тканяхъ съ изображеніями фантастическихъ и иныхъ животныхъ и птицъ. Уже съ очень раннихъ поръ въ римскихъ мозанкахъ, на множествъ различнаго рода художественныхъ издѣлій и даже на глиняныхъ лампочкахъ, мотивы цирковыхъ игръ и представлений находять себѣ мѣсто въ качествѣ орнамента, украшенія. Извѣстная мозаика, найденная въ Кароагенѣ на мъстъ бывшаго храма Аполлона и принадлежащая христіанскому времени, представляетъ въ прототипѣ почти всѣ сцены ипподрома и охоты, которыя находимъ въ нашихъ фрескахъ, давая въ то-же время много новыхъ сценъ. Въ плетеніяхъ, образующихъ медальоны, мы находимъ тѣ-же четыре квадриги и въ тѣхъ-же композиціяхъ, что и у насъ: дикаго звѣря, преслѣдующаго козулю (?); охотника на конѣ, преслѣдующаго лань и зайцевъ, спустившаго собаку на лисицу; всадника, поразившаго копьемъ дикаго кабана; пѣшаго охотника, сражающагося съ медвѣдемъ, рогатиной колющаго какого-то дикаго звъря; конныхъ и пъшихъ, охотящихся съ учеными соколами, которые сидять у нихъ на рукахъ́ и на плечахъ; охотниковъ, возвращающихся съ охоты и несущихъ вдвоемъ привѣшенную къ жерди добычу; грызущихся между собой дикихъ звѣрей, тигровъ; птицъ на вѣтвяхъ деревьевъ и т. п. Действіе происходить въ лесу, хотя квадриги и костюмировка охотниковъ указываетъ на то, что они принадлежатъ къ димамъ ипподрома. (См. рис. 8<sup>1</sup>). Вообще-же въ этой мозаикѣ жанръ охотничій перемѣшивается съ жанромъ животнымъ, какъ и въ мозаикѣ г. Тира. Съ этимъ смѣшеніемъ жанровъ встрѣчаемся и во множествѣ другихъ памятниковъ — болѣе поздняго времени, на матеріяхъ, въ миніатюрахъ, плафонахъ потолковъ и т. д.; на матеріяхъ, собранныхъ напр. въ изданіи Фишбаха, видимъ: львовъ, барсовъ, медвъдей въ ошейникахъ, привязанныхъ на цѣпь къ дереву, лань, удерживаемую за ошейникъ руками, кото-

<sup>1)</sup> Рисунокъ заимствованъ изъ Revue Archéologique, VII année, I, p. 261.

рыя представлены въ орнаментальныхъ плетеніяхъ н т. д. <sup>1</sup>). На одной ткани представлены mansuetarii — укротители звѣрей въ циркѣ, покрываю щіе полой одежды глаза раздраженному льву и придавливающіе ему спину

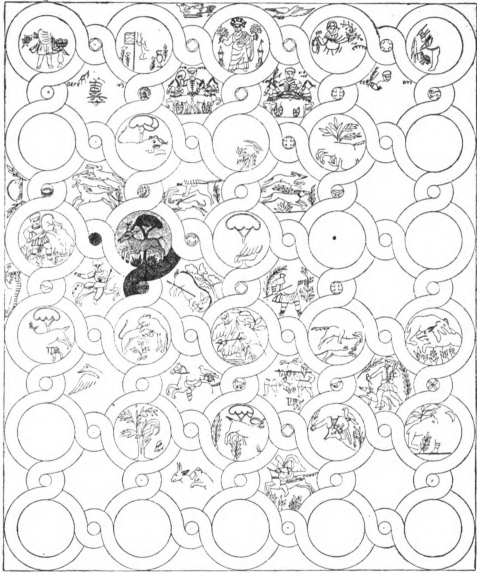


Рис. 8.

колѣномъ<sup>2</sup>). На другой ткани изъ коллекціи Лувра представленъ auriga геніохъ, выѣзжающій на цирковыя ристанія; онъ стоитъ на квадригѣ; двое agitatores съ бичами въ рукахъ подносятъ ему вѣнокъ. На византійской

2) Bock. Geschichte der liturgischen gewänder des Mittelalters. Bonn. 1866. T. I, taf. II.

<sup>1)</sup> Ornements de tissu, S, 13, 131.

ткани ц. Мюнстербильзена представлена подобная-же квадрига, уже въ полномъ бѣгѣ; auriga эфіопъ съ поднятыми руками размахиваетъ бичемъ и гонитъ во весь опоръ коней; украшеніе колесницъ и лошадей указываетъ на принадлежность его къ партіи голубыхъ<sup>1</sup>). На ткани въ собраніи Лескара въ Вердёнѣ—IX в. изображенъ возница, принадлежащій также къ партіи голубыхъ<sup>3</sup>).

Цирковыя представленія были излюблены въ Византіи. Они шли отъ извѣстныхъ игръ въ честь Сатурна, которому venationes et quae vocantur munera attributae sunt, и сопровождались играми въ циркѣ, борьбой гладіаторовъ, охотами и закланіемъ поросенка<sup>3</sup>). Память о празднествахъ, совершавшихся въ честь Сатурна и въ христіанское время подвергшихся осужденію со стороны учителей церкви, слышится еще и въ русскихъ памятникахъ поучительной духовной литературы.

Сатурналів въ Византів примыкали къ Врумаліямъ, т. е. празднествамъ въ честь Діониса Оракійскаго, и, какъ показываетъ наша фреска, сопровождались обычаями, напоминавшими древнее закланіе поросенка и подарками царю во время пира. Сейчасъ-же за сценами охотъ и цирковыхъ представленій изображена интересная сцена поздравленія свиной головой и окорокомъ, отдѣленная отъ сцены охотъ лишь орнаментомъ (Л. 54, р. 1, 2, 3, 4); она, быть можетъ, представляетъ остатокъ отъ изображенія поздравленій во дворць, во время царскаго пира, на что указываеть занавѣсъ, переносящій д'я въ палаты. Препозить или магистръ (судя по его маніаку) юный и безбородый, надъвшій по случаю святокъ тюрбанъ, стоитъ воздѣвши руки и какъ-бы обращаясь къ лицу, которое не сохранилось, по всей в вроятности императору. За этимъ приставомъ идетъ бородатый распорядитель колядъ въ остроконечномъ тюрбанѣ, держа лѣвой рукой на плечѣ свиную голову, а въ правой опущенный свиной окорокъ (полть) 4). Слѣдуюцая непосредственно сцена изображаеть остіарія, который даеть знакъ позволенія (veiua); приставъ обращается къ императору, за нимъ одинъ изъ колядниковъ несетъ блюдо для сбора обычныхъ на святочномъ пиръ денежныхъ раздачъ (αποχόμβια), (см. рис. 9, сдѣланный въ калькѣ) а третьимъ идетъ ловчій съ копьемъ.

Аналогичные обряды, сохранившіеся и до сихъ поръ по всей Европѣ, и по мивологическому сродству восходящіе къ празднествамъ въ честь

<sup>1)</sup> Linas. Les origines de l'orfèvrerie, II, p. 845 и 478.

<sup>2)</sup> Linas, Notice sur cinq anc. étoffes, pl. V.

<sup>3)</sup> Вессловскій. Розысканія, VII, стр. 100.

<sup>4)</sup> Въ Ев. Недѣльномъ Хлудовской Библіотеки XIV в., № 29 находимъ также ряженаго, несущаго на приподнятыхъ рукахъ окорокъ. (В. Стасовъ. Славянскій и восточный орнаментъ по рукописямъ древняго и новаго времени. LXV, 23).

Сатурна, могутъ датъ ясное понятіе о сущности обряда, который имѣемъ въ нашей фрескѣ. Свиное мясо, свиная годова, либо печенье въ образѣ свиньи составляетъ необходимую принадлежность Васильева вечера <sup>1</sup>)

- 113



Рис. 9.

(1 Генваря, въ день св. Василія, покровителя скота на Востокѣ) и рождественскихъ святокъ не только у русскихъ, но и у болгаръ, сербовъ, ру-

8

<sup>1)</sup> Сербск. Васильив дан, Василица; Болгар. Василица, когда ходять «васильичари», Румынск. Sfantul vasilic; на Кавказъ Бацила — свиная голова и т. д. Веселовский. Розысканія VII, 108, 109.

мынъ, въ Сицили, Англи, Германи, Скандинавскихъ земляхъ, на Кавказѣ. Въ Костромской губерни для Васильева вечера варятъ свиныя ноги; поселяне ходятъ въ этотъ вечеръ подъ окна собирать пироги и свиныя ноги, приговаривая: «Свинку да боровка выдай для Васильева вечерка»<sup>1</sup>); у людей зажиточныхъ цѣлую недѣлю отъ Рождества до Новаго года стоитъ на столѣ свиная голова. Въ Орловской губерни на Новый годъ приготовляютъ жаренаго поросенка и называютъ его Кесарецкимъ, т. е. Кесарийскимъ, по имени Василія Кесарійскаго, давшаго свое имя первому дню Новаго года. Кликанье Овсеня, отчего и самыя пѣсни названы овсеневыми, и воспѣваніе Овсеня (и Василія) и его пріѣзда наканунѣ Новаго года, также заключаетъ упоминаніе о свинкѣ:

> Мосточекъ мостили, Сукномъ устилали, Гвоздьми убивали. Ой, Овсень! Ой, Овсень. Кому-жъ, кому ѣхать По тому мосточку? ѣхать тамъ Овсеню (иногда Василью) Да Новому году. Ой, Овсень! ой, Овсень! На чемъ ему ѣхати? На сивенькой свинкѣ. Чѣмъ погоняти? Живымъ поросенкомъ <sup>2</sup>).

2) Галаховъ, Ист. русск. слов., 9. Къ Скандинавскому Фрейру, какъ господину и покровителю скота, взываютъ о плодородіи, какъ и къ Сатурну, который былъ богомъ плодородія и благословеній міра, и приносятъ ему въ жертву вепря. Вепрь съ золотой щетиной везетъ его колесницу, какъ сивая свинка везетъ Авсеня въ русскихъ колядкахъ.

Въ Англіи до сего времени пекуть въ Рождество кабановъ изъ тѣста и ставять на столъ вмѣстѣ съ другими явствами. (Снегиревъ. Русскіе простонар. праздн. П, 20). Въ Скандинавіи рождественскіе святки извѣстны подъ именемъ Юльскаго праздника. На Юльскій праздникъ убиваемъ былъ, какъ мы упомянули выше, въ честь Фрейра большой вепрь въ присутствіи короля. По окончаніи жертвы всё предавались Юльскимъ весельямъ, которыя состояли въ ѣдѣ, питьѣ, пляскахъ и разныхъ играхъ впродолженіи семи дней. (Ibid., 17, 18). Въ канунъ Рождества датчане приносили въ древности человѣческія жертвы, а готоы кабана; и до сихъ поръ въ тѣхъ краяхъ пекутъ въ Рождество кабановъ изъ тѣста, ставятъ ихъ на столъ вмѣстѣ съ другими явствами и не трогаютъ во весь праздникъ, думая, что отъ этого зависитъ благополучіе.

У румынъ въ день св. Василія ставится на столъ Vasilica—свиная голова, украшенная полотенцемъ, бусами, лентами, которую затёмъ носятъ съ пѣснями. Въ Грузіи наканунѣ Новаго года пекутся хлёбы «бакила» или бацила, и одинъ изъ нихъ въ образѣ человѣка въ честь Василія Великаго, называемаго тамъ именемъ Бацила.

У осетинъ пекутся также хаѣбы въ образѣ коровъ, лошадей, барана, по имени «Басилика», т. е. Василія.

Въ Гурін въ день Новаго года одинъ изъ поздравителей, одътый богаче другихъ, входитъ въ домъ съ подносомъ, на которомъ лежитъ хлъбъ, а вокругъ него образъ св. Василія, драгоцънные каменья, фрукты и свиная голова, означающая будто-бы кабана, въ древности истреблявшаго народъ и убитаго Василіемъ Великимъ. Для пополненія обзора



<sup>1)</sup> Сказанія русск. народа. Праздники и обычан. Сахарова. Спб. 1875, 5.

Какими обрядностями сопровождался этоть праздникъ въ Византін окою XI ст., мы не знаемъ изъ литературныхъ извёстій, однако по фрескамъ нашего собора можно предполагать, что обрядность состояла въ поздравленіи но домамъ со свиной головой и колядами въ пору Каландъ (отъ 1—5 Января), завершавшихся при дворѣ (5 Января) готоскимъ пиромъ, такъ называемымъ жатвеннымъ, сопровождавшимся воинственной пляской ряженыхъ готоовъ. Самое поздравленіе можно отнести, какъ вездѣ, такъ и въ Византіи, на 1 Января, т. е. на Васильевъ вечеръ, иначе на Воты (1 Января) съ клеторіями, т. е. почетными пирами («паствы», какъ называетъ Славянская Кормчая 1282 г.) въ царскомъ дворцѣ и угощеніемъ народа.

115

Итакъ разобранная часть росписи даетъ намъ два, одно за другимъ слѣдовавшія празднества: Сатурналіи съ охотами и играми въ циркѣ и Воты, которыми начиналось празднованіе Каландъ.

По отношенію къ частностямъ этихъ фресокъ должно замѣтить, что колядникъ, несущій блюдо, извѣстенъ въ русскомъ быту подъ именемъ «мѣхоноши»: «нашъ мѣхоноша кошель носитъ»; его обязанность состояла въ томъ, чтобы собирать подачки и носить за партіей окрутниковъ. Это скоморохъ, объ остроуміи и ловкости котораго поется въ пѣснѣ про стараго Терентьища. А. Н. Веселовскій дѣлаетъ догадку, что слово сагbonasius происходить отъ славянскаго крабій, кравил, рус. коробъ и по смыслу, бытъ можетъ, есть древнее названіе мѣхоноши (carbonasius); у бѣлоруссовъ онъ «волочебникъ», волочай, «волочинникъ», — которые были первоначально игрецы, а затѣмъ распѣвали духовные стихи<sup>1</sup>). Кстати замѣтимъ здѣсь, что въ одной русской пословицѣ сохранилось и описаніе формы полтя, несомаго колядникомъ: «Великъ да тонокъ, какъ именинный полоть»<sup>2</sup>).

Уже у Константина Порфиророднаго такъ называемый троуутихо́ ГотЭихо́ беїтоо, vindemialis, жатвенный пиръ (въ честь Діониса Оракійскаго первоначально), вмѣсто мимической пляски, изображавшей сборъ винограда, сопровождается воинственными готоскими играми и плясками. Въ силу напора варварскихъ народностей придворный этикетъ съ его празднествами и церемоніями долженъ былъ усвоить многое изъ чуждыхъ обычаевъ, такъ что готоская игра первоначально и была принята въ этикетъ двора со всѣми особенностями этой народности, когда готоамъ позволялось

1) Розыск., VII, 212.

Digitized by Google

укажемъ на грузинскій обрядъ масляницы, заимствовавшей многое отъ рождественскихъ святокъ со стороны обрядовой: ряженые «берикееби» и «гори» свиньи (ряженые въ свиней) составляютъ партіи. Происходитъ игра убиванія кабана до тѣхъ поръ, пока онъ не прикинется убитымъ. (Веселовскій. Розыск. VII, 438—9, 440, 436).

<sup>2)</sup> Архивъ Калачова. Пословицы и поговорки. 1854 г., кн. П.

приходить къ императору съ поздравленіемъ. Затімъ, когда этотъ обычай укорениися, по извѣстію Кодина, уже сами Греки, переряживаясь въ готеовъ, приходние съ поздравленіями, за что получали деньги. Рядомъ съ памятью въ русскомъ святочномъ обрядѣ о жатвенномъ (виноградномъ) пирѣ: «виноградье красное, зеленое», еле какъ въ Шенкурскомъ и Вольскомъ округахъ рядомъ съ хожденіемъ съ колядой и виноградьемъ, во всей Европъ сохранијся тоть характеръ игръ и потехъ Январскихъ празднествъ (Καλανδών έστης), которыми сопровождались они въ Византіи. Зонарино толкованіе на 62 главу канона Трульскаго собора, воспринятое въ текстъ Коричей книги, поясняеть: «Каланди соуть пьрвіи въ конмьждо мін дный, въ нихъ же обычай бѣ кллиномъ творити жертвы; і Вота же, і квроумалиы (сливmiяся съ каландами) клиньстии бѣаху праздыници; Вроумъ бо порекло ксть Дішнисово», почему св. отцы не повълеваютъ «моужемъ облачатиса въ женскым ризы, ни женамъ въ моужьскым, кже творать на праздыникы Діонисовы плашюще, ни лиць же косматыхъ възлагати на са., ни козлихъ. ни сатоурьскыхъ, косматал лица оубо соуть на поругани нѣкымъ оухыщрена, козлыт же ыко жалостьна и на плачь подвизающе, сатоурьскат же Дионисовъ (въ честь Діониса Оракійскаго) праздникъ твораще бѣахоу» 1). Вотъ какъ описываетъ праздникъ Календъ Астерій (IV, V ст.)<sup>2</sup>): «Они (празднующіе), уподобивъ колесницу сценѣ, осмѣиваютъ высшую власть и зазывають знаками толпу зѣвакъ и публично оскорбляють и это считается очень достойнымъ образомъ дъйствія. Но, кто могъ бы разсказать обо всемъ остальномъ? Самый главный изъ нихъ безъ зазора изображаетъ женщину.... распускаеть хитонъ до ногъ, перевязываетъ грудь поясомъ, надъваетъ женскую обувь, на головъ устравваетъ кробилъ по обычаю женщинъ и носитъ овечью шкуру. Между тъмъ сановники, ипаты раздаютъ деньги и геніохамъ, и безпутнымъ флейтщикамъ, и мимамъ, и плясунамъ.... и дикимъ и отчаяннымъ бойцамъ съ дикими звърями, и даже самимъ дикимъ звѣрямъ».

Наканунѣ Новаго года въ Россіи крестьяне справляютъ «богатую кутью» или «богатый вечеръ», называемый щедривкой или щедрухой, поютъ пѣсни и гадаютъ о «щедромъ» или богатомъ годѣ. Парни маскируются кто медвѣдемъ, кто бабой ягой, кто Меланкой, какъ великорусскіе крестьяне о святкахъ быкомъ, медвѣдемъ, волкомъ, лисицей, журавлемъ, бабой ягой, чортомъ и т. п. Колядованіе съ козой, отбываемое въ Бѣлорусіи на новый

2) Веселовскій. Розыск. VII, 139.

<sup>1)</sup> Буслаевъ. Истор. Христ., стр. 382-3. Веселовский. Розыскания, VII, 38.

годъ и о масляницѣ, упоминается для Малороссіи въчислѣ рождественскихъ обычаевъ.

117 -

Въ Сербін въ праздникъ Николая Зимняго (6 Декабря) по селамъ Гилянскаго округа начинаютъ приготовляться къ колядованію. Въ каждомъ селѣ выбираются четыре парня: одинъ изъ нихъ одѣвается въ старое, оборванное платье, на голову надѣваетъ большую смушковую шапку, къ которой прикрѣпленъ бараній хвостъ. Усы и бороду дѣлаютъ себѣ изъ лошадинаго хвоста и козлиной шерсти. Другіе три одѣваются въ праздничныя одежды, надѣваютъ рукавицы, берутъ платочки; къ рукавицамъ пришиваютъ бубенчики. Такъ ходятъ до Богоявленія и поютъ колядныя пѣсни <sup>1</sup>).

Въ Абхазін также справляются Каланды, но безъ указанныхъ обрядовъ<sup>3</sup>).

Игры и скоморохи во время Каландъ скоро связались съ русаліями. Въ русскихъ письменныхъ памятникахъ понятіе о русаліяхъ является обобщеннымъ: «роусаліи о Іоаннови дьни и навечеріи Рожьства Христова и Богоявленія»; греческое выраженіе τὰ ἐν μἐν ἐπποδρομίαις передается: «о скомрасѣхъ и русаліяхъ». Игры русальскія, какъ игры рождественскія, также очень распространены. Болгарскія русаліи сохраняютъ замѣчательное сходство съ хороводомъ Готескихъ игръ, какъ это показано А. Н. Веселовскимъ въ статьѣ о «Генварскихъ русаліяхъ». Обозначая словомъ русалія всякаго рода скоморошескія игры, русскіе письменные памятники собственно говорятъ о празднествахъ Каландъ съ ихъ плясками, хороводами, скоморохами и т. п.: «егда играють роусалю ли скомраси (въ Толков. Ап. Павла XIII ст.)»; «игры, глаголемыя куклы и скоморохи и русалею пляшущал», почему и азбуковникъ толкуетъ: русалія — игры скоморошескія <sup>3</sup>).

Вотъ эти-то празднества Каландъ, въ общемъ извёстныя намъ, какъ рождественскія игры, ряженія и пляски скомороховъ, носящія по русскимъ источникамъ имя «роусалій», мы и имъемъ изображенными въ концѣ той-же южной лѣстницы, быть можетъ какъ продолженіе и по времени указанныхъ празднествъ Каландъ, идущихъ за Вотами. Къ нимъ мы и переходимъ.

Крайняя сцена изображаеть двухъ бойцовъ, (также видная профессія среди окрутниковъ), сравнительно бо́льшаго роста — двухъ геркулесовъ, приготовляющихся къ бою и сжавшихъ кулаки (Л. 53, р. 9).



<sup>1)</sup> А. Н. Вессловскій. Генварскія русаліи и Готскія игры въ Византія. Журвалъ Минист. Народн. Просв., часть CCLVII, стр. 393.

<sup>2)</sup> Веселовскій. Розыск. VII, 434.

<sup>3)</sup> Веселовскій. Розыск., VII, 205.

Слѣдующая сцена (Л. 53, р. 11) представляетъ дѣйствіе на подмосткахъ въ театрѣ, (на что указываетъ потолокъ, въ то время какъ другія д'ыствія происходять подъ открытымъ небомъ) плясуновъ, паяцовъ, музыкантовъ. Музыканты изображены по четыремъ родамъ инструментовъ: σαλπιγκταί, βουκιννατόρες, άνακαρισταί и σουρουλισταί. Два задникъ музыканта играють на длинныхъ трубахъ (въ сопѣли сопутъ<sup>1</sup>), два играють на струнныхъ инструментахъ: стоящій играеть на пятиструнной бандурѣ (можеть быть домбрѣ; эти два инструмента схожи)<sup>2</sup>); арфисть сидить особо и играетъ очевидно на гусляхъ: пръгондница, гжсль, cithara, psalterium <sup>3</sup>). Одинь изъ пляшущихъ бьетъ въ накры, сопровождая звономъ тактъ пляски и музыки. Другой плясунъ играетъ на флейтѣ, которая отвѣчаетъ греческому αύλός; въ славянскомъ переводѣ «самара», «замара», какъ въ житіи преподобнаго Нифонта: «овы гусельныя гласы испущающе, друзіи же органныя гласы поюще, а тѣмъ замарыная пискы гласяще; нли: «гоусли моусикіт и замара, иже бѣсатса»<sup>4</sup>). Всѣ пляшущіе и играющіе носять общее названіе эхичихої, игрецовъ; но пляшущіе, отдѣльно, — орупотаї, пласиь: между ними два переднихъ-Фоцедіхсі, церковно-славянск. «Глоумци». Оба вылѣлываютъ колѣнца: одинъ присѣдая, другой вертится дробной рысью, размахивая платочкомъ, какъ женщина въ хороводѣ. Частности костюма его, длинный висящій до ногъ конецъ одежды между ногами, подаетъ поводъ заключать, что здёсь мы имѣемъ непринужденнаго «глоумотворца» и «смѣхотворца», шута; уєдотопою́с, morio, scurra. Два переднихъ и два заднихъ составляють хороводь (дерайдус, princeps chori, quo nomine potest dici totus chorus)<sup>5</sup>), необходимую принадлежность святочнаго веселья, какъ и во время Готоскихъ игръ, также состоявшихъ изъ хороводныхъ танцевъ<sup>6</sup>). Представление очевидно кончается, и самъ хоравлъ отдергиваетъ занавѣсъ ( $\beta$   $\eta$   $\lambda$  ov), чтобы впустить новую смѣну <sup>7</sup>).



<sup>1)</sup> Сравни: Духа мало, а дуда велика.

<sup>2)</sup> На бандурахъ играютъ и Готоы во время клеторія, сопровождая игру пѣніемъ. Пачбойра = тріхорбоч, о́жер 'Асти́рски пачбоойрач шую́иаζоч. Веселовскій. Розыск., VII, 160.

<sup>3)</sup> Вще съверные Венеты въ VI въкъ, по словамъ Өеофилакта, сказывали Императору греческому, что главное услаждение ихъ жизни есть музыка, что они берутъ обыкновенно съ собой не оружие, а кноары. (Бестужевъ-Рюминъ. Русская история I, 62). Не отсюда-ли и приурочение гуслей къ ръкъ Дунаю?

<sup>4)</sup> Веселовскій. Розыск. VII, 148. «Плясцы и свирѣльцы и гусленицы и смычницы и смѣхотворцы и глумословцы отъидутъ въ плачь неутѣшный никогда-же», говорится въ словѣ Палладія мниха «о второмъ пришествіи Христовѣ» (Веселовскій, Розыск., VII, 197).

<sup>5)</sup> Du Cange. Choraules.

<sup>6)</sup> De cerimoniis aulae Byzantinae Constantini Porphyrogeniti, rs. LXXXIII.

<sup>7)</sup> А. Н. Вессловскій видить въ этомъ лицѣ кукольника невроспаста, заставлявпаго двигаться марьонетки при помощи шнурковъ. (Розыскавія, VII, 188).

Третья, т. е. крайняя сцена представляеть опять геркулеса, поддерживающаго за спиной на поясѣ шестъ, по которому взбирается гимнасть мальчикъ за блюдомъ, положенномъ на верху: силачъ нѣсколько нагнулся и видимо удерживаеть равнов cie<sup>1</sup>) — сцена, которую видыть и упомянуль изъ игрищъ Константинопольскаго дворца Ліутпрандъ<sup>9</sup>). Одни изъ музыкантовъ имѣютъ острые колпаки, которыми у насъ въ народномъ повѣрьѣ надъляется скоморохъ, или чертъ: «одинъ чортъ въ колпакъ» (ср. Богъ даль попа, а чорть скомороха), другіе въ тюрбанахъ. Всѣ актеры изображены въ олеждахъ скомороховъ; два рода одеждъ различаются и въ этой сцень: арфисть одъть въ длинный, перотянутый поясомъ кафтанъ, который въ XIV-XV ст. извъстенъ, какъ обычный костюмъ захожихъ скомороховъ-шпильмановъ, паяцовъ на Руси, напр. въ Новгородѣ, --- на что указываеть изображение последнихъ въ миниатюрахъ<sup>8</sup>). Въ византийскихъ же миніатюрахъ встрѣчаемся и съ первымъ родомъ одежды (короткая туника съ разрѣзными полами) — краснаго, голубаго, зеленаго цвѣтовъ (по принадлежности къ тому или другому диму) 4). Въ византійскихъ-же и русскихъ рукописяхъ встрѣчаемся съ изображеніями различнало рода дѣйствій скомороховъ: скоморохи играютъ на гусляхъ, водятъ звѣрей, борятся и сражаются, трубять въ трубы, фиглярствують<sup>5</sup>). Эти игры ярко рисуются въ русскихъ литературныхъ памятникахъ. Такъ, въ Гомиліяхъ Кирила Туровскаго говорится: «разбой (не бой-ли), чародъйство, волхвованіе, насуза ношеніе, боубны, сопъли, юусли, пискове, игранья неподобная, роусалья»; или: «Ови біяху въ бубны, друзіи въ козици и въ сопљан сопяху, иніи же возложиша на я скураты, дѣяху на глоумленіе человѣкомъ и нарекоша игры тѣ русалія», (въ житін Нифонта 1432 г.) 6). Слёдуегъ затёмъ сдёлать замёчаніе, что художникъ, по недостатку-ли пространства, или просто принаровляясь къ мѣсту, на которомъ писалъ сцены, нѣкоторыя изъ нихъ сокращалъ и давалъ вмѣсто сценъ медальовныя изображенія. Таково, напр., изо-

2) Кондаковъ, ук. ст., 293.

3) Стасовъ. Славянскій и восточный орнаменть, л. LXV, рис. 23, 24, 25, 15, 16, 17, 35, 37, 33, л. LXVII, рис. 2, LXXIII, 22 и мног. др.

4) Напр. въ Минеяхъ XI в. Библ. Дахіарскаго мон. на Авонъ (Стасовъ, СХХІV, 25, 26).

5) Стасовъ, л. LXV, p. 24, 29; л. LXXXV, p. 7, 9, 21; л. LXIX, p. 10, 8, 3, 5, л. LXXI, 3 и 4.

6) Веселовскій. Розыск., VII, 207.

- 119 -



<sup>1)</sup> Объ подобной игръ, какъ и о борьбъ, играхъ въ ипподромъ, говорится также въ древнемъ переводъ Малалы: «въ ц'рство Клавдія, Антишхистіи Соури пятьиграна година, просиша праздновати куклами дътьсками, на столиз лаженіенъ, браніенъ, оутеканіенъ конскымъ, съчевнымъ и преспъваньемъ». (Весел. Розыск., VII, 189). См. также миніатюру Ев. Гелатскаго м., Кондаковъ, Ист. виз. иск., 240).

браженіе игреца на «гудкѣ», (Л. 55, р. 11) относящееся къ циклу игръ скоморошьихъ. Подобное медальонное изображение гудца находимъ въ мозаическомъ полу ц. св. Марка въ Венеціи 1): музыкантъ играетъ на выгнутомъ въ видѣ скрипки гудкѣ и выгнутымъ смычкомъ. Таковы-же и изображенія въ медальонахъ стрѣлка и копейщика, представленныхъ прицѣливающимися во время охоты<sup>2</sup>) (55 л., 10, 7). Эти два медальона, взятые въ связи со сценой расположенной рядомъ по фризу, представляющей ученую собаку въ ошейникѣ, бѣгущую за оленемъ, даютъ нѣчто цѣлое, въ совершенствъ сходясь съ изображеніемъ въ миніатюръ Парижской Національной библіотеки, представляющей четырехъ охотниковъ съ учеными собаками на привязи, съ копьями, луками и стрёлами, идущими въ полё<sup>3</sup>). Такого-же рода и медальонное изображение (Л. 55, р. 2), представляющее шуточную святочную игру мима въ мѣховой шкурѣ — шерстью вверхъ \*), съ рогатиной лізущаго на мима, одітаго воиномъ съ сікирой и щитомъ; оно несомнѣнно относится къ циклу празднествъ каландъ. Переодѣваніе въ мѣховую шкуру — шерстью вверхъ извѣстно и въ Готескихъ играхъ: «стали **βΒΑ** ΓΟΤΘΑ ΒЪ ΓΥΗΑΧЪ (Φορούντες γούνας έξ άντιστρόφου), Τ. Θ. ΒЪ ΚΟCΜΑΤЫΧЪ вывороченныхъ кожанныхъ накидкахъ, въ маскахъ различнаго вида, держа въ лѣвой рукѣ щитъ, а въ правой палки» (βέργια) 5). Мѣховая шкура у варвара на нашей фрескѣ идетъ лишь до портовъ, а дальше — обыкновенная одежда мима.

На нгры съ подобнаго рода борьбой находимъ указанія въ византійскихъ и русскихъ литературныхъ памятникахъ. Такъ, Синезій разсказываетъ о мимѣ, бодающемся съ бараномъ: «хай блахоріттетат беблаүµένω хріф» <sup>6</sup>), какъ объ одной изъ игръ скоморошьихъ. Въ словѣ Даніила Заточника находимъ такого рода сцену: «а инъ обвився мокрымъ полотномъ борется рукопашъ съ лютымъ звѣремъ»<sup>7</sup>). Борьба съ учеными звѣрями повела къ мимическому изображенію борьбы съ переодѣтымъ въ звѣря, какъ на нашей фрескѣ. Въ русскихъ святочныхъ играхъ появленіе Антона съ козой есть вызовъ къ пляскѣ, сопровождаемой пѣснью:



<sup>1)</sup> La basilica di S. Marco in Venezia. Tav. geom. IX.

<sup>2)</sup> Стрѣльца, натягивающаго лукъ, одѣтаго въ скоморошскій костюмъ, находимъ въ Изборникѣ Святослава 1073 г. (Стасовъ XLII, р. 9).

<sup>3)</sup> Bayet, L'art. byz., p. 223.

<sup>4)</sup> Если на шкурѣ указаннаго мима нѣтъ особенно ясныхъ слѣдовъ шерсти, а лишь небольшое количество штриховъ (на груди), которыя должны обозначать её, то это происходитъ отъ неумѣнья живописца изображать эту частность: шерсти онъ не изобразилъ также ни у львовъ, ни у собаки, бѣгущей за оленемъ, ни у волка и грифовъ — въ остальныхъ сценахъ росписи лѣстницъ.

<sup>5)</sup> De cerimoniis. **F**1. LXXXIII.

<sup>6)</sup> Веселовскій. Розыск. VII, 141.

<sup>7)</sup> Ibid., 188.

. Антонъ козу ведетъ, Антонова коза нейдетъ; А онъ её подгоняетъ, А она хвостикъ поднимаетъ; Онъ ее вожками, Она его рожками 1).

Въ сферѣ художественныхъ изображеній — декоративныхъ и иныхъ мотивъ борьбы человѣка со звѣремъ играетъ также видную роль и стоитъ въ зависимости отъ дѣйствительныхъ сценъ охоты, отъ святочныхъ переряживаній и т. п., въ то время какъ композиція изображенія можетъ идти отъ древнѣйшихъ прототиповъ.

Графъ А. А. Бобринский въ письмѣ профессору Кондакову<sup>3</sup>) приводить два образца сѣверно-варварскихъ изображеній подобнаго мотива борьбы: на золотомъ рогѣ, найденномъ въ Данін — два сына богини Геллы представлены вь видъ великановъ съ волчьими головами, изъ коихъ одинъ вооруженъ ножомъ, а другой топоромъ (ук. пис., сгр. 88, фиг. 3), и на бронзовой пластинкѣ, найденной на островѣ Оландъ, у береговъ Швеціи въ Балтійскомъ морѣ: воинъ съ рогообразнымъ шленомъ на головѣ, съ короткимъ мечомъ въ ножнахъ черезъ правое плечо, съкопьемъ въ каждой рукѣ; возлѣ него фигура со звѣриною головою, одѣтая быть можетъ въ шубу, вытягиваеть правой рукой изъ ноженъ мечъ, а лквой держитъ длинное копье или рогатину; (рис. см. въ ук. пис., стр. 89, фиг. 4)<sup>3</sup>). Эти варварскія изображенія д'биствительно могутъ находиться въ связи съ миоологическими върованіями съверныхъ варварскихъ народностей. Послёднія, соприкасаясь съ бытомъ Византіи, могли запечатлѣвать въ немъ черты собственнаго быта, такъ какъ ради политическихъ цѣлей имъ дозволялось не только сохранять индивидуальныя черты быта, но даже (какъ напр. Готеамъ) въ положенное время являться во дворцѣ со всѣми характерными особенностями національныхъ нравовъ и действовать по установленному этикету.

Но и помимо варварскаго вліянія на характеръ подобныхъ изображеній, которое мы можемъ только предполагать, классическое <sup>4</sup>), а затѣмъ и византійское искусство владѣютъ нодобными-же мотивами борьбы человѣка съ фантастическимъ звѣремъ. Мюнцъ издалъ мозаическое изображеніе собора Орвіето <sup>5</sup>), представляющее Тезея въ борьбѣ съ Минотавромъ; однако



<sup>1)</sup> Ibid. 140.

<sup>2) «</sup>Объ одной изъ фресокъ лъстницы Кіево-Софійскаго Собора». (Зап. Имп. Русск. Арх. Общ., т. IV, вып. II).

<sup>3)</sup> Оба памятника принадлежатъ V-VI ст. по Р. Х.

<sup>4)</sup> Одинъ изъ многочисленныхъ примъровъ борьбы гладіатора, вооруженнаго рогатиной, на ипподромъ съ медвъдемъ см. на диптихъ, изданномъ у Gori, Thesaurus vetcrum diptychorum, I, t. 7 къ стр. 219.

<sup>5)</sup> Notes sur les mosaïques chrétiennes de l'Italie, pl. XXIV, Rev. Arch. 1876.

для даннаго времени смысль этой сцены на столько затемнился, что художникъ подъ звѣремъ подписалъ имя: Centaurus (см. рис. 10). Художнику знакома была эта сцена, какъ художественный мотивъ борьбы, но для него было совершенно чуждымъ ея первоначальное содержаніе, такъ что подобный художественный мотивъ могъ быть привлеченъ къ иллюстраціи совершенно инаго противуположнаго содержанія — и дѣйствительно, въ той-же композиціи, напоминающей борьбу Тезея съ Минотавромъ, находимъ напр. въ Минеяхъ XI в. Библ. Дохеарскаго мон. на Авонѣ изображеніе ученаго медвѣдя съ коньемъ, или ряженца въ медвѣдя, въ борьбѣ съ человѣкомъ<sup>1</sup>).





Ту-же сцену борьбы, но уже какъ мотивъ совершенно орнаментальный, находнмъ въ рукописяхъ XVI в.: въ орнаментальныхъ плетеніяхъ представленъ паяцъ въ борьбѣ съ фантастическимъ звѣремъ, котораго онъ прокалываетъ копьемъ<sup>2</sup>). Литературные памятники въ данномъ случаѣ сходятся съ художественными представленіями и указываютъ на новое содержаніе,



<sup>1)</sup> Стасовъ, л. СХХІV, р. 31.

<sup>2)</sup> Стасовъ, LXXXV, 6 и LXXXVI, 21.

привнесенное въ обычную древнюю композицію борьбы со звёремъ; содержаніе это — святочныя игры паяцовъ и поводарей ученыхъ животныхъ, съ которыми они ведутъ шуточную борьбу. Таково содержаніе и нашей Фрески; ряженецъ имѣетъ маску съ раскрытыми челюстями медвёдя или инаго животнаго. Деревянная съ щелкающими длинными челюстями маска святочной русской козы хранитъ воспоминаніе о какой-то звѣриной маскѣ, на которую перещло названіе козы.

Козлиныя маски упоминаются повсюду во время рождественскихъ празднествъ: «да отвержены будутъ отъ вѣрныхъ житія и комическія и сатирическая и козляя лица», и вездѣ она играетъ самую видную роль, отчего и сохранилась до сихъ поръ: она является въ рождественскихъ обрядахъ русскихъ (малоруссовъ, великороссовъ), болгаръ, румынъ, датчанъ; шествіе ея сопровождается козлиными криками, свистомъ, игрой на козѣ (волынкѣ) и т. п.: «козляя же, яко жалостьна и на плачъ подвизающе». Выраженіе въ «козици (и сопѣли) сопяху» соотвѣтствуетъ малорусской святочной пѣснѣ: коза ушла въ сельцо Михайловку, тамъ ее убили:

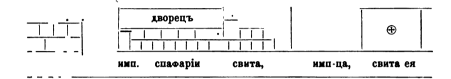
> Пуць, коза впала, не жива стала. А міхоноша бери дудочку, Дуй козі въ жилу. Надимае жила, будь, коза, жива <sup>1</sup>).

Инструментъ, описанный здѣсь — волынка. Козлиная маска обыкновенно дѣлается изъ дерева; длинные челюсти козы щелкаютъ въ тактъ музыки. Голова козы прикрѣпляется къ древку, а къ ней прицѣпляется иногда козлиная борода; древко беретъ ряженецъ и обматывается съ головой въ тулупъ, вывороченный шерстью вверхъ. Румынская «брезая», за исключеніемъ верхней одежды, которая у ней состоитъ изъ цвѣтнаго убраннаго костюма, воспроизводитъ также эту козлиную маску русскихъ и болгаръ. Длинныя, вытянутыя, нѣсколько раскрытыя челюсти маски, одѣтой въ шкуру, на нашей фрескѣ и представляютъ маску, существующую до сихъ поръ подъ именемъ козы, какъ мы сказали уже ранѣе.

Въ то время, какъ сцены поздравленія происходять во дворцѣ, сцены остальныя происходять на ипподромѣ и суть: та̀ ἐν ἰπποδρομίαις πάντα δυμελικὰ καὶ σκηνικά. Происходять онѣ предъ зрителями изъ царскихъ особъ, принадлежащихъ императорскому дому Византіи; онѣ изображены въ двухъ сценахъ и притомъ на обѣихъ лѣстницахъ, очевидно, не безъ причины. Но, чтобы постигнуть эти причины, войдемъ прежде всего въ разсмотрѣніе самой обстановки обѣихъ сценъ, говоритъ Н. П. Кондаковъ (ук. ст. стр. 295), описаніемъ котораго мы далѣе непосредственно и воспользуемся.

<sup>1)</sup> Веселовскій. Розыск. VII, 214.

«Первая изъ нихъ (на сѣверозападной или лѣвой лѣстницѣ, (Атласъ. Л. 55, р. 14 и 15) представляетъ намъ родъ открытой эстрады, ограниченной сзади Фигуръ особою баллюстрадою, съ повышеннымъ помостомъ (та̀ µарµарича̀ πούλπита) для императора, нѣсколько пониженнымъ для императрицы и ея свиты. Слѣва отъ императора высокая дверь съ завѣсою, ведущая, очевидно, въ покои самого дворца; слѣва отъ императрицы той-же высоты стѣна дворца, а справа, сзади Фигуръ и въ то же время въ концѣ эстрады церковное зданіе<sup>1</sup>), накрытое куполомъ. Эту обстановку можемъ представить въ слѣдующей схемѣ:



Паспати въ своемъ сочиненіи о «византійскомъ дворцѣ»<sup>3</sup>) представляетъ слѣдующій планъ внутренняго *дворцовало* ипподрома Константинополя<sup>3</sup>):



Итакъ, мы имѣли бы, при соотношени даннаго плана съ нашимъ рисункомъ, реальное воспроизведение обстановки того дворцоваго цирка (скорѣе, чѣмъ ипподрома, ибо онъ не могъ имѣть размѣровъ, потребныхъ для скачекъ, хотя и носилъ это название), въ которомъ и должны были совершаться описанныя нами представления, а равно и ряжения. Именно здѣсь, въ праздничные дни должна была императрица смотрѣть со свитою на боевыя и потѣшныя игры (напр. во время врумалій)<sup>4</sup>); здѣсь-же происходили свѣтскіе парады при вѣнчаніи императрицы и пр., но сюда не допускался

<sup>1)</sup> Луковицеобразный куполъ представляется совершенно стертымъ, былъ прежде зеленовато-голубаго цвъта. Эту форму куполовъ въ Византии, см. въ «Славянскомъ и восточномъ орнаментъ» В. В. Стасова, табл. СХХV, р. 1—3.

<sup>2)</sup> Tà Buζavτινà ἀνάχτορα. Ἐν Αθήναις. 1885, 8°, стр. 118, 134.

<sup>3)</sup> Въ общемъ планъ, приложенномъ къ книгъ, и №№ 40, 41.

<sup>4)</sup> На 8-й день Рождественскихъ праздниковъ Константинъ II, 52, р. 750 указываетъ то βωτόν παιγοδρόμιον.

народъ, кромѣ извѣстныхъ дворцу представителей димовъ, ипарха и другихъ сановниковъ. Самыя группы императора и императрицы изображены особенно живо и съ замѣчательнымъ вкусомъ и даже живою экспрессіею; ею особенно отличаются патриціанки справа; костюмы ихъ различены съ замѣчательною точностью (какъ, должно прибавить, рѣдко бываетъ даже въ византійскихъ миніатюрахъ и тѣмъ менѣе въ византійскихъ произведеніяхъ на чуждой почвѣ). А именно: патриціанка близъ самой императрицы принадлежитъ къ первому чину такъ наз. «опоясанныхъ» — ζωσταί, ибо она держитъ на лѣвой рукѣ лоронъ — поясъ тожъ<sup>1</sup>). Остальныя различаются также по своимъ δελματίхιа и δωράχια (оплечья), а императрица, узнаваемая прежде всего по вѣнцу ( — στέμμα, какъ у императора), имѣетъ сверхъ своего стихарія (στιχάρις βασιλίχιος) и хламиду или императорскую пурпурную мантію, застегнутую на плечѣ (φιβλώνει»<sup>3</sup>).

Но что считаемъ особенно важнымъ, нбо не знаемъ пока другаго примѣра въ монументальной живописи, кромѣ изображенія нѣкоторыхъ святыхъ женъ, — и сама императрица, и всѣ женщины ея свиты имѣютъ на головахъ спадающій сзади на спину бѣлый, видимо, шелковый (тонко свернутый) маворій — µафорю хотрои, который надѣваетъ царица, когда идетъ подъ вѣнецъ<sup>3</sup>).

Императоръ изображенъ сидящимъ на большомъ креслѣ (σελλίον, не σέντζον), а по сторонамъ его (только съ лѣвой) стоятъ по два протоспаеарія-евнуха съ большими парадными щитами и копьями; этотъ неизвѣстный намъ императоръ имѣетъ ясно выраженный армянскій типъ, худой овалъ лица и вьющіеся около головы волосы.

Наконецъ, изображенія этихъ группъ зрителей, ихъ обстановки и самыхъ игръ и представленій, послужившихъ предметомъ увеселенія въ дворцовомъ ипподромѣ, могли бы дать намъ нѣкоторыя свѣдѣнія объ этоиъ зданіи константинопольскаго дворца. Паспати въ указанномъ сочиненіи <sup>4</sup>), собравъ всѣ тексты изъ сочиненій Константина Багрянороднаго и Өеофана, упоминающіе двойной дворцовый ипподромъ — лѣтній, не покрытый и зим-

<sup>1)</sup> Константина I, гл. 9, стр. 67; I, 50, стр. 258, глава о производствъ въ рангъ «опоясанной» патриціанки. Второй рангъ. ibid. II, 15, р. 596, образуютъ магистриссы, третій — собственно патриціанки, четвертый — жены протоспаваріевъ и пр.

<sup>2)</sup> Тамъ же I, 41, р. 209. Ср. изображение св. Василиссы въ Менологи Ватиканскомъ подъ 16 Сентября.

Типично и то, что волосы всёхъ женскихъ фигуръ каштановые съ красноватымъ оттънкомъ (новое письмо — темнокаштановые).

<sup>4)</sup> Ibid., стр. 249—252. Другіе историки и археологи, исключая самого Рейске, подозрѣвавшаго существованіе особаго ипподрома, кромѣ «большаго», не замѣчали ни особенной путаницы въ топографіи, возникавшей отсюда, ни самой странности «покрыванія» большаго ипподрома.

ній, подъ крышею, приходить къ выводу, что Константинъ, однако же, по какому-то странному случаю, ни словомъ не упомянулъ о конныхъ и иныхъ состязаніяхъ въ этомъ ипподромѣ. Случай этотъ былъ бы, дѣйствительно, изъ ряду вонъ выходящимъ, при замѣчательной подробности описаній всего, совершавшагося во дворцѣ, если бы, пересматривая всѣ части этого описанія, мы не убѣждались, что оно довольно часто касается именно дворцоваго ипподрома и его представленій, тогда какъ, напротивъ, описываетъ особо ристанія въ ипподромѣ съ участіемъ народа. Очевидно, что при интересѣ самыхъ представленій, въ этомъ дворцовомъ манежѣ не было иѣста и тѣмъ церемоніаламъ и тому параду, какой имѣлъ мѣсто, какъ знаемъ, при выходѣ царя въ большой или народный ипподромъ»<sup>1</sup>).

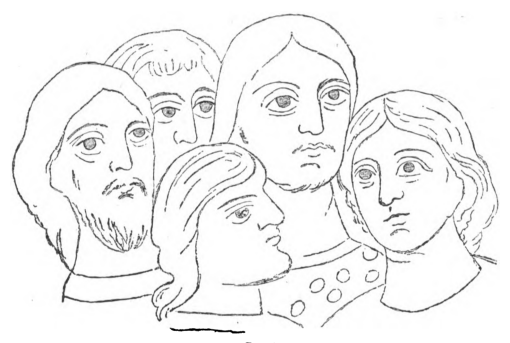


Рис. 11.

Къ этимъ же царственнымъ особамъ снизу вверхъ движется въ торжественномъ шествіи женская фигура въ царской стеммѣ, мафоріи и нимбѣ въ сопровожденіи толпы (см. рис. 11); впереди этой процессіи на бѣлой лошади ѣдетъ всадникъ, также въ стеммѣ и нимбѣ (Атласъ. Л. 55, р. 4, 8). Изображенія эти составляютъ незначительный остатокъ отъ цѣлаго ряда сценъ, занимавшихъ огромное пространство (отъ входа до окна и далѣе), а потому сказатъ о содержаніи ихъ что либо вполнѣ вѣроятное —



<sup>1)</sup> Кондаковъ. Указ. ст., стр. 295-8.

трудно. Однако въ общемъ циклѣ обрядовъ празднествъ Сатурналій и Календъ, какъ они праздновались въ средніе вѣка и какъ празднуются теперь, есть обрядъ, до нѣкоторой степени напоминающій эти торжественныя шествія царственныхъ особъ.

- 127

Извѣстна распространенность на западѣ обычая Календъ, состоявшаго въ игрѣ въ цари, и идущаго отъ игры въ цари на празднествахъ Сатурналій. Обычай этоть особенно ясно сохранился въ клерикальной средь. Праздники Иннопенціевъ, Stultorum, Fatuorum во время январьскихъ Каденаъ сопровождались слёдующими обрядами: Въ Галліи въ праздникъ Stultorum или Subdiaconorum сами клерики избирали архіепископа, или папу и называли его папой Fatuorum, маскировали его во время самаго богослуженія, сами надъвали чудовищныя маски, женскія одежды, водили хороводы, нъли пъсни, вли блины на самомъ алтаръ и проч. Въ церкви Туленской избирались два епископа Innocentium: одинъ изъ канониковъ, другой изъ свѣтскихъ, обязанный доставлять суммы для празднествъ. Праздникъ наканунѣ Богоявленія сопровождался фарсами и обѣдомъ инноценціевъ. Утромъ въ день Богоявленія процессія съ папой на конѣ во главѣ ея отправлялась въ церковь со всѣмъ соборомъ масокъ, народа и проч. Въ этотъ-же день трапеза сопровождалась фарсами, играми масокъ, которыхъ управители стола приводили предъ папу<sup>1</sup>).

Дътская игра въ цари во время римскихъ сатурналій, затъмъ чрезвычайно распространившаяся, вызывала запрещения, напр., Ворстерскаго собора: «nec ludant ad aleas vel taxillos, nec sustineant ludos de rege et regina». Объ этой нгрѣ уже говорить Астерій, что мимы: туу μεγίστην άργήν χωμωδούσιν χαί διασύρουσιν<sup>2</sup>). Игра въ цари распространена и на Кавказѣ. Въ чистый понедѣльникъ у грузинъ бываеть «кееноба» или возстаніе шаховъ — праздникъ, установленный, будто-бы, въ воспоминаніе побъдъ грузинъ надъ персіянами. Въ прежнее время дъло ръшалось между лицами, представлявшими «шаха» и грузинскаго царя: между ними завязывался бой, въ которомъ шахъ оставался побѣдителемъ. Иначе праздникъ описывается такъ: въ понедѣльникъ утромъ выбирали «кеени» изъ числа бойкихъ людей, надъвали на него костюмъ, сдъланный изъ бурки, шубу на изнанку, лицо пачкали сажей, а въ руки давали мечъ. Ему давалась власть царя или шаха и оказывался всевозможный почеть; каждый становился передъ нимъ на кольни и снималъ шапку; всякій прохожій долженъ поклониться ему и подарить что нибудь. Свита его раздѣлялась на двѣ стороны,



<sup>1)</sup> Du Cange. Gloss. Calendae.

<sup>2)</sup> Веселовскій. Розыск., VII, 139.

вступавшія въ кулачный бой; по народному представленію Господь благословляеть побѣдителей обильнымъ урожаемъ<sup>1</sup>). Обычай выбирать себѣ для потѣхи судей и начальниковъ, подчиняясь ихъ смѣшнымъ приказаніемъ, есть мотивъ целаго ряда святочныхъ забавъ, известныхъ на западе, и поминается въ числѣ празднествъ календъ январьскихъ. Торжественный выѣздъ кесаря и царицы на ипподромь, въ сопровождении толпы, быть можетъ, какъ игра въ царя и царицу, представляется этими отрывками сценъ. Во всякомъ случать это вытэдъ во время празднествъ, входящій въ общій составъ игръ, представляющихъ содержаніе росписи обѣихъ лѣстницъ. Женская фигура въ царской стемы поновлена. Толпа, идущая за нею представляеть мужскія и женскія лица; мущины съ длинными волосами; у одного длинная борода. Въ сценахъ на большомъ ипподромѣ, отличающихся сравнительно мелкими изображеніями фигуръ (Л. 53, р. 7), художникъ изобразиль часть большаго трехъяруснаго зданія и показаль, что нижняя часть этого зданія соотвётствуеть тому, въ которомъ помѣщены конюшни и стамма, уже нами разсмотрѣнная (Л. 52, р. 3). Византійскій способъ представленія разбиваеть сцену на отдѣльныя части, причемъ низъ представляетъ фасадъ стѣны римской кладки въ рустику съ квадратными и круглыми окнами<sup>2</sup>), (какъ и окна въ изображении ипподрома, изъ которыхъ глядятъ люди), а верхнія части — внутренность зданія съ императоромъ въ его ложѣ, или каеисмѣ и зрителями <sup>8</sup>). Константинъ Порфирородный описываеть церемоніаль на изв'єстные дни праздниковь и торжествъ съ представленіями на ипподромѣ. Нѣкоторыя подробности церемоніала можно видѣть въ описываемой фрескѣ. Художникъ въ одномъ изъ угловъ или парусовъ верхнихъ аркадъ изобразилъ херувима, перенося такимъ образомъ дъйствіе въ церковь. Константинъ Багрянородный въ главъ «Пері τοῦ γρυσοῦ ίπποδρομίου χαὶ τῶν ἐν ἀυτῷ τελουμένων» говорить: «Когда все уже готово и всѣ находятся на своихъ мѣстахъ, императоръ, надѣвши свой плащъ, отороченный золотомъ, проходитъ въ сопровождени префектовъ черезъ портикъ триконхи, абсиды, дафны по обычаю, во молитвенномо домъ, зажегши восковыя свѣчи. Прошедши черезъ августеонъ, направляется къ Св. Стефану, откуда черезъ тайную улитку (раковину) въ обиталище каоисмы и оттуда наклонившись, глядить» 4). Это обиталище каоисмы и наряднаго царя въ стеммѣ и хламидѣ мы и видимъ въ нашей фрескѣ. Рядомъ съ этимъ изображеніемъ вверху расположенныя аркады — быть можеть и представляють тоть путь, по которому прошель императорь, заходя въ молельни,

1) Ibid.

- 3) Данная часть фрески сильно поновлена.
- 4) De cerimoniis, LXVIII гл., стр. 303—304.



<sup>2)</sup> Въ среднемъ окнѣ изображена не рѣшетка, а потолокъ.

которыхъ было нѣсколько. Во время пріема Сарацинскихъ пословъ передъ яграми они отведены были въ церковь Господа (Корбоо = Христа)<sup>1</sup>). Ложа съ круглой аркой имѣетъ потолокъ «кассетами» по антично - помпейскому вкусу, который извѣстенъ и въ христіанскихъ базиликахъ и палатахъ. Византійскія витыя колонны, матерія, развѣшенная въ помѣщеніи, сосѣднемъ съ ложей, украшенная дорогими каменьями, занавѣсы — правдиво передаютъ убранство царскихъ хоромъ. Золотомъ шитыя одежды и разнаго рода вещи развѣшивались по стѣнамъ и надъ входами во время торжественныхъ пріемовъ пословъ и праздниковъ по установленному этикету<sup>2</sup>).

129

Въ открытомъ портикѣ нижняго этажа видѣнъ силенціарій, который объявляетъ начало игръ, или выборъ по жребію партій, а передъ нимъ группа димотовъ со скрещенными на груди руками, выражающая указаннымъ жестомъ особый этикетъ почтенія въ присутствіи императора<sup>8</sup>). Длипные кафтаны зрителей, мѣховыя шапки, встрѣчающіяся въ Изборникѣ Святослава на головахъ княжескихъ особъ, въ болгарскихъ рукописяхъ XI ст. <sup>4</sup>), реально указываютъ на одѣянія извѣстныхъ Византіи Славянъ.

Всяѣдъ за сценой, представляющей императора въ каоисмѣ, на большомъ пространствћ стѣны, которое очевидно было занято цѣлымъ рядомъ потерянныхъ для насъ изображеній, сохранилась часть фрески съ изображеніемъ трехъ всадниковъ, скачущихъ за лошадью (л. 53, р. 8). Эта сцена, очевидно, представляетъ охоту за дикимъ конемъ и можетъ быть сопоставлена съ извѣстіемъ о святочныхъ конскихъ ристалищахъ въ Византіи («хай аддятών а́үῶνа хай іппихῶν хай μονομάχων» — въ хроникѣ Малалы, и въ древнемъ славянскомъ переводѣ: «оутеканіемъ конскымъ» затѣмъ также... «а́үῶνаς σхηνихῶν πάντων хай ὰддятῶν хай іппихъ оуристаніе»)<sup>5</sup>) и съ распространенными также святочными конскимъ скачками въ Румыніи, Болгаріи<sup>6</sup>), а также съ извѣстіями о конскихъ ристаніяхъ въ Россіи. Въ былинахъ разсказывается о забавахъ князя съ дружиной — охотой, стрѣльбой въ цѣль,



<sup>1)</sup> См. Констант. Порфироднаго De cerimoniis, 578 стр.

<sup>2)</sup> Ibid., 580-582 стр.; также 584, § 337.

<sup>8)</sup> Ibid., гл. 72, стр. 360.

<sup>4)</sup> Стасовъ, табя. І.

<sup>5)</sup> Веселовскій. Розысканія VII, 189.

<sup>6)</sup> Вессловскій. VII, 282: въ румынской пъснъ поется: «ты испыталъ меня (говоритъ конь хозяину) на прошломъ Крещеніи въ запуски съ пятнадцатью конями подкованными, я не подкованный принатужился, напередъ прибъжалъ, тебъ честь сдълалъ какъ храбрецу, себъ какъ храброму коню».

ристаніемъ. Изяславъ, по словамъ лѣтописца, занимался упражненіемъ въ скачкѣ на коняхъ, на удивленіе кіевлянамъ<sup>1</sup>).

Кром'є сценъ съ опред'єленнымъ содержаніемъ изъ игръ святочнаго цикла, фрески л'єстницъ нашего Собора представляють остатки бывшей зд'єсь прежде богатой орнаментики. Въ орнаментальныхъ плетеніяхъ, образующихъ медальонъ, или просто въ медальонахъ, изображены ученые ястреба и соколы въ ошейникахъ (Л. 55, р. 3, 12, 16; л. 53, р. 10), грифоны, двухголовыя чудовища, крылатые львы, б'єгущій волкъ, оселъ, царь, ѣдущій на дикомъ зв'єрѣ (Л. 53, р. 10, 5; л. 55, р. 1, 6, 9, 17).

Этоть фантастическій животный жанрь является однимь изь отдёловь византійской орнаментики, вошедшимь вь нее изь орнаментики и вообще искусства Востока. Вмёстё съ появленіемь бестіаріевь, получившихь пирокое распространеніе на востокё и западё, произошель наплывь звёриныхь формь и вь искусствё, что особенно замёчается вь орнаментикё запада вь XI — XIII стол. Звёриныя формы, имёя часто символическое значеніе, указываемое и христіанскими бестіаріями, пороковь, добродётелей и силь враждебныхь человёку, когда соотвётствують тексту рукописей, какь толковая илюстрація<sup>3</sup>), въ большинствё случаевь представляють просто обыденныя орнаментальныя формы или украшенія<sup>3</sup>). Виё всякаго сомнёнія, что эта орнаментика нашихь лёстниць не имёеть никакого символическаго значенія; скорёе она можеть заключать нёкоторыя бытовыя данныя: ручные соколы п ястребы, извёстные на востокё, а также и въ Россіи, гдё ихъ приманивали, или «вабили», употреблялись для любимой царской охоты<sup>4</sup>).

На южной лёстницё (.Л. 53, р. 5) представлены два грифона по сторонамъ монограммы, которая въ данномъ случаё является простой орнаментаціей. На сѣверной лёстницѣ въ потолкѣ въ медальонныхъ плетеніяхъ представлены (Л. 53, р. 10): грифонъ, сражающійся со змѣемъ — мотивъ обыкновенный въ рукописяхъ византійскихъ, славянскихъ, въ росписи плафоновъ Палатинской капеллы и др. Въ другомъ кругѣ представлено фантастическое двухголовое чудовище съ лицомъ человѣка сбоку, держащее въ одной лапѣ мечъ. (См., какъ одинаковый мотивъ по содержанію, изобр. у Стасова,



<sup>1)</sup> Полное собр. рус. лѣтоп. II, 56. Кирша Данидовъ. Древ. рос. стихотв., 36, 88, 93 и др.

<sup>2)</sup> Напр. въ рукописи Григорія Богослова Парижск. Нац. Библ. 1262 г., Кондаковъ, Ист. виз. иск. 200–201.

<sup>3)</sup> Подобныя изображенія, какъ орнаментъ см. напр. у Bock'a, t. XL, f. V, Fischbach'a 4, A., у Стасова XLII, 16, 17; LIII; CXXV, 20, 29 и множество др.

<sup>4) «</sup>Аще добръ сынъ у отца, яко ястребъ на руцѣ добръ, аще золъ сынъ, то аки ястребъ на руцѣ слѣпъ». (Архивъ Н. Калачева, 1854, кн. П, ст. Буслаева о пословицахъ и поговоркахъ, стр. 67 и слѣд.).

СХХІІІ, 5). Въ двухъ нижнихъ медальонахъ изображены птицы среди растительности, прикасающіяся зобами другъ къ другу, отворотивъ головы въ сторону—мотивъ также весьма обычный въ орнаментикѣ. (См. у Стасова LXVII, 31, СХХV, 16, Fischbach 5, А. и др.). Въ самомъ верхнемъ медальонѣ (на томъ-же 53 л., р. 10) находимъ интересное изображеніе всадника въ коронѣ, ѣдущаго на леопардѣ. Въ рукописи Космы Индикоплова Х—ХІ в., Синайской Библіотеки № 1186 находимъ изображеніе четырехъ парей, ѣдущихъ на четырехъ звѣряхъ, которые по видѣнію Даніила (гл. VII, 17—18) являются представителями четырехъ царствъ — Вавилонскаго, Мидійскаго, Персидскаго, Македонскаго—(см. впервые издаваемый рисунокъ—12-й изъ прорисей проф. Н. П. Кондакова). Изображеніе царя, ѣдущаго на

131 -

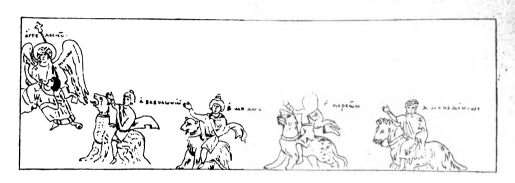


Рис. 12.

звѣрѣ, имѣемъ и въ болѣе раннихъ памятникахъ— IV, V ст.—на сосудахъ изъ такъ называемой сокровищницы Аттилы (см. рис. — 13-й — заимствованный нами у Hampel'a<sup>1</sup>). Мотивъ изображенія царя, ѣдущаго на звѣрѣ, встрѣчаемъ далѣе уже въ средѣ орнамента, гдѣ онъ, какъ и у насъ, теряетъ свое первоначальне значеніе. Такъ царя на звѣрѣ встрѣчаемъ въ миніат. Ев. Недѣльнаго Хлудовс. Библ. № 29, XIV ст. (Стасовъ LXV, 18, 19); затѣмъ фигура царя замѣщается часто фигурой скомороха, ѣдущаго на грифѣ, зміѣ, завивающемся въ сплошныхъ завиткахъ. (Стасовъ LXXI, 2; LXXXV, 14; LXXXVI, 19 и 20 и т. д.).

Такимъ образомъ, всѣ животныя орнаментальныя формы нашихъ фресокъ относятся къ такъ называемому звѣриному, или тератологическому орнаменту.

Растительныя формы орнаментики нашего Собора, какъ въ мозанкахъ, такъ и во фрескахъ, представляютъ обыкновенную для этого времени

1) Br. cou. «Der Goldfund von Nagy-Szent-Miklós. Budapest». 1885, p. 25.

**0**\*





Рис. 13.



133 -

Персидскаго искусства. Мозаическій бордюръ, огибающій алтарную сцену Евхаристін, (см. вып. IV-й атласа, л. 5) представляеть обыкновенную, часто встрѣчаемую въ миніатюрахъ византійскихъ, армянскихъ, — форму еще неизвѣстнаго цвѣтка, состоящаго изъ пяти или трехъ голубыхъ и желтыхъ почекъ съ двумя выходящими зелеными листиками и заключеннаго въ извивающуюся вѣтку (Ср. для примѣра у Стасова СХХІV, 17). Эта форма заимствована византійскимъ искусствомъ изъ искусства востока. Мозаическая орнаментика на стѣнахъ оконъ въ алтарѣ<sup>1</sup>), представляющая вмѣстѣ съ употребленною по всему храму орнаментикою (см. напр. Л. 12, р. 3, 6, 7, 12), даетъ заввтки лозъ, извѣстныхъ въ орнаментахъ Сербскомъ, (Стасовъ XVI, 27; XVII, 1) Болгарскомъ, (Стасовъ, IX, 8) и идущихъ отъ классическаго орнамента.

#### XXVIII.

#### Фресковое изображение княжеской семьи.

(Атласъ. Л. 34, р. 6 — реставрированное изображение — и р. 6 — древнее).

На правой — южной стѣнѣ главнаго нефа церкви, ниже хоръ, теперь изображены четыре женскія фигуры, им тющія на головахъ, заключенныхъ въ нимбы, бѣлые платочки. Надъ ними сдѣланы надписи ή аука Σοφία, ή аука Πίστις, ή άγια Έλπίς, ή άγια Άγάπη. Изъ исторіи реставраціи Собора<sup>2</sup>) мы узнаемъ, что подъ этими фигурами скрывались древнія изображенія, очевидно, княжескихъ особъ. Четыре фигуры, расположенныя въ порядкѣ по возрасту, представлены идущими въ торжественномъ шествіи съ воздѣтыми руками; двѣ переднихъ — держатъ въ лѣвой рукѣ свѣчи, слѣдующая задняя держить въ рукѣ крестъ. Всѣ фигуры имѣють на головахъ шапки, отороченныя мѣхомъ. Двѣ фигуры — вторая и четвертая — одѣты въ длинныя нижнія кияжескія платья розоваго цвѣта (на подобіе византійскихъ царскихъ), съ широкой каймой, идущей по низу, и въ верхнія — плащи (розоваго и голубаго цвѣтовъ), застегнутыя у праваго плеча пряжкой и собранныя въ складки на правой рукѣ. Фигура, имѣющая въ рукѣ крестъ, не имѣетъ плаща; а первая — одѣта въ безрукавный, длинный плащъ<sup>8</sup>) (епанчу). Подобнаго рода одежды-плащи и шапки, а

<sup>1)</sup> Не издана въ атласѣ.

<sup>2)</sup> Возобновление Киево-Соф. Собора въ 1843—1853 г., прот. П. Лебединцева. Киевъ. 1879, стр. 32—33.

<sup>3)</sup> Ср. послов.: безъ клинья кафтанъ, безъ рукавовъ епанча. (Архивъ Калачева, указ. ст. Буслаева).

также сафьяновые сапожки, въ которыхъ представлены разбираемыя фигуры, находимъ въ миніатюрѣ Изборника Святослава 1073 г., изображающей княжескую семью, и вообще на изображенияхъ княжескихъ особъ болѣе поздняго времени, напр. на изображеніи русскаго князя въ рукописи Vпполита XII в., на финифтяныхъ изображеніяхъ Бориса и Глѣба (на окладѣ Мстиславова Евангелія XII в.), на фресковомъ изображеніи Спасо-Нередицкой церкви князя Ярослава Владиміровича Новгородскаго и др.<sup>1</sup>). Одежды изображеній нашей фрески, какъ и нѣкоторыхъ изъ указанныхъ намятниковъ, шиты изъ драгоцвнныхъ византійскихъ тканей, украшенныхъ медальонами и орнаментикой. Эти одежды были въ большомъ употребленій на Руси, какъ указывають остатки матерій, напр. найденныхъ при открытіи мощей Андрея Боголюбскаго, съ изображеніями уже ранѣе указанныхъ нами — грифовъ, львовъ, пантеръ, птицъ, заключенныхъ въ медальоны, или среди орнаментики; эти-же украшенія находимъ на матеріяхъ одеждъ Владимірскаго клада<sup>2</sup>). Эги-же одежды, (но не головные уборы находимъ на замѣчательной миніатюрѣ 1408 года, изображающей царя Емманувла Палеолога и его семейство: царицу Елену и сыновей — Іоанна, Өеодора и Андроника. Еммануилъ и Іоаннъ одѣты въ царскія туники и лороны, Өеодоръ-же и Андроникъ (младшіе) имѣютъ тѣ-же одежды изъ краснаго пурпура, шитыя золотомъ, что и деб заднихъ меньшихъ фигуры нашей фрески <sup>8</sup>).

Фреска представляеть, очевидно, церемоніальную процессію, не поддающуюся, однако, ближайшему опредѣленію. Одну изъ процессій подобнаго рода видимъ въ Менологіи царя Василія, гдѣ толпа народа и духовенство представлены со свѣчами въ процессіональномъ шествіи вмѣстѣ съ царемъ и епископомъ <sup>4</sup>). Фигуры взрослыхъ (нашей фрески) — безбороды; композиція лишена свободы движенія и въ манерѣ представленія спльно напоминаетъ изображенія въ Изборникѣ Святослава.

#### XXIX.

#### Саркофагъ и скульптурныя доски хоръ.

Въ алтарѣ придѣла св. Владиміра нашего Собора, въ углу южной стѣны его, находится мраморный саркофагъ, извѣстный подъ именемъ гроб-

<sup>1)</sup> Матеріалы по исторіи русскихъ одеждъ и обстановки жизни народной, В. Прохорова, Спб. 1881, стр. 66, 70, 78.

<sup>2)</sup> Ibid., 81-86.

<sup>3)</sup> Labarte. Histoire des arts industriels. Paris, 1864, pl. LXXXVIII.

<sup>4)</sup> Kraus. Real-Enc., fig. 410.

ницы Ярослава. Онъ приставленъ къ стенамъ двумя сторонами; въ длину имћетъ 3 арш. 6 верш., въ ширину — 1 арш. 4 верш., въ высоту — 2 арш. Форма саркофага подобна древнимъ формамъ саркофаговъ равенискихъ: съ остроконечной крышкой, им Бющей видъ двускатной кровли, съ выстченныме по угламъ выступами. (См. езобр. въ Атласт, л. 43, р. 5 и 5). Крышка и боковыя стороны саркофага украшены разными изображеніями; значеніе нѣкоторыхъ изъ нихъ для эпохи XI ст. (къ которому нужно отнести его) уже утерялось и сдѣлалось непонятнымъ, ставши просто орнаментальнымъ украшеніемъ. Здёсь мы видимъ двухъ птицъ, сидящихъ на деревьяхъ у четыреугольнаго бассейна — древнихъ христіанскихъ символовъ — върующихъ, вкушающихъ плоды въчнаго ученія; — изображенія крестовъ на подставкахъ, съ пальмами и другими деревьями по сторонамъ и надписью: IC XC NIKA; - виноградную лозу съ плодами, обвившуюся вокругъ креста съ надписью ІС ХС, по древне-христіанскому уподобленію въ искусствѣ Христа лозѣ, а учениковъ вѣтвямъ (Ев. Іоанна, XV, 4, 5:... Я есмь лоза, а вы вѣтви); --- двухъ рыбъ --- также древне-христіанскихъ символовъ Христа; — кресты на акантовыхъ листьяхъ; — кресты на сердцевидныхъ листахъ, отъ которыхъ тянутся изгибающіяся вѣтви къ деревьямъ, прикасаясь къ концу розетки, или вплетаясь въ монограмму Христа въ вѣнкѣ.

135 -

Обычай украшать саркофаги барельефами восходить къ классической древности и перенять христіанскимъ искусствомъ отъ классическаго. Саркофаги первыхъ временъ христіанства огличаются художественностью исполненія и представляють излюбленныя сцены христіанства первыхъ вѣковъ. Съ IV-го стол. уже замѣчается упадокъ въ художественномъ исполненіи фигуръ — сложныя сцены замѣняются простыми, по причинѣ упадка техники, повторяющими не сложные, но завѣтные христіанскіе символы, какія мы видимъ и на нашемъ саркофагѣ. Подобныя символическія фигуры, служащія орнаментальнымъ украшеніемъ, встрѣчаются на балюстрадѣ внутренней галлереи ц. Св. Марка въ Венеціи, составленной изъ лицевыхъ сторонъ саркофаговъ, привезенныхъ венеціанцами изъ разныхъ мѣстъ востока, а также на саркофагахъ музея острова Мурано возлѣ Венеціи<sup>1</sup>). Всѣ украшенія нашего саркофага выполнены со вкусомъ, техника не изобличаетъ той аляповатости, какая замѣчается въ западныхъ саркофагахъ, начиная уже съ VI в.

Каменныя (краснаго шифера) доски, покрывающія наружную сторону

<sup>1)</sup> Фрикенъ, Римскія катакомбы и памятники первоначальнаго христіанскаго искусства. Москва. 1885, т. IV, стр. 132.

перилъ хоръ, украшены высъченнымъ въ нихъ обычнымъ орнаментомъ, для XI ст., который встръчаемъ во множествъ въ подобной-же каменной облицовкъ стънъ церквей этого времени (ц. св. Марка въ Венеціи), въ орнаментикъ лицевыхъ рукописей и т. п. Здъсь мы видимъ изображение рыбъ, заключенныхъ въ четырехъугольники, — разнообразныя розетки, заключенныя въ круги и ромбы изъ змъевидныхъ плетеній, плетенія жгутами; орла, монограмму или розетку въ вънкъ — среди такихъ-же плетеній и проч. (Л. 49, р. 2, 3, 4, 6, 7; л. 50, р. 3, 4 и три другія).

Изъ прочихъ древностей Собора, рисунки которыхъ находятся въ атласѣ, слѣдуетъ упомянуть еще—о восьмигранныхъ изящнаго стиля визаптійскихъ колоннахъ, росписанныхъ орнаментомъ, очевидно, аль-фреско (Л. 38, р. 7) и объ остаткахъ мозаическихъ украшеній спины и локотника архіерейскаго кресла, орнаментъ которыхъ выложенъ разноцвѣтными кусками мрамора (Л. 8, р. 28, 29), и о фресковыхъ (л. 35, р. 10) и мозаическихъ крестахъ съ двумя свѣчами по сторонамъ (см. выход. листъ атласа). Послѣдній мотивъ встрѣчается еще въ раннихъ равеннскихъ и римскихъ мозаикахъ — въ сценахъ апокалипсическаго характера.

#### XXX.

#### ПРИЛОЖЕНІЕ.

#### АПОКРИФИЧЕСКІЯ ЕВАНГЕЛІЯ.

По своему явному вліянію на искусство, литературу, апокрифнческія Евангелія заслуживають особеннаго вниманія. Изучая апокрифы, мы, можно сказать, изучаемъ народныя произведенія, поэзію рождающагося христіанства. Этой-то народностью, поэтичностью апокрифовъ объясняется ихъ вліяніе на искусство, которое, когда наступаетъ потребность воспользоваться ими, пользуется въ самыхъ широкихъ, обильныхъ размѣрахъ. Оно находитъ въ нихъ для себя не только обильный, но даже и весьма удобный матеріалъ — болѣе подробныя указанія на характеръ дѣйствующихъ лицъ, на ихъ обстановку, положеніе, чѣмъ это находится въ каноническихъ Евангеліяхъ. Здѣсь художникъ находитъ вдохновеніе для выраженія въ композиціи иконы своихъ лирическихъ порывовъ, — источникъ для придачи этой композиціи сложности, способной выразить «весь циклъ завѣтныхъ идей и представленій» его и его времени<sup>1</sup>).

137

При описаніи фресокъ придѣла, посвященнаго Св. Іоакиму и Аннѣ, мы коротко указали на содержаніе апокрифическихъ Евангелій, ихъ исторію. Скажемъ здѣсь подробнѣе объ этомъ, а также укажемъ кратко на вліяніе, которое они оказывали на свѣтскую литературу (до XIII в.) и при случаѣ на вліяніе на исскуство. Изъ всѣхъ апокрифическихъ Евангелій мы остановимся на: 1) Протоевангеліи Іакова, 2) Ев. Фомы, 3) Исторіи Іосифа, 4) Арабскомъ Ев. дѣтства, 5) Ев. рождества Св. Маріи, 6) Никодимовомъ Евангеліи.

Протосе. Іакова. Найдено ученымъ Постелемъ въ греческой редакци во время путешествія его по Востоку; имъ-же былъ сдёланъ латинскій переводъ, напечатанный въ 1552 г. Въ 1564 г. Неандеръ впервые опубликовалъ его греческій текстъ. Въ 1703 г. Фабрицій, издавая его, воспользовался текстомъ Неандра. Тило былъ 1-мъ издателемъ, который воспользовался массой другихъ текстовъ: восемью Парижскими, двумя Ватиканскими, Вѣнскимъ и Парижск. Библ. Х в. (1830 г.). Шуковъ (1840 г.) воспользовался рукописью Х в. Библ. Марка въ ц. св. Венеціи. Тишендорфъ (1853) воспользовался также Венеціанск. манускриптомъ — для 1-го изд.; для 2-го изд. онъ воспользовался 18-ою рукописью, а также Сирійскимъ текстомъ<sup>2</sup>).

Тишендорфъ относить происхожденіе Евангелія къ половинѣ II-го стол. Основывается это миѣніе на выдержкахъ легенды, находимыхъ у Іустина Мученика<sup>3</sup>), Тертулліана, Оригена и др. Оригенъ, перечисляя дѣтей Іосифа отъ первой жены, указываетъ, что свѣдѣнія объ этомъ онъ почерпнулъ въ книгѣ Іакова<sup>4</sup>); послѣднимъ именемъ авторъ дѣйствительно называетъ себя въ XXV гл. своего сочиненія.

Содержаніемъ Протоевангелія служитъ самое подробное изложеніе событій изъ жизни родителей Маріи до ея рожденія <sup>5</sup>): сѣтованіе родителей

1) См. «Ист. виз иск.» Н. II. Кондакова, стр. 14. См. тамъ-же характеристику миніатюры IX—XII в.

#### Изданія Апокрифическихъ Еваниелій.

1. Codex apocryphus Novi Testamenti collectus... a Ioanne Alberto Fabricio. Hamburg. 1703.

2. Codex apocryphus Novi Testamenti e libris editis et manuscriptis... Ioannis Thilo. Lipsiae. 1832.

3. Evangelia apocrypha... ed. Constantinus Tischendorf. Lipsiae. 1853.

4. Dictionnaire des apocryphes... publié par l'abbé Migne. Т. I, II. Paris. 1856 — 58. При составления этого очерка мы пользовались главнымъ образомъ послъднимъ сочинениемъ.

2) См. Reinsch. Die Pseudo-Evangelien von Jesu und Kindheit, стр. 1—3. См. также Migne. Dict. I. 1009—1028.

3) См. напр. «Разговоръ Іустина и Трифона». Рус. перев. М. 1864, стр. 276.

4) Orig. op., t. XI, p. 223.

5) Изложеніе содержанія Евангелій мы дёласмъ по изд. Тило и Миня.



Маріи о своей безплодности, принесеніе Іоакимомъ жертвы и отверженіе ея священникомъ, удаленіе Іоакима въ пустыню (І гл.); печаль и сѣтованія Анны въ саду, явленіе ей и Іоакиму Ангела и встрѣча ихъ у воротъ (II—V); затѣмъ — событій изъ жизни Маріи послѣ ея рожденія: принесеніе ея на пиръ и радость матери при этомъ (V—VI гл.); введеніе ея во храмъ, жизнь при храмѣ, обрученіе съ Іосифомъ, принятіе пурпура для тканья церковнаго плата (VII — XI гл.); событій послѣ обрученія съ Іосифомъ: благовѣщеніе у колодца и въ домѣ, цѣлованіе Елисаветы<sup>1</sup>) (XI — XII); зачатіе Младенца, сѣтованія Іосифа на Марію, явленіе ему Ангела, разъясняющаго его недоумѣпія; призывъ Іосифа и Маріи къ суду первосвященниковъ, оправданіе обоихъ—посредствомъ воды обличенія, путешествіе въ Виблеемъ вмѣстѣ съ сыномъ Симеономъ<sup>2</sup>) (XII — XVII); рожденіе Христа, поиски бабки, наказаніе и исцѣленіе Саломеи, поклоненіе волхвовъ, избіеніе младенцевъ, спасеніе Елисаветы<sup>3</sup>), убійство Захаріи (XVII— XXV) и, наконецъ, послѣсловіе автора.

Протоевангеліе, такимъ образомъ, заканчивается событіями изъ д'єтства Христа — до б'єгства въ Египетъ. Оно отличается замѣчательною естественностью въ изложеніи событій и простотою слога; многія картины, рисуемыя авторомъ, преисполнены жизненной правды, простоты и поэзіи; отъ нихъ

2) Подъ вліяніемъ апокрифич. Ев. находимъ изображеніе сцены путешествія въ Египетъ во фрескѣ ц. Св. Марка въ Венеціи (XI в.), гдѣ впереди Маріи, сидящей на ослѣ, идетъ Іосифъ, и позади, очевидно, Симеонъ. (Рис. см. у Fleury «L'Evangile» I t., pl. X, fig. 3). Рапѣе XI в съ вліяніемъ апокриф. Ев. на данную сцену не встрѣчаемся. Нельзя, впрочемъ, не отмѣтить, любопытнаго изображенія ся (по натурализму и композиціи) на каоедрѣ Максиміана, VI в. (Ibid., pl. X, f. 1).

3) Изображеніе сцены избіенія младенцевъ дается обыкповенно съ чертами, равно напоминающими и разсказъ каноническихъ Евангелій, и апокрифическихъ, и потому говорить навърно, подъ чьимъ вліяніемъ сдѣлано оно — невозможно. Но есть такіе случан, гдѣ вліяніе послѣднихъ—несомнѣнно. Въ миніатюрѣ Кодекса Григорія Парижск. Библ. № 510— IX в. сцена избіенія младенцевъ соединена со сценой — спасенія Елизаветы: въ горѣ видѣпъ бюстъ женщины съ младенцемъ на рукахъ (надпись 'Ελισ2βήτ, ό Πρόδρομος), предъ горой стоитъ юноша съ копьемъ и въ недоумѣніи показываеть рукой на гору, очевидно пораженный чудомъ. О спасеніи Елизаветы съ Іоанномъ, въ такой послѣдовательной связи съ избіеніемъ младенцевъ, разсказывается въ Протосвангеліи (гл. XXII).

<sup>1)</sup> Интересно изображеніе Цѣлованія Елисавсты, данное въ миніатюрѣ Хлудовской Псалтыри (см. рис. у Кондакова. Миніатюры греческой рукописи, II л., 3 фиг.). Марія и Елисавета обнимаются; на крышѣ домовъ, представленныхъ по обѣ ихъ стороны, съ одной стороны видѣнъ младенецъ Іисусъ, благословляющій, съ другой — младенецъ Іоаннъ, преклоняющійся. Объясненіемъ этого изображенія можетъ служить помимо Евангельскаго текста, (какъ буквальнаго его воспроизведенія) текста Псалтыри (Пс. 84, ст. 11), какъ символическаго представленія преклоненія Ветхаго Завѣта предъ Новымъ, какой-нибудь апокрифическій разсказъ, какъ можемъ судить на основаніи разсказа Итальянской редакціи. приводимаго А. И. Кирпичниковымъ въ извѣстной статьѣ (Ж. М. Н. П. ССХХVІІІ, стр. 389). «При входѣ Маріи, сынъ, быр•цій во чревѣ Елисаветы, сильно обрадовался и преклонняъ колѣни во чревѣ своей матери и почтилъ Матерь Господа».

такъ и вѣетъ задушевностью народныхъ произведеній, ихъ искренностію, пониманіемъ души человѣческой. Въ этомъ отношеніи характерны главы, въ которыхъ рисуются страданія Анны, ся стованія въ саду при видъ на лавръ итичьяго гитада съ дътенышами (II-III гл.), отчаяние Іосифа, когда онъ замѣчаетъ беременность Марія (XIII г.), радость и торжество Анны на ширу, гдъ ея ръчь къ первосвященникамъ обращается прямо въ пъснь. «Я не знаю ни одного народа, говорить Фреппель<sup>1</sup>) по поводу третьей главы, у котораго элегическая поэзія стояда-бы выше этихъ жалобныхъ купдетовъ, этой пѣсни скорби іудейской женщины, которая при видѣ птичьяго гитзда оплакиваеть предъ Создателемъ свое безчадіе, которая проходить мыслью всё твореніе, дабы безчестіе своего неплодства противуположить плодородію, которое Богъ даровалъ внѣшней природѣ». Нѣкоторые изслѣдователи в идять въ Протосвангеліи слёды гностицизма (Аренсь, Борбергь), эбіонитизма (Кальметъ, Кледкеръ). Протоевангеліе пользовалось наибольшею иопулярностью сравнительно съ другими апокрифами; оно было переведено съ Греческаго на Коптскій и Арабскій языки.

Ев. Оомы. По древности оно не уступаеть Протоевангелію; его относять ко второй половинѣ II в.<sup>2</sup>). Слѣды его вліянія находять въ соч. Иринея, Оригена<sup>8</sup>). Никола предполагаеть, что оно сначала было написано на Сирійскомъ яз., а потомъ былъ сдѣланъ переводъ на греческій и латинскій. Существують двѣ главныя редакціи Евангелія: Парижская, изданная Тишендорфомъ<sup>4</sup>); въ ней разсказываются чудеса Іисуса отъ 5 до 12 лѣть и Синайская<sup>5</sup>), гдѣ разсказываются чудеса отъ 5 до 8 лѣтъ. Кромѣ этихъ Греческихъ редакцій извѣстны двѣ Латинскихъ: 1-я. Tractatus de pueritia Jesu secundum Thomam<sup>6</sup>)—15 главъ; 2-я редакція найдена Тишендорфомъ въ палимпсестѣ V в. Имп. Вѣнск. Библ.

Содержаніемъ Ев. Оомы служать чудеса Іисуса отрока (отъ 5 до 12-лѣтняго возраста): Чудо съ воробьями, сдѣланными Христомъ изъ глины и улетѣвшими по его приказанію; (II), умерщвленіе и воскрешеніе сына писца Анны, уничтожившаго игрушечные пруды, устроенные Христомъ (III),





<sup>1)</sup> Труды Кіевской Духовной Академіи, 1861 г., 12.

<sup>2)</sup> При опредѣленіи времени, къ которому должно отнести Ев. Оомы, обыкновенно руководствуются указаніемъ на него Оригена въ 1-й Гомеліи на Луку. «Всѣ занимавшіеся критикой этого мѣста соч. Оригена, говоритъ Минь (Dict. des apocr. I, 1140—1), согласны, что здѣсь говорится скорѣе о другомъ текстѣ, чѣмъ о томъ, который дошелъ до насъ и авторъ котораго — неизвѣстенъ. Формы стиля, встрѣчающіяся въ нашемъ текстѣ, позволяютъ отнести его къ V в».

<sup>3)</sup> Homil. I in Lucam.

<sup>4)</sup> Ev. apocr., p. 140-157.

<sup>5)</sup> Рукоп. <sup>14</sup>/15 ст., Ib. 158-163.

<sup>6)</sup> Ib. 164-180.

умершвленіе мальчика, вскочившаго Христу на спину (IV), ослѣпленіе жалующихся на Христа, наставленіе Іосифомъ Інсуса (V), Іисусъ у учителя Закхея, пораженіе послѣдняго въ учености (VII), исцѣленіе пораженныхъ его злорѣчіемъ (VIII), оживленіе мальчика, упавшаго съ крыши (IX), воскрешеніе умершаго отъ потери крови (X), принесеніе Іисусомъ воды въ палліумѣ (XI), чудесный посѣвъ зерна пшеницы, давшаго сто мѣръ (XII), помощь Іосифу въ дѣланіи кровати (XIII), Іисусъ у другаго учителя, наказаніе послѣдняго за ударъ (XIV) исцѣленіе сына Іосифа — Іакова отъ укушенія змѣи, воскрешеніе умершаго дитяти, рабочаго (XVI — XVIII), бесѣда съ учителями (по Ев. Луки II, 43 — 49)<sup>1</sup>).

Укажемъ здѣсь, кстати, на фактъ почти совершеннаго отсутствія вліянія на искусство апокрифовъ, излагающихъ чудеса младенца Інсуса. Поэтому весьма интересными являются тѣ памятники, въ которыхъ можно подмѣтить это вліяніе. Мартиныи <sup>9</sup>) указываетъ на такого рода памятникъ — изображеніе на диптихѣ V в. Миланской каоедры. Інсусъ-дитя, сидя на каведрѣ, какъ-бы споритъ съ учителемъ (молодымъ человѣкомъ). стоящимъ передъ нимъ; у ногъ учителя валяется книга, которую онъ, быть можеть въ пылу спора, уронилъ. Сзади него стоить молодой человѣкъ, быть можеть также учитель, объясняющій что-то ученику, сидящему на нижней скамейкѣ и держащему въ рукахъ открытую книгу (Срав. гл. XIV Ев. Оомы). Укажемъ при этомъ еще на слѣдующій фактъ: изъ событій жизни младенца Іисуса искусствомъ изображаются главнымъ образомъ тѣ, о которыхъ упоминается въ каноническихъ Евангеліяхъ. При изображеніи этихъ событій художники и пользуются весьма часто данными апокрифическихъ Евангелій. Событія эти слідующія: Рождество Інсуса Христа, Поклоненіе водхвовъ, Бъгство Св. семейства въ Египетъ; къ нимъ именно привлекается рядъ событій, подробностей, находимыхъ только въ апокрифическихъ разсказахъ. Укажемъ для примъра на взображение сцены Поклонения волхвовъ въ Болонскомъ манускрипть XII в., отмѣченное подробностью, весьма рѣдко встрѣчаемою въ иконографіи ся: надъ головой Маріи звѣзда, въ медальонѣ которой представлена дѣва съ младенцемъ на рукахъ<sup>3</sup>). Указаніе на подобную звѣзду, явившуюся магамъ, находимъ въ одномъ древнемъ апокрифическомъ преданіи — Poenitentia Adoe, — упоминаемомъ уже папой Геласіемъ: «Когда Спаситель родился въ Виелеемѣ, въ землѣ Іудейской, его звъзда явилась на Востокъ и маги её увидъли, ибо она превосходила всъ



<sup>1)</sup> Cm. Migne, l. c., I, 1137-1156.

<sup>2)</sup> Dict. des ant. chrét. art. L'enfant Jésus, p. 278.

<sup>3)</sup> Cm. puc. y Fleury. «La S. Vierge», pl. XL.

небесныя зв'язы своимъ блескомъ, и она имъла фигуру д'вушки, которая сидѣла между зв'яздами, на рукахъ у нея было маленькое дитя удивительной красоты, надъ головой ея было облако, блестящее какъ корона» <sup>1</sup>).

141

Ев. Оомы, какъ уже видно изъ изложенія, представляеть собраніе странныхъ и невѣроятныхъ событій изъ жизни отрока Христа и, очевидно, есть произведеніе какого инбудь еретика, или вѣрнѣе, собраніе сказаній, ходившихъ въ еретической общинѣ. Дѣйствительно, его приписываютъ гностикамъ, манихейцамъ, докетамъ; оно было извѣстно и богомильской сектѣ<sup>2</sup>). Нѣкоторые на чудеса Христа, описанныя въ Ев. Оомы, смотрятъ, какъ на аллегорію, прообразъ его будущихъ чудесъ; враги, о которыхъ говорится здѣсь — духовные мертвецы, которыхъ онъ впослѣдствіи, вступивъ въ тридцати-лѣтній возрастъ, придеть воскресить<sup>3</sup>).

Ев. Псевдоматовя. (Historia de nativitate Mariae et de infantia Salvatoris). Время происхожденія этого Евангелія относять къ половинѣ V ст. Впервые его издалъ Тило (р. 337—400) по рукописи XIV в. Парижск. Имп. Библ. № 5559 А и № 1562, XV в. Въ объихъ этихъ рукописяхъ впереди находится прологъ, въ которомъ авторъ называется Іаковомъ, сыномъ Іосифа. Тишендорфъ издалъ, какъ-бы продолжс:: е того, что издано Тило, по рукописи Ватиканск. Библ. (№ 4313); здъсь Евангеліе приписывается Матоею и имѣетъ слѣдующее, обыкновенно встрѣчающееся заглавіе: «Evang. sive Liber de ortu beatae Mariae et infantia Salvatoris». Лучшей рукописью, содержащей Евангеліе, считается рукопись XI в., принадлежащая Штутгартской Библіотекѣ. При тѣхъ Евангеліяхъ, которыя приписываются Матоею, обыкновенно находятся письма епископовъ Хроматія и Геліодора и отвѣтъ послѣдняго, въ которомъ заявляется, что авторъ Ев. — Матоей <sup>4</sup>).

Въ Ев. Псевдоматоея излагается въ начальныхъ 17 главахъ то-же, что и въ Протоевангеліи Іакова, только со многими дополненіями относительно нѣкоторыхъ фактовъ. Съ 18 гл. по 24 разсказывается подробно о бѣгствѣ св. семейства въ Египетъ и пребываніи его тамъ: встрѣча съ драконами, львами, пардами и др. животными, почтившими его (18—19), чудо съ пальмой, наклонившей свои вѣтви съ плодами къ Богоматери и появленіе источника, по слову Христа (20—21), паденіе идоловъ въ храмѣ г. Сотинэ, почтеніе Афродизіемъ и его войскомъ св. семейства<sup>5</sup>) (22—24). Съ 25—

<sup>1)</sup> Migne. Dict. des apocryphes, t. I, p. 378.

<sup>2)</sup> А. Вессловскій. Славянскія сказанія о Соломонъ и Китоврась. Сиб. 1872, 155 стр.

<sup>3)</sup> Mochler, Patrologie, t. II, p. 569. Migne, 1142.ib.

<sup>4)</sup> См. Reinsch, l. c. стр. 5-6. См. также Migne, l. c., [1057-1088].

<sup>5)</sup> Ср. мозанчн. изобр. на тріумф. аркѣ п. св. Марін Маджіоре, въ Римѣ. (Рис. у Fleury. L'Evangile, pl. XXXI).

52 гл. излагаются чудеса Інсуса-отрока по возвращеніи его изъ Египта; въ этой части Евангеліе Псевдоматоея слёдуеть въ разсказѣ многихъ событій Евангелію Фомы. Художественными достоинствами наиболѣе отличаются двѣ первыя части Евангелія; характеръ ихъ носитъ слѣды того-же народнаго творчества, о которомъ мы говорили при характеристикѣ Протоевангелія; но сравнительно съ послѣднимъ въ немъ наиболѣе замѣчаются черты литературной обработки.

Ев. о рождествъ Маріи (Ev. de nativitate Mariae). Время происхожденія этого Евангелія относять къ V—VI в. Оно издано Фабриціемъ, Тило, Тишендорфомъ и др. Тило для своего изданія воспользовался манускр. Имп. Парижс. Библ. и Кембриджской; Тишендорфъ — Парижс., Лаврентіанс. и Ватиканс.<sup>1</sup>).

Содержаніемъ Евангелія служить изложеніе событій изъ жизни Іоакима и Анны до рождества Маріи, жизни Маріи до Рождества Христова (I—X). Источникомъ для составленія Евангелія служили: Протоевангеліе, Ев. Псевдоматоея и данныя каноническихъ Евангелій — Матоея и Луки. Литературная обработка его наиболѣе замѣтна; благодаря этому, оно и лишено простоты, художественности Протоевангелія. Въ характеристикѣ Маріи наиболѣе обращено вниманія на ея преданность Богу, служеніе Ему, исполненіе церковныхъ правилъ. Эти черты характеристики могутъ ясно служить указаніемъ на духовное сословіе автора, почерпнувшаго изъ извѣстныхъ ему апокрифическій сказаній о Божьей Матери то, что казалось ему особенно важнымъ. Это Евангеліе пользовалось особенною популярностью въ западной церкви и цитировалось Отцами ея — Августиномъ, Іеронимомъи др.<sup>3</sup>).

Арабское Ев. дптства Христа (Ev. Infantiae Salvatoris). Виервые оно было издано Сикомъ въ 1677 г. въ арабскомъ тексть и съ латинскимъ переводомъ. Фабрицій въ своемъ изданіи далъ только латинскій переводъ. Тило переиздалъ арабскій текстъ, далъ переводъ и замѣчанія. Время происхожденія Евангелія Тишендорфъ относитъ къ VI в. Въ Евангеліи излагаются событія изъ жизни младенца Христа—чудеса послѣ его рожденія, во время пребыванія въ Египть, послѣ возвращенія на родину: бесѣда Христа, находившагося еще въ колыбели, съ Маріей о своемъ предназначеніи<sup>3</sup>) (I гл.),



<sup>1)</sup> И Ев. Псевдоматеея, и данное — извъстны только въ латинскихъ рукописяхъ.

<sup>2)</sup> Cm. Migne, l. c., I, 1045-1056.

<sup>3)</sup> Быть можеть не безъ вліянія даннаго апокрифа представлено Рождество Христа на одномъ камнѣ Ватикана, относимомъ Флери къ VII в. (La S. Vierge, I t., pl. XIX): младенецъ, лежащій въ колыбели, обращаеть голову къ полулежащей Маріи. Еще характерите миніатюра рук. Ватик. Библ. № 31, XI в. (La S. Vierge I, XXV): младенецъ, лежащій въ ясляхъ, вытянувъ изъ перевязокъ руку, протягиваеть её по направленію къ Маріи, какъ бы обращаясь къ ней съ рѣчью.

исцізеніе женщины, поклоненіе пастырей, обрізаніе — обрізанная шкурка положена сыномъ старухи въ алебастръ, который впоследствия грешница Марія пріобрѣла для помазанія головы и ногъ Христа<sup>1</sup>) (I-V), срѣтеніе<sup>2</sup>), поклонение волхвовъ, подарокъ Марии волхвамъ пеленъ, которыми былъ обвить Христосъ, чудо съ этими пеленами, которые оказались несгораемыми, бѣгство въ Египеть (V-X), паденіе идоловъ, исцѣленіе сына жреца, освобожденіе плѣнныхъ изъ рукъ разбойниковъ, исцѣленіе демонической женщины, нёмой невёсты, женщины одержимой сатаной въ виде змёя, лепрозы, юноши, обращеннаго въ мула, эпизодъ съ разбойникомъ Титомъ, убѣдившимъ другаго разбойника — Думаха не нападать на св. семейство и объщаніе Христомъ, по просьбѣ Богородицы, ему награды — пребываніе вмёсть съ Нимъ въ раю (впослёдствін благоразумный и неблагоразумный разбойники на крестахъ), образование источника (X-XXV), возвращение св. семейства на родину, испѣленіе всякаго рода демоническихъ, заразныхъ женщинъ, дѣтей, мущинъ и многія другія чудеса, о которыхъ говорится въ Ев. Оомы, Псевдоматоея<sup>3</sup>) (XXV-LV).

Въ Евангеліи замѣчаются три части, въ которыхъ составитель воспользовался данными другихъ апокрифическихъ Ев.: 1-я, гл. I—IX, авторъ здѣсь отчасти слѣдуетъ Евангелію Матоея, Луки; 2-я, г. IX — XXXV, представляетъ самостоятельную—собраніе легендъ несомнѣнно восточнаго происхожденія; 3-я — съ XXXVII г. до конца — слѣдуетъ Ев. Өомы. Составленіе Евангелія приписывается Несторіанамъ, Маркозійцамъ (Ириней), Василидамъ (Оригенъ), сектаторамъ Манеса (св. Кириллъ). Оно пользовалось



<sup>1)</sup> Какъ на признакъ Сирійскаго происхожденія многихъ частей этого Евангелія, можно указать легенду, сообщаемую Ефремомъ Сиринымъ, ставшую ему извѣстною, вѣроятно, изъ устъ народа, именно объ этой женщинѣ: грѣшница отправляется къ муровару за царскимъ муромъ; между нимъ и ею начинается бесѣда. Муроваръ допрашиваетъ ее о ея Возлюбленномъ. Грѣшница, наконецъ, рѣшается объяснить, кто ея Возлюбленный; муроваръ подаетъ ей совѣтъ, какъ попастъ въ домъ Симона. (Соч. Ефр. Сир., изд. Моск. Дух. Акад. 14. III, стр. 111–125).

<sup>2)</sup> Любопытными подробностями пополненъ разсказъ объ этомъ событи сравнительно съ каноническими Евангеліями: «Увидъвъ Его (Христа), блистающаго подобно колоннъ свъта, когда Марія, мать Его, несла Его на рукахъ, старецъ Симеонъ обрадовался; окружали Ею Аніелы, какъ царскіе телохранители, хваля Его». Ср. Фреску тріумо. арки ц. Маріи Маджіоре, въ Римъ (рис. у Fleury «L'Evangile», I t., pl. XIV.

<sup>3)</sup> О нѣкоторыхъ изъ этихъ чудесъ Христа разсказывается въ мусульманскихъ преданіяхъ. Въ послѣднихъ особенно интереснымъ является для иконографическаго представленія Благовѣщенія тотъ фактъ, что время благовѣтствованія Маріи переносится на время пребываніе ся въ храмю. (См. «Weil. Biblische Legenden der Musulmáner» 1845, стр. 280—298). О благовѣтствованіи Маріи въ храмю разсказывается также въ апокрафическомъ сказаніи «Варооломѣевы вопросы Богородицѣ» (Тихон равовъ. Памятники отреченной литературы, II, 18—22).

большой популярностью на востокѣ; его ставили здѣсь наравнѣ съ каноническими Евангеліями и выдавали за произведеніе Св. Петра<sup>1</sup>).

Исторія Іосифа древодљаа. Впервые была издана шведскимъ ученымъ Валлиномъ въ арабскомъ текстѣ и съ латинскимъ переводомъ. Фабрицій въ своемъ изданіи даетъ только латинскій текстъ; Тило—латинскій переводъ и арабскій текстъ. Полагаютъ, что Исторія была написана сначала на коптскомъ языкѣ, а потомъ былъ сдѣланъ переводъ на арабскій языкъ. Происхожденіе Исторіи относятъ къ IV вѣку; основаніемъ этому служатъ находимые въ мей слѣды вліянія милленаристской секты<sup>3</sup>).

Исторія Іосифа стоить совершенно особо оть другихь (указанныхь выше) апокрифическихь Евангелій; ть занимаются по преимуществу описаніемъ жизни Маріи, Младенца-Іисуса, Исторія-же, упомянувъ коротко о нькоторыхъ событіяхъ изъ жизни этихъ лицъ, согласно даннымъ, находимымъ въ другихъ апокрифахъ, занимается по преимуществу исторіей жизни Іосифа, или върнье, послёднихъ минутъ ея, отношеніями къ Іосифу Христа. Она отличается тонкимъ психологическимъ анализомъ, умѣньемъ подмѣтить ть стороны души Христа, которыми Онъ естественно долженъ былъ обладать еще въ большей степени, чѣмъ простой человѣкъ. Каноническія Евангелія не открываютъ намъ семейпой жизни Христа, Его отношеній къ Іосифу, Маріи; Исторія, дополняетъ ихъ въ этомъ отношеніи и выбираетъ для характеристики Христа съ этой стороны весьма удобный моментъ—послѣдніе моменты жизни существа, весьма близкаго къ Нему.

Содержаніе Исторіи отъ XII гл. по XXXIII таково. Наступиль чась смерти Іосифа; душевный страхъ, волненіе охватили его; онъ просить у Бога помощи, жалуется на все свое существо за жизнь, проведенную въ грѣхахъ. Входитъ Іисусъ; Его видъ облегчаетъ Іосифа. Марія приходитъ ко Христу и сообщаетъ, что Іосифъ умираетъ. Іисусъ говоритъ о неизбѣжности смерти для всѣхъ, даже для него самого, въ той плоти, какую онъ получилъ отъ Маріи. Іосифъ тяжко вздыхалъ, руки и ноги его уже захолодѣли; Іисусъ, Марія, братья и сестры горько плакали. Христосъ обращается къ Богу съ молитвой о присылкѣ; Арх. Михаила и Гавріила для проводовъ души Іосифа въ мѣсто блаженныхъ. Онъ чувствуетъ тяжесть потери, высказываетъ сожалѣнія: «гдѣ его искусство? Погибло, какъ бы не существовало». Но въ то-же время утѣшаетъ: его смерть — не смерть, а жизнь вѣчная. Іосифа похоронили въ пещерѣ; при погребеніи Іисусъ опять высказывается о неизбѣжности для всѣхъ смерти за грѣхи нашихъ прародителей. Приводится объясненіе Іисуса ученикамъ (въ предисловіи къ

- 144 -

<sup>1)</sup> Cm. Migne, l. c. I, 973-1008.

<sup>2)</sup> Cm. Migne, l. c. I, 1027-1044.

Исторін говорится, что Інсусъ разсказаль ее ученикамъ на гор'в Елеонской), что никто взъ людей не безсмертенъ, и Энохъ, и Илія въ концѣ свѣта примутъ смерть отъ Антихриста.

Исторія Іосифа той своею частью, въ которой разсказывается о Введеніи Маріи во храмъ, Благов'єщеніи, Рождестві Христовомъ, Б'єгстві въ Египетъ, могла оказывать вліяніе на искусство. Сл'єды вліянія находимъ въ изображеніи Рождества Христова на ящикі. Лувра, относимомъ Флери къ Х в. <sup>1</sup>): подъ портикомъ, разд'єленнымъ колоннами на три части, въ ясляхъ лежитъ Христосъ; надъ нимъ быкъ и оселъ. Справа сидитъ Іосифъ въ первосвященническихъ одеждахъ; сл'єва — Марія. На званіе Іосифа, какъ жреца, служителя храма, находимъ указаніе именно въ Исторіи: «Опытный въ наукѣ и доктринахъ, онъ сд'єлался жрецомъ въ храмѣ» (П гл.).

Ев. Никодима. Апокрифическія Евангелія, восполняя то, о чемъ мало сказано въ каноническихъ Евангеліяхъ, не касаются поэтому жизни Христа съ тридцатилѣтияго Его возраста, т. е. съ того времени, когда Онъ началъ исполнять пёль своего посланничества. Они, какъ мы видёли, касаются исключительно детскаго и отроческаго Его возраста. О последнихъ дняхъ жизни Христа, Его страданіяхъ, мученіяхъ довольно подробно говорится въ каноническихъ Евангеліяхъ, но въ нихъ ничего не говорится о сошествіи Христа въ адъ. Ев. Никодима, восполняя отчасти каноническія Евангелія въ передачѣ событій изъ послѣдняго періода жизни Христа, даеть рядъ картинъ изъ времени, предшествующаго сошествію въ адъ, самого сошествія и послёдующаго затёмъ времени, и тёмъ восполняетъ пробёлъ, представляемый въ этомъ отношении каноническими Евангеліями. Ев. Никодима обыкновенно раздѣляють на двѣ части: 1) отъ I-XVI гл., 2) XVII-XXVII гл. Воть его содержаніе. Предъ Пилата являются Іудейскіе стар'вишины, обвиняютъ Христа въ различныхъ преступленіяхъ и просятъ, чтобы Онъ былъ приведенъ предъ его судилище. Курсоръ отправляется за Христомъ и воздаетъ Ему почтеніе. Іудеи доносять о поступкѣ курсора Пилату; курсоръ объясняеть причину своего поступка: «когда ты меня послалъ изъ Іерусалима къ Александру, говорить онъ, я увидълз Іисуса, сидящаго на осль, и Еврейскіе мальчики кричали: осанна сыну Давидову; одни держали вътви въ рукахъ, друие-же постилали одежды свои»... Інсуса вводять. «Когда онг вошель, у знаменщиково портреты на знаменахо сами наклонились и поклонились ему». То-же самое знамена сдълали, когда ихъ держали 12 человъкъ, для удостовъренія, не наклонили-ли ихъ сами знаменщики (І гл.). Жена Пилата чрезъ пословъ просить его, чтобы онъ ничего не дѣлалъ Христу. Обвинители Христа

1) La S. Vierge I t., XXI.

· · · · · · ·

взводять на него еще новыя преступленія; Пилать оставляеть при себь 12 человѣкъ, защищавшихъ Христа, и разспрашиваетъ ихъ. Онъ объявляетъ народу о невинности Христа и предоставляетъ Јудеямъ судить его самимъ по своимъ законамъ (II-IV). Выступаетъ съ защитой Христа Никодимъ и многіе другіе, которыхъ Іисусъ избавилъ отъ всякаго рода недуговъ (IV-VIII). Пилать предлагаеть отпустить Інсуса, а Варраву наказать; но Іуден не соглашаются. Пилать умываеть руки и отдаеть Христа на распятіе (VIII—IX). На Голгоф'є съ Інсуса сняли его одежды и опоясали лентіономъ (поясомъ). Когда онъ висѣлъ на кресть, воинъ Лонгинъ пронзилъ его бокъ копьемъ. Іисусъ испускаетъ духъ. Пилатъ, узнавъ о смерти Христа, сильно печалится съ своей женой. Іосифъ погребаетъ тѣло Христа. На собраніе къ стар'вишинамъ являются Іосифъ и Никодимъ; Іосифъ упрекаетъ старъйшинъ за ихъ поступокъ съ Христомъ; за это его схватываютъ и садять въ темницу; выпускають, но послѣ опять садять. Воскресеніе Христа. Финеасъ и Адда разсказываютъ собранію о посылкѣ Христомъ учениковъ на проповѣдь. Сюда-же является Никодимъ и совѣтуетъ найти Христа. Христа ищуть, но не находять, а находять Іосифа, освободившагося изъ темницы, какъ потомъ видно изъ словъ его предъ этимъ-же собраніемъ, съ помощью Христа. По просьбѣ собранія, Іосифъ является и разсказываеть о явленіи къ нему въ темницу Христа, о воскресеніи сыновей Симеона, Хорины и Леонтія. Сов'єть посылаеть за посл'єдними; ихъ приводять и они письменно разсказывають о томъ, что происходило въ аду до сошествія въ него Христа [бесѣда Адама, Исаіи, Симеона, Іоанна Крестителя о блеснувшемъ въ аду свѣтѣ (Христѣ, которой долженъ былъ сойти въ адъ); споръ Сатаны и Ада, упреки послъдняго первому за его неблагоразуміе], о самомъ сошествія, освобожденія Адама и Евы, и всѣхъ праведниковъ изъ ада, положении Христомъ крестнаго знамени, о введения Арх. Михаиломъ Святыхъ въ рай, о встр'ечѣ ими тамъ Иліи, Эноха, благоразумнаго разбойника съ крестомъ (X-XXVI). Въ послѣднихъ 27, 28 гл. разсказывается о явленіи Кармина и Левкина въ Герусалимъ, о собраніи Пилатонъ первосвященниковъ.

На двѣ части, изъ которыхъ составилось Ев. Никодима, изслѣдователи его (Тишендорфъ, Никола и др.) смотрятъ, какъ на совершенно самостоятельныя произведенія, прежде существовавшія несоединенными. Соединены онѣ были, вѣроятно, на западѣ въ Х в. (древнѣйшій Ейнендельскій манускр., въ которомъ обѣ части соединены, относится къ этому вѣку). Происхожденіе первой части и Тишендорфъ, и Никола относятъ ко 2-му вѣку. Относительно же второй между ними—разногласіе. Тишендорфъ видитъ въ ней воспроизведеніе апокрифическаго сочиненія 2-го вѣка «Про-

ловѣдь св. Петра» (Кήρυγμα Πέτρου) и потому относить ее къ этому времени. Никола не находить между 2-ой частью и указаннымъ произведеніемъ ничего общаго и, основываясь на исторіи развитія легенды — соществія Христа въ адъ, относить ее къ IV, половинѣ V стол.<sup>1</sup>).

- 147 ---`

Названіе свое Никодимово Ев. пріобрѣло въ позднее время: ни въ латинскихъ, ни въ греческихъ древнихъ рукописяхъ оно такъ не называется. Особенною популярностью Ев. Никодима пользовалось на Западѣ въ VII— VIII в. и едва-ли не большею, какъ замѣчаетъ А. И. Кирпичниковъ<sup>2</sup>), чѣмъ тетроевангеліе. Популярность Евангелія въ Британіи объясняется тѣмъ, что Никодимъ, одно изъ главныхъ лицъ, о которомъ разсказывается въ немъ, считался первымъ Апостоломъ этой страны.

Въ соотвѣтствіе съ литературными данными о времени происхожденія обѣихъ частей Ев., популярности ихъ, интересно сопоставить данныя памятниковъ искусства.

Вліяніе первой части Евангелія на искусство. Древнѣйшіе памятники искусства, въ которыхъ мы замѣчаемъ вліяніе первой части Ев. Никодима, идутъ съ IV в. Это именно изображеніе торжественнаго входа вз Іерусалимз на саркофагахъ Юнія Басса, Латранскомъ (IV в.). На первомъ Христосъ изображенъ въ видѣ мальчика, сидящаго на ослѣ; подъ ноги его одинъ мальчикъ подстилаетъ одежды, а другой стонтъ у дерева, смотря на Христа. На второмъ Христа встрѣчаютъ уже нѣсколько дѣтей и юношей<sup>8</sup>). Съ болѣе торжественнымъ характеромъ встрѣча Іисуса Христа Еврейскими дѣтьми представлена въ миніатюрахъ Россанскаго Ев.<sup>4</sup>) (V—VI в.), а также — Библіи Сирійской<sup>5</sup>) (того-же вр.) и др. памят. болѣе поздняго времени. Подъ тѣмъ-же вліяніемъ находимъ изображеніе: 1) Христа предъ судомъ Пилата, 2) Іудеевъ и Пилата — въ упомянутомъ Россанскомъ Ев.<sup>6</sup>) и Рас-

6) Первая сцена представлена такъ: въ полукругѣ стоитъ столъ, на которомъ лежатъ письменныя принадлежности. За столомъ, на креслѣ сидитъ Пилатъ; за нимъ двое юношей со штандартамя въ рукахъ. Слѣва отъ Пилата внизу два первосвященника, далѣе Христосъ.

Справа отъ Пилата группа изъ пяти человъкъ. Вторая сцена. Обстановка та-же, что и въ

<sup>1)</sup> Въ развитіи легенды Никола различаеть три Фазиса: первый — конца 2 и 3 вѣка, когда полагали, что Іисусъ сошелъ въ адъ, чтобы подчиниться общему закону человѣческой природы и возвѣстить спасеніе умершимъ и тѣмъ, кто обратился бы къ вѣрѣ; второй—4 и половины 5 в., когда полагали, что Іисусъ сошелъ въ адъ, чтобы докончить свое дѣло, сломить могущество Смерти и Сатаны и вывести праведныхъ Ветхаго Завѣта. Третій — половины 5 и начала 6 в., когда полагали, что Христосъ отворилъ врата только той части, гдѣ находились Патріархи и Пророки. 2-я часть Ев. Никодима, по мнѣнію Никола, получила свою Форму во 2-мъ періодѣ. См. Nicolas. Etudes sur les évangil. des apocryphes, а также Migne, l. c., I, 1087—1138.

<sup>2)</sup> Ист. Всеобщ. Лит. Сред. вв. 107.

<sup>3)</sup> Fleury, L'Evangile II, pl. LXX, 1 и LXX, 3.

<sup>4)</sup> Усовъ, Миніат., стр. 7 и рис. 2, т. І.

<sup>5)</sup> Fleury, L'Evang. II, LXX, 2.

пятія въ миніат. Библ. Сирійс., «рескахъ ц. св. Урбана въ Римѣ<sup>1</sup>) (XII в.) и др.

Вліяніе второй части Ев. Никодима на памятникахъ искусства болѣе ранняго времени мы находимъ въ изображеніи Сошествія Христа въ адъ. (Анастазисъ). Оно, какъ мы видѣли при описаніи фресокъ пресбитерія нашего Собора, начинаетъ представляться въ христіанской иконографіи съ VII—VIII в. (Ев. Имп. Публ. Библ. № 21) и чаще всего встрѣчается въ XI, XII в. и т. д. Подъ тѣмъ-же вліяніемъ находимъ изображеніе Воскрешенія Лазаря въ Барберинс. кодексѣ Псалтыри XI в.<sup>2</sup>): отъ Христа исходитъ лучъ свѣта, заставляющій корчиться «адъ», изображенный въ видѣ Силена, отъ котораго улетаетъ по лучу освобожденная маленькая мужская фигура души Лазаря <sup>8</sup>).

Итакъ вліяніе первой части Ев. Никодима на памятники искусства начинается съ IV в., второй-же съ VII— VIII. Такимъ образомъ данныя литературы о времени происхожденія объихъ частей Ев. Никодима, ихъ популярности, болье или менье соотвытствуютъ даннымъ искусства.

Вліяніе апокрифических Евангелій дътства на свътскую литературу<sup>4</sup>).

Германія. Слёды вліянія апокрифическихъ Ев. дётства находимъ въ древне-саксонскомъ Ев., называемомъ *Heliand* (IX в.). Авторъ держится каноничес. Ев., Таціана, комментарій Грабана Мавра, Беды и Алкуина<sup>5</sup>); затёмъ въ Ев. *Krist* Бенедиктинскаго монаха Отфрида (половины IX в., см. у него гл. I, 5).

Наиболѣе ясное слѣдованіе апокрифическимъ Евангеліямъ замѣчается въ произведеніи монахини Гандергеймскаго монастыря, Гросвиты (половины Х в.). Она писала на Латинскомъ яз. и слѣдовала Терепцію, Виргилію, Овидію. Между осмью легендами, обработанными ею, одна посвящена «Исторіи



первой сценѣ. У стола, за которымъ сидитъ Пилатъ, стоитъ нотаріусъ съ диптихомъ; по обѣ стороны Іудеи въ волненіи. Первая сцена основана на данныхъ І-ой главы, а втораяконца ІХ-й главы Ев. Никодима. См. Усовъ, Ibid., т. 4, р. 1, и т. 5, р. 1.

<sup>1)</sup> См. Описаніе Распятія (у насъ въ изложеніи) въ Ев. Никодима, Х гл. Рис. памят. у Fleury, L'Evang. II, LXXXVII, LXXXIX.

<sup>2)</sup> Кондаковъ. Исторія виз. иск., 121.

<sup>3)</sup> См. Ев. Никодима, гл. ХХ: Адъ разсказываетъ Сатанѣ о воскрешении Лазаря: «Когда я услышалъ слово его (Христа), то задрожалъ и мои нечестивые слуги. Мы не могли удержать Лазаря; онъ быстро, какъ птица улетѣлъ отъ насъ».

<sup>4)</sup> Навболѣе полная исторія этого вліянія изложена въкнигѣ: «Die Pseudo-Evangelien von Jesu und Maria's Kindheit in der Romanischen und Germanischen Literatur» Robert'a Reinsch'a. Halle. 1879.

<sup>5)</sup> Cm. Schade, Liber de infantia Mariae et Christi Salvatoris, p. 33. Reinsch, l. c., crp. 105.

непорочной Богородицы»<sup>1</sup>) написанной датинскимъ гекзаметромъ. Въ поэмѣ Гросвита слѣдовада не Протоевангелію, какъ подагади Густавъ Фрейтагъ<sup>3</sup>), Баракъ, Ашбахъ, и не Евангелію о Рождествѣ Маріи, какъ подагали Тило и Тишендорфъ<sup>3</sup>), а — Евангелію Псевдоматоея<sup>4</sup>). Не издагая содержанія поэмы, въ общемъ мало отличающейся отъ Ев. Псевдоматоея, отмѣтимъ только характерныя въ ней черты классицизма. Разсказывая о пребываніи Маріи въ храмѣ, авторъ такъ описываетъ наступленіе утра, когда она садилась за вышиванье: «Ночь окончилась, мракъ исчезъ, Аврора бросила свѣтъ въ восточную сторону, Фебъ подымался въ чистотѣ Олимпа и третій часъ являлся; тогда Дѣва съ бѣлыми руками обращалась къ работѣ<sup>5</sup>)». Ангелъ, явившійся Іоакиму, послѣ исполненія роли своего посланничества «взошелъ, говоритъ авторъ, на усѣянный звѣздами Олимпъ»<sup>6</sup>).

Къ XII вѣку относится стихотвореніе на нѣмецкомъ яз. «Leben Jesu» неизвѣстнаго автора<sup>7</sup>). Здѣсь разсказывается о Рожденіи Іоанна Крестителя, о Благовѣщеніи — явленіи къ королевъ (Маріи) героя (Гавріила), Рождествѣ Іисуса, — Богъ велить Іосифу привлечь осла къ яслямъ, у которыхъ уже стоялъ быкъ<sup>8</sup>), — о чудѣ въ Римѣ, поклоненіи волхвовъ, взятіи въ плѣнъ Ирода, бѣгствѣ въ Египетъ, паденіи идоловъ и др. событіяхъ изъ жизни Христа, о которыхъ разсказывается въ каноническихъ Ев. и Апокалипсисѣ. Апокрифическими источниками авторъ воспользовался въ небольшомъ количествѣ. (Въ разсказѣ о паденіи идоловъ, 23-й гл. Псевдом.).

Въ 1172 г. священникъ *Вернерз* написалъ стихотвореніе, посвященное Маріи, въ 3-хъ иѣсняхъ<sup>9</sup>). Въ нихъ онъ разсказываетъ исторію Іоакима и

- 1) Изд. Баракомъ «Die Werke der Hrotswitha. Nürnberg. Bauer et Raspe, 1858.
- 2) De Hrotswitha poetria Vratislaviae. 1839, p. 14.
- 3) Codex ap. Proleg. p. XCVII и Ev. apoc. Proleg., p. XXXI.
- 4) Названіе Маріи Звѣздой можеть быть заимствовано изъ церкови. пѣсенъ. О призывѣ Ирода въ Римъ разсказывается въ 17-й гл. Псевдом. Парижс. рук. Reinsch, l. c., стр. 106.
  - 5) Ex quo discessae noctis periere tenebrae, Aurora spargente plagam lucem и т. д.

6) Angelus astrigerum postquam transcedit Olympum, cr. 226.

7) Vom Leben und Leiden Jesu... въ Fundgruben für Gesch. deut. Spr. und Lit. Hoffman I, 180 и т. д.

8) Въ связи съ этимъ разсказомъ интересно сопоставить разсказъ въ Ев. Псевдоматоея: «на третій день посяѣ рожденія Христа вышла Марія изъ пещеры, вошла въ хлѣвъ и положила мальчика въ ясли, и быкъ, и осель почтили ею». (гл. XIV) Такимъ образомъ, столь часто встрѣчаемос изображеніе быка и осла въ сценѣ Рождества на памятникахъ древне-христіанскаго искусства и послѣдующаго времени, можетъ быть объяснено не однимъ вліяніемъ извѣстнаго пророчества Исаіи и Аввакума, но и (быть можетъ преимущественно) вліянісмъ одного изъ древнихъ, весьма распространенныхъ апокрифовъ.

9) Изд. въ тъхъ же Fundgruben...., II t., p. 147-212. Reinsch, l. c., стр. 108.

Анны, о рождествѣ Марін, ея дѣтствѣ, обрученін, Благовѣщенін, оправданін предъ первосвященниками, Рождествѣ Іисуса, поклоненін пастуховъ и волхвовъ, бѣгствѣ въ Египетъ, смерти Ирода и Іисуса. Источниками для автора служили: Ев. Псевдоматоея, какъ это видно изъ его собственныхъ словъ (ст. 77, 1140, 2773), Протоевангеліе, соч. Фульберта Шатрскаго и др.

Къ концу XII в. относится пѣсня Генриха о Маріи. Но сама пѣсня до насъ не дошла; о содержаніи ея и авторь узнаемъ изъ поэмы Конрада Фуссесбрунскаго «Дѣтство Іисуса». Въ пѣснь: Генриха разсказывалось о жизни Маріи отъ рожденія до обрученія, обѣ Аннѣ, ея трехъ мужьяхъ и трехъ Маріяхъ.

Къ концу XII, началу XIII в. относится выше названная поэма Конpada Фуссесбрунскаго «Дётство Іисуса»<sup>1</sup>). Авторъ сначала кратко передаетъ содержаніе стих. Генриха, затёмъ начинаетъ свой разсказъ: о Благовѣщеніи, бѣгствѣ св. семейства въ Египетъ, о пальмѣ, двѣнадцати разбойникахъ. Послѣ разсказа о паденіи идоловъ и возвращеніи св. семейства въ Назаретъ излагаются чудеса младенца Христа, совершенныя имъ здѣсь. Источникомъ для автора служило попреимуществу Ев. Псевдоматея, а также какой-то французскій источникъ (о разбойникахъ).

Франція. Во французской литературћ вліяніе апокрифическихъ Евангелій открывается съ болѣе поздняго. времени, чѣмъ въ Германіи съ XII в. Германъ Валенсіенъ написалъ произведеніе, называемое различно въ различныхъ рукописяхъ: «Romans de Sapience», «La vie Nostre Dame»<sup>3</sup>). Источниками для произведенія служили: Библія и Ев. о Рождествѣ Маріи.

Къ XII-му же столѣтію относится произведеніе *Baue*<sup>3</sup>) (Maistre Wace). Оно дѣлится на три части: въ первой разсказывается объ учрежденіи праздника Зачатія Вильгельмомъ, во второй о рождествѣ Маріи, ея дѣтствѣ, обрученіи; въ третьей объ успеніи ея, погребеніи, вознесеніи на небо. Источниками автору служили: Miraculum de conceptione S. Mariae Ансельма, Протоевангеліе Іакова и Assumptio beatae Virginis.



<sup>1)</sup> Изд. Jul. Feifalik'омъ «Die Kindheit Jesu». Gedicht des 12 Jahrb. Wien. 1859.

<sup>2)</sup> Въ печати цѣликомъ не являдось. Анализъ его данъ въ Hist. littér. de la France. Reinsch, l. c., стр. 16.

<sup>3)</sup> Существуетъ въ 13 рукописяхъ. Въ первый разъ его издалъ G. Mancel и G. Trebutien. Вставной эпизодъ объ Аннѣ и Фануилѣ издалъ Le Roux de Lincy въ книгѣ «Le livre des légendes», р. 24 — 29. По общимъ мотивамъ послѣдняя легенда весьма близка къ одной румынской сказкѣ. См. Веселовскій. Розысканія въ области духовнаго стиха, Х, 421 стр. н т. д.

Изъ обзора литературныхъ произведеній, явившихся подъ вліяніемъ апокрифическихъ Евангелій, мы видимъ, что изъ послѣднихъ для нихъ источниками служили преимущественно: Ев. Псевдоматоея, Протоевангеліе Іакова и Ев. о Рождествѣ Марін, т. е. тѣ-же, которыя служили главнымъ источникомъ и для памятниковъ искусства. Время вліянія апокрифическихъ Ев. дѣтства на свѣтскую литературу, какъ видимъ, падаетъ главнымъ образомъ на XII в. ту эпоху, когда почитаніе Богородицы на западѣ получило особое распространеніе.

## указатель.

Ааровъ 7, 64, 65-67, 102. Авель 18, 65. Августинъ 73. Авраамъ 34, 18; Авраамово гостепріимство 95; встрѣча Авр. трехъ странииковъ 95. Arana 61. Агвецъ 15, 32-34, 45. Адамъ 18, 19, 92; Изгвапіе изъ рая 13. Акакій м. 54. Александръ 54, 79. Александра ц. предъ Георгіемъ 88. Ананія, Азарія и Мпсанлъ 101. Ангелы п Архангелы 11, 20, 28, 29, 31, 32, 35, 37-39, 45-49, 63, 71, 72, 77-79, 89, 97, 99, 101. Одвяніе Ангеловъ 34; Ангелы въстняки 34; Ангелы Госнодии 35; Ангелъ Великаго Совъта 12; Архангелъ Софія 12; Ангелъ съ крестомъ 49. Андрей Критскій 74, 79. Анны моленіе предъ гитздомъ 75, 77. Антоній 7. Апокалнисись 20, 97, 98. Апокалипсическія животныя 29, 32, 33, 46. 98. Апокрифическія Евангелія 58, 73, 136. Протоевангеліе Іакова 58, 73, 77, 79, 137, 138, 149, 150. Ев. Псевдоматеея 58, 73, 141, 148, 149. Ев. Никодима 91, 145-148. Ев. о Рождествъ Маріи 93, 142, 149. Ев. Өомы 139-149. Ев. Арабское дётства Христа 142, 143. Исторія Іосифа древодила 144.

Апокрифы въ западной литературѣ: Исторія непорочной Богородицы монахивп Гросвиты 148. Стихотвореніе Вернера 149. Пѣсня Гевриха о Марін 150. Поэма Конрада Фуссесбрунскаго — «Детство Христа» 150. Германа Валенсьена — Romans de Sapience 150. Сочинение Ваце о Богородицъ 150. «Leben Jesu» неизвъстнаго автора 149. Апостолы 20, 28-29, 38, 39, 41, 46, 48, 52, 59, 61, 68, 71, 100, 101, 102. Арсепій св. 79. Астерій св. 104. Ававасій 101. Аэцій м. 55. Афродизій и его войско поклоняются Христу 141. Благовѣщеніе 10, 34, 56-58, 74-79, 143. Богородица 10, 14, 20, 35, 38, 40, 43, 44, 47-51, 57, 59, 73-74, 94. Заступница церкви 9, 11. Софія 12. съ младевцемъ 35, 40, 42, 57, 67. царица небесная 34. Оранта 28-31, 38-41. Образъ ц. земной 68, 71. Влахернская 41. Богородичные праздники 75. Богъ Отецъ 17, 18, 20, 22, 24. Богоявление 105. Борисъ и Глебъ 134.



Бъгство въ Египеть 73, 138, 140. Бракъ въ Кавъ 74, 94.

Валаанъ 34. Barepil n. 54, 71. Василій Великій 69, 71, 79. Введение во храмъ пр. Богородицы 56, 74, 76, 77. Венеты 108. Вечеря іереевъ 76. Ветхій и Новый Завіть 13, 19, 80, 93. Ветхій Деньмя 18. Вечеря Христа съ учениками по воскресенін 94. Вавіанъ м. 54. Вильніе Ісзевінля 98. Владеніръ Мономахъ 105. Владнијровы палаты 103. Bosnecenie 15, 29-32, 37-41, 98. Волхви 107. Воскресение Христово 89, 91, 92, 95, 96, 148. Воскрешение Лазаря 148. Воты 105, 115-117. Вруналін 105. Врученіе Дъвъ Марін пурпура и шерсти 76. Встрѣча у Золотыхъ Воротъ Іоав. и Анны 75-76. Второе лицо св. Тронцы 14. Второе пришествие 51. Входъ Христа въ Герусалинъ 147.

Гай муч. 53. Гаврінть Арх. 48, 59. Геніохъ 108, 109, 111. Георгій св. вм. 8, 10, 86—89, 101, 104. Гервасій муч. 47. Гетниасія 28, 58. Гладіаторы, бой глад. 107, 110, 112, 121. Голгофа 37. Горгоній св. 101. Григорій Нисскій 13, 68, 69, 73. Григорій Богословъ 8. Грѣхопаденіе 18. Готем 115, 120.

Давидъ 13, 48, 61, 65, 66, 78, 92. Денсусъ 47—49, 51. Деоница 17, 98. Димитрій св. 101. Добрый пастырь 24. Духъ св. 28. Ева 18, 92. Евангелисты (вообще) 44—47, 68, 73, 99. Лука 43. Маркъ 45, 47, 51. Іоаннъ 51. Евхарветія 59—63, 65, 67, 69, 85, 94, 95. Евтихій 79. Евфимія 101. Емманулять 15, 41, 44, 47, 50, 51.

Жертвоприношеніе Исаака 99, 95. Животный жанръ 104, 130.

Захарія 34, 66, 102. Захарія явленіе Архангела Гаврінла 83, 84.

Цоакниъ и Анна 45. Іоакниъ при стадъ 73, 75; Бесъда Іоакима и Анны 76. Іоаниъ Златоустъ 69, 71. Іоаниъ Предтеча 47, 49, 50, 51, 52, 92, Іоаниъ м. 55. Іуда Ал. 89; Іуды предателя открытіе 61. Іуріаносъ м. 89.

Игра въ цари 127. Избіеніе младенцевъ 138. Ипподромъ 110, 119, 126. Ипполятъ Свят. 79. Исаля 52, 92.

Каланды 105, 115, 116, 117, 127. Кареагенская мозанка 104, 107, 160. Каензма 128. Киворій 63, 64. Клименть 68. Коза 121, 123. Коляды 112. Крабій 115. Кресть 36, 39, 42, 45, 46, 81. Криспъ м. 53. Крещеніе Христово 85, 129. Кукольникъ 118. Куполъ 28.

Даврентій Арх. 67, 69. Лавръ, муч. 89. Левки 108. Леонтій, муч. 56. Лизнмахъ, муч. 55, 71. Лія 30.

10\*



153 —

Маврикій св. 101. Мельхиседекъ 61, 65, 66. Меркурій св. 101. Мимы 107. Миханлъ Арх. 8, 10, 34, 35, 48, 81. Его чудеса 80; Борьба съ Іаковомъ 81, Явленіе Валааму и Інсусу Навину 84. Мисанаъ св. 101. Монсей 18, 65, 66. Монограмма Христа 36, 45, 46, 54, 97, 99. Музыкальные инструменты: бандура 118. гудовъ 120. гусли 118. иакры 118. флейта 118. Мучениви 20, 110. Николай св. 54, 68, 71, 101. Никита муч. 86. Нилъ св. 104. Ной 66. Обручение Марии съ Іосифомъ 76, 77,

78. Окрутники 107. Олицетворенія 13. Отцы Церкви 67, 73—75. «Отрыгну сердце мое» — икона 13. Отосланіе Учениковъ на проповѣдь 91. Охоты 103, 104, 110, 120, 129. Орнаментъ: животный 130, 134; растительный 131, 133.

Павелъ Ал. 7, 28, 29, 30, 31, 37, 38, 71, 91. Панкратій св. 79. Пантелеймонъ 7. Патріархи 49. Истръ Ал. 8, 9, 10, 28—30, 39, 85, 91. — Крещеніе въ домѣ Корнилія 85, Изведеніе Петра изъ теменцы 86, Посѣщеніе Петра изъ теменцы 86, Посѣщеніе Петра 90. Печать Господня 37. Питаніе Богородицы Ангеломъ 76.

Поперечное перекрестье храма 89. Прасины 108. Преданіе Христа Іудой 95. Преображеніе 57.

Принесеніе Пресв. Марін-Дъвы въ іереянъ 76. Пророви 28, 29, 48, 49, 100, 101. Пульхерія 102. Поклонение волхвовъ 30, 140. Поліевкть муч. 86. Полть 115. Распятіе Христа 51, 89, 90, 145, 148. Рахиль - образъ церкви 30. Рождество Христово 73-74, 77, 140, 142, 145, 149. Рождество Богородицы 73, 75, 76. Романъ м. 73, 89. Русін 108. Русалін 117, 119. Рыба 61. Саваоеъ 18. Sapientia Dei 13. Саркофагь 134, 135, 136. Сатурналія 110; 112, 115, 127. Свнака 113—114. Святители 48, 67, 68, 71, 75, 79, 100, 101. Святые 52, 67, 100, 101. Северіанъ муч. 56. Северъ св. 67. Селафінль Арх. 35. Сепфора — образъ церкви 30. Серафины 47, 97-99. Сямеонъ Прор. 92. Синклить филарховь Израпля 75. Скоморохи и музыканты п ихъ игры 117-120. Слухи и тороки 37. Соломонъ царь 66, 92. Сорокъ мучевлковъ 52. Сосилатръ св. 86. Софія 11, 14, 17, 13. Сошествіе св. Духа 28, 39, 93. Срѣтеніе Господне 74, 143. Στάμμα 108, 128. Стефанъ св. 67, 68, 89. Страторъ св. 7. Страшный судъ 48-51. Стрѣловъ 120.

ή Σύναξις τῶν Άρχαγγέλων 97.

Тайная Вечеря 61, 95, 96. Текла св. 101. Ткани (виз.) 110, 105, 129; контскія 104. Трапеза Авраама 65.

Digitized by GOOS

- 154 --

Трв отрока въ пещи 96. Трябуны няподрома 109. Тровы (чины Антельские) 32, 98. Тронца св. 17, 18, 22. Трульский соборъ 33.

**У**рбанъ, Папа 79. Урзусъ и Урзицинусъ папы 67. Усценіе Богородицы 74.

Фέγγια τοῦ σαξίμου 108. Филагрій Папа 79.

Харитонъ св. 7. Херувины 18, 46, 47, 97, 98. Христосъ 7, 14, 20, 23, 24, 26, 27, 29, 31-32, 44, 45, 46, 47, 48, 51, 60-61, 67, 92. Apriepen 85. Агвецъ 15, 33. Въствикъ 11. въ Ветхомъ Завіть 19, 20, 63. Вседержитель 14, 15, 17, 21-25, 27-28, 34, 39, 41. даетъ миръ Петру и Павлу 20. Жрецъ 62, 63, 65. Змій 22. Предввчвый 17. Самарянинъ 63. съ метлой и драхмой 63. Старедъ 20, 33. Спаситель 57. Судія 49. образецъ добродътслей 28. иредъ Кајафой 89, 90. предъ Пилатомъ 147. на радугѣ 49. Царь царствующихъ 50. юношественный 18-19. Путникъ 12. между Учителями 140. Христосъ п Грѣшница 142. Худіонъ муч. 55, 71. арь на зверт 131, 132. Церкви и монастыри:

Св. Анны 76. S. Angelo in Formis 34, 36, 48. Св. Амвросія 45. Св. Анны 76. Св. Аполлинарія Новаго 25, 59, 61, 67, 95, 100.

Св. Аволлинарія во флотв 34, 36, 48, 67, 62. State & grant and Св. Аезнасія на Асонѣ 41, 62, Благовъщенія на Золотыхъ Воротахъ 9. Богородицы Влахериской 74. in Honoratis 74. Діаконнссы 74. Паммакористы 14. Пресвятыя 9. въ Анталъ на Кавказъ 62. CB. Baceria 8. М. Ватопедскій 58. Св. Венавція 25, 31, 42, 45. Св. Виталія 12, 16, 33, 36, 39, 46-48, 52, 62, 97. Галы Плацодін — усып. 24, 46. М. Гелатскій 41. Св. Георгія 8, 14, 49, 67, 87. М. Дафии 75, 89. Св. Зенова 33, 97. Свв. Іоакима и Анны 9. Іоанва Евангелиста 20. Іоанпа Крестителя 16, 48, 51. М. Кирналовскій 62. Св. Констанцы въ Рямѣ 20, 24, 25. Св. Космы и Даміава 23, 33. Баз. Лаврентія 98. Луки въ Лпвадіи 15. Латеранская 25. Миханла 8, 10, 62, 80. Св. Марка въ Венеція 13, 14, 19, 28, 39, 41, 42, 46, 47, 79, 98, 85, 89, 95, 100. S. Maria La Libera 34. S. Maria in Porto 41, 42. S. Maria Maggiore 30, 51, 56, 84. S. Maria in Transtevere 58. Мартораны 23, 47. Мовреале 13, 16, 19, 23-25, 34-36 38, 42, 55, 56, 58, 72, 81, 85, 86, 89 92, 95, 99. Некрези на Кавказѣ 62. Николая 62. Свв. Нерея и Ахиллея въ Римъ 56. Новая Базвлика 15, 41, 46, 104. Св. Павла 20, 23, 25, 33. Пантелеймона на Асонв 51. Пицунды на Кавказъ 39. Петра Хризолога 33, 38, 41, 42, 44, 46, 52, 97. Свв. Петра п Павла 9. S. Pietro in Vincoli 85. Св. Пракседы 23, 25, 33, 45.

Палатинская канелла 16, 24-27, 34, 36, 72, 85, 100, 104.



Соб. въ Чефалу 39, 41. Св. Пуденціаны 45. Ц. Ex gentibus n ex Circumcisione 39. Рождества Богородици 9. Цирковыя игры 104, 110, 112. Св. Софін Новгородской 8, 39. Цълование Елизаветы 73, 79, 138. Вовстантин. 23, 24, 25, 36, 44, 46, 67. Өессалоннкійской 16, 31, 39. Экдикій муч. 55. Св. Сатира въ Миланъ 45. Экклезій Папа 67. Св. Сабным въ Римѣ 30. Эсперъ муч. 89. Св. Сикста и Доминика 43. Сорока мучениковъ 53. Явленіе Христа жевань 92. Спаса на Берестовъ 48-49. Ярославъ Владиміровичъ Новгородскій 134. Спаса Всемелостяваго 41. Спаса въ Нередицахъ 39, 41, 51, 52, 58, Өеодоръ м. 9. 67, 72, 85, 89, 100. Өеодора св. 101. Стародадожская 39. Өомы невъріе 93. Ц. о-ва Торчелло 49. Успенія Богородицы 9. М. Хора (Кахріе-Джанн) 14, 24, 25, 27, 28, 75, 78, 79.

- 156 -

4

### ОПЕЧАТКИ И ПОГРЪШНОСТИ.

| <b>۱</b> н. | стр.                               | на <b>печатан</b> о: | слыдуеть:                  |
|-------------|------------------------------------|----------------------|----------------------------|
| 7           | 9 сверху                           | впервые они          | впервые они, исключая Апо- |
|             |                                    |                      | стола Павла,               |
| 12          | ·11 снизу                          | погрудь а            | погрудь, а                 |
| -           | прим. 2                            | Iconographie         | Histoire                   |
| 14          | <ul> <li>1 прим. 6 стр.</li> </ul> | Combesis 1864 248    | Combefis 1664 245          |

Указанія на писателей, упоминающихъ о св. Софіи см. въ «Описаніи Кіево-Софійкаго Собора и Кіевской іерархіи» Митрополита Евгенія. Кіевъ. 1825, стр. 16—18.

| 17     | прим. 4.   | Epist. CXX, 13       | Epist. CXX, 13. Martigny. Dict.,<br>crp. 245. |
|--------|------------|----------------------|-----------------------------------------------|
| 23     | 12 сверху  | Индикоилова          | Индикоплова                                   |
| 59     | 15 »       | χεχαροιτομένη        | χεχαριτομένη                                  |
| -      | 11 снизу   | ត់ដែន                | phua                                          |
| 47     | 2 »        | Марторано            | Мартораны                                     |
| 68     | 7 сверху   | цевкви               | церкви                                        |
| 72     | 4 снизу    | духовная             | религіозная                                   |
| 73     | 18 сверху. | Saucta Maria         | Sanctae Mariae                                |
| 74     | 10 »       | крестѣ               | креслѣ                                        |
| 96     | 9 сничу    | праобраза <b>м</b> и | прообр <b>аза</b> ми                          |
| 97, 99 |            | Garruci              | Garrucci                                      |
| 102    | 2 »        | содержанія           | содержаніе                                    |
| 105    | 14 сверху  | обыкновенные         | обыкновенныя                                  |
| 107    | 16 снизу   | повадари             | поводари                                      |

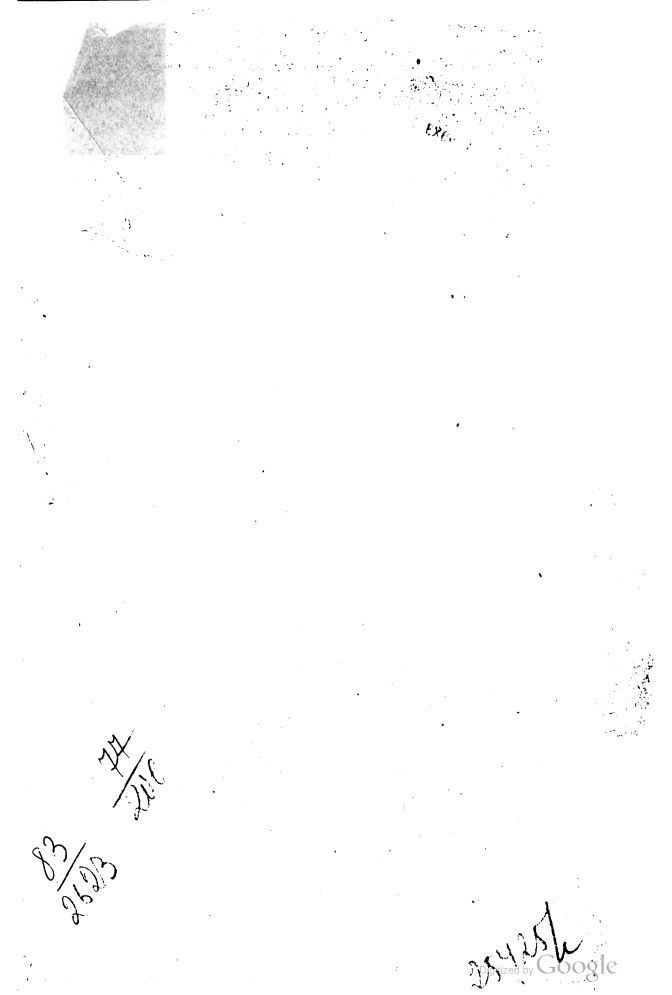
Дополнение къ стр. 126 - 128:

Объ изображеніяхъ царственной женской фигуры съ толпой и всадника на бъломъ конѣ, какъ было указано нами, сказать что-либо вполнѣ вѣроятное — трудно. Мы высказали догадку, что изображенія эти представляютъ, быть можетъ, торжественный выѣздъ кесаря и царицы на ипподромѣ, какъ игра въ царя и царицу. Однако гораздо легче, кажется, видѣть въ этихъ изображеніяхъ просто торжественный церемоніальный выѣздъ 'мператорскихъ особъ на праздникъ Рождества, по принятому церемоніаль византійскаго

юра. (См. весьма обстоятельную статью Т. Каневскаго «Выходы византійскихъ императоровъ въ церковь св. Софіи въ праздники Рождества Христова и Богоявленія» въ Трудахъ Кіевской Духовной Академіи, 1872 г., Апръль, стр. 818 и слъд.).

1930

?63992







.



,



# 

•

|          | +                     | <br>                  |
|----------|-----------------------|-----------------------|
| <u> </u> |                       | <br>                  |
|          |                       |                       |
|          | +                     | <br>                  |
|          |                       |                       |
|          |                       |                       |
|          | L                     |                       |
|          |                       | <br>                  |
|          |                       |                       |
|          |                       |                       |
|          |                       |                       |
|          |                       |                       |
|          |                       |                       |
|          |                       | <br>                  |
|          |                       |                       |
|          |                       | <br>                  |
|          |                       | <br>                  |
|          | 201- <del>85</del> 03 | <br>Printed<br>in USA |

## DUE DATE





\_



ĸ

.



