

鎬

考

信



公創業守成之功固 成王之政 。周之賢臣哲輔 9?稷播

何爲止 公之相也。日 夏商竹以 辨 , 且非聖王賢相得 於 代稱(自 幽王 ,序 一也?東遷以

失所關

,

故

從

簡

也

0 何

爲於成王

獨

係之以

下開

孔子者也。故孟子日

悦周公仲尼之道』韓子

何

爲

猫

係以

豐

鎬

也

?

|周

Ī

引亦

芝 世

而

止

也 0

後

,

載

籍

較多

稱

,

之不

曰:『文武周公傳之孔子』此非特表之不可也。而周公之事 周公思衆三王,以施 ,又非可 種以 1,周公者 開 何 分係者 以 周 統 , 故 附 四事。』又曰:『 之於後 , 上繼文武

如 泰伯 之讓 ,伯夷之清

也

5

日

E

9

他

殺文武之政必追述之,猶商之始於契也 故係之以周公相成王也。周何爲 周之人 一才盛 ,召穆公之闢 矣 1 始於 即即

太公召

附於後也。 景錦考信錄

武 武 文公王 王劉 上

周公相成王中

周公相成王下 豐鎬考信錄

周公事蹟附考

伯夷叔齊

宣王

昭王

共王懿王孝王

文武周公通考

**齊太公** 

衛 武 及 公







豐鎬考信錄卷之

康禋祀 武敏歆 月,先生如達。不坼不副,無菑無害。以赫厥靈 曾伐平林。誕寘之寒氷,鳥覆翼之。鳥乃去矣,后稷呱矣。 厥初生民,時維姜嫄。生民如何?克禋克祀 ,居然生子。 ,攸介攸止,載震載夙 后稷 不密 附 誕寘之隘巷,牛羊腓字之。誕寘之平林, ,載生載育

,時維后稷

0

誕彌厥

· 上帝不寧 · 不

實

,以弗無

有相之道。蔣厥豐草,種之黃茂,實方實苞,實種實髮,實發實 覃實訐,厥聲載路,誕實匍匐,克岐克嶷,以就口食。藝之荏菽 在 凝旆旆, 禾役穟穟 豐鎬考信錄 ,麻麥幪幪 ,瓜瓞窣唪 誕后稷之穡,

后稷,降之百福,黍稷重醪,稙穉菽麥,奄有下國 率育,無此疆爾界,陳常于時夏。 詩周頌 有稷有黍,有稻有秬。奄有下土,纘禹之緒 秀,實堅實好,實顯實果 思文后稷,克配彼天,立我烝民,莫匪爾極 赫赫姜嫄 [附錄] 始吉人也,后稷之元妃也。 左傳宣公三年 然欲踐之。踐之而身動,如孕者,居期而生子棄。』其說 **蓋因大雅履帝武之文而附會之者。鄭氏箋詩遂用其說。至** 史記周本紀云:『后稷母曰姜原,出野見巨人跡,心忻 , 其德不回 ,上帝是依 。即有邰家室 ,無災無害,彌月不遲 冷詩 0 大 詩潛 。貽我來牟,帝命 雅 ,俾民稼穑 羅 。是生

朱歐陽水叔蘇明尤出,皆從毛氏,以爲從帝嚳之行,而駁

詩傳 史記亦云,然則非鄭之臆說矣。』又云:『穆契皆天生之 史記鄭箋之非,然後經義始明,聖人之誣始白。而朱子作 中也 孕乎?氣化如蚤蟲,生於土,生於襦之縫,不生於雌之腹 化者。氣旣可以爲父,寧獨不可以爲母 初 人固有化 ,非有人道之感,不可以常理論也。漢高祖之生亦類此。 **叉引張子厚之言云:『天地之始,固未嘗先有人也** 不孕於雌。若孕於雌 ,固由氣化,然氣化則純以氣化必無以半形半氣相雜 )。形化 ,獨從鄭氏,且云:『古今諸儒多是毛而非鄭 而生者矣,蓋天地之氣生之也。』余按:『生民之 如鷄鶩 ,無雄則卵而癥矣。故凡不 ,必本於雄。無古今,無靈蠢,皆 ,而必待人然後能 本於雄 。然按 ,則 則

Ξ

四

女 得爲瑞乎?至於漢高之生母與龍交 待交而但 地 得有足跡 若是而已矣。且鳥卵者 之氣乎 之卵何以獨 其說雖 以 ?凡物皆以同類相 0 不 驷 有跡是有 經 爲 與跡。是戾氣 天地之氣乎?巨人 ,然其意猶以爲 形也,有 , 氣 心之所鍾 交為 耶 形 ? 形 妖也 是 Œ 亦 者 耶 7,亦出 , 耳 異類 何 ?人之精 0 0 丹朱馮 物 耶 乔 史記說一 卵踐跡 相交 加巴 ? 鬼 爲 身 神 血 ,

妖

况不

,龍際孕

安得

耶

9

則不

爲

 $\Lambda$ 

道

教也

, 其 説 完

誕難

憑,

故自

其始

為敎之人日

不父而

O

儒者不當爲是言也

況其所稱者女也

,非婦

世

即以遷言証遷

言也。假令果有

此事

;則其

八母為

不

貞

,

耳,不

得

,何以

獨

得爲高帝父矣。,若之何欲以

此

一誣聖人

哉

1

天主之教

盾者,無慮數百,奈何欲盡以爲實乎!甚矣 毛鄭之說 遷與康成皆漢人也 耶?司馬氏之誣多矣,其顯與經傳異,及前後自相矛 以有夫者爲不 ,是非判 然 [1] ,出之鄭氏為臆說,出之司馬氏獨 。朱子乃以史記之故,獨非 也 儒者何反不逮為 。由是言之人 ,說之貴於怪 毛而從鄭

也!怪則人信之,不怪則人不信之矣。嗟乎!蘇明允之議

先王不留用失其官,而自**貪於戎翟之間** 

補

昔我先世后稷

可解者矣。故今不載踐跡之事。說並見前商契篇

山山

,以服事虞夏。及夏之衰也,棄稷弗務,我

周

之事,則蘇之論反純粹,而朱子之說反荒唐,斯誠理之不 論紕繆者,蓋不乏矣,朱子之解經最為純粹者;然至稷契

Æ

附錄」 備覽」不密卒,子鞠 譙周云:『言世稷官,是失其代數也。若不密親棄之子, 之世。余按,國語云: 實難據信也。」以此二說觀之,則不뗩之父,乃棄之裔孫 位皆八十許載 毛詩疏云:『虞及夏殷共有千二百歲 至文王千餘歲 『后稷納 乃可充其數耳 史記周本紀云:『后稷卒,子不宿立 文武不先不密 氏生不留。」後世說者遂以不留失官爲在太康 , ,惟十四代,亦不合事情。」史記正義又引 子必將老始生不近人情之甚 。命之短長 立 左 。鞠卒,子公劉立 傳 文公 『背我先世后稷 **一,古今一也,而使十五世君在** 二年

0

一条王世

云

o

, 史 , 記

周 本

,以服事處夏

Û

,每世在位皆八

十年

0

以理而

推

几。既登乃依,乃造其曹,執豕於牢,酌之用匏。食之飮之,君 胥斯原 于時言言,于時語語。 溥原,迺陟南岡 壅 乙宗之。 ,何以舟之?維玉及瑤 一,思戢用光。弓矢斯張,干戈戚揚,爰方欲行。 篤公劉!匪居匪康,迺易迺疆,迺積迺倉,迺裹餱糧,于豪于 ,旣庶旣繁,旣順廼宣 公劉高圉亞圉 後。謂在太康之時誤矣。故今不從本紀世紀之說 襲爲后稷者 篤公劉 ,乃覯于京。京師之野 1 旣薄旣長,既景迺岡 。不留非棄子也。國語 附 ,鞞琫容刀 篤公劉 ,而無永歎。陟則在巘,復降在原 -- 于京斯依,蹌蹌濟濟,俾筵 0 篤公劉 ,于時處處 ,相其陰陽 所稱夏衰 !逝彼百泉 ,于時盧旅 篤公劉 ,蓋謂 ,觀其流泉 0 ,瞻彼 孔 1 甲以 俥 9

顩

考

僧録

鉄

。其軍三單,度其隰原

,徹田爲糧。度其夕陽

,豳居允荒

o

,取厲取鍜

。止基

迺理

,爱衆爱有,

夾其皇澗 公劉!于豳斯館,涉渭爲亂 ,遡其過澗。止旅迺密 按此篇首章云

『匪居匪康,逎易逎疆,逎積逎倉,』此

,芮鞫之即。

詩

大 雅

農事無不治。惟其勤於農事,所以歲豐禾茂,積貯日盛也 觀京 ?詩 。然亦非但此也,通篇之文,皆自『匪居匪康』 三句義相生。蓋惟其不自安逸,所以盡力於疆易之間,而 不留電戎以後,地非安樂,事多草創。歷三世至公劉,有 按此詩,則周之徹法,始於公劉 人誠善於立言哉 ·度原徹田 ,以至陟渭取厲 0

,何一非匪居匪康之事乎

來

,陟岡

,不始於武王也。蓋自

「備覽」公劉卒,子慶節立。史記周 【備覽】 慶節卒,子皇僕立 本紀稱 王克商之初 言京。後二章言豳者,京其建國之地,豳則統一國而言之 章敍其疆宇之濶,生聚之繁,并記徹法所由始也。前二章 立法定制,以垂永久,其後遂守之而不改耳。綱鑑乃於武 。故至旣薄旣長之後,始言豳也。 首二章殺公劉經營遷國之事。次二章言遷居於京。末二 『慶節立,國於豳。』與大雅文不合,非是。 , 書立徹法 , 誤矣。 說並見三代經制通考中 。皇僕卒,子差弗立。差弗卒 本 紀

量销考信贷

九

**令德,而生聚亦漸蕃** ,物力亦漸充。於是始擇善地而遷,

子毀隃立

|。毀隃卒,子公非立

0 同 上

組諸

且

疉

銵

考

鎌

索隱引世本文 [存參] 衛齊惡告喪于周,且請命。王使成簡公如衛弔 備考」『公非辟方』『高圉侯牟』『亞圉雲都』『太公組

敢忘高圉亞圉」 追命襄公曰:「叔父陟恪在我先王之左右,以佐事上帝,余

「存參」 高圉大王能帥稷者也。 魯 紀則云:「公非卒,子高圉立。高圉卒,子亞圉 率,子公叔祖類立。公叔祖類率,子古父亶父立 世耳。帝王世紀以辟方爲公非字,雲都爲亞圉字,組紺諸 按索隱所引世本之文,自公非至大王凡九世。史記周本 o 左傳昭公七年 語

0

僅五

立。亚圉

豐編考信錄 夏末造 紀僅十石四 以公非以後四世,皆兼舉其字?蓋史記因國語之文,而遺 皆當別為一人,非其字矣 至文王時不下六七百歲,安得每君皆享國至五十年之久乎 記於事理爲近,故今列之備考。 世本之文,雖亦不能保全無漏誤,然多此四世,則較之史 此四世。世紀又因史記之文,而强爲說 ?漢書古今人表,以雲都爲亞圉弟。然則辟方侯牟諸整 大王 即公宣父王季 即 季屬 爲一人名 ,其世數亦仍不止於是也。不留之電,在夏桀前 一世。其數之不符,前已辨之矣。然即使不留當 ,即公叔祖 類 也 。况毀隃以前 0 余按 ,不留下至文王 ,皆但舉其 ,以曲全之者也。 ,纀 八名,何

豐鎬考信錄

先王者,猶言昔我先王也。古公亶父者,猶言晋公亶父 古我先王。』古猶昔也。故商頌曰 號也」余按,周自公季以前 叔類者也。故今以公季例之,稱爲公亶父云。 也。公亶父相連成文,而冠之以古,猶所謂公劉公非公 即夏商他諸侯亦無之。何以大王乃獨有號?書曰:『 史記周本紀稱大王日古公 ,朱子詩傳因之曰: ,未有號爲某公者。微獨周 : 「自古在昔」古我 一古公

周本紀

**欧亦惟我周大王王季,克自抑畏** 

0書無

逸

古公亶父復修后稷公劉之業,積德行義,國人皆戴之。

「補」大王事獯鬻 孟子

大王居邠 ,狄人侵之。事之以皮幣,不得免焉。事之以犬馬 。乃屬其耆老而告之曰:

大雅 民之初生,自土沮漆。古公亶父 , 陶復陶穴 , 未有家室。 詩 者害人。二三子何患乎無君,我將去之。』 狄人之所欲者,吾土地也。吾聞之也,君子不以其所以養人 不得免焉。事之以珠玉,不得免焉

同上

豐 鎬考 備,亦絕不似穴居者。然而此詩乃云爾者,疑大王去邠之 樂宮室耳。公劉篇中,亦無一言及沮漆者,則似沮漆非邠 後,先暫居於沮漆之上,陶復穴以棲身,迨定居岐山,始 **穴居之理。况公劉一詩,所稱儿筵鞸琫厲鍜之屬,服用咸** 按自公劉居邠,至大王已十餘世矣,必無未有家室 信錄 十三

古公亶父,來朝走馬,率西水滸,至於地也。故今錄此章於去邠之後。

錦

考信

胥字。 ,築室于茲。同上 古公亶父,來朝走馬,率西水滸,至於岐下。爰及姜女,聿來 去邠,踰梁山,邑于岐山之下,居焉。邠人曰:「仁人也, 周原膴膴,堇荼如鲐,爰始爰謀,爰契我龜。曰止曰時

堵背興 執事。 將。麵立家土、我醜攸行。壽大雅 ,作廟翼翼。 不可失也」。從之者如歸市。孟子 麵慰廼止,廼左廼右,廼噩廼理,廼宣廼畝,自西徂東,周爰 ,鼛皷弗勝。 乃召司空,乃召司徒,俾立室家。其繩則直 **廼** 文阜門,阜門有伉。 廼立應門,應門將 ,削屢馮馮。百 ,縮版以載

蠻。夫以太伯之德,當商周之際,固足以朝請侯有天下矣 。大王遂欲傳位季歷以及昌。大伯知之,即與仲雍逃之荆 朱子論語 人生子昌 註云:『大王之時,商道浸衰,而周日彊大 ,有聖德。大王因有翦商之志,而大伯不 0

臺 昌乎。』初未嘗有大王欲翦商之說也。朱子從而增之,以 為大王當已之身,即欲奪商天下,誤矣!仁山駁之是也 說本之史記,史記但載大王言云:『我世當有興者,其在 且其辨亦甚明,而後儒猶云云者,無他,震於孔子至德之 後元金仁山駁之,以為非是。而近世稼書陸先生復申朱子 鎬 ,乃棄不取,而又冺其迹爲·則其德之至極爲何如哉!』其 ,以仁 信 鉄 山之競爲謬。余按,大王欲傳季歷以及昌,其 十五

0

豐

鎬

考信

下居為 得 稱 松柏斯兌。 于岐下。 然,是莫須有之獄也,鳥足爲定論乎。大王之事,詩孟子 。夫論古之道 以百里。」 言之詳矣。 『天作高山 至於王季始啟山林 。若執先入之見,不復問其時勢,而 2 以爲避弟之節小,存商之義大,故不肯舍彼而就此耳 ,大王荒之。』又云:『帝省其山,柞棫斯拔 孟子曰:『大王居邠 詩云:『古公亶父 帝作邦作對,自太伯王季。」孟子曰:『文王 是大王雖遷岐 大王流離播遷之不暇 · 當先平其心而後論其世,然後古人之情 ,文王然後蕃盛,而疆宇猶慎於百里也 ,而生聚猶未衆,田野猶未闢 ,來朝走馬,率西水滸,至 狄 人侵之,去之岐山之 而暇謀商乎?詩云 但揣度之以爲必當

. ,

譽 未起 鎬 有喘息甫定而欲翦商者哉?今論者但欲表大伯之忠貞,遂 夫大王天下之仁主也,當其在邠也,舊鬻無故侵之,而 如是而已。受球受共以後,三分有二之餘,但使樂封之思 已而受之耳。南河陽城之避,不待言矣,卽鳴條牧野,亦 之帝王,皆非有心於得天下者也。天與之,人歸之,不得 **岢為之乎?記曰:『君子素其位** 不恢復故土 不與之角 考 事,而欲伐天下之共主?是司馬錯之所不爲也,大王 ,猶不肯伐之也。况大王新造之邦,蕞爾之土乎。且 信 錽 。事之不免 ,逐續鬻於塞外,以雪社稷之恥;乃反晏然不 ,而遂去之,大王之心亦可見矣 疆 大哉 ?且使大王如果彊 而行 ,不願乎其外。」古 十七七 大,则 。鳥

大王

一之世

,周安得

H

**是**第考信

茫, 過矣! 凡己所有而以與人曰讓 , 人以所有與己而己 不惜誣大王以覬覦。但取其論之正大,遂不復顧其事之渺 伯得以讓之?若大伯可謂之讓商 不受,則不曰讓而猶或謂之讓,未有以不肯無故奪人所有 乎?然則非但時勢之不符也,即文理亦難 而亦謂之讓者。天下商素有之天下也,於周何與爲,而 太王翦商?傳何以言大伯不從?論語何以與文王皆謂之至 ,周公亦可謂之讓成王,諸葛武侯郭汾陽 大伯 。」况國宮一詩,語尤夸誕,僖公乞師於楚以伐齊,爲 ? 已 自讓王季耳,與商 **一,孟子曰,『說詩者,不以文害辭,不以辭害** 初無涉也。日, ,則伊尹亦可謂之讓大甲 「然則詩何以稱 亦可謂之讓漢唐 通矣。由是言之

莫我敢承 已之命耳,未見其爲翦商之命也。微子去之,箕子爲之奴 從父命之言。然云:『不從父命,俱讓適吳。』 所謂不從者,謂不從大王在岐耳,非有他也 晋世家云:『大伯亡去,是以不嗣。』以不從爲亡去。是 前之事・烏在 實皆此言有以啟之。惜乎仁山之辨之未及於是也。說見後 ?然史記大王欲立季歷之言,本不足信,後儒紛紛之說 戊戌衛 此于諫而死,三人之行不同也,而孔子曰 大伯之與文王何必同爲一事,然後可以同謂之至德 ,又會遊於薄於宋,而此篇反謂之『荆舒是懲,則 。』其**叙**現在之事,猶誣如 可信以爲實邪?左傳之文,史記嘗来之矣。 此 ,况追叙數百年以 『殷有三仁 。杜氏始有不 則似亦謂 立

考

信

绿

十九

豐 鎬 考 信

任, 皆賢婦人。, 史記周本紀 古公有長子曰大伯 大伯虞仲篇 中。

同上 古公卒,季歷立,是爲公季。公季修古公遺道,篤於行義 ,次日虞仲。大姜生少子季歷,季歷娶大

,賴大伯不從而逃之,是以武丁得以中興。余按,尚書無子翦商之說。謂小乙之世,殷道已衰,故大王有翦商之志 七年。又四十七年而後季歷卒。說者途據此年 一十八祀,而文王生。是年古公卒。自遷岐至是,凡九十

,以曲全朱

當武丁之四十一祀,而季歷生。又五十四年,當祖甲之

綱目前編,殷王小乙二十六記,古公遷岐。又四十四

41=

鲁 縱使 甚 洗 其可據之以定經義之是非乎。且姑 乙之世,以三世當八世,此必無之事也。况遷岐之日 終弟及者二君,實凡八世。文王與制同 歲 女同來,則季歷之生,大姜當不下六七十歲。舛誤如 生 柞棫猶未 鎬 久也。若大王享國百餘年,壽百有數十歲,季歷 , 而 , 考 篇 果然 何得周公皆界而不言乎?殷自小乙至紂凡十世,去兄 於大王王季但云 文王於後 信錄 ,歷紀古賢君享國之久,自中宗 及拔 ,而遷岐之後三年,武「已立 九十七年始生。大王何 ,翦商安得如是之易 『克自抑畏』不言其年 ?季歷於後四十 無論其年之不足信 以預知其 時,而大王乃在 高宗祖甲以及 · 檉椐術未 ,则是 〈有聖孫 亦年 亭嶼 及攘 刚 in 华 世 此 始

憑陵 不在小乙之時。當在祖 三世 大伯叉將讓之於誰乎?蓋大王原無翦商之志, ,而無復有問之者耳。自 ,前後相距尙不甚遠 甲旣沒 ,而於理爲可信矣。學者知大王 ,商政浸衰之後 庚丁至紂凡五世 而遷岐亦斷 ,是以獯鬻 ,則與周之

維此王季,因心則友 克君。王此大邦 帝省其山 維此王季,帝度其心,貊其德音,其德克明 竹書紀年,有文丁忠記作殺季歷事。後漢書註引紀年文 ,柞棫斯拔,松柏斯兌。帝作邦作對,自大伯王季 ,克順克比 ,則友其兄,則篤其慶 。同 £ 0 詩大雅 ,克明克類,克長

而論

0

立國之時商政已衰,自是遂不復振,然後商周之事

,可得

o

豐餚考信錄

克戎之功

,錫圭瓚租鬯之典

,詩人何得不一述之,而但

友,克明克類

雅稱周先世功德詳矣,而於王季獨畧。惟皇矣之三章四章 帝乙之時,王季以功九命作伯,受圭瓚秬鬯之錫。由是皇 稱之,然亦不過曰『柞棫斯拔松栢斯兌』而已,曰 『因心則 王大紀及綱目前編皆采其文,而世亦往往信之。余接 稱王季伐西落鬼戎 ,克之。又伐翳徒之戎,獲其三大夫。而孔叢子亦言 。又伐余無之戎,克之,命爲殷牧師。其後又伐始呼 · 俘二十翟。王又伐燕京之戎 7,周師 テ大

稱其家庭之雍穆田野之墾闢乎。王季之事,雖不可詳考,

能修先業者,原無多事功可紀也。藉令果有爲牧之事

· 克長克君』而已。然則王季乃謹愼愛民之

信錄

。則王季之世,商政固不行於河關以西,而是時周亦:無商也者。文王伐密伐崇而取之,而居之,亦如無商: 然以大王文王推之,大王侵於獯鬻,而事之,而去之, 蓋自詩書以外,凡戰國秦漢之間,言商周事者,**告**出於揣 帝乙文丁子也。季歷既死於文丁之世,帝乙安得而命之? - 且紀年以殺季歷者為文丁,孔叢子以命季歷者為帝乙 ,不能自通於商也。安得受商命而爲侯伯而見殺於商 ,是以互相矛盾。而後儒猶欲據以爲實 ,復爲說以曲 也哉 倘 也

志;於王季則以爲爲商牧師侯伯而見殺於商;於文王則以

; 於武王則以爲父死不葬而伐

, 疎矣!嗟夫 — 世之論周者,於大王則以爲有翦商之

爲爲商三公,而囚於美里

商自商 其所以如是說者有二:一則誤以漢唐之情形例商周之時勢 **梧,前後不符。今但取詩書孟子言商周之事者,熟讀** 弱則受封,而强則爲寇者。嗚乎,曾謂聖人而有是哉 所言王季之事概不載。說並見前大王及後文王武王篇 則爲獯鬻所迫而去之,周强則伐崇密之地而有之。聖人之 玩之,則其事了然可見。周固未嘗叛商 。一時惑於諸子百家之言 ,若晉之慕容符姚 ,爲伯夷叔齊所斥。絕似後世羈縻之屬 本自磊磊落落 ,周自周。總因商道已衰 ,但後儒輕信而失其眞耳。故今於諸家 ,宋之西夏 ,而不求之經傳 。 故致彼此抵 ,今日修貢 ,政介不行於遠 ,亦未嘗仕 國,桀驁之君 ,而明日擾 ,故周 於商 一盏 邊 m

細

鎬考

信錄

二十五

公季率,子昌立,是爲西伯。 使記周本紀

錫考信

擊仲氏任,自彼殷商,來嫁于周,日嬪于京,乃及王季,維德

之行。一大任有身,生此文王。詩沃雅 思齊大任,文王之母。 同上 於寢門外,問內豎之御者曰:「今日安否如何」?內豎曰「安」 「備覽」文王之爲世子,朝於王季日三。雞初鳴而衣服。至 「備覽」文王在母不憂 ,在傳弗勤,處師弗煩。 音語

不安節,則內豎以告文王,文王色憂,行不能正履。王季復

膳,然後亦復初、食上,必在視寒煖之節。食下,問所膳,

文王乃喜。及日中义至,亦如之。及莫又至,亦如之。其有

命膳宰曰:「末有原」應曰:「諾」然後退。 禮記 文王世子

此原文王之始

穆穆文王,於緝熙敬止。 詩大雅 傳聞之語,不足據,孟子固曰奚有於是矣,故今不錄。 詳?皆後人之所附會耳。惟文王十尺見於孟子。然特曹交 按 ,文王之聖,以德不以形。且古未有影堂,何由得知其 帝王世紀稱:『文王龍顏虎眉,身長十尺有四乳。』余

**雝雝在宫,肅肅在廟。不顯亦臨,無射亦保。同上** 庸悉載。載此二章之文,以見大凡。 按詩書中稱文王之德者,不可枚舉,且亦人所共知,無 此文王修身事。

二十七

编考信錄

刑于寡妻 親迎于渭 文王初載 ,至于兄弟 ,造舟爲梁 ,天作之合,在沿之陽

0

同

Ŀ

,在渭之滨。

此文王宜家事 o

,以御于

家邦

0 间 Ŀ

王時作 遂以文王太姒當之。余按 詩周南自關睢以下五篇 。而 非無據 而云然者

興於河洲荇菜 ? 豈無 淑女 ,而岐陽距

**豈無君子** 

此意

·且關睢取

不し

傳

常當

,疑漢時其徒附會爲之。成康正當周道之隆,必世 魯詩出於申公,史稱申公教無 ? 0 ,序皆屬之后妃,朱子本之作 惟所云陳古刺 ,齊魯韓 :必以爲文王之世,乃有之乎 河絕遠,少水多山, 傳疑 今,則篇中初 ,皆以 , 疑者 解雌

則 缺

后,安得據此一言黜三家之說乎。朱子辨柘舟篇序云:『 文意事類,可以思而得。時世名氏,不可以强而推。』至 風土殊不相類。萬覃之刈,卷耳之采,亦不似諸侯夫人事 ,恐未可直以爲太姒也。况序但言后妃,原未指爲何王之

哉斯言!可謂善於讀詩者矣

(。獨於此五篇

,而必屬之文王

太姒者何哉?余從朱子之意,不敢盡從朱子之言,故於文

王太妙之事,惟採大雅明白可據之文,而周南前五篇不錄

行。詩 文王以百里。 天作高山 周 ,大王荒之。彼作矣,文王康之。彼姐矣岐,有夷之 孟子

鎮

考

信錄

一十九

焉

0

按縣之述大王,皇矣之述王季,及此天作之述文王 此文王立國事 0

文互相首尾。蓋岐自大王疆理之,至王季之世而柞棫始拔

,

惟文王尚克修和我有夏 世周已彊大者,其誣明矣。 言之,故承拔兌之文,遂叙文王之事。然則謂大王王季之 ,至文王之世而道路始平夷也。縣之八章,即兼王季文王 ,亦惟有若虢叔,有若閎夭,有若散宜

蔑德降于國人。 潰 不及太公者,蓋太公老始歸周,其後又相武王成王,則在 按,此文則文王所以澤被生民者,皆由能用賢臣之故 君 菱 生,有若泰顕

,有若南宫括。又曰,無能往來,茲迪

,文王

文王之朝當不甚久,故不列也。

時,二公年皆尚少。况有虢叔閎天之屬親舊大臣在朝,必 德化大成於內,而江沱汝漢之間,莫不從化。余按經傳, 無獨任二公分治內外,而反不任舊臣之理。况分故國之地 公之釆邑。使周公爲政於國中,而召公宣布於諸侯。於是 一公皆至武王之世始顯。迨成王朝,始分陝而治。當文王 先儒說二南者,皆謂文王徙都于豐,分岐故地爲周公召

爲文王時詩,故曲爲之解耳。今不釆。

不以與諸弟諸大臣,而獨賜二公乎?蓋由說者悅以二南

號仲號叔,王季之穆也,爲文王卿士,勳在王室,藏於盟府

左 傳信

公五

年

鸋

考

信

鉄

三十

三十二

豐鎬考信

鑅

答之言,皆淺陋無深意,義亦多近黃老,明係後人之所僞 托。且熊繹之事康王,楚靈王嘗述之矣。靈王好爲夸張大 言者,若其祖果爲文武師,何容默而不述乎?故今不載 書頻述之,由是世稱鬻熊爲文武師云。余按,書中所載問 今所傳鬻子書,有與文王武王問答之語,列子及賈誼新 史記記文王臣有鬻子。劉向別錄云:『鬻子名熊,封於楚 此文王用人事。

孟子對以『於傳有之』余按,文王懷保小民,惠鮮鰥寡 子書中載有齊宣王問『文王之囿,方七十里有諸?』

朝至于日中昃,不遑暇食,用咸和萬民。曹無逸

文王卑服,卽康功田功,徽柔懿恭,懷保小民,惠鮮鰥寡。自

施仁,必先斯四者。孟子 獨 無禁。罪人不孥。老而無妻曰鰥,老而無夫曰寡,老而無子曰 ,幼而無父曰孤;此四者,天下之窮民而無告者。文王發政 文王之治岐也;耕者九一。仕者世祿 韓詩外傳云:文王蒞國八年,寢疾五日而地動。有司請與 謂之囿乎哉?故今不錄 者皆得往,則是即傳記所云山澤林麓與民共之者,豈得概 者有爲此說,而筆之書者。孟子以爲囿之大小不足深辨, 而仁暴所由分,在同民不同民,是以云然。且果芻蕘雉覌 不遑暇食,其必無七十里之囿明矣。蓋春秋戰國間。好事 此文王勤民事 ō 0 。關市譏而不征。澤梁

鎬秀信錄

鳊 淌 信

三十四

重 善

,遂謹

其禮

動 ,以增國城。文王不可。請改行

聖人也。孔子疾病,子路請薦。孔子曰:「邱之薦久矣 皮革以交諸侯,云云。無幾何 文王豈待遇疾遇灾,而後能改行爲善乎?且其所稱謹其

而疾止。余按

,文王孔子皆

o

混夷駾矣,維其喙矣。.詩大雅 文王貴 爲善也。又其詞意淺弱 謂文王生而卽有聖德。其言雖過 禮節云云者,皆尋常之事 。何待八年之後始能遇灾而自勉乎?國語列女傳皆 ,乃後人所妄撰。故不錄 , 後世賢君之所優為 ,要必不至遇灾變而始 ,不足為

| 附錄|| 文王事昆夷 ·文王伐犬夷威作在虞芮成後之四年。史紀周 () (孟子

境,則耕者讓畔,行者讓路。入其邑,男女異路,斑白不提 「備覽」虞芮之君,相與爭田,久而不平,乃相與朝周。入其 詩八章稱『昆夷賦矣。』九章稱『虞芮質厥成。』本紀,文王伐犬戎毘夷是也在虞芮成之明年。余按 之邪。故令依經次之。 後恐不當如大傳史記所列。或昆夷犬戎各一國 爲在伐崇密前。按虞芮在確冀問 通 ,今姑從之。 此與崇密之伐,未知孰爲先後 ,文王蹶厥生。詩大雅 ,去周不甚遠,於理尙可 ,而尚書大傳及史記皆以 。」則其先 ,後人設合 , 縣 之

掣。入其朝,士讓爲大夫,大夫讓爲卿。二國之君,感而

三十五

鎬

考信

.

謂曰:「我等小人,不可以履君子之庭」乃相讓以其所爭田爲 鎬 考 信 鑅 三十六

間田而退。天下聞而歸者四十餘國。毛詩傳 還,亦不得遂謂之質厥成也。 似以傳說爲長 。 故棄彼而 决,乃如周,入界云云。又云,未見西伯皆慙遂還。余按 ,國各有君,虞芮之民,不得越其君而質於文王。入界而 史記載此事,與此傳小異。史記云:虞芮之人有獄不能

祖旅·以篤于周祜·以對于天下。依其在京,侵自阮疆,陟我高岡密人不恭,敢距大邦,侵阮徂共。王赫斯怒,爰整其族,以按 岐之陽,在渭之將。萬邦之方,下民之王。詩大雅 。無矢我陵,我陵我阿 。 無飲我泉,我泉我池。度其鮮原 · 居

錄此。

爲周書言周王宅程三年,遭天之大荒。外紀亦稱伐密須

孟子所稱畢郢之郢。然既由郢遷豐,何得復卒於郢?或之辭晉也,但稱魏駘芮岐畢、亦無有所謂程者。或謂程 以皇矣之『度其鮮原 後都於程 ,則是仍在岐山之下,未必別一地也。大抵春秋以前 · 。余按 ,文王之居程,不見於詩書史記 ,居岐之陽」爲遷程之證。然云岐陽 ,何得復卒於郢?或又 礼。 詹桓伯

多難考。或傳聞異詞,或傳寫異文,均不可知,不如缺之

爲善。故不錄

0

+ 五年 尚書大傳及史記,復有文王伐邦事。按景密昆夷之伐,

「附錄」密須之鼓,與其大路,文所以大蒐也。

左傳

昭公

**登稿考信錄** 

三十七

鐪 考 僧

皆見於經傳,而邦未有及者,不敢信其必實。且大傳在伐

崇墉 。同上 帝謂文王 之。 密前一年,史記在伐密後二年,其時亦不同,故今寧缺 同爾兄弟,以爾鉤援,與爾臨衝,以

伐

**夭之徒,乃求美女文馬他奇怪物獻之紂** 德,諸侯皆嚮之,將不利於帝」。 紂乃囚西伯於羑里 余按聖人以救天下爲心,是以東征西怨 史記周本紀云:『崇侯虎譖西伯於紂曰: 譖西伯者,崇侯虎也」其後西伯乃伐崇侯虎而作豐邑』 。紂乃赦西伯 ,南征北怨。必不 「西伯積 。|関

一身之私恨而興師勞民絕人之宗祀,若齊之於譚晉之於

可信哉 之德亂 無道故 謂之仇哉。傳云:『文王聞崇德亂而伐之。』 仇讐。』叉云:『以魯國之密邇仇讐。』此必崇侯暴虐 仇方云者,乃國之仇,非身之仇也。傳云:『令尹不尋諧 侵噬小國 謂崇侯以竊歎九侯告之紂 其心不可 訊 ,蓋因皇矣詩有『詢爾仇方』之語 乎。 1故今不載 ,非以譖已故也。果因譖文王而伐之,傳豈得但謂 可謂非忠於紂也。豈容遽以爲罪而滅之乎。史記 ,而周亦被其害,故云仇方。奚必譖文王而後 。况崇侯果恐其不利於商而告之紂 且周本紀謂崇侯以積善累德譖之紂 。說並見後帥殷叛國條 。司馬氏己自無定說矣,鳥在其 ,故附會之。不 ,其事則惡 o 是伐崇明以 ,殷本紀又

П

,

鎬

信

鐪 考 信 鎌

四十

豐

是附 臨 衝 ,四方以無侮 閑 開 ,崇墉 。臨衝 言言 ,執訊連連

,四方以無拂 前編 勝攻取之畧,而云 伐那。明年伐崇 爲大國也。然於密但言 。明年伐密須 。余按文王伐國多矣 史記周本紀以虞芮質成爲文王受命之年 ,悉用其年以紀周 0 。明年敗耆 ,自岐下徙都豐。明年西伯崩 **茀茀,崇墉仡仡,是伐是肆,是絕是忽** 『崇墉仡佐』『崇墉言言』 ,而皇矣 事。遂以伐密伐崇爲在三分有二之 「侵自阮疆」 , 國 ,攸馘安安。是類是禰 詩獨稱崇密。則是崇密 **數**黎祖伊懼以告紂 而已。於崇則記其戰 0 則是崇尤强也 而云明年伐犬 。通鑑綱目 。明年 ,是致

σ

豐者崇之境也,故詩云:『旣伐於崇,作邑於豐』

去周僅 里外以伐密邇王室之黎致商 慕文王之德 國塞 諸侯歸之而已。自滅崇後 實據之。當文王 伐密伐崇,當在文王 然後關 疑亦有所本 一方勿拂』 其 三百里,文王尙不能以克之服之,又安能懸師二千 衝 東諸侯得被其化而歸之耳。故詩於滅崇之後曰 ,文王安能越崇而化行於東南之諸侯乎?諸侯即 文王在岐時以,豐在鄂縣 ·安能不畏崇之侵陵遮擊而遠從於周乎?且崇 。然觀 於作豐之後日 魏惠王之後元而以爲襄元 中年三分有二之前 地偏國狹 ,周始盛强,通於河 :『四方攸同』 人憂旦夕之不保乎?由是言之 |南。則是漢唐建 ,介居戎狄 ,其時不過 也。史記 年,則 洛淮漢 ,而祟以大 都之地,崇 西方

:

在

鄒縣

杜

陵

西

蹇

鑲

考

信

鉄

四十一

無憐。惟易緯以伐崇爲文王二十九年事,其書雖不經

,

能

皆載之文王受方國造區夏之前 丽 此事於理爲近。故今虞芮密崇之事,雖仍史記次之,而 0

伐之,因壘而降。左傳僖公十九 [存參] 文王聞崇德亂而伐之,軍三旬而不降。退修教而復 **欲襄公之自修無闕而後動,措詞不審,遂若文王之輕舉於** 於祟,固嘗再伐而後克之,傳言不無據也。但子魚之意, 初者,非也。 經日 按皇矣篇前云『是致是附』後云『是絕是忽』則是文王 :『臨衝閑閑』曰:『是致是附』是 年

是伐是肆」是文王之再伐,原志在於必克也。故朱子詩傳 文王之初伐,原無意於滅崇也經曰:『臨衝茀茀』曰: 豐錦考信

· 日 : 成篇征苗條下。 文王之自修,原不待於臨時,而亦無滅國以辟土地之心。 留,而罪人不可以不得故也。』 可謂得當日之情矣。 蓋 以致附而全之也。 及其終不下而肆之也, 則天誅不可以 之誣。故存之。讀者不以詞害意可也。說並見前舜治定功 崇德亂而伐之者,則得聖人之實,足證史記崇侯虎譖文王 荷其畏威而修德,則聖人亦樂與之更始。必其怙惡而阻兵 ,然後不得已而滅之耳。細玩經文,事理自明。然所云聞 『始攻之緩戰之徐也:非力不足也,非示之弱也,將

登銷券 信錄

四十四

豐鎬考信錄卷之二

大名崔述東壁謹考

王公伊濯,維豐之垣,四方攸同,王后維翰 文王受命,有此武功,旣伐于崇,作邑于豐。. 文王不敢盤于遊田,以庶邦惟正之供。書無邀 [備覽] 西伯行於野,見枯骨,命吏瘞之。吏曰: 爾兄弟。」然崇以大國,當周東出之衝,其勢固不能多也 』則化之所被者廣矣。三分有二,固當在此後矣。 。伐崇之後,曰『四方以無拂』作豐之後,曰『四方攸同 按虞芮質成,諸侯固有歸周者矣。是以伐崇章云:『同 。同上 詩大雅

**麦**筋 考 信 錄

「此無主

**骨,况於人乎」。** 矣」西伯曰:「有天下者,天下之主。有一國者,一國之主 吾卽其主」。以槍衾而葬之。天下聞之曰:「西伯之澤及枯 墳標梅小星江有氾野有死麕諸篇,皆訓以爲文王德化所被 自毛鄭以來說詩者,皆以二南爲文王時詩。於是漢廣汝

以爲訓明甚。卽膂征之嘆命,不與之知悔,與至治之時「 也,遂以此爲文王之化,亦淺之乎論文王矣。至於汝墳一 有貞無慝。女而游,士而誘,求偶而不能以少待,其不可 者曲為稱美,終不免於瑕瑜互見。謂其猶有先王之遺風可 讓德施惠敬事懷恩上下交孚」景象,何啻千里之隔。雖說

,風俗之美。余反覆玩之,殊不其然。何者?盛世之音

鎬 考 信 鍭

者深

也

· 一个概不敢采。說並見上篇宜家條下。

詩,

而

其餘

仍以爲文王時詩。甚矣

,先入之言之中於人心

合於傳

訊

。卽有一二有識之士,斷然以

此二篇

爲

武王以

乃後之說

者

,於甘棠

何彼穠矣二篇,必委曲

遷

就

, 以

求

矣

武王以後 然則其餘 王 之距豐千數百里 與凡商周間 翙 則紂之暴原 即調 明 特 ·孔子曰:『舉一隅不以三隅反,則不復也 其邑大夫 東遷時詩 不見其名無 人,未嘗一見;所見者二人,召伯平王皆在 ,亦無緣謂之孔邇也。且二十 不行於畿外,而詩人亦不必代爲之憂 之來 『王室如燈』即指宗周 可考耳,其必皆在成康以 ,詞意顯 然。若以文王與制之事當 五篇 ,一父母 後 中, 無 疑 沙沙 0

|文

钂

存 文王以民力爲臺爲沼,

而民歡樂之,謂其臺曰

聯,似詠

E

事

以辟雍爲始於武王。荷辟雍自武王始,則靈臺亦非文王 之事者。然而後篇稱鎬京辟雍,武王始遷於鎬,故先儒皆 大雅 矣。大明有聲二篇,兼詠文武之功,皆有明文以分別之, 此乃文體應爾,必 ,謂其沼 王在靈囿 靈臺一詩,前詠靈臺,後詠辟雍,首尾相 中凡稱前王者,皆舉其諡,其稱今王者乃無諡。此云 : 。』文王未嘗 「靈沼」孟子 『文王受命,而作邑于豐,立靈臺。』余按 無詠武王之事而雜入於文王事中者。且 1稱王,則非文王明矣。蓋孟子引

,斷章取義者多,

『憂心悄悄』衛風也,而以爲孔子

四

汗 小誤。故列 孟子但欲 詩鄭箋云 **9** 一書,乃其門人所記 %厥 僖公也 : 之於存疑 勸梁王之與民同樂 『天子有靈臺者,所以觀禮象察氣之妖群 ,而以爲 也 ,而以爲 。說並見後成康篇中下武條下 周 ,苟非大義所關 公。然則 故 此詩 不 0 - 暇辨其 『戎狄是膺 亦未 ,亦不保無語言之 時 必果文王 世 耳。况孟 荆舒是 0 之事

,

囿 語 及之 從玩 信 章云 本義 鏼 為及 何 正韻 : 爲但稱魚鳥觀游之樂 『王在靈沼。』 豈囿 與沼亦爲察 朱毛 心之具 改本 前 ? 乎?若 兩五 표. 沼 句句

爲備故也。』

余按

,靈臺果爲占天而建

,

則詩

人亦當有

? 且

9

春秋傳云:『公旣視朔

,遂登觀臺以望,

而書雲物

也

考

豆鳊考信

王之事 因 特因南至在朔,故因視朔而遂登之,非以此爲常禮,亦非 之占天,不見於他經傳。春秋傳雖有登觀臺以望之文,然 止 「爲觀游而設,則亦不必因察妖祥而後建靈臺矣。考靈臺 [書雲物而後建此臺也。蓋緣孟子之對梁王,以靈臺爲文 ,文王非盤于游田者,故注詩者以觀禮象爲言。後

批

相沿

,因建靈臺,爲占天之所,其實靈臺未必果文王所

建

,不必曲爲之說也

0

三分天下有其一,以服事殷。論語 附論 也,惟青兗冀尚屬紂耳。』余按,三分有二,但大畧言之 朱子論語集註云:『天下歸文王者六州,確梁荆豫徐揚 孟子曰:文王視民如傷,望道而未之見。。孟子 泰伯篇

者自叛商,歸周者自歸周,不得以宋金之畫疆而守例商周也。即所餘一分,亦不盡屬紂。商政旣衰諸侯多叛,叛商 一个在徐州境;是西北固不止於雍豫,而東南猶未逮夫徐揚 。詩曰:『虞芮質厥成』虞芮在冀州境;成王世始踐奄, 以見周盛商微,無庸服事殷耳,不必取九州而縷分之也

豐 也。然則此在三分有二之後明矣,故次之於此 女入之紂,不熹淫,紂怒殺之,而醢九侯。鄂侯爭之彊 錦考信錄 按此文與論語舜有臣章意同,所謂叛國即三分有二之國 史記殷本紀云:『紂以西伯昌九侯鄂侯爲三公。九侯有 七

文王帥殷之叛國以事紂。 左傳

襄公

四 年 也

0

豐 鎬 考 信 錄

虎譖 利於帝 辨之疾 之,賜弓矢斧鉞 之儒者 |伯乃獻洛西之地,以請紂去炮烙之刑,紂許之。] 由 美女驪戎之文馬 之紂。紂大悅,乃赦西伯,賜之弓矢斧鉞,使得征 紂乃赦 西伯羑里 西伯於殷紂曰:「西伯積善累德,諸侯皆嚮之,將不 7,幷脯 。」紂乃囚西伯於羑里。閎夭之徒患之,乃求有莘 西伯。西伯獻洛西之地 ,皆謂文王親立於紂之朝,北面爲 鄂侯 。西伯臣閎天之徒 ,使得征伐爲西伯。」 有熊 。西伯聞 九駟,他奇怪物因殷嬖臣費仲 之竊 ,以請除炮烙之刑 歎,崇侯虎知之以告紂 ,求美女奇物善馬 周本紀云:『崇侯 臣 。余獨以 |紂許 以獻

伐 0

,君臣之義,千古之大防也。文王旣立紂之朝矣

爲西伯 侯叛紂 之?文王生死懸於紂手,紂親見其三分有二,其勢將 相 汝弼,汝無 制文王之死命,安有聽其坐大而不問者乎?書曰:『 皆當歸諸天子,安得據之而遷都焉?晉四卿滅范中行氏 虐者哉。古者天子之地一圻,列國一同。文王果受紂 祚而漠然 分其地。當是時,晉之公室已卑,出公猶欲討之。紂果能 ,可乎?楚欲戮叔孫豹,樂王鮒求貨於叔孫而爲之請 ,則當諫 ,伐密伐崇滅之可也。人臣之義,不得自私其 M 《不復問 歸文王,文王當拒其歸而討其叛 面從退有後言』 。若知紂不可諫 二:此在庸弱之主猶或不能,况紂之猜忌暴 。紂脯醢其大臣,文王身爲 ,則當去。不言不去,而竊歎 ,安得儼然 予違 移商 m 地 命

臺

鑪

考信

九

豐鎬考信錄

傳,傳云:一紂囚文王七年 歸之』在襄三固已失於誕矣,然初未言文王立於紂之朝也 非文王原未嘗立於紂之朝哉?紂囚文王之事,始見於春秋 **崇密之伐,其事尤鉅,尤當鄭重言之,何以反不之及?若** 文王與紂初不相涉者。而文王之至德,又無所容於諱,豈 矣。與國若虞芮仇國若崇密下至昆夷,亦得附見焉。紂果 之大厄;斧鉞之賜,乃周王業之所自始;較之虞芮之質, 文王之君,不應詩書反無一言及之。况羑里之囚,乃文王 王而反以貨兇,且以貨得高位乎?文王之事,詩書言之詳 見而不使出。叔孫父子,賢大夫耳,猶不欲以貨免,豈文 。晉之執叔孫婼也,申豐以貨如晉。叔孫曰:『見我 ,諸侯皆從之囚,紂於是乎懼而

其先後 大傳以爲散宜生賂之而紂釋之。其所以得出之故 書大傳以爲 囚 然亦尚未有弓矢斧鉞之賜也。逮至史記 謂散宜生閎天等取美馬怪獸美女大貝以賂紂 醢之事 文而 不 ,則其誣亦益多;其說愈傳,則其眞亦愈失乎?學者奈何 取信於詩書孟子而獨世俗傳聞之是信哉?且春秋傳以爲 一之七年,戰國策以爲狗之百日,其久暫固已懸殊 其後 **兼載之,復益之以爲西伯專征伐之語。豈非去聖益遠** 亦復牴牾矣 ٠, 戰國策衍之,始以文王為 然尚 在 西伯戡耆之後 未有美女善馬之獻也 。春秋傳以爲諸侯從之而紂 ,史記以爲在虞芮資成 | 紂三公,而 0 尚書太傳 ,遂合國策大傳之 , 有 歸之,尚書 而後 再 竊 ,又不一 衍 // 之前 矣。 Ż 得 ,始 歸 }尙 9 • 脯

鉄

而被囚 皆商有也。故商頌曰:『昔有成湯 **猶運之掌也。』然則武丁以前,諸侯固多不朝** 乎?曰:此後世郡縣之法然耳。古者天子有德,則諸侯皆 紂天子也,文王其諸侯也,安得不立其朝而生死懸於其手 之書也,而先後矛盾亦如是,其尚可信以爲實耶 說矣,學者將何所取信乎?尤可異者,殷本紀以爲竊歎九侯 歸之,無則諸侯去之。故孟子曰:『武丁朝諸侯有天下, |而後賜斧鉞,周本紀則以爲賜斧鉞而後獻洛西。此一人||被囚,周本紀則以爲積善累德而見譖。殷本紀以爲獻洛 ,莫敢不來王。』然則成湯以後中衰之世,固多有不來 錘 ,自彼氐羗,莫敢不來

? 日: 一

享來王者也。周介戎狄之間,去商尤遠。是以大王侵於獯

,天下固不

當是時 聞灣 侯叛者益 固 侯久已非商之諸侯也 之,滅祟則取之,商不問,文王亦不讓也。三分有二之國 相率歸周 有責 無涉也。自憑辛至紂六世,商日以衰,而紂又 帥 何與焉。由是言之,文王蓋未嘗立商之朝 叛國以事約, 」其皆不足信與? 曰: 孟子曰 而賜之斧鉞也哉?曰:然則論語之『以服事 一方伯 之者也 ,商之號令已不行於河關以 多,特近畿諸侯,或服屬之耳。是以文王滅密則 ,商不以爲 州 。去而遷於岐山 牧 ,不聞有救之者也 。文王自以其德服之,其力取之, 罪 ,文王亦不以爲嫌也。何者?諸 ,亦不聞有安集之者也 西 。事以 。周自立國 皮幣珠 ,紂焉得囚之 殷 玉 傳之 。 蓋 不

於

取

,

臺

銵

考

信

鍛

十四四

公,亦以文王喻晉,而紂喻楚。假令文王果曾委質於紂 立於其朝也。 春秋傳韓厥之言,以喻晉楚也。 晉楚敵國也 服事殷者 而以爲喩,則亦非謂文王爲紂臣也。其後晉司馬侯之諫平 事獯鬻。」湯與大王豈嘗臣於葛獯鬻者哉?所謂 ,不過玉帛皮馬卑詞厚幣以奉之耳,非必委質而

征伐等語。說並見前成湯王季及後武王篇中。 抗,其實紂無如文王何也。故今不載羑里之事,及賜斧鉞 :「文王未嘗囚於羑里 ,則易何爲演也」 : 日

漸近於商

,不能不爲紂之所忌

。而文王委曲退讓,不肯與

則二子之取義爲不倫矣。蓋自滅崇以後,周日以大,而亦

,

9

史記言耳。易傳但言其作於文王時,不言文王所自作也。 此亦

蜀,世傳呂覽。韓非 離縣 伯拘羑里 文王羑里之事當之,非果有 。左邱失明,厥有國語。孫子臏脚而 ,演周易。孔子厄陳蔡 囚秦 ·競難孤憤 所據 ,作春秋 也 o 且其 0 所引者凡 論兵法 自序文云 。屈原放逐 。不韋遷 七事 : 考

其

(有憂患,不言憂患爲

阿事也

。史記因傳此文

0

錼

信

十五

及孔子世家,皆遷之所自著,而皆自反之,鳥在其可信乎

好之,韓乃遣非使秦,亦非囚秦而作說難孤憤也。此三傳

賦離騷

原傳作離騷在懷王之世,至頃襄王乃遷之江南

,非放逐而

一蜀。屈

也。韓非傳作孤憤說難。皆在居韓時,秦王見其書而

之成,懸諸國門,是時不韋方爲秦相,亦未遷

然以今考之。孔子作春秋

,在歸魯以後,非厄陳蔡之時

0

量编考信錄

也。』况已舉三隅而猶不能以「隅反乎。由是言之,易即 之興也條下。 文王所作,亦斷不在羑里時矣。說並詳後文武周公通考易 恍惚不可究者二焉。孔子曰:『舉一隅不以三隅反,則不復 又似臏無書者。七事之中,其謬之顯然易見者四焉 書矣,而於腦又云世傳其兵法。然贊但稱孫武吳起兵法, 明之說,恐亦以其名明而致誤耳。孫武傳旣以十三篇爲武 ?至國語與左傳事多抵捂,文亦不類,必非一 日:「零錄何以載有文王拘幽操也」?日:零錄之文 人所作。失 ,渺茫

相傳有此事而擬作者耳。唐韓子亦嘗有擬狗幽操。近世琴

凌近,不惟非聖人之言,亦不類三代時語,乃後人聞

「存参」 以客事天子。 ·存疑] 內文明而外柔順,以蒙大難,文王以之。. 易 以前,事難詳考,不宜輕爲擬作。倘失其實 淺。然宋人且有以韓子此詩為能得文王之心者。茫茫天下 譜亦 者,猶得 , 吾將與誰言之?悠悠後世,當必有人知之。 儒亦必以爲實矣。彼琴錄所載 不言,書不言,論語孟子亦無有言之者。至易春秋傳始言 按孔子之在厄,論語言之,孟子言之。文王之在厄 有稱爲文王所自作者。但此 一紂不說諸侯之聽於周,昌則嫌於死,乃退伐崇許 辨其非實 大 載 。若傳之日久,不幸而韓詩 記 9 亦如是而已矣。竊謂周 幸而 有韓 ,貽悞後人不 亡,則雖 , 少知讀

奏

大

十七七

之。戰國策尚書大傳史記以降,言之者更多,何邪?謂實

無是事邪 夫合謀以兵圍之之說;與夫顏淵埃墨之墮,子貢乞師之行 孟子不當皆諱之而不言。且祗此一事耳,何以傳記言之者 絕糧,於孟子不過云無交。而傳記增而衍之,遂有陳蔡大 紛紛而各異乎?蓋嘗思之,孔子之在厄也,於論語不過云 嘗見忌於|討,紂欲伐之而甘心焉 。由是言之,傳記之好因端附會,乃其常事。竊疑文王固 ,何以傳記言之者累累。 謂果有是事耶,六經 。而文王不肯舉兵相抗

而後之人,遞加附會,各以其意 麥曲退讓。以承順之,如大王之事獯鬻句踐之事吳然者 。孔子之去戰國僅二百餘年,猶如彼,况文王之下迄戰 ,而爲之說 ,是以紛紛不

一至八百年乎。余寧從經而缺之,不敢從傳而妄言也

大戴 不云臣事天子, 而云客事天子, 則文王亦未嘗立紂之朝 傳本非孔子所作,乃戰國時所撰 而爲之三公矣。大戴記乃秦漢間人所撰,此語不知何本。 。而無十翼 ,」下云『伐崇許魏,』則文王之征伐,非紂之所賜矣。 『嫌於死』句亦殊難解。然上云『不說諸侯之聽於周 ,其明驗也。而所云大難者,亦未言爲何難。 。是以汲冢周易有陰陽篇 。易

邪 疑戰國以前道商周之事,其說有如此者 云云邪?抑作傳者 ?旣無明文 錄. ,未便懸揣而臆斷之,姑列之於存疑。而大戴 ,即因見他傳記 有羑里之事, ,亦如大戴記 ,是以晉韓厥 而爲 是言 司馬

豐

鎬

考

信

十九

言读

文王受命惟中身,厥享國五十年。書無逸 豐 【附錄】 殺有二陵焉,其北陵,文王之所避風雨也。 左傳傷 孔子作,說見淡泗綠歸魯篇中。 記雖不足徵信,然亦可以資考證,故並列之存參。易傳非 鎬 考 信 録

**公三十二年** 

文王生於岐周,卒於畢郢。孟子 「附論」 孟子曰:『由文王至於孔子,五百有餘歲。若太公 望散宜生。則見而知之,若孔子則聞而知之。孟子 有憾」左傳襄公二十九年 「附論」 吳公子札來聘,見舞象簡南籥者,曰:「美哉!猶

西伯崩,太子發立,是爲武王。史記周本紀

伯蓋受命之年稱王,而斷虞芮之訟。後十年而 五 一十年。其囚羑里,蓋益易之入卦爲六十四卦 。』後世說者遂有謂文王嘗稱王者。歐陽永叔云:『書稱 史記周本紀 於西伯崩武王立之後义云:『 西伯蓋卽位 崩,諡爲文 。詩人道西

商始咎周以乘黎

。使西伯赫然見其不臣之狀,與商並立而稱王,如此十年

,其伐黎而勝也,商人已疑其難制而惡之

豐 默然相與熟視而無一言,此豈近於人情邪?由是言之,謂 |商人 西伯受命稱王,十年者妄說也[又云:『孔子曰:「三分天 商乎?且謂西伯稱王者起於何說,而孔子之言萬世之信也 下有其二,以服事商。」使西伯不稱臣而稱王,安能服事於 信 反宴然不以爲怪;其父師老臣如祖伊微子之徒,亦

登 鎬 考 信 錄

由是言之,謂西伯受命稱王十年者妄說也。」余按 7, 史記

忽又云『初沛公引兵過陳留』云云『酈生上謁沛公謝不見』 召酈生及生說沛公事至國除而止。及陸賈朱建二傳旣畢, 長不敢必其果然,故於崩後補載其說,而云蓋焉。蓋也者 之文之下而乃別見於崩後乎?蓋當時相傳有如此說者,子 此文,係於西伯崩後 ,疑之也,非遂决以爲如是也。酈生陸賈列傳,先載沛公 ,蓋司馬氏別紀異聞 何不敍於被囚之時。果稱王於斷訟之年,何不記於斷訟 ,而傳寫者誤合之也。果演易於美里 。且連用數蓋字,則是本非本紀正文

而後人誤合之。然則周本紀之文,亦當類是。且史記諸世

其事與前文大相反。故說者謂此乃別記異聞

。原下一字,

武王。詩大雅 有命自天,命此文王,于周于京,纘女維莘,長子維行。篤生 大姒嗣徽音,則百斯男。同上 文王舍伯邑考而立武王。戴記 豐 家,往往敍至元成間 伯邑考者,當非妄撰。且管叔乃周公之兄,不稱仲而稱叔 學者不得以是為疑也。歐陽子之論善矣。文王未嘗繁易 說見後通考中易之興也條下。 武王上 鎬 ,亦似武王有伯兄者。惟謂伯邑考爲紂所烹,則恐未然。 按檀弓語多失實,而伯邑考不見於經傳。然諸家書多言 考 信 錄 ,則史記一書固不盡司馬氏本文矣。 檀弓 二十三

豐 鎬 考信

|見前商||知篇 中。

武王之母弟八人。周公爲太宰,康叔爲司寇 之子」二字,亦未可知,姑識其說於此。 之,則文當云,『 ,則文當云,『舍伯邑考之子而立武王。』或記偶脫「又按,檀弓此章乃辨立孫立子之異。以下文舍其孫腯例

五叔無官。左傳定公四年

再飯亦再飯 文王有疾,武王不說,冠帶而養。文王一飯亦一 大; 戴記文,今本往往無之,知今本較今所傳大戴記無此語,據孔檢討補 : 『文王九十七而終,武王九十三而終 ,旬有二日乃閒。文王世子 一而生伯邑考 ,十五而生武王 唐註 時, 舊各正本 ,家義尚 飯

草编考信錄

則稱元年 伐殷』 改元 說者 在位 者,因以改元為重 四年爲後元年 而得天下,其事大於聽訟遠矣,而 據是則 不宜 僅 , 乃 洪範篇云:『十僅十年。漢書律 不 得已 一变元 上冒先君之元年 以誓漢 崩 計篇書其序律 ,而又改元 。漢文帝亦改十七年為後元年。自後說春 曲 在位之久近 正義/歐陽 事 十年歷 Ż O 果重事 解 謂 一當年八十三 而泰誓序云 三祀,王訪於箕子』其數不符 ,並其居 。至武王 永叔! 與 武王之年繼文王受命九年 ,常事也。自秦惠文始改 • 喪稱 部位 西伯 又不改元。由是言之, 曰:『古者人君即位 :『十有一年,武 ,至九十三 十一年。及其滅商 節位 宜 | 改元 ,已改元 而 崩 年, 反 則 + 9 而 0

豆鳎考信姆

以十一成婚,安得如是之早?太姒之年當更幼於文王 十而娶 謂文王受命改元,武王冒文王之元年者妄也 之至 叔之論當矣。然其誤之所由,則猶未之及也 厥享國五十年。』孟子書公孫丑亦稱文王百年 僅相若,又安得有生子事乎?書云:『文王受命惟中身, 見於經傳。况人之修短命也,父不可以與子,兄不可以與 王百年有徵也。卽九十七亦可云百年。若武王之年, 0 而記 ,雖未盡然,然要必近二十乃可成婚。况聖人人倫 其行事必可爲後世法 **污述文王言云** : 『我百,爾九十,吾與爾三焉 。 若文王十二而生子, 。古者男子三 。』余按、永 ·而崩 ,是文 則當 ,或

其不經甚矣。就令可與,何不多與之而斤斤於區區之三

年也?由是言之,戴記之文,本不足信明矣。雖然,二篇

.補]武王曰:『予有亂臣十人。』 說以曲全之,安得而不誤哉!故今一概不取。說並見周公 王之數耳。嗟乎!旣爲古人所愚,至於兩妨,又欲巧爲之 固屬附會,要但各記所聞,原不期於相合。後人務欲合之 相成王篇武王旣喪條下 ,使之並行不悖,是以理窮勢屈 論 ,不得不割文王之年益武 語泰伯篇

曼 然。武王至,民曰:「是吾新君也。」容曰:「然」」云云 鎬 。余按,商容殷之賢臣,當此時非去則隱耳,必不率百姓 1:「是吾新君也。」容曰:「非也。」太公及周公至皆 帝王世紀云:『商容及殷民觀周軍之入。見畢公至,民 考信 鏼 二十七

豐鎬考信錄

附論」孔子曰:「才難 後人形容之詞,非其事實。故不錄 而觀其國之亡也。且周之君臣與衛各別,豈容屢悞,此乃 ,不其然乎?唐虞之際,於斯爲盛。 . 0

有婦人焉,九人而已』。同上

然武王之臣見於經傳者,尚有蘇忿生史佚,而畢榮皆不甚 與文母也。朱子謂子無臣母之義,而以邑姜當之,是已 按馬氏稱十人,謂:周召太公畢公榮公及散宜生等四人 。畢公雖見於逸周書,而與衛叙毛叔同舉,何所見十人 ٥

王國

一,茲式有愼,以列用中罰。」書立政

「附錄」

之必爲畢榮而無他人者?旣無明文,不如缺之爲是。

周公若曰:『太史,司寇蘇公。式敬爾由獄以長我

補」有攸不爲臣東征綏厥士女,匪厥元黃,紹我周王。見

休惟臣,附於大邑周 征伐?故史記 残之意 此 述往事邪?自武王即位至伐紂,凡十一年,其間豈能絕 之臣哉?僞武成篇采此文於武王伐紂之時,而又患其不合 紂之前,故次之於此 何故增此數字使其文理不通乎?至引泰誓之文,特以證取 ,乃删其首句及末句臣字,以求合於其事。若然,則孟子 |或即書之戡黎,或即史之觀兵,均未可知。要之當在伐 按此文云有攸不爲臣,則非伐紂之事明矣。紂安能爲周 ,原不必即爲此事。况泰誓旣亡,安知當日之非追 0 猛 有觀兵之文。而金仁山以戡黎爲武王之事。 子 0 無

豐

鎬

考信

銤

二十九

信

「備覽」諸侯不期而會盟津者八百,皆曰:「紂可伐矣」 「備覽」九年,武王上祭於畢,東觀兵,至於盟津。 史 即周 王曰:「女未知天命,未可也。」乃還師歸。 同上 本紀 鍛

此與東征,未知爲一事爲兩事,姑附次於此。 偽孔傳以伐対為十三年,而序十有一年武王伐殷,爲觀 本依倣經文無所發明,偶三誤而爲一,漢孔氏遂以爲十 兵於孟津。<u>際</u>傳駁之云:『十一年者,十三年之誤也。序 命絕,則爲獨夫。豈有觀兵二年而後始伐之哉?司馬遷 一年觀兵,十三年伐紂。武王觀兵,是以臣脅君也。張子 一:此事間不容髮。一日而命未絕,則是君臣;當日而

史記承孔氏之訛謬,亦謂十一年觀兵,十三年伐紂,則猶未 轉左驗,遂使武王蒙數千百年脅君之惡。一字之誤,其流害 乃漢志所載劉歆三統歷之說。撰爲泰誓經傳者因之,故以序 暴虐滋甚,乃東伐紂。』是伐殷元在十一年,不在十三年 **免於考之未詳,而論之未審也。史記云。『九年,武王上** 十一年伐殷爲觀兵。禁傳駁之當矣。然謂武王未嘗觀兵,謂 乃至於此哉!」余按,偽孔傳以一事而誤分兩年,故以序之 祭于畢,東觀兵至於盟津。 』是觀兵自在九年 , 不在十 。非以序之十一年伐殷爲觀兵也。以伐紂爲在十三年者, 年,非以伐殷而觀兵也。史記云:『居二年,聞紂昏亂

绢

信錄

三十一

作周本紀·因亦謂十一年觀兵,十三年伐紂。訛謬相承,展

紂前 疎矣 詳閱史記本文,乃謂史記亦言十一年觀兵,十三年伐 之十有一年武王伐殷爲觀 臣,東征。』 之觀兵爲襲僞孔傳之誤,抑又愼矣!孟子曰:『有攸 先二年觀 ,武王伐之,因而會於孟津,此固理之所有,不得遂 一年亦不應觀兵也 爲伐紂也 。不知偽泰誓之十三年,乃襲三統之誤 ,十年之中,不無用兵之事。或河洛間有諸侯無道 兵卽爲脅君 「諸侯皆曰紂可伐 。不得因武王之先二年未嘗伐紂 而說者亦或謂戡黎為武王事。然則武王未伐 0 猶是商與周也, 猶是紂與武王也, 苟 ,則後二年伐紂安在遂得爲無過乎? 兵 。其說與 ,武王曰未可。」則是此舉乃 史記正相悖 ,遂謂武王 ,而反謂史記 。蔡氏 以觀 不爲 納 先 著 不

武王不伐紂之明證,正得聖人之心,而何謬之有哉?故今

删節其文 , 而仍存之以見武王不忍伐商之至德 ,十一年 之非悞,三統謂在十三年之謬。說並見後伐殷訪範條下。

當日命絕之非是,詳見後甲子條下。

茂哉—」」史記周本紀云:『爲文王木主,載以車中軍。武 化為赤鳥三足。武王喜。諸大夫皆喜。周公曰:「茂哉! 取出涘以燎。羣公咸曰:「休哉!休哉!」有火流于王屋, 尚書大傳云:『太子發升于舟,中流白魚入于舟中。跪

躍入王舟中,武王俯取以祭。旣渡,有火自上復于下,至於 王自稱太子發,言奉文王以伐,不敢自專。渡河中流,白魚 王屋,流爲鳥,其色赤,其聲魄,』云。余按,孟津河津

豐

鎬考

信錄

豐鎬考信錄

「附論」孔子曰: 『周之德,其可謂至德也已矣!』論語泰伯篇 知其謬,而誤乐之耳。且伐商之役,武王即位久矣。孔子 不渡河而北復渡河而南也。白魚赤鳥,其事荒誕不經,君河南河北皆可謂之孟津。谷孟津縣武王既自孟津還師,必 果稱太子,牧誓篇中何以又稱爲王曰也。故今並不錄。 曰: 『名不正則言不順。』武王安得變而稱太子發也哉? 子之所不道。蓋漢人尚讖緯,是以其言如是。大傳本紀不 泰伯皆以至德稱之,其旨微矣!」余按,孔子但言周之德 **盐采范氏言云:『孔子因武王之言-而及文王之德,且與** 

專屬文王?况上文所記者武王之言,則以爲論武而兼文也

,未嘗言文王之德也。周也者,文武之統稱,何由

一而知其

足以代商,而不革命,必待紂惡旣盈 也』。孔子稱子產有君子之道,而宋儒曰:『數其事而稱之 王不異。而孔子之言,亦非謂紂之終不可伐也。但謂其勢 周者,以伐商罪周也」。凡孔子之所褒務貶之,所貶務褒 文仲不仁不知,而宋儒曰 之,爲至德 ,但以武王曾伐商 之,以此爲尊信聖人,吾不信也。故今以服事之文係之文 猶有所未至也』。孔子稱周德至,而宋儒曰:「以至德 不知武王牧野以前 若以爲論文而删武 耳。奈何反以伐商罪周也哉?嗟夫!孔子斥臧 ,故改而屬之文王,以曲入武王之罪耳 ,其不忍伐商。而服事之心,初與文 [: 『數其事而責之,其所善者多 ,萬不得已,然後伐 三十五

信 鉄 可

0

,則上下之文不相屬矣。范氏之意

見自作豐至此,無時非不忍伐商之心,應不至岐文武而兩 視之也。說並詳後甲子條下。 伐崇作豐以後,至德之論,係之武王觀兵還師之時。以

王時始備耳。其章首記武王言者,但為後文九人而已張本 人,尚迪有祿」則武王之臣,大半皆文王所遺,但十人至武 才,此節論周之德,皆兼文武言之。書云:『武王維茲四 。因有唐虞之際一語,故并記舜五臣。正如左傳記宋攻蕩 朱子集註此章末云:『或日,宜斷三分以下別以「孔子 一起之,而自爲一章」余按此章本通論周事,上節論周之

無桓氏一語張本耳。其實孔子自專論周事,

非泛論古令人

氏事,先稱二華戴族司城莊族六官,桓族不過爲後魚府是

于征伐紂。逸書武城 [補]惟一月壬辰,旁死覇若,翌日癸巳,武王乃朝步自周, 武王之臣,遂割上節屬之,而此又別爲一章也。亦不得謂 才,故曰「於斯爲盛」不曰『於周爲盛』不得因章首記舜 上節自論武王,而此自論文王也。 矣」武王曰:「焉至?」對曰:「讒慝勝良。」武王曰: :「嘻」!遽告太公,選車三百,虎賁三千,朝要甲子之期 錦考信錄 「尙未也。」又往,反報曰:「百姓不敢誹怨矣。」武王曰 「尙未也」又復往,反報曰:「賢者出走矣。」武王曰: 四氏春秋云:『武王使八候殷,反報岐周曰:「殷其亂 而紂爲禽。』余按,聖人之心,無私如天地,光明如日月

鎬

湯武者,接踵而起,其所關於世道人心非小也。故今並不 雜家小說之言,與經傳齊觀,遂以爲聖人果如是。於是非 國之人,習於權謀術數之俗,而妄意聖人之亦如是,遂從 而造爲此言耳。後世文學之士,好博覽而不知所擇,乃以 ,冀紂之不道,以蘄得志者哉?此與湯阻貢職一事,皆戰 ,可以不伐,武王之所樂也。烏有志在取商,而按兵觀釁 當行當止,惟義所在,初無利天下之心也。藉令紂惡未甚 ,而仍爲之辨 。說並見商錄成湯篇

辰在斗柄,星在天黿。

周

按春秋之末,上距周初未遠

,此言當有所據。武王以十

備覽」武王伐殷

,歲在鶉火,月在天駟,日在析木之津

中。

「存参」師初發・以殷十一月戊子日在析木箕七度。是夕也 惟十有一年,武王伐紂。書序見漢書律歷 月在房五度,後三日得周正月辛卯朔,合辰在斗前 日壬辰,辰星始見。癸巳,武王 **故列之存零。說並見後革車三百及前觀兵條下。** 武王之卽位遲數年耳。元年歲其伐殷之年無異也。故采此 文,以表其年。至漢志所推,雖未必盡符,要得其大畧, 。在鹑火,其謂冒文王之九年者,亦謂伐殷歲在鶉火,但 年伐 十三年伐殷者 荷子云:『武王之誅||和,行之日以兵忌東面而迎太歲 ,歲在鶉火,則武王之元年,歲當在壽星也。其 ,亦謂歲在鶉火,但武王之即位先二年耳 一始發。漢書 志 律歷 法 一度。

錦考信錄

豐

[補] 武王之伐殷也,革車三百輛,虎賁三千人。 孟子 ,太師疵少師彊抱其樂器而犇周。於是武王徧告諸侯曰: 「備覽」居二年,聞紂昏亂暴虐滋甚:殺王子比干,囚箕子 等言也。况武王奉天罰罪,會朝淸明,當致休祥,安得反 人之所附會無疑也。說苑亦述此事、而文稍異。要之皆不 致災異!國語記武王伐紂事,亦無此等一語。則此皆戰國 學,世俗忌諱之說,不但君子之所不道,而周以前亦無此 欲洒吾兵也」」。余按,聖人舉事,惟義所在。異端術數之 。太公曰:「折爲三者,軍當分爲三也。天雨三日不休 』韓詩外傳云:『武王伐紂 一,故並不採。但載漢志之文,以爲參考之助云爾

0

四十

,楯折爲三,天雨三日不休

殷有重罪 渡孟津 甲士四萬五千人 記云:『九年,武王上祭於畢,東觀兵至於孟津。居二年 亦以伐商爲在十一年也。東晉以後 退以示弱。十三年正月二十八日,開成午一更與諸侯期 畢,謂序之觀兵孟津,以卜諸侯伐紂之心,諸侯愈同 爲十三年,而分序之四語爲兩年事。云周自虞芮質厥成 諸侯並附 ,聞紂昏亂暴虐滋悲,於是武王徧告諸侯,以東伐紂』是 孟津,作泰誓三篇。』是以武王伐商為在十一年也。史書序云:『惟十有一年,武王伐殷。漢書殷一月戊午師 ,不可以不畢伐。」遂率戎車三百乘,虎賁三千人 ,以爲受命之年。至九年而文王卒。武王三年服 ,以東伐紂。 史記 ,偽泰誓經傳出,乃以 周 本紀 四十 , Mi ,

豐

鎬

考 信

錄

者。若渡河果在十三年,序必不係之於十一年下明矣。蓋 史之記事,以日係月一以月係年。容有有年無月,有月無日 春,故略而不言年春,止言一月,使其互相足也。一余按 下者,序以觀兵至而即還,略而不言月日。誓則經有年有 共伐紂。正義云:『序不別言十三年,而以一月接十一年 某某伐鄭 渡河以月日,乃史之常。正如春秋柯陵之盟,先書夏公會 伐殷非一朝之事,而渡河則一日可畢,故係伐殷以年,係 公會某某伐鄭,而後書十有二月己亥同盟於戲也。若因年 ,及有月日而無年者;未有以他年之月日,係於此年之下 ,而後書六月乙酉同盟於柯陵;戲之盟,先書冬

下有事,遂以月日屬之後年,則顧命之首云:「惟四月,

以一月戊午師 甲子乎?蔡傳云 哉 |蔡氏以爲今泰誓文果周太史之所書耶 十三年之悞 爲說之不通,乃不 午師渡孟津則釋爲伐紂之時。上文則年無所繫之月 淺陋剿襲 反取前後之文策伐殷 盡屬之十三年,而謂序文之十一年 則月無所繫之年。』其論當矣 而二之,於十有一年武王伐殷 生 魄 , 王 , 即以篇首紀事一語言之:尚書之事,有係於年 心欲正 不 門渡孟津 即記 学 京本 学 本 素 著 懌。甲子,王乃頫 序在文泰 一前人之誤,而反 取 所謂十三年之事謂 其年其月其日之事 序言惟十有 則釋爲觀兵之時 。顧吾獨異蔡氏旣知僞 預水º』亦 更甚其誤 ?姑 可謂 一年武王伐殷 津而還之十一年, 勿論 也 甲子為 • 爲可惜也 。孔氏 其誓中所 ,於一月戊 六月 ٠ ٢ 孔傳 乃

交

豐

豐 信 鍅

+

體也o序也者,本經 蒙日於時而反無月。不但尚書無此文體 春秋 書有是文體乎?中篇之首又云:『惟戊午王次于河朔 乃云:『惟十有三年春大會於孟津』不書月而反書時 皆春秋,則此書有不得獨名春秋明矣 者,故名之曰春秋 盤庚篇之云『乃亦有秋』,不可謂乃亦有春乃亦有夏也 不以時紀事也。金縢之大熟言秋也,猶之乎言禾也 ,有係於月與日者,從未有係於四時之名者。何 一書,專以時紀事 而作 ,言此書與他書不同者在此也 者也 ,或有時而不月者 ,其文雖不能 。今僞泰誓上篇之首 ,即春秋亦無

,未有月而

不時

。惟

。猶

子:

。若他書

傍經文。故康誥篇首有錯簡

,而序遂誤以爲成王之書,其

無誤,然誤

亦依

此

0

故 若文字之誤 者當從經 而載之十一年,明明十一年者而載之九年乎?且序與經異 偽泰誓文之稱十三年,實本於漢書律歷志所采三統歷之文 泰誓果孔氏古文 鎬 初本無的據, **尚誤在於傳者** ,若此 之事而係之十一年 而三統之爲是說,乃劉歆因洪範序文而揣度言之者 鍛 泰誓經傳果出安國 ,謂義理也 ,則非作經作序者之事也,傳經與序者誤之也 而相沿既久,撰偽泰誓者因亦靡然從之。蔡 ,亦未見夫一之必誤而三之必非誤也 ,則序文可誤,經文亦可誤。然則即 ,事實也 ? 而 司 馬遷親見古文 ,則遷又何得以明明十三年者 ,恐作序者之未必精審 四十五 ,又親從安國 使此 耳 Ö

0

0

明驗也

。若此泰誓果在序前,則序

何得取經文中明明十三

豐

考 信

豐鎬考信錄

傳之失。說並見前觀兵後孟津條下。三統之誤,詳見後訪 所刺謬,亦無以見其必不然。故今備列其文,以正漢志二 之。嘻,亦已過矣!書序史記之文,雖不必悉合於經,然 氏以其名爲經也,遂不敢議,而反變易西漢以前之說而從 較劉歆以後之書,則爲近古。 而所謂十一年 者,於事無

箕條下。

豐鎬考信錄卷之二終

豐錦考信錄卷之一

大名崔述

東壁謹考

補出 周武有孟津之誓 月戊午,師渡於孟津 淮南子云:『武王渡於孟津,陽侯之波逆流而擊戊午,師渡於孟津。 書傳歷志 O 左 傅 昭 公 四

年

了,疾風

故三十一日而度。明日已未冬至,辰星與婺女伏 「存参」 戊午,渡於孟津 此亦風折楯雨洒兵之事。而傳聞異詞者不可信。故不採 晦冥,人馬不相見。武王操鉞秉旄而撝之』云云。余按 。孟津去周九百里,師行三十里 ,歷建星及

牽牛至於婺女天黿之首。 錫考 信 錄 漢書律 歷 志

豐 鎬 考 信 錄

乃作泰誓,告於衆庶:今殷王紂乃用其婦人之言,自絕於天 **淫聲,用變亂** 。毀壞其三正 覽」十一年十二月戊午,師畢渡盟津,諸侯咸會。武王 正聲,怡說婦人。故今予發維共行天罰,勉哉 ,離逷其王父母弟。乃斷棄其先祖之樂

,乃爲

夫子!不可再

,不可三。 史記

周本紀

齊梁以來所傳泰誓三篇,語多淺陋,先儒往往有疑之者

書之晚出 ;湯之數桀也恭,武王之數紂也傲;學者不能無憾。疑其 武成、一篇之中,似非盡出於一人之口,豈獨此爲全書乎。 吳氏云: 此篇嚴肅 ,或非盡當時之本文也。」 而溫 『湯武皆以兵受命,然湯之辭裕,武王之辭廹 厚,與湯誓相表裏,眞聖人之言也。泰誓 蔡氏跋牧誓篇後云:

顧 氏云: 『商之德澤深矣-尺地莫非其有也,一民莫

其臣也 家之體 於魏晉間人之偽撰者邪?吳氏蔡氏蓋已見及乎此,特以註 不善,亦止其身,乃至並其先世而讐之,豈非泰誓之文出 ·肆予小子,誕以爾衆士珍殲乃讐。」何至於此!紂之 一,未敢直言其僞耳。』 。武王伐紂乃曰「獨夫受,洪惟作威,乃汝世讐。」

深, 切齒腐心,矜張夸大,全無聖人氣象。聖人伐暴救民,何 不絞,聖人之言也。微子意存規戒,指陳無隱 ,亦皆和平莊雅,無 余按 情切而意悲,忠臣義士之言也。酒語無逸立政等篇 ,紂之無道,尚書言之詳矣。牧誓嚴而不怒,直而 可議者。獨此泰誓二篇・數紂之罪, 流,語曲 而

豐

鍋

信

鍁

至於此?豈惟武王必無此言,三代以上,從未有如是之言

篇語於中篇,移中篇語於下篇 傳之文,舛謬累累,先儒尚多有未及者,畧輟數則於左 見而必分爲三度言之乎。先儒之論當矣。惟是篇中所来經 也。至其語雖皆有所本 ,而重複雜亂,絕無章法 ,亦未見其不可,然則何所 。即移上

|村有億兆夷人| 四句,本之春秋傳而少改之。 『予克受』 本之孟子而少改之。『民之所欲』二句,本之春秋傳 『天視自我民視』二句,本之孟子。 『我武維揚』五句 C

『推育**引現,下加二人。**「百生育恩融洽,然於理無大謬,不必深論。

六句,本之坊記。原文皆稱泰誓云云,雖於上下文義未甚

雖有周親,不如仁人。百姓有過,在予一人。』 四語

民聽」下,則於文義不屬。况六句中删其中二句,而但引 以『雖有周親』係『同心同德』下,『百姓有過」係『自我 首尾,亦非引書之體 不類。且其文本相連,兼與上下之意相屬。今割而分之, 今見於論語堯日篇,而不言其所引何書,玩之殊與誓詞 0

安能寵四方乎?蔡傳以寵爲愛,亦强爲之說耳。又删 則不可。籠也者,尊之也,貴之也。天可以籠君師,君師 我在天下」五字,而云『予曷敢有越厥志,』全失孟子之意 上帝寵之四方,有罪無罪,惟我在,天下曷敢有越厥志。 一今改其文云 『惟其克相上帝 』 可也,云 『寵綏四方』 孟子引書云: 『天佑下民,作之君,作之師。惟曰其助 一惟

豐

鎬

考信錄

**豊 鎬 考 信 錄** 

民視 ,」皆稱其篇名,而此但稱書日,亦恐非泰誓中語也 語氣亦不完。且孟子引泰誓『我武維揚』『天視自我

誓之文止後四句,而『同德度義』乃萇宏之言 兆夷人,亦有離德。予有亂臣十人,同心同德。」則是泰 篇,又釆『同德度義』句入上篇,而增『同力度德』於上 何如。不但與下風心同德之論不倫,失養宏之本意;而德 。如此則同德乃孟子德齊之意,而德猶不足恃,又視其義 ,即下『同心同德』之謂也。今釆此四語,而改之以入中 春秋傳莨宏對劉子云:『同德度義,泰警曰:「紂有億 。同德云者

之與義,豈容有淺深輕重之別乎?况此五句,果皆出於泰

除惡務本。』本春秋傳伍員諫吳王語而少改之。不但不如 誓,萇宏何得獨掠此一句,以爲己言也?『 樹德務滋 文明矣。 無是言,况可施之於共主乎?且伍員不稱書云,則非尚書 原文之善,而此言乃霸主之臣施之於敵國者。若王者則必 惟恐過此以往,後人改紀其政,而不得滅之耳。正與楚鬭 君賢,武王之所深幸也。今如此言,則是武王幸紂無道, 之伐紂,以救民耳,豈富天下哉?使紂改過,或紂死而嗣 『時哉弗可失』本春秋傳吳公子光語而少改之。夫武王

七

伯比策隨之意略同,豈聖人之心乎?

歷觀三篇,無非掇拾前人之語。而引用失當者,十之八

豐

鎬考

信

【存參】 庚申,二月朔日也。四日癸亥,至牧野夜陳。甲子<del>味</del> 【備覽】王以二月癸亥夜,陳未畢而 豈知其誣聖人而惑後世至於如是乎!昔司馬遷親從安國 失!王肅之徒,僞撰此書,不過欲絀鄭學而伸肅說耳。 得其僞,而數百餘年後絕滅失傳之餘,反得其眞乎?余不 原書明矣。乃後儒反以史記所載者爲僞。豈親承其人者反 數紂罪之附會,說已見前商紂篇中及前篇初伐紂條下。 解其為何理也。故今三篇之文,槪不采。至其年月之謬 古文,而史記所采泰誓文無三篇中一語 忠厚和平之意,不白於後世者,皆此三篇之惑之也。嗟 。小者乖於文義 ,大者傷於名教。使武王光明磊落之心 雨 o 周語 ,則三篇非孔壁 中 M 問

合矣。 漢書 律 法

坐視殷亡 余按 膠鬲曰:「何至?」 武王曰 非已死則去或廢耳,安得尚為紂所倚任?若鬲懷祿不去 之而待膠鬲之侯。膠鬲商之賢臣,而不見用。至伐殷 行,天雨日夜不休。武王疾行不輟,果以甲子至殷郊』。 之有信耳,非實事也 呂氏春秋云:『殷使膠鬲侯周師 ,武王伐殷 ,則亦不成爲膠鬲矣。此皆後人妄撰 ,諸侯會者八百,雖燧所及,紂豈容不知 一。故不 :「將以甲子至殷郊。」膠層 錄 o 。武王曰:「將之殷 ,以見武王 時 ,

旄以

麾

, 日

『逖矣!西土之人。』王曰:

豐

鎬

考

信錄

時

甲子昧

爽

,

王朝至於商郊牧野

3 乃誓

。王左杖黃鉞

,右秉白

「嗟,找友邦家君

庸,蜀,羗 如貔 是以爲大夫卿士,俾暴虐於百姓,以姦宄於商邑。今予發 家之索。」今商王受,惟婦言是用,昏棄厥肆祀弗答,昏棄厥遺 不愆于四伐五伐六伐七伐,乃止齊焉,勗哉夫子!尚桓桓 行天之罰 王父母弟不廸。乃惟四方之多罪逋逃,是崇是長 予其誓。一王曰:「古人有言曰:「牝鷄無晨。牝鷄之晨,惟 事 , 司 ,其於爾躬有戮。書 如熊如羆 。今日之事,不愆于六步七步、乃止齊焉,夫子勗哉 吾讀泰誓,而知武王之必斬紂頭懸諸太白,必不封武庚 影 ,司馬,司空,亞 ,微,盧,彭,濮人,稱爾戈,比爾干,立而矛 。于商郊,弗迈克奔 以役西土。勗哉夫子!爾所 牧誓 旅 ,師氏,干夫長,百夫長;及 ,是信是使

〉,惟恭

,如虎

於商 誅之以快人心。至於紂,即使不死,亦不過廢而遷之,使 吳王於角東者而已。非惟不肯滅其社稷,亦必不肯殘其身 已。其暴虐百姓姦宄商邑,雖紂主之,而實大夫卿士之成 言是用』而已,惟『多罪逋逃,是崇是長,是信是使。』而 封頭而懸諸太白也。何者。牧誓數紂之罪,不過曰**『惟婦** 不得一有所為 之也。玩其詞 况於已死,而尙毀其屍乎?而泰誓數紂之罪則曰: 『淫 也。吾讀牧誓 ,揆其意,克商之後,必將此暴虐姦宄者盡 ,不得復用此暴虐姦宄之人,如越勾踐之居 ,而知武王之必封武庚於商,必不忍斬

豐

鎬

考

信錄

海」曰:

獅肆虐』曰:『罪浮於桀』曰:『殘害萬姓』曰:『毒痡四

'焚炙忠良,刳剔孕婦。』曰:

『新朝涉之脛

於商者 偽,此二事亦必有一是一 王一武王,泰誓與懸紂頭之武王又一武王也。言牧誓之言 言也 剖賢人之心。」甚至斥爲獨夫,名爲世讎 不忍欺死父之必不欺生君 甘心焉,然後始洩其忿。至於武庚,不殺亦己幸矣 必殄殲之乃止。玩其詞,揆其意,克商之後,必生執紂 ,必不忍言泰誓之言,言泰誓之言者,必不能言牧誓之 。忍懸紂頭於太白者,必不肯封武庚於商 ,必不忍懸紂頭於太白也。然則此二 一,胡廣 非,顯然而 不肯舍一豬之必不舍身 可見也。 ,念除惡之務本 篇 猶之乎匡章 必有一眞 ,肯封武庚 八,亦必

。牧誓

一篇出於伏生孔安國壁中,而先行於兩漢。泰誓

及之者 孔氏古文與逸周書所記不可信也明矣。吾與作僞書者無怨 東山合 不難辨也。如牧響果武王之言,封武庚果武王之事,則偽 ,顧傷古聖人之事,見誣於後世,故不忍於不言。說並見 一篇出於齊梁之際 。此果孰是孰非,孰眞孰僞,學者苟平心而察之, ,與書金縢大誥合。紂頭之懸,則經傳從未有一 in 晚行於隋唐。武庚之封,與詩鴟鴞

豐 君臣 于社 君?」父曰:「應天順人」曰:「用命賞予祖,不用命戮 鎬 考 ,但商紂世爲天子,周乃一侯國耳。故晉韓厥及司馬 ,豈是順人?」 父不能答。」 余按,武王與紂 信 鍛

,原非

前

孟津之誓及後條下。

唐國史補云:『高定讀牧誓

,問其父曰:「奈何以臣伐

豐 鎬 考 信 鎌

十四四

中,亦嘗以

爾心。詩大 殷商之旅 非|周|侯 見前 亦不得謂之順人乎?且此乃甘誓語,何得用之以譏武王? 不知其父何以不能答,作書者又何以載之爲美談也 ?費誓云:『汝則有大刑,汝則有常刑。』魯公之征徐戎 喩齊 順人,語尤乖謬。行軍必有賞罰,豈無賞罰始爲順人乎 皆以周 文王篇中,及後條下。 ,其會如林。矢于牧野 雅 ,以紂喩燕,皆若敵國然者。至以賞于祖戮于社爲 心喩晉 ,以紂喻楚;孟子齊人伐燕章

『無畏,寧爾也 ,非敵百姓也」 。若崩厥角稽

,維予侯與

。上帝臨汝,無貳

0

說並

,

王馳之,紂兵皆崩畔紂。紂走,反入 亦發兵七十萬人,距武 「備覽」諸侯兵會者,車 王。紂 一四千乘 師皆倒兵以戰,以開武王。武 ,陳師牧野 ,登於鹿臺之上,蒙衣 。帝紂聞武王

其珠玉

,自燔于火而死。 史記

周本

紀

·存疑」粤若來二月旣死霸,粤五日甲子,咸劉商王紂。 自燔于火。而此文乃云咸劉商 武成 可疑 丽 謂 按武王之伐紂,據孟子以民為崩 血 。蓋武成一篇,本多言過其實 「流漂杵之事無之。况此篇乃安國得多十六篇者,非 王紂 為角稽首 ,故孟子止取二三策 ,若大行誅殺者 ,據史記以紂 1,語殊

士五

若二十八篇以今文讀之者可比。蝌蚪之文,本不易識,亦

豐

鎬

考

信

錄

豈能保無文字之偶誤。故漢儒稱爲殘缺不全,絕無師說

容盡廢者,故列之於存疑 固未可盡執為實也。惟其出師月日,可與他書互證,有不 0

[附錄] 闕鞏之甲,武所以克商也。左傳昭公十二五

年

策而已矣。仁人無敵於天下,以至仁伐至不仁,而何其血之 【附論】孟子曰:『盡信書,則不如無書。吾於武成取二三

流杵也? 猛牙 蘇氏云:『孔子蓋罪湯武日:大哉巍巍乎堯舜也。禹吾無

伐而以考終或死於亂,殷人立君以事周,君臣之道豈不兩 間然。其不足於湯武也明矣。使文王在,必不伐紂。紂不見

全,而以兵取之而殺之可乎?」由是世之論者,皆以文王

商;至成王周公而後踐奄。 殷之王畿也。文王起於西陲 王者,安能晏然聽其駢首而就死乎?當商之末諸侯相吞併 世,商之賢臣已盡,而紂暴虐滋甚,民困 m 文王之不伐紂 武王是也」。蓋文王之時,諸侯 西方則崇為大東方則奄為大。中州之地,大河 **制賢臣尚多** 行 「取之而民 者也 商 。故孟子曰:『天與賢則與賢,天與子則與子 武王伐之爲非是。余獨以爲不然。聖人者,奉天 ,其虐未甚,故文王可以不伐商 不悅則勿取。文王是也 , 與武王之不得不伐紂 自西而東,化以漸及 ,故先伐崇與密;至武王而克 次新服 。取之而民悅則取 ,皆天也。故孟子曰 0 而無所告 周化猶未大行 。至武王之 南北 ,先後之 一 為武 則

M

鎬

考

信

鎬 考

十八

豐 論樂耳。記曰:『仲尼祖述堯舜,憲章文武。』子貢曰: 降,亦不在於征誅與不征誅也。如以其迹斷之,是以追蠡而 與?』夫禹與文王之樂,未必即無高下,然必不在於追蠡 高子曰:『禹之聲尙文王之聲。』 孟子曰:『何以言之? 勢然也。故曰:『文王之德,百年而後崩,猶未洽於天下 下也。但武王適當其中耳,不得遂以此爲聖人之優劣也。 。則武與文之優劣,亦不在於伐商與不伐商。王與帝之升 0 『文武之道,未墜於地,在人,夫子焉不學?』皆以文武 武王周公繼之,然後大行。』言其三世相承,以共安天 曰:『以追蠡』曰:『是奚足哉!城門之軌,兩馬之力

並稱,從未有岐而二之者。是孔子於文武,其尊信無以異

尤為紕 周公 可 水 可以取信者 而 禹 孟子之言不可爲訓而已。孔子旣未嘗言,孟子之言又不 爲訓 亦僅一見 火 illi 遂 孟子不 誣孔子之罪湯武;則孔子嘗稱稷即可謂之罪契, 嘗稱 而 , 孔子為 即 繆 不能 則雖 可謂之罪召公矣。欲誣聖人,亦何患於無辭乎 0 惟不斥,且表章之。蘇氏不復能 ;孔盂 待紂之死,是以伐之,非貪其地而滅之也 何 ,則聖言之遺者尚多。今也據孔子之贊舜 尊者 者 欲不入於楊墨 ?武王之伐紂 諱 而已。孔子未嘗斥湯武 ,爲親者諱也」。然則 不可得矣。至所稱兩全之術 ,不過欲救民 也,則曲 出曲為說 耳。 孟子不必諱 以民困 爲之說 . 9 則 。若 一夫 馬 於 矣

也

0

H.

論語

者後人之所記

,非孔子之所自著也

,其

豐

鎬

考

十九

鎬 考

殷別立賢君 ,武王又何必强之事已?且夫力能靖殷

**揣武王,故欲進之以此,而不自知其肝膽之楚越也。至謂** 不至於亂,而 ,而脫己之惡名,此豈聖人正大光明之心也哉?詳蘇氏之 ,皆曹操 司馬懿狐媚竊國者之所爲。蓋以利天下之心 不肯一援手。乃冀幸其自相屠戮 ,則亦承史記之謬耳,武王豈有是事也哉? ,而享其利 ,使之

而奉之矣,今日稱于戈而加之,可乎?且夫孟津之會,諸 此爲武王解,似矣。然天下事 爲獨夫。諸侯不期而會者八百 豈在一日?况君臣之分,猶天澤之不可更。昨日竭忠貞 ,未有不以漸者。天命之絕 ,武王安得而止之哉 ?」以

張子厚云:『一日之間天命未絕,則爲君臣,當日命絕則

以文王之爲西伯專征伐,爲紂之所賜,故以後世君臣之分 德 邦 界也?蓋殷天命之去,當在文王之世,故書曰:『天乃大 早會 漸 斷武王之是非 侯不期而 命文王,殪戎殷,誕受厥命 庸得 。若至孟津之會而後決 而叛矣。周介戎狄之間 ,其命維新 要亦聞武王之伐商 ,遲至則遲會,如之何其可以一日之間爲天命去留 不謂之跋扈乎?蓋凡論周事者,皆爲史記所惧,而 至,史記文耳,武王未必不告之也。縱果諸侯自 。不知殷衰以來,聖賢之君不作,諸侯固以 。』天命已去 而會之耳。武王早至孟津 ,則文王之伐密伐崇,三分有 · 乃商政所不及。及其寝昌寝大 ,而久不肯伐商 。』詩文王之篇 ,是以謂之至 同問雖 ,則諸 Ż

考

信

一,是

萬方百姓』矣,泰誓則曰『殘害於爾萬姓,』曰『毒痡四 文尙書也,則其文但曰『率割夏邑』『姦宄於商邑』而已 于商邑』而不曰『于下國』,則是紂之號令止行於其畿內 **姦宄於商邑。』夫曰『于百姓,』而不曰『于萬方』曰『** 崇是長,是信是使,是以爲大夫卿士,俾暴虐於百姓,以 臣於商矣,况武王乎。牧誓曰:『惟四方之多罪逋逃 之明證也。故凡眞古書之文,未有謂桀紂之令行於天下者 。而僞古文尚書之湯誥則曰『夏王滅德作威,以敷虐於爾 。惟僞書乃往往有之。如湯誓及此篇,皆馬鄭相傳之眞古 諸侯歸之,又商所不能臣。自文王之世,固已未嘗一日 矣。何者?僞書撰於東晉以後,彼固以漢晉之事例之

商與不伐商。果君臣也,則雖以曹操之不篡漢 而但爲名號正朔所存。苟非大無道,則聖人亦不忍輕黜 之眞僞亦可辨矣。由是言之,紂與文武,原無君臣之分 罪人。尊聖人者,亦但以天命爲解釋。六經之晦,聖人之 無殊。果非君臣也,則雖以武王之伐商,而至德與文不異 受誣也久矣 ?是故論文武者,但當問其實爲紂臣與否,而不必問其伐 有信之者也。 。惜乎世之論者,皆不折衷於此。信楊墨者,則以湯武爲 。荷其大無道 , 余旣有見於此 嗟夫!自戰國至秦,世道之一大升降也。殺 ,則聖人亦不敢擅庇之。文武豈有二道也哉 ,不忍不言,然言之亦未必其 ,而罪與不

信

也。學者苟能分別觀之,則不但古聖人之眞可識,而古書

量銷考信

伐爲罪者,黃老氏之言也,黃老氏之言 以傳於後,人類幾何而不盡 廢禮樂而後已。何以至於是也?以自文武以後八九百年, 也 國 無聖人為天子者以救之也。然則使湯不放桀,武王不伐紂 ,世之背本忘恩,未有如是之甚者也!且夫以湯武之放 動數十萬,民之死者十有七八,卒滅先王之法,焚詩 鳴乎後世之人,所以尚能生全而異於禽獸者,湯武之功 ,則當孔孟未生, 將不待後世而卽爲 。賴湯武之功以生,而遂奮其筆以訾湯武以爲于古之罪 而堯舜之道久已泯沒。孔孟且無所承 「戰國可知也。夫果不待後世而即為戰 ,即不盡,而幾何不爲禽獸也 ,楊氏之言也。後

之儒者,恥言楊墨,而自以爲能闢異端

之嬖妾二女,二女皆經自殺,武王又射三發,擊以劍 車,以輕劍擊之。以黃鉞斬紂頭,縣太白之旗。已 異端也!故今於湯武王之事,特詳辨之。說並見成湯王季 **郥皆祖述楊墨之謄言而不自知。嗚乎,吾不知其所闢者何** 以元鉞,懸其頭小白之旗。』余按聖人之伐暴,以救民也 文王伯夷篇中 史記周本紀云: 『武王至紂死所,自射之,三發而後下 丽 至刻

之間 時滅國多矣,其於君也遷之而已 死 ,武王必不殺紂,况於已死而殘其屍 ,風俗尤厚,而武王聖人也,安有已死而殘其屍者哉 ,尚未有殺之者。况商周 ,何爲也者?春秋

,非讎之而欲甘心焉者也。桀雖虐,湯放之而已。使紂不

二十五

豐

鎬

信

旗以示僇者。 若武王之讐紂如是 而守之。』爲彷彿於聖人之心。然古者風俗淳厚,厲王之 賈誼新書謂 時人所撰,其中舛謬良多,不可爲實,史記誤采之耳。惟 本之逸周書 即不然,亦必囚之放之,烏有反封之者哉?史記之言,蓋 觀於武王之封武庚,聖人之心可以見矣。必無懸紂頭於 ,劉向所謂孔子所論百篇之餘者也。此本戰國 『紂死之後,民之觀者皆進蹴之,武王使人帷

,則必盡殺其子若孫。

小鉞以夾武王 殘其屍者哉?故並不錄。 本紀又云:『叔振鐸奉陳常車 一。散宜生太顚閎天皆執劍以衛武王立於社南 · ,周公旦把大鉞,畢公

暴,周人流之於彘而遂已,不甘心焉也。烏有紂死而商民

。毛叔鄭奉明水,衛康叔封布茲,召公奭贊采師 ,尹佚筴祝』云云。余按 ,此亦采逸周書之文 ,非其事 ,尙父牽

C補」周有大**贄**,善人是富。論語 武王 下 堯日 篇

,蓋即指

又按,周書之文,多與史記異同,而皆不若史記之語完善

。疑史記所采者本書,而今周書則傳寫而致誤者也。

篇可見矣。其祝文亦依傍牧誓之語以成文者,故皆不錄。

實。執劍牽牲,自有有司職之,非師傅大臣之事,觀顧命之

雖有周親 此。故次之於此 按史記稱『武王克商,散財發粟。』所謂大費 ,不如仁人。百姓有過,在予一人。 同上 0

臺

銷考

信 錄

二十七

豊 鎬

周抑又夸矣。朱子此文本之偽書偽傳,偽書 謂箕子微子,來則用之。」安國初未嘗以周親屬商 攻康成者之所偽撰 之紂上下作兩解乎?至以爲武王所自言,而謂商親之不 善人,故資之耳。上文之周旣指武王,何得此文之周反 集解孔安國云:『親而不賢不忠則誅之,管察是也 安國之尚書傳 屬周也。蓋此本 如周家之多仁人 ,且云孔氏云云 : 。朱子乃不從眞安國之論語註 承上文大資二句,言周雖有親戚 ,是以周親爲商之親戚也」。余按 孔氏曰:周至也,言紂 ,安國之誣,將望何人 [為] 至親雖 ,而反 。仁人 ,不敵 ,以仁 い。論語

如

之乎?然安國之所釋,亦尚未盡。此本記武王事,管察

得專指微箕?細玩此文,乃聖人不私其親,而惟求天下之 未惎間王室,何由誅之?仁人衆天下之遺賢言之,亦豈

哲王之度量也。以周親為商親,失其旨矣。百姓有過,蔡 也。」故讀此章,可以見聖人貴德尊賢,大公無我之心。而 即所謂 約非劉氏不王,特秦漢以後之事,未足語於唐虞三代聖帝 方有罪,罪在脫躬』也。故孟子曰:『先聖後聖,其揆一 賢才,與共天祿,正與上章成湯之言相表裏。周親二句, 『帝臣不蔽 ,簡在帝心』也,百姓二句即所謂『萬

「備覽」命召公釋箕子之囚,命畢公釋百姓之囚,表商容之間 鎬考 信錄

考而正之。此文非秦誓語,說已見前篇

中。

氏書傳以爲民皆有責於我,謂我不正商罪,亦非是,故今

命南宫括散鹿臺之財,發鉅橋之粟,以振貧弱萌疑 同與執。

命南宮括史佚展九鼎保宣作玉,命閎夭封比干之墓,命宗祝 享嗣于軍。 史記周本紀

尚書大傳:云『紂死,武王召太公而問焉。太公曰:

乃封墓表闆,發粟散財。』云云。呂氏春秋云:『武王命周 愛人者,兼其屋上之島。不愛人者,及其母餘。」召公口 公進殷之遺老,而問衆之所說,民之所欲,乃發鉅橋之粟 ·「各安其宅,各田其田·毋故毋新·惟仁之親。」武王於是 :「有罪者殺,無罪者活,或劉厥敵,母使有餘。」周公曰

』云云。余按,散財,發粟·表闆·封墓諸大政·皆武王未克商 時心所欲爲而不能者。一旦克商,自當即時舉行,不待訪

【備覽】 牧之野,武王之大事也。旣事而退,樂于上帝,祈于 殺戳導武王乎?此皆後人附會之言,故並不錄 之於人。而太公召公皆聖賢之臣,何容見不及此,而但以

**社,設奠于牧室。遂率天下諸侯,執豆籩,逡奔走,追王太** 

王亶父王季歷文王昌

一大傳

則二王亦非文王之所追尊明矣。中庸以爲周公追王大王王 季皆為王。文王稱王,先儒固多駁之。荷文王未嘗稱王, 季而無文王。然書金縢篇文,大王王季於武王之世已皆稱 追王之說凡三,史記以爲文王受命稱王,而追尊古公公

同時追尊,於理爲近,與尚書文亦合,故今從之。說詳見 考 信 鍅

一,則中庸所稱亦不然矣。唯大傳以爲武王在牧野時三王

豐

錦

豊

前文王,及後周公篇中。

,卽史記享祠之事,故連類而次之。 按本紀之散財發粟,即論語大費之典。大傳之設奠追王

議之,故移置於此。監殷止管察二叔,無霍叔。說見周公 相成王篇管察基商條下。 ,乃使其弟管叔鮮蔡叔度相祿父治殷 ·備覽」封商紂子祿父。殷之餘民,武王爲殷初定,未集 皆如救焚拯溺,不可旦夕緩者。若封殷立監 史記此文,在散財發粟之前。接散財發粟,與釋囚表闆 。史記周本紀

,似當從容

「備覽」乃罷兵,西歸行狩,記政事,作武成 偽尚書中有武成篇,乃綴輯經傳孟子戴記之語,而采漢 同 Ŀ

桃林之野,而弗復服。車甲衅而藏之府庫而弗用。倒載干戈 ,包之虎皮,名之曰建橐。 樂記 [備覽] 散軍而郊射,左射貍首,右射騶虞,而貫革之射息 所引之原文。 諸侯者,尚書寧有此誥體邪?故今不釆其文,而但載漢志 其文,豈知改定更不免於雜亂乎?况旣敍伐商之文於誥前 無所發明。且旣爲誥體,而通篇皆敍事,殊不相稱。其文 書律歷志所引武成原文以冠之者。雖無大謬於理,而亦毫 亦雜亂無章,蔡傳疑之是也,顧不肯糾其僞,而但爲改定 ,則所謂誥者,僅寥寥數語,而亦仍是敍事,初無所白於 【備覽】濟河而西,馬散之華山之陽 ,而弗復乘。牛散之

登 鎬 信

也。裨冕搢笏,而虎賁之士說劍也。樂記

諸侯 有晉在,焉得定功?所違民欲猶多 暴矣;觀兵以威諸候,兵不戢矣。暴而不戢,安能保大? ,和衆,豐財者也,故使子孫無忘其章。今我使二國暴骨, 「附論」楚子曰: 『夫武,禁暴,戢兵,保大,定功,安民 ,何以和衆?利人之幾,而安人之亂,以爲己榮 ,何以示子孫?」左傳宣公十二年 ,民何安焉 ?無德而强爭

使武王有一二端未滿人意。詩書所言之有虛美,楚子必無 不知,必不代爲之諱。乃其頌武王如是,則是武王原無可 其目中固已無周矣。且距武王僅四百年、文獻俱存 余按 ,春秋之時,周室微弱 ,楚地方千餘里,僭王問 藉

豐財?武有七德

,我無

一焉

,何以

猶

豐 鶴 考 信 鍅

祖唐宗能 已有 立刑 武王實大聖人,非後世賢君所能及,雖賢君莫不心折於 , 賢者 天淵之限雲泥之隔者 行政成事 詩書所言皆實 之乎?是其 0 縣 ,時典從禮 陳 而 事 復封之・克鄭 才識蓋有大過人者。 也 順 O 春秋 ,雖自謙之詞,然何至於是?然 ,蓋深賢之也。 時諸 而復舍之 俟 , 自 乃其稱武王若於 是以 一,雖漢 桓 文以 公士會稱: , 其德 及

議 是非 遠,楊墨之說 端 3 以為 眞 横 僞 行 非 , , 非堯舜 聖 以 放從風 未起 ,即篤信好古之儒,亦往往於武王有憾詞焉 , 薄湯武 故 M 以知之眞 靡 0 不 o 迫 學者習聞其說 ,而服之篤。 一劉知幾蘇子瞻之屬以爲可 自戰國 , 而 不能辨 辺 後 武王

,未有敢致不滿於武王者也。蓋當

其時

,湯武之世未

其

,

,

則

豐鶴考信錄

三十六

以上論武王者論武王而毋以戰國以後之論武王者論武王也 豈非邪說之易惑,特識之難遇哉?吾願世之學者,以三代

亥,祀於天位,粵五日乙卯,乃以庶國祀馘于周廟。· 邀書武成 謹權量,審法度,修廢官,四方之政行焉。 論 [補] 惟四月旣旁生霸,粤六日庚戍,武王燎於周廟。翌日辛 旁之。漢書律歷志 三月二日庚申驚蟄。 近世誤為雨水四月乙丑朔甲辰望。乙己「存參」 大寒在周二月 即夏正己丑晦。明日閏月庚寅朔。 ,繼絕世,舉逸民,天下之民歸心焉。 詞 語奏日篇

論語之記此兩節何也?所以紀武王之新政也。聖人之征

不道也 政 賢聖之君不作,諸侯惟以力爭,强吞弱,衆暴寡,聖帝名 皆有大功於世,其子孫皆當世守其祀而不改。當商之季, 其利,而良民受其害;法度不審,則姦吏得以上下其手, 以病民者有之矣。觀於伯夷之居北海,太公之居東海 臣之裔殄滅者,蓋亦不少矣。至於任官用人,尤經世之大 而民無所措手足;虞舜所以同律度量衡也。古之聖帝名臣 以定民志而 下之大老且獪如是,則賢才之伏處於草茅者,固不可以枚 舉,但無由盡歸於周耳。賢才不用,百姓何由得安?是以 。官廢則民事無由理,不得其人,則雖有官而事不治反 ,非利天下也,以正天下也。權量法度,古聖人之所 正風俗者也。權量不謹,則巧僞日滋,姦民得

豐

豐鎬考信姆

職廢而 帝臣不蔽也 也。興滅繼絕,即史記所稱封薊祝陳杞之事。舉逸民,卽 心,亦必有所不安也。故曰:聖人非利天下也,以正天下 武王起而伐商以正之也。使武王不伐商,則聖帝名臣之祀 上文周親不如仁人,周頌求懿德肆時夏之意,卽成湯所云 重困乎?吾知上帝之心,必有所不忍,而聖人敬事上帝之 **遂聽其滅絕乎?姦民亂俗,姦吏害民,遂聽其縱恣乎?** 不舉,賢才隱居而不任職,遂聽其自然 。後世學者,習見漢晉以後之事,遂以爲三代 ,任斯民之

敬今表而出之。

亦復如是

,而以利天下之心度古聖

人。甚至有以湯武之征

誅為得罪於教名者。而豈知聖人光明正大之心不若是哉

考卜維王,宅是鎬京,維龜正之,武王成之。 同上 鎬京辟癰,自西自東,自南自北,無思不服。詩大雅 「附論」 孟子曰:『武王不泄邇,不忘遠 至於周,自夜不寐。周公旦曰:「曷爲不寐」?王曰 不可缺,故因無思不服之文,次之於此 按此文似指克商後諸大政而言,故次之於此。 備覽」武王旣勝殷邦,諸侯班宗彝,作分器。 按諸候之封,當在歸自商以後 本紀云『武王徵九牧之君,登豳之阜,以望商邑。武王 武王宅鎬,未知的在何時,史記周本紀亦無之。然此似 ,故次之於此 ~。 猛汗

豐鶴考信

······】云云。又云:『我南望三塗,北望嶽鄙,顧詹有河,

•

三十九

四

+

去

余按

9 此

本

故不錄 武王之所命耳。而商邑豳阜相鉅于餘里,亦非能望見者。 粤瞻洛伊 **遊周書之文,其意淺而晦,其詞煩而澁** 0 且周公之宅洛,以殷民之遷也,是時不惟未遷,兼亦未畔 ,宅洛何所取焉?將以爲朝會道里均也,則又無一言及之 蓋後世之人聞周公之宅洛,而不得其故,揣度之而以爲 0 ,毋遠天室。營周居於洛邑而後

,與尚書大不類

0

綏萬邦,屢豐年。 「存疑」周饑克殷而年豐 以興師,聖人恐不如是。寧子但欲贊文公以伐那,遂不覺 按詩但謂克殷之後年豐耳,非必謂克殷之前而饑 詩周頌 0 左傳僖

公十九

牟

也

0

其言之過當,將使後世好戰而不恤民者,以是藉口

王亦永有依歸 以且代某之身。予仁若考,能多材多藝,能事鬼神。乃元孫不若 孫於下地 旦多材多藝,不能事鬼神。乃命於帝庭,敷佑四方,用能定爾子 南方北面。周公立焉,植壁秉珪,乃告大王王季文王。史乃册祝 **曰:『惟爾元孫某,遘厲虐疾。若爾二王,是有丕子之責於天** 日: 旣克商二年,王有疾 ,爾不許我 「未可以戚我先王」 之於存疑。 ,四方之民 。今我卽命于元龜 ,我乃屛壁與珪。乃卜三龜,一習吉,啟籥見書 ,岡不祗畏 ,弗豫。二公曰: 公乃自以爲功,爲三壇,同墠,爲壇於 。嗚呼,無墜天之降實命,我先 ,爾之許我 『我其爲王穆卜』周公 ·我其以璧與珪歸俟 一。故列

譽

鎬

考 俉

錄

四十一

豊

,乃并是吉。公曰:『體,王其岡害。予小子新命于三王,惟永

隨下民,相協厥居,我不知其<u>葬倫攸</u>叙。』 書供範 王翼日乃瘳。書金縢 終是圖。茲攸俟,能念予一人。』公歸,乃納册于金縢之匱中。 惟十有三祀,王訪于箕子。王乃言曰:『嗚呼-箕子,惟天陰 篇在周書中。 之後。然余觀三代以上皆以踰年爲二年,恐當在訪範之前 其必在洪範旅葵後也。史記以爲十三年事,故記之於訪範 一年,故次之於此。 此篇據春秋傳以爲尙書,故稱十有三祀,用商制也。今 按此事在書金縢篇,乃因成王之迎周公而追記此,非謂

四十二

五紀 範九疇,彝倫攸叙 八日念用庶徵 ,不畀洪範九疇 初 箕子乃言曰: 于十三祀來朝,武王因其朝而問鴻範 王聞之,因以朝鮮封之。箕子既受周之封,不得無 。次五日建用皇極。次六日义用三德。次七日明 一日五行。次二日敬用五事 「備覽」武王釋箕子之囚 箕子之訪 。次九日嚮用五福威用六極 , ,彝倫攸斁。縣則殛死「我聞在昔,鯀脛洪水 據尚書大傳及史記 o 同 上 ,箕子不忍爲周之釋,走之朝鮮 。次三曰農用八政 ,皆當在克商後二年 ,汨陳其五行。帝乃震 o 0 禹乃嗣興 }尙 同上 }書

、 天乃錫禹洪

(。次四)

協用

用

稽疑

。次

歌三統歷獨

書洪範序

以爲即在克商之歲

,因移克商

大傳

尼禮

故武

四十三

鎬 考 信

鍛

鷄 考 信

箕子』序云,武王克殷 商年也。奄之踐在成王之初,武之章稱武王之諡 此但追叙箕子至周之由 於武王之十三年。余按

,爲作洪範張本,非謂作範必,以箕子歸,作洪範。 鬼選書

,洪範云:『惟十有三祀

+ Щ

洪範 之先經以首事後經以終義者同,不必其事定在此一時也。 里志見春秋傳孟懿子學禮之文載於昭公七年,而遂以爲孔 劉歆不達其意,遂候以爲武王克殷在十三年。是猶史記闕 子十七歲時事也。亦鑿之至矣。惟大傳以爲封朝鮮而 ;史記以爲陳洪範而後封朝鮮; 其說較爲小異

大關於得失。要之皆在克商之後二年,陳範在十三記

楚子皆蒙武王克商之文言之。蓋特原其事之所始

,與傳文 , 然詹伯

以正三統之誤,使其源淸,而後其流可漸而漸釐也。說並 何世儒皆不之察也 竊之爲己說,以欺人乎?然則其書出於)歌肅之後明甚,奈 ?借令)飲與肅獨見之,又何故不明言其出於書之某篇 遷趙岐鄭康成杜預諸家皆不之見,而獨歆與肅二人見之乎 詳前卷中觀兵伐殷兩條下,彙而考之,事理自曉然矣 可考。一語之誤解,其所關豈小事哉?故今載大傳之文 |商 大抵僞古文經傳 。蔡傳駁之,叉幷歸之於十三年,而武王之事,遂雜亂不 為在十三年,僞古文經傳因之,遂分書序四 ,多本之劉歆王肅。豈孔安國所傳,司馬 1 言為兩

ö

則克商固當在十一年也。嗟夫

1 自漢書載劉歆

,以克

年

·粤

考 信 绿

四十五

而

豐 鎬

條之敎。其人終不相盜,無門戶之閉,婦人貞信,飮食以籩 豆。後漢書 武王封箕子於朝 鮮 。箕子教以禮義田蠶,又置入

史記宋世家云:『箕子朝周

,過故殷墟

,感宮室毀壞

作兮禾黍

仇余按,此歌有怨君之心,無傷舊之意,其詞亦大不敬,油油, 姓傳作彼狡童兮,不與我好兮! 』 大傳作 不我好禾黍。乃作麥秀之詩曰:尚書大傳『麥秀漸漸大傳作兮禾黍 必後人所擬作,非微箕所為 。故不 載 2

功』其三曰:『鋪時繹思・我徂惟求定。』其六曰: 德,肆於時夏,尤王保之。』又作武,其卒章曰: 『耆定爾 **「存疑」武王克商,作頌曰:『載戢干戈,載橐弓矢,我求懿** 「綏萬

邦屢豐年』 左傳宣公十二年 是

、備覽」 武始而北出 伐盛威於中國也。分夾而進,事蚤濟也,久立於綴,以待諸 疆,五成而分周公左召公右,六成復綴以崇天子夾振之而駟 侯之至也。 記 ,再成而滅商,三成而南,四成而南國

所論] 吳公子札來聘,見舞大武者,曰:『美哉

- 周之盛也

八佾篇 ,其若此乎し』左傳襄公子謂武,盡美矣,未盡善也。 豐、 大武』。綱鑑大全因之於武王十四年書作樂日大武。余按 鎬 楚子所引武樂三章中有『於皇武王桓桓武王』之語,爲 呂氏春秋云:『武王伐殷,薦俘馘於太室,乃命周公作 考 信 鍅 四十七

豐 鎬 考信 鉄

作此以象武王之功。然則『 載戢干戈 』之頌,亦未必卽則斷非武王所自作矣。故鄭孔及朱傳皆以爲武王崩後周公

武王所作,傳但本武王之克商而言之耳。不但此也,禹之 夏,湯之獲,文王之南籥,亦未必皆其人所自作。但樂以 象德,季札所贊者其樂也,即其人也,故并附於其人之篇 ,後遂皆以其爲人所自作則誤矣

太子誦代立,是爲成王。史記周本紀

o

四十八

豐鎬考信錄卷之四

武王旣喪,管叔及其羣弟乃流言於國曰:公將不利於孺子。」 周公相成王上

大名崔述東壁講考

書

金縢

崩,成王幼弱,周公践天子之位,以治天下。六年朝諸侯 一成王幼不能涖阼,周公相,踐阼而治。」明堂位云:武王 金縢一篇,並無周公攝政之文。唯戴記文王世子篇云:

编者信錄 於明堂,制禮作樂,頒度量而天下大服。七年致政於成王 南面以朝諸侯,而以洛誥之『復子明辟』爲復政成王之 」由是史記漢書及諸說尚書禮記者,並謂周公居天子位

政者亦妄也。古者男子不踰三十而娶,况君之世子乎! 公爲家宰時,成王年已十四,非攝位,但攝政,豈可以天 皆儒者有以啓之。是不可以不辨。』 石梁王氏亦云:『 據。蔡氏書傳駁之云:『有失然後有復,武王崩,成王立 武王之娶邑姜,邑姜之生成王,皆當在少壯時明甚。而今 姜者武王之元妃,成王者邑姜之長子,而唐叔其母弟也。 子爲周公?』二子之言,誠足以糾先儒之失絕後世之惑矣 。然以余考之,周公不但無南面之事,並所稱成王幼而 文王世子篇乃云 未嘗一日不居君位,何復之有?王莽居攝,幾傾漢 能涖阼。 :『文王九十七而終,武王九十三而終 則是武王年八十餘而始生成王,六十

局

謂也? 載武王成王之年,皆不足信。况周公之東也,唐叔實往歸 聖賢也,王季之愛文王,與文王之愛武王當無以異。乃作 餘而始娶邑姜也。此豈近於情理哉。均之父子也,且均之 宰三年。子張曰:『書云:「高宗諒陰,三年不言。」何 禾,則成王之不幼明矣。蓋古者君薨,百官總已以聽於家 其太早!文王之爲武王婚何其太遲乎!由是言之,凡記所 言武王則八十餘而始生成王之嫡長子。王季之爲文王婚何 記者,言文王,則云十二而生伯邑考十五而生武王。莊上篇 王崩時,周公蓋以家宰攝政,不幸羣叔流言,周公東辟 **遂不得終其攝。及成王崩,召公鑒前之禍,遽奉子釗以朝** 孔子曰:『何必高宗?古之人皆然。』然則武

豐 考 信 錄

周公誕保文武受命惟七年一之文,遂誤以為攝政之年數耳 諸侯,由是此禮遂廢。後之人但聞有周公攝政之事,而 明矣。何故能踐作聽政於四五年,而獨此二三年中必待周 者四五年。此時何人踐阼?何人聽政?成王之自臨朝視政 公之攝之也?鄭氏謂『成王居喪不言,周公以家宰聽政 知有冢宰總己之禮 。不思周公居東二年,東征三年,七年之申,周公之在外 孟子曰: 「有復於王者。」王命周公作洛,故周公使人復 而二叔流言,」是已。然又謂 』 則亦未免惑於史記漢志之言也。且復之爲言,下告上也 春秋傳曰:「變將復之。」又曰:「疊將復於寡君。」 ,遂誤以成王爲幼。又見洛誥之末有『 「成王親迎以歸然後攝政 匝

獻公卒,其齒長矣 <u>ب</u> خ 權代主 之嫡子而稱爲孺子者,孟莊子武伯於其父時,皆稱爲孟孺 子,是也。有未成乎大夫而稱爲孺子者,季孫之稱秩高氏 之,少之,皆可以孺子稱之也。是故金縢之孺子流言也, 之臣之稱子良是也。而子旗於子良亦曰彼孺子也 之故而稱之耳,豈得遂以爲童子哉?晉慕容盛謂 未成乎君之稱也;立政洛誥之孺子,則周公自以親之少之 知文王與武王三齡而求代其死者,詐也」雖盛本詐諼之人 耳 日 ,豈謂其復政哉?」 ,孺子之稱 ,管蔡忠於王室,故有不利孺子之言。」又謂『周公 ,不必其皆嬰兒也。晉文公出亡數年 ,而秦使及狐偃皆稱之爲孺子。有大夫 日 : 「然則成王何以稱爲孺子也 。則是親 『周公專

豐

信

錄

鎬考 信

豐. 已追王也,周公鳥得有追王之事哉?且二王果周公所追王 文王。』 又云: 『若爾三王,是有丕子之責於天。』 义云 夫,及士庶人。』余按,尚書金縢篇云:『乃告大王王季 : 「予小子新命于三王。」則是武王未崩以前,大王王季 大王王季,上祀先公以天子之禮。斯禮也,達乎諸侯,大 ,則文王以何時稱王邪?謂生而稱王邪,則文王爲西伯, 。故今但載金縢本文,而文王世子明堂位及史記漢志諸說 概不妄附。說並見前武王伐紂條下。 戴記中庸篇云:『武王未受命,周公成文武之德,追王 故以小人之腹度君子,然要亦傳記之邪說之有以啟之也 錄

傳記之文甚明

宋歐陽永叔固已辨之矣。 謂武王克商之

獲上一 出子思之手,乃戰國之儒者,采輯前人之言 庸爲子思所作,而此章爲孔子之言;至朱子列中庸於四書 儒者咸信之,其亦異矣!原其所以如是信者 雖相傳爲孔子之言而爲後人之所附益及假託者,蓋亦 ,遂愈莫敢有議者 王邪 ,而周公追王之,可乎?考其首尾,乃必無之事 而不追王二王,則是以爲不當追王也。武王以爲不當 節来諸孟子,實顯然可見者。其冠以「子日」 ,則旣追王文王何難復追王二王?若武王但追王 。不知此章斷非孔子之言 ,無他 ,而中庸亦不 ,以成此 ,以中 者 有之 書 .0

傳者。爲是說者,蓋亦習於世俗所傳文王受命稱王之說

七

是以中庸之言,高者不减尚書論語

,而間亦有刺

認於經

豐

鎬

考

故 但以為追王二王,而不言追王文王耳,豈足爲據也哉 儒

用天子之禮,則武王固已上祀先公矣,何勞於周公之成其 公也,以君命召惠伯,其宰公冉務人止之曰:『入必死。 言,然後可以取信,非可徒以名焉已也。魯襄仲之將立宣 德哉?嗟夫 禮邪?武王旣爲天子,而仍用諸侯之禮,必有所未安。若 且武王克商之後,祀於周廟者屢矣,用諸侯禮邪?用天子 然則言亦不 死,非命,君何聽!』弗聽,遂入,卒弑其君而殺其身 』叔仲曰:『死君命可也。』公冉務入曰:『若命,君可 一聖人之言,萬世所取信也,然必眞爲聖人之 可以妄信也。是以余於傳記,必其與經合者

然後載之,不敢信一人率爾之談遂以爲眞聖人之言也。

0

爛熳 稷先公風化之所由致王業之艱難也 蓋周公述之以戒成王,而後世因誤爲周公所作耳。竊疑豳 煌煌乎大觀也 **竊嘗譬之〉讀大雅如登廊廟之上,貂蟬滿座** 與豳無涉,何以名之爲豳?曰:「述豳俗也」然流火授衣 下六篇,皆周公時所作。此篇者又出於周公,則是七篇皆 公居東之日 ,豳何在焉 ,烹奏剝棗,在在皆然。以民間通行之事,而獨謂之豳俗 衞宏 ,熙熙乎太古也。然則此詩當爲大王以前豳之舊詩, 《毛詩序云 ?且玩此詩,醇古樸茂,與成康時詩皆 。周公謂此詩在成王初立之時。余按 。讀七月,如入桃源之中,衣冠樸古,天眞 :『七月,陳王業也。 。」鄭氏謂 周公遭變,故陳后 ,進退秩然 ,此詩在 () 鴟鴞以 **示類** 0

信

九

考 信

後。而此一篇則豳之正風也。故今不載之於周公之篇 當時亦必多,而正考父獨得其十二篇也。至於鴟鴞以下 則以其詩皆爲周公而作,而音節亦近豳,故附之於豳風之 之舊詩當,不止此,此篇因周公識之傳之而獨存;猶商頌

o

手拮据,予所捋荼,予所蓄租,予口卒瘏,囗曰予未有室家 羽譙譙。 予尾翛翛, 予室翹翹, 風雨所漂搖, 予維音曉曉。 天之未陰雨,徹彼桑土,綢繆牖戶,今女下民,或敢侮予!囗予 未敢誚公。同 二年,則罪人斯得。于後,公乃爲詩以貽王,名之曰鴟鴞。王亦 鸱鴞鸱鴞既取我子,無毀我室。恩斯勤斯,鬻子之閔斯。口迨 周公乃告二公曰:『我之弗辟,我無以告我先王。』周公居東

豐 鎬 考 信 錄

書亦辨此,

後來思之不然,三叔方流言,周公處骨肉之間

一時信筆答之,謂當從古註說

0 僞即

朱子覆蔡沈書說」 浸微 以居東為東征 之。雖朱子詩傳 東。自偽孔傳出 。而蔡氏作書傳,乃本朱子之意以正其失。今載其說於左 金縢弗辟之辟 ·孔潁達作疏 ,以鴟鴞詩爲在黜殷之後 , ,始訓辟爲法 ,鄭氏以爲退辟 弗辟之說,只從鄭氏 初亦采其說 ,逐棄鄭而用偽傳。唐宋學者,靡然從 ,及後答蔡沈書,始覺其謬 ,而以誅殺之意解之。於是 ,属居東以爲 爲是。 。隋唐之際 向, 豊應 以 力 北 本 在 向 辟 董 位 鄭學 m 叔 居於

豐錦者信鄉

必見從。雖曰聖人心事,公平正大,區區嫌疑 方疑周公,周公固不應不請而自誅之。若請之於王 一半語,遽然興師以征之!聖人氣象,大不如此。又成王 ,似不必避 . , 亦未

。夫三叔流言,以公將不利於成王,周公豈容遽興兵以誅管蔡流言辟居東都是也。漢孔氏 即為眞 安國作以為誅殺之「蔡氏尚書金縢篇傳」辟讀為避,皆作辟鄭氏詩傳言周公以 計哉 之邪?此下數句以見朱『我之弗辟,我無以告我先王』言我 然舜避薨之子,禹避舜之子,自是合如此 ,則於義有所未盡無以告先王於地下也,公豈自爲身 ?居東 ,居國之東也,孔氏以爲東征非也。方流言之 o

起,於成未知罪人爲誰,二年之後

,王始知流言之爲管蔡

。斯得者,遲之之詞也。

邪?抑未取詩書之言而深思之邪?書云流言於國,不云殷 疑焉?然後儒尚多從僞傳而非察者,豈以詩傳出於朱子敢 以疑似而遽殺其兄乎?周公之東征,討武庚也。武庚未昤 畔,則是殷猶未畔,但聞流言而遂辟也。流言者道路之言 討之張本。不得但記流言,遽云當誅。誅流言者邪?誅眸 誣之也。若謂武庚之畔即在流言之時,則史當特書之以爲 ,事後知其所起,乃追書之。當時尚未知爲誰何,周公可 者邪?雖初搦筆之童子,不至如是,况史臣而有此文理邪 ,討之何名?未畔而已伏誅,則是 余按,朱子之論正矣,蔡傳之釋此文,義尤詳盡,復何 初無殷畔之事 ・・而周公

豐

鎬

考

鉄

--诗云:『曰予未有至家』又云:『予室函』。 4 考 信 6

篇,惓惓慮患之心,溢於語言之表,然則此詩作於東征之 如所云·管蔡誅則武庚亦誅矣,泉下游魂,其尚能毁我王室喻王室。言旣取我子,則管蔡旣已受誅矣。』悉莊《信而說者乃以『旣取我子』為東征後之證曰:『子喻管蔡, 爲岌岌憂危不保終日之言,於事爲不切,於人爲不情矣。 已不吝於自改其說 室乎?嗟夫!朱子之於傳,豈能無干慮之一失,况其 前明矣。若以爲在東征之後,則王室已安,天下已靖,而 --詩云:『日予未有室家』又云:『予室翹翹,風 則是王室不安,諸侯攜貳,而尚未知其所定也 ,而後儒反代爲朱子吝之何邪?故 雨所漂 0 細 晩年 玩通

**察傳之說,而以東征之事,次於成王親迎周公之後** 

·王與大夫盡弁,以啟金滕之書,乃得周公所自以爲功代武王之 秋大熟,未穫 一,天大雷電以風,禾盡偃,大木斯拔,邦人大恐

宜之。」王出郊,天乃雨,反風,禾則盡起。二公命邦人,凡大 木所偃,盡起而築之,歲則大熟。 弗及知。今天動威以彰周公之德,惟朕小子其新迎,我國家禮亦 勿敢言。」王執書以泣曰:『其勿穆卜,昔公勤勞王家,惟予冲入 說。二公及王,乃問諸史與百執事。對曰:『信。噫!公命,我 疑,嘗辨之,今錄於左; 按書此文居東之非東征益明,臨漳呂樂天先生游已酉記 書金 縢

豐鎬考信錄

十五

此時亦無大責任。故感風雷之變,啟金縢之書,執書以泣

[己酉記疑一則] 節周公居東,去京師必不甚遠,周公

登. 鎬考

隨 即出郊迎公,天乃雨反風也。若以居東即爲東征 十六

正・鴟鴞詩傳雖不觀可也。 武庚所都,去國干餘里, 止即出郊迎公之理 || 由此看來,論此事者當以蔡註金縢爲 **豈有不下班師之韶** , 又不待風

之爲東征也。 武庚旣平,周公又不可擁兵居外,其為無事顯然,不得謂 余按此說深中事理,蓋武庚未平,周公必不能中道班師 史記云:「成王少時病,周公自揃其蚤沈之河,以祝於

o

公藤書,乃泣反周公。」 譙周云:「秦旣燔書,時人欲言金 神。及成王用事,人或譖周公,周公奔楚。成王發府見周

騰之事,失其本末,乃云然耳。』余按,一事而所傳聞異

管叔以殷晔。孟子 詞 詩譏之。鄭之葬簡公也,將毀游氏之廟,而子產中止。鄭 食之不敬,賦詩譏之。其奔魯也,叔孫又食之,氾祭亦賦 傳猶然,况其下焉者乎?後人過於信古,遂不敢議,惑矣 事,而傳悉兩載之。無他,宋之太博,而擇之未精耳。広 之為蒐除也,亦將毀游氏之廟,而子產中止。此皆顯然一 多,學者不可以其近古 , 謂其必有所本 , 遂槪信之為實 !鵬周之言是也。然此即可見史記之文,傳而失其眞者甚 ,遂誤而兩載之,傳記如是多矣。慶封之聘魯也,叔孫 ,悲間王室。 左傳定公四年

豐

錦考信錄

不少延。洪惟我幼冲人,嗣無疆大歷服 王若曰 公見疑矣;此百世之時也,請舉事。」倘書大傳 (存參) 奄君蒲姑謂祿父曰:「武王旣死矣,今王尚幼矣,周 是管察之誅,以晔故,不以流言故也。烏有但聞流言而 殷商,惎間王室,」孟子書中亦有「管叔以殷畔」語,則 乃致辟管叔于商,囚蔡叔于郭鄰云云。』余按傳稱「管蔡 誅其親戚者?僞書之文,其誣聖人不小。故今載春秋傳孟 行之文以正之。至大傳所言,乃伐庵張本,雖不敢必其實 ,而理容或有之,故附存之。 鍋考 偽古文尚書云:「惟周公位冢宰,正百官,羣叔流言 一,猷,大誥爾多邦 信 錄 ,越爾御 事 ,弗造哲,迪民康,矧日 o. 弗弔,天降割于我家

八

鄙我周邦 其有能格知天命 前寧人,予曷其極 ,肆朕誕以爾東征。天命不僭,卜陳惟若茲。書大淵 (補) 王於是乎殺管叔 殷小腆誕敢紀其敍天降威,知我國有疵 予永念曰,天惟喪殷,若穡夫,予曷敢不終朕畝?天亦惟休于 黝殷,作大語。 備覽]武王崩,三監管蔡商 及淮夷叛,周公相成王,將 方者,而今無之。蓋缺文也。故今取書序之**文**補之。 變銷考信 按大誥篇首,當有數語,序誥之所由作,若盤庚多士多 錄 卜,敢弗于從!率寧人有指疆土,矧今卜并吉 ,而際察叔。以車七乘,徒七十人。 書序 ,民不康。日予復

反

九九

左

傳定

信

公四年

公安得自使管叔乎?

戚不能同心以至滅亡,或以二叔為管察者非。管叔蔡叔霍

う其親

明,不得以其事專屬之周公也。蓋周公輔相兩朝,勳崇望 重,故說成周事者,多歸之於周公,正如陳賈所云,周公 公弔二叔之不咸」,註云:『周公傷夏殷之二叔世疏 使管叔監殿,是時武王在上,太公望散宜生等共佐之,周 罪。余按,周公東征,乃奉成王之命,尚書春秋傳之文甚 乘,降霍叔爲庶人,三年不齒。宋萬叟林氏春秋傳,『周 僞古文尚書云:致辟管叔於商,囚察叔於郭鄰,以車七 戰國人多稱周公誅管察,晉慕容盛遂以擅誅管蔡爲周公

以:「管察啓商基間王室,王於是乎殺管叔,而察察叔。」 叔三叔,不得稱二叔。 管蔡霍三叔之說 · 余按, 春秋傳 王爲殷初定未集,乃使其弟管叔鮮蔡叔度相祿父治殷。」 記殷本紀云:「武庚與管叔蔡叔作亂。」周本紀云: 『武 又云:『管察爲戮,周公右王,』無有一言及霍叔者。史 叔鮮於管,封叔度於察,一下云「二人相紂子武庚,」稱 左傳文合,而無霍叔,其尤顯然無疑者。管察世家稱「封 又云:『周公奉成王命,伐誅武庚管叔,放察叔。』皆與 封叔處於霍,則不言是,然則霍叔未嘗監殷明矣。而魯周 豐錦考信錄 ,管叔蔡叔作亂,周公誅管叔,放蔡叔。若霍叔果同監 衛康叔,宋微子,各世家,亦俱但稱管叔蔡叔傅相武

璺 鎬 考 信

國之所傳 語,而增以降霍叔之文。然則此書之撰 監之,殷都以 叔。由是言之,以殷畔者,止管察二叔 尹之衛蔡叔尹之以監殷民。」 皆與左傳 腴 ,始稱自殷都以東為衞 周 「弔二叔之不咸,」不稱三叔也。至晉皇甫謐作帝王世紀 尚 m 書大傳 既滅殷 同 作 ,封其畿內爲三國:此以封紂子武庚 云、武王使管叔蔡叔監祿父。」漢書 ,不應數篇之文如合符然,皆有管綮而 北為此,霍叔監之。偽尚 ,管叔監之,殷都以西 於晉 書緣此 史記 ,而無霍 以後

說

同

,不言霍

。故傳云

,庸管叔

地

里

志云

•

知有霍叔,獨至皇甫謐始知之,而左氏生於周世,在焚

也彰彰明矣。果安國所傳

, 不

應兩漢

諸

儒

٠,

為鄘,蔡叔

,遂采左傳

9

而

非

疑俭縢有「羣弟流言」之文,當不止際叔一人。然即際霍二 霍叔之罪遞輕 他國 豐,銷考信 重於霍叔,尚有車七乘,徒七十人,以大夫之奉奉之,而 國固無是也 耳,三代以上,大臣有罪,可殺可放 文,及史漢舊說 林氏乃據世俗相傳之語 。.先王所以辨上下,別嫌疑 下文稱管際之故 1,乃有降從大夫之位者,彼原非此國之卿故然耳。本 ,尤不應不 。烏有朝齒公卿,而暮同編戶者哉!且蔡叔 ,乃反降爲庶 ,尤疎之甚矣。且降爲庶 知有霍叔,而每文皆但言管察也。杜氏以 ,因釋二叔爲二代之叔世,固已强詞 ,以駁二叔之稱,而不復考左傳 人, ,定民志也。春秋之時 一何其賞罰之顚倒乎? ,而

未嘗有降其爵者

, 卿奔 人者,漢以後

法

, 至

之前

豐錦

考 信

錄

四

世宋 音字 家傲 諱避 周公既承成王命,誅武庚,殺管叔,放察叔,乃命微子開 0子改景 叔亦不得遂稱羣。蓋流言者自多人,監殿者自管察,不得 謂流言之人,盡監殷之人也。故今但據春秋傳文載之,無 稽之說,不敢以妄增也 代殷後,奉其先祀。作微子之命以申之,國于宋。

之者之言,其於理於勢,必有其懇摯而婉篤者,今皆不可 封微子,非封他人比也。改革之際,難為言矣。當時命 則 錄於左

0

偽古文尚書有微子之

**命篇。余弟邁訥菴筆談嘗辨之,今** 

改 啓本

(補)伐奄三年討其君。 益子 數語,苟且了事,必不然矣。 以爲眞聖人之言也,試使後世能文之士,代爲此篇 情度勢,亦必有可以感動人心,而慰安殷之遺民者。寥寥 周公相成王中 有破綻,以貽後世口實,此正可見作者伎倆 日情勢,無一語及之。譬若扶牆而行,不敢少動,惟恐其

得見。作書者以其難於措辭,故但爲膚廓通套之語,於當

。而後世乃猶

> · 其揣

余按,經傳無武王伐庵事。書多方云:『惟五月丁亥,王 句,遂以伐奄爲武王事。朱子亦云:『奄助/紂爲惡者 豐鎬考信錄 近世讀孟子者,以「周公相成王」為句,「誅紂伐庵」為

五

• =

豐鎬 考信

」是伐淹乃成王事也。詩東山云。「我徂東山 來自淹,」多士云:「昔朕來自淹,予大降爾四國民命, 通子此文,當以「周公相武王誅紂」為句,「伐奄三年討 公東征事也。尚書大傳亦稱庵君謂武庚請舉事。書序又 ,」又云「自我不見,于今三年,」是三年討其君,卽 ·成王伐淮夷,遂踐奄,」然則伐奄,决在成王之世無疑

,怊怊不

食煖衣 長句,率於四五字處讀斷,如「知和而和,何必讀書,飽 !夫章句之學,通儒所鄙 ,夫子循循然」之類 ,然章句之士 , 相沿既久,遂以爲固然耳。 一,亦何 미 多得

君」自爲一句,非武王時事也。蓋緣初學讀書,多不能 韓子云。「凡爲文宜畧識字,」爲文而能識字,說經而能

其

稱 周

0

、附錄」驅飛廉於海隅而戮之。 猛汗 第失次而誤,見後多方多士條下。 王時。僞孔傳又謂 知句讀,此固非易易事也。故今伐奄一事 此事時世無可考者。然玩孟子此文日,「驅飛廉 成王之世,庵凡再叛,乃因多方多士篇 ,載之周公相成 於 海

皆無明文,故附錄於此 鏑考 **皮記案本紀云:『周武王之伐紂時,蜚廉爲紂石北方** 信錄 0

三七

之時,史記所謂不

與殷亂者也。奄負東海

,海隅乃奄東境

,而飛廉逃於海隅也者。疑即武王

伐納

,一似前嘗討飛廉

,蓋因

。然則此事當在伐奄之後,是以孟子連而及之。但於經傳

「奄未臣服,故得苟延殘喘,至克奄後,始得戮之耳

豐 錦考 信 錄 ,爲壇霍太山而報,得石棺,銘曰「帝令處父,

東,作歸禾。 書序 (備覽)唐叔得禾,異畝同類,獻諸天子,王命唐叔歸周公於 (備覽)周公旣得命禾,旅天子之命,作嘉禾 還無所報 諱其戮而妄造此說,以欺人者。是以譙周古史考:深所不 武王之誅,而得從容以終天年?且蜚廉助尉爲虐者, 不與殷亂,賜爾石棺,以華氏,」死,遂葬於霍太山。 信。而司馬氏索隱,亦以爲非實也。當從孟子爲正 帝反嘉之,而賜之石棺乎?此事至為荒謬。蓋秦趙之人, 余按武王旣已克殷,蜚廉何由至霍?果還至霍,安能逃於 按史記載此事,與書序同。尚書大傳及說苑皆以爲三苗

同上

0

何以

室,酒埽穹窒,我征聿至。有敦瓜苦,烝在栗薪,自我不見,于 我徂東山 貫桑而生,大幾盈車,恐係傳聞 ,怊怊不歸,我來自東 /持 ()翻 按此詩稱「我徂東山」,又稱「于今三年,」是即周公伐 風 ,零雨其濛 ,而甚其詞者,故不采。 。鸛鳴于垤,婦嘆于

奄三年討其君事也,故次之於此。 衞宏詩序,以爲周公東

征而歸勞歸士,大夫美之而作。朱傳以爲周公自勞歸士之

然亦非周公勞士之詩也。細玩其詞,乃歸士自叙其離合之 豐鎬考信錄 詞絕無一毫怨意,若**邺之擊鼓,雕之漸**石者,卽此可見盛 情耳。三年東征,不為不久,破斧缺斯,不為不勞,而其 詞 。余按,此篇毫無稱美周公一語,其非大夫所作顯然。

以使民

,忘其死」云者,雖得詩人之旨,然謂序其情,而

,何若謂歸士自

以爲歸士,美周公,此意索然矣。至序所稱

世景象

۰ ٥

豐鎬

考 信

錄

將 旣破我斧,又缺我斯,周公東征,四國是皇。哀我人斯,亦孔之 詩幽風 傳云:『四國管際商電也。』「既破我斧,又缺我斯?」 憫其勞,所以民說,亦非也。聖人之於民,必有撫愛於平 有素,是以上下一體者,爲得其眞乎? 文,即能有此效也。然則謂序其情而民說 述其情,雖極勞苦思念,而毫無怨上之心;由於上之愛民 衞宏毛詩序云:「破斧美周公也。周大夫以惡四國焉。」 矜恤於臨時者,是以民忘其死,非徒用一詩勞之之虛

**箋云:「四國流言,旣破毀我周公,又損傷我成王。」余按** 着衫人可知矣」之意,不得以我屬之大夫,而謂斧爲周公 美周公,則尙似有未盡合者。詳味此詩之意,乃東征之士 破斨缺,則其人之辛勤可知。猶宋人詞所云「征衫着破 周公勤勞王室,不自暇逸,是以其民皆悉周公之心,敵愾 之謬,其說尤正 禦侮,不辭况瘁,至於「斧破斯缺,」而無異言,即此見 ,新爲成王也。朱傳以爲從軍之士所作「破斧缺斯」,自 「破斧缺斯,」 言其勞是已。又援「斬伐四國」之文,斥序以爲管廖商 鎬 自述其勞苦 考 信 ,絕無稱美周公一語。惟其勞而不怨,由於 即叙東征之事。東征三年,爲日久矣,斧 。然謂答前篇周公之勞已,故作此詩,以 奄 ,

Ξ

0

۰٥ 書

0

同上

豐

鎬

考

信

鉄

惟五. 王日 月 3 (備覽)成王東伐淮夷,遂踐奄 備覽一成王 往視 嗚呼!猷 往與 王亦至東土矣。疑克庵之後 丁亥,王來自衛,至于宗周 周公之美耳;以爲美周公淺矣;以爲大夫所作以美周公而 惡四國,尤失之遠矣 按唐叔之歸禾,周公在東土,成王在周京也 師 ?要之當在伐淹之後,多方之前,故次之於此。 也。抑不知周公班師之後,淮夷復畔, 既踐奄,將遷其君於蒲姑

,淮夷尙負固不服,

成王

因自

而成王始

也。此文則成

祀 ,越惟有胥伯小大多正。爾問不克臬,自作不和 ,告爾有方多士,暨殷多士,今爾奔走臣 ,爾惟和哉1 我監五

0

德 爾室不睦,爾惟和哉!爾邑克明,爾惟克動乃事,爾尚不忌于凶 力畋爾田 ,亦則以穆穆在乃位 ,有服在大僚 明致天罰,移爾遐逖,比事臣我宗,多遜 奉德不康寧,時惟天命無還。朕不敢有後,無我怨。唐多社 (附錄)王日,多士- 昔朕來自奄 (附幾)王日 此多方篇文,乃初遷殷民後誥之者。 管察時事。』僞孔傳云:『成王即政、罪武王崩淮夷奄國 ,天惟男矜爾,我有周惟其大介資爾,迪簡 **翁**將 書序云:『成王東伐淮夷,遂踐庵。」鄭康成云:『此伐 信 1,猷,告爾多士,予惟時其遷居西爾。非我一人 鳈. 。書多方 ,克閥于乃邑謀介,爾乃自時洛邑,尙永 ,予大降爾四國民命, ø, 同 Ŀ. 在王庭,尚

諸儒 又叛,王親征之,遂滅奄而徙之。」二說不同,其後王願 一鍋考 ,皆以偽傳爲誤。王論余未之見。顧云:「多方之誥 信

於滿姑」是也。孔傳以為電再叛者,拘於篇之先後,而 成王踐庵,蓋行巡狩之事。書序「成王旣踐庵,將遷其君 皆級伐淹後遷殷民之事,其文大同小異,則多方之來自庵 於三年之久。孟子曰。「伐庵三年討其君」是也。既克而 是武庚既誅而懼,遂與淮夷徐成並興,而周公東征,乃至 庵,是多方當在多士之前,後人倒其篇第耳。·庵之叛問? 爲之說。 余按多方多士二篇,首二章皆魥殷周革命之由,次二章 「惟五月丁亥,王來自庵。」而多上「王日,昔朕來自

書, ,即多士之來自奄 遠耳 膕 方之文,次於東征之後,而取多士篇中追叙自奄 然則多方固當 無疑也 、說是也 則多方在作洛之前,多士在作洛之後無疑也。且多方文 必與奄連兵 鎬 大國,武王克商之後,未必深服於周 考信 專攻康成 0 尚書大傳謂武庚之舉事,奄實趨之 了。多士後 錄 。惟謂奄因武庚既誅而懼,則尚未盡。蓋奄 文簡,豈非 在多士 ,是以周公因黜殷 ,偽傳本王肅之徒所撰 一章,叙作洛之事,逐方絕無一言及之 ,多方之自時洛邑 前 前 日旣言其詳, , 而奄初 無 , 而並伐之也。故今 再叛之事明矣 故後日但舉其畧與 一,即多士之遷居 ,故好與康成 ٠, 但聖人 ,然時武 三五 不窮 歸後 E 庚 爲 乃東 兵於 之叛 異 以多 肅 - 7

人,則克宅之,克由繹之,茲乃俾义國。則問有立政用愉人。不 獄庶愼,惟正是义之。自古商人亦越我周文王,立政立事牧夫準 旦已受人之徽言,咸告孺子王矣。繼自今文子文孫,其勿誤于庶 間之。自一話一言,我則未惟成德之彥,以乂我受民。嗚呼! 其克灼知厥若,丕乃俾亂,相我受民,和我庶獄庶愼 伯,青任,準人,綴衣,虎賁。周公曰,嗚呼!休茲,知恤鮮哉 周公若日,拜手稽首,告嗣天子王矣。用咸戒于王日,王左右常 。……嗚呼!孺子王矣。繼自今,我其立政,立事準人牧夫。我 ,備覽]成王旣伐東夷,肅慎來賀。書序 政多士條下。

,時則勿有

豐

殷遺民之事

附於其左,以見其為一時之事。說並見後立

訓于德 用勸相我國家 按多方既當 ,是問顯在厥世。繼自今立政 世傳尚書篇次,多方立政二篇,並在多士無逸之後 Ö 書 **垃政言孺子王矣,似是成王即位** 在多士前,則立政無逸之先後 立政 ,其勿以儉人。其惟吉士,

之次第

也。

逸戒其逸豫

樂,有初無終之意。然則多方立政二篇,皆當在召誥前

9

,勉以享國之久,當是天下無事,恐其狃於安

,

亦未

必果

如

へ。余

未久時語

٥

爲先 以泣政次多方後 如康誥酒誥之當在金縢前也。傳經者失其篇次耳。故今仍 周公何以作立政也?蓋治國以用 0 有不當,則民受其殃 ,說並見多方條下 。大都小伯之衆,無獄庶

人為要,而用

人以

知

愼

o

錦考

信

錄

鸙 考 信 錄

讀此篇 治岐, 旅之中,不乏奇士,惟其賢則用之,不拘於親舊也。吾故 之繁,人主安能一一而察之?待其不对已著之而後含之人 不世為 官皆得其人 亦已晚矣。故必克灼知厥若 用 如是 國 下而後滅,强且久莫如楚者、楚有何功德、而 雖久 以故王室 。春秋時齊晉最强 卿大夫 仕者世祿,則是卿大夫之子孫,但世守其宗邑 ,而知 ور 然皆微弱,役於大國 ,非廣搜博采不 也。 日卑 東周之世卿,非先王之制也。觀孟子稱文王 周衰 ,政不行於天下。匪惟王朝 , . 9 卿大夫始多世爲之,賢才不 然皆至戰國之初而逐亡。魯衞亭 可。巖穴之內,具有良材 , 乃使之治我受民也。然欲馬

。惟楚與齊晉迭覇

,至凑并

能如是了

,即侯國亦

一刻

7

復進

以後 賢 賃於 於俘固己,伯州 余少讀春秋傳 多。 且久,而莫 而楚獨能 令馭天 如是 M ٠, 漢興始 仕至右 魯以喪莊公 ,齊晉魯魏卿皆世傳 m 日楚惟善以爲寳,是知楚人專以用賢爲事,是以强 。厥後王 下 尹太宰 與此 用賢故也。孫叔敖舉 下求賢之詔,以故守令多以循良著者 ,心常異之,久之始悟其故 惟取吏能 孫圉聘於晉,循以觀射父左史倚相誇于鄰 犁 也。甚矣!周公之訓之爲至言也。 , 然丹皆鄰國之逃臣 而楚聞其賢 。然此猶自來奔而用之者 守法 ,大夫亦多世者 ,不復問其賢否,故吏關 ,遂召爲右尹 於海 , ţ 觀丁父彭伸海 初無蚍蜉蟻子之援 • 。蓋春秋自成 世則不 ,其汲汲於求 。至申鮮虞僕 一。然由 至秦以 必其賢 肯舉 冗

翁

考

信

錄

三九

鎬考信

澤佞倖鑽營權貴而得進者,亦復不少。元魏旣衰 灃 ,隋唐以降,競尙科目,由是授官惟憑科目,遷官但用 ,始循資

得五.

子不饗其質,政令不施,則君子不臣其人。」譯曰:『吾受 (備覽)|越裳氏重譯而朝曰:『道路悠遠,山川阻深,恐一使 之不通,故重三譯而來朝也。』周公曰:『德澤不加,則君 命於吾國之黃髮久矣,天之無烈風淫雨,意中國有聖人邪?

世所能及也。說並見別錄周政通考中。

相我受民者,固已不勝其弊也。信乎文武成康之治之非後

,拔十得一二足矣。夫果拔十僅得一二,彼八九人之

資格,不復以度德量才爲事矣。宋太宗論科目豈敢謂拔十

(武)

周公相宅,日若來,三月惟丙午朏,越三日戊申。太保朝至於洛 惟二月既望,越六日乙未,王朝步自周,則至於豐。惟太保先 裳氏載之以南,緣扶南林邑海際,期年而至其國。后往今 歸路。周公錫以文錦二疋,軿車五乘,皆爲司南之制,使越 了在<br />
念越裳氏重譯來賣白雉一,黑雉二,象牙一。使者迷其 於後 當在成王歸宗周後。故附列於此。至古今注所言,頗近附 所害。但大傳文有脫誤,及不經之語,故采說苑之文載之 豐鎬考信 會,恐係後人增飾。然亦未有以見其必不然, 姑附存之 。大傳以此事爲在歸禾之時,說苑以爲在三年之後,要之 按此事不見於經,惟尚書大傳,及說苑有之。然於理無 錄

洛食。伻來以圖及獻卜。 朔黎水,我乃卜澗水東 **角保大相東土,其基作民明辟** 七日甲子,周公乃朝用書,命庶殷侯向男邦伯,厥既命殷庶,庶 殷丕作。 用牲于郊,牛二。越翼日戊午,乃社于新邑,牛一羊一豕一。越 洛汭,越五 ,卜宅,厥旣得 若翼日乙卯 周公拜手稽首日 成王合諸侯,城成周以東都,崇文德焉。 左傳昭公三十二年 寷 鎬 同 考 日 上 信 甲寅 ,周公朝至于洛,則達觀于新邑營。 鐌 1 (,位成 ,朕復子明辟,王如弗敢及天墓命定命,予乃 , 則經營 ,纒水西,惟洛食。我又卜濹水東,亦惟 書洛語 o ,越三日庚戍,太保乃以庶殷攻位於 |書 。予惟乙卯 召誥 ,朝至于洛 越三日丁已 師 。我

١ 河

定鼎于、郟鄏 ,卜世三十,卜年七百。佐傳宣公三年

誤引 蒲姑商奄吾東土也。且王孫滿以周人專敍周鼎沿革,不 自作 克商 成 豐鎬者信 鼎於洛邑,故統之於武王耳。猶之魯晋諸國皆封於成王 之,遷鼎由於克商,克商武王之事 ,而成鱄謂武王克商,封兄弟之國十五,姫姓之國四十 王之世 猶之武樂篇中稱「桓桓武王,於皇武王,」必非武王所 ,而臧哀伯魯大夫,因諫納郜鼎,而語及之,非其意 ;而楚子謂武王克商作頌云云,又作武云云也 此文,則遷鼎於洛者成王也。而桓二年傳云:『武王 ,遷九鼎於洛邑,與此異者,蓋古人之文,多大畧言 錄 ,周公東征 ,而奄始滅;而詹桓伯謂武王克商 ,不可云成王克商遷 。猶

机带

,

戊辰 之所重

豐

鎬

考 信

錄

,其詳因不暇深求也,故今棄彼而

錄此

四 四

,武王騂牛一

。王命作

公後,作册逸誥,在十有二月。書洛 **册逸祝册。惟告周公其後,王賓殺禋咸格,王入太室裸,王命周** ,王在新邑,烝祭歲,文王騂牛一 誥

於史臣之手,然他篇悉不載其名,不應此獨記之,且無 是也。「作册逸誥」僞孔傳以爲使史逸誥伯禽,察傳以 傳以爲立周公之後於魯,蔡傳以爲使周公留治洛邑。蔡說 之所追記,故其中多缺文,其视與誥蓋失之矣。然祝誥 於事理,於文可省。蓋逸者失也,乃逸詩之逸,此書後日 **誥册,史逸所作,二説皆非也。何者?凡諸祝誥,皆當成** 此上皆記成王周公營洛之事。 「惟告周公其後,」

民大和。會侯甸男邦采衞百工播民和。見士于周。周公咸勤 (附錄)惟三月哉生魄 ,乃洪大治 。 周 書 供,不作逸,恐不得以此為彼也。 公尹洛之三月也?皆未有以見其必然,姑附錄於此。 以爲當在康誥篇首,然以文義揆之,亦不甚合。蓋不知爲 上云,「王命周公後,」文義甚明,不煩曲解。且傳作史 豐鶴考信錄 何篇之序 此文在書大計之後,康誥之前舊誤以爲康誥篇序,蘇氏 ٠, 然庶殷猶未不作·何以四方即大和會?安知其非次年周 其大意可知,故綴其下云,「惟告周公其後,」 ,而其語已逸耳。「三月」僞傳以爲作洛之三月 ,周公初基,作新大邑于東國洛,四方 四五

冠其

乃尚寧幹止,爾克敬,天惟男矜爾 士,今予惟不爾殺。予惟時命有申,今朕作大邑于茲洛 年于茲洛,爾小子乃興,從爾遷。書多士 方罔攸賓 ,予亦致天之罰於爾躬。今爾惟時宅爾邑,繼爾居,爾厥有幹有 惟三月,周公初于新邑洛,用告商王士。……王曰,告爾腴多 ,即多方之命也。申重也,多方已命,多士又命,故云申 命有申一,時是也, 一錦考信 ,亦惟爾多士,攸服 一。蓋多方以遷民故作語,多士以營洛故作語,故多方云 此多士篇文,乃作洛後語殷民者 ,乃自時洛邑尙永力畋爾田多士云,『今般作大邑子茲 時命者,蒙上大降爾四國民命之文 奔走臣我多遜。爾乃尚有爾土,爾 。爾不克敬,爾不啻不有爾土 。按此篇云 :「予惟時 。予惟

pu

周公日 之供。無皇日 乃諺旣誕。否則侮獗父母曰,昔之人無聞知 之依,相小人,厥父母勤勞稼穑,厥子 !繼自今嗣王 洛,予惟四方罔攸賓,亦惟爾多士攸服奔走臣我多遜 ,嗚呼!君子所其無逸,先知稼穡之艱難乃逸。則知小人 條下。 營洛以後 次多士於作洛。庶其事之次第,一望了然。說並見前多方 語遷民 既在前 無疑矣。際傳亦謂遷民在作洛前 考信 ,今日躭樂,乃非民攸訓,非天攸若,時人丕則有 ,則其無淫于觀,于逸,于遊 錄 ,更無他事 ,多方安得獨在後邪?故今次多方於東征 ,何誥之有?然則此篇在多方後 乃不知稼穡之艱難 ,然不知多方即以遷 ,于田,以萬民 。……周公日 一、嗚呼 。乃逸 **ふ** 故 ં

考 信

八

**您,無若殷王受之迷亂,酗于酒德哉** 勤惕厲之心易生。當太平無事之時,則驕奢安佚之念漸啓 ,固也。商奄旣定,天下宗周,飛廉戮,淮夷服,肅慎 方成王之初政 周公何以作無逸也?大凡人主,值四方多難之日 此篇仍當次於多士之後。說已見前立政條下。 ,商淹迭畔,王室不靖,成王之不自暇

「,則

臣僚之窺伺我者,必有逢迎意旨,以惑君心,而自固其

,則於庶政必有畧不經意之時。一有逸樂之念,則左右

一貢,此正人主逸樂將萌之時也。然人主一有逸樂之

來

逸

者。昔梁武帝以開國之君,及其晚節

,百度廢弛

,竟致侯

景之亂。唐明皇帝躬戡大難,致開元之盛治,其後亦以荒

是也 其意蓋皆本之此篇 數以 克基天命於無 夜基 作此戒王 中自堯典禹貢皐陶謨以外 盛治也。吾讀立政無逸 開八百年之大業也 書文簡意深 無 考 四方水旱 命宥密』 度 。吾讀洪範 ,馴致安史之亂 信 錄 ,以預遏 ,而 統第也 ,惟成王能服習周公之言,是以不敢荒 À 奏 , 此則明切 其萌也。故周頌 一。六經 而知武王之所以繼唐虞夏商 。此治忽興亡之大要,故古人皆競競於 ,以爲太平無事 。唐魏徵謂 ,播遷於蜀 ,而知成王 中道 ,言治者 政事 ,創業易,守成難 ,學者於此三篇 周公之所以紹文 。周公知其如是·是以 者,莫過於 云:『成王不敢康 ,恐啓人主泰侈之心, , 無 如此三篇 四九 尚書 而成一代之 , 熟玩而 0 o 宋李流 然虞 ,尚書 武 夙 ,

豐鎬考信錄

以不應。」然則分詩書與政事爲二,自唐已然,朝廷以六 捷,武元衡問其所嗜何書,德裕不應。其父吉甫責之。對之學者,惟務舉業,而於此多不究心也。唐字德裕幼而敏 得焉,於以輔聖天子,致太平之治,綽有餘裕矣。惜乎 經取士,果何為耶?其亦可歎矣夫! 1: 武公身爲宰相,不問理國調陰陽,而問所嗜書,所

五〇

豐鎬考

信錄

豐鎬考信錄卷之五

大名崔述東壁謹考

周公和成王下 ,輒目之爲周公所作,往往互相乖刺,遂致聖人之制淆 亦不多見。兩漢傳經之儒,遇有古書莫知其出自何人者 周公相業,前兩篇詳之矣。惟記多稱周公制禮,而春秋 傳亦嘗及之,必非無故而妄言者。但經未有明文、而傳

日。幸而得之,坐以待旦。孟子 (補)周公思兼三王,以施四事。其有不合者,仰而思之,夜以繼 豐镇考信錄卷之五 也。故今復係之以此篇考而辨之。

亂而不可稽,而釋經亦多失其旨,學者惑焉,而莫適從

豐鎬考信錄卷之五

事也。周公制禮,皆監前代而損益之,是以有所不合,待 思而後能得之也。 按孟子言「兼三王以施四事」,詳其語意,蓋卽周公制禮

(附錄)先君周公制周禮。左傅文公十八年

附論・子曰:『周監於二代,郁郁乎文哉,吾從周。』論語 八佾篇 古禮經十七篇,儀禮之世皆以爲周公所作。余按,此書

及物日不享,惟不役志於享。」 之禮,周公所作之書,則非也。周公曰:『享多儀,儀不 經傳之文,大有益於學者,不可廢之書也。然遂以爲周初 孔子曰: 『先進於禮樂野

周詳細密,讀之猶足以見三代之遺,識其名物之制,以考

公孔子之意,判然相背而 於上士之祿,僅倍中士,中士僅倍下士,下士僅足以代其 里。而今聘食之禮 周公所制也。且古者公侯僅方百里,伯七十里 尚繁縟之節明矣。今禮經所記者,其文繁,其物奢,與周 人所貴在誠意,不在備物。周初之制,猶存忠質之遺,不 人也,後進於樂禮君子也。如用之則吾從先進。」然則聖 叉豈分卑祿 度其禮每歲不下十餘舉,竭一國之民力,猶恐不勝 。而今士禮執 地廣國 富 , 而 薄者所能給乎?此必春秋以降 事之人,實繁有徒 大夫士邑亦多,祿亦厚,是以如此其備 ,牲牢籩豆之屬,多而無用 馳。蓋卽所謂後進之禮樂者,非 ,陳設之物,燦然畢具 ,諸侯 ,費而 ,子男五十 不併之

無當

0

考信錄卷之五

豐鎬考信錄卷之五

今禮經臣初拜於堂下,君辭之,遂升而成拜,是孔子所謂 大夫可知矣 而辭焉。是古禮君自行君之謙,臣自循臣之節,辭者自辭 重耳,公子賦河水,公賦六月,公子降拜稽首,公隆無級 子子然猶如是。則尋常之卿天夫可知矣。秦穆公享晋公子 舉乃升,未有升而成拜者也。齊桓爲諸侯盟主,權過於天 。」下拜登受。是古禮臣拜君於堂下。雖君有命。仍俟拜 公子,旦夕爲晋君,與秦穆同列,然猶如是。則本國之卿 ?拜者自拜,不因其辭而遂不成拜於下也。晋文乃鄰國之 非先王之制也。襄王賜齊侯胙曰:「以伯舅耋老」加勞 一級,無下拜。」齊侯曰:「小白余敢貪天子之命無下拜 。故孔子曰:「拜下禮也。今拜平上,泰也。」

公所作 孔子也 秋以降沿 拜上 叉曰: 待辭 也 拜 『王臣公,公臣大夫。 拜上禮也 , Ŀ 矣。齊桓晋文所不敢出,而此書乃如是。然則其 也。吳楚之僭王也 豈得謂之拜下。孔子曰 邪 而拜於上,故謂之泰。 7 0 乃曲 i襲之禮 孔子曰:「名不正則言不順,言不順則 ?不辭而 「惟名與器,不可以 解孔子之言。謂禮必待君辭而 。」吾寧從孔子而悖朱子,不敢從朱子 ÿ 而 拜於上與 非周公之制明矣 , 春秋書之日子,愼其名也 3 曰 ?辭 不知. 假 4 :「拜下禮也 而 A 『一國三公,吾誰 升成拜 後成 。一名也者聖人之所尤 。朱子篤信 拜於 者 後升 上,均之為 , 0 果拜下邪? 朱子則 事不 成 禮 拜 經 o 成

o.

考信錄卷之五

H.

豐 鎬考 信 錄卷之五

乃以大國之孤當之。大國之孤僅見於周官,經傳未嘗有 諸侯之臣有所謂諸公者,此何以稱焉!說經者無可置詞 **」王之下不得復有王,即公之下不得復有公明矣。今禮經** 伯,亦僭稱諸侯 末,大夫浸以上僧,齊有棠公,鄭伯有之臣稱伯有日 名爲孤矣,亦不當 公焉在此」,卿大夫僭稱公之始也。其後晉韓趙 諸公而寄公,於國君爲賓,亦不應從臣禮也。蓋自春秋之 諸公也。或又以為寄公。然寄公偶有一人然耳,何緣 。宋公爵也,春秋之世誰爲之孤者?即使大國果有孤 2 復稱爲公。而孤止一人 Mi 仍 朝 事晋 君。竹書紀年

,亦不當稱之爲

也

.9

得有

侯于鄭,鄭哀侯來朝者是也。而魯三桓亦僭稱公

所謂

桓公

邑哀

魏氏滅知

八盆子所

晋三 衞諸 概如此 焉者耳。覲禮之詳 子,天下之大禮也。聘禮,諸侯使大夫騁於諸侯 備 諸侯莫朝 十倍於覲禮 可考耳 一容於其大者反略 0 一家魯三恆之屬 邦, 然則此書之作 信 , 因 亦當類是 ,觀禮 。然則此書乃春秋 卷之五 而記之。若聘禮 , 此何故哉 久失其傳矣 ,周公時固無此制也。覲禮諸侯朝於天 0 ,雖百聘禮不 , 當當 但春秋 而其小者反詳 在春秋 ?此無他 戦國 戦國 ,乃當世所 0 但學士大 以後明 爲過 ,春秋以降 間學者所記,所謂 間 百 > 數 甚 輕重之顚倒如是乎! 0 十年, 而今聘禮之詳 通行,是以極其詳 夫聞於前哲者 。若果周公 ,王室微弱 載籍不 7 ,禮之小 所為 諸 公 大大 , 反 存

٠,

謂費惠公,史記

年表

所

恒

勝

魯如

小侯者是也

0 竊

豐 鎬 考信 錄 卷之五

之開寶 係土禮 居敬而 者以竹爲簡策,重墜難舉,數百篇者非十餘車不能勝以 目。而聖人創制顯庸,以範圍天下,欲其欣然樂就,亦必 훒 下之人何由盡得之,盡知之而盡遵守之乎。唐之開元 不過為繁賾 簡 M 質 傳 衆 行簡 記所稱周公制禮云者 5 。 雅 , 非 ,而其禮文亦益繁 難知之事。故傳曰:「簡則易從。」仲弓曰:「 初 不詳矣 而上之爲大夫 ·以臨其民 雖視夏商爲文 ÿ 然止存諸秘府 ,不亦可乎。」 况此十七篇中心多 ,爲諸侯 ,度不下數百篇而 ,然較之春秋時,已有 ,亦止制其大綱而已。舌者

,爲天子,位益尊則

後可。而古

夫猶多目不經見者,况於蚩蚩之民?周公之制。必不

,以美觀聽耳;學士大

3

床

八

野人

Ż

風

潤澤則 在於大綱大紀 果周公所制之禮 不當反以 而 有所更改 王一歲 。鍼子曰:「是謂不夫婦,誣其 禮盡 ,其大較也。故晋韓起聘於魯 後祖,然則鄭人昏禮先配 。蓋春秋之書法,即周禮之大綱,正名定分,尊奠親 在魯矣 亦各隨其國之俗。而自東遷以後 M 此爲譏 a 有三年之喪二焉。一今喪服篇爲妻期年。 故鄭 也。 。」然則周公之禮 也 世子忽取於陳,陳鹹子送女,先配而後祖 ,頒行天下,不應陳人獨 由是言之,周公所制,特其大畧子至於 。王穆后崩 後祖 ,太子壽卒,晋叔向 ,見易象與魯春秋日 祖矣。」今昏禮篇正 固 ,陳人昏禮先祖 不在 , 於繁文縟節? 世變風移,亦頗 不 知 - • 後配 即 叔向 不 日 一先配 知亦 也,

鎬

考信

錄卷之五

鎬 考 信 錄卷之五

學士喪禮於孔子,士喪禮於是乎書」是士喪禮之文防於孔 服,豈不倒行逆施矣乎!記曰:「恤由之喪,哀公使孺悲 說。謂天子絕期,故改而爲三年。夫位尊則服降,尊尊也 為母期,為是故也。說者拘於此篇爲周公所制,乃曲爲之 以大喪行之,故減而爲期,其子亦降爲期。故喪服篇父在 子為父三年,故主喪者亦三年。其後蓋以婦人之故,不欲 長子其體畧同。又皆主人自主喪妻之子爲母三年,長子之 ,重正統也。今以絕期之故,反改期爲三年,以尊故而 何容不知 通古今, 楚欲傲以所不知而 一叔向不知 ,天下之人又誰知之!蓋古者父母妻 不能,果周公所制之禮,叔向

仔也。以一反三,則他篇亦必非周公之筆。蓋自周衰,禮

加

豐鎬考信錄卷之五 於是焉可以得之,如是而已。儒者必欲執爲周公之制 能必其為當日之原本?猶不敢必為孔子之書,况欲篤 使世之人 之遺文,可以識三代之聲名文物,而聖人之大經大法 爲周公之書乎!惟是此書周密詳備,學者藉是可以考經傳 續之矣;許慎之說文,徐越更定之矣;况於秦火以前,安 史記褚先生補之,後漢人續之矣;劉向之例女傳 次也 **宜然。故曰:『多聞擇其善者而從之,多見而識之,知之** 自衞 樂散佚,聖賢採列國之文獻,參互考訂 。」然今上喪禮篇 反魯,然後樂正 ,疑古禮之斷不可復行於後世,而是今非古者, ,雅頌各得其所。」 樂旣有之,禮亦 ,亦未必即孔子之所書。司馬氏之 故孔子曰; ,後漢人 亦亦 信其

o

公所作;雖有宋諸大儒,莫不信之不疑。余按 也 孟子曰:「海內之地方干里者九。」記曰:「四海之內九 禮經戴記並行 載於周公之篇,而附論之如此 記 踵 。九州之內,約方三千餘里,外盡四海不過五千里。 西漢末,周官一書出,向散之徒,皆崇尚之,然循以爲 • 州方千里 未以爲經也。迄東漢末 考信錄卷之五 m 誠 有可觀 · 儒者亦不得不分其咎也。故今十七篇之作· 不 ° 。於是世之學者,咸以周官爲經 。然逐以爲周公所作,周一代之制三則 書旧: 一丽 ,鄭康成註之,名日周禮 成五 0 服 ,至於五 T , ,且以爲周 此 書條理 州 非

師

っ外薄四海

,咸建五長

。」今周官封國之制

。諸

君臣也,公侯伯子男伯仲也 內,安所得 子邦畿之外分九畿,畿每面五百里通計為方萬里,四海之 豐鎬考信錄卷之五 伯,伯倍子男,本末之別也。今周官,天子之地僅四諸公 之誣 百里 指大如股一者, 豈先王辨上下定民志之大法乎? 且春秋時 ,而諸公之地乃二十五倍於男邦,正賈誼所謂一脛大如腰 百里,侯方四百里,伯三百里,予二百里,男百里。天 列國吞併之餘,宋魯循不過二三百里,鄭許循不過十二 而四 ,亦已明矣 其故墟具在而可按也。敌孟子曰:「今魯方百里者 ,亦不過五千里餘 如許地而封之而畿之十今自洛陽東際海見西踰 。國家 之建,必本大而末小。天子於諸侯 。經傳之文,較然可徵,周 o. 故天子之地百諸侯、公侯倍 Ţ

Ħ.

Ħ. 鎬考信錄卷之五 **2** 

之征。」其非周公之法又明矣。後儒乃曲爲之解。謂戰國 也。今周官乃云:『宅不毛者有里布,民無職事者出夫家 皆悅,而願爲之氓矣。」 是三代正賦之外未有絲毫課於民 非周公之法明矣。孟子曰:「廛無夫里之布」則天下之旅 徹,其實皆什一也。」是三代取民之制未有過於十二者也 乎?春秋宣十五年初税畝,公羊傳曰:『古者什一而藉。』 孟子曰:『夏后氏五十而貢 义曰: 「什一者天下之中正也,多乎什一,大傑小傑。」 ,若果方四百里,則曹潔滕薛皆在境內,何容復有此四國 今周官乃云,遠郊二十而三,甸稍縣都皆無過十三二美 當封國之初,必小於是不大於是明矣。魯即今曲阜 ,殷人七十而助,周人百畝而

。唐云 豐鎬 於社 夫里之布乎?孟子謂無夫里之布 以事上帝也。」是古者止 』又云:『帝牛不吉以爲稷牛。」又云:『郊社 於新邑,牛一羊一豕一。」記云:『郊特牲而社稷太牢。 法,而遂以爲其初固然耳,不 吾未見其可信也。蓋此書撰于戰國之 時宅雖毛亦有里布,民雖有職事亦有夫家之征。孟子 無夫里之布者 。夫不毛無職事而使出夫里之布,是有夫里之布乎?是 考 也 信 :『越三日丁巳用牲于郊,牛二。越囊日戊午乃社 。今周官乃云:『冬至祭天于於南郊,夏至祭地 錄卷之五 ,謂宅毛及民有職事者耳,非謂一 有一 郊,祭天乃於郊 必强 , 而儒者謂有夫里之布, 取孟子之言以曲就之也 時,彼固見當時有此 Ħ. ,而祭地 之禮 概無 分所

豐 鎬. 考 信 錄 卷 之

應

即

兼祭天

地

竟無一

人知之

也

書

南

北

郊

者

果

A.

所臆度

明矣。

**羣后四朝,**〕 詩

春秋 于. 王 言之 兩 北 日·一君子 Ö 故書曰:「 郊 郊 同 則日朝 . د 涿 H • O. 2 不 中 ø 丽 春 果爾 應 書 郊 公及床 朝之外 來朝切 郊者 秋 混-, 乃 傳 īfīī 况 則 アノー春秋 指之 H 周 同 凡 如 · ] H 覲 公 别 Z 九 此 公 遇于 則 于洛 無 四岳羣牧,」詩曰: 鉅 Ο, • 則 所 皆 典 謂 清 覲 日; 其說之出 覲 ٠. 但 • 》,故書 覲 爲 記 書 郁 0 諸 「公朝於王 郊 也 可 禮 以 侯 。 遇 ٠, 者 • 止 」 叉日 修 於後 未有 E 尤 郊 歲 者 • 不

也

ø

|書

日;

\_ 江

漢

朝宗于海

。」朝即朝廷之朝

事

於

天

子

不

nj

不

期

M

值

**3** .

立

其介圭

入

覲

.

受

策以

出

出

所。

一觀

**殖見也** 

之一是也。朝者君臣之事,宗者族姓之事。以人喻水,故 卿宗子之宗,記所謂『宗人莫之宗》,史起所謂『學者宗 靉此書者,亦當夫籍去之後,故不得其實而妄以意度之也 乃以爲春朝夏宗秋觀冬遇,經傳有此事乎。有此文乎?蓋 謂这朝宗。非諸侯于天子又有所謂宗者也。今周官之文? 之半日八莫不在正南,安得有所謂景朝景夕者。此必不通 西去數百里,則日出入後一刻。無論何地,置表待書: %漏 之殊,並無朝夕之異。今東去數百里,則日出入先一刻。 · 若夫土主之法景朝景夕之言,尤為乖認。蓋景但有長短 宜少知人事者即不能欺,而沈酣經傳之儒,或反信之,其 歷法不遊四方者之所為,寧周公之才之美而有是言乎!此

土

豐錦考信錄卷之五

亦異矣!至於史記所稱周公作周官作立政者,乃指周書中 周官篇而言,書序所謂成王還歸在豐作周官者,與此書無 其私,然不可謂非周官之有以啓之也。可不爲世之大監戒 以啓徽宗之奢侈,而宋卒以此亡。雖二子之意但假此以濟 塗據泉府之注以行青苗, 蔡京復據王及后世子不會之文 涉也。嗟夫!自周官一書出 可謂倒行而逆施矣!間有不信此書者 ,則穿鑿附會,以致離經而畔道者不少矣。至宋王安石 ,乃儒者猶奉此以爲周公之書而反疑諸經孟子之誤,亦 痛 武之,以故相視而莫敢議 ,漢人據之以釋經。其有不合 。遂使三代之經制爲後入所 ,無識之徒

, .,

雜亂,良可數也。或以爲劉歆所偽作,固不其然,然必非

,必力排

周公之書則明甚也。余故詳爲之辨,而周公之篇,不載作 諸篇,說者亦以爲周公作。余按,周頌云:『成王不敢康 ,夙夜基命宥密。」又云:『噫嘻成王,旣昭假爾。』又 周官之事。 周頌三十一篇,說詩者皆以爲周公所作。小雅庭鳴以下

| 鎬考信錄卷之五 ,怨而不言,其周德之衰乎。』當周公時,固不可謂 線也, 。說者曲爲之解,訓衰爲小 由盛而漸降焉之謂也。 ,謂周德尙小也 故曰自是以衰 九 0 ,卽未大 夫衰者

公所作也。季札觀於周樂,爲之歌小雅,曰:『美哉思而 成王時詩明甚。由是言之,周頌或有周公所作,必不盡周

云:「自彼成康,奄有四方。」詩中明舉二王之諡,則非

豐鶴著信錄卷之五

故今正之,而於周公之篇不載作雅頌事。周頌不皆周公所 ¥ 面 聖人 **颈背自己** 以 ,顯然無可疑者,不得以爲周公之所作 ? 且棠棣 不符、讀者必致失其本意,穿鑿附會,而詩之敎慾荒 不自有其 者,非必事事皆躬爲之,亦非必事事皆勝於人也 ,有惡則惡皆歸之,有善則善亦皆歸之。顧作詩之時 使天下後 八篇 作, 得謂 乃小雅第 ,據漢書已爲宣王 善高 世有此 而後足見周公之才之美。惟其能致太平之盛 之衰 能 四篇 有天下之善,爲人所不可及耳 。况周公之世 雅頭,是乃周公之大 ,據左傳 一時詩 已爲召穆公作。 周周 o 然則 一德方隆 小雅 也。蓋聖 、功也。 之爲周 ,謂之衰 大抵 一人所以 出 。不必雅 衰 車 世俗 o 時 乃 .11] o

於周書第七卷周月時訓兩篇 說詳見後宣王及召穆公篇中。 作,說詳見後成康之際篇中。鹿鳴以下諸篇,非周公作 不合周法。」是漢儒固已非之矣。而唐語林云:『月令出 **播**八十二月紀之首,禮家好事者抄合之,其中官名時事多 **月一篇,世多以爲周公所作。鄭康成云:『此本呂氏** 。」蔡邕云:『周公作是》呂

要錦考信錄卷之五

逸周書有之,遂斷以爲周公之書也哉

謬,其非周

初史官所記顯然。然則周月

兩篇

,

或即采

之呂氏春秋

,或與呂紀同采之於一書

, 均 時

\*未可

知

鳥得以

紀朵於周書非戴記

余按,逸周書本後人所偽撰,所言武王之事,皆與經傳刺

取於呂紀明矣。」則又以康成爲非是。

!况月今所言

陽家說 豐錦考信 於十二月,是以純雜不均,邪正互見。豈惟非周公之書, 有不可移易者。蓋撰書者,雜采傳記所載政事,而分屬之 亦斷非周 七星中季秋昏虛中,上距遙與之仲春星鳥仲秋星虛已差一 孟春之月日在營室 月。周公下至西漢之末千餘年,至劉宋又數百年,而月命 彰彰較著者。周公上距爲世止于二百餘年,而則令季春昏 驗或有疎密,然不至大相逕庭 至元嘉歷正月中日,猶在室一度,才差十餘度耳。雖 ,所載政事,雖有一二可取,然所係之月,亦未見 錄卷之五 人之制。康成之言是也。至於所推中星日躔,尤 ,下至三統歷正月中日,猶在室十四度 ,上溯唐虞 之世 ,何太遠

下逮漢宋之世何太近!其為戰國時人所撰,毫無疑義

。不

1

篇所記制度名物之屬,往往有與經傳與者,其非周公所作 大半在於周公之後,周公何由預知之而預釋之乎?至於他 非也。余按,釋詁等篇,乃解釋經傳之文義,經傳之作, **今於周公之篇** 知前人論者,何以不考之此,而遽信以爲周公之書也!故 世或以爾雅爲周公所作。或云,周公止作釋話一篇餘皆 ,不載作月令之事 0

豐鶴考信錄卷之五 **書序云:『周公在豐,將沒,欲葬成周。公薨,成王葬**  (附錄)公薨,成王葬于畢。書序

之類,皆不可信,故今不載。

其名,若潔問靈樞之屬。或傳之者謬相推奉,若本草周官

尤為明著。大抵秦漢間書,多好援古聖人以為重,或明假

稱其證也。度記魯世家與大傳畧同 公疾日 少更定之。惟書序之言,較無大謬 于|畢 豐錦考信 臣,天下誰不知者,何待葬以示之 大傳之說蓋卽本之書序,而語殊淺陋無倫理。周公爲成王 ,而亳姑之篇已亡,無由决其是非,故今删而存之。而大 王不葬于周 , 告周公,作亳姑 , 錄卷之五 「吾死必葬于成周,示天下臣於成王。 而葬之于舉,示天下不敢臣也。」 。」尚書大傳云: 。然序之失經意者亦多 ,蓋即采大傳之文, Ö 而成王尚存 『周公老于豐 三四

,亦不得

而

余按

周公

夗

٠,

傳世家之文概不錄

0

今按尚書金滕篇,在作鴟鴞後伐武庚前,惟顏師舌引尚書

成王感風雷之變而親迎周公一事,皮記載於周公卒後

實然者。然則史記中因所采之書已亡無所考證,而入莫由 之篇猶存,故人不之信,不幸而此篇或逸,入未有不以爲 郊,而謂魯之得郊因此,是因一誤而再誤矣。此事幸金騰 所謂出郊者,欲何爲乎?史記不能解說,遂以郊爲郊祀之 豐鍋考信錄卷之五 文武周公通考 傳而誤也 知其誤者,可勝道哉!吾願世之讀史記者,聞 大傳文,以此爲成王將葬居公於成居 反三,勿執先入之言以致失古人之實也。 者,亦有文武之事與周公相屬者,不可强斷而 經傳之文,有棄言文武者,有莫知其為文王事武 。夫以爲在周公卒後 。則所謂親迎者迎何人 時事·然則更記 五 知二,果 分係之, 平子

鎬

考

信

錄 卷

之五

西伯旣戡黎 允文文王,克開厥後。嗣 伯何為 日西伯武王也,史記嘗載紂使膠鬲 耆者卽尚書之黎,而以戡黎爲文王事也。察氏書傳云,或 文王伐密須 觀刑伊之言日 **今通列之於此** 一無日矣,其非文王也明矣 門法大傳 ,祖伊恐 而來 ?則武王亦繼文王 言四伯戗 ,明年敗耆國,殷之祖 ,奔告于王。 一,天旣 武受之,勝殷遏劉,耆定爾 戡 **訖我殷命**, 同耆 ,紂囚之牖里 書 0 爲西伯矣

伊懼以告紂

**4**0

則是所謂

0

史記

周本紀

四

伯

戡 黎

功

Ó 詩

周 頌

武王觀兵之日。余按,黎近殷土,則以爲武王者近是。而

綱目前編

因之

,遂係之於

殷之即喪。

則是時限已

觀兵。膠鬲問之日

,四

。命氏通鑑前

編云

於孟津 以爲一也。故今統載之於文武篇中,寧闕其所不知,不敢 亦不得謂至孟津而還師也。戡黎觀兵當是兩事,恐不容合 不必由孟津渡河也。黎近朝歌,在孟津之東北數百餘里, 亦未敢決爲武圧之事。至綱目前編以此事爲即史記之觀兵 文正旣未稱王,則武王自當仍稱西伯。但傳記皆無明文, ,則亦未合。何者?黎在東山,孟津在南河,戡黎

患窮害信錄卷之五

微子篇

誤也。

(附錄)周有八士伯達伯适仲笑仲忽叔夜叔夏季隨季騧。

或以八士爲南宮氏,伯适爲南宮括。其說近是,然經傳

韓考信錄卷之五

(附論)子實曰:||皮武之道 ,未墜於地,在人。賢者識其大者

不賢者職其小者,莫不有交武之道焉,夫子焉不學!論語 **縣白之判然也。余觀聖門論列,則多以文武並稱,未有岐** 自漢以來,學者多稱文王而毀武王,其意以爲文與武若

文王之德,百年而後崩,猶未治於天下。武王周公繼之,然後 前視之者,然則是这武無二道也。惟孟子書多稱文王,蓋 武王之道即文王之道。言文則足以兼武,猶言伯夷而不及 叔齊也。故文王之與武王,其德有高下,其道無異同。故 今於通考錄此章,以見學者於古聖人不可妄有所低昂也。

大行。 孟子

滅國者五十八驅虎豹犀象而遠之,天下太悅。孟子

於此。 而此數語未有確據,無由決其時世。竊意滅國至五十之念 ,必非一時之事。疑此數語,皆無武成兩世言之,故並錄 : 按伐約為武王時事,伐奄為成王時事,經傳皆有明文 ≈

事耶。易繁解下傳. 「附論」晉侯使韓宣子來聘,觀書于太史氏,是易象與魯春秋 日主『周禮靈在魯矣,吾乃今知周公之德與周之所以王也

(附錄)易之興也,其當殷之末世周之盛德邪,當文王與紂

學補考信錄卷之五 二近世說周易者。皆以家辭爲文王作。爻辭爲周公作。朱 於左傳昭公二年

豐錦考信錄卷之五

**子本義亦然。余按** 作易者其有憂患乎。』初未言中古爲何時而憂患爲何事 班氏作漢書。復因史記之言,遂斷以辭爲文王之所繫。是問易」為者婚也即本紀所云自是遂以易卦爲文王所重。及 之,以爲文王羡里所演。是以周本紀云:『西伯之囚羡里 知其爲何人之書乎。至司馬氏作史即,因傳此文,遂附會 是作傳者,但就其文推度之,尚不敢决言其時世,况能决 且日其當 以變文志云:『文王重易六爻作上下篇。』又云:『人更 ,蓋益陽之八卦爲六十四卦』 至此章始言其作于文王時,然未嘗言爲文王所自作也。 一,日其有,日邪,日乎,皆爲疑詞而不敢決。則 ,傳前章云:『易之興也其於中古乎, 自序亦云:『西伯拘羑里演 相

作矣 四稱王用享於岐山 割泛詞謂爲周公所作,以曲全之。而鄭康成王翮復以卦爲 豐鎬考信錄卷之五 公作爻詞者 包巖神農所重,非文王之所演。然後後儒始獨以彖詞屬之 之。史漢之說 度之,非有信而可徵者也。夫以卦爲鬱農 文王,而分爻詞屬之周公。而由是言之,謂文王作彖詞周 惟春秋傳有見易象而知周公之德之語,然此自謂易象 ·矣。然其中有甚可疑者,阴夷之五稱箕子之明夷,升之一聖世歷三古。」 罪狀養文 自是遂以陽家爻之辭爲文王所 理固或有之。若周公之繫易, ,乃漢以後儒者,因史記漢志之文,而展轉 ,不復可通。於是馬融陸績之徒,不得已乃 ,皆文王以後事,文王不應預知而預言 則傳記從未有言及之者 所重 一,雖 無 確 據

買稿。養信線、後之、五

易夠。又云:二與四同功而異位,三與五同功而異位。又 云、爻有等,故曰物物相雜、故曰文文不當,故吉凶生焉 卦爻之詞而屬之兩人也。且繫詞傳文云:其初難知,其上 會者,亦但稱憲文孔三聖人,而無一言及於周公,鳥得分 周公所分係,則於文當兼言文王周公之德,亦不得但美園 而後見。且即使起所見者果易之詞,而卦爻之詞果文王與 言文王,不稱周公,乃至易緯乾鑿度通卦驗等書,最善附 公而不及文王也。秦漢以後,司馬班氏最為近古,然皆但 非謂易詞也。晋文公之謀迎襄王也、筮之遇大有之暌,曰 遇公用亨子天子之卦,則是易詞晉固有之,不待至魯

·然後承之日,易之興也,其當殷之末世周之盛德邪、當

諸爻之詞而言 古本合為一章 中章 史漢誤稱之,不得獨摘家詞屬之文王,而別以爻詞屬之周 儒展轉猜度之說遂直斷何者爲何人所作 考證平上故今但錄易春秋傳原文,以存疑 傳經以來卽如是說者。無乃非闕疑之義而使後之學者靡所 周公事蹟附考 ,而直曰此文王所繫,此周公所繫,若傳記確有明文可據 公也。乃朱子本義既不正其精度之失,又不詳其展轉之因 ,庶使學者有所考焉 分為兩章前呼後應,詞意甚明。所謂其辭危者,正指與約之事耶?是故其辭危,危者使平,易者使傾。此 。若果詞內有文王以後事或易非文王作, o ,仍畧記其爲說之 義 ,而不敢據漢

豐錦考信錄卷之五

豐錦孝信錄卷之五

惟周公誕保文武受命、惟七年。書答諧 王制云:一八伯各以其屬屬於天子之老,二人分天下以自陝而東者,周公主之。自陝而四者,召公主之。 珍等傳屬 為 爲左右,日二伯。」按書康王之計:「太保率西方諸侯入 **今統載於篇後,以存缺疑之義。** 特不當有攝政踐阼之事耳。但經傳皆無明文,未敢臆斷 **竊疑此文似當自成王親迎周公之日數之,乃於事理爲近** 後者,統載於此。 ,前篇已辨之矣。蔡傳以爲周公在洛之年,其說較正。然 ·經傳所記周公之事,不當入於成王篇中,及無從辨其先 按明堂位韓詩外傳替以七年爲周公踐阼之年。隱傳從多

斱 世家此文載於成 右。」 批儒 之二人,亦非體制也。樂記云:『五成而分周公左 事耳,至於政令之布,仍當二相共理之。若取天下而 軍: 且爲公族大夫 左 ,畢公率 緣 此 王之世。蓋武王時太公為師,位在 東方諸侯入應門 , 遂有謂二公分陝在武王世者。按史起藤 ,以主東諸侯 。」則是所主者朝 右 ه <u>ا</u> 春秋傳 : 二都集 百公之 ,召公 覲 平分 會 同

州 ,相成王爲左 說文陝字註云:「宏農陝也」。以故說者皆以此陝爲今陝 ģ 老 按陝州 信錄卷之五 之名陝 右 。」觀此文似史記爲得之,今從之。 古無所考。既非都會之地,又 三五 無 長山

不必定指武王時也

石,似不應以周召分陝。而武樂亦成王時所作。則分陝固

。 書君奭篇序云:一百公爲保、周公爲

豐餚考信錄卷之玉

(附錄)周公謂魯公曰:君子不施其親,不使大臣怨乎。不以 也. 地名同者亦多 於此分東西為均。陝州字形相似,或傳寫者之誤。而古今 八九。陝州以西,確梁二州及冀豫荆三州,地十之三三。 焉了且自陝州以東,唐袞徐揚四州及冀豫荆三州之地十之 炭川 文公既定襄王於郟,一是洛亦稱郟也。洛邑天下之中,當 廣狹亦大不倫。傳云:「成王定鼎於郟鄏」周語云:『晋 直亘 南北若大行鴻溝可辨疆域者,於此分界又將何 ,或別有地名陝,非宏農之陝,亦未可知

故舊無大故,則不棄也,無求備於一

人。

論語

微子篇

韓詩外傳云:一周公踐天子之位七年,布衣之士所贊而

時進 沐三握髮 周公戒之日 而見之而 士皆賢才也 有選。有一賢人 無踐天子位之事 之弟成王之叔父也,又相天下,吾於天下亦不輕矣。然一 補 則不 ,亦無 者 考 善 信錄 見 百人 此事 禮 0 ,所友見者十二人 ,一飯三吐哺,猶恐失天下之士。」。余按 卷之 段干木踰垣而辟之,禮柳閉門 之乎?古者士敦節 ,凡賢才皆卿大夫士也。周公安所得布玄之士 :「往矣。子無以 教 也 Ħ, ,未嘗 ;前固 士千人 O 古者天下有道,進賢使能 不知, 已辨之矣。即所稱 宫宫 八,窮巷 朝 魯國 義,咸 知之未嘗不用 者 萬 一驕士。吾文王之子咸王 Ē A 成成 自 先見 重 M 而 師 E 不納 三七 輕 扣 2 事 者 封 | 友見 伯禽於 鄊 四 功 Ö 有舉 凡卿大决 名 ,春秋以 + 握奏胜 不 九 周公 里

干人

後猶然 豐 鎬 考信錄卷之五 ,况成周之世乎。天下之賢士,誰肯自枉以見周及

商子而問焉。商子曰:南山之陽,有木曰橋。二三子往觀 人之眞,故今不錄,而爲之辨 子,其詞與此少異。而尚書大傳史記說苑皆有之,**殊**夷聖 於是者,遂撰爲是說耳,而豈知其不然也哉。此說本之精 不則其姻族嬖倖之人,賢才伏處,而無由進。由是為土者 被蓋見當時之風氣如是,而因億料周公大聖之必有更惠 尚書大傳云:「伯禽與康叔見周公,三見而三答,刃見 不恥干謁,以求榮顯,是以有孟嘗信陵之屬,以好土期 in in 煩周公之吐哺握髮乎。戰國之世,卿大夫多世祿 **:**0

之,高高然而上。商子曰:橋者父道也,南山之陰有木曰

之 **学?即使伯禽能悟,亦何如明告之之爲省且易也。此說字** 日,爾安見君子乎?一余按,孟子曰:「孩提之童,無不知 為淺陋,而學者多貪用此典,遂致傳布而信爲眞,敕今辨 之而已,不教而答之何取焉?使伯禽終不悟,不徒傷其恩 安焉者,何待見橋梓而後知哉!且聖人之於子,有不及教 周公,世濟其聖,其家庭之間,禮法之美,怕禽必有聲而 也,或椎野之人,顏敝之俗,容有不知敬其親者。若改年 愛其親也。及其長也,無不知敬其兄也。」 父子之道天件 。明日見周公,入門而趨,登堂而跪。拂其首,勞而養之 梓,一三一子復往觀焉, 晋晋然而循。商子曰: 梓者子道也

豐餚考信蘇卷之五

豐鎬考信錄卷之五

名器之異,所以辨等威別上下定民志耳,非以得之則爲優 祭則大嘗禘是也。夫大嘗禘升歌清廟,下而營象朱丁之志 樂哉。成王之賜,伯禽之受,皆非也。」余按,天子諸侯 與其死於臣之手也,無寧死於二三子之手平。孟懿子問孝 不得則爲絀也。孔子疾病,子路使門人爲臣。孔子曰之子 周公之功固大矣 戚以舞大武 勳勞者 孔子日無遠。樊遲曰:何謂也?孔子曰:生事之以禮, ,而欲尊魯,故賜之以重祭。外祭則郊社是也。內 祭統篇云: ,八佾以舞大夏,此天子之樂也。一程子曰:「 ,皆臣子之分所當為,魯安得獨用天子禮 『周公旣沒,成王康王追念周公之所以

死葬之以禮,祭之以禮。故無識者以僭爲榮,稍有識者

豐鎬考信錄卷之五終 方且以僭為恥。成康皆周令主,其不肯以非禮尊周公也明 遂定為古人罪案也。不然賜祭一事耳,成則成,康則康, 也辭而假之寡君,其事與此正同。安得據戴記無稽之言, 既久,莫知所始 矣。且春秋以 八佾雍徹,此又誰實賜之?蓋魯之君自僭天子禮樂,相沿 何以概云成王康王乎?故今不錄。 0 楚公子圍設服離衞,諸侯之大夫譏之。伯州犁曰:此行 降 ,僭禮者多矣 ,其國人遂爲是想當然之說以曲護其失耳 。管仲之塞門反玷,季氏之

豐

鰝考信錄卷之五

四

豐鎬考信錄卷之五

豐鎬考信錄卷之六

成康之際

名崔述東壁謹考

自彼成康,奄有四方,斤斤其明。詩周頌 顯乎其成大功而安之。由是鄭孔以來,皆以此成康為稱武 衞宏毛詩序云:『執競祀武王也。』不顯成康,傳玄不

王語。余按,「自彼成康」,猶所云「自彼氏悉」也。惟氏流 之爲二國名也,故自氐憲以東則云「自彼氐羗」。惟成康 。若訓以

爲成大功而安之,豈得謂之自彼乎哉?宋歐陽永叔作詩時 豐鎬考信錄卷之六 之爲二王諡也,故自成康以降則云「自彼成康」 ,朱子詩序辨說皆以此篇爲昭王以後詩,以昊天有成

成王不敢康,夙夜基命宥密,於緝熙,單厥心,肆其靖之。詩 命篇爲康王以後詩,其說良是。今從之。說詳見後條下。

豐鎬考信錄卷之六

是道成王之德也。成王能明文昭,能定武烈者也。周語 之。成王不敢康,夙夜基命宥密緝熙,夏厥心,肆其靖之二。 昊天有成命,頌之盛德也。其詩曰:「昊天有成命,三后受 **選云:『文王武王受其業,成此王功,不敢自安逸。』**章 **|子詩序辨說?論之尤詳,今載其說於左** 氏國語解云:『文武修己自勤,以成其王功,非謂周成王 身也。」後之說詩者皆從之。至宋歐陽永叔始駁其謬,朱 衞宏毛詩序云: 『昊天有成命, 郊祀天地也。』 鄭氏詩

詩 王也 玉功 王以 敢康 豐鎬考信 爲武 亦不完而難通 歐陽 \* 朱子詩序辨說 。姚競 ,由其以碩皆爲成王時作耳。 王也。噫嘻曰噫嘻成王者 而 後之詩 ,而於詩文理易通。如毛鄭之說,豈不迂而 。猶文王武王謂之文武耳。然則執競當是昭王 o 所謂 **毛以爲成大功而安之,鄭以爲** 永 錄卷之六 叔 作詩 E ο. 一后者 而毛鄭以頌皆是成王之作,遂以成王 不顯成康 ,學者何苦從其迂曲而難通者哉 時 # , 則」此詩詳考經文,而以國語證之 文武 論 昊天 ,自彼成康 11 。則成王 有 成 ,亦成王也 命日 以爲成王 ,所謂成康者, 者 成安祖考之道 :一后受之,成王 ,成王 0 康王,豈不簡 而毛鄭皆以爲 也。 1

成王康

以後之

う皆以

當爲

康

爲 成此

•

曲,文理

豐鎬考信錄卷之六

詩篇首有「昊天」二字,遂定以爲郊祀天地之詩,諸儒往往 古今諸儒,無有覺其謬者。獨歐陽公著時世論以斥之。其 為康王以後祀成王之詩無疑。而毛鄭舊說、定以舜爲成 亦襲其誤。殊不知其首言天命者,止於一句。次言文武受 安靜之意,乃至五句而後已。則其不爲祀天地而後配成王 辯明矣。然讀者狃於舊聞,亦未遽肯深信也。小序义以此 之說,以附已意。其迂滯僻澀,不成文理,甚不難見。而 之時周公所作,故凡頌中有「成王」「成康」字者,例皆曲爲 之者,亦止一句。至於成王以下,然後詳說不敢康寧熙緝 可疑者。故今特上據國語 ,旁采歐陽,以定其說

幾有以不失此詩之本指耳

。或曰:國語所謂始於德讓,中

始 誤而證誤,則亦將何時而巳耶 出毛鄭,而不悟其非者。今欲一滌千古之謬,而不免於以 於信寬,終於固龢,故曰成者,其語成字不爲王誦之諡 必謂文武以是成其王道而不爲王誦之諡乎?蓋其爲說,本 以爲文,班固所謂尊號日昭不亦宜乎者耳。韋昭何以知其 蓋言成王之所以爲成 而韋昭之注,大畧亦如毛鄭之說矣,此又何耶?日:叔向 盡周之受命,始於文王,克商始於武王。然衛淮夷未平 靖。至康王而後安享之。故傳云:武王克商, 而商遺民亦未心服。迨成王之世,周公東征,而後四方 余按,詩與國語之文明矣,歐陽子朱子之辨,詳且盡矣 ,以是三者,正猶子思所謂文王之所 o

錦考信錄卷之六

Ŧi.

豐鎬考信錄卷之六

德,亦斷斷不得移置之於文武,而况國語又明言爲成王 懋其德,是以能克商<br />
電淮夷以靖四方。「肆其靖之」之靖, 必爲成王之詩 故業為天子,可以康矣,而不敢也。猶夙夜敬畏天命,益 **諡康,言天下無事,但撫安之也。故此詩言「昊天有成命** 武功戡大難也。成王諡成,言商淹始靖,王業成也。康王 一后受之」, 言文王武王始受天命有天下也。至於成王蒙 。故文王諡文,言始以文德受天命也。武王諡武,言始以 「成王靖四方」之靖。然則此詩即無成王明文,亦斷 息民。不云成王息民者,成王之初四方猶未靖也 ,而况已明言成王也。即國語不言爲成王之

今從歐陽子朱子之說,置之成王篇中。

康一連言之者哉?若以酒誥故凡言成王者皆不得爲成王, 等下有「不敢康」之語,成王之爲一人甚明。 况執競之一成 『王如弗敢基命定命』,亦將以為非告成王,魯頌之『奄有 『助成』二字相連爲義,皆與此文不類。此文成王上無 成王德顯』,皆非周之成王。夫「成王畏相」相對爲文· 反不可謂之**奄有四方乎?或云:酒語稱『成王畏相』雅助** 四方:靖也者,亂而安之之謂也。方且可謂之靖四方,乃 龜蒙一亦將謂魯至僖公時始有龜蒙之地哉了况傳稱成王靖 **| 選邦基命之君,而周之奄有四方非自成康始。然則洛誥之** · 又被自宋以來,釋此詩及熟競篇者,多從序說。或云 他文

豐餚卷信錄卷之六

則傳所稱「夾輔成王」、「成王定鼎」,「成王周公之命祀」

禬 錄卷之六

汪者 **幽之世尚有大雅?又何以春秋之時魯尚有頌?豈侯國可** 龍天地武王者之非已逸乎?周公以後不當有項,則何以宣 是必此二詩然後可以祀天地武王?詩之逸者多矣,又安知 雅碩者耳。不知以此詩為祀天地武臣者, 序之言耳, 禮作樂。不應無祀天地及祀武王 自言之也。周頌三十一篇,其中稱天及武王者甚多。何 \* 承醫將以爲武王乎了原其所以衆鑿附會,務以成康爲 91 無他 ,狃於前人之說 ,以爲頭皆周公所作《周公制 之詩,自周公後不當復有

非

所

詩、則配成王時將遂無樂乎?而武王當周公時,亦不得逐

工世室也。嵯失國語以常棣爲周公之詩、與傳相抵語者

作頌、天子反不可乎?若謂成圧非世室,不當有祀成圧

Z

以

補」成有岐陽之嵬 **周公相成王篇中。** 此詩正序之誤辨說詳晰, 則人皆信之。此詩之言爲成王與經相合者 朱子沿序之誤而未正者 置前篇中,故錄於此。 所非而非所是人情固當然乎?周頌非周公所作,說已見前 :一吾始未以爲然,及讀周頌,而後深信其不謬也。 豈是 此未 亦蒙謂之大好:小稱意人必小怪之,太稱意人必太怪之 高,其和彌寡。 知爲周公存時事,抑周公沒後事,既無可考。未便 Ë 傅 脛 一公四年 韓子曰: 2 雖委曲 M 反極 難通 **力以改之。宋玉曰:「其** 「小慙亦蒙謂之小好工大 ,皆相安爲固。然至 \* 聊人不之信

解考信錄卷之六

丸

豐鎬者信錄卷之六 偽古文尚

**君人之道,以能受言爲賢。但取其謀之益於民** ·樂取於人以爲善。臣人者則不然,但求其國之受其益, 東郊」。余按,此篇「嘉謨」「嘉猷」數語,見於坊記,玩 · 乃人臣相語誠之詞,非君命其臣之言也。何者? 之擅其名,是以善則歸君,過則歸己 即爲 。故曰禹聞善言則拜 青有君陳篇。其序云,『周公既沒,命君陳分 不出此言明矣。又按,書君奭篇,乃周公誥 位皆三公,同朝事主,是以相稱爲君 忠,出於人主之口則不可以爲訓。成王周 。大舜有大焉

,舍已

一從人

。故此言出

,而不

必其

皆相稱以君,若一君處北海一君命敵邑」之類

·

0

(附錄)鳳凰鳴矣,于彼高岡。梧桐生矣,于彼朝陽 一居帷闥 是也。未聞君而稱其臣爲君者。然則君陳當爲同僚相稱之 序不見於史記周本紀,疑與偽書同出一手。然則君陳之尹 語》是以篇中有此文,非成王語也。且君陳分正東郊,非 豐錦灣信錄卷之六 是亦為政,奚其爲爲政。今僞書以爲國政,亦與孔子之意 洛亦未必有此事矣。又按,論語孔子曰:「書云孝乎,惟 此篇矣。包氏不見,則是書不出於安國也。大抵此篇之語 相背。包氏之註論語,以「孝乎惟孝」爲句然則包氏未嘗見 孝友于兄弟,施於有政。」所謂政者,一家之政也。故曰 多采之古傳記,故今不錄 而拾遺補闕者可比,成王告以此言 0 ,欲何為乎?此 。菶菶萋

臣 題陳教,則肄肄不違。用克達服、集大命。在後之個、敬送天滅 惟四月哉生魂,王不懌 ,百尹,御事。王曰:「嗚呼,疾天漸 ,恐亦獲誓言嗣。茲予審訓命汝 。乃同召太保處。內伯,形伯、舉公,衛侯,毛公,師氏 蔞, 雝雝 八附錄」問之興也,鸑鷟鳴于岐山 、存參」卷阿,召康公戒成王也,言求賢用吉士也 其必然。姑附錄於成王之世、而存序 序以卷阿為成王時所作,或鳴鳳即在此 按鳳鳴岐山 猜 階階 銤 卷 Ö 之六 ,不知的在何時 詩大 雅 。甲子,王乃洮額水,相被冕服 。背君文王武王,宣重光 o ,大雅周語皆無明文,惟詩 周語 ,惟幾,病旧臻, ,以待参考 時與

?然未有以見

.0

,

既彌

,

,虎

。 詩

序

,太史 思夫人自亂于威儀 朕言ヶ用敬保元子釗。弘濟于艱難。柔遠 之光訓。「王再拜,與,答曰:「眇眇予未小子,其能而亂四方, 来命,命汝嗣 濟。太史秉書 下卯作册度,越七日癸酉,伯相命士須材 衣于庭。越翼日乙丑 \***嗣守文武大訓,無敢昏逾。今天降疾,殆弗興弗悟** ,以二干戈,處實百人,逆子釗於南門之外 王麻冕黼裳 人、太宗 鹽錦希信錄卷之六 訓 ,由賓階濟,卿士邦君,麻冕蟻裳,入即位。太保 ,由賓階層,御王 ,皆麻冕肜裳。太保承介圭,上宗奉同瑁 臨君周邦, ,爾無以釗冒貢于非幾。一茲既受命還,出 ,王崩。太保命仲桓 率循大下 册 命 ٥ ,變和天下,用答揚文武 曰:『皇后憑玉几,道揚 能邇,安勸小大無 南宮毛 0 ,延入翼室,恤宅宗 書 ,俾爰齊侯呂伋 顧 命 。爾尚明時 ,由阼階 邦 ~o^

忌天威。」乃受同母、王三宿、三祭、三咤。上宗曰饗、太 豐鎬考信錄卷之六

四

廟門俟 受同,祭嚌, 保受同。降盥, 同上 宅,授宗人同,拜,王答拜。太保隆之收、諸侯出 ٩ 以異同秉璋以酢,授宗人同,拜,王答拜。太保

**青溪王之**郡

敷遺後人体、今王敬之哉!張皇六師

月 原 成

。誕受羡若

,克恤

西土

。惟新陟王

,畢協賞罰

,

戡定厥功

,無壞我高訊

寡命

(0 :

「敢敬告天子,皇天改大邦殷之命

雅

,

相揖,皆再拜稽首,曰:

敢執壞奠。」皆再拜稽首。王義嗣德,答拜。太保暨芮伯,咸

侯, 天應門右。 皆布乘黃朱,賓稱奉圭棄幣, 曰: 『一二臣衞 王围在應門之內,太保率西方諸侯,入應門左。畢公率東方

.

۴

以数

王若曰:「無邦侯甸男衞,惟予一人釗報語。昔君文武、不平 豐鶴考信錄卷之六

鞠子羞。羣公旣皆聽命,相揖趨出,王釋冕,反喪服。同止 臣服于先王,雖爾身在外,乃心岡不在王室。用奉恤厥若,無遺 心之臣,保义王家,用端命于上帝。皇天用訓厥道付男四方,乃 富,不務咎,底至齊信,用昭明于天下。則亦有熊羆之士。不二 命建侯樹屛,在我後之人。今予二二伯父,尚胥暨顧綏爾先公之 上,蓋有闕文,非皆癸酉一日內事也。故顧君云:傳言天 也。使周公在,必不爲此。」余按,康王之誥諸侯《咸在 子七月而葬,同軌畢至。而今太保率西方諸侯,畢公率東 九日之間,安能遽至!此必成王葬後之事。「狄設黼扆」之 蘇氏云:「成王崩未葬,君臣皆冕服、禮歟?日,非禮

Ŧī.

考信

錄卷之六

不知當於何處畫斷。誤以「王出在應門之內」,為康王泛語 一,因其間有脫簡,前後首尾不具,故後人分兩篇之時, 其日月,而主不書,金氏以爲其間必有關文。然則顧命之 葬後、非未葬而冕服明矣。蓋顧命康王之誥,伏生本合為 烙器戊辰王在新邑,則王之至洛可知。乃二公至洛,並詳 下,那當屬之康汪之語。自此以上記成王顧命登遐之事, 七日之間,諸侯何由而舉至乎?又云:「狄設黼扆綴衣」以 並以擊之越七日癸酉之下,所以生後儒之論。而不思初崩 方諸侯、是七月之餘祖。因其中有脫簡,而後之說書者を 自迎以下記明年正月上日康王卽位朝諸侯之事也。又云: ,又何疑哉?由是言之,則康王與卿士之冕服在成王

之首。是以「狄設黼展」之文,遂割屬於上篇之末耳。蘇 侯當之。然觀康王之誥尤重諸侯,故曰「建侯樹屏」。日 不知其有脫簡,故於「諸侯之至」不能爲解,乃以問疾之諸 門左之西方諸侯入應門右一,則是諸侯畢至明矣。若止閒 **麻冕蟻裳入即位」,曰「諸侯出廟門侯」曰「東方諸侯入** 理亦尚未合。香者君薨,百官總己以聽於家宰二年。其息 為繼體之主,而史錄其遺文訓語,以爲一代之法。則於事 禮,謂釋三年之喪以盡斯須之敬。又謂康王當太平之時 而反斤斤焉於其少者詳記之乎?至顧君以此爲周公所制之 **娛之諸侯,其八數必不多,何得舍在內之百官卿士不言。** 「爾身在外」。此篇之作,尤重於朝諸侯,故曰「卿士邦君

務信錄卷之次

於書傳者,舜禹啓太甲武丁之事皆然。及武王崩,周公以

,遂不得終其攝。至

豐錦芳信錄卷之六

一何必高宗,古之人皆然」。傷周公召公處事之變而不得 復然也。故今申其說而正之,說並見前周公篇中。 日:「書云 其服,謹其始耳,非以此爲當然而著之篇以垂法也。子張 冕反喪服」。喪未畢而朝諸侯者,前未有此禮,是以詳記 錄之爲書,誌此禮所由變,故曰「王麻冕黼裳」。曰「王釋 其後春秋之世,嗣君皆於葬後踰年即位,蓋始於此。故史 成王崩,召公鑒前之禍,故於葬後,遽奉康王以朝諸侯 冢宰攝政,不幸羣叔流言,周公東避 ,高宗諒陰,三年不言,何謂也?」孔子曰:

、補」康有野宮之朝。 左傳昭公四年

京子不采漢書例女傳文。說並見前文正篇中「刑干寡妻」條下。 「附錄」惟十有二年六月庚午朏,王命作策豐刑。 思事者,非刺詩也。而細玩通篇之詞,亦絕無刺時之意,且 ○康王之世·乃周久道化成之時·君子淑女莫如此時爲多? ○經, 哀而不傷」。則關睢乃和平中正之音,詠歌當時之盛 命之與此文意似異。但此乃漢書所錄孔壁古文似不應誤之 然則謂為康王之世,或未必誣,謂為刺詩則斷非也。故今 康王晏出朝:關睢預見。」余按:論語孔子稱「關睢樂而不 作《放漢書云:『佩玉晏鳴,關雕歎之。』例汝傳云: 豐餚考信錄卷之六 一按史記書序並云:康王命作策。畢公分居里成周郊作畢 些齊魯韓三家詩·智以周南之關睢篇為康王時陳古刺今之。 近 逸書

· 叉未見其下文如何,難以懸斷,姑列之於附錄。至僞書畢 重编者信錄卷之六

成康之際,天下安寧,刑措四十餘年不用。東記周本部 武。於萬斯年,受天之祜。詩大雅 思,孝思維則。〇永言孝思,昭哉嗣服。昭茲來許,繩其祖 (陶錄)永言配命、成圧之孚。成王之孚、下土之式。永言孝 \* 能昭先人之功焉。」鄭箋釋「成王之孚」云:「孚信也,成 故不載。 我周家王道之信也。」余按一文王之針稱文武之功德者凡 此語似有所本,於理亦當如是,故存之。 命篇語 多 數 襲 · 文亦雕琢 · 乃因史記書序之言而衍之者 · **衞宏毛詩序云:『下武繼文也,武王有聖德,復受灭命** 

思維則 餘四篇則不然《城樸言「勉勉我王」,似稱現在之君者然。 太篇、皆明稱爲文王云云、武王云云、来有含混其詞者。 皇籍者信錄卷之六 **糙成王者必法成王乃謂之孝。故三章曰:「永言孝思** 述之,是以永保無失。故曰:「永言配命,成正之学。」 辨之矣。至此篇所云「昭哉嗣服」,「繩其祖武」者,玩其語 **一語,而文王時亦初無六師也。靈臺一詩,前於文王篇中已** 旱麓言「豈弟君子」,正與泂酌卷阿文同,皆不似追述文王 蓋詩作於成康之世,不舉其諡,則無以別於今王故趣。其 者、即謂成王、非武王也。蓋文武受天命者也,成王續而 意,皆似指繼體之君,尤不類創業之主。恐所謂成王之字 0 欲嗣成王之功必履文武之跡。故四章曰:

求孝

未有言及此者,故今不敢直斷為然。姑附錄此文於成康之 **推了以見其沃汎,而藏其說如此。後世有卓藏之儒出。當** 親之語見於經傳?亦不得盡以爲詠歌文武詩也。 完成康之際,正當王化之成,當時羣臣, 豈得絕無贊揚箴 活人立言之體,往往如是,固不得盡以爲稱功頌德詩也。 穆玉之世,脈牊之詩,循以 類薦之中,默寫勸勉之意 沈致隕焉 **建亦殊自然矣。大抵三代以上,賢臣哲輔,於守成之世,** 理爲近。較之以「成王」爲「成我周家之王道」者,於文 哉嗣 考信 服 錄卷之六 。不但召誥無逸聖賢之儆戒然也。即詩人亦多於 五章曰:「繩其祖武」也。如此訓釋,似於事 。泖酌卷阿其顯然較著者。下至 如玉如金而無醉飽為詞。則知 但傳註

有以决之也。

左傳昭公十二年 [補]昭王南征而不復。左傳傳公四年 (附錄) 青我先王熊繹,與呂伋王孫牟燮父禽父並事康王。 備覽」康王卒,予昭王瑕立。史記周本紀 附錄一四國有王,郇伯勞之。時曹風 |昭||王 有以見其必爲文王子也,故並附錄於後。 朝否也。郇伯舊說以爲文王之子。然郇世爲諸侯,則亦未 一按丁公之住王朝,見於尚書,其餘諸人則未知其果住玉

製銭者信録者之六

三

備覽」昭王之時,王道微缺,昭王南巡狩,不返,卒於江上

豐鎬考信錄卷之六

,其卒不赴告,諱之也。東記周本恕 人之所附會,故今但錄左傳史記之文,庶不失闕疑之義 八備覽D立昭王子滿,是為穆王。 同上 考。若果別無他故,但見惡於船人,何至遽行弑逆!船人 以膠船進王。王御船,至中流,膠液船解,王及祭公俱沒 自以私怨弑王,其國之君何以不討?嗣王何以亦不問乎? 于水中而崩。」余按,昭王不復之故,經傳文缺,不可詳 船人」或作「楚人」,然是時楚境尚未至於漢也。恐皆後 帝王世紀云: 二昭王德衰;南征,濟于漢,船人惡之,

。 所朱馮身以儀之,生穆王焉。」 余按,此與史記所載劉

周語云:「昭王娶於房,日房后,實有爽德,協於丹朱

(補) 隐有塗山之合。 左傳昭公四年 之,得四白狼四白鹿以歸,自是荒服者不至。周 夫兵戢而時動,動則威,觀則玩,玩則無震。」王不聽,遂征 「備覽」種王閔文武之道缺,乃命伯驛申誠太僕之政,作驛命 穆王將征犬戎。祭公謀父諫曰:一不可,先王耀德不觀兵。 o史記周本紀 能馮生人而生子?穆王果丹朱所生。則非昭王子矣,又安 得繼周之統而爲天子乎? **媼夢與龍交事正相類,皆里巷不經之談耳。丹朱鬼矣,安** 

豐鶴考信錄券之六

按國語之作・主於敷言,與左傳主於紀事者不同,故以

語

以數語了之而意已足 之備覽。而篇首尾所記本國本時之事審無可疑,則仍從傳 隨而未肯已,其爲後 且以左傳較之,有同一事而所言亦同一意者,在左傳不過 傳相悸者,十而八九。而其文亦弱而不振,繁而不節也。 符之以成篇者。是以言中所述古事、率多荒誕不經、與經 語名其書,猶孔門之有論語家語也。然其語亦非當日之語 經傳者多,而其文亦簡直。疑此本之舊史原文,是以獨爲 言張本者,及篇末所記以驗其言者,雖不悉實 可據耳。故今於篇中所稱引往事 乃後世之人,取前史所載良臣哲士諫君料事之詞, 人所行明甚 · 至國語則鋪張支臺,旁引疊出。 累 ,即無顯然之謬,亦僅列 。惟其篇首所記之事以爲

,要之合於

豐錦者信錄卷多六

m

作所招之詩以止王心,王是以獲沒於祇宮。左傳昭公十二年 穆王欲肆其心,周行天下,將皆必有車轍馬跡焉。祭公謀父 <sup>昻</sup>於其間 以見大意 例,次經一格書之。至篇中所敷之言,則但摘取其一二語 驊騮騄耳之駟,西巡狩,樂而忘歸。徐偃王作亂,造<u>父爲</u> 六國。穆王後得顯縣之乘,乃使造父御以告楚,令伐徐, 繆王御,長驅歸周,一日于里,以救亂。」 偃王處潢池東,地方五百里,行仁義,陸地而朝者二十有 日而至。於是楚文王大舉兵而滅之。偃王仁而無權。不 使記秦本紀云:一造父以善御,幸於周繆王,得驪溫驪 ,亦信其可信者而已矣 ,而所衍繁文弗盡錄焉。均此一書,夫豊有所低

後漢書云:

雙錦考信錄卷之六

忍鬭 距共和之初已一百五十餘年。自穆王至是不下三百年,而 因穆王遠遊而始為亂也。且楚文王立於周莊王之八年,上 王與楚文王同時 安能與之共伐除乎?故脹氏史記 邊患,叛服 之者以萬數,因名其山爲徐山 一祖茲淮夷 震警徐方 亦本此以 考 其 而獨長驅日行千里乎?並言此事非實 信 錄 , 卷之六 故致於敗。乃北走彭城武原縣東山下,百姓 徐戎 為說 不常 徐 方來庭 心並興一 。余按 , ,其來久矣 去周穆王遠矣 後平穆王者 ,前平穆王者有魯公之費警 。」則是徐本戎也,與淮夷 。非能行仁義以服 0 正義引古史考文云 Ģ 韓文公衢州徐偃王 且王者行有周衞 ,有宣王之常武 0 是前人固 諸侯 ,豈得 :徐偃 ,亦非 相倚 , 日 2 日 • 廟

不簡 來,有邦有土,告爾祥刑。在今爾安百姓 ,何度非及 惟呂命,王享國百年,耄荒 ,正于五罰 豐鎬考信錄卷之六 不錄 已而作,然采邪說以惑後世,亦非大賢所宜爲也。故今悉 王之事附會之,以爲能行仁義而諸侯歸之耳。初未暇計 那 會之,以見其有救亂之功。稱偃王者欲表其美 車轍馬跡焉。後世稱造父者,欲神其技 好於事理刺謬於經傳也。韓子之文,雖出於酬應,不得 (),兩造具備, 師聽五辭 。五罰不服,正于五過。五過之疵,惟官 ,度作刑以詰四方。〇王曰:吁: 。五辭簡孚 ,何擇非人 , 正 ,因取偃王之事附 于五刑 二九 ,何敬非刑 ,因义取穆 ۶. ò 五刑 其

之矣。蓋穆王本巡遊無度者

,故傳稱周行天下、將皆必有

,惟來,其罪惟均,其審克之。五刑之疑有赦。五

多惟内,惟貨

考信錄卷之六

百鍰;閱實其罪。大辟疑赦,其罰千鍰,閱實其罪。墨罸之屬千 閱實其罪。剕辟疑赦,其罰倍差,閱實其罪。宮辟疑赦。其罰六 天威。墨辟疑赦 罰之疑有赦;其審克之。簡学有衆,惟貌有稽。無簡不聽,其嚴 佞折獄,惟良折獄,罔非在中,察辭于差, 法。其審克之。上刑適輕下服,下刑適重上服 刑罰世輕世重 二百,五刑之屬三千。上下比罪,無僭亂辭。勿用不行,惟察惟 ,劓罸之屬千,剕罸之屬五百,宮罸之屬三百,大辟之罸,其屬 明啓刑書胥占,咸庶中正。其刑其罰,其審克之。獄成而学, ,惟齊非齊,有倫有要,罰懲非死,人極于病 っ其罰百鍰の閱實其罪の劇辟疑赦。其罰惟倍の 非從惟從 ,輕重諸罰有權

,哀敬折獄

o

輸而學,其刑上備,有拜兩刑 同。此見周道之衰,彼見周勢之所以不再振也。察傳又言 度,財匱民勞。至其末年,無以爲計。乃爲此一切權宜之量減免,豈得反因之以爲利。際氏書傳云:『穆王巡遊無 故詩崧高揚水皆作「申甫」,而春秋傳皆作「申呂」。此蓋傳 書傳多稱甫刑,疑呂之後為甫。按[呂]與[甫]古多通用 之衰,自穆王始。故錄此篇,以志文武成康之法之所由變 越者。非罪本當刑而許以金贖也。若五刑果有疑,自當酌 ,爲後世變祖宗之法以聚歛者之戒。與後錄文侯之命篇意 接舜典之贖刑;自別一法,以處夫罪不至於刑而不可竟 ,以飲民財 考信錄卷之六 。天子錄之,蓋亦示戒?』其論當矣。 墨周 。書呂刑

豐鎬考信錄卷之六 寫異文,非改之也。舜之贖刑,說已見唐虞舜相善

周

篇中。

共王懿王孝王 、備覽) 穆王崩,子共王繄作伊 扈立。 史記 備覽一共王游於涇上,密康公從,有三女奔之。一年,王滅

密。周語

·備覽」<br />
強王之時,王室遂衰,詩人 故列之備覽 按征戎監謗,皆彰彰耳目者。此細事耳,有無未可知也 0

0

備覽。懿王時,戎狄交侵 口:『靡室靡家,後尤羅犹之故。』漢書 ,中國被其苦,詩人始作疾而歌之 ,詩人作刺。同 囪 Ŀ

漢之言相符 也。且文王之世,初無有所謂獨狁者,而文王亦未嘗奉納 之難 家說詩皆如此也。今玩其詞 史記稱|懿王時詩人作刺,似亦指此而言。則是漢時齊魯諸 宋薇以遣之。」余按,漢書以爲懿王之世詩人疾而歌之, 命以 衞宏毛詩序云: 0 征伐 非惟不似盛世之音,亦無一言及天子之命者 ,以天子之命,命將帥,遣戍役 ,前於文王篇中固已詳辨之矣。故朱子云,此未 。然則魯齊說此篇者,必有所傳而然,非妄撰 「文王之時・西有昆夷之患,北有獨於 ,但有傷感之情 ,以守衞中國 ,絕無慰籍之 · E 一、故歌 東史

必爲文王之詩

一輪考

信錄

卷之六

潰

成役之詩

,則猶依違於序說,而未得其實。

臨漳呂樂

,以天子之命者衍說也。其論當矣。然亦以

豐鎬著信錄卷之六 天游戊申記疑嘗辨之,今錄於左。 記漢書證之,尤無可疑者。詩序之謬,不待言矣。故今条 未出門而曰昔我往矣,是今日適越而昔至也。又言將來雨 饑,我心傷悲,」 豈欲其軍心之懈怠耶? 小序之謬類如此 !朱子於此條獨無論辨,不知何故。○按此辨明甚,以使 雪霏霏,何由而知之。方出門不鼓其銳氣,乃言《載渴載 八戊申記疑一則二宋薇明是役畢還歸詩,序以爲遣戏後為

(備覽)懿王崩,共王弟辟方立 ,是為孝王。 史記周本紀

史漢之文載之,但謂爲懿王之世,則經傳皆無明文、敬僅

列之備覽。說並見後宣王篇中南仲條下。

(備覽)非子居犬邱,好馬及畜,善養息之。沃邱人言之閒寒

,孝王召使主馬於汧渭之間。馬大蕃息、邑之秦。更起秦

長以其初未成爲諸侯,未暇詳核,遂疑以爲附庸,至襄公 乃受王命而爲諸侯,失之矣。且所載申侯語,亦淺陋不足 食采於畿內。周室東遷,各君其國。乃列於諸侯會盟。子 侯而爲之附庸乎?蓋秦與鄭號,其初皆王朝之卿士天夫。 附庸。一个秦不惟直達於天子,且爲王官矣。安得復屬證 庸」 赋予曰:「不能五十黑,不達於天子,附於諸侯,曰 為垂西大夫居犬邱,非附庸也。詩曰:『鍚之山川土田附 。按秦本周畿內國邑,故秦仲爲宣王大夫伐四戏。莊公 **史起稱孝王欲以非子爲大駱嗣,以申侯言,廼分土爲附** 

豐鎬者信錄卷之六

三五

豐鎬考信錄卷之六

(備覽)孝王崩,復立懿王大子燮,是為東王。史記周本郑 信,而是時申亦未封爲諸侯,故今删而存之。 叉不立,而仍立懿王子。此必皆有其故,史失之耳。否則 孝王乃懿王弟,兄終弟及,而仍傳之兄子,於事理為近日 按懿正之崩,子若弟不得立之而立孝王。孝正之嗣。子

夷王 耳。今删諸侯之文。

以復國也。諸侯安得操其權乎。恐于長亦以春秋時事例多

自有朝廷大臣主之,非若春秋之世,王室微弱,乃藉处兵

然不可考矣。史記以稱路侯立懿王大子變。按立君夫事以

(補)至于夷王,王筮于厥身,諸侯莫不並走其皇,以浙王身。

左傳昭公二十六年 王以前,未必絕不下堂也。春秋傳齊桓公受胙,天子命無 下拜了下拜登受。晋文公受策再拜稽首,出入三觀,其事 去在應門內,而無躋階之文,則王非在堂上明**甚。然**則夷 公帥東方諸侯入應門左,召公帥西方諸侯入應門右中心 微弱之證。余按 夷王以下 | 戴記が特性篇云:『下堂而見諸侯』天子之失禮也。由 。」唐柳子厚遂據此文,謂夷王害禮傷尊爲王室 ,膚康王之誥云,「王出在應問之內,畢

考信錄卷之六

三七

豐鎬

記此篇於庭燎之百云由齊桓公始,於肆夏之奏云由趙文子 觀之文,未之改也。然則夷王以後,亦未必皆下堂也。且

天子,皆未嘗敢失禮。王室徵弱,號令不行,則有之之朝

君之謙 微弱 夷王以降,非斷以爲夷王時也。觀小雅中大東蘧柳諸篇。 由 始,於大夫之强云由三桓始。獨此文不云由夷王始,而云 弱臣 ,傳聞其初之不然 **堯引羣臣升座,而宋度宗亦嘗拜賈似道** 为有 幽厲之世,諸侯猶苦於王室之誅求。則夷王時,不應遽紊 |夷王以下。玩其上文語意,乃作記者生於周室積衰之後 强者、多自臣之僧禮言之。若天子過於降鄉之此自其 賓其臣者 見》次為夷王事乎?故令不錄。又按《古有師其臣者 。而此傳亦稱「諸侯並走其望以祈王身」,烏得遽體下 ,不必皆微弱而後然、故漢光武與子陵鼠寢、唐融 。成王之於周公,拜手稽首。故凡經傳稱君 ,而無從煮其所彷,但約畧之以爲當在

,雖其是非得失不

鏞

考信錄卷之六

豐鎬考信錄卷之六終

豐鎬考信錄卷之六

(備覽)夷王崩,子厲王胡立。 史記周本紀 同,要不因於君弱臣强之故。然則王室之强弱,亦未必盡 在下堂與否也。

三九

豐鎬考信錄卷之六

豐鎬考信錄卷之七

了祖D至于厲王·王心戾虐。 英傳昭公二十六年 而不知大難,若用,周必敗。』周語 

(備覽)案仲立三年,周厲王無道,諸侯或叛之。西戎反王室 ,滅犬邱大駱之族。 史記秦本恕 按桑柔詩稱亂生不夷,靡國不冺,則厲王之世,諸侯叛 並做此。 宋<u>國語事,而於其言但節錄之。說已見前穆王篇中。後</u> 

豐鎬考信錄卷之七

大名崔述東壁謹考

衞巫,使監謗者。以告,則殺之。國人莫敢言,道路以目。三 ,補,萬民弗忍,居王于彘。左傳昭公二十六年 年,乃流王于彘。同上 樂公爲卿士,諸侯不享,王流於彘。 周語 厲王虐,國人謗王。召公告王曰:「民不堪命矣」。王怒,得 以采而錄之耳。餘可以例推也。 言流,云居是也。國語不及左傳,此其一端。 ,昔吾驟諫王,王不從,以及此難。今殺王子,王其以我 國語云:與之亂,宣王在召公之宮,國人圍之。召公日 按厲王之在彘,左傳稱居,國語稱流。王天子也,豈可

豐鎬考信錄卷之七

者蓋多。但古書缺軼,事無可考,惟秦史尚存,故史龍得

**甚猜**疑 ,况大 火之中, 甘心於王,王 得肆虐於已耳,非必殄滅之無遺育而後甘心也 至亦不復追理前事。是其君臣相待,猶然先代忠厚之遺。 以共戴宣王 之後,何不更立他人而虛王位者十四年?王崩之後,又何 一周民之居厲王於彘 而 國 子平。是以宣王之立,民不 信錄卷之七 人無貳者 。故衞 遂冒然不暇顧慮 m 出成公以說於晋 何以能安然而居於彘 無異言乎?蓋古者人 。况文武之德 。乃以其子代宣王,宣王長而立之。余 ,苦其暴虐,不得已而出之,使不 ,而爲此 ,未忘於民 ,及晋許其復國,盟于宛濮 畜怨 舉 情淳樸,上下之間,不 ?果欲甘心於王 。王出則 ,亦不 心心 自危 已不響王 但以身在 。使民果欲 一,王出 • m 官 水 也

爲懟而怒乎,云云

鎬 考 信錄卷之七

安得 之,則必無之事 豐 王子固當全之,豈必避懟王之嫌而後如是。諫王為社 度附會之而爲此說耳。今不錄 執大子以與 之宮或有之;若 ,冤王子亦爲 相 有 疾視 如後世所謂斬草除根之顏俗乎。且召公賢臣 如 仇讐然 國人而聽其殺之乎?然則謂宣王避亂而 、社稷也。藉令召公未有諫王不從之事,將遂 謂國 也 0 0 故疑此時宣王必不能自免於難 蓋緣春秋戰國以降,風俗日偷 人圍 而欲殺之,召公避嫌

而後以子代

ŝ

因揣

, , 君與 齊召公

「備覽」召公周公二 。大子靜長於召公家,二相乃共立之爲王,是公二相行政,號曰共和。 史記年表 共和十四年 0

厲王死于彘 o 史記 周 本 組

四

也

,

稷也

行天子之事,則天下之大變 王旣 侯詎應如是 , ø 🗓 齊桓晋文猶藉天子之命以服諸侯 况四周之世,爲得 常也 諸侯無所 竹書 。」又曰: 紀年 名其年謂之共和。余按,人君在外,大臣代之出 , 。襄公之執,子魚攝 周召共攝周 !春秋至閱僖以後,天下之不知有王久矣 適 稱其伯和干王位。蘇氏古史采之云:厲王 從 。共伯和 「周德雖衰 有 政事 此 事 者時之賢諸侯也,諸侯皆往宗焉 ,固當然不足異也 3 · 宋: 也。 ,天命未改?」 且夫召穆公周之賢相 傳日 昭公之奔,季孫 7,不敢公然攝天子 - 一干王之位 共伯果賢 。若以諸 攝魯 也 事 , 禍孰 侯而 ÷ ,諸 0 也 Ö

豐鶴考

信錄

卷之七

厲王之虐

能佐宣

王以興

,

夫豈不能代理天下事

m

多得實 東共攝 或旁采異端之說以補之,是以不能 ッ 東遷 年不 獨之,撰紀年者因從而載之耳 不如紀年得實 **少其文往往與** 如史記 勝屈 語稱之,亦無是理也。竹灣紀年,唐人多有稱 近以後 而 ·紀三代事多失眞也。共和名年之意,本因三相 一共伯和乎了齊桓晋文之霸,傳記之紀述稱 。况攝天子之事 稱之。傳之旣久 近正 ,本之晉魏舊史。而 史記 0 · 五殺季歷之類 蓋此書乃戰國時所撰伐燕在宣玉世之類 自周東遷以前,紀如梁惠王有後元年齊 自周東遷以前,紀 異。以 經傳考之,自周東遷以後 ,尤為震動天 , 而 。至於今世所傳紀年一書, 失其詳,遂誤以

東遷以

前

,則簡策

多逸

2

無謬

。猶之史記

紀漢

和

爲有

共伯

孝信

錄卷之七

个,而

經傳

反 冺

論

者

い、実記

述之者

昭公二十六年 (補)諸侯釋位 篇中。 宣王史記 採之漢書律歷志及僞古文尚書經傳,此尤不足論矣。古史 ,而紀年之文不錄焉。其釋「間王政」之誤,說見後宣王 語,爲洪伯和之証。然莊子所稱述,本不皆實有其人,面 又據春秋傳諸侯釋位以間王政,及莊子共伯得之於共首之 亦未見此文共伯之卽爲干王位人也。故今但據史記載之 則又不知何 村氏左傳註云:問猶與也,去其位與治王之政事。林氏 ,以間王政 年表元 人所撰。唐人所引,大平無之。而其文往往反 年甲 ,宣王有志而後而後諸本多同效官。 戍

豐鎬考信錄卷之七

豐鎬考信錄卷之七

以此為共伯和事,云厲宣之間,諸侯有去其位而代王 若也 以此爲周召事,云二公與治王之政事號曰共和。蘇氏 替之,而建王嗣 於王室,以責晋之不輔己耳。故曰:並建母弟 爲去諸侯之位,「間王政」爲干天子之權,則「而後效官」將 非待流於彘而後得與於王政也。若以共伯和當之,謂釋位 者。余按 何解焉?且子朝之爲此言,因晋之納敬王 ·諸侯莫不並走其望以祈王身。曰:攜王奸命,諸 。不得謂之釋位。當厲王在國時,政固已共理之,亦 得謂之釋位。當萬EEJF一二公之在相位自一,周召皆王室之相,厲王雖出,二公之在相位自 。周召皆王卿士 ,不得謂之諸侯以此晋 ,故述諸侯之忠 ,以蕃屏 占

而供伯和干天子之權,亦非忠於王室者比,皆與前後文義

姓見憂,故作是詩也。 (存參)雲漢仍叔美宣王也。宣王承厲王之烈 一个正之。共伯和之誤,說已見前厲王篇中。 一合之爲一,是以乖刺不通,而不知彼自一事此自一事也 一極了然分明。但說者先有共和及共伯和之成見在心,務强 ,遇災而懼 爲王卿大夫者,因厲王在外,故解官而歸其國,以待王室 猶解也,釋位者解官也。問王政者,待王政之間也。諸侯 不類,子朝之述此何居焉?蓋釋位效官,本相對爲文。釋 之定。宣王有志振作,而後來效王官之職。上下呼應 篇考信錄卷之七 綱鑑大全載此事於宣王六年征伐四方封申城齊之後。繹 。側身修行,欲銷去之。天下喜於王化復行,百 詩 序 ,內有撥亂之志 本 0

九

有錯亂,此詩旣在慰高烝民之前,則為宣王初年之詩無疑 烈,則是以爲初卽位時事也。且大雅自民勞以後,篇次未 豐鎬考信錄卷之七 **史亦載之於常武崧高諸詩之末。余按,序文云:承厲王之** ,故列之於此

列女傅 罪於永巷。 王遂勤於政事 (存參)周宣姜后賢而有德,宣王常早臥晏起,姜后脫簪珥待 所敷衍,故今删而存之。綱鑑大全從外紀載此於二十二年 ,則此後乃宣王德衰之時,與勤於政事語不符,當以在初 此 一事未知有無,然於理無所害。惟其文太冗弱,必後入 ,早朝晏退,卒成中興之名。

年爲是。

宣王即位,二相輔之修政,法文武成康之遺風,諸侯復宗周

多受祉 朔方,赫赫南仲,玁狁于襄。○赫赫南仲,薄伐西戎 獨稅匪茹,整居焦穫,侵臨及方,至于涇陽。詩小雅 王命南仲 薄伐玁狁 宣王初 周 **|公無聞焉** ,來歸自鎬 召公亦未必能獨行其志也 本 按此文卽本詩春秋傳所述而言,二相謂周公召公也。蓋 紀 ,往城于方。出車彭彭 ,至于大原。文武吉甫 政 ,背由大臣匡贊而成 ,或者亦如唐蘇頗之於宋璟乎。藉使周公不賢, ,我行永久

0

。然二雅多稱召公者,而周

0

同

Ŀ

,萬邦爲憲。〇吉甫燕喜

,旂旐央央。天子命我

,城彼

0 同

Ŀ

鎬考信錄卷之七

鎬

考 信 錄

卷

之七

「存參」宣王興師命將,詩人美大其功, 大原。出車彭彭,城彼朔方 抑亦非所以尊天子也。蘇氏知其不通,於是又曲爲說。以 陪臣 受天子命伐玁稅 所謂王者紂也 微以遣之,出車以勞還,树杜以勤歸也。」 由是鄭孔以 當稱王命 諸儒之說詩者,咸以出車爲文王詩,南仲爲文王臣,而詩 之難,以天子之命,命將帥遣戍役,以守衞中國,故歌采 衞宏毛詩序云:『文王之時,西有昆夷之患,北有**獨**稅 ,若其間初無文王者, 西伯,不得稱王命南仲 ٥ 余按,春秋之義 ,則文王當自行 0 僭邪 漢 書 ,不得但遣陪臣帥師。 詩 嚴於辨名分。 文王果 0 今直稱天子之命 ?非惟不知有 ·薄伐獫稅,至于

來

,以命

君

旣飭 當爲宣王時詩,非文王時詩矣 夷 也,一篇之中自天子尉自王 天子爲紂 南仲。 猶說以南仲為皇父之 大王時有獯鬻 又述之,獨天子之命文王, 尚可以爲訓乎。天子之命陪臣則述之,文王之命其大 經傳記文之臣多矣,未有稱南 編者 (此二詩乃一時之事,其文正相表裏。蓋因 ,此詩稱往城于方,其地同。六月稱 未有稱玁狁者,而六月采芑宣王時 。」此詩稱 信錄卷之七 ,以王爲文王,後人之追稱云然耳。然王 『昔我往矣,黍稷方華。』其時又同 則無 文王,名實雜糅 仲者 。不特此也,六月稱 一語及之,有是理乎? 。而常武宣王之時詩有 詩稱 『六月棲棲 [鎬方皆爲玁 玁狁 ,文王時有昆 ,君臣! 。然則 **即天子** 同 侵 , 歸 。然 戒 夫 且 則 及 此

老 信 錄 卷 Ž 七

四

公思 雅, 先儒正雅變雅之說爲 以此爲宣王詩矣 興之功,是以南 文王時無之。而 無錯簡 是矣 以 侵 日 出車六月同爲宣王時詩 周德之不類 **,** , . . . 故 。然云南仲此時大將 ·美哉思 。春秋傳吳季札聘於魯 分道以伐之,吉甫 ,故斜合宗族於成周 m 。朱子云:詩所謂天子所謂命 神 馬 召穆公篇中 赫 融 不 貳,怨而 疑也。夫雅 E 赫 列在周 書 ,亦稱 經畧 ,不質言爲何時 0 古 不言 詩 **獫稅侵鎬** 今人 鎬 ,請觀於周樂 本無正變之分,而詩篇 。然則是齊魯韓三家 1,其周 而 表宣王時 南仲經署方 > mi

,則猶未免以

,謂周王耳

及方

ż

宣王

並

中

背

有

南

种

,

耳

敬

で韓韓。

則小雅

固

不

**在文武世**,而

作詩日

:常棣之

德之衰乎。

召穆

。爲之歌

11

亦

出車 文武 非當日之舊第明矣。先儒旣誤以詩爲周公所作,又不知篇 之鹿鳴之三,而 次之有錯 成之詩,本當以類相從,而今皆迭相間 王時人,伐玁狁 一跡失實 四篇 理卒不可 之詩 考 既在 中固有宣 信 ,背燕亭之詩 錄卷之七 Ī 簡 ٠, 逐斷菁載以上謂之正雅, 六月以下謂之變雅。 通。 雅、 聖人之心,不白於後世,其失大。 Ö 但見六月篇 詩矣 然不可通其失猶小 叉在南陔白華之前 今反在狀杜之後 爲文王時事。是以委曲遷就, ,采薇 。南陵以下 中有稱吉甫 出車狀杜與六月深港二 。常禄伐木天保與蓼蕭以 ,因不得不以南仲為文 , m ,明文勢不可并以 使商周 。則今小雅篇次, 五 故次之於六 革命之際。 百方解説, 一篇皆征 . 2

,

考信錄卷之七

以叶韻耳。玁狁之爲周患,見於出車六月采癥采芑四篇詳 说之國,當在凉鞏之間。所謂西戎蓋卽玁稅,而變其文,於西戎也。」余按,大原西母原及方,皆在周之西北。玁 天於西戎 爲大夫,誅 体紀厲王時西戎反王室,滅犬邱大駱之族。宣王時以秦仲 鄭氏以西戎爲昆夷 但 ,而傳記 稱 西戎 ,以正其失。說並見前文王篇中。 出出 西戎 初未有言者。國語有犬戏有姜氏之戏,而史伯 ,足爲周患者皆我 師主伐玁狁 西戎,破之。幽王時,戎圍犬邱,莊公子,西戎殺秦仲。在這王宣王召其子莊公, ,玁狁 , 爲 故戒敕戍役,以玁狁爲主而 北狄。凡氏詩疏云 ,然則獨然亦戎也。史記秦

與兵七千,使伐西戎

之玁狁 實少而 西戎爲二國 從犬,疑卽周語之犬戎 氏最爲强,傳或專言潞氏 按雅之詠文武 朱子疑旣 兩 事 ,概言之則曰西戎 ,大雅崧高烝民等篇,每篇止摘 戏所 舖張 也 即 四 Ö 蓋西戎之國 虜 却 多 , 而 戎 也。是 是 以 年 玁狁 ,此亦世變之一端也。故今於小雅六月 事者,事實 曲為之解,誤矣 而還師以伐昆夷 不一 厲宣 ,猶鄋瞞之或稱爲長狄也 。猶赤狄有潞氏甲氏留吁鐸辰 一篇之中,或稱玁 ,亦或概言為赤狄 多而鋪 ,而玁狁爲最强 間能爲周患 。程子疑西戎兵不 張少。詠宣王事者,事 ,亦沿鄭孔之悞 切要數言載之。 者惟 統 也。玁狁 西 -0 , 專言之則日 或稱 戎 。以玁狁 **,** ' 然則 • 0 加 西戎 以備 文皆 面 M 服

考

信錄

卷之七

豐 鑰 考 信錄卷之七

,亦亦不

仲。秦仲立二十三年,死於戎。有子五人,長者曰莊公。周 宣王乃召莊公昆弟五人,與兵七千人,使伐西戎 當日之事質,見中興之梗概,其餘鋪張之詞不暇錄 勝錄也。 備覽」周宣王即位 ,乃以案仲爲大夫,誅西戎,西戎殺秦

伯,徹申伯土田。壽大雅 伯之宅。O 亹亹申伯 此以上宣王征西北之事 王命申伯 ,王纘之事,于邑于謝,南國是式。王命召伯、定軍 ,式是南邦。因是謝人,以作爾庸。王命召

是復予案仲後及其先大駱地犬邱並有之,為西華大夫、莊公

,破之。於

居其故西犬邱。史

記

秦本

組

獲醜? 過其歸 **,維伸** 未批批,經營四方 王錫韓侯 方、徹我疆 一赫赫明明 蠢爾蠻削 江漢浮浮,武夫滔滔,匪安匪遊,淮夷來求。 王命仲山甫,式是百辟。○出納王命,王之喉舌。○袞樾有關 〇顯允方叔 此以上宣王經路中原之事 Q 豐 (,其追 鏑 甫補之。○王命仲山 侗 考信錄卷之七 ,大邦爲讐。方叔元老,克壯其猶。方叔率止,執 Ŀ 士 , 王命卿士, 0 其貊,奄受北國 詩 ,征伐獨院,蠻削來威。詩小 大雅 、,告成于王。〇江漢之滸,王命召虎 南仲大祖、大師皇父,整我六師,以修 雨,城彼東方。○仲山甫徂齊 ,因以其伯 G 同 〇江漢湯 F. 雅 ,式解四 湯 式 武武

同上 我戎 ·補,省此除土。〇除方既同,天子之功。四方既 ・王謂 此以上宣王經畧東南之事。○按詩所詠宣王之事,其先 伊氏

獨然 營四方告成于王 **蠻荆來威,是玁狁** 一,常武 稱四方既平除方來庭,是徐淮之役 之伐在東南用師之前也。江漢

後雖未敢盡以篇次爲據

,然以其言考之,深芑稱方叔征

稱經

制徐 之常也。而史記秦仲之死戎,莊公之破戎,亦在宣王 在四方署定之後也。 膚 ٠ ,所當 則距畿較遠,服之爲難 先務。封申城齊皆關 以其理推之,西戎逼近畿甸,患在 。近者未安,不能 東事 ,似可稍緩。若淮 減圖 , 理

考信

錄

卷之七

,命程伯休父

,左右陳行

, 戒我師族。 〇率彼淮

平,徐方來庭。

,故今畧依詩之先後次之,要不至大相逕庭 子孫,則云某人子某,某人孫某。若南仲果皇父之祖 大師而字皇父者。余按,春秋傳云昔我皇祖伯父昆吾。離 文當云,「南仲曾孫,大師皇父。」不當反云南仲大祖大 騷云: 朕皇考曰伯庸。 皆係祖考之名號於祖考之文之下, 單伯 師皇父也。南與皇氏也,仲與父字也,猶春秋傳之稱智伯 未有反係子孫之名於祖考之文之下者。其或由祖考而及其 王時亦有皇父 朱子詩傳釋南仲大祖大師皇父二句云 也。其子孫當世以南與皇冠之,故宣王時有皇父 ,文公時亦有 。詩有家父 單伯,成公以後又有單子。然則南仲皇 ,春秋亦有家父。春秋莊公時有 ,謂南仲爲大祖 也。 , 則

兼

豐鎬考信錄卷之七

父當各自為 一族 ,不得以此二人為

祖孫也

。古有

以祖

魯武公以括與戲見王,王立戲。 蓋朱子之誤 者,有以祖爲氏者 桖 或南仲之稱號未可 命南仲條 亦未可知也 我。假樂君子據戴記乃嘉樂君子。大祖或音之轉字之 , 南仲為 下 。懿王以前人故不得已而曲爲之解耳 由信毛鄭正雅變雅之說 0 缺所疑焉可矣,不得遂以爲祖考之祖也 知也。詩之假以溢我,據春秋傳乃何以 ,古之彭祖 樊仲山父諫曰:『不可立 ,書之祖已 ,而以出車爲懿王以前 祖伊是也 。說已見前 o 大 祖 HI o

魯侯歸而卒,及魯人殺懿公而立伯御,三十二年,宣王伐魯

不順必犯,犯王命必誅

,故出令不可不順也。」王卒立之。

立孝公,諸侯從而不睦。 周語 宣王欲得國子之能導訓諸侯者,樊穆仲曰:『魯侯孝』

魯孝公於夷宮。 三十九年,戰於鬥畝,王師敗績於|姜氏之戎。 同上

同上

**恒王旣喪南國之師,乃料民於大原。同上** 主於頌揚。然大雅之述文武者多實錄,而魯頌闕宮篇 專尙虛詞 然若兩人者。心竊疑之。久之乃覺其故有三:詩人之體, 余考宣王之事,據詩則英主也,據國語則失德質多,判 。『荆舒是懲,莫我敢承。』僖公豈足以當之,

事而張皇之。城方封申,亦僅僅耳,而其詞皆若威震萬里 豐鎬考信錄卷之七

此亦世變之爲之也。宣王之時

,雖尚未至是。然亦不竟小

則

豐 鐪 考 信 錄 卷之七

0

也。國語主於敷

多不載為

。然其

ī

衍之者

0

主,勤於庶政。而及其 非宣王之爲君盡若是,亦非此外別無他善政可書也。其故 言,非紀事之書,故以語名其書 諫由於君之有失道,故衍諫詞者 十九年。皆宣王晚年事。而詩稱封申伐淮夷,皆召穆公經 之患,其始終皆判若兩 唐明皇帝躬勘大難 言亦非當日之言 ,固宜 二也。古之人君勤於始者多,勉於終者少。梁武帝創業之 是詩言原多溢美 |有之。故國語所稱伐魯在三十二年,千畝之戰在| ,乃後人取當日諫君料事之詞 ,致開元 ,未可盡信 、晚年,百度廢弛,卒致侯景之禍 人。宣王在位四十六年,始勤終怠 之治 ,而 。其改一 ,必本失其道之事言之, æ. 而晚年淫侈,亦致祿 **蚁**事

0 :

異也 過矣 **严而貪天禍之語,遂疑宣** 王比之大戊 荷偃為政 主之,故能致中興之盛 言之,詩固多溢美,國語 一十餘年,何至幽 o 。故今載二雅之文於前 。其故三也。蓋召穆 則此皆宣王 ,而釋衞 ,可考而 武 ,誠為

不討

0

猶晉悼公任

韓厥

荷祭

m

復覇

,

公周之賢相

,宣王

一初政,實穆公

固專紀其失

,要亦宣王之始終本

,伐|秦遽還

心,覇業

**珍**衰

也

o

若以宣

不偷

0

IIII

東萊

呂

氏

因王子晋厲宣

E

無大異於幽

厲

,

則亦未免於

,國語之文於後

,庶宣王始終

。穆公萬王大臣

一,又歷

共

和之十

四

年

,其相

宣王

王之世

· 無道十一

年而遽亡其

國

0 由 初

年事

無

疑

111

o. 且

使宣王果能

憂勤

振

五.

信

鈴:

卷

之七

知焉

考 信 錄

君,而覺不悖也哉!春秋傳云:齊侯游于姑夢,遂田于貝 墨子之言,則是人臣見殺而非其罪者,皆可爲厲鬼以弑 此事不見於經傳 必無射王之事,杜伯 車上,中心折脊殪車中,伏弢而死。余按,君臣之義猶父 子也,子不可以讐父,臣豈可以讐君乎?使杜伯果賢臣, **究爲何人,射王究爲何故** ,宣王合諸侯而田於圃田,杜伯乘白馬素車追宣王,射入 ,惟國語有之,然語之亦不詳 可以死而射王則亦可以生而弑王矣。 ,而亦未言王之死於射也。

,不知杜伯

果如

四十六年,宣王崩,子幽王 辜。杜伯曰:死而有知 國語云:杜伯射 王于鄗。墨子云:宣王殺其臣杜伯而 宮温立 ,不出三年,必使吾君知之。三年

卷之七

0 史 記 周 本

.補)至于幽王,天不弔周。王昏不若,用愆厥位 幽王二年,四周三川皆震。○是歲也,三川竭 之均。〇家父作誦,以究王酗 、附錄〕赫赫師尹,不平謂何。○尹氏大師,維周之氐,秉國 豐鎬考信錄卷之七 幽王 射之,豕人立而啼。公懼隊于車,傷足喪屢 事,當時言者,或亦類是。蓋人之將死,則鬼神乘其衰氣 伯之射也,故今並不錄 邱、 而見形焉 按此詩專鬥尹氏,謂尹氏秉國之均。而十月篇歷叙助虐 · 見大豕。從者曰:公子彭生也。公怒曰 史記 年表元年庚 。久之而好事者遞相附會,遂以爲宣王之死於杜 申 o o 詩 小 雅 山。 左傳昭公 二十六年 。竊疑宣王之 一:彭生敢是! 周 語

作也。且此詩家父所作,而十月篇有家伯,雖未知其爲父 豐鎬考信錄卷之七 ,自皇父以下凡七人,獨無尹氏,則似此二詩非一時

**赫宗周,褒姒滅之。** 此此 「存參」周幽王伐有褒,有褒人以褒姒女焉。 晉 子爲兄弟,然要之必非一時之事矣。豈此在幽王之初與, 押非<u>幽王</u>時之詩與。詩無明文。 未敢臆斷, 姑附錄之於 前也,故次於三川震之後 ,然觀正月十月二詩所稱 **擲語云:宣王之時有童謠曰:『壓弧箕服,實亡問國。** 0 按使記稱幽王三年,見褒姒而愛之。雖其年必未有確據 詩小 雅 ,則褒姒之籠 ٥ ,固當在六年日食 語

一,吉。及厲王之末,發而觀之,發流於庭,不可除也 也。夏后卜殺之,與去之、與止之莫吉,卜請其發而藏之 也,褒人之神化為二龍,以同于王庭而言曰:余褒之二君 旣邁而遭之,旣笄而孕,當宣王而生。不夫而育,故懼而使婦人不幃而譟之。化爲元黿,以入于王府。府童之妾未 逃於褒 安能 棄之。為弧服者方戮在路,夫婦哀其夜號也,而取之以逸 咸采此文錄之。 鎬考信錄卷之七 ,使至於爲后 化爲龍榮?在櫝中千年而不化 |王聞之,有夫婦鸞是器者,王使執而戮之。夏之衰 。褒人褒姁有獄而以女入于王。王遂置之而嬖是女 余按 前 生伯服 ,神有 氣 。 \_\_\_ M 其後司馬氏史記蘇氏古史 無形 ,何以 , . 龍則 譟而 有形 遽爲 物 111 。王 黿 O

**毓考信錄卷之七** 

補」周幽爲大室之盟 ,備覽] 戎圍犬邱世父 **著生於宣王之末年,則是童妾受孕四十餘年而始生也** 幽王乃立,若褒姒生於宣王之初年,則至幽王之時己老 不錄焉。說並見後怕服條下,及前穆王篇中。 稱,理或有之,然亦不敢必其果然,故列於存參 荒唐也如是。而司馬氏蘇氏咸信之,其亦異矣 ~ 且童妾未旣齓而遭黿,旣笄而後孕何以知其孕之因於黿 厲王以後,歷共和十四年,宣王四十六年,凡六十年, ,戎狄畔之。左 ,世父三字擊之,爲戎人所虜 傅 昭 公四 。惟晋語所 ,而鄭語 。其

復歸世父

o 史記

秦本

組

按犬邱之圍

,即傳所稱戎狄畔之者。史記以爲秦襄公二

十月之交,朔日辛卯,日有食之。 詩 年,則幽王六年也。故次之於此。 按歷家推此詩日食 ,在幽王六年 , 故次之於圍犬邱之 小雅

守我王。擇有車馬,以居徂向 趣馬。稱維師氏,豔妻煽方處。同 皇父孔聖,作都于向。擇三有事,亶侯多藏,不憖遺一老,俾 皇父卿士,番維司徒。家伯冢宰,仲允膳夫。聚子內史,蹶維 豐鶴考信錄卷之七 煽處。又幽王時司徒乃鄭桓公友非此篇之所云番也。余按 尹不平,此篇譏皇父擅恣,征月恶褒姒滅周,此篇疾豔 此詩衞序以爲刺幽王,鄭箋以爲刺厲王。鄭云節彼刺師 0 同 上 Ŀ

考信 卷之七

,川沸山崩與周

在幽

燧大鼓。有寇至,則舉熢火 大笑。幽王悅之,爲數舉烽火。其後不信,諸侯益亦不至 次之幽王之時,唯不及師尹,未詳其故。豈師尹在幽王之 初與?說已見前師尹條下。 「備覽」褒姒不好笑 豔妻煽處 ,則在幽王之世明矣。鄭桓公之爲司徒。據鄭語 ,不得分爲二人。且十月日食與歷合 ,與大雅瞻卬篇 ,幽王欲其笑,萬方故不笑。幽王爲耀 。諸侯悉至 「哲婦傾城」意同,即指褒姒

史記周本紀

**,至**而

無寇

。褒姒乃

「存參」號石父,讒詔巧從之人也,而立以爲卿士。

鄭語

目婦人。詩大雅 懿厥哲婦,爲梟爲鴟。婦有長舌,維厲之階。亂匪降自天,生 盡信,姑列之於存參。 不同時與?抑國語稱其字,而詩稱其名與?要之國語本難 · 按十月詩所刺助虐之臣七人,無號石父,豈石父與七人

豐鎬考信錄卷之七 、誕殊甚。伊尹膠鬲之事旣誣,安見此文之獨爲可信也。大 亦不應字以「伯」也。此事不見於他傳記,卽周語亦無之 獨晉鄭二語史蘇史伯之言有是。然觀所載二子之言,荒

**肣而立伯服。** 晉語

(存愛)褒姒有寵,生怕服。於是乎與號石甫比,逐太子宜

按伯服字也,太子名之,伯服何以字之。况王之幼子,

考 信 錄 卷 之七

三四

一診者

煮

亦有之,撰國語者聞有此說 其必爲宜日 者,安知晋語之不亦類是也了故與伐褒之文,均列之於存 子詩序辨說云 ,非伯服也。事固 考竹書紀年云 西周之亡 。說並見後條下 衞宏毛詩序云:『小舟刺幽王也 「携王奸命,諸侯替之」。杜氏集解以「携王」 ,戰籍缺畧,其流傳失實以致沿訛踵 耳 : 『此詩明白為放子之作無疑 。序义以爲宜 。號公翰立王子余臣于携,則携王 |有在疑似之間 0 ,遂從而宋之耳。又按 日之傳,尤不知其所据也 ,而揣度言之,致失其真 ,大子之傅作焉。」朱 ,但未有

乃余臣

爲伯服

左

趙岐孟子注云:伯奇仁人,而父虐之。故作孙拚之

以見

得褒姒 語意 故今不錄此詩。 · 南放流,首髮早白。詩云:維憂用老 容遂斷以爲平王也。朱子之言,深得古人慎重缺疑之意 Mi 詩序义云:白華周人刺幽后也。幽王取申女以爲后,又 魯裕家說詩者,皆以爲伯奇 王弗能治 :何辜于天 ,亦未見其果爲王世子者,固未敢决以爲伯奇,卽 而黜申后。故下國化之,以妾爲妻 ,周人爲之作是詩也。朱子詩序辨說云:「 ,親親而悲怨之詞 • ,不以爲平王也。且死通 也 。王充論衡亦云 o 是此篇 ,以孽代宗, 在漢以前 :|伯

何

后字悞,當爲申后,刺幽王也。下國化之以下,皆衍說其

幽

· 」 余玩此序詞意,似以此詩之所稱者,乃下國之人以妾

三五

鎬考信錄卷之七

考信

錄卷之七

刺王,不論 王后語氣 。朱子反據首三句爲說 推其本,而 「樵彼桑薪 耳。 ,故序以下國之人當之。伯詩序之僻,好以詩爲 何人何事,務委曲而歸其故於王,此其所蔽 ,卬烘于煁」等語,皆似里巷人之言,不類 ,而以「下國化之」云云爲衍

機僅,斬伐四國

詩 小

雅

然亦間

有誤會序意

,而反失其實者

。故今不錄此詩

乎?大抵詩序之說

9

揣度附會者多

。朱子所駁

,深中其病

必其果然

,况此

序初

未明指為

申后,又安得遽以爲

神后作

不

敢

說

失序之本意矣。朱子於小弁篇序之明指爲宜臼者,猶

但下國之所以如是,由於褒姒干后,而人效之人 以爲刺幽后,非謂詩所言即申后事也 し。且詩

,民卒流亡。詩大雅 按餓饉之患,衰世爲多,而盛世亦往往有之。但盛世政

和熟,天贊之也。是知驪山之禍,固因於幽王失政,亦因 是以戎得乘其弊而攻之。善乎秦뛣之言曰:國無道而 ,不知慮遠。故遇荒歲,即不免於流亡。百姓旣無問志,

邦君諸侯,莫肯朝夕。 今也日蹙國百里 豐錦考信錄卷之七 於饑饉流亡。故錄此詩 世皆謂申侯啓戎,戎遂克周,殺幽王 0 詩大雅 詩

小 雅

,以著幽王失國之由。

大患。衰世政事廢弛,上下之情不通,而民亦多躭於逸樂

事清明,上下一體,而民亦有儲積

,以備不虞

,故不足爲

年穀

**微謀終之二章,則諸侯固己多不至者矣。觀召旻之卒章,則戎之** 会問其我雖强大,豈能一旦而遂破之。蓋其來有漸矣。觀雨無正 十一年,幽王乃滅。周乃東遷。 周語 幽王八年,而桓公為司徒九年,九王室始騷。 鄭 驪山下。於是諸侯乃共立故幽王大子宜曰,是爲平王,以奉 今采此二篇之文,以補其缺 但尚書無宣幽之篇,而傳記復多缺軼,無從考其群耳。故 蠶食亦非一日矣。周已衰微不振,是以戎得一舉而滅之。 備覽」犬戎攻幽王,幽王舉烽火徵兵,兵莫至,遂殺幽王 ,號爲干里,有百二山河之險,關東諸侯,皆堪徵調

0

考

信錄卷之七

ج -

**海**祀。平王立,東遷於雒邑。

史

記周

本 紦

申人網 伐申而 周路 王舉 楚滅之, 何緣越周 申在周之東南于數百里,而我在周西北 爲平王。」余按 了王廢申后,去大子,申侯怒,與<u>繪</u>迺夷犬戎攻幽王 |申而繪與西戎會以伐周。周不守矣」。史記周本紀云:|欲殺大子以成伯服・必求之申。申人弗畀,必伐之。若 火熢 而 信 人召西戎以伐周,周於是乎亡」。鄭語史伯 去。於是諸侯乃卽申侯而共立故幽王大子官曰 錄卷之 徵兵,兵莫至,遂殺幽 齊桓猶不能救 而附於我 云:『王逐 七 ,此事揆諸 。黃與財之附齊 大子宜咎而立伯服 ,遠近之勢然也 人情,徵諸 王驪山 也 2 其國在楚東 時勢,皆不宜有 下,廣褒姒 ,相距遼遠 。王師伐申 ,大子出 三九 **: : : :** 奔申 ,盡取 ,申侯 北 , ,是 幽幽 2

其地 所 而 申 鵭 中隔之 能 之 皆相 救 信 以周 卷 之 , 占

伐

楚

也

爲

患

۶.

ż

|申

H

何

藉

於

千

生

服 公未嘗必求 公欲立奚齊 王 得立 申伯 楚之强可 室 師以 召乎?申之南 0 於申以 乎。脛庭之啓曲沃以伐翼也,察之召吳與 且申 ,則亦已矣,幽王 《成之。當幽王時,申畏荆自 鄰接,故曲沃吳得以因之。申與成相距數 以求建於鄭 何不近附於荆 而 ,使 多基其衝 殺 申安能啓戎 之也 人殺重耳 ,刜也 Ö 0 周衰 楚平王 ,然平王亦竟 以抗周, 何故必欲殺其子而後甘 夷吾,重耳 ,當宣王 3 申 戎之力果能 益微弱 信讒,欲殺大子建 時 而乃遠附於戎也。 聽之。 奔狄,夷吾 保之不暇,何暇反謀 Ė , 荆 觀揚之水篇 滅周 已强 宜日 亦亦 盛

奔梁

ۏ

晉戲

旣

逐

也。

,

建

奔鄭

問之,卒亦不强其必從也。此其相與爭者皆兄弟之屬,其 就無君之申而共立 以討之。即不然,亦不 助其甥以傾覆王室也。君臣父子天下之大綱也,文武未遠 也,文公卒邾人立玃。且子游卒,鄭人立駟乞,晋雖伐之 鄭武公秦襄公亦皆卓卓者。宜曰以子仇父,申侯以臣伐君 之於王,君臣也。王逐宜營,聽之而已,申侯亦不應必欲 舅大國盟主也 , 卒弑 ,大義猶當有知之者。况晋文侯衞武公當日之賢侯也 鎬考信錄卷之上 王而 滅周 ,襄仲反請於齊侯而殺之。邾捷菑鄭駰絲晉甥 ,然猶如是,况宜曰之於王,父子也,申侯 ,其罪通於天矣 一無父之宜臼哉?西周之亡,詩書無言及 更立幽王 他子或宣王 。此數賢侯者,當聲大義 一他子 , 何故必 ,

鎬 若信錄卷之七

隅者 之何史記遂據追述逆料之語 爲與妲己比而亡殷,誣矣。褒君也而化龍,龍漦也而化黿 伊尹聖人也,而以爲與妹喜比而亡夏。膠鬲賢人也,而以 0 , ۶. 史伯追 動心駭目,不應皆無 於經無可徵矣 ,未聞三隅不足以反一隅者 妾也而 周 語 述四周 生女,而孕至數十年又妄矣。吾聞以一隅反云 述逆料之言 事衆矣 ,然春秋傳 ,且所載二人之言,荒繆亦多矣 一言紀之,而反旁見於晋鄭之語 而記之爲實事也。蓋吾嘗讀狀 亦未有此。此君臣父子之太 ,往往及東遷時事,而 ,此言之非實亦明矣。若

0,

雅瞻卬召旻二篇及小雅之節

南

山正月十月雨無正等篇,所

幽王失德,羣姦擅政之事,正亦多端,不但褒姒二事已

周語之文,及鄭語篇終紀事之記衣之,以著周亡之由,而 畔之。詩云:今也日蹙國百里。然則戎 題分爲四夷犬戏二國,而疊言之,亦非是。故今但取大雅 此,以爲平王與於弑父 戏之力自足滅周,初不待於申侯之怒也。乃世之論者遂 是以戎來侵伐,而不能禦,日漸蠶食,至十一年而遂滅 也。而周之患我 豐鎬考信錄卷之七 夕之故。蓋緣幽王昏縱淫暴,掊克在位久矣,失民之心, ~ 羅流 而忘不共戴天之仇,其亦過矣。且晋語鄭語但稱西戎 ,而周益衰 內侵,至于涇陽 ,故戎益肆耳。傳云:周幽爲大室之盟,戎狄 ,其來亦久。穆王時,嘗征犬成。宣王世 ,其成申也,以爲平王德其立己, 。出車六月等篇屢言之。至幽王時 《之滅周 ,非 一朝 史 o :

豆鎬考信錄卷之七終

鎬豐考信錄卷之七

也。

於史蘇史伯所稱者不采,於史記所述者,删而存之。懼誣

四四四

豐鎬考信錄卷之八

補〕太伯虞仲,大王之昭也。太伯不從,是以不祀。 宏善 太伯虞仲

哀 權。論語做子篇得而稱焉。論語表 公七年 [附論]子曰:泰伯其可謂至德也已矣,三以天下讓,民無

素○謂虞仲夷逸,隱居放言,身中淸,廢中

王季歷之兄也。季歷賢而有聖子昌,太王欲立季歷以及昌 史記吳太伯世家云:吳太伯弟仲雍,皆周太王之子,而

豐鶴考信錄卷之八

太伯端委以治周禮,仲雍嗣之,斷髮文身,贏以爲飾。左傳

年僖

大名崔述東壁謹考

不 况太王乎。 聖人之生,固有異於常見,然其德亦必待壯而 豐鎬考信錄卷之八 欲廢長而立少矣 以此為據也哉?且大王安知王季之必傳之文王也哉。己旣 後成。生而有聖德,特國語列女傳事後之雅集云爾,豈得 歷。 ,於是太伯仲雍乃奔荆蠻 **余按** ,太王周之賢主也。廢長立少,庸主猶或不爲 ,安知王季之不亦然 ,文身斷髮,示不可用 ,吳諸樊欲傳季札矣 ,以避季

相傳

此

左計明矣

杜后欲傳廷美德昭矣,卒皆死於太宗之手。故凡

人主之欲

而至某人者,皆愚主之所爲也。以大王之賢智,必不

。况大伯之德,固自足以興周

,而何爲舍之

而待夫不可必立之文王乎。由是言之,太伯之讓王季,

,卒傳之於州于

0

晉武

帝欲傳愍懷矣,卒爲賈氏所殺。宋

哉 ? 泰伯 春秋 讓卿於大叔儀,魯匡句須讓宰於鮑國 曲 m 7 大伯自欲讓之耳,大王初無欲立季歷之事也。曰:然則 者多 後讓 尤不可一二數。是知讓本古人常事 為之說。故見益之不有天下,則意度之以爲馬傳啓也。 子魚矣 時猶 且古人非但讓國也 何以讓國?曰:古人讓國常 ,不待言矣。春秋之世,齊鮑叔讓相於管仲 也 , 讓國者少,遂以古人之讓爲異 有以兄弟爲賢而讓之者 。但自戰國以後,人惟知有利 ,韓縣忌常讓起矣, ,卽授官亦多有讓者 7、况商 即吳諸樊亦嘗讓季扎 事 耳,不足異也。宋襄公 ,不 。晋大夫之讓軍 周之際 ,往往揣度附會 , 而不知有義。爭 必有所爲不得已 。周 , 淳樸 護軍帥者 垂為 伯夷 之世 矣 0

鎬 考 信錄卷之八

太甲潛出自桐而殺之也。見秦伯之長而 抵皆如是矣。韓詩外傳亦載此事,而語尤詳。且云:太王 立。其語尤不近於情理。古者列國各有疆界,岐之去吳 乙以爲太王欲傳聖孫,泰伯知而逃也。後人之說古人 臣皆欲立王季 數千餘里,使命所不能通 則以爲啓殺益也。見伊尹之不有天下,則意度之,以爲 ,季之吳告伯仲,伯仲從季而歸。羣臣欲伯立季,季途 ,則是

按

,詩云:柞棫斯拔

,松栢斯兌

,帝作邦作對,自大伯

。論語記

逸民有

大伯

不得已而讓也,又豈足爲賢哉

,王季

安能捐社稷而遠去?果羣

0

似大伯已嘗君周而後讓之王季也者

而

無大伯,亦似獨虞仲未嘗爲君

**和者。或者大伯既立** 

不爲周君,則意

於虞 所稱 之信,而獨史記外傳之信也哉?故今世家外傳之文皆不 云:太伯端委以治周禮 III 周章已君吳 叔達叔達子周章 然則斷髮文身,亦非大伯事矣。學者奈何不詩論語春秋 豐鶴考信錄卷之八 之千餘家。大伯卒無子,弟仲雍立 之後,讓之處伸,處伸逃之,而後讓之王季乎?春秋傳 。 說並見前大王篇中。世家又云:大伯 稱虞仲, 虞仲乃大王之子,非周章之弟也。若至仲之曾孫始 , 則 傳 有是理邪?且論語以虞仲爲逸民,若嗣大伯 不得稱為虞仲 ,乃封周章弟於故夏墟 。周武王克殷,求大伯仲雍之後得 ,仲雍嗣之,斷髮文身裸以爲餚 。大伯君吳而 ,是爲虞仲。余按, 。仲雜子季簡 自號勾吳 稱吳大伯 ,荆蠻 , 仲君 , 周章・ 季簡 載 傳 a

Ħ

豐鎬 伯夷叔齊 家之言, 概不敢載。 取經傳之文,次第列之,以俟學者熟玩而自得焉。而凡世 仲別屬之周章之弟也。大抵史記之言,皆難取信。故今但 傳伸雍嗣大伯之文,遂悞以仲雍爲大伯之弟,因以傳之處 有國 。大王之子自號虞 ,豊容復謂之逸?然則哀七年傳之仲確,非大王之子 考信錄卷之八 一种,非傳之仲雞矣。疑史記因見懷七年

杰

逃之。國人立其中子命、吏能和夷列博 ,叔齊讓伯夷 備覽」伯夷叔齊,孤竹君之二子也。父欲立叔齊 。伯夷曰:父命也。遂逃去。淑齊亦不肯立而

。及父卒

(補)逸民,伯夷叔齊

0

論語微子篇

聞四伯善養老者。」孟子: 一補一伯夷叔齊餓於首陽之下。 論語季氏篇 (補)伯夷辟制,居北海之濱。聞文王作,興曰:『盍歸乎來!吾 夫子不爲也。」論語述而篇 問之。一天日:「伯夷叔齊何人也了」日:「古之賢人也。 □ 日:『怨乎?』日:『求人而得仁,又何怨?』 出日:『 《附論】冉有曰:「夫子爲衞君乎?」子貢曰:「諾,吾將

微子篇

豐鶴者信翰卷之八

加富二等,就官一列,為三書同詞,血之以牲,埋二於四

| 日氏春秋云:武王使叔日就膠唇於四內、而與之盟日:

、附論]子曰:「不降其志,不辱其身、伯夷叔齊與?」 論語

盟日 內 ,皆以 考 : 詞 世爲長侯 į 血之以 一歸。又使保召公就微子開於共頭之下,而與之 ,守殷常祀

宜

鎬

信

錄

卷之八

子稱賢 與傳說 所聞之 三分有二,武王孟津之會 異 也 ,故孔子日 箕比 · 何待於周召私與微子膠鬲盟而後能滅商哉? į o , , 烏有佐周以覆宗國者乎。膠唇事雖 相視 深切懇摯 但補救無方,不得已而 並 稱 m 笑 , 牲,埋一於共頭之下,皆以 ,以服事殷 ,則亦必無私與周盟以邀利之事矣。文王 ,無非愛君憂國之言 ,北行至首陽之下而 ,諸侯 ,可謂至德 ,相奉桑林 去耳。是以孔子稱仁 八百 。是周 餓焉 , 正 。謂其能代商 之力 不詳,然猛子 與箕比之心無 一歸 私孟諸,為三 0 ー余按 。伯夷叔 ,本足以

,

而

伯夷叔齊 以爲私 也明矣 異矣!故今首陽之餓,載之讓國之後 微子於宋, 以不肖之心附會之,而以爲惡武王之伐商也 之書乎?此宜少讀書者皆知其妄,而儒者往往信之,其亦 餓於首陽 但 , 史記 不念舊惡,怨是用希 聞微子封於宋,而不知其故 與周盟也。但聞伯夷嘗餓於首陽而 。蓋戰國之世 扣馬之諫 何以克殷之後不封微子 , 何以經傳皆無 ,蓋即本之於此等書,說詳見後條下 ,邪說 c 並作 一言及之, 論 公 ,則以不省之心揣之, , 而封武庚?夷齊果避周 皆喜毀古聖人以便其 冶 ,歸周之前 而但見於戰國諸子 不知 0 武王果許封 其故 ,以證其 ,則又

鵭

考

信錄卷之八

九

膠鬲之與

武王

,皆不

應有

此

事。

然則

伯夷

叔齊亦

必

無此

鎬著信錄卷之入

是故諸侯雖有善其辭命而至者,不受也。同上 言。立於惡人之朝,與惡人言,如以朝衣朝冠,坐於塗炭 盂 鄉人處,如以朝衣朝冠,坐於塗炭也 治則進。亂則退。橫政之所出,橫民之所止,不忍居也。思與 恶恶之心 , 子 以待天下之清也。故聞伯夷之風者 伯夷非其君不事,非其友不友,不立於惡人之朝,不與惡人 (附論) 孟子曰:伯夷聖之清者也。同上 怕夷目不視惡色,耳不聽惡聲,非其君不事,非其民不使 ,思與郷 人立,其冠不正,望望然去之,若將逸 同上 ,頑夫廉,懦夫有立志。 。當紂之時、居北海之濱

心推

、附論」孟子曰::伯夷隘。

耻之,義不食周粟,隱於首陽 伐紂。 孟背以伯夷遭紂之恶,不忍事之。以求其仁,餓而避 疑 不事,不立惡人之朝 ,作歌云云,遂餓死於首陽 人也。扶而 孝乎?以臣 史記伯 ŝ 考 求仁而 獨宋王安石嘗闢之 王安石伯夷論」餘 伯夷 信錄卷之八 弑君 得仁餓於首陽之下,逸民也。孟子曰 叔齊扣馬 去之。武王己平殷亂,天下宗周 、可謂 云 西 ,避紂居北海之濱,百世之師 而 伯夷 伯 諫日 仁乎?左右欲兵之。太公曰:此 ,今節錄其文於左 卒,武王 ,古之論有 Ш · 父死不葬, 爰及干戈, 可謂 。此說自 山,采薇而食之,及餓且死 載木主,號爲文王,東 漢以來,皆信之不 孔子孟子焉 • , 。而伯夷叔齊 ; 非其君 也 0

考信 錄卷之八

武王伐紂 自降辱 ,以待天下之清,而號爲聖人耳。然則司馬遷 ,扣馬而諫,義不食周粟,是大不然也

0

夫商衰

以

也

。嘗

<u>,</u>

理有不存者也 興,以至武王之世,歲亦不下十數,如是而言伯夷,其亦 與大公聞四伯善養老,則往歸焉。當是時,欲夷尉者 人之心,豈有異耶?及武王一奮,太公相之,怕夷乃不與 ,而尉以不仁殘天下,天下孰不病尉?而尤者伯夷 何哉?蓋二老所謂天下之老人,春秋問已高矣。文王之 無兩是之理也。是故啓之繼統為是,則有扈之阻兵為非 余按,天下之是非一而已矣。此是則彼非,此非則彼是

樂紂之暴虐為非,則湯武之弔伐為是。湯武是,則佐湯

武 理固 悝 臣 |戦 已。故紂之臣未必無 ||一矣,自世俗論之,則以爲賢矣 各爲其主之說始與 而 爲 子西 M 國 以 鎬 ,未 仁 , 《伐樂納 爲 考 D). 無兩是也。 仁之者凡三:其 . o 降 信 楚僧 且有 士者各懷私恩以報 曾非忠臣之節,而 錄 ,地醜德齊 卷之八 者皆是,桀紂 王滅諸姫 「彼哉」之嘆矣。宗魯之殉公孟 齊桓能 0 而豫讓以死報智伯矣,聶政以死報 ,各以力爭,爲君者各樹私恩以結 殉 則 ــــ 則去紂 19周室 國者,而孔子概未之論及 其 非 孔子深罪宗魯亦不 其臣雖忠如子文,而 ,則助 ·君,而不復顧天下之大義,於是 , ,存亡國 其二則皆諫紂 。而自賢觀之, 樂鮒以抗湯武者皆 , 則以管仲 取於子路 ,子路之殉汛 Ξ 不得 君也 特徒死 。其於殷 爲仁 之佐 0 何者 非 嚴 : 11 o

之清 則聖人之心 哉 無饑 ? 君 o , 荷武 信 必無 錄 卷 之八

四.

旣不可待 但自免其身而 人之欲辟紂而不能者,必伯夷之所哀憐 出執,是人人皆欲辟討,而不能也 之暴甚矣 而又不欲 且怕夷固嘗辟紂 ,民之困於紂極矣。夫知保抱攜 人伐之,然則怕夷之心,將令如 ,紂讓义必不能 王之救民不非 紂而後可。欲無紂 可以見矣 但 知 有已 ,人之不能免者 人。故伯 而 ,不知有人也,惡足以爲聖哉 居北 ,則以伯夷之聖安得有扣 ,不伐之無策也。旣 海以待天下之清者也, 夷之扣馬 ,必有人伐之而後 ,已不能 。伯夷既自 果是,則殷紂之虐民 而 持厥 何而 教, 欲 救之者也

辟紂

矣,則

。若

而义禁

X

1

婦

7

徂

後

म्

也

分納

不欲

有納

**)**:

可。

納

办它

欲天下

馬.

吅 誕伊尹 傳 尹之割烹,孟子辨之矣,然史記猶信而采之。爲在其可以 뱬 ?學者但屏史記而 馬信 則首陽之餓 猶多乖謬,况克商以前乎。世家之與年表,此傳之與彼 亦 ,抵牾至不可數。自所作者 ,詞之複烏 然 歸於周 無 彩 信 何爲 而獨不可以誣伯夷 兩皆是之理也 ,則辟紂必誣 錄卷之八 無故而 0 是以論語但云餓於首陽 ,辟|紂之文,至於三見,而無一言及於扣 ,因辟紂不因叩馬明矣 不讀,則論語孟子之文,正相 思莠養老者,間關 ;辟紂信 0 史記 也!孟子之述伯夷詳矣,言之重 記東遷以後事,宋之春秋經傳 ,自猶反之,祝經傳乎? ,則叩馬必誣。孟子與皮記 數千里而 。辟紂故餓、餓故 ? 1111 不云餓死 五 歸於周 發明 於首陽 也哉 思 馬 伊

餓首陽 於逢君之安石 以爲接孟子之傳,而亦信楊墨之邪說 耳。王氏之辨是也。然太史公尊黃老而齊六術,其采之固 毀孔子則託諸老聃 託諸人 之於陽虎也。豈不惜哉!異端之害,莫甚於楊墨 ,常非鳥舜,薄湯武,以快其私。故或自爲論以毀之,或 前條其明驗也。太史公習聞其說,不察其妄,而誤采之 ·一獨怪唐之韓子,自命為抵排異端,宋之程, ,人 以毀之。是以毀憲則託諸許由 一事,故附會爲之說,以毀武王。若莊子及呂氏春 無疑矣。蓋當戰國之時,楊墨 。是猶魯之逆祀 ,其大較也。伯夷旣素有清名,又適有 ,更數賢大夫莫能 ;而闢其謬者,乃出 ,毀馬則託諸子高 並起,處土橫議 Œ ,楊墨之 , 而 Œ ,

三鎬考

信

錄

卷之八

也夫! 世 **春秋傳,皆稱為大公,果如史記之說,則大公乃王季,豈** 公名牙。索隱又謂尚名牙,字而官名爲尚父 **吾先君大公望子久矣,故號之曰大公望。其後譙周遂謂大** 毋乃豺狼當道而問狐狸乎!至於父死不葬之言,荒唐殊 罪,莫大於非善舜薄湯武。此之不闢,而但摭拾其他,其 可去望而以大公稱之。蓋望其名也,倘父其字也,呂其氏 。西山命衰之歌,淺陋已極。而舉世皆信之,吁其眞可怪 了,<br />
崇其姓也,師其官也,公其爵也,大公齊人之追號之也 史記稱太公曰呂尚,而云文王遇於渭陽,與語大說曰 0 余按

,孟子

鎬考信錄

卷之八

£.

**西伯善養老者。** 補)大公辟 號之日大公,猶亶父之號爲大。是時諸侯尚未有諡,爲之大 名姓為世所淆亂,常 尚父之卽尚,而妄爲之說者也。余性素狹 稱之者也,猶所謂周公旦召公奭也 而稱之者也,猶所謂保奭 。牙之名尚父之官,皆不見於經傳。蓋由不知望之即名 ,而省文者也,猶子游之稱爲言游,子華之稱爲公西華也 史配齊世家云 紂 ,居東海之濱,聞文王作,興日 孟 子 。呂尚窮困,年老,以漁釣干西伯。西伯 不平焉,故正之。 史佚也。大公望者,連號與名而 王公臣也始有 。呂尚者連氏與字 。師尚父者,連官與字 而大公爲齊始封君 :

盍歸

乎來

0

吾

聞

,每見古人世系

稱之

豐鎬

考

信錄

卷之八

八八

,故

。是時諸侯尙未有諡

明舊。然即所謂文王田渭濱與語而載與俱歸者,亦恐未必三、孟子皆嘗辨之。大公伊尹儒也,其不以漁釣干文王也 溪、孟子皆曾辨之。大公伊尹儔也、其不以漁釣干文王 然也。 善月:文王武王克知三有宅心, 灼見三有俊心 余被、戰國時人、以制烹要湯越伊尹 家又云:或日大公管事制,紂無道去之,游說諸侯 士於繼遍之中。好事者遂以之度大公,而以為亦然 遇之也。後世大臣,固多龍而不肯下賢,是以英主往往永 \* 是大公者,必爭薦之,文王必早知之,不必待由獵 曰:女王之朝,士讓爲大夫,大夫讓爲順。太公既歸於周 題編考信録金之八 出獵・ト之日 。果遇大公於渭之陽 : 所獲非龍非壓 : 非虎非麗 . ) 與語大悅,載與 ,以食牛干秦誣百 俱歸 ッ所獲 九 ,亦為 覇 J 而後 で傳 歪之 師 Ø 泄

武王,肆伐大商,會朝清明。 牧野洋洋 子之語,而 東海之濱 ,檀車煌煌

世傳六韜爲大公所作,戰國策稱蘇秦得太公陰符之謀。

詩大 雅

肯自投於朝歌孟津紂之國中哉?觀孟子之言大公之事,蓋 公屠牛於朝歌,賣飯於孟津。余按,孟子云;大公辟紂居 說諸侯屠牛賣飯求美女奇物以自汚辱之事也。故今但載孟 與伊尹相類,躬耕自給,安貧樂道而無求於外者,必無游 伯求美女奇物,獻紂以贖四伯。而索隱引譙周言 遇而卒歸周。或日,西伯拘羑里,散宜生閔天召呂尚 ,則是大公不仕紂也。大公方辟紂之不暇,而寧 更記及諸家之言,皆不錄焉。 ,駟騵彭彭,維師尚父 , 時維鷹揚, 凉彼  $\frac{1}{0}$ 1,亦謂

考信錄卷之八

之道, 乃述堯舜 其事多兵權與奇計 史記 見長 暴救民之界耳 途不分 者然。余按 唐以後因尊太公為武成王,專司武事,如孔子之為文宣 師尚父, 公望散宜 輸考信錄卷之八 也 亦云 教民 o O 時維鷹揚 古者有文事者必有武 禹 生 :西伯之脫美里歸 無事則用之治國 於平時 湯 , ,孟子云:由文王至於孔子五百有餘歲 則見而 之道 0 後世 ,故後世之言兵及周之陰權皆宗 , ・以佐文武 ,凉彼武王 儒者 知之,若孔子則聞而 於臨 ,有事則用之行師。故詩云 ,泥於章句之俗學·沈於性 ,與呂尙陰謀修德以傾商 事 備,是以三代以上 ,肆伐大商。要不過以仁義 ,而開 李 有勇知· 孔子 者,非徒以兵事 知之。則太公 方之衆, 一,文武 太公 ,若 爲伐 . : 政

Z

者

۶.

豐錦著信錄卷之八

**欲聞之,則齊。王齋三日,端冕** 而問焉 撰,蓋以太公曾相武王伐商,故託之耳。後人信之爲實, 佐,而反為此權謀術數之言乎?且六韜所言,術淺而文陋 \*較之孫武吳起之書,猶且遠出其下;必秦漢間人之所僞 而敦詩書。覇者之佐,猶能以詩書禮樂行兵,况太公王者之 是乎?晉文公作三軍,謀元帥,趙衰曰:卻縠可,說禮樂 屬之於權謀術數之流,由是文武遂分。豈知三代以上不如 陳言,不通達於世務 。故今不載。大戴記云:『武王踐阼三日,召師尙父 ,曰:黃帝顓頊之道存乎?師尚父曰:在丹書。王 ,故不知兵者多。而所謂知兵者、咸 ,師尚父亦端冕,奉書而

入。道書言之曰:敬勝怠者吉,怠勝敬者滅,義勝欲養從

豐餚考信錄卷之八 以敬義之旨告武王,而後人遂附會之,而爲此說與?故今 而此 克商之後,則倘父乃武主之師,十餘年中所啓沃者何事 **肺監不遠** 熙敬止之義,朝夕而提撕之,而必待爲君之日,致齋三日 ,而後得聞此創論乎?且以此為在即位之初,則與後文二 聖父,太姒之聖母,其庭幃之教訓,豈不以小心翼翼,緝 **誠為聖賢儆戒之言,帝王修持之要術也。然武王有文王之** 克商之後。余按,敬勝數言,文簡而意周,事約而功廣 敬者萬世。」此事或以為在武王即位之初 **欲勝義皆凶。凡事不强則枉,弗敬則不正,枉者滅廢** 語乃秘之而不以告乎?要其先後實爲矛盾。或太公嘗 ,視爾所代,及予一人」之語不合;若以此爲在 ,或以爲 在武

 $\equiv$ 

了附論) 吳公子 大

豐鎬

考

信錄卷之八

世世子孫,無相害也。左 周公太公,股肱周室,夾輔成王。成王勞之,而賜之盟曰: 泱泱乎,大風也哉!表東海者,其太公乎; 國未可量也! 左傳襄公二十九年 史記魯世家云:伯禽受封之魯,三年而後報政。周公日 (附論)吳公子札來聘,請觀於周樂,爲之歌齊,曰:美哉 故遲。太公亦封於齊,五月而報政。周公曰:何疾也?曰:何遲也?怕禽曰:變其俗,革其禮,喪三年然後除之, 曰:嗚呼!魯後世其北面事齊矣!說苑云:伯禽與太公俱 ··吾簡其君臣禮,從其俗爲也。及後聞伯禽報政遲,乃嘆 傳信公二十六年

十· :世 有立法之初而卽相背而馳者哉?齊封於武王世 要不甚相遠 之澤及五 受封 也 五. 以上 曰:親親 鎬 齊為 世 ,三年有成。子路冉有之言志也,皆云三年可使有勇足 年 考 。余按 ,其相隔遠矣,安得同 0 曰:尊賢者 ,而各之國。三年,太公來朝。周公曰:何治之疾也 信錄卷之八 傳聞之異顯然。孔子曰:苟有用我者,朞月而 五月 者 世。五年,伯禽來朝。周公曰:何治之難也?對 ٠, 。至其久近强弱之異,則其後世子孫之故, ,太公伯禽皆聖賢也,其爲治不必盡 , 說苑以爲三年。史記以魯爲三年 先內 ,先疏後親,先義後仁也。周公曰:太公 後外,先仁後義也。周公曰:魯之澤及 時而報政?且報政之日,史記 ,說苑以 ,魯封於成 同 。然大 己 鳥 可

五五

五侯丸伯,女實征之,以夾輔周室 君之涉吾地也何故?管仲對曰:昔召康公命我先君太公日 言曰:君處北海,寡人處南海,唯是風馬牛不相及也。不處 四至于河,南至于穆陵,北至于無棣 臣天子,不友諸侯,耕作而食之,掘井而飮之,吾無求人 足據。呂氏春秋亦載此事,而其文尤支離,故今皆不錄。 (備考)齊侯以諸侯之師侵察,察潰,遂伐楚。楚子使與師 周公乃異之乎。此乃後人據其後日國勢而撰爲此說者 民。子產之治鄭,亦三年而後奧人誦之。三年政成,當也 。伯禽之三年,何得爲遲?太公之三年,亦何得爲疾 韓非云:齊有居 士曰狂矞華士昆弟二人者立議曰 。賜我先君履 o

不不

<u>III</u>

左傳信

公四

一吾不

:東至于海

.

豐鎬

**考信錄卷之八** 

子,是望 **豊復敢有為賢者哉** 殺之?曰爲其賢而不仕也,然則是以其賢而後殺之,齊 民衆矣,耕田掘井而 必以仁義治國者也 而食,掘井而飲 在上,不廢巢由。 ,太公佐文武 貪爵祿 能直道而 信錄卷之八 示得而 而 殺之 行 臣也;不友諸侯,是望不得而使也 ,是望不得以賞罰勸禁也:是以誅之。 以 。故孔子曰:苟患失之,無所不 ),是驅 開周 箕子不臣於周?則封之於朝鮮 了人臣之患,患在於貪餌 ,鳥 不仕者,不可勝數也,太公又安能 有怒人之不仕而殺之者哉?齊 ,孟子列太公於見知之數 一國而使之皆惟利是圖 禄,貪爾祿 至 ,則太 也 ô ÷ 0 耕作 國 |堯 國 Z 公 以 

。太公使吏殺

之。周公發急傳而

問之。太公曰;不

・臣天

所為說,繁露誤采之耳。今不錄。 妻長而夫拜之。太公立而誅之,以定齊國。余按 必不仕之以官而訪之以政也。此乃名法之徒,毀仁義者之 為無理,三代以上,從無此等語言。藉令果有此人,太公 之不仕乎?此乃法家之徒,疾士之高尚,欲强天下賢人使 豈相强哉?光武猶能容子陵,太公之賢,乃反不能容二子 心,亦可見矣。漢光武欲仕嚴子陵,子陵曰:士各有志, 仁者愛人,義者尊老。愛人者,有子不食其力。尊老者。 入己彀,而僞託之於太公者。故今不錄,而爲之辨。 鎬考信錄卷之八 春秋繁露稱營蕩爲齊司寇,太公問以治國之要。對目 ,此說至

**昔先王受命,有如召公,日辟國** 文武受命,召公維翰。 「備覽」召公奭與周同姓,姓姫氏。 史記燕 旅底貢嚴獒。太保乃作旅獒,用訓于王。余按,此篇之文 偽古文尚書有旅獎篇云:惟克商遂通道于九夷八蠻,四 同上 百里。 詩大 召公世家

豐鎬考信錄卷之八 耆宿大臣為之。非若後世止為官階以龍貴臣,雖子弟武夫 之者,其偽固不待言。而於召公稱爲太保,亦與事理不合 言,與篇意全不類。「爲山九仭」三語,則穩括論語之文爲 ,淺弱細碎,乃雜綴傳記之嘉言以成篇者。「狎侮君子」數 皆可循次而遷轉也。故傳云:无有師保,如臨父母。 何者?古之師保,皆所以輔導人主,體隆禮重,故嘗以

二九

鎬

考

信錄

卷之八

召公在文王時 召公畢公之徒左 周本紀,於文王時 え 稱爲太保。至成王 周公相若,少於武王者,不得為武王之太保也。是以 求其故 爲左 也 爲 預書爲太保也。周公不得爲 其為太子也, 師 作僞 右 。而書君奭 。然 前 書 者, 逐謂武王之世亦以是稱之。正如呂覽之稱武 則 , 無 是召公於成王 右 師 篇序亦云:召公爲保,周公爲 蓋見召 # 王。其後召公凡屢見 所 ,無一言及於召公者,武王卽位,乃云 知名,而至康王時猶存。 保奉之・以朝 ,遷殷遺民之後,乃云召公爲保 語顧命之於召公皆稱之爲 武王師 一時,始爲太保,不得於武王召公爲保,周公爲師,相成 于嬰齊,而夕于側 ,召公安得遂爲 ,皆稱爲召公,不 則其年 太 當 周 保 武王 也

义。民若有 王其德之用 哲,命吉凶,命歷年,知今我初服 若公,誥告庶殷 何弗敬。○嗚呼,若生子,罔不在厥 大國殷之命 太保乃以庶邦冢君 下勤恤 豐錦考信錄卷之人 **見於本紀,疑書與序,出於一人之手,故今並** 時勢, 功 , ,耐天永命。其惟王勿以小民淫用非黎 , 其日 惟王受命 ,其惟王位在 而 い越自 不 :我受天命。不若有夏歷年 符耳。且史記多采書序之文,而此篇之序 出 力 |取幣,乃復入錫周公曰:拜手稽首 ,無疆惟 御事。嗚呼,皇天上帝,改厥元 德元 ,小民乃惟刑 休 ,宅新邑。肆惟 ,亦無疆 奶初生, 自貽哲命。 惟恤 用于天下,越王顯 式勿替有 o 主其疾敬德 嗚呼,曷其宗 ,亦敢殄戮 不 今天其 錄 子, , ٥ 旅 獨 用 兹 E ż

使保召公與微子盟者然,皆由於臆

度

而

偽撰

>

是以考其

欲王以小民受天永命。 信錄卷之八

書 召 誥

,其

考

敬德 至于今日休,我咸成文王功于不怠,不冒,海隅出日,罔不率俾 于殷喪大否,肆念我天威,予不允惟若茲誥。予惟曰,襄我二人 終出于不祥 受,我不敢知曰!厥基永孚于休,若天棐忱,我亦不敢知曰 周公若曰:君奭 ,汝有合哉。言曰在時二人,天休滋至,惟時二人弗戡。其汝克 ,明我俊民 君處 。〇公曰:君,告汝朕允。保處,其汝克敬以于,監 ,在讓後人于丕時 ,勿弔,天降喪于殷。殷旣墜厥命,我有周

。嗚呼,篤棐時二人,我式克

說,作君奭。史記燕世家云、成王旣幼、周公攝政,當國 書序云:召公爲保,周公爲師,相成王爲左右;召公不

1孔之 説 爲之主,故司馬氏臆料之 践阼 公不說,未言不說者何事。云相成王爲左右, 之說與序 公自以盛滿難 位,其意不說。蔡傳以爲諸家之說,皆爲序文所誤 達云:成王卽政之初,召公以周公嘗攝王之政,今復在臣達云:成王卽政之初,召公以周公嘗攝王之政,今復在臣 留之爾 ,致太平,功配文武 阼 無 ,召公疑之,作 涉 , Ø 錄 相成王之文不合,故曲爲之解。以爲周公還政之 也。蓋諸家皆因戴記中有周公踐阼之說,先人而 則在周公還政之後。然書序皆不見此意,但云召 余按 卷之八 居 ,使記之意以爲此篇作於周公踐阼之初 ,欲避權位,退老厥邑。周公反覆告論以 君奭 ,不宜復列在臣位,故不 ,而爲是言。馬氏孔氏炎以史記 。馬氏騙云 · 召 公以 則亦與周公 訊 周公既 , 馬 乃 攝

考信

權位 , iffi 9 信 召公不說 錄 卷之八

也

٥

惟察傳謂

召公欲

.,

無非

勉

厲

三四

鵭

考

作召贈 必相 相舜 召公相勸勉之言 但史逸之耳。故今於書序史記諸家之言,概不 ,乃人情之常,大臣憂國之心之所必至 亦殊不 也 疑 ,別尋事端 ,同心協力,共輔大業。不但不見召公有不說周公之 周公留之,於義 ,以勉成王矣。則二公之相處,亦 而後然也。今周公既作立政 ,既各以讜言告舜矣 見召公有盛滿難居之心。 ٠, ,初無別故 ,其實皆非書序意 而曲為之說也 為近 , , 0 而二人者,亦 如 然細玩篇中之語 。召公當亦有告周公之篇 後人所云云也

無逸以

勉

成王

,

召公

亦

互相

勸

勉

•

不

Ó

馬拿陷之

必有互

一相勉

厲

Ż

,初不

必於

經文

載。周公

然則此篇

乃周

公自

與

蔽带甘棠,勿翦勿伐,召伯所茇。蔽带甘棠,勿翦勿敗,召伯 所憩。蔽芾甘棠,勿翦勿拜,召伯所說。 詩召南 無踐阼之事,說已詳前周公相成王篇中。 (附錄)武子之德在民,如周人之思召公焉,愛其甘棠,况

宣王之中興,召穆公之功爲大,故特錄之。

其子平。左傳

襄公十四

年

弟閱于牆,外禦其侮。左傳僖公二十四 棣之華,鄂不韡韡。凡今之人,莫如兄弟 召穆公思周德之不類,故斜合宗族于成周 周語云:周文公之詩曰:兄弟關于牆,外禦其侮。衞宏 年 。其四章曰:兄 ,而作詩日

三五

豐鎬考信錄卷之八

鎬 考 信 錄 卷 之八

,故作常棣

馬

此

三六

豐

周公絕口不言,而於召公反歷歷述之也。且其詩云:死 云封建親戚,以蕃屛周 也 始作周公樂歌也。余按 召公歌之。富辰以爲召穆公所作者,蓋樂章久廢,召穆公 而歌之。杜氏休氏註左傳 其說皆與春秋傳 則文當云 也。周公之事 0 ; , 故曰:述而 故封建親戚,以蕃屛周。若此詩果周公所作,則文當 序云 :棠棣 「斜合宗族於成周 ,此傳前文言之矣。曰:周公弔二叔之不 不作。若此詩果周公所作,而召公但歌之 派兄弟 美 。韋氏昭孔氏穎達咸謂召穆公重述 0 ,作也者,前此未有,而創之之謂 也;閔管蔡之失道 而作常棣焉,其詞云云。不當 , 遂亦沿其說云 : 周公作詩 ,而歌常棣焉」

,不當云作

親屏周 愧無德 弟急難 之後 者,管察兄弟之親其所疏而疏 之威,兄弟孔懷。又云:喪亂旣平,旣安且寧。皆似中衰 使天下勤王之賢侯,從征之義士,聞之而投戈太息也。蓋 王室 與其事相反 其懷柔天下也,猶懼有外侮。扞禦侮者 此傳後文云:周之有懿德也, 一等者信錄卷之八 ,不類初定鼎 è 以為 ,以化兄弟 ,良朋永歎 。召穆公亦云 紀弟戒 ,何邪?若周公果因閔管蔡而作此詩,則當自 時語 ۏ ,兄弟外禦其侮 。不當反護兄弟之罪 使陷於大戾 。撰周語者 0 况作: 其所親 猶曰莫如兄弟 亂者 ,誤會其意,遂疑莫期见 。不然,則述管縻之惎間 ,管察兄弟也。以殷畔 ,良朋 11 ,莫如親親,故以 ,而斥異姓之疏 ,而此詩反云:兄 烝也無戎

,語語

,故封建之。

•

兄弟者,但謂其意如此,其言如此,非謂其詩如此也 弟外禦其侮之句,爲周公之所作 周公 **皆以此詩爲召穆公所作。自韋氏杜氏曲護周語詩序之失,** 謂懼有外侮者,但言其心懼有外侮 於是傳之明 召穆公亦云 然後得為懼也。 , 雅期定於一是耳・周語詩序旣與左傳不同。 ,大半晦 因臆度之,而遂以管察之事當之耳。不知所謂 。雖以朱子之最不信 於說詩之人 ,非以歌周公之詩爲亦云 ,明稱爲召公所作者,巧辭强說 周公之意,召公之詩 , 亦可爲之長太息矣 序,亦從而附和之 。撰詩序者,又為問語所 ,非必作詩言外禦其侮 也 0 ,如合符節 所以鄭唐舊說 o 0 ,百計以屬之 且夫說經者 遂致詩人之 ,故云 E 莫如 。所 ٠,

豐鎬考信

錄卷之八

旣清 祖命,虎拜稽首,天子萬年。 詩大雅 **肅肅謝功,召伯營之。烈烈征師,召伯成之。原隰旣平,泉流** 釐爾圭瓚,秬鬯一卣,告于文人,錫山土田,于周受命,自召 。召伯有成,王心則寧。 召則召 是而無非,委曲展轉,以求兩全,而卒不可通,其亦拙矣 雙鎬考信錄卷之八 !故今從左傳載之,此說並見正錄中六月出車條下。 此篇專美召公,故錄於此 周語詩序必非;周語詩序果是,則左傳必非 宣圧封申之功 此詩前三章,象召公經畧江漢之事,乃國家大政,故摘 ,雖三尺童子,皆知其不能兩是也 ,具在崧高

詩小

雅

。乃必欲使之皆

。周

則周之

. .

三九

一詩,已摘錄之於宣王篇中矣

衛武公 錄之於宣王篇中。後三章,耑言召公受賜事,故擴錄之於 豐輪考信錄卷之八 四周之世,諸侯賢者,莫如武公。且武公亦似爲王卿 四〇

0

諫,居寢有贄御之箴,臨事有瞽史之道,宴居有師工之誦。〇 於是乎作懿戒以自警。原計懿及其沒也,謂之醫聖武公。楚語 師長士,苟在朝者,無謂我老耄而舍我,必恭恪於朝,朝夕以 交戒我。○在輿有旅賞之規,位宁有官師之典,倚几有誦訓之 **背衞武公年數九十有五矣,猶箴警於國曰:自卿以下,至於** 存参柏舟共姜自誓也 士者,故特錄之 3。衞世子共伯蚤死,其妻守義,父

母欲奪而嫁之,誓而弗許,故作是詩以絕之。 衞風乎。左 美哉淵乎!憂而不困者也。吾聞衞康叔武公之德 公年九十五猶箴誠於國 襲共伯於墓上 為武公。司馬正索隱云:季札美康叔武公 、附論)吳公子札來聘,請觀於周樂。爲之歌鄉鄘衞 兄而代立 īfi 謂之醛聖,詩著衞世子共怕早卒,不云被殺。若武公殺 史記 爲此記耳。其論當矣。近世說者乃謂武公前後善惡 衞康叔世家云:釐侯卒,太子共伯餘立。共伯 傳襄 ,豈可爲訓 公二 ,共伯入,釐侯羡自殺 + 九 而 华 ,恭恪於朝 形之於國史平!蓋太史公采 、作抑自警 。衞人立和爲侯 之德

,國語

稱武

弟和 ,是

,至於沒身

詩

序

如是

,是其

, 日 ;

鎬

考

信錄

卷之

八

為非是者 自不相掩 考信錄 。余按 卷之八

公弑兄自立 之,柏舟在鄘風之首 兄亦明矣。毛詩諸序 之名。倚相引此以譏史老,史老其無詞乎?武公之未嘗弑 弑,此固無從見其爲誤者也 死自守之心,而絕無傷其夫死於非命之意,以早卒而 ,之稱之死靡他之語,其事亦近是也。廻環諷 ,亦必不服膺於弑兄之賊也。逆取順守,以結民心,世有 ,然必無稱以睿聖者。苟非喪心病狂 ,不必以其弑君爲諱 ,大本失矣,其樂復何足觀 ,樂以象德, 固不能 無附會 ·康誥曰·王若曰,孟侯朕 故日 ΰ 反若眞有 見其樂而知其德。若武 ,然以其說與史記互較 !而季札讓國之賢 其事,索隱之言 • 何至加此不 誦 ,但有以

情

非被

一个存念一洪奥 存也。 隱之說是也。又按,髦者子事父母之飾,父亡則脫左 也!故今復中索隱之意而詳 母亡則脫右 言之,其伯之死,當從詩 。其前文旣與經刺謬如是 之說,謂周 不難於委曲 共姜追述 考 信錄 父母 卷之八 ,美武公之德也。有文章 其父母在時 髦,今云毙彼兩髦,則是共伯死時,父母固 猶存,則非立後為 宛轉 公以康語命 以誣聖賢 之飾 序,不當從史記 ,此 康叔 辨之 ,而入 鳴鳴 弟所弑明矣 义不可據以 ,謂頃侯路周夷王 乎,但欲 八其罪 ,义能聽 ,吾誠不知其 曲全前 為 。乃凡氏詩正義 ,斷斷然矣。索 實者 人之說 1 一命爲 o 何心 髦 由是 衞

王語康叔

而封爲衛侯

世

。而衞

四

0

詩

序

考

信 錄

卷之八

(存參)賓之初筵,衞武公飲酒悔過也。 武公將兵佐周平成有功。余按 武公立於周宣王 在桑柔雲漢之前 詩序以爲刺王 故列之于存參 自 按實筵詩意與抑畧相類,但重 防 按 無左證 ,衞之賢君,無如 故 ,則非立於宣圧之世。而犬戎之亂,不當武公世矣 能入相于周,美而 ,然實筵與抑二詩皆列于雅,則理亦或有之, , o 十五 · 則篇 ,故序以爲厲王時詩。若武公於厲王 华 中未見此 武武公者 o 武公四十二年,犬戏殺周 作是詩也 ,大雅篇次無顚倒 意 。序說近是。至稱入相于周 一在飲酒耳。此說近是。至 ,故舍彼而采此。史記

後

漢

注

者

,

而 抑

一時已

幽王

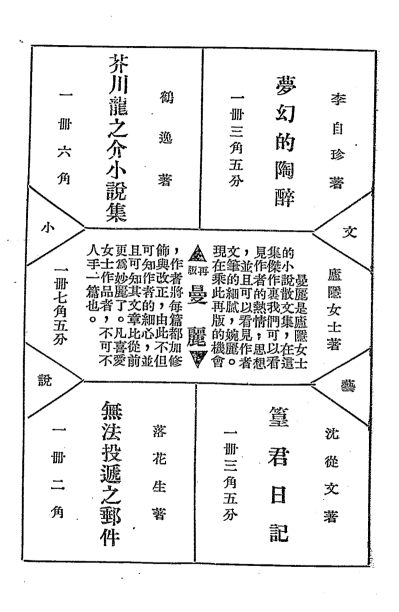
豐鎬者信錄卷之八

事實錄中則此年世寧可深信?故今不敢輾載。。歌史記有誤也。觀史記於齊威宣二王,皆移前數十年。

四五、

豐鎬考信錄卷之八終

豐鎬考信錄卷之八







語孔叢諸書 及乎戰國 子時 餘 也 u 或 隨 学?孟子 , 是尙友 孔子為萬 ,以自伸已說 ,列國之君 事 為萬世師,其公泗考信錄三 ·糾正, ,異端 也。 白 , 皆 : \_\_ 而沿 有所記 ,其道 競起,陽尊之而陰詆之,依托 。二千年來 , 雖不能顯其身,而賢人君子,莫不知其爲 「誦其詩 夫尚友者 襲旣久

載於六

經

•

而

其

行

事

9

則

史記

泄

家

述

一。然世

源之言

,

已不

能

無

謬妄

. ,

何 外

有

,讀其書

, 不

知其人

可乎?是以論

其

· 且當

如是

, 而

况

乎萬世之師

?當

用

豜 加 秀 籖

事文 髙

滋疑 |武

道

因

M

晦

考信之功,曷可少乎?大名崔

東壁

,

周公之道

備

於孔子之身

*,* 

言

動

,

莫非

道之見

,未能粲然

曠

然也

。

,

, |禹

,展轉相傳

,眞僞

雑出

,

有識之士

附會,思欲

凌駕

其

聖

洙泗 刻於南昌 別|虞 受書於介存 存之官太谷 承不絕。晉氏永嘉喪亂 · 自孔子設教添泗之閒 為法泗考信錄四卷 此盛 源 商 聖賢之書 則被衰 ,越十餘年 ,不啻流爲潢汙行潦矣。崔東壁曰:『學者日讀孔子之 考 ,周之事 ,而出貲刻之,請序於予,爲予嘗序其三代考信錄 ,未及付梓。孔生廣沅 ,就東壁家求得之,甫刻其三代考信錄 ;其弊也 ,盡祛後世紕謬之說 ,皆錄 東壁 ,正譌 ,七十子之徒,傳其所學,遭秦**歷**漢 ,古學遂湮。唐宋以來,詞章義理帖 , 覆加審定 記誦繁蕪而 闢妄之功 而辨之,題日 , 介存之門人也,行誼最篤

寡 要

, 議論

心息勢而

無

根

括之

師

也

0

,欲重刻之,未就而卒

0

,而以

/憂去官

,與諸錄等。

其門人陳介存

「考信」。而孔子之事

,因疑而徵信

1,於上

古唐

珠泅寿信

鐙

嘉慶戊寅歲,九月望日,混穹王崧 舊名樂山撰 孔生師介存,介存師東壁,皆能不貧所傳,庶幾古人師承不絕之 義乎?介存歸里,孔生復從予遊,爲予與介存少同學,長同遊也 。然則是書之傳,豈不由於師友之相得哉 ,邪說誣聖而不覺,是亦聖道之一憾也。』此其著錄之大指, ,而不知其爲人;不能考其先後,辨其眞僞,僞學亂經而 ? o 也。 不知

涂加考信贷

四

> 自 初 強 反

為魯司寇下

歸魯上至十二 厄於陳蔡之間

**洙泗考信** 

錄

遺 歸 魯下

洙泗考信錄

考終

\_

至京師

,遇石屏

陳履和

,見而鈔之。旣而

履和隨任江

初

,余爲洙泗考信錄旣成

,尚未敢以自信。壬子

洙泗考信錄卷之 大名崔述東壁謹考

故特誌其首尾,弁於簡端。庚午二月,述自識 删改,錄爲定本,以貧未及梓也 已多所增易 亦選得閩之羅源 ,與初本不同。旣歸河北 履和遂於南昌授梓,寄至羅源 。恐閱者以兩本互異致疑 ,山居無事 o ;然是時余 ,乃復益加

益昭春 八,故其鼎銘云 七年。 在

一命而僂

弗父何,以有宋

原始

正考父佐戴,武,宣,二 泗 考 信 鍬

条

泗

,再命而傴,三命而俯,循牆而走,亦莫余敢侮;饘於是,鬻於

是,以餬余口。」同上 ·備覽]正考父校商之名頌十二篇於周大師,以那爲首。 詹語 故別之以備覽。後凡稱備覽者,並做此 按國語皆後人所撰,往往失實。此雖無害於理,然難竟信

[存疑]宋殤公立,十年十一戰,民不堪命。孔父嘉爲司馬,督春,王正月,戊申,宋督弑其君與夷,及其大夫孔父。 落湫 桓公 宋穆公疾,召大司馬孔父,而屬殤公焉。左傳隱公三年。 文,而弑殤公,召莊公於鄭而立之。 左傳桓公 「存疑」督將弑殤公,孔父生而存,則殤公不可得而弑也,故於 爲太宰,故因氏之不堪命,先宣言曰:『司馬則然。』已殺孔

焉。 是先攻孔父之家。殤公知孔父死,己必死,趨而救之,皆死 接孔父之死,經但書及與仇牧荀息同,而三傳皆以爲公二年。

孫,曰司馬司城者,比比也。僅一不稱名,遂足以信其爲先不忍稱其名。』夫春秋之策,宋大夫之不稱名者多矣!曰華

殤公之前。穀梁氏曰:

『何以知其先殺孔父也?臣旣死,君

死乎哉?而公羊左氏因為原夫孔父所以先死之故,正色立朝

其論甚美;卽督之宣言,亦近人情。然竊意其皆出於臆度

洙 泗考 ,荒謬已甚,故今不錄 「目逆」之說,二傳無之。余按古者,掃人車必有帷 錄 ,仍別爲辨於 。至於左氏「目遊 左

恐不足為據也,故附次於經

,以俟考焉

備覽」防叔生伯夏 人之大者,且不近情理之尤者,余不敢信 婦人之出入不能見明甚!督安得見之而目逆之也哉?此誣古 晉士白樂王鮒二婦人,輦以如公;衛世子蒯瞶與渾良夫蒙衣 之而目逆之也哉?齊慶克詐為婦人,蒙衣乘輦,而入於閎; 而乘,以如孔氏,稱姻妾以告:皆恐人之見之也。是古者, 而此文又不見他經傳,亦未敢決其必然,故附次於備覽 按此文或有所本,未敢决其必不然。然史記之誣者十七八 士庶人之家,出猶必擁蔽其面,况卿之內子乎?督安得見 家語本姓解云: 『弗父何生宋父周 ,伯夏生叔梁乾。 史記 ,周生世子勝 孔子世家 0 ,勝生正

考父,考父生孔父嘉,孔父生木金父,金父生睪夷

得避 之於戴記曲禮;子貢子夏公西赤問等篇,来之於戴 采之於他書而增損改易以飾之;如 其世當在宋襄成間;於時華氏稍衰 孔父為華督所殺 余按懸叔以前,見於春秋傳者 二世;見於史記世家者,僅防叔 以至莊 ;辨物篇 華氏之禍而奔魯乎?家語 。更記之言 ,来之於春秋傳國語 ,余猶不敢盡信 ,其子避禍 緯之書,無不采,未有一篇無 防叔 奔魯 , 書 僅弗父何 ,况史記之所不言者乎?且 9 , :相魯篇 ;哀公問政儒行 伯 可也。防叔 ,本後人所僞撰 , 初無搆亂之事,防叔安 夏一世。此外皆不見於 ,伯夏生叔梁紇 ,正考父 ,来之於春秋 ,其曾孫也 所本者 記春 兩篇 ,其文皆 ,孔父嘉 。然 秋

叔

,

華氏之禍

而 奔魯

生伯

夏

0

洙 泗

出於肅 藝文志云 語。 但見於家語者,概不敢錄。甯過而闕,不敢過而誣也。後並 此書,以爲己證。其序文淺語夸,亦未必果出於肅;就令果 容不見,而待肅之據之以駁已耶?此必毀鄭氏之學者,僞撰 襲 可見。且家語在漢已顯於世,列於七略,以康成之博學,豈 取 顯 所采之書 則是孔氏先世之書已亡,而此書出於後人所撰 必淺陋 ,肅之學識,亦不足爲定論也。故今不見於經傳 īffi : 『孔子家語二十七卷。』師古曰:『非今所有家 可接。而世 ,與家語 ,遠不如其 不察,以爲孔氏遺書,亦已惑矣!漢書 比而觀之,則其所增損改易者,文必冗 本書,甚或失其本來之旨,其爲剿

() 顯然

做此

左傳 高厚圍臧紇于防 余按孔子之母名,見於戴記檀弓篇。其稱為顏氏女,則本之 女莫對。徵在進曰:「從父所制,將何問焉」 記之文,未知所本,當從左傳稱鄹叔紇為正 襄 陽 ,魯邑;叔,其字; 総,其名; 循云衛叔封 其妾生孟皮 ,帥甲三百,胥犯齊師,送之而復。 左傳 人啓門 家語本姓解云:『叔梁紇娶於魯之施氏,生女九人,無男 按點叔紇,史記作叔梁紇。左傳近古,而文義亦順適 公十年 ٥ ,諸侯之士門焉 ,病足,乃求婚於顏氏。顏父問三女云云,二 ,師自陽關逆臧孫・至于旅松 ,縣門發,鄹人紇抉之以出門者 年襄 0公 o ,申叔時也。史 。鄹叔紇 ?遂以妻之。』 0

一题

O

洙

泗

信

錄

七

公羊穀梁兩傳,記孔子生,皆在襄公二十有一年。而公羊冬,十月,庚子,孔子生。 瀔梁傳襄公二 條下。 者。其事,其言,皆非當日之所宜有,其為臆撰無疑,故今 洙 不錄。雖名氏亦缺之,以昭慎重。檀弓世家之謬,詳見後各 於史記孔子世家,然他經傳 ,不復成語。徧覽春秋傳中,亦從未有因長疑婚,與女商壻 ,不可累舉,此文其可信乎?至於所載顏父之言,淺陋鄙俗 洄 考 ,初未有言者也。檀弓世家之謬

傳云:『冬,十有一月,庚子,孔子生,』與穀粱年同而月

異。史記孔子世家則云:『魯襄公二十二年,而孔子生

•

後於春秋傳者一年。余按春秋邱費之墮,在定公十二年,而

傳,在襄二十一年,非二十二年也。二十一年,十月庚子, 則今八月之二十一日也。以爲二十二年生者,史記世家文耳 生。』卽今之八月二十七日。余按十月庚子之文,本之穀梁 乃十月之二十一日。旣無閏月,則十一月中,不得復有庚子 酉也。又按春秋,是年冬十月,庚辰朔,日有食之,則庚子 故今從春秋傳,魯襄公之二十有一年,則周靈王之二十年已 十四年。是史記之年,卽證之其所自爲之書,而亦不合也。 魯世家及年表,孔子去魯,皆在定公十二年,而孔子世家在 。故今從穀梁周正之冬十月,則今夏正之秋八月也 子世家在十三年。是史記之年,證之孔子所書而不合也 孔庭纂要云:『魯襄公二十二年,冬十月,庚子日,先聖 徊 考信錄 o

+

月日 月庚子之文,不必来矣。以穀梁氏為可信乎?則固二十一年 爲何說也 生也,何得又從世家改爲二十二年?以世家之年 五老列於庭;有鱗吐玉書於闕里云:「水精之子,繼商周 。世家未嘗言爲十月庚子生也。以穀梁氏爲不可信乎?則十 洙 伏侯古今注云:『孔子生之夜,有二蒼龍,自天而下;有 泗 ,方底圓蓋 ,進退皆無所據;然而世咸信之,余未知其

,冠穀梁之

亦不能自為書也,鱗口中安得有書也哉?西狩獲鱗,春秋志 麟雖瑞物,亦胎生也。書者,人之所爲 者,以其至仁,非能通神而作怪也,鳞口中安得有書也哉 素王出」,故蒼龍繞室,五星降庭・云云。』余按鱗所以爲瑞 ,非天地所能 生 麟 ?

道之。余按唐虞之時,未有土木之像,亦無有所謂影堂者。 背,長九尺有六寸,成湯之容體也。』而孝經鉤命歌又云: **萇宏之言云:『孔子河目而隆顙,黃帝之形貌也;脩肱而** ?至於「蒼龍」「五星」之降 之矣。孔子生時,果有麟至,乃眞祥也,春秋何以反不志乎 ,語亦謬戾。此說至爲無稽,而世亦或信之,嘻!其眞可異 『孔子牛唇虎掌,龜脊海口。』後世言孔子者,多深信而樂 自要以下,不及禹二寸。』韓詩外傳載姑布子卿之言云: 一孔子得堯之類,舜之目,禹之頸,阜陶之喙。』孔叢子載 史記載鄭人之言云:『孔子類似堯,項似阜陶 ,事尤荒唐;**「**水精之子」云者

,肩類子產

添泗考信錄

沬 徊 考 信

歷歷 人之所為,有一言之類論語春秋傳者乎?其言尚非當日之言 。同 ,而欲信其形之爲當日之形,嘻!亦愚矣!夫擬聖人之形於 ,本多淺陋。至姑布子卿與長宏之語,尤不雅馴。明係秦漢 [聖人也,孰甚焉!其爲說尤不經,薦紳之所難言。而後之7,舜,禹,湯,妄加之,猶不免於誣,况擬之於牛虎,其 乃本之以爲影 一似馬 春秋 ,而此又以爲喙。藉令果是,亦必有一非矣。世家之文 知之?且同一顙 之世 也, 一,干有 彼以為 ,據之以作像 《爲身,此以爲頸。同一似皇陶也,彼以《與目也,彼以爲似黃帝,此以爲似堯舜 七八百年,其頭目項喙之詳 , 甚矣 ,其樂受人欺 ,後人何由

1子日

:『何以異於人哉?堯舜與人同耳。』曹交問日

也

一温

後之

「備覽」孔子生魯昌平郷陬邑。 孔子世家 某生,而叔梁紇死,』不言何年。孔子之生,所傳聞猶異詞 足信。且旣謂之因於薦,又謂之因於首,司馬氏已自無定見 聞文王十尺,湯九尺。』孟子曰:『奚有於是?亦爲之而已 矣。今不錄。 名曰某字仲尼。』余按此說似因孔子之名字而附會之者,不 矣。』聖人之所以爲聖人者,固不在於形也。執形以求聖人 ,况父卒之年乎?且不見於經傳,無可考,今闕之。 家語云:『孔子三歲而叔梁彪卒。』 按孔子世家但云: 孔子世家云:『禱於尼邱,得孔子,生而首上圩頂,故因 淺矣!况其僞焉者乎?故幷削之,以存聖人之眞

珠泗考信錄

士

**洙泗考信**鑅

十四

孔子為 見,嬉戯常陳爼 豆,設禮 容 0 孔 子 世 家

字伯魚 伯魚之生也,魯昭公以鯉賜 淵卒前。是家語之年,不足信 率,當在顏淵卒後。而據論語顏淵死章 之氏,「賜鯉」之說 又稱顏淵少孔子三十歲。若孔子年二十而生伯魚 『吾少也賤 家語云:『孔子年十九 。』余按家語稱伯魚卒年五 0 則年二十之時 ,亦安知其不出於附 ,娶於宋 ,孔子榮君之貺,故名曰 矣。其年旣不足信,則「拜官」 ,蓋尙未仕 开官氏 十,顏淵卒年三十有二 ,伯魚之卒,乃在顏 會乎?且孔子曰: 'و مــــــ ,安能塗動國 歲而生伯魚 ,則伯魚之 鯉 君 , m 0 o

0

而賜之鯉

,故今幷缺之。伯魚卒年之誤,詳見後考終篇顏淵

觀其文,若確有所傳而云然者。然自二十二歲以後,凡二十 0

方仕 之事,故臆度其已仕,而不知家語之亦出於臆度也。孔子曰 五年,皆不言孔子爲何官。謂孔子爲乘田,至二十六年之久 初無所傳 年譜何由知之而載之乎?蓋撰年譜者,因見家語 |而大夫者,有幾人哉?官雖卑,祿足以自奉,豈容遽謂 旣無此理;謂孔子二十五年皆隱不仕 ,孔子世家之所不載,年譜亦不得而 ,尤無此事也。然而年譜竟不言者,論語 吾少也賤。」若年二十而仕 ,而此文但本之孟子也,明矣 ,不得謂之少賤。且天下之 ,直待陽虎作亂之時 知之也 !孟子旣不言爲何年 二、孟子 。然則年譜之 「賜鯉 春秋

信

錄

洙 泗 考 信 録

者男子以「氏」別 华譜以為二十四歲,亦臆斷也。觀孟懿子之事 子毋率之年,不見於經傳。世家載之十七歲前 顏氏女,雖不足據 闕里志年譜云: 二十四歲 ?今移置之於後 ,然謂爲顏氏之女,非謂女爲顏氏也。顏 ,婦人以「姓」係。世家,家語,皆稱爲 ,亦臆斷也。觀孟懿子之事,可知矣。古 o

問於鄹曼父之母,然後得合塟於防 仍當代封號 戴記檀弓篇云 ,謂之顏氏則不合 :『孔子少孤 。今幷闕之。 ,不知其墓 。 曰 : ·「古者 ,殯於五父之衢 ·墓而不墳

,非姓也,何以稱焉?年譜乃謂之顏氏夫人。夫人之稱,或

。今某也,東西南北之人也,不可以弗識也」。於是對之,

,聖母顔氏夫人卒。』余按孔

,而無年月。

孔子為尚幼也。果幼耶?孔子何以預自命為東西南北之人乎 宗主,而忍爲之乎?此經雜出諸子所記,其間不可據以爲實 者,多矣 衢路,必無室廬而死於道路者,不得已之爲耳。聖人禮法之 ?而又何以有門人乎?年譜蓋亦疑之,故以合塟之事,載之 洙 ,不尋求父塟之地,至毋嬪而猶不知父墓乎?且母死而嬪於 一十四歲之時 ,而尙不知其父之墓,然則十年之所學者何事乎?孔子 考 信 -- 余按世家載此事無年月,而在十七歲前,是以 。孔子曰: 『吾十有五 ,而志於學。』至二十 十七七

**崇四尺。孔子先反,門人後,兩甚至,曰:「防墓崩」** 之死,孔子成立久矣!「聖人,人倫之至」,豈有終母之世 子流涕曰:「吾聞之,古不修墓 。』陳氏澔駁之曰:『顏氏

洙 池 考 僑 鍭

?孔子僅二

一十四,則門人

樹

0

必堅。 然封墓之故,與墓崩之說,亦謬!易云:『上古不封,不 長者不過十餘歲,恐亦不能爲孔子修墓。陳氏之辨,是也 爲魯司寇不用,去而適衞 何由知其塟處?封之不自孔子始也,明矣 。』是三代以來皆封矣。文,武,周,召,如皆不封 。當二十四歲時,何以預知其至是 之曰:「季氏享士,非敢享子也」 世家云:『孔子母死要経,季氏享士,孔子與在,陽虎絀 一日之間,遇雨而遽崩,尚可謂之墓乎?故今皆不錄 来,陳

一孔子之孝,封墓

『居喪者,三年不飲酒食肉。小功總麻,飲酒食肉,不與人

!孔子由是退。』 余按禮

中羊茁壯長而已矣!』 孔子嘗爲委吏矣,曰:「會計當而已矣!」嘗爲乘田矣,曰: 往,是欺也。聖人必不如是,故今皆不錄 耳。衰絰而往,失禮大矣!以此答之,不亦愼乎?且虎果失 事,而孔子曰:『某雖衰経,亦欲與往,』以示不非陽虎之 覺其謬,又改其文,以曲解之,謂陽虎弔孔子,告以享士之 人樂之,况重喪乎?孔子如是,不幾貽笑於陽虎耶?家語亦 初仕 ,則其謬更甚焉!何則?虎弔而言享士,卽失禮其小焉者 泗考信 ,不非之足矣!曷爲而更甚之?是謟也。不往而僞告以欲 録 猛汗 0 干九

樂之。』

酒肉尚不可飲食

,况敢受大夫之享乎?輕喪尚不與

郯子來朝,公與之晏,昭子問焉,曰: 「少皞氏鳥名官,何故 亦誤 耳。孔子豈爲季氏家臣者哉?畜牧不可以云「司職」,二字 洙 』余按 世家云:『嘗爲季氏史,料量平:嘗爲司職吏,而畜蕃息 泗 Ö 考 信 「委季」東史」四字相似 鍅

,故誤

,後人又妄加氏字

傳昭公十七 之。旣而告人曰:『吾聞之,天子失官,學在四夷,猶信。 也?』郯子曰:『吾祖也,我知之。』仲尼聞之,見於郯子而學 按孔子初什之年,雖無明據;然郯子之朝,孔子年二十八 牟 化 ,蓋前此矣。故次之於「委吏」「乘田」之後。 ,亦其時也 。且能自通 於國君,則非庶人可知

左

每事問。』子聞之曰:『是禮也。』論語 子入太廟,每事問,或曰:『孰謂鄹人之子知禮乎?入太廟 且其事不賴春秋時事,其語亦不類論語中語,必後人所託 金人之銘相類 謂弟子,挹水而注之,中而正,滿而覆,虛而欹。子路| 荷子云:『孔子觀於魯桓公之廟,傳壽外傳有欹器焉 次之於此 矣。以鄹人之子呼聖人,則非年之高,位之崇,可知也,故 。』余按此喻取意良新,警世亦切。然玩其詞意,正與周廟 「敢問持滿有道乎?」子曰:「聰明睿智,守之以愚云云」 世家不載此事。今按入廟助祭,其位尊於「委吏」「乘田」 0 ,皆以黃老家言;以語於聖人之道,則淺矣 八角篇 。顧

洙

泗 考 信

Ì

故 今不 錄

滦·

泗

考

信 鍭

子產卒,仲尼聞之出涕曰:『古之遺愛也 志士不忘在溝壑,勇士不忘喪其元 | 附錄|| 齊景公田 孔子世家記 按此二事,皆在昭公二十年。但入廟助祭之年,未有 《此未知在其前與?抑在其後與?姑附次於此 ,孔子盛稱之,以爲可以王云云 『昭公二十年,齊景公與晏嬰 問 ,招虞人以旌 魯余按齊君如魯 不不 ,史未有不 ○□盂子 至 <u>ن</u> ه , 將殺之。孔子曰

左傳

昭

**茲**二
十

牟

適魯

0

0

推奏穆乎?又按左傅是年齊侯疥,遂店,期年而不瘳;

使果

有

此事 ,

孔子當述周公明王道以

告之,

書者

· 獵齊 而魯世 春郊家

秋,云

0

將有達 其將死也 ,使事 化公有達 化二甲基 公至自楚 魯境邪 者 Ž 文事 舉原 ,召其大夫日 , L 二月始 , 曰: 「 而學禮 在在 , ? 且 , 孟僖子病 今其將 左昭 傳公昭二 其辭 小 ]孔某」,聖人之後也,而滅於宋 渝 在孔某乎?我若獲沒,必屬說與何忌於夫 甚 , 以定其位 淺陋 七四 m , 年年 不能相禮,乃講學之荷能禮 田 『禮,人之幹也 於沛 0 以 ,必戰國策士之所僞託 。故孟 ,未幾返於過 懿子與南宮敬叔 心無禮 此此 , 無以 o ,今不錄 者從之。及 间 暇遠涉 師 立 事 0 神尼 **晋**聞 , , 餘以

其言下

於

世家

春

秋

《昭公》

一十有

四

年

仲孫玃

卒

o

其明

华

,

昭

公孫

所謂魯亂

,而孔子適齊者也。孔子之助祭

,

蓋前

此矣

洙

考

信

洙

一十四

故次之於入廟之後 o

南宮敬叔往學禮焉。」余按春秋傳

此

文古即在通信

昭公七年

,

懿

0

由

襄

孔子世家云:『孔子年十七,孟釐

二十二年遞推之,則孔子至是當年十七,是以史記云然。然

之事乎 之非是 誤矣!懿子,敬叔 孟僖子之卒,實在昭公二十四年。傳但因 病不能相禮 ,非惟孔子之年未可爲師,而二子固猶未生,安得有學禮矣!懿子,敬叔,生於昭公之十二年。似變生」。當七年 ?近世學者 。今史記此言 ,而終言其事耳。世家不察,以爲本年之事 ,動謂漢儒近古 ,豈無所本者 ,其言 , 而 何 以誤 必有所本 年孟僖子至自楚 也? 特學 ; 後

時

,

聽塗說

,不肯詳考,故遂以漢儒爲皆可信耳。尤可笑者

· · · ·

者道

X

里志中孔子年譜,亦載此事於十七歲。然則作年譜者,但採

魯君與之一車,兩馬,一竪子,適周問禮,見老子,老子送 以年譜為據,抑何其不思之甚也 史記諸子之文,綴輯成書,而初非有所傳也,明矣!學者乃 史記孔子世家云:『南宮敬叔言於魯君,請與孔子適周

獨其言在耳。吾聞之,良賈深藏若虛,君子盛德容貌若愚 問禮於老子,老子曰:「子所言者,其人與骨,皆已朽矣 曰:「鳥,吾知其能飛;魚,吾知其能游;獸,吾知其能走 去子之驕氣與多欲,態色與淫志,若是而已」。孔子謂弟子 1

洙

洄

考信

錄

二十五

身者,發人之惡者也。』老莊申韓列傳又云:『孔子適周

之曰:『聰明深察而近於死者,好議人者也。博辨廣大危其

泗 考 鎌

洙

氏說者,因託諸老聃,以詘孔子。儒者,方崇堯舜;爲楊氏 楊墨並起,皆託古人,以自尊其說。儒者,方崇孔子;爲楊 說者,因託諸黃帝,以詘堯舜。以黃帝之時,禮樂未興 及之;然亦非有詭言異論 按老時之學,經傳未有言者,獨戴記曾子問篇,孔子論禮 察以近死 文,絕不類也。且孔子驕乎?多欲乎?有態色與淫志乎?深 老時隱於下位 ;至於龍,吾不能知其乘風雲而上天。老子其猶龍耶? !]余 之言,皆楊朱之說耳。其文亦似戰國諸子,與論語春秋傳之 ,而博辨以危身乎?老聃告孔子以此言,欲何爲者 ,其迹有近似乎楊氏者也。今史記之所載老時 ,如世俗所傳云云也。戰國之時

?由是言之,謂老聃告孔子以如是云云者,妄也!孔子稱述

至是年僅十二,亦不能從孔子適周 美老聃 彼爲國之大事 子始卒,敬叔在衰経中,不應適周 老時之說也 正之?其肯反稱美之,以爲循龍 語反不載其 爲不經也 洙 ,謂孔子稱 魯亦無君之可請矣 酒 考 , 信 至於如是 0 孔子 老時以如是云云者,妄也!昭公二十四年,孟僖 。其說雖 一言?『以德報怨』,論語辨之矣。此世俗所傳 ,不獲已也,抑恃有相者 聞之,當如何而闢之?當如何而與門弟子共 ,度其與門弟子,必當再四言之。何以論 過 )。諸侯之相朝會 ,然猶未至如「骨朽言在」之語之尤 ,以惑世之人乎?由是言之 o 。敬叔以昭公十二年生 至明年而孔子已不在魯 ,容有在喪及幼穉者 。在敬叔 二十七 不能 則已

古之賢人

·及當時卿大夫,論語所載詳矣!藉令孔子果嘗

洙 神 考

以識孔子 遺 德 者以素問靈樞 乎言兵者之以陰符託之黃帝 乎?且敬叔豈無 反無 而 謂敬叔從孔子適周 五千言者 不必使人相之而往適周 許行也。 言闢之,而獨歸罪於楊朱乎?秦漢以降 爲黃老之說者 因相傳有孔子與畔論禮之事,遂從而增益附會之, , 而自張大其說。世家不察,而誤来之,惑矣 ,不知何 如 託 使其說果出老時 之於黃帝岐伯也。是以孟子但距楊墨 車馬竪子者 人 前 , 非黄老 が所作 魯君與之車馬者 ,以學禮也 , 六韜託之太公也; 猶之乎言醫 ,要必楊朱之徒之所僞託;猶之 , Mi , ,皆楊氏 ,老聃 必 待魯君之與之?由是言之 0 也; 在楊墨 而獨不念適周 , 亦妄也 **猶之乎不闢** 前 ,其說益盛

L 此蓋莊

1 消 之非

孟子

何

一,不距

神

洙 考 信 錄

一戴記

曾子問篇為近古。

然所

稱述

,亦皆禮之繁文末節

,明道德之歸

,則吾師也

,今將往矣

ا

余按言老時者

禮樂

o

0

介所謂

『識其小者』是也。烏覩所謂通禮樂之原者哉?至

一十九

墨塞 然其 ;亦有 爲異端之魁 之言者 家語觀周篇 知爲 (為紕繆。所載孔子言云 /有無亦不可知,故今概不錄其事與言,以絕後人之疑 路 尊黃老之說 ,即「爲我」之說也。自是儒者遂舍楊朱,而以老聃 ,孟子辭而闢之,廓如也。』 一,嗚乎!冤矣!故凡言老聃者,惟戴記爲近 而 ,亦載問禮事 不復知其出於楊氏 , M 仍闢楊墨者。 :『吾聞老聃博古知今,通 。大略本之世家,而頗增益其 蓋皆不知世所傳爲黃 楊子雲云:『古者 ,遂有以楊墨爲已衰者

,

珠狗考信錄

果適周 曰:「孔子,吾師之弟子也」。爲孔子者,習聞其說 者哉?韓子云:『老者曰:「孔子,吾師之弟子也」 德,失德而後仁。』又云:『上德不德,下德不失德。』其論 事耳。謂足供聖人之釆擇,則可矣,烏有以爲已師而往從之 於芻蕘。』太廟駿奔之人,豈必皆嘗聞道者乎?然則孔子即 孔子之學,亦頗得諸四方考訂之功。詩曰:『先民有言 德,非吾之所謂德也。』烏覩所謂明道德之歸者哉?孔子學 官於郯子,入太廟每事問曰:『吾自衞反魯,然後樂正。』 道德謬矣 於世俗所傳以爲老聃言者 ,因問禮於老時,以證魯禮有無流傳之誤,此亦尋常 · | 韓子云:『道其所道,非吾之所謂道也:德其所 ,道德經耳。其言云:『失道而 。佛者 ,詢

周反魯,弟子益進一叔以適周請於君,何 敬叔言於魯君,請與孔子適周」 全錄左傳孟僖子將死之語。夫此語僖子屬其大夫,則可; 勝 叉筆之於其書』 自小也,亦曰:「吾師亦嘗師之云爾。 勝不勝 。無怪乎異端之日熾,而聖學之日微也 之所能尊?而 。弟子之進,葢三千焉 ,猶未 。此言正爲家語而發。鳴 是時孔子年僅三 ,何必詳叙孔子之祖德乎?世家但云:『自 可知也;以吾儒自攻吾道 而已 一。家語 。』夫孔子之道,大矣! 一十有五 則云:『自周反魯,道彌拿 而已。家語 」不惟舉之於其 0 , 呼」以異端 且世家但云: 而其勢遂必無 則載敬叔之言 贵一 攻吾道 口 一見老

,

<u>—</u>

干乎?家語

書

,本魏晉間人雜取子史中孔子之事

,綴輯

,弟子安得遂至於三

洙

泗 考 信

錄

胂

益,以成書者。其時方崇老莊,故其爲言如此。若借老聃以

泗

足較。然自宋以來,儒者多信之不疑,以致沒聖人之實,良 爲孔子重者,其識又遠出司馬遷下。而文亦淺陋鄙弱,本不 非小失,故余不敢不為之辨。

言也,曰「訥」,曰「無易」,曰「玷不可爲」,如是焉而已 余按君子之道,時然後言。聖人之德,恂恂便便。聖賢之戒 而銘其背曰:「古之愼言人也。戒之哉!勿多言!云云。 「三緘其口」 觀周篇又云:『孔子入后稷之廟,有金人焉,三緘其口, ,則過於愼矣!孔子曰:『愼而無禮 則蔥 0

也。且周之太廟,誰得而漫置之,而漫銘之耶?其由來也,

推斯說也,必有緘默以取容,浮沉以處世者

,不可以

爲

。最近亦當在周初時。今其文乃似周末戰國時人之語

9

若合符焉,其爲習黃老之術者所託甚明,故不錄 何耶?而其所言「執雌守下」云云者,又皆與道德經之旨, 觀周篇又云:『孔子見老聃而問焉,曰:「甚矣,道之於 . o

故多託為老聃之言;以儒者之尊孔子也,故又借孔子以尊老 **進子一書,特欲張大其荒誕之說** · 時之言:皆非以爲實然也。家語乃列之於孔子事中,謬矣! 一。」余按此文本之莊子之天運篇,采其意而改其文者。不知 ,以言清淨者之宗老聃也,

**今難行也!吾比執道而今委質以求當世之君而弗受也,云云** 

洙 耶?尚未歷經列國,何得云『委質以求當世之君而弗受』耶? 孔子年三十餘而適周,尚未及强仕之年,何得云『道之難行』 洄 考

三十三

泗 考 信 錄

未可 叔適周,見老時而問禮焉 勝其辨。釆於家語,然後辨之,以人之所重者,在家語 老聃 人者,家語也 洙 。要其不信者,固多也。家語来之,斯無不信之矣。是誤後 神, 年譜云: 『三十四歲,訪樂於萇宏; 三十五歲 ·定。要之自爲司寇以後,其年乃略 。撰家語者 乃載 ,豈非孔子之罪人乎?嗚呼!莊列之書 』樂記篇言 之於觀周篇 , ,非莊列也 ,自謂孔氏遺書 二開諸 中, 寝 宏 し 疏矣 1。故余於莊列異端之書不辨,亦不 。』余按戴記曾子問篇四言 八一莊子一書,乃異端

尙卑

,望尚輕,弟子時亦尙寡,其事多出於後日所追記

,孔子少時

,或嘗適周

, 亦 ,與南宫敬

也

Ö

二聞諸

可考

o

自是以

三十四

,乃信莊周

,以卑孔子

之最

無 而

,世亦有信

之者

子尚 安可信耶?故今皆不采。 年譜非孔氏遺書,而為後人之所妄撰也,明矣!况於年月, 朱氏所撰以詆孔子者,尤君子所必闢也。然年譜皆載之, 目隆顙」之語;於問禮 有 而必待於明年之再往乎?且年譜 **\*** 尙 貧 無 , 治行 可 取證 亦大不 ,况其年耶?魯之去周 易 a ,則条史記 旣訪樂於 於訪樂 、衰宏 「骨朽言在」之文,乃楊 ė , 干有

何

示

即問

禮

於老

胂

餘里

是

| 時| 孔

,

則載孔叢子

一河

則

孔子謂 洙 朱子論語集註云: 泗 八 考 佾 :. 信 『季氏,八佾舞於庭 篇 録 「季氏以大夫而僭用天子之禮樂。孔子 0 是可忍也,孰不 三十五

**、附錄】將諦於襄公,萬者二人** 

,

其衆萬於季氏。

个可忍也! 二十五年 年

洙

**魯而已** 之事 傳所稱 |桓之僭 一齊 言其 因 事乃當時之所共知,故不必更詳也。此事傳不詳其年月,特 當 季氏之逐昭公而追記之。然傳所追記者四事 , 則 , 即在 此 而 , 亦所忍 也 此事疑即 事尚忍爲之,則何 玩 「禘於襄公」 , 多矣 庇 此 。孔子之至齊 時 章 語意 /一聖人 為 ,不待於昭公之已出也。此乃聖人見幾之哲 在於此年。 。然則孔子已逆知季氏之將逐君 ,已有「亂邦 一之事 何獨 「,據世家 事 , 無 於此 所謂「孰不可忍」云者,正謂逐君 不

,而此事獨在

傳記雖無明文

,然幸此章猶存,而其詳又備載於左傳,可

不居」之心

,則孔子之去魯

IE

在此

华。

但謂魯亂

而後

滴

,非徒恶其

三十六

·可忍為

- 』余按春秋之時

,

\_\_

事,疾之如此

?然則此

事即

可疑者。但論語文簡質

,

而

此

政 以干時君乎?子禽問於子貢曰:『夫子至於是邦也,必聞其 牛以要秦穆公,孟子猶辭而闢之,况聖人而爲小人之家臣 輔孺子荼,率為陳氏所逐,其不肖如是!孟子曰:『觀遠臣 深思詳考而自得之。余故表而出之,列之「在齊」之前 余按春秋傳高昭子,名張。唁魯昭公稱爲主君,阿景公意 人知孟子之所稱『可仕則仕,可止則止』 ,以其所主,』 况於爲之臣乎?百里奚 ,求之與?抑與之與?一子貢曰:『夫子溫 世家云:『孔子適齊,爲高昭子家臣,欲以通乎景公。 齊 ,賢人耳,或謂其食 者,謂此類也 , 良 ,恭,儉 ,使 o

泺

泗

考信錄

三十七

讓

,以得之。』若孔子果爲家臣,以通乎時君

,則是非但

洙

酒 考 信 鋖

求之,且卑身以求之矣。子貢之言,一何謬與!且此篇前云

論語述而篇 子在齊聞韶,三月不知肉昧,曰:『不圖爲樂之至於斯也!』 也,如此!此必無之事,故今不錄。 景公與晏嬰來適魯問孔子云云,景公說。果如所言,孔子已 早通平景公晏子矣,亦何待於爲高氏之家臣乎?其自相刺謬 世家云:

其行端,孔子曰:「趣驅之!趣驅之!韶樂將作」。」余按樂 樂之文而誤,不可從。 說苑云:『孔子至齊郭門外,遇嬰兒,其視精,其心正 『與齊太師語樂聞韶音。』蓋因論語子語魯太師

之感人,誠有如說苑所云者。然孔子在齊數年矣,何時不可

公曰: 『善哉 齊景公問政於孔子 亦 ?此特想像意度 無由 也 1,不在於廟朝,則在於樂官之所。孔子初至人國之日 一即入其廟朝官府

,

雖無害於理,實未必然,故不錄

o

0

,而觀其樂之理,而

何趣驅之之有哉

1不

必初來之日,適會韶樂之作,而後得聞之也。韶之

粟,吾得而食諸?』論語顔 馬奢侈,故天殃其廟」對曰:「必釐王左傳作 景公驚曰: **説苑云:『周廟** 「聖人之智 - 信如君不 之詞 · ,孔子對曰:『君君,臣臣· 父父,子子

(,齊景

公問孔子曰:「何廟也」?孔子

淵篇

君,臣不臣,父不父,子不子,雖有

作信 。左右。

0

僖廟也

。

隆王變

文王

之制

,

入報日

:「是釐王之廟

也.

O

考 信 錄

泗

,不亦大乎」?』余按春秋所書

並

三十九

洙 泗 考 信 錄

者 破產厚塟 又以輿馬之侈附會之,傳聞之詞,尙足較乎?且此幸 也者?鳥知其不皆類此也?故凡不見於經傳者 左傳之文在耳。若其所由以誤之書旣亡,復誰得而辨其眞偽 兩事而兼載之,則益誤 左傳哀公三年料魯桓僖 而不知聖人之初無借於此也。况由魯而之周 5,滑稽 世家云:『景公將以尼谿之田封孔子。晏嬰進曰:「夫儒 一廟災之文。左傳 ,不可以爲俗;游說乞貸 而不可執法;倨傲 矣 **| 廟災一事** 所記釐王 1 自順,不可以為下;崇喪 世俗所重於聖人者,皆此類事

,周室旣衰

,禮樂缺有間。今孔子盛容飾,繁登降之禮

,不可以爲國

。自大賢

-

· 而傳之者誤耳。家語以

,由陳而之齊

一而猶有

,概不錄

o

,亦無變法奢侈之事。蓋即

不知仲尼 夫如黎鉏,梁邱據輩,貪諛譎詐,而竊祿者何限,子,而晏子乃反沮之乎?且晏子以爲孔子不足賢耶 知 爲聖人,晏子未必能 以 鬶 在齊固無 鮮之節 移 如黎鉏,梁邱振 者 濟俗 ,則吾從先進。』曰: 。藉使景公不用孔子 , Mi 權 反斬之於孔子耶?以爲孔子將奪已之權耶 ,是非 『先進於禮樂 ;累世不能 , 非所 ,嬰即不肖 命 Ü **公先細民** 輩 那 足殫其學 ,貪諛譎詐 知。若其有益於人 ?』余按晏婴 ,野人也;後進於禮 ,亦斷不至是 也。』 ,晏子猶當薦之;况景公自欲用 , 『禮云!禮云!玉帛云乎哉?』 當年不能究其 張子厚云 m ,齊之賢 0 竊 嬰何 心脉者 國,則晏子必無有 : 為而 樂 何限 大夫也。孔子之 ,君子也 晏嬰智矣 ,君欲用之, 、場何に 班孔子 ?則齊 ?則嬰之 哉 以 0 1 如

洙

क्रीय

考信

錄

四十一

洙 泗 信 錄

林放問禮之本,曰:『禮,與其奢也,寧儉;喪 子言多矣!曰:『禮之可以為國也,久矣,與天地並。』 子言多矣!曰:『禮之可以為國也,久矣,與天地並。』曰事皆與孔子相反,天下有如是之譖入者乎?春湫傳中.記晏 其近似之迹,而附會之,以取信於世主。今晏子之所言,事 : 『先王之濟五味,和五聲也,以平其心,成其政也 之譏,爲不倫矣。至於「滑稽,倨傲,游說 ?伯魚顏淵之塟,雖皆後日之事,要必生平類然。破產厚塟 ,寧戚。」孔子豈「盛容飾,繁登降之禮,趨詳之節」 ,尤與儒者不類,况孔子耶?凡譖人者,雖非其實,要必取

,乞貸」,云云

抵皆述禮樂,稱先王

儒者而能為是言乎?今此世家之文,獨以儒為詬病,是今而

,以規當世之失。孟子所記

・亦然

0

うり大

四十二

,與其易也

者哉

微異 者 不類左傳孟子所述 於戰國時人之口,明甚 說 哉?且春秋之世,固無 晏子平生之言見於左傳孟子者 顔觸 者也 而破產厚塟之譏,亦自墨氏教行之後始有之。然則此言出 0 ,乞貸」著者,其人雖非儒 以晏子之儉 」然則此 ,張儀 。亦 無有以是譏 , 蘇秦之徒並起 文 ,故託之。 者。索隱日 ,乃戰國以後墨氏之徒之所僞撰以 有所謂 人者 - 而其文之淺陋,亦似戰國秦漢 而撰晏子者 0 自戦國 三此 ·亦無一不 ,然以其處士也,或有儒 , 滑稽 然後有以 說出晏子及墨子,其文 時 , 倨傲 , ,又從而妄採之耳 相反 一滑稽 淳于,慎到 9 游訊 ,而豈不怪也 1,倨傲 ,乞貸 \ 攻吾儒 一,莊周 絶 之者

洙

初

考

信錄

四十三

非古

一,蔑禮

薬薬

,不但所言皆與孔子平生之事相反;即

與

**涨泗考信**錄

四十四

晏子或猶存。若去齊之日,則晏子必已卒,不待言也。 「接 於十二月之後,尙不敢必爲本年之事。然則孔子至齊之時, **彗星見於傳,自是以後無聞焉。而彗星不書於經,其文义附** 晏子之立,至昭公二十五年孫齊之時,四十年矣。次年以 司馬遷固不足怪,子厚號爲道學,而亦信之,何耶?又按

正。景公與孔子邑,孔子辭之,可也。然在景公,固未有失 功受祿。今說景公未行,而賜廩邱・其不知某甚矣」!遂辭 說死云:『齊景公致廪邱於孔子,子不受,日:「君子以 余按敬事後食,固君子之心;制祿養廉 ,亦人君之

孔子之去齊,接淅而行。孟子

行

,不知所因者何事?要之,必不因於平仲也。

也 ,孔子何譏而何行焉?孔子於季桓子曰:『見行可之仕

子旣非說客,景公未卒,亦不得稱其諡。其爲後人所託,明 行矣。然孔子皆受其祿 言僅有行之機也。於衞靈公曰:『際可之仕,』則全未**嘗** ,故不錄 ,於景公何辭焉?且其語殊淺陋 。 I孔

者,何故即思以上卿待之,而云「以季氏,則吾不能」也? 在昭公世,未爲大夫,班尚卑,望尚 微子篇載齊景公之言云云。然考其時勢,若有不符者。孔子 按孟子但言『去齊・接淅而行』,未嘗言其何故 輕,景公非能深知聖人 。獨論語

泺

泗

考信錄

四十五

間待之。』曰:『吾老矣,不能用也。』孔子行。論語

微子篇

【存疑】齊景公待孔子曰:『若季氏,則吾不能;以季孟之

洙 徊 考

「附論」 孟子曰 賞戰士 秋傳無之,其年無可考者 景公是 適衛 主司 本非孔氏遺書。其中篇殘簡斷 ,遭宋桓司馬 0 姑存之於「接淅而行」之後 孔子之至齊 過宋 城貞子 一,與晉爭伯 時 年僅四五十歲 ,爲陳侯周 ,以至 ,世家載之昭公 :「去齊,接淅 , 將要而殺之, 微服而 ,亦不 臣 ,無由北行以至齊也。春秋齊景公卒 ,其後復在位二十餘年,歲會諸侯 當云 。」 是孔子 。然按孟子云: 之世 m ,以俟夫好占之士考焉 ,語多不倫,吾未敢决其必然 「老不能用」也。微子 行,去他國之道也」 ,在爲 自為 過宋

『孔子不悅於魯衛

,是時孔子當

尼,

魯司寇之前

, 而

孟

子

0

司寇以後,

去魯

在魯哀公五年,孔子方在陳際之閒。是孔子自以

司寇去魯

一篇

,

四

他國,迨定公立,而後歸魯,均未可知。大抵自爲司冦以 魯,當在定公既立之後,或至彼時去齊;或先去齊而復暫棲 與季氏周旋。世家之說,是也。其至齊之歲,前「將禘條 寇之前,可知也。且自昭公孫齊,國中無君 則在乎好學深思者之善悟也 伯玉出近關,須無棄十乘之時。度孔子此時,亦必不肯在魯 ,傳記 下已詳言之。惟其去齊之歲,未有明據。以理度之,孔子歸 之後,不復能有見齊景公之時,則孔子至齊之必在於爲魯司 二十一歲,景公遣使來聘,孔子適齊,居齊者凡三歲;及三 世家孔子止一至齊,在魯昭公二十五年。年譜則三至齊 多闕,事難臆斷 ,姑存其可知者如此。其不可知者 o ,權臣擅命, 前 Œ

洙

泗考

錄

四十七

**涨泗考信錄** 

孟僖子始知孔子。其言曰:『將有達者,將在孔某。』將之 其所云三十一歲者,謂昭公之二十一年也。昭公二十四年, 世家大異。余按年譜從世家,以孔子爲襄公二十二年生。則 故而去,又不應將亂而忽歸。以時考之,固不符矣。孔子旣 景公則未嘗有好禮名也。景公安能先僖子而知孔子而聘之哉 十六歲 以理度之,亦不似也。且去齊已三年矣。而又往而又遽來 在齊三年矣,而不聞韶 ?二十五年,昭公孫齊 爲言有待也,是孔子此時名猶未甚著,望猶未甚隆也。僖子 ,本國之大夫;景公,則異國之君也。僖子苟能禮者從之, ,又在齊聞韶,而反乎魯;明年復自齊歸於魯 ;又三年之後,乃以聞韶之故特往 。二十一年,魯無事也 ,孔子不應無 一。說

四十八

孔子至齊,世家之說近是,今從之。 自齊反魯 而又遽往,又遽來,孔子何求於齊,而僕僕若是乎?然則

兄弟,施於有政,是亦為政;奚其為為政?』 論語為 或謂孔子曰:『子奚不爲政?』子曰:『書云孝乎!惟孝友于 家臣仲梁懷事,而家語移之於孔子。嗚呼!人即欲爲日增其 猶曝尸於中原也,安用之」?乃止。』余按左傳,此乃季氏 初爲中都宰,聞之,歷級而救焉,曰:「送死而以寶玉,是 集註近是,今從之。 此語年月無可考,集註以爲在定公初年。是時季氏專政, 家語云:『季平子卒,將以君之璠典歛,贈以珠玉。孔子

政篇

四十九

考信

泺 泗

泗 考 信 鏼

,

而掠他人之美,以增其德

,亦何至以

涤

譽。人雖欲自媚,其何加於日月乎!亦徒爲不知量而已矣 乎-叔孫武叔毁孔子,子貢曰:『人雖欲自絕,其何傷於日 亦何至取季氏家臣小小可喜之事,以加於我生民未有之孔子 明 又按昭定之間 且平子之飲,自有其家臣在;孔子非其家臣 月乎!多見其不知量也。」余謂聖人非但不可毀,亦幷不可 撰家語者 ,「不與鄙夫共事君」者之尤為不可及也。蓋凡孔叢子家語 7,亦何 撮之土累之一人卽欲媚聖人 政 至以如螢之火附之一人即欲爲岱增其高 ,徒知止季氏鐇典之歛之爲美; ?」孔子又曰: ,季氏擅政 「不義 ,孔子不仕,故或謂孔子曰

而富且貴

1,於我

如浮雲

0

,

汲汲何爲焉?

1

三子

m

不

知

「無道則隱

乃獲一土怪 子不語:怪 以試 有羊怪 羊也 不與論語之言相刺謬乎?桓子 仲尼曰:「吾穿井而獲狗 聖人 語云 墳羊。」世家祭之,以爲在定公五 · 某聞之:木石之怪日夔婀娜 ,則當 ,何異小兒之戲!此亦非桓子之所宜爲也。且土 : ,而并木石水之怪 ,力,亂, 『季桓子穿井,獲如土 不止一見,如水之有龍然;苟以前未有 神 ە <u>ت</u> ,何也」 果有此事,答以不知 ,魯之上卿 一而詳告之,是孔子好語 ?對曰:「以某之所聞 缶 ,水之怪日龍罔象,土之 ,其中有羊焉 年。余按論語日: 1,獲羊 ·而詭 ,使問之 , 此 可也 語 怪 事 狗 也

1

如

此

,其稱聖人也小,而誣聖人也大

,故皆不錄

0

洙

701

考

信

錄

人何

:由識之?旣數有之,又何以此後二千餘年更不復有

果

、備覽」孔子不仕 不取 穿井而得羊者,豈怪至春秋之時 洙 傳 司城條下 泗 考 信 o

陽貨欲見孔子

,孔子不見,歸孔子脈;孔子時其亡也,而往拜

亂人

(在朝

,乃君子獨善之時

, 故

附次於此

正

|以拒陽虎者

,世家所云非是

る獨

此數語

, 爲

得聖人之實

世家此文,在定公五年陽虎作亂之後。其作亂年月莫不受業焉。孔子世家 會稽,據左傳乃在哀元年。謂其在此年,亦非是 合。惟所云桓子嬖臣仲梁懷者,按左傳懷乃平子舊臣 。國語又有與吳使論骨事,世家亦載之於此 ,退而修詩書禮樂,弟子彌衆 而遂絕乎?是可 ,至自遠 。說見 笑 年 也 O. 而吳墮 , , 與左 。秉

平? 其邦 吾將仕矣。』 論語 遇諸 ,可謂仁乎?』曰: 日 : 涂 『不可。』『日月逝矣,歲不我與。』孔子曰 ,謂孔子曰 陽 貨篇 : 『不可。』『好從事 來 !予與爾言。』 ·而亟失時 日 : 懷其實而 : , 可謂知

1

其家,則往拜其門。陽貨矙孔子之亡也,而饋孔子蒸豚;孔子

【存疑】陽貨欲見孔子,而惡無禮。大夫有賜於士,不得受於

亦關其亡也,而往拜之。.孟子

政 子豈得稱虎日大夫哉?春秋於虎之叛,書曰: ·而 涨 專國政。』是陽貨 朱子論語集註云:『陽貨,季氏家臣,名虎,嘗囚季桓子 ,未嘗爲大夫;正如季氏雖專魯,亦未嘗僭稱魯侯也 泗 考 信 ,即陽虎也。夫虎,乃季氏家臣 五十三 『盜竊寶玉大 , 雖 孟

,所以深

諡號; 如隨 儒言之矣。安知此文之不亦類是乎?又按論語有陽貨而無陽 也哉?孟子一書,葢亦成於其門人之手,淮泗入江之誤 黜之也。縱使虎妄自居於大夫,孔子豈得遂以大夫之禮尊虎 其叛與奔,亦略而不記 弓;』其奔齊也 一事。傳稱陽虎凡 則似乎貨自一人,虎自一人也 ·左氏傳有陽虎而無陽貨 泗 考 會,又稱士會,范會 ),書日 百數十見,皆稱爲陽虎 : 。虎之身反不若弓玉之重者 『得寶玉大弓;』而皆不書其名 。傳記陽虎凡數十事,獨無饋豚

季,又稱司空季子之類。獨陽虎 ,范武子。巫臣,又稱屈巫 ;又稱隨季 ,未嘗一稱陽貨,則似乎貨 ,叉稱子靈 。胥臣 ,士季;又稱 ,又稱

。左傳稱人

,好錯舉其名字

,未嘗一稱爲陽貨

者。但經傳皆無明證 哉?今若以貨與虎為二人,則孟子之言,了然分明 亦不稱為陽貨也。後之人,何以知虎之即貨 遷司空。』余按年譜所云四十七歲者,爲定公之五年也。是 年。年譜則云:『四十七歲,定公以爲中都宰;四十八歲 不言其爲大夫與否。今故列孟子之言於論語後 年自六月以前,權在平子;六月以後,權在陽虎;定公安能 。其於「爲富不仁」,則稱爲陽虎 。其於「歸豚」,則稱爲1貨,非虎;虎自虎,非貨 世家有爲中都宰及司空事,皆在定公九年後。家語有事 ,未敢驟變舊說。而論語但云饋豚,亦 陽貨 也。孟子書稱陽貨者一,陽虎者 ,與春秋傳鮑文子之言合 ,與論語合,不稱爲陽虎 ,而貨之即虎 ,以俟考焉 ,無可疑

無

o

,

也

也

泗 考 信 錄

五十五

**涨泗考信錄** 

五十六

也,故今皆不取 矣乎?蓋撰家語者,為世家所誤,而附會之以事;撰年譜者 女樂,小於陽虎之惡多矣!乃『不稅冕而行,』不幾輕重顚倒 可謂『立乎人之本朝而道不行』矣;然終不肯去魯。及桓子受 威制魯君‧三卿多行不義,孔子身為卿貳,不能少改其德, 亦何時不可以仕!而論語乃有或人不為政之問,何耶?陽虎 ,又爲家語所誤,而幷附會之以其年;而不知其益增而益謬 自用孔子,孔子安能自行其意乎哉?魯之亂,莫甚於陽虎時 ,是天地閉,賢人隱之日也。孔子於此時,猶爲宰與司空, ō

**渋泗考信錄卷之一終** 

**沐泗考信錄卷之** 

爲魯司寇上

,爲四寸之棺,五寸之槨。』世

孔子對曰:「 雖天下可也 , 何但魯國而已哉」?於是二年 爲司空,由司空爲大司寇。』家語云:『孔子初仕爲中都宰 家云: 『定公以孔子爲中都宰,一年四方皆則之;由中都宰 ,不封不樹。定公謂孔子曰:「學子此法,以治魯,何如」? ,制爲養生送死之節,爲四寸之槍,五寸之槨,因邱陵爲墳 檀弓云:『夫子制於中都

時季氏塟昭公於墓道南,孔子溝而合諸墓焉,由司空爲司寇 沬 ,定公以爲司空,乃別五土之性,而物各得其所生之宜。先 泗考信錄

類 以厚 何居焉 非 司空乃爲司寇乎?春秋傳云:『周禮盡在魯矣。』 子已相君於會,中間為時無幾,安得為宰二年始為司空 在昭公世 ,孔子不仕 0 不封不樹』之語 不善,患其不能行耳。孔子爲宰,奉周公之法足矣,自制 而治天下之語尤夸大 ,故曰 O ?且檀弓所謂 余按孟子稱 。若至此又爲宰 :『以斯知不欲速朽也。』今增以 。定八年冬,陽虎始敗;九年,始奔;十年 ,又似本厚而敎之以薄,亦與檀弓之文不 孔子嘗爲「委吏」,「乘田」。考其 「四寸五寸」云者,謂民本薄,而敎之 ,非聖人之言,皆不足信也。至於 ,則是再仕 ,非初仕也 『因邱陵爲墳 。陽虎 魯之制 時 1孔 作亂 曲曲

,

「合墓」之事,據左傳在爲司寇時,非爲司空時事

爲政」 秋經傳 之流。 皆出 事之常,不當僅以爲宰 中都宰之事,亦當 大夫,但孔子以魯亂 五土之性」云者 未嘗失職 於後 之問 孔子在定公世,名益崇,望益重 , 魯有中城 人之所附會無疑也。 ,陽貨有 0 而都邑之宰 1,語亦 在昭公之世 ,而皆不言有所謂 「懐寳迷邦」之譏 ,故不仕 膚廓 也。 , 然則孔子固 , 無 又按左 ,不得 其職甚卑 耳。陽虎旣去,召而用之,乃 實 事 中都者 傳 如世家之說也 可 指 不能 。 魯人固欲得孔子為 ,是以或人有「奚不 ,乃「委吏」「乘 ,魯之孟孫世 0 然則家語 爲司 0 旣謂 空 之都 ;即有爲 0 叉 爲 所 、按春 H 司 ,

涨

泗

考

信

錄

泯泯

無

聞

如

此

。且檀弓篇所記

,

舛謬殊多;

而此

軰

所載

「速貧速朽」

之語,尤不近於理,必後人所妄撰

。然則

四

,

整昭公於墓道南,孔子之為司寇也,溝而合諸墓。年 故今皆不錄 洙

元左

年 停 定 及

孔子為魯司寇

,不知何年。按春秋,陽虎以八年戰敗,孔

後o文在

之有無,蓋不可知;而爲宰,爲司空,又俱不見於他傳記 0

愼氏有妻而惡;愼潰氏奢侈驕佚;魯市鬻牛馬者,善豫價 孔子爲魯司寇,沈猶氏不敢飲其羊;公慎氏出其妻;慎潰氏 **踰境而走;鬻牛馬者不豫價,云云。』**家語亦来此事而詞小 劉向新序云:『魯沈猶氏旦飲其羊,飽之,以欺市人;公 ,故次之於此 0

o

子以十年相定公,會於夾谷。為司寇當在虎敗之後

,夾谷之

異 o 余按此數事 , 皆理之所有 0 然聖人盛德感人 , 『綏之斯

來 。縱有之,亦不足以爲聖人重 , 動之斯和 」,其化當不 止 此 。且其事不見於經傳,其有 。此皆狐偃 ,子產輩之所能

無不可知,故今不錄

三月不別。其父請正,孔子赦之,季孫不悅。孔子曰: 家語云:『孔子爲魯大司寇,有父子訟者,孔子同狴執之

上失其道 ,民散久矣;如得其情 而罪莫大於不孝;不孝 ,而殺其下,非理也,云云」。』余按五刑之屬三千 ,則哀 ,胡可赦也?曾子曰:『上失其道 | 矜而勿喜。| 故失其道,哀矜

**怒**,乃欲待教而後刑乎?家語此文,本之而子, 考 信 錄 m

洙

泗

之斯可矣。若欲因是而遂廢刑

,則大亂之道也

0

况於元惡大

五.

涨阳考信贷

云。 取。 欲明聖人之以德化民耳。然言之不審,遂流入於異端,而 自衞反魯後也。詳玩其語,蓋卽論語 亦有之,所載又與此異。云:『季孫欲殺,而孔子止之,云 之,不足爲聖人重。且其語殊鄙陋,顯爲後人所撰,故今不 傳之者過當。若荀子,則又所聞異詞者也。原其意,皆不過 自知。嗚乎!說經引古 家語云:『孔子爲司魯寇,斷獄訟,皆進衆議者而問之日 「子以爲奚若」?」余按此乃常人少有識者之所能。即有 且以季孫為康子,而不言孔子為司寇,則是其事固在 ,又鳥可以不慎乎哉 『如殺無道』之問

「附錄」

孔子之仕於魯也,魯人獵較,孔子亦獵較。

孟子

3

孔子先簿正祭器,不以四方之食供簿正。 同上

【附錄】原思爲之宰,與之粟九百,辭。子曰: 「毋 鄰里鄉黨平!! 論語 雍也篇 此事無年可考。包氏云: 『孔子爲魯司寇,以原憲爲宰。 一以與爾

說近是,故附次於此。

0 春,及齊平。夏,公會齊侯於礼其,實夾谷,孔某相。公神矣 齊」。乃使使告魯 魯者。余按孔子曰:『苟有用我者 有成。』是孔子見用未嘗至於期月之久也。公羊傳曰: 世家云:『齊大夫黎鉏言於景公曰:「魯用孔某,其勢危 「,爲好會,會於夾谷。」若孔子已得政於 ,期月而已可也; 三年

涨

泗 考 信 錄

不過為司寇平 政 公至十二年始用 洙 行乎季孫 泗 考 信 錄 耳 **;** 三 0

(。」是定

聽

其身 者, 有知之者 得百里之地而君之,可以有天下,後世推之則然 故魯季孫 危齊爲憂者乎?且傳所謂相者,謂 僖子相。晉韓宣子爲政 ,至十二年,踰三年矣,何不 治一 而不見用 國之政 世 ,他人不能也 秉國政 - 况犁鉏狙詐之人,尤不足知聖人,安有遽 ;相禮 一月不 非有事權 孔子,未久而遂 , 而 違 。若 ,而 襄公如晉 者 , 於是帥 ·, 但襄 ,安能 晉侯之享齊侯,中行穆子相 人盡知孔子之能興其國,何 聞其有成者?何在乎孔子 危齊?若孔子於此時 孟 一時之禮 去也。當會夾 師 相 **墮** 禮也 獻子相; 帥 ,非相國也 ,與國政 師 谷之時, 昭公如楚 墮 ,其門人

至終

或

?

辺

無

涉

也

一孟

。相

國

之事 討鄭 奔後 晉漸以失諸侯 衛 用 玄 然則齊 孔子而 察耳 (,而魯始) 以 侯 , 「始叛晉也」。 ,討衛;故齊 而遂誤以 國 ÿ つの蓋自 何故 盟于沙;獨魯事晉如故 相 ,子產 與魯會哉 爲 與齊 。故定公之七年,齊侯 而 會時之策爲在國之謀 爲 昭公以前,諸侯莫不事晉;自召陵會後 一相 與魯爲會也?」曰:『經傳之文甚明,學者 政 平 (使國 ?』故今不載史記之文。 國一之相 然則魯自因叛晉 , 面 , 會于夾谷 夏再 鄭伯 伐 之朝 魯 。又因傳有犂彌欲以兵劫魯侯 ,而 ,不與諸侯之會 。明年,又與鄭平。 晉侯 鄭伯 , M 而與齊 魯亦兩侵齊 , 公孫段 不知其謬 會 ,盟于鹹;齊侯 ,豈齊懼魯之 相 ,直至陽虎 ,而又爲晉 也 0 故左傳 此 0 蓋 ,

泗

考

信

籙

九

泺泗 考 信

**犂彌言於齊侯曰:『孔某知禮而無勇。若使萊人以兵劫魯侯** 雖有文事,必有武備』之語,而誤以傳者論孔子之言,爲孔 傳考之,魯亦未嘗有左右司馬之官。蓋史記因見穀梁傳中『 司馬」。』余按春秋諸侯之會,皆以兵車,唯齊桓公有衣裳 臣聞有文事者,必有武備,云云」。定公曰:「諾 左右司馬之事,而不知其非也。故今亦不取 子之所自言;又因其有『命司馬止之』之文 • 况此時齊魯新和,猜嫌未釋,定公必無以乘車往之理。以 之會,故孔子曰:『桓公九合諸侯,不以兵車,』蓋難之也 世家又云:『魯定公且以乘車好往,孔子攝相事,曰:「

得志焉。」齊侯從之。孔某以公退,曰:『士兵之!兩君合好

,遂附會而增具

0

- 具左右

禮,君必不然。』齊侯聞之声,俘不干盟,兵不逼好; 而裔夷之俘以兵亂之,非齊 穀梁傳云:『兩君就壇 。」齊侯聞之,遽辟之。 於神 君所以命諸侯也 ,兩相相揖 爲 不祥 同 ,於德爲愆義 £ 。裔不謀夏

,於人爲失

-

兩

,

,夷不亂

公心作 請奏四方之樂,游,旄,羽,祓,矛,戟 君合好,夷狄之民 執魯君,孔子歷階而上 至。孔子趨而進日 謝曰:「寡人之過也」。」世家云:『獻酬之禮畢,齊有 !請命有司 考 信 麾而去之。 』 余按穀梁傳文與左傳詞 錄 ,有司郤之,不去, : ,何爲來爲!」命司馬止之。齊侯逡巡而 吾兩君爲 不盡 一等,而視歸乎齊侯日 好會 則左右視晏子與景公, ,夷狄之樂,何爲 ,齊人鼓譟而起 ,劍,撥,鼓噪而 +

小異,頗

洙

泗

考

齊侯將享公,孔某謂梁邱據曰: 雅馴 乎?所謂 撥一,亦不可以云樂。况魯君將為所執,孔子尚得命之為樂 本來之意者也。何者?傳所謂『鼓譟而起』者,乃戰鼓之鼓 其意不相遠。世家則又来穀梁傳之文,而附會之,以致失其 不諫乎?故今從左傳 年至此已十八年,不見經傳,安得復存?如其果存,又奚容 ,非樂鼓之鼓。諸侯相會,原無奏樂之事。「矛,戟,劍, , 疑左氏来之魯史,穀梁氏則得之傳聞而撰爲文者 『視歸乎齊侯』者,乃孔子言時目視齊侯耳,非謂 ,而不從世家

事既成矣・而又享之,是勤執事也。且犧象不出門,嘉樂不野合

『齊魯之故

,吾子何不聞焉

0

棄禮,名惡 。』乃不果享 饗而既具 |穀梁傳云:『罷會,齊人使優施舞於魯君之幕下,孔子日 ,子盍圖之!夫享,所以昭德也;不昭,不如其已也 ,是棄禮也。若其不具,用秕稗也。用秕稗,君辱; · 同 Ŀ

世家云:『有頃,齊有司請奏宮中之樂,優倡侏儒爲戲而前

:「笑君者,罪當死」。使司馬行法焉,首足異門而出。」

萊人之劫,意將以懼魯也。會畢之享,言欲以合歡也。若使 孔子之言而不果享之事,蓋傳聞者異詞。穀梁氏誤采之,而 世家則又飛穀梁傳之文,不達其意,而滋誤焉者也。何者? ,孔子趨而進曰:「匹夫而熒惑諸侯者,罪當誅」。請命有司 ·有司加法焉,手足異處。』余按此即左傳齊侯將享公,因 考信

袒

士

**遂**巳

何

何

吐。」茹

左傳云:『將盟,齊人加於載書曰:「齊師出竟【附錄】齊人來歸軍,讙,龜陰之田。 另 另 是 魯之館,故魯司馬得以行法。若如世家所云,奏樂於會所, 柔而 其刑罰輕重之顚倒耶?詩曰:『柔亦不茹,剛亦不 至使之手足異處 優施舞於魯之幕下,欲何 情矣乎?故今皆不 家之文於盟前,而復載左傳之語於盟後 則齊君在前,魯有司安得加法於齊人乎?至家語,則又采世 。齊之樂人旣斬於魯有司,而復欲以樂事魯君,不亦遠於人 泗 吐剛,聖人必不如是。且穀梁氏之意,以爲會畢而舞於 - 鼓躁以劫魯君,乃反麾而去之而 取 o 爲者?慕下之舞 ,遂致一事而兩述之 ,罪之小者耳

,而不以

0

賢,亦不能至是。且穀梁傳所載景公責其羣臣之言,乃在夾 谷退會之時 不成 君 **鄆,讙,龜陰之田者,蓋爲此也。』世家云:『景公懼** 余按世家之文,本之穀梁 而 ,知義不若,歸而大恐,告其羣臣曰:「魯以君子之道輔其 ,云云」。』罷會,此下復有優施舞事,乃云:『齊人來歸 齊侯退而屬其二三大夫曰:「夫人率其君與之行古人 不返我汶陽之田 ,云云」。乃歸所侵魯之鄆,汝陽 ,何遂至於大恐遽歸田以謝 ,非謂其歸國而悔過也。然穀梁之文,本不分明

,而頗增益

其詞

,殊不近理

一动

,龜陰之田以謝

過

0

而 動

過一即云爲義所屈

,景公之

甲車三百乘從我者

,有如

此

盟」!孔某使茲無還揖對

,吾以共命者

,亦如之」

!

穀梁傳

之道

錄

十五

珠泗考信

蓋此皆非齊人之所自取,乃叛人以之適齊者。齊魯旣也。又按哀十五年,成叛適齊;其冬,及齊平,齊人 復歸之,本不足異 明 年陽虎以之奔齊者 魯之鄆,汝陽 之田,』後云:來歸軍,讙,龜陰之田。』世家云:『所侵 ?於文意皆可通 浙 ,亦近於理;然盟不書於經 酒 **此**者 ,龜陰之田』,亦誤。家語云:『歸所侵魯之 ,何由决知其所指耶?惟左傳之文,甚爲分 ,爲會故乎?爲鼓噪故乎?爲 ,皆在汝水之陽 ,亦不必爲之說也。鄆,讙,龜陰

人以之適齊者。齊魯旣和

, 則 婦成

0

。故傳前云

:『反我汝陽

一,乃九

,恐亦出於附會,未敢必其然

四邑及汝陽之田

,分以爲二,又分龜

與陰爲二邑,」則尤謬

矣!至正義所云

1:『魯築城於此,以旌孔子之功,因名謝城

司馬行法故乎

伸由為季氏宰,將墮三都,於是叔孫氏墮廊,季氏將墮費。公於是帥師墮邸,帥師墮費。 公洋傳定公於是帥師墮邸,帥師墮費。 公洋傳定公 寇,必加少以別之。家語但襲古人成語用之,非殊之也 為一官,誤矣!且少司寇下大夫耳,安能攝朝政哉?今不取 為二官・且幷屬之於兩時耳。不知司寇,即大司寇。若少司 司寇攝行相事」之語,其後又有「爲大司寇」之文,遂誤分 三歲爲大司冦。』余按年譜此文,蓋見家語始誅篇首有「爲 者,」說尤淺陋 年譜云:『五十歲遷司簆 ,不足辨 0 , 五 十 一 歲以司冦攝朝政,五十

。以

泗 考

信錄

十七七

,叔孫輒 泗 考 信

子之臺 伐之,費人北,國人追之,敗諸姑蔑 不狃 世家文誤 按司寇,下卿耳。然至襄昭之世,非上卿亦有爲政者,宋 世家此事在定公十三年。今按春秋經傳,皆定十二年事, ,費人攻之,弗克入。及公側,仲尼命申句須,樂順,下 0 ,帥費人以襲魯,公與三子入於季氏之宮,登武

見行可之仕也。』明皆桓子之任之也 論語云:『公山弗擾以費畔,召!子欲往,子路不說,日

十八

寇爲政。故曰:『行乎季孫,三月不違。』曰:『於季桓子 樂喜以司城,鄭子產以次卿,是也。桓子知孔子,故使以司 ,二子奔齊,遂墮費。左傳

也。孟子曰:『孔子成春秋,而亂臣賊子懼。』弗擾旣以費叛 側 而豈徒哉?如有用我者,吾其爲東周乎」?」余按春秋傳云 其亡也,而往拜之。』孔子居衞,彌子謂子路曰 肯輔之乎?『陽貨欲見孔子,孔子不見,歸孔子豚;孔子時 於魯陽虎,書曰:『盜竊寳玉大弓。』孔子之惡叛臣如此 入於晉陽以叛;於荀寅,士吉射,書曰:『入於朝歌以叛;』 :「末之也已,何必公山氏之之也」!子曰:「夫召 『季氏將墮費 是亂臣賊子也,孔子肯輔之乎?春秋於晉趙鞅,書曰:『 ,而孔子伐而敗之耳。初無所爲召孔子,及孔子欲往之事 ,仲尼命申句須,樂碩,下伐之,費人北。』 然則是弗擾 池 考信錄 ,公山不狃,叔孫輒,帥費人以襲魯,入及公 十九

珠泗考信錄

直人 擾旣 陽貨 殺季孫;不欲墮費也,則帥費人以攻公。其心甚狡, 能 靈王之戮慶封乎?且夫 而不見敬也,則勸陽虎爲亂;不得志於季氏也,則與陽虎謀 自立也 拙,安能為東周邪?夫費,彈凡地耳,其民素服屬於季氏 必不久從弗擾叛也 , 衞卿 身爲亂賊矣,安肯討人 者也。』孔子欲為東周 ,主彌子,况肯輔 ,明甚 可得 也 。子路 - 魯以大師攻之 。觀邱與成 沸擾 弗擾 以告,孔子曰:『有命』。孔子不肯見 (字縱使肯討,人亦不服,不見楚 平?孟子日 ,庸鄙狡詐之小人也。勞仲梁懷 ,必將討天下之亂臣賊子也 之叛 不 數月破矣 ,皆請降於齊 一:『枉己者, ,欲爲 ,費之不 而其謀 未 東周 有能 。

胡可得耶?子曰:

『尚有用我者

,期月而已

,可也;三年有

公之道;乃棄國君 佛擾季氏之家臣耳 費之叛,在定公十二年夏。是時孔子方爲魯司 其讎孔子也深 甲,邑無百雉之城。」於是帥師墮邱 乎?公羊傳曰:『孔子行乎季孫·三月不違,曰:「家不藏 子乃欲輔弗擾以為東周 主墮費之議者,孔子也。弗擾 ,豈近於人情耶?費可以爲東周,魯之大,反不可以爲東周 非戰 袒 考 國 信 時 可 録 ,日成 可同 矣,必不反召之。弗擾方沮孔子之新政 , 而謂 ,而佐叛夫,舍方興之業,而圖未成之事 ,何敢來召孔子?孔子方輔定公 (,聖人 ,一何舛耶?史記亦知其不合 孔子公然欲自爲東周乎? 八之謙也 不肯墮費 加是 。且方是時,周 ,帥師墮費 ,至帥費人以襲魯

。』然則是

,故移

0

寇

, 聽國

政

以

行周

·叉按左

傳

禮

未改

鏼

泺

泗

考

宰, 費之叛於定公九年。然使費果以九年叛 日:『有一个之論語,非孔 費叛於九年,又採此文於十三年,不亦先後矛盾矣乎?且 叛 氏安能障之?子路當先謀討費 ?邱之叛也,數月而 「末之」云者,歷聘諸侯而 尚未適衛 ,何以獨歷四年而無事耶 將墮三都 是言之,謂弗擾之召孔子在十二年亦不合,謂在九年亦 ,總之此乃必無 適宋 。』使費果以九年叛,則費己非季氏之邑,季四年而無事耶?定十二年傳云:『仲由爲季氏 , 適陳蔡也,子路何得遽云「未之也」 之事也。曰:『然則論語 兩圍之;成之叛也

,

不當先謀墮都也。史記旣

夫

,伐不踰時焉;費之

,魯何得不以兵討之

不遇之詞也。今孔子但嘗至齊

耶

門論語之原本,亦非漢初魯論之

亦有誤乎?

舊本也 不倫者;正如 或稱仲尼 然則其有後人之所增入,明甚!蓋諸本所同者,必當日之本 齊論語二十二篇,其二十篇中章句頗多於魯論」 齊二十二篇,多問王知道;魯二十篇」 者。是魯論 魯論互異也。漢書張馬傳云: 是以季氏 ,蕭望之,韋元成,皆說論語,篇第或異」 其此有彼無者,乃傳經者續得之於他書 。漢書藝文志云 /以下諸篇,文體與前十五篇不類 ,名稱亦別 錄 中亦自互異也。果孔門之原本,何以彼此互 :春秋之有續經 :一論語古二十一篇,出 毎篇 ,孟子之有外篇 之末 「始魯扶卿及夏侯勝 ,亦間有一二章與篇 Ó 三十三 何晏集解序云 。其中或稱孔子 ,而增入之者也 ,何以彼此互異?
一:惟王陽傳濟論

:是齊論

與

孔子壁中;

•

洙

泗 考

信

,司馬遷之史

中語

0

珠泗考信母

欲爲論 其煩 世杜詩韓文之有外集者然;非後人有所續入 合齊魯諸本,而去取之,定爲一書。當時學者,以其官尊宦 然使諸本並行,後人猶可考其是非得失。不幸遇一張禹 經籍志云:「張禹本授魯論 ,遂靡然而從之,以致諸本陸續皆亡。故漢書張 之有元成時事 然則今之論語、乃張禹所更定,非襲奮章賢之舊本;篇目 禹 惑 先事王陽 ,除去問王知道二篇 , 念張文」 文」。由是學者,多從張氏,餘家,後從庸生,二人皆傳采獲所安」 ,劉向之列女傳之有 ,從魯論二十篇爲定號張侯論 ,晚講齊論 東漢時人者然;又如近 ,後遂合而考之,删 ,餘家寖微。隋書 ,而 。又云:コ 何以如是? 禹傳云: 彙

雖用魯論

,而其實兼采齊論之章句者也。嗟夫-張禹何知

?

: •

慮之一失,亦可謂輕重之失倫矣。』曰:『聖人道大德宏, 異。乃後之人,寧使聖人受誣於百世,而斷不敢議采輯者干 於經傳 當采而采者,蓋亦不少矣!是以其義或戾於聖人,其事或悖 是言之,孟子之外篇,幸而有趙岐删之;春秋之續經 解,傳經者,不知其僞,而誤增之,而禹又誤采之者也。由 不遇如趙岐者,而反遇一張禹 公羊穀梁兩家俱在,故人得知其非聖人之筆。惟論語 言,烏能測其萬一?乃竟公然輯而合之,其不當删而删,不 知媚王氏 ,欲自便其私 。而此章與佛肸章,尤害道誣聖人之大者。蓋戰國之 ,以保富貴耳。漢宗社之存亡不問也,况於聖人之 而恐人之譏已 , 故誣聖人當有其事以自 ,以致純雜不均,無從考其同 ,幸而

加考信錄

信 鍒

徊

孔子嘗立於其朝矣,於費奚擇焉?」曰:『聖人者,義之 無 <u>n</u>] 無不可」,非可以尋常去就之義律之也。衞輒之不道

必比於義,而無成見,是之謂「無可無不可」耳。孔子曰 北海以待天下之清,而孔子爲之兆不行而後去。可,不可 乎「無適」「無莫」 治人之叛,叛人其心服乎?夫所謂「無可無不可」者,猶之 也。聖人所爲,天下將以爲法。己則比於叛人,而作春秋以 也。惠三黜而不去,而孔子去魯;夷居

以義,得之不得,曰有命」。烏有悖禮義,而自以爲無害者 哉?至於衛輒之事,尤與佛擾不類。輒雖無道,然衛之君也 「不義而富且貴,於我如浮雲」。孟子曰:「孔子進以禮,退 春秋固已衛侯之矣,不得以叛臣比。孔子居衛,乃「公養

佛肸以叛 下矣 ?』曰:『孔子雖欲往,卒不往也,夫何害於義?』曰:『 而 經者牽合附會,以誣聖人,而王莽踐帝位,劉歆以亡漢矣。 洙 三盛於東漢魏晉之交,名士風流皆云:「禮豈爲我輩設」? 自便,而子之臣故主蘇代,以滅燕矣。再盛於西漢之季,說 大經大法,聖人之所尤重者也。是以雖甚盛德,亦必有所不 爲耶?孟子曰:「規矩,方圓之至也;聖人,人倫之至也」。 華歆 0 泗考信 故舜必不臣堯,周公必不代成王踐阼,孔子必不從弗擾 0 ,不爲衛君,子貢言之矣。若欲以費爲東周爲耶?不 ,殷仲文之屬,爭附叛臣七賢八達之流 若之何後人猶藉口於「 無可無不可 」之言而不悟也 。戰國之初,異端並起,始好爲聖人不凝滯之說以 錄 ,遂從而 亂天

ニーナ七

之仕

考

洙 泗

是說也 關 往?蓋率不往者,經傳無其事也 ,非小小者比 可 以爲 。即此亦足以見其爲僞托矣 東周 ,則何爲率不往?苟往有害於義,則又何爲欲 ,故余不揣固陋 ,不顧非笑 。欲往者,縱橫之徒相傳有 。此乃聖人行事大節之所 ,而爲之辨

0

伯寮,吾力猶能肆諸市朝 人焉,有社稷焉,何必讀書然後爲學?』子曰: 子路使子羔為費宰,子曰:『賊夫人之子!』子路曰:『有民 公伯寮愬子路於季孫,子服景伯以告曰:『夫子固有惑志於公 論語先進篇 。』子曰:『道之將行也與 『是故惡夫佞者 ,命也

之將廢也與

,命也;公伯寮,其如命何!』論語

憲問

篇

此二事雖無年可考,然必皆在子路為季氏宰之時。按魯定

宰。然則子羔之舉,當在季氏初墮費之後也。景伯之告孔子 公五年,公山不狃以費宰見於傳;至十二年奔齊,而費始無 則伯寮之憩,當在孔子將去魯之前也,故並次之於此 子路為季氏宰,實相表裏;子路見疑,即孔子不用之由。然 ,以道之行廢言之,似不僅爲子路發者。蓋孔子爲魯司寇,

則是季孫爲魯相,而能行孔子之言耳,非孔子爲魯相 泗 考 鏼

二十九

也

孫,三月不違。』孟子云:『於季桓子,見行可之仕也。』

秋傳,孔子但為司寇,未嘗爲相。公羊傳云: 『孔子行乎季

「有是言也。不日樂以其貴下人乎」?」余按孟子及春

事,有喜色。門人曰:「聞君子禍至不懼,福至不喜。」孔

世家云: 『定公十四年,孔子年五十六,由大司寇行攝相

子曰:

春秋 傳聞 相事 洙 語云: 喜色,亦非聖人之度。孔子曰:『巍巍乎,舜禹之有天 下人者乎?义按定十二年,孔子已去魯 越越 三命而 世家云 而不與焉 泗 含不 之時 · 次而使之,如狐偃之讓趙衰者然,故或謂之「攝相」。 可云 考 者 俯 信 『朝政七日 攝 ,循牆 知,遂誤以爲「相國」之相耳。至於 ,無以相名官者。秉政之卿,謂之相某君,非官之 • ,亦非是 錄 - 」正考父之鼎銘曰:『一命而僂 。蓋夾谷之會,當使 孔子 而走。』豈舜 行攝 ,而誅亂政大夫少正卯,戮之於兩觀之下 ,故今皆不錄 増相事 ·, 豫

,馬,正考父,皆不樂以

其貴

() 再命

而

傴

l。所云

「十四年行攝

0

說並見後季桓

條 下

大夫亂政者少正卯。』家

上卿相禮

。以孔子之知禮也

攝相」而有

下也

乃人之奸雄者也,不可以不除」。』余按論語季康子問政於孔 Æ. 子為政而始誅之,或者為失乎」。孔子曰:「天下有大恶者 焉用殺!』哀公問社於宰我,宰我對曰:『周人以栗,曰 子曰:『如殺無道,以就有道,何如?』孔子曰:『子爲政 掫徒成黨 有一於人 洙 而辨 尸於朝三日。子貢進曰:「夫少正卯,魯之聞人也。今夫 ·使民戰栗」。』孔子曰:『成事不說,遂事不 ,而竊盜不與焉。一曰心逆而險,二曰行僻而堅,三曰言 泗 聖人之不貴殺也,如是!烏有秉政七日,而遂殺 考 ,四日記醮而博,五日 信 ,則不兇君子之誅 ,其談說足以飾褒熒衆 錄 。而少正卯兼有之。其居處足以曰順非而飭:或作簿・此五者, ,其彊禦足以反是獨立 諫 ,旣往不咎 二大夫 , 此

洙泗考信錄

誅史何 誅公孫黑 以大夫而誅大夫乎?孔子得君,不及子產遠甚;子產猶不能 足以當聖人之斧鉞乎?春秋之時,誅一大夫,非易事 之有無,蓋不可知 欲危王室 文王誅潘正,周公誅管蔡 矣!賤至於陽虎 不載其一事?非但不載其事而已 言及於卯 ?三桓之横 0 ,亦非別之比也。此蓋申韓之徒言刑名者, ,况孔子耶?家語又載孔子言云:『殷湯誅 0 按尹諧等五人之誅,不見經傳 使卯果嘗亂政 不狃 ,藏文仲之不仁 。縱使果有其人 ,細至於微生高 ,聖人 ,太公誅華士,管仲誅傳乙 一,不知 ,何得無一言及之?史官何得 ,亦並未有其名。然則其人 ,亦必碌碌無聞者耳 ,猶不遺焉 ,論語春秋傳言之詳 , 皆 不足信 ,而未嘗一 誕聖人 。管蔡 ,子產 尹諧 也 ,况 ,

成黨」云者,正與莊韓書中訾儒者之語酷相類,其爲異端所 以自飾,必非孔子之事。且其所謂「言辨」「行堅」「熒衆」

君使臣以禮,臣事君以忠。』論語八頒篇 【附錄】定公問:『君使臣,臣事君,如之何?』孔子對曰: 託無疑。而世人皆信之,是助異端以自攻也,故余不得不辨

』孔子對曰:『言,不可以若是其幾也。人之言曰:「予無樂乎 之難也,不幾乎一言而興邦乎?』曰:「一言而喪邦,有諸? 以若是其幾也。人之言曰:「爲君難,爲臣不易」。如知爲君 定公問:『一言而可以興邦,有諸?』孔子對曰:『言,不可

爲君;唯其言,而莫予違也」。如其善,而莫之違也,不亦善

泗 考信錄

洙 泗 考 信 錄

三十四

乎?如不 「附錄」孟懿子問孝,子曰:『無違』。樊遲御 孟孫問孝於我,我對曰:「無違」。』 此二條無年可考,然皆當在爲魯司寇之時,故附次於此 善而莫之違也,不幾乎一言而喪邦乎?』 樊遲曰:「何謂也 ,子告之日 論 語 **}** 

Ö

路

子曰:『生,事之以禮;死,葬之以禮,祭之以禮

此亦無年可考。然昭公之世,僖子卒,未幾而孔子去。哀曰:『生,事之以禮;死,葬之以禮,祭之以禮。』淪器為

公之世,孔子歸,未久而懿子卒。惟爲司寇之時,同朝相見

孔子為魯司寇 【存疑】齊人歸女樂,季桓子受之,三日不朝,孔子行。論 爲日最多,故附次於此。 一,不用 , 從而祭;燔肉不至 , 不稅冕而

篇

然。姑存之於『不稅冕而行』之後,以俟夫好古之士考焉 語微子篇有之。而是篇篇殘簡斷,語多不倫,吾未敢決其必 不書,而「女樂之歸」,獨不書於經,亦并不見於傳,惟論 : 「請先嘗狙之;沮之而不可,則致地庸遲乎」?於是選齊國 必霸;霸則吾地近焉,我之為先幷矣。盍致地焉」!犂鉏 孟子所稱『欲以微罪行,不欲爲茍去』及『遲遲吾行』之語 ,若相悖者。且春秋於「歸俘」「歸賵」「歸襚」之事 世家云:『與聞國政三月,齊人聞而懼曰:「孔子爲政 按 孟子但言『不用從而祭,不稅冕而行』 一事。而論語所云『三日不朝,而孔子行』者,亦與 ,未嘗言『歸 無一 o

中女子好者八十人,皆衣文衣而舞康樂,文馬三十駟,遺魯

洙

泗

考信

錄

三十五

謀乎?詳世家之文,先後矛盾 謂不以君子之道教已,以獲罪於魯君,今日何以又聽犂組之 僅三四年,何以又謀致地?是年會畢之時,景公方責犂組 在戰國策士之所偽撰,故今皆不取。說幷見前夾谷條下。 事;獨史記數數言之,不足信也。且考世家所載,定公十年 何不用之?乃爲會於夾谷。是年,齊歸汝陽之田已致地矣 **詐偽人之所為,不類春秋時事** 附會為之者。其謀與秦穆公間由余之智略同,皆似秦漢以後 君爲周道游。往觀終日,怠於政事 ,犂鱼已有魯用孔子,其勢危齊之語。旣有沮之之方,彼時 ,陳女樂文馬於魯城南高門外,季桓子微服往觀 ,首尾背馳 。三三傳所紀春秋時,絕無此等 。』此蓋因論語之言,而 ,乃必無之事。蓋 ,乃語魯

0

附論 孟子曰: 『於季桓子,見行可之仕也 0

是孟子所謂『見行可之仕』者,即此夏墮郈,墮費之時。旣『孔子行乎季孫,三月不違,如是帥師墮郈,帥師墮費。』 四年。余按春秋定公十二年,夏,墮邱,墮費。公羊傳云: 史記魯世家,孔子去魯,在定公十二年;孔子世家,在十 『去魯曰:「遲遲吾行也,去父母國之道也」。』并猛

云 『三月不違』,則三月以後,魯固不用孔子矣。不用而祭

「附錄」 洙 考 將墮成,公歛處父謂孟孫,墮成,齊人必至於北門。 信 鐌 三十七

冬之間,孔子世家誤也。又十二諸侯年表

,去魯亦在定十二

,當在定十二年秋

,祭而行,月餘日事耳。然則孔子之去魯

年,與魯世家合,當從之。

泗

**漛泗考信錄** 

且成 墮。冬,十二月,公圍成 在是年之十二月,則其在去魯之後無疑 年故也。今去魯既在定十二年秋冬之間 史記孔子世家,圍成之事,在去魯前,緣其以去魯爲冬,十二月,公圍成,弗克。左傳定松 ,孟氏之保障也;無成 ,是無孟氏也。子僞不知,我將不 ,而春秋書圍成 也。且不知其弗克而

五十一歲,以司寇攝朝政;五十五歲,魯國大治,齊人子年五十六。其年雖未合,要其時不甚久也。年譜則云 聖人所為 樂云云,遂適衛。』是謂孔子攝政 史記孔子世家,「攝相」「去魯」,皆在定公之十四年,孔 ,不待辨而明者,故附錄於去魯之後 ,已歷五年矣 0 ,齊人致女 。余按論語

輒圍之;圍之弗克,而遂置之;輕舉妄動

,有始

無終

,皆非

說更疎於世家 若果攝政五年,不可謂不久矣,孔子何以言無用已者乎?其 子行乎季孫,三月不違。」明孔子見用,未嘗主於一年也。 孔子曰:『荷有用我者 ,且與孟子所稱「見行可者」相悖,故不取。 ,期月而已可也。』公羊傳曰:

於衞,主顏讎由 世家疑誤。其謂子路妻兄云者,蓋因彌子爲子路僚壻而誤也 後 世家云: o 0 『主於子路妻兄顏濁鄒家 孟子 0 按孟子作顏讎

脒

泗考信錄

三十九

記世家年表,皆言自魯適衞,與孟子合,故次適衞於去魯之

『孔子不悅於魯衛·』是去魯後,即適衞也。史

按孟子謂

此似初至衛時之言,故附次於此。:『教之!』論語子 矣,又何加焉?』曰:『富之!』曰:『旣富矣,又何加焉?』曰 , 附錄」子適衛 ,今不從 o ,冉有僕,子曰:『庶矣哉!』冉有曰

「旣庶

洙

酒

考信

錄

衛卿可得也。」子路以告,孔子曰:『有命。』、孟子 彌子之妻,與子路之妻,兄弟也。彌子謂子路日 爵各受應得之祿 六萬。』衛人亦致粟六萬。按春秋傳秦鍼楚比之屬,皆以班 ,今不取 世家云:『衛靈公問孔子居魯,得祿幾何?』對曰:『奉粟 。世家所云,頗似戰國養士之風,殊欠雅馴

:『孔子主我

0

按王孫賈見於論語春秋傳者,皆在靈公之世,故附次於此子曰:『不然,獲罪於天,無所禱也。』論語八

0

附錄

王孫賈問曰:『與其媚於奧

,寧媚於竈

, 何謂

也?

則去之。』又曰:『於衞靈公,際可之仕也。』所謂「際可 孔子恐獲罪焉,居十月,去衛將適陳,過匡,過蒲,月餘反 乎衛,主蘧伯玉家。』此後乃有見南子之事。余按論語孔子 」,蓋卽禮貌盛衰之義。孔子去衛,必不待於靈公之疑,烏 :『雖未行其言也,迎之致敬以有禮 世家云:『或譖孔子於衛靈公,靈公使公孫假一出一人。 『賢者辟世,其次辟地,其次辟色,其次辟言。』孟子

,則就之;禮貌衰,

涨 泗

考

信 録

四十一

考 信

有恐獲罪 而後去者哉?且孔子欲適陳,則適陳耳。匡在衛

使伯玉果有期頤之壽,莊子必不僅以「五十」六十」言之。 是當百餘歲矣。莊子曰:『蘧伯玉行年五十,而知四十九年 之非;行年六十,而六十化。』 莊子之言,固不足取信;然 ,時魯襄公十四年也。伯玉居下位,而名已爲其卿所重如此 ,又何爲乎?孫林父將作亂,先謁之蘧伯玉,伯玉從近關 ,當不下四十歲。 下至魯定公之末,六十有五年,伯玉至 過匡可也。蒲在衛西,過蒲何爲卒不適陳?月餘而反乎衛

玉之亡,已固久矣,孔子安得有主伯玉事乎,且衛之大夫,

竟無一事可述,而可述者俱少年事。然則孔子適衛之時,伯

而自魯襄公二十九年以後,伯玉

一即不復見於傳;又不容晩節

莫有賢於伯玉者;果存耶。孔子何以不主伯玉 ,而主讎由

?

語有 有隙耶?孔子必不如是。孔子所主之人,亦必不至是 既主讎由矣,在外月餘 『伯玉使人於孔子』之語,故史記妄意孔子嘗主伯玉。 而返 ,忽易所主 , 何也?將謂 與讎由 。蓋論

厭之!天厭之!」 M之!天厭之!』 論語 選 【存疑】子見南子,子路不說。夫子矢之曰:『予所否者,天 **今皆不取。說並見後畏匡條** 其平日或嘗一見,或兩相慕,俱未可知,不必强爲之說,故 其誤也。余謂「伯玉使人」,必在昭公之初。孔子年少之時, 叉因其與孟子不合,故爲去衛復返之說,以兩全之,而不知 國固已疑之。孔氏曰: <u>۱</u>

洙

徊

考 信 錄 此章漢孔安國

四十三

『舊有南子者,衛靈公

四十四

且孔子在衛,乃 聖人平日之言不倫,孔氏疑之,是也。何晏集解,全釆此說 治道 。』其說巧矣!然文義,則牽强難通;事理 子為子路陳天命,否屈乃天命所厭 事,而弟子不說,與之咒誓,義可疑焉。』蓋男女之別,本 ,不復別陳所見 不應見;加以淫亂,益非所宜。而指天爲誓,亦與論語所記 ,欒肇訓「否」爲「屈」,蔡謨訓 。矢,誓也 ,淫亂,而靈公惑之。孔子見之者,欲因以說靈公使行 『際可之仕,』『禮貌衰 ,則晏亦疑之矣。自晉以來,乃或曲爲之說 。子路不說 ,故夫子誓之。行道旣非婦 ,見南子者,時不獲已也 「矢」爲「陳」,謂:『孔 ,則去之,』亦不 ,則無所發明

至於時不獲已而自屈也。朱子謂:『仕於其國,有見其小君

皆別行,傳之者各附其所續得於篇末。且論語記孔子事,皆 邦君章,微子篇末有周公八士章:意旨文體 ;而語亦或殘缺,皆似斷簡 称「子」;惟此章及侍坐,梁禀,武城三章稱「夫子」,亦其 者,其說益陋 固不優於南子,而其時亦不合。所謂知其不可,而强爲之辭 朱子亦僅出於臆度,恐不足據也。或又以南子爲南 **郷黨篇末有色舉章,先進篇末有侍坐章,季氏篇末有景公** 篇 旭 中所記雖多醇粹;然諸篇之末,往往有一二章不相類者 考 信 鍭 ,不足辨矣。按此章在雍也篇末,其後僅兩章 ,後人之所續入。蓋當其 可考,春秋傳中 四十五 ,皆與篇中 蒯 初 。南 不倫 ,

而見之,

其說似矣。然古禮不

亦殊

不見

, 不

得已

且據世家之文,以爲南子請見,孔子辭謝

0

考 信 録

洙

泗

而

可疑 未暇別其醇疵者,其事固未必有不必曲為之解也。說並見前 及後佛肸論語條下 。然則此下三章 ο. ,蓋後人采他書之文,附之篇末

孔 幾而作 公雖無道 |陳 德如好色者也」 子豈待如此,然後去乎?此事之必無者。且孔子旣去衛 **麥乘出,使孔子為次乘,招搖市過之。孔子曰:「** 子,孔子遙順 泄家 ,過蒲,遂適衛。』余按孔子之聖,必不爲夫人次乘。靈 ,『禮貌衰,則去之,』爲夫人次乘 『見南子後,居衛月餘・靈公與夫人同車,宦者雍渠 ,尚知致敬孔子,必不以夫人之次乘辱之。君子見 。于是醜之,去衛,過曹,適宋。 ,遂至陳,主于司城貞子家。居陳三歲 ,不僅衰而已 桓魋 吾未見好 一
欲
殺 。孔 , 去

而適

此之辱邪?與其復來,則何如前日之不去之為愈邪?使靈公陳矣;居陳三歲,無故而復適衛,何邪?豈困於陳而遂忘前 詳見後際可條下。 又辱孔子,孔子當何以處之?推其前後,尤不近於情理,故 今皆不錄 世家云:『孔子過蒲 。而桓魋之難,貞子之主,悉載之「問陳」之後 ,會公孫氏以蒲畔,蒲人止孔子

之事。定十四年經云: 泗考 信

迎

,問曰:

「蒲可伐乎」?對曰:「可」!其男子云云。靈公

「善善

,然不伐蒲。

』余按春秋經傳

,無公叔氏以蒲畔

子公良儒鬭甚疾

/,蒲人懼

,謂孔子曰:「苟毋適衛

, 吾 出 子

,

,與之盟」

。出孔子東門

,孔子逡適衛

。靈公聞孔子來

録

『衛公叔戍來奔。』傳云:『衛侯逐

洙 洒

敢伐一 况蒲 **」蒲旣** 焉 公叔 人之所為 公卒之歲 ~?要盟 成與其黨 在 畔衛 浦 衛 9 邪?蒲,衛之屬邑耳。靈公好戰 。又居陳 四 O 神固 孔子不對靈公之問陳,而於靈公之不伐蒲 , 陳在 孔子何難紆道避之?乃輕入 ,故趙陽 不聽;然旣許之,甫出,而即背之,亦豈聖 衛 三歳 南 奔宋 ,自陳來,不 ,而後過蒲 成來

,不亦先後矛盾矣乎?此乃戰國人之所僞 親於其身爲不善者 『佛肸 召 ,子欲往。

君子不入也。佛肸以子路曰:「背者,由

論語陽貨篇

**;**, 今不

取

o

諸夫子曰:

其伐

四十八

奔

0

而世

家以

也,久矣

,則公叔氏之亡也

、險地,必自取

漏

O

由蒲也、孔子過蒲

何

,屢伐晉

m

獨

, 獨

力

撰

以,必非孔

肸之所能磨涅 有恃其不能汚而故入於小人之中者也。若孔子之堅白 未有恃其白而故湼之者也。聖人,誠非小人之所能汚;然未 於磨;然未有恃其堅而故磨之者也。白者 ;臣於二人,則其義不可,孔子將何居焉 孔子往,將臣二人乎?抑臣於二人乎?臣二人,則其勢不能 往而 哉?焉能繫而不食」?』此事世家載之自蒲適衛之後。余按 不日 佛肸以中牟畔,是亂臣賊子也。孔子方將作春秋以治之,肯 助之乎?肸與公山 堅乎 ?磨而 ;則關子,瘠環,癰宜 不磷;不曰白乎?湟而不緇 不狃,皆家臣也。孔子,魯大夫也 ,亦豈獨能 四十九 ,誠不患於涅; ?夫堅者,誠不患 。吾豈匏瓜 磨涅孔子者 1,非佛 然

畔·子之往也,如之何」

? |子|

「然 , 有是言也

o

肸之召」解,則斷不可。昔有人蓄玉環 堅白」乎哉 亦將不相容。助之耶?則已 劍水中,使奴取之,以爲笑樂。嘗過洞庭投之,奴沒而 崙奴,能沒水取物:皆愛之,謂之三寶。每涉 者也。且孔子往 」「不緇」之說 ?而孔子乃不肯主其家,孟子乃以爲無義無命乎?故「不 泗 :『環劍已墮驪龍項下,不可取矣!』固强之,遂幷奴 。故凡恃其所能,而欲嘗試之者,未有不爲驪龍之所攫 ?又按佛肸之畔 ,爲「見陽貨」解,則可;爲「往赴不狃 ,將何爲耶?不助之耶?固無所用於往,往

了,古劍

,各一;有崑

江湖

,必投環

出

趙簡子薨

,未整而中牟畔之。整五日,襄子興師而次之。

,乃趙襄子時事。韓詩

外傳云

「磷」且「緇」矣,尙得自謂

脚脚 其年 又安得據之以畔趙氏乎?此蓋戰國橫議之士,欲誣聖人以 公十四五年,孔子在衛之時,中牟方為范中行氏之地 代為天下彊 其 年,孔子卒已五年 , 晉荀寅 私 ]者,皆荀寅趙稷等之邑,故趙鞅 柏人 之不符也。但聞佛肸嘗畔晉,則又附會之,以爲孔子 。 兀 0 但聞不狃當畔魯 年圍邯鄲 , , 士吉射 荷寅 。』列女傳亦以爲 ,士吉射

泗 信

五十一

鍬

,

則附

會之,以爲孔子欲往

,

丽

不

考

が

鄲降

齊國

夏

納荷寅於柏人

。五年春

,奔齊;夏

,趙鞅圍

中牟。然則

此

以漸圍

而

取之。當魯定

,佛肸

,

奔朝歌

。哀三年,趙鞅

人圍朝歌

9

荷寅奔

,佛肸安得有召孔子事乎?左傳定十三年

、襄子。襄子立於魯哀公之二十

新序

:

之中牟畔,趙

子率師伐

之,遂滅知氏

洙 酒 考 信 錄

王充論 世之儒 辨其 一人降心究考,肯為我先師孔子辨其 , m 衡 ,肩 不 知其 相望 世之尤不符也 ,踵相接 而 )。彼横 但高

談性

命

細細

摘章

句,竟

不|漢

議者

,固不

足怪

。獨怪

欲往」,聖賢處 ,子果欲往,何以皆率不往?旣不往矣,猶委曲而誣之日「 又凡「夫子」云者,稱「甲」於「乙」之詞 猶 未有 一誣,反議聖人之有遺行,則其謬更甚焉!且使二人之召 不敢公然代白其無欲往之心,儒者之於聖人 稱「甲」於 ,獨以往應佛肸公山之召爲非是 世 ,將何以自免於人言耶?旣明知其不往 更 ,而曰「夫子」者 。然知其 良良 0 也 诃嘆 至孟 春 ,抑何 非 也 子 秋 , 而 一性性 時 傳 矣

稱

「甲」於「甲」

,而亦曰「夫子」。孔子時

,無是稱

五十二

世家載此事於靈公之世,佛肸旣召之後。今按經無明文可矣!深則厲,淺則揭。』子曰:『果哉!末之難矣!』論語憲 ,擊磬乎!』旣而曰:『鄙哉,徑徑乎!莫已知也,斯已 「附錄」子擊磬於衛 洙 **兩章,及此章而已。蓋在戰國時人之所爲撰,非門弟子所記** 「夫子」也。稱於孔子之前而亦曰「夫子」者,惟侍坐武城 『子如不言,』日 皆削之不書,且爲之辨。餘見前墮費條下。 吾不知後世讀論語者,何以皆不之察也。故今與不狃之召 泗 「夫子」 信 ,蓋亦與他人言之也。稱於孔子之前,則曰 ,有荷蕢而過孔氏之門者,曰:『有心哉 『願聞子之志,』曰『子將奚先?』不曰 一一一

五十三

,子貢

,

相與稱孔子曰「夫子」。顏淵,子貢

(,自稱

j 泗 則未知其爲靈公之世與?孝公之世與?但孝公非用孔子

自衛反魯,然後樂正。」又曰:「師摯之始,關睢之亂,洋洋大師摯章,有『擊磬襄,』先儒皆以爲魯人。孔子曰:『吾 乎盈耳哉!』子語魯大師樂,曰:『樂其可知也。』則以擊等 又二十年,而選乃擊之屬,孔子反魯之後,擊方在官,則襄 之人,孔子亦未必有佐孝公之心,似於靈公之世爲宜 ,然學琴當在少年時,在齊聞韶,聖人之於樂已深矣!及是 為魯人者,近是,孔子不當學之於衛也。聖人固無常 家於「擊磬」之後,載「學琴於師襄」一事。今按論 ,附之於此 o , •

於孔子似為後起,讓之琴,恐不足為孔子師也。此其事之有

五十四

皆不雅 無 ,蓋不可知。且其所云『眼如望羊,心如王四國』之語, 馴 9 與論語所記孔子之言大不類,蓋皆後人所託,今

不敢載 夫也,云云」 :「敢問何謂也」。孔子曰:「醬鳴犢,舜華,晉國之賢大 見趙簡子 三年,入於晉陽以叛;哀三年,殺周萇宏 余按春秋經傳定八年,趙鞅使涉陀盟衛侯,換其手及腕;十 「美哉水,洋洋乎!某之不濟 世家於 而叛其君。春秋之大夫,罪未有大於鞅 0 ,至於河而聞竇鳴犢,舜華之死也 「學琴」之後,又云:『孔子旣不得用於衛 。乃還,而反乎衛。』此後乃有「問陳」之事。 ,此命也夫」!子貢趨而進日

9

臨河而嘆日

•

將 西

五十五

者也。其他黨奸釀

,弱王室,侮諸侯

信 鍭

考

徊

洙

洙 泗 信

?佛肸 夫也,即趙氏之家臣董安于,尹鐸,郵無恤之倫,皆得以其 也,何爲臨河 僧,舜華之死,抑末矣。鞅之善惡 亂之事,史不絕書,不知孔子何取於鞅,而欲見之?至竇 或不召而自往,忽而衛 仇讐也。孔子雖未受職于衛 才見于傳。兩人果賢大夫,傳記何爲悉遺之乎?且鞅 不遂,復返乎衛,不知何以對靈公?靈公亦安能待之如舊邪 之義焉;無故去之,而往見其讐,于義似亦有未安者。往而 ,趙氏之叛臣也 而遽返邪?晋大夫之見於傳者,多矣!微但 。趙氏 忽而中牟,忽而晉 ,然日『際可之仕,』則亦有賓 ,衛之仇國也

清之

其仇與叛皆不計焉,亦何異於朝秦暮楚者乎!此必戰國

,

忽而復反乎

。或召

M

欲往

五十六

,亦不在於此二人之死

衛靈公問陳於孔子,孔子對曰:『爼豆之事 人之所僞托,非孔子之事,故今亦不錄。

【備覽】明日與孔子語,見蜚鴈,仰視之,色不在孔子,孔子 此事與春秋傳答孔文子語大相類,而彼尤詳備旅之事,未之學也。』明日遂行。 靈篇 廢此,故兩存之。說並見後孔文條下 文,而彼僅見於左傳,又無他書可以證其孰誤,未敢據彼而 而傳聞異辭,或以爲靈公,或以爲文子耳。但此乃論語之 o ,則嘗聞之矣。軍 io 蓋本

事

洙 幾而作,亦不專因於「問陳」也。孟子曰:『孔子欲以微罪 此文與孟子 泗 考 信 餓 「際可」之義合。疑衛靈禮貌漸 五十七 衰 ,故孔子見

行,不欲爲苟去。」聖人去衛之故,固有人不能盡知者,故 泗 信 五十八

附論] 孟子曰:『於衛靈公,際可之仕也。』 附次于此 世家,孔子於靈公時,凡四去衛,而再適陳,其二皆未出

問陳」而遂行,蓋本之於論語。余按論語孟子所記,乃一時 桓司馬之難,至陳主於司城貞子,蓋本之於孟子。其再適陳 境而反。其初適陳也,以定公卒之歲,乃定公十五年適宋遭 事。論語記其去衛之故,而孟子叙其道路所經與在陳所 也,以靈公卒之春,乃魯哀公二年而誤以爲三年,因靈公 主

由衛而再邁陳以實之。 不思定公卒之歲, 距靈公之卒僅二

世家誤分爲二,遂謂孔子至陳三歲而反乎衛

非再去也

0

裁狂簡 之日計之,當不下四五年,如此年,而孔子居陳三歲,幷曹,宋 以爲二,遂謂孔子凡兩發嘆,一屬之初至陳,一屬之再至陳 孟子云:『孔子在陳曰:「盍歸乎來!吾黨之士,在簡進取 尚安得「問陳」事乎?其謬一也。論語云:『子在陳曰:「歸與 - 歸與 - 吾黨之小子,狂簡,斐然成章,不知所以裁之」。 』 。夫旣思狂簡而反衛 ,不忘其初」。』此兩章亦一時之語,而所傳異詞,世家亦分 也 去 ,何其行止之無常乎?其謬二也。過国之役,以恐獲 ,聞實鳴犢 未出境也 ,舜華之死 無故 矣,而又至陳奚爲者?至陳而又思歸以 而反 ,不得已而復反 。臨河之役,無故而去;亦未 ,則靈公之卒,固已久矣 。孔子之去就

、 弁曹

鄭

蒲之滯

洙

考

信

鉄

五十九

自陳反衛 已自改之,而學者反皆遵之,謂孔子三至衛,而三至陳 已於是年至陳 之;禮貌衰,則去之。」去果是也,則不當不召而自反 不可解也 m 可反也,則 不憚其煩也 則就之;言弗行也 者是之苟然而已乎?孟子曰:『古之君子,言將行 之三年。泄家以哀六年再反衛,而年表乃在十年。世家 。今取孟子「過宋」,之文,論語「問陳」之事,合而 ,自衛復至陳之事,年表皆無之。即其所自爲 毋寧始之不去之爲愈乎?而何爲乎僕僕於道途 ?其謬三也。且世家以定十四年適衛 。世家以定十五年,遭宋桓魋之難,而年表乃 1,則去之。其次迎之致敬以有禮 一,而年表 其

, 則

就

0 如

,

;在陳之嘆,論語孟子所記,亦取而合之,則事理曉然

,

非定之末 觀其所以改易之故 泄家同,而其文尤煩碎。曹宋皆再至焉,其至衛去衛之年兵譜誤以孔子自衛適陳之後,復有反衛而再至陳之事, 亦與世家逈異 而 。由此過宋至陳 ,使若別有所據者 。蓋年譜之作 適陳之事耳 ,孔子拜 ,雖無 ,即哀之初 。有先於世 無 。餘已詳前數條 可考 由 ,而主貞子,正與孟子合。但無自陳反衛 衛 。然較之世家,尤不足信 殊 , 實本於世家 ·,然衛靈以哀二年夏卒,則孔子之去 而再適陳,由陳而再返衛之事矣。至 。世家所謂魯定公卒之歲去衛者,近是 不 可曉。旣無所本,考之時勢,亦俱 家一年者 一,由陳 ,而故稍竄易之,以冺其迹 0 ,有後於世家二三年者 0 入。至其 與

洙

池

考信

**洙泗考信錄卷之二終** 

洙泗考信錄

スナニ

洙泗考信錄卷之三 按孟子云:『過宋』,則是孔子未嘗立於宋之朝也。其上文孔子不悅於魯衛,遭宋桓司馬,將要而殺之,微服而過宋。」 世家亦記過宋於去衛之後,如陳之前,蓋本之此 云:『不悅於魯衛』,其下文云:『主司城貞子』,則是孔子 按孟子於衞章 ,是孔子去魯去衛之後,過宋而後至陳也

,今從之。

殺之』,曰:『微服而過宋』,則是魋知孔子將過宋境 要之於路;微服而行,則人不知其爲孔子,故獲觅也。 由衛至陳,經宋之境,亦未必至於宋之國也。曰:『將要而 考 信 鏺 了,使人

如予何』之言,當在此時,事理甚明,無可疑者。泄家乃云 洙 徊 考信 鍒

兵刃交集,猶曰:『其如予何,』不亦迂乎?故今不載 子樹下,魋拔其樹,孔子何以能免?至此乃去,不亦晚乎? 曰:「可以速矣」-孔子曰:「天生德云云」。」者果孔子尚在 : 『與弟子習禮大樹下,魋欲殺孔子,拔其樹,孔子去,弟 0

按子罕篇畏匡章,其詞婉,此章之詞誇。葢聖人言之,聖「存疑」子曰:『天生德於予,桓魋其如予何!』論語述 人原未嘗自書之。弟子以口相傳,其意不失,而詞氣之間

٥

,故列之於存疑。

家語賢君篇,有孔子見宋君相問答之事,稱宋公爲主君

不能不小有增減移易,以失其真者。學者,不可以詞害志也

孔子固 文不類 語者 語少寬易之,中遂有不 子時,尚無是稱,亦不得以之稱宋 未嘗立於宋之朝也 錄」 按 |魏 1 宋 此 , 然 立文本出 其罪大矣 無 子畏於匡 趙 。 而 而 。然則是家 此等言也。不能辨其 世 不 儒 ,分晉之後始有之,以其故· 説苑 知其 猶 1 孟子云 信 , 所言 語錄 家語 ,鳥得與其君相問答也哉 ,以爲梁 訊 叶者 ,皆戰國 「文王旣沒 , · ·: 何耶 苑 I o 所增 『孔子微服 君 , 而 。春秋 誕 ? 而 策士之餘 非 數語 公也 說苑之錄家語 ,文不在茲乎?天之將喪 反改其 時 大夫也 而過宋 未 , 。且其文本韻語 ,申商名法 叉獨 有梁 文以惑世 ?主君之稱 淺陋 ,故主之。孔 .0 也 <u>"---</u> 也 , 故家語 則是孔子 , 彰彰明 與前後 , 撰家 涿 ġ

自

改

徊

考

録

洙 泗 考 信 錄

四

,後死者,不得與於斯文也。天之未喪斯文也,匡人其: 『吾以女爲死矣!』曰:『子在

悉知之,不得因刻一言而遂誤以爲虎。况拘之五日,亦當出 虎,拘焉五日,使從者為窜武子臣於衛,然後得去,遂過蒲 按孔子在魯爲司寇 ,月餘而反乎衛;又月餘,然後去衛過宋,而至於陳。』余 ,居衛見禮於其君 ,其去也,道路之人當

顏刻爲僕,以其策指之曰:「青吾入此,由彼缺也」。匡人

過過

匡

聞

。陽虎嘗暴匡人,匡人遂止孔子。孔子狀類陽

汝 如 者將欲為誰臣乎?此其為說至陋,皆必無之事,而世咸信之 子以甲士圍之,子路奮戟將與戰,孔子止之曰 子,斯殺之矣。 ?而窜武子之卒,至是已百餘年;窜氏之亡,亦數十年,從 雖朱子亦来之,其亦異矣!家語云: 『 言以相詰 家語之言,則是孔子欲以歌退敵矣。莊子云: 而絃 余按此言本之莊子外篇。莊子本不足信,而家語之来之也 。子路彈琴而歌,孔子和之,曲三終,匡人解甲而罷 歌不輟 ,乃至竟不知其非陽虎 。』是歌自歌 如不欲殺,斯釋之矣。拘之五日,欲奚爲者 ,圍自圍 ,豈人情耶 也。歌,不因於圍 孔子之宋,匡人 · 「歌」予和 ?匡人欲殺孔 無幾何 圍之數师 也

簡

0

0

冻

泗

考

信 錄

洙 徊 考信

退

語云 果圍 匡人 撰 則是匡人真以歌退師矣,而豈有是理哉?後世之臣,有欲臨 將甲者進詞日 河讀孝經以退敵者,未必非此言之誤之也。外篇不知何人所 」。』是歌自歌,解自解也。解,又不因於歌也。如家語之言 事 ,要其中皆寓言 **乳子,曲三終而** 展拘孔子,五日而免之,則顏淵當同拘而 ; 而 『顏淵後』乎?此必孔子聞匡人之將殺已,而有戒 附會之,以自伸其說耳 ·· 「以爲陽虎也,故圍之;今非也,請辭而 ,不過欲明安命無爲之意,姑借孔子畏匡 解去,則顏 。家語以爲實然,誤矣!且 淵當同園

或改道而

行,或易服

『拘於匡,圍於匡』,而曰:『畏於匡』。不然,已爲所

而去,倉卒避難,故與顏淵相失,故不

Im

同解矣

0

何以淪

同発矣。匡

也 匡 不載焉 以適 而後 去而復返,不但爲其所輕 返 如泄家家語之說 在鄭東也 。魯雖取匡 又按定公六年傳云 ,又居衛月餘 , 人去也, 陳之故過匡 不近迂乎?然則 0 **敬附次於「過宋」之後。而凡世家家語之文** 0 ,勢不能有,杜氏疑爲歸之於晉。 及還 ,當在後日去衛過宋之時,不得云自匡 而後始適陳也 也 。孔子旣欲 : ,陽虎使季孟自南 此事當與 伐鄭 ,吾恐其疑 適陳 , 。靈公旣不召孔子, 微 取 匡 服 , 則適陳 ,往不 將 過宋』之事 『其如予何』!聖人之 菛入 加

**港馬** 

。然則孔子果

耳

0

必不中道

孔子無

故

相類

9

不得

·假道

0

分概 返衛

0

是匡在衛南

莊子

荀子

拘

所

圍

矣

0

生死係於其

手

, 而

猶

:

洙

泗

考

信

錄

適陳 絕似 义宋地,則似「畏匡」「過宋」實本一事者。 吾惡知非魋聞孔子 理或然也。此事旣與「過宋」之事相類,又與其時相同,若匡 不敢遽合於一。姑兩存之,以俟夫博古之士正之。說并見前 生平每遇患難,即爲是言也。然則「畏匡」之與「過宋」・ 子罕篇云:『天之未喪斯文也,匡人其如予何!』述而篇 之滅偏陽 ,皆以匡爲宋邑。鄭東,衛南,則去宋爲近,去晉爲遠 時一事之言。而記者各記所聞,是以其詞小異。未必孔子 『天生德於予,桓魋其如予何!』二章語意正同,亦似 ,將出於匡,故使匡人要之,而後人誤分之爲二事也? 一事,恐不得分以爲二也。然於經傳,皆無明文,故今 也,以予宋公。取匡之時,宋方事晉,匡歸於宋, 一一一 亦

F

不悅條

類子產,自要以下不及禹三寸,纍纍若喪家之狗云云。』余 。鄭人或謂子貢,東門有人,其類似堯 ,其卒不久 世家於孔子過宋之後云 在宋西 ,陳在宋南,自宋適陳,必不由鄭。且子產相鄭 ,鄭人或猶有及見者。堯 適鄭與弟子相失,獨立郭 ,禹

,其項似阜陶,其肩

比聖人於狗,造此言者,信此說者,皆聖門之罪人也。此乃 |齊東野人之語,故今皆削之,而並爲之辨。

年矣,鄭人何由知其形品之詳,而分寸乃歷歷不爽矣乎?至

山,阜陶

,千七百餘

主司城貞子,爲陳侯周臣。孟 厄於陳察之間

九

洙

池

考信

洙 洄 考

世家孔子至陳之時,陳侯爲潛公越。而孟子作陳侯周。史

記多誤,當從孟子名問爲是 好聘,且問之仲尼曰:「無以吾命,賓發幣於大夫及仲尼!」 於魯廷哉?孔子不語神怪,論語言之矣。或問禘之說 ?仲尼曰:「某聞之,昔禹致羣神於會稽之山,防風氏後至 ,仲尼爵之。旣徹爼而晏,客出骨而問曰:「敢問骨何爲大」 :一不知也。」况吳使原未明問此事,但泛言及骨,而孔子據 **禹殺而戮之,其骨節專車,此爲大矣,云云」。』余按定公** 孔子時方在陳,吳使安能發幣於孔子?孔子又安能爵吳使 國語云:『吳伐越,墮會稽,獲骨焉,節專車。吳子使來 二年,孔子已去魯適衛。而吳棲越於會稽,乃在哀之元年 0

以,子曰

+

之役, 罪大矣 尼日: 不相蒙 之,石砮其長尺有咫。陳惠公使人以隼如仲尼之館問之,仲 哀元年,孔子在陳 亦殘忍矣哉 例 遠徵神怪以誇之,豈聖人之所爲乎?堯典日: 泗 ,其年月,亦不足深辨 國語又云:『仲尼在陳 放放 考 既在哀元年,則定五年,又何得預載之?然此本無之 「隼之來也,遠矣!此肅愼氏之矢也,云云」。」余按 小。神也 **驩兜於崇山** 然 信 - 且防風氏人耶?神耶?人也,則與致羣神之言 不過流放。今防風氏但後至耳 ,又安得有骨乎?世家此事載之定公五年。 。又云:『吳敗越王勾踐會稽。』夫會稽 ,電三苗於三危 ,有隼集於陳侯之庭 。說並見前或謂條下 ,殛縣於羽山 ,遽殺而戮之 而死 『流共工於幽 0 区四一〇 ,楛矢貫 ),禹 im

洙

泗

考 信

肅愼 於陳 者數十人,又執三監吏 云惠公,亦謬 而誣 特其餘者 之事凡四 ,而三語怪焉 0

公四年,塟陳惠公。孔子至陳之時,據史記當爲陳湣公,而 而不知其適以誣聖人,小聖人也,故今皆不取。又按春秋定 孔叢子云:『陳惠公大城,因起凌陽之臺,未終而坐法 廷而後死哉?且怪者,孔子之所不語,而國語所載孔子 ,亦從未有一事之似此者。此蓋稱聖人者 氏之去陳也,遠矣!隼爲石砮所貫,安能飛數千里 。則何以論語二十篇中,從未載其一事?左傳之艷 。夫子見陳侯,與俱登臺而觀焉 。一似孔子生平專以語怪爲事 ,欲見其博

而他

,至

「美哉,斯臺!自古聖王之為城臺,未有不戮一人而能致功

錄。陳惠公之誤,說已見前條下 **|子不屑寫** 固足解紛 此 者也」 , 0 此春秋時尚未有此等語 然特滑稽之雄 。陳侯默 而退 ,遽赦所執 ,淳于髠 o 也。蓋滑稽者所託 東方朔輩之所爲 吏 0 <u>—</u> 余按談 ,不但 言微 Ť

【存疑】 夏五月,辛卯,司鐸火,火踰公宮,桓僖災。孔子在 之輕 所載 陳 廟而 事後附會之言 涨 按論語孔子之言,皆平實切於日用,,聞火日:『其恒傳乎?』左傳展及 洄 列國 而易也。故余不敢盡信 每事問,謙愼小 考 信 大夫 鎌 多億中,能預決人之成敗生死 ,而不足爲據 心 ,蓋 ,姑存之於此 知 。夫聖人固有先見之明; 而常自處於不知者 ,而無億中之事。左傳 ,竊疑其皆出於 ,未必如是 然觀入 i, 故不

以子夏 之事矣 所諱 論語爲衞君 誠曰:「即用,以孔子爲招云」。」此後乃有適蔡之事。余按 記弟子姓名凡十人,而冉有與焉 ,孔子曰:「歸乎!云云」。子貢知孔子思歸,送冉求,因 洙 ,將召之,公之魚沮之,云云。曰: 世家云 ,孔子曰:「魯人召求,非小用之,將大用之也」。是日 酒 而不敢深言者。若冉有果從孔子反衛 考 入。 子曰: 一 ,又申之以冉有。』 信 3 錄 章 季桓子病 ,冉有,子貢,問答之詞,皆似在衛之時,有 從我於陳蔡者,皆不及門也。」記者 ,謂康子曰 歷觀所云,皆似冉有始終相從於 。記云:『將之荆,蓋先之 :

,則必無自陳歸魯

因

陳蔡間者。然則冉有歸魯,當在反衛之後,不當在桓子甫卒

「必召冉求」

!冉求

「必召仲尼

·康子立

發憤忘食,樂以忘憂 葉公問孔子於子路,子路 葉公問政,子曰 於州來。四年 適蔡之前 悟,亦不 子也;冉有果用 之時也。冉有爲季氏臣,不 ,不足信 地家云: 。四年,葉公諸梁致蔡於夏函。十六年,楚白公作亂 必待孔子示之以意,而後知也 ,故今皆不取。說並見後歸與條下。 。而孔子思歸之嘆,亦當在將反衛之際 ,葉公問政 「冉求旣去 : ,必請歸孔子,不必待子貢之誠 『近者説 ,不知老之將至云爾」」」論語述 一,明年 不對。子曰:「女奚不曰「其為說,遠者來。」論語子 ,云云 可爲之大用 。』余按左傳哀公二年,蔡遷 ,孔子自陳遷於蔡;明年,孔 。冉有 。此皆後 ,子貢 ,不當在未 人猜度之辭 。子貢之顥 ,均弟 人也

珠

泗考

信

錄

十五

洙 泗 考 億

孔於子路」之事 國寧,乃老於葉 旋 相 其 。蔡旣遷於州來 地 新得察地,故使鎭之。而孔子適在陳蔡之間 與周旋問答之事。則是孔子所謂從我於陳蔡者,乃貧函之 葉公自蔡 。及其請老,乃歸於葉。史記但見論語,孟子中,有孔子 , 非州來之蔡也。葉公本楚卿貳 。而論語,孟子,春秋傳中,亦俱無孔子與蔡之君大夫 ,遂誤以爲州來之際。又因葉公有「問政」,「問 入楚 ,遂別出 , 0 ,攻白公 去陳益遠 則是孔子在陳之時,葉公在蔡,不在葉 ,白公死;葉公兼攝令尹,司 ,來往當由楚境,孔子未必遠 ,與聞國政 ,因得相與周 ,不當居外 涉 扣

| 事爲兩事也。故今考而正之,列葉公之問於在蔡之時,

自察如葉之文以合之,而不知其誤

無孔子 如州來及葉之事

某與?』曰:『是也。』曰:『是知津矣。』問於桀溺,桀溺曰 曰:『然。』曰:『滔滔者,天下皆是也,而誰以易之?且 : 『子爲誰?』曰:『爲仲由。』曰: 『是魯孔某之徒與?』 沮曰:『夫執輿者,爲誰?』子路曰: 『爲孔某。』曰:『是魯 「存疑」長沮,桀溺,耦而耕,孔子過之,使子路間津焉。長」孔子下,欲與之言。趨而辟之,不得與之言。論語微 往者不可諫,來者猶可追!已而!已而!今之從政者, 疑」楚狂接輿歌而過孔子曰:『鳳兮-鳳兮-何德之衰 İ

十七七

其從辟人之士也,豈若從辟世之士哉?」耰而不輟。子路行以

:『鳥獸不可與同羣!吾非斯人之徒與,而誰

告,夫子憮然曰

洙

洄 考 信

錄

考 信 錄

洙

與?天下有道

馬 臣之義,如之何其廢之「欲潔其身,而亂大倫。君子之仕也, 杖而芸。子路拱而立 夫子乎?』丈人曰:『四體不勤,五穀不分,孰爲夫子?』植其 行其義也。道之不行,已知之矣。』 ,至則行矣。子路曰:『不**仕無**義 「存疑」 。明日,子路行,以告,子曰:『隱者也。』使子路反見之 余按此三章,其文皆似莊子,與論語他篇之言不倫 世家載沮溺丈人之事於自葉反蔡之時,而載接輿事於在楚〈義也。道之不行,已知之矣。』 同 子路從而後,遇丈人,以杖荷蓧。子路問曰:『子見-有道,某不與易也。』同 ,止子路宿,殺雞為黍而食之,見其二子 ,長幼之節 ,不可廢也。君 ,以晨

門荷費兩章較之可見。而此篇雜記古人言行,亦不似出於孔

?子曰: 『君子固窮 在陳絕糧 次之。然其事之有無,蓋不可知 存之以俟有識者决之。又按微子以下四章,皆以時代先後爲 子厄於陳蔡之間』 此 序 世之深心,無所發明 氏 0 莘野 1去衛如陳之時。按孔子言『從我於陳察,』孟子亦言 事 門人之手者 。則此三章之次,亦恐不如世家所列,故今仍以論語之文 ·無年可考。世家置之遷蔡之後。朱子據論語文,以 『君子固窮,小人窮斯濫矣。』 篇語篇 ,南陽 ,從者病 。後兩章末,雖載孔子子路之言;然於聖人憂 ,豈得槪謂之亂倫乎?恐係後人之所僞託 ,莫能興。子路慍見曰 ;則是孔子往來於陳蔡間,原無定居 ,而分行義與行道爲二,於理亦似 ,亦無庸深考也 \_\_\_\_

君子亦有窮乎』

o

,姑

未安

洙

洒

考

信錄

十九

其厄亦非一日之事也。蔡在陳南,自蔡反衛 得行 夫謀曰:「孔子賢者, 所刺譏, 皆中諸侯之疾 。 孔子用 楚 問陳之後也,故次之於葉公問答之後 以孔子之厄,爲「無上下之交」;而 ;則是孔子至蔡之後 洙 貞子,不得謂之無交 聞孔子在陳蔡之間,使人聘孔子。孔子將往拜禮 世家云:『孔子遷於蔡之歲 ,則陳蔡用事大夫危矣」。乃相與發徒役圍孔子於野 泗 ;絕糧 考 信 , 孔子講誦弦歌不衰 。然則論語或統言之,未必其事適在於 ,蓋常復歸於陳,而後反衛也

,吳伐陳;楚救陳,軍於城

順際大

0

一過

宋

之役

,

主司城|

o

,亦必由陳始

興師迎孔子

,然後得觅。」此說世多信之,余竊疑焉。論語

,於是使子貢至楚

, 楚昭王

, 不

於

難多矣;而論語孟子反皆不言,但謂之「絕糧」,但謂之「無交 | 蔡之圍。若如世家所記兩國合兵圍之,其事大於桓魋匡人之 引領以待楚救,而乃圍其所聘之人,以攖楚怒,欲何爲者 於貧乏耳,初未嘗云有兵以圍之也。匡人之難,兩見於論語 於陳蔡之間 師在陳城下,陳旦夕不自保,何暇出師以圍布衣之士!陳 ;宋桓司馬之難 ,豈理也哉?楚,大國也。陳蔡之畏楚,久矣!况是時吳 無 絶糧 上下之交也。』但言其君大夫不見禮,以至 ,一見於論語 ,從者病,莫能興。』孟子曰:『君子之厄 ,而詳載於孟子,而皆不言陳

洙

泗

信錄

一年,遷於州來

,其畏楚也,

如此

一幸其不伐足矣,安敢自

元年,楚子圍蔡

,蔡人男女以辨,蔡於是乎請遷於吳

洙 泗 考 信

肯殺 謂陳蔡之 不 數十人,圍而殺之,如反掌耳。圍之七日,至於絕糧 **蔡,仇讐也。且蔡遷於州來** 則孔子已至楚矣。由是言之,謂陳察之大夫相 生 救 妄也 **| 欲圍孔子,斯圍之耳,不必遠謀之陳。 比陳知孔子之往** 兵端 陳 ,將坐俟其餓死 ,又不肯縶之以歸 方事楚 - 陳蔡合兵而來,當不下萬餘人;孔子之從者 ?由是言之,謂陳 大夫相 ,楚圍蔡而陳從之,陳圍蔡而吳 與謀圍孔子, 而 後 國 一,老師 去乎?其為謀亦拙矣 心之大夫 ,去陳遠矣。孔子 使之絕糧 費財,意欲何爲?設使楚竟 圍 孔子者, ,待楚救 與謀圍 時旣 伐之 **!由是言之** 妄

1,妄也

一此皆時勢之所必無,人情之所斷不然者

至

.

而

後

; 而

世

也

1

方

一。陳之

與

在蔡

,

,

孔子者

,不過

, 而

往來兩地,未有定居,其窘餓窮乏,蓋亦非一日之事矣!故 有貞子葉公之輩 哉?春秋傳云:『陳不救火,君子是以知其先亡。』國語亦 陳國之事日非,其君大夫皆不恤賓旅,孔子亦不樂立於其朝 也;於衛靈公,際可之仕也;於衛孝公,公養之仕也 洙 言:『陳之道路不修,賓旅無所依,故單子知其必亡。』 於鄭衛,乞食於五鹿者然,烏有所謂發徒役以圍孔子於野者 其於陳蔡也,則曰:『無上下之交。』蓋古之適他國者 。而蔡乃楚境 大夫必饋之餼;而陳蔡皆無之,以此致厄,如晉重耳之不 多信之,其亦異矣!孟子曰: 洄 考 信 鎌 ,楚人亦務富國强兵,非能尊賢養士之國 ,度亦暫與相依 『孔子於季桓子,見行可之仕 ,而未必遂久與相處。是以

,其君

洙 泗 考 信 鍒

十四

。其反衛也

聞有絕糧之事,而不知其故,遂疑二國大夫之相厄者,因附 曰:『公養之仕。』言其僅能免於昔日之絕糧也。後之人,但 會而爲之說,而不知其舛也,故今皆不載。蔡乃楚境之說 『厄於陳蔡之間。』言其非一時非一地也

詳見前葉公條下

以爲異端,而不信者。及其在世家家語也,則雖名儒,亦信 家家語之文,来之莊列者半。當其在莊列也,猶問有一二人 之宗旨耳。其言旣皆寓言,則其事亦安得遂以爲實事也?世 困其身,因有厄於陳蔡一事,遂附會之,以自暢其毀禮滅義 相傳之言,蓋本於此 又按陳蔡之圍,傳經未有言者,獨莊子書數數言之。 。不知莊子特譏孔子之好言禮義 ,以自 後人

之?』是朱子固亦嘗闢之矣 者,余概不敢妄錄 洙 。余故表而出之,以見其非先儒之說 科場逢世之計 司馬遷雖載之史記,而漢人固不以爲然也 說與世家不同。趙氏註孟子厄於陳蔡章 人矣。豈獨姚江之徒 之矣!嗚乎!陽闢其名,而陰襲其說,而不之覺者,蓋不乏 洲家 又按孔氏註論語絕糧章云:『吳伐陳 泗 『是時陳蔡臣服於楚,若昭王來聘孔子,陳蔡大夫安敢圍 考 一孔子以固窮告子路,子貢色作 信 ,乃不辨黑白而来之,遂相沿至今,以爲固然 0 ,乃爲陽儒 。自明季講家 而陰釋哉?故凡不見於經傳 0 ,孔子曰:「賜」爾 ,陳亂,故乏食 ,亦不用世家說。是 二十五 。朱子論語序說云 , **矜言博覽** ,且爲 0

洙

酒

云: 匪兕匪虎 予一以貫之」。孔子知弟子有慍心,乃召子路而問曰:「詩 以予爲多學而識之者與?曰:「然。非與」?曰:「非也。 子曰:『衣敞縕袍,與衣狐貉者立,而不恥者,其由也與? 窮乎?』雖不能無怨天尤人之意,而未嘗有信道不篤之心 之喜。其自信果決如是,烏有以未仁,未知,疑孔子者哉? 『又曰:『道不行,乘桴浮於海,從我者,其由與?』子路 回曰:「不容何病!不容然後見君子」。孔子欣然而笑曰: 子路曰:「意者,吾未仁耶?未知耶」?告子貢,子貢曰: 「使爾多財,吾爲爾宰」。」余按子路慍見而曰:『君子亦有 「夫子之道至大,故天下莫能容,盍少貶焉」!告顏回,顏 , 率彼曠野 。 吾道非耶 ? 吾何爲於此」?

以得之。』孟子曰:『子貢智足以知聖人。』若欲孔子自貶 』夫子不答。顔淵之言固當;然遽欣然而笑 其道,識趣之卑陋甚矣,何以爲子貢?南宫适問於孔子曰: 之斯來,動之斯和。』叉曰:『夫子溫,良,恭,儉,讓 『羿善射,奡盪舟,俱不得其死然。禹稷躬稼 : 『夫子之得邦家者,所謂立之斯立,道之斯行 ,欲爲之宰,毋 ,而有天 緩緩 F

辨者。至於論語「多識一貫」之文,與「絕糧固窮」之義 泺 泗 考 録

之不在已也。何其與論語相反乃爾耶?此必無之事,不待詳

淵外,皆不足以知孔子,而孔子不得不瑣瑣然自明其過

乃近於好諛矣乎?余觀論語所載

,諸弟子未有不尊信聖人者

。而孔子常有謙遜不敢自是之心;如世家之言,則是諸弟子

二十七

沃 泗 考 信

始通於諸夏。而說苑述孔子之言,復有句踐霸心生於會稽之 以死。而外傳說苑述孔子之言・並有子胥抉目於吳東門之語 以魯哀公六年,自陳反衛。至十三年,吳夫差始賜伍員屬鏤 繁碎,决係秦漢文字,不足縷辨,其謬最顯而易見者。孔子 家互異;但有與子路問答語,而不及於顏淵子貢;然其文尤 。孔子以魯哀公十六年卒,至二十二年,越始滅吳 而及之,亦非是。此事又見於韓詩外傳及說苑,而文復與世 毫不相蒙,自當別爲一章。今朱子集註分之,是也。世家 o 未來之事,孔子何由預知之,而預告之乎?蓋此三書之

正,如今世園巷所傳之三國,殘唐,東西漢,晉演義,取史

,皆本論語「慍見」一

事。

而 好事

者

,敷衍其詞,遂致失眞

,已後越

以隋人而避唐廟諱者同 踐子胥二語,亦存之而不删,正與阮逸所作僞文中子元經 事而易之以俗語,加之以枝葉,以悅世人之耳目,彼固不問 無有」。「王之輔相有如顏囘者乎」?曰:「無有」。「王之將率 之儒者,何以不之覺, 有如子路者乎」?曰:「無有」。「王之官尹有如宰予者乎 ]?曰:「無有」。「且楚之祖封於周,號爲子男五十里。今孔 世家云: 楚令尹子西曰:「王之使使諸侯有如子貢者乎」?曰:「 理時勢之合與否也。三子者不察而誤来之耳。至家語 ,則又無採三書而合之者,是以其文亂雜無章。且於 『楚昭王興師迎孔子,將以書祉地七百里封孔子 而信爲實也?故今一概不載 ,其爲僞撰 ,不待辨而明者。不知後

考信錄

,百里之君卒王天下。

0

其秋,昭王卒於城父,孔子自楚反乎衛。』余按孔子得百里 今孔某得據土壤,賢弟子爲佐,非楚之福也」。昭王乃止 方數千里乎?夫文王在豐,武王在鎬 **某述三王之法,明周召之業,王若用之,則楚安得世世堂堂** 所表見,子路亦未嘗爲將帥 如此 之地而君之,可以有天下,孟子推之則然;其門人或有知之 西用之矣。若知之而忌之,雖子西亦不至如是之不肖也。而 之人,本不足稱 外人不能也。彼子西者,鳥足以知之?季康子問由 ;况於陳蔡之時,子貢尙未出使於諸侯 ,可使從政也與?當是時三子已有所建白矣,猶不敢信外人不能也。彼子西者,鳥足以知之?季康子問由,求 ,然未嘗有嫉賢妬能之事。白公之復言 ,彼子西者,鳥足以知之?子西

,顏淵宰予皆

; 子

疑以爲昭王之聘之也。旣聘矣 也。吾惡知其謂之荆者,非之察乎?旣相傳有至楚之事 戴記有之荆之文,何也?」曰:「蔡,楚境也;之蔡,即之楚 ,亦誤 也。且書傳皆無見楚昭王之事,楚世家及年表,亦皆無之, 是時昭王方在城父,以拒吳師,竟卒於軍,亦非議封孔子時 西沮之之也。吾惡知其非因臆度之故 史記誤以書社為地名,因加里於七百之文下耳。曰:『然則 **社計,故春秋傳云:『自莒疆以西,請致千社。』荀子云:** 則此 『與之書祉三百。』舊說蓋言楚欲以書祉七百爲孔子祿邑, 必後人之所附會無疑也。至所稱「書社地七百里」者語 ·楚即欲封孔子,安能如是之大·蓋古之祿邑,多以 ,而卒於不用 ,遂附會而爲之說乎? ,故又疑以爲子

考信

洙

泗

考 信

故今皆不載

閔子騫 路;文學,子游 「附錄 , 再 伯 牛 ,子夏。』論語先,仲弓;言語,宰我,子貢;政事,冉有,季 『從我於陳蔡 、者,皆不及門也。德行,顏淵

爲耶

?然則此嘆當在反衛之前一二年中,故次之於絕粮之後

何

孟子 「附錄」 孟子曰: 『君子之厄於陳蔡之間,無上下之交也。』

史記孔子世家,以定十五年過宋,至陳;哀四年遷於蔡

世家不合,而亦無再往來之文。陳衛宋世家略與年表同,定十四年至陳,哀三年過宋,十年自陳反衛。其年皆與孔子 六年反衛。而遷察之前,復有反衛而再至陳之事。年表則 年表所無也。余按孔子以定十二年去魯,衛靈公以哀二年卒 而多關漏。惟蔡世家以昭二十六年至蔡 至陳 洙 :「夫子為衛君乎」。子貢曰:「諾一吾將問之」 則以爲定十五年去衛至陳者,近是。既於是年,或十四年 泗 ,則不應復於哀之三年過宋。論語述而篇云:『冉有日 考 信 鉄

,當魯哀之一年,則

○』是一

考 信 錄

是。此皆當從孔子世家 反衛,則子貢不得於七年已在魯。故以爲哀六年反衛者 使子貢辭。』是子貢於反衛後,先歸魯也。若孔子於十年始子皆曾從孔子反衛也。哀七年傳云: 『吳人召季康子,康子 子皆嘗從孔子反衛也。哀 洙 ,年表不足據也。孔子曰:『從我於

七年傳云:

『吳人召季

三十四

占有 而無所分。 『公養之仕,』亦不言陳蔡 孟子謂孔子有『見行可之仕,』有 0 大抵陳察不能尊賢 『際可之仕 (禮士 固

陳蔡者,』

孟子曰:『

君子之厄於陳蔡之間

, \_\_\_

皆連舉之,

近近

不能縷分者也。唯孔子世家所謂反衛 不可依以久處。是以孔子往來其間 當從年表 年譜誤以孔子自陳反衛之後,復有如陳而再反衛之事, 。說已見前適衛篇 中 o ,初無定居 而 再至陳者 ,其年月 侧侧

無

其

與

有

2

而論 篇語 逃 乎? 日:『伯夷 冉有曰: 反乎衛 人來聘,陳蔡圍之,昭王興師迎孔子,然後得冤。孔子自楚 此章所稱衛君,先儒皆以爲出公輒。玩其詞意 ,行萬有餘里,往來如傳舍然,較之世家,尤爲疎脫。 反衛 自衛 ,叔齊,何人也?』曰:『古之賢人也。』曰:『怨 ,取世家五年之事,悉置之一年之中,是年凡七至人 『求仁而得仁,又何怨?』出曰:『夫子不爲也。』 『夫子爲衛君乎?』子貢曰:『諾!吾將問之。』入 其至陳去陳之年,亦與世家贖異 如陳 ,自陳如蔡 ,自察如葉 N。既而反察· ,楚昭王使

洙

酒

考

信

錄

三十五

,良然。按

世家

同。

。最可異者

,六十

洙 泗 考

春秋傳

年間,故次之於此 孔子至衛之後,二子自衛先歸魯也。或者二子知夫子之不爲 ,而遂去耶?然則此章問答,當在孔子反衛之初,哀公六七 子貢辭 。 十一年 , 冉求爲季氏宰,及齊師戰於郊。」則是

必可言也 , 言之必可行也。君子於其言 , 無所苟而已矣。』 興,則刑罰不中;刑罰不中 則言不順;言不順,則事不成;事不成,則禮樂不興;禮樂不 子曰:『野哉,由也!君子於其所不知,蓋闕如也。名不正 必也,正名乎!』子路曰:『有是哉,子之迂也!奚其正 ,則民無所措手足 。 故君子名之

【附錄】子路曰:『衛君待子而爲政,子將奚先?』子曰

!

:

次) 輒發,世家之說近是,先儒亦多從之;然無明文可考,故附 公失道,政衰已久,兄弟之歎,不可必其爲輒。而魯衛連及 ,又似初從魯來焉者,其說未可據。唯此章正名之論,似爲 戴記<u>檀</u>丹篇云:『孔子之衛,遇奮館人之喪,入而哭之哀 家以此章及魯衛之政章,皆爲衛君輒之時。余按衛自靈 0

已之本量所當然,天理人情之不可移易者;未有但狗一時之 洙 泗

齊,原思之爲宰,顏路之請車,或與,或不與,皆因乎人與

出涕。予惡夫涕之無從也」。』余按孔子之用財,如子華之使

出使子貢脫驂而賻之曰:「予鄕者入而哭之,遇於一哀而

三十七

涨泗考 從之故,而脫驂賻之,則是可以偶然與之,亦可以偶然不與 意,偶然行之者也。若本不應如是,但因遇於一哀惡涕之無

也。』將止,魯人以幣召之,乃歸。左傳哀公十一年。 學之矣;甲兵之事,未之聞也。」 ,木豈能擇鳥!』文子遽止之曰: 孔文子之將攻太叔也,訪於仲尼。仲尼曰:『胡簋之事,則嘗 不錄 或別有其故,而傳者失其眞,或本無此事,均未可知,故今 ,聖人之用財,恐不如是之苟也。戴記之文,本多附會。此 退命駕而行 『圉豈敢度其私,訪衛國之難 , 曰 : 『鳥則擇木

其事亦相類;未必兩事適相符如此,而又皆適在衛,蓋本

按此文「胡簋」四句,與論

語問陳章「爼豆」數語相類

【附論】孟子曰:『於衛孝公,公養之仕也 並見前衛靈公條下 竊疑此文爲得其實,故兩存之,以俟夫有識者删其一焉。說 事,而傳聞者異也。以理度之,「問陳」之失小,「問攻太叔 」之失大;彼可 ,如以「臨事」「好謀」戒子路者然。此則但當以不對拒之。 勿行 o ,而此則當去。彼可因所問而導之以禮 0 ] 孟子

洙泗 ,蓋史逸之矣。衛人旣以蒯聵得罪於靈公,而輒之拒之爲是 考信

輒,無可疑者。輒亡在外,故稱出公。出,非諡也。輒之諡六年正月,衛侯輒來奔,傳在十。至四月孔子卒。公養之爲

公為輒。余按春秋經傳哀

爲輒。余按春秋經傳哀,二年,衛靈公卒,衛人立輒。十史記衛無孝公。而孔子反衛,在出公輒之時,故朱子以孝

涨 考

諡之爲 孝一,

孔成

o

年傳『大子與五人命子夢康叔謂已立元 答之語 遽去 恥 子不答所問 故有 則是靈孝之世,孔氏實執國 下 孔子之於衛孝公 問 , 非苟然而已也。又按傳記所載 و ---,則是孝公年少 大子與五人介 「擇木」之喩 則其爲人必好賢禮士者 足矣!不 「,其群 ,余使覊之孫 亦無 必因 。若文子非執 9 追孔悝 ,尚未知與 此而 不 足怪者 ·可考。 逐去也 一於厠 政 0 圉 ,故從朱 孔子相周旋;但文子言於 衛柄 孔子之在衛 余按 О ,强盟之,孔悝立莊公 ,與史苟相之。』哀十 是以孔子為之留: 從 ဂ 『文子敏而 春秋 ,不過衛諸大夫 無孔子與衛孝公問 昭七 ,文子實留之 年傳 好 連 學

,而致饔餼於孔子耳。是以孟子謂之『公養之仕』

明非

而

, 不 孔

立其朝,而食其祿也。余恐世之儒者,疑孔子之欲輔孝公以 行道;不然,則疑孔子之苟利其養,而不肯去,故推其前後 ,而爲之解 0

子逐公華,公賓 日:「子之於軍旅,學之乎,性之乎」,冉有曰:「學之於孔 世家云;『冉有 歸魯上 。季康子曰: 為季氏將師,與齊戰於耶 「孔子何如人哉」?對曰:「云云」。康

,克之。季康子

不取。而春秋傳言師及齊師戰於郊,世家云郎,亦誤 洙 家 徊 語云:『孔子自衛反魯 考 信 錄 ,息駕於河梁而觀焉 四十一

載冉有之言淺陋,不足以稱聖人,必後人所僞托無疑,故今

一,公林,以幣迎孔子,孔子歸魯。』余按所

洙 徊 考 信 錄

說耳 夫自然之道,無爲之旨,故設爲丈夫孔子問答之言,以 而不為 河 於呂梁,縣水三十仞,流沫四十里,黿鼉魚鼈之所不能游 子問焉云云。』 余按此言本之莊子外篇其原文云 將厲之,孔子使人並涯止之,丈夫不以措意 子從而問焉 。見一丈夫游之,數百步而出,被髮行歌,而游於塘下,孔 海 仞 ( ) 圜流 , 非實 私焉 九十里,魚鼈不能道,黿鼉 事也。家語以爲實然,愚矣!莊周 ,無有,皆有問答之語;亦將謂光景 0 。曰:「吾始乎故,長乎性,成乎命,從水之道 此吾之所以蹈之也」。」然則外篇之意,但欲明 不能居 ,遂度而

能為人言乎?且其所改外篇之文,尤無倫理。呂梁之水

書中,

姓蛇

暢其

無有

,

四 +=

(。有一

丈夫

:『孔子觀

也

出

季孫欲以田賦使冉有訪于仲尼,仲尼曰: 駕焉?丈夫游之而復出,孔子問焉,可也;若丈夫旣度河 孔子觀於呂梁,可也;自衛反魯,去河絕遠,安得河梁而息 子亦後人之所偽撰;故柳子厚謂其書多增竄,高氏亦謂後人 說符兩篇,亦載此事,一與莊子文同,一與家語文同。蓋列 莊子之言之必無者,家語皆以為誠有也。莊子之言之容或有 則與孔子各在河之一涯,又安能隔大河而與之語乎?嗚乎! 會粹而成之者 ,是以一事而兩来之 。 較之家語,尤不可信 之者,家語則又改之,使之必無,此何爲耶?又按例子黃帝 『某不識也。』三發

**加考信錄** 

四十三

三十仞,可也;自衞以下,河流平地,安得三十仞而縣之?

四十四

不對 卒曰: 『子爲國老 ,而私於冉有曰: 泺 泗 考 信

『君子之行也,度於禮

,施取其厚,事舉

,而貪冒無

待子而行 , 若之何子之不言也?』

賦。左傳展及十二年。 厭 其中,歛從其薄,如是 在;若欲苟而行,又何訪焉?』弗聽。十二年,春王正月,用田 ,則雖以田賦 國語亦載此事,而文頗與此異。蓋國語皆後人所推衍,非 ,將又不足。且子季孫若欲行而法 ,則以邱亦足矣。若不度於禮 ,則周公之典

也!小子鳴鼓而攻之,可也!」論語 季氏富於周公,而求也爲之聚飲 傳爲近其實 ,故棄彼而存此 0 ,而附益之。子曰:『非吾徒 , 先, 進

當日之言;是以其文常繁於內傳,而多與諸經不合,不如內

一非我徒也;小子鳴鼓而攻之,可也!』 猛污 冉求爲季氏宰,無能改於其德,而賦粟倍他日。孔子曰:『求 他日,』則所謂「聚飲」者,即左傳用田賦之事可知也。以 按論語孟子所稱,乃一事,而其文小異者

1。旣云

『賦粟倍

子曰:『吾自衞反魯,然後樂正,雅頌各得其所。』論語子學篇

正樂與用田賦,未知熟為先後?然孔子之歸,在孔文子訪

其互有詳略,故並次之於此。

子語魯太師樂,曰:『樂其可知也 ,始作,翕如也;從之,純 故次此文於用田賦之後 攻太叔之後。太叔之出,在十一月,塟滕隱公之後,則是孔 沬 子歲暮始歸魯也。田賦之用,在明年正月,其間當無幾時, 考信 鍅

四十五

洙 泗 考 信

鎌

如也;皦如也,繹如也,以成。」

論語八僧篇

上」論語

泰

. 伯 篇

四十六

子曰:『師摯之始 驗;故並次之於此。 按「語樂」,即「樂正」之事;「盈耳」,即「得所」之 ,關睢之亂,洋洋乎盈耳哉

【附錄】子所雅言:詩,書,執禮:皆雅言也。 論語述而篇 篇。』康成之徒,多非其說。孔氏頴達云:『書傳所引之詩 於禮義,上来契后稷,中述殷周之盛,至幽厲之缺,三百五 同類,故附次於此。 ,見在者多,亡逸者少,則孔子所錄,不容十分去九,遷言 此孔子平日事,不僅歸魯以後爲然。以其與「正樂」之事 世家云:『古者,詩三千餘篇 。及至孔子去其重,取可施

取一篇者,有二十餘君而取一篇者,由是言之,何啻三千! 當孔子之時,已止此數;非自孔子删之,而後爲三百也。春 以外,多哀世之音。小雅大半作於宣幽之世;夷王以前,寥 :『詩三百,一言以蔽之曰:「思無邪」 政,不達;使於四方,不能專對;雖多,亦奚以爲?』子曰 。且武丁以前之頌,豈遽不如周?而六百年之風雅 寥無幾。如果每君皆有詩,孔子不應盡删其盛,而獨存其哀 ,雅取其六。』則又皆以遷言爲然。余按國風自二南,豳 』卲氏雍亦云:『諸侯千有餘國,風取十五;西周十有二王 可取?孔子何為 (而盡删之乎?子曰:『誦詩三百

未

可信也

。」而宋歐陽氏修云:『以詩譜推之,有更十君而

泗考信錄

四十七

。』玩其詞意,乃

,授之以

,豈無一

洙

洙泗考信録

竹寫之,其傳不廣,是以存者少 ,孔子原無删詩之事。古者風尙 **頴達之言,左券甚明。而宋儒顧非之,甚可怪也!由此論之** 以論孟左傳戴記諸書考之,所引之詩,逸者不及十一,則是 於「縞衣」「茹藘」之章;即「棣華」「室遠」之言,亦何異於 風 魯逸之,非孔子删之也。且孔子所删者,何詩也哉?鄭衛之 秋傳云:『吳公子札來聘,請觀於周樂。』所歌之風,無 今十五國外者。是十五國之外,本無風可釆;不則有之,而 「東門」「不卽」之意?此何爲而存之?彼何爲而删之哉?况 簡質 ,而逸者多 ,作者本不多,而又以 。國 語云:『正

考父校商之名頌十二篇於周大師

,以那爲首。」鄭司農云:

得多十餘篇,逸者尚數十篇。禮之逸者尤多。自漢以來,易 已多。至孔子又二百餘年,而又逸其七。故世愈近,則詩愈 詩之說,悉不 竹以紙,傳布最易,其勢可以不逸;然其所爲書,亦代有逸 也 者。逸者,事勢之常,不必孔子删之,而後逸也。故今於删 多;世愈遠,則詩愈少。孔子所得,止有此數,或此外雖有 殊 大道也。少昊,顓頊 ,而缺略不全,則遂取是而釐正次第之,以敎門人,非删之 **偽孔傳書序云:『伏羲** 。尚書百篇,伏生僅傳二十八篇,逸者七十餘篇。孔安國 泗 考 信 敢載 ,高辛,唐,虞之書,謂之五典,言常 ,神農,黃帝之書,謂之三墳,言 四十九

自考父至孔子,又亡其七篇。」是正考父以前,頌之逸者

洙

穆公,凡三千二百四十篇爲尚書;斷遠取近,定其可爲世: 唐虞 者百二十篇爲簡書。』後世多以其說爲然。余按傳云:『郯 子來朝,昭子問焉,曰:「少皞氏鳥名官 而 。孔子覩史籍之繁文,懼覽者之不一,討論 下。」書緯云:『孔子得黃帝元孫帝魁之書,迄於秦

,何故也一?郯子

皆無一言及於黃淡者,則高辛氏以前之無書也,明矣!?論語屢稱堯舜,孟子言必稱堯舜,其道唐虞之事尤詳 之,當如何而愛護之,當如何而表章之,其肯無故而删之乎 人之好古也如是,果有養,農,黃帝之書傳於後世,孔子得 曰:「吾祖也,我知之」。仲尼聞之,見於郯子而學之。」 聖 . 頗言上古時事;然其文多平而弱,其事多奇而詭 ,與堯 一唯春

墳典,斷

向但云孔子所論 訂整齊之,以傳於門人耳,非删之也。世家但云序書 也難,其傳之也亦不易,孔子所得者止於是 墳五典之名 删書之說,悉不 删書之文。漢志雖有周書七十餘篇,然皆後人之所僞撰 ?虞書曰: 是知堯舜之世 皆古書名。』 。安知傳之所云,非此五典歟?古者以竹木爲書,其作之 ,雖見於傳 『愼徽五典 敢載 若書序果出於安國 ,已有五典 百篇之餘 o ر ك ,然不言為 ,亦未嘗言孔子之所删也。故今於 叉曰: ,蓋卽五倫之義 何人 ,杜氏豈容不見而 『天叙有典,自我五 所作,故杜氏註 ,則遂取 ,書之策以敎民 ,亦無 是而 不註 英 但云 0 考 邓 0

大不類,蓋皆出於傳聞,必非當時之書之所載也

。 =

洙

泗考

信録

五十

考 信 錄

洙

泗

5無大過矣。』「附錄」子曰: 此 語無年可考。觀其詞意 ö 論語 論 語 加 述 假 古 而 o本 作我 ,蓋在歸魯以後 數年,五十 作卒。本以學易

,故附次於正樂

與堯典禹貢相-類左傳戴記 傳果孔子所作 由是班固以來諸儒之說易者,皆謂傳爲孔子所作 世家云:『孔子晚而喜易,序彖,繫 ,出論語下遠甚 ,則當在春秋論語之間 上下。論語 。余按春秋,孔子之所自作,其文謹嚴簡質 ,後人所記,則其文稍降矣。若易 , 何耶 ?繫詞文言之文,或冠以 ,而今反繁,而文大 ,象,說卦 :,至於 ,文言

唐 ,

子日」

,或不冠以「子日」

。若易傳果皆孔子所作,不應

五十二

,可

冠

文。其冠以「子曰」字者,葢相傳以爲孔子之說 未必一人所為,蓋皆孔子之後,通於易者為之,故其言繁而 亦不應知之而 孔孟相去甚近 孟 子之於春秋也,嘗屢言之,而 以 「子曰」字;即云後人所加 不言也。由此觀之,易傳必非孔子所作,而 ,孟子之表章孔子也,不遺餘力,不應不 無 ,亦不應或加或不 言及於孔子傳易之事 ,而不必皆 加

知

ý

亦

也

0 -

洙 |魏 泗 考 人所藏也。魏文侯師子夏,子夏教授 信 錄

陰陽說

, 而

無彖

,像,文言,繁詞

,

疑于時仲尼造之於魯

春秋傳後序云

:『汲縣家中,周易

上下篇

,與今正同

0

也。

杜氏 別

尙

未播之於遠國也。』

余按淡家紀年篇

,乃魏國之史;冢中

於魏久矣。孔子

當日之言;其不冠以「子曰」字者,則其所自爲說

五十三

洙

泗 考

傳者,采之魯史,而失其義耳,非孔子所爲也。論語云: 以合禮,』則於文爲複,而「嘉會」二字亦不可解。足以長人 以文勢論,則於彼處爲宜;以文義論,則「元」 君子」字於四語之上,則與上下文義,了不相蒙。然則是作 不出於孔子,而出於七十子以後之儒者 弟子 能傳其 曾子曰:「君子思不出其位」。」今象傳亦載此文。果傳文 :『嘉之會也,』後云:『嘉德足以合禮。』若云 故謂爲體之長,不得遂以爲善之長。會者,合也;故前云 九年傳,穆姜答史之言,與今文言篇首略同 合禮和義而幹事,是以雖隨無咎。今删其下二句,而冠 書者,莫如子夏。子夏不傳

五十 四

魏人

不

知,則易傳

,無疑也

0

又按春秋

,

而詞小異

即

「首」也

『嘉會足

自言。而傳之名言甚多,曾子亦未必獨節此語而述之。然則 ,與記者固當見之,曾子雖嘗述之,不得遂以爲曾子所

火伏而後蟄者畢。今火猶西流,司歷過也。』同上 、附錄」夏,五月,昭夫人孟子卒,孔子與弔。 ·附錄」冬,十二月,螽,季孫問諸仲尼,仲尼曰: 孔子所作也。且世家之文,本不分明,或以序為序卦,而以 不必皆自己出。既采曾子之語,必曾子以後之人之所為,非 是作傳者,往往旁采古人之言,以足成之,但取有合卦義 其說之晦,有以啟後人之誤,故今皆不載 前序書傳之文例之,又似序述之義,初無孔子作傳之文。蓋 泗考 信 録 五十五 o 左傳 哀公十二 『某聞之

珠狗考信錄

五 十 六

大名崔述東壁謹考

,以賜虞

年 ٥

洙泗考信錄卷之四 年 0 來哉?」反袂拭面,涕沾袍曰:『吾道窮矣!』、公洋傳良公十四 人。仲尼觀之,曰:『麟也。』然後取之。左傳哀公十四 ,孔子懼,作春秋 世衰道微,邪說暴行有作,臣弑其君者有之,子弑其父者有之 有以告者,曰:『有麏而角者。』孔子曰:『孰爲來哉?孰爲 春,西狩於大野,叔孫氏之車子」面獲麟,以爲不祥 按春秋終於 歸魯下 ,則成於「獲麟」之後可知,故次之

翐

泗

考信

矣。然二傳皆未嘗言,故今亦闞之。 是。杜氏以爲「感麟」而作。作起「獲麟」 於此。先儒或謂文成致鱗;然鱗至見獲 洙 泄家載孔子之言云:『弗乎!弗乎!君子疾沒世而名不稱 泗 考 信 錄

其文,則史。孔子曰:「其義,則果竊取之矣」。」 。晉之乘,楚之構机,魯之春秋 「備考」春秋古經十二篇。漢書藝文志 「附論」孟子曰:『王者之迹熄 孟子曰:『春秋,天子之事也。是故孔子曰:「知我者,其 ,一也。其事,則齊桓晉文 ,而詩亡;詩亡,然後春秋作

焉,吾道不行矣!吾何以自見於後世哉?』乃因史記作春秋

云云,其言似急於求名者,殊失聖人之意,今不取。

,非瑞乃災,其說非

,而文止於所起似

胡氏安國云:『仲尼作春秋,以寓王法,惇典·庸禮下也;敵國,不相征也。』子 惟春秋乎?罪我者,其惟春秋乎」?」 孟子曰: 其欲而不得肆,則戚矣!」余按孔子以東周之世,「禮樂征伐 者,以謂無其位 遏入欲於橫流,存天理於旣滅,為後世慮至深遠也。罪孔子 世希不失矣!』蓋位愈卑,則愈不可僭,况以布衣而專黜陟 十世希不失矣!自大夫出,五世希不失矣!陪臣執國命,三 自諸侯出, ,討罪,其大要皆天子之事也。知孔子者,謂此書之作, 『春秋無義戦 故修春秋,以尊王室。故曰:『自諸侯出 一而託二百四十二年南面之權 ,彼善於此 ,則有之矣。征者, ,使亂臣賊子禁 上伐 命命

涨

泗考信

Ξ

洙 泗 考 信

比也 之,故曰:『天子之事耳。』言其與詩書同 侯之史,而非天子之事也。孔子據周禮以書列國之事 詩亡,然後春秋作。』天子之事云者,猶所謂王者之迹也。 者天下之治亂,所正者天下之名分,則 書,天子之事也。詩,天子之事也。乘,檮杌 日:『如此,乃翰反,非祿山也。』若孔子先已僭天子之權 之大權乎?唐哥舒翰討安祿山,或勸之還兵,以誅楊國忠 ,彼亂臣賊子復何懼焉。孟子曰:『王者之迹熄,而詩亡; ,豈謂其專黜陟之大權哉?若僭其黜陟 ,則吳楚之僭王,皆可以謂爲天子之事乎

不

,

m

非 (乘

標

杌

, 即

可以為

天子

?爲是說者

辨

可更以諸侯之史目

,所關

,春秋

, 則

非止誣聖人,亦教天下以悖上作亂也,故余不得不

陳成子弑簡公,孔子沐浴而朝,告於哀公曰:『陳恒弑其君 遷以後 春秋 有經 循 爭弑奪之事 不少。是以孔子取而修之,正君臣之分,嚴內外之防, 待貶而自明,大義凛然,功罪莫能逃者。故曰:『孔子成 |在魯矣」。| 然則魯之春秋 3 而其識亦未 者 , ,公私有別 考 而亂臣賊子懼。耳 ,時異勢殊 9 信 過於求深 鉄 ,皆成周盛時所未嘗有者。秉筆者,苦於無 必足以及之,則其書法不合於周禮者 ,然後二百四十年中,善不待褒而自見,惡 ,盟會擅於諸侯,政事專於大夫 , 而 往往 , 反失其本來之意也 非以其專黜陟為足懼也 心,本據周 禮以書時 0 。惜乎後 . • ---0 但 , 尊卑 當亦 例 切 म

〈按春秋傳

,

見易象與魯春

秋

赿

考信

魯爲齊弱,久矣!子之伐之,將若之何?」對曰:『陳恒弑其君 日:『以吾從大夫之後,不敢不告也。』論語憲問篇 季孫!』孔子辭退而告人曰:『吾以從大夫之後也,故不敢不言 ,民之不與者半。以魯之衆,加齊之半,可克也。」公曰:「子告 一左傅良公十四 若此言,是以力,不以義也。若孔子之志,必將正名其罪, 年の

齊陳恒弑其君壬于舒州,孔某三日齋而請伐齊,三。公曰: 者牛。以魯之衆,加齊之半,可克也」。此非孔子之言。誠 程子云:『左氏記孔子之言曰:「陳恒弑其君,民之不與

不敢不告也。君曰:「告夫三子者」。」之三子告,不可!孔子

請討之!』公曰:『告夫三子!』孔子曰:『以吾從大夫之後,

亦寃乎?孔子曰:『暴虎馮河,死而無悔者,吾不與也;必 也,臨事而懼,好謀而成者也。』『子之所愼:齊,戰,疾。』 程子未嘗詳繹傳文,但節其後數語,遽謂之以力不以義 所懼者,不克;若不告以可克之故,尚何望哀公之肯討耶? 孔子之餘事也,豈計魯人之衆寡哉?』余按傳文前云:『三 爲齊弱致疑,故復言此以釋其疑,非以力不以義也。哀公之 日齋 上告天子,下告方伯,而率與國以討之。至其所以勝齊者, 而請伐齊,三,』則已告哀公以義之當討矣。而公以魯 不

七

聖人舉事

,固主於義

:然亦

必有知已知彼之明,謀定而後戰

諸葛武侯之表懷帝也

, 曰 :

『今南方已定,甲兵已足,當獎

。鳥有舉數萬人之命

,冒然

/擲

,而不慮其事之所終乎哉?

洙

泗

考信

洙 泗 考 信 鎌

|衞 文不若論 論 仗之鄰國 是時,天子已微 心為主,故孔子以民之不與言之,非論力,正論義 事 一: 「彼陷溺其民 。孟子曰:『率其子弟,攻其 ,皆不足有爲。乃欲舍不共戴天之齊民,而求助於不 軍 ,抑亦疎於論義矣。此乃宋儒之失,非左傳之謬。但 ,北定 語醇古,疑記言者才有高下之故;然與論語互 ,謂因齊民以爲力 中原 ,自晉失伯以來,天下亦無方伯與國如宋 ,王往 0 若以 而征之, 程子論之,是武侯亦以力不 ,而率與國則爲

父母

,

未有能勝者也。』又

以

夫誰

與王敵

?

蓋義

以民

也。

况當

發明。而孔子之辭 ,亦與論語不同

並存之。

略,足相

未知孰是

一有詳

以義

,非獨

迁 於 可

倚

加

枉,則民服;舉枉錯諸直,則民不服。』 論語為政 哀公問:『弟子孰爲好學?』孔子對曰: 『有顏囘者好學。不 附錄」哀公問曰:『何爲則民服?』孔子對曰:『舉直錯諸 篇

遷怒,不貳過,不幸短命死矣!今也則亡,未聞好學者也!』 以莊,則敬;孝慈,則忠;舉善而敎不能,則勸。』論語為 論語羅地篇 從政 政乎何有!』曰:『求也,可使從政也與?』 曰:『求也藝 政乎何有!』曰:『賜也,可使從政也與?』曰:『賜也達,於從 「附錄】季康子問:『使民敬,忠,以勸,如之何?』子曰:『 季康子問:『仲由,可使從政也與?』子曰: 乎何有 Ï 論 語 {雍 }也 『由也果

,與從

臨之

政篇

九

洙

酒 考 信

錄

洙 酒 考 信

『政者,正也;子帥以正,

風;小人之德,草;草上之風,必偃。』同上一子對曰:『子爲政,焉用殺?子欲善,而民善矣。君子之德, 孰敢不正 不竊。』同上 季康子問政於孔子曰:『如殺無道,以就有道,何如?』孔 季康子患盜,問於孔子,孔子對曰:『苟子之不欲,雖賞之 季康子問政於孔子,孔子對曰: ?」論語類淵 鏼 篇

如是,奚其喪!』論語憲問子曰『仲叔圉,治賓客;祝知 康子饋藥,拜而受之,曰:『某未達,不敢嘗。』 子言衞靈公之無道也,康子曰:『夫如是,奚而不喪?』 『仲叔圉,治賓客;视鮀,治宗廟;王孫賈,治軍旅;夫言德靈公之無道也,康子曰:『夫如是,奚而不喪?』孔 論語

論語

也。』赤也何如?子曰:『赤也,朿帶立於朝,可使與賓客言曰:『求也,干室之邑,百乘之家,可使爲之宰也;不知其仁也,干乘之國,可使治其賦也;不知其仁也。』求也何如?子孟武伯問,子路仁乎?子曰:『不知也。』又問,子曰:『由 也;不知其仁也。』論語公治 (篇 附錄」 以上十一條 篇 孟武伯問孝,子曰: 雖無 年 可考,然必皆在歸魯之後無疑 長篇 『父母惟其疾之憂。』

洙 世家云:『季康子問政日:「舉直錯諸枉,則枉者直」。 泗 考信 錄

附次於請討陳恒之後

o

。故並

蓋采爲政篇文 泺 泗 考 信 錄 ,而誤以哀公爲康子也。又因此文與答樊遲之

語相類 相類 故其中往往有重出異同之語,必盡以爲二事,則泥古之過也 直錯枉」爲答康子語耳,不必曲爲之解也。傳曰:『所見異 而有略有詳;於臣略,於君詳者也。」余按此二章,其文極 ,故今止載雍也篇文 『不遷怒』等三句。孫覺曰:『夫子之對季康子與哀公同 ,所聞異辭,所傳聞異辭 論語先進篇亦載答顏淵好學語,而以哀公爲季康子,且遺 ,疑亦本一事,而所記有詳略異同,正如史記誤以「舉 ,而誤易之,則益舛矣!今不從 。』論語諸篇,非一人之所記 0

家語載有『哀公賜桃以黍雪之』之事,『孔子并食之而辨

乎書。 雜記 ,使之聞之。 論 [存疑] 孺悲欲見孔子,孔子辭以疾;將命者出戶 [備覽] 恤由之喪,哀公使孺悲之孔子學士喪禮,士喪禮於是 之可也。胡爲乎陽絕之,而陰告之,有如兒戲然者?恐聖人 何至喋喋辨此不休邪?此文本之韓非,非所引事 之云云。〕余按春秋之時,風尙近古,以黍雪桃 洙 。且此亦小事耳,聖人之詞簡質而氣渾厚,况侍食於君 嗚呼!蓋亦無有不采者矣 姑妄言以爲說資者,此說尤陋·不足深辨。然家語亦采之 按孺悲果有過 泗 考 信 鑅 語 ,孔子責之,可也。 陽 貨篇 若有大過 十三 而不可教 , 取 ,初無實錄 ,必無此事 絕 前

十 Щ

미

不如是之輕易也。使悲果能聞歌而 洙 酒 考 信 继

:「泰山其頹乎?梁木其壞乎?哲人其崣乎?」子貢聞之, 益之,以失其眞 有故絕之而故告之如此一事者,獨陽貨篇有之。陽貨篇之文 弟子也,責之而已!於原壤之夷俟故人也,亦責之而已!未 也。使責之而竟不知悔,即聞歌奚益焉?孔子於冉有之聚飲 ,固未可以盡信也。或當日曾有辭孺悲見之事,而傳之者增 戴記檀弓篇云:『孔子蚤作,頁手曳杖,消遙於門,歌曰 一,故列之於存疑

0

悔,則責之而亦必悔

。蓋寢疾七日而歿。』余按論語所記孔子之言,多矣 ,子曰:「予疇昔之夜,夢坐奠於兩楹之間,予殆將

死也

趨而入

夏,四月,己丑,孔某卒。左氏唐湫,良公十有六年。 年傳文中有閏月遞推而下,則四月不當有己丑耳。不知傳雖 文,皆差一月。蓋經本之魯史,傳采之周史;魯於六月置閨 春秋之時 有此閏月,魯實無此閏月,己丑,正當在四月也。何以明之? 死於夢兆,殊與孔子平日之言不類。恐出於後人傳聞附會之 言禍福之將至。獨此歌以泰山,梁木,哲人自謂,而預決其 一大抵皆謙遜之辭,而無自聖之意:皆明民義所當爲 一日,日月必有誤。』余按杜氏所以如是註者,蓋因哀十五 杜氏註云: ,故不敢載 徊 考信 ,列國置閏互異。昭二十二年,王室之亂,經傳之 鍭 『四月十八日・乙丑,無己丑。己丑,五月十 0 十五 八,而不

。傳於十二月後,始

書閏月,是周於十二月置閏也。王猛之居皇也,經書於夏, 六月,是六月以前 月癸酉朔,日有食之?然則是傳之閏月,即經之十有二月。 明年正月壬寅朔,則十二月當爲癸卯朔 六月以後 十月丁巳;其卒也,經書於冬十月,而傳在十一月乙酉 而傳在秋;七月戊寅,其入於王 而周魯諸閏之不同,衆證明白曉然而無疑矣。哀十二年傳云 月已置 周於十二月始置閏故也。何以明之?景王之葬,經傳皆在 、閏也。且以傳文考之,十二月爲庚戌,閏月有辛 ,閏月以前 ,周與魯皆不置閏也 ,經之紀事,無不先傳 一城也 ·經書於秋,而傳在冬

『冬十二月,螽,孔子曰:「火猶西流,司歷過也」。』是哀

,而經

何以書十

有二

1

一月,是魯於六

。自

月為據 日也 也。故今仍從續經周正之夏四月己丑 十二月以後,魯不置閏之明證也。由是言之,續經所書之四 明年正月,傳採之衛史,而續經所書則魯史也。是哀十 : 「正月已卯,衛世子蒯瞶自戚 則以爲誤;所謂智者千慮 月,即杜氏所推之三月。此月正當有己丑,月日皆不誤矣。 傳乃在十五年之閏月。蓋緣魯失一閏,故衛閏月之事,在魯 春秋中如此者甚多,不可枚舉。杜氏 洙 袒 考 0 信 經有與傳異者 錄 ,於他國事,則以爲從告;於魯 一,必有 入於衛 一失 、偶未深考,但以傳之日 ,蓋夏正之春二月十一 學者不可據註 衛侯輒 十七七 來 奔 M 。 而 事 Ŧī.

公之世,魯歷後天,而失一閏之明證也

。哀十六年續經

信 鑅

洙 年譜云 考 :「魯哀公十六年,四月乙丑,即今之二月十八日

見於闕里志云:『出素王事紀。』然觀其中亦似嘗有所删節 者,其所去取又出家語之下。然而近世之士,莫不信而采之 **諸子之唾餘,以成書也,昭昭然矣。年譜不知何人所掇。今** 丑之反在四月也。然則作年譜者,本無所據,而但掇拾 者,其意以爲言之不確,則人疑己之無所傳,而不深信, 乙丑也。年譜公然僭改經文,以己爲乙,斷以爲二月十八日 以所推長歷未符,故疑「乙己」二字相似而日或誤;不則月或 居之不疑,以欺後世。而不知四月之固無乙丑也。而不 誤耳。故曰:『日月必有誤。』猶有閼疑之意焉,未嘗決以爲 ,孔子卒。』余按此說實本之杜氏左傳注。然杜氏之意,但

註疏

·知己

是以

皆以孔子爲襄公二十二年生也。今既從二傳,以爲襄公二十 ,其亦可歎矣夫! 一年生,則孔子至是當年七十有四。而索隱乃云:『若孔子 史記孔子世家及杜氏春秋註,皆謂『孔子年七十三。』蓋

子之燕居,巾巾如也;夭夭如也。 渁 附錄」子溫而萬,威而不猛,恭而安。論語 泗岩 信 鋖 同上 十九九 並

在位,榮榮余在族,嗚呼!哀哉!尼父無自律。』、左傳哀公十六孔某卒,公誄之曰:『旻天不弔,不愁遺一老,俾屛余一人以

以二十一年生,至哀十六年爲七十三。若二十二年生,則七

十二二,殊不可解。

年 0

章甫之冠。某聞之也,君子之學也博,其服也郷,某不知儒服 定之制,哀公亦不得疑而問之也。且玩其語意,乃謂宋人冠 之語言,李氏固已辨之矣。孔子見君,自有大夫朝服,乃一 服與」?孔子對曰:「某少居魯,衣逢掖之衣;長居宋,冠 涨 放蕩之士,疾世儒之拘謹服儒衣冠自命儒者、故爲是言,以 章甫,魯人衣逢掖,孔子隨所在國俗而服之,不斤斤於禮耳 矣!莊子外篇亦有與哀公論儒服之事,與此如出一口。蓋皆 ]。]余按此篇語夸而複,文淺而放,乃戰國之風氣,非春秋 非謂一時兼用之也。後人合以爲一,反以爲孔子之禮服,誤 戴記儒行篇云:『魯哀公問於孔子曰:「夫子之服,其儒 袒 考 信 鍅

**詆之耳。豈得以其托諸孔子戴諸戴記,而遂以爲實然也哉?** 

-

「附錄」子罕言:利,與命,與仁 不書?左傳何以不載?自春秋來,大雨水者無慮千計,何以 爲宋志之。左氏傳中,神恠之事尤多,商羊之舞,春秋何以 商羊,水群也。 童謠曰: 天將大雨, 商羊鼓舞。 今齊有之翅而跳,齊侯大恠之,使使聘魯問孔子,孔子曰:「此鳥名 人之言,信而有徵矣」。』余按五石之隕,六蠲之退,春秋 子不語:怪,力,亂,神。 論語述而篇 ,將有大水爲災」。頃之,大霖雨,水泛溢。景公曰:「聖 家語云:『齊有一足之鳥,飛集於公朝,下止於殿前,舒 。 論語子學館

来有一人見商羊乎?孔子之所以聖,以其『祖述堯舜,憲章

洙

抱考信錄

泗

文武,」而傳道於萬世,不以小才小藝故也。卽以才藝言之 ,達巷黨人曰:『大哉,孔子!博學而無所成名。』子曰: 沫 吾何執?執御乎?執射乎?』太宰問於子貢曰:『夫子聖

聞孔子博學多能,遂誤以爲搜神志恠之流。然國語猶頗徵引 御,書,計之屬,非若山海經淮南子之所爲也。後之人,但 孔子也?卜偃,師已,皆能誦童謠 童子言之,孔子誦之,童子之智勝孔子矣。何不聖童子而聖 往背以附會之,而此則直以誦童謠之故聖之,嘻!亦陋矣! 得爲聖人乎?此乃無識之士,妄撰以見聖人之博,而不知其 ,以推未來之事 , 將皆

事。』然則所謂博學多能云者・亦謂兵,農,禮,樂,射,

者與?何其多能也?」子聞之曰:『吾少也賤,故多能,鄙

實之事,荒誕不經;童謠之言,鄙陋可笑。春秋之世,不但 大如斗,赤如日,剖而食之,甜如蜜,云云」。』余按萍 能獲焉。吾昔之鄭,過陳,聞童謠曰:楚王渡江,得萍實 使聘於魯,問於孔子,子曰:「此所謂萍實者也。唯霸者爲 王舟,舟人取之,王大恠之,遍問羣臣 適以小聖人也,故今不錄。說並見後條下 家語云 :『楚王渡江,江中有物,大如斗,圓而赤 ,莫之能識 0 。王使 ,

多。然于里草,桃李子雨帝之屬,其文似皆別有所指。 信

時,弧服應以褒姁之獄

秋傳國語始有之,皆附會耳,非實事也。然獨鵒謠於文武之

,人固莫之測也。漢唐以降

,此類尤

袻

無此等事,亦並無此等語,而世信之何耶?童謠之占,自春

「附錄」子絕四:毋意 偶不聞 事者,假借離合,以推之於時事,卽間有一二斥言者,亦終不 家語復增益之,是以其言益陋 不能解者,亦不必爲孔子貴也。此與「商羊」之事,皆本說苑 耳。適陳而聞此謠,亦偶耳。假使孔子偶不過陳,或過陳而 羣臣莫之識也;未來之事,童子何由知之?且孔子適陳,偶 直委曲詳 子之所慎:齊,戰 ?何以歷歷分明如是,以童子爲知之而故言乎?已見之物, 旧 了。 此謠,不幾無以答楚王乎?他人適不聞耳。聞之復誰 l:盡如「商羊」「萍實」之謠者,以童子爲無知而妄言乎烟之類。 強天下皆謠者,亦莫知其爲何應也。從未有明白切 ,疾 ,毋必,毋固 0 論

語

逃而

着

,今並不錄。說並見前

條下。

一,毋我

σ.

論語子罕

附錄 論語云: 『互郷難與言,童子見,門人惑。子曰 又使公問之裘,序點,揚觶而語云云,蓋僅有存者。』余按 至於司馬,使子路執弓矢出延射云云 如也;我叩其兩端而竭焉」。」聖人之敎人之不輕絕之也, 也,不與其退也,唯何甚」!又曰:「有鄙夫問於我,空空 於如是者哉?且如序點之言好學不倦,好禮不變 如是一故孟子曰:『仲尼不爲已甚者。』鳥有一射而拒人至 戴記射義篇云: 子以四教:文,行,忠,信。 論語 『孔子射於矍相之圃,蓋觀者如堵牆;射 ,蓋去者牛,入者半。 述而雜 :「與其進 ,耄期稱道

不亂

,此七十子之所難

,而乃以責之衆人。信如

是也

一,其可

,非孔子之

以受教於聖人者,有幾人乎?此必傳而失其眞者

和考信錄

二十五

子路 率如此 何耶?子夏問孝,子曰 見於經傳 韓詩外傳云 m 也。家語亦来 先生 日:「由 觀其語,乃如今世演劇者之打諢然 自矜之子路乎哉!家語 |與二三子者之爲 ,故今並不 孔子重 此 之如 錄 文 0 而 此 司 , 馬

其所載子路孔子問答之言,皆淺陋不足道 ,謂父兄也。春秋時,亦未聞有以先 **!東帛十匹以贈先生,云云」。**』余按程 :『孔子遭齊程本子於郯, :「有酒食,先生饌 叉增以數 而論語戴記 , 但增一語, 何如 語云 ?』孔子曰: 『能用 中,顧無 。射旣闋 。鄙哉,有如是之輕 ,亦必後人所撰 即未有 傾 ,曾是以爲孝乎 蓋 生稱 而 語終 不陋者,大 一言稱之, 人者 子路

本子不

0 H H

故今不錄

所自為書也。果孔子所自為,豈得稱其門人曰曾子乎?其陋 其陋二也。中庸曰: 『君子之道四,某未能一焉。所求乎子 應自名其言以爲經也。孔子曰:『述而不作,信而好古,竊 孔子之時即有此語,亦止以經名詩,以經名書與易可矣,不 此語也。自漢以後 與曾子問答之語。然則是曾子之門人,筆之於書耳,非孔子 比與我老彭。」 聖人之謙也如是,而謂以經自名其言乎哉? 也。經也者,後世尊古聖人之書之稱,孔子孟子之時,無 吾志在春秋,行在孝經」。』余按孝經十八篇中,多孔子 世多以孝經爲孔子所作。何休公羊春秋序云:『孔子日 ,始有經名,孔子之不題以經明矣!藉令

沃

**泗考信錄** 

補一孔子生鯉 以爲孝,而乃曰 以事父,未能也 之言明甚,故今不取 ,字伯魚,先孔子死。孔子 0 『吾行在孝經。』其陋三也。然則其非孔子 孝雖英大於聖人;然聖人之心,必不自 Ö

則從而隆;道汙,則從而汚;伋則安能?爲伋也婁者,是爲 喪之,何也?子思曰:「昔者,吾先君子無所失道,道隆 世家所稱年五十者,與顏淵之卒年, 互相抵牾。故今采世家 文列之,而删伯魚之年,傳信也。說見後顏淵條下 「音者,子之先君子喪出母乎」 戴記檀号篇云:『子上之母死而不喪,門人問諸子思曰 按伯魚先孔子率,見於論語先進篇,與史記世家文合;惟 ?曰:「然」。子之不使白也 0

•

聞之曰:「誰與,哭者」?門人曰:「鯉也」 嘻!其甚也」「伯魚聞之,遂除之。」解檀弓者,皆以先君 子爲伯魚。由是遂謂孔子嘗有出妻之事,伯魚乃出妻之子, 未有不能先化其妻,而能治國與天下者也。孔子之聖,不異 爲毋當期而除,故孔子甚之。余按書云:『觀厥刑於二女; 之服孔子也,皆中心悦而誠服,獨其妻不能率孔子之敎,以 』詩云:『刑於寡妻,至於兄弟,以御于家邦。』古之聖人, 能教七十子皆爲賢人,而不能教一妻,使陷於大過;七十子 ,自子思始也。」又云:『伯魚之**母死** 也母;不爲仮也妻者,是不爲白也母」。故孔氏之不喪出 徊 一,何獨不能刑其妻,使有大過,以至於出乎?孔子 ,期而猶哭,夫子 。夫子曰:

体酒考信~

明花 以蘄合乎喪出母之說,然則伯魚必何如服,而後可謂其母之 之,後儒何得妄以加聖人乎?至於『道汚,則從而汚』之語 在,伯魚為母期而除之,亦有何異!而解者,必委曲遷就之 非出耶?史記孔子世家,亦無出妻之事。史記之誣,且猶無 輒出之,孔子之於夫婦必不若是薄也。檀弓之文,本不足信 養不才,故人樂有賢父兄也。」夫婦之道,亦然。若無大過而 0 自陷於大過,天下有是理乎?孟子曰:『中也養不中,才也 尤大悖於聖賢之旨 而期而除喪,亦不必其母之出始然。父在爲母期,孔子旣 。且其所稱先君子者,亦未明言其爲何人。後儒過於泥 ·。出母之稱,古亦無之,其非子思之言

古,又從而附會之,遂致孔氏頓有再世出妻,三世無母之事

1 147 4

·附錄」顏淵死,顏路請子之車,以爲之椁,子曰:『才,不 **椁;以**吾從大夫之後,不可徒行也 才,亦各言其子也。鯉也死,有棺而無椁 說並見後子思篇 然則不但孔子必無出妻之事,即子思之出妻,亦恐未必然也 又按左傳士大天之妻,出者寥寥無幾,而賢人之妻無聞焉 本不至於出且嫁 。余寧過而不信,不敢過而信之以誣聖賢,故今一概不錄。 按此文,則伯魚之卒,在顏子前甚明 必皆不賢 伯魚之母出 考信 錄 , Mi ,子思之母嫁,子上之母又出 41 為聖賢者必皆不能教其婦?抑爲聖賢妻者, ,而爲聖賢者,必使之出且嫁,而後美也 0 論語 。家語乃稱 ,吾不徒行以爲之 先進 ,豈爲聖賢妻者 篇 孔子年 ?

字子順。 字子家;子家生箕,字子京;子京生穿,字子高 以附會之,是以勞而卒至於牴牾也。 率,而豈不謬也哉?朱子或問云:『有以鯉死之言,爲夫子 十,先孔子卒之文,本出世家。家語見其然,故撰爲孔子年 之設言,以人情考之,不應如此。』其說是矣。蓋伯魚年 則是顏子卒時,孔子始年六十有二也。然則顏子反先伯魚 年六十有九矣 二十而 十而生伯魚之語以合之。不知史記之年,本不足信,强取 泗 伯魚生伋 生伯魚 曾為魏相;子愼生鮒,世紀字子魚為陳王涉博士, 入。又稱 ,伯魚 ,字子思 年五十而卒。』則是伯魚卒時,孔子已 『顔回少孔子三十歲,三十二而死。』 ;子思生白

,字子上;子上

生水,

;子高生子愼

死於陳下。孔子世

其可信乎?今幷删之。 。孔子伯魚之年,已悉不合,如前所辨矣。則自子思以下, ,故今附次於後。至於所記年幾何云者,必不能詳密如是 按自子上以後,下去漢世益近,世家所載世次名字或無大

**皆失聲,然後歸。子貢反,築室於場,獨居三年,然後歸** 孔子沒,三年之外,門人治任將歸,入揖於子貢,相嚮而哭 講禮 「備覽」孔子整魯城北泗上,弟子及魯人往從家而家者 ,因命曰孔里。魯世世相傳以歲時奉<u>嗣孔子</u>家;而諸儒亦 遺型 泗 考信 郷飲, 大射於孔子家。孔子家大一頃,故所居堂內 錄

一,百有

(孟

後世 始皇,上我堂 赤 論 衡 云 : 因廟藏孔子衣,冠,琴 酒 信 礆 孔子將死,遺秘書曰: 一,踞我床,顯倒我衣裳 車

書,至於

百餘年不

0

,行至沙邱

而亡。後

『不知何男子,自稱

以遺後 聖人殊甚 理,治亂循環之運,非若 能之,而非所以爲聖人也。然所謂前知者,不過剝復倚伏之 始皇至魯,觀 孔子之喪 111: 泛 统 八可笑也 何為乎?漢人好信識緯 孔子宅,至沙邱 ,門人疑所服 1 後世射覆烏占之術然也。况爲秘書 。子貢曰: 而亡。』余按前知之術,聖人 ,故其爲言如此 『背者,夫子之喪 。其褻

顏淵,若喪子而無服。喪子路亦然。請喪夫子,若喪父而無服

一種污

解。註以爲朋友相爲服;然與上文意不相貫,疑有闕誤,故 不錄。大抵檀弓之文,紕繆者多,間有當采錄者,亦僅列之 ,出則否。』 **按**既云 「 経而出」 ,又云 「 出則否 」 此篇後文又云:『孔子之喪,二三子皆経而出;羣居則経

,語殊難

之服孔子也。』孟子 [附論] 孟子曰:『以德服人者,中心悅而誠服也,若七十子 世家云:『孔子以詩,書,禮,樂,發弟子,蓋三千焉;

身通六藝者,七十有二人。』余按孟子但云「七十子」,則

存案,志慎也。

是孔子之門人,止七十子也。孔子弟子,安能三千之多?必 泗考信錄

三十五

洙 泗 考 信 鍅

**「備考」論語古二十一篇,齊二十二篇,魯二十篇。 漢澛鎏文志** 與輯 以成書者,非孔子之門人弟子之所記而輯焉者也。然其義理 接聞於夫子之語也。當時弟子各有所記,夫子旣卒,門人相 道深遠,聖人亦不輕以示人。其言未足信,今不取 樂,射,御,書,數之六藝也。孔子晚年,始作春秋。而易 十年後,七十子之門人,追記其師所述以成篇,而後儒輯之 有子,皆以「子」稱,且記曾子疾革之言;則是孔子旣沒數 : 哀公,康子,敬子,景伯之屬,皆以「諡」 漢志云: 而論纂,故謂之論語。』余按魯論語中所記之君大夫; 『論語者,孔子應答弟子時人,及弟子相與言而

舉;曾子

後人之奢言之也。且漢人所稱六藝,即今六經

,非周官禮

Ó

也。子張篇記門弟子之言,較前後篇文體,獨爲少粹;惟稱 見者。陽貨篇純駁互見,文亦錯出不均。問仁六言三疾等章 經傳抵牾。微子篇雜記古今軼事 季氏篇章首皆稱孔子,微子篇 大夫之稱;自言與門人言,則但稱「子」。 此論語體例也 在三章,語意乃類莊周 疑者。季氏篇文多俳偶,全與他篇不倫。而顯臾一章,至 文體略與季氏篇同。而武城佛肸二章,於孔子前稱「夫子 ,乃戰國之言,非春秋時語,蓋雜輯成之者,非一人之筆 師言,而不敢大有所增益於其間也。唯其後之五篇 徊 ,文體簡質,較之戴記,獨爲得眞。蓋皆篤實之儒 考 信鉄 ,皆不似孔氏遺書。且孔子者 亦往往稱孔子,尤其顯然而 ,有與聖門絕無涉者。而 i,對君 ,多可 0 m 可 一

純

終篇歷敍堯 末者,魯論語以其少,故合之。而不學者,遂附會之,以爲 孔子爲仲尼 !竊意此五篇者,皆後人之所續入,如春秋之有續經者然; 泗 章,或二章 考 信 , |舜 ,亦與他篇小異 禹 ,其文尤

不類

。蓋皆斷簡無所屬

•

附之於書

。至堯日篇

,古論語本兩篇

篇

|湯

,武王之事,而以孔子繼之,謬矣

事

侍坐章,文體少異 考也。 如孟子之有外篇者然;如以考工記補周官者然;其中義理 而語意亦不倫,皆與季氏篇之末三章,微子篇之末二章相似 子」,亦與陽貨篇同。至郷黨篇之色舉章 之可疑者 ,其前· 十五篇中,唯雍也篇南子章 ,蓋亦有之,今不能以徧舉,學者所當精擇而 ,語意亦類莊周 ,而皆稱「夫子」 ,事理可疑 ·則殘缺無首尾 o 先進篇 ,不稱

氏者 則雖以朱子之賢 其識又足以辨其眞僞,遂斷然以後四篇爲後世之所依倣而托 未有好學深思之士,爲之分別 之者,决然删而去之。以故孟子一書,純潔如一,趙氏力也 十一篇,劉歆已合之矣。幸而趙氏去古未遠,知其本異 彼張禹 明復有論語外篇, 乃亦混湿無所分別,何也?及至於宋,傳益久 似 ,輒附之於篇末 , 後 可不謂孟子之功臣也與?尤可異者 人所續 ,馬融 入者 ,亦且委曲爲之解說 ,何晏之輩,固不足以及此。以康成之名儒 ,以故醇疵 。蓋當其初篇皆別行,傳其 若猶以論語爲未足而益之者 ,而釐正之也。嗚呼!孟子之 不等,文體互異。惜乎!後世 ,而不敢議 ,宋復有孔 書者 ,尊益至 O 。然則如趙 取莊列異 ,續有 子集語 ,而

考

信

鍛

三十九

洙 徊

端小說之言,而欲躋諸經傳之列,嗚呼!人之識

見相越

9 n

篇 勝歎哉!說並見前墮費,兩子,楚狂諸條下。 以下十二字,是也 有之,是也。有複而有詳畧者:學而篇不重章,子罕篇,止 言之,而各述其所聞,以詔門人;或但一言之,而所傳聞不 有 故其文有自相複者:巧言章,學而陽貨兩篇 作 論語之始篇皆別行,各記所聞,初不相謀。而後儒彙合之 丁,雍也 「主忠信」以下十四字;父在章 『君子病無能焉云云 預淵兩篇 。有複而有異同者:憲問篇不患章,衞靈 ,皆有之;在位章,泰伯憲問兩篇 ,」是也。此或孔子嘗兩與弟子 ,理仁篇,止有『三年』 ,皆有之:博

皆

**祠,皆未可知** 

。後儒纂輯之時,未及删耳。至八佾篇太廟章

述而篇,作爲桓魋發,是也。此未必果爲兩事。或所傳聞小 者:雍也篇哀公章,先進篇,作季康子問;子罕篇畏匡章 事, 其文之有詳略異同 , 不足異也。 又有語相似而人地異 黨篇,作『雖狎必變:雖褻必以貌。』此則後人記孔子之 ,止有『入太廟,每事問』六字;子罕篇齊衰章

異,後儒尊之,不敢復議

。相沿旣久,乃復强爲之說,以其

,

靈王者。『出門如見大賓,使民如承大祭,』答仲弓問仁也 也;春秋傳作『克已復禮 詞之小異,爲聖人之區別 ;春秋傳作 論語之文,有與他書複者:『克已復禮,爲仁,』告顏淵 『出門如賓,承事如祭,仁之則也,』乃晉胥臣 ,仁也,』乃引古志之言,以論楚 ,恐未必然也。 四十一

珠泗孝

謂伯魚也;僞古文尚書作『不學牆面,』乃曰王者。『人而不爲周南,召南,其猶正牆 晉宋間人手筆矣。夫此語本之論語則可;若在論語前 傳聞者異詞,疑論語爲得實。書之二語,則雕琢裁整 。余按春秋傳之文,於義皆通;但不如論語之條暢自然。蓋 言也;僞古交尚書作 告文公者。『譬如爲 難 而立之文,豈復成文義耶?且克己出門二章,皆答門人 解 0 九仞豈足言山?所虧寧僅一簣?而牆 為 山,未成一簣,止 『不學牆面,』乃成王訓迪百官者 山九仞,功虧一簣,』乃召康公訓

子術周官之言以告之,已爲無謂。至爲山章

,乃孔子所自言

初未嘗問

,而孔

面之上下,無

一,酷類

**Jij** 

之問,述古語以告之可也。若周南章,伯魚

,吾止也

,』孔子自

面而立也與?」

而知天命,六十而耳順,七十而從心所欲,不踰矩。』 【附通論】子曰:『我非生而知之者,好古敏以求之者也。』 子賈曰:『有美玉於斯,韞匵而藏諸?求善賈而沾諸?』子于謂顏淵曰:『用之則行,舍之則藏,惟我與爾有是夫?』 子曰:『吾十有五而志於學,三十而立,四十而不惑,五十 孔子之言之出於旅獒,本於周官,是所謂信鶡冠子,而反訾 其爲僞作無疑。余甚怪夫宋之儒者,不覺劉書之僞,而反謂 子曰:『十室之邑 ,必有忠信如某者焉 ; 不如某之好學也 賈誼之鵩鳥賦爲錄人之舊也。

四十二

,書既有之,义何必雷同而勦說乎?由是言之,劉焯之書,

四十四

洙

酒

考 侰

子曰:『飯蔬食飲水,曲肱而枕之,樂亦在其中矣。不義而子曰:『苟有用我者,期月而已可也;三年有成。』 : 『沽之哉!沽之哉!我待賈者也。』

富且貴

,於我如浮雲。」、

以上並

語 「附通論」 顏淵喟然歎曰:「仰之彌高,鑽之彌堅;瞻之在前 子曰: 自言於後人論贊之前 不容掩者。學者即是而求之,則聖人之眞可見,故列孔子之 忽焉在後。夫子循循然善誘人, 博我以文, 約我以禮, 欲 按人之知聖人,不如聖人之自知。其詞雖謙 『述而不作,信而好古,竊比於我老彭。』 ٥ ,而其實自有

夫子之牆數仍,不得其門而入,不見宗廟之美,百官之富。』 子貢,子貢曰:『譬之宮牆。賜之牆也及肩,窺見室家之好; 不有文武之道焉。夫子焉不學,而亦何常師之有!』 ,未墜於地,在人;賢者,識其大者;不賢者,識其小者;莫 ,不可得而聞也。」 『固天縱之將聖,又多能也。』 衛公孫朝問於子貢曰:『仲尼焉學?』子貢曰:『文武之道 叔孫武叔語大夫於朝曰:『子貢賢於仲尼。』子服景伯以告 太宰問於子貢曰:『夫子聖者與?何其多能也!』 』子貢曰: 『夫子之文章,可得而聞也。夫子之言性與天道 酒考信贷 四十五

者罷不能,既竭吾才,如有所立卓爾,雖欲從之,末由也已!

子貢曰:

泗考信

陳子禽謂子貢曰:『子爲恭也,仲尼豈賢於子乎?』子貢曰

者見之。出曰:『二二子,何患於喪乎?天下之無道也,久矣 斯立,道之斯行,綏之斯來,動之斯和;其生也榮,其死也哀 一天將以夫子爲木鐸。」以上並論語 不可及也,猶天之不可階而升也。夫子之得邦家者,所謂立之 :『君子一言以爲知,一言以爲不知,言不可不愼也。夫子之 ,如之何其可及也?」 儀封人請見曰: 『君子之至於斯也,吾未嘗不得見也。』從

貢之功爲多。至儀封人,未列門牆,能知聖人於一見之間, 亦奇矣!故附其言於二子之後。 按聖門中,知聖人者,莫如顏淵子貢。聖道之尊於世,子

日:『文武 , 職其小者;夫子焉不學。』是孔子非生知 孔子曰: 之道 『我非生而 ,未墜於地 知之者,好古敏以求之者也。」子貢 ,在人;賢者,識其大者;不賢 ,乃學知 也

於孔子也。」門弟子之推尊孔子也,不遺餘力矣,而未有 考 鳈

四十七

生民以來

, 未有夫子也。』 有若日

:

『自生民以來

,未有盛

一一子貢曰:

自

我曰:『以予觀於夫子,賢於堯舜,遠矣

子果不由學而至,安能憑空撰此次第

其進德之序,自志立不惑,以至於不

踰矩

,歷歷可指。若孔

功程

,

以欺後人

耶

字字

,或可指為謙已誨人之語。至志學章

後人也。』自此以後

而程子云:

『孔子生而知之者也。言亦由學而至,所以

勉進

0

,遂皆以孔子爲生知矣。余按論語他章

,其年自十五至七十;

涨 泗

汲汲焉自明其爲學知 ;雖生知 者,尊於升而爲天子者也。然則孔子雖學知,於至聖無所損 學知,勞逸殊,高下不殊也。譬之於位,聖人,天子也。生 而爲天子者也,舜,禹 知者,生而爲天子者也。學知者 , 由布衣 , 由大夫諸侯升 子二千年,何由而知孔子之爲生知乎?記曰:『或生而知之 也。孔子自言非生知 語及其生知者。孔子或存謙遜之意,門弟子必不代孔子 ,或學而知之,或困而知之,及其知之,一也。』是故生知與 ,於至聖無所加。况孔子惟恐人之以已爲 。後儒即姑從孔子,而信其爲 ,門弟子皆不言孔子爲生知。後人去孔 ,湯,武王是也。不得謂生而爲天子

似無所害,何故必以孔子爲生知乎?孟子曰:『堯,舜

學知

亦

生知

則退 也 孔子也。」 曰:『否,自有生民以來,未有孔子也。』曰: . 附通論】孟子曰:『非其君不事,非其民不使,治則進,亂 人論贊之後。 恐人之背以聖人爲生知,而不知學之爲功大也,故附辨於門 也;湯,武,反之也。」性之,生知,安行也;反之,學知 亦以孔子爲學知矣。余篤信聖人之言,而不敢小有異者。且 。可以仕 ,利行也;而無一言及於孔子者。其末章,乃以孔子與湯 一,伯夷也。何事非君,何使非民,治亦進,亂亦進, ,並處於聞知之數,而堯舜不與焉。然則孟子之意,蓋 崱仕 公孫丑曰:『伯夷,伊尹,於孔子,若是班乎?』 , 可以止則止,可以久則久 , 可以速則速, 『敢問其所以 伊尹

洙

泗

考信

錄

四十九

也者,金聲而玉振之也。金聲也者,始條理也;玉振之也者 終條理也。始條理者,智之事也;終條理者,聖之事也。智, 類,拔乎其萃,自生民以來,未有盛於孔子也。』 於邱垤,河海之於行潦,類也。聖人之於民 **貢曰:『見其禮** 其所好。』 宰我曰:『以予觀於夫子,賢於堯舜,遠矣!』子 異?』 曰:『宰我 ,聖之和者也;孔子,聖之時者也。孔子之謂集大成。集大成 ,等百世之王,莫不能違也。 自生民以來, 未有夫子也。 』 孟子曰:『伯夷 曰:『豈惟民哉?麒麟之於走獸,鳳凰之於飛鳥,泰山之 ,而 ,聖之清者也;伊尹,聖之任者也;柳下惠 知其政;聞其樂,而知其德;由百世之後 子貢,有若,智足以知聖人;狩,不至阿 ,亦類也。出於其

譬則巧也;聖,譬則力也;由射於百步之外也,其至,爾力也 ;其中,非爾力也。』 孟子曰:『由文王至於孔子,五百有餘歲,若太公望 ,則見而知之;若孔子,則聞而知之。由孔子而來至於今, 一,散宜

百有餘歲,去聖人之世,若此其未遠也;近聖人之居,若此其

甚也。然而無有乎爾一則亦無有乎爾一」以上並孟子

按七十子以後,知聖人者,莫如孟子,故以孟子之言終焉

耶 孟子歷敍道統之傳 獨至孔子,則曰:『無有乎爾!』然則孔子之道 ? 曰 : 有之一然非孟子之所謂知也。夫萬阜陶之知堯舜

,自堯舜至湯文王,皆有見知聞知之人

,將無傳

泗 考

洙

信 錄

五十一

五十二

有也 茲乎』?文也者,道之所寄以傳焉者也。聖人在上,則文播 然賴其言 也 能見且知,而不能傳;孟子能知而不能見,是孔子無見知者 也,伊尹萊朱之知湯也,太公望散宜生之知文王也,其德之 :『噫!天喪予』!孟子曰:『予未得爲孔子徒也』。顏子 相去也,不遠,非若七十子之去孔子遠也。顏淵死,孔子曰 1。兩漢以來,諸儒遞相授受一聖人之道 ,而有韓子見聖學之大;至於宋,而有朱子究聖言之詳; 其能 。且夫道非可以徒傳也。孔子曰:『文王旣沒 知孔子,亦如孔子之知文王,則二千餘年間 ·,而世之學者,得以知所嚮往,不迷入於異端而 ,藉以不墜。至於

之禮樂;聖人在下,則文托諸簡編。孔子之文,六經備之矣

,文不在 固

。自秦火以來,殘缺失次,儒者穿鑿附會,其義之晦而不明

者之迹熄,而詩亡,詩亡,然後春秋作。』是春秋者,尤凡 予歷述帝王教世之事,至於孔子獨舉春秋一書,故曰: 者,蓋亦不可勝道矣!孔子曰:『知我者,其惟春秋乎?』孟 旨, 至於今竟未有明之者。 由是言之,孟子謂爲無有,誠 有公羊,穀梁,左氏三子者爲之作傳,而亦不盡合於聖人之 子之文之大焉者也。然自絕筆以後,游夏皆未有所發明。雖 者,識其大者;不賢者,識其小者。』聞知雖不易得,然識 孔子之事蹟者 大識小之人,皆不可廢。余每恠先儒高談性命,竟未有考辨 ,非虚語也。子貢曰:『文武之道,未墜於地,在人;賢 ,以致沿訛踵謬,而人不復知有聖人之眞。孟

信

五十四

子 子 己 書 : 經而不知,邪說誣聖而不覺,是亦聖道之一憾也。孟子曰: ,可以久則久,可以速則速,孔子也。』 关「仕」「止」「久」 『孔子,聖之時者也。』又曰:『可以仕則仕,可以止則止 ,而不知其爲人,不能 ,讀其書 ,不知其 一考其先後,辨其眞僞;僞學亂 人,可乎?」

世有知孔子者出,庶幾有所采擇云爾

事,而次第釐正之,附之以辨

,以自附於不賢識小之義。後

之所在,胡可以不考也?余故本孟子之意,歷考孔子終身之

·速」,皆於其行事見之。然則孔子之事蹟,未嘗非孔子之道

疑 然 史 諸  $\odot$  $\odot$ 著 世 杭 ₩. 駿 角 : 於北齊, 羣史, 種之一 經爲根, 起自後漢 本 書心 o 家,其徵史料 眼光加以然疑 無不細為稽討 及文學必要之 , 書係杭 誠研究史學 而以史學之 ·出入百 , 以六 貫穿 而終 內容 氏  $\triangleright$ 讀 洙 泗 風 崔 崔 考 東 偶 册 東 册 信 五. 壁 五. 壁 識 著 著 角 角 鐛 壁 譜 寉 年 東 五角三册 著林汝 劉 等之因苦,晚年之著 等,以及家學之源淵 ,生平之遇合,思想 ,莫不詳為臚列,應 ,莫不詳為臚列,應 **手此一編也。** 是書對其史料,探索世,世人多未之詳, 精動, 已騰 先生少時之敎育, 不過三萬言,

喧崔

人 口,

顧

其 , .

東壁之名

剪裁適當

而

,東壁