

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

# Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

# О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

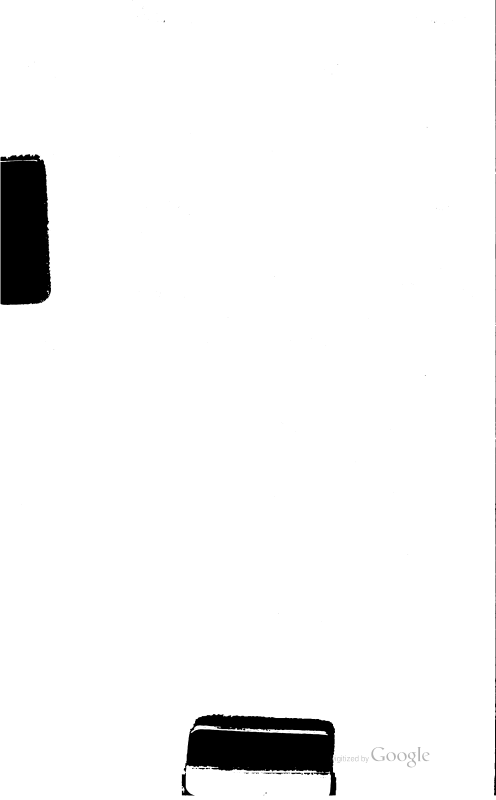
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/











ЧЕТВЕРТЫ ОЛЪ indun H. Tapate YP 5 1863. блержаніе: 1-ПЪСНЬ ПЪСНЕЙ. Опыть переложенія на русскій языкъ. . . . . . . . . . . . Архим. МАКАРІЯ. II.-ПРВМУДРОСТЬ СОЛОМОНА. ГЛАВА I -- VI. Опыть перевода на русский языкъ. . . . Свящ. А. А. СЕРГІЕВСКАГО III.- RECKOALNO CAOBE O KHAFE RECHLARDO ) Wire a for he negena CARILL H A. CEPTIEBCKATO НЕЙ. . . . . . . . IV.-СЛОВО НА 12 ЯНВАРЯ 1863 ГОДА . V.-О ХРИСТІАНСКОМЪ БОГОСЛОВІЯ И СОВРЕ-МЕННОМЪ ЕГО НАПРАВЛЕНИИ ВЪ АНГЛИ. н. к. соколова. VI.—ГЕОРГІЙ ДАШКОВЪ. МАТЕРІАЛЫ ДЛЯ ИСТОРИИ ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ XVIII СТО-**JBTIR . . . .** VII.-ЗАМВТКИ (см. на оборотъ). N 1-b-÷ плонскіе начнется съ слъдующей MOCKBA, АЪ УНИВЕРСИ ТЕТСКОЙ ТИПОГРАЧИИ (KATROBB H Kº.) Digitized by Google

# при январской книжкъ прилагается подробное объявленіе объ изданіи Православнаго Обозрѣнія въ 1863 году.

Въ Конторъ редакціи можно еще получать и выписывать:

1. Православное Обозръние за 1860 года, 12 книжекът цъна въ Москиъ 6 р. съ пересылкою 7 р.

II Православнов Обозрюнів за 1861 годъ, 12 княжекці цена въ Москве 6 р., съ пересылкою 7 р. III. Православное Обозрпніе за 1862 годь, 12 книжекъ, цена въ Москивъ

6 р., съ пересылкою 7 р.

IV. Отдильныя книжки Православнаго Обозринія за прежніе годы (исключая январской книжки за первый 1860 г.) по 50 коп. сер. за каждую, съ пересылкою 75 коп. сер.

V. Писанія Мужей Апостольских», изд. въ русскомъ переводъ, съ вводевіями и примъчавіями, сеящ. D. Преображенскимъ. Цъва 1 р. 50 к. въ Москвъ, съ пересылкою 2 р. сер. :

#### Исдавно отпечатавная книга:

#### Въчная жизнь

публичныя чтенія Э. Навиля, бывшаго профессора философіи вь Женевѣ, перев. селщ. Н. Сергіевскими, профессоромъ богословія въ московскомъ университегв.

Общее содержаніе книги: І. Назначеніе человъка.— ІІ. Матеріализмъ.— III. Мысли человъчества о безсмертія.-IV. Евангеліе.-V. Евангеліе предъ наукою и върою.—УІ. Христіанское ученіе о въчной жизни.—УІІ. Религія.

Цюна въ Москвю 75 к., съ пересылкою 1 р. серебромъ.

#### контора редакцие православнаго обозрънія помъщается отдъяьно, на остожения. Въ прихода поваго воскресения, въ дома священника григорія HETPOBETA CHEPHORA-HEATOHORA.

Въ Конторъ 1) принимается подписка на Православное Обозръние; 2) выдаются книжки московскимъ подписчикамъ; 3) сюда же обращаются съ своими требованіями гг. книгопродавцы; 4) Контора завѣдываетъ разсылкой книжекъ иногороднымъ и принимаетъ всъ объясненія гг. подписчивовъ по журналу.

Желающихъ получать нашъ журналъ убъдительно просимъ точко и четко прописывать свой адресъ, т. е. отчетливо обозначать имя, званіе и місто жительства (губернію, у іздъ, городъ, или почтовую контору, куда слъдуетъ доставлять книжки).

Всв полученные адресы подписчиковъ немедленно вносятся въ книгу для конторы, печатаются для наклейки на разсыльные куверты и заносятся въ особый списокъ для сдачи въ почтамтъ: списокъ разсылки книжекъ подписчикамъ есть въ то же время счетъ, по которому производится следующая въ почтамтъ уплата денегъ за пересылку на весь годъ впередъ (ва 12 книжекъ каждаго подписчика). Адресъ, однажды записанный въ конторской книгъ, напечатанный въ опредъленномъ числѣ экземпляровъ для наложенія на разсылаемые ежемѣ ячно куверты, записанный въ почтамтскомъ спискѣ и впередъ оплаченный, остается 

CJOBO.

BX460 = 5 P6B = 5 v.10-11,pt / Fee

Воть единственно-върное средство благоустроить вейную жизнь людей. Если будемъ искать царствіл Божіл, то то въръ достиженія его правды, всякое благосостояніе здъщней жизни будеть дано нанъ, приложится, придетъ накъ необхедимое посладствіе, пеобходимый влодъ царствія Божія.

Не върять книжники слованъ Свасителя!... «Чко такоецарствіе Божее, дунають они, --что значить нокать ею праеды? Міръ, въ которонъ ны живенъ, неизибиная правда его законовъ-воть царствіе Божіе; оно дано и безъ нашихъ воисковъ за нимъ. Мы должны искоть, какъ бы устроить въ этомъ царствів Бота царствіе дая человъковъ, человичакое царствіе.»

По истина, ніръ всть царство Бога, и какъ бы хорошо было, солибы зеиля стала обътлыма царствіенъ для человаковъ вичето страны спорби и страданія!

По нетник, Богъ-Царь ніра; во везда ли и всегда ли въ этомъ мірт царствуетъ воля Бога неизминно и ненарушимо? Для Творца, конечно, было возможно, чтобы вст Его твари по чеобхадимости повиновались Его воль. Такъ, законъ тяготвыя пообходино влечеть канень нь поверхности зенли; заковъ организации необходино опредяляетъ обравование кристаловь, рость рестоній, жизнонныя отправленія въ животныхъ и въ сапонъ человвит, дъйствуя безсознательно и неотразяно; законъ анотанкта управляеръ твараня, несшания человъка,-опять съ неизибнною правильностію. Во всвязь этикъ областяхъ піра Творческій законь дарствуеть венарушнио, и воля Вога исполняется необходино. - Но такое царствование одною властие силы, неотразивой необходиности — не довлаеть Богу. Это царстие, нопосредственное обладание этипь пірепь необходиности Ему даже угодно было тотчесь по сотворения вручить человъку: «пусть онь здесь господствуеть, и обладаеть рыбони норсними, и звёрь

**1** 984

ии, и птицами небесными, и всеми скотами, и всею землею...» Но самаго человёка Творцу угодно было создать свободнымь, и въ этомъ-то мір'є свободы утвердить собственное Свое царствіе. А свобода — не какъ сила тажести, не какъ законъ организаціи или инстинкта — повивуется вол'є Творца не по необходимости, но только тогда, когда сознательнымъ произволеніемъ возлюбить Его и Его волю.

Понятно ли теперь, что въ нірѣ свободы человѣческой владычество Творческой воли, правда Ея законовъ, царотвіе Божіе — осуществляются ноканіене, подвиговъ сакаго человъка? Исканіе царствія Божія не есть исканіе чего нибудь внѣшняго для насъ, но свободное согласованіе своей воли съ волею Божіею. Царствіе Божіе обрѣтается, приходить постеменно и непринѣтно въ той нѣрѣ, въ накой ны пріемдемъ и исполняемъ волю Божію о насъ, т. е. отвѣчаемъ Его любан къ нанъ. По сему-то сказано: ищите царствія Божія и праводы его!

Какимъ же образовъ исполнение нами воли Божией можетъ содъйствовать къ внъшнему нашему благосостоянно? Какимъ образовъ искание Царствия Божсия, достижение внутренняго согласия нашей свободы съ законовъ правды божественнойможетъ стать началовъ, которое бы принесло навъ все необходимое къ здъщнему счастно? Какъ — вся сия приложеатся камъ?

Но чвиъ собственно затрудняются, поставляя эти и подобные этимъ вопросы? — Неужели нашему времени, которое хвалится, что оно постигло силу и звачение началъ (принцяповъ), идей въ общественномъ созидания, — неужели этоиу времени, которое надвется улучшить бытъ пародныхъ массъ посредствонъ ихъ образования, слъдовательно помощію правственнаго начала, — неужели этому времени не по-

20

нятно: какъ достижение внутремняго, цолнаго согласія человъческой свободы съ святыми законами правды божественной — можетъ содъйствовать къ устроению визшняго человъческаго счастія, правильныхъ отношений между людьми, святаго неполнения каждымъ своихъ обязанностей, столь же святаго уважения каждымъ правъ своего ближняго, дъла взаннеой похощи и проч. и проч?

VI. VI

21

γ/.

Здісь обыкновенно возражноть, будто Евангеліе, которое проновіздуеть людямъ: испать ца ременя Божсія, — заботнися малько о личномъ спасенія своихъ послідователей и объщасть ниъ блага только въ будущей жизни, но ріннительно не заботнися о земномъ счастія людей и объ общественномъ нроусявнія; — накое же въ исполнения этой заповізни о царотвія Божіємъ можоть быть средство къ земному, притонъ общественному благосостоянію?

На первый взглядъ, дъйствительно, Евангеліе не возвъщаеть ни о каконъ зевновъ, особенно ни о каконъ общественновъ обновления. Гланный, преднотъ Евангелія - отношенія человъка къ Богу чрезъ Хрнота. Въ виду этого велинаго дала, все земное представляется какъ бы ненитющнить никакой цевы. Господь Інсусь Христось и Его Аностолы, видино, оставляють устройство общественное въ сторонъ отъ своего дала. Они обращаются только къ личности, къ душъ каждаго человъка, наиболее проповъдують, чтобъ каждий за себя показыся и въровалъ во Евангеліе и списая -спасала свою душу. На пути достижения этого спасения, Евангеліе указываеть особыя пропятствія вь житойскихъ связяхъ и попеченіяхъ, н, по ого ученію, иногда ради спасенія падлежить отказаться оть всего, оставить всв привязанности, саныя законныя, ---забыть отца и нать, жену и детей, продать все, что нивешь, и отдать нищнив, и жить не заботясь о завтряшнень дав, подражая атицань небеснывь и лиліянь

половынъ. — Христосъ снаваль: царство Мое не ота жра смо. Апостолы Его вполиъ признають данный, существующій общественный быть, — кажется даже, освящають его. Въ царствованіе Нерона, они проповъдуютъ повиновеніе власти; противъ работва не вооружаются, напротивъ внунають рабанъ служитъ господанъ со страхонъ. Первые върующіе съ минуты на минуту ожидають втораго припествія Спасителя. Могли ли дувать о преобразованіи общества моди, смотръвшіе на землю вакъ на гостиннану среди нути въ възной жизни, какъ на палатку, которую придется завтра же снять?

Что же? Должно ли посему признать, что Евангеліе дъйствительно не имъють въ виду земныхъ судебъ человъчестви, что Христіанство не знаеть общественнаре преусиванія, что наконецъ исканіе царствія Божія викакъ не ножоть быть начелонъ, изъ ногораго могло бы развиться визнике благосостояніе человъчества?

Но Еванселіе не вчора возв'ящено ліру, - зерно усичло сдълаться великимъ; тенистывъ деревоиъ, закваска нало по налу поднала все тъсто, --- царствіе Божіе, нечувствительно и постечению распространяясь въ душахъ человъческихъ, Аже показато свою свъх втаствлющімо и сезичающімо и. в. видимой жизни модей, въ жизни частной и общественной. Кто не видитъ, что лучшиви благаня жизни изобилуютъ собственно христіанскія страны, что вдесь центръ всякаго преуспланія, что отсюда оно распространается на остальной міръ,-здфсь, такъ сказать, вырабатываются судьбы человъчества, и отсюда, изъ христіанскаго міра, получаютъ возро-жденіе и новую жизнь всі; прочія страны и народы? Не ясно ли этинъ показывается, что царствіе Божіе, возвъщенное Евангеліемъ, дъйствительно есть животворное начало, созидающее не только внутреннее опасение человъка, но и визничее благосостояніе человѣчества?

Въ наше время отыдно мудротвовать такимъ образовъ: «а почену же христіанство въ первое свое вреня отказалось непосредственно дъйствовать на общественный быть, почену оно хотъло спасать только души?» Почену? - Потону, что дъйствовать тогда на общественный порядокъ значнио возстать противъ него; а этого не желало и никогда не желаетъ Христіанство. Душаетъ ли кто, что трудно было подвать противъ Нерона или противъ Домиціана-поднять людей, которые каждый день слышали пропов'ядь о пришествія царства правды, -- рабовъ, которые были научены, что люди вст равны предъ Господомъ Богомъ? Это было легко, несравненно легче, чъмъ безмольно страдать, терпяливо платить дань, молиться за своихъ угнетателей и подобно агнцанъ идти даже на заколеніе... И поелику Христіанская церпротивустояла этому сильному искушению, въ этомъ ковь надлежить признать ся не слабость, а неодолимую кръпость. Ея слава именно въ томъ, что она върила въ духовную силу царства Божія, -- върила, что только сознательное убъжденіе можеть окончательно восторжествовать надъ насиліемъ, что любовь будеть последния словонь надь угнетеніень,въряла, и стало по са въръ!...

Поймемъ наконецъ, что только матеріальная сила дъйствуеть испосредственно, т. е. въ ближайшую минуту времени и въ извъстномъ мъстъ, — отъ того и дъйствія ся ограничены и непрочны.... Кто нынъ не знаетъ, что всякое обновленіе тогда лишь плодотворно и спасительно, когда совершается изввутри, помощію нравственной силы, — только этой силъ принадлежить безпредъльное, истинное творчество, а дъйствія внъшней силы, будетъ ли это сила меча, или сила повелънія, или вообще сила механическихъ пріемовъ, — никогда немогутъ возродить жизни ни частной, ни общественной? Если вы признаете этотъ законъ жизни справедливымъ, то вы пойнете всю силу, всю глубныу Евангольского учевія, различно выражающагося объ однонъ и томъже великомъ предвать: уразумилте истину, и истина свободить сы, — царотвів Божіе внутрь сасъ есть, — ищите прежде царствія Божія и правды его, и сія вся приложатся самъ.

Съ иришествіенъ царствія Божія въ наши души, въ наши сердца, въ нашу совъсть, приложивася нанъ и вибіпнісе довольство и благосостояніе, — личное и общественное, всенародное: тогда всъ наши предпріятія на сей консцъ будутъ созидательны, потому что будутъ правы и истинны. Не будетъ внутрь насъ царствія Божія, не устроить нанъ себъ и царствія человѣческаго. Законъ вѣчной правды и вѣчной любби непреложенъ: мщите прежде царствія Божія и правды его, и сія вся при южатся вамь. Аминь.

Свяна. Н. Сертикаский.



Maux parnin Vagunia

# О ХРИСТІАНСКОМЪ БОГОСЛОВІИ

# И СОВРЕМЕННОМЪ ЕГО НАПРАВЛЕНИИ ВЪ АНГЛИ.

# I.

Богословіе въ своемъ развитіи со временъ Данаскина не сдълало ин одного шага впередъ въ сумит основныхъ истипъ, которыя составляють его содержаніе. Какъ наука, оно отличается отъ встать другихъ наукъ именно тъмъ, что въ немъ не было и изть новыхъ открытій, не изобрѣтено повыхъ истинъ. неслыхаппыхъ доселъ, незъдомыхъ человъчеству. Няпротивъ тъже истипы, надъ раскрытіемъ которыхъ трудились первые апологеты Христіанства, доказываются п разъясняются и теперь новыми богословами; тъже возражения съ которыми выступиль противъ Христіанства Цельсъ и др., слышатся и теперь съ противной стороны. Возможность отпровенія, дъйствительпость чудесь, Божество Спасителя, подлинность и достовтриость Евангелій-все таже вопросы, тъже истины тогда, какъ и теперь. Но при этомъ постояп ствъ содержанія, при этой неизмѣнности осповныхъ истипь Христіанства, какое удивительное разнообразіе въ историческихъ формахъ его, въ тёхъ пріемахъ, какими въ разныя врежена отпосилось человическое сознание къ христіанскимъ пстинать. Неболће удивило бы Архимеда сказаніе о кругообращенія земли вокругъ солнца, или Галилея и Напира законы дпоференціальнаго счисленія, чізмъ разсужденіе какого-пибудь

нъмца о новозавътныхъ чудесахъ—Анзельма или другаго изъ средневтковыхъ богослововъ. Однихъ удивила бы но-вость истины, о которой они пичего не слыхаля и никогда не вообремели. Другой встрътился бы съ тою же истиною, какую онъ доказывалъ или защищалъ еще при жизни. Но его поразило бы различіе въ постановкъ того же вопроса, въ способахъ его изслѣдованія, удивила бы та перемѣна, которую произвела новая, усложненная, совстять незнакомая ему обстановка. Отчего же при постоянствъ основныхъ истинъ богословія-какъ науки-такія изпъненія въ ея методъ? Отъ того, что ни на одну науку такъ сильно пе вліяетъ общее движеніе человъческаго знанія, какъ на богословіе. Отъ того, что ни одно важное открытіе, въ какой бы области оно ни совершалось, ни одно научное пріобръ-теніе не проходать безь того, чтобы такъ или иначе не отразиться на изсладовании .богословскихъ истинъ; оттого, что религіозное сознаніе идеть объ руку съ общимъ научнымъ сознаніемъ. Тѣ совсѣмъ не понимають характера богословія какъ науки которые говорять, что она не интетъ движенія, потому что тѣ же истины въ ней теперь, какія были за тысячу лѣтъ, что она совсѣнъ не наука. Прогрессъ богословія не въ новоизобрътеніяхъ; оно инкогда не откроетъ чотвертаго лица въ Богъ, не изобрътеть новый нравственный законъ. Истины его всегда тъже. Прогрессъ богословія какъ науки, неразрывно связанъ съ прогрессомъ общаго научнаго сознанія и его задача -поставить одну и туже неизнато сознани и ого ощи и поставить одиј и тје и не мънную истипу въ такое отношеніе къ сознанію, чтобы ин-мало не измѣняя основному характеру истины представить ее въ полной гармоніи съ цѣлою суммою человѣческихъ знаній, со встви другими истинами. И древній апологеть Хри-стіанства являлся предъ греко-римскимъ міромъ съ тѣми же истицами съ какими новый богословъ является теперь предъ нами. Но въ методъ и пріемахъ того и другаго необходимо должны отразиться десятки въковъ со всею суммою научнаго и практическаго развитія. Здъсь, въ этомъ примъненіи

#### О ХРИСТІАНСКОМЪ БОГОСЛОВІМ ВЪ АНГЛІИ.

встины къ современнымъ требованіямъ, въ раскрытія ся содержапія согласно съ общимъ запасомъ истинъ заключается прогрессъ богословія, какъ вауки. И накъ ва основанія неизмънности религіозныхъ истинъ нельза заключать о неподвижности богословія, такъ на основанія сходства разныхъ возраженій и вопросовъ нельза думать, чтобы на инхъ можно было отвѣчать въ XLX стол. также, какъ во 2-мъ Оригенъ отвѣчалъ Цельсу. Богословіе не Библів; она не есть даже телько систематическое издоженіе, или сведеніе въ правильный порядокъ истинъ, содержащихся въ Библів, съ приложеніемъ. кой-чего отъ разума. Богословіе ость живое представленіе правильнаго, закожнаго отношенія человѣческаго сознанія, человѣческой науки и жизни къ единымъ и цензмѣннымъ христіанскимъ истинамъ въ данную эпоху исторіи человѣчества.

Мы оказали, что ни на одну науку такъ сильно по вліяеть общее развитие человъческаго знания, какъ на богословіе. Теперь прибавниъ, что ня въ кокое время это вліявіе не было такъ ощутительно, какъ въ наше вреня. Кто сколько-инбудь всиатривался въ современное направление богословской науки на Западъ, тому должно быть исно, что вопросы, такъ ведавно считавщиеся исключительно дорматическими, съ каждыиъ годожь теснъе и теснъе связываются съ общямъ научнымъ развитіемъ, постоянно усложняются открытіемъ новыхъ, недогматическихъ сторонъ; и пріемы, которыми обыкновенно руководились при разртшения этахъ вопросовъ, теперь оказываются неудовлетворительными. Прячния этого явления заключается въ быстронъ развити современной науки. Созданы целыя отдъльныя науки, о которыхъ нало понышляли наши отцы-такова напр. совреленная филологія; сдъланы такія открытія, на основаній которыхъ или перестраиваются или вновь созидаются целыя отрасля знаяія, какъ физическая исторія нашей планеты; вырываются изъ подземныхъ могилъ целые періоды человеческой исторіи, древностію современные Библіи; на нашей па-Digitized by Google

27

•

"няти родилась цълая наука о нанускриптахъ съ критикою текстовъ, съ своими правилами для различения и опредвления разныхъ чтеній. И вся эта насся новыхъ наукъ и открытій такъ или иначе, положительно или отрицательно производить сильное вліяніе на современное пониманіе религіозныхъ истинъ. Духъ новой науки постоянно вторгается въ завѣтную область религіозныхъ вѣрованій, съ новыин вопросами, новыми отвътами, съ сомнъніями или разгадками. Общее научное сознание влечеть за собою релягюзное сознаніе, обогащаеть его всею сумною новыхъ открытій, пли убиваеть духомъ отряцанія и скептицизма. Ввчныя истивы Христіанства остаются неизивнными въ этонъ круговоротв; за нихъ нечего бояться, какъ бы ни была ирачна сфера ихъ окружающая. Но наука, усвояющая ихъ человъческому сознанію, должна жить и живеть исторіею этого сознанія. Ради самого человъчества, для его собственной пользы она должна изибияться усвояя, примбняя къ данной эпохъ ввчныя истины, составляющія ся содержаніе. Трудясь надъ прямъненіенъ истинъ религія въ истинанъ науки и жизни, она должна следовать общему прогрессу последнихъ. Только этимъ путемъ богословіе можетъ усилить благодстельное вліяніе на жизнь великихъ истинъ, составляющихъ его содержаніе; тогда оно будеть въ состоянія очищать и науку и жизнь.

Великія истины Христіанства не развились изъ разуна; отъ того онѣ пеизмънны, остаются всегда теми же истинами. Но отношеніе къ нимъ человѣческаго сознанія, ихъ усвоеніе разумомъ постоянно измѣняется. Тотъ же человѣкъ въ двадцать лѣтъ понималъ религіозныя истины имаче, чѣмъ въ нятьдесятъ или семьдесятъ лѣтъ. Иствны тѣ же; ивмѣнилось отношеніе къ нимъ сознанія. Идеальное богословіе, если можно такъ выразиться, должно было бы служить нормою, ноказателемъ правильнаго отношенія человѣческаго разуна къ религіознымъ истинамъ въ данную впоху историческаго развитія. Какъ наука оно должно стрениться къ этой цѣли,

#### О ХРИСТІАНСКОМЪ БОГОСЛОВІК ВЪ АНГЛІИ.

но въ то же вреня должно раздтлять общую долю встхъ наукъ, т. е. жить исторією сознанія, изивияться, обогащаться естии пріобритеніями разуна, на сколько они объясияють религіозную истину, бъднъть при общей научной скудости, переживать кризисы скептицизиа или отрицания, бороться съ ними, какъ другія науки борются съ своими кризисами. Этоть процессь составляеть исторію богословія, кань науки. Въ каждую эпоху этой въковой исторіи вы видних различныя направленія, спотря по тому, какъ относилось общее сознание къ религионой истичь. Въ каждонъ изъ этихъ направлений безъ труда ножно разглядать слады общаго научнаго движенія, легко почувствовать, нуда тянеть общае теченіє ная пряв'ятить столкновеніе и борьбу противоположвыхъ стревленій. Эпохи, отличающіяся особояною энергією уиственной деятельности, особенно богатыя научнымъ капиталонъ, всегда были особенно плодовиты разнообразиемъ богословскихъ направленій и ихъ борьбою. Причина понятна. Чънъ шире раздвигается унственный горизонть, чънъ богаче становится занась научныхъ пріобритеній, тимъ более усложняются отношения общаго или частнаго совнания къ религіозной истинъ, усложивются всею сумною новыхъ вопросовъ, новыхъ возэръній, наибинвшихся понятій. Дътскій унъ легко относнтся къ религісзной нотмив, потому что и сама истина не является предъ нимъ во всей полнотъ своего смысла, да и занасъ его душевной жизни еще довольно скуденъ, отношенія нежду понятіями просты, ихъ сочетанія легки. Совстви уже не то у взрослаго человтка.

О нашенъ вромени ны запътили, что оно отличается особенною энергією унственной двятельности; научный прогрессъ идетъ съ запъчательною быстротою. О нашенъ вренени ны ноженъ также сказать, что оно особенно богато разнообразіенъ богословскихъ направленій. Было бы трудно перечислать вст богословския школы нашего времени, начиная отъ положительныхъ богословскихъ систенъ и кончая теоріами, которыя лишь потому относятся къ богосло-

Digitized by Google

29

вію, что разсуждають об ъистинахь, составляющихь его содержаніе. О частныхъ партіяхъ п оттънкахъ почего и говорить. Чуть ли не каждый богословский факультеть на западъ имветъ свое особенное богословіе, нитеть свои теоріи, за которыя готовъ спорить съ другимъ факультетомъ сообдняго города. Кроив этого разнообразія направленій отличительною особенностію нашего времени служить необыкновенная популярность богословскихъ вопросовъ. Мы укажемъ внослъдотвія заявчательный примврь этого въ современной англійской литературъ. Вопросы, прежде исплючительно занимавние записныхъ богослововъ, теперь возбуждаютъ саный живой интересь въ обществъ, внат разбираются въ свътской литературя, даже въ политическихъ газетахъ. Иной ножалуй этого и не похвалить, припоннявъ мудрое слово Григорія Богослова о томъ, кто можетъ быть богословомъ. Впроченъ им увърены, что не всъ пишущіе о богословонихъ вопросахъ хотять быть богословани. Съ своей стороны ны не буденъ ни хвалить, ни порицать этого явленія. Мы сиотримъ на него только какъ на особенность нашего времени и должны показать, что оно указываеть собою. Прежде всего оно указываеть на то, что истины релягии и истины науки и жизии теснее, чвить когда-нибудь сближаются нежду собою, -пробуждается чувство глубоной, необходиной связи между твин и другими. Для разуна дорога всякая истина, естественная в откровенная, релитіозная и научная. Во воб времена онъ старался привести въ гармонію одну съ другою. Правда наука очень часто віла противъ религія и религія неръдко не хотвла признать законныхъ требованій науки. Разпольки, недоразуштнія часто неизбъжны при взаимномъ сближенія. Къ тому же не наука, собственно говоря, враждовала съ религіей и не религія съ наукой, а частные служители, жрецы той и другой, жрецы часто непризванные. Поэтому, какими: бы недоразуменіями ни топровождалось сближенію религіозной истины съ научною, среди какой бы борьбы оно ин совершалось, во всякоиъ случать вы не можемъ во признать

30

#### О ХРИСТІАНСКОМЪ БОГОСЛОВІН ВЪ АНГЛІИ.

добрынь признаковь времени того, что въ общественновъ сознании пробуждается чувство глубокой свази между истинамя религія в науки, что вопросы той в другой взанино связываются и интересы религіознаго и научнаго совнанія обобщаются. Истива приносять болье пользы даже, когда ее пресладують, нежели когда равнодушим къ ней, не хотять знать ее. Наука пробуждаеть это равнодушіе, она гонить прочь этоть совъ высли. Поэтому интересь къ религіознымъ вопросанъ для насъ всегда служитъ указателенъ умственной развитости общества, обнаруживаеть работу высли, серьеввый строй ся. Въ таконъ обществъ, заключаенъ ны, науна не существуеть ради диллетантизия, какъ принадлежность всяваго порядочнаго человъка вли народа. Нътъ, гдъ пробуждены истипно-научные интересы, где идеть серьезная работа высли, тамъ не можеть быть тупаго равнодущия къ религіозной истинь. Танъ могуть быть жестокія заблужденія, страшная борьба, такъ ножеть быть все, что хотите, тольно не равнодушіе, не безпольное незнаніе, или всезнаніе безъ труда. Поэтому въ томъ обществъ нътъ и серьезныхъ научныхъ интересовъ, въ которонъ не проявляются интересы религіозяче.

Мы не беремся рёшать трудный вопрось объ отношенін современной науки къ Христіанству. Для насъ несомнѣнно одно, что съ каждымъ шагомъ на пути общечеловѣческаго прогресса истины релягія и истины науки и жизни ближе и ближе сходятся между собою, потребность установить взаниныя отвошенія между ними чувствуется сильнѣе и сильшѣе; вопросы догиатическіе все бодѣе осложняются новыми научныма открытіями; сфера богословскаго знанія расширяется до безконечности; на иногихъ пунктахъ идетъ жестокая борьба между религіознымъ и научнымъ сознаніемъ; понытки вриииренія въ ущербъ то той, то другой сторонѣ высказываются во иножествѣ богословскихъ направленій, системъ и теорій. Куда же, въ какую сторону тяветъ общее теченіе? Какимъ словомъ назвать общее направленіе современной

31

богословской науки, конечно на Западв? Въ прошедщей чоторія начки сохранвлось въсколько терминовъ, которыяв призыкля обозначать ся паправление въ данную эпоху. Таковы догматизить, инотвциять, пістизиь и др. Употребительнымь торинномъ для нашего времени служить раціоналязив. Трудно нейдти слово, которое было бы ненве определенно, которое бы такъ много значило и такъ пало говорило. И дензиъ, и пантеизиъ, и атепзиъ---всъ эта направленія раціоналастическія, нежду тять ны не итбеть основания дунать, чтобы которое пибудь изъ нихъ могло служить върнымъ" обозниченіемъ совреженнаго, преобладающаго направления въ богословской наукъ. Если им опредълнить раціонализить неваконнымь преобладаніснь разуна въ области религія, и тогда им мало прибавинь къ ясности дъла. Глъ границы этой заколности? Гдъ та черта, переступая за которую разунъ присвонетъ себѣ непринадленащія ему права? Говорять, въ наме время сяльные, чыты когда-нибудь антагонизнь разуна съ религіей. Мы не скаженъ, чтобы силькъс; напротявь онъ слабте, чтыть бывало иногда прежде, но серьезите и умите: Насъ заниинеть не степень вражды, но то-откуда она? изъ-за чего они? Разумъ по своей природъ не есть врагь истины, откуда бы ова ни происходила. Нельзя же дунать, чтобы онъ, горячо преданный истинъ научной, энергично работающій надъ ся раскрытіенъ, нарочно, безпричинно враждовалъ съ истиною религіозною. Только въ пустыхъ, нальчишескихъ головахъ, которыя неспособны къ серьезной высли, къ добросовъстношу труду, живуть однали фразани и верхушками---только и нихъ возможны и понятны подобныя явленія. За то они и не стоять серьезиаго винианія, за то они и вредин только ниъ саминъ. Для борьбы и сепятеній уна глубокаго и серьёзнаго, борьбы-съ трудовъ саноотверженнымъ должны бить важныя причины, и онв. по нашему разумению, заключаются из всопредбленности отношений совремевной науки къ рели-- гіозной истишь, въ прайной усложненности условій, которыми ногли бы опредвлиться эти отношения. Наука развилась на-

#### о христіанскомъ вогословін въ Англія.

THORASY CONSCREDU

33

столько, что не ножеть болье оставаться равнодушною къ религіозной истинъ; чувство необходимой связи между ними пробуждено. Но установка правильныхъ отношеній нежду вния затрудняется въ саныхъ серьезныхъ и добросовъстныхъ унахъ грощаднымъ и постоянно возрастающимъ запасовъ научныхъ и жизненныхъ истинъ, полунстинъ и заблуждевій. Антагонизнъ нашего времени заключается въ усиліяхъ разуна привести въ гармонію, создать единство между санымя разнообразными истинами, новыми пріобрътеніями. И эту работу онъ производить среди нассы заблуждений, въ 1 ряду полуистинъ, полуясвыхъ понятій, шаткихъ убъжденій. Туть нельзя обойдтись безъ крайностей, безъ аномалій, даже безъ явленій возмутительныхъ. Тутъ не погутъ не страдать по временанъ интересы религіи и интересы науки. Витето искомаго единства часто выходить совершенная разладица, и вражда объихъ сторонъ еще глубже укореняется. Мы желали бы носль этого спросить, какою ясностію уна, какою гронадною ученостью, добросовъстностью сужденій, какамъ тактовъ и вброю долженъ владъть современный богословъ, человъкъ, который по совъсти беретъ на себя трудъ создавать астинную гарионію между ваукою и жизнію, съ безчисленною сумною встивъ, полунстинъ и заблужденій и-религіею съ истинами въчно неизмънными въ сущности и въ то же время способными къ самымъ разнообравнымъ историческимъ формамъ в сочетеніямъ?

# II.

Мы намърены теперь обратить винманіе читателя на одно авленіе въ современной англійской богословской литературъ, которое служить выраженіемъ раціоналистическаго направленія въ богословской наукъ нашихъ дней. Мы беремъ его не за тъмъ, чтобы сражаться съ чужезеннымъ врагомъ или опровергать то, что не разъ и очень хорошо было опровергнуто. Гдѣ оно обнаружилось, оно нашло многихъ очень Т. Х. сильныхъ и искусныхъ борций-противниковъ. Они разобрали все дёло по частямъ, каждую часть разрушили, и все зданіе рушилось, по крайней мёрё по наружности. Кто и питаетъ внутреннее сочувствіе къ теоріямъ извёстныхъ • ессенстовъ», теперь уже боится и не хочегъ раздёлять ихъ судьбы. Мы беремъ это явленіе какъ историческій фактъ въ англійской богословской наукъ и желали бы характеризовать высказавшееся въ немъ направленіе и указать его причины.

Мы не знаемъ книги, которая бы надълала столько шуму, какъ Essavs and Reviews. Не легко также назвать причину, почему она пріобръла вдругъ такую завидную, или пожалуй незавидную популярность; - не потому, чтобы содержание книги было новое, неслыханное. Напротивъ трудно указать хоть на одну теорію ессепстовъ, которой нельзя было бы найдти у трудолюбивыхъ невщевъ. Въ противновъ станъ на первыхъ порахъ даже слышались обвиненія въ тоиъ, что вся кнага просто-на-просто перекладываетъ нъмецкія теорія на англійскій языкъ. Обвяненіе несправедлявое. - И не потому, чтобы неновыя теорія были раскрыты въ новой книгъ особенно умно, съ необыкновеннымъ умъньемъ. Напротивъ только послёдняя наъ семи статей объ истолкования свящ. Писанія дъйствительно обнаруживаеть недюживную силу нысли и большой запась знаній въ авторъ. Остальныя не выходять изъ обычной колен, а наыя, какъ напр. «о воспитанія челов'єчества, » даже просто слабы.—И не потому даже, чтобы церковь и духовенство, при саномъ появлеціи книги. сильно возвысили свой голосъ противъ нея и обратили общественное внимание на вопросы въ ней затромутые. Такъ слъдовало бы ожидать, но на дълъ было не такъ. Содержаніе книги, отъ начала до конца, исключительно богословское; но не въ богословскихъ журналахъ впервые обратния на нее серьезное внимание. О ней прежде всего заговорная свътскіе журналы: North British Review, Westminster, National, Guaterly # Edinburgh Reviews. Потонъ уже,

грошкія одобренія съ одной стороны и крикъ тревоги съ аругой пробудили дъятельное вниманіе духовенства, потомъ епископовъ и конвокаціи. Дтло еще не успъдо пойдти на судъ конвокація, когда изъ полемической и защитительной интературы, возникшей по поводу Essays and Reviews, ножно было составить цёлые десятки большихъ томовъ Популярность книги объясняется популярностію богословскихъ вопросовъ въ современномъ образовалномъ обществъ. Въ саномъ дълъ кто же изъ образованныхъ людей нашего времени не интересуется ръшеніемъ вопросовъ въ родъ сдъдующихъ: о средствахъ религіознаго воспитанія человѣчества; о Моисеевой космогонии; объ отношении современныхъ историческихъ открытій и изслёдованій къ сказаніямъ Библія; о способахъ пониманія и объясненія Библін и т. п.? Кто ве захочеть прочитать умную книгу, въ которой разсматриваются, такъ или иначе ръшаются эти вопросы? Книга Essays and Reviews служила обнаружениемъ понятий и взглядовъ цълой и большой партіи въ англик, церкви и обществъ. Она ръшала общенитересные вопросы въ духъ этой партія; она нитла ситлость открыто высказать любяныя теорія своихъ сторонниковъ. До нъкоторой степени она служила даже вы-раженіевъ общихъ тенденцій въка. Отсюда ся популярность. Намъ мало было бы дъла до самихъ авторовъ книги, еслибы ихъ положение не указывало на ту общественную сферу, въ которой всего болбе развито высказанное въ книгъ направленіе. Они не диссентеры, не члены какой-нибудь отколовшейся отъ церкви секты, или еретическаго общества. Всъ они принадлежатъ къ господствующей англиканской церкви н, за исключеніемъ одного, занимають почетныя мъста въ іерархія и обществъ. Двое изъ нихъ профессора оксфордскаго университета и одинъ ректоръ коллегіи въ Оксфордъ. Изъ трехъ послъднихъ одинъ вице-ректоръ и профессоръ богосл. коллегін въ Валлисъ, другой-начальникъ извъстной въ Англія школы, а третій занимаеть мъсто придворнаго королевскаго капеллана. Всъ они были воспитанниками окса.

35

Digitized by GOOGLE

университета и находятся въ тесной связи съ нимъ. Въ теченіе настоящаго стольтія Оксфордь въ другой разъ является во главъ великаго религіознаго движенія. Тридцать дъть назадъ появление оксфордскихъ трактатовъ было если не причиною, то сигналовъ великаго англо-католическаго движенія, которое было такъ полезно въ церковноять и даже политическоиъ отношеніяхъ. Теперь влеченіе къ Риму ослабѣло, но слъды общаго направленія, развитаго трактаріанами, сляшконъ глубоко връзались въ общее сознание, чтобы когданибудь изгладиться совствив. Крайности направленія произвели реакцію въ академической и общественной сферахъ. Маятникъ обратился въ другую сторону, и появленіе оксфордскихъ Essays, какъ назадъ тону 30 лътъ появление Traets for the Times, служить выражениемъ тенденций, танвшихся въ академической и общественной средъ въ течение послъднихъ 20-ти лътъ.

Какое же направленіе богословской мысли высказалось въ Essays and Reviews и возбудило такую тревогу въ церкви и обществъ? Трудно было бы назвать его однимъ какимънибудь терминомъ изъ доселѣ употребительныхъ въ исторіи богословской чауки. Это не деизмъ, не социніанизмъ, не секуляризмъ. Даже слово раціонализмъ, если принять его въ общеупотребительномъ значенія, не будетъ точнымъ обозначеніемъ направленія ессеистовъ. Конечно оно раціоналистическое; но раціонализмъ этотъ совершенпо особаго свойства, какой-то выродокъ изъ ситиненія втры съ невтріемъ, антицерковнаго духа съ церковнымъ. Это не новая система, не доктрина, но скорѣе новый методъ, новое отношеніе современнаго научнаго сознанія къ истинамъ религіи.

Раціонализиъ обпаруживается въ безчисленныхъ формяхъ и степеняхъ отъ умъренныхъ до самыхъ крайнихъ. Иногда, принимая Библію за божественное откровеніе, разунъ считаетъ себя вполнъ достаточнымъ истолкователенъ ея смысла, независимо отъ историческаго преданія, или собирательнаго голоса Церкви. Таковъ раціонализиъ арминіанскій.

#### О ХРИСТІАНСКОМЪ БОГОСЛОВІИ ВЪ АНГЛІИ,

Или, принивая также Библію за книгу откровенную, разумъ не хочетъ принять ся ученія въ прямомъ, непосредственнемъ смыслѣ, навязываетъ сй иное ненатуральное значеніе на товъ основаніи, что въ силу одного внѣшняго авторитета нельзя принять того, чего невозможно понять, или примирять съ общими логическими законами. Здѣсь разумъ считаетъ себя не только достаточнымъ истолкователемъ Библіи, но самъ хочетъ создавать ся смыслъ. Таковъ основной принципъ социніанскаго или унитаріанскаго раціонализма.

Въ крайнихъ формахъ своего обнаружения рационализиъ ироповъдуетъ не только верховное значение разума въ дълъ религіи, но его автономію, сапо-достаточность. Онъ отвергаеть всякую необходимость внъшняго откровенія; силы раз-уна и совъсти полагаетъ достаточными для религіознаго и правственнаго руководства. Онъ предписываетъ законы и границы витшиему откровению и опредтляеть, что въ немъ должно содержаться и чего не должно быть. Библію онъ отвергаеть не только какъ ненужную, но самое учение ся считаеть несообразнымь. Таковь деистическій раціонализмь. Простираясь делте по тому же пути разумъ хочетъ диктовать законы для самой Божественной природы, опредълнеть чтить должно быть Божество, т. е. Оно не должно быть отлично отъ міра и всего въ немъ существующаго. Таковъ нантеистическій раціонализиъ. Наконецъ гордый разумъ береть на себя роль законодателя вселенной и свои собственвые законы, свои границы полагаеть законами и границами всего бытія. Оно должно содержать въ себъ только то, что постижимо и изитримо силами разума. Идея безконечнаго Существа, несоизитерниая ограниченностію, отряцается; вселенная остается безъ Бога и разунъ обожаетъ себя. Таковъ атенстическій раціонализиъ.

Ръдко, очень ръдко раціонализмъ обнаруживался гдъ-нибудь въ своей крайней формъ атеизма. Пантепзиъ довольно распространенъ въ Германіи, но онъ несроденъ англійскому уму и, занесецный съ-чужа, едвали когда-нибудь могъ бы

укорениться въ немъ. Философский складъ мысли, неправильнымъ развитіемъ котораго онъ условливается, совствиъ не въ характеръ англійскаго генія, по преимуществу практическаго, кръпко коренящагося на исторической, жизненной почвъ. Сильно развитый національный здравый смыслъ всегда возмущался противь такихъ теорій, практическое приложеніе которыхъ — а англичанинъ усвояеть теоріи непремънно для того, чтобъ осуществить на врактикъ-повело бы къ страшной катастроф' въ религіозной, правственной и даже соціальной сферахъ. Нънцы способны какъ-то дунать только и писать. Англичанинъ думаетъ затъмъ, чтобы сдълать. Въ чисто отвлеченной сферь мысли онъ не любить и не можеть долго оставаться. На эту сторону національнаго характера намъ придется еще указать впослядстви. Но несмотря на несродность отвлеченной нысли съ англійскимъ геніенъ, въ богословской литературъ послъднихъ двухъ стольтій постоянно обнаруживалось, въ большей или меньшей степени, раціоналистическое направленіе въ формахъ деязна, социніанства и пелагіанскаго аринніанства. Были даже эпохи, при послѣднемъ изъ Стюартовъ и первомъ изъ Георговъ, когда вст эти формы имъли преобладающее вліяніе въ литературъ. Не далъе какъ въ первой четверти настоящаго столътія вліяніе денстовъ Юна и Гиббона и социніенъ Пристан и Белшама было очень широко распространено. Со времени появленія Оксфордскихъ трактатовъ и до Essays and Reviews paціонализить въ богословской наукт не высказалоя ни въ одномъ замътномъ явленія. Раціоналистическія тенденція продолжали существовать и развиваться въ различныхъ формахъ; въ этопъ нътъ никакого сомнънія. Такъ-называеная широкая церковь высказывала яхъ въ своемъ религіозномъ соціализить, въ своемъ сочувствія къ диссентеранъ, въ своемъ догматическомъ датитудинаризить. Но до 1860 г. все казалось спокойно, все было въ порядкв. Начала господствующей церкви, казалось, преобладали. И вдругь почтенными писателями принадлежащими къ самой јерархін бы-

38

ла издана книга, удивившая иногихъ крайними раціоналистическими тенденціями.

Раціонализиъ ессенстовъ не повторилъ собою ни одной изь предшествовавшихъ формъ. Самый строгій критическій взглядъ не могъ бы отыскать въ немъ что-нибудь похожее на пантензиъ. Его нельзя назвать и дензионъ (хотя тонъ и логические приемы неръдко сходятся съ денстическиями); потону что онъ исповѣдуетъ вѣру во Христа и чтитъ Его уч-режденія въ христіанской церкви, и мы не имѣемъ причины лунать, чтобы это исповъдание было неискреннее. Это – и не социніанство въ строгомъ снысль, потому что, несмотря на унитаріанскія толкованія 39 членовь англиканскаго исповъданія, ессенсты не отвергають догнатическаго значенія этихъ членовъ и не желали бы, подобно социніанамъ, вычеркнуть нхъ изъ англиканскаго катехизиса. Раціонализиъ ессенстовъ нельзя принять за одно и съ тъмъ направленіемъ, которое подъ именемъ модератизма такъ долго парализировало религіозную жизнь Шотландін, или съ тбиъ индифферентизионъ, который въ прошедшенъ столътін такъ сильно противодъйствоваль великому свангелическому движевію. въ англиканской церкви. Въ теоретическомъ раціонализив ессенстовъ гораздо неньше въры, чънъ въ нодератистахъ Англін и Шотландін прошедшаго столітія, но въ практическомъ направленіи гораздо болъе энергіи, религіознаго и правственнаго чувства, чънъ въ индифферентистахъ прошлаго въка. Характеръ англійскаго раціонализиа — ситшанный, притомъниветь ту особенность, что хочеть оставаться церковнымъ. Ессенсты выбирають какую-то среднюю дорогу нежду ученіень церкви и теоріяни, стоящими вь открытонь антагонизив съ Христіанствоиъ; они хотять отыскать здёсь vis media подобоно тому, какъ высокоцерковная партія воображаетъ, что нашла средину между Римомъ и Женевою, ванствоиъ и пуританами. Само собою разумъется, что слово «церковный» въ отношения къ раціонализиу ессенстовъ унотребляется здёсь не въ библейсковъ, а въ англикансковъ

39

смыслѣ, т. е. не въ отношении къ церкви Хрястовой вообще, но только къ англиканской національной церкви съ ся древними символани, съ 39 протестантскими членами, которые принадлежать ей какъ церкви, образованной реформаціею, и съ ся статутомъ, привиллегіями и имуществомъ какъ господствующей церкви въ англиканскомъ королевствъ. Двъ главныя причины; по которымъ мы считаемъ данную характеристику болье другихъ выразительною. Вопервыхъ раціонализиъ ессеистовъ до нъкоторой степени и въ извъстномъ смыслъ придерживается символовъ и членовъ англиканской церкви и не отвергаетъ абсолютно ни тъхъ, ни другихъ. Вовторыхъ онъ не только родился въ самой церкви, а не въ расколъ, не между сектантами, -- не только теперь остается въ ней, но хочетъ, требуетъ позволенія оставаться въ ней, пользоваться полною свободою ученія и встми преимуществами церкви, какъ національнаго учрежденія. Онъ возникъ въ одной изъ церковныхъ партій и ни подъ какимъ видомъ не желаеть отделиться отъ церкви, если, разумбется, сама церковь законнымъ порядкомъ не исключить его изъ своей среды.

## III.

Мы намърены представить нъсколько примъровъ, въ которыхъ надъемся показать, какъ ессеисты придерживаясь ученія церкви и не желая ръшительно отвергнуть его въ то же самое время извращаютъ, искажаютъ его. Имъ хотълось бы помирить теоріи разума и открытія соврененной науки съ библейскою истиною; но на дълъ выходитъ вмъсто мира страшняя разладица. Они не утверждаютъ ръшительно, подобно деистамъ, чтобы естественныя силы разума и совъсти были достаточными руководителями въ релягіозномъ и нравственномъ воспитаніи человъка, и чтобы так. обр. не было никакой нужды въ положительномъ Откровеніи. Но въ то же самое время докторъ Темпль въ изящно отдъ-

#### о христіансковъ Богословіи въ Англіи.

ланной, но едвали не самой слабой изъ статей, помъщенныхъ въ книгъ «О воспитаніи міра», проповѣдуетъ, что какъ бы ни были слабы естественныя силы разума и совъсти въ дътствъ, юности и раниемъ мужествъ человъчества, онъ достаточно укръпились и развились теперь, когда ны интенъ предъ собою божественное законодательство Ветхаго завъта и божественный принтъръ совершенства въ лицъ и жизни Христа. Человъкъ, понимаемый собпрательно какъ одна личность, «колоссальный человъкъ» теперь достигъ полной зрълости; онъ не подъ закономъ болъе, какъ во дни Монсея, и не въ присутствія совершеннъйшаго прамъра, какъ во дня Христа. Онъ выросъ изъ этихъ, въ свое время необходиныхъ, помочей для разума и совъсти; онъ ножеть ходить самъ по себъ, руководить и управлять собою безъ помощи виталято авторитета, или по крайней итеръ безъ всякой другой помощя, кроить той, которую онъ можеть почеряють нзъ своихъ собственныхъ размышленій о древнихъ наставленіяхъ и урокахъ, преподанныхъ чрезъ Монсея, и о благодати и истинъ, которая явлена чрезъ І. Христа; онъ не находится более подъ закономъ внешнимъ, отдельнымъ отъ его собственнаго разуна и совъсти; во всемъ, касающемся втры и дъятельности, онъ способенъ теперь къ самоопредълению и самодъятельности. Читателю не нужно много прозорливости для того, чтобы замътить, какая страшная путапица въ понятіяхъ выходить изъ неестественныхъ усилій, не отвергая библейское возэрвніе на значеніе откровенія, помирить съ нимъ раціовалистическія теорія нашего въка. Ессенсты не настолько дерзки, чтобы назвать Откровение совствиъ ненужнымъ. Они доводатъ понятіе о его необходиности до minimum, вакъ будто бы этямъ путемъ ножно было сохранить что-нибудь общее нежду нивь и библейскимъ воззрвніемъ.

Далъе, — ессенсты нигдъ положительно не отвергаютъ церковнаго понятія о Библіи, какъ о божественномъ откровеніи, н о святыхъ писателяхъ ея, какъ о людяхъ богодухновен-

41

ныхъ. Въ своей богословской териннологіи они удерживаютъ общеупотребительныя выраженія для этого преднета. Мы постоянно встрячаень въ книгъ слова: откровеніе, богодухповенность. Но понятія, обыкновенно соединяемыя съ этими териннани, доведены опять до minimum. По теоріи ессенстовъ откровение и вдохновение значатъ неболъе, какъ благодатное возбужденіе, углубленіе естественныхъ человъческихъ силъ, такъ что всъ факты, мысли и чувства, высказанныя въ Библін суть не что иное, какъ только высшія и совершеннъйшія обнаруженія религіознаго сознанія пророковъ и апостоловъ въ различные періоды ихъ натуральнаго развитія. Благодатное возбуждение конечно обнаружилось въ нихъ съ большею силою и въ большей степени, чтиъ обыкновенно. Но этоть stimulus (такъ ессенсты называють это дъйствіе благодати) нисколько не различень оть техъ обыкновенныхъ дъйствій благодатнаго вліянія, которыя высказываются въ благочестивыхъ людяхъ встхъ временъ. Так. обр. откровеніе есть неболье, какъ человъческое прозръніе въ сферу высшую обыкновенной; а богодухновенность - только благодатное возбужденіе я напраженіе человъческихъ силъ и мудрости до степени, конечно высшей, нежели обыкновенная, но никакъ не до такой, чтобы высли и слова священныхъ писателей ножно было принять за непосредственное выражение мудрости божественной.

Точно также ессенсты не отвергають абсолютно возможности чудесь; но между тъть какъ одинь изъ нихъ-докторъ Уильямсъ хотълъ бы ограничить чудесный элементъ въ библейскомъ повъствования самыми тъсными предълами, другой, профессоръ Пауелъ, простирается далъе объявляя, что въ физической системъ, при строго-законномъ порядкъ природы, чудо невозможпо и въра въ его дъйствительность, какъ бы ни были сильны и разнообразны аргументы, викогда не можетъ быть раціональною, никогда не возвысится до сознательнаго убъжденія. Послъ этого было бы уже странно слышать о возможности чуда въ какомъ-нибудь другомъ смыслъ.

Digitized by Google

R

Между твиъ ессенсты никакъ не хотять объявить чудо абсолютно невозножнымъ и невъроятнымъ. Чудесное не пожетъ совершаться въ физическомъ мірв, но это не препятствуетъ ену обнаруживаться въ невидимомъ духовномъ ніръ. Чудо не можетъ служить видимымъ доказательствомъ истинности религія; но оно можеть, подобно другимъ религіознымъ пстинанъ и фактамъ, быть преднетомъ нашихъ върований. Мы ножень върнть, что оно некогда совершилось, какъ върниъ им въ бытіе другихъ предметовъ изъ міра невидимаго, которые ведоступны раціональному познанію. Но ны никогда не ноженъ убъдиться въ его истинности путемъ разуна, или историческихъ доказательствъ, какъ убъждаенся ны въ фактахъ обыкновенной исторія. Чудеса, по инти ессенстовъ, внъ сферы историческаго изсладованія не подлежать обыкновенному наблюдению, не могуть утверждаться на историческои свидетельстве. Почти также, только легкоиысленные говориль о чудесахь Юнь въ своень «Essay ou Miracles». Но что за странное сочетание поняти въ этонъ новонъ раціонализит ессенстовъ! Отрицать чудо въ топъ тольво синслв, въ каконъ Бяблія UDAHNWSеть его, и утверждать его возможность въ **Другомъ** спысля, о которомъ Библія ничего не энаетъ и не говорить и въ которонъ всяное чудо теряеть весь свой симолъ, все звачение для христивской редигия! Чудо невозможно въ природа, говорять ессечсты, но человакъ можеть варить въ его двиствительность; хотя вбра эта нераціональна, но на извъстныхъ степеняхъ развятія эта въра ножетъ даже убъждать человъка въ истинности Христіенства. Были въка, когда, по словамъ ессенстовъ, чудеса служная одвимъ изъ снлытъйшихъ доказательствъ откровенія; эти времена уже прошля; теперь чудеса служать одинив изъ сильнайшихъ затрудненій, даже препятствій къ убъжденію въ христіанскихъ нстинахъ. Но какъ тогда, такъ и тенерь, чудо было и есть предисть върованій, а не факть. Вогь какую сферу отножеваль

43

для всего чудеснаго въ Библія современный раціоналязиъ ессеистовъ!

Такинъ же двуснысленнымъ, полурѣшительнымъ тономъ ессенсты выражають свое инбніе относительно древнихъ синволовъ церкви. Мы разунвенъ три употребительные въ англик. богослужение символа: апостольский, Асанасиевъ и никейскій. Нельзя положительно сказать, принимають они ихъ, или отвергаютъ. «Эти догнатическія опредъленія древней церкви, выражается докторъ Темпль, вообще правильны. Они всегда воплощають въ себъ истину, хотя не всегда правильно опредъляють сс. Но судьбы догнатизна въ исторіи церкви во многихъ отношеніяхъ походать на слишкомъ носившное обобщение и узаконение идей, примъры котораго мы не ръдко встръчаемъ въ ранней исторіи человъчества. Мы не пожень не признать великаго значенія этихь формъ, которыни древняя церковь определила религіозную истину; не спотря на то онъ не должны быть обязательны для насъ. Мы ноженъ пользоваться ими, но должны стараться стать выше ихъ». Нельзя не заибтить ръзкаго различія между этими выраженіями оссоистовь и языкомъ социніанъ или клира господствующей церкви относительно символовъ. Д-ръ Темпль не настолько оторвался от церкви, чтобы совершенно отвергнуть ся символы, но и не настолько родственъ съ нею, чтобы они выражали его догматическія уб'яжденія. Онъ уважаеть древніе символы, но не хочеть признать ихъ обязательными. Онъ хочетъ стать выше ихъ. Чтобы яснъе представить отношение ессенстовъ къ древней церкви, мы нозволниъ себъ сдълать одну выдержку изъ статън «о воснитація міра».

«Древняя церковь стоить передъ нами какъ образецъ, который также много вліялъ на нашу религіозную жизнь, какъ Греція и Римъ на политическую и умственную жизнь. Читая Новый Завётъ, мы не находимъ въ немъ на законовъ церковнаго управленія, ни символовъ, ни логически построенной системы. Новый Завѣтъ почти ис-

44

ключительно занять двумя предметами : жизнію Спасителя и жизнію первенствующей церкви. Между посланіяни есть два, которыя на первый взглядъ, кажется, написаны для будущихъ временъ, какъ правило, это-посланія къ Римлянанъ и къ Евреянъ. Но при ближайшенъ изслядования оказывается, что и они суть только плодъ текущихъ событій времени. Древняя церковь не предписываеть нашь законовъ, но предлагаетъ примъръ. Она говоритъ послъдующимъ поколтніямъ: подражайте инт, какъ я подражаю Христу. Ничего подобнаго никогда не говорилъ Монсей и ни одинъ изъ пророковь. Но человъчество уже достаточно возмужало, чтобы съ большею пользою учиться изъ примъра святыхъ, нежеля изъ словъ и предписаній закона и пророковъ. Когда впосладствін христіаванъ нужны стали символы и литургіи, одриы церковнаго управленія и системы богословія, они не могли найдти ихъ въ Новомъ Завътв. Они нашли въ немъ матеріалы для новыхъ зданій; но выборъ и комбинація этихъ натеріаловъ предоставлялись ихъ собственному труду. Дяло, надъ которымъ трудилась первенствующая апостольская церковь. бы до во многихъ отношеніяхъ исключительное; ся обстоятельства и положение были особенныя. Еслибы она писала кодексъ законовъ для будущихъ поколъній, ея законодательство скоро подверглось бы тойже судьбя, какой подвергся Монссевь обрядовый законъ на соборв апостоловъ. Но примъръ са будетъ жить и наставлять насъ въчно. Чтобы представить въ ней образецъ для встахъ послъдующихъ покойсній, для этой цели главныя черты характера первобытной Христовой церкви нарисованы въ колоссальныхъ разитрахъ... Мы часто трудимся надъ разысканіемъ подробностей, относящихся къ жизни первенствующей церкви и любяжь доказывать, что наша современная практика ведеть свое начало отъ временъ апостольскихъ. Это уже излишество. Не въ рабскоять копирования первобытныхъ обычаевъ состоять дъйствительное подражание апостольской церкви. Намъ не предписано и мы не обязаны имвть общее иму-

•

щество, потому что такъ нъкогда было въ церкви јерусалимской. Подражать апостольской церкви не значить дълать то, что она дблала, но дблать такъ, какъ она дблала. Но саное это излишество въ подрежания служить яснымъ доказательствомъ могущественного вліянія, какое древняя церковь имботь на насъ. Мы желали бы подражать даже внёшнимъ ея дъйствіямъ, чтобы ближе сродниться съ ея внутреннею жизнію. Ея витши атйствія не были предназначены служить образцомъ для насъ. Она имъла также свои недостатки, свои безпорядки. Но ич не видимъ, не хотъли бы видеть, не любимъ, когда намъ указывають эти нятна изъ за блеска лучей обливающихъ ее. Немало было великихъ святыхъ и послъ временъ апостольскихъ. Они возможны и теперь. Но святость того времени интла какую-то особенную прелесть, которой ны не можемъ копировать. Она не принадлежить однимъ апостоламъ, или передовымъ людямъ времени; она украшаетъ всю церковь. И насъ поражаютъ не саныя добродътели, не подвиги высокаго сапоотверженія апостольскихъ праведниковъ. Нътъ, насъ удивляетъ эта нензобразникая простота религіозной жизни, это чудное простодушіе, какос-то дътство сердца. Все другое повторялось и посль, но это-никогда»...

Неправда ли, въ этопъ изображени апостольской церкви много сочувствія, даже любви. Но вся эта картина написана для того, чтобы сказать читателю, что онъ уже внъ этой прекрасной сферы, внъ этого иладенческаго ира съ его привлекательною, но дътскою поэзіею. Эпоха эта уже прошла невозвратимо и остается въ однихъ воспоминаніяхъ. Человъчество идетъ уже по другой дорогъ, руководится иными законами, трудится надъ иными потребностями, и было бы напрасно возвращаться къ прекрасному, но невозвратимо прожитому прошедшему. Такъ человъкъ вспоминаетъ иногда о счастливыхъ дняхъ своего дътства; такъ подъ старость разбирая свою внутреннюю жизнь, на которой время и опытъ оставили иного темныхъ слъдовъ, онъ отыскиваетъ въ чис-

## о христілнской богословій въ лиглій.

тыхъ натуральныхъ истинктахъ своего дътства образецъ, даже урокъ для своей старческой практики, любуется своею иладенческою невинностію, грустить объ утраченной чистотѣ. Такъ встрѣчалось, нашъ читать, историкъ или поэтъ рисуетъ свастливые дни молодой Греціи, восхищается ся юношескими силами и доблестями, благоговѣетъ предъ геройскими подвигами си сыновъ, предъ цѣлостію ихъ натуры и полнотою силъ, и сравнивая съ инжи односторонность, раздробленность силъ современнаго человѣка горюетъ о невозвратииомъ прошломъ и указываетъ въ немъ образецъ для своего поколѣнія. Это ли отношеніе первобытной апостольской церкви къ послѣдующимъ христіанскимъ поколѣніямъ и церквамъ?..

Указанныхъ примъровъ, мы полагаемъ, будетъ достаточно для того, чтобы дать понятіе о странномъ смѣшеніи положительнаго и отрицательнаго элементовъ въ современномъ раціонализмѣ ессеистовъ. Это именно смѣшеніе разнородныхъ несоединнимахъ частей. Тѣмъ процессомъ, какому слѣдовали Ессеисты, ихъ никогда нельзя привести въ органическое сродство; онѣ всегда останутся чужды одна другой, какъ желѣво и глина въ знаменитой статуѣ Навуходоносора.

Лондолъ. Декабря 25-го 1862 г. Н. Соколовъ.

(Продолжение будета).

47



# ГЕОРГІЙ ДАШКОВЪ.

Матеріалы для исторія первой половины XVIII стольтія.

Въ 1705 году, 3 сент., какъ государь былъ въ Курляндін, въ Митавъ, пришла въдомость изъ Москвы отъ князя Бориса Ал. Голицына, который тогда въдалъ приказъ Казанскаго дворца, что въ Астрахани въ почь на 30-е іюля взбунтовали стртльцы, убили воеводу Тим. Ржевскаго и прочихъ знатныхъ горожанъ всего съ 300 чедовъкъ, выбрали промежъ себя изъ бунтовщиковъ же трехъ атамановъ и чослали пословъ къ донскимъ и яицкимъ кязакамъ и на Терекъ скловять ихъ, чтобы они къ нимъ присоединились. И но той въдомости отправленъ къ Астрахани генералъ-фельдиаршалъ Шереметевъ съ отрядомъ конницы и пъхоты.

Вслъдъ за этой пришла новая въдомость, что къ нямъ пристали стръльцы изъ Краснаго и Чернаго Яру и собравшись приходили къ городу Царицыну и силою принуждали къ себъ въ соединеніе, но были отбиты.

Государь послаль къ нишъ увѣщательную грамоту, чтобы они оть возмущенія отстали и вѣрностію вину свою заслужили.

Астраханцы собрались въ кругъ и, принявъ грамоту, посляли по архіерея Сампсона, чтобы онъ пришелъ къ нижъ въ кругъ. И выслушавъ грамоту за здоровье его государево пъли молебенъ и стръляли изъ пушекъ. А 13 января 1706

#### георгій даньковъ.

года архіерей приводиль тёхь бунтовщиновь кь присягв, что имъ служить государю вёрно по прежнему. И положили бунтовщики межъ себя, что буде отъ кого виредь какая будеть невёрность и тёхъ ниая приводить въ приказъ и чинить имъ указъ по уложенью. А грамоту принесли къ митрополиту въ соборную церковь и оставили для храненія въ ризницѣ. Государь, тронутый ихъ слезнымъ прошеніемъ, простилъ ихъ вины.

Это раскаяніе было, однакожъ, притворное, а можетъ бытъ и истичное, но непродолжительное.

9 марта вытхали на встръчу Шереметеву въ урочнить Качибургсковъ Яру Спасскаго монастыря арханандрить Антоній и съ нимъ четыре астраханца, два русскихъ, да Юртовскихъ татаръ два. Архимандритъ послалъ осльдиаршалу письна отъ астраханскаго архіерея Санасона и отъ Георгія Дашкова, который тогда такъ обрътался отъ большаго Тронцкаго понастыря въ астрахансковъ Тронцкенъ же нонастыръ строителенъ иля наябстинкомъ, и въ то время его величеству знатную службу показель во увъщания бунтовщиковъ, виботъ съ архісресиъ Санисоновъ (который за старостію своею тогда зъло быль слабь), - въ которыхъ письмахъ написано, что въ Астракани чинится великое воъмущение и несогласие, и хотя нъкоторые присягали, однако отъ той своей высли не отстають и мятутся; а другіе, воина къ себъ государеву индость, до того возмущения не допускають;--отчего между ними возмутителями важаел распря. Архіерей и Дашковъ просили, чтобъ онъ скоръе щоль къ Астрахани.

Въ урочище Коровын Луки на Волге, въ 30 верстахъ отъ Астрахани, встретила его депутація отъ астраханцевъ, въ которой съ духовной стороны былъ строитель Дашковъ. Депутація эта подтвердила то, о чемъ енъ уведоиленъ былъ въ Кичибургскомъ Яру. Шереметевъ послалъ къ иниъ граиоту: грамоты не приняли, заперлись въ крепости и начали жечь слободы. Фельдмаршалъ не допуская до пущаго разо-Т. Х. ренія послаль одинъ полкъ въ Ивановскій монастырь, чтобы бунтовщики и того монастыря не выжтли; а 13 марта, утромъ, прівхалъ и самъ въ Ивановскій монастырь. Бунтовщики послали по немъ три бомбы. Шереметевъ призвалъ остальные полки.

Вынужденные къ покорности бунтовщики сдались, выдали городскіе ключи и печать астраханскую митрополиту и вынесли къ Вознесенскимъ воротамъ топоръ и плаху. Фельдмаршалъ вошолъ въ городъ Вознесенскими воротами и отъ тъхъ воротъ до самаго Кремля по объ стороны улицы астраханцы всъ лежали на землъ. У Пречистенскихъ воротъ встрътилъ его митронолитъ и ивли молебенъ, а послъ мо дебна принялъ онъ у митроволита нечать и пошолъ въ приказъ и по всъмъ полкамъ опредълилъ офицеровъ, а по улицамъ поставилъ караулы отъ своихъ полковъ; а астраханскихъ жителей велълъ приводить къ присягъ и ничего изъ врежняго всноминатъ и никому озлоблять ихъ не велълъ.

По розыску главными зачинщиками бунта оказались Яковъ Носовъ-великій раскольщикъ и Степавъ Москвитинъ, бъжавшій изъ Москвы стрълецъ Кобыльскаго полку.

На допросахъ, съ розысковъ, они показали, что за мѣслцъ и больше передъ бунтомъ прошла у нихъ площадная молва, будто великаго государя не стало, и для того воевода Тимовей Ржовскій началъ и всё люди стали дѣлать неподобно, вѣру христіанскую покинули и дѣлають по бусурмански, сами у собя бороду и усы брѣютъ и въ нѣмецкомъ платъѣ кодятъ. Заслышавъ это, они собирались сыскать государя и бить челомъ, чтобъ старой вѣрѣ быть по прежнему, а нѣнецкаго бъ платъя не носить и бороды и усовъ не брить.

А за недваю до бунта въ Астрахани на торгу прошло слово, будто свадебъ имъ не играть семь лъть, а дочерей и сестеръ выдавать за измцевъ, которые будутъ изъ Казани въ Астрахань 2000 человъкъ, а мужскому полу жениться на иноземкахъ. И передъ зачиномъ бунта въ воскресенье въ одинъ день, испугався такихъ словъ, было у нихъ сва-

дебъ со сто, а отдавали замужъ безвремянно, убояся чтобъ не быть имъ за иноземцами. И иногіе ихъ братья стрѣльцы, напившись на тѣхъ свадьбахъ, тотъ бунтъ и учинили.

Петръ еще не забылъ московскихъ отрѣлецкихъ бунтовъ я казнилъ виновныхъ немилосердо. Шесть заводчиковъ колесованы; 72-мъ человъкамъ отсѣчены головы на Красной площади; около Москвы по дорогамъ перевъшано 242 человъка; да во время розыску и послъ розыску померло 45; всего казчено 365 человъкъ. Остальные разосланы за карауломъ въ ссылки.

Во время этого бунта важную заслугу оказали Шереметеву астраханскій митрополить Сампсонь и Тронцкій строитель Георгій Дашковь; послѣдняго фельдмаршаль рекомендоваль въ особенное вниманіе государя.

«Митрополить здёшней зёло показаль въ бунть въ укроченіе ревность. Также Тропцкаго монастыра соборной старецъ Дашковъ сколько вь тотъ бунтъ народу укротилъ и проходплъ какими мудрыми факцыями, что нихто дёла ево изъ бунтовщиковъ знать не могъ, дивлюсь откуды такое ево мудрое происхождение явилось. И есть ли бы не ево въ томъ было радътельное происхождение, конечно бъ Астрахань разорилась. Астраханъ, мая 5 дия, 1706 г.» (\*).

Петръ не забылъ услуги Дашкова и 21 августа писалъ къ Апраксину: «когда ваша милость въ Петербургъ потдешь, то изволь взять съ собою старца Дашкова, который былъ въ Астрахант» (\*\*).

По пряказу государя онъ опредъленъ келаромъ въ Тронцкій монастырь, послт того былъ въ немъ архимандритомъ, въ 1718 г. посвященъ въ епископа ростовскаго (\*\*\*). а въ

Digitized by GO4gle

<sup>(\*)</sup> Государств. архив. ввъ дълъ Морсочникова 39 2 объ Астраханскомъ бунтъ 1705 г. Голик. Дъян. Петра вел. Т. П. стр. 133-137.

<sup>(\*\*)</sup> Голик. Двян. Петра вел. Т. III. стр. 144. взд. 2.

<sup>(\*\*\*)</sup> По смерти Стефана Яворскаго Дашковъ домогался званія синодальдальнаго вице-президента, либо перевода на Крутицу и писалъ объ этоиъ къ свльному въ то время камеръ-юнкеру Виллиму Ивановичу Монсу-

1725 г., по смерти Петра, по именному указу Екатерины, опредъленъ въ Синодъ «третьимъ архіереемъ» къ Өеофану Прокоповичу и Өеофилакту Лопатинскому (\*).

Даніковъ быль изъ неученыхъ и не любиль ученыхъ; архимандритъ Маевскій въ показаніяхъ по извѣстному Рѣшиловскому дѣлу говорилъ объ немъ, что «Ростовскій человѣкъ неученый и духовнымъ персономъ, которые суть природою изъ Малороссіянъ, будетъ великое изгоненіе (если онъ произойдетъ въ патріархи), понеже онъ Малороссійцевъ, какъ о томъ и прочимъ есть не неизвѣстно, весьма ненавидѣлъ» (\*\*). Но онъ обладалъ свѣтлымъ природиымъ умомъ, громадной волей и настойчивостію и показалъ ихъ съ первой же поры присутствія въ Синодѣ (\*\*\*).

• Понеже я, писаль онъ, вашинъ снисхожденіемъ обнадеженъ, того рэди покорне прошу, неоставьте нашего прошенія въ забвенія... А что васъ такъ трудую, и въ томъ не зазрите, понеже симы числы готовять въ докладъ; а какъ вы не изволите упредить, то впредь трудно будетъ дълать, ежели кому иному сдълаютъ. Пожалуста потрудитесь сими часы...» (Секретное отдъленіе государственнаго архива. Письма разныхъ лицъ въ Монсу). Хлопоталь Монсъ или нътъ, только Георгій не попалъ въ вицепрезиденты, потому что изъ наличныхъ вице-президентовъ ни Феодосій, ни Феофанъ не возведенъ въ зване президента.

(\*) Между тъмъ временемъ, какъ Георгій назначенъ быль, но еще не прибылъ въ Синодъ, посвященъ былъ въ архіерев въ Псковъ синодальный совѣтникъ калязинскій архимандрить Рафанль, съ оставленіемъ въ Синодъ по прежнему. По этому случаю Синодъ, отправляя своихъ уленовъ—архіепископа Феофилакта и архимандрита Гавріила съ докладомъ къ государынъ о разныхъ церковныхъ дълахъ, поручилъ имъ доложить между прочимъ: Георгію быть ли въ Синодъ, понеже и безъ него уже три персоны архіерейскія суть? Государыня подтвердила свой прежній указъ, чтобы Георгію быть въ Синодъ «совѣтникомъ же, какъ и Рафанлу.» (З авг. 1725 г). Но Георгію лучше хотѣлось быть «третьшиъ архіереемъ» наряду съ Феофаномъ и Феофилактомъ, нежели совѣтникомъ «въ низшемъ рансъ» противъ вице-презадентовъ. Чтобы сравняться съ ними, Георгіи настоялъ, чтобы свѣтскіе титулы синодальныхъ членовъ были оставлены и назывались бы просто синодальными членами.

(\*\*) Дъло арх. св. Синода 1733 г. № 152.

(\*\*\*) Еще объ одной чертъ ваъ его жизни упоминаетъ Өеофанъ въ разборъ тетраден Маркедла Родышевскаго о монашествъ (Государственный архивъ); но мы не могли доискаться, на что онъ намекаетъ. «Что же упоманулось, — пишетъ Өеофань, — о даяхъ бывшаго Ростовскаго (т. е. Георгія

52

По поводу отобранія ионастырскихъ имуществъ и назначенія ихъ между прочимъ особенно въ аренду служилымъ людямъ, опъ подалъ государынъ энергическій протестъ, который мы приводимъ вполнъ:

«Премного милосердая наша государыня и Всероссійская, яко чадолюбивая премилостивая мати! Съ должной нашей и втрной рабской повинности яко самому Богу, такъ и вашему величеству служу втрно. Того для не могу умолчать по моей втрности, чтобъ не донесть вашему величеству, понеже происходить отъ духовныхъ такой непорядокъ, какова исконно не бывало. У архіереевъ, у монастырей, съ церквей собирающіяся сборы, такъ и деревни отрѣшаютъ. А опредѣляются (эти сборы) на правителей вновь опредъленныхъ, на приказныхъ, на чужестранныхъ, на гошпитали, на богадълнии, на нищихъ. И то правда: церковное имтніе-нищихъ имъніе, для государственной славы. И какъ видно, что судей и приказвыхъ не накормить, и иностранныхъ не наградить, а богадъленъ и нищихъ не обогатить, а доны (архіерейскіе) и монастыри, уже индъ и церкви, чуть не богадъльнями сталя. Такожъ архиерен и протчія духовныя бродять такъ, какъ бывало иностранныя, или и хуже, ибо служителей, и требъ до церковной службы довольства не имъютъ, и приходять въ нищіе. А деревенскіе священники и хуже нищихъ. Понеже многихъ, изъ данныхъ денегъ, на правежахъ быють, что и оплатиться не могуть. И тогобъ надлежало разсмотрять, чтобъ было къ государственной пользя, но токно

Дашкова), въ томъ онъ злодъянія и давно уже быль усмотрънъ, и въ недавныя времена. Давно, т. е. ез мірскомъ чиму еще, ушедъ за стратъ казан по дъламъ своимъ въ Польшу, голосно тамо поноснат блаженной и въчно достойной памяти государей своихъ, Іоанна Алексіевича и Петра Алексіевича, какъ извъстные о томъ повъствуютъ, сказывая, что и дъло о томт было у дъяка. Ивана Автамонова. А въ шедавныя времена..... Недавнее-то мы увидниъ въ нашей исторія. За чъмъ же Дашковъ бъжалъ за границу и за что поносилъ государей? Когда ояъ возвратился оттуда в по доброй ли волъ постряженъ въ монашество? Это пока вопросы.

то затмилось. А мы о такихъ непорядкахъ, по нашей върности, вашему величеству не донести не смъемъ. И умолчать, какъ отъ Бога, такъ и отъ вашего величества опасны, да не явимся безотвътни въ день праведнаго суда Божія и да не пріимемъ лъниваго раба воздаянія. И ежели ваше величество соизволитъ милостивно и терпъливно сама выслушать, то, по нашей върности, можемъ донести пространно къ милостивому вашего величества разсмотрънію. Смиренный Георгій архіепископъ Ростовскій» (\*).

Пространиаго донесенія, кажется, однакожъ не было.

Очевидно, что такой человъкъ не могъ сойтись съ Өсофаномъ. Хоть онъ и былъ по рангу «третьимъ архіереемъ» въ Синодт, но ему хотълось быть первымъ, хотълось взять и власть и вліяніе въ свои руки. Онъ пользовался всякимъ средствомъ для своихъ цълей. По происхожденію изъ дворянъ онъ принятъ былъ въ высшемъ обществъ, поддерживалъ связи съ значительными лицами въ государствъ и пользовался ихъ вліяніемъ для упроченія своего положенія. Онъ подобралъ себъ партію изъ лицъ одного съ нимъ образа мыслей, большею частію ссыльныхъ пли овальныхъ въ прошлое царствованіе.

Главный изъ нахъ былъ коломенскій матрополать Игнаmin Смола, извъстный какъ приверженсить царицы Евдокім Лопухиной и царевича Алексъя Петровича и какъ противникъ новозаведеннаго Синода и его распоряженій. Вотъ прежняя его служба.

Въ междупатріаршество онъ посвященъ былъ (въ 1712 г.) митрополитомъ Стефаномъ изъ архимандритовъ московскаго Богоявленскаго монастыря въ еинскопы суздальскіе; въ 1719 г. переведенъ на Крутицы съ званіемъ мптрополита п съ порученіемъ въ его управленіе патріаршаго духовнаго приказа. Это была очень высокая и почтенная должность при патріархахъ. Крутицкіе мптрополяты, обыкновенно, за-

<sup>(\*)</sup> Кабин. дъля. Отд. І. Кн. ХХХІ, стр. 260

ступали мъсто патріарха въ случаъ его болзени или смерти и были ближайщіе кондидаты на это званіе.

Учрежденіе св. Синода разомъ подервало всѣ нечты и надежды Игватія. Онъ еще надъялся управлять самовластво патріаршею областію и презрительно отнесся къ одному изъ распоряжений св. Синода, касавшенуся между прочинь и патріаршей области. Св. Синодъ подвергъ его суду и за этовременное уналение своей чести и за мъкоторыя противности, изъ которыхъ явствуетъ, якобы онъ инветь власть выше синодального правительства. Ему внушено было и на будущее время «взъяснять честь св. Синода безъ всякаго уналенія и повяноватися оному во всемъ безъ прекословія, понеже опой Синодъ имъетъ честь, силу и властъ натріаршескую, или едва и не большую, понеже есть соборъ». Въ товъ же году, во высочайшену повелению, взъ тайной канцелярін сообщено св. Синоду для пэслъдованія, что Игнатій явялся вановнымъ въ деле бывшей царицы Евдоків Өедоровны Лопухиной. «Въ прошлыхъ годъхъ, въ бытность ея царицы въ суздальскоиъ монастыръ, а его-суздальскимъ еписковомъ, онъ прихаживалъ къ ней бывшей царяцъ на поклонъ и видалъ се въ мірскомъ платьть и руку ся цаловаль, а не доносиль. Одъ же въ пронилонъ 1717 году приказалъ попу церкви Казанскія Богороднцы, что въ Суздалъ, ее бывшую царицу пустить пъть всенощную, что тоть попъ и учиниль; да онъ же прислаль къ ней пару возникосъ сърыхъ нънецкихъ, на которыхъ она ъзживала». Игнатія вызваля въ С.-Петербургъ. По изслъдованія дъла, онъ оказался виновнымъ въ важномъ преступления, а именно: «въдая правильную великую государыню Екатерину Алексбевну; почиталь за царицу нонахиню Елену и отдаваль ей такую честь, которой весьма она отръжена. И хотя за то повиненъ былъ местокому штрафованию, но его царское велячество, по мялостя своей и ради заключенного съ Швецією мира, ту вину его простиль и повельль быть ему въ Иркутской епархіи архіереень и писаться епискономь в

55

служеніе отправлять въ опредъленныхъ епископскому сану одеждахъ, а саккоса не употреблять и бълаго клобука не восить.» Высочайшій указъ объявленъ ему въ Синодъ новгородскимъ архіепископомъ Өеодосіемъ 8 сентября 1721 г. Игнатій подалъ государю жвлобу, въ которой просилъ выслушать донесеніе тайной канцеляріи объ его дълъ, потому что въ Синодъ не было сообщено изъ нея полнаго въдънія, а его уволять отъ иркутской епархія. Государь согласился и 1-го октября прівхалъ въ Синодъ для слушанія дъла. По окончанія чтенія государь уволилъ Игнатія отъ иркутской енархія, дозволявъ ему отойдти за старостію на объщаніе въ Нилоку нустынь.

Это не только не сиягчило, напротивъ еще больше раздражило Игнатія. По крайней итрт мы не знаемъ, чему другому приписать слъдующій его поступокъ. Живя въ Ниловой пустыни и иользуясь авторитетощъ по своему званію, онъ приказалъ вырвать изъ общаго поминальнаго синодика листы, «на которыхъ вписаны были имена родителей достоблаженныя памяти фамиліи его имп. величества». По доносу иъстнаго инквизитора Синодъ приказалъ изслъдовать это дъло, а къ строителю послать указъ, для объявленія бывшему м. Игнатію, чтобы онъ ни въ какія монастырскія, подлежащія до настоятельскаго управленія дъла отнюдь встунать не дерзалъ. (24 апр. 1724 г.).

Игнатій пытался было подняться при Екатеринт и-послалъ къ ней прошеніе, а къ Өсофану письмо о возвращенія ему епархія и прежняго званія.

«Многая радость обыде сердца наша, — писалъ онъ къ Өеофану — егда получихомъ слышати дражайшія намъ новыя въсти, яко Богъ Вседержитель сподоби тя великаго Новаграда и прочихъ градовъ, и изрядныя своея божественныя благодати, еже ожребствовати святыни твоей много народы преподобить и праведить, желая убо и моля отъ души преподобитайшаго Іерарха, Богочеловъка Іисуса Христа, яко да помощію Его и благодатію въ день судный, яко истинный

настырь, представиши ю (паству), а за такое подвигоположеніе и трудъ началоводства духословесныя паствы, дастъ тебъ Госнодь Богъ противодостойную изду на небестях.

При семъ всепокорнъйше прошу отъ души моея всемилостивъйшаго вашего архипастырскаго заступленія, ко всеиплостивъйшей великой государынъ императрицъ Екатеринъ Алексъевнъ.

Послаль вынь я убогій до Ея Величества просительное прошеніе, слыша Ея Величество ко всямь являеть свое многое благоутробное шилосердіе, а я убогій бъдствую по неправошу докладу блаженныя и въчнодостойныя памяти Императорскому Величеству бывшимъ новгородскимъ архіепископомъ Өеодосіемъ, несправясь съ монмъ первымъ допросомъ, которой и нынъ въ тайной канцеляріи именно явствуетъ.

И паки всепокорять молю и прошу, дабы вашимъ милостивымъ предстательствомъ и заступленіемъ отъ онаго навъта инт убогому быть свободну. (\*) А за ваше архипастырское снисходительное милосердіе одолжуся Его божественную благость о здравій и спасеній вашемъ молити втуно.

Вашихъ архипастырскихъ молитвъ и благословенія усердно прося, недостойный чернецъ нарицаюся Игнатій, и всесинренно кланяюся.»

Изъ Няловы пустыни Сентября въ 11 день 1725.»

**Ософанъ** препроводилъ это письмо къ государынъ съ слъдующимъ донесеніемъ.

«При всенижайшенъ моемъ раболъпномъ поклонении, довощу Вашему Величеству : получилъ я, сентября 21 дня,

<sup>(\*)</sup> Противъ этого мъста рукой Феосана приписано: • проситъ быть себе свободну, и тъмъ являетъ, будто онъ сосланъ, и за арестомъ держится: а онъ самъ упросилъ у Государя тамошнего пребыванія, вжъсто Иркутскаго архіерейства. Кулы же то освободиться хощетъ; чаю въ Москву. •

письмо отъ бывшаго Крутицкаго архіерей Игнатія, вына въ Ниловой пустынъ пребывающаго, въ которомъ при поздравленіи моенъ, проситъ меве о ходатайствъ къ Вашему Величеству, и пишетъ, что и къ Вашему Величеству послалъ прошеніе. А о чемъ его прошеніе, инъ не извъстилъ. По должной же моей поддавной върности, которая обовязуетъ мене высочайшую Вашего Величества особу не токио отъ злъйшихъ навътовъ, но и отъ прелестныхъ обмановъ охранять всячески, объявлаю Вашему Величеству дъло его.

Когда быль овъ Игнатій архіереень въ Суждаля, не налое показаль на себъ подозрѣніе въ невърности къ высокославной памяти Его Императорскому Величеству, и собственно къ Вашену Величеству. И явилося то на него въ Москвъ. въ 1718 году: и слышно, будто онъ въ тоиъ тогда и допрашиванъ Иваноиъ Мусиноиъ (Графоиъ И. А. Мусиныиъ-Пушкниымъ): а утасно ли, или уничтожено тогда сто дбло, я ноизвъстенъ. А въ 1721 году въ началъ Синода, въ первыхъ сессіяхъ, прислано въ Сиподъ изъ тайной канцеляріи доношеніе на него въ вышеозначенновъ его подозртній, и по указу спиодальному вповь опъ Игнатій допраниванъ въ Москвъ, и явился по слъдованию виновать : о чемъ въ Синодъ въ дълъ его извъстно, и Петръ Андреевичъ (Толстой) въдаетъ. А что онъ Игнатій въ письмъ своемъ ко инъ присланномъ пишеть, будто онъ обвиненъ по неправому Феодосія докладу, и то его явная ложь. Ибо Феодосій не токио не былъ къ нему враждебенъ, но и весма благодътеленъ, и въ 1718 году исходатайствоваль ему переведение изъ Суждаля на Крутицу, и титлу митрополитскую, которой не имъли два до него архіерев, п часто съ нимъ бестдовалъ на единъ, п надъюся, что Өеодосій переводя его на Крутицу, не въдалъ о его подозръніп, и бывшемъ допросъ его въ Москвъ : а переводъ ему дълалъ не на праздное мъсто, но низводя изъ Крутицы на Вятку пынъшняго вятскаго епископа Алексія. А когда въ 1721 году вина ево Игнатія, какъ выше писано, стала явна. и тогда Өеодосій склониль на милостивое ему

прощение блаженныя и высокославныя паняти Иннераторское Величество: и милостивтёшій Государь вину его самъ прочелъ и выговаривалъ Игнатію, и чего онъ достоннъ, сказалъ ену, а потонъ прощая его, велълъ ену быть евнекопонъ: пркутскимъ. Но Игнатій, лежа у ногъ Его Величества, упроснаъ себъ старческаго житія въ Ниловой пустынь, - что при встахъ насъ дълалося 1718 году сентября 8 дня въ Синодъ. И посему видно, что опъ поборника своего притворня въ гонителы, хитроство очистивъ себе, а Ваше Величество предстить тщится. Но еще и потомъ, съдя уже въ Ниловой пустынъ, подалъ на себе подозрвние въ невтрности къ Государенъ своимъ, о топъ значится дело въ Синодт. Того реди. по ноему внънію, опясаться его надложить, и ходатайству за нимъ чіему пябудь не быть важну. Что предложнять, и до стопъ ногъ Вашего Величества новергая себе, вручаюся превысокому Императорокому и натерному милосердію. Вашего Ивператорскаго Величества нижайшій рабъ и Богонолець Өеофанъ Архіепископъ Новгородскій. Изъ Новаграда севтября 21 дня 1725 году. Посылаю присемъ и писно отъ Игнатія къ мпъ присланное.»

**Θеофану отвѣчалъ кто-то,** по всей вѣроатности Макаровъ, отъ имени государыни:

«Святъйшій отецъ, мой же милостивый патронъ и государь! Письмо ващей святооти изъ Новаграда отъ 21 числа сего мъсяца чрезъ присланнаго оть васъ дворянина Ивана Рябинина до Ее Императорскаго Величества купно и съ прпложеннымъ притомъ нъкоторымъ письмомъ исправно дошло, и по оному Ее Величество обо всемъ извъстна и за добрую вашей святооти предосторожность ее въ томъ указала васъ благодарствовать, и бывшему архіерею Игнатію указала быть по прежнему въ Ниловой пустыци неисходно.» (\*)

Игнатій недолго ждаль лучшаго времени. Въ 1727 г., по случаю открывшихся архіерейскихъ вакансій, Синодъ пред-

<sup>(\*)</sup> Кабин. дела, Отд II. вн. LXXIII, л. 93-97.

ставилъ своихъ кандидатовъ: но верховный Тайный Совътъ, минуя ихъ, назначилъ другихъ лицъ, и въ тоиъ числі; ссыльнаго Игнатія назначилъ коломенскимъ митрополитомъ, а въ слъдъ за тъмъ и членомъ Св. Синода. (\*)

Екатерина еще довольно цёнила Өеофана за его услугу, которую нельзя было позабыть. Но по смерти Екатерины, съ вошествіемъ на престолъ Петра П-го, начались для него тяжолые дни. Другіе люди стали у престола и начали управлять государственными дълами. Даниковъ, имъя опору въ членахъ верховнаго Совъта, особенно въ Долгорукихъ, забралъ въ свои руки церковное правленіе и довелъ интригу до такой степени, что чуть не попалъ въ патріархи. (\*\*)

Указами изъ верховнаго Тайнаго Совъта, слъдовавшими одинъ за другимъ, отмънено множество постановленій петровскаго царствованія по церковнымъ дъламъ.

Въ мартъ 1727 г. указомъ верховнаго Совъта приказано маловотчиннымъ и безвотчиннымъ монастырямъ, которые приписаны къ другимъ монастырямъ, быть на прежнемъ основаніи.

Въ іюлѣ состоялся указъ, чтобы оставшинся послѣ святѣйшихъ патріарховъ панагіямъ, и прочимъ вещамъ, которыя синодальные члены разобрали къ себѣ и другимъ роздали, подать въ верховный Тайный Совѣтъ вѣдомость, а у отлученныхъ отъ Синода членовъ тѣ панагіи отобрать назадъ. (\*\*\*)

Въ октябръ закрыта Невская типографія. Надо сказать, что эта типографія у защитниковъ старины была какъ бъльмо

(\*\*\*) Невскій архимандрить Петръ Смізичъ, у котораго также была панагія изъ патріарлей ризницы, прибъгъ къ покровительству Меншикова и просилъ, чтобы у него не отбирали панагіи. Его світлость 11 авг. 1727 г. приказалъ объявить Синоду, чтобы у архимандрита Петра панагіи въ Синодъ не требовать, «для того, что оная панагія помянутому

**60** 



<sup>(\*)</sup> Приходныть въ Св. Свнодъ изъ В. Т. Совъта тайный совътникъ Степановъ и объявиль словесно, что всепресвътлъйшій государь имдераторъ повелълъ преосв. м. Игнатію быть въ присутствія въ св. Свнодъ, въ числъ синодальныхъ членовъ. (Журн. Св. Синода, 13 іюня 1727 г.)

<sup>(\*\*) »</sup>Дашковъ уже такъ близокъ былъ къ патріаршеству, что накакаго сумнительства къ возведенію на престолъ не осталось.« (Молотокъ на Камень Въры. Ркп. Рум. Муз. № 467).

#### ГЕОРГІЙ ДАШКОВЪ.

на глазу, -потому что въ ней напечатаны были почти всѣ Өеоеановы сочиненія, подававшія поводъ къ разнымъ толкамъ о введеніи лютеранства въ Россіи и о прочемъ.

Въ ноябръ разръшено печатание Кання Въры.

Въ личномъ составъ Синода Өеофанъ правда оставался нервенствующимъ членомъ: новая власть была въ рукахъ Дашкова.

Съ восшествіемъ на престолъ императрицы Анны дѣла перемѣнились. Долгорукіе пали; прочіе приверженцы стараго порядка притаили дыханіе. Въ церковныхъ дѣлахъ Өеофанъ опать вошелъ въ полную силу и достигъ до такой власти, какой не имѣлъ ниодинъ архіерей послѣ него.

Доносъ на воронежского епискова Льва далъ ему случай отистить въ одинъ разъ нъсколькимъ недоброжелателямъ.

I.

Левъ, въ мірѣ Лаврентій Юрловъ, родонъ изъ дворянъ Юрловыхъ. Отецъ его, Михаилъ Матвѣевичъ Юрловъ, въ годъ рожденія Лаврентія, находился въ нижегородской губернін въ курнышскомъ увздѣ, въ селѣ Сеновѣ. Лаврентій въ юныхъ лътахъ остался сиротою и взятъ на воспитаніе въ Москву, въ домъ боярниа кияза Ивана Борисовича Троекурова и воспитывался виѣстѣ съ сыномъ его И. И. Троекурова и воспитывался виѣстѣ съ сыномъ его И. И. Троекурова и въ качествѣ волонтера въ ноходы, двя раза подъ Азовъ и водъ Ругодивъ. (\*) Послѣ ругодивскаго похода, 23 лѣтъ, въ

архамандряту дане отъ самаго высокославныя и въчнодостойныя намяти Государя Императора. Также и впредь, что до онаго Александро-Чевскаго монастыря будетъ касаться, дабы прежде о томъ объявлять его свътлости, понеже оной монастырь въ протекція его свътлости.»

<sup>(\*)</sup> У Голикова въ Дюлнілат Потра В. (т. XV, стр. 34—37 изд. 2-е) рэзсказывается авекдотъ, какъ молодой пажъ царицы Мареы Матввевны (супруги ц. Осдора Алексвевича) Юрдовъ, бывши съ нею на ассамблев у голландца Гоппа, укралъ серебряный кубокъ, изъ котораго пилъ госуларь Петръ Алексвевичъ, и какъ царица, жалъя пажа и закрывая отъ

.1721 г. онъ ряшился вступить въ монашество и для предварительнаго искуса отправился въ Тронцкій Сергіевъ монастырь, гдъ и находился при архимандритахъ Иларіонъ Властелинсконъ и Сильвестръ Холисконъ, пользуясь ближайшинъ руководствомъ монастырскаго духовника, јеромонаха Георгія Дашкова, лътъ съ десять. Изъ Троицкаго нонастыря посланъ строителемъ въ приписной къ нему Троицкій же астраханскій монастырь, гдѣ и постриженъ въ мантію духовпикомъ того монастыря јеромонахомъ Іоасафомъ, а митрополитомъ Сампсономъ посвященъ въ јеродіакона и јеромонаха. Въ 1716 г. переведенъ имъ въ астраханский Спасопреображенскій монастырь. По смерти Сампсона, по случаю возникшихъ неудовольствій съ преемникомъ его Іоанномъ. Левъ просилъ рязанскаго митрополита о персводъ его въ Москву, куда онъ и переведенъ для жительства, впредь до усмотрѣнія, въ Донсконъ понастырѣ.

Въ эту пору, бывшій духовникъ его въ Троицко-Сергіевскомъ монастыръ, Георгій Дашковъ посвященъ въ еписконы ростовскіе. Левъ выпросился съ нимъ въ Ростовъ и жилъ при немъ итскольно итсяцовъ. Вскоръ посла этого, когда. по указу Петра 1-го, велъно было изъ Москвы прислать въ новооснованный Александроневскій монастырь итсколько добрежительныхъ монаховъ, Левъ посланъ былъ витесть съ прочиии, и въ бытность въ Александроневскомъ монестыръ находился въ кампаніи на кораблъ Ангутъ. По окончанія оной, высоч. именнымъ указовъ опредълоть архимандритовъ въ переяславскій Горицкій монастырь рязанской епархія (\*). По

гитва царскаго, дала ему денегъ и посовътовала спасаться, какъ знаетъ. Юрловъ пропалъ безъ въсти, а царица приняла на себя выговоръ и гитвъ царскія. Между тъмъ пристыженный я напуганный пажъ ущелъ въ монастыръ и пострится подъ именемъ Льва.

<sup>(\*)</sup> Біографія Льва завыствована нами вять его собственных показаній; но воть обстоятельство, напоминающее пажа, о которомъ онъ умолчалъ. Въ январта 1724 г., по доношенію язъ приказа инквизиторскихъ дълъ, онъ иодпалъ подъ судъ в слъдствіе за расхищеніе въ приписномъ къ Сергіеву монастырю астраханскомъ монастырть питья и рыбныхъ припасовъ

#### георгій даннююъ.

обычаю того времени, основанному на регламенть, почетнъйшіе архимандриты вызываемы были въ Синодъ для присутствованія и для ознакомленія съ дълами епархіальнаго управленія. Переяславскій архимандритъ вызванъ былъ въ Синодъ въ 1726 году, а въ слъдующемъ произведенъ въ епископы воронежскіе, съ увольненіемъ отъ присутствованія, въ Синодъ.

Различные слухи и толки, волновавшіе умы передъ восшествіемъ на преотолъ императрицы Анны, породили иножество безпорядковъ во встхъ концахъ Россіи и во встхъ русскихъ сословіяхъ. Приверженцы старины, ожившіе и окртпшіе въ царствованіе Петра II-го, надъялись возвесть на престолъ бабку его, Авдотью Федоровну Лопухину. Первый голосъ, при избраніи наслъдника Петру II-му, былъ въ пользу царицы - инокини. Князь Василій Владиміровичъ Долгорукій, издавна ей приверженный и близкій по дълу царевича, а отчасти и по своей упорной любви къ старинъ, желалъ поднесть ей корону. Но это предложеніе отвергнуто было большивствомъ верховныхъ сановниковъ, которые предложили русскій престолъ герцогинъ курландской, Аннъ Ивановиъ.

Посланные къ ней изъ Москвы депутаты отправились 19 января. Февраля 2-го прочитанъ былъ въ верховномъ Совътъ рескриитъ императрицы съ изъявленіемъ ея согласія, а 3-го обнародованъ манифестъ о ея избраніи. 15-го февраля императрица вступила въ столицу.

Волненія, приводившія въ движеніе столицу, отозвались въ отдаленныхъ концахъ Россіи. Туда доходили самые смутные слухи. Молва, безъ сомивнія, измѣняла и дополняла эти слухи по-своему. Во время самаго разгара толковъ и смутъ обнародованъ былъ манифестъ о смерти Петра II-го и объ избраніи императрицы Анны. Въ Воронежъ пришелъ мани-

на двъ тысячи рублей и до изслёдованія отъ настоятельства отрёшонъ, съ тъмъ, чтобы имълъ пребываніе въ Чудовъ монастырт. Но въ апрълъ, по случаю коронація Екатерины, вина его прощена и повельно ему быть въ Горяцкомъ монастыръ архимандритойъ по прежнему.

фесть 14-го февраля. Мъстный вице-губернаторъ Пашковъ отослалъ его къ преосвященному Льву. Тотъ ничего не отвъчалъ, а между тъмъ на слъдующій день, — это было первое воскресенье великаго поста, — на извъстномъ обрядъ православія велълъ вездъ, гдъ падо было поминать имя государыни, поминать : «о благочестивъйщей великой государынъ нашей царицъ и великой княгинъ Евдокіи Феодоровнъ и о державъ ихъ», а потомъ о благовърныхъ государыняхъ цесаревнъ и царевнахъ. Такъ и самъ онъ воспоминалъ на литургіи, по принятія св. Даровъ въ царскихъ дверяхъ. Съ того дня и въ прочіе дни воспоминаніе во всъхъ церковнослуженіяхъ производимо было такъ же.

Пашковъ 18-го числа послалъ къ нему снова подполковника Борыкова съ требованіемъ объявить манифестъ по обычаю и назначить, когда быть этому. Епископъ объявилъ, что «церковнаго поминовенія о государт императорт и молебнаго торжества о ед императорскомъ величествъ безъ присланнаго къ нему о томъ особливаго точнаго указа изъ Синода собою чинить опасенъ, разсуждан то, что можетъ быть не сдълается-ль впредь другой какой отмъны.» Пашковъ донесъ объ этомъ въ Москву. У Льва потребовали объясненія.

Левъ прислалъ въ Свнодъ объяснение, что Пашковъ въ неотправлении имъ молебна о вступлении ся величества на престолъ клевещетъ на него напрасно, по злобъ. Марта 20-го объяснение было заслушано въ Синодъ и оставалось нетронутымъ до 15-го июля.

15-го іюля дъло подналось снова. Өсофанъ отъ имени государыни сдълалъ Сяноду запросъ: отчего дъло Льва умолчано и не слъдовано? На этотъ вопросъ одинъ изъ членовъ, именно коломенскій митрополитъ Игнатій отвъчалъ, что объясненіе Льва доложено и слушано было 20-го марта, но при слушаніи его ростовскій епископъ Георгій Дашковъ сказалъ: у воронежскаго архіерея съ воромежскимъ вице-губернаторомъ давняя ссора и другь на друга пишутъ по ссоръ. Подождать, не будетъ ли отъ губернатора какого объясненія.

64

Игватій говорнав, что это слышали всв, бывшіе въ ту пору въ Синодъ: тверской архіепископъ Өеофилактъ, оберъ-прокуроръ Баскаковъ и секретарь Тишинъ. По выходъ Георгія, Игнатій будто бы остался съ оберъ-прокуроровъ Баскаковымъ и съ секретаремъ Твшинымъ и наказалъ послъднему, чтобы онъ противъ архіерейскаго и губернаторскаго довошенія сдблаль выписку и отправиль въ правительствующій сенать немелленно.

Было это сказано или нътъ, - вотъ въ чемъ вопросъ. Какой поводъ былъ Игнатію выдумывать?

Для начала дъла Өеофану довольно было и того, что его почтенные сослуживцы показали нервшительность въ осужленіи Льва.

Черезъ двъ недълн - 30-го августа - послъдовалъ высочайшій указъ, которынъ ость они — Өеофилакть, Георгій и Игнатій — увольнялись изъ Синода. Өсофилакть простодушно разсказываль о себь, что онъ, ничего не зная, прітхаль было, послѣ 30-го августа, въ Свнодъ, по обычаю. Но ему показали списокъ новыхъ членовъ : это значило, что надо отправляться на епархію. Втроятно, таже исторія повторилась и съ прочими товарищами его изгнанія.

Новые члены — Леонидъ крутицкій, Іоакимъ суздальскій и Питиримъ нажегородскій — были покорными слугами Өеофана. Когда онъ не бывалъ въ собраніяхъ, они писали ему донесенія о происходившемъ въ собраніи и исполняли всв его приказанія. «Такихъ и выбралъ, — говорилъ Өеофилякть, — что слова противного но скажуть.»

Между тъпъ по дълу Льва началось елъдствіе. Его вызваля въ Москву. Разными тайными и явными путями собрали справки о встать его дтиствіяхъ, къ кому онъ писаль, съ кълъ сносидся, у кого искалъ помощи и защиты. Сообразно съ полученными свъдъніями, его допрашивали въ Синодъ и сенать : что и отъ кого онъ зналъ? Какой пользы онъ надъялся себъ отъ своего поступка? На кого именно и для чего уповаль и съ къмъ вмъстъ словесно или письменно T.X.

дъйствовалъ? На всъ эти вопросы Левъ отвъчалъ уклончиво, «отбываясь простотою». Не удовлетворившись этимъ показаніемъ и считая его виновнымъ въ государственномъ преступленія; св. Синодъ, 29-го сентября, опредълилъ и представилъ на высочайшее утвержденіе: «чтобы бывшимъ воронежскимъ Львомъ епископомъ, за его тяжкія преступленія, розыскивать и для того лишить его всего священнаго и монашескаго чина и предать на судъ гражданскій.» Государыня утвердила приговоръ 2-го октября. Въ собраніи св. Синода, лишили его архіерейскаго сана и монашества и отослали въ правительствующій сенатъ.

Съ передачею въ гражданскій судъ, велѣно было розыскивать имъ по тѣмъ же пунктамъ съ поименною прибавкою: «о какой помощи онъ писалъ къ архіереямъ ростовскому и коломенскому, къ генералу Чернышову и Степану Колычеву? и на тѣ свои письма въ отвѣтъ отъ нихъ письма получалъ ли и въ какой силѣ?»

Какъ производилось слъдствіе въ гражданскомъ судъ, т. е. въ сенатъ, мы не знаемъ. Но ровно черезъ 2 мъсяца, 2-го декабря сенатъ сообщилъ Синоду въдъніе, что «высоч. именнымъ указомъ велъно бывшаго воронежскаго епископа Льва, за извъстную его вину, сослать въ Крестный монастырь и содержать за карауломъ въ кельъ неисходно, и никого къ нему не допускать, и чериилъ и бумаги для письма не давать. А буде къ нему отъ кого какія письма приходить будутъ, тъ отбирать и, распечатывая, читать и отсылать къ губернатору, которому о томъ въ сенатъ репортовать. А въ церковь допускать его за карауломъ.»

Мы выше упомянули о показанія, какое сдълалъ коломенскій мятрополить Игнатій на счеть роковаго доклада 20 марта. По словамъ его, при слушанія объясненія воронежскаго епископа Льва, ростовскій архіепископъ Георгій сказалъ: у него давняя вражда съ вице-губернаторомъ: Подождемъ, можетъ-быть, губернаторъ пришлетъ объясненіе. А по окончанія собранія, митрополитъ Игнатій, будто бы остав-

66

шись съ Баскаковымъ и Тишинымъ, просилъ послъдняго составить справку по этому дълу и послать въ сенатъ. На Баскаковъ, ни Тишипъ не подтвердили этого показанія, изъ чего сладователи заключили, что «говорилъ онъ Коломенскій все вышеписанное затъвая ложно», и приговорили: за ту вину его, лиша сана архіерейскаго, послать въ Свіажскія Богородицкій монастырь. Высочайшее утвержденіе на это опредъленіе послъдовало 2-го декабря 1730 г., въ тотъ саный день, какъ ръшено дъло воронежскаго епископа Льва.

Но самымъ главнымъ лицомъ въ этомъ дълъ – мътою Өеочана — былъ ростовскій архіепископъ Георгій Дашковъ: Пользуясь случаемъ, Өеофанъ успълъ выставить его передъ виператрицей, какъ человъка противнаго ся питересамъ. Идя потонъ шагъ за шагомъ, онъ съумълъ намекнуть. что изъ. за подарковъ и непомтрныхъ расходовъ, которыми онъ добывалъ патріаршество, онъ раззорилъ свою епархію. Дъло ведено было такъ искусно, что императрица дала Синоду указъ произвесть слъдствіе судебнымъ порядкомъ. «Понеже извъстно ея императорскому величеству учинилось, что ростовскій архіерей Георгій въ ростовской епархін чиняль тамошнимъ обывателимъ и монастырямъ раззорение, чего ради пиеннымъ своего пиператорскаго велячествя указомъ повелъла: пзъ св. Синода въ ростовскую епархію послать указъ, дабы той спархін духовнаго и мірскаго всякаго званія люди объявляли безъ утайки, какія кому раззоренія тотъ ростовскій архіерей Георгій учиниль безь всякаго опасенія и страха» (24-го октября 1730 г.).

Къ высочайшену указу св. Синодъ въ своемъ указъ прибавилъ: «ежели кто того архіерея закрывать будетъ и раззоренія или взятокъ не объявитъ, а о томъ сыщется кроитъ тъхъ персонъ: и за то они штрафованы будутъ неотитино. Объявившимъ же, по взысканіи съ того архіерея, взятое у нихъ возвращено будетъ, по прежнему, неиздержанно.» Для сбора показаній посланъ клевретъ Өеофана и Дудина, синодскій секретарь Павелъ Протопоповъ. Въ данной ему инструкцій особливо наказано: «ежели въ тамошнюю твою бытность что усмотръть можешь, особливо изъ бывшихъ подчиненныхъ тому архіерею духовныхъ и свътскихъ персонъ о какихъ-либо подозрительныхъ поступкахъ, а паче всего о запрещеній объявителямъ на онаго архіерея Георгія, и того прилежно примътить, а особливо можно то видъть изъ сожальніевъ и тому близко подобнаго, и то содержать у себя въ тайнъ для словеснаго св. Синоду доношенія.»

18-го ноября получены первыя донесенія отъ слѣдователя, а на другой день состоялось высочайшее опредѣленіе, рѣшившее участь Георгія.

По слѣдствію за Георгіемъ оказались слѣдующія вины: когда синодальный секретарь читалъ объясненіе Льва, то ростовскій архіепископъ Георгій сказалъ, чтобъ подождать, не будетъ ли отъ губернатора какого доношенія, и что они, по ссоръ съ губернаторомъ, наносятъ другъ на друга ложно. А бывшій воронежскій епископъ Левъ въ допросъ показалъ, что онъ объ этомъ дѣлъ писалъ въ Москву, прося заступленія и помощи у ростовскаго архіерея Георгія Дашкова и притомъ послалъ въ презентъ къ нему чувалъ винныхъ ягодъ.

Въ высочайщемъ указъ, послѣдовавшемъ на докладъ св. Синода, сказано, что «хотя онъ Георгій по извѣстному дѣлу Льва явнымъ согласникомъ и не явился, однакожъ не весьма въ томъ безъ подозрѣнія остался. Притомъ же онъ уже просился на покой, на келейное обѣщаніе; посему, какъ по первому резону, такъ и по его прошенію, оставя ему епископскій сань, быть ему въ монастыръ Харьковскомъ.»

Это опредѣленіе было слишкомъ милостиво и не могло удовлетворить желаніямъ Өеофана. Игнатій тоже былъ въ монастырѣ, а потомъ опять получилъ епархію и сдѣлался членомъ Синода.

Находчивый Өеофанъ не долго дуналъ, какъ поправить дъло. Въ высочайшемъ указъ не сказано было, какъ содержать Георгія — на свободъ или подъ арестомъ? Синодъ нашолъ въ этомъ затрудненіе, и Өеофанъ вызвался доложить

**68** 

государынѣ; въ архивахъ отыскали подходящую справку о ссыльношъ интрополитѣ нижегородскошъ Исаін (\*), который съ 1718 г. содержался въ Кирилловѣ ионастырѣ и получалъ пищу противъ 4 братій, но не ииѣлъ права безъ вѣдома настоятеля ни писать, ни получать писешъ: настоятель обязанъ былъ тѣ и другія отбирать и присылать въ Москву. Синодъ спрашивалъ: такъ ли содержать и Георгія или какъ иначе? Государыня 5 декабря приказала представить ей докладъ съ инѣніемъ. Это и нужно было Өеофану.

Той порой, какъ длилась эта процедура, по ростовской епархін собраны были показанія о взяткахъ Георгія. Въ этихъ донесеніяхъ значилось: «изъ Спасоярославскаго монастыря взято въ домъ архіерейскій десять лошадей: четыре возвращены, а остальныя такъ и осталясь. Изъ Толскаго - семнадцать лошадей: возвращено только четыре; изъ Спасскаго ростовскаго шесть лошадей, изъ Борисоглъбскаго двънадцать лошадей и т. д. Съ ярославскаго подворья въ С.-Петербургъ все перевезли въ архіерейскій довъ-экипажи, упряжь, людскую одежду, мебель, рухлядь. Мастеранъ и рабочинъ при архіерейскомъ донъ изъ монастырскихъ крестьянъ никогда ничего не платили, даже на содержание ихъ требовали денегъ изъ монастырей. По синодскому указу вельно было съ вдовыхъ поповъ брать эпитрахильныхъ денегъ по 15 коп., а указомъ ростовской консисторіи предписано собирать по 2 руб., да въ подносы ему съ судьею и секретаремъ по 30 руб. Буринстръ ростовскаго нагистрата Одинцовъ не одинъ разъ сидълъ въ цъпяхъ безъ вины, по приказанію домовой архіерейской канцелярія, и всякій разъ откупался деньгами. Вдова одного священника жаловалась, что послѣ смерти ея мужа

<sup>(\*)</sup> Въ авлахъ царевича Алексъя (Государст. Архив.) есть письмо Исаіи къ духовнику царевича Я. Игнатьеву отъ 23 января 1716 г. Г. Есиповъ и г. Семевский, не разобравши подписи, переименовали его въ *Исаака* (Чтенія въ обществъ Ист. и Древи. Росс. 1861 г.): кн. III. стр. 280. Сторонники царевича Алексъя въ Библіот. для чтенія, 1861 г. «какой-то Исаакъ митрополитъ проситъ»...

забрали въ архіерейскій домъ все ся интніе. Земскій писарь возвращался изъ Ярославля: архіерейскіе слуги отбили у него лошадь и сказали, что приказалъ архіерей. Писарь приходилъ къ Георгію съ просьбою, принесъ двъ головы сахару: сахаръ взяли, а лошади не возвратили. И въ этомъ родъ всъ исторіи, которымъ числа нътъ. Въ оправданіе Георгія нельзя не сказать, что слъдователемъ у него былъ кліентъ Өеофана и Дудина, снабженный особою инструкціей поднять весь соръ со дна.

Въ Синодъ составили экстрактъ изъ этихъ показаній и 9 декабря представили государынъ.

Теперь Өеофану легко было покончить съ своимъ противникомъ.

Дтло о взяткахъ не было выведено наружу бумажнымъ порядкомъ, но безъ сомнтнія оно окончательно ртшило участь Георгія. 28 декабря состоялось высочайшее повелтніе: за показанныя въ первомъ указъ вины Георгія, лиша сана, сослать немедленно подъ кръпкое смотръніе въ каменный вологодскій монастырь. Письма, какія будетъ писать или получать, отбирать у него и присылатъ въ правительствующій сеиатъ.

## Π.

Теперь послѣдуемъ за нашими виновными и невинвыми страдальцами въ ихъ заключеніе.

Левъ томился въ уединенной обители, устроенной на маломъ островку, въ заливѣ Бѣлаго моря, патріархомъ Никономъ во славу и во имя креста, отчего и монастырь прозванъ Крестнымъ. Кажется, онъ примирился съ своею судьбой и проводилъ скромную монашескую жизнь на ряду съ прочею братіей.

Игнатій отправленъ въ свіяжскій монастырь. О состояніи его душевныхъ расположеній можно судить по слѣдующему письму его къ одному близкому человѣку, г. Бѣляеву: «за многая ваша благодѣянія и неоставленія при бѣдствахъ на-

ияхъ одолженъ еснь о вашенъ спасенія Господа Бога нолить. Нынъ о себѣ ванъ предлагаю. Слава Богу о всемъ, еще съ живыми обрѣтаемся на земли. Наказуетъ насъ Господь отечески. Видя согнившая наши грѣховныя раны, подобающее имъ прилагаетъ врачеваніе, жжетъ напастьми, рѣжетъ нечаянно находящими печальми, понтъ горестями плачевными. Се же творить, не да погубитъ насъ, но да исцѣлить. Аще бо и жестокое скорбей на наши раны возливаетъ вино, но не безъ елея, нбо невозможно инако душевнымъ исцѣлитися язвамъ. Якоже болящему потребно есть врачеваніе, сице и намъ грѣшнымъ наказаніе по глаголу апостольскому: яко скорбяще, присно же радующеся. Писавый чернецъ Игнатій Ниловецъ изъ Свіяжскаго Богородицкаго монастыря. Февраль 1731 года.

Казанскій митрополить Сильвестръ приняль его очень радушно и старался вниманіемъ и ласкою облегчить его горькую участь, но черезъ это нажиль себъ такихъ бъдъ, которыя свели его во гробъ.

Такъ какъ ему суждено быть однимъ изъ дъйствующихъ лицъ въ нашей печальной исторіи, то мы вспомнимъ коротко и прежнюю его жизнь.

Онъ былъ родомъ изъ дворянъ Холискихъ. Родной братъ его, Осниъ Дороебевичъ Холискій, былъ холиогорскимъ поибщикомъ. Сильвестръ постригся въ монашество въ Новгородъ. Митрополитъ Іовъ опредблилъ его архимандритомъ сперва въ Деревяницкій, потомъ въ Юрьевъ монастырь. Изъ Юрьева онъ переведенъ въ Москву, въ Троицкій Сергіевъ монастырь (\*), а изъ него въ 1708 г. посвященъ въ нижего-

<sup>(\*)</sup> Въ Чгеніяхъ въ Московск. Обществъ Исторіи и древн. Россійскихъ (1861 г. кн. III) напечатано письмо его къ духовнику царевича Алексъя, Я. Игнать еву, съ изъявленіемъ радости о возвращеніи царевича въ отечество. «При семъ же-продолжаетъ Сильвестръ-господине мой милостивый, обнадежась на твою духовную къ себъ любовь, прошу добраго твоего послушанія: въ кое время предъ лицемъ царевича государя предстанешь, и изобравъ благополучный часъ, потрудися, а отъ меня, убогаго старцз, ему государю поклонися. Господа ради, преподобвъйшій отче, о семъ незабвенно пот-

родскіе витрополиты. Въ 1719 г. по назначенія въ Нижній Новгородъ Пятиряма, сдблавшагося извъстнымъ своими подвигани противъ раскольниковъ, Сильвестръ переведенъ въ Споленскъ. Онъ считалъ это понижениемъ для себя и приписываль его новгородскому архіепископу Өеодосію, впослѣдствін лишенному сана и скончавшемуся въ заточеніи въ Корельсконъ понастыръ. Дальнъйшую исторію свою разскажеть санъ Сильвестръ. «Какъ я посланъ былъ изъ Нижняго въ Споленскъ отъ его (Осодосіева) вынышленнаго навожденія, и въ то время просился я чрезъ его ходатайство изъ Смоленска въ С.-Петербургъ. И какъ я прибылъ и онъ ко инъ лукавець на квартиру прібзжаль и я оть келейныхь своихь вещей его дарилъ различпыми вещьми. Еще въ Невскомъ монастыръ, въ его жъ кельъ, взялъ онъ у меня пятьдесять червонныхъ келейныхъ мояхъ и объщалъ меня впредь миловати и охранять, и вибсто охраненія восталь на меня свирбпо и мстиль жестоко мяб, а за что не знаю, и пакости несносны я чиниль и такъ оздился, якоже левь рыкая и искаль ия поглотити, и другихъ возбудилъ на ня пакости чинить. И о семъ дивно, откуда сему такая львяная свирбность я гордость и братоненавидение, а видомъ онъ кажется якоже изуноръ, и такъ озлился и сокрушилъ, сдва нынъ живъ остаюсь. и убытковъ и изъяновъ и разоренія онъ ненавистникъ много инъ учинилъ, а именно доправилъ съ меня напрасно денегъ

щися. Истину, господине, реку, на всякъ день и на всякъ часъ его мнлости, государя моего къ себъ не могу забыти, токмо долженъ всегда предъ Богомъ благодарити, а о его государскомъ многолѣтномъ здравія до кончины жизни моея всеблагаго Бога молити. И паки, блаженнъйшій отче, якоже обрътохъ благодать предъ тобщю, повторе просьбу мою предлагаю. А о добромъ намърении изъ глубины сердца желаніе свое тебъ объявляю: доложи и умилостиви просительно государя царевича, какъ новын замній путь состоится, чтобъ соблаговолилъ чудотворцемъ помоляться и богомоліе свое посѣтить, а новозачатой земляной городъ вилѣти. Сподоби насъ Боже желаемыя радости получити. Недостойный архимандритъ Сильвестръ, Трисвятаго Бога моля, а во всемъ неиспревленіи моемъ прощенія прося, и нижайше мое поклоненіе сотворяю. Ноября 6 дия (1707 года)."

# ГЕОРГИЙ ДАШКОВЪ.

тысячу четыреста рублевъ, отчего я и до нынъ одолжалъ» (\*). Въ Сиоленскъ онъ былъ не долго. Вскоръ онъ переведенъ былъ въ Тверь, гдъ и былъ три года. «И того -продолжаеть Спльвестръ-пятнадцать лътъ въ топъ же санъ. И имълъ панагію и клобукъ бълый... Послъ того въ 1723 году какъ блаженныя памяти всемилостивъйшій Государь Императоръ, по своей высокой милости, указалъ богомольца своего, меня стараго интрополита, изъ Твери перевести въ старую рязанскую интрополію, на ивсто Стефана интрополита интрополитонъ же, а помянутый изуморъ Өедосъ увидълъ, что не его избраніемъ пожалованъ, по зависти своей выпыслилъ обще съ Палехинымъ и со Овсяниковымъ, призвавъ въ Синодальную Палиту велъли сказать сказку: пожалованъ де ты во рязанскую епархію, а ты будучи тамо митрополитомъ, во время церковныя службы Бога молить за себя не вели, а пишися епископонъ: и отъ оныхъ не въмы, за что уничтоженъ, что и значило данную инъ интроподію честь по зависти, отъяди безъ всякія причины. Каково пріятно будеть, какъ пожалують кого изъ генераловъ въ полковники, а въ духовномъ чинъ изъ поповъ въ діаконы, а изъ офицера въ солдаты?» И былъ въ Рязани три года. Съ восшествіенъ на престолъ Екатерины его перевели въ Казань архіепископомъ. Пользуясь перемъною обстоятельствъ, опъ подалъ государынъ прошеніе, у чтобъ за его безвинное терпъніе удостоить его прежнимъ званіемъ митрополяческимъ по примъру, какъ и у сибирскаго Антонія митрополита такого званія не отпято». Сильвестръ подалъ въ добрый часъ. По прошенію его последоваль указь св. Синоду 15 марта 1727 г.: «Понеже хотя въ митрополиты посвящать впредь невелёно, однакожъ онъ имълъ до того указу то званіе; а къ томужъ онъ паки на высшую степень-казанскую митрополію, на мъсто бывшего митрополита Тихона возведенъ; того ради надлежитъ его архіепископа Сильвестра по

<sup>(\*)</sup> Объявление Сильвестра о преступленияхъ Өедоса, бывшаго новгор. архиеп. Өеодосия (въ архивномъ дълъ о Сильвестръ).

# православнов обозръніе.

прежнему удостоять митрополитомь, токио носить ему черный клобукъ».

Последнее повышение прямо совпадаеть съ повышениемъ Дашкова и Игнатія. Это значить, что они принадлежали къ одной партіи и имели при дворе общихъ покровителей.

Въ Казани онъ завелъ процессъ съ губернаторомъ, А. П. Волынскимъ, и подалъ на него пункъм, обвиняющие Волынскаго п въ воровствъ и въ грабительствъ и въ смертныхъ убийствахъ. Смиренный доноситель былъ однакожъ не совсъмъ правъ въ своемъ доносъ, и наповалъ убитый доношениемъ Волынский совсъмъ не былъ такимъ злодъемъ, какимъ хотълось выставить его озлобленному его противнику (\*).

(\*) Біографъ Волынскаго (г. Шишкинк, въ Отечеств. Зап. 1860 г.) не ниты подъ руками никакихъ матеріаловъ для исторін этого процесса. вромъ Сильвестровыхъ пунктовъ на Волынскаго, отдался весь впечатлънію, произведенному этими пунктами, и такъ опорочилъ Волынскаго, какъ будто онъ быль въ самомъ дълв злодъй и душегубецъ. Онъ рисуетъ предъ нами Волынскаго въ самыхъ ужасныхъ чертахъ. «Вооруженный своею страшною властью, не виля надъ собой накакого контроля, Волынскій далъполную волю своимъ бурнымъ страстимъ, отбросилъ въ сторону всъ скучныя и безполезныя церемоніи и принялся распоряжаться такъ, какъ будто казанская губернія отдана была ему въ аренду и вся задача его состояда въ томъ, чтобы взвлечь изъ своего положенія какъ можно больше выгодъ. Среди этого рабскаго безмолвія, среди этихъ затаенныхъ страданій, (Господи, да какъ еще земля терпълатакого злодъя!)въ защиту придавленныхъ и угнетенныхъ возвыснися одниъ только слабый голосъ, возвыснися тогда, когда мъра теризнія уже переполнилась... Доношеніе смиреннаго Сильвестра возъимъло результатъ, хотя вовсе не такой, какъ бы слъдовало возъвитьть подобному доношению. Правительство, каки видно по ходу дили любопытно узнать, откуда это видно?), не обратило никакого вниманія на жалобы казанскаго митрополита; но за то самъ Волынскій великодушно и добровольно оставнать Казань.» Воля ваша, а подобная логика для васъ непонятна. Если бы мы вмъля подъ руками одни только пункты Сильвестра, то разсуждали бы такъ: въдь это доносъ, жалоба, голосъ одной стороны; можетъ быть другая сторона представила бы дело въ такомъ видъ, что виноватымъ остался бы доносчикъ, а не обвиненный; доносы бывають по разнымь побужденіямь, —всего ръже по безкорыстной любви къ правдъ, большею частію либо по личной враждъ и непріязни къ противнику, либо въ виду собственной опасности, чтобы замаравши противника предупредить его доносъ. Такъ было и съ Сильвестромъ. Волынскій

Digitized by Google

74

Зоркіе глаза строго слёдили за Сильвестронъ, какъ онъ обращается съ Игнатіенъ. За преллогонъ къ доносу дело не стало. Въ Москву повещено было, что Игнатій ездилъ изъ Свіяжскаго монастыря въ Раифскую пустынь къ Сильвестру и Сильвестръ пріезжалъ къ нему въ Свіяжскъ.

Высочайшинъ указонъ велёно было это дёло изслёдовать. Оказалось, что казанскій митрополитъ показывалъ къ Игнатію почтеніе не по званію простаго чернеца, но по подобію архіерея, именно: въ разговорахъ звалъ его еладыко селтый, цёловался съ нимъ, какъ архіерей съ архіереемъ, бывалъ у него неоднократно, въ публичныхъ столахъ саживалъ подлѣ себя, на первомъ за собою мѣстѣ, возилъ его съ собою въ разные домы и дозволялъ при себѣ благословлять людей разныхъ чиновъ.

Этого мало, — это всѣ видѣли и знали; а между тѣмъ это было въ такое время, когда судили за слова, сказанныя вдвоемъ шопотомъ; столъ, стѣны, стулья, — все подслушивало и доносило. Такъ было и здѣсь.

былъ назначенъ къ нему слъдователемъ, по дълу его съ Спасоказанскимъ архим. Іоною Сальниктевыиз. Волынскій бызт человтить прямой и повернулъ это дъло, запутанное Свльвестромъ, на прямую дорогу. Свльвестръ жиль вь ту пору въ Москвъ и какъ только узналь объ этомъ, сей часъ же подаль пункты на Волынскаго. Когда-то узналь объ этомъ Волынскій, когда-то написаль объяснение, а Сильвестрь той порой ходиль по домамь вельможъ и всюду разносилъ свои жалобы. Вотъ одно изъ тысячи писемъ Волынскаго въ Москву по этому делу. «Буду я проклять, - писалъ онъ съ своею обыкновенною горячностью къ княгинъ М. Ю. Черкасской, супругъ А. М. Черкасскаго, -- ежели я желаль и проискиваль того, чтобъ мив о казанскомъ архіерет розыскивать в дтла его слідовать; да принудиль меня Синодъ то дблать присланными ко инв ея и. в. указами, потому я и вступилъ. Что увъдавъ здъшній архіерей, да не зналъ чъмъ душевредство свое, а келейника своего воровство закрыть, вымыслилъ составным на меня подозрънія нарочно напясавъ на меня и разглашая то, что ежели въ мысль мою прихаживало, не только я то дълалъ, я буду проклятой и въчной бездъльникъ. Цравда надобно было ему подозръніями отходить, понеже онъ по темъ деламъ вругомъ виноватъ, только бъ не съ такния смертельно досадительными мнѣ образами, которыми онъ такъ меня теперь сдвлаль, что сталь хуже всякаго сумазброднаго человъка... Цонеже въ святительскомъ санъ и осьмидосятилътній старичокъ ....

75

Во время слѣдованія прилучился къ допросу Спасскій архимандритъ Питиримъ и между прочимъ показалъ, что во время гощенья въ Раифской пустыни, въ ту пору, когда былъ тамъ Сильвестръ, Игнатій останавливался въ квартиръ намъстника. Вечеромъ, «ходя вездъ», они зашли съ Сильвестромъ къ намъстнику въ келью. Тутъ, между разговоровъ-Игнатій, нагнувщись мало къ Сильвестру, говорилъ тайно: «вотъ-де лишили меня архіерейскаго сана напрасно. И ей ли.... архіерея судить!» Митрополить на это ничего не сказалъ.

По обычаю начался розыскъ. У Сильвестра отобрали всъ его письма, тетради и книги. Въ тетрадяхъ оказадись немалыя противности.

На одной тетради, «писанной на подобіе исторіи о бъломъ клобукъ», сдълана была рукою Сяльвестра приписка, съ бранными намеками на распоряжение, которымъ запрещалось русскимъ митрополитамъ ношение бълаго клобука. Вотъ эта приписка. «Только-де произникшій новый Оранцышко Оедосъ съ праваго пути совратился и отъ онаго богоотступника вышереченное преданное и утвержденное святыми отцы церковное благолъпіе, то есть клобукъ бълый, ругательно низринуша (Өеодосій съ Овсянниковымъ), и оное древнее чрезъ ангела Богоиъ данное исполнение чина нагло исказиша, и прочія пакости они развращеннія безстрашно твориша, а церковь святую напрасно ослезиша. И въ томъ онъ отпадшій, яко гнилый удъ, непростительно погръшилъ и святъй восточнъй церкви никто же тако согрубилъ. О таковыхъ пророкъ глаголеть: не ревнуй лукавнующимъ, ниже завиди творящимъ беззаконіе, зане яко трава скоро изсшутъ. И оный сумазбродный Өедосъ и съединомышленниками своими, съ Овсянниковымъ и со инквизиторомъ съ Пафнуткою и Гарасника Семеновъ, вси тін вкупѣ въ злые правы уклонишася и въ непродолженномъ времени непотребны явишася!» (\*) Сильвестръ показалъ, что онъ сдълалъ эту припи-

<sup>(\*)</sup> Варлаамъ Овсянниковъ, іеромонахъ, былъ оберъ-секретаремъ въ Синодъ при Феодосів. Въ 1725 г., въ одно время съ Феодосіемъ, удаленъ

ску «не къ поношенію чести государыни, ниже злобствуя, но токио укоряя римлянъ.»

На другой тетради переписанъ былъ извъстный указъ о монастыряхъ и монахахъ, 31 янв. 1724 года, тоже съ припискою, между строкъ, Сильвестра. Сильвестръ показалъ, что «сдълалъ то отъ неразумія своего, а не по злобъ и не къ поношенію ея императорскаго величества.»

Досталось и Өеофану. Сильвестръ всъхъ ихъ-налороссійскихъ архісреевъ и ученыхъ считалъ гонителями русскаго духовенства и русской Церкви. «Выныслили они — жаловался Сильвестръ-послѣ умершихъ архіереевъ келейную всякую рухлядь къ себъ забирать, подобно съ лучшихъ и знатныхъ архинандритовъ къ себъ обирать же и лучшія вещи, и оставшія деньги дълять по себъ и того ради обогатились. О таковыхъ писаніе глаголеть: веселящуся сердцу цвътеть лице. Возинкли у нихъ дорогія кареты и возки золотые. А ны побъдные, утвененые дненощно плаченъ. Различно велять секретарянъ и канцеляристанъ намъ русскинъ досаждать н пакости чинить, а своихъ черкасовъ снабдъваютъ и всяко охраняють. Еще же по ихъ веленію строптивые никвизиторы различныя намъ пакости содъвають, а именно: они себъ жалованье опредвляють немалое и беруть повольно, а на насъ алтыны и копфики взыскивають и безь индости требують и убытчатъ.» (\*)

У Сильвестра — начали им о Феофанъ — нашли письмо, написавное въ видъ церковнаго манифеста, съ обвиновлемъ Феофана въ неправославіи и нерадъніи о церкви православной: «сынове восточныя церкве, вси православные христіано по ревности своей, отъ всея души жалъя, объявляемъ главную обиду святыя соборныя нашея церкви: во первыхъ первый духовныхъ дълъ судія присмотру о ней не имъетъ, и о по-

изъ Синода и сосланъ въ Соловецкий монастырь въ братство, гдъ и скончался въ 1782 году. Герасимъ Семеновъ, синодский секретарь, въ 1725 г. ваяненъ смертию. Инквизиторъ Пафнутий скончался въ 1723 году.

(\*) Обълеление Сильвестра о преступленіяхъ Өеодосія.

лезномъ не радъетъ, и о другихъ соборныхъ церквахъ небрежетъ, и по всему видно есть, что онъ неправославенъ.» Тутъ ужъ нельзя было укрыться. Спльвестръ признался, что все это написано о новгородскомъ архіепископъ Өеофанъ по злобъ и отъ безумія, а неправославія и никакой противности церковной онъ за нимъ не знаетъ.

По окончанія слѣдствія, 30 декабря 1731 г. доложено было обо всемъ государынѣ, и того жъ дня послѣдовалъ высочайшій указъ съ обыкновенною формулой: хотя бывшій коломенскій архіерей за новое жесточайшее преступленіе надлежалъ бы жестокому истазанію; токмо ся величество, милосердуя, изволила указать послать его въ Николаевскій Корельскій монастырь и содержать подъ крѣпкимъ карауломъ, и быть ему въ томъ монастырѣ безвыходно; а казанскаго Сильвестра послать на обѣщаніе въ Александроневскій монастырь, съ тѣмъ, чтобы ему въ служенія не быть и мантіи архіерейской и панагіи не носить. Но на другой же день по слѣдовалъ повый указъ, которымъ велѣно содержать его митрополита въ Невскомъ монастырѣ неисходно.

Можно было предвидъть, что этимъ дъло съ Сильвестромъ не кончится, потому что, живя въ Невскомъ монастыръ, онъ былъ у всъхъ на глазахъ и могъ найти себъ милостивцовъ. Такъ и случилось. На Благовъщение (25 марта 1732 г.) было въ Невскомъ монастыръ обыкновенное праздничное собрание. Заточенный Сильвестръ, конечно, не упустилъ случая поговорить съ тъмъ и другимъ о своемъ жалкомъ положении. Феофанъ или кто другой замътилъ это. На третий же день послъ праздника (28 марта) послъдовалъ высочайний указъ слъдующаго содержания: «ся императорскому величеству извъстно учинилось, что оный Сильвестръ въ Невскомъ монастыръ содержитъ себя не такъ, какъ надлежитъ, но употребляетъ свои коварственныя ханжинства, чего было ему чинить отнюдь не надлежало. А можетъ быть, что и еще изъ того коварства падъяться больше возможно худыхъ дълъ.»

78

Вслъдствіе этого вел'яно сослать его въ Крыпицкій монастырь псковской епархіи.

Въ бытность въ Крыпицковъ понастыръ, въ іюль того же (1732) года, Сильвестръ сказалъ за собой государево дъло и требоваль, чтобы его съ сержантонъ Сукинынъ представили въ Москву, въ сенатъ. Походная тайная канцелярія нарядила за ними своего сержанта съ солдатами и приказала «взять ихъ изъ Пскова и вести ихъ порознь одаль другъ отъ друга, чтобы колодники нежду собою разговоровъ никакихъ не нитли; а ежели паче чаянія, въ дорогъ изъ оныхъ колодниковъ учнотъ что говорить непотребное, то велъть записать и имъть секретно. И для опасенія, чтобъ болѣе непотребныхъ словъ отъ нихъ не происходило, заклепать ИМЪ ротъ.... (\*), и смотръть, чтобъ они себя чъиъ не умертвили и не убъжали. Пить имъ давать, отвъдывая сперва то сержанту саному, и на пищу давать имъ хлъбъ, переламывая въ налые куски. Недотзжая до С.-Петербурга за пять верстъ олного человъка прислать для извъстія въ походную тайную канцелярію; а помянутыхъ колодниковъ вести въ Екатерингофъ, и содержать тамъ до указу. Въ дорогъ, кто они несказыать.»

Слово и дљло Сильвестра было не что иное, какъ жалоба на приставленнаго къ неву сержанта Сукина, который будто бы грозилъ ему, что приважетъ егс къ столбу и убьетъ. Во время утрени (когда Сильвестръ объявилъ за собою государево слово) Сукинъ будто, бы билъ его палкой и кулаками и ругалъ всячески, и когда Сильвестръ пошелъ къ игумену жаловаться, тотъ въ догонь билъ его до самаго игумена, а игуменъ никакой обороны не учинилъ.

Началось слъдствіе, пошли допросы, показанія. Сильвестръ сначала «говорилъ перемънныя ръчи», попросту сказать, путался, но потомъ сознался, что Сукинъ его не бивалъ, толь-

<sup>(\*)</sup> Важнымъ престурникамъ заклепывали ротъ, чтобы они не могли говорать, и вынямали дэрево только на время принятія пащи.

ко какъ въ церкви, такъ и на панерти «тащилъ его нечестно; и такіе слова, что хотълъ бить, ему говорилъ, потому онъ и сказалъ за собой слово, убоясь тъхъ угрозъ. Ктому жъ держался онъ въ томъ монастыръ въ великомъ утъснения и нуждъ, отчего, жедая освободиться изъ того монастыря, и сказалъ за собою оное дъло напрасно.»

Въ августъ въ Псковъ командированъ былъ изъ тайной канцелярія преображенскій капитанъ – порутчикъ Замыцкій для разбора дъла между псковскимъ епископомъ Варлаамомъ и воеводою княземъ Солнцевымъ. Ему жъ поручено было изслѣдовать дѣло Сильвестра въ Крипицкомъ монастыръ.

Игуменъ съ братіей не подтвердили ничего, что показывалъ Сильвестръ на Сукина; а подтвердили только, что Сильвестръ кричалъ всенародно, чтобъ его везли въ Москву въ сенатъ, что имъетъ онъ дъло великое.

Наконецъ 19 окт. 1732 г. въ кабинетъ состоялся приговоръ: вышеозначеннаго Сильвестра, что въдая онъ о винъ своей, за которую держанъ былъ въ монастыръ за караулонъ, неимъя оттого въ себъ воздержанія, учинилъ еще означенную важную продерзость, кричалъ всенародно вышепоказанныя слова и въ отвътахъ своихъ затъвая объявлялъ перемънныя ръчи, — и за то снять съ него архіерейскій санъ и лишить его іеромонашества и велъть ему быть простымъ монахомъ, дабы отъ него впредь продерзостей болъе не происходило, а по исполненіи онаго послать его въ Выборгъ и велъть его содержать въ защкъ называемовъ Гермонъ (въ томъ самомъ, въ которомъ впослъдствіи содержался преосв. Феофилактъ Лопатинскій) и для караулу опредълить капрада и четырехъ человъкъ солдатъ. А Сукина освободить. (\*)

Печальный обрядъ снятія съ него знаковъ архіерейскаго сана и монашескаго званія исполнили въ тайной канцеляріи Горицкій архимандритъ Иларіонъ съ Благовѣщенскимъ протоіереемъ Іоанномъ.

<sup>(\*)</sup> Протокоды Тайн. Р. Д. канц. 19 окт 1732.

Оставинъ на время этого страдальца и перейденъ къ другимъ, мучимынъ изъ-за того же дъла. Мы въ Спасокаменнонъ монастыръ вологодской губерніи. Расположенный на островъ Кубенскаго озера, онъ представляетъ всъ удобства для уединенія и молитвы; но люди сдълали изъ него острогъ для заключенія преступниковъ. Въ ту пору, къ которой относится нашъ разсказъ, въ ненъ содержалось нъсколько колодниковъ за разныя преступленія. Георгій Дашковъ увеличилъ собою число ихъ.

Прибывъ въ вологодскій Каменный монастырь, онъ просилъ посхимить его. Мъстный епископъ Аванасій Кондоиди донесъ объ этомъ св. Синоду, Синодъ доложилъ государынъ, государына разръшила исполнить желаніе Георгія, «если онъ просить объ этомъ самовольно, безъ принужденія.» Новаго схимника назвали Гедеономъ (февр. 1731 г.).

Гедеонъ и въ схимничествъ считалъ себя архіереемъ, благословлялъ, какъ прежде, всъхъ, кто приходилъ къ нему. Въ ту пору подобныхъ ссыльныхъ всъ боялись, потому что изъ-за нихъ легко было пропасть. Гедеонъ сердился на это и говаривалъ: «для чего вы меня морите? сказали мнъ, что монастырь каменный; ажно не монастырь, а люди въ немъ живутъ каменные», и въ сердцахъ бранилъ монаховъ «жидами» и «непотребными». Онъ понималъ очень хорошо, кому онъ обязанъ своимъ заточеніемъ: «я, говаривалъ онъ, архіерейства лишенъ безвинно, и содержусь, и стражду здъсь занапрасно, и сослали-де въ Каменный монастырь безвинно своя братья, а государыня того и не въдаетъ, однакожъ-де она до меня милостива, токмо-де я ея величеству обнесевъ отъ своей братьи напрасно.»

Вологодскій епископъ, Аванасій Кондонди, родонъ грекь. не быль особенно благосклонень къ ссыльному собрату. Чи это быль за человѣкъ, можно судить по началу слушены его въ русской Церкви. Онъ былъ священникомъ и прибыта гъ Россію съ семействонъ князей Кантемировь. Петря : этовѣстно зачѣмъ, опредѣлилъ его въ новоучрежленный и при

T. X.

ассессоромъ. Одно это званіе давало честь, но не давало прибытковъ. Бъдному греку было не до чести. Тотчасъ же по поступления, онъ подалъ прошение, въ которояъ откровенно объяснялъ свои виды. Мы приводимъ его вполит: «понеже всю сея церкви іерархію суду и правленію св. пр. Синода богомудрый нашъ императоръ вручнаъ есть: чего ради и отъ всея церковныя іерархія судей сихъ избрати премудръ постави въ своихъ регламентахъ, ч. III, быть же лицанъ разнаго чина, архіереонъ, архимандритонъ, игуненонъ, протопопонъ. Азъ же единымъ милосердіемъ его жъ императорскаго величества и благопріятнымъ изволеніемъ св. Синода, единъ отъ судей сихъ есиь, обаче ня единаго изъ вышереченныхъ титуловъ инъю. Чего ради всепокорственнъ прошу святвишій правительствующій Синодь, да удостоити благонзволить ин, аще и ничто же заслуженнаго, игуменскимъ титуловъ, обаче не по обычаю грековъ или ривлянъ, иже титулъ даютъ безъ прибытка, но по обычаю россіянъ, купно дающихъ титулъ съ прибытконъ. О ченъ же паче нолю, да инлостивъйшаго нашего императора уставленія исполнятся, ово въ подписаніяхъ да не явлюся азъ единъ безъ титула, ово же да не возмнится мив, яко ложив ношу монашескія одежды : чего ради да соблаговолите меня удостоить монашескимъ чиномъ въ понастырѣ по своему индостивому разсуждению.» (7 февр. 1722 г.) Св. Синодъ поручилъ Симоновскому архимандриту постричь его въ мовашество и потомъ назначиль Толгскимъ игуменомъ, а въ 1726 г. посвятилъ въ епископы вологодские. Но ужъ гдъ дъло идетъ о прибыткахъ. танъ нало мъста безкорыстнынъ чувстванъ состраданія н участія. Впослъдствін ны увидниъ, что Кондонди такъ и показалъ себя въ дълъ ссыльнаго собрата – Дашкова.

До Өеофана стали доходить темные слухи, что Георгію потакають, держать его не только въ послабленіи, но даже въ нѣкоторомъ почтеніи, что у него бывають разныя лица и приносять ему разныя вещи. Но вѣдь такимъ способомъ можеть снова завязаться интрига и, Богъ знаетъ, чѣмъ еще

кончится? Өсофанъ цёлую жизнь не считалъ безопаснымъ своего положенія. Между прочимъ таково было и время, что въ смутахъ и интригахъ низвергали одинъ другаго, чтобы въ свою очередь и себѣ ожидать такой же участи. Өсофанъ всѣми силами души вдался въ этотъ водоворотъ и кружился въ немъ до самой смерти. Сколько людей погубнаъ онъ совершенно напрасно, измучилъ, сжегъ медленнымъ огнемъ, пытки и заточенія, — безъ всякаго состраданія и сожалѣнія!

И между тёмъ, онъ не былъ человёкъ безъ сердца и участія къ людамъ, и у него былъ свой уютный уголокъ, въ которомъ онъ раскрывалъ лучшія стороны души, — своя семья, родной кругъ, въ которомъ онъ отдыхалъ послё утомительной возни съ интригами. Но теперь—ие въ ту сторону идетъ ваща исторія.

Чтобы разузнать обо всемъ пообстоятельнъй, Өеофанъ поручилъ синодскому оберъ-секретарю Дудину войти въ сношение съ къмъ-нибудь язъ тамошнихъ подъ строгимъ сепретомъ. Выборъ Дудина упалъ на архіерейскаго секретаря Осипа Степанова. Дудинъ могъ судить по себъ, что эти люди легко поддаются ласкамъ.

Ноября 12-го 1731 года, Дудинъ отправляеть къ нему изъ Москвы чиновника съ письмомъ, въ которомъ проситъ секретаря купить для него лошадь — «иѣмецкую, вороную, которая была бы первой сродна, за что я вамъ, моему государю, — прибавлялъ оберъ-секретарь, — отслужить самъ не облѣнюся. Миъ нынъ надобенъ заводъ лошадиный, понеже я купилъ себъ близъ Москвы деревеньку небольшую, въ которую, ежели дастъ Богъ, можно изъ канцеляріи тэдить объдать, а вамъ съ нами по свиданіи нашемъ всеусердно въ ней веселиться. Иного я вамъ нынъ доносить не имъю, токмо остаюсь върнымъ и послушнымъ братомъ единожды навсегда. Дудинъ.»

Въ это письмо вложена была секретная цыдулка слѣдующаго содержанія : «1. О деньгахъ малаго моего не спраши١

вай, ихъ съ нимъ не посылаю. 2. Сей мой человъкъ къ вамъ посланъ весьма секретно, и вы съ нимъ ни о какихъ обстоятельствахъ - о ченъ въ прочихъ цыдулкахъ показано-не разговаривайте, понеже онъ, зачъмъ къ вамъ посланъ, не знаеть: токмо сказано ему, что для покупки лошадей. З. По получении сего письма, оное архіерею своему объяви, дабы онъ подозрѣнія на тебя не имѣлъ; а цыдулокъ, и ниже словесно, подъ клятвою Божіею и опасаясь гизва государыни своей, ед императорскаго величества, отнюдь ему архіерею и никому не объявляй. А сія секретная комписсія поручена тебь, яко върной и присяжной персопь; и ежели покажешься исправенъ и въренъ, то во всегдашнее время надъйся себъ всякаго снисхожденія и милосердія отъ высокнять персонъ, о которыхъ объявлять здъсь нужды нътъ, а можешь и безъ объявленія о тонъ выразумбть. 4. Вхать тебя, отпросясь у архіерея, или какъ лучше самъ разсудящь, смотря по обстоятельствамъ тамошняго вашего обхожденія, лошадей пріискивать купить въ немедленномъ времени и забхать внезапно въ Каменный монастырь, и тайно звло, чрезъ какія можень обстоятельства, навъдаться изъ разговоровъ и изъ прочаго о томъ: 1. Какъ бывшій Ростовскій тамъ жительство имъетъ, такъ ли, какъ монаху и схимнику вадлежитъ, или поднимаеть паки роги по прежнему злому обычаю гордости своей? и кто при немъ служитъ, также и караульщики имъются ли и какъ содержатъ ето? 2. Въ церковь ходитъ ли и часто ль, и гдб становится, и въ ченъ ходить, и здоровъ ли онъ нынъ или боленъ, и буде боленъ, давно ль и чъмъ, и каковую пищу интетъ и свою или монастырскую, и какъ его прочіе тамошніе обывателя ведуть, я какое почтеніе отдають ля, или яко нопаха имбють, и не имветь ли онь излишнихъ расширеній, и буде имбетъ, какія? З. Не благословляеть ли онъ, и архимандрать и прочіе начальствующіе тамошніе часто ль съ нимъ видаются и къ нему приходять въ келью или его къ себъ зовутъ, и какое ему почтеніе отдають, и какъ называють, и не имбется ли къ нему въ при-

84

### ГЕОРГІЙ ДАШКОВЪ.

сылкъ писемъ отъ кого и откуда, и давно ль и часто ль письна приходять, и онъ къ кому и о чемъ не писалъ ли и нынь не пишеть ли, и не говорить ли публично какихъзамашныхъ разговоровъ, и настоятель объ оныхъ письмахъ и разговорахъ извъстенъ ди, и не писалъ ди чего о томъ тотъ настоятель къ ванъ въ Вологдъ, и буде писалъ – о ченъ и когда, и не имълъ ли тотъ бывшій изъ понастыря одинъ или съ другими кънъ отлученія, и буде имълъ – давно ль и сколько разъ, и къ кому, и зачёмъ, и съ къмъ, и куда, и долго ль въ тояъ отлучении бывалъ и съ чьего позволения, и не прітэжали ль кто къ нему посторонніе, и если прітэжали, кто и давно ль. и сколько разъ, и зачъмъ, и долго ль у него бывали, и нынт не прітэжають ли, и съ чьего позволенія тъ персоны къ нему допусканы были или нынъ допускаются, и напредь сего не присылали дь или нынть не присылаютъли къ нену какихъ припасовъ, также и прочаго, и если оныя присылки были, отъ кого и чтобъ такое имянно; и одинъ ли онь бывшій или съ прочею братіею жительство имбеть и въ каковыхъ кельяхъ, и во сколькихъ, и въ тбхъли, которыя ену, какъ онъ привезенъ, были сперва опредълены, а буде ве въ тъхъ, для чего изъ нихъ вышелъ? Также и кроит всего вышеписаннаго и о прочежъ, что по извъстію принадлежить, увъдоиляться, какъ возножно. Да притонъ же и объ архипастырь вы объявите подлинно истину, что нать ли и оть него какого къ той персонъ послабденія и синсхожденія, не опасаясь никакихъ отъ него впредь себѣ вредительныхъ причинъ, понеже до того его никакъ не допустятъ. И по исправлении того о всемъ, какъ наипорядочите, надлежить отписать вамъ ко мит съ монмъ человъкомъ въ немеденномъ времени, понеже сего требуется къ высокой персонъ въ извъстіе. И сіе имъй за самое важное дъло, а я къ зань пишу по собою, какъ вы и сами разсудить можете, и лл Бога поступи опасно зъло и трудъ свой въ увъдомлечін втрный покажи, за что подлинно оставленъ не будешь.»

Письмо Дудина отправлено 12-го ноября, а 25-го ноября

### православное обозръние.

вологодскій епископъ Аванасій Кондонди писалъ къ Өеофану секретно, что секретарь его докладывалъ ему, будто онъ слышалъ, что въ Спасокаменномъ монастырѣ бывшаго ростовскаго архіерея содержатъ весьма слабо, и предлагалъ ему изслѣдовать это дѣло тайно. Вслѣдствіе этого онъ призывалъ къ себѣ тамошняго архимандрита и караульныхъ унтеръ-офицеровъ и взялъ съ нихъ письменныя показанія по этому дѣлу. Но какъ такому важному дѣлу не возможно пройти безъ доклада и изслѣдованія, то онъ допоситъ обо всемъ этомъ (не въ Синодъ, а) ему — Өеофану для сохраненія тайны и лучшаго исправленія. Для точности пакеть отправленъ съ секретаремъ Степановымъ.

Надо очень слёпо вёрить въ честность Дудина, чтобы не увндёть въ этомъ дёлё его продёлки. Какъ это случилось, что Аванасій догадался о слабомъ содержанія Дашкова пменно тогда, когда по этому предмету начался секретный розыскъ, когда возникли подозрёнія на этотъ счеть у Өеофана? Случилось очень просто. Дудинъ извёстилъ секретно Аванасія о грозившей ему опасности и за это получилъ малу-толику деньгами и натурой. (\*) Онъ ловко пользовался своишъ положеніемъ и бралъ со всёхъ, сколько у кого доставало силы дать, бралъ съ архіереевъ и архіерейскихъ секретарей, съ монастырей и монастырскихъ настоятелей, съ подсудниыхъсъ раскольниковъ, всёхъ держалъ на оброкъ. Бралъ-бралъ, да наконепъ и попался и поплатился за всъ старые грѣхи....

Сообразивши всъ показанія о Гедеонъ, не объявляя ихъ Синоду, Өеофанъ сдълалъ докладъ императрицъ. Въ какомъ видъ онъ представилъ ей это дъло и какъ онъ вообще вы-

86

<sup>(\*)</sup> Въ розыскъ по дълу Дудина, между прочимъ, показано, что Асанасій въ 1731 г. прислалъ ему 10 червонцевъ въ почетъ и выстроилъ отцу его въ Суздалѣ домъ, въ 1732 г. бывши въ С.-Петербургѣ подарилъ жену и дочерей его треми золотыми перстиями, п на родины женѣ далъ 10 рублей да 6 ведеръ вина ячменнаго. По прибытіш изъ С.-Петербурга прислалъ 50 червонцевъ, пару лошадей, холмогорскую корову, 4 пуда вологодскихъ свѣтей, а въ подмосковное сельцо Аристово вороную кобылицу. (Изъ дѣла о Дудинѣ въ Тайной Р. Д. канцеляріи).

ставляль въ ся глазахь Георгія? Мы видинь, что его содержали и судили, какъ государственнаго преступника. За что за какія преступленія? Безъ сомивнія, государынь умвли, внушить, что Георгій и его сообщники не желали видѣть ее государынею, что ихъ помыслы обращены къ старинѣ и представительницѣ ся, бывшей царицѣ, Евдокіи. Өедоровиѣ Лопухиной. Поводъ къ этому подозрѣнію, независимо отъ дѣла Льва, находился въ отношеніяхъ Георгія къ Игнатію, Сильвестру, но главное—къ Долгорукимъ, которые покровительствовали ему, вывели его изъ заточенія и довели почти до натріаршества. Долгорукіе были врагами Анны. Стало быть и Дашковъ, другъ ихъ, также ся врагъ. А императрица Анна была не въ такомъ положеніи, чтобы пренебрегать своими врагами — будуть ли они свѣтскіе, или духовные.

5, 6 и 9-го декабря, Өеофанъ объявилъ въ Синодъ, одинъ за другимъ, высочайшіе именные указы, которыми повелъвалось : Спасокаменскихъ архимапдрита Іессея и келаря Авраажія Данаски на взять въ Синодъ и допрашивать противъдо вошенія преосвященнаго Аванасія; для усиленія падзора за Гедеоновъ послать въ Спасокаменный монастырь сержанта гвардія съ тремя соддатами; для изслёдованія дёла ва мёстё послать въ Каненный надежныхъ людей, кого Синодъ разсудить. Во исполнение высочайшихъ повелений Синодъ сделалъ своя распоряженія, отправивъ для следованія дела на месте восковскаго Крестовоздвяженскаго монастыря јеромонаха Евсевія Левонова и вологодскаго архіерейскаго секретаря Осипа Степанова. Въ особой инструкціи имъ приказано было сдвлать опись всему имуществу Гедеона, особливо письнайъ и записканъ, какія онъ получалъ отъ всякихъ персонъ или къ кому самъ посылалъ; развъдать, нътъ ли за нимъ какихъ поступковъ, противныхъ св. правиламъ и высочайшимъ указамъ; какъ его ведутъ тамошніе обывателя и какое почтеніе отдають. Принимають ли за архіерея или яко монаха нибють; не имбеть ли овъ какихъ излишнихъ расширеній и если имветъ, какія именно; въ церковь ходить ли и часто ль,

и гдъ становится, и въ чемъ ходить; часто ли видаются съ вимъ архимандритъ и прочіе начальствующіе, и къ нему дл ходять въ келью или къ себъ зовуть; не говориль ли онъ публично какихъ запашныхъ разговоровъ; не имълъли куда изъ монастыря отлученія — одниъ или съ другими, в если имвлъ, давно ль, сколько кратъ, куда, къ кому, зачъмъ, и съ къмъ, и долго ли въ томъ отлучени бывалъ и съ чьего позволенія; не прівзжальли кто къ нему, и кто, когда, отъ кого, за чъмъ, на долго ли у него бывали и съ чьего позволенія къ нему допускаемы были; не присылалъ ли прежде и теперь не присылаетъли къ нему кто какихъ припасовъ, и кто, что бъ такое именно, и то присыльное куда онъ употреблялъ, все ли про себя или кого дарилъ; одинъ ли живеть или съ прочею братіею, и въ какихъ кельяхъ, въ тъхъ ли, которыя даны были ому, какъ онъ привезенъ, или въ другихъ, а буде не въ тъхъ, для чего изъ нихъ вышелъ, съ позволенія ль настоятеля или самовольно, также и о проченъ, что, кроит вышеписаннаго, по слъдствію покажется, а по извъстію принадлежить, исправить безъ всякаго упущенія.

Посланнымъ для караула солдатамъ велёно осмотрёть: не имъется ль у него въ кельъ чернилъ и бумаги, и если окажутся, то допросить, откуда они взялись, составить записку и за рукой Гедеона прислать въ Синодъ; до тайныхъ разговоровъ ни съ къмъ не допускать; письма отбирать и, накръпко запечатавъ, присылать въ Синодъ; ежели по какому разговору, или самъ собою, начнетъ говорить неприличныя поносительныя слова, то записывать ихъ безъ всякаго упущенія, откуда оныя начнутся и чъмъ окончаются, и о томъ писать въ немедленномъ времени; въ церкви отъ себя не отпускать и ни съ къмъ говорить не позволять.

Слѣдователи дѣйствовали въ томъ же духѣ, какъ и власти, пославшія ихъ. Первый репортъ ихъ Синоду показалъ, чего ждать отъ нихъ Гедеону. «Пришедши въ келью, гдѣ онъ Гедеонъ жительство имѣетъ, и усмотря его Гедеона не въ схимонашескомъ образѣ сѣдяща, мы желали о подлинной

Digitized by Google

## ГВОРГІЙ ДАШКОВЪ.

его продервости увъдать, и для испытанія подходили къ благословенію: и оный Гедеонъ не яко схимонахъ, но яко бы архіерей насъ благословилъ рукою.... Писемъ и записокъ всякихъ осматривали со всякимъ прилежаніемъ. Книги, образы, деньги и всякія вещи описали и, къмъ надлежало, противъ данной намъ инструкціи, секретно слѣдовади. А ири описи его скарбу, увидя оный Гедеонъ тое опись и осмотръ писемъ, злобствуя, говорилъ намъ инжайшимъ продерзостно, яко бы надобно намъ описать у него волосы и голову, а потомъ и въ нужникѣ учипить опись. И сколько кы чего ни ищете, сыскать у меня того не можете.»

Гедеонъ думалъ, что ужъ нечего больше терять и бояться: онъ забылъ, что есть на свътъ застънки, отъ которыхъ не защититъ ни архіерейство, ни схимонашество. Судьба сберегла его отъ этой пытки, но все-таки унесла у него много жизни.

Секретный розыскъ слёдователей быль только началомъ дёла, показаль только, что и оть кого можно узнать о планахъ и замыслахъ Гедеона.

Въ январъ 1732 г. Синодъ прибылъ изъ Москвы въ С.-Петербургъ. Въ первоиъ же собраніи Ософанъ объявилъ высочайшую волю окоръе окончить слъдованісиъ по извъстному секретному дълу. Теперь ужъ знали, кого въ чемъ допранивать. И пошла переборка, которая много жизней совсъмъ сломила, а другія надорвала и исковеркала.

Даже издали, на разстояніи почти полуторыхъ въковъ, стращно представить это ужасное, прачное и тяжелое время съ его допросами и очными ставками, съ желѣзами и пытками! Человъкъ не сдѣлалъ никакого преступленія: вдругъ его схватываютъ, заковываютъ въ кандалы и везутъ въ Москву, въ Петербургъ, неизвѣстно куда; за что? Когда-то, годъ-два назадъ, онъ разговаривалъ съ такишъ-то подозрительнышъ человѣкошъ! О чемъ они разговаривали вотъ изъза чего всѣ тревоги, страхи и пытки! Безъ шалѣйшей натакки можно сказать про то время, что ложась спать вечевопъ нельзя было поручиться за себя, что не будешь къ

89

утру въ цёпяхъ, и съ утра до ночи не попадешь въ кръпость, хотя бы не зналъ за собой никакой вины. Вотъ вамъ исторія, судите сами.

Когда въ С.-Петербургѣ возобновилось дѣло о Гедеонѣ, Синодъ потребовалъ къ допросу миожество лицъ изъ разныхъ концовъ Россіи: однихъ приказано было привесть въ цѣияхъ, другихъ просто подъ крѣпкимъ конвоемъ. Въ числѣ арестованныхъ привезли въ С.-Петербургъ Спасоярославскаго архимандрита Аарона и Толгскаго Пимена. Первый когда-то спрашивалъ о Георгіѣ: гдѣ-то онъ теперь? а къ Пимену Георгій заходилъ, проѣзжая въ Каменный чрезъ Толгскій монастырь; вологодскаго купца Максима Егорова, онъ бывалъ у Гедеона, покупалъ у него камку и серебро; Педеоновыхъ служителей Сукина и Киселева, двороваго человѣка Кудравцева, Мальцова. —Спасокашенскихъ архимандрита Іессея и казначея Авраамія, бывшихъ подъ арестомъ въ Москвѣ, приказано перевесть въ С.-Петербургъ на счетъ денегъ, отобранныхъ у Сильвестра и Игнатія. Изъ Каменнаго взяли послушника Аврааміева Петра Максимова.

Не успъли собраться затребованныя лица, какъ послъдоваль новый донось: караульный сержанть нашоль у Гедеона подъ-поломъ чернильницу. Что бы такое онъ могъ писать? По собственному характеру и по своему тогдашиему положенію Өеофанъ придавалъ значеніе всякой мелочи, върилъ всякому несбыточному предположению. У Георгія быль брать стольникъ, Андрей Яковлевичъ Дашковъ, были сестры въ Ярославлъ, была въ Казани племянница за тамошнимъ впце-губернаторомъ Кудрявцевымъ. Этниъ людямъ еще далеко тягаться съ Өеофаномъ. Но связи, интриги и мало-ли что пожетъ представиться напуганному воображению? До Өеофана допіло, что пленянница какъ-то провъдала, куда заточили дядю, и то случайно, потому что часто родителя, дъти, братья не знали, куда заслали ихъ родственника и находится ли онъ въ живыхъ? Жадостдивая племянница посляля къ нему своего человъка съ гостинцами, а на случай

90

дала ивха и денегъ-не понадобятся ли Георгію. Посланный дошолъ до Георгія, отдалъ поклонъ отъ плеиянивцы, предложилъ ивха и деньги. Георгій не взялъ ни ибховъ, ни денегъ. Что сказать плеияницъ? «Скажи, что изъ Синода присланъ указъ о иоенъ посхимленьи и что на первой недълъ поста посхимлюсь.» Потоиъ понолчавъ немного прибавилъ: «вотъ нътъ у меня такого друга, который бы попросилъ обо инъ царевну Екатерину Іоанновну: можетъ быть она и доложила бы государынъ, чтобъ иеня перевели въ другой монастырь, поближе къ Москвъ.» Мальцовъ отвъчалъ: «добро, я скажу барину.»-поклонился и отправился въ обратный путь. Эти посылки, а можетъ быть и пересылки вещей и пясемъ, съ заискиваніемъ у царскихъ особъ, должны были задъть за живое Өеофана.

Въ Синодъ развернули пакетъ съ донесеніемъ о чернильницъ и съ сверткомъ бумаги. Оказалось четырнадцать дестей бълой бумаги, а въ срединъ завъщаніе Гедеона. И оно пошло въ дъло, потому что въ немъ упомянулось имя Толгскаго архимандрита Пимена, дущеприкащика Георгіева. Онъ долженъ знать планы и тайны Георгія.

Когда всё подсудимыя лица собрались на лицо, началса розыскъ. Подсудимыхъ держали подъ строгимъ карауломъ и допрашивали порознь. Если въ ихъ показанияхъ было разногласіе, то ихъ сводили на очную ставку. Больше всёхъ доставалось бъдному архимандрату Іессею. Повсей видимости, это былъ человѣкъ честный и прамодушный, видѣвлий въ колодникъ человѣка и человѣка несчастнаго, уважавшій падшее величіе въ самомъ паденіи его, не питавшій въ сердцъ и не подозрѣвавшій вокругъ себя коварства и измѣны. Съ Гедеономъ онъ обходился почтительно, не ради какихъ видовъ, какъ онъ показывалъ, а съ простоты свой, почитая его старость и схимонашество. Когда Гедеонъ приходилъ въ церковь, архимандритъ ему кланялся, отступя нѣсколько съ своего мѣста и цѣловался съ нимъ въ руку, въ праздники за обѣдомъ уступалъ ему первое мѣсто и въ разговорѣ называлъ его: отецъ

святый, честнъйшій отче. Совстить другихть расположеній быль келарь Аврааній Данаскинь, человъкь ужь старый, изжитый, закаленный въ монастырскихъ сплетняхъ и интригахъ. Всъми своими поступками въ отношения къ Гедеону онъ напоминаетъ извъстную басню Крылова.... Онъ уличалъ архимандрита на каждоиъ шагу, припомнилъ ему всъ ласковые взгляды и привътливыя слова Гедеону. Бъдный архимандритъ не выдержалъ нравственной пытки, въ ожидании можеть быть застеночныхъ истазаний, и 1 апреля 1732 г. скончался въ синодской колодничей избъ. Къ смертному одру его пришли только два караульныхъ солдата. Инъже поручено было заняться его погребеніенъ. Изъ оставшагося имущества — 43 копъекъ 5 алтынъ отдано за гробъ, 5 копъекъ за гвозди, 2 алтына за свъчи и ладонъ, 1 алтынъ за чтеніе псалтыри того дня, въ который онъ архимандрить умеръ; остальныя 14 коп. на расходы при похоронахъ.

Показанія подсуднимыхъ втянули въ дёло новыя лица — вологодскаго епископа Аванасія и Гедеонова племянника, Кудрявцева. Процессъ Аванасія особенно любопытенъ въ этомъ дёлѣ.

Аванасія задёли въ двухъ вещахъ: во первыхъ онъ сменилъ у Георгія караульныхъ солдатъ — уволилъ казенныхъ и поставилъ монастырскихъ, находившихся въ томъ монастыръ на пропитаніи; во вторыхъ худо наблюдалъ за посхимленіемъ Георгія.

Въ карауль и острогахъ вопросъ о караульныхъ солдатахъ — важный вопросъ. Исторія Гедеоновыхъ караульщиковъ имъетъ нъсколько варьяцій. Унтеръ-офицеръ, провожавшій Георгія до Каменнаго монастыря, возвращаясь оттуда черезъ Вологду, объявилъ Афанасію, что тамъ надзоръ за Георгіемъ слабъ и что нужно объ этомъ позаботиться. Афанасій отрядилъ въ Каменный изъ архіерейскаго дома сержанта съ солдатами и рапортовалъ объ этомъ Синоду. Синодъ утвердилъ его распоряженіе. Мъсяцевъ черезъ пять послѣ этого, Спасокаменный архимандритъ Гессей подалъ, преосвя-

щенному просьбу, въ которой жаловался, что его монастырь пришоль оть разныхъ колодичковъ въ крайнее раззореніе. Въ ту пору въ немъ было три арестанта: въ 1721 г. присланъ изъ Преображенскаго приказа . Троицкаго торжковскаго монастыря старецъ Серапіонъ; въ 1728 г. изъ вологодской архієрейской канцеляріи разстрига Ефремъ; да изъ той же канцелярія въ 1730 г. отставной прапоріднить Степанъ Бочкаревъ. За каждымъ былъ особливый присиотръ по три человъка и всъвъ шло монастырское содержание. Между тъпъ, въ монастыря есть отставные солдаты на пропитании, которые могуть держать карауль надь Георгіень. Архіерей согласился на это послъднее представление особенно потому, что оно выточности соотвётствовало высочайшему указу, которынъ предвисывалось наблюдать за Георгіенъ архинандриту, а не ему архіерею. Архимандрить, съ своей стороны, выставляль на видь, что ему лучше уберечь колодниковь съ монастырскими служителями, чъмъ съ пришлыми солдатами. Абтомъ, когда озеро пересыхаетъ, и зимой, когда оно занерзаетъ, возможенъ побъгъ, да не разъ колоднаки и бъгивали; но ионастырскіе служители, знающіе хорошо изстность, излавливала ихъ: вотъ ужь на его паняти сбъжалъ было Ефренъ, да пойнанъ за 50 версть; передь твиъ бъгаль ісродіаконь Иліодорь — и тоть схвачень. Какь я оть архимандрита услышаль это, - пишеть Асанасій, -- едва не обезунваъ и благодарнаъ Бога отъ всего сердца моего, что и Георгію изъ-подъ караула техъ караульщиковь но учинилось побъгу.» Всв эти резоны Азанасій и указаль въ донесеніяхь Синоду, когда началось дъло о Георгіъ.

Но вѣдь монастырскіе служители инвалиды? Асанасій сознается, что «они точно всё такіе, только зовутся, что солдаты, а должности солдатской исправлять не могутъ, ибо ими суть сухи, ими хровій, ими слёпы, ими престарѣлы, ими дряхлы, ими падучею скорбію обдержими, ими ранени, единымъ словомъ, всё увѣчны. Одинъ покрѣпче Макринъ вятъ былъ въ архіерейскій домъ для содержанія арестанта,

доноваго служителя, и то выпустиль за двъ копъйви. Но эти резсуждения, когда ихъ опредълялъ, клянуся живымъ Богомъ, не пришли мит въ память, но отъ ревности своей заочно и безъ дальныхъ разсужденій ихъ опредѣлилъ, разсуждая, какъ бы исполнить высочайний указъ и себя охравить. А что не спросиль о томъ резолюція вашего святьйшества, н то сдълель не за какую нную причину, точію разоуждаль, что такое дъло времени терпить. А ежели въ томъ отъ недоумбнія оплошился, то всепокорно отъ вашего святбйшества прошу прощенія. И можно опустить такую оплошность иностранному человѣку, который не родился въ такихъ страшныхъ делахъ и порядковъ приказныхъ огъ своихъ родителей не слышаль, ниже виъ въ школахъ учился. Ниже возножно дунать, что я приказаль это отъ любви ко оному Гедеону, понеже ни онъ инъ нъсть родственникъ или свойственнякъ, ни онъ благодътель или другъ, но безпримирительный врагь и смертельный супостать; и някто душу свою и здравію не положиль за враговь своихь, кромь единаго Христа, до Котораго такого божескаго примъру не бывало н послѣ Его до скончанія вѣка не будеть. И какъ ннѣ положить въ такихъ важныхъ дълахъ голову свою за Гедеона, который всякими способы искаль главу мою, о чемъ вногіе извъстны суть, а паче всъхъ времилостивый отецъ ной и государь преосвященнъйшій Өсофанъ, архісписковъ великоновгородскій и великолуцкій, который многократно меня обороняль оть такого Амалика. Прекращая вные многіе резоны, аки бы предъ Богонъ, Иже есть между вани и словеса моя слышить, вашему святьйшеству обязуюся: ежели нынь или впредь явится, что я посътилъ Гедеона, по лишении его архіерейства, персонально, или письменно, или чрезъ кого либо ни есть словесно утъшиль его, - единымъ словомъ, ежеин я каковую любовь, благосклонность и снисхожденіе къ нему явиль, тогда буду самоосуждень и лишень не точноотъ епархіи и отъ сана, но и отъ поего здравія. А буде сожальль или бользноваль о невь внутреннею моею, егда слы-

94

## ГЕОРГІЙ ДАШНОВЪ.

ниль, что нанать его по его достониству съ шумонь вогвбе, или иыслиль, что онъ со времененъ будетъ паки человъкъ, то да буду проклятъ и по скерти не разръшенъ.... И хотя арханандрить отъ него Гедеона просилъ меня къ себѣ въ монастырь в требовалъ чрезъ него архимандрита новара и хлъбняка, также неду, рыбы и для лекарства ревеню, и я во всеиъ ему отказаль.» (22 мая 1731 г.) Какъ ни были строги судьи, но не ногли не изуниться такой сильной клятвь и не спроснть: понимаеть ли онъ ся силу? Асанасій отвѣчалъ: «очень нонимаю, и егда силу ся разсуждаю, весь трепещу. И какъ инъ не трепетать, егда между прочили читаю: и нолитие его да будеть во гръхъ.» Въ этонъ ноказанія, безъ сомнівнія, иное нужно отнести ко времени и обстоятельстванъ, но многое принадлежитъ лично Асанасно. Время и обстоятельства только заставили его высказаться, вызваля наружу тайну его характера.

На другой запросъ о посхимленін Гедеона Аванасій отвъчалъ, что онъ велѣлъ посхимленін сего архимандриту, о ченъ и указъ посланъ къ вему 22 вевраля 1731 года. Поводонъ къ этому вопросу было подозрѣніе, возбужденное нъкоторыми обстоятельствами, въ дъйствительности Гедеонона схиминчества. Братія не выдали его въ схимонашескомъ платьѣ; а архимандритъ показалъ, что онъ при пострижени не былъ, потому что Георгій не пригласилъ его, но что постригали его въ кельѣ духовникъ его, ісромонахъ Іосифъ, съ діакономъ Париенонъ, въ присутствія недаря и нѣсколькихъ бѣльцовъ крылошанъ.

Сннодъ спрашивалъ: въ какой силѣ дапъ былъ указъ архипендриту о посхимлении Георгія? Азанасій отвѣчалъ, что предписалъ архимандриту самому посхимить его, и въ подтверждение своего показанія прислалъ копію съ указа. Но въ указѣ оказалось не совсѣщъ то, что показывалъ Азанасій (\*). Вслѣдствіе этого сдѣланъ ему новый вопросъ: Въ

<sup>(\*)</sup> По ея императорскаго величества указу и по опредъленію, за подписаніемъ его преосвященства, вельно по снять онаго ея император-

доношеніи вашего преосвященства велѣно Спасокашенокому архимандриту посхишить Георгія самому; а въкопіи съуказа такой рѣчи не написано; — и о томъ въ доношеніи своемъ чего такъ ваше преосвященство написаль?

Аванасій отвѣчалъ, что «хотя въ указѣ самому не написано, однакожъ написано тебљ, а по регуламъ граматическимъ яснѣйше есть сказать тебљ, нежели самому, ибо тебљ токмо тую персону значитъ, которой пряказалъ, а не другую какую, а самому значитъ первую и вторую и гретью персону, то есть и мене, и тебе, и гретьяго челевъка. (31 мая 1732 г.)»

Читатель не можеть не замътить развищы въ тонъ этого и прежнихъ показаній Асанасія. Теперь у него уме нъть прежней робости и неумъстныхъ клятвъ. Онъ выступаетъ смъло и свободно разсуждаетъ съ свения судьями: Эта неремъна произошла отъ того, что, неизвъстно по чьему предложенію, его вызвали въ О.-Петербургъ<sup>к</sup>, въ Синодъ, на архіерейскую чреду: а тутъ, съ помощію сильныхъ покровителей, между которыии овъ считалъ П. И. Ягушинскаго, я при содъйствія Дудина (котораго, къ слову сказано, побяввался и самъ Ососянъ и за котораго взялся уже убравнивсь съ прочним своями недругами), ему легко было обявлаться отъ назойливыхъ слёдователей.

Эта сторона дёла, однакожъ, скоро была забыта, потому что посхижление Гедеона, къкъ бы оно ни было совершено, засвидътельствовано было очевидцами; притокъ же и главное виновное въ упущении по этому дёлу лицо уже прешло язъ этого міра на судъ Божій. Затъкъ все внижаніе судей обратилось на другую, важнъйшую сторону дъла—слабый надзоръ за Гедеоновъ: кто виноватъ въ немъ и къ чему онъ клонился?

Строгію слядователи, сличая показанія Аванасія съ показаніями прочихъ колодниковъ, между прочинъ нашли раз-

скаго величества указу, у вышеписанваго монаха Георгія, ежели онъ пожелаєть добровольно въ скимонашескій чинъ, взять тебю письменное руки его обязательство, и по тому обазательству его Гергія поскимить

## ГЕОРГІЙ ДАШКОВЪ.

ницу въ числахъ. Асанасій отвѣчалъ: «не всяная разнь означаетъ ложь, ибо и между духоносными свангелистами есть разнь, однакожъ, что пишутъ, истина есть. Евангелистъ Маркъ въ главѣ XV пишетъ: оъ-же часъ третій и расняша Его. А Ісаниъ свангелистъ иншетъ въ XIX главѣ: оѣ-же часъ яко шестый, тогда же предаде Его имъ, да распистся. Сія развъ есть, однакожъ оба пишутъ истину, ибо истинно Христосъ распятъ. Также и я писалъ въ своемъ Дополнении, что Каненский архимандритъ приходилъ ко инѣ 3 августа, а опредъленіе учинено 2 числоиъ, когда началось дъло.»

Но защящаясь, Афанасій имблъ неосторожность задёть однать щекотливый вопросъ. Оправдываясь въ удаленія отъ Георгія казениаго караула и въ заябнё его монастырскимъ, онъ указалъ между прочимъ на то, что поступилъ согласно съ высочайшимъ указомъ. Хитрость туть заключается въ томъ, что высочайшимъ указомъ надзоръ за Георгіенъ велёно было имъть архимандриту. Афанасій яриставилъ было своихъ слуинтелей, которые и утверждены синодскимъ указомъ, но потомъ, по представденію архимандрита, вдругъ какъ бы опоинился, что этимъ присвоеніемъ себт команды нарушилъ высочайшую волю и взялъ назадъ своихъ служителей. А чтобъ быть послъдовательнымъ, онъ донесъ Синоду, что указъ ихъ святъйшества, «его вышнихъ командировъ», не по именному указу состоялся.

Вышніе конандиры засыпали его вопросани по поводу этого нескроннаго оправданія. «Ваше преосвященство показали, что тоть указь не по именному указу состоялся. И потому ваше преосвященство помянутый присланный изъ св. Синода указь за действительный ли въ силь повеленія признаваль и признаваещь, и надлежало ли вашему преосвященству по нему исполненіе чинить, а буде не надлежало, чего ради в какіе па то резоны важные имеешь? А буде вамъ въ томъ указе нризнавалось что либо сомнительное, надлежало ли о томъ писать въ св. Синодъ и требовать о сомнении резолюція, или о томъ писать не надлежало и почему? И впредь Т. Х. по силѣ присылаеныхъ указовъ изъ св. Синода, въ которыхъ именного ся императорскаго величества указа будетъ не восномянуто, дѣйствительное исполненіе ваше преосвященство чинить будешьли, а ежели не будешь, для чего?»

Аванасій нашоль, что ему негрудно обстоятельно отвћчать на эти вопросы, «точно тое себт за продерзость витьняю, — извинялся онъ, — что поставленъ въ необходиность учить моихъ учителей тому, еже давно уже знають и гораздо знають. Указъ вашего святвйшества, егда единакой есть и инъ повелъваетъ что ни есть исполнять, я почитаю той за такой двйствительный, кръпкій и сильный, яко бъ быль ея императорскаго величества именной указъ, хотя въ немъ того и не написано будеть: того ради одиннадцать леть уже есть, какъ той всерадостно слушаю, всеусердно исполняю, и даже до кончины жизни воей готовъ исполнить. А егда случится отъ непредложенія, что указъ св. Синода объ одновъ и томъ же двлъ несогласенъ съ именнымъ ся императорскаго величества указомъ, какъ и случилось въ нывъшнемъ дълъ, тогда сами изволите знать, яко мужіе премудрін и высокорозсудительній, который изъ тѣхъ двухъ указовъ падлежитъ мне наибольше исполнять. Кроме техъ сильныхъ резоновъ, вами знаемыхъ, благоволите прилежно и сія разсудить: за что на себя самовольно взять, аки бы на свою поруку, такихъ подозрительныхъ, которые, уже будучи осуждены къ въчной нечсходной ссылкъ, выну сердценъ своимъ смышляютъ, какъ бы отъ таковаго неисходнаго содержанія избяжать? Я живу ия Вологде, въ разстояния 45-ти версть отъ Камениаго понастыря; а ваше святъйшество гораздо дальше: и за что намъ отвятствовать ся императорскому величеству и на себе слово принять, если бъ келейники Гедеоновы изъ-подъ караула отъ насъ опредъленнаго отбъжали?» (17-го іюля 1732 г.)

•Св. Синодъ этимъ не удовлетворился и сдълалъ Азанасно новый запросъ. «Вашему преосвященству надлежало отвъчать: признавалъ-ли тотъ указъ за дъйствительный и исполнение по нему чинить былъ долженъ ли или не долженъ? а ваше

98

иреосвященство обо всемъ умолчалъ, а написалъ едва не все-жъ посторониее.... А между чъпъ синодскаго указу за настоящій, дъйствительный ел императорскаго ведичества указъ, не признаешь и тъмъ своимъ отвътомъ св. Синоду приноситъ ваше преосвященство нареканіе.» Вслъдствіе этого Синодъ требовалъ отвъта болъе опредълительнаго, «ме примъннивая мосторонняго и не прилагая въ лицу св. Сипода инкакихъ нареканій».

Асеннасій отвъчаль, что «признаваль и признаеть и исполилль его до августа 1731 года; исполняль бы и до сихь порь, если бъ не увъдомился въ слабости бывшаго надвора; а потому, во исполнение синодского указа, который быль нодтверящение и пояснениемъ именнаго указа, онъ и перемъинль караулъ, поручивъ архивандриту выбрать людей кръпквазь и надежныхъ».

Вибстб съ этимъ донесеціемъ Асанасій подалъ на выссчайщее имя прошеніе, въ которомъ, представляясь точнымъ исподнителемъ высочайшей воли, признаетъ за собою только одиу выну, что не репортовалъ Синоду о сибив караульныхъ, «оплощился, какъ человъкъ иностранный», и проситъ въ этомъ вилостиваго прощенія. (10 января 1733 г.)

Вслёдствіе показаній двороваго человёка Кудрявцевыхъ, Мальцова, слёдоватеди нашди нужнымъ допросить Кудрявцева съ женой. Синодъ поручилъ казанскому архіепископу Иларіону съ тамошнимъ губернаторомъ, графомъ Платономъ Мусинымъ-Пушкинымъ, допросить ихъ норезнь, секретно, безъ всякаго послабленія, и въ случат разнортчія, сдёлать очную ставку. Дудинъ въ секретномъ письмѣ писалъ къ архіепископу: «ежели что станетъ губернаторъ снисходительное ноказывать, кромѣ правды, къ неправдѣ, въ томъ извольте смотрѣть и его отъ того, елико можете, воздерживать. И сіе изволь, ваше вреосвященство, содержать секретно.» Графъ репортовалъ потомъ Сенату, что Кудрявцевъ съ женой въ ту иору были въ своей деревнѣ, но что онъ поручилъ капитану

#### православное обозръніе.

Останкову сь конеос. на взять ихъ и привесть въ Казань порознь, такъ чтобы они ня между собою и ня съ къмъ никакихъ разговоровъ не имъли. На допросахъ, однакожъ, кромъ уже извъстнаго намъ, ничего не обнаружилось.

Когда собраны были вст показанія, допрочлены были вст нодсудницыя леца, составленъ быль государынъ докладъ, въ которомъ самымъ существеннымъ дъломъ было то, что Асанасій самовольно перемънилъ у Георгія караульныхъ служителей.

Вслѣдствіе этого доклада, 20 марта 1733 года послѣдовалъ указъ изъ тайной канцелярія, которымъ приказывалось уоплить караулъ надъ Георгіемъ, назначивъ къ этому здоровыхъ унтеръ-офицера съ солдатами, изъ отставныхъ, находящихся въ вологодской епархіи на пропитаніи, съ содержаніемъ на счетъ монастыря. Архіерей признавался виновнымъ въ послабленія Гедеону, но государыня, по своему милосердію, ограничила его наказаніе тъмъ, что поручила призвать его въ Синодъ и сдѣлать ему выговоръ.

Свнодъ составилъ слъдующую форму выговора: «Хотя онъ епископъ, по слъдующемуся въ св. Синодъ дълу, виновенъ нынъ яко бы не явился: однакожъ, по всъмъ обстоятельстванъ признанъ въ немаломъ подозръни, потому что, презирая върноподданническую върность, не только угождая служиль Гедеону, который, по лишения арх'ерейскаго сана, никакой чести уже недосточнъ, но яко непотребный человъкъ остался; а какъ видно, сдълаль это въ надеждъ, что если онъ Гедеонъ, паче чаянія, того ареста освободится в воспріяметъ первое свое достоянство, то за слабое его содержание будетъ его епископа благодарить или и служить, а за крѣпкое его содержание станетъ истить здобою, --- чего не только самому ему дунать не надлежало, но и подчивенныхъ допущать до такой нысли не слъдовало. А ежели онъ преосвященный впредь явится или обличенъ будетъ въ слабовъ содержаніи Гедеона или въ прочихъ склонныхъ къ нему поступкахъ: и за то приметь себь такое истязание, каковое объявиль въ прошении

Digitized by Google

своемъ къ лицу ся императорскаго величества и въ своихъ оправданіяхъ передъ св. Синодомъ (21 марта 1733 г.). Вслядъ за тъпъ Аванасій возвратился въ свою епархію и присылаль бланодарность за благодарностно Дудину, которому обязанъ такниъ благополучнынъ окопчаніемъ дъла. «За трудъ и заботу, во время моего несчастія на пользу дълу моему вами приложенную, — писалъ онъ къ нему изъ Вологды, — всеусердно и всепокорно ваше благородіе благодарствую и сими какъ до знаній одолженъ (sic), такъ и до скончанія жизни моей заочное оное ваше ко мпт благодъяние забвенное не будетъ. Болъе не ужею писать за прежнею скорбію, которая еще отъ паняти моей не можетъ отойтить, ниже отъ сердца искорениться. Въ другихъ пнеънахъ изъ Вологды и изъ Суздаля онъ выражаетъ откровеннъе свою благодарность: «....послъ извъстимъ о постройкахъ по архіерейскому дому. И чтобъ не забыть о архіерейской конюшить къ вамъ писать и она съ помощію Божіею уже распространяется и лошадки въ ней унножаются. - Дудинъ очень лакомъ былъ до хорошенькихъ лошадокъ: и Аванасій упонянувъ о конюшит задергиваль въ своемъ патронъ самую чувотвительную струну. Монастыри, въ томъ числѣ и Невскій и Сергіевъ, служили ему овсомъ и свицошъ, не изъ принужденія и не по требованію, а въ почесть.

Новый конвойный начальникъ при Гедеонъ донесъ Синоду, что у Гедеона все отобрано, но что онъ проситъ изъ запечатаннаго скарба дать ему хоть слъдованную псалтырь для чтеніи и молитвы, да назначить ему духовника, у котораго онъ могъ бы исповъдаться. Синодъ поручилъ выбрать ему въ духовники изъ іеромонаховъ того монастыря человъка житія искуснаго и неподозрительнаго и состоянія обходительнаго и разсудительнаго, и велъть ему исповъдывать его Гедеона по церковному чиноположенію, а притомъ о гръхахъ его исповъди смотръть ему прилежно, съ кръпкимъ опассніемъ, что ежели онъ станетъ говорить о каковыхъ важныхъ своихъ винахъ – что напредь сего мыслилъ чинить, но еще не учинилъ за какимъ-либо препятіемъ, а наипаче всего измъну

нли бунть на государя или на государство или злое умыниленіе на честь или здравіе ся императорскаго величества и на превысочайшую ся императорскаго величества фамилію, а объявляя такое намѣревасмое зло покажеть, что не раскаявается, но ставить себѣ въ истину и намѣренія своего ию отлагаеть, и не яко грѣхъ исповѣдуеть, но паче дабы тако согласіемъ или молчаніемъ того духоьника въ намѣреніи своемъ утвердился и оное, если возможно, въ дѣйство нынѣ ироизвелъ; и есть ли такъ то отъ него Гедеома учинится, и тоть отецъ духовный долженъ именемъ Божіниъ ему Гедеону воспрещать, дабы онъ отъ того злаго своего намѣренія всеконечно отсталъ, въ случаѣ-жъ упорства его доносить. Синоду. Псалтирь выдать ему съ роспискою. (4 мая 1733 г.).

Проученный Аоанасій простеръ свою строгость къ Георгію до того, что не сталъ было пускать его даже въ церковь. Синодъ нашолъ это преувеличеніемъ и приказалъ пускать въ церковь за кръпкимъ карауломъ, съ тъмъ, чтобы онъ становился въ церкви особо отъ людей, въ удебномъ мѣстѣ, и чтобъ какъ съ нимъ никто, такъ и онъ ни съ кѣмъ въ разговоры не вступалъ. А ежели онъ Гедеонъ проситься будетъ отъ унынія на ионастырь, то его изъ кельи, въ которой онъ содержится, выпущать позволить не на долгое время. Во время того его выходу никого къ нему ни для чего не допущать и въ келью къ нему шикому ходить не позволять, подъ опасеніемъ тягчайшаго штрафованія. (18 іюня 1733 г.)

15 іюля 1733 года покончили съ остальными подсудимыми. Капраловъ и солдатъ, за откровенное признаніе вины и за искреннія показанія, простили. Дьячка, который, по просьбѣ Гедеона, читывалъ въ кельяхъ его книги и исполнялъ разныя мелкія его поручевія, били при синодальной канцеляріи плетьми и отослали въ Вологду въ вѣдомство провинціальной канцеляріи, такъ какъ онъ свѣтскаго вѣдомства, а не духовнаго. Гедеоновыхъ келейниковъ, Сукина и Киселева, за то, что они отлучались отъ Гедеона и допускали къ не-

ну разныхъ лицъ, тоже при синодальной канцеляріи били плетьми и отпустили къ помъщикамъ, съ роснискою, чтобы они о своихъ допросахъ и показаніяхъ ни тайно, им явно ни съ къмъ не разговаривали, помъщикамъ не объявляли и никому не сказывали.

И пошли опять въ жизни Гедеона день за днемъ, недъля за недълей, иъсяцъ за мъсяцомъ скучной чередой. Отъ него обгали всв, какъ отъ зачумленнаго. Тяжолое состояніе!

Въ 1734 году онъ заслышалъ, что въ Вологду прітхалъ губернаторъ. Гедеонъ хотълъ воспользоваться этинъ и ръшился на крайнее средство. Онъ приказалъ своему караульному подпранорщику объявить губернатору, что у него есть государево дъло и что по этому онъ долженъ видъться съ губернаторомъ. «Отъ рожденія, говорилъ онъ, какъ Богу, такъ государю и государынъ самой и государству служу върно. Я и крестъ цъловалъ и у крестнаго цълованія подписался, что ежеля увижу какой непорядокъ, то буду доносить о пемъ ему, самому государю, и ныят государынъ. Вологодскому архіерею нельзя сказать этого, потому что опъ самъ въ подозрънія. Меня прачутъ, хотатъ голодомъ уморить, чтобы скрыть дъло. Ужъ и то я весь обобранъ, лежу въ одной свиткт.» Губернаторъ, кажется, ограничился тъмъ, что сообщилъ объ этомъ мъстному архіерею.

Въ маћ пріћхалъ въ Каменный вологодскій архіерей и спраннявалъ у Гедеона: какое онъ знаетъ за нимъ государево дъло? Гедеонъ очвъчалъ, что откроетъ это только самой государынъ. Аванасій донесъ объ этомъ Синоду. Синодъ представилъ государынъ докладъ съ мнъпіемъ, чтобы за показанныя Гедеоновы неспонойства и подозрънія послать его для такаго же подъ арестомъ содержанія въ Троицій селенгійскій или въ Успенскій нерчинскій монастырь иркутской епархіи.

Семи тысячъ верстъ и Сибири казалось достаточнымъ для того, чтобы окрыть всякую тайну и усмирить самую нылкую горячность. Государыня утвердила приговоръ, приказавъ отправить Редеона въ нерчипскій монастырь и содержать его тамъ до смерти неисходно и не слушать никакихъ объявленій, хотя бы о государевомъ словѣ и двлѣ.

Покончивши въ Георгіенъ, Өеофанъ принялся въ точъ же году за Өеофилакта Лопатинскаго.

# III.

Въ 1736 году скончался Феофанъ. Въ 1740-иъ скончалась императрица Анна. Интриги верховниковъ возвели на престолъ младепца Іоанна, подъ попечительствоиъ родительницы Апны Леопольдовны.

Однимъ изъ славныхъ дълъ правительницы была амнистія невинноссыльныхъ въ прошлое царствованіе.

23 октября 1740 года обнародованъ высочайшій указъ: • какъ для поминовеція са императорскаго величества, такъ и для иноголѣтняго его императорскаго величества здравія и благополучнаго государствованія, всѣмъ—духовнымъ, военнымъ, статскимъ и другимъ чинамъ, которые за неисправленіе должностей своихъ и за непорядочные поступки въ противность высочайшимъ указамъ и за другія вины (кромѣ кажнѣйшихъ винъ по первымъ двумъ пунктамъ, и воровъ, и разбойниковъ, и смертоубійцъ, и похитителей иногой казны государственной) осуждены на смерть или въ каторжпую работу, или куда въ ссылку, или кому какое градское наказаніе учинать и чиновъ лишить повелѣно,--онымъ всѣмъ такія учиненныя ими впны всемилостивѣйше прощены, и отъ наказанія ссылки н штрафовъ освободить повелѣно.»

Св. Синодъ, въ которомъ первенствующимъ членомъ, по смерти Өеофана, былъ кроткій Амвросій Юшкевнчъ, вспоминлъ и о своихъ страдальцахъ и изъ тайной канцеларіи потребовалъ извъстія: гдъ они находатся и въ живыхъ-ли обрътаются?

Тайпая капцелярія отвћчала, что двое ужъ скончались: Сильвестръ въ Выборгѣ, въ крѣпости 31 мая 1735 года, Ге-. деопъ-въ Нерчпнскѣ 17 апрѣля 1739 года.

Остальные двое, Левъ и Игнатій, находились еще въ жи-

Digitized by Google

## ГЕОРГІЙ ДАШКОВЪ.

выхъ и томились-первый въ новгородскоиъ Крестноиъ, послъдній въ Никольскоиъ корельскоиъ монастыръ.

Св. Синодъ подалъ (21 апръля 1741 года) всеподданнъйшій докладъ объ отпущенін имъ ихъ винъ, за которыя они заточены были, оставляя прочее въ особливое усмотръніе государя.

Между тъмъ высочайшій указъ 23 октября 1740 г. проникъ н въ корельскую даль, дошолъ и до старца Игнатія. Обрадованный, онъ подалъ прошеніе архангельскому епископу Варсонофію, чтобы по силѣ высочайшаго указа освободить его изъ заточенія и «ради древней старости и скорби его» послать его на объщаніе въ Нилову пустынь, гдѣ онъ и постриженіе принялъ. Въ августѣ о томъ же поступило прошеніе и отъ Льва. Грустно смотрѣть на подписи страдальцевъ: «Бывшій коломенскій митрополитъ, а нынѣ чернецъ Игнатій. Бывшій воронежскій епископъ Левъ, что нынѣ разстрига Лаврентій.»

21 октября 1741 г. объявлено высочайшее повелѣніе, которымъ дозволено Льва и Игнатія освободить изъ заточенія и опредѣдить въ монастыри простыми монахами. Св. Синодъ хотѣлъ отличить ихъ отъ прочей братіи и приказалъ отпускать имъ содержаніе противъ прочихъ монаховъ впягеро.

25 ноября 1741 г. вступила на престолъ Елисавета. Въ декабръ (15 числа) объявленъ былъ манифестъ, которымъ всъ, какъ духовные, военные и статскіе, такъ и другихъ чиновъ люди, впадшіе въ вины (исключая государственныхъ и уголовныхъ), избавлялись отъ наказанія и ссылокъ и штрафовъ. Св. Синодъ нашолъ справедливымъ просить милости и для своихъ страдальцевъ — архіереевъ: «хотя они явились и въ важной винъ, но ужъ довольно за то наказаны». Синодъ просилъ имъ, «яко довольно уже пострадавшимъ», возвратить только архіерейскій санъ, въ которомъ бы они могли и жизнь

Докладъ св. Синода еще не былъ поданъ, какъ отъ архангельскаго архіепископа присланъ рапортъ, что Игнатій скон-

СВОЮ ОКОНЧИТЬ.

чался 25 декабря 1741 г., только что получивши въсть о своемъ освобождении.

О Львъ св. Синодъ доложилъ государынъ словесно 19 апръля. Императрица дозволила возвратить ему архіерейскій санъ.

При объявленіи указа, 22 апръля, возложена на него панагія и архіерейская мантія.

Старецъ жилъ послѣ того еще четырнадцать лѣтъ, на покоѣ, въ московскомъ Знаменскомъ монастырѣ, гдѣ и скончался 28 января 1755 года (\*).

(\*) Двла арх. св. Синода, 1727 г. № 85. 1731 г. № 261 и 1755 г. № 157.



# заньтки православнаго обозрънія

EBBAPL

1863.

**СОДЕРЖАНИЕ:** Особое Присутствіе для изысканія способовъ къ обезбеченно быта духовенства: отпрытіе засяданій Присутствія; статья г. Б-ва въ газатъ День. - Внутронная нарросноплощия: О словесномъ судопроизводствъ на благочинияческихъ судахъ. Д. П. Образцова - Воронежсків письма: Ученическая быбліотека при воронюжской семинарія. Благо-творительное общество въ честь св. Тяхона Задонскаго. Училаще для дивить духовнаго званія въ Воронежѣ. Н. Н. Р. — Отчеть о состоянія архамаской вубличной духовной библіотека Сами. В. Никольскаго. — За-граничным завивтики: Діло "ессенстовъ" въ Англін. — Протесть духовенства противъ княги Колензо.-Католическая произганда въ Ангијя.--Сочувствие англичанъ къ, церкви православной.-Новыя снощения американской епископальной церкви съ русскою церковью. --- Нисколько словъ о зваченія синайскаго кодекса и рукописей Фирковичей для русскихъ богослововъ. – Посладній отчеть британскаго в иностраннаго библенскаго общества – Католическое отлученіе на журналь «Courrier. – Ревиссь антанчанъ въ религіозному просвъщению народа.-Полемика Рейта про-ствахъ содержанія духовенства. II. По вопросу о принедлежности духо-венства къ составу городскихъ обществъ. – Разным навъетія: Налогъ ва недвижными вмущества духовнаго въдомства, приносящия доходъ. ---Слова Государя Императора въ собрания Мосьовской духовной академии.-Московская епархіальная библіотека и общество любителей духовнаго просвящения — Новые попечительные приходскіе совяты въ Москет и Симерополъ. — Приходскія библі этеки въ тульской и владимірской епархіяхъ. — Соложение в штатъ училища для дъвить духовнаго звания сипранал. Безплатная школа для мальчиковъ въ Уот свящ. Телтерова. – Колленція евреяскихъ рукописей Фирковичей. – Открытіе древней рукописи тал-изда. – Отямвъ прооссора богословія въ Аеннахъ Вимбоса о православной церкви — Выходка г. Аскоченскаго. Извъщенія о пожертвованіяхъ при релакціи Православнаго Обозрънія. — Отъ комитета посо оруженію храма са. ривновпостольнаго князя Владиміра въ Хорсонисв. Объчеленія

## ОСОБОЕ ПРИСУТСТВІЕ ДЛЯ ИЗЫСКАНІЯ СПОСОБОВЪ КЪ ОБЕЗПЕЧЕНИЮ БЫТА ДУХОВЕНСТВА.

Въ свое время мы извъщали читателей объ учреждени въ Метербургъ Особаго Присутствія для улучшенія быта духовенства. Предположеніе объ учреждения «Особаго Присутствія» было утверждено Государемъ Императоромъ еще 28 іюля, причемъ Его Величеству угодно было знать мнтніе св. Синода, не встрътитъ ли онъ препятствія сдълать учрежденіе сіе общеизвъстнымъ. Св. Синодъ увъдомилъ мн-Т. Х. инсторство внутренняхъ "дълъ, что если правительствонъ признано будетв необходимана сдълать это учреждение общеизвъстнымъ, то и онъ, съ своей стороны, не найдетъ уважительныхъ оснований прекословить опубликованно этой изры.

Цъна великую важность дъла, порученнаго Присутствію, мы намърены, по мъръ опубликованія свъдъній о дъйствіяхъ Присутствія, вести постоянную хронску его, — витстъ съ тъвъ слёдить за текущею литературой свътеной и духовной въ са сужденіяхъ и отзывахъ по вопросамъ предстоящаго преобразованія въ духовенствъ. По временамъ мы будемъ предлагать наши собственныя соображенія и замъчанія о томъ, или другомъ вопросъ, подлежащемъ обсужденію въ этомъ сложновъ двлъ.

17 января Особое Присутствіе открыло свои застданія. Въ газетт Голось напечатано: «Мы слышали, что комитеть, учрежденный для улучшенія быта духовенства, въ первомъ своемъ застданія положилъ: начало своей дъятельности въ послтадующихъ застданіяхъ ограничить собраніемъ и группяровкою предметовъ, входящихъ въ кругъ обязанностей комитета, и выразивъ это въ видъ вопросовъ, опубликовать и разослать встять епархіальнымъ архіереямъ и всему бтлому духовенству, съ требованіемъ представить обстоятельные отвъты на каждый вопросъ.»

Гласное веденіе дъле, начало котораго положено сампиъ правительствомъ, конечно, есть первое ручательство за успьхъ. Съ нимъ само собою соединается и литературное обсужденіе, важное особенню потому, что въ литературъ вырабатывается и выражается общественное митніе. Духовные журналы еще не успъли сказать своего слова по поводу учрежденія Особаго Присутствія: между тъмъ свътская литература спѣшитъ высказаться и предъявить общественному митнію свои требованія относительно вопроса о преобразованіяхъ въ духовенствъ. На первый разъ не можемъ пройтя молчаніемъ статьи г. Ив. Б- ва въ газетъ День.

Авторъ справедливо замъчаетъ, что «правильное разръ ше-

ніе прядлошенныхъ вопросовъ записнть вподнів отъ того, къ інному порядну водонія діля обратится новоучрежденное Присутствіе въ предстоящихъ ону зацятіяхъ, и затвиъ наобращесть три опособа, діловедонія:

«Мервый ношеть состоять въ тонъ, что новоучрожденное Присутствие въ своихъ работахъ будоть допольствоваться тольно тъне свъязынаня, которыя нощно почервнуть изъ оччяціальныхъ въдоностей, низанцимоя въ карцелярія св. Сянода. Этоть способъ саный легвій и сморый: по этому енесобу въ какіе-либо сень-мосень: иъслиевъ ножне съ усяъконъ покончить заданное дъло, — тольно бы нациолярія ве ленилась ври подборъ въдоностей и составления надлежащахъ вывноскъ; а на карцелярія, особенно петербурговія в въ этомъ отвотненія можно положиться: онъ искусны въ подобныхъ работахъ.

«Второй способъ изсколько понедленийе перваго, но повидимему представляеть болъе гарантій для уснѣжа въ дѣлѣ: онъ состоить въ тонъ, чтобы потребовать отъ епархіальныхъ начальствъ особыхъ свъдтній о современномъ бытѣ прахедскаго духовенства и о его нуждаять. Впроченъ и этотъ способъ не одишконъ затрудивтеленъ; консисторскія канцелярія, хота не такъ быстрыя, какъ петербургскія, токже не замъннаются доставлениемъ требуеныхъ свъдъній и постараются поскорѣе очистить дѣло, не объщающее имъ инкакой матеріальной выгоды, а между твиъ грозящее понужденіями отъ начадьства.

«Наконецъ, третій способъ веденія дѣда, не ручающійся за быстроту и вообще довольно затруднительный и сложный, состояль бы (по интинію авторя) въ томъ, чтобы вызвать въ Петербургъ выборныхъ отъ приходскато духовенства во два священника или діакона изъ каждой опархів, одного изъ городскихъ, а другаго изъ сельскихъ, съ тѣиъ, чтобы выборные эти были назначены не епархіальнымъ начальствомъ, а избраны самимъ приходскимъ духовенствомъ, ибо улучшеніе быта касается только приходскаго духовенства...»

2

ABTOD'S OTDRILGOT'S BOSHOWHOOTS HOTWHARE YOURSE APPLI DOPвоиъ и второиъ снособъ. Онъ говоритъ: «офондідатьных не денія о подобнихъ преднетахъ, напъ бы добросовсята на были составлены, непренянно опустать изъ нида иниста встныя подробности, которыя для успяхова дван всего иуживе.... Они составляются людьни посторожники, чаноминнани, ноторыйъ ни тепло, ни холодно отъ того, чее будеть заключаться из этнхъ сведеніяхь : них една забога --токорве отделаться отъ тяжелаго труда.... Во 9-хъ, соссаліъльныя свядяния общиновенно собириются по зеденной призграмић и сотертвенно должим составлять отвичи на закачные вопросы; вопросы же эти составляются вдажекъ людына, поставленными совсямь въ другой среда и не имвюндими возножности знать настоятельныя изстныя потребности; следовательно вопросы по необходимости должим быть общиии, нало охватывающими жизнь; а потоку и стветы или оффиціяльныя свяденія волей-неволей должны быть сбяцяля, ляшенными всяхъ, кумпыхъ для обсужденія двля, подробвыхъ данныхъ.»

Эти запъчанія сами въ себъ оправедливы. Дъйствительно, оффиціальныя свъдвнія могуть быть общи и не только нотуть не исчерпывать всъхъ особенностей дъйотвительной жизни, но при частонъ отсутствіи довърія къ оффиціальноети, они могуть составляться небрежно и фальшиво даже со сторойы тъхъ, кого примо касаются. Дъйствительная потребность, жизненный запросъ всегда раждается на изств и всегда носить свою особенную печать. Поэтону саная программа вопросовъ не можеть имъть надлежащей полноты и близкаго приложенія къ жизни безъ итстной повърки. При этонъ само собою разунтется, что участіе спархіальныхъ начальствъ существенно важно и даже необходимо: иножеотво свъдтній, недоступныхъ частнымъ лицамъ, остается въ ихъ рукахъ. Г-нъ Б-въ въ пользу третьяго способа высказываетъ слъдующія соображенія:

«Нътъ спора, что этогъ способъ довольно затруднителенъ

### JANSENN,

и долеко не отличается быстротою; одинь сборь выборныхъ завноть много времени: не вдругь состояется выборы и неаниутся явстных духовенотонь виструкція своякь выбаранить , на вдругь съядутся выборные въ Патербургь, и нае конець, ненело потребуется времени и труда сообразить в уледнуь заявленныя выборными мужды и требованія. Но, тъ вознапраждение за вое время и вруда, ашонь сводоба едея ли. не одина можета ручаться за сърнасть и достаточность саз бранные солдляя и за возножность надлежащими образона. согласно съ жизнію и преданіями русской православной неркви, улучшить быть приходского дуновенства. Тожне оть санаго приходскаго духовенства, оть его выборныхъ, свободно избранныхъ, новое Присулствіе могло бы узнать о ностоящить существенных нуждехь приходокихь причтовъ и о средствахъ, какъ посебнъь ниъ; мольке иъстные выборные нотан бы сообщить те необходямыя жизневныя подробности, условливаеных изстностно в еще неотнившини нородными предовіяни, при номения которыхь новое Присурствіе могле бы составить проекть дийсткительного улучніенія быта приходскаго духовенства, и притомъ такого улучшенія, которое бы не разногласило ни съ нравственными отношеніями причта нь прихожанань, ни съ требованіями православной церкви, ни съ историческими жизненными изстания преданіван русскаго Народа, и не насиловало бы сложившихся исторіею условій народной жизни.»

Здвов опять не ноженъ не огдать оправедивеоти топу началу, на которонъ основывается авторъ въ своенъ инвийя. Но мысль, предлагаемая имъ, о назначения выборныхъ отъ вриходскаго духовенства, требуетъ для своего осуществленія мъкотерыхъ другихъ мъръ. Онъ увонящаетъ объ инструкци выборнымъ, неторую должно сестаенть каждое ивстнее дужевенство, и не входить въ разсущение о томъ, какъ ножетъ бытъ составлена такая инструкція. Очевидно, чтобы то или другое мъстное духовенство шогло подать свой голосъ, для этого необходимы, предварительных я довольно дол-

гія совтыцанія духовонства: каждов чьстнов лицо въ отдель-HOCTH MOMOUTS CHIMANS CANADATE CANADATE MALO; BA COMMUNE CONSщаніяхь обязнь оньдвай и соображній моноть дать вного важныхъ натеріаловъ. Поэтону нанъ кажется, хорошо было бы, если бы, независние отъ общаго или центральнаго Присутствія въ Потербурга, ооставилноь постание внаржіальные волитеты, которые въ каждой спархін аньдн бы выборныхъ одного яли изсколькихъ отъ каждаро убяда - язъ городокаго духовенства, или изъ сельскаго, такъ притенъ, чтобы вредволоженія каждаго спархіальнаго нонитств были принаровлены главнымъ образонъ къ условіямъ нестной жизни въ денной спархін. Это двло, коночно, ногле бы вестись при двятельномъ содъйствій сперхіпльнихъ начельствъ. которыя сообщили бы свеску духовонству для свображений и повърян вся наличныя оффиціольныя овъдзиія, по наръ надобности при совъщанияхъ. При такихъ только условіяхъ теденія діла, будуть удевлетворительно составлени ниструяцін для выборныхъ, отправлящыхъ, въ Петербургъ, я окажется влодотворнымъ ихъ участіе въ неятральнойъ Конитетъ.

## внутренняя корреспонденція.

## Словосцомъ судожропзводств‡ на благочинияческихъ судахъ.

Нозвольте принести привистельную благодарность Присосласному Обяранно и отъ насъ — меньшихъ членовъ сельскаго духовенства за извѣщеніе о принятіи выборнаго начала при назваченіи въ должности благочинныхъ въ нѣкоторыхъ епархіяхъ. Ждемъ этого благотворнаго учрежденія и въ нашемъ краѣ. Не менѣе, если не болѣе благодарны за сочувотвенный отвытъ на имсъв о полют учрежденія при благочиніять словеснаго судопроизводства по малоражнымъ проступнамъ членовъ причта (\*). Жаль, очень жаль, если этотъ поднятый вопросъ останется вотще. Въ рѣшеніи его дѣйствительно чувствуется существенная необ-

<sup>(\*)</sup> Замът. іюнь 1862 г. изъ письма протојер. 1. Карелина.

толимооть. Крестьянамь предоставлено изстное сомоуправление в общественное судопроязводотое (въ извісящать среділаза), а на дійствіяхъ нашего дуповнаго сословія лежнть какая то поподанжность я діллеть его какъ бы отчужденнымъ отъ сорремонныхъ условій общественной жиени. Позвольте высказать ийскольно мыслей объ отомъ преднеть.

Конечно, ибсто судопронаведства по выбору самаго духовенства должно быть въ средний благочнија.

Дела должны быть решаемы, но нашему нафайо, вля съ общаго согласія судей, или большинствомъ голосать, а вогому присутствіе суда необходимо должно состоять не межде, накъ изъ трехъ судей.

Суль по нашему нитию должень собираться соля недеа, то по крайней муру одних разь въ мусянь но возможности въ одни числа.

Благочининчоскій суда відлеть не только маловажные проступки членовъ причта, но споры и танбы; притонъ рішлеть сперы и тажбы собственно между дуковными лицами на сумму не свыша вавр 30 р. сер. — Если же діло превымаеть сумму 30 р. вли если участвують въ тажбі лица другихъ состояній; то, но треболявію одной маз сторонъ, діло подлежить разсмотрівню общохъ судебныхъ мість.

Благочниническій суль разбираеть и приговариваеть къ штрафованю лиць дуковнаго сословія ва наловажные простунки, когда оные совершены протичь духовныхь же лиць, а также когда оти вростунен не находогод въ связи съ вамными или уголовными вреступленіями. Заща и другикъ состояній, противъ конкъ совершены духовными лицами проступки, могуть, осли пожедають, отыскивать себѣ удовлетворенія въ благочницическонъ судъ,

Благочнаническій суль входить въ разборъ споровъ и тажбъ по калобѣ истиа, въ разборъ же проступновъ входить по жалобѣ обяженнаго, иногда по требованію благочнимаго.

Благочничый не долженъ анжинваться въ производство благочническаго суда, а продъ окончаніенъ года можотъ разспатривань квигу, заведенную для записи ръщеній судопроизводства, чтобы обсудить для себа ежегодныя отивтки въдопеденія членовъ причта.

Благочнивническій судь по разсмотріння преступка, подлежащаге его сужденно, винсывають въ иніномуюся для того внигу имя виновнаго, сапую вину его и м'ру вадожевнаго на него забловачія или вакаванія.

Благочиническій суда, при разскотранія тяжебнаго дала, по вы-

-7

## UPABOCJASSON OSO3PSHIE.

слунный темущихся стерается склонеть ить нь примеронно Если они примератся, то должны объявить, что одна изъ сто ронь уступлеть, или чиль либо всенатраждесть другую. Есл. же не пойдуть на примероне, то судь риннеть дило на осноинни заявленныхъ доказательствъ или обявачельствъ; и язиъ условія мировой сдёлки, такъ и риноніе суда зависываются въ инну съ означеніенъ именъ истиа и отрътчика.

Приговоры благочниваческаго-суда, какъ по преступканъ, такъ и но тяжбаяъ приводятся въ исполнение или ивствыми священии нами или благочнивыми.

Достопочтенный о. протејерен Карелинъ волагаетъ въ благочниническомъ судъ однихъ священниковъ; а по нашему мивно почену бы кажется не допустить къ избирательству въ чреду судей и аругить членовь причта? Всь наловажные проступки и неважные споры и тяжбы суть болье или менье сулебно полицейскія льла, не требующія высокано образованія или юридическихъсивавай. Притонъ, по свидительству опыта, влоупотреблиоть вако вонъ направляють ого туда и окода люди болье развитые я опытные; на службъ вредиве человъкъ аскуснышійся, нежели неонытный; неонытность въ чиновножь мірь есть вврное ручательство добросовъстности, потому первое и самое важное качество въ судьв есть добросовъстность. И кажется въ резбирательства споровъ напр. во потраванъ вля при раздалы волей, лутовъ и проч. не ближе ни внакомо самое для твих членямъ причта, которые сами своями рукали правать повемельные дила? Св другой стороны, если случится меньшену члену причта обрататься съ просьбою или жалобою вт благочиненческий судъ на высныго члена причта; то ве съ большимъ ли убуждениемъ въ правоть его и безь вожного вредубыждения предается онь разбирательству его, зная, что судь втоть есть судь общественный и общедоступный? По силавтельству спыта, при разбирательства жалобъ и тяжбъ бывають перваніе случая, въ конхъ заивтны поддержин и заступничества однихъ членовъ прична на подобныхъ себъ протниъ другихъ по вакому-то предубъждению, в иногда и по другань призники.

Вироченъ ны нибли въ внау только возвыенть свой вроентельчый голось въ духовной журналистикъ — продлять рачь о польвъ учреждения при благочнийять словесного судепроизводства во судебно-полицейсниять дължа.

Сельскій Діаконъ П. Образцевъ.

\_ Погостъ Козъя-бородка, Бъжедкаго узв. Тверской епархія. 20 виваря 1863.

8

## занатен,

# BOPOBERCKIA MECHMA.

Ученическая библіатана, ща нерешенноми сонинары. Какія книги выписывать для ученической библіотека, олий ли духовныя, или и св'ятскія, для такъ ли называемаго легкаго чтенія, или бол'яе солидныя, один ди д'ятскіе журналы, или бол'яе отличающіеся серьезностію, и нужны ли вообще въ учеинческой библіотекѣ журналы, особенно газеты? Эти вопросы ечень важны и безъ сомити занимають составителей ученическихъ библіотекъ. Отъ такого или вного рішенія атихъ воцросовъ зависить судьба самыхъ библіотекъ, ихъ большее или меньшее вліяніе на успѣхи и вообще на развитіе ученнковъ. Но чтобы рішить эти копросы, намъ нужно устранить нѣкоторыя нелоразумѣнія, относительно самыхъ ученическихъ библіотекъ.

Сколько намъ извъстно, учевическую библютеку считають в ученики и паставники за особую, совершенно отдельную отъ библіотеки казенной, самостоятельную библіотеку. Ученнин напр., обзаведшись изсколькими книгами, уже никогла но заглядывають въ назенную библютеку. Съ своей стороны в наставники, рекомендуя ученикамъ извъстную книгу, постоянно указывають имъ на ученическую быблютеку, не смотря на то, что книга эта есть и въ казенной библіотекѣ, ниогда въ двухъ и болѣе экземплярахъ. Словомъ: ученическая библіотека своими нѣсколькими деслтками кингъ заслонила казенную библіотеку, состоящую изъ ивсколькихъ тысачъ книгъ. Отсюда происходитъ то, что книгъ въ ученической библютекѣ почти никогда ивть, ихъ далеко недостаеть для всяхь ученнковь, а книги въ казенной библютекъ лежать безъ всякаго употреблевія. Не получая иногла нужной жанга въ ученической библютекъ и не умъя понять той простой истины, что какъ бы ин была велика библютека, въ ней не всегда можно получить желаемую квигу, охладавоють въ своемъ усердін въ библіотекв, ропщуть на библіотекара и т. под. Если мы будемъ смотръть на ученическую библютеку, какъ на отдільную отъ казенной, то конечно никогда не составнить порядочной библютеки в всегда будемъ затрудняться въ выборъ ниять для нея. Ученическая библютека, во нашему мижнію, мужна не сама по себъ, а вслидствіе недостаточности казенныхъ библіотекъ. Если бы казенныя библіотеки удовлетворяли всёмъ нуждамъ в потребностянъ времени, ученическія библіотеки имкогда бы не поязвлясь. Посему библіотеки-казенныя и учевическія должны быть въ самыхъ живыхъ отношеніяхъ, взанимо помо-

гать другъ другу. Въ ученическую библютеку должны быть пріобратаемы такняги, которыхъ нать въ казевной библіотека, или ROTOPSIS HOTENY BROYAS BE HOLY IS USITE UPRODETERSI; TANS Rabp. извѣстно, что духовное учебное управленіе нало отпускаети сущих на пріобрѣтевіе свѣтскихъ квигъ; почему же на суммы ученической библіотеви не пополнить этого важнаго пробъла въ нашихъ казенныхъ библютекахъ? Съ другой стороны зачёнъ нанъ вышисывать духовные журналы за сороковые в патидесятые годы, когда эти самые журналы есть въ казенной библютеки, и притомъ не въ одномъ, а въ двухъ, четырехъ, даже шести экзенплярахъ? Правда въ нихъ много статей весьма дёльныхъ и важвъе всего переводъ писаний отеческихъ. Но развъ всего этого ученикъ не можетъ читать въ казенной библотеки? При томъ всё эти статье давно уже вышли отатьльными кингами (напр., о консчныхъ причинахъ, проповѣди знаменитыхъ архипастырей в пр.), наи вошли въ составъ цёлыхъ системъ (напр. статьи церкозно-историческаго содержанія): лучше пріобрісти эти сочиненія, чвиъ полный журналь за всв годы; это будеть чесравненно полевные и дешевле. А тоть, кому почему-либо понадобятся статьи менее замечательныя, цомещенныя въ журналахъ за давніе годы, можеть, если угодно, повнакомиться сь ними по журналамъ библіотеки казенной. Одну только причину и можно привести (и приводять) въ пользу выписки журналовъ за прошлые годы, -- это потребность развить въ ученикахъ любовь къ нравственно-религіозвому чтевію. Но развѣ современные намъ духовные журналы не довольно правственны и религіозны? А между тѣмъ выписавши журналы за прошлые годы и потративши на вихъ бельшую сумму, мы рискуемъ на слъдующій годъ остаться вовсе безъ журналовъ. Это фактъ, что ученияъ, нижя подъ руками журваль вастоящаго года, не станеть читать статей какого-нибудь 45 года. Выписывать журналы за 20 лёть навадъ, по нашему,-не составлять библютеку, а набивать ее чтить попало (\*).

Ученическая библіотека должна развивать въ ученикахъ лю-

<sup>(\*)</sup> Только въкоторые журвалы съ 60 года, яменно тъ, въ которыхъ помъщался переводъ св. Писанія на русскій языкъ, непремљино нужно выпясывать, по уважевію къ священному Писанію; съ переводомъ св. Пясанія нужно какъ можно болъе знакомить воспитанниковъ семинаріи. Жаль, что онъ разбросанъ по журналамъ и не выходитъ отдъльными выпусками. Лет.

бовь къ чтеблю. Это часто случалось вамъ и читать въ журназахъ, в такъ слышать. Цъль конечно прекрасная. Но въдь н квижные магазины и кабинеты для чтенія имбють цілю развать любовь къ чтению. Чтить же должна и должна ли отличаться ученическая библіотека отъ книжныхъ магазиновъ и пол? Да в въ самомъ ли лълв, до учреждения ученическихъ библютекъ, ученики, хотя бы то и семинаристы, мало читали, чтобы у нихъ не была развита любовь въ чтенію? Въ Воронежѣ два нижныхъ нагазина и въ каждонъ взъ вихъ было подписчиковъ человать по 20 нать семинаристовъ (это значить, что подписывазась почти половяна семинарія; потому что семинаристы не подписываются по одному, а человёка по три, по четыре). Любовь въ чтевію была, есть и будеть. Но въ ченъ она высказалась? Что им читаля въ книжныхъ нагазинахъ? Пишущій эти строки санъ неръдко получалъ романы Дюма отца и сына, Поля-Феваля, даже Поль-де Кока, развыхъ Воскресевскихъ, Искру, Съверную Пчелу, журналы за прошлые голы-разровненныя кляжкы (есть въ магазний и лучшія книги, но не для семинаристовъ). Какая же польза отъ такого чтенія? Чтеніе чтенію рознь; любиль вочитать и Петрушка Чичикова; читають и одно и тоже, перечитызають-оть скуки, оть нечего делать, для препровождения вренени, читають и никогда не думають о прочитавномъ. Не для такого конечно чтенія заводятся ученическія библіотеки; такое чтевіе мало того, что не приносить прямой пользы,--оно положительно вредять умственному и правственному развитию; поль такниъ чтеніемъ легко можеть скрываться лівность, умственная апатія, оно не развиваеть, а портить эстетическій вкусь. Кто вачаль чтеніе съ романовъ Дюма и увлекался ими, тому трудно понимать красоты поэзім Тургенева, Островскаго и Кохановской (не говоримъ уже о духовныхъ писателяхъ). Сочиненія вазванныхъ намя авторовъ покажутся ему скучными. Конечно, вая внажирить нагазановь получалась и лучшія кавги и журвалы, но все это читалось и читается отрывочно, бевсвязно. Но валь еще не такъ важно, если ученикъ не прочиталъ какой-нибудь статьи о какомъ-любо замвчательномъ событін, или историческомъ лицѣ, но важно, если онъ вообще плохо знаетъ исторію. Не важно, если онъ незнаконъ съ духонъ и направленіенъ какого-нибудь журнала, во очень важно, если онъ незнакомъ съ цілою наукою, читаемою въ заведевін. Систематическаго обравованія, научнаго изученія предмета нельвя зам'янить чтеніенъ журвальныхъ и газетныхъ статей. Если воспитанцикъ основа-

тельно познакомнися съ наукою собственно, она не будетъ рабски относиться къ каждой прочитанной стать; овъ въ состояни будеть оціянть ее и, если она хороша, вполий усвоить; въ головъ его не произойдетъ хаоса, сибшенія понятій,--- не безпокойтесь, если онъ въ варедении и нало читалъ журналовъ, онъ никогда не отстанетъ отъ своего въка. Образующійся же по одникъ журналамъ и газетанъ рискуетъ остаться навсегда верхоглядоиз, фразороиз и всезнайкой. Всезнайство-общій недугъ нашего времени. Какой-нибудь ученикъ словесности, чаще онлософін, прочнтавшій 5-10 журнальныхъ статескъ, уже свысока смотрить на авторитеты въ наукъ; читать напр., Каранзина и Соловьева, по его понятію, значить уже терать время. Это, во нашену мизию, хуже совершеннаго незужества. Кто не знаеть в считаеть себя незнающимъ, тотъ, можно надъяться, будетъ знать. Кто же не знаеть, да притомъ считаеть себя Богь знаеть какниъ уменкомъ, тотъ навоегда останется невъжею, фразеромъ. Говори это, мы не думаемъ, что вовсе воспитанняку не слъдуетъ читать журналовъ и газеть, --ивть, --ио выписывать иль въ учевическую библіотеку-роскошь, а тратить на нихъ почти всю небольшую сумму, собранную ученнками, значить не понимать, что собственно нужно ученику. Журналы и газеты лучше заманить сочиненіями, въ которыхъ популярно излагается или цалая наука, или часть ся (\*)! Вообще, по вашему метялю, ученическія библіотеки не должны походить ни на собственно библютеки, ни на книжные магазины, ни на кабинеты для чтенія. Какъ тѣ, такъ и другія преимущественно заботятся о полнотѣ и разнообразів; въ этомъ ихъ достоянство и слава; стыдно бибдіотекѣ не имѣть сочиненій какого-нибудь порядочнаго автора. Но не въ этопъ достоинство библіотени учеянческой. Не бъда, если воспитавнику богословія не удалось прочитать, не говоримъ уже о дюжинныхъ проповъдникахъ, во даже проповъдей напримъръ, Іакова Нижегородскаго, пропов'ядей, инфющихъ свое достониство. Но что сказать о богословь, который основательно незнакомъ съ сочинениями преосвященныхъ: Филарета московскаго, Иннокентія, Макарія харьковскаго, Филарета черниговскаго, про-

<sup>(\*)</sup> Журвалы невыгодно выписывать въ ученическую библіотеку еще и потому, что лучшія въ инхъ статьи, какъ навъство, раздъляются на нъсколько внижекъ. Прочитавши начало статьи, при большомъ количествъ читателей, ученикъ или вовсе не добъется получить продолжения, или получитъ его чрезъ изсколько мъсяцевъ, т. е. тогда, когда онъ первую статью почти забылъ.

тојерея Голубинскато? Не бБда, если воспитанникъ новиаконится съ сочивениями Загоскива, Кукольника, даже съ повъстями саного Каранзина-иы нарочито выбираенъ имена болье видныяпо записнать и лекціять наставника, или какой-нибудь журнальной статьв. Но что сказать о сецинариств, который сань не чи-таль сочинений: Гоголя, Нушкина, С. Ансакова, Тургевеза, Кохановской, гр. Толстаго? Не нужно требовать отъ ученика, чтобы онь читаль свеціальным восладованія о какихь-нибудь историческихъ древностихъ, но съ Шлоссеронъ, Каранзинълиъ, Соловьенымъ онъ долженъ быть знакомъ. Воть почему мы хотван бы, чтобы сочинения первоклассныхъ нашихъ писателей, каковы напримъръ хоть понменованныя нами, были въ ученическихъ библютекахъ въ неспольнихъ эксемплирахъ; сочинения же нене замѣчательныхъ писателей ножно и вовсе во выписывать; ст вимв кто хочеть, можеть познакомиться и самъ. Всето не перечитаешь, а лучшее веобходнио всякому не только прочесть, но и изучить. Въ нашей семинарія около 600 ученьковъ; выписать для этой массы одних экземиляръ сочинений Иннокентия, Гоголя значить не удовлетворать желанію учениковъ повнакомиться съ отиин писателяни, а только раздражать его. Бульте увъреяы, сколько бы учениковъ ни приходнао въ библютеку, все будутъ просять сочинения этихъ инсателен и, не получая, будутъ сердиться и на библютекари и на твув, кому удалось получить ихв. Для такого числа нуженъ не однить, а разві 5 экземпляровъ. Это будеть лучше, чінь набявать библіотеку одами, да сатирами, новторяемъ, нитющими свое достоянство, —но въ ученической би-бліотекъ можно и безъ нихъ обходиться. Одинъ эквемпляръ сочиненій заивчательнаго писателя истреплется прежде, чвиъ половина, и еще менье, учениковь познакомится съ внив.

Въ послѣднее время и духовные и свътскіе журналы много говорили о томъ, что наставники семинарій даютъ безцвътныя, отвлеченныя темы для разсуждевій. Дъйствительно трудно дать занизательное предложеніе. Лучше всего по нашему мнѣнію держаться такого метода: давать разборъ сочиненій замѣчательныхъ авторовъ; пусть ученикъ оцѣнитъ характеръ главныхъ дъйствующихъ лицъ, покажетъ въ немъ хорошія и дурныя стороны, какъ авторъ выполнилъ этотъ характеръ и под., или просто на просто переластъ своими словами содержаніе сочиненія. Мало-мало развитому ученику это дѣло сдѣлать не трудно и главное не такъ скучно. Кромѣ полнаго знакомства съ произведеніями замѣчательными, такой способъ хорошъ еще въ томъ отношевіи, что пріучаеть вос-

пытанныха вдумываться въ прочитанное, давать себѣ отчеть, пізнить пронаведеніе, словомъ пріучаеть въ критика. Ученику, познакомившемуся такимъ обрадомъ съ замѣнатедывыми произведеніями намей словесности, можно безъ болани дозволить читать все, что ему угодно, въ нолной увѣренности, что овъ самъ не станетъ читать дурнаго; циниямъ, который къ носчастию неръдко попадается въ намей журизлистикъ, оскорбитъ его астетическій вкусъ. Но понятно, что этимъ снособонъ тогда только съ успѣхомъ можно пользоваться, когда въ ученической библіотекѣ будутъ лучшіе авторы въ нъсколькихъ акземпларахъ. У насъ и теперь нѣкогорые просессоры даютъ подобныя предложенія. Что же дыходитъ? Ученикъ мицетъ, ищетъ нужной книги и кончитъ тѣмъ, что попроситъ у наставнака другаго предложенія, наи самъ возъмется за болѣе сподручное, т. е. болѣе общее.

Скажень насколько словь о распоряжения ученическою библютекой. Въ некоторыхъ семинаріяхъ въ важдонъ влассь, или лучше-отабленія существуеть своя особая библіотека, такъ что въ семиварін вісколько учевическиха бябліотека, по врайней мара три; въ другихъ для всёхъ классовъ одна библіотека. Къ послёднимъ принадлежитъ и наща семинарія, Мы-за первый способъ. Повторяемъ, очень важно, чтобы ученикъ читалъ въ систематическомъ порядкѣ, чтобы книги для него служные не забавою, а пополненіенъ, объясненіенъ и продолженіенъ лекцій наставническихъ, занятій классическихъ. Когда читается гомилетика, ученику всего лучше читать проповъдя вашихъ знаменитыхъ проповѣдниковъ; ученику философія всего лучше читать сочивенія философскаго содержанія, по русской и остественной исторіи: ученику словесности-знакоматься съ исторіею литературы н всеобщею исторією. Этямъ сыльніве всего возбудится интересь в любовь въ наукв. Но этого можно достигнуть только тогла, когда въ каждомъ классѣ будетъ своя библіотека. Когда библіотека одна для всёхъ, легко можетъ случиться, что ученики высшихъ классовъ заберуть всѣ дучшія книги, а ученикамъ словесности или ничего не останется, или такія, какихъ лучше не читать.

Есть еще другая причина, сильно говорящая въ пользу того, чтобы въ каждомъ классъ была своя, особая библіотека. Извъстно, что ученическія библіотеки устрояются главнымъ образомъ на пожертвованія учениковъ. Правда, на нашу библіотеку жертвовало и епархіальное духовенство, и пожертвованія эти, какъ говорятъ, довольно значительны. Но какъ бы ни были велики эти пожертвованія, они скоро ивсякнутъ, если сами ученики не бу-



٩

АКТЪ ПОМОКАТЬ АЪЛУ ПОСИЛЬНЫМА ОЖОГОАНЬНИБ, ИАН Трезнымъ воносовъ, (Занътниъ здъсь, что али помертаозанія ни пъ наконъ случат не доржны быть обязательны для астал учениковъ; орделтлениой влаты также вельза вавваныть; одень нь состояни дать 2 в 3. рубля въ годъ (и деютъ); а съдругаго жель воять и 10---15 кон., потому что это весь его кариталь, Пусть мертвуеть, ито и сколько хочеть. Виблютека ота этого внусто не потерасть). Всля библютека одна для всёхъ ученивовъ, то можетъ статься, что каждый классь будеть нальсться на другой, вивсто того, чтобы принять участие. въ библютень самону. По врайней мърь сборъ съ учениковъ на библютеку, какъ вы слыщали, въ нашей семпнарін быль не во всіхь ялассахь одинаковь. Ученняя нившаго отациена представные болье сонова рублей, учениян средваго болье десати, в ученики высшаго огабленія-числовь болье 100-только четыре рубля. Разница огровная А нежду твих при общень пользовании библіотекою ногуть распорадиться тикь, ято для учевиковъ-то нившаго отлаления меньше всего кунать кангъ. За чёнъ же однихъ учениковъ заставлять работать на другихъ? Сколько собрали денегъ, на столько и пусть кучатъ себъ квигъ. Собраля четыре рубля-в пусть выпащуть за четыре. За что же них выписывать положних на 20 рублей, а 16 отвинать у другихъ ученьковъ? Всякому ученику интересно, чтобы на его двугривенный были куплены книги, нужныя въ его классв, а не въ другонъ. И повърьте, если вы такъ будете поступать, инкогда не охладаеть любовь учениковь къ библіотекв; между ними появится соревнование, и библютек' ни въ какомъ случат не можеть грозить падение, чего можно опасаться въ первомъ случат. При таконъ распоряжении ученикъ видитъ прямую, непосредственную пользу отъ своихъ пожертвований.

Наковецъ, если библіотека—эъ каждомъ классѣ, то ученики свободнѣе могутъ получать книги, чего трудно достигнуть, если библіотека одна для всѣхъ. У насъ теперь не каждый ученикъ получаетъ книги изъ библіотеки; а вся семинарія раздѣлена на кружки (которые обравовались самостоятельно, независимо отъ начальства); каждый кружокъ состоитъ изъ 10 — 20 учениковъ, ммѣетъ во глаяѣ своей представителя, или выборнаго, который одинъ получаетъ книги изъ библіотеки и потомъ уже отъ себа раздаетъ ихъ. Начальство, рекомевадя ученикамъ этотъ способъ, имѣло еще ту цѣль, чтобы ученики читали не каждый особо, а группами—человѣка по трв, по четыре, по пати и вмѣетѣ обсуживали прочитанное. Цѣль прекрасная! Но какъ ее до-

стичнуть? У меня выйб есть время и и читаю, тогда наки товаряще ной яли не можеть почену-либо или такъ пе-хочеть читать. Такіе случая постоянны. Разділеніе на пружим зыявано у нась войнощего нуждою. До сентября библіотекою преямущестsenso nonsosanuce yuennes 1 a 2 auguaro or Abiente; una cooственно и устрояли со; поизналась она въ коннатъ наставника; ученны получали книги не только чаждый день, но и во всякое время дия; библютекарь не ватрудилься выдать книги челові. кажь 20, ръдко болбе, и притонъ въ развое время дия. Съ сентября прошляго года ова изъ словеснической, какъ ее называли, стала общею, и вотъ, когда пришли въ библютену, которая теперь nontimatics as approprious sait, se 10 20 veloptes, sais faile прежде, а около 100, --- оказалось невозножнымъ выдать имъ всё иниги въ какихъ-вибудь полчаса, свободныхъ отъ илассичеснитъ вавятій. Разделеніе на вружки устравнью это всудобство: туть однав съ-разу получаетъ вниги для многихъ; нать толкотни, шуму, крику, и вообще болье порядка въ библістень. Кронь того при этонъ легче узнать, у какого ученика извъстная канга. Но удобства, которыя доставнао это разделение, незначительны въ сравнения съ неудоботвани, происходящини отсюда же: 1) выборные, какъ показаль опыть, не оправдали довърсявости своихъ товарищей; выбирая нанги, они не соображались съ желанісиъ своихъ товарищей, а только съ своимъ вкусомъ, не всегда вѣрнымъ; 2) лучшія книги они оставляли у себя, а худшія отдавали своимъ товарищамъ; 3) оказалось, что хорошую вангу изъ кружка трудиће всего взять, такъ что иныя книги оставались въ одновъ кружкв цвлую треть. Отсюда происходило не мало неудовольствій между учевиками (\*). Въ послѣднее время у насъ, къ непремѣнному исполненію, положили, чтобы книга въ одножъ кружкъ не была больше 2 недель: назначить менье времени, -- не много учениковъ въ кружкъ прочтуть книгу; назвачить болье, --- будеть обидно для учениковъ

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Вотъ въ этомъ отношенія было бы весьча полевно чтеніе группами. Но кавъ этого достигнуть? Оффиціальныя миры тутъ никуда не годятся. Желательно было бы, чтобы другія семинарія сообщили, какъ это двло ведется у нихъ, а также и то, какія выя княги выписьюлотся для ученической библіотеки. Вообще у насъ кружки, или собранія не удаются. Такъ напр., ученики нипало отдиленія пыталась было двлать литературныя собранія, или вече; а, два раза въ недълю, —эти собранія не просуществовали и двухъ мъсяцевъ; пытались было двлать собранія для повторенія объясненій наставника по получасу въ день (это двлали одни корпусные), п это двло не удалось.

аругихъ пружковъ. Сано соблю понитно, что это положене будеть нитъть силу тольно въ таконъ случать, если наша библютека не будетъ раздълена по классанъ, и если сочинения лучшихъ авторовъ будутъ только въ одновъ экремпляръ, противъ чего у насъ сильно говорятъ и ученики и наставвики. На эту мысль, какъ видитъ читатель, и нъз настаяваемъ въ своей коротенькой замъткъ.

Остаетов важь свазать два, три слова на частные, но интересные для нашей соминарія вопросы: 1) должны ли наставники пользоваться ученической библіотекою? 2) кому лучше зав'ядывать ученическою библіотекою—ученику, или наставнику?

1. Наши ваставным жертвовали на библіотеку и книгали и деньгами и постоянию жертвують проценть съ своёго жазованья въ CONST CUCIOTORI: BOUCHY ME BUT BE DOLLOOBATLOR KEBIANB V90инческой библютеки? Если наставшику нужна инига для класса, а ся выть ни въ навенной библотекв, ни въ городскить книжныхъ нагазынать; вочему же ему и не взять въ ученической библютекъ? Наставених за оденъ классъ познакомить 100 учениковъ съ ванный-ныбудь занізчательнымь провзведеність литературы, обстоятельно разбереть его. оцівнить, тогда кань сами ученний, читая наждый отдально, и въ годъ всё не повнаноматся. Вообще мы таного мивнія, что учебныя пособія семинарін не могуть и не должны быть дёлных нежду пастанникани и учениками. Сано собою понятно, что кинга изъ ученической библютеки не должна быть долго у ваставника, какъ это они делають съ кингами библютеки кавенной, а твиъ болве не должны отдавать книгъ на сторону, словомъ: въ отомъ отношения они должны строго, наразы съ учениками, подчиваться правилань библютеки. Вирочень, сколько намъ навъстно, наставники ръдко, только въ крайнихъ случаага, и то далеко не всь, обраниались въ ученическую библютеку; имъ доступние библіотека казенная, и въ книжныхъ нагавнияхъ имъ лають книги не такъ, какъ семинаристамъ, канія придется, а какіа выъ угодно...

2. Горавдо важные вопросъ: кому завѣдывать ученической библютекою самимъ ли учениканъ или кому-любо изъ наставниковъ? Мибвія учениковъ и наставниковъ нашей семинаріи на этотъ предметъ раздълниковъ и наставниковъ нашей семинаріи на этотъ предметъ раздълниковъ и наставваютъ на томъ, чтобы библіотеку поручить наставнику какъ было и до настоящаго времени, другіе ученику. Ученическая библютена такъ пусть и будетъ ученаческою и никто изъ наставниковъ сюда не вибшивайся. Уже изъ сказаннаго нами видна несостоятельность этой причины. Можно бы конечно привести причины въ пользу послѣднаго миѣ-

T. X.

вія болье дальныя. Наше личное мивніе на этоть предметь такое: если библютека ученическая одна для встать учениковъ семинаріи, то лучше всего быть библіотекаренъ наставлику. Мы не говорних о тоих, что бевонасийе и вёрийе поручить се наставнику. Но 1) если воручить ученику, то конечно богословскато класса ученнку, какъ болье взрослому и развитему; въ такомъ случат учениканъ нившихъ отделеній, особенно учениканъ словесности, трудно будеть получать нужную инигу; ученики высшаго отделения вавладеють библютекою; 2) ученику-библютекарю трудаве удовлетворять требованіянь ученнювь, нногда канриянымъ. Придутъ въ библютеку два, три, иногда болье ученика и всё требують внигу, которая есть въ библютеке только въ одношъ экземпларѣ. Наставникъ лучше можеть знать, кому какую книгу дать; распоряженіень его ученних скорве будеть доволень. Предъ экзаненомъ предложено было корпустымъ учениканъ выбрать няъ среды себя библіотекаря; ученнки отвѣчали молчаніемъ, а накоторые наз высшаго отделения прямо объявили, что они не вовымутся за это дало, и нельзя ожидать, чтобы кто-либо изъ товарнщей ихъ взялся за это; нотому что, при одновъ экрепцяръ сочнненій лучшихъ авторовъ, невозможно избъжать неудовольствій. 3) При наставника-библіотекара ученним лучше (что также необходимо) будуть испознять правила библютеви, какія нужнымъ найдуть положить и ученики, и наставники, и начальство. Само собою понятно, что должность библіотекаря ни въ каконъ случат не должва быть оффиціальною; за это діли должевъ взяться человъкъ, принимавший и прянимающий живое участие въ библютекв, которому она дорога, а не разводушно отвосящийся из двау. и всего лучше тотъ, кого излюбать (употребныть это древнее выражение) сами ученики, а не тоть, кого вазначить начальство.

Если же будеть библютека въ каждонъ классѣ, въ таконъ случаѣ отчего не поручить ее ученяку? Этинъ уже сами собою уничтожаются многія неудобства общей библютека; товарищи скоро раздѣлятся и поладять. Но и въ тако́нъ случаѣ не мѣшаеть наставинку наблюдать за библютекою. Пишущему эти строки не разъ доводилось слышать подобные отвывы учениковъ перворазрядныхъ на требованія учениковъ второразрядныхъ, особенно третьеразрядныхъ извѣстной книги: «какой захотѣлъ, есть получше тебя», или такое синскодительное замѣчаніе: «ты тутъ инчего не поймешь, возьки вотъ ту книгу, а мнѣ дай эту, тебѣ

18

### SANSTER.

все ранно» (\*). Конечно такихъ вабіякъ нало, но ови есть; остановить ихъ скорће всего можеть и долженъ наставникъ. Вообще, но нашему мивнію, наставникъ, если хочетъ, чтобы библіотека приносила пользы какъ можно больше каждому его ученику, долженъ обращать на нее постоянное вниманіе.

Хороню быю бы сказать о томъ, какія особенно книги любять воспитанными семинарія и преимущественно читають. Къ сожалѣнію мы не можеть атого сдёлать; потому что не имѣемъ подъ руками заинсныхъ книгъ библіотеки. Въ замѣнъ этого помѣщаемъ каталогъ книгъ библіотеки. Печатать каталоги, по нашему миѣнію, очень мужно; тутъ съ разу видны достоинства и медостатки библіотеки; ошнбки нашихъ наставинковъ послужатъ предостереженіемъ для другихъ. Во всякомъ случав печатать каталоги подезиће, чёмъ

(\*) Съ прискорбіемъ мы должны зам'ятить, что аристократическій элементь болье и болье вторгается въ прежнія почти братскія отношенія товарящей. Многіе семинаристы-аристократы стыдятся своей братін, съ полупрезраниемъ относятся къ своемъ товарящамъ, - почему?-они и сами не дадуть отчета. Воть одинь изъ многихъ фактовъ. Въ Воронежъ издается маленькая газотка «Воронежскій листокъ», громящая всевозможныя преступленія подъ литтерами А. и Б. Смышлевый редакторъ, не находя сотруденновъ на сторопъ, приголубилъ семинаристовъ. И вотъ въ нашей семиваріи новый типъ-семинаристы-литераторы. Благодаря этой газетка, семинарія даєть къ концу курса песколько фельетонистовь. Семинаристу о чемъ же писать, какъ не о семинаріи? На дняхъ поленлась статейна за подлисью «семинариста», осмбивающая ибкоторыхъ пожилыхъ и почтенныхъ наставниковъ большею частію за ихъ твлесные недостатки: тотъ носить очки, этоть не такъ стрижется и т. п., ну разумъется къ былямъ тысячу не-· былицъ прикладываетъ. Это уже такъ водится. Это бы еще ничего: въдь недавно одинь журналь объявиль, что въ наставение идеть только жалкля восредственность, пошлая бездарность, что наставники и самые родители. только портять своимъ вліяніемъ датей, а потому и пр. Авторъ вароятно читаль эту статью. Но какъ онъ тутъ же, ни къ селу, ни къ городу, отозвался объ одномъ изъ своихъ товарищей, почти назвавъ его по имени! •Способности и познанія его равняются нулю, и, безъ преувеличенія можно сказать, онъ станетъ въ главу тахъ негодяевъ, которыхъ воспитываетъ семинарія». Что ученикъ дъйствительно не изъ бойкихъ, это правда, но что онъ не негодяй, а добрый и скромный товарищъ, это подтвердитъ вся семвнарія. И не думайте, что авторъ такъ отозвался по неудовольствію, лячной вражать на него. Совствить шать. Можно пари держать, что онъ за всё три года не сказаль съ нымъ 10 слоев. Это сказано такъ себя: вотъ-дескать, какіе бывають семинаристы, не то, что мы. Факть тёмъ болье печальный, что семинаристы почти не обратили на него вниманія.

# православное обозрѣніе.

разсказывать исторію заведенія библіотеки и пѣть гнины оснавателянь. Исторія эта, сколько мы читали и слышали, во войль семинаріяхь одинакова.

### Журнады духовныя:

1) Воскресное чтеніе.

2) Труды Ктевской духовной академін. (правленіенть академін.

3) Творенія Святыхъ Отецъ за всѣ годы-кушены.

4) Христіанское чтеніе съ 1833 года по текущій годъ.

5. Православный Собестаниять съ 1858 г.

б) Православное Обозрѣніе.

7) Странникъ.

8) Духъ Христіанина.

ва всв голы.

семинаріи.

Digitized by Google

ва всв тоды нодарены

9) Руководство для сельскихъ пастырей.

10) Духовная Бестда.

11) Духовный Въстникъ.

### Журналы свътские:

1) Русскій Вістникъ за 1862-й г. / подарены профессорани

2) Огечественныя Записки.

3) Современвикъ.

4) Учитель.

5) Разсвѣтъ.

6) Журналь для детей.

7) День.

8) Журваль винистерства народнаго просвъщения.

9) Звъздочка-подарена редакціею.

10) 12 кн. Русской Бесваы-подарены.

11) Въстникъ Югозападной и Западной Россіи.

#### Кяятя:

### 1) по богословію.

• Три экземпляра Евангелія на русскомъ языкѣ, соч св. Тихона Задонскаго 15 том., Христіанская наука, или оспованія Герменевтики бл. Августина, слова и рѣчи Никанора, митр. С.-Петербургскаго (2 т.), слова на Рождество Христово Инновентія архіеписнопа Херсонскаго, Игватія архіепископа Воронежскаго, слова Іосифа архіепископа Воронежскаго, студентовъ Кіевской академія, Прямѣчавія къ чтенію св. Писавія Игнатія Воропежскаго. Указаніе рути въ парствіе небесное Инновентія Камчатскаго, иѣ-

#### SAMSTER.

сислько курсовыхъ разсуждений студентовъ акадений, напр. о тамостаћ нуропоназания и т. п., бесћањ о молитић протојерея Гановова.

2) По церковной исторія и археологія.

Гусъ и Дотеръ Новикова, О церковномъ богослужени Белюстина (З экз.), Письма о Богослужении Муравьева, Обозрѣніе правослаго Богослуженія Дебольскаго, Чтевія изъ исторіи хр. церкви Іосноа іеромонаха, Письма Святогорца, Путешествіе съ лѣтьми по св. землѣ З т., Богослужевіе и празаники евреевъ, Голосъ древней русской Церкви объ улучшеніи быта несвободныхъ людей А. Щапова, Житіе святителя Митрофана Воронежскато, завѣщаніе, его же (2 экз.), Житіе святителя Тихона Задонскаго— 2 ч. (вѣсколько экземпляровъ.)

Всѣ пояменованныя выше книги за исключеніемъ словъ Иннокентія и Игнатія, соч. Новикова и Белюстина — подарены въ библіотеку.

## • 3) По философіи.

Соч. И. В. Кирѣевскато, Исторія Философія Куно-Фишера, Психологія Кикодзе, Физіологія обыденной жизни Льюиса, Органическое воспитаніе Шнесселя.

# . 6) По эссобщей истории.

Всеобщая Исторія Лоренца (6 т.), Всеобщая Исторія Вебера, пер. Корша (10 выпуск.), Всемірная Исторія Шлоссера (5 т.), Сочиненія Маколея (5 т.), Грановскаго (2 т.), Очерки изъ исторіи и народныхъ сказаній 1862 г. (3 т.), Всеобщая Исторія въ разсказахъ для дѣтей Ишимовой (4. т.), Судьбы Италіи Кудрявцева, Римскіа женщины по Тациту, его же, Исторія Германіи Кольрауша 2 т.), рыцарства Руа, — цивилизація въ Европѣ Гизо, — завоевація Англін Норманами — Тьери, Разсказы о временахъ Меровинговъ его же, Римскіе Нацы въ XVI и XVII стол. Ранке (3 т.), Исторія Ковсульства и Имперіи Тьера (4 т.), Паденіе Ост-Готскаго государства въ Италіи Смирнова, Памятники искусствъ (Инлія, Египеть), Учебникъ по Всеобщей Исторіи В. Шульгина, Курсъ исторіи среднихъ вѣковъ Стасюлевича, Пзображеніе характера и содержаніе вовой исторіи И. Шульгина.

## 5) По русской исторія.

Исторія Государства Россійскаго Карамзина (2 экз.), Русская

Исторія Устрялова (2 тома), Сочиненія К. Аксанова, Чтенія наъ русской исторія Щебальскаго (3 вып.) Бунть Стеньки Разние Костомарова, Разсказы по русской исторія Бъляева, Исторія Росоін въ разсказахъ для дътей Ишановой, О бить Бородинской Н. По леваго, Царствованіе царя Алексва Михайловича, Сказанія современниковъ о самозванць, Жизиь древнихъ славянъ по хроникѣ Дигмара, Мисы славянскаго язычества Шепцинга, Повъсть о Червоной Руси Зубрицкаго, Славянскія древности Шафарика; сюда же нужно отнести Чтенія въ Императорсковъ Обществъ Исторіи м Древностей и Временникъ за всѣ годы.

## 6) По словесности.

Сочиненія Сумарокова, Державина (2 экз.), Фонъ-Визина, Хемвицера, А. С. Пушкина (2 экз., другой неполный), Крылова (3 экз.', Горе отъ ума (нѣсколько экземпляровъ), Лермонтова (2 тожа), Гогојя (4 тома), Кольцова (4 экз.), Никитина, С. Аксакова (Семейная хроника и Детские годы Багрова внука), Григоровича (6 т.), Полонскаго, Тургенева (4 т.), Островскаго (2 т.), Гончарова (Обыкновенная исторія, Обломовъ 1 ч. Фрегатъ Паллада 2 ч.), Писемскаго, Кобзарь Шевченка, Повісткі Марко-Вовчка, Стихотворенія Гербеля, Полежаева, Некрасова, Огарева, Веневитинова, соч. Бединскаго, А. С. Хомякова, Русскія народныя скавин Асанасьева, Кальки перехожія Безсонова (З вып., на прочіе сделана подписка), Пѣсни Кврѣевскаго (4 вып.), Рыбникова (1 т.), Москва и Москвичи Загоскина, соч. Гребенки (1 т.), Дитство в Отрочество Толстаго, Физіологія Петербурга — Некрасова, Воронежская Беседа (З экз.), Учебники по Словесности Данскаго и Чистякова, Исторія Словесвости Шевырева (4 тона), Очерки литературы древней и новой Гарусова, Исторические очерки русской народной словесности Буслаева (2 т.), Первое чтеніе и первые уроки для маленьвихъ дътей Ишимовой, Позная русская христоматія Галахова 1861 г., О времени происхожденія славянскихъ письменъ Бодянскаго, Сатиры Горація, оды его же, Божественная комедія Данта, Освобожденный Іерусалниъ Тасса, Гамлетъ и Макбетъ траг. Шекспира, Веконльдскій священникъ Гольдсинта, Преданія о Монтрозъ р. В. Скотта, Горная Шотландка его же, Виргинцы р. Теккерея, III-й т. Шиллера въ церев. русск. авторовъ, Иліада Гомера.

# 7) По естественной исторіи: .

Природа въ ся явленіяхъ Павлова, Міръ допотопный А. Г., При-

Digitized by Google

#### SANSTRE.

рода и ся силы Новосильскаго, Земля в ся жизнь Фольгера, Мірь Божій Разина, Исторія земнаго шара Россивесьера, Геологическія картины Котты, Энциклопедія остоствовныхъ наукъ Шодлера, Море и его жизнь Гартвига, Земля и человікъ Гюйо, Физика Писаревскаго, Учебная инига географіи Вермбиловича (б выш.), Вокругъ світа 1861 г.

Всёхъ книгъ 290. Каталогъ по нёкоторымъ отдёламъ довольно полный; кромѣ того, намъ невёстно, вынисано книгъ рублей на 309, преимущественно по богословно в русской исторіи, частію по енлосоени и словесности. Въ выпискѣ книгъ участвуютъ всѣ наставники семинарів; для того, чтобы ученикамъ удобиѣе польвозаться книгами, имъ роздано иёснолько каталоговъ, однимъ изъ которыхъ и мы руководствовались.

1 января 1863 года.

# Благотворительное общество въ честь св. Тихона Задонскаго. Училище для дъвицъ духовнаго званія въ Воронежъ.

Сообщаю вамъ двѣ новости, заимствуя ихъ изъ достовѣрныхъ источвиковъ.

13-го августа нынѣшняго года предполагается открыть въ Залонскѣ, съ разрѣшенія преосвящ. Іоснфа архіепискова воронежскаго, Блаютворительное общество , подъ наниенованіемъ Тихоновскаго, которое будетъ состоять изъ лицъ обоего пола желяющихъ принять участіе въ благотворительномъ предпріятіи. Общество имѣетъ цѣлью вспомоществованіе лицамъ всѣхъ сословій нуждающимся въ средствахъекъ жизни, и въ особенности тѣмъ, которыя не рѣшаются сами просить.

«Революцією его высокопреосвященства, послѣдовавшею на прошеніе настоятеля задонскаго Богородицкаго монастыря, отца архимандрита Димитрія съ другими, предписано воронежской духовной консисторіи, прежде составленія формальнаго комитега, предложить: 1) составить частнымъ образомъ комитетъ въ внаѣ опыта, изъ 5 или болѣе лицъ, 2) завесть двѣ книги, одну для прихода помертвованій, а другую для расхода, съ повѣркою каждый иѣсяцъ, 3) пригласять къ помертвованіямъ, 4) дознать бѣдила семейства и лица и выдавать имъ ежемѣсячныя пособія, по иѣрѣ прихода помертвованій и по мѣрѣ бѣдности этизъ лицъ, 5) если средства комитета дозволятъ, то выдавать и временныя пособія нуждающимся, или приходящимъ богомольцамъ, вли другимъ лицамъ, 6) о ходъ дъла, съ краткимъ обначеніенъ прихода и расхода и сколькниъ лицамъ выданы будутъ пособія, допосить чрезъ три мѣсяца енархіальному начальству.

«На этомъ основания составленъ въ Задонскѣ комитетъ общества изъ предсъдателя и шести членовъ; званіе предсъдателя принадлежитъ настоятелю Богородицкаго монастыря, какъ блюотителю святыхъ мощей. Членами состоятъ: намъстинкъ и казначей того же монастыря и задонскіе : соборный протоіерей, уъздный предводитель дворянства, городничій и градскій голова.

«Средства комитета будуть завлючаться: а) въ ежегодныхъ пожертвованіяхъ Богородищкаго монастыря, изъ экономическихъ суммъ 150 р. сер. и изъ братской кружин 150 р. сер., б) въ годичныхъ и единовременныхъ денежныхъ взносахъ благотворителей, в) въ высыпкахъ изъ кружки, которая учредится при святыхъ мощахъ съ надонсью вверху: «на составление капитала Тихоновскаго Благотворительнаго Общества», а вниву: «блажени милостивии, яко тіи помиловани будутъ,»—г) во всякаго рода приношеніяхъ и въ сборахъ, какъ по подпискамъ, такъ и по другимъ случаямъ, которыми комитетъ будетъ располагать.

«Прв навначенія пособія, комитеть принямаеть во вниманіе просьбы лиць й семействь нуждающихся, бѣдность которыхь должна быть удостовѣрена лицамв, заслуживающими довѣрія и извѣствыми комитету.

«Почтенвѣйшіе благотворители пригланнаются къ пожертвованіямъ годичнымъ и единовременнымъ, которыя комитетъ покорнѣйше проситъ доставлять прямо настоятелю Задонскаго Богородицкаго монастыря, вли чрезъ одного изъ членовъ комитета.»

Члены Комитета: намвстникъ іфрононахъ Зосима и казначей іеромонахъ Аркалій. Задонскіе: протоіерей Іоаннъ Поповъ, увядный предводитель дворянства Дмитрій Викулинъ, городничій Александръ Гурьевъ и градскій голова Николай Исвіевъ.

(Воронежскій Листокв.)

Городъ Задонскъ ничёмъ лучше не могъ почтить памать святителя Тихона, какъ учрежденіемъ «Благотворительнаго Общества». Въ жизни святителя Тихона особенно ярко выдается любовь и попеченіе его о бъдныхъ. Онъ былъ по преимуществу пастыремъ любви и милосердія. Нётъ сомиёнія, что учреждаемое общество найдетъ себъ сочувствіе во встать понцахъ православной Россіи; членами его пожелаютъ быть всъ чтущіе памать новоявленнаго угодника Божія.

24

Аругая новость касается соботвенно интересовъ духовенства нашей епархів. Въ одномъ изъ прежникъ писемъ ны выражали сожалѣвіе, что въ воронежской епархів, сравнительно довольно богатой, вѣтъ училища для дъвнцъ духовнато сваніе. Спѣшинъ извѣстить тенерь, что оно скоро будетъ. Воровежскій кунецъ г. Нечаевъ ножертвовалъ прекрасный донъ подъ училище для лѣвицъ духовваго званія. Нѣтъ сомнѣвія, что проесссоры семинарів согласятся давать безплачно урокв въ этонъ училищѣ Остается найти надвирательницу. Пожелаемъ, чтобы это было лицо духовваго званія, хорошо знающее нужды, потребности и вообще бытъ этого сословія. Впроченъ объ устройствѣ эгого училища, о средствахъ его и т. под. налѣемся поговорить въ другое время, когда дѣло подвинется впередъ. Тенерь занѣтвиъ только, что медлить этинъ дѣломъ нечего.

7 января 1863 года.

# Отчеть с состоянія арзанассвой духовной публичной, при престовоздвиженской церкви, библіотеки за 1863 годь.

Духовная публичная Библіотека, существующая въ Арзамасѣ съ анваря иѣсяца 1862 года при Крестовоздвиженской церкви, помѣщается въ каменной особой комнатѣ подъ колокольнею. Обстановка комнаты, какъ то: книжные шкафы и мебель, судя посредствамъ библіотеки, довольно порядочны.

Въ библіотеку за 1862 годъ были выписаны всѣ современные духовные журналы. Кромѣ журналовъ было выписано довольное количество и внигъ разнаго содержанія.

Фундаментальныхъ средствъ библіотека не имѣетъ никакихъ, а все выписывается на деньги, собираемыя съ подписчиковъ за право чтенія.

Денеть собрано съ подписчиковъ за 1862 годъ 208 рублей 50 коп. серебр. Журналы выписаны въ прошедшенъ году слѣдуюmie: 1) Православное Обозрѣніе за 1860, 1861 и 1862 годы, 2) Христіанское чтеніе, 3) Труды Кіевской Духовной Академія за 1861 и 1862 годы, 4) Духовный Вѣстникъ, 5) Духъ Христіанина за 18<sup>61</sup>/<sub>62</sub> и 1863 годы, 6) Православный Собесѣдникъ, 7) Странникъ, 8) Творенія Святыхъ Отецъ за 1861 и 1862 годы, 9) Душеполезное чтеніе, 10; Духовная бесѣда, 11) Воскресное чтеніе за 18<sup>61</sup>/<sub>65</sub> и 1863 годы и 12) Руководство для сельскихъ пастырев за 1861 и 1862 годы.

Приначание. Журналы: Православное Обоврание, Христіанское

чтеніе, Странникъ и Духовная бесть ва 1862 годъ были вышьсаны въ двухъ экземплярать.

На выписку всёхъ сихъ журналовъ употреблено денегъ 125 рублей 69 кон. Книгъ разнаго содержанія выписано 47 названій, въ 73 томахъ, ва 71 рубль 90 коп. За переплетъ 23 томовъ кангъ и журналовъ и за мебель для библіотеки, состоящую низ стола и двухъ креселъ, заплачено 10 рублей 70 кон. Всего израскодовано денегъ 208 рублей 29 кон. Следовательно къ 1863 году остается денегъ 21 конъйка.

Редакція: Православнаго Собесћаника, Тульскихъ и Ярославскихъ Епархіальныхъ вћаомостей заявнли свое сочувствіе библіотекѣ пожертвованіями, первая — своего журнала за два года 1856 и 1857, а послѣднія своихъ вѣдомостей за прошедшій 1862 годъ.

Однямъ подписчикомъ пожертвованъ въ началѣ еще 1862 года выписанный имъ журналъ «Домашная бесѣда» за этотъ годъ. Пожертвованы тоже подписчиками: журналъ Странникъ за 1860 и 1861 годы, Душеполезное чтеніе за 1861 годъ, Духовная бесѣда за 1860 и 1861 годы. Книгъ пожертвовано 19 назвавій въ 24 томахъ.

Въ настоящее время всёхъ книгъ въ библіотекѣ имѣется 103 названія во 143 томахъ.

Число подписчиковъ было 64 человъка.

Подписная ціна на годъ за право чтенія съ священниковъ 1 рубль 50 коп, съ діаконовъ 1 р., съ причетниковъ 75 коп., съ лицъ изъ другихъ сословій отъ 2 до 3 рублей.

Изъ числа подписчиковъ было внесшихъ по 25 рублей 1, по 10 р. 1, по 5 р. 4, по 4 р. 6, по 3 р. 26, по 2 р. 50 коп. 1, по 2 р. 11, по 1 р. 50 коп. 11, по 1 р. 2, и по 75 коп. 1. Изъ остаточной кошельковой суммы пожертвовано 7 рублей 75 коп. Итого: 208 рублей 50 коп.

Число отпусковъ книгъ и журналовъ изъ библіотеки приблизительно было около 1.800.

Читателей было, включая и встный причтъ и старосту, по сословіднъ, — луховныхъ: священниковъ 10, діаконовъ 2, и причетниковъ 3; всъхъ 15 человъкъ. Дворянъ и чиновниковъ 12; купцовъ 27 и мъщанъ 15.

Для аккуратной раздачи княгъ заведена панятная конжка, гдъ каждый отпускъ каждому подписчику записывается.

Изъ этого отчета видно, что библіотева наша, какъ учрежденіе новое, хотя и не владетъ хорошими средствами, но темъ не менъе удовлетворяла потребности читателей. Въ наступившемъ

#### SANSYKN.

году она также надеется виеть оредства. Креме журналовъ, библіотека, во мёрё средствъ свенкъ, въ нестунившенъ году, будетъ стараться вріобрётать в особенно замечительныя винги. Говера о прошедженъ года нельзя не отдать справедливости въ особенности двоних неямисчиканъ: почетному гражданиму Д. В. Подсосову и кунцу Ив. Е. Аносову. Первый изъ нихъ виссъ въ библіотеку 25 рублей, а второй 10 рублей. Средствани этипи библіотека была значивельно неддержана.

> Библіотекарь, престововдинженской церкон священникъ • Викторъ Никольскій.

Арвамасъ 25-го января 1863 года.

# ЗАГРАНИЧНЫЯ ЗАМЪТКИ.

Штутгарть 12/2 января 1863 г.

- Многосложное и еще неконченное діло съ ессенстами вызвано обыло, собственно говоря, ревностію англійскаго духовенства господствующей церкви, съ какою оно посабшило сділать навістными эраговъ неркви и, такъ сказать, задавить ихъ рішительнымъ натискомъ. Многочисленные протесты самого духовевства объщали доставить торжество правому ділу; но, какъ видикъ, этотъ вопросъ такъ усложнился, что новый архіепископъ англиканской церкви, въ своей недавией вступительной річи, съ большимъ безпокойствомъ занимается имъ; и всѣ послідствія его трудно предвидіть. Вся вива лежитъ едвали не въ самыхъ протестахъ; исходя отъ самаго духовенства, они излишие возбуждають вивманіе публики и затрогиваютъ ту сторону, которая рада всякому случаю обратить діло во вредъ религіознымъ началамъ: протестъ мы признаемъ болье полезнымъ со стороны общества, межели духовенства.

— Несмотря на недавніе протесты, духовенство англійское опять привуждено обратиться къ нимъ, уже по поводу воваго врага. Духовенство вничестерскаго округа подало своему епископу докладвую заинску, по случаю появленія книги Колемзо, епископа натальскаго. Подинсавшіеся говорять: «мы желаемъ выразвть рішятельный и энергическій протесть противъ книги и показываемъ сниъ, что на ся возраженія противъ Библіи мы смотримъ съ крайнимъ негодованіемъ. Мы чувствуемъ, что книга можетъ ванести трудныя раны не только нашей собственной церкви, но

и двлу религіи вообще, такъ нанъ она явно ниветь въ виду поколебать въру людей слабыхъ и простыхъ и утвердить въ заблуждении тахъ, поторые уже воястали противъ истивы. Мы не сонивлаемся, что нинга найдеть полнийные опровержение, по ны не находимъ слова, достаточно сильнаго, которымъ изгли бы выразить свою скорбь о тонъ, что такую книгу написаль енископъ цатей церкви. Мы но выказываень притязания предлагать норы, какія могли бы принять ваши духовные рувоводители, чтобы смыть это нятно съ нашей церкви; но мы увърены, что хотя в нѣтъ закона, на основани котораго можно было бы судять епископа натальскаго, такъ не менее онъ усльнинть слово осужденія своей книгь со стороны тахъ, мивнію которыхъ онъ естественно придаеть большую важность, --- услышить слово довольно строгое, чтобы побудить его оставить свое настоящее высокое положение въ церкви». Евископъ дялъ объщание въ возможно скоронь времени сообщить объ этомъ всёмъ епископамъ.

Какъ выдетъ англиванская церковь изъ настоящаго затруднительнаго положенія, когда ей предстоитъ одно изъ двухъ: или отказаться отъ права свободнаго изслёдованія и слёдовательно отказаться отъ протестантства, или допустить въ безграничномъ объемѣ всѣ отрицательныя миѣнія, всѣ уклоненія личнаго убѣжденія? Доселѣ амгликанская церковь стояла на половниѣ дороги и не была ни католическою, ни протестантскою въ строгомъ смыслѣ: теперь болѣе, чѣмъ когда-либо, является необходимость склониться на ту или другую сторону. Трудно сказать, куда пойдутъ массы; но большинство людей, серьозно занятыхъ религіозными вопросами, переходитъ въ католической и ропаганды годъ отъ году становатся значительнѣе. Высокал церковь обращается къ первоначальной, единой каеолической церкви и въ ней хочетъ найдти элементы, снособные создать церковь—святую, каеолическую и апостольокую.

Сочувственное расположеніе англиканской церкви къ церкви православной не разъ уже выражалось, и объ этомъ уже такъ много было говорено, что у насъ, кажется, образовалось довольно много илюзій по этому предмету. Труды Станлея и Ниля могутъ, конечно, подать поводъ къ нимъ; ио веуспѣхъ нашъ отъ того и зависитъ, что мы слишкомъ скоро и безусловно обращение къ нашъ для изучения нашей церкен принимаемъ за обращение ек нащу церковь. Такое ведикое дѣло не можетъ совершитъся безъ терпѣнія, синскожденія, нокреяности, общаго участія, а иногла самоосужденія. Нельзя сказать, чтобы эти требованія ис-

28

SANSTER.

полнены были во всвхъ сношеніяхъ, какія были мёжду членами церкви англиканской и нами.

Высказавъ это, ны однакожъ съ удовольствіенъ доводниъ до събденія читателей, что на конвокація американской спискональной церкии въ вынешиенъ году ноложено составить комитетъ и поручить ему вступить въ спощенія съ русскою церковію отъ лица всей церкви.

- «Augsburger Allgemeine Zeitung» сообщаеть, что профессорь Типендоров привезь въ Петербургь свое превосходное издание синайскаго кодекса въ 31 ащикъ, по 12-13000 топовъ въ каждонъ что онъ нивлъ честь представить отпечатанный кодексь Ихъ. Имоераторскимъ Величестванъ и прочее, что, конечно, навъстно тавже и по русскимъ газетанъ. Но намъ ноказалось замъчательньить присовокупленіе корреснондента. Сообщивъ, что по слуханъ экземпляры кодекса прежде всего розданы будуть ученымъ наститутанъ въ Россін, онъ говоритъ: «Мо можно би предлемонны и такой сопрось: не посиливе ли аселають получина насе ез друлома масть и не соспользуются ли ими тама волучие!» Корресновденть обижается уже одвинъ допущеніенъ возножности, члобы и въсколько экземпляровъ русскаго изданія появалось сначала въ Россіи; въроячно, все сейчасъ же слѣдовало бы отправить за границу вностранвынъ ученынъ. (?)

Касательно второй половины фразы-«унфиья пользоваться та ныни сокровящани», ны скаженъ то же саное, что высказали прежле во воводу открытія синайскаго коденса. Строго держась качаль DIDABOCRADIA, NEI RE MOMENTE HAGETO FOSOPHITE UPOTRES VICUEILES REELскачий всякаго вода; всякий лобросовистный трудь рано или повано **ирниссеть свои добрые изоды. Но такъ же нало ны ноженъ боязься** ванить-нибраб невыгодныхъ результатова, предвявляеныхъ во имя науки. Къ чему бы ни новело «лучниее унанье польвоваться» на затай- ваше положение существенно остается въ прекненъ выдъ. Усвати ваучи выгодные для нась ны вознень, но построение вданія на случайныхъ основаніяхъ существуеть не для насъ: всторической почвы и непрерывной связи церковнаго преданія ны оставить никакъ не можемъ. Просссоръ Тишендороъ въ синайскона колексъ открылъ очень важное свидътельство въ нользу поллинности Евангелія отъ Матеея; во до него ото свядітельство вызывало только улыбку у знаренитышнах протестантскихъ ученыхъ. Влагоразумно ли было бы на основания доводовъ того или аругаго ученаго, того или другаго открытия предпривниать чтовибудь размительное и посягать на неприкосновенность воторическаго преданія?

Эту мысль развительно подтверждаеть известие, недавно случайно встриченное нами на страницахъ С.-Петербургскихъ Видомостей. Въ С.-Ц. Вѣдон. (№ 280, 1863 г.) говорится: «хранитель еврейскаго отдёленія виператорской публичной бибнотени, Беккоръ, въ своенъ отзывъ (о коллекція древносврейскихъ в каранискихъ руковисей, принадлежавшей Фирковичанъ в поступающей въ публичную библіотеку) нежду прочинь говорить, что для всяхъ христіанскихъ изданій книгъ Ветхаго Завъта служили основаніенъ реббязвическія (развянскія) рукониси, написанныя вослё Талиуда, поставовившего извіствыя, собственно въ интересь евреевъ, правяля, которылъ непреложно должны были держаться вся переписчики; рукописи же Фириодичей, напротивъ, суть единственным, которыя вын, по происхождению своему, относятся ко временанъ до Талмуда и Масоры, или сисаны нараниами, отвергазшини упомянутыя раббиническія правила. И дійствительно, въ этихъ рукописяхъ находится много важныхъ варіантовъ, почты всегда согласующихся съ древибниних греческинъ переводонъ 70 толковниковъ, при ченъ особенно занъчательно то, что въ мв. стахъ, разиствующихъ отъ греческаго текота, варіанты не рвако согласны съ переводонъ св. Кирилла и Месодія».

«По нѣкоторынъ руковисанъ этой коллекція, сообщеннымы берлинскому профессору Ольсгаузену, послѣдній колагаеть, что пунитуація ихъ, совершенно отличная отъ мазоретской, была нѣкогда общинъ достояніенъ еврейскихъ писолъ древняго Вавилона, которая виослѣдствін времени утратилась евреяни, и что коллекція Фирковичей послужить къ разрѣшенію этого важнаго вопроса».

Просниъ при этопъ обратить виннаніе на вяглядь библейскихъ оплологовъ новъйшаго времени, по слованъ которыхъ текстъ сеиндесяти совершенно испорченъ хризтіанскими переписчиками и, кромѣ того, даже въ нервоначальнойъ своемъ видѣ негоденъ былъ для употребленія, такъ какъ переводчики не знали ни еврейскаго, ни греческаго языковъ, и держались какихъ-то произвольныхъ герменевтическихъ правилъ. Единственно правильное чтепіе только маворетское и върный текстъ---иынъпній еврейскій. Неразъ выскавание перковными инсателями миѣніе о намѣренномъ поврежденіи еврейскаго текста въ интересѣ самихъ евреевъ, но ихъ словамъ, не заслуживаетъ инкабого вѣроятія.

Положинъ, что открытія, объщаемыя рукописями Фирковичей, и не будуть имѣть громадной важности; но возможность новой постановки вопроса уже доказана. Что же можеть убъдить насъ въ непогръщищости новъйшихъ библейско-филологическихъ изысканій?

- Отнотъ британскато и иностраннято библойскито общества за 1861 и 1863 г.

Во Франція, подъ руководствонъ г. Пресансе, выпущено 88,068 экземпларовъ княгъ Св. Пасанія, изъ вихъ 18,028 солдатанъ орандузской армія.

Въ Пруссія, посредствояъ члевя — нейора, на армію выдано 24,000 экзенпляровъ.

Въ Бельгін-6661 экзен. Антверценское общество для натросовъ выдало 340 Библій и 1043 экз. Н. Зайьта.

Для Испанін приготовлено 10,000 экз. Н. Завита.

Въ Россін, чресъ адентовъ въ Петербургѣ, выдане 18,400 энз. «Для огромнато царства, конечно,---это мало; по запросъ все узеличивается» (слова отчета).

Для «депо въ Ісрусалнив» отправлено 840 экв. на десяти наръчіяхъ, въ томъ чноле 600 экв. для русскихъматросовъ.

Въ Снрін роздано 800 ркз.

Въ Греція — 1298 —

Для Германія печатаются и вочти готовы:

| Въ Кельнѣ:    | 1500 въксплить Библій, 80          |
|---------------|------------------------------------|
|               | 1500 ma.r. 8º                      |
|               | 5000 нам. в англ. Новыхъ Завътовъ. |
| •             | 5000 гојјанд. в ангјійскихъ 🛶      |
| Во Франкфурти | на Майнь: 4000 венецк. Библій.     |
|               | 4800 Нов. Зав. и Псалт. 329        |
| •             | 5000 — — — 12º                     |
|               | 3000 — Псалтир. 12º                |
| Въ Берлинь:   | 10,000 еврейск. Баблій             |
| •             | 10,000 Псалтир.                    |
|               | 50,000 в вм. Библій мал. 80        |
|               | 20,000 Нов. Зав. в Пеалт. 120      |
|               | 50,000 320                         |
|               | 5,000 польскихъ Н. Зав. •          |

Для продажи и раздачи плостранцанъ на «Веснірной Выставкі» назначено 300,000 экземпл.

Въ «Воскресныхъ школахъ» въ Ирландін выдано 14,000 Библій и 15,200 Нов. Заявтовъ.

- Въ борьбѣ съ своими врагами католическая церковь, какъ извѣстно, доселѣ употребляеть оружіе «церковнаго отлученія.» Отлученіе естественно относилось къ лицамъ виновнымъ въ чемълибо относительно религіи и ісрархіи; но педавно эта сильная мѣра примѣнева не только къ лицу, но къ литературному органу. Въ Люксембургѣ апостольскій викарій произнесъ отлуче-

31

ніе на противуцерковный журналь «Courrier», и въ актё отлученія говорится: 1) Издатель «Courrier» в его сотрудники, хотя вриваллежать чрезъ святое врещение нь стаду Христову, отлучаются отъ стада Добраго Пастыря, какъ управыя и паршивыя овцы в исключаются изъ католической церкви дотовь, пока вринесуть публичное покаяніе. Вожествежный Спасатель Самъ произносить свой суль на нихь въ словахь : Кто не имете свои, осуждень будеть. Иже преслушаеть церковь, буди же лычникь и мытарь. Не впруяй уже всуждень ость, яко нь вырова во имя единороднаю Сына Божіл.» Изъ этого сладуеть 2), что та католические храстивае, которые подписыващися на «Courrier» или другных каканъ-лябо образонъ поддерживають его или участвують въ немъ, не могуть быть разръшены при таннотвъ вокаянія, докол'в не исвраватся; вбо они свелии деньгани, вліаніемъ, сотрудвичествомъ солействують влу, которое носеваеть журналь. Журналь, распространяющій такія правила и изрыгающій такія богохульства, явно служить сатавь. Кто поддерживаеть его, тоть поддерживаетъ двло сатаны, что ни въ закожъ случав не можеть быть позволено по христіанскимъ правиламъ. Изъ этого слѣдуетъ наконецъ, что читающіе «Courrier» безъ настоятельной нужды, такъ же подписывающіеся на него равнымъ образомъ не могуть получить отнущения, доколь не прекратять таковаго чтенія; ибо они нравственно поддерживають чужіе грвин, по-. ощряютъ къ нимъ в добровольно вдеются въ опасность потерять свою въру, по словамъ Свищеннаго Писанія ; «любяй бъдство, впадеть вь не.»

-- Ревность англійскихъ христіанъ къ религіозному просвѣщевію массъ недавно выразнлась слѣдующимъ образомъ. Женщийа-отравительница, нѣкто Вильсонъ, приговорена была къ смерти, и по англійскому обыкновенію, должна быть казнена предъ тюрьмою, въ которой была заключена. Наканунѣ казни секретарь общестйа «уличныхъ прововѣдниковъ» пригласилъ желающихъ собраться на площаль, чтобы раздавать иригобнытнымъ массамъ религіозные трактаты и говорить проповѣди. Благочестивыхъ радѣтелей явилось довольно вного и въ тощъ числѣ нѣсколько женщинъ. Съ ранвяго утра началась ихъ дѣятельность; один раздатали трактаты, другіе читали толпамъ Священное Инсаніе, третьи говорили сильныя увѣщанія. Число любопытныхъ простиралось до 40,000 и впечатлѣніе, произведенное на никъ, конечно быле равлично: один смѣялись и къричаля, чтобъ помѣшать проповѣдянкамъ, но въ большей части дѣло окавчивалось тѣмъ, что грув-

32

пы тѣсвицись ближе и ближе къ проповѣлнику, оставляли смѣхъ и къ концу лѣлались очень серьезны. Это можно назвать уже успѣхомъ, потому что толпы, собирающіяся на такихъ мѣстахъ, не приналлежатъ къ избранникамъ общества. При этомъ случаѣ роздано было около 60,000 небольшихъ религіозныхъ сочиненій; изъ нихъ 5,000 пожертвовано было книгопродавценъ. Въ числѣ трудившихся при этомъ случаѣ были купцы, конторщики, мастеровые, фабричные работники и пр.

— Протесть Симовидеса противъ профессора Тишендорфа, заявленный въ сентябрѣ иѣсяцѣ въ англійской газеть «Guardian», какъ мы уже сообщали, мало находить довѣрія. Противъ перваго объявленія Симонидеса явилось въ Guardian (5 ноября; опровержение Г. А. Райта, который критически разсматриваеть и провъряеть числа, покаванныя Симонидесомъ въ протесть, и числа, выставленныя въ «біографическихъ мемуарахъ Константина Симонидеса», изданныхъ въ 1859 г. Онъ выводитъ тотъ результать, что въ указанное время Симонидесъ не могъ написать кодекса. Декабря 3 въ Guardian напечатаво греческое письно, присланное изъ Александрін отъ іеромонаха Каллиника, который свидительствуеть, что Симонидесь дийствительно писаль водексь, и что этоть кодексь взять наъ синайскаго монастыря Тишендорфонъ. Отъ 10 декабря это письмо опять заподоврѣно англійскимъ критикомъ, и, по миѣнію его, написано самыть Симонидесомъ. За твиъ оть 14 явваря настоящаго 1863 года напечатаны въ Guardian четыре письма Каллиника къ Симонилесу; одно 1858 г., другое 1861 г., и два 1862 года. Въ нихъ говорится, при разныхъ случаяхъ, что сдълалось съ Симонидесовыжь (quasi) кодексомъ, какъ искаль его Тишендорфъ и пр.

Споръ ведется пока почти только на *да* и *коте*; онъ всего лучше могъ бы разрѣшиться, если бы личность Каллиника и сущность его показаній были засвидѣтельствованы оффиціальнымъ путемъ. Но онъ доселѣ именуется мноомъ со сторовы англійскаго критика. Сообщивъ первый протестъ Симонидеса и отвѣтъ Тишендорфа, мы тѣмъ нока и удовольствуемся въ ожиданіи конца спора; если будутъ открыты болѣе интересныя стороны въ этомъ дѣлѣ, то не замедлямъ сообщить весь споръ. по Guardian.

P.\*\*\*

### **НРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ.**

## ЖУРНАЈЬНЫЯ ЗАМЪТКИ.

# По вопросу о способахъ содержанія духовенства.

День 1862 № 45. Московскія Выдомости Л<sup>2</sup> 17. Херсонскія Епархіальныя Выдомости 1862 Л<sup>2</sup> 24. Голось Л<sup>2</sup> 2.

Вопросъ о средствахъ содержанія духовенства, который мы еще въ началѣ прошедшаго года предъявляли вниманію общества и духовной литературы, какъ насущный вопросъ, требующій неотложнаго разъясненія (см. статью г. Тронцкаго Прав. Обозр. 1862 № 1.), въ настоящее время начинаетъ чаще и чаще слышаться въ литературѣ. Измѣнившееся положеніе крестьявъ и помѣщиковъ подвинуло этотъ вопросъ впередъ: открылось много такихъ столкновеній, такихъ фактовъ, которые вызвали горячія разсужденія заинтересованныхъ сгоронъ, отразившіася и въ литературѣ. Приведемъ нѣкоторые факты.

Въ прошломъ году рязанское губернское присутствіе обратилось къ епархіальному начальству съ предложеніемъ: опредѣлить размѣръ платы за требы, установить его обязательнымъ и за тѣмъ строго воспретить духовенству — производить какіе бы то ни были поборы съ прихожанъ.

Въ пермской губерній владѣльцы помѣщичьихъ селеній и частныхъ заводовъ прекращаютъ, а въ нѣкоторыхъ мѣстахъ уже и прекратили опредѣленное церковнымъ причтамъ ружное содержаніе и назначаютъ въ продажу съ аукціона дома, выстроенные для квартиръ священно и церковнослужителей, относя все содержаніе причтовъ на приходскія и крестьянскія общества. Между тѣмъ въ большей части помѣщичьихъ приходовъ пахотной м сѣнокосной земли къ церквамъ не отведено, а если гдѣ таковая и значится, то не передана во владѣніе причтовъ и никакихъ актовъ на нее въ церквахъ иѣтъ; поэтому причты съ своими семействами остаются въ бѣдственномъ положеніи.

Въ монилевской губернін, чериковскій мировой съёвдъ представилъ на усмотрёніе губернскаго по крестьянскимъ дёламъ присутствія о томъ, что приходскіе священныки, получая отъ крестьянъ возмездіе за отправлевіе всёхъ христіанскихъ требъ, требуютъ отъ нихъ еще уплаты квартирныхъ денегъ и устройства помёщенія.

Не знаемъ, въ подробности, какъ ведены и рѣшены эти возникшія дѣла въ разанской и могилевской губерніяхъ. Но нелишнимъ считаемъ для духовенства и для землевладѣльцевъ издожить

#### ЗАМЪТКИ.

ходъ дъла въ периской губернія съ относящимися сюда дъйствующими законами и ръшеніемъ правительства. На основанія 312 ст. IX. т. зак. о сост. и 462 и 469 ст. Х. т. вак. межев., ко всёмъ сельскимъ приходскимъ церквамъ должна быть отведена, для продовольствія причтовъ, узаконенная пропорція земли, а при частныхъ горныхъ заводахъ, изобнаующихъ землями, двойная и тройная пропорція; по примізчанію из 137 ст. правнизобъ образов. духовныхъ училищъ и содержании духовенства (1808 г.), положево при всяхъ церквахъ инять дома для помъщевія причтовъ. Дона эти (на чей бы счеть они ни были построены), витесть съ состоящими при нихъ дворами, по смыслу 315 ст. IX т., составляють веотъемлемую церковную собственность; ружное содержаніе причтамъ со стороны владвльцевъ имвній, по 469 ст. зак. меж., не прежде можеть быть прекращаено, какъ по отводъ на продовольствіе причтовъ узаконеннаго воличества земли. Но, несмотря на эти законы и на самую сущвость справедливаго требовавія и отстанвавія своихъ правъ сельскимъ духовенствомъ, перискіе землевладвльцы не внимали ничену. Наконецъ уже высшее начальство указало виъ предложение г. инвистра внутревнихъ делъ, Nº 6,368, о церковныхъ земляхъ и домахъ, принять въ исполнению.

Немногіе, приведенные нами, факты достаточно показывають, что вопросъ о средствахъ содержания духовенства обозвачился въ самой жизни такъ ръшительно, что не можетъ болѣе оставаться безъ разрѣшенія, соотвѣтственнаго современнымъ условіямъ. Духовная журналистика досель слишкомъ слабо отнеслась къ этому живону вопросу: но нельзя не отдать справедлявости редакціямъ Дил и Московскими Видомостей, которыя съ завизчательнымъ тактовь и безпристрастіемъ поспѣшили поставить на виль общественному мивнію тв религіозно-народныя начала, которыя необходимо должны быть приняты во внимание при суждении о вовбужденномъ вопросв. Мы рекомендуемъ нашему духовенству, въ особенности сельскому, ввимательно прочитать и опвнить статью г. Воропонова въ Nº 45 Дия «объ установления опредъленной обязательной платы за церковныя требы». Мы убъждены, что для большинства духовенства эта статья можеть быть весьма поучительва и полезна ся здравымъ смысломъ. Очень естественно то явление, что духовенство, утомленное нареканиями и униженіенъ, почти повсемвстно и очень сильно желаетъ поступить на казенное жалованье, чтобы освободиться отъ наскучившихъ зависимыхъ отношеній; духовенство не заслуживаетъ за то строгаго

Digitized by Google

3\*

осужденія. Тёмъ не менёс справедливо, что всякая регламентація, враждебная духовному началу свободныхъ отношеній между сващенниками и прихожанами, какъ пытается разъяснить г. Воропоновъ, несовмёстна съ призваніемъ православнаго духовенства и положеніемъ православнаго народа. Свободная плата за церковвыя требы вполиѣ соотвѣтствуетъ свободнымъ духовнымъ отношеніямъ свящевника м прихожанъ, и потому заслуживаетъ преслѣдованія не плата сама по себѣ, а развѣ вымонательство ея, гдѣ оно есть. Поэтому г. Воропоновъ, къ которому присоединяется своимъ сочувствіемъ и редакція Дия, совѣтуетъ «совершенно оставить всякое вмѣшательство тамъ, гдѣ дѣло идетъ о свободномъ отношеніи прихожанъ къ духовенству. Для этихъ отношеній, хотя и при измѣвенныхъ нѣсколько обстоятельствахъ, вадобно оставить побольше свободы, не прерывая ихъ прежней инти».

По тому же вопросу реданція Московскихь Вьдомостой нашла нужнымъ сказать нёсколько общихъ словъ о такъ называемыхъ притязаніяхъ сельскаго духовенства, подвергшихся во многихъ мёстахъ нареканію:

«Въ юговападной Россіи обычай юселянъ помогать работами сельскому причту послужилъ поводомъ къ обвинению духовенства въ намѣрении удержать въ свою польву барщину, отмѣнаемую относительно помѣщиковъ; не разъ было намъ сообщаемо, что въ тѣхъ мѣстахъ священники принуждены отбазваться отъ крестьянскихъ работъ и терпатъ отъ этого немалый ущербъ въ своихъ средствакъ къ существованию. Они довольствуются теперь малыми сборами за отправление требъ и ожидаютъ улучшенія своего быта отъ правнтельственныхъ распоряженій. Спрашивается, желательно ли, чтобъ и въ другихъ частахъ Россіи дъло приняло такой ходъ?

«Что лучше для духовенства, — жить отъ прихода или жить отъ государства? Что болѣе согласно съ интересами общества, то ли, чтобы духовенство въ своихъ средствахъ въ жизни зависѣло отъ самого общества, или то, чтобъ оно жило на казенныя деньги и все болѣе и болѣе принимало характеръ чиновничества? Если общество вѣрующихъ не можетъ или не хочетъ содержать свое духовенство и возлагаетъ эту заботу на государство, то не превратятся ли вслѣдствіе того прежнія добровольныя даянія въ обязательную подать? Духовенству такая перемѣна можетъ быть пріатва, но неужели будетъ пріятна прихожанамъ потеря права, болѣе или менѣе широкаго, опредѣлять размѣры своихъ даяній, и замѣна эгихъ даяній податью, которой размѣры будутъ опредѣляться закономъ? Вынграють ли прихожане отъ того, что взи-

#### SANSTRE.

маемая съ нихъ подать будетъ поступать въ польву духовенства, не вызывая въ вемъ ви малайшаго чувства признательности и нисколько не скрѣпляя правственныхъ связей его съ приходонъ? Кажется, все это такъ ясно и просто, что со стороны прихожанъ едва и можетъ быть заявлево желавіе посадить причты на казенное жалованье. Повторяемъ, это желаніе еще можетъ нати отъ священниковъ, которымъ была бы пріятна независимость отъ прихожанъ; но чтобы прихожане пожелали влатить теже деньги какъ теперь, и ножетъ-быть еще большія, и притомъ не въ ридъ добровольныхъ даяній, а въ видѣ подати, это рѣшительно неэвроятно. Ничего не вынгрывая, они только пронгрывали бы при этой церемана, и потому они не могуть желать ся. Между тань дело идеть именно ва тому въ техъ частяхъ Россія. гле выскавываются подобвыя желанія, чтобы духовенство получало какъ можно менбе средствъ отъ прихода и накъ можно болбе отъ правительства. Осуществление этихъ желаний было бы противно интересамъ самняъ прихожанъ и вовсе несогласно съ интересами яновървыхъ подланвыхъ, потому что казенныя деньги составляются неъ долей, платимыхъ встин обитателями государства безъ различія въронсповъдавій. Наконецъ такой порядокъ можеть нить серіовное и, конечно, весьма вредное вліяніе на отвошенія духовенства въ обществу, а разно и на предвлы государственнаго участія въ общественныхъ делахъ.

«Но если желательно, чтобы духовныя лица жили отъ прихода, а не отъ государства, то вельзя не согласиться, что ихъ отношенія въ прихожананъ во вногназ ивстахъ Россін страдають отъ веобходимости извлевать всѣ средства существованія изъ отправленія церковныхъ требъ. Отношеніе было бы горавдо лучше, еслибы духовенство получало отъ прихода вознаграждение въ какой-нибудь иной форм', напримирь въ форм'я какихъ-нибудь послугъ, дароваго помъщения, дароваго земельнаго надъла и т. п., если приходъ не въ состояние назначить причту содержание деньгамн. Очевидное діло, что такая перемізна не можеть быть предписана закономъ и не можеть произойдти разомъ, но не менве очевнано и то, что гаћ уже существуетъ въ обычав подобное пособіе, даваемое прихожавами духовенству, тамъ не слёдовало бы ополчаться противъ этого обычая. Отивнять послуги и пособія этого рода и оставлять въ силь одну лишь плату за требы значить возвращаться отъ лучшаго въ худшему, идти не впередъ, а навадъ. Мировые посредняки, имъющіе вліяніе на крестьянь, должны бы, кажется, содействовать замёне платы за тре-

бы постоянными послугами, а не хлопотать объ отмене нослугъ и не принуждать духовенство къ получению денегъ исключительно за требы. Вотъ почему намъ казалось полезнымъ, обративъ внимание читателей на определение чериковскаго мироваго съёзда, подать поводъ къ разъяснению не только этого случая, но и вообще вопроса о лучшемъ способе вознаграждения сельскаго духовепства за его труды.»

Отъ всей души желаемъ, чтобы и духовная и свътская журналистика послужила разъясненію понятій въ такомъ дълъ, асное пониманіе котораго не менъе важно для духовенства, какъ и для свътскаго общества.

Изъ духовныхъ журналовъ мы встрётны въ Херсонскихъ Епархіальныхъ Вюдомостахъ статью къ вопросу о замёнё церковной земли денежнымъ жалованьемъ. По поводу втой статьи редакція высказала свои желанія относительно содержанія духовенства слёдующимъ образовъ:

1) «Желательно, чтобы церковная вемля, какъ основаніе собственнаго ховяйства причтовъ, безъ котораго семейнымъ людямъ почти невозможно жить въ деревнѣ, не только осталась при церквахъ и въ пользованіи причтовъ, но и была, гдѣ возможно, увеличева ея пропорція. 33-хъ десятияъ, особенно при двухштатныхъ церквахъ, — мало. Гдѣ священникъ не найдетъ для себя удобнымъ заниматься обработкою земли, тамъ овъ можетъ распорядиться своимъ участкомъ по своему усмотрѣнію.

2) «Желательно, чтобы хотя нынѣшнее казенное жалованье, каково оно ни есть, распространено было на всѣ ецархія, безъ исключенія.» Редакція Хереонскихъ Вюдомостей вообще не стоитъ за казенное жалованье духовенству и высказываеть это желаніе примѣнительно къ пѣкоторымъ толкамъ, поавившимся въ литературѣ, собственно по поводу статьи г. Уманца въ «Отеч. Запискахъ», который находилъ нужны́мъ назначить духовенству казевное жалованье и чувствовалъ необходимость опредѣдить размѣръ его довольно высоко (среднимъ числомъ не менѣе 1,000 р. сер. священнику).

3) «Желательно, чтобы община, или что то-же, приходъ, если не въ состояни опредвлить причту достаточнаго денежнаго оклада въ вознаграждение за исправление богослужения и необходимыхъ требъ (крещения, исповвди и причащения, браковъ и поребения), по крайней мврв выдавали ивъ общинной кассы, хотя одному священнику, такую сумму, какая необходима для найма не только годоваго работника и работницы, по и временныхъ ра-

бочихъ на время спѣшныхъ полевыхъ работъ. Это не будетъ обременительно и для небольшихъ общивъ, а священника ивбавитъ отъ необходимости своими рукачи обработывать свой участокъ вемли.

4) «Желательно, чтобы при всёхъ перквахъ отведено было опредѣленное, достаточное количество усадебной земли, которая составляла бы неотъемлемую собственность церкви и находилась въ распоряжени причтовъ и духовнаго начальства. Нынѣ ето ведется, большею частію, по преданію и обычаю; отъ чего многіе причты крайне стёснены въ помѣщеніи и мало вмѣютъ вемли для огородовъ. А въ нѣкоторыхъ мѣстахъ, наприм. въ бывшихъ военныхъ поселеніяхъ херсонской губерніи, вся вемля въ селеніи, не исключая и той, которую занимаютъ домы священно и церковно-служителей, считается общественною; почему заштатнымъ членамъ причтовъ не позволяютъ жить въ селеніяхъ, или же требуютъ повемельной платы за усадьбу.

5) «Желятельно, чтобы ва церковной усадебной землѣ были построены и церковные домы для всёхъ членовъ причта и со всвии веобходниыми для сельскаго хозяйства постройками, и хотя одних домъ при каждой церкви для помѣщенія заштатныхъ членовъ причта и сиротствующихъ семействъ. Невориальность нынташняго положенія — собственный домъ на чужой, и притомъ нерковной, землѣ — очевидна сама собою и влечеть за собою крайнія неудобства. Священникъ всю жизнь живеть, какъ говорится, въ домъ, тратитъ на него, можетъ-быть, большую часть своихъ доходовъ и оставляетъ, по смерти, своему семейству однѣ гнилушки, да и тѣ оно должно или продать за безцѣнокъ, ныя совствить бросить. Въ случать перемъщения за оно часто бываеть совершенно необходимо по разнымъ причинамъ, или со стороны епархіальныхъ начальствъ, или со стороны самихъ священно и церковно-служителей), перемѣщающійся членъ причта совершенно разоряется. Здъсь-то корень и главная причина и того преемничества мѣстъ, или по наслѣдству, или въ видѣ приданаго за дочерьми священниковъ, которое, не безъ основанія. охуждается иногими. Не слишкомъ отяготительныхъ для сельскихъ общинъ издержекъ стоило бы избавить епархіальныя начальства отъ настоятельной, при теперешнемъ состояния, вужды лопускать и терпъть это преемничество.

6) «Желательно, чтобы въ тѣхъ общинахъ, которыя не обезпечатъ причтовъ опредѣленнымъ окладомъ изъ общинныхъ сумъ за исправленіе богослуженія и необходимыхъ требъ, плата за

исправленіе послѣднихъ предоставлена была взаниному соглашенію причтовъ съ общиною и опредѣлялась взанинымъ ихъ условіемъ, достаточно вознаграждающимъ труды причтовъ, безъ всякаго — и явнаго и тайнаго — вмѣшательства чиновныхъ опекуновъ народа. Неопредѣленность служитъ поводомъ въ злоупотребленіямъ съ одной стороны и мелочнымъ, часто вовсе неосновательнымъ, жалобамъ съ другой. Доброе произволеніе желающаго вознаградить трудъ священника не по долгу, а по усердію, не свяжется опредѣленнымъ условіемъ, а притязательность и пустой ропотъ прекратятся.»

# По вонросу о примадлежности духовенства нъ составу городскихъ обществъ.

(Голосъ № 4. Наше Время № 9).

По новому положенію о налогѣ на недвижимыя имущества налогъ простирается и на недвижимыя имущества духовенства, приносящія доходъ (см. Разныя изпъстія). Это обстоятельство возбудило новый вопросъ относительно духовенства—о принадлежности духовныхъ лицъ къ составу городскихъ обществъ.

Въ свѣтской журналистикъ этотъ вопросъ безъ дальнихъ околичностей рѣшается положительно въ пользу принадлежности луховенства къ составу городскаго общества. Въ газетъ Голосъ по этому поводу мы встрътили слъдующія строки:

«Священно-церковно-служители, имкющів недвижимость во городк, должны ли имкть своихо представителей во городской думь? Разумбется отвіть на такой вопрось должень быть положительный, потому что всякій, иміющій въ городской черті недвяжимую собственность, есть городской обыватель, изъ которыхъ и составляется городская дума.»

Мы думаемъ, что этотъ вопросъ возбудить сильныя пренія. Нельзя ожидать, чтобъ духовенство сразу отнеслось къ этому аѣлу точно такъ же, какъ свѣтская литература. На первый разъ мы считаемъ интереснымъ для нашихъ читателей сообщить инѣніе объ этомъ предметѣ костромскаго протоіерея Вихрева по поводу проекта, составленнаго коммиссіею, учрежденною въ г. Костромѣ для устройства общественнаго городскаго управленія. Въ проектѣ говорится: «по мнѣнію коммиссіи духовныя лица, имѣющія въ городѣ недвижимую собственность, не должны быть лишены права принадлежать къ составу городскаго общества; хотя сословіе духовныхъ и пользуется льготою отъ пла-

#### **3AMBTKH.**

тежа городскихъ повинностей, но какъ владъльцы недвижникыхъ вмуществъ, духовные не менёе другихъ липъ занитересованы въ общественномъ благосостояния города. Цри томъ коммиссія полагала бы допустить льготу отъ городскихъ повинностой одинмъ священникамъ, діаконамъ и причетникамъ, и только на время ихъ службы, и если притомъ сами живутъ въ своихъ домахъ; затѣмъ всѣ прочія лица, принадлежащія къ духовному званію, по праву владѣнія недвижимымъ имуществомъ, обязаны нести всѣ городскія повинности, съ тѣмъ, чтобъ имъ дозволено было пользоваться правомъ торговли на общемъ основаніи.»

Противъ этого мизнія о. Вихревъ возражаеть:

1. «Коммиссія обязана составить свои предположенія объ устройствѣ общественнаго управленія въ г. Костромѣ на началахъ, принятыхъ для С.-Петербурга и Москвы (см. стр. 5). По этимъ началамъ принадлежность лицъ къ городскому обществу опреавляется или по праву состоянія, или по праву собственности, и всладствіе того прелоставляется участіе въ далахъ общества городскимъ жителямъ всъхъ сословій, невущимь по городу повинности (програм. стр. 3 н 10). А такъ какъ духовныя лица закономъ избавлены отъ всъхъ городскихъ повинностей вромъ исправленія мостовыхъ и осв'ященія фонарей, то, очевидно, они и не могуть и не должны быть причисляемы къ составу городскаго общества. Въ С.-Петербургѣ и Москвѣ городское общество раздѣлено на 5 сословій: 1-е, потомственныхъ дворянъ, нивющихъ въ столице недвижнимую собственность; 2-е, владеющихъ такою же собственностію личныхъ дворянъ, почетныхъ граждань и другихь званій лиць, не принадлежащихь бъ купеческому и городскимъ податнымъ сословіямъ; 3-е, купцовъ; 4-е, мъщавъ и 5-е, ремесленниковъ (см. програм. стр. 10 и 11. Св. Зак., т. И общ. учреж. губер. ст. 4474). О принадлежности духовныхъ лицъ къ составу городскаго с.-истербургскаго общества ни слова не говорится ни въ 4474 ст., ни во всемъ учрежденін с.-петербургсваго городскаго общественнаго управленія (ст. 4468-4508). Подъ лицами же, не принадлежащими ка купеческому и городскима податныма сословіянь, въ числь которыхь коминссія подагаеть и духовныхъ, на основаніи ст. 302 III т. ус. о выборахъ, должно разумѣть лишь разночивцевъ.»

Если же духовные должны будуть составлять часть городскаго общества, то вийстё съ тёмъ они должны будуть 1) отбывать всё городскія повинности, 2) участвовать въ сужденія о городскихъ дёлахъ и 3) исправлять разныя общественныя

должности, что было бы протнвно гражданскимъ законамъ и церковнымъ правиламъ и даже, какъ полагаетъ о. Вихревъ, простому разсужденію, основанному на законахъ справедливости.

«Вопервых», свобода отъ личныхъ податей и общественныхъ повинностей издревле составляла неотъемлемое и коремное право духовенства православной церкви. Право это перешло къ наиъ изъ Греціи и было подтверждаемо встии существовавшими въ Россіи правительствами; оно не было нарушено даже въ періодѣ владычества монголовъ. По силѣ его и нынѣ существующіе законы положительно и ясно опредбляють: свод. зак. нвд. 1857 года т. IX о сост. ст. 281: лица духовнаго состоянія свободны отъ всѣхъ личныхъ податей и отъ рекрутской повиниости. (Ст. 287). Домы лицъ бълаго духовенства, какъ служащихъ, такъ и уволенныхъ отъ службы, а равно и домы вдовъ и сиротъ этого званія, въ которыхъ они сами жительствуютъ, освобождаются отъ постоя, отъ повемельнаго сбора и отъ прочихъ городскихъ повинностей, кромѣ исправленія мостовыхъ, сохраненія оныхъ въ чистотѣ и освѣщения фонарей, наравнѣ съ прочими обывателями. Отивнить эти законы или ограничить ихъ, никакая власть въ государствѣ, кромѣ власти высочайшей, не имѣеть права. Лица духовнаго званія поставлены на служеніе церкви, т. е. обществу вирующихъ, составляющихъ частную приходскую церковь. Во всемъ содержании своемъ ови должны быть обезпечены оть прихожань (Устава духовн. консист. ст. 45). Служащие алтарю-отъ алтаря питаются (Апостол. пр. 41.) «Время ихъ должно . быть посвящено служению перкви. Имъ не откуда брать деныги на уплату податей и повинностей тому обществу, которому служать; извѣстно, что всѣ священноцерковнослужителя городскихъ приходскихъ перьвей и питаются единственно добровольными пожертвованіями отъ своихъ прихожанъ. Во 2 хъ, изъ лицъ духовнаго званія, владъющихъ въ г. Костромѣ недвижимою собственностію, большая часть имъють дома и всякаго рода постройки не на своихъ собственныхъ земляхъ, а на земляхъ церковныхъ, которыя по закону находятся въ непосредственномъ распоряжения наличныхъ священноцерковнослужителей только дотоль, пока они состоять на служени при тѣхъ церквахъ, на землѣ которыхъ построены ихъ домы (т. ІХ ст. 311-314). По какому же праву городское общество будетъ требовать отъ этихъ неполныхъ собственниковъ уплаты поземельныхъ денегъ за землю, которая имъ совершенно не принадлежитъ? При томъ, въ 3-къ, всѣ священноцерковнослужители въ

г. Костроић, вићющіе собственные дона на церковныхъ замляхъ, устронли эти дома не для роскоши, а единственно по крайней необходимости, т. е. потому, что прихожаве, на обязавности которыхъ лежитъ между прочимъ и устроение домовъ для церковныхъ причтовъ, почти нигат объ этомъ не заботятся (\*). Въ благодарность за то, что священноцерковнослужители, устронить свои собственные дома, избавили чревъ то своихъ врихожань оть обязавности устроить верковчые лома для причтовъ, требовать, чтобъ они еще платили городскому обществу, т. е. свонить же прихожанамь, разныя повинности за эти дома, было бы, очевидно, крайне несправедливо. Въ 4-хъ, всякая повинность предполагаеть извъстный доходъ съ того предмета, за который полагается повинность. Какіе же доходы священноцерковнослужители могуть получать съ своихъ домовъ и съ земеж, находящится въ ихъ распоряжения? По закону гражданскому, въ донахъ ихъ, равно какъ и на церковныхъ земляхъ, не могутъ быть заводимы ни питейныя, ви трактирныя заведения (ст. 316). По заковамъ церковнымъ служащие алтарю для своего пропитанія могуть трудиться, но не должны доставать пропитанія занятіями безчестными и презрительными (Каро. собор. прав. 19), напримѣръ: держать корчемницу (6-го вселен. собор. прав. 9). Торговля и низкое своекорыстие чужды церковнаго обычая (6-го вселен. собор. прав. 15). Единственную выгоду отъ своихъ домовъ священноцерковнослужители могутъ получать чрезъ отдачу яхь въ постой. Но есля это и делается, то съ врайнимъ стесненіемъ для самихъ свящевноцерковнослужителей и единственно по крайней скудости ихъ содержанія. Въ 5-хъ, нѣкоторые священноцервовнослужители имъютъ дома на городской землъ, пріобрѣтенной ими въ свою собственность. Но какъ и эти лица обыкновенно пріобрѣтають вемли въ свою собственность, большею частію, по крайней необходимости, т. е. по неимѣнію церковныхъ домовъ, или по недостатку церковной земли, въ чемъ вановаты, конечно, не они, а прихожане ихъ, то очевидно, что и эти домы не должны подлежать городскимъ повинностямъ.»

«Вооторых», православное русское духовенство, строго соблюдая правила вселенской церкви, всегда устраняло себя отъ участія въ мірскихъ дѣлахъ и никогда не принимало на себя общественныхъ мірскихъ должностей. Никто изъ клириковъ не дол-

<sup>(\*)</sup> Именный указъ давный Сиводу 6 декабря. Полн. собран. свод. закон. т. IV, 1829 г. № 3323.

женъ: а) входить въ распоряжения мірскими дѣлами (4 вселен, соб. прав. 3, 7 вселен. соб. пр. 10), или въ мірскія начальственныя должности (двукр. прав. 11), за исключеніеми только попеченія, по повелвнію епископа, о сиротахъ или безпомощимихъ (4 вселен. собора прав. З. каро. соб. прав. 7); б) давать себя порукою за кого либо. Тоже начало устранения духовныхъ лицъ отъ участия въ мірскихъ дѣлахъ и отъ исправленія общественныхъ должностей видно и во всемъ нашемъ гражданскомъ законодательствѣ. Причива такого устранения весьма понятна. По слову Спасвтеля, никто не можетъ работать Богу и мамонъ, т. е. мірскимъ интересамъ. Служение миру несовивстно съ служениемъ перкви. Какъ, напр. допустить священниковъ, предъ которыми открыта совъсть прихожанъ, до участія въ выборахъ на общественныя должности? Не будетъ ли это стъснительно для самыхъ гражданъ? Прилично ли булеть священнику принять на себя должность гласнаго, городскаго главы, чиновника, собирающаго повинности и т. п.?»

«По всѣмъ симъ соображеніямъ, я мвѣніемъ свонмъ полагалъ бы: статью о причисленія городскаго духовенства къ составу городскаго общества, какъ несогласную съ законами церковными и тражданскими и какъ вовлагающую на духовныхъ лицъ обязанности, совершенно месовмѣстныя съ служеніемъ ихъ церкви, исключить изъ проекта и положеніе духовныхъ лицъ оставить на прежнемъ основанія.»

Намъ кажется, что мизніе о. Вихрева еще не ръшаетъ окончательно вопроса. Могуть быть разные виды принадлежности въ городскому обществу и различныя степени участія въ городскихъ дълахъ и поввиностяхъ. Вопросъ требуетъ болъе многосторонняго и безпристрастнаго разсмотранія. Мы вполаз варних исвренности убъжденій почтеннаго о. Вихрева, и не думаемъ, чтобы духовенство стало руководиться въ подобныхъ разсуждевіяхъ одвимъ только своекорыствымъ желаніемъ избавиться отъ валога, который конечно не будеть обременителень при новыхъ порядкахъ, ожидаемыхъ отъ преобразования въ духовномъ въдомствъ и объщающихъ повыя выгоды духовенству. При измънившихся условіяхъ общественной жизни вопросъ объ общественномъ вначения духовенства, которое не можетъ же оставаться совершенно безучастновъ христіански-общественнымъ интересамъ, занимаеть самое правительство и представляеть чрезвычайно много новыхъ и важныхъ сторонъ, для разъяснения которыхъ потребно не кратковременное и не единоличное обсуждение. Поэтому мы надвемся не разъ еще возвратиться къ этому предмету.

#### занътки.

### РАЗНЫЯ ИЗВЪСТІЯ.

Шалогь на недвиживый имущества духовнаго вёденетва, принесящія дехедъ. — Въ недавно обнародованвыхъ новыхъ правилахъ о взимавій налога съ недвижнивіхъ имуществъ въ городахъ, посадахъ и мъстечвахъ, между прочимъ изложено слѣдующее: «Налогу подлежатъ: а) недвижимыя иму-щества, составляющія частную собственность; б) изъ числа принадлежащихъ земству, городамъ, духовнымъ вѣдомствамъ, вакъ хрястіавскихъ, такъ и нехристіанскихъ въронсповъданій, благотворительнымь, ученымь обществамь и установлениямь и учебвыжь заведениямь, тв недвижинныя имущества, или тв части овыхъ, которыя посредствомъ отдачи ихъ въ наемъ приносятъ доходъ » Такциъ образовъ ведвижныя имущества духовнаго велонства, приносящія доходъ, подлежать государственному налогу. Мы должны присовокупить, что въ въдомости о сумиахъ, слълующихъ во второй половинѣ 1863 года по каждой губернів въ налогъ съ недвижимыхъ имуществъ, налогъ на всю московскую губервію предварительно опреділень въ 95,350 р. Слідовательсобственно государственный налогь на доходныя статьи 60 недвижиныхъ имуществъ въ Ауховномъ ведоистве будетъ очень невеликъ и во всякомъ случаѣ нисколько не обременитезень аля духовенства, особенно въ виду другихъ новыхъ выгодъ.

Но въ одно и тоже время, какъ извъство, производится городская оценка недвижимыхъ имуществъ для определения городскаго налога соотвътственно преобразованию городского управлевія. Будуть зи нодлежать постоянному городскому налогу недвижимыя внущества духовенства, приносящія доходъ? Это въ настоящее время еще неизвестно. Относительно духовенства въ способь городской оценки произошла внезапная перемена съ объявления положения о государственномъ налоги вваминь прежней и фанской подати, - т. с. собственныя помъщенія духовныхъ ляць не подвергаются кониссіями оценкь-применятельно из только что объявленнымъ правиламъ о государственномъ налогъ, а оцвенваются только тв части недвижникых имуществъ духовенства, которыя посредствоиъ отдачи въ наемъ приносятъ доходъ. Оциночныя комиссія сами еще не знають точно, что дилать в что овѣ дѣлаютъ: положеніе, составляющее инструкцію комиссіянь, решительно столкнулось съ правилами о государственномъ ващогь относительно духовенства, ноо въ положении оценочныхъ комяссій всѣ недвижимыя имущества духовнаго вѣдомства не-

разаѣльно исключаются наъ налога точно выраженными пунктамн. Поэтому мы и говоримъ, что налогъ на недвижимыя нмущества духовенства яз пользу юрода будетъ зависѣть еще отъ новыхъ распоряженій правительства. Замѣтимъ только, что оцвнка сама по себъ во всякомъ случаѣ необходима, — необходима и тогда, если бы духовенство совсѣмъ было избавлено отъ городскаго налога, потому что согласно только городской опѣнкѣ можетъ быть опредѣляемъ государственный налогъ.—О юродскомъ налогѣ въ слѣдующій разъ мы поговоримъ подробиље.

Слова, сназанным Государень Инператоронь наставникайъ Московской Духонной академіи. — Государь Императоръ, въ бытность свою въ Тронцко-Сергіевой Јавръ, 19 минувшаго декабря, удостоилъ своего всемилостивъйшаго пріема наставниковъ московской духовной академіи перектора Виоанской семинарія и благоволилъ обратиться къ вимъ съ слъдующими словами: «Миѣ очень пріятно васъ видъть, господа. Благодарю васъ за вашу усердную службу. Вполиѣ надѣюсь, что ваше юношество подъ вашимъ руководствомъ будетъ воспитываться въ чистой истинѣ православія. Духовенство наше всегда отличалось приверженностію къ истинцему православію: надѣюсь, что и новая генерація воспитавниковъ вашихъ будетъ слѣдовать по пути прежвихъ.»

Въ заключение Его Величество присовокупилъ: «еще разъ благодарю за ваше усердие. Я увъренъ, что вы оправдаете мом надежды во всъхъ отношенияхъ.»

(Mocr. Brod.)

Московская спархіальная библіотека и общество любителей духовного просийщения. -- Сообщаемъ чатателямъ свъдънія о послъдствіяхъ двукратныхъ совъщаній московскаго духовенства объ устроени публичной епархіальной библіотеки. Прежде всего ришено было сдилать доступь въ нее открытымь для всюхь безплатно; когда же послёдоваль за темъ вопросъ о томъ, чёмъ обезпечить матеріальное содержаніе библютеки, и оказалось неудобнымъ предположение о какихъ либо обязательныхъ сборахъ съ церквей или членовъ причтовъ, то остановились на мысли образовать общество, подъ именемъ общества любителей духовнаго просвѣщенія или просто общества публичной духовной библютеки, -- которое имбло бы въ непосредственномъ своемъ завъдыванія и попеченія библіотеку. Ближайшая цёль общества — приращеніе библіотеки и приведеніе ея въ наллежащее совершенство общими усилями всёхъ сочувствующихъ этому делу; но съ теченіемъ времени оно имеетъ въ

виду развить въ своемъ кругу ученую богословскую двятельность, подобно обществанъ историческому, географическому, любителей русской словесности и т. п. Для отназ цвлей предполагается, кромв печатанія каталога библіотеки, издавать ученыя сочиненія и переводы, сборники или журналы и открывать публичныя чтенія по предметамъ духовной науки. Общество будеть состоять ваъ дъйствительныха в почетныха членовъ. Двиствительнымъ членомъ можетъ быть всякій — духовный или святскій, готовый служить матеріальнымъ и научнымъ цілямъ общества и вносящій единовременно не менье 100 р. или ежегодно 5 р. (деньгами или книгами). Впрочемъ общество по своему усмогрѣнію можеть избирать въ свои члены извѣстныхъ ему лицъ. не обязывая къ опредъленному взносу. Въ почетные члены избираются лица, сочувствующія библіотекѣ, которыя извѣствы своимъ просвъщениемъ вли сдълали значительныя денежныя пособія для осуществленія цілей общества, но которыя не могуть ни не желають нестя на себъ обязавностей дъйствительныхъ членовъ. Ивъ дъйствительныхъ членовъ избираются на сровъ: предсъдатель, казначей, секретарь, временный секретарь и по 2 ни по 3 ученыхъ блюстителя по каждому отделу богословской литературы, изъ которыхъ каждый по своему отделу долженъ заботиться о приведения библютеки въ надлежащее совершенство. Общество предполагаетъ дѣлать собранія ежемѣсячныя и годовыя. Всѣ дѣла, касающіяся библіотеки и общества, рѣшаются единогласнымъ мивніемъ членовъ, а въ случав разногласія большинствоиъ двухъ третей яхъ; если же не состоится такое большинство, то решение дела отлагается до другаго совещания, когда самое дѣло уяснится безпристрастиве и поливе. Средства общества состоять: а) во взносахъ членовъ его, b) въ пожертвованіяхъ стороннихъ лицъ, и с) въ деньгахъ, выручаемыхъ продажею каталога книгъ, изданий общества, дублетовъ и пр. Дальизншія подробности устава библіотеки и общества визноть быть опредѣлены протоколами общества, по ваконномъ утверждении его. Попечителемъ его предполагается преосвященный митрополить московский. Воть главныя основания устава общества и публичной духовной библіотеки.

Сообщаемъ свъдъніе о пожертвованіяхъ, поступившихъ въ польву московской епархіальной библіотеки:

Въ декабрѣ 1862 года: а) деныами: отъ Вознес., въ с. Коломенскомъ, церкви 5 р., отъ неизвѣстваго 10 р., отъ св. І. Н. Авичкова-Платонова 5 р., всего 20 р., а въ теченім 1862 г. 3.862 р. 56 к., б) книгами: отъ св. с. Старой Ямъ Ө. Т. Шеметова №№ 57, — отъ редакція Херс. Въд.—ея ивдавіе съ 1860 г., отъ неизвъстнаго 1, отъ св.•с. Ельдигина Д. А. Цвъткова 52.

Въянварѣ 1863 года: а) деныами: отъ Ильинскаго, въ Клинск. уѣздѣ, благочинія (10 церкв.) 22р. 57 к., отъ м. к. А. Протопопова 10 р. отъ прот. В. П. Некрасова 5 р., отъ Люберицк. благочиннаго І. Имровскаго 5 р. 94 к. и того 43 р. 51 к., а всего съ прежде поступившими: 3.906 р. 7 к., б) книзами: отъ высокопреосващ. Филарета, митроподита московскаго № 1, отъ архим. Порфирія 1, отъ В. Н. Лагды 48, отъ неизвѣстнаго 1, отъ редакція Вѣстняка Юговап. и Зап. Россія 6, отъ ред. Рувоводства для Сельск. Паст. по экземпляру журнала за 1860, 61 и 62 годы, отъ свящ. М. Раевскаго 9, отъ свящ. С. В. Бѣляева 1, отъ архиманар. Павла 3, отъ П. С. Казанскаго 4 (по два экз.), отъ архим. Іакова 2, отъ архим. Иннокентія 1, отъ госп. Титовой 6.

Въ редакцію Православнаю Обозрънія поступили для публичной духовной библіотеки въ Москвѣ слѣдующія пожертвованія: 1) отъ свящ. Н. Степ. Малиновскаго 3 р., 2) отъ Дм. Ал. Хомякова — 4 тома Тильемона «Метоігез pour servir à l'histoire Ecclesiastique, » над. 1696 г., и 18 томовъ сочиненій Шлейермахера; 3) изъ С.-Петербурга отъ проф. академіи М. А. Голубева «Обозрѣніе посланій св. Павла къ кориноянамъ, – 3 окз., отъ Вл. И. Ловягина — «Жизнь в служевіе Іоанна Крестителя» и о «Новомъ Завѣтѣ,» соч. арх. Феодора по 3 окз., отъ свящ. І. Покровскаго «Праздникъ Пасхи въ правосл. церкви, «Нѣсколько поученій» и статья «О способахъ содержанія духовныхъ училищъ въ Россіи», отъ свящ. І. Преображенскаго 2 окз. «Изъясненія Інлургій». 4) Изъ Казани отъ баккалавра јакадеміи Михайловскаго англійскій журналъ—Тhe Church of England magazine за 1860 г. 12 кн.

Ноньне понечительные приходеніе совяты: въ Мосний и Симерополь. — Приходскіе попечительные совіты о бідныхь распространяются въ Москві боліе и боліе. Въ настоящее время устроивается попечительство о бідныхъ въ приході св. Власія, что въ Старой Конюшенной. Каждый изъ прихожанъ, изъявившій желаніе участвовать въ ділі благотворенія срочными денежными ваносами или другими пожертвованіями, какъ то: одеждою, обувью, більемъ и т. п. вещами, поступаеть въ число членовъ попечительства, къ которому непреміяно принадлежатъ священникъ и церковный староста. Пособіа будутъ выдаваться истинно нуждающимся, по предваритель-

48

ному розысканию членовъ совъта попечительства. Нищіе-промышленники устраняются отъ благотвореній, но и они могуть получать пособія, если откажутся отъ бродяжнической живни и согласятся заняться работою, подъ наблюденіемъ попечительства.

Въ Сямфероволѣ такъ же предположено учредить попечительный совъть о приходскихъ бъдныхъ. Таврическія губ. въдомости, сообщая объ этомъ извъстія, такъ выясняють значеніе и вужду подобнаго христіански-общественнаго учрежденія. «И правительства и частвыя лица давно признали превосходство благотворительвости общественной надъ частною. Но открытыя и открываемыя водъ разными наименованіями благотворительныя учрежденія и заведения — назовенъ ихъ общимъ именемъ богоугодныхъ-дазеко не достигають цили-предвупреждения развития нищенства, въ той мара, въ какой могуть достигнуть этого сами частныя лица, соединизшись въ отдѣльныя общества по церковнымъ приходань съ целію: 1) дознанія о действительно нуждающихся в лишенныхъ возможности собственными средствами выдти изъ своего бъдственнаго положения, притомъ обремененныхъ семействами, состоящими изъ малолётныхъ дётей, остающихся безъ всякого надвора, руководства, а следовательно выростающихъ въ праздности, невежестве и такъ-скавать съ юныхъ леть запасающихся всёмя порочными качествами и являющихся по достижеия совершевныхъ лътъ вредными членами общества; 2) по дознанін о такой бізности, предотвращенія будущаго вла: своевременнымъ пособіемъ, предоставленіемъ работы по силамъ тѣмъ, которые въ состояния трудиться и честнымъ трудомъ снискивать средства для безбъднаго существованія, ---обращеніемъ несовершеннолѣтнихъ, но уже начавшихъ проснть милостыню, къ обучению какому-нибудь мастерству, ремеслу, службъ и т. п., и ваконецъ 3) выдачи или единовременно или постоянно, въ опреавленные сроки, пособій такимъ бъднымъ, которые, по стеченію не отъ нихъ зависвышихъ неблагопріятныхъ обстоятельствъ, бевъ сторонней помощи не могуть ни сами прокормиться, ни просить подаяния, им попасть въ число призръваемыхъ въ общихъ богоугодныхъ ваведеніяхъ. — Населеніе нашего города, продолжаютъ Таврическія вѣдомости, какъ извѣство, самое разнонлеменное. Ведные, по нашему миенію, къ какому бы племени и вероисповеданію ви принадлежали, не должны быть и не будутънсключаемы язъ числа тѣхъ, на которыхъ распространится дѣятельность попечительнаго совѣта о приходскихъ бѣдныхъ на столько, на сколько, само собою, позволять средства. Поэтому нельзя не ожи-

T. X.

дать, что не одни православные, а также сограждане наши члены другихъ христіанскихъ исповѣданій, но и иновѣрцы постараются принять посильное участіе въ пожертвованіявъ для вспомоществованія бѣднымъ. Потому-то, не заилючая предстоящей попечительному совѣту дѣятельности на будущее времи въ заранѣе опредѣляемыя рамки, могущія показаться тѣснымя, ограниченными, но распространяя ату дѣятельность на всѣхъ бѣдвыхъ, не можемъ однакожъ не повторить энаменательныхъ словъ, которыми заканчивается слово нашего, преосв. архинастыря : *да дълаемъ благая ко всъмъ*, паче же къ приснымъ ез евръ, конечно, въ первое время открытія дѣйствій совѣта. Потомъ же, когда средства увеличатся, кругъ дѣятельности, озмо собою, долженъ расшириться.»

Мы вполнѣ сочувствуемъ словамъ Таврическихъ Вѣдомостей, желающихъ, чтобы мѣстный попечительный совѣтъ былъ чуждъ началъ религіозной нетерпимости и свою благотворительную руку простиралъ къ лицамъ всѣхъ племевъ и вѣромсповѣданій. Таковъ именно былъ характеръ христіанской благотворительности въ древней церкви, которая въ лицѣ Кипріавовъ и Василювъ ве лишала своихъ благодѣяній и бѣдствующихъ іудеевъ и зарычняковъ. Въ атомъ заключается одно изъ важиѣйшихъ средствъ хрястіанской миссіонерской проповѣди: безъ всякаго насялія, безъ ухищреній соблазна, оно посредствомъ дѣятельной христіанской любви даетъ чувствовать внутреннюю, божественную силу евангельскаго ученія.

Приходскія библіотеки въ тульской и владнийрской спархіяхъ. — Дёло приходскихъ библіотекъ, близкое къ жизни не менѣе, чёмъ приходскія попечительства, распространяется не менѣе скоро я твердо. Сообщаемъ читателямъ свѣдѣнія, встрѣченныя нами за послѣднее время въ разныхъ періодическихъ изданіяхъ.

Тульскія Епархіальныя Видомости сообщають свёдёвіе о четырехь библіотекахь, открытыхь при церквахь тульской епархін. Первая изь нихь, доступная для всёхь, желающихь пользоваться ею, окрестныхь жителей, есть библіотека села Новоникольскаго, каширскаго уёзда, при Космодемьянской церкви. Началомь (въ концё 1859 г.) и постоянною поддержкою она обязана высокопреосвященному Исидору, митрополиту новгородскому и петербургскому. Распоряжается библіотекою мёстный священникь Любутскій; онь читаеть для варода по выбору книги и статьи, въ воскресные и правдничные дни между утревнею в

50

обілиею, и даеть грамотнымъ изъ няхъ на домъ книги по ихъ зребованію, а больше по своему выбору. Замѣчено, что священвики читэють всё духовныя книги, предпочитая впрочемъ другимъ проповѣдническія произведенія. Другія лица предпочитаютъ черковно-историческія книги, простой же народъ особенно любить чтеніе житія святыхъ.

Въ нѣсколькихъ уѣздахъ влад. 1уб. крестьяне изъявили желане учредить при своихъ приходскихъ церквахъ книгохранилища, на что тотчасъ же пожертвовали деньги единовременно и объщинсь явлать сборы и впредь. Въ накоторыхъ селахъ, священния и причтъ первые подали примъръ своямъ прихожанамъ, вожертвовавъ на покупку книгъ небольшія суммы. Въ суздальсконь убадь, крестьяне села Рожнова изъявили согласие ежегодво жертвовать по 5 к. съ дущи, а въ двухъ селахъ, Воскресенскона, юрьевскаго убяда, и Желбвовомъ, влад. убяда, престьяне решинсь делать сборъ верновымъ хлебомъ каждую осень и на нручевныя девыги пріобратать вниги для назидательнаго чтелія. Мысль объ учрежденін библіотекъ принадлежить юрьевскону обществу сельскаго хозяйства, которое сносилось объ этомъ Съ владнырскою духовною консисторіею в вызвалось пожертвочть для церковныхъ библютекъ нъвоторыя книги изъ своего запаса. Нельзя не пожелать, чтобъ духовная консисторія не стіснала выборъ вингъ для крестьянскаго чтенія и чтобъ при этомъ ве ограничивались однжий духовными, такъ вазываемыми, нази-Аательными книгами.

Положение и интотъ училища для дёницъ духовито знания въ Вятикъ. — Въ Вятекист Епархіальныхт Ваоможната ванечатавы воложеніе и штатъ вятскаго училища для лізних духовнаго званія. Въ ноложенія говорится, что училище содержится способами вятскаго епархіальнаго начальства. Число лізних по штату назначено 50, а сверхъ штата допускается со общесонъ неовредѣлевное количество, смотря по помѣщенію я Аругвиъ удобстванъ. Довольно интересны объясненія преосващеннаго вятскаго Агаеангела относительно этого училища, основекаго его стараніямв.

«При составленія положенія и штата (писаль преосвященный в св. Сынодь) врипаты были въ соображеніе уставъ казанскаго учляща дівнить духовнаго званія, а также и жеданія духосества вятской спархів, и потому штать вятскаго училища дічать духовнаго званія и положеніе онаго въ нікоторыхъ отношеніяхъ отличаются отъ уставовъ существующихъ ныні духов-

ныхъ женскихъ училищъ. Именно: 1) такъ какъ шестилътне безъисходное пребываніе дівиць въ училищі лишило бы вхъ слишкомъ дорогаго въ ихъ возраств блага — свиданія съ родителяна и жизни въ семействѣ, также ослабило бы связь дѣвицъ съ семействами и съ прежникъ бытомъ нхъ, то положениемъ вятскаго училища двенцъ духовнаго званія разрвшается родителямъ и воспитателямъ брать девицъ изъ училища къ себе въ домы въ неучебное время, съ непременнымъ только условіемъ, чтобы родители и воспитатели сами лично являлись для сего въ училище, — лично принимали и возвращали въ оное дѣвицъ. На семъ же основанін, и подъ такимъ же условіемъ, допускается выходъ дввицъ изъ училища въ домы известныхъ въ городъ Ватк' духовныхъ лицъ. 2) Такъ какъ разлука воспитанницъ, или воспитанниковъ, съ семействами сама по себе не составляетъ необходимаго условія благоуспішнаго образовавія, а есть только жертва, безъ которой часто невозможно получить никакого воспитанія, то положеніемъ вятскаго учильща дівниъ духовваго званія предиолагается довволить обучаться въ училищи не одвижь только девидамъ, которыя поступятъ на жительство въ училищвый домъ въ качествв казеннокоштныхъ и своекоштныхъ воспатанницъ, во и твиъ двищамъ, которыя захотятъ посвщать училище только въ часы учебные, на жительстве же оставаться въ домахъ своихъ родителей и родственниковъ, или другихъ вполнѣ благонадежныхъ лицъ. З) Само собою разумѣется, что дъвяцы, во время обученія своего нивющія жительство внъ училищнаго дома, могуть изучать рукоділья и домашнее ховяйство среди своихъ семействъ; потому положеніемъ училища равришается преподарать ных, высто рукодилья, рисованье и церковную живопись, однаъ изъ вностранныхъ языковъ, французскій или півмецкій, также мувыку церковныхъ гимновъ. Къ изученію сихъ предметовъ предположено допускать и прочихъ діввидъ, чувствующихъ въ себв способность и охоту къ ненъ. сколько можно будеть совместить это съ ивучениемъ рукоделья. Впрочень, пользуясь правомъ безмезднаго обучения вообще, сін аввицы за обучение свое иностранному языку, живописи и жувыкѣ должны вносить въ училище плату, на счетъ которой можно было бы прівскать для вихъ преподавателей, не обременяя училище особыми расходами по симъ предметамъ. 4) Поелику странно было бы въ женщинъ, систематически образованной, встрётить невёдёніе относительно самыхъ обыкновенныхъ предметовъ и явленій природы, незнаніе напримівръ того, что

52

такое ложаь, молнія, солице, луна, что такое квадрать, конусь и проч., то положениемъ вятскаго училища девицъ духовнаго званія предполагается съ знаніемъ ариометники сообщить дівнцамъ нъкоторыя свъдънія изъ геометріи и естественныхъ наукъ. 5) Такъ какъ способы существования вятскаго училища духоввыхъ девицъ предлагаются добровольнымъ усердіемъ духовенства ватской спархія, то признано справедливымъ предоставить самому духовенству участие въ наблюдения надъ употреблениемъ жертвуемыхъ имъ сумиъ, надъ достоинствомъ и направленіемъ образованія, получаемаго въ означенномъ училищѣ дочерьми его. И потому предположено учредить попечительный комитеть изъ извъстныхъ своимъ образованіемъ и діятельною христіанскою любовію въ ближнивъ духовныхъ лицъ, по выбору епархіальнаго духовенства, и возложить на сей комптетъ слѣдующія обязавности: а) по окончания важдаго года производить ревизю экономическихъ училищныхъ отчетовъ, б) присутствовать на нспытаніяхъ для наблюденія за успѣхами обученія и образованія діввиць, в) заботиться, чтобы науки преподавались въ училащѣ по самымъ лучшимъ руководствамъ и методамъ, чтобы заведение снабжено было навлучшими учебными пособіями, и вообще знать нужды и недостатки заведенія и изыскивать всѣ возножные способы въ устраненію оныхъ, для предотвращенія какого-либо застоя, или односторонности образования.»

Безилатная никола для мальчиковь въ Уф'й, отпрытая свящ. Толтеровымъ. – Сващенникъ И. А. Телтеровъ открылъ въ г. Уфѣ, 1 сент. прошлаго 1862 года, бевнатное училяще для мальчиковъ. По этому поводу онъ сообщаеть въ Оренбурискиха Губернскиха Въдомостаха слъдующія натересныя подробности. «Въ открытое мною училище на первый разъ поступило 10 мальчиковъ, отъ 8 до. 11 лътъ. Дъти сперва помѣщены въ церковной сторожкѣ, крайне тѣсной. Когда со дня на день ученики сталя прибывать; я выпужденъ былъ нанять квартиру, въ которой и сейчасъ занимаюсь съ дѣтьми. Въ настоящее время 35 мальчиковъ посъщають школу. Предметы занятія: чтеніе и письмо, изученіе повседневныхъ молитвъ. Монмъ сотрудникомъ- діаконъ ввёренной миз церкви, Львовъ, человъкъ совершенно благонадежный. Способъ и предметы занятія меего съ дътьми еще совершенио не опредълены, по обстоятельствамъ отъ меня не зависящимъ: я не имѣю средствъ достаточно снабдить училище таблицами для взаимнаго обучения, у меня нать такого простора въ ванимаемой школою квартирѣ,

53

#### православное обозръние.

чтобы ученики взаимно могли учить другъ друга. На 35. чел. квартира пріобрѣтена за 1 р. 15 к. въ мѣсяцъ ; по этой цѣнѣ можете судить, что это за помъщение. Всяъдствие чего я долженъ ваниматься по букварямъ разнохарактернымъ, какіе только на свои средства могъ пріобрѣсти, заниматься съ каждымъ дитятею порознь, что составляеть для меня трудь тяжелый. Обученіе письму совершается такъ: каждое дитя береть пропитанный варенымъ конопланымъ масломъ листъ, совершенно высушенный, налагаеть его на пропись, затвиь по этому листу пишеть обыкновеннымъ очиненнымъ перомъ и мѣломъ, разведеннымъ въ водѣ; исписанный листъ смывается потомъ; высущенный опать идеть въ дело. Этоть способъ письма употребляется въ нѣкоторыхъ школахъ внутреннихъ губерній. Совершенно ли онъ достаточенъ для своей цёли, я объ этомъ не берусь судить. Можеть быть на взглядъ знатока въ чистописания онъ имбеть свои недостатки, но при моемъ положении онъ очень хорошъ; бумаги на первый разъ миѣ покупать не нужно, чернилъ тоже, надзоръ за письмомъ самый малый; вся забота наставинка при этомъ состоить въ томъ, чтобы дитя держало правильно висть руки. При употребления этого способа я замътнлъ, что дъти съ особою охотой брались писать: это обстоятельство при преслёдованіи цѣли очень важно.

«При дальнѣйшемъ существованіи моего училища, мнѣ хотѣлось бы занаться въ немъ изъясненіемъ сь. исторіи, катихизиса, обрядовъ богослуженія, его поучительнаго значенія для каждаго христіанина, арнометники въ практическихъ нримѣрахъ взятыхъ изъ хозяйственнаго быта, выядадкою чиселъ на счетахъ, какъ скоро дѣти будутъ довольно развиты: но бевъ средствъ не знаю, какъ достигнуть сего. Теперь вся забота моя сосредоточена на томъ, какъ пріобрѣсти матеріальныя средства къ дальнѣйшему существованію школы; нужда ощущается въ книгахъ, прописяхъ, бумагѣ, карандашахъ; много безнокоитъ меня и нанятая квартира подъ школу — она стала тѣсна къ помѣщенію, да и постояннаго источника къ уплатѣ за нее и къ отопленію ея нѣтъ.»

Колленція сврейснихъ рукопнесй Фврконичей. — Главный караимскій наставникъ Авраамъ Фирковичъ посвятилъ слишкомъ 30 лѣтъ на собраніе колленціи рукописныхъ еврейскихъ сочиненій, единственной въ мірѣ по рѣдкости и внутреннему своему достоинству. Г. Фирковичъ не жалѣлъ ни трудовъ, ни матеріальныхъ пожертвовавій, и плодомъ его усилій была

зваменитая коллекція, въ которой, между прочимъ, заключается 124 подлинныхъ еврейскихъ списка Ветхаго Завѣта, которые аревиће всѣхъ подобнаго содержанія еврейскихъ кодексовъ, хранящихся въ библіотекахъ остальной Европы, гдѣ самыя древнія рукописи восходять къ Х вѣку и такихъ рукописей всего двѣ: една въ Лейденѣ, а другая въ Болоньѣ. Въ коллекція же Фирковичей имѣется 25 руконисей, писанныхъ равѣе IX и 20рашѣе Х вѣка. Относительно же 5 рукописей на кожѣ въ этой коллекція удостовѣрительно можно сказать, что онѣ во всемъ мірѣ древиѣйшія изъ открытыхъ доселѣ хартій, на которыхъ было когда либо начертано Слово Божіе.

Вся вообще коллекція Фирковичей содержить въ себі: 1) 47 снитковъ Патокивжія на кожі и пергаменті, 2) 77 кодексовъ св. Писанія, 3) 23 перевода на разные восточные языки, 4) 272 сочиненія каранискихъ писателей раббиническихъ, 5) 250 разныхъ актовъ, историческихъ инсемъ и статей, 6) 722 надгробныя надписи, 7) до 300 документовъ, касающихся исторія каранмовъ въ западной Россіи, и 8) до 300 старинныхъ плавовъ разныхъ новороссійскихъ крівостей.

Эта знаменитая коллекція, по высочайшему повельнію, куплена правительствомъ у гг. Фирковичей и поступила въ собственность мимераторской публичной библіотеки.

Колленція Фирковичей, предварительно ся пріобрѣтенія, была разсмотрѣна разными учеными, представившими барону М. А. Корфу свои о ней отзывы, въ которыхъ они подробно изложили важность этого собранія не только для критики текста св. Инсанія, но для палеографіи и хронологіи и даже для исторіи южной Россіи.

**Отпрытіе древней рукопнен талнуда**. Въ вѣнскихъ архивахъ министерства вностранныхъ дѣлъ сдѣлано весьма любопытное открытіе. При возобновленіи переплета одного сборника документовъ XII столѣтія, относящихся къ царствованію вмператора Максимиліана, между кожей переплета и дереванной доской найдены два пергамена *in-folio* и два другихъ *inquarto*, исписанные выдержками изъ талмуда. Рукописи большею частію хорошо сохранились и довольно четки. Извѣстно, что талмудъ составляеть для евреевъ дополненіе къ библів. Печатные эквемпляры талмуда—вещь весьма обыкновенная, но рукописный эквемпляръ его, и притомъ столь древній, долженъ считаться большою рѣдкостью. Извѣстны ли были прежде найденные отрывки, составляють ли они часть іерусалимскаго тал-

муда или талмуда вавилонскаго, и на сколько они могуть послужить къ обълснению текста и комментариевъ талмуда, одинаково темныхъ, — вотъ вопросы, которые предстоить разрѣшить тѣмъ, кому поручено равсмотрѣние найденныхъ рукописей.

(Современ. Листокъ).

Отзывъ профессора богословія въ Аринахъ г. Вимбоса о православной церкви. Въ Херсонскихь Епархіальн. Въд. напечатано: «Въ аспиской газеть Есномія разсказывается случай, не лишенный значенія для нась русскихь. Во время бывшихъ въ Аевнахъ народныхъ демонстрацій въ польву принца Альфреда, въ которыхъ принималъ участіе «университеть тамошній», профессоръ богословія; равсказываеть газета, г. Вимбось ораторствоваль на площади университетской передъ студентами и собравшеюся толпою, при чемъ сказалъ, что не следуеть слушать техъ, кои употребляють православіе какъ предлогъ (къ избранію другаго кандидата, а не принца Аль-•реда), - что подъ этимъ предлогомъ скрывается медеводь (\*), что православіе не подвергается ни мальйшей опасности, - что впрочемъ православіе русскихъ различно отъ православія елли. новъ, такъ какъ то утверждается на правиль: впрь и нечиспытывай, а наше на: испытайте Писанія, и наконець, что съ принцемъ Альфредомъ есть надежда соединенія церквей англиканской и единской».

Херсонскія Вёдомости присовокупляють, что Вимбось недавно кончиль курсь въ одной изъ русскихъ духовныхъ академій. Вотъ какъ греки платятъ намъ за нашъ хлёбъ тёлесный и духовный.

# выходка г. аскоченскаго.

Не читая Домашней Беслов, мы узнали объ ея новаго изобрлтенія обращенія къ намъ — изъ только что полученной книжки Духа Христіанина. Дълаемъ выписку, изъ которой читатели узнають и о выходкъ г. Аскоченскаго, и о томъ, какъ отнеслись къ ней дюди со стороны. Иначе и отнестись къ ней едва ли можно.

«Отраднымъ навъстіемъ о комитетъ для улучшенія быта духовенства мы думали было заключить наше обозръніе; но намъ попался подъ руку послъдній выпускъ Домашкей Беслды г. Ас-

<sup>(\*)</sup> Архойба вывсто Архтоис-оповера, т. е. Россия.

#### **3AMSTKE.**

коченскаго, и мы снова должны были ввяться за перо, чтобы сказать въсколько словъ по поводу послѣдней выходки г. Аскоченскаго противъ духовенства. Въ то время, какъ духовное и свътское правительство, по волѣ Государя, стараются вывести духовенство изъ жалкаго матеріяльнаго положенія, этотъ человъкъ, самъ воспитанный на мъдные гроши, собранные его-отпомъ за исправление требъ церковныхъ, нахально смвется надъ положениемъ духовенства и надъ самыми требоисправлениями священнослужителей, совершаемыми по чиноположению православной церкви. Прежде мы молчали объ этомъ непризванномъ учитель народномъ, не обращали винманія на его ругательныя выходки противъ насъ, считая гаерство г. Аскоченскаго достойвымъ не опроверженія, а полнаго пренебреженія; но теперь, когда этотъ поставщикъ литературной грязи, подъ личиною защитника православной церкви, начиваеть издѣваться надъ православнымъ духовенствомъ и вощунствовать надъ обычаями православной церкви в притомъ въ издании, назначаемомъ имъ для народа, мы рашились прекратить наше молчаніе, надаясь своими замѣтками время отъ времени предостерегать православныхъ читателей отъ фарисейской закваски в правственнаго цинизма, характеривующихъ почти каждый нумеръ Домашией Бескоди. Выслушайте однакожь, читалели, въ чемъ дело. Въ одномъ выпускі Домашной Бостовы г. Аскоченскій замітнах, что редакція Православнаю Обозрънія, которой онъ выслалъ свою Домашнюю Бескоду, не выслала ему въ обмвнъ своего изданія. Редавція Православнаю Обозрънія на оберткѣ журнала отвѣтила г. Аскоченскому, что онъ выслалъ ей свое издание безъ ея согласия на то, и что довъревное отъ редавців Домашней Бесъды зице можеть получить обратно NONO Домашней Бесьды или же-деньги 3 р., цвну Домашней Бестоды, — изъ конторы редакція Право-славнаго Обозрънія. Редакція Православнаго Обозрънія имвла полное право такъ поступить и отвѣчать, потому что насильно никакая порядочная редакція не навязываеть своихъ изданій никому. Что же, вы дунаете, дълаетъ псевдо-благочестивый редакторъ Домашней Бестоды? Въ № 2-мъ своего изданія за 1863 г. онъ печатаеть: «отзывъ редактора. Въ Москву. Редактору Православнаю Обозрънія священнику Н. Сергіевскому. Чтобъ покончить дело объ уплате за отринутую вами Домашнюю Бескоду, покорнвише прошу причитающиеся за экземилярь оной три р. с. обратить въ свою собственность, но за это потрудиться отслужить панихиду въ той церкви, въ которой вы настоятелемъ. о

57

Апокоенія души раба Божія Іоанна (Ивава Яковлевича Корѣйши). Объ исполненія этого можете увѣдомить меня на оберткѣ *вашего* Православнаго Обсяржнія. Редакторъ.» — Предоставляемъ самимъ читателямъ сулить о томъ, какая ядовитая насмѣшка надъ православнымъ духовенствонъ и вмѣстѣ какое грубое кощунство надъ самыми церковными обрядами слышится въ этой замѣткѣ г. Аскоченскаго, выдающаго себя за ревнителя православія!»..

Шинжиценія о ножертвованіяхъ при редакція "Прапославинате Обозржиія." Въ пользу дівниъ – сиротъ духовнаго званія въ редакцію Православнаю Обозрънія вновь поступнии слідующія пожертвованія: отъ С. А. Маслова 15 р., отъ темниковскаго іеромонаха Игватія 3 р., отъ дочери священиика Лидіи С. 1 р., итого 19 р. сер., а всего съ открытія подписки 123 р. сер.

На построеніе православнаго храма въ Женевѣ отъ А. В. о упокоенія Елисаветы 10 р. с.

#### Оть комитета высочайше учрежденнаго во сооружению храна св. равноаностольнаго виязя Владиміра въ Херсонисскомъ первоклассномъ монастырй.

Сколь ни богаты лътописи ваши знаменитыми происшествіями послужившами къ утвержденію на незыблемомъ основаніи и возвеличившими любезное отечество наше — Богомъ благословенную Россію, но ни одно изъ нихъ не имъдо столь сильнаго вліднія на благодевствіе и славу ем и сладовательно, ни одно не можетъ быть такъ любезно всякому истинному сыну отечества и доброму христіанвичу, какъ введеніе христіанской резигіи.

Всёмъ безъ сомнѣнія извѣстно, что виновникомъ сего достопамятнаго происшествія былъ св. равноапостольный князь Владиміръ, обаренный свѣтомъ ученія Христова въ древнемъ Херсонисѣ-Таврическомъ и просяѣтпвшій потомъ евангельскимъ словомъ и всѣхъ подвластныхъ ему народовъ; но вѣроятно не всѣ знаютъ, что знаменитый городъ сей, бывшій такъ сказать колыбелью христіанской вѣры для Россіи, находился въ дзухъ верстахъ отъ прославленнаго въ недавнее время геройскими подвнгами соотечественниковъ нашихъ г. Севастополя и что отъ него осталось нынѣ только нѣсколько развалянъ, между которыми сохравились немалые остатки стѣнъ древняго крещальнаго храма, который былъ посвященъ Рождеству Богомитери, и среди коего доселѣ можно видѣть водоемъ, служнышій купелью при святомъ крещевіи равноапостольнаго князя Владаміра.

Такъ священны для Россія этя знаменательные остатки древняго Херсониса по совершившемуся въ нихъ великому событію! Здъсь началось обращеніе Руси-язычницы въ Русь-православную, отсюда благочестивый князь вынесъ крестъ Христовъ, останилъ ямъ свою корону, и царство

#### ЗАМВТКИ.

русское подъ сниъ благодатнымъ и побъдоноснымъ знаменемъ росло и кръпло! Да и не по одному только мъсту крещенія св. Владвміра дорогъ намъ Херсонисъ, по и по другимъ не менъе священнымъ воспоминаніямъ.

Здівсь первый просвізнитель Россіи, св. апостоль Андрей Первозванный, обходя берега Чернаго моря, чтобы идти водрузніть кресть на горахь Кіевскихь, присталь къ Херсонясу, и долго показывали на пристаия стопу его, напечатлівнию на камиїв, изъ которой христіане черпали наконлявшуюся въ ней воду и получали исцівленія.

Здівсь съ того мыса, который у входа въ карантинную бухту, языческіе жители Херсониса свергли въ море святаго священномученика Климента епископа римскаго, сосланнаго сюда Траяномъ, и чрезъ восемь столітій на томъ же мізстів чуднымъ образомъ обрълъ его св. мощи другой великій мужъ, близкій для сердца каждаго славянина, св. Кириллъ евлососъ, который съ братомъ своимъ Мееодіемъ столько потрулился для перевода книгъ священнаго Шисанія на нашъ отечественный языкъ. Церковь на мысу во пмя св. Климента, съ частью расписанной внутри одтарной стітны в мраморными украшеніями, видна и досель, а глава его переносена была въ Кіевъ св. Владиміромъ, виїсть съ св. иконами, сосудами и утварью церковною для первоначальныхъ церквей русскихъ.

Сюда же были сославы на заточено свв. безсребренники и чудотворцы Косма и Даміанъ, довольно потрудившіеся въ этомъ языческомъ городъ въ проповъди евангельской.

Здъсь было семь святыхъ епископовъ священномучениковъ Херсонисскихъ: Ефремъ, Василій, Евгеній, Елимдій, Агафодоръ и Капитонъ, которые словомъ и дъломъ насаждали Христову церковь, творили великія чудеса, воскрешали мертвыхъ, потомъ вств пріяли вънецъ мученія. Нъкоторые взъ нихъ здъсь же и погребены и, кто знаетъ, не откроютса ли когда либо почивающія въ этой св. землъ нетлънныя "св. мощи ихъ на славу Всемогущаго!

Посят всего этого кто не внявть великаго сълщеннаго значения Херсониса! Но и при всемъ этомъ исковная святыня всероссийская долгое время была въ забвени. Сколько въковъ протекло съ того времени, сколько великаго совершилось въ нашемъ отечествъ, а развалины Херсониса оставались въ могильномъ запустъни и вовругъ купели св. Владимира все почило непробуднымъ сномъ.

По неисповъдявнымъ судьбамъ святаго Провидънія, Всевышнему угодно было, чтобы въковой сонъ этотъ нарушенъ былъ громомъ брани (севастопольской, чтобы на мъстъ, гдъ русскіе крестились водою и духомъ, совершилось второе крещеніе ихъ огнемъ и кровію, чтобы тамъ, гдъ предки ликовали воспріятіе православной въры, потомки сразились за нее и умирали Христовыми ратниками.

Но умолкла брань, и Господь Богъ, даровавъ миръ Россіи, внушилъ нынѣ царствующему Государю Императору благую мысль прославить

#### **DPABOCJABHOE OBO3PBHIE.**

это мъсто. Его Величество всегда чтилъ память свсего святате предка: именемъ его нарекъ онъ одного изъ своихъ сыновей и въ настоящее время, по благословенію святъйшаго Сянода и по Высочайшему совзволенію, на этихъ разваливахъ основанъ Херсовисскій первовлассный монастырь во имя равноапостольнаго князя Владиміра.

Нельзя при этомъ умолчать, что еще Великая Вкатерина, послѣ покоревія Крыма, торжественно признала Херсовисъ великимъ для Россін. когда утверждая новый гербъ для новой таврической губернія повелізла изобразить внутри его на голубомъ полъ золотой осьмиконечный крестъ. - да знаменуеть онь, что крещение во всей России чрезь Херсонись произошло.» Блажевной памяти императоръ Александръ І-й, посътивъ Крымъ въ последние дни жизни своей, признавалъ необходемымъ соорудить на мъстъ Херсониса храмъ во имя св. Владиміра, по монархъ благословенный вскорь отошель въ враность и великую мысль эту понесь съ собою на небеса. Въ последствія времени мысль сія уступила требованіямъ и соображеніямъ обороны того края. — Достойно примизанія и то, что для совершения великихъ дълъ Господь опредъляетъ и великихъ избранниковъ. Наступило благополучное и мирное царствование благочестивъйшаго Государя. Императора Александра Николаевича и ему дано въ удълъ совершить памятникъ благодарности народной къ своему просвътителю. Равноапостольный князь Владиміръ, осънивъ народъ свой богопознаніемъ, научилъ его возлюбить Господа встамъ сердцемъ, душею и мыслію: боговънчанный помазанника, Государь Императоръ Александръ II доказалъ, что его върноподданные слъдуя слову Евангелія научены ниъ любить ближияго, какъ самого себя. Послъ сего можно ли думать, что случайно выпаль жребій сему именно помазаннику Божено украсить и прославить мъсто крещенія св. князя, крестившаго Россію? А такимъ образомъ не довольно ли ясно открывается путь Господель въ томъ, что благоговъніе русской державы въ равноапостольному князю, внесшему въ жизнь народа христіанское зерно новой жизни, ознаменовываетъ царь, положившій новое начало раскрытія народной жизни, по возвышеннымъ понятіямъ христіанскимъ! Не Промыслъ ли Божій, во свидътельство своего благоволенія, устроилъ то, что и первый камень храмоздавія, посреди каменныхъ холмовъ разрушенія на мъстъ русскаго Сіона, положень быль державною рукою емиценосца.

Въ 23 день августа 1861 года совершилось то знаменательное событіе, на которое съ изумленіемъ и трепетною радостію ввирали десять въковъ самобытности православной Россіи, которымъ достойно украшевъ вънецъ царскій и которое золотыми буквами занесено на скрижали исторію церкви православной и государства русскаго.

Государь императоръ соизволилъ собственноручно совершить закладку храма во имя св. равноапостольнаго князя Владяміра въ херсонисскомъ цервоклассномъ монастырв и даровать отъ щедротъ своихъ первоначальные способы къ производству рабогъ. Нътъ сомятнія, что вст мил-

60

#### SANSTEN.

люны русскихъ отвовутся радостнымъ сочувствіемъ, когда услышатъ о начатия этого благочестиваго двла и воспользуются примъромъ царя, благоговъющаго въ древней святынь. Вънчанная глава царства русскаго преклонилась въ чувствъ благоговънія, любви, умиленія предъ древнею святынею, благоволительно взирала на самыя развалины, камии и персть, какъ остатки святилища, драгоцівниаго въ жизни и памяти православнаго царства его: и вст посптинать принести свои молитвы на этомъ святомъ мъстъ и помогутъ своимъ усердіемъ окончанію храма. Многократными опытами доказано, съ какою ревностию всъ сословія государства приступали къ пожертвованіямъ на сооруженіе зданій и памятииковъ вароднаго велечія и достоянства, предназначавшихся для прославленія въ грядущів времена знаменнтыхъ двяня в побъдъ; посему нельзя сометяваться, чтобы памятникъ, долженствующій показывать потомству мъсто, взъ коего возникла для насъ заря истинной религи, а разно и признательность нашу за таковое великое благодъяние Божие, не удостонася ежеля не больникъ, то покрайней мъръ, таковыхъ же пожертво-. ваній.

Россія отпрездвовала тысячелітіе своей гражданской жизни, -- не сліздуетъ ли привять въ соображеніе, что придется государству праздновать тысячелатие в вары православной на маста ся исходной для России точка въ Херсонисв, для чего необходнио будетъ ознаменовать это мъсто памятникомъ вполит достойнымъ народа русскаго, и въ такомъ случат не утвшительно зи будеть для настоящаго поколенія насладиться радостною мыслію, что сооруженіе этого памятника начато в кончено! И недостойно было бы семьи 70 милліоновъ россіянъ не осуществить желанія благочестиение царя и мысли цалаго отечества; равно слишкомъ мелочно соблюдать въ такомъ дълв экономію, когда для того, чтобъ соорудить этоть храмь, достаточно, если вст безъ исключенія пожертвують хотя по одной коптект. Можно ли забыть, что духовное просвъщение произрастило плоды и въ гражданской жизни и дъятельности народа русскаго? Кто решится быть чуждымъ тому месту, где мы сделались въ лицъ св. Владиміра общниками тъла и врови Христовыхъ? Кто дерзнотъ отдалять часъ освященія престола, съ котораго доска по тайному распоражению Промысла средя всъхъ превратностей времени сохранилась досель? Пусть скорье ляжеть она паки на престоль въ сей же самой церявя! И пусть на ней же по прошествія осьми съ половиною втаковъ, начноть приноситься снова благодарственная отъ лица всея Россія жертва Господу, Который извель всю землю русскую оть тымы идолопоклонства въ спасительный свътъ Евангелія!!!

Производство работь по сооружению храма святаго Владнийра, на развалянахь древняго Херсонвса въ Крыму на томъ мъстѣ, гдѣ просвѣтятель Россія равноапостольный князь Владимиръ принялъ святое крещеніе, уже начато, а между тѣмъ состоящія въ распоряжения высочайше учрежденнаго для означенной постройки комитета денежныя средства оказываются весьма недостаточнымя для безостановочнаго хода начатыхъ работъ; и принимая во уваженіе, что на дело сіе, столь знашеветельное для всей Россія, обращено особенное вняманіе Вго Величества государя императора, а вывств нывя въ виду, что при педостатив средствъ работы могутъ остановнться, чъмъ по ястинъ можетъ быть опечалено серлце каждаго, обращаемся къ вамъ, христіане-боголюбцы и соотечественныки, да отвроется щедрая рука дающихъ для цели, столько же отечественной, сколько в духовной, и каждый, памятуя собственное свое спаселіе истекшее изъ купели Владиміровой, да усердствуеть принять участіе пожертвованіемъ въ дъла сооруженія означеннаго святаго храма. Да обратятся взоры православныхъ на Херсовисъ и да возжется тамъ свотильшикъ всероссийский въ память святего благовърнаго равноапостолщаго и великаго князя Владимира. Твердо упеваемъ, что усердные христіане и ревнители церкви православной отвовутся съ радостью на наше воззвание и охотно принесутъ часть избытковъ своихъ на дело, которое грядущимъ векамъ могло бы свядетельствовать о нелецемфрномъ въ Россия чувстве религия и о народной признательности къ великому виновнику нашего христіанскаго просв'ященія, а чувство искревного усердія ихъ руководившее низведеть на нихъ и на все отечество наше благословение Божие. Цриношения могуть быть препровождаемы - ек Комитеть Высочайше учрежденный по сооружению храма св. Равноапостольнаго князя Владиміра въ Хереонскомъ перчоклассному монастырь, Таврической пуберніч ву п. Свеастополь.

#### Подписали:

Предсъдатель комитета, настоятель Херсонисского первоклассного монастыря, игуменъ Вегеній.

Члены: выспекторъ Севастопольскаго военного карантина, статокій соватникъ Хмюлевскій.

Севастопольскій полицеймейстеръ канита въ-лейтенантъ Делекероз. Благочинный церквей Севастопольскаго округа протоіерей Александръ Демьяновичь.

Священныкъ Севастопольской Петропавловской церквя Петръ Оболенскій.

Севастопольскій городовой архитекторъ подпоручикъ Тарасоев. Севастопольскій 1-й гильдін купецъ Петръ Телятникоев.

Стронтель поручнкъ Вяткинъ.

#### ОПЕЧАТКА.

Въ княгъ «Премудрость Соломона,» въ IV главъ въ 22 стяхъ напечатано: мелкія стрълы. Слъдуетъ исправить: меткія стрълы.

62

## ОБЪЯВЛЕНІЯ.

#### послъдніе дни

земной жизни Господа нашего Інсуса Христа. Сочиненіе покойнаго преосвященнаго Ивнокентія. Изд. 2-е. Одесса. 1863 года. Цівна 2 р., съ пер. 2 р. 50 коп.

Продается у одесскихъ книгопродавцевъ А.С. Великанова и Г.И.Бѣлома. — Можно обращаться и къ его высокоблагородію Николаю Христофоровичу Палаузову въ Одессѣ.

### · ЛИТОВСКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ

съ 1863 года будутъ издаваться отдъльными нумерами — на первый разъ по два нумера въ мъсяцъ; объемъ каждаго нумера до двухъ листовъ, а въ случав надобности — и болъе: форматъ въ 8 долю листа.

Цена годовому изданію пять рублей съ пересылкой во всё места Россійской имперіи.

Подписка привимается въ Редакции Литовскихъ Епархіальныхъ въдомостей при Литовской Духовной Семинаріи — въ Вильнъ, куда могутъ посылать свои требованія и Гг. иногородные подписчики, ясно обозначая свое звавіе, имя, фамилію и мѣсто жительства.

#### ТАМБОВСКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ

будуть вздаваться и въ 1863 году по прежней программѣ.

Цвна ва годовое издание съ пересылкою четыре рубля двадцать пять копљекь серебромь.

Адресъ: въ 1. Тамбовъ, въ редакцію Тамбовскихъ Епархіальныхъ Въдомостей при Правленіи Тамбовской Семинаріи.



На случай могущихъ быть неисправностей и пропажи книжекъ при пересылкъ отъ какихъ бы то ви было причинъ, Редакція Правослаенаю Обозрънія изъявляетъ свою полнъйшую готовность удовлетворять всъ справедливыя требованія гг. подписчиковъ, какъ и доселъ постоянно удовлетворяла ихъ. Для этого покорнъйше просимъ обращаться съ жалобами своевременно, и непремънно прописывать нумерь адреса, за которымъ получается журналъ: этотъ нумеръ есть ключъ къ точной повъркъ самой подписки по конторской книгъ, равно и разсылки по почтамтскому списку. По наведеніи нужныхъ справокъ, Контора немедленно удовлетворяетъ подписчика.

Въ Минусинскъ причту Покровской ц. села Бейскало: Требуемыя Вама книжки посланы въ Вамъ вгорично. Но тоже требованіе получено отъ Васъ вновь. Контора проситъ увѣдомить, дошли ли до Васъ книжки по вторичной отправкѣ?

На Авонъ, ез м. Зографъ: Въ нынъшнемъ году журнылъ пересылается Вамъ презъ газетную экспедицію за 7 р. с. въ Одессу презъ Дипломатическую Канцелярію. За 1862 годъ 12 княжекъ отправлены единовременно по пересылочному. Отправка обошлась въ 3 р. 75 Гкоп. сер. Изъ присланныхъ Вами 14 р. остается въ конторъ 4 р. 65 к., относительно которыхъ ожидаемъ Вашего распоряженія.

Въ Тифлисъ, с. Блазовъстникову: Редзиція покорнъйше проситъ Васъ вновь пересмотръть всъ инижив Прав. Обоврюнія за 61 и 62 годы, чтобы увъряться, какихъ статей и листовъ дъйствительно не достаетъ въ Вашемъ экземпляръ.

Въ Иркутскъ о. Законоучителю Длевичелю Института Восточной Сибирп, и въ Любимъ с. Разужчеу: Вы пишите о поздией доставки и исторыхъ квижекъ журнала: просемъ увидомить, есл. ни нижки за прошедшій годъ Вами получены?

Въ Рязань, 1-ну завъдывающему Библіотекой Астраханскаго Гренадерскаго полка: Въ редакцію не было доставлено взвъстія о выступленія полка. По Вашему письму, 30 декабря, отправлены Вамъ всъ требуемыя книжки журнала.

Въ Харьковъ, 1-ну Ронндовскому: по Вашему письму требуемыя Вамя княжка выславы Вамъ вторично.

Въ Бузурусланъ, сели, Кинсль-Черкасской слободы: Журналъ за 60 в 62 годы посланъ Вамъ; на 1863 годъ адресъ Вашъ записанъ; редакція считаетъ двло поконченнымъ.

Въ Алешки, Таер. 19б., 1-ну помљицину Осслинко-Куликовскому: Всъ вняжки журнала отсылались въ Вамъ въ свое время. Насъ удивляетъ Ваше извъстіе, что за цѣлый годъ Вами получены только три книжки. По Вашему требованю вновь посланы Вамъ остальные №М.

Подвисчику свящ. О. П. Относительно L'Union Chretienne подробныя свъ дънія можно получить оть редакція "Духовной Бестады" GOOG e

Отвёты редакція отлагаются до слёдующей минжки.

# 3<sup>T</sup>ANBTEN

- ОСОБОЕ ПРИСУТСТВІЕ ДЛЯ ИЗЫСКАНІЯ СПОСОБОВЪ КЛ. ОБЕЗЛЕЧЕ НІЮ БЫТА ДУХОВЕНСТВА: открытіе заставній Присутствія; стать г. Б-ва въ газеть День.
- ВНУТРЕННЯЯ КОРРЕСПОНДЕНЦІЯ: О словесномъ судопроизводствъ на благочинническихъ судахъ. Д. П. Образцова. — Воронежскія письма: Ученнческая библіотека при воронежской семинаріи. Благотворительное общество въ честь св. Тихона Задонскаго. Училище для дъвицъ духовнаго званія въ Воронежъ. Н. К. Р. — Отчеть о состоянія арзамаской публичной духовной библіотеки Селиц. В. Никольскаго.
- ЗАГРАНИЧНЫЯ ЗАМВТКИ: Дъло «ессенстовъ» въ Англін. Протесть дуковенства противъ книги Колензо. — Католическая пропаѓанда въ Англик. — Сочувствје англичанъ къ церкви православной. — Новыя свошенјя американской епископальной церкви съ русскою церковью. — Нъсколько словъ о значени синайскаго кодекса и рукописей Фирковичей для русскихъ богослововъ. — Послъдній отчетъ британскаго и иностравнаго библейскаго общества. — Католическое отлучение на журналъ «Соиггіег-Ревность англичанъ къ религиозному просвъщению народа. — Полемика Райта противъ Симонидеса. Р.\*\*\*
- ЖУРНАЛЬЦЫЯ ЗАМЪТКИ: І. По вопросу о средствахъ содержанія духовенства. ІІ. По вопросу о принадлежности духовенства въ составу городскихъ обществъ.
- РАЗНЫЯ ИЗВЪСТІЯ: Налогь на недвижимыя имущества духовнаго въдоиства, приносящія доходъ. — Слова Государя Императора въ собравіи Московской духовной академіи. — Московская епархіальная библіотека и общество любителей духовнаго просвъщенія. — Новые попечительные приходскіе совъты въ Московъ и Свичеерополь. — Цриходскія библіотека въ тульской и владимірской епархіяхъ. — Положевіе и штать училища для дъвицъ духовнаго званія въ Вяткт. — Безолатная школа для малічиковъ въ Уев свящ. Телтерова. — Коллекція еврейскихъ ручописей Фирковичей. — Открытіе древней рукописи талиуда. — Отзывъ проессора богословія въ Аемнахъ Вимбоса о православной церкви. — Выходка г. Аскоченскаго. — Извъщенія о пожертвованіяхъ при редакціи *Православнаго Обозръкія.* — Отъ комитета по сооруженію храма св. рачноапостольнаго князя Владиміра въ Херсонист. *Объявленія*.

#### BOZEECKA BPEETMAITCE

#### на **1963** годъ:

#### въ москир:

Въ Конторь Реданции Православнаго Обозрънія, на Остоженкь, ек прих. Новаго Воскресенія, ек д. Сеящ. Смирнова-Платопова; въ книжныхъ нагазинахъ гг. Базунова, Свётнинкова, Феранонтова, Салаева, Глазунова я у Аругихъ кингопродавцевъ Москвы.

#### W6 METROBJPT'S:

- . ..

Въ княжныхъ лавкахъ: гг. Базунова, на Певскомъ проспектъ въ д. Энгельгардтъ, Овсянникова въ Гостинномъ дворъ, Крашениникова, Кораблева, Давыдова и у другихъ киягопродавцевъ Петербурга.

Иногородные благоволять исключительно адресоваться и надинсывать свои требованія такъ: ез Контору Редакціи Православнаю Обозрънія ез Москев (адресъ Конторы извѣстенъ Почтанту). Цена за годовое изданіе въ Моских ШЕСТЬ РУБЛЕЙ, съ доставкою на донъ

и пересылкою въ другіе города СВМЬ РУБЛВЙ СЕРЕБРОМЪ. На тъхъ же условіять продолжается подписка на Православное Обозръніе за прежніе годи 1860, 1861 и 1862.

. Печатать позволяется. Февраля 16 двя 1863, года. Google Пенсоръ Протопресвитеръ А. Неяскій.

# BOCJABHOE OGO3P5HIE

ГОЛЪ ЧЕТВЕРТЫЙ.

# ФЕВРАЛЬ 1863.

# СОДЕРЖАНІЕ:

ВЛЕЗІАСТЪ, ВЛИ ПРОПОВЪДНИКЪ. Опыть ногода на русский языкь. нойнческихъ книгахъ ретхаро A: O KHUTB IYAHOL. КИ МИССІОНВРА КУЗНЕЦКАГО ОТния алтайской миссіи за 1862 г. скіе выходщы изъ заграничныхъ Ъ ВЪ XVII СТОЛЪТІИ: ПАЛЛАДІЙ ЭВСКІЙ. СТІАНСКОМЪ БОГОСЛОВІИ И СОВРЕ-1 ВГО НАПРАВЛЕНИ ВЪ АНГЛИ. Н. К. СОКОЛОВА. НІВ ВЪ АМЕРИКАНСКОЙ ВПИСКОной перкви къ сношению OBIO PYCCHOIO . 🛛 (ем. на оборотъ).

Свящ. Г. П. СМИРНОВА ПЛА-TOHOBA. Сели. В. ВЕРБИЦКАГО.

М. НИКОЛЬСКАГО.

#### 

въ университетской типоги JOOQle (Катковъ и К°.)

# православное обозръніе

# въ 1863 году

издается по той же програмић, ежемћсячно, книжками отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ, по той же цћић (въ Москвћ 6 р., съ доставкою и пересылкою 7 р. сер.).

Оставшіеся экзенпляры особаго приложенія Неканоническія книги Ветхаю Завлта — Товить и Іудиоь въ русскомо переводль еще выдаются новымъ подписчикамъ 1863 года, не получавшимъ Иравославнаю Обозрания прежде.

#### Подписка принимается:

Въ Мостий: вз Конторь редакци Православнаго Обозрълія, на Остоженкъ, въ приходь Новаго Воскресенія, вз домъ свящ. Смирнова-Платонова; въ книжныхъ лавкахъ гг. Базунова, Свѣшникова, Ферапонтова, Салаева, Глазунова и др.

**Въ Петербургъ**: въ книжныхъ лавкахъ гг. Базунова, Овсянникова, Крашенинникова, Кораблева и другихъ.

Иногородные приглашаются, во избѣжаніе различныхъ недоразумѣній, исключительно обращаться въ Контору редакціи и надписывать свои требованія такъ: въ Контору редакціи Православнаго Обозрѣнія, въ Москиѣ. Почтамту извѣстенъ адресъ Конторы.

Въ Конторѣ редакціи можно еще получать й выписывать:

1. Православное Обозръние за 1860 годъ, 12 книжекъ, цъна въ Москвъ 6 р. съ пересылкою 7 р.

11. Православное Обозръние за 1861 годъ, 12 книжекъ, цъна въ Москвъ 6 р., съ пересылкою 7 р.

III. Православное Обозрание за 1862 годъ, 12 книжекъ, цена въ Москве 6 р., съ пересылкою 7 р.

IV. Отдъльныя книжки Православнаго Обозръмія за прежвіе годы (исключая январской книжки за первый 1860 г.) по 50 коп. сер. за каждую, съ пересылкою 75 коп. сер.

V. Висанія Мужей Апостольскихъ, изд. въ русскомъ перевод'в, съ введевіями и примъчаніями, сеящ. В. Преображенскимъ. Ц'тна 1 р. 50 к. въ Москвъ, съ пересылкою 2 р. сер.

#### Недавно отнечатанная княга:

#### Въчная жизнь

публичныя чтенія Э. Навиля, бывшаго профессора фь ософіи въ Женевъ, перев. селщ. Н. Серибескими, профессоромъ богословія в московскомъ университетъ.

Общее содержаніе книги: І. Назначеніе человѣка.— ІІ. Матеріализмъ.— ІІІ. Мысли человѣчества о безсмертін.— ІV. Евангеліе.— V. Евангеліе предъ наукою и вѣрою.— VI. Христіанское ученіе о вѣчной жизни.— VII. Религіа.

Цюна въ Москвю 75 к., съ пересылкою 1 р. серебромъ.

2.6977 3 20 Sec. Add. Add. 60 (200). BE THEFT AT A SHEET AND A SHEET AN and the second out among a set of a out the ALM TO AND TO COL A STORAGE T ۰. 1. 1. A. A. A. M. M. M. (1977) State Physics Provide States and SAUBCER MECCIOHEPA stin chi the family and the state of the ··· 1.1  $\mathbf{r} = \mathbf{r} + \mathbf{r} +$ 2. gyros (1) - e (1) 34, 4862, 1025. PRV PLACE . e arts, atsocies, ·•, ••

- Всо теченің заны; тен ноңанченість лаваратаксана, котрый WOGEN MINEROR MANER OPATERIÓN Y ICERTANIA BL FREERONG I DYINAPB armeein o vilmento attartificanti afantinonenno auturintenen totata ев наородцанит-своежи сообдания от приключь для чих борослушеніе, учичь дітой групогія лочних; ок. нононію Вонайнар байынансы, чара учырагы кано астарочаран жалагы аты" мене жазай а жрасківники хътобизани остой ні гарфийої ти фолохій німости. М нерколіону скаліцалів супрукоснякъ комптій. Потедин же иенти для сілангольской - русставіда начнийологі съ весных Такъ май изсяци, --- у лобонай для проповъди, потошу-чуо въ это SPENÇ'HROPOANN BOB ABRA, A HENPINTERA AN HUTSAORS, ABTONY что пересозовь на р'янахъ еще негь, а мости чрезъ рЕчин «снесолы весениею водок, дерога тразных восбые, в чъ болотиотнах изотахът и воудобопроходиная;---употреблень бало пров наспоскациий улусовъ: Туплинина, Осиноводою, Инн портинению з ... Напо Калтанского, Педкориствикаю и юрговыхи тотары, кочуныны от Черни, во р. Колтану. Гооподь бинрословние эту перадку прідбретовіснъ для церния: Пекісй 14-та душъ, воспріязника св. крещевіє ть рр. Кондене, Кандалове, Калчавъ в Квнеркъ. Въ непорорыхъ месталъ

моего посвщенія, наприм. въ улусахъ: Туштелень и Усть-Кинеркь, пракъ идолопоклонства уже разсвялся, некрещенныхъ не осталось инодного человвка, а у юртовыхъ татаръ, кочующихъ но р. Калтану, заря евангельской истины только начала показываться. Но положено начало, и слава Богу: оно-то и самая трудная вещь.

10 ионя. Послъ совершения литурги и напутственнаго волебствія, ны съ толначонъ Динитріенъ Шалбагашевынъ отправились къ черневыма татарама, чревъ Додкатунскій. Здесь встретнан 9 человекь черневыхъ жителей, заихъ: которою, дорогою лучше провхать къ нинъ-верхнею купнаковъ судие (старыкъ донедей для нини), и епросили ли, которою я протажаль туда въ прошедшее лято, или нижнею, чрезъ упраздненный Сукариновскій жельзный рудникъ? Инородцы присовътовали послъдній путь, менъе гористый. Жолая побосъдевать съ этини ниороднини, ны ранниксь ноченать въ улуста Поднатунсковъ. Посла предложенией провольди: пнородны согласились, что бесть презнения действи-TOLLES BOALSS CONSTRUCT TOROUGHLY, HO RECETTION 0833 COBSщения волости они не ногуть, -- ото заученный нась отрицелельный отвить, негорый ны често сланиять. Мы заявтная якь, что принятіе Христіанотва отличается отвложнаго вірокаго діла, вто не раскладки ясака: вли какос-либо следственное двло, что предъ Богонъ,-Онъ же в Суди нашъ,-всякій будоть отвічать только ва свои душу.

Какъ жаль, что из прежнить предлоганъ невыгады принатія Христіянства еще встрічается новый: нябраніе нуъ кочевыхъ крещеннихъ инородценъ транезинкова из приходекамъ церкванъ, хоти приходы эти соотоптъ и не изъ одинхъ инородцевъ. Должность транезиция или оторожа, напрвъ ближайшей но инъ калтанской Николиевской церкви для бъдингої инородца весьма обременительна и ризорительна: оща: отрынаетъ его отъ дона на цълий годы, а сеиейство его погружаетъ въ саверносни ую инщету. Если же изародоцъ, по вражденной ему ночевой авободъ, пайнсть за

144

себя другате огранкя церкан, 20) этеть ниень выя вердеть его въ такие долги или будеть стоять поолъдней его до-

Авлие говориля, внородны, что сели они крестятся и не будуть приносить жертвы духомь, то хлибь у нажь выбыеть прадонь и проч., и заключили: накъ сель не приносить жертвы, когде сель Богь требуеть пого оть насъ, назначая и опную скотину, которая Ему угодна, громовымь удерень въ дерево, или канень, близъ которыхъ эта скотяна кодить?

Босъду нашу съ некрещенными плороднами прервалъ приходъ крещеннаго инородна Ниводая Мамрама, конорый испрациявалъ модеро позволенія женять иледного свяего сына на вдокъ, оставщейся посля старшаго, и такинъ образонъ но терять, содащейся посля старшаго, и такинъ образонъ но терять, сода для работы. Я объдонных жону инородну, что такое супрумество, хотя и общененные у некрещенныхъ татаръ, противно закону храстівномому и некону непреизнно навлечетъ на себя наказаніе Божіе.

Вазбще татеры спотрять на женщану, какъ на нехупной рабочій скоть. Это воезраніє инъеть вылийе и на распредьленіе донашнихъ работь, которыя главнымъ образонъ ленать на хоряйкъ дона. Женщини менаноть небольшую нодосу овою абылома (родъ иотыки), косять съно серповидными презии, навъетными въ Сибири цодъ имененъ горбуни, ныють одежду и обувь (нирии), безъ всякаго соревнованія со стороны нущинъ, которие за такую, но яхъ понятію, низкую рабоду шикогда не аринимаются. Инородческія дъвицы рубить дрова нехуже нущины. Поэтому-то они и покущентся надещево.

11 моня. Согодня им отправились изъ улуса Подкатунспаго, перенили въ бродъ рр. Чалары и Куру-Чалары съ разбросанными на диъ большими камвани, препятствовавпрямя спободному шату цопой, отъ чего они спотыкались и почались изъ спороны въ сторону, и, поднавщиеть на гору, Шар-чемри, спустились из р. Телубдею, въ 7 верстахъ отъ улуви. Рана эта большая, бистрия и отъ предшествовавшяхъ AOMACH CARAMACE TAYOORS. NORA HARR CAME HE BORALIM, BOда касалась нашихъ коленъ и заливалась въ сапоги, вој слава Богу, не проникли въ сули съ занассич. На другонъ берегу наих нужно было осущизься. Нека спутники нон; толиячь и проводникъ, развъючивали коней, я приготовиль аскона (заостревных полка, съ длипнымъ сучковъ, на который выпастоя потелокъ или чайникъ), но не внопадъ. Ору-. Сленный ниою ачхна, хотя в быль удобень по формь, по, во почятіять врородцесь, но соотобіствоваль двач своянь качествонь, почену что быль основый. А. оснив, CHASALN MUS, BEBUS APPEBLAW'S COMUNIC (COLOBS) & BOTORY HE асным, кузей (неправляющій должность кочерги) и на вонунание коней накогда не употреблиется. Остоновившись подб TBELO REGENEQUEOR HEXTE, DOKA DOCYMHEALUCH HAME dante, al wordth watspice who a foarphanance named! Отъ нашей остановки они. во 100 устьо р. Жиндибана, по которой протхавъ же жного вверхъ перебрели р. Чилары 2, и нереходимым до 5-чи разъ извидистую и быструю р. Учулен, подаяльны пору Табондик-тыр: (гора Жвана Всликаго), у подсявыя воторой новстраяцьсь съ нали двоб бътленовъ съ новоотпритаго Сучинскато волотато проямсла. Нроводникъ нашъ, завиде у одного взъ бродитъ поднатый весихь тонорь, чреземчайно струснаъ и признался нийъ, что хотвав было быноть. Но былоцы не оснавляние саблать напеденіе ни на нись, ни на знявсь лашь, хотя Кбыля толодны. Витесто насъ поплачился запасовъ нонокрещения наородецъ улуса Подкатунскаго Алексий, слядовавший за нами, съ сугуновъ, который догналъ насъ вскоръ после своето лишенія и не ототабая ужо отъ насъ, витался войния сухарайн. Перебредя ниожество рачень и ручьева, нодь община новванісиъ Колунчая (рвчка), чы поднялись на гору Кашелан (кошечья гора), въ долин в которой находится управлиснище Сухариновский мельзный рудинкъ, оставныций послъ себя одни слёды разрушенія и догнивающія избы, ва ногорины

летають и плодится одий лотучи ишин Вь С-си верстахи отъ рудвика вы остановились не нечлегь, пря ( сліннія эр. Сары и Улу-Тонные. Толинчь съб проводняють недрали бересты и сдялали для собя намесь на случай деяда, а нач MTRY VERVERAR OTHORY WITE BS YOUR RELAM WANTE HAT READS ACCTOROTING SOME HELANDYS OTS ACTINE & NOTONY WON WO. NDOS TIEJETEN HEADOHO HASTE SE SHAY, "TTOGA SHERHIHAJA ве тольно отъ дождя, но главными форазонъ отъ понаровъ H OMO HOCHOCHSHINOR HX'S MELKOR, HARS HOCOKS, MOURH! Палания поя внелить соотвитетичеты обеать этимь вазниче-рать. В арацьов' веревкаян на двуль стереналь. Веля вуще SHRANDRATSCH OTE OAHOVO AOHAR, TE STURMETOR ARE MORE HE BEPXY съ развилкани, нежду ночорына внагаечея: палка, и презы HCO) TIOPOLNALIBRETCH TOTOTHO, " HOARPBRANDERCON . OS " ABYX'S сторогь воровочками и кольникани , в налатки точови --- судвужа входяния и исходани, снособлая защиныть боть челою вних и от сагажение от довая. Всля же жужно защититося, ors herione nonargers n noncers? To this server the compariso 1% ары. вызнаны, ок неромаднярю на амяк, а монбоканът BYSTRADYCA CHE VETLIDE ROLLING 11/ Spin. Bummit, A BOCD-STATE OCTOBE OFRAVACTOR HOLOTHORS, Recatomored to bothes сторень до вении, и представляеть видь тробинии; въ: кото-? рой одбону человаку тепло и недушно. Утопленный верховою тодо, подъ ръзкіе звуки ронванихся вофругь мосто покрова конаровъ, я бкоро заснуль. Вине птацъ воевьотиловосходъ солнечный. Утро было холодное и враги нани-комары на время нечезля. · .ear ·

12 йонл. Утронъ ны поспешний найнчься чаю; нолезувсь временнымъ отсутственъ комаровъ, которыс, во время принятія пищи или питья, особенно мападають на насъ, облийляютъ немилосердо лицо и руки; лезутъ въротъ, глаза и носъ и кучайн-сыплятся на ложку. Перейда вв продъ р. Теньш и подъ намись на гору Шсканы аты (калиновая гори), спустиянсь потомъ: въ Вилгазия-сиры (березовая рвчка) и снова подия-:

нась на гору Байсізын. Воохожденіе наше на горы я инсхожденіе долу--въ річни довель были безъ приключеній. Но воть им: довтагли до р. Торлоно, которая ницивою 8 арш., довольно глубона и виботь пренсудобние берега, возвышаваніеся отибско на единії аршинь отъ воды. Кони нашав благонолучие свустрансь въ річку, а выпрыкнули на другонъ берегу не для всіхъ удачно. Мой конь скакнуль, но поверяль равножскіе и упаль въ річку на бокъ, приденнь діваую ною могу къ пловатому дну. Сначала я весь окунулоя въ воду съ головою, потонъ оправился, есвободилъ нори изъ отренянъ и, хотя и съ болью, изъ-нодъ бока коня. Черезъ-свядельная водяруга отъ напряженія коня лоннула и подущку нем унесло быстрынъ техеціенъ води, но прибеле къ колодинѣ, гда и койналъ ее толивчь:

Когда я вонарабиался въ тяжеловъсной своей едеждё (оверку была на мий ватная ряза) на берегъ, то ночувствовал снова бель въ люзой негъ, осмотрълъ ее и оказалось, что ножа въ нъкоторъхъ пъстахъ едериута. Хоронке, что недиканенина бегатъйшей алтайской елоры тутъ же и явиянсь цодъ нашенин ногеми. Мы нарвали иягияхъ листьевь бархазаника, обдениля больную ногу и заблитовали. Потеятъ занялись и едеждою: наскольно возножно было, выжали изъ нея ведуя хачван было развесть огемь, но спицы, лежавшия у меня въ баковонъ карианъ, отсыръли и не дали намъ инодной некры. Поэтому въ нокрой одеждъ мит принлозь ъхать около 10-ти версть до ближайнихъ юрть черневскихъ татеръ.

Паденіе мое, конечно, вещь непріятная, но талъ не менае я душевно радовался, что оно не имало горестныхъ посладствій,---потому что лошадь могла унасть и прямо на спяну и придавить меня садловъ и своещ тажестно. Къ счастію, конь мой до того быдъ смяренъ, что какъ уналъ, такъ и лежалъ, не переманяя своею нелоденія до тахъ норъ, пока щы не вытащили его за поводья. А сколько сине внереди раченъ съ опаснайщиям берегами! Сколько переоканнуто

148

было на разныхъ коняхъ каждынъ коъ насъ въ течене наней службы въ адтайскихъ тайгахъ! Особенно низ нажатна

р. Билюля, нъ которой донодилось купаться знисно и которая отучила нени отъ онасной привичин опоясываться чулбурома (веревна изъ-конскаго волоса, которую призизываютъ калныки на случай надобности къ уздъ, или за шею лешади). Провидъще Бовіе хранитъ нашу жизнь!

После неудачнаго перехода чрезь р. Тарлам нодналнов ны на гору Тюшкечи, спустились въ большую р. Месе, поднялись на гору Кара-дюбе и опять спустались зъ речну того же имени и поднялись на жавонисную гору, покрытую вековыни осинани, подъ ноторою, при р. Мындыбаша, живетъ Акуш, банілыкъ Имиберено-Шерезашести, в на пвыкъ имеродцевъ Каларской, волости съ своини бритьяни.

Вов черневыя волости кузнецкаго округа носять два назвенія: офиціальное и народное. Первое извъстно одному начальству, по нензивство народу, а второе на оборотъ. Миссіонеру нужно знать оба вазванія. Въ противномъ случав ходатайство наше предь гражданскимъ начальствомъ о дарованін трех-літней льготы оть ясака прісилющень св. крещеніє пли бываеть безплодно, пли возбуждаєть лишнюю переписку. Особенно еще очень трудно отгадать, нодь какниъ имененъ записанъ вновь-пріемлющій св. крещеніе инородецъ въ ревизскихъ сказкахъ: потому что иногіе инородцы нивють ниена офиціальныя и донашнія и до того сиутываются въ нихъ, что сами себе противорачать. Изкоторые изъ крещенныхъ инородцевъ находять также нужнымъ писаться въ духовныхъ росписахъ подъ другиян фаниліями, полагая, что тауарская фанный, равно какъ н ния, недостойвы внесенія въ духовное ведонство.... При таконь порядив вещей понятно, что иносіомору необходино должно инъть копію съ ревизекняхъ сказекъ по своему въденію. Ио этой копін, какъ нъкоего талиснава, добиться никань нельзя. и поэтому взъ пріемлющихъ св. крещеніе развъ 1/10 часть пользуются высочайше дарованными них льготана.

. У нажлего нач. А-жь брезьсть Януча полная на радоны по берестинай юргь. Юрты нузнецияхь норнерыхь лазарь ог-коннусовія, в захоь четирохкугольныя. Гленяя причаленность забшией мрти-обизый назь ганны очагь (чуваль), волящоющійся на одной стрит аз дворью, и кругомъ ницонія, возвышающіков отъ полу по болье 5-ти ворши. лавки у попрытыя берестою. У датайцень не большен мастио оронь .раскладивается на полу, среди юрчы, отчого врзвышений для епить. Посуда и донашина утварь какъ алгайскихъ кадныкъ, такъ и заблиняхъ инородновъ одинакова: все, исключая жельзныхъ всщей, сделяко саныни хозневани. Решета яхъ дълаютоя, наъ сыронярной ножн., и отанчаются отъ ша-. манекихъ бубновъ только тъщъ, что проколоты шиловъ. Посудана, надъ которою просъеваются талкана (пука изъ поджарешаго дчиена), очень удобна; это большой изъ цъльнаго лерева полукругъ съ тончайщиям) стънками и дноиъ. Мъшви большею частію употребляются изъ царотва, животнаго наприи. наъ цъльцой кожи барсука и другихъ звърей и донанияхъ жаратинхъ, дерованныя вещи преихущественно слъдани изъ кория березы. Такая, прочность во всемъ требуется кочевымъ, бытомъ инородцевъ,

Мааденческая люлька стоить также замвчанія. Это небольшой ящичекь наь бересты али луба, сь двумя ножнами на одновь конць. Если надобно поначать ребенка, — конець съ пожками прасовываетоя въ веревочную летлю, находящуюся въ такана разотолній отъ ноля, чтобы ножки люльки не доетигали до полу на два верина, а другой конець лежить всегда на земла. Люлька эта имветь ольдующія достоянства: рвзвый ребенокъ, еоля и выползеть изъ нея, — не ушибается, онь удобоводвижна, занимаеть мало мвота, ребенокъ рвдко разотаетоя съ этимъ своямъ жилищемъ, принимаеть въ монъ пищу и даже одбадаеть въ лемъ, вых юрты видств съ матерью, н, главное, молька эта всегда дасть правлацие по-

ложеніе твлу ребення, чий не всегда доотналевая ледункою въ обыкновенной янамки.

Есть у внородновь побанцовоесые всия, напр. коробочяя на ножнахъ изъ звеучённаго: корекато вынени и т. под.

Въ избикъ ниородни живутъ толька зилою, патаку что "лачонъ въ инхъ, пакъ в геллыкъ брезонченыхъ на ноху юртажъ, безчисленнот изониство нонарния, клонаръ и блехъ, а съ берестичнахъ прияхъ понтонино-пондоржанаеный огонь ч съ вебхъ оторонъ проходящий свещий воздухъ процятствуютъ заподежни отихъ ностосныхъ настичнахъ.

Нисродны — продъ прелибенитений: жатуллоно нашель энаконето: Фь ниня веегда: ничивестея съ оснопра нашихъ вещей: съдла, супъ, цалатки, шанки; одежды и салосъ. Свободная наъ этихъ вещей вепренано примъривестся.

У башлыка Якуша пы проволя две дия. Какъ онъ свять, такъ и собранные низ ниородци его въдения случная проповъда усердно: три семейства, изъ 11-ти человъкъ, изъяви-JE ROJABIO EDUCTHYLCS,: NO BO REAME, KAK'S C'L OCTABLOBICH'S BX'S на прежнонь месть на нолу-осталаго жазалотва, токъ какъ броонть низ бременчисых избы, нашно, ватериные и рыбные твочноми, обязыние отноноси представляется совершенный PROPERTY BOTORY TTO, COLE AND R ROTYIOTS, TO ROTYIOTS SCREWN GROWNS MOCTS-C'S NUMBER AND NORSALL, C'S MOROCORS NO рыбные прониски, отсюда на зниврье, часто возвращаясь на старыя жисть своого жительства. Взякь это воленидание, расно какь и то, что небольшее отка Христанская небезонас-HO. OCTABLITE OPORE ILCOCL'S SERVICOTES, NORMELLED, 429 110левно было бы ансон низть сное пристанные, сали бы Господь послаль средства на это, на р. Миндибянь, по которой зниою ножно, кажется, и хлобъ доставлять туда. Мистность, гдв живеть Якушь съ-братьния, визеть больщое сходотво от улусонъ Кузедесскить.

14 ноня. Мы дванулась вворать по р. Малдыбану, пообтали повокрещенное семейские Николая, бывылаго Унакиял, осватили аго щовую, юргу, оказнан въ его вашати ученіе хра-

стіянсяют, неблюли за его христіянсяют практикой въ донашной жизни, для чего и ночеваля у него.

45 йона. Согодия неребреля р. Мыядыбан. Мастоноложение аріятнос; уграной кнок нало. Постатля другаго Инкелая, крещеннаго иною въ 1864 г., и покваляли ого за то, что онъ, но совъту нашему, порощель въ нокудо юрту, отдълявшиоь, отъ непрещеннаго брата своего. Прибиля аъ банлагку Карачерской, а но народному замению Шереной, волости Эбиска. И здъсь, какъ у Якуша, была предважена проножъдь собравшемуся народу. Но някто но изъявалъ желанія креститься, ботому что «татаранъ, котя бы они и мелали, налая уже выписаться отъ шаймани», накъ они сани инъ сназали это. Прикрънялъ же изъ князь тыны! Вироченъ, банлыкъ отдавалъ инъ 12-ти являю сына своего Каниса для обучения гранотъ, съ тъпъ, чтобы и окрестить ого; но послъдний, узнавъ о своей участи, скрылся въ лъсу.

Мы понъстились въ новой юрть банымка, и нотерпъли пеожиданное напеденіе. Вывалившаяся глина недавно сбятаго очага была запънека плитою дикаго кания, но опыть не удалея: когда развели для насъ, какъ гостой, большой огонь, влита паралилась и начала стрълять во всё стороны, и едоа инъ, сидзешену противъ очага, но вышибло глаза. Жене башлыка тотчасъ вызворотила илиту и заназала очагъ глинов.

Между пречним разговорами банцыять Эбиско спросилъ неня: «одинъ ли разъ Богъ далъ инсанный законъ человеку, или Онъ и теперь еходитъ съ неба?» По ноенъ объяснения происхождения инитъ Ветхаго и Новего Завёта, онъ сказалъ: «а и слышалъ, что белому царю каждый годъ оходитъ новая книга съ неба.»

16 июня. Отправились ны къ юртанъ есаула Карячерской волости, который созвалъ ближайный къ нему народъ, для слушанія проповеди. Два семейства, въ числе 11-ти челевекъ, услышавъ слово онассија, реминлись оставить шайтака (діавола) и, бросниъ все теминл дела его, присоедиизтъся из истипному Богу и Спасителю. Для утверждения новообращенныхъ им здесь пробыли два дия.

Есауль, нежду прочниъ, сказаль нав, что 100-латний отепъ его Чотушка желаль было принять крещение, но смерть прекратила его жизнь. По этому случаю долго ны бестдовали съ инородцами о томъ, какъ опасно отлагать крещение до болъзни, или часа спертнаго. Я напоминлъ ниъ, что, неснотра на нон убъжденія, въ прошедшое лъто, принять Хрнстіанство, старикъ Чотушка не желалъ этого неполнить, а воть приныо и такое время, что овъ уже и желаль было креститься, по крестить было некому.

17 йоня. На это число ночеваль я въ анбаръ брата есаулова Акся. Всю ночь безновонан меня конары, которые угомоннансь только въ утру, будучи прогнаны собравшинся дожденъ. Ветхая крыша анбара была плохою защитой: дождь то и дело капаль на меня и тревожиль мой сонь.

18 йоня. Сегодня весь день лилъ дождь. Не довърныши себя болве анбару и ночевавши въ съняхъ брага же есаулова Каки, отправились ны къ другону есаулу Саранану, котораго не застали дона; а безъ него не только не могли собрать народа, но едва и подводы достали. Инородцы, живущіе въ одномъ анлъ съ Сарапаномъ, принуждали нашего подводчика -- мальчика проводить насъ до слъдующаго башлыка, а тоть отговаривался ; наконець, посль долгахь преній, дъло уладили.

19 іюкя. Не успѣли ны выбхать отъ Саранана, какъ пощель дождь, лиль всю дорогу и проиочиль нась до костей Пихтовыя вътви, упитанныя дожденъ, производили также весьна непріатное прикосновеніе къ лицу и шеб. Наконець-то ны доташились до башлыка Мрасско-Изуморской, а по народнону вменованію Талженой или Тажаской, волости Эбиска 2-го. Лай верныхъ псовъ встретниъ насъ, но ны были рады и ену. У бащлыка преднолагалось обсущиться и собрать народъ для слушанія пропевёди; но подъёзжая къ его анлу, ны увидали, что туть не изсто проповади, хотя и иного народу-цотому что праздновали байрамь (праздникъ). А по какону олучаю? Къ однову внородцу прітхалъ съ р. Мрасом. Т. Х. 44

знаконый гость, его нужно угостить, воть и насидбли ведеръ 10 аракы, и будеть пьянство во всемъ анлъ цълыя суткя. Еслибы не необходимость высушиться, ны протхали бы далее. Но пока ны понышлали о беготве, какъ начались визиты: пьяные инородцы одинъ за другимъ стали являться ко мнѣ съ изъявленіемъ благожеланія, что я ихъ аба (отецъ), съ увъреніенъ, что я хоть и вожу съ собою толнача, но языкъ ихъ пониваю и т. п. Все это повторяеное съ различными варіантами порядочно надобдаєть, а обидбть ихъ отказонь, чтобы ко ине не являлась, и невежливо гостю всего анла, да едвали и возножно. Поэтому, если ны попадаемъ на татарскую оргію, то считаемъ это для себя истиннымъ наказаніень за гръхи наши. Въ это время во всемь ачль не спять цвлую ночь: двйствующія лица оттого, что не хотять спать, что имъ не до сна, они ходатъ изъ одной юрты въ другую съ крикомъ, гановъ, спорави, съ пъсняви, вущины и женщины, —а несчастные зрители, или слышатели-оттого, что не могуть. Къ счастію, нашъ хозяниъ, нолодой человъкъ, сынъ башлыка, только еще годь какъ женившійся и даж ево выплатившій еще калыча. не пьетъ и съ женою; это такая ръдкость, что едва ли подобное ножно встрътить въ Черни. Юрта у него-зимовка на иоху, а потону съ неизбъжными злонъ-клопани. Предупредительные хозяева отвели нит итсто въ предъюрти. Тутъ было бы и хорошо: донашнихъ насъкопыхъ ивтъ, ночь послъ дождя холодна, поэтому и конаровъ не было, даже и пьяная толпа, всегда ндущая въ юрту, отделялась отъ меня перегородкою; но за то встратилось другое неудобство. Нанокшая иоя ряса не успѣла въ юртѣ окончательно просохнуть, помянка (войлокъ, подлагаеный подъ съдло) не то, чтобы быль мокрый, но и не сухой, а эти существенныя части нашего ложа и хороши только тогда, когда онъ совершенно сухи; въ противномъ случав безоонница продолжается обыкновенно до утренней зари.

20 йоня. Поутру явился ко ина прежній знакомець 10-ти латени мальчикъ Ачей читать грамоту, пилъ со иной чай

н проводиль нась подъ гору, куда лежаль нань путь. Юрта башлыка Мрасско-Изушерской волости въ полугорѣ; противъ нея въ отдаленіи виднѣются высочайшія горы — Сазыш-тыз н Куюк. Мы спустились въ многоводную р. Иызас, перебрели ее и р. Кара-гол и поднялись на гору Каразалы-даз.; потомъ ѣхали по быстротекущему Азасу, и, въ 7 верстахъ отъ башлыка, у инородцевъ Кызыльской волости, или Кызлайской, перемѣнили сухопутное движеніе на водное, – сѣли въ лодку на р. Иызас.

Толмачъ ной, укладывая багажъ нашъ въ вертящуюся лодку, задълъ бичомъ бълыхъ бабочекъ, которыя большими роями летаютъ близъ береговъ алтайскихъ ръкъ и, въ состояніи червей, пожираютъ листъ на черемухъ. Проводникъ посовътовалъ ему нефтрогать комак (бабочка); потому что, по его метеорологическому соображенію, бываетъ отъ того дождь.

Ръкою Пызасомъ мы тхаля не болте 5-ти версть, здъсь она впадаетъ въ р. Мрассу. На этомъ краткомъ пути промелькнули предъ нами съ правой стороны горы: Пылак-бурну (посъ морала), Калбачак; ръчекъ не замътили; съ лъвой стороны горы: Карлыгаш., Онгустун-кая, ръчки: Онус, Калбачаккол. Сивняля лодку на Мрассь, въ 1-й верств отъ впаденія р. Пызаса. Пославши въ нагорный улусъ за проводникомъ, ны сварили себъ пищу; то пошель дождь и помъшалъ-было нашей трапезъ, если бы ближайшая каменистая гора не представила наиъ своей большой пещеры, куда им и забрались. Вскоръ къ наиъ явился новый проводникъ и человъкъ 6-ть инородцевъ изъ улуса. Пока шелъ дождь, им предложили ниъ проповъдь о Спасителъ міра, Его рожденіи въ подобной же пещерв, въ какой ны сидели, и необходимости въровать въ Него, чтобы получить въчное счастіе и блажен-CTBO.

21 *іюня.* Я старался замѣчать оттѣнки языка инородцевъ кузнецкаго округа, въ каждой волости различные. Въ Кызыльской волости народъ до того дикъ, что боались съ нажи говорить послъ того, какъ увидѣли у меня Digitized by GOOgle карандашъ въ рукъ. Впрочемъ, изъ простаго обыкновенпаго разговора мы замѣтили здѣсь особепное уклоненіе отъ общаго нарѣчія черневыхъ инородцевъ, приближающееся уже къ нарѣчію инородцевъ сагайскихъ, которыхъ извѣстный неутомимый изслѣдователь съверно-азіятскихъ языковъ профессоръ Кастренъ причисляетъ къ койбальскому племени. Эти различія особенно видны въ окончаніяхъ глаголовъ. Такъ у инородцевъ моего вѣдѣнія въ изъявительномъ наклсненіи замѣчается три различія:

«Я знаю»

1) телеутъ говоритъ сходно съ алтайскимъ калмыкомъ билип-ядым,

2) инородецъ съ р. Кондомы скажетъ биль-чадым,

3) а инородецъ черневой говорить биль-чарым.

Ты знаешь 1) билип-ясын, 2) биль-часын, 3) биль-чарсын; вы знаете 1) билип-ясыгар, 2) биль-чизар, 3) биль-черэлар; они знають 1) билип-ядылар, 2) биль-челыр, 3) биль-чедлыр; вы узнали 1) билыенсынэр, 2) бильгензар, 3) билыезлер; вы будете знать 1) билерзынэр, 2) билерзэр, 3) бильэзлер, **H** т. Д.

О. Петръ Побъдоносцевъ называетъ своихъ прихожанъ алеутами (см. Прав. Обозр. апр. 1862 г., стран. 146), но это не инъетъ основанія.

Ръка Мрасса быстра, иноговодна, камениста, во иногихъ иъстахъ образуетъ пороги, на которыхъ надобно держаться прамо въ неразведенныхъ прасскихъ лодкахъ. Небольшое уклонение на сторону привлечетъ водны въ лодку. Виды живописны. Много острововъ посреди ръки и утесовъ по берегамъ. Горы высоки и камецисты, покрыты баданомъ (калчая) и превосходными голубыми цвътами изъ семейства Aquilegia, также особенною древесною породою, въ родъ ольхи, по-татарски ших-агаш, встръчающеюся и на Телецкомъ озеръ. Расположение горъ съ объихъ сторонъ ръки самое разнообразное: часто ръка прамо упирается въ гору и дълаетъ крутой поворотъ въ сторонъ, отчего неръдко приходится огибать горы кругомъ, дълая извилину отъ 5-10 верстъ.

156

Эти крюки называются на языкъ инородцевъ moxnax-ажны (moxnak дровоколотная палка, аш-чадым переваливаюсь чрезъ гору). По ихъ сказанію, въ древнія времсна много было богатырей. Изъ нихъ два брата имъли запоздки для рыбпой ловли въ подобной извилинъ ръки. Дровоколотная палка у нихъ была общая и требовалась часто обоимъ, а обходить гору за нею далеко: поэтому они перекидывались прямо чрезъ гору этою палкою, отсюда и названіе moxnax-ажизы.

По объямъ сторонамъ ръки находятся не въ дальпемъ разстояния одинъ отъ другаго небольшие аилы, отъ 3-5 юртъ. Ихъ небольшия пашни подняты высоко на горы: потому что лътляя засуха дтиствуетъ сильпъе на низменныхъ шъстахъ, тогда какъ на горахъ деревья и травы сохраняютъ свою свъжесть, равно и ночные морозы, начинающиеся обыкновенно еще въ августъ, много вредятъ равнинамъ, не достигая горъ.

Въ 47 верстахъ ниже устья ръки Пызаса, на правомъ берегу Мрассы, при впаденіи р. Анзас, находится улусъ Дальне-Карімнской волости, изъ 20-ти домовъ. Мы остановились для проповъди и нашли, что здъшніе жители склонны къ Христіанству, хотя крещенныхъ никого пътъ. Главное занятіе ихъ—рыбная ловля. Для продажи рыбы они часто бываютъ въ г. Кузнецкъ, и потому совершенно отличаются отъ дикихъ черневыхъ ипородцевъ понятіями и образомъ жизни. Два семейства изъ нихъ, уважаемыя во всемъ ихъ обществъ, между прочимъ, и башлыкъ ихъ, приняли Христіанство. Остальные въроятно скоро послѣдуютъ ихъ примѣру. Начало положено, а конецъ придетъ самъ собою.

22 йоня. На это число мы ночевали въ улусв Олупь въ 30-ти верст. отъ Усть-Анзасскаго; въ немъ 15-ть домовъ. Жители болбе Мрасско-Елейской волости, въ понятіяхъ развиты такъ же, какъ и въ улусъ Усть-Аизасть. Проповъдь слушаютъ усердно. Здъсь живетъ и есаулъ ихъ, который вмъстъ съ своею женой принялъ Христіанство.

Мрасскіе инородцы, кроить нартия, отличаются оть про-

157

Digitized by GOOGIC

#### ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ.

чихъ инородцевъ и своею одеждою. Мущины и женщины на верхней одеждъ и рубахахъ имъютъ на плечахъ, въ 1 верш. шириною, нашивки синяго или зеленаго цита. Въ обшивкахъ воротниковъ и обложкахъ на халатахъ господствуетъ не красный, какъ у черневыхъ инородцевъ, но синій цитъ. Въ дъвическомъ украшении раковинки и пуговицы заитнены уже стеклярусомъ и бисеромъ. Цивилизація подвигла новопросвъщеннаго есаула завесть даже самоваръ. Сноха есауулова, подъ руководствомъ толмача моего, въ первый разъ привела въ дъйствіе этотъ новиданный здъсь сосудъ.

Замѣчательно, что здѣсь и обычан домашней жизни теряютъ татарскій характеръ: женатый сынъ есаула живеть въ одномъ домѣ съ своимъ отцомъ и жена его управляетъ хозяйствомъ, чего не допуститъ ниодинъ черневый инородецъ. Обыкновенно женившемуса сыну сейчасъ же отводится новая юрта, и жена его, если зачѣмъ-либо и придетъ въ юрту отца мужа своего, то далѣе порога никогда не ступаетъ, тѣмъболѣе сѣсть, хотя бы и у двери, никогда себѣ не дозволитъ. Уваженіе къ старшимъ до того доходитъ, что сынъ или дочь не могутъ произносить имени своего отца, жена — своего мужа, споха — свекра и свекрови, считая себя недостойными этой чести.

Отъ улуса Олупа, на разстоянін 100 версть, до улуса Сосновой-горы жителей никого пътъ. Въ 30 верстахъ отъ Олупа бурлитъ и реветъ извъстный Мрасский порогь, на протяжения 7 верстъ, ущемленный между горъ. Это разстояніе въ лодкъ проплыть невозможно. По примъру другихъ, при порогъ мы все выбрали изъ лодки, оставивъ только котелокъ съ чайникомъ и съдла привязанными къ лодкъ. Багажъ раздълили на части: на меня изъ уваженія не хотъли ничего положить, но я самъ взялъ около 1 п., и, вооружившись шестами, мы отправились по берегу, скакая на шестъ съ одного камия на другой, а лодку повели двое проводниковъ бичевой. Волны выше сажени вздымаются чрезъ разбросанные на днъ огромной величины камни. Такіе же камни, въ видъ развалинъ, ле-

Digitized by Google

жатъ на горъ съ правой стороны и по обониъ береганъ, а нежду ними во многихъ мъстахъ торчатъ остатки исковерканныхъ плотовъ и осколки лодокъ.

По преданію мрасскихъ ннородцевъ, въ древности рѣка бѣжала сквозь гору, мрачнымъ ущельемъ, въ которое проѣзжали со свѣтильниками; но такъ какъ это предки ихъ нашли неудобнымъ, то обратились чрезъ своихъ шамановъ къ горному духу съ моленіемъ, чтобы уничтожить это ущелье. Туээзи (хозяннъ горы) велѣлъ имъ нринесть ему въ жертву одну старую жевщину, по имени Манан, опустивъ ее въ ущелье на саликъ (небольшой плотъ), безъ огня. Инородцы такъ и сдѣлали. Когда Манак доплыла до средины ущелья, гора съ шумомъ и трескомъ падаетъ на нее. Эта упавшая гора, у подошвы коей находится порогъ, и доселѣ носитъ названіе своей жертвы—Манак.

По благополучновъ переходъ черезъ порогъ, вы опять повъстились въ лодку, предварительно вычерпавъ изъ нея набятую волнами воду, и отправились далъе. Но едва вы тронулись, какъ пошелъ сильный дождь, и потому, проплывъ версты 2 отъ порога, вы заблагоразсудили остановиться подъ двумя кедрами, дружно склонившинися одниъ къ другому своими вершинами. Пока вы подкръплялись честь и сухарями, наступилъ уже вечеръ. Подъ тънью непроницаемой хвои и въ палаткъ спать было бы очень удобно, если бы одежда наша была суха. Но какъ она не имъла этого необходиваго свойства, то вы провели ночь самымъ тревожнымъ образомъ, и на утренней заръ отправились далъе. Улусы отъ Сосносойгоры до г. Кузнецка были посъщены вною прежде, въ 1859 году.

Я сказалъ, что р. *Мрасса* катитъ быстрыя струи свон между горъ съ обънхъ сторонъ, которыя то упираются въ ръку утесами, то идутъ длинными откосами. Съ обънхъ сторонъ ся впадаетъ много ръчекъ. Перечисление названий горъ и ръчекъ хотя неинтересно, но какъ ими опредъляются мъста ннородческихъ кочевьевъ то миссіонеру подезно знать, что отъ

устыя р. Пызаса до впаденія р. Мрассы въ Томь, съ правой стороны горы слёдують въ таконъ порядкь: Урьту-кая, Кара-дагь, Ійны, Пыланбурну, Тебдек, Чарык-зая (продиравленный камень, потому что вверху утеса видитется сквозная пещера), Манак, Октуток (съ вершиной, покрытой въчнымъ снъгомъ); съ лъвой стороны: Куйчак, Кульну-гая, Карольчу, Кобул, Ордо, Ус, Цардуунюш, Туран-даі, Откуш-тазы, Тэрэн-гол-тагы, Чабал-гая, Курлезень, Майдым, Айганъ, Баян-тура. Ръчки, впадающія съ правой стороны: Кааны, Паатыр-анрчак, Азас, Кызас, Орсу, Кымзаг, Пезав. Тажилга; съ лъвой стороны: Кообу, Ончус, Чалбачак, Сюуту (русскіе переименовали въ Суэту, здъсь въ недавнее время открыты богатыя золотыя розсыпя), Силзас (богатая оселкани, и им съ толначонъ выбрали для себя и церковнослужителя по осеклу), Колунзас, Казыны, Омзас; съ объихъ сторонъ другъ противъ друга вливаются Удресу (встръчная ръка). Всъ эти ръчки текутъ по нелкону гравію, чисты и прозрачны, но вупаться не жанать; онь очень холодны, такъ какъ получаютъ свое начало на бълкахъ или снъжныхъ горахъ, Крожъ исчисленныхъ ръчекъ, много еще впадаетъ ручьевь, подъ общинъ именемъ: аирчак.

23 іюня. Мы прибыли въ селеніе Подобась къ инородческому пастырю, отцу Петру Победоносцеву, который, по русскому обычаю, угостилъ насъ, и очень кстати, банею. У него ны переночевали и, после богослуженія, отправились на коняхъ чрезъ деревню Атаманову, улусъ Осиновскій и сел. Калтавъ въ иёсто жительства своего улусъ Кузедлеоскій.

25 йоня. Сегодня прибыли мы во свояси, описавъ своею потэдкою образъ круга въ 486 верстъ, изъ которыхъ 276 верстъ мы тхали верхомъ, 7 верстъ шли пъшкомъ и 203—въ лодкв. Господъ благословилъ наши посильные труды пріобрътеніенъ Церкви Христовой 30-ти душъ, которыя приняли св. крещеніе въ естественныхъ купеляхъ ръкъ Малдыбаша, Кондомы и Мрассы.

Въ йоль мъсяцъ посъщалъ я улусы бачатскихъ телеутъ; стялъ Слово Божіе, но плоды еще не созръли. Много крестилъ младенцевъ-дътей новокрещенныхъ родителей. Въ авнусть путешествовалъ я вверхъ по р. Кондомъ. Званные ко спасенію еще не явились избранными.

Въ сентлбръ им посъщали еще въ первый разъ улусы телеутовъ Кызымаевскій и Мокроусовскій, расположенные недалеко отъ праваго берега р. Томи. Въ нослъднемъ улусъ иного нашлось неосвященныхъ супружескихъ сожитій крещенныхъ инородцевъ, которые однакожъ дали инъ върное слово—непремънно повънчаться въ приходской своей церкви.

Съ октября ивсяца занялся я разработкою патеріаловъ по языку черневыхъ алтайскихъ инороддевъ кузнецкаго округа и переложеніенъ на этотъ языкъ съ нарѣчія алтайскихъ калныковъ огласительныхъ поученій, составленныхъ миссіонероиъ, о. іероионахомъ Макаріенъ.

Въ теченіе 1862-го года крещено мною изъ идолопоклонства муж. пола 30, женск. 31, обоего 61 челов.; обучалось грамоть вънашемъ училище мальчиковъ отъ 8-18 человъкъменьшее число лътомъ, а большее зимою. Розга вездъ изъ училищъ изгоняется, а въ нашемъ-татарскомъ ее и никогда не было; но дъти съ такимъ рвеніемъ бъгаютъ въ училише, по звуку церковнаго колокола, что и вкоторыя даже прининали инаказание отъ своихъ грубыхъ и невъжественныхъ родителей за свое усердіе къ грамотъ. Въ отсутствіе перковнослужителя, ученики одни отправляють со мною богослуженіе: поють и читають хорошо и по порядку. Съ осени, по нападенія снъга, - а онъ у насъ, лъсныхъжителей, падаетъ до З-хъ врш., - многіе изъ учениковъ оставили-было училище, за ненитніенъ обуви, но благодареніе кузнецкому купцу Ив. Сен. Конюхову: онъ оказалъ намъ самую благовременную помощь присылкою кожи, изъ которой и сшиты неимущимъ учениканъ чирки (здъшняя обувь).

Изъ дъвочекъ еще не ръшаются приступить къ грамотъ, хотя иногія отъ братьевъ своихъ и выучили наизустъ именованіе буквъ; только двъ сироты: Мароа и Марія обучаются моею женою.

14 декабря 1862 года. Ул. Кузедъевскій.

## РУССКІЕ ВЫХОДЦЫ ИЗЪ ЗАГРАНИЧНЫХЪ ШКО**ј**ъ Въ XVII сто**ј**втін.

# ПАЛЛАДІЙ РОГОВСКІЙ.

Вслѣдъ за Скибинскийъ (\*) появился въ Москвё подобпый ему ученый — Палладій Роговскій. Получивши образованіе въ заграничныхъ римско-католическихъ школахъ, Роговскій, по прибытіи въ Москву, имѣлъ намѣреніе, такъ же какъ и Скибинскій, занять учительское мѣсто въ тогдашней московской духовной академіи. Палладій былъ счастливѣе своего предшественника. Недовѣрчивость патріарха Адріана и его совѣтниковъ къ западному образованію Роговскій побѣдилъ сколько искреннимъ раскаяніемъ, столько же и ученостію, которыя онъ обнаружилъ въ нарочито писанномъ для патріарха «исповѣданіи вѣры.» Успѣху Палладія въ достиженіи его цѣлей способствовали и нѣкоторыя другія обстоятельства, какъ увидимъ изъ подробностей его біографіи (\*\*).

Палладій Роговскій родился въ кашинсковъ утадъ (нынъшней тверской губерніи), въ вотчинахъ колязинскаго

і<sup>\*</sup>) См. Православ. Обозр. 1862 г. ноябрь.

<sup>(\*\*)</sup> Сетатения о Палладіт Роговскомъ завиствуемъ изъ его челобитной иъ патріарху Адріану и исповъданія въры, написаннаго по порученію того же патріарха. Оба документа напечатаны въ Древней Россійской Вивліоениъ Новикова, ч. 18 стр. 148—197.

Макаріева монастыря. Еще въ юныхъ лътахъ онъ ушелъ изъ роднаго селенія въ предвлы новгородскіе и танъ по объщанию своему принялъ ионашество въ Савинскомъ вишерсконъ ионастыръ. Спустя нъсколько времени Палладій неизвъстно по какимъ причинамъ оставилъ этотъ монастырь и перещелъ въ Москву. Здъсь овъ сдълался извъстнымъ епископу танбовскому Леонтію, который посвятиль Палладія въ діаконы въ свою епархію. Въ этомъ же санъ Роговскій прибыль опять въ Москву и въ этоть разъ «со всеусерднымъ желаніемъ билъ челомъ» патріарху Іоакиму, испрашивая у него позволенія учиться языканъ латинскому и греческому «въ греческихъ школахъ,» заведенныхъ въ Москвъ. Учася въ тъхъ школахъ полтора года, Палладій служиль діакономъ въ Богоявленскомъ монастыръ. Московская школа не удовлетворила любознательности молодаго инока. Желая совершеннаго ученія, Палладій пустился въ заграничныя школы, какъ видно, ни кому о томъ не сказавши и не спросивъ на то разръшенія патріарха. Прибывъ въ Вильно, онъ скинулъ съ себя монашеское платье, но не отступая отъ православной въры, учился одинъ годъ у језунтовъ, въроятно, латинскому языку. Поелику доступъ къ высшимъ начканъ возноженъ былъ не иначе, какъ съ измѣною православію: то Роговскій, оставивъ виленскую школу, отправился въ Силезію, гдъ слушалъ пінтику, все еще сохраняя православную втру. Чрезъ годъ, втроятно по той же причнить, онъ отправился въ Моравію. Въ Ольмюцт Роговскій остановился, чтобы прослушать риторику; но таношние ieзувты-учители потребовали отъ него, при поступлении въ школу, присяги римско-католическому въроисповъданію. «Азъ же,» пишеть Палладій, «желая достигнути высшихъ наукъ, присягнулъ и тако отступство отъ благочестивыя въры учинихъ, не сердцемъ, но едиными усты сотворихъ наукъ ради» (\*). Окончивши курсъ «свободныхъ наукъ» въ Оль-

<sup>(\*)</sup> Древн. Рос. Вивл., ч. 18, стр. 159.

вюць, Палладій ради лучшаго ученія философія и богословія пошель въ Римъ, имъя съ собою свидътельство іезуптовъ, «яко бы одинъ былъ отъ уніатъ.» Достигнувъ Рима Роговский явился съ этимъ свидътельствомъ къ начальнику греческаго училища — папскому кардиналу, прося у него позволения слушать затсь философію и богословіе. Объ этонъ училищь Роговскій между прочимъ пишетъ, что оно «отъ предшяхъ папъ благочестивой церкви (т. е. должно быть еще до раздъленія церквей) учинево бъ п вотчинами обогащено, въ него же гречестаго народа малыхъ дътей двадесять пять человъкъ собирають, дабы наукъ училися и пхъ ересьми съ малыхъ лътъ напаялися. Скончавши же свон науки возвращали бы ся паки на востокъ, воевати на благочестивую втру и искореняти и народъ къ ришской втръ привлачати» (\*). При этомъ же училищъ находилась грекоуніатская церковь во имя св. Аванасія великаго, настоятель косй быль греческій интрополить Онуфрій, живущій и служащій, по свидътельству Роговскаго, подъ «папежскинъ бла- • гословеніемъ.» Какъ только Палладій принять быль кардиналомъ въ греческое училище. Онуфрій посвятилъ его во священники съ ташъ, чтобъ онъ, учася въ школт, въ тоже время служиль въ грекоуніатской церкви, такъ какъ священника тогда при этой церкви не было. Говоря объ этожъ посвящения, Роговский въ свое оправдание замъчаетъ, что онъ принялъ священство по принуждению того митрополита и отказаться отъ него не могъ; въ чемъ ссылается на данную ему отъ интрополита грамоту. Сень лътъ пробылъ Роговскій въ Римъ, слушая философскія и богословскія науки и служа въ уніатской церкви. • Скончавъ же мои науки, пншеть онъ, воспріяль на главу вънець, а на руку перстень, по свидътельству всъхъ докторовъ, поставленъ быхъ докторъ или учитель философіи и богословіи, яко о томъ свидатель-

<sup>(\*)</sup> Древн. Рос. Вивл., ч. 18, стр. 162.

ствують листы богословскіе, виб оть нихъ данные» (\*). Получивъ докторство, Роговский не замедлилъ просить о дозволении возвратиться въ отечество: однако папа отпустилъ его въ предълы Малороссіи, подъ польскимъ владычествомъ находящейся, падъясь, что онъ, какъ уніатъ, останется въ каковъ-нибудь уніатсковъ монастыръ и будетъ служить унін. Но Роговскій, лишь только оставиль Ринь, какь обнаружель желаніе, котораго, какъ самъ пишеть, никогда не покидалъ, — возвратиться въ нъдра православной церкви. Прибывъ въ Венецію, Палладій явился къ намъстнику константивопольского патріарха Каллиника, митрополиту филадельфскому Мелетію и искренно исповъдаль ему свое отступничество отъ православной втры, певольно сопряженное съ судьбою его образованія. Греческіе іерархи хорошо были знакомы съ тъпъ, какою горькою неволею православные юноши покупали образование на западъ. Поэтому прошеніе Палладія Роговскаго о возвращеніи въ православную церковь не встратило большихъ затруднения со стороны Мелетія. «Онъ же, пишеть Роговскій, видя мое покаяніе сердечное, исправивъ ия по правиламъ св. отецъ, принялъ отъ неня исповтаь втры по мудрованію св. восточныя церкве, разръшнаъ на отъ отступства въры, паки причелъ ко святъй канолической и восточной церкве и священнодъйствовати съ собою повелѣлъ, яко свидѣтельствуетъ о томъ дянная отъ него инт разръшенная грамота (\*\*). «Вскорт по возвращения въ православие, Роговскому представился прекрасный случай возвратиться въ отечество. Князь Петръ Алексъевниъ Голицынъ въ бытность свою въ Венеціи обратилъ инлостивое внимание на ученаго русскаго инока и отътзжая въ Москву взялъ его съ собою.

По прибыти въ Москву въ 1699 г. Голицынъ представилъ покровительствуемаго инока патріарху Адріану. Роговскій

<sup>(\*)</sup> Тамъ же, стр. 162.

<sup>(\*\*)</sup> Древв. Рос. Вивл., стр. 163.

съ своей стороны подалъ патріарху челобитную, въ которой описавъ вкратцъ свое происхождение, воспитание, путешествіе и пребываніе за границею, также отступничество радя наукъ отъ православной въры, разъ уже разръшенный отъ тяжкаго, хотя и невольнаго гръха, просилъ Адріана о вторячномъ разръшенія и пріобщенія къ монашествующему братству. «Пожалуй меня, государь, —писаль онь Адріану, богомольца твоего, призри на долгое мое странство, отпусти мое нужпое, ради совершеннаго философскаго и богословскаго ученія, предъ святою восточною нашею церковію временное прегръшеніе, пріими мя убогаго паки къ своему архипастырскому святвйшему благословенію, повели NHB убогому при своей архипастырской милости быть въ царствующемъ градъ Москвъ, во святыхъ обителъхъ, въ которой твое святъйшество благоволить. Великій господнить! синлуйся» (\*).

Вслѣдствіе ли ходатайства князя Голицына, или во уваженіе того, что Роговскій быль уже разрѣшенъ отъ невольнаго отступничества греческимъ митрополитомъ Мелетіемъ, патріархъ Адріанъ милостивѣе выслушалъ челобитье этого выходца изъ заграннчныхъ школъ, нежели предшествовавшаго ему Скибинскаго. Впрочемъ, какъ ни умолялъ Роговскій патріарха, выставляя свое долговременное странствованіе «ради совершеннаго философскаго и богословскаго ученія», дѣло о принятіи его въ нѣдра православной церкви не могло обойтись безъ обычныхъ предосторожностей. 10 февраля 1699 г. Адріанъ указалъ Палладію, если онъ силенъ въ упомянутыхъ наукахъ, написать исповѣданіе вѣры по

166

,

<sup>(\*)</sup> Тамъ же, стр. 150. Въ другомъ мъстъ, въ исповъдания въры Роговский испрашиваетъ милости у патр. Адріана въ слъдующихъ словахъ: «припадаю къ вашему архипастырскому благословению, каяся о моемъ тяжкомъ гръсъ, не яко проклятый Арій, но яко блаженный Петръ горько рыдая: подаждь мив тоежде разръшение и со святою каеолическою восточною церковію, въ коей же рожденъ и воспитанъ быхъ, сочетание, дабы къ тому совъсть мя не обличала, и отъ того вреда совершенно исцълълъ, его же безъ слезъ не могу воспомянути», стр. 162-163.

нудрованію восточной церкви, описать отступленіе отъ православной вѣры, опредѣлить тяжесть этого грѣха п наказаие за него, произнести проклятіе на сресь римскую, на то, въ чемъ римляне отступають отъ православной церкви, что они противъ нея содержать и что въ наукахъ твердять; извъстить о всемъ этомъ совершенно, написать подробно и писаніе прочесть предъ всѣмъ соборомъ и народомъ. Въ заключенія патріаршаго опредѣленія предписывается Роговскому «канономъ исправитися въ покаяніи, чтобы въ людѣхъ нашего христіанскаго благочестія подмѣненія о немъ не было, въ правдѣ бы церковной онъ хранился и на развращеніе никому о римской вѣрѣ въ противность церкве нашея ничего не говорилъ и по такомъ исправленіи его, о священнодѣйствѣ указъ потомъ будетъ» (\*).

Мъсто жительства Палладію Роговскому до исполненія имъ указанныхъ предложеній назначено было отъ патріарха въ московскомъ Ново-Спасскомъ монастыръ. Роговскій не заставилъ долго ждать себя. 1-го апръля того же 1699 г., меиве, чъмъ чрезъ два иъсяца, онъ представилъ патріарху Адріану довольно общирное сочиненіе, въ которомъ обнаружилъ съ одной стороны сердечное покаяніе и ревность въ православной въръ, съ другой — замъчательную по своему времени ученость. Трудъ Роговскаго не оцъненъ еще, какъ должно. Попытаемся сдълать краткій очеркъ этого сочиненія м сказать о немъ посильное сужденіе.

Роговскій начннаеть свое исповъданіе въры изреченіемъ Спасителя: всяка, иже исповъсть Ма преда человъки, испоекла его и Аза преда Отцела монла, иже на небестьхо; а иже отверилется Мене преда человъки, отверинуся его и Аза преда Отцела монла, иже на небестат. Потомъ «твердою върою и виъ всякаго усумитнія» исповъдуеть сумволь православныя церкви, принимаеть и лобызаеть апостольскія и церковныя преданія, уставы и узаконенія, —святое Писаціе по разумъ-

<sup>(\*)</sup> Древн. Рос. Вивл., стр. 151.

нію восточной церкви и толкованія Писаній по единодушному согласію св. отецъ; исповъдуетъ седиь таинствъ, принимаетъ и лобызаетъ обряды православной каеолической церкви, признаетъ первородный гръхъ, отъ котораго, кромъ I. Христа, не свободенъ ни одинъ человъкъ, — силу благодати оправдывающей; исповъдуетъ въ евхаристіи пресуществление св. Даровъ я время сего пресуществления (предметъ тогдашнихъ богословскихъ споровъ) по призываніи Св. Духа чрезъ молитву јерея: сотвори убо хлъбъ сей и проч.; признаетъ причащение подъ обоими видами; допускаетъ три состоянія душъ умершихъ людей: святыхъ, со Христовъ царствующихъ, -- невървыхъ, поганъ, еретиковъ и христіанъ, нечестиво жившихъ и умершихъ бозъ покаянія, ожидающихъ въчнаго мученія, — въ покаянія отшедшихъ правовърныхъ христіанъ, но неудовлетворившихъ за свои согръшенія, чающихъ помощи отъ молитвъ церкви и принесенія безкровной жертвы; исповъдуеть почвтание св. иконъ, денную оть I. Христа архіереямъ и іереямъ власть вязать и ръшить; признаетъ і ерархію православной церкви, а главу церкви—І. Христа, и въ сей одной церкви истичное спясение. Въ заключение этой части исповъданія въры Роговскій проклинаетъ и аназемъ предаеть вст ереси, осужденныя православною церковію. Затълъ онъ приноситъ покаяние въ своемъ тяжкомъ согрѣшения --отступличествъ отъ правосдавной въры. Разсказавъ исторію своего долгаго странствования, соединеннаго съ измѣною православію, Роговскій долженъ былъ самъ произнести себъ судъ. Кающійся не щадить себя: онь приводить приятры наказанія Божія, постигшаго отступниковъ оть правой втры, и въ извинение свое не говоритъ ничего. «Азъ окаянный, писалъ Роговскій, что реку, нли камо бъгу отъ лица Божія, впадый въ сей гръхъ? Ничего больше сего учивнии не могу, токио въ перси бія съ мытаремъ тяжко воздыхати и на небо взирати и сокрушеннымъ сердцемъ отпущенія просити. (")» Послъ сего Палладій переходить къ изложению

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Въ следъ за сими словами Роговский, обращаясь къ Богу, изли-

догнатовъ ринской церкви, которое составляетъ большую часть его сочинения. Предварительно онъ дъласть общий очеркъ состоянія западной церкви. Въ этомъ очеркъ изображается всеобщее ослалление римскихъ иерарховъ и ученыхъ касательно правоты и чистоты христіанскаго ученія, отстувленія въ образъ жизни отъ древнихъ уставовъ, успѣхи просвъщенія, уклоняющагося отъ мудрованія св. отцовъ (\*), духъ пзелъдованія, несогласный съ духовъ Писанія в св. преданів (\*\*), распространеніе проповъди, лишенной духа евангельской кротости, насильственное обращение въ римскую въру разныхъ народовъ. Не видно, чтобы Роговскій, дълая неблагопріятный отзывъ о западной церкви, хотълъ угодить патріарху Адріану: напротивъ въ немъ высказывается искреннее убъждение, которое вынесъ русский инокъ изъ западныхъ школъ, пробывъ тамъ не малое время. Самое изложение догматовъ римской церкви отличается полнотою, точностію и ученымъ безпристрастіенъ. Съ особенною подробностію Роговскій раскрываеть ученіе объ исхожденія Св. Духа и отъ Сына: онъ передаетъ всъ доказательства, какія приводять римско-католики въ пользу этого ученія. Съ достаточною полнотою и ученостію излагаеть Палладій ученіе объ опреснокахъ, чистилище, о полномъ и совершенномъ блаженствъ умершихъ праведниковъ до послъдняго суда, о

(\*\*) "Нъкія ради младенческія науки мудрствованіемъ ослёвляеня суть, весь свътъ прельщеютъ, иже толяко себъ божественнаго Писанія мнятъ получити, толико сотворенныхъ вещей знаніе, толико зъло скрытыхъ таниствъ понятіе, яко не токмо сихъ людей, иже днесь суть, хвалою ваукъ, по и древней памяти премудрыхъ превзыти мнятъ." этр. 164

ваетъ предъ Нимъ чувства сокрушеннаго сердца, растворяя, впрочемъ, ихъ надеждою на милосердіе Божіе. «Болъхъ быхъ больше, говоратъ онъ, но силы моей не имъю, не могу кавтися толико, колико должно есть. Ты убо подай мит Десницу Твою, и умягчи сердце мое и очисти соаъстъ мою. - Древн. Рос. Вивл. стр. 161.

<sup>(\*) &</sup>quot;Самихъ себе цервыхъ право и совершенно святыя книги, глаголютъ, разумъти и ихъ глубочайшія мудрствованія вняти въруютъ. Прочихъ же учителей церковныхъ и ихъ мудрствованія тяжко блудити въ своихъ школахъ учатъ." стр. 165.

T. X.

пріобщенія мірянъ подъ однимъ видомъ, о главенствъ папы-какъ главныхъ отличительныхъ догиатахъ римской церкви. За тъкъ кратко, но не безъ доказательствъ издагаетъ ученіе той же церкви о пощевія въ субботу, невоздержанія нноковъ отъ мясъ и всъхъ вообще -- отъ удавленины и крови, о сложении краткой литургии, о времени пресуществленія св. Даровъ, о зачатіи Пр. Богородицы безъ первороднаго гръха, о крещения иляденцевъ не троекратнымъ погруженіенъ, о лишении ихъ муропомазания, о безбрачия священии. ковъ, объ отмъненія постовъ, кромъ четыредесятницы, о новомъ календаръ, о свътъ преображения, о совершения многихъ службъ на одномъ престолъ, о брадобритіи священно. служителей и монашествующихъ, о томъ, что папа носитъ кресть на ногъ, садится на престолъ Господненъ, пріобщается крови Господней чрезъ цъвку, -- о троекратномъ служенія литургія въ день Рождества Христова и, наконецъ, о служении священниковъ и деже епископовъ діаконами.

Здѣсь оканчиваеть Роговскій изложеніе догматовь и ученія римской церкви. Повтордемь, что его изложеніе отличается сколько ученою добросовъстностію, столько же и благороднымь тономь. Палладій нигдѣ не увлекается ученіемь латинань, но нигдѣ и не ослабляеть его силы. Глубоко преданный православію, онъ не позволяеть себѣ, какъ это водилось между православными полемиками, осыпать бранью ученіе неправомыслящихъ латинанъ, даже нигдѣ не судить о немъ насмѣшливо (\*). Если предположить, что патріархъ

<sup>(\*)</sup> Въ оправданіе нашего отзыва о томъ, какъ передаетъ Роговскій догматы и ученіе римской церкви, выписываемъ, для примъра, въ сокращенія изложевіе ученія о времени пресуществленія св. Даровъ. Избяраемъ это мъсто не по превосходству изложенія, но потому, что ученіе здъсь изложенное составляло тогда предметъ споровъ въ русской церкви. "Глаголютъ (латиняне) хлъбу въ твло и вину въ кровь Господню прелагатися едиными тоимо словами Христовыми: прімлите ложете... пійте и проч. О томъ такъ мудрствують: 1) въ нъкінхъ литургіяхъ, какъ литургіи Амеросія медіоланскаго, Густина мученика не обрътаются слова: соте ори убо хлюбя сей и проч. 2) Форма или печать таниства Евхаристіи подобаетъ быти уставлена отъ Христа; но слова: сотеори убо жлюбя и проч. не суть уставлена отъ Христа и не суть форма или печать тани-

Digitized by Google

Адріанъ поручалъ выходцамъ изъ западныхъ школъ излагать догиаты и ученіе римской церкви съ тою цёлію, чтобы русскіе пастыри церкви и ученые, мало знакомые съ ученіемъ латинянъ, успѣшнѣе могли противодѣйствовать неправомыслію, наплывающему къ намъ съ запада: то нельзя не согласиться съ мнѣніемъ историка нашей церкви (\*), что сочиненіе Роговскаго принесло больше пользы русскому православію, нежели діалектическіе споры, вызванные Лихудами и ниъ подобными учеными греками и русскими.

Изложнвъ ученіе римской церкви, Роговскій заключаетъ свое сочиненіе осужденіемъ сего ученія и объщается никогда никого не учить латинскимъ ересямъ, ни даже хвалить ихъ, а православную вѣру, которую нелицемѣрно и доброхотно исповѣдалъ, содержать въ чистотѣ «до конечнаго издыханія.»

1 апрѣля, какъ уже было упомянуто, Роговскій окончиль и представилъ свое сочиненіе патріарху Адріану. Два мѣсяца разсматривали это сочиненіе. 2 іюня Палладій вызванъ былъ изъ Новоспасскаго монастыря, чтобы устно принести покаяніе и прочитать предъ патріархомъ и соборомъ написанное исповѣданіе вѣры. По исполненіи сего, онъ былъ принятъ въ общеніе съ правословною церковію. Оставались толь-

ства. 3) Христовы словеса подобають быти истина, егда глагодются: тъмъ же по глагоданія тъхъ словь уже есть тъло Христово. 4) И греки обыкли абіе по словесъхъ: сіе есть тело Мое и проч. глагодати: елине, т. е. въруемъ быти тъло Христово. 5) Егда священникъ слова глагодеть, тогда діаконъ, стоя на углу престола, однимъ перстомъ показуетъ на хлъбъ, подражая Іоанна Крестителя. Но Іоаннъ Креститель не на образъ, но на Самаго Христа показалъ. 6) Егда священникъ слова глагодеть, народъ же молится, глаголя: епрую, Госноди, и испоевъдую, яко Ты еси есистичку Христосъ, Сынъ Бога живато и проч. Сія же молитва обрътается въ старивныхъ греческихъ книгахъ и сотворилъ ю І. Здатоустъ. 7) Тойжде о семъ учитъ въ словъ о преданіи Іуды, что тъло Христово совершается токмо словесы Христовы. И иныхъ, глагодютъ (латиняне), св. отецъ восточвыя церкви много о томъ учити." Стр. 190, 191. Такъ иолно издагалъ Роговскій ученіе римской церкви! Но опроверженія не дълалъ нигдъ при изложенія того или другаго ученія.

(\*) Ист. Русск. церкви Преосв. Филарета. Періодъ патріарш. стр. 142. 12\*

ко въ недоунѣніи касательно священства, которое, какъ извъстно, Роговскій получиль въ Римъ отъ «схизнатическаго архіерея». Можеть ли и должна ли быть увакена въ православной церкви римскокатолическая хиротонія? Ръшеніе этого вопроса отложено было на неопредъленное время. «И о томъ, говорится въ патріаршемъ опредъленіи о принятіи Роговскаго, исправление будетъ впредь, когда и како церковію поведтно есть священствовати таковынъ» (\*). Къ счастію Роговскаго найдена была грамота антіохійскаго патріарха Макарія, писациая въ 1657 г. къ патріарху Никону (\*\*). Въ этой грамотъ между прочимъ говорится, что латинскихъ священниковъ, равпо и получившихъ священство въ римско-католической церкви не слъдуетъ «вторицею хиротонисати, точію архіерей облачить ихъ глаголюще на кажлая облаченія одежды псаломскіе стихи, пхъже обыкохомъ глаголати и мы, егда облачимся прежде службы; молитвы же рукоположенія ни единыя глаголется, точію егда одтють ихъ, вручаеть (архіерой) виз книгу службы и во время причащенія причащаеть ихъ, якоже и прочіи другіе священники новохиротонисаны, яко вси въдять и познають, латины схизматики токмо. Схизма же не творитъ невтриа, точію творить отлученна отъ церкви и вкупъ собраній» (\*\*\*).

Послѣ столь долгихъ испытаній Палладій Роговскій наконецъ достигъ желаемой цѣли. Въ 1700 г. онъ сдѣланъ быль ректоромъ славяно-греко-латинской академіи и игуменомъ Заиконоспасскаго монастыря. Обозрѣніе дѣятельности Роговскаго въ этой должности — внѣ цѣлей нашего изслѣдованія (\*\*\*\*).

М. Никольский.

172

<sup>(\*)</sup> Древн. Рос. Вивл. стр. 151.

<sup>(\*\*)</sup> Грамота эта приложена при челобитной Роговскаго и напечатана въ Росс. Вивл.

<sup>(\*\*\*)</sup> Тамъ же стр. 152.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Палладій Роговскій умеръ 1703 г. янв. 23 дня, какъ гласитъ надпясь на ствив трапезы Завконоспасскаго монастыря. Слъд. дъятельность его въ должности ректора академіи была кратковременна. См. о томъ въ Исторіи Славяно-греко-латинской академіи стр. 30

## О ХРИСТІАНСКОМЪ БОГОСЛОВІИ

## И СОВРЕМЕННОМЪ ЕГО НАПРАВЛЕНИИ ВЪ АНГЛИИ

(Ononvanie) (\*).

IV.

Раціоналистическое направленіе не новость въ англійской богословской начкъ. Его слъды легко кожно было бы указать въ исторіи пресвитеріанства послѣдней половины XVII-го и первой XVIII-го столътія. Какъ направленіе, возникшее и развивавшееся вит церкви,въ предтлахъ одной отдтлившейся отъ нея секты, оно конечно не можетъ быть поставлено въ прямую параллель съ современнымъ раціонализмомъ ессеистовъ. Но и въ исторіи господствующей церкви раціонализиъ, какъ принципъ, также не новое явленіе. Изитнялись только формы его сообразно съ духомъ времени. Между статьями, составляющими Essays and Reviews, одна подъ названіемъ Tendencies of Religions Thought in England between 1688 и 1750 имъетъ своею цълію прослъдить движеніе богословской высли въ Англія въ продолженіе означеннаго періода. Опредъляя отношение согословской современной науки въ Англіи къ ся направленію въ прошедшенъ стольтін, авторъ статьи докторъ Пазтисонъ указываетъ нежду треня главными элементами современной церковной жизни, развившимися изъ

(\*) Начало см. въ январской кнажкъ Прав. Обозр. 1863 г.

ея предшествующей исторіи, усиленіе и постепенное распространеніе преобладающаго вліянія разума въ области религіозной мысли. По его митнію это скорте принципъ, методъ, нежели доктрина. Авторъ жалуется на неразборчивость и необдуманность употребленія слова раціонализмъ для обозначенія различныхъ оттѣнковъ этого направленія. «Часто упо-требляли его, говоритъ докторъ, для того, чтобы характеризовать системы, враждебныя откровенной религии и занесенныя въ нашу страну въ началъ настоящаго стольтія. Но кто захотълъ бы со вниманіемъ прослъдить движеніе богословской мысли въ прошломъ столътіи, тотъ безъ труда замътилъ бы, что во всъхъ богословскихъ спорахъ, въ основанін встахъ вопросовъ, поднятыхъ въ XVIII втять, лежить идея главенства разуна въ области религіи. Кантова система только осмыслила, систематизировала принципъ, который давно, часто безсознательно руководилъ всъми изслъдованіями религіозныхъ вопросовъ въ Германія и Англіи. Раціонализмъ не былъ антяхристіанскою сектою внѣ церкви, въ открытой борьбъ съ религіею. Это былъ методъ, складъ мысли, господствовавшій надъ встым умами. Друзья церкви расходились съ социніанами и социніане съ деистами въ количествъ членовъ своего втроисповъданія и символа; но всъ сходились въ методъ ихъ изслъдованія, доказательства или опроверженія на основанія раціоналистическихъ началъ. Собственно такъ называемое догматическое богословіе было забыто, примѣненіе релягіозной жизни, правственное богословіе занимало очень иемногихъ.» Обозначая хронологическія границы этого направленія богословской науки въ Англін, Паттисопъ полагаетъ, что оно обнаружилось вслъдъ за великою революціею 1688 г. и начало ослабъвать виъстъ съ реакціею противъ движенія въ пользу церковной реформы около 1830 г. Та-кимъ образомъ «Разумность Христіанства» Локка открываетъ собою, а начало Оксфордскихъ Traets for the Times заключаетъ раціоналистическое движеніе богословской мысли въ Англін. Эта характеристика XVIII стольтія въ сущности

174

### о христіанскомъ богословій въ Англій.

ножеть назваться справедливою; только слово раціонализиь, на неразборчивое употребленіе котораго жалуется авторь, употреблено имъ самимъ не совствиъ удачно, потому что не можеть быть точнымъ обозначеніемъ всякаго вообще употребленія разума въ области религіи. Принятое за общую характеристику богословскаго направленія въ прошломъ столътіи, оно не отличаетъ нормальныхъ проявленій разумной мысли въ области религіи (такова напр. прекрасная книга Ботлера объ вналогіи натуральной и откровенной религіи) отъ незаконныхъ и неправильныхъ.

Подробная характеристика раціоналистическаго направленія въ богословской наукъ XVII и XVIII стольтія не входитъ въ предълы настоящей статьи. Для знакомства съ этимъ предметомъ мы можемъ указать читателю на статью д. Паттисона, богатую историческими и библіографическими матеріалами. Для нашей цъли гораздо нужнъе указать обстоятельства и условія, среди которыхъ возникло и развивалось это направленіе. Между прошедшимъ и настоящимъ есть своя параллель, ясное поциманіе которой часто облегчаетъ для мыслителя путь къ разъясненію причинъ и результатовъ разновременныхъ, но сходныхъ явленій.

Великая революція XVI столѣтія—реформація освободила умы западпой Европы отъ вліянія удушливой, изжившейся римской системы. Протестомъ противъ авторитета римской церкви было положено 'начало послѣдующаго преобладанія личности въ области религіи. Признаніе личнаго принципа лежало въ основаніи кореннаго, краеугольнаго начала реоормація, которое выразилось въ ученіи объ оправданіи вѣрою безъ дѣлъ. Въ Англіи реформація не была такъ радикальна, какъ на континентѣ, развивалась гораздо медленнѣе, своеобразнѣе. Но ея вліяніе здѣсь, кавъ и на континентѣ, обнаружилось ридомъ явленій, сходныхъ по основному направленію. За новымъ чувствомъ умственной свободы скоро послѣдовалъ почти всеобщій поворотъ умовъ отъ искаженной католицизмомъ Аристотелевой схоластики къ системамъ

175

болъе древнимъ и глубокимъ. Изучение Платона сдълалось почти необходимостію, занимало лучшіе умы и большую часть времени въ англійскихъ университетахъ. За подража-ніемъ слѣдовала оригинальная мысль и новыя воззрѣнія на науку не замедляли высказаться въ системъ Баконовойглубоко національной, англійской отъ первой строчки до посладней. Къ этому времени относится рожденіе естественныхъ наукъ. Великія отврытія Коперняка, Галилея в Кеплера быстро слѣдовали одно за другимъ; возникла школа Декарта; явился Исаакъ Ньютонъ. Разунъ, испытывая себя на новыхъ и разнообразныхъ поприщахъ, быстро шелъ къ сознанію своихъ силъ, пропорціонально успъханъ становился ситьлте пръшительнъе. Добиваясь основаній для встхъ авленій, опъ сталъ спрашивать основаній для религіозной и нравственной истины. Методъ общаго научнаго изслъдованія былъ приложенъ и къ изслъдованію религіозныхъ върованій. Въ эту пору явились англійскіе денсты. Лордъ Шербюри издалъ свои сочиненія, задача которыхъ состояла въ товъ. чтобы доказать достаточность разума и совъсти въ дълъ религіознаго воспятанія, независимо отъ визшняго откровенія. Тогда же начали чувствовать какую-то узость, неудовлетво-рительность богословскихъ системъ XVII столътія, стронлись ли онт на основании Лодовыхъ высоко-церковныхъ, или пуританскихъ принциповъ. И въ томъ и въ другомъ случат, богословіе во всемъ основывалось на авторитеть и исключительно на неяъ одновъ-былъ ли то авторитетъ Библіи (какъ у пуританъ), или церкви и преданія (какъ у Лода и его школы), или оба вмъстъ. Въ немъ не было мъста для дъятельности разума, его не допускали въ завътную среду даже съ такими воззръніями, которыя онъ выработывалъ для разъясненія и для доказательства религіозной истины. А на трудности, на запросы и возраженія разуча относительно религіи не обращалось не только должнаго, но и никакого вниманія. Не были признаны справедливыя права разума, в онъ потребовалъ себъ незаконныхъ правъ; не хотъли допу-

стить разумъ къ участію въ раскрытія богословской истины, и онъ началъ сочинать себъ свое богословіе. Развитіе дензма и социніанства шло рядовъ съ успленіемъ ригоризна въ богословской доктринъ. Явлевіе аналогическое этому обнаружилось въ тоже самое время въ церковной жизни XVII столътія. Чънъ болъе церковь казалась невнимательнъе къ требованіямъ диссентеровъ, чёмъ усердиве старалась она объ усиленін внъшняго единообразія, о нензивнномъ соблюденій рубрикъ и формулъ служебника, твиъ быстръе и шире развивался расколь; секты одна за другою являлись и отделялись оть церкви; различія старыхъ пуританъ, несущественныя въ началъ, вростали все глубже и глубже въ жизнь націи; и приявреніе, въ началь такъ легкое, къ концу XVII стольтія оказалось совершенно невозножнымъ и не подвинулось ни на одныть шагъ доселть. Оба аналогическія явленія разртшились почти одинакимъ образомъ. Религіозныя права диссентеровь были признаны знаменитымъ актомъ терпиности 1689. Около того же времени начинаеть возникать новая богословская школа и скоро становится преобладающею. Въ основа нія ся полагаются болье либеральныя начала, вводится болье широкій нетодъ богословскаго изслёдованія; участіе разуна въ области религіи признается законнымъ, его трудности и совнънія выслушиваются и наука береть на себя трудъ разръшать ихъ, приводить въ гармовію съ ученіемъ Писанія и великихъ учителей церкви.

Такъ было въ XVII столътін. Изъ какихъ условій развился современный богословскій раціонализиъ въ Англіи? Какія причины вызвали его теперь? Отъ чего, но замъчанію всъхъ наблюдателей современнаго развитія богословской высли и науки, онъ составляетъ едвали не преобладающее направленіе въ умственной жизни нашего въка? Безъ соинънія, только въ пустыхъ, нетрудящихся умахъ, живущихъ иннутнымъ увлеченіемъ, подобныя явленія можно объяснить причинами внѣшними, случайными, модою и подражаніемъ, или просто глупостію. Для сомнѣвій въ умахъ

177

серьезныхъ, для сомнъній широко распространенныхъ въ наукъ должны быть основанія, лежащія глубже наружной поверхности; должно быть что-нибудь ненориальное въ самонъ порядкъ вещей, изъ котораго выходить, повременамъ, такая печальная разладица. Легко отвергнуть, осудить, провлясть ложную мысль, возмутительный факть; но не легко понять его, уразумъть источникъ, изъ котораго онъ выходить, разъяснить внутренній симслъ, за нимъ или въ немъ скрывающійся. А нежду твиъ это необходнио для того, чтобы овладъть и своимъ чувствомъ и самымъ явленіемъ, чтобы стать къ нему въ справедливыя отношенія. Цълые потоки обвиненій, желчныхъ порицаній, даже брани изливались на ессенстовъ въ началъ, какъ только замъчена была книга и угадаво ея направленіе. Но кромъ вреда для самихъ защитинковъ праваго, но худо понятаго дъла, онъ едва ли принесли чтоинбудь. Странно же было, въ самомъ дълъ, во всей книгъ, во встхъ вопросахъ и сомитніяхъ видеть одпу безиравственную ложь, какой-то разврать мысли, одно гордое, но глупое кичение разума. И кто же могъ повърить всему этому, повърнть на слово, не спросясь здраваго симсла! Съ охлажденіень первыхъ порывовъ гнъва стали спокойнъе выслушивать противниковъ, въ другой разъ прочитали книгу и стали понемногу открывать, что какъ ин ложно, какъ ин оцасно ея направление, но въ немъ отражается общее непормальное, пожалуй болъзненное движение современной мысли, что за нимъ, въ глубнит самыхъ ранъ скрываются дтиствительныя и въ извъстной мъръ справедливыя причины, что онъ вытекають изъ целаго строя унственной жизни и указывають болтаненный застой или ненориальныя уклоненія въ господствующемъ, привиллегированномъ порядкъ вещей и мыслей. Послъ разныхъ изслъдованій убъдились и въ топъ, что авторы страшной книги, по своему личному нравственному характеру, нисколько не ниже своихъ благородныхъ противниковъ. Отъ этого ихъ произведеніе, какъ и следовало ожидать, получило болъе серьезное значение. Чтить лучше нрав-

178

ственный характеръ писателя вредной книги, тъмъ вредвъе и опаснъе самая книга, тъмъ глубже, добросовъстите и справедливъе нужно судить се. Такой характеръ и принимаетъ теперь поленика противъ Esayss and Reviews. 4

Аля того, чтобы указать, откуда возникъ раціонализмъ ессеистовъ и чего хотятъ они, иы считаемъ за лучшее передать читателямъ нъкоторыя мъста изъ самой книги, по нашему инънію, ясно указывающія ясточникъ редигіознаго скептицизма н его требованія въ отношеніи къ современной богословской наукъ. Не навязывая авторамъ нашихъ собственныхъ соображеній, которыхъ, какъ бы ни казались онъ естественны, писатели очень легко могли не имъть въ виду, ны постараенся обсудить тв, за подлинность которыхъ ручаются собственныя слова ихъ. Сначала выслушаевъ требованія самого раціонализма, потомъ уже будемъ судить о степени ихъ законности. -

« Съ возрожденіемъ наукъ въ XVI столътіи, такъ начинаетъ свою статью о Монсеевой космогоніи м-ръ Гудвинъ, нъкоторыя изъ саныхъ первыхъ заключеній, къ какимъ пришли тогданные философы, оказались несогласными съ народными, издавна господствовавшими втрованіями. Птоломеева система астрономія, преобладавшая тогда въ наукъ, скотръла на весь универсь съ земли, представляя ее неподвижнымъ центромъ встахъ віровъ. Коперникъ изитнилъ точку зртнія и перенесши наблюдателя на солнце однимъ разомъ низвелъ землю до незначительнаго шара, подчиненнаго члена въ семьъ другихъ планетъ, на которыя звъздочеты досель смотръли, какъ на украшенія только человъческаго жилища. Церковь натурально приняла живой интересъ въ спорахъ, которые возникли между учеными старой и новой школы, потому что іудейское міросозерцание, служившее основаниемъ религиозной космогонии, очевнано благопріятствовало мибнію о неподвижности земли и стояло въ противоръчіи съ новыми открытіями Коперника. Отсюда возникъ знаненитый процессъ противъ Галидея, слъдствіень котораго было знаменитое отреченіе.

« Ранская церковь, говорять, до сихъ поръ держится ста-

рыхъ воззръній, но протестантскія тенденцій уже въ XVII стольтіи находились въ тъсной симпатіи съ прогрессомъ науки и поэтому реформатскія церкви съ полною готовиостію при-нимали всѣ средства къ разрѣшенію трудности, которая воз-никала изъ господствовавшаго понятія о богодухновенности Библін. Къразръшенію затруднецій, возбужденныхъ открытіями Галилея и другихъ, послужило то митніе, что цъль божественнаго откровеніяна — ставлять человѣка въ такнхъ истинахъ, къ открытію которыхъ онъ неспособенъ по своимъ естественнымъ силамъ и навсегда долженъ былъ бы оставаться неспособнымъ, а не истинамъ физическимъ, для постиженія которыхъ онъ получилъ отъ Творца достаточно силъ и возможности. Поэтому нътъ никакого противоръчія съ характеромъ откровенія въ томъ, что оно, говоря о такихъ предметахъ, употребляеть обыкновенный языкъ, принимаетъ върованія человъчества, не стараясь исправлять ошибки въ понятіяхъ безразличныхъ въ правственномъ отношении... И вообще было бы весьма полезно, если бы богословы откровенно признали тотъ принципъ, что истины, для постиженія которыхъ человѣкъ владѣетъ достаточными природными силами, не составляють дъйствительныхъ пред-метовъ откровенія. Еслибы это начало было установлено, тогда и самая идея откровенія должна была бы нъсколько измѣниться, возможность погрѣшностей въ немъ была бы признана естественною и тъ части еврейскихъ книгъ, содержаніе которыхъ стоитъ въ очевидномъ противоръчіи съ дознан-ными фактами, были бы исключены изъ состава откровенія. Богословы вообще принимають самый принципъ, но съ такими ограниченіями и неопредъленностію, что изъ него не выходитъ никакой пользы для тъхъ, кто желалъ бы знать, какъ и чему дъйствительно Богъ наставлялъ человъчество. « Трудности, слъдовавшія за возрожденіемъ наукъ, возоб-

« Трудности, слёдовавшія за возрожденіемъ наукъ, возобновились въ наше время вслёдствіе развитія геологія. Затронуты тёже самые вопросы въ богословія, но затрудненій къ ихъ разрѣшенію много накопилось свѣжихъ. Напримѣръ учебники въ школахъ, допуская движеніе земли, въ тоже время

увъряють нальчика, что она существуеть не болте шести тысячъ лѣтъ и сотворена была въ шесть дней. Съ другой сторопы геологи, вскух вброисновъданій, согласны ножду собою въ томъ, что земля прожила уже безчисленный рядъ столътій нли даже инлаюновъ и безъ всякаго сомибнія прошло болбе шести дней отъ перваго творевія матерія до появленія на ней человъка. Современные умы поражены этими открытіями точно также, какъ современники Коперника были удивлены сказаніемъ о движеній земли. Богословы сначала думаля отвергнуть достовърность научныхъ данныхъ, но когда эта операція оказалась неудобною, приступили къ примиренію ихъ съ воззръніями Библіп. Въ богословскихъ сочиненіяхъ неръдко при. ходится встръчать въ видъ положительнаго факта ту мысль, что геологическія открытія, по строгомъ изсладованія, находятся въ полной гармоніи съ библейскими сказавіями о творенія міра. На самомъ же дълъ, есля мы вникнемъ въ предлагаемые способы соглашения, вст они оказываются непохожи и одинъ на другой и неръдко уничтожають себя вза имно. Сами примирителя не согласились между собою въ принципахъ и одинъ признаетъ воззрѣнія другаго несостоятельными и ненадежными. Пріемы безпрестанно мѣняются съ прогрессовъ геологія; простой я ясный свыслъ еврейскихъ сказаній безцеремонно запутывается и сущность всего процесса заключается въ тонъ, чтобы лишить текстъ всякаго опредъленнаго значения.» (стр. 206. 210.)

Воть слова другаго изъ ессенстовъ о томъ же предметѣ «Людп нежелающіе знать противорѣчій между Библіею и наукою, непризнающіе никакихъ трудностей въ современныхъ вопросахъ о пониманіи Библіи, о составѣ христ. символовъ, о положеніи и судьбахъ христіанской церкви имѣютъ привычку объяснять себѣ всѣ подобные вопросы болѣзненнымъ настроеніемъ мысли, занесеннымъ, въ видѣ заразы, изъ Германіи и привитымъ къ англійскому здоровому уму... Между тѣмъ на дѣлѣ вліяніе иностранной литературы простирается на небольшой, сравнительно, классъ людей и не можетъ слу-

жить достаточнымъ объясненіемъ широкаго распространенія въ массъ такъ называемаго отрицательнаго богословія... Правда въ ходячей литературъ нашихъ дней есть, можетъ быть, извъстная доля такихъ сочиненій, которыя отличаются отсутствіемъ всякаго уваженія не только къ религіознымъ върованіямъ, но и къ самымъ лучшимъ человѣческимъ чувствамъ. Но кто захотълъ бы сравнить преобладающий тонъ современныхъ скептическихъ сочиненій съ направленіемъ книгъ издававшихся сорокъ лътъ назадъ, тотъ безъ труда могъ бы завътить, что нанаденія на христіанскую религію тогда были гораздо открытве и грубве, чвив теперь; сомнанія являлись гораздо прежде, чъмъ проникло къ намъ вліяніе германской философіи, прежде чъмъ родился знаменитый критицизмъ евангельскихъ сказаній. Но тогда нападали на Христіанство, какъ на учрежденіе, всладствіе непопулярности постановленій и управленія, которое не умбли отдблить отъ самой религія... Скептическое движение нашихъ дней есть плодъ наблюдений и мысли, а не страсти. Теперь стали доступны каждому такія истины и факты, о которыхъ ничего не знали передовые людя предшествующаго поколънія. Даже намъ, во дни дътства п школьной жизни, міръ извъстенъ быль почти столькоже, какъ древнимъ. Недавно ны стали знаконы съ отдаленнъйшими странами востока, съ языческими или даже атеистическими имперіями, которыхъ начало гораздо древнѣе всѣхъ іудейскихъ сказаній и латописей запада и населеніе въ эпоху древнайшую христіанской было гораздо вногочисленние, чивь весь современный нашъ христіанскій міръ. Нѣтъ, не какая нибудь ученая книга, не гордое превозношение разума, не мечтательная германская метафизика, не кропотливый библейскій критицизмъ внушають теперь религіозныя сомявнія тамъ, кто по воскресеньямъ слушаеть чтеніе п изъясненіе Библін, какъ толковали ее нашимъ отцамъ, а въ понедъльникъ перечитываетъ новости всего віра и открытія науки, о которыхъ предки наши иало помышляли, читаеть описанія великихъ націй-дикихъ и варварскихъ въ сравненіи съ нами, но такихъ же людей

182

нэъ плоти и крови подобныхъ нашимъ, съ такнии же страстями, заботами, потребностами и трудами. Въ каконъ отношения стоить Евангелие къ этниъ индліонамъ? Между его сказаніями есть ли хоть какіе нибудь намеки, изъ которыхъ мы могли бы заключить, что оно имбло въ виду, знало эти сотни индіоновъ, до которыхъ никогда не доходила евангельская въсть? И что ны должны сказать о нхъ судьбъ?....

Мы просямь у читателя позволенія сдълать еще одно извлеченіе изъ статьи объ истолкованіи св. Писанія. Авторъ ея перечисливь различныя трудности и неудовлетворительность существующихъ прісновъ объясненія Библін, которыя, по его интию, происходять изъ неопредъленного понятія о богодухновенности, изъ опредъленія библейскаго сиысла на основаніи церковныхъ символовъ и предзанятыхъ системъ и воззрвній, господствующихъ въ различныхъ въроисповъданіяхъ, спрашиваетъ потомъ, законно ли, благоразумно ли высказывать во всеуслышавие эти трудности и сомитыия, которыви ножно сбить съ толку простодушную втру и ввести въ соблазнъ? Въ отвътъ на это авторъ говоритъ, что «всъ эти трудности давно извъстны очень многимъ; онъ обращаютъ на себя не только внимание ученыхъ, но чувствуются всякимъ мыслящимъ читателемъ Новаго Завъта. Степень вниманія, какое обращается на нихъ въ современныхъ богословскихъ сочименіяхъ, не можетъ служить мърою для опредъленія яхъ распространенности въ обществъ. Мыслящіе люди, работающіе надъ богословскими вопросами, постоянно замъчаютъ, что тъже соинънія и трудности, которыя испытываются ими, раждаются и въ другихъ безъ всякаго соглашенія. Во встахъ онт производатся однъми и тъми же причинами, которыя лежатъ глубоко въ направлении воспитания и современной литературы. Но никому не хочется нарушить молчаніе, въ которомъ хранятся всъ подобные вопросы. Скептицизиъ тлится какъ искра подъ пеплонъ. А между тъмъ сомитніе и недовтріе растуть по той нере, какъ усиливаются скрывать ихъ... Въ такое вреня, когда нельзя долбе скрывать или не знать результатовъ

критицизма, лолучаеть очень большую важность вопрось о приведения въ гармонию съ вими христіанскихъ истинъ. Ничто не можеть быть такъ вредно для Христіанства, какъ признавать важность существующихъ возраженій противъ общепринятыхъ върованій, и въ тоже время считать ихъ плодомъ невърія, атензиа, безнравственности. Было бы странно и даже невозможно представить себъ, что Христіанотво, враждебное доселѣ однимъ порокамъ человѣческимъ, теперь стало во вражду съ величайшею изъчеловъческихъ добродътелей-съ любовію къ истинъ... Было врепя, когда Христіанство руководило цёлою жизнію народовъ, вдыхало новую жизнь въ дряхлый и разслабленный міръ, когда религіозныя трудности заключались въ однёхъ тревогахъ сердца, и лучшіе умы находили въ истинахъ Христіанства не только правило для жизни, но и высокое умственное наслаждение. Ужели теперь стало невозможно, чтобы Христіанство снова пріобрѣло такое вліяніе надъ умами людей? Или со временъ реформаціи разумъ пошелъ совстять другою дорогою и примирение его съ религіею стало невозможно въ протестантскомъ мірѣ, какъ обыкновенно считали его невозможнымъ въ мірт католическомъ?»

Изъ сдълавныхъ нами извлеченій ясно видно, откуда, пзъ какого источника береть начало современный раціонализмъ и чего онъ гребуетъ отъ богословской науки. Главныя заключенія изъ словъ ессеистовъ слёдующія:

1. Съ прогрессомъ современной науки, съ иножествонъ разнообразныхъ открытій гораздо болъе прежняго усложнились и затруднены отпошенія научнаго сознанія къ религіозному.

2. Между новыми открытіями есть немало такихъ, которыя противорвчатъ, или досель кажутся противорвчащими библейскимъ сказаніямъ.

3. Соглашеніе между пими, представляемое современною богословскою наукою, не признается достаточнымъ, не разрѣшаетъ научныхъ сомнѣній и не успокоиваетъ разумъ. Принцапы взаимиаго примиренія не установлены, колеблются съ каждымъ шагомъ науки.

4. Въра разума въ научную истину сильнъе, чъмъ ногда инбудь, и за наукою утверждается значение очень важнато, если не главнаго, руководителя въ сферъ мысли и жизни. Отношение откровени-втого въчно-руководствующаго начала- къ изукъ, какъ новому руководителю нашего времени-неопредълено, невыяснено.

5. Разунъ не ножеть пожертвовать одною истиною въ пользу другой, новою для старой; не хочеть отказаться оть той или другой. Онъ ищеть примиренія нежду ними, усиливается опредѣлить права и границы той и другой истины. Для втого онъ прежде всего требуеть полнаго и откровеннаго признанія естественной, научаой истины; ся незнаніе вли отрицаніе, нерезонное противорвчіе оскорбляють разумъ, какъ незаконное посягательство на его права. Истина естественная, по современному убѣжденію, также вѣрна, какъ и откровенная; ихъ источникъ одинъ и ничто не можетъ быть истиннѣе истины, откуда бы она ни происходила. Бесичальная покорность разума, отреченіе отъ своихъ силъ и пріобрѣтеній кажутся невозможными въ наше время. Прочный миръ можетъ быть заключенъ только на болѣе широкихъ и уравновѣшивающихъ началахъ.

6. Разумъ трудится надъ соглашеніемъ естественной истним съ откровенною; потребность гармонін пробуждена теперь сильнѣе, чѣмъ когда нибудь, изъ нея вытекаютъ, если не всѣ, то очень многія, даже аномальныя явленія въ области современнаго раціонализма; эти аномаліи свидѣтельствуютъ только о ненормальномъ направленіи общей потребности. Мы убѣждены даже, что при всей разладицѣ, при всей нестройности общаго процесса дѣло примиренія медленно, по прочно подвигается впередъ. Затрудненія одно за друг мъ понемногу устраняются, неровности сглаживаются. Каждый серьезный шагъ современнаго раціонализма, какъ бы ни было глубоко въ пемъ отрицаніе и скептициямъ, приноситъ съ собою свой положительный элементъ въ общую науку, освѣщаетъ новыя стороны въ спорныхъ вопросахъ и волей или

T. X.

неволей ускоряеть процессь примиренія. Только самыя крайнія проявленія раціонализма раждаются, остаются и умирають въ чистой сферф отрицанія. Минутный блескъ ихъ ослбантеленъ, около нихъ всегда собирается толна, кругонъ ихъ шумъ и тревога. И однакомъ эти явлевія стоять въ сторонѣ отъ главнаго процесса; они какъ скорлупа спадають, когда зерно назръваетъ, какъ болячка сходятъ со свѣжаго вновь выросшаго тъла. Но великое дѣло. примиренія научнаго сознанія съ религіознымъ въ наше время еще далеко, очень далеко отъ желаемаго конца. Трудности растутъ я умножаются вмъстъ съ напраженвыми усиліями побъдать ихъ. Границы и права разума худо опредѣлены; сама наука колеблется и измѣняются въ своемъ прогрессѣ. Работа еще впереди и отъ времени до времени она становится живѣе и энергичнѣе, когда то или другое явленіе въ области раціонализма вызываетъ умы къ усиленной дѣятельности.

Таковъ, по нашему разумънію, общій спыслъ современнаго раціонализма, если мы будемъ смотръть на него, не какъ на ту или другую школу въ отдъльности, но какъ на общее направление или методъ религиозной мысли. Требования разума во многихъ отношеніяхъ намъ кажутся справедливымя; въ его жалобахъ на современное богословіе есть также своя доля правды. Очень неблагоразунно поступиль бы современный богословъ, еслибы составляя свою систему онъ захотълъ не знать всъхъ трудностей, сомнъній или возраженій начки, или вздумаль бы отделяться огь нихь темъ только, что назваль бы вст эти сомнтнія плодомъ невтрія, атензиа или безнравственности, или же сталъ бы отвъчать совопросникамъ нашего въка только выписками изъ древнихъ, не соображая разности въ условіяхъ времени и постановкъ вопроса. Все это было бы очень легко, было бы даже вполить согласно съ православіемъ; но система, на такихъ началахъ построенная, не принесла бы своихъ плодовъ, не достигла бы своей цъли. Не въ незнанія научныхъ трудностей и солявній, не въ голословномъ отряцанія и осужденія яхъ состоить задача современнаго богослова. Противъ этого незна-

## о христіанскомъ богословій въ Англій.

нія и ратуеть, имъ вызывается и поддерживается раціонадизиъ; надъ нимъ онъ торжествуетъ такія блистательныя и соблазнительныя побъды. Напротивъ задача богослова нашяхъ дней состоять въ полномъ и откровенномъ признания всего, что дъйствительно заслуживаетъ серьезнаго вниманія, что носить на себѣ печать уиственнаго труда и иысли, что волнуеть и безпоконть умы нашего времени, и въ трудъ примяренія этихъ трудностей, въ соглашенія одной истины съ другою, безъ ущерба для той и другой, но къ полному торжеству объихъ. Его правилонъ, жизненнымъ началомъ его трудовъ должно быть - кръпко держать старую истину, сердечно любить ее и витстъ съ этимъ имъть умъ открытымъ для новой науки, для современиаго знанія, обогащать себя новыми пріобрътеніями, не бъднъя потерею старыхъ, покупать истину, хотя бы и саною дорогою ценою, но никогда не продавать ее.

## ¥.

Но только до этой черты мы не расходимся съ раціонализновъ и ессенстави; - т. е. они указали трудности въ примирении современной науки съ откровениемъ, и мы признаемъ ихъ существование и желаемъ, чтобы богословие обратило на нихъ серьезное научное вниманіе; они заявили нъкоторыя права науки и разума въ области религіи, и мы охотно признаемъ ихъ, хотя и чувствуемъ крайнюю неопредъленность границъ этаго права; они указываютъ мпогіе и очень важ. ные недостатки въ современныхъ системахъ подожительнаго богословія, и мы готовы сознаться, что недостатки эти существують, что религія съ наукой часто миратся въ ущербъ той и другой и пр. И только. Далъе ессеисты предлагають стой методъ примиренія существующихъ разногласій и устраненія встхъ трудностей въ богословін. Вотъ отсюда и начинается раздъленіе между положительнымъ богословіемъ и раціонализномъ. Сущность этого истода можно выразить двумя пунктани:

187

а) все, что въ Христіанствъ кажется противоръчащимъ современнымъ научнымъ открытіямъ, все это должно быть оставлено, выпущено, вычеркнуто изъ откровенія; б) все въ составъ и содержании Библин, что не подтверждается или опровергается изсладованиями критицизма, должно быть такъ же вычеркнуто; самое понятіе о богодухновенности доляно быть измѣнено, и Библію нужно толковать и трактовать, какъ вся-кую другую книгу. Однимъ словомъ ессеисты требуютъ, чтобы Христіанство было преобразовано сообразно съ открытіями современной науки и изследованіями библейскаго критицизма. Не нивя въ виду въ настоящей статъб входить въ полемнку съ основными началами ессеистовъ, ны не ножемъ не сдълать одного замъчанія, которое должно придти на мысль всякому. Ессенсты жалуются на богослововъ н ставятъ ямъ въ вину то, что они не хотятъ признать право науки и разума въ области религіи, требуютъ, чтобы права истины естественной и откровенной были уравновтшены, потому что только подъ этимъ условіемъ возможна полная и прочная гармонія между ними. Прекрасно,—но въ условіяхъ союза, предлагаемыхъ ессеистани, не высказывается ли съ перваго же раза полное невнимание къ правамъ и требованиямъ противной стороны? Защитникъ откровенной истины не вправъ ды жаловаться на раціонализиъ за неуваженіе къ его требованіямъ? Измъните откровеніе, говорять ессеисты, вычеркните изъ него половину, оставьте старое понятіе о богодухновенности Библін, и тогда миръ между Христіанствомъ и наукою будетъ легко установить. Такъ, но развъ это будетъ миръ, гармонія? Развъ не будеть это санымъ песправедливымъ насиліемъ одной сторонѣ въ пользу другой? Развѣ есть какое-нибудь различіе въ характерѣ и справедливости между этими требованіями раціонализма и теми, какія предложиль бы съ своей стороны богословъ, невтрующій въ науку и разунь? Оставьте вы, сказаль бы онъ, свою геологію, зачеркните свои критическія изсладованія, выбросьте изъ головы вашу вару въ науку и разумъ, и тогда миръ между Христіанствомъ и наукою будеть легко устроить. Раціонализмъ вопість противъ

### О ХРИСТІАНСКОМЪ БОГОСЛОВІН ВЪ АНГЛІИ.

иесправедливости подобныхъ требованій, а самъ, когда приходить его череда, предлагаеть условія гораздо болье несправедливыя. Другъ и защитникь свободы высли и прогресса науки, когда она идетъ по любимой и имъ самимъ прокладываемой дорогъ, раціонализиъ является величайшимъ деспотомъ въ отношения къ трудамъ и убъждениямъ, дежащимъ внъ покровительствуемой имъ сферы. На каконъ же основании именно богословъ долженъ оставить основныя истины религия? И почему не долженъ сдълать того же защит. никъ новой науки? Говорятъ, противъ сказаній Библіи такъ много сильныхъ возраженій, что невозножно долве защищать ихъ? Но развъ не такъ же вного возраженій противъ прочностя новыхъ открытій науки? Наиъ приходить на панять по этому случаю одно изсто изъ рвчи доктора Кауль, которую онъ говорилъ въ нижней палать конвокаціи въ 1861, по поводу Essays and Reviews. Мы просниъ у читателя позволенія сдълать небольшое извлеченіе изъ нея. Человъкъ, говорнышій эту рачь, извастень въ Англін своею глубокою ученостію.

«Ессенсты требують, говорить докторь, чтобы Христіанство было преобразовано согласно съ позднъйшими результатами и открытіяни новъйшаго критицизна. Но онъ желалъ бы спросять, какіе это результаты и что это за открытія? Онъ не нитеть претензія на совершенное знаніе встхъ интній критиковъ, но имълъ привычку въ продолжение сорока лътъ чатать нъмецкія книги о критицизит, съ большимъ вниманіенъ обдунывать все, что говорять они противъ Библіи, н желаль бы теперь знать, въчемъ, въ какомъ пунктъ сошлись, наконецъ, всъ эти критики? Въ одномъ или двухъ пунктахъ они быть пожеть и согласились, потому что, сколько ему кажется, они вообще допускають подлинность посланий св. Павла. Нельза конечно отрицать, что многое въ этомъ критицизив отличается большою ученостію и со иногимъ полезно и нужно быть знаковывъ, но несовнънно также и то, что едва ли ножно было бы найдти хотя одинъ пунктъ, въ которояъ бы вритики совершенно сходились нежду собою.

Напр. въ статъв о Монсеевой Косиогоніи признается за несоинънный факть критицизиа, что въ книгъ Бытія находятся два различныхъ сказанія о творенія міра — одно отъ начала первой главы и до конца третьяго стиха второй, другое отъ четвертаго стиха этой главы. Авторъ утверждаетъ, что филологически это такая несомивниая истипа, которую невозможно не признать. А между тёмъ трудно указать другой пунктъ библейскаго критицизма, который былъ бы болѣе нерѣшителенъ, возбуждалъ бы столько разногласій. Съ одной стороны Евальдъ, Штеглинъ, Илгенъ и Кюбель, съ другой Ейхорнъ, Габлеръ, Фатеръ, Гезеніусъ и Крамбергъ. Такое же разногласіе и между представителями старой протестант-ской партін, изъ коихъ можно назвать Генгстенберга, Кур-тца, Баумгартена, Гофмана, Гевеника и др. Они даже не сошлись между собою въ значеніи слова зенерація неба м земли. Спрашивается, что же разумъють ессенсты подъ соглашеніемъ Христіанства съ результатами новъйшаго критицизма?» И какъ тутъ соглашать положительныя истины ре-лигіи съ противоръчащими одно другому мнѣніями критивовъ? Ессенсты говорять, что существующія въ богословской наукъ методы примиренія насилують библейскій тексть, ли-шають его прямаго и яснаго буквальнаго смысла. Если это правда, то методы раціоналистическія отнимають у всей Библін всякій опредтленный спысль. Ему пришлось бы итняться съ каждымъ изитнопіень науки и опредъляться ся положеніемъ, отражать на себъ ся колебанія въ извъстную минуту.

Справедливо ли при такой неопредъленности научныхъ данныхъ, когда и самыя начала науки не установлены прочно, когда одно открытіе колеблетъ, и изшъняетъ другое ему предшествовавшее, справедливо ли требовать отъ богословія, чтобы оно измънило своимъ въковымъ кореннымъ основаніямъ, продало старую истину въ надеждъ получить новую, которая еще не выработана, не утгерждена на прочныхъ основаніяхъ? Нътъ, гармонія невозможна при такихъ условіяхъ, и ессеисты, задумавъ создать ее по своимъ требованіямъ, локазаля только то, что они не слишкои дорожать старою истиною и готовы продать се дешевою ценою, или произнать на неустановившіяся идеи современной науки.

Свою долю добра для науки принесло раціоналистическое движение богословской мысли въ XVII столътия. Въ новыхъ положительныхъ системахъ, имъ вызванныхъ, были встръчены и удовлетворены требованія ввка и науки, дополнено или ввовь создано иногое, чего недоставало старой богословской нетодь, выслушаны в удовлетворены законныя требованія разума, возстановлено согласіе нежду естественною и откровенною истиною. Всладъ за Гоббесовъ, Хоуновъ, Шербюри и другими крайными раціоналистами явились Тиллотсонъ, Бернетъ, Патрикъ, Батлеръ и другіе богословы, которыхъ досель чтитъ англійская наука; они откровенно признали права разуна въ области религии, дали сму надлежащее итсто и роль въ богословскихъ изслъдованіяхъ. Ниногда, быть ножеть, силы разуна не были такъ внергично упражияены въ распрытія религіозной истины, никогда открытія вауки и результаты имсля не получали такого виднаго итста въ богосл. системахъ. И ничвиъ, быть ножеть, не было такъ сильно задержано дальнайшее развитие крайнаго раціоналистического направления въ Англии, какъ системами этихъ вовыхъ богослововъ.

Но много, очень много и вреда принесъ съ собою раціонализмъ XVII столѣтія. Сначала права и участіе разума въ области религіи были худо опредѣлены, а скоро потоиъ преувеличены и совсѣмъ извращены. Скоро послышались теоріи, что никакая откровенная истина не можетъ основываться на одномъ авторитетъ самаго откровенія, не можетъ быть принята, если не подтверждается независимымъ авторитетомъ разума. А разумъ допускалъ откровеніе лишь настолько, насколько оно виъщалось въ границы разумнаго ностиженія. Все стоявшее выше этихъ границь разумнаго ностиженія. Все стоявшее выше этихъ границъ считалось веямъющимъ достаточнаго основанія. Такимъ образомъ откровенная истина, если и привималась разумомъ, то не потому, чтобы Богъ открылъ ее, во потому, что человѣкъ со-

гласовъ съ нею; граннцы мажду естественною и откровенною релягіею были перемъщаны, и человъкъ, воображая, что овъ върнтъ въ Бога, на дълъ върилъ только въ самого себя.

Нашь выхъ вдеть быстрие; полезные и вредные результаты всякаго явленія обнаруживаются скорве и занетибе. Полуръшительный мотодъ ссесистовъ уже и тепорь кажется для иногнать неудовлотворительнымъ. Школѣ Мориса съ перваго разу не понравилось въ ессенстахъето колебание между старою истиною и новою наукою, между откровеніемъ и разуновъ пля совъстію. Развитіе поваго направленія въ Оксоордъ кижется еще быстръе идеть внередъ. Говоря это, ны основываемоя на словахъ одного изъ проессоровъ университета, которыя ны приводних здесь изъ его письма, публикованнаго въ Daily News (нарта 1862). «Двадцать лътъ назадъ, когда н пенибль еще учевой степени, говорить проф. Онить, богословіе въ Оксоордъ было царицею (и таранномъ) встахъ наукъ; теперь оно умерло. Въ тъ дия научный опыть ставился ин во что и наиз говорили, что хотя бы въ наукъ земля и обращалась вокругь солнца, но въ богословія солнце двяжется вокругь земли. Теперь нравственный оныть ставится пи во что и накъ говорятъ, что нравственно ны ноженъ признавать извъстное дъйствіе свободнымъ, но наука считаеть его лишь неизбъжнымъ слъдствіемъ законя причинности».

Но ныть худа безъ добра. Издание Essays and Reviews возбудило, какъ ны уже запътили, самую горячую полемику. Трудно было бы указать хоть одинъ журпалъ, издаваемый въ Англін, на страницахъ котораго не было бы помъщено, въ теченій последнихъ двухъ леть, несколько более или ненъе общирныхъ статей по воводу новой книги или съ прямою целію уничтожить ес. Правда не все полемическія статьи отличались двльнымъ и спокойнымъ направленіемъ, очень многія исполнены были одною желчью и ничего не прибавили къ разъяснению двла, а иныя даже повредили защитникамъ праваго дала овоянь полицейски-казунстическимь тономъ, къ которову вообще такъ нало расположена всякая образованная публика. Въ этой пучнит брошюръ и панелетовъ очень Digitized by COOSIC

193

нелегко было саному терпъливону и проницательному наблюдателю подслушать не крикливый, но твердый и спокойный голосъ науки, въ которонъ начинало высказываться сужденіе не о писателяхъ, не о мелкихъ промахахъ въ книгъ, но о саныхъ вопросахъ, важность которыхъ была почти совствиъ забыта за мелкою полемикою. Теперь желчь успокоилась, шумъ затихъ, начинаютъ появляться сочиненія, дъйствительно заслуживающія полнаго вниманія, съ ученымъ спокойнымъ и унтереннымъ защищеніемъ и раскрытіемъ основныхъ истинъ Христіанства. Не будь и книги ессенстовъ, противъ которой ваправлены вти сочинения, они нисколько не потеряли бы оть этого своего паучнаго значенія. Нѣкоторыя изъ нихъ, напринара «The Bible and Modern Thoughts», написаны допулярно и предназначены для народа, для всей незнаконой съ геологіею я критицизиомъ публики, потому что при общемъ распространенін грамотности и охоты къ чтенію, и въ эту среду не замедлили проникнуть иден ессеистовъ. Другія отличаются ученымъ характеромъ и идутъ въ уровень съ самими ессеистани. Между послъдними ны моженъ указать на Aids to Faith: a Series of Theological Essays, by several Writevs. Bz этой книгъ одинадцать статей о преднетахъ, затронутыхъ ессенстани: •о чудесахъ, какъ доказательствахъ Христіанства»; «О виталнихъ и внутреннихъ признакахъ истинности Христіанства»; «о пророчествъ»; «Монсеево сказаніе о твореніи»; «подлинность и достовърность Пятокнижія»; «о богодухновепности»; «учение объ искупления»; «объ истолкования Библін» и другія. Но объ этой замъчательной книгъ и вообще о полемикъ противъ раціонализма ессенстовъ ны откладываемъ свою ръчь до будущаго времени. Изъ нея, какъ н изъ всего направленія современной богословской науки, мы убъждаенся въ тонъ, что вопросы в сокнънія новой науки, входя въ область богословія, постепенно разъясняются, а съ тямъ вибстб подвигается впередъ, хотя и медленно, соглашеніе разуна съ релягіей, истины естественной съ откровенною.

И. Соколовъ.

Лондонъ 1862 г.

## движение

# ВЪ АМЕРИКАНСКОЙ ЕПИСКОПАЈЬНОЙ ПЕРКВИ къ сношению съ церковию русскою.

The Colonial Church Chronicle, Missionary Journal, and Foreign Ecclesiastical Reporter. lanuary 1. 1863. London.

Предлагая читателю разсужденія о нашей церкви, происходившія въ собранія членовъ американской епископальной церкви, ны просимъ его прежде всего представить себя среди разнообразнаго русскаго общества, въ которомъ разговоръ коснулся какого-нибудь западнаго втроисповтданія. Въ этонъ случать ему конечно пришлось бы услышать очень неясные, неполные, сбивчивые, а иногда положительно невтрные отзывы. Одинъ выскажеть интеніе, близкое къ тому, что всякій неправославный есть уже нехристь; другой основаниемъ своего сужденія возметь слышанное оть своего знакомаго, который говориль объ этомъ предметт съ однимъ изъ своихъ знаковыхъ, а тотъ знаковый слышалъ отъ человъка достовтрнаго; третій читалъ нтито, но въ книгъ, очень устартлой и пр. Если не точно такой, то близкій къ этому характеръ имъютъ и сужденія почтепныхъ членовъ палать о русской церкви: докторъ, поставившій вопросъ, по его собственному

## движение въ американской впископальной церкви. 195

показанію, не достаточно приготовился, чтобы указать всё сторопы предмета, и собственно говоря, если бы онъ даже хоттяль, то не могъ бы этого сдёлать, по скудости средствъ къ изученію русской церкви. При этомъ становятся понятными иногда слишкомъ рёшительныя сужденія о томъ или другомъ членѣ православнаго вёроученія, иногда итсколько наивные вопросы и недоумѣнія. Тъмъ не менѣе окончательный выводъ, къ какому пришли диспутанты, заслуживаетъ нашего полнаго вниманія. Англійскій церковный журналъ, поставленный нами въ оглавленіи, сообщаетъ слѣдующее въ статьѣ: «Генеральная Консокація съ Соединенныяъ Штатать (окт. 1, 1862).

«Мы должны сообщить и о другомъ, весьма важномъ и интересномъ для всей англиканской церкви, предметъ—имепно о назначении комитета для обсуждения возможности установить сношения съ русско-греческою церковію. Считаемъ нужнымъ выписать изъ нью-йоркскаго «Church Journal» подробный отчетъ о разсужденияхъ по этому предмету въ нижней палатъ (7 окт.).

• Докторъ Тродлъ обратилъ вниманіе палаты на то, что въ Санъ Франциско находится отъ 300 до 400 лицъ русскогреческой церкви; нѣкоторые изъ нихъ находились подъ его духовнымъ руководствомъ (under his pastoral charge); но не хотѣли принять отъ него таинства евхаристіи, по неопредѣленности отношеній двухъ церквей. Они (русскіе) готоватся теперь строить для себя храмъ и образовать приходъ, такъ что спустя нѣкоторое время можетъ прибыть туда русско-греческій епископъ, который вступитъ въ столкновеніе съ епископомъ Калифорніи. Это обстоятельство должно было бы обратить наше вниманіе на важный вопросъ, даже одинъ изъ важнѣйшихъ вопросовъ — установленіе полныхъ церковныхъ сношеній съ русско-греческою церковію. Онъ не довольно приготовленъ, чтобы выразить свое мнѣніе объ этомъ предметѣ и не предполагалъ, что палата въ послѣднія ми-

цуты застанія взойдеть въ разсужденія о немъ. Онъ просилъ только назначить комитеть для изсладованій и сношеній по этому предмету, съ цалію заявить нашу церковь какъ истинную часть церкви кноолической и сладовательно способной руководить и питать духовно всахъ, которые приходять изъ русскихъ владаній для временнаго или постояннаго пребыванія среди ласъ. Изъ предполагаемаго движенія можеть выдти и тотъ результать, что англиканская и греческая церковь совокупными силами дадуть отпоръ Риму и цевтрію.

«Г. Рогльсъ сказалъ, что, по его мизнію, это самый важный изъ всъхъ вопросовъ, предложенныхъ теперь на разсужденіе. Англиканская и русская церковь постепенно въ продолженіе нъсколькихъ въковъ приближались одна къ другой, и было время, когда формальное соединеніе было почти достигнуто.

«Въ палатъ сдълано предложение внести этотъ вопросъ на разсиотръние, но при собрании годосовъ онъ былъ отвергнутъ.

«А-ръ Мэсонъ сказалъ, что церковь молится объ обращенін евреевъ, турокъ, невърныхъ и еретиковъ; но греческая и русская церковь, конечно, не подходитъ ни подъ одно изъ этихъ наименованій. Русская и греческая церковь до извѣстной степени тождественны. Между ними существуетъ гражданское, но не церковное разъединеніе, хотя единой церковной организаціи и вѣтъ у нихъ большей, чѣмъ у церкви англійской и церкви Соединенныхъ Штатовъ. Долгъ каждой частной или національной церкви быть въ общеніи со всякою другой церковію нееретическою и схизматическою. Ни одну церковь иельза назвать еретическою, когда она хранитъ въ цѣлости никейскій символъ. Могутъ быть въ церкви мѣстные члепы, какъ наши З9 членовъ, но они не составляютъ части каволическаго символа; и ни одна наніональная церковь не имѣетъ права предлагать ихъ, какъ необходимое условіе для общенія съ другою. Для общенія необходимо только признаніе никейскаго символа и первыхъ

196

## движение въ амвриканской впископальной церкви. 197

четырехъ или шестя соборовъ. Ефесскій соборъ окончательно опредвлялъ исповъдание въры, на какомъ должно основываться всякое общение, и если общение должно быть когда-вибудь возстановлено, то все христіанство должно воз-вратиться къ ефесскому исповъданію. Тъ церкви, которыя требують больше этого, виновны въ расколъ (схизиъ). Халкидонскій соборъ держался того же самаго основанія; равно какъ и все христіанство, за исключеніемъ Рима. Всякая церковь обращается въ схизнатическую, когда отказываетъ въ общения другой церкви, сообщающейся съ церковию каеолическою. Никакая церковь не пожетъ считаться сама по себъ схизиатическою, пока содержить никейский символь во всей цълости и имъетъ апостольское преемство въ јерархія. Русская и греческая церковь несовнённо имеють то и другое. Кроић того-англиканская церковь никогда не желала прекратить общенія съ церковію римскою; но это сдълала сама ринская и чрезъ то обратила себя въ схизнатическую, подобно тому, какъ и прежде оказала себя схизнатическою относительно церкви греческой. Греческая церковь основывается на словѣ Божіемъ и признаетъ древнѣйшіе соборы, признанные самимъ Римомъ, включая сюда и соборъ халкидонскій, который отнесся къ британской церкви, какъ церкви независимой. Ему тяжело слышать, что русскую церковь считаютъ впавшею въ большія заблужденія. Ея ученіе о евхаристіи не есть тождественно съ римскимъ Transubstantiatio, и Filioque, не употребительное въ церкви греческой, дъйствительно не находится въ никейскомъ символъ. Ученіе правильно сано по себъ и греческая церковь допускаеть его, но справедливо протестуеть, что внесение словъ въ никейскій символъ совершено недозволеннымъ и противузаконнымъ образомъ.

«Свящ. Филипсъ спросилъ: чтутъ ли они изваянныя изображенія? Докторъ Мэсонъ отвѣчалъ: илтъ. Но еслибы они и дѣлали это, то нѣтъ повода уклоняться отъ общенія съ ними. Англиканскіе реформаторы не отказывались отъ общенія съ

Рипонъ, хотя ринская церковь и чтитъ изваянныя изображенія; на тёхъ же основаніяхъ и мы не можемъ отказываться отъ общенія, если не хотимъ сдълать изъ себя донатистовъ, и отказываться отъ общенія со встани, которые держатся того, чего ны не одобряенъ или не любниъ. Греческая церковь не импеть изванныхъ изображений или статуй (images or statues), хотя есть они иногда въ лютеранской церкви и въ нашей собственной. Греческая церковь допускаеть только живописныя изображенія (pictures), и ны сами допускаемъ ихъ и допускаютъ моравскіе братья, шведы я другіе. Есть два рода раскола (схизны). Онъ перечиталъ всъ творенія блаженнаго Августина и тщательно изучилъ ту часть Фанъ-Еспена, которая касается этого предмета. Первый родъ раскода тотъ, когда церковь не интетъ апостольскаго преемства; второй — когда она отказывается отъ общенія съ церковію, интющею апостольское преемство и содержащею никейскій символь. Ничто другое, кромъ этого, не пожеть произвести разъединенія между церквами, не дълая расколъ гръховнымъ. Церковь наша не только не занимаетъ положенія новиціанъ или донатистовъ въ этомъ отношенія, но дъйствительно представляетъ центръ единенія встиъ другинъ христіанскинъ втроисповъданіянъ цтлаго nipa.

«Докторъ Гау полагаетъ, что этотъ предметъ представляетъ огромное поле для замъчаній, изслъдованій, разбора историческихъ ссылокъ и различныхъ инъній относительно ереси, раскола, обычаевъ и пр. Общее мнъніе протестантской епископальной церкви, конечно, состоитъ въ томъ, что греческая церковь на одинъ только шагъ отстала отъ римской, въ удаленія этой послъдней отъ великихъ истинъ Евангелія. У насъ педостаетъ тецерь времени для разсмотрънія всъхъ этихъ вопросовъ и во всякомъ случаѣ онъ считаетъ ихъ очень смълыми.

«Докторъ Шаттукъ возразилъ, что ръшеніе инъетъ въ виду только изслѣдованіе и ни къ чему не обязываетъ конвенцію.

198

## движение въ ливриканской впископальной церкви. 199

• Рѣшеніе утверждено почти единодушно. Выраженія потомъ были нѣсколько измѣнены по предложенію палаты епископовъ й комитетъ былъ составленъ изъ членовъ обѣихъ палатъ. Со стороны нижней палаты назначены свяшенникидоктора: Мейганъ, Троль, Юнгъ, Едліотъ—президентъ трояцкой коллегія и Шаттукъ изъ Бостона; со стороны же верхней палаты назначены епископы: Вильяисъ, Вайтгаузъ и Бедель.»

Кто эти русскіе, подавшіе поводъ къ разсужденіямъ? Къ сожальнію наши сведенія въ этомъ отношеніи очень ограииченны. Конечно, прежде всего это-остатки русской коловін въ Калифорнін. Съ 1812 года наши пибли здесь колонію и фортъ Россъ (38° 33'); включая гарнизонъ, поселенцевъ было около 800 человъкъ. Но незадолго предъ тънъ, какъ Калифорнія получила такую гроикую извъстность по золотынъ розсыпянъ, фортъ и всъ принадлежности колоніи были проданы капитану Суттеру за 30,000 долларовъ,-что было въ 1841 году. Послѣ этой продажи большая часть русскихъ возвратились въ русскія владенія; но некоторые остались. Пока существовала колонія и форть, тамъ были два православные священника; но теперь, какъ видимъ, нътъ ни одного. Во вторыхъ есть русские золотопровышленники; но только-съ недавняго времени и притомъ, какъ говорятъ, въ незначительномъ. числъ. Въ третьихъ болъе значительное число русскихъ посъщаетъ Санъ-Франциско по торговымъ дъламъ; прежде отправлялось изъ русскихъ гаваней не мало строеваго леса, такъ какъ"до последняго десятилетія Санъ-Франциско состояль только изъ деревянныхъ зданій и, при частыхъ пожарахъ, нуждался въ русскихъ рабочихъ рукахъ. Къ какону изъ этихъ трехъ разрядовъ принадлежитъ большинство русскихъ и въ какомъ сиыслѣ они находились подъ руководствонъ англиканскаго духовенства --- этого опредълить ны не ноженъ.

Резолюція, принятая на конвокаціи, какъ видимъ, не пред-

ставляють еще ничего положительнаго; но важность этого событія увеличивается темъ, что, по достовърнымъ извъстіямъ, и среди епископальйнго духовенства въ Англіи есть наиврение соединиться съ американскимъ комитетомъ для совокупныхъ сношений съ церковію русскою. Напрасно мы стали бы зараные опредылать, какой видь примуть рышения комитета и чего ожидать отъ предполагаеныхъ сношеній церквей. Дъло соединения даже болъе близкихъ другъ къ другу христіанскихъ втроисповъданій представляеть такія великія затрудненія и возможность его лежить въ такой отдаленной будущности, что даже одно прекращение враждебныхъ отношеній, уваженіе къ другому въронсповъданию хотя въ той только мбрб, чтобы не осуждать его безусловно съ гордымъ самодовольствомъ, – й это одно, при настоящихъ условіяхъ, составляеть уже велякое пріобрътеніе няра. Но на насъ лежитъ одна обязанность: если епископальная церковь пожелаеть узнать подробные нашу церковь, то ны предложниъ ей самое радушное содъйствіе и исполнимъ все, къ чему обязываетъ уважение предъ людьми, ишущнии нира и истины. Этимъ путемъ разсъялись уже многія ложныя инънія о нашей церкви и настоящее движеніе въ американской церкви подготовлено именно людьми, изучавшими на мъстъ православную церковь; то были большею частію англичано, но труды ихъ хорошо извъстны въ Америкъ. На конвокація была высказана мысль, что въ союзъ съ русскою церковію можно будеть успѣшнѣе дѣйствовать противъ певѣрія. Эта почва въ самомъ дълъ нейтральная; на ней могутъ сойдтись интересы иногихъ въроисповъданий, не вызывая на съ чьей стороны никакихъ обязательствъ. Апериканцы, въ этопъ отношёнів, привыкли къ величайшей тягучести, если кожно такъ выразиться. Такъ напримъръ American Sunday School Union, основанное въ Филадельфіи, въ 1824 году, для распространенія религіозныхъ и правственныхъ сочиненій въ народъ и образованія воскресныхъ школъ, принимаетъ членовъ встахъ втроисповтданій и управляется комитетомъ, въ

### движение въ американской епископальной церкви. 201

которонъ должны быть лица, по крайней и врѣ четырехъ христіанскихъ наимен ованій; въ числъ сочиненій, и здаваены хъ обществонъ, не должно быть ни одного съ полемическимъ характеронъ, хотя и всколько затрогивающаго то или другое въроисповѣдаліе.

Американская епяскопальная церковь тождоственна съ епископальною церковію и относится, какъ иладшая сестра . къ старшей, съ твиз только различіенъ, что, по особенному устройству государственной жизня, епископальная церковь въ Америкъ пользуется большею свободою, чъмъ таже церковь въ Англіи, и болъе допускаеть участія мірянь въ церковныхъ дълахъ. Къ ней принадлежатъ преимущественно образованные и зажиточные классы, и ея духовенство среди ревностныхъ, но малообразованныхъ проповъдниковъ мелкихъ секть служить почти единственнымъ представителень серьезнаго богослововаго образованія. Поэтому при всякой крайности, или раздоръ, не ръдко волнующемъ секты, епископальная церковь постоянно пріобрътаеть повыхъ членовъ. какъ болъе твердая и прочнъе организованияя. Такъ въ 1855 году изъ партіи пресвитеріанъ къ епископальной церкви вдругъ присоединилось 300 духовныхъ лицъ. Но рядонъ съ нею, какъ ся сильная соперница, дъйствуетъ католическая церковь. Для ясности иы представляемъ некоторыя статистическія данныя, доходящія, впрочеми, не далье 1850 г. (\*). За слъдующіе годы, самые значительные, надъемся сообщить въ послъдствіи.

Въ 1840 году.

| Епис-                     | Церкви и     | Духовен- | число    |
|---------------------------|--------------|----------|----------|
| копы.                     | молятв. дом. | ство.    | членовъ. |
| Епископальная церковь. 22 | 950          | 849      | -        |
| Католическая церковь 13   | 512          | 545      | -        |

<sup>(\*)</sup> Эти свѣдѣнія мы заямствуемъ изъ The Book of the world by R. Fischer V. 1. New-Iork 1850 и Handbuch der Geographie und Statistik vom Nord-America von Dr. Wappäus Leipsig 1855.

## Въ 1850 году.

Епнскопальная церковь. 31 1.232 1.425 1.500.000 Католическая церковь. 29 1.469 912 1.191.000

Семинарій или коллегій для образованія духовенства въ епископальной церкви считалось 4; библіотеки трехъ изъ нихъ считали (1850 — 51 г.) 20.000 тоновъ. За ближайшіе годы церковныя газеты показываютъ значительное увеличеніе числа церквей и духовенства въ епископальной церкви: такъ въ 1853 значилось духовенства 1.650; въ 1860 г.—церквей 2.073.

До времени образованія американской республики въ Америкѣ епископовъ англиканскихъ не было, хотя начало этой церкви относится къ 1606 году. Но потомъ епископства основывались въ слёдующемъ порядкъ:

Въ 1784—1, 1787—2, 1790—1, 1792—1, 1795—1, 1797—1, 1815—1, 1819—1, 1823—1, 1825—4, 1832—4, 1836—1, 1838—1, 1839—1. Съ 1840—1850 основано 10 епископствъ.



## замътки православнаго обозрънія

#### ФВВРАЛЬ

1863.

СОДТРЖАНІВ: Особое Прясутствіе для улучшенія быта духовенства: распоряжение кневскаго епархиальнаго начальства.--Виутренняя корреспопденщія: Изъ Архангельска: ученическая библіотека при архангельской семинаріи. В. Б.-Изъ Перин: песколько словъ объ ученическихъ библіотекахъ при духовныхъ семинаріяхъ. А. Воскресенсказо. -- Объ открытія бибдіотеки въ с. Ижевскомъ рязанской губ. Сеящ. І. Молчанова. - Съ Кавказа: запросъ о вдовахъ-невдовахъ С. І. Стась. - Изъ Твери: письмо въ редакцію. -Заграничныя замътия: Исторія и современное положеніе церковно-болгарскаго вопроса.-Послъднее. собрание "Терусалнискаго Союза" въ Берлииз.-Новости проповъднической литературы въ Германіи. Р.\*\*\*-Письма изъ Испанія: Immaculata Conception-втрованія и обряды, съ которымя соелинено почитание пресв. Дъвы въ Испания. К. Кустодиева.- Развыя взяветія: Комитеть по делу преобразованія духовныхъ семинарій. — Приходская школа при Пятницкой церкви на Цятницкой улице въ Москве. --Московская епархіальная библіотека.-Положеніе народныхъ школъ въ западно-русскомъ крав. - Приходскія училища въ кіевской епархіи. -Братство въ м. Стеблев в косской сп.-Число школъ въ калужской епархів. — Предполагаемое женское духовное училище въ Полтавъ. — Извъстіе изъ Владиміра.-Миссіоверы въ приутской спархія.- Въсти съ Востока.-Автературное извъстие. - Духовный концерть въ Москвъ.-Пожертвования ва дъвицъ-сиротъ духовнаго званія при редакців Православнаго Обозраия.-Изъ Арездена (воззванів).-Объявленіе.

## ОСОБОЕ ПРИСУТСТВІЕ ДЛЯ УЛУЧШЕНІЯ БЫТА ДУХОВЕНСТВА.

## Распоряжение вивескаго впархіальнаго начальства.

По поводу учрежденія въ Петербургѣ Особаго Присутствія изъ духовныхъ и свѣтскихъ лицъ для изысканія способовъ къ бо́льшему обезпеченію быта духовенства, кіевскій интрополитъ высокопр. Арсеній сдѣлалъ такое предложеніе иѣстному духовенству: ...«Предъявить духовенству кіевской епархіи, что всякое съ своей стороны соображеніе. болѣе или менѣе служащее къ удовлетворительному, обѣщающему улучшеніе быта духовенства, разрѣшенію предложенныхъ

Digitized by **5009** 

вопросовъ, оно можетъ, по мъръ силъ своихъ, въ возможной скорости представить ко инъ, а я постяраюсь употребить съ возможно большею для него пользою.» (Кies. Enapx. Въд. № 3.)

Мы уже имъли случай говорить, что мъстное обсуждение вопросовъ, предложенныхъ Особому Присутствію, совершенно необходино для успеховъ предположеннаго дела. Не лишнимъ считаемъ вновь поставить на видъ, что всякое мъстное обсуждение въ свою очередь можетъ имъть должный успъхъ только тогда, если оно будеть ведено совъщательно. Отдъль. ные голоса очень легко могуть остаться подъ вліяніемъ встахъ неблагопріятныхъ условій, какія представляетъ одиночное развитие личныхъ понятий. Недостатокъ свъдъний церковпоисторическихъ и каноническихъ, одностороннее понимение требованій православія, привычка къ государственному, чиповническому порядку, оказавшему уже невыгодное вліяніе на русское духовенство, непонимание истинныхъ требований духовнаго образованія и духовнаго служенія. религіозная нетерпиность, разобщение съ народною жизнію и многія другія частныя условія такъ не ръдко встръчаются въ практикъ нашего духовенства, что никакъ нельзя надъяться, чтобы отдъльные голоса, вполнъ предоставленные личному произволу, не отпечатлали на себа вліянія этяхъ неблагопріятныхъ обстоятельствь. Между тыль интересъ дъла возбудитъ конечно очень многихъ изъ духовенства высказать свои матиля и соображения. Найдутся люди, которые никогда не имъли никакихъ мнений, но которые понниая дело по своему впадуть въ искушение отличиться и примутся сочинять интнія. Не будетъ недостатка и въ такихъ, которые по старому преданію примутъ обращенныя къ нимъ призывъ такъ, какъ принимаются всъ оффиціальные циркуляры, и тоже начнуть сочинять-изъ повиновенія предписаніямъ начальства. Сколько напраснаго, излишняго труда приметь на себя духовенство въ этомъ усильномъ составленій отдальныхъ мнаній при его разобщенномъ положенія и какъ будетъ затруднено само епархіальное начальство

.64

предъ этою массою проектовъ и предположений, большею частію одностороннихъ и не отвѣчающихъ требованіямъ дѣла, а во всяколь случат взаимно протявортчащихъ! Устранить вст эти затрудненія можоть только совтщательное обсужденіе, на которошъ само собою получаетъ преобладающую сялу вліяніе модей болье образованныхъ, искрепне убъяденныхъ, проницательныхъ и безпристрастныхъ. Каждое недоуштніе, каждое личное одностороннее воззрѣніе, основанное иди на недостатки свъдъній, или на пристрастновъ поиннанін, на совъщаніяхъ можетъ быть устранено своевременно, прежде, чтих раскроется оно въ цвлой системи какихъ либо фальшивыхъ представлений, въ какомъ либо чудовищномъ проектъ. Совъщательное обсуждение можетъ выровнать вст неровности личныхъ воззртний и облегчить дтло какъ для самого духовенства, такъ и для епархіальнаго начальства.

## внутренняя корреспонденція.

## ИЗЪ АРХАНГЕЈЬСКА.

Ученическая библістска при архангельской семи**тарі**т. — Кто обращаль серьезное вниманіе на ходъ семинарскаго образованія, тотъ не могъ не замѣтить нѣкоторыхъ неблагопріятныхъ для него условій. Первое, что бросается въ глава внимательному ваблюдателю, это — обиле наукъ и краткость времени, положеннаго для изученія каждой вауки. Отъ этого ваставникъ семинаріи, обязанный въ назначенное время прочитывать всю свою науку, принужденъ бываетъ сокращать до крайности ся программу. У него первая забота о томъ, чтобы передать все главное и существенное изъ своей науки, а подробное раскрытіе ея въ тёхъ частяхъ, которыя ямёютъ большее приложение къ жизни, или могли бы оказать более сильное вліяніе на развитие учениковъ, для него составляетъ только предметъ желаній. Между твиъ возбужденная въ ученикахъ жажда внанія болве широкаго, болве солидиаго, естественно побуждаетъ ихъ самыхъ восполнять недостатокъ научныхъ свъдъній самодъятельнымъ трудомъ.

Гат же любовнательнымъ молодымъ умамъ приходится искать лополнительныхъ свъдъній помимо учебниковъ по различнымъ родамъ наукъ? Къ какниъ обратиться источникамъ для удовлетворевія своямъ вовбужденнымъ школою потребностямъ въ свёдёніяхъ по той или другой наукъ? Къ семинарскимъ казеннымъ библіотеканъ? Но эти библіотеки нало удовлетворяють этой нотребности учениковъ, частію по бъдности ихъ содержанія, частію по недостатку новыхъ книгъ, который зависить отъ крайней ограниченности библютечной суммы. Но даже и къ тимъ книгамъ, которыя имъются въ капитальной семинарской библіотекъ, по правиламъ семинарскимъ, доступъ не легокъ и не удобень: потому что каждый наставликъ самъ по своему предмету долженъ брать книги для учениковъ, или далать инъ записки для полученія книгъ у библіотекаря, и по прочтенія книги обязанъ наблюдать за ея целостію. Спрашивается, у какого же наставника, обязаннаго преподавать 5-6 различныхъ гаувъ, достанетъ столько времени и столько теритнія, чтобы руководить цтлую сотню или болье учениковъ при выборь книгъ, или наблюдать за цълостію при возвращенін ихъ?

Высказанныя нами мысли сами собой пришли намъ, когда мы взялись за перо, чтобы подъляться съ читателями Православнаго Обозрънія свъдъніями объ основаніи ученической библіотеки при архангельской семинаріи в значенія ся для воспитанниковъ этой семинаріи.

Этой семинаріи какъ-то особенно посчастливнлось устроить ученическую библіотеку. Основаніе ей положиль бывшій въ 1858-60 г. о. ректоръ Серафияъ. Въ 1861 году, отътажая на службу въ полтавскую семинарію, онъ оставилъ въ пользу учениковь архангельской семинаріи изъ своихъ книгъ до 85 названій. Имѣя въ своемъ распоряженію столько книгъ, ученики рѣшились сами пополнять свою библіотеву ивкоторыми духовными журналами, выписывая ихъ на свои деньги. Съ этою целю они согласились ежегодно собирать по подписки отъ 20-70 коп. съ кажлаго ученика. Въ 1861 году, они выписали себъ: Учитель, Православное Обозръніе, Странникь, Духь Христіанина. Домашнюю Бесюду; въ 1862 году къ этимъ журналамъ прибавили гавету День, Вокругь Сетта и Подситежника, и отъ ивстваго преосвящени вышаго Насананда въ ихъ библютеку поступили журналы: Странникь, Правослявное Обозръние, Душеволезное Чтение, Духо Христіанина, Руководство для сельскихо пастырей, Воскресное Чтеніе и Картинная Галлерея Европы. Ho

особевно неожназннымъ счастіенъ для ученической библіотени было весьма цённое номертиованіе 450 книгь въ 230 названіять однимъ высоквить любителемъ дуневнаго просъбщенія. И таквить образомъ въ два года съ половиною ученическая библіотена при архангельской семинаріи составилась довольно солидно. Она нибетъ уже до 550 томовъ.

Между сочивевіями вашей библіотеки есть воська цінныя в важныя, -- вазовемъ накоторыя взъ няхъ: на ввостранныхъ языкахъ: Theologise cursus completus (26 т.); Scripturae sacrae cursus completus (27 r).; Theologiciae universae speculative, dogmatice et moralis; Novus ss. Patrum Graecorum seculi quarti deleetus; Dogmes et morale du Christianisme, Cathechismes philosophiques, polemiques, historiques, dogmatiques, canoniques, pratiques, liturgiques, ascetiques et mystiques, Tableau naturel des Rapports, qui existant entre Dieu, l'Homme et l'Univers, Lettres philosophiques sur les animaux et sur l'homme; Grammaire des grammaires, Journal des enfans (sa 10 strb), Synopsis consiliorum, Viciseitudes de l'Eglise catholique des deux rites en Pologne et ou Russie. На руссковъ язывъ: Слова о священствъ Златоуста, Творенія святаго Васнлія Великаго, Четь-Минен, Шисьма о должностяхъ священнаго сана, Опытъ о Божествевности Новаго Завъта Давида Бока, о Божественности христівнской религів, Попеченіе Православной Церкин о снасенія міра, Бескам о сельин спасительныхъ таниствазъ, Божественная Филесоеія, Исторія Флорентійскаго Собора, Исторія Христіанства до Владиміра, Первые четыре выка Христіанства, Апостолы, Воспорское Царство, Записки по Нравственному Богословію о. Солярскаго, Обличительное Богословіе-арх. Иннокентія, Полная Русская Хрестоматія Галахова, Руководство къ Дидактикъ.

Такъ счастливо сформировавшаяся ученическая библіотека не могла не оказать на учениковъ благодътельнаго вліянія въ дълъ образованія. Не можемъ сказать положительно: чувство ли собственности, вообще имъющее свльное вліяніе на развитіе человъка, или свободный доступъ къ книгамъ своей библіотеки, только ученическая библіотека замътно пробудила въ воспитаннякахъ любознательность и оживила у нихъ любовь къ чтенію. Едва только пріобръли ученики въ свое непосредственное распоряженіе нъсколько книгъ, какъ вст онъ разошлись по рукамъ учениковъ; умственная работа ихъ оживилась и сама собою вызвала ихъ къ новымъ трудамъ. У учениковъ двухъ старшахъ классовъ скоро родилась потребность дълиться прочитаннымъ съ свояни товарищани посредствоиъ изустной передачи содержания обнюнитересныхъ статей или пеоредствоять отчетливаго и правильваго чтенія подобных же статей по квигв, - съ полною готовностно давать посильные отвёты на всё вопросы, вакіе могуть быть предложены товарищами, вли нестаринновъ, если онъ пожелаеть иногда принять участие въ отихъ ученыхъ босвлахъ воспитанияковъ, на которыя они собирались въ классы нослё классическихъ зачатій въ посл'воб'яденное или вечернее время. Участвуя въ этихъ ученическихъ беседахъ, наставникъ всевозножно старался не стъснять воспятаявиковъ своимъ присутствемъ в только, по возможности, оживалль ихъ общенитересными вопросями. На этихъ беседахъ лучшие язъ воспитавничовъ делилесь своими взглядами на прочитанныя статьи, касались направления прочитанныхъ ими сочинений, развивая такимъ образомъ столь необходиный для лиць духовнаго званія дарь слова, быстроту соображеній и освовательность сужленій. А у нѣкоторыхъ воспитанниковъ подъ вліяніемъ разныхъ статей духовныхъ журна-. ловъ обваружилась уже попытка къ письменному изложению своихъ воглядовъ на различные предметы науки и случан своего будущаго служения во звани священника (\*). И это делалось незавлению отъ свочныхъ сочиненій, съ большою охотою, но одному абтекому желавию подблиться съ другими своею ныслію, облуманною и очень заинтересовавшею ихъ своимъ преднетомъ.

Но особенно важно возбуждение въ ученикахъ окоты въ чтенію въ томъ отношения, что для ивкоторыхъ наставниковъ бы-

(\*) Мы полагаемъ. — если бы дозволено было воспитанникамъ, подъ руководствоиъ наставниковъ, цълать сборники наъ лучшихъ статей своего сочинения, написанныхъ для власса и по собственному выбору для товарищей, и хранить ихъ въ ученической библіотекть, какъ это дълалось изкогда въ смоленской семинаріи (см. Другъ дух. юнеши стр. 288) иля въ калужской осмянарія въ вид'я журнала: - Дружескія Беселды» (Дужа Христ. октябрь 1861-62 г.),-то эти сборники значительно оживная бы любовь къ наукъ между воспитанниками, распространяли и глубже вкореняли бы между ними свъденія, добытыя способявишеми изъ нихъ и болте трудолюбивыми, пріучили бы ихъ въ легкому простому и живому изложению мыслей. Между воспитанниками разныхъ классовъ и курсовъ могло бы возникнуть благородное соревнование въ наукахъ, если бы они видвли въ сборникахъ памятникъ ума и развитія своихъ предшественниковъ по классу. Не говорямъ уже о томъ, какой бы прекрасный источникъ представляли эти сборники для оцънки внутренней жизни и развитія семинарів и для ея будущей исторія!.

#### SAMSTER.

ваеть иногда возмежнымъ указывать из конолиеніе своидъ леяцій на прочитавныя учениками статью и сочиненія изъ библіотеки, или заставлять ихъ самихъ пополнить лекцію наставника посредствоиъ передачи содержанія прочитанныйъ счатей. Такой сиссобъ преподаванія значительно оживляетъ лекцію наставника, возбуждаеть винианіе воспитанниковъ и сильно рясполагаетъ къ разумному и отчетлявому чтенно инист, въ надежав съ цвлымъ классомъ подвлиться содержаніенъ прочитанной инистатью

Чтобы предоставять воснатаняякая большо удобствь пользоваться своею быблютевою, оне вольшена въ теплой, довольно обширной, свободной компать, спабженной столани и сканьями для сыдъвья; книги понъщены въ приличныхъ шкафахъ. Наблюденіе ва библютекой добровольно приняли на себя одинъ изъ наставниковъ и ученикъ высшаго отделения семинарии: первый заведываеть нвостранными квигами, второй журналами и книгами для легиого чирил. Въ библіоточную конноту, назнанную читальней, ученным могуть удобно приходять въ опободное отв изассныхъ занатій эреня для чтенія вныгь в разсужденія о прочитанновъ. Въ видахъ же большей пользы отъ библютени и болъе правильнаго развитія воспитанныковъ вредены еженедільныя вечернія собранія учениковь въ читальнѣ для литературныхъ бесёдъ, на которыя восинтавляки охотно приглашають о. ректора, о. наспектора и наставинковъ, жизущихъ въ семинарсковъ донъ. Здёсь всв, усвещись за одних или ивснолько столовъ , читаютъ книги. передають поочередно, начиная съ о. ректора, прочитанное, предлагають вопросы, близкіе къ прочитаннымъ статьямъ, в рѣшенія на пихъ. Беста идеть между воспитанниками, начальниками в ваставниками самая оживленияя, самая непринужденная Но началу въ этихъ бесталъ и чтеніяхъ привимали участіе тольно лучшіе воспитанники, съ болѣе развитынъ дарожъ слова. Но можно ожидать, что со времененъ будетъ принимать участіе въ нихъ большая часть воспитанинковъ, если не всћ, а остальные будуть инимательными слушателями. Небольшое число въ настояизее вреия воспятаненковъ, принимающизъ участие въ собранияхъ, больше всего, нажется, зависить оть излишней скромности осталь ныхъ; и въ такомъ случав семиварское начальство нисколько не торопится своимъ вліяніемъ, твиъ меньше распоряженіемъ, зная, какъ много силы и живучести въ сампродномъ зачатія и развитін жизни. О степени добраго вліянія подобныхъ собраній на развите воспитанинковъ можно судить уже потому, что на нихъ четыре-пять ваставляновь соминаріи, но ствоняясь програнной

69

своей науки, охотно ділятся съ воспитанниками всімъ запасонъ своихъ знаній. Мы полагаемъ даже, что нодобныя собранія очень не безполезны и для самихъ наставниковъ: на нихъ можетъ опреділяться и улсняться болбе стройное и правильное направленіе семинарскихъ наукъ.

Пооволяемъ себѣ вадѣяться, что высказанныя нами замѣтки объ ученической библіотекѣ при архангельской семинаріи, ея составѣ и значенім въ дѣлѣ образованія учениковъ, не безъ интереса прочтутся тѣми читателями Шрасосласнаго Обозрънія, для которыхъ близка къ сердцу ожявленияя умственная дѣятельность воспитанниковъ духовно-учебныхъ заведеній.

5 явваря 1863 г.

#### ИЗЪ ПЕРМИ.

Ніснольно словъ объ ученнческихъ библістенахъ при духовнькахъ семинаріяхъ. Въ числі вопросовъ, касаюцихса духовнаго відомства и возбужденныхъ Праеослаемымя Обозраннісмя, заключается и вопросъ о библістекахъ при духовноучебныхъ заведеніяхъ. Мий привелось въ одной изъ нашихъ семинарій принимать діятельное участіе въ устройстві ученической библістеки и быть свидітеленъ ся дальнійнымо существованія и, потомъ, прекращенія. Можетъ-быть мон наблюденія не будуть лишними для нашихъ духовныхъ педагогоръ.

Библіотека, о которой я говорю, устроилась по желанію самихъ ученнковъ вслёдствіе невозножности для нихъ пользоваться книгали казечной семинарской библіотеки и венифнія въ вей квигъ, которыя учевнки желали читать. Таквми кангали были главнымъ образомъ текущіе духовные журналы и сочиненія новыхъ русскихъ беллетристовъ. Поговорныши между собою, они обратились ко мих съ просьбою посодействовать имъ, сколько можно. Витесть со иною они составили списокъ надавій, предполагавшихся къ выпискъ и представили его къ ректору. Ректоръ изъявилъ свое согласіе. Ученики впесли деньги, кто сколько могъ, -- и лѣло пошло. Надобно сказать при этомъ, что начинателями и почти единственными деателями были ученики средняго отделения: высшее не захотело принять участие, ссылаясь на близкое окончаніе курса, а низшее хотя приняло участіе, но довольно слабо. При первомъ взносѣ денегъ рѣшено было не принимать менве 25 к. Кромв взносовъ ученическихъ библютека получила въсколько пожертвованій книгами отъ постороннихъ

70

Digitized by Google

H. **F**.

лицъ. Сами ученики выбрали библіотекаря, учевика же, выпи-сали книги и начали читать. Съ полгода дёло шло какъ слёдуеть. Главный начальникъ заведенія самъ помогъ библіотекъ, употребивши на нее до 50 руб. изъ остаточной семинарской сумиы. (Впрочень эта помощь въ последствия обошлась библіотеке ловольно дорого.) На эти 50 руб, выписаны были книги назначенныя ректоромъ, вреимущественно новъщия взданія по исторін и естественнымъ наукамъ. Но пожертвовавши 50 руб., ректоръ вытребовалъ квигъ на сумну до 90 руб., которую пополнить ученяки должны были уже на счетъ библіотеки. Въ это время былъ опредълевъ другой начальникъ. Этотъ нашелъ, что свътскія вниги вредны для учениковъ, и сталъ отбирать и уничтожать та изъ нихъ, которыя попадались ему въ руки. Ивъ книгъ ситешаннаго содержания выртазывались статьи, признанныя безполезными. Выръзка эта была очень строга. Я видълъ книжку Р. Слова, въ которой осталось только приложеніе «наъ исторіи Греціи» Грота, а все прочее вырѣзано. Вплых такъ же сочинения Пушкина, изъ котораго осталось менве половнны. Даже нѣкоторые духовные журналы было запрещено читать ученикамъ. Избранный учениками библютекарь былъ сизненъ и на его изсто назначенъ другой. А между тъкъ на библіотекѣ былъ долгъ, о которомъ я упомянулъ, и собиравшіяся леньги шли на его уплату. Ковчилось тамъ, что ученики перестали давать деньги на библіотеку, книги, какія у кого быля, ирипряталя, -и съ тѣхъ поръ библіотека не существуетъ. Время существования библютеки продолжалось около трехъ лѣтъ.

Всю эту исторію, которой я быль очевидцемь и отчасти даже дъйствующимь лицомь, я разсказаль затьмь, чтобы показать, что при учрежденіи ученическихь библіотекь необходимо обезпечить учениковь въ безопасномъ польвованіи книгами, необходямо увѣрить ихъ не словомъ только, но и дѣломъ, что ихъ скудные взносы не пропадуть понапрасиу. Я не вхожу въ разбирательство вопроса о томъ, какія книги полезны и какія вредны. Какія бы ни были книги вризнаны вредными, нужно или не разрѣшать покупки ихъ, пли разрѣшивши не уничтожать и не искажать ихъ въ послѣдствіи. Здѣсь нужно положить прочныя правила, которыя бы не измѣнялись съ перемѣною начальниковъ. А иначе, все, что сдѣлано будетъ при одномъ начальникѣ, будетъ уничтожаемо при другомъ. Это, по моему мнѣнію, самое важное условіе существованія ученическихъ-семинарскихъ бябліотекъ. Все прочее придетъ само собою. Нынѣшніе воспитанинки семинарія любать чтевіе и отдадуть за любимую книгу, что могуть изъ скудныхъ средствъ своихъ. Явятся и сторонніе жертвователи, если не деньгами, то книгами. Кстати скажу, что было бы совершенно лишвимъ дѣломъ рекомендовать ученвкамъ исключительно духовныя изданія: всѣ ови есть въ казенямъхъ семинарскихъ библіотекахъ и относительно ихъ слѣдуетъ только распорядиться, чтобъ они могли быть выдаваемы ученвкамъ, и притомъ не слишкомъ поздано по получевін, а не лежали бы цѣлые годы нераврѣванными у начальнивовъ, паставниковъ и въ библютечныхъ пвкафахъ.

## А. Воскресенскій.

Объ отврытія библіотеки въ сель Шмевскомъ. рязанской нубернии. Недостатокъ книгъ и періодическихъ изданій духовной и світской литературы давно серьезно озабочиваль цочти всёхъ священниковъ вашего округа. Донашнихъ библіотекъ почти никто изъ васт не питетъ. Выписывать два, три журнала одному свящевнику, въ нашей мѣстности, даже самому богатому между своею братіею, очень обременительно. Церковныя же библіотеки у нась не обильны книгами. При 19-ти церквахъ моего в аомства находится только дат болте или менте достаточныя библіотеки. Одна при Успенской церкви въ сель. Городковичахъ, въ которой разныхъ внигъ православно-догматическаго, правствевнаго, археологическаго, историческаго содержанія, со включеніень періодическихь изданій-журналовь духовныхъ академій, всъхъ до 350 экземпляровъ. Библіотека эта пожертвована покойнымъ преосвященнымъ Гаврівломъ, бывшямъ архіеписковомъ рязанскимъ, котораго родина въ селѣ Городковичахъ. Да будетъ вѣчвая благодарвая память святителю за сіе луховное его сокровище!..

Аругая библіотека въ селѣ Ижевскомъ при Казанской церкви. Въ этой библіотекѣ всѣхъ книгъ разнаго содержанія, преимущественно толкованій священнаго Писанія и проповѣднической литературы, эквемпляровъ до 70-ти. Затѣмъ при нѣкоторыхъ церввахъ находятся эквемпляровъ по 20-ти проповѣдей разныхъ церковныхъ ораторовъ. И кромѣ того въ вѣкоторыя церкви въ прошлые два года выписывались духовные журналы: Странмикв, Православное Обозръніе, Руководство для сельскихв пастырей и Духовная бестеда. Вотъ и все духовное сокровище, которымъ до сего времени могло пробавляться духовенство моего вѣдоиства! Такое состояніе церковныхъ библіотекъ, хотя не ставило насъ совершенно въ положеніе бевкнижныхъ мудрецовъ,-

72

одвако и не могло удовлетворять сильно развивающейся потребвости къ чтенію между духовенствомъ.

Для пополненія этого недостатка у насъ еще въ 1861 году западала благая мысль сформировать общую благочивническую библіотеку. Мысль въ основѣ еще и тогда всёмъ крайне повравилась и всёми единодушно принята, но по причинѣ разныхъ требованій и недоумѣній подинсчиковъ относительно удовлетворенія ихъ желаній не получила тогла осуществленія; впрочемъ совершенно не пропада.

Въ концѣ прощааго 1862 года я рѣщился еще разъ возобновить эту благодътельную мысль, —и на этотъ разъ былъ гораздо счастлявѣе. Исключая одного причта, духовенство все единодушно изъленло полную готовность принять участіе въ составлени библіотеки. И вотъ мы выписываемъ въ первый разъ на 1863 годъ 13-ть журналовъ духовныхъ и 4 свътскихъ.

Для руководства же въ правилькомъ употребленін книгъ и распоряженія библіотекою нами начертанъ проектъ, который сообщаю здёсь вполиф:

1862 года декабря дня мы нижеподписавшіеся свящевно-церковно-служители вѣдомства благочивнаго села Городковичъ свящевника Іоанна Молчанова, глубо сознавая насущную потребность въ чтеніи, необходиную для нашего духовнаго преуспѣянія и развитія, высшею степенью коего только бевъ сомнѣнія и обевпочивается наше правственное вліяніе на духовныхъ чадъ нашихъ, ваблагоразсудили, по единодушномъ совѣщанія нашемъ, завесть общую благочинивнескую библіотеку, для усвѣшыѣйшыю развитія коей, на цервый разъ въ видѣ опыта, признаемъ справедливыми и полевными нижеслѣдующія распоряженія:

1) Существованіе библіотеки должно быть въ центрѣ нашего благочинія-селѣ Ижевскомъ, при Казанской церкви.

2) Должность библютекаря предложить священнику оной церкви юанну Лучинскому, если онъ не откажется оть этой обязанности.

3, Завесть при библютекъ три шнуровыя книги, за скръною мъстнаго благочиниаго, одну для ваписи прихода—расхода денегъ, другую для веденія каталога книгъ священно-церковнослужителями.

4) Дабы не выписывать одниакихъ журналовъ, подписку на оные духовенство заявляетъ непромънно чрезъ мъстваго благочиннаго, при годичномъ его обоврѣнія въдомства въ нолбрѣ мли въ началѣ декабря мѣсяцевъ, которому и вноситъ деньгы для передачи библіотекарю, подъ росписку.

5) Журналы и прочія книги, согласно предъявленному требованю луховенства, выписываются библіотекаремъ.

73

6) Впрочемъ журналъ, на какой вто подпишется, получается подписчикомъ его отъ библютекаря нераспечатаннымъ и имъетъ быть имъ прочитавъ прежде всъхъ, но по прочтении немедленно возвращается въ библютеку для передачи другвиъ и въ замѣнъ его получается изъ библютеки иной вакой-либо журналь, кромѣ выписываемаго.

7) Въ случав, если бы журналъ не былъ подписчиковъ полученъ самимъ или пославнымъ отъ него, въ продолжения цвлаго мъсяца, по получения его библютекоремъ съ почты, то онъ имветъ право для прочтения распечатать его самъ и, по требованию, передать другому кому либо.

8) Требованіе священниковъ относительно выдачи книгъ библіотекарь обязанъ исполнять безъпрекословно и съ предупредительнымъ внишаніемъ; книгъ же постороннимъ лицамъ въ настоящій годъ отнюдь не выдавать, дабы оныя всегаа были въ готовности для выдачи по требованію священниковъ; въ слѣдующій же годъ журналы настоящаго года могутъ быть выдаваемы и постороннимъ лицамъ за взвосъ въ библіотеку платы, который и внисывается въ книгу.

9) За растрату книгъ отвѣчаетъ библіотекарь,—а потому самъ в взыскиваетъ съ лицъ затратившихъ оныи.

10) Въ случаѣ неисправности библіотекаря, онъ смѣняется и назначается вмѣсто него вовый библіотекарь, по приговору всего духовенства, о чемъ и дается внать спархіальному начальству.

11) Состояніе библіотеки ревивуется ежегодно къ концу гола мъстнымъ благочиннымъ при двухъ священникахъ.

12) Службу библіотекаря, положили ходатайствовать у епархільваго начальства, признать равною по правамъ съ службою духовныхъ депутатовъ.

13) Храневіе кнюгъ имѣть ли вавсегда въ благочнанической библіотекѣ или разбирать овыя по истеченіи года, по принадлежности по церквамъ, объ этомъ рѣшеніе произнесть предоставляемъ себѣ право по прошествіи будущаго года, дабы изъ самаго хода дѣла было видно, какъ это сдѣлать удобнѣе.

Проекть этоть мы заблагоразсудили скрѣпить нашимъ подписомъ и представить на утвержденіе его высокопреосвященству.

Не сомитваенся, что архипастырь нашъ, всегда живо сочувствующій всякому доброму ділу, не откажется утвердить его, а можетъ быть еще в восполнить своею опытною мудростію.

Село Городковичи Счасскаго ува. Рязан. губ. Сеященникъ Іоаннъ Молчановъ.

#### SAMSTKI.

#### Запрось о идонахъ-исидонахъ.

#### Письмо къ Редактору.

Вы благоволили помъстить въ своемъ журналѣ мою скроиную статейку о вдоваль-вевдовахь. Мих пріятно было узнать, что она обратила на себя внимание (разумъется своимъ вопіющимъ вопросомъ) и свътской журвалистики Благоволите же въ дополвевіе въ ней присоединить и этоть запросв. Дало воть въ чень. Въ октябръ мъсяцъ прошлаго года выданы нашинъ восянымъ шачальствомъ севастопольскимъ вдовамъ-невдовамъ свидетельства на право прошенія о расторженін прежнихъ браковъ и о встуциевін въ новые. Въ этихъ свидетельствахъ указывается на какоето опредъление св. Сивода, отъ 6 июня 1862 года (безъ №), воторое будто бы даетъ имъ это право. Что это за опредиление, нанъ и до сихъ поръ неизвъстно. Но не въ этонъ еще бъда, а въ томъ, что эти свидътельства ввели въкоторыхъ священниковъ нашего крал въ заблуждение и непріятныя столкновения съ севастопольскими вдовани. Эти несчастныя вообравный, что, на основания этихъ свидетельствъ, будто бы иестное духовенство можеть въвчать яхъ. И после объясневія, въ чемъ дело, нив все не хотвлось разувбряться въ своей ошнбкв, -- понятно почену. Ихъ положевие такъ горько (какъ слегка показалъ я), что всякий слухъ.. касающійся ихъ положенія (хотя бы и ложный), приводить ихъ въ напряженное состояние. Носятся даже слухи, что нѣкоторыя ноъ вихъ будто бы повънчаны на основании этихъ свидътельствъ. Что, если это правда? Вотъ что звачитъ иногда проволочка времени въ офиціальныхъ бунагахъ. Кто вавсь виноватъ? Не вирю навърно, вто. Но только, когда я писаль эти строки, мив припило на память слово Спаснтеля нашего о «вождяхъ слѣпыхъ, опѣжавающихъ колара, а верблюда поглощающихъ...» Если вы инвете ото опредѣленіе, укажите на него печатно и покажите его содержаніе. Если оно въ самонъ дѣлѣ существуетъ, благодареніе св. Синоду. Онъ нісколько отвить облегчиль несчастныхъ ваовъ-невдовъ. Что, еслибы благоугодно было высшему духовному начальству разрёшить имъ вступать въ бракъ указаннымъ нною путемъ! Оно докончило бы свое благодваніе этимъ несчастнымъ, в тысячи молитвъ вонеслись бы за него въ престолу Всевышняго (\*).

1 явваря 1863 года. Ст. Васюренская на Кубани. Селщ. І. Стась.

<sup>(&#</sup>x27;) Опреджление, о которомъ говорить авторъ, намъ неизвъстно. Цечатаемъ этотъ Запросъ, имъя въ виду вызвать объяснения лицъ, близко знакомыхъ съ дъломъ. Ред.

#### **DPABOCJABNOE OBO3PBHIE.**

#### ИЗЪ ТВЕРИ.

#### Инсьно въ Реданцію.

Какъ трудво вриводятся у васъ въ исполвение самыя добрыя вамъренія и жедавія! Я вибю въ виду жеданіе и предположеніе твеританъ устроить въ Твери женское духовное училище. Еще въ 1861 году въ Дукъ Христіанина писано было, что «въ Твери предполагается устроить женское дух. училище; за неимъвіемъ въ валичности потребнаго на этотъ предметъ капитала, тверитяне ръщилясь сдълать подписку, которая приводится въ исполиеніе съ немалымъ трудомъ.» (\*)

Но большая часть насъ тверскихъ, если только не всѣ, и не слыхали о подобной подпискѣ, до объявленія въ журналѣ. Быть можетъ добрые люди подумали объ втомъ въ своемъ домашненъ кругу, да тъмъ и кончилось дѣло; объ немъ же еще заявлено въ журналѣ гласно, чего больше-училище чуть не существуетъ! Не такъ бы мы желали начинать такія добрыя дѣла. Пора Твери имѣть училище для своихъ духовныхъ дочерей; ужели первая отстанетъ отъ нослѣдней?

Или голосъ г. Сперанскаго (№ 163 Спб. Вѣл. 1861) убилъ въ творскихъ духовныхъ послѣлнюю энергію къ такому близкому ала нихъ дѣлу? Или мы должны ожидать всякаго начала съ голоса властительнаго, съ указанія высшаго, а сами готовы только ссглаянаться и подтверждать? Не время ди тенерь быть самодѣятельнѣе самивъ намъ? Сльшних о другихъ, что тамъ утвержденъ совѣть о бѣдныхъ приходскихъ, тамъ братство возстановлено, тамъ комвтеть отирытъ о ценсіяхъ для духовенства, тамъ училище для дѣвнихъ духовныхъ-и сполько ихъ тенерь!-а у насъ нвчего. Мъз живомъ между двума столицами и какъ бы дъщнихъ ихъ прогрессомъ, а своего проявить не можемъ. Нельзя сказать, чтобы всѣ у насъ были отсталые въ этомъ отношеніи, да только нѣтъ людей предпрівмчивыхъ и рѣшительныкъ, готовыхъ говорить въ слухъ всѣхъ и для всѣхъ. Пора открыть и намъ уста на пользу общую.

Одина изъ Тверскиха.

(\*) Д. Христ. 1861 62 г. Смъсь 33 стр.



### ЗАГРАНИЧНЫЯ ЗАМЪТКИ.

#### IImymtapms 10/22 февраля.

За послѣдніе два года въ нявъстіяхъ съ Востока, наображающихъ церковным отношенія евронейской Турців, очень часто уноминается народъ, имени котораго почти не слышно было въ исторін новаго времени. Люди разныхъ политическихъ и религіозныхъ оттѣнковъ возлагаютъ большія надежды на будущую, теперь снова начинающуюся цивилизацію этого народа, и поэтому стоютъ труда ввглянуть поближе на прошедшую исторію и настоящее положеніе націи, будущность которой возбуждаетъ надежды противоположныхъ партій.

Волгары въ первый разъ являются въ исторія Европы въ VI-иъ стольтів. Въ послѣдніе годы правлевія Юстиніана, бевчислевныя, конныя толоы болгарь перешля Донь, потомъ Балкань, разбили императорскія войска, ограбили все начисто и явились подъ стѣвами Константивополя. Только вовнское искусство в храбрость Веливарія могли сиасти столицу тогдашняго христіанскаго міра отъ нападенія дикихъ явыческихъ полчищъ. Вудучи отбиты отъ столицы, они прошли весь балканский полуостровъ на всемъ его протяжении. Въ то время какъ прибывшія виъстъ съ ними другія славянскія и албанскія племена поселялись въ Пелопонесь, Румелія, Илирія, в отчасти вытъснили греческое васеление, болгары заняли объ стороны Балкана подъ управлениемъ собственнаго князя. Изъ исторіи болгаръ извѣстно, что одни изъ нихъ основались на притокъ Волги, на Камъ, и имъли особенную судьбу вивств съ обитавшими тамъ народцами тятарскими, - другіе поселились въ югу отъ Дуная и имъютъ свою исторію. Находясь въ безпрерывной борьбів съ византійскими инператорами, изъ кояхъ одинъ получилъ даже проименовавіе «Булгаро-убійцы,» болгары, вторгавшіеся въ предѣлы Вивантін, то сами обращались въ данниковъ, то брали дань съ слабыхъ виператоровъ. Въ IX столѣтія проникло къ нимъ хрястіанство, посл'я того, какъ князь ихъ Богорисъ (Борисъ), при посъщения Константивополя, пораженный картиной въчныхъ мученій на паперти главнаго храма, обратился къ христіанству н приняль крещение. Проповёдь первыхъ славянскихъ апостоловъ, Кирилла и Меводія, урожденцевъ изъ Осссалоники, узнавшихъ

T. X.

славянскую річь въ Крыму, сопровождалась среди нихъ тімъ большинь успехонь, что виесте съ нею сделанъ быль переводъ Священного Писанія на нар'ячіе, нонятное встив тогдащнимъ сдавянскимъ племенамъ. Извъстно, съ какимъ успъхомъ тогдаший папа Николай I унталь привлочь къ себть оту двоицу апостоловъбратьевъ, проповъдывавшихъ въ Моравія и Богемін, и подчиннаъ эти страны Риму, дозволивъ совершать литургію на поиятномъ пародномъ языкѣ. Его споръ съ Фотіемъ, цатріархомъ константинопольскимъ, имълъ основание не въ одибхъ только догнатическихъ или обрядовыхъ разностяхъ, но и въ притязаніяхъ Рима на обладавие Богемією, Моравією и болгарскимъ царствомъ. Въ первыхъ двухъ Римъ побѣдилъ; но болгары, неспотря на неоднократныя посольства Людвига нимецкаго къ князю болгарскому, двиствовавшаго въ внтересѣ Рима, удержали греческій обрядъ и долгов время вытли полную церновную независимость подъ управленіемъ собственныхъ патріарховъ, интронолитовъ и епископовъ. Мъстопребываниемъ патріарха былъ городъ Акрида (Охрида); патріарху подчинены были семь митрополятовъ и четырнадцать епископовъ; онъ вънчалъ на царство болгарскаго князя. Какъ сильно болгары сознавали свою невависимость, объ этомъ свидительствуетъ вопросъ Осоонланта (+ 1107), званевитаго патріарха и отца церкви: «какое діло церкви болгарской до Константинополя?» Въ началѣ XIII столѣтія князь болгарскій Калоїоаних хотёль подчиннть свою страну Рыму и признать главенство папы; Ивнокентій III также ревностно ваботныся объ этомъ чрезъ своихъ легатовъ. Но когда во время четвертаго крестоваго похода основана была въ Константвиополѣ латинская инперія и ся герцоги и графы сталя дѣлить между собою наслъдіе Византія, Калоіоаниъ далъ сапый ръшительный отпоръ и отказался отъ всёхъ обязательствъ предъ папою. По вовстановлении греческой имперіи въ Константинополь, царство болгарское начало упадать въ той мёрѣ, какъ сербокая нація усиливалась. Османы стали твердою ногою въ Европ'є в такъ какъ князь сербскій Стефанъ Душанъ не имѣлъ достойнаго преемника, то вскоръ Сербія, Боснія и Болгарія подпали подъ власть турокъ. Турки ничего не измѣняли въ церковномъ устройствѣ страны до самаго XVIII столѣтія. Но церковныя имущества были отняты въ пользу магометанскихъ владътелей, вся Болгарія подчивева турецкой администраціи, въ каждомъ городъ лучшій кварталь занять турецкимь народонаселеніемь и христіане обложены были поголовною податью (харачъ). Такъ какъ

#### SANSTER.

владътельный инажесний родь угась из Болгарін, деорянь въ стравѣ не было, науки и испусства не развились до вначительной стецени, то по запятия страны туризни, все песеленіе, оставшесся христіанскних, могло существовать только вемледьлісих. Тольке въ значительнъйшихъ городахъ Болгарін: Рушунѣ, Шумлѣ, Силистрін, Варнѣ, также въ Филинпонолѣ, Адріанополѣ, Солуни есть достаточные болгарскіе куппы. Болгаре народъ скромяный, прилежный, отличающійся честностію и вѣрностію, пренмущественно предъ всёми влеменами, населяющими планрійскій треугольникъ. Особенно даровитыми нельки назвачь болгаръ. Число живущихъ въ Турпін болгаръ ни какъ не менѣе трехъ милліоновъ, такъ что со времени обравовавія собственнаго церковнаго управленія въ Сербіи, Придунайскихъ княжествахъ и Греціи, болгаре составляють половину всего христівиства, подчиненнаго патріарху константинопольскому.

Патріаршество болгарское въ Охридѣ, по имени, существовало до прошелинаго столётія. Чёнъ болёе греки Фанара въ Константинонола, по своему умственному превосходству, пріобратали вліяція на своихъ властителей-туровъ, твиъ сильнве ваботились и о томъ, чтобы сосредоточнъ церковную власть надъ всёми православными райлин въ своихъ рукахъ, такъ что съ половины XVII стольтія всь архіепископскія и епископскія каведры въ Болгарін заняты были греками и въ богослуженія введенъ былъ греческій языкъ, вибото славяяскаго. Посль пассаровицкаго инра, инператоръ Леонольдъ 1 приказалъ сербскому патріарху переселиться из свверу отв Савы въ Карловицъ ; послѣ новаго присоелиненія Сербін къ Турцін, патріархъ все-таки остался въ Карловний, и вслидствие этого турки уничтожили сербское патріаршество и на всѣ высшія ивста стали вазначать константиноцольсвяхъ грековъ. Это дало новодъ патріарху Самуилу по соглашению съ турками унвутожить в митрополно болгарскую въ Охридь въ 1770 году. Постоянно возраставшее сближение славанскихъ племенъ Россін съ славанскимъ населеніемъ Болгарін побудно Порту уничтожить и этотъ последний центръ національнаго единства, и греческое духовенство въ этомъ содъйствовало Портв, чтобы укрвпить свою власть надъ славянскимъ народонаселеніень.

Пробужденіе народностей въ XIX столѣтіи отняло у турецкаго правительства и греческаго патріаршества не нало областей. Но окончательное разрушеніе оттоманской имперіи въ наше время замедлено вившательствоиъ Англіи и Франціи, во ния европей-

скаго разновъсія. Унирающее тыю попробовали одушевить и гатти-гунаюнъ 1856 года торжественно объщаль развоправность нагонетанъ и рейенъ и всёмъ христіанскимъ подданнымъ значительныя реформы церковных отношений. Эти-то объщания ресорыть и произвели главными обрезоми вастоящее церковное движевіе въ снокойновъ дотоль вародонаселенія. Основаній къ неудовольствіянь было довольно. Болгаре огорчены были введеніемъ непонятнаго языка въ богослуженіе и такихъ обычаевъ, которыхъ польза в происхождение были сонинтельны. Таковъ напринаръ обычай выкапывать по прошестви года останки умершаго для совершения вторичиаго погребения-обычай, ненявъстный въ греческой церков, крои в одной Болгаріи. Расходы на этоть и другіе обряды, расходы на совершеніе браковь и пр. были очень значительны; но болгаре, разоренные войною 1853 - 1858, не могли платить греческому духовенству назначенныхъ цвяъ, хотя ови вообще народъ очень уступчивый. При этомъ нъкоторые изъ јерарховъ вели себя недостаточно благоразунно и усилявали народное раздражение. Въ 1857 году епископъ Неофить быль выгнань изъ своей спархіи и оть патріарха изъ Константинополя прибыль спархь для успокоснія умовь. Порта въ этонъ событія видѣла только вовстаніе противъ своего влалычества.

. Едва лишь только сделались извествыми несогласія между болгарскимъ населеніемъ и греческимъ клиромъ, какъ иностранная политическая и церковная пропаганда рашилась овладать этою областію для достиженія своихъ плановъ. Для русскаго вліявія среди болгаръ были самыя благопріятныя условія, — и твиъ болье, что фаваріотскіе руководители патріаршеской церкви въ Константивополь склонились на сторону Запада и желали подчиниться его вліянію. И вотъ скоро выразялось стремленіе въ славянахъ въ отделению отъ патріаршества константинопольскаго. Начались совъщания съ подачею просьбъ объ отозвания греческаго духовенства изъ Болгаріи и возстановленія славянскаго языка при богослужении. Епископъ филипнопольский Паисий сталъ во главѣ этого движенія; изъ Адріанополя и Филиппополя греческое луховенство было изгнано, также изъ Шумлы, Рушука и проч. Въ Константинополѣ хотвли предотвратить бурю нолуифрою. Столичнымъ болгарамъ позволено было избрать епископаболгарина, который служиль бы представителень вхъ нитересовъ въ Константинополь. Но едва только это случилось, какъ тоть же самый представитель болгаровь, Иларіонъ Макаріуполь-

80

#### SANSTRE.

скій ужичтожнах ния вселенскаго начріврта въ литургін и, булучи позвань за это нь церновому суду, нивль сиблость сказать предъ лицонь высшихь јерарховь, что его народъ желаеть лревней невависимости отъ Константинополя и не усновоится детоль, нока не врюбрятеть нолной самостоятельности церковной. Въ Константиноволъ стали являться брокноры въ этонъ сискель, наполневных самыми сильными обявшениями вротивь греческаго луховенства. Вибств съ этинъ Россія въ динлонетическихъ нотахъ жаловалась на угистеніе славлискихъ христіанъ въ Волгарін, которое не только допускають турки, но положительно благопріатствують ему. Въ Белгарію была отправлена слёдствонная номинссія, подъ руководствоиъ тогдащияго верховнаго визпря. Представленный них въ концъ 1800 года соонціяльный отчеть всю вних слагаеть на отдёльныя личности христіанскаго илира и на мірянъ, предалныхъ Россіи. Болгарская ваціональная вартія обратилась съ адресонъ къ представителнить главныхъ доржавъ въ Константиноволъ; но больнинотво вовсе не расположено было ноногать низ. Три ейнекова Иларіонъ, Арксентій н Пансій быля преданы отлучению патріархонъ Іоакинонъ; предавные болгаре долго защенцали вхъ въ Константичноволъ даже сь оружіень въ рукать; не въ началь 1861 года они должны были отправиться въ ссылку, въ сопровождения турецкаго конвея, чыснию въ Кыртайно (въ Малой Авів); тамъ, сколько намъ назъство, они находятся и досель.

Французско-католическая вронаганда, поддерживаеная французснань посольствоить въ Константивонола, главный руководитель которой есть Боре заварнотъ (ісвунтъ), уже съ 1856 года ревностно доногается обратить болгарское движение въ свою польну. Существование католическо-болгарскихъ приходовъ въ округахъ онанвновольсконъ и никонольсконъ (всего около 15,000 душь), основанныхъ въ очень давнее вреня, благопріятствовале этиль ванъреніянь. Изъ Солуни Воре обратился во внутренность страны. Кго превосходное знаніе языва и вліяніе, бывшее въ его рукахъ, произвели бельшее внечатлъніе на славанъ. Но посладствія его миссіонерскиха трудова, о которыха така квастливо прокрачали оранцузские восточные журналы, оказались потомъ вовсе не такъ звачительны, и католический архиспископъ въ Константинополъ, Брунови, при своенъ посъщения Болгарія нашель, что въ донесскіяхъ много участвовала фантазія. Въ 1860 г. Боре прибыль въ самое сердце Болгарія-Тырново; вдесь примянуль онь нь національной партія, резностно дійствоваль въ об-

81

### православнов обозръние.

82

- наружения элекцетреблений греческой јерархи, и, такъ какъ не - CALO MORECTHO. 4TO ORD RATOLERS H 1037875, TO EDERSTS CALLS съ большинъ одущевлениевъ. Строкія міры, принятыя ватріарвомъ относительно белгарскихъ священинковъ, превосходно служили его планамъ. Одинъ изъ огикъ священянновъ, ускользнувшій наз заключены, спрылся въ католическонъ монастырѣ св. Бенедикта въ Гадатв. Здвсь есе приняли съ распростертыти объятыми и убъявым перейдти въ католичество. Овъ ванисаль и отправиль въ ватріархать свое отреченіе оть константивовольской перкви; выйсть съ вынь водписались още четвево болгарснихь священанновь и въеколько болгарскихь изсторовыть, живущихъ въ Константивоволъ; со стороны натолическаго духовенства низ была объщана неврикосновенность болирекию языка ва богослужения и восточные обряда. Въ дона аривно-католическаго енископа устроена была церковь, аля болгаръ-нитовниовъ . въ Конодантиноцоль, по всему Јеванку вазваченъ быль сборъ въ подьзу новоприсовлиненыхъ, и чиналини оранцузскаго носольства, также вст нонсулы волучили нужныя прикавания. Вссною 1861.0. Боре ваяль съ собою въ Римь на собрание санскоповъ значительнайщаго изъ обративнияся болгоръ архименднича Іосифа Сокольскаго и Пій IX носвятиль сто во списиона боягарокатолической церкви. По возвращени въ Константивоволь онъ быль принять съ большими почестями натолическимъ масалениемъ и началь уже искать у Порты права инспораться патриприсомь боларскима, чего уже достигъ вогда-та армано-католический спис-KUDL, KAKL, BADYEL HEREB HEL KONSTRUTHBODOLS, BDCBL TON RCдали по прибытін изъ. Рина. Приманы этого исчезновени не раскрыты еще. досель. Извъстно только то, что Сокольский прибыть въ Одессу на русскомъ пароходъ. Добровольно, или протинь воли, онь это савлаль, -- досель остается спормань нуватокь... Во всякоих случай это собыню значительно ослабно усрбив натодинеской пронаганды; ультрановтанская: ганста Bulgario потерала цочти ворть своихъ подписчиковъ; семь свещенанковъ откавались. отъ католичества, обнародовавъ, овое возвращоние къ болгарско-греческой перкви въ выражениять, очень невынолныхъ ала јевунтовъ. Въ Константинонала предприятие Боре согли впосна иотераннымъ и вліятельные болгаре, усерано сносившиеся съ.турецкими министрами, начали пирать: измоторую належах на достижение своихъ праей. Но новый султанъ оназался также: неблагосклоннымъ къ болгаранъ. Разделение патріаривские нежду грецами и болгарами ворбще не въ снотеми турелкаго прави-

тельства. Отделение гражданскаго управления отъ церковнаго также можеть принести пользу только въ томъ случав, когда въ вервомъ устранится произволъ, я не тогда, когда оно еще въ большей иври полнадеть подъ вліяніе нашей. Повтому болгаре ограничная пока свою программу тамь, что требують себь націовальнато духовенства, славянскаго языка при богослужения, болгарскихъ школъ и увичтоженія злоупотребленій въ управленів; что касается высшаго церковнаго управлевія, то они соглашаются остаться водъ властію патріарха константинопольскаго, если только въ правительствующемъ синодъ при патріархѣ будутъ засъдать шесть болгарскихъ епископовъ и такинъ обравомъ составатъ половину синода. Съ марта 1862 года, во главъ національно-болгарскаго динжения стоитъ синскопъ Пареений. Католическая партія особенню деметвуеть въ адріанопольскомъ округе, где ей -байгопріятствуєть вана, враждебный русскивь; число обратившихся въ католичеству болгаръ въ апрѣлѣ прошлаго года состояло нов 2612 селейства, по новазавню ультранонтанскихъ газеть; въ явварѣ настоящато тода ниъ назначенъ новый архи-**Wasthips is Jun's священника Петра Арибадиесскаго. Онъ со**стоить нодь покровительствомь армано-католическаго патріарха Гассуна, но во всёхъ нерковныхъ делахъ признанъ Портою какъ главный правитель болгаро-вателической церкви. Съ какою неутемпланию натолическая периовь пользуется на востокъ кажлынь удобныхъ случаемъ и какъ расчитанно и върно стренится ова пріобрасти на застока то, что потерила на запада, это доназываеть ванская Encyclics (окружная грамота), дайная въ янверь пропылого года, воторою прочаганда разделяется на два отавления завадное и госточное. Восточное отавление инветь четыре отрасли, ни особымъ кардиналомъ въ каждой для главныхъ носточных виролностей. Для каждой нев этих отраслей влевачевы докладчини неъ лицъ, принадлежащихъ къ разнымъ народностямъ и живущихъ въ Римъ: это почти всё люди, превосходно знающіе ивстныя условія и чрезвычайно полезные. Учевые труды, выходящие изъ пропатанды, пишутся подъ руководствомъ людей, имъющихъ европейскую извъстность (каковъ напримъръ Тейнеръ), или принадзежатъ зняво имъ. Кардиназы обязаны въ опредъленные сроки лично доносить о двлахъ отавленія святому отпу.

Съ 1856 года въ Бозгарія действуютъ также и пропестантскіе инссіонеры. Шотланаская церковь интетъ иного миссіонерскихъ станцій въ с'яверу отъ Балкана; американскіе методисты къюгу.

Онн занимаются преимущественно распространеніемъ библій и религіозныхъ трактатовъ; въ 1860 году выдано 11,000 экземпляровъ на болгарскомъ языкѣ. Но прошлою осенью одинъ американскій миссіонеръ убитъ разбойниками близь Филипионоля.

Епископы національной болгарской партія, предъ отправленіемъ ихъ въ ссылку, обратнансь съ просьбою о помощи къ «комитету евангелическаго союза» въ Константинополѣ. Но дѣло не состоялось потому, что условіемъ сближенія они поставнан то, чтобъ имъ оставили обрядъ и каноны ихъ собственной церкви.

Въ Берлинѣ 21 января происходило собраніе «Іерусалнискаго Союза;» взъ-рѣчей произнесенныхъ при этонъ случаѣ можно видѣть, каково положеніе восточныхъ христіанъ и въ частности палестинскихъ, гдѣ теперь идетъ саная горячая борьба за преобладаніе: борьба вызвана и поддерживается не тувемцани, которынъ на долю выпало быть безгласными жертвани, а евронейскими и американскими религіозными нартіями.

«Німецкая свангелическая церновь интеть прочный усліхь въ святой вомлі. Въ Іерусалимі существуеть донъ діакониссь, страннопрімивица, спротскій донъ и донъ трудолюбныя. Въ Виолеені дійствуеть миссіоперъ Миллеръ, онъ интеть 60 обращенныхъ и 35 дітей въ школі. Въ Ясові бавельскимъ обществонъ основана школа и госпиталь. Шполы существують въ Наплузі, Рамлі, Канъ. Въ Назареть образовалась протестантская община изъ жителей этого города. Болів и болів пріобрітаеть значенія Бейруть, имізющій отъ 50 до 60 тыс. жителей; въ венъ находится большой донъ діакониссь и госпиталь. Недавно основана школа въ Дамаскі съ 25 дітьмь.

«Посъщение объторанной земли принценъ Валлійскинъ очень возвысило евангелическія общины въ глазахъ мусульнанъ.»

Сообщая по временамъ объ ученыхъ богословскихъ трудатъ протестантскаго міра, мы доселѣ ни разу не упоминали о проповѣднической литературѣ. Въ этой области, конечно, являются замѣчательныя произведенія; по каждая проповѣдь и каждый проповѣдникъ, отдѣлько взятые, всегда представляютъ очень мвого мѣстнаго и народнаго; эти качества дѣлаютъ на мѣстѣ проповѣдь назидательною, дѣйствующею на слушателей; но они же дѣлаютъ проповѣдь непонятною и безполезною для другаго

84

народа и другаго въронсновъданія. Съ большею пользою можно рекомендовать средній между пропов'єдью и академическою лекцією родь, наяв'єствый подъ наяваніемъ «Публичныхъ чтеній (Vortrag)». Эти чтенія появнинсь одновременно съ стренленіенъ другихъ наукъ вовбудить интересъ къ наукъ въ массахъ, которынъ недоступна аудиторія, и сообщить имъ полезныя знанія въ доступной форм'в изложения. Богословская наука также не хотвла пренебречь этимъ важнымъ средствомъ распространения религиознаго образованія и отчасти вызвана была къ тому необходимостію. Нужно было противодийствовать матеріалистическимъ теоріань, которыя въ разныхъ видахъ прововѣдывались публиий со встии достопиствани живой, популярной ръчн. Содержание религіозныхъ чтеній берется изъ библейской и церковной исторія, изъ исторів христіанскаго искусства, изъ современной обпественной в сенейной жизин. Въ этомъ послъдненъ случат оно перядко совнадаеть съ проповядые въ собственномъ смысла в ножеть служить преднетонъ церковной проповёди. Такого рода чтенія болье и болье входять въ употребленіе и теперь уже наз. нихъ можетъ составиться эначительная и полезная библіотека. Авологетика Хонстіанства занишаеть самое видное ивсто въ составъ этихъ чтеній.

Но ны ноженъ указать на изкоторыя сочинения, полезныя для пропезнаниковъ, какъ пособія въ выбору темъ и ихъ раскрытію. CROAM HPERARe scoro upunadjemura Theologisch-homiletisches Bibelwerk von J. Lange. Какъ основная мысль, такъ и исполнение ся очень удачны. Предъ каждою книгою Священнаго Писанія предлагается сначала введение въ нее, съ указаниемъ особенностей клиги, личности инсателя, времени написанія, основной мысля и ел раскрытія, на сколько это нужно пропозвлянку, чтобы прилать единство цалону ряду своихъ проповадей. Во введения укавываются также важиващія міста и соображенія противь отрицательной критики, но въ самыхъ умъренныхъ размърахъ, такъ что ни одно введение не представляеть полемическаго характеря, снособнаго нарушить необходимое для пропозъдника спокойное настроеніе нысли и чувства. Здёсь же приводится и истолковательная литература, относящаяся въ навъстной книгь. Къ сожалению, не смотря на всю швроту возврений составителей этого труда, и у нахъ заивтно опущение, очень важное для насъ; выенно они не въ достаточной полнотъ указываютъ отеческую встолковательную литературу, хотя ври самонъ изъяснения текста они и приводять маста наз знаненитыхъ греческихъ истол-

## православное обозръніе.

кователей. Но всего требовать только отъ другихъ ны не инфемъ права : когда-нибудь и у насъ явится подобный трудъ, ва основании и въ духѣ святыхъ отцевъ церкви. У католиковъ недавно стала издаваться Библейская Симфонія (Biblische Concordanz, кажется въ Регенсбургѣ), расположенная по библейскимъ предметамъ въ алфавитномъ порядкѣ (Богъ, Бѣдность, Вѣдствіе, Воскресеніе, Вѣра и пр.); послѣ текстовъ Священнаго Шисанія приводятся отеческія мысли касательно того же предмета; но отцы церкви и истолкователи почти исключательно западные.

Въ изъясненіи самаго текста Ланге и его сотрудники поступаютъ слёдующимъ образовъ. Сначала приводится отдёлъ священной книги, представляющій одно пёлое и законченное, съ предварительнымъ анализомъ и указаніенъ хода мысли. За тёмъ стёдуетъ экзегетическое собственно изъясненіе по стихамъ, такъ что для проповёдника не нуженъ становится оплологическій, географическій и прочій комментарій: овъ есть въ самой книгѣ. Послѣ этого слёдуютъ догматическія мессіанскія пысли Dogmatisch-christologische Grundgedanken), заключающіяся въ отдёлѣ. Наконецъ предлагаются мысли важныя для пёлей проповѣдника съ приведеніемъ самыхъ характеристическихъ выражёній внашениты хъ проповѣдниковъ. О полнотѣ послѣдняго отдѣла ложно судить потому, что составители не оказались скудными по мыслямъ даже при изъясненіи такого трудваго отдёла, какъ Мю. 1, 1—17 (Луки 3, 23—38).

Евангеліе отъ Матоея издано было въ 1858 году; въ 1861 году потребовалось уже второе изданіе. Досель язданы 4 евангелія, Двявія апостольскія, посланія Іакова, Петра, Іуды, пославія: въ Галатамъ, Кориноянамъ, Евреямъ, Тимовею, Титу и Филимону. Подобнымъ образомъ будетъ изданъ и Ветхій Завыть; цвна навначена очень умвренная.

- Только что появялся первый выпускъ книги: Homiletisches Handbuch zum Gebrauch bei Predigten, von Maximilian Röder. Nürnberg 1863. Эта книга будетъ состоять язъ трехъ томовъ я представитъ собраніе проповъдей на весь перковный годъ. Метода составителя заключается въ толъ; что онъ на каждое евангельское зачало приводитъ то довольно длинные отрывки, то краткия высли, то конспектъ всей проповъди изъ различныхъ пріобрътшихъ извъстность проповъдниковъ. Разсмотривный нами трудъ Давге уже ввошелъ въ эту книгу, какъ источникъ. Сколько йожно судить по первому выпуску, книга объщаетъ большое разнообразіе мыстей и проповъдническихъ пріемовъ. Такія винги, но ва-

Digitized by Google

86

шему мивнію, васлуживають вийнинія, не смотря на то, что онѣ принадлежать их разряду нонинлицій. Если кинта съ унбисенъ составлена, то читатель пожеть получить изъ нея такое просвѣтлъніе своего призвания и своихъ способностей, какого онъ никогда не получиль бы язучая тидателено отдѣльныхъ проповѣдниковъ. Иногда таланчъ остается ноновѣстнымъ для самого обла дателя потому, что онъ визетъ тяланты , мало родственные его способноотямъ и впутренному располежению : а равнообравная компиляція можогъ представить ему обраченъ, который придастъ ему бодрость и укажетъ настоящую дорогу.

- Uebersicht über die Entwickelungsgeschichte der christlichen Predigt von R. Nesselmann. Elbing 1862.

Buch der Predigten, oder 400 Predigten und Reden aus den verschiedenon Zwiten, Ländern und Confessionen von Nesselmann. Elbing 1862.

Эти дай кангы, въ первонъ воданім составляний одну, имбють -щілію понавать, какъ раснивалась христієйская проповідь съ первых зіковь до настоящато времени. Нервая часть теорети--чоки налагають историю проповіди ; вторая представляеть 100 -проповідся наз различныхъ віжовь и писачелей всіхь віронополіжданій, ччобы наглядно представить всі роды проповідей, коніе тольно свобщиеть намъ исторія. Но вийсті съ тімъ вторая часть располятиеть проповідам не по хронологическому поридку, -а по зичаламъ, тамъ что книга можеть служить несобіень ві воставленно проповідой на весь годъ, всая читатель не желаеть можать въ всій ученаго интереса.

Новорія щерковной проповѣди еще очень мало разработава, даже въ протестантскихъ землязъ, гдѣ проновѣдь составляетъ сапуер зажвую часть богослуженія. Отгого равсматриваемая книга то инотовъ неполна и не имъетъ той асностя въ изложенія, викая проясходить всяваствіе всесторонніюто знавія предмета, возножнато только тогда, когда писателю приходятся группяровать лобытые наукою результаты, а не тогда, когда онъ принужденъ сямъ и открывать матеріалы и критически изъ равсватривать. Авторъ преймущественно занижается вибитнею стороною проповъда и сябдить 'за нею съ первыхъ си проявленій, какъ гомиція, до художественной проповѣди новаго времени. Чтобы показать методъ автори, мы передадящь его взглядъ на греческую проповѣдь въ самый цибтуцій неріодъ.

- Христанския проноваль прожде всего проявилась въ формВ. бесван (голилии). Бесван извясияеть изятый отавли Священного

87

Писанія слово ва словомъ, стихъ за стихомъ, буквально слёдуя тексту; мысли пропов'ядника не стоять въ твсной связи одна съ аругою и нередко представляются какъ бы случайными. Творепъ бесталы есть Оригеиъ. У него пропонталь почти не отличается еще оть еквегезиса; различіе въ томъ только, что онъ при истолкования далаеть приложения въ жизни и заботится о практеческыхъ выводахъ. Но христіанская проповідь въ этонъ воді бестать уже пріобрта существенный моненть художественной проповеди: именно гоняла выработала то правило, что въ основанін христіанской процовѣди должевъ лежать тексть Сияпениаго Писанія. Но на этой степени и оставовилась греческая проповідь; строго держась формы бесізды, она руководится отвиз даннымъ содержаніемъ и не дошла еще до свободнаго усвоенія мысля текста и развитія ся на основанія логическихъ и художественныхъ требованій. Поэтому въ большей части пропов'ялей изть гармовическаго соотвошенія частей: онв являются какъ наборъ ныслей, саныхъ разнообравныхъ, безъ родства и сходства. Ефремъ Сиринъ въ одной своей проповъди свачала довавываеть, что обязавность любви ве трудно исполнить, во вторыхъ, что любовь необходния и благотворна, въ третьихъ онисываеть роды любви, наконець снова говорять о благотворности любвя. Въ процовъди Григорія Богослова на Богольденіе ходъ мыслей слёдующій: «настоящій день отвосится прежде всего из крещению Христа, но витств съ твиз соятлываеть и наше очищеніе; ятакъ просвѣтимся; язычники виѣютъ нечистую реангію; ны хотних нынь разсуждать о Богь и Божественных вещахь. поэтому каждый долженъ очистить себя ; ны должны разумно разсуждать о празднаства и восновлянуть о своемь Бога; Его слѣдуетъ разумѣть какъ простой и тречаствый свѣть; ради нашихъ гръховъ Христосъ содълялся человъковъ; нынъ Онъ престился, очистнися - и ты ли презираеть очищение? Теперь ны хотных разсуждать о различныхъ видахъ прещения и т. д.» Св. Златоусть въ проповѣди на Патидесятницу сань новторяеть главныя мысли своей проповёди въ такомъ видё: «теперь время кратко повторить все сказанное нами; мы осудили тахъ, которые являются забсь однажды въ годъ и привели имъ на память изъ древней исторія проклатіє и благословеніе ; ны разсуждали объ удейскихъ правдинкахъ; мы заизтили, что Пятидесятинца-правдникъ неподвижный; мы сказали, что чистая совъсть, а не обраненіе временъ составляеть правдникъ ; за симъ ны перешли въ наспосланнымъ намъ съ неба дарамъ; мы сказаля, что оня суть

**88** 

знаки прамиренія ; мы доказали бытів Св. Духа нев отвущенія грахова, ваз отвата настыряна, наз слова премудрости и нознанія, наъ возложенія рукъ и таниственной жертвы; ны сказали, что имбенъ залогъ и поручительство; ны указали причину, почену такія чудеса не совершаются теперь; за твиъ упомянуля им о страновомъ суда и о томъ, что вса наши грахи будутъ HADINCOHAI; HO NAL BOXABAJH TONNE, YTO ONH BELJAATCE, CCJA NAL захозникь. О всемъ этожъ я напоминаю вань.» Въ проповъдяхъ этого времени большею частію ивть и тамы, т. с. главной иысля, которой были бы подчижены всв прочія. Въ большей части пропозблей есть надинся яхъ содержания, но онв принадлежать издателянъ, а не самниъ авторанъ. Вступительной и заключительной молитвы въ греческихъ пропов'ядяхъ не было; но встричается молитва среди проповёди, какъ напримёръ у Макарія Великаго въ словъ на Илтидесятницу. Въ концъ проповъди слово аминь съ 4 вѣка встрѣчается уже довольно часто; обыквовенно ему предшествуеть славословіе. Такое заплюченіе было общинь въ средние въка, такъ что рукошнен предлагаютъ только вачало славословія, вреднолагая ковенъ всёмъ навестнымъ. Одна рукопись двлаеть наивное принвчание: fac finem sicut tibi placet.

Авторъ отдаетъ преимущество художественной проповъля, написанной по всёмъ правиламъ ораторскаго искусства, т. е. съ указаніень темы, діленіень, изложеніень, заключеніень и проч. Онъ сознается, что греческая проноваль ишетъ высокія достоинства, по библейскому характеру, теплоть чувства и пр., но не находить въ ней строгой обработанности. Нужна ји она такъ бевусловно, какъ душаетъ авторъ ? Мнотіе авторитеты, какъ напримъръ Фенелонъ, рашаютъ вопросъ не въ нользу строгой систематики. Мы ножень указать на недостаточно-объясненный авторовъ фактъ, почему отцы церкви какъ греческіе, такъ и латинскіе не валли за образець древняхь ораторовь, хотя вившияя сторона слова у нихъ была тщательно выработана. Въ этомъ обстоятельства есть уже указание на то, что и способъ христианскаго убъждения и саное восприятие сообщаемыхъ истинъ имъють совершенно особенный характерь. Христіанская проповіздь, кавъ и христіанское богослуженіе, д'виствують не столько на нысль, суждение человъка, сколько на совокупность всёхъ его душевныхъ силъ; они нибютъ целію не внести въ душу человъка одну опредъленную мысль яснымя и убъдительными доказательствани, а ввести его самого въ религіозную атмосферу, чтобы онь нало по-малу, подъ вляніемъ различныхъ образовъ н

мыслей, получиль особое, неясно-сознамомое въ началь, настроенів, которое можни сравнить съ дійствіень на человіжа вокой. высшей, незнакомой ему дотель среды. Въ этопъ случав человъкъ не сознаетъ еще, что именно дъйствуетъ на него; но новыя впечатлёнія неотразнию, хотя и медленно проникають въ него. Есля на такое вліяніе должва расчитывать я пропов'ядь, то едвали не надобно оздать предночтение пропозван, въ которой менње замѣтна выработанность и строгость формы, ограничивающая широту впечатленія. Во всякомъ случав заняжающійся исторівю христіанской процов'яди найдеть въ этой книгь не мало случаевъ въ размышленіямъ и поводовъ въ новымъ, самостоятельнымъ изследованиямъ. Заметимъ еще, что въ собрание проповъдей внесена одна только проповъдь нашего соотечественника,-именно слово на Рождество Христово Ософана Проконовича: какъ видно, собиратель не знаетъ возднъйшей процовидянческой литературы въ Россіи.

Поставиять задачею прослёдить исторію проповёди съ сормальной только стороны, авторъ твиъ самынъ устравилъ отъ себя самую интересную и поучительную сторону въ исторія проповѣди - характеристику различныхъ проповѣдниковъ со стороны ихъ содержанія, прісновъ, способа распрытія мысли и языва. Въ этонъ отношении очеркъ проповъдничества въ средние въка на Занадъ былъ бы чрезвычайно любопытенъ; особенно любопытны опыты популярныхъ провозблей, которыни такъ богата католическая церковь. О нихъ онъ двлаетъ короткое заивчаніе. «Мы (протестанты) могли бы поучиться и принять къ сибяваю кое-что изъ великаго искусства синсходить къ народному пониманію, какниъ отличаются вообще проповёди католиковъ сравнительно съ нашими ; ваши прововъди слишкомъ часто проходятъ налъ головани слушателей. Таковы католические проповѣдники изъ старыхъ: Бертольдъ францисканецъ, Авраанъ a Santa Clara; изъ новыхъ Албанъ Штольцъ и Фейтъ въ Вене. Эта популярность не рилко, впроченъ, доходитъ до врайности и слишкомъ неосторожно обращается съ высокими предметами проповъди. Напримъръ Бертольдъ часто въ смыслѣ своихъ слушателей говорить себь: «О горе, брать Бертольдь, да ты самь этого не исполняешь!» или «какъ, братъ Бертольдъ, ты хочешь путь савлать еще т<del>в</del>сиве?»

P. \*\*

90

### ПИСЬМА ИЗЪ ИСПАНИИ.

Въ Испаніи вядавва было распространено высовое ночтеніе и уважение къ Пресв. Деве, надавна въ честь ся делались статун изъ прамора, воска и алебастра. Статун: Virgen de Pilar въ Саparocch и Virgen de Monserrat из Каталонія издавна привлекають къ себѣ множество испанскихъ пилигримовъ. Обособленность испанекихъ областей въ средніе віка дала испанскому влиру случай еще болье распространить это уважение, которое, впрочень, клиръ направлялъ не столько къ лицу Марія Дѣвы, сколько къ статуянь, ее представляющимь. Клирь въ такихъ случаяхъ поступаль такъ, какъ Ісровоамъ съ своими подданными: чтобы удержать народъ въ своей области и даже привлечь ваъ другой области въ свою, клиръ одной церкви выставлялъ напр. статую Марів Дівы, которая можеть дійствовать руками, клиръ другой церкви выставляль другую статую, у которой выростають волоса на головѣ Дѣвы и т. п. Это элоупотребленіе ялира не уменьшнио въ народъ, а напротниъ еще болѣе способствовало чрезыбрвому распространению уважения въ Пресв. Деве: невежественный испанскій народъ, каконъ онъ былъ въ средніе вѣка н канамъ оставался почти до послѣдняго времени, не могъ отличить истины оть обнава. Кроив того, въ параллель съ распространеніень уваженія къ Маріи Деве нельвя не сопоставить надзена распространеннаго въ Испаніи ченмовърнаго уваженія къ женщини вообще. Это уважение относилось не къ однимъ только правственнымъ качествамъ женщины, по къ правственнымъ качествань и визшней красот'я визств. Въ Маріи Деве испанцы виделя совершенией образець красоты правственной и физнческой. Визшнюю красоту ел они старались выразить въ статуяхъ. Здъсь чувство испанца и его пылкая фантазія брали верхъ надъ разсудковъ: въ самыхъ древнъйшихъ своихъ статуяхъ Марін Дівы испанскіе скульпторы не хотіли приміннться къ исторической правдѣ, а старались необразить только красоту и образ пы брали съ натуры. Народъ оставался доволенъ такими статулин и всегда одбваль ихъ въ дорогіе костюмы по послёдней

молѣ. Духовенство вполвѣ снисходило народному невѣжеству. Нравственныя качества Божіей Матери народъ выражаль общиин названіями селтал, безграникал Марія Діва.—Замічательно, что древвѣйшій статуи Марія Дівы представляють се безъ Предвѣчнаго Младенца.

Впрочемъ, въ этомъ народномъ чувствъ уваженія къ Марін Дъвъ, нечуждомъ нъкотораго недостатка, не было и тъни римскаго догната. Народъ уважалъ Марію Діву, считалъ се высокимъ образцомъ женщины и святою. Но схоластикъ испанскихъ монаховъ захотвлось анализировать это неопредвленное народное чувство. Въ 1613 году въ Севильв вавязался споръ между доминвканцами и оранцисканцами. Первые утверждаля, что Божія Матерь причаства первородному гръху, послъдние утверждали противное. Народъ въ Севильт и во всей Андалузіи не хотвлъ вникать въ товкости, которыя одна сторона выставляла въ овроверженіе аругой: онъ слышаль, что доминиканцы кладуть нькоторое пятно на уважаемую имъ Марію Дѣву,-а потому сталь на сторовѣ францисканцевъ. Въ Севильѣ къ этому вопросу отвеслясь съ особеннымъ энтувіазмомъ: в не вступая въ споръ съ доминиканцами, народъ, въ опровержение ихъ, ежедневно наполняль церкви, совершаль по улицамь процессии съ эмблеммати ческимъ ивображеніемъ безірлыной Марін, пѣлъ молитвы, относящіяся въ Дѣвѣ, sin pecados concebida, повтораль гивны ваъ ся аваеиста (rosario). Донививавцы дојжны быле замолчать. Но процессін, какія народъ совершаль въ Севильв въ продолженіе спора францисканцевъ съ доминиканцами, остаются въ Севильв до сего времени. Онѣ совершаются тамъ преямущественно въ такъ навывае мую octava, отъ 9 декабря въ продолжения 8 дней. Въ эти дни съ статуеткою Марін Дівы отправляются по уляцамъ съ півніемъ въ честь ся гимновъ и молитвъ; народныя толпы, слъдують за подобными процессіями. Народъ, впроченъ, мало внаеть тв гимны, которые поетъ духовенство и въ которыхъ говорится о непорочномъ зачатів Діввы Марін: онъ чаще всего въ этихъ процессіяхъ повторяетъ древнюю свою молитву къ Божіей Матери. Dios te salve, Maria, llena eres de gracia, el Senor es contigo, bendita tu eres entre todas las mugeres, y bondito es et fruto de tu vientre; Jesus! Santa Maria, Madre de Dios. ruega Senora por nosotros pecadores ahora y en la hora de nuestra muerte (Вогъ тебя да спасеть, Марія, ты полна благодати, Господь съ тобою, благословенна ты между женами и благословенъ плодъ чрева твоего. Інсусъ! Святая Марія, мать Бо-

жія, молись, Госножа, за насъ грешниковъ теперь и въ часъ нашей смерти). Встр'ячающиеся съ этими процессиями, по требовавію обычая, должны остававливаться, становиться на колёни и съ непокрытою головою ожидать, пока процессія пройдеть. Но особенныя процессия совершаются въ дни октавы внутри громадваго севнаьскаго собора: это пласки такъ называемыхъ seises (шестерокъ). Ежедневно въ дин октавы въ 51/2 часовъ вечера бываеть полное собрание всёхъ духовныхъ и свётскихъ севильскихъ чиновъ въ соборъ; здъсь присутствуетъ полный оркестръ духовной музыки. На площедкъ около престола (эта площадка нічто въ родів нашей солев) 12 мальчиковъ въ платы балетныхъ танцоровъ, шесть съ одной и шесть съ другой стороны, подъ звуки музыки, начиваютъ танцовать съ кастаньстани народные испанские танцы. На самой площадкъ по сторонамъ въ линию стоятъ и любуются свътские и духовные чивы, вачивая отъ кардиназа-архіепископа Севильи. Эти тавцы вазываются танцами въ честь непорочной Марін'Дівы. Испанцы говорять, что это также древній обычай, начавшійся едва зв не съ 1613 года-времени первыхъ общирныхъ торжествъ въ Севиль въ славу Марін Діввы, бевъ гриха родившейся (\*).

Вскорѣ въ вопросѣ о непорочномъ зачатіи приняло участіе испанское правительство. Оно просило папу внести это миѣніе какъ догматъ въ число другихъ догматовъ римско-католической въры. Папа не согласился на это; однако же дозволилъ сохраиять ето какъ частное миѣніе и согласился на прошеніе испанскаго короля Карла III объявить Испанію и всѣ ся владѣнія въ Европѣ и Америкѣ подъ покровительствомъ таниственнаго событія — безгрѣшнаго зачатія Дѣвы Марін. Это объявленіе было возвѣщено по всей Испаніи въ одивъ день, 22 октября 1617 года. То, что доселѣ составляетъ для испанца предметъ дорогихъ историческихъ воспомицаній, что разсказываетъ отецъ сыну изъ былой бытовой исторіи, — это безпрямѣрная въ исторіи Исцанів трехдневная соггіdа de toros. Самый случай, по которому была вта соггіdа, испанцы забывають, а помнятъ только, что

<sup>(\*)</sup> Когда въ прошедшемъ году, въ октябръ мъсяцъ, королева была въ Сезилъъ, для нея нарочно устроивали эта танцы seises. Спросняши о томъ, лавно ли существуетъ этотъ обычай, она пожелала, чтобы этотъ добрый обычай остался навсегда, и объщала присылать деньги на платье танцорамъ. Это навъстно изъ газетъ и изъ выходящаго теперь спеціальнаго чэданія, описывающаго путешествіе королевы по Андалузія, которое носитъ заглавіе: Corte en la Andalusia.

ивкогда, только одинъ разъ, съ незапамятныхъ временъ отцы ихъ сражались и смотрёли цёлыхъ три дни сряду кровевую битву съ быками. Этой трехдневной битвой съ быками испанцы праздновали объявление своей земли подъ покровонъ безъ гръха родившейся Давы Маріи, объявленіе своей земли землею святькweil-tierra de la Santisima. Въ (.евильв, вспоминаютъ испанцы, въ эти дни было пролято крови больше, ченъ во всехъ другихъ городахъ. Карлъ третій учредилъ орденъ «Carlos Tercero» съ эмблемой непорочного зачатія-женщины одътой въ бълое и голубое. Съ этого времени испанский законъ требовалъ отъ удостоивавшихся вакой-нибудь ученой степени, отъ вступающихъ въ какую-вибудь духовную или свътскую корпорацію --присяги съ исповъданіемъ въры въ непорочное зачатіе Дъвы Маріи. Такая присяга требовалась даже отъ ремесленниковъ при вступления въ цехъ. Въ ознаменование догмата основана была тогда же въ Севильѣ коллегія Los Becos (пансіонеровъ). Одинъ оранцисканецъ, по имени Pedro Alva y Astorga, тогла же собраль всѣ данныя въ доказательство новаго мивнія. Въ своихъ 18 веизданныхъ книгахъ онъ подобратъ доказательства на три слова decuit, potuit, fecit. Мысль та-ото чудо (т. е. рождение бевъ гръха Дъвы Марін) прилично, Богъ ногъ его совершить и совершвлъ.

Но и послѣ того, какъ инвніе о безгрѣшномъ рожденія Дваь. Марін провозглашево было въ Испаніи какъ догнать, народъ не хотълъ вникать въ тонкости относительно этого мизнія. Народъ и слышать не хотълъ, чтобы Марія Дъва имъла какойнибудь грѣхъ; но говоря о непорочномъ зачатін, всегда относниъ это зачатіе не къ самой Марін Дівь, зачавшейся отъ своихъ родителей, а къ зачатію ею Сына Божія. Формулу, въ которой выражался этоть догнать-sin pecado concebida народъ принималь; но самая эта формула была обоюдна. Concebida по испански виачить и зачатую и зачавшую; въ народномъ говорѣ имѣеть больше послѣднее вначеніе. Дарованія внаменитаго испанскаго живописца Мурильо (род. 1618. ум. 1682 г. въ Севильъ) ввушили капуцинамъмысль чрезъ его произведения олицетворить догматъ: Мурильо поэтому испанцы навывають El pintor de la Conception. Онъ писалъ больше картины Маріи Дівы, и картины его такъ называемыя Conception превосходны. Эти послѣднія всегда одинаковы по комбинація и по характеру. Марія Діва всегда представляется въ экстатическомъ состояния, возносится въ волотомъ эфирь къ небу, къ которому всегда обращаются и ся глаза,

окружева вножествонь херувиновь. На лиць Марін Дівы всегда выражается чудное спокойствіе и невниность души, невозмутаной вакакных человуческных помышленіень; сложенныя на сруди руки, подвимающиеся къ небу глаза и потонъ весь образъ дышать какниз-то вебеснымъ величенъ и высовою строгостію. Этн-то картины Мурильо и суть такъ называемыя Conception (immaculata). Этини-то, двистрительно чудвыни, картинани Мурильо капуцины хотъли каждаго спрашивать: «неужели эта жевщина причаства первородному гръху?» Картины Мурильо въ этомъ родв разсвяны по всей Испанін: есть въ Мадритв. нножество въ Севнаьв, есть въ Кадисв: рваній соборъ, сколько нибудь замізчательная церковь не вмізють или оригинала Conception Мурильо, или колін; много частныхъ лицъ владвють подобными вартинами. Намъ пришлось видъть около десяти подобныхъ картинъ-оригиналовъ Мурильо, -- и кажется только предзанятая мысль капуциновъ хотъла навязать имъ упомявутый вопросъ. Мурвльо своным картинами удовлетворлетъ только наролному чувству уваженія въ Деве Маріи. Народъ и предъ этнии картинами не исповъдчетъ римскаго догната. Намъ приходилось предъ самыма картинами Conception въ Севильѣ спрашивать: какое-это зачатие? намъ отвѣчали-«зачатие Дѣвою Сына Божія». Въ Кадисѣ наиъ пришдось быть въ церкви капуцинскаго монастыря Santa Catalina, гав есть между прочных картины Мурильо и одна изъ его Conception. Намъ показывалъ церковь и вартины старый капуцивъ, по уничтожения въ Испании монастырей, доживающій при этой церкви свой вакь. Этоть капуцинь былъ въкогда коминссаромъ своего ордена. Когда онъ указывалъ намъ Conception, мы спросили его-какое зачатие? онъ отвѣчалъ, что отвѣчаетъ почти каждый испанецъ,-зачатіе Сыра Божія. На наше замѣчаніе, что есть догмать непорочнаго зачалія Дѣвы Маріи отъ ея родителей, онъ съ сердцемъ повторилъ и сколько разъ: вътъ, вътъ и изтъ. Такъ и сами колуцивы, по утвержденія догиата паною, забыля свое прежнее мявніе, которое защищали и старались распространять!

И теперь иностранца въ Испаніи необыкновенно поражаеть уваженіе къ Маріи Діві, по пікоторымъ обряданъ оскорбительное для религіознаго чувства. Особенно страненъ обычай по городамъ, такъ называемый Visita de la Corte de Maria (посъщеніе Двора Маріи). Каждый день извістная церковь ділается Дворомъ Маріи, т. е. въ извістный день въ извістную церковь приходятъ прядворныя ламы Двора Маріи, одіваютъ ея

статую въ дорогія платья по послѣдней модѣ, и послѣ того кому угодво могутъ отправляться въ эту церковь на поклоненіе Маріи Дѣвѣ, какъ царицѣ. Статум есть въ каждой церкви и непремѣвно двѣ, три и больше. Нымѣ навр. газеты объявили: Visita de la Corte de Maria—Nuestra Senora de la Conception en San Pedro, ò la de la Medalla Milagrosa en San Gines. Можно вдти на поклоценіе царицѣ въ двѣ церкви или въ San Pedro или въ San Gines.

K. Kycmodieez

1863 года, <sup>14</sup>/8 февраля. Мадритъ.

### РАЗНЫЯ ИЗВЪСТІЯ.

Комятеть по дълу преобразованія духовныхъ се**жинарій.** — Учрежденный въ Петербургѣ Комитеть о преобравованіи дух. семинарій, подъ предсъдательствомъ высокопреосвященнаго Димитрія, архіепископа Херсонскаго, въ прошломъ году окончиль свои труды. Журналь его, проекть преобразованія семинарій и отдѣльныя мнѣнія членовъ Комитста отпечатаны. Для разсмотрѣнія и обсужденія ихъ, по распоряженію митрополита Московскаго, составленъ въ Москвъ Комитетъ, состоящій подъ предсѣдательствомъ преосвящ. Саввы, изъ ректора московской семинарія архимандрита Игнатія и лиць бѣлаго духовенства г. Москвы — П. Н. Капуствна, И. Н. Рождественскаго, С. И. Зернова, И. М. Богословскаго-Платонова и Н. Ф. Доброва. Духовенство и все общество надъется, что этотъ Комитеть съ полнымъ безпристрастіемъ отнесется къ новому проевту, отъ котораго зависитъ судьба духовнаго образованія и самаго духовенства въ связи съ обществонъ.

Приходеная иннола при Патинцкой церкви из Моский. — Сообщая объ открытій этой школы при Пятивцкой церкви, настоятель ся свящ. В. И. Романовскій высказываеть по этому ділу весьма дільныя соображенія и интересныя подробности, съ которыми мы познакомимъ и нащихъ читателей. «Въ Москвѣ, въ приходѣ Пативцкой церкви на Пативцкой улицѣ, издавна существовалъ обычай отдавать дітей на обученіе грамотѣ къ приходскому сващеннику, или кому либо изъ причта. Этотъ обычай, общій простому классу народа почти во всей Россія, обычай добрый самъ по себѣ, имѣетъ свои невыгоды.

96

#### ЗАМВТКИ.

Обученіенъ дътей обывновенно занимаются твященникъ, дьяконъ и дьячекъ съ пономаремъ, каждый порознь, у себя на дому: въ одномъ и томъ же приходъ, при одной и той же невкви. можно сказать на одномъ и томъ же дворѣ, образуется такимъ образомъ нъсколько школъ, въ которыхъ учать одному и тому же, но которыя совершенно не знають одна другой. Оть этаго раздъленія терають и дъти и учители. Учители, вибсто того, чтобы облегчать трудъ учительства взаниною очередью и разъаснать себь способы лучшаго преподованія взанинымъ совещаніемъ, обрекають себя на лишній трудъ и остаются при устареломъ способе пренодования. Естественно, что это невыгодно отвывается и на двтяхъ Дъти еще болве теряють оть того, что ниъ часто приходится оставаться безъ надлежащаго надвова: каждый изъ членовъ причта, кромѣ учительства, обремененъ и другими завятіями, которыя по необходимости отрывають его отъ дѣтей вногда во время самаго ученія.

«Но важнѣе всегото, что такая вваниная отчужденность школь, существующихъ при одной и той же церкви, не соотвѣтствуетъ тому, чѣмъ бы долженъ быть приходъ. Приходъ, по существу своему, есть единое цѣлое, одна духовная семья; въ одну и ту же церковь собираются прихожане для молитвы, одного и того же имѣютъ они духовнаго руководителя въ лицѣ сващенника. Ученіс, школы должны служить не къ разъединенію прихожанъ, а къ ихъ большему соединенію въ одно цѣлое, должны еще болѣе скрѣплять живую связь ихъ между собою, еще глубже насаждать въ нихъ чувство взанинаго общенія и любви христіанской, о дарованіи которыхъ всѣ ови молатся въ церкви.

«Нельвя ве замѣтить еще, что обывновенно дѣти учатся у причта за извѣстную плату, хотя и небольшую. Конечно, нельза иначе и требовать Но дѣти бѣдиѣйшихъ родителей чрезъ это вовсе лишаются ученія. Если бы существующія при церквахъ разрозненныя домашвія школы сосдинить въ одну общую, церковно-приходскую; если бы прихожане чрезъ это вочувствовали себя братьями одной и той же семьи не только въ церкви, но и въ училищѣ, тогда легко могло бы быть достигнуто, что и дѣти бѣдвѣйшихъ жителей прихода не остались бы бевъ ученія. Отчасти матеріальныя восномоществованія со стороны болѣе богатыхъ прихожанъ, отчасти нравственное воспомоществованіе со стороны самаго причта открыло бы и этимъ меньшимъ братьямъ двери просвѣщенія.

Подъ вліяніемъ этихъ мыслей, сознаваемыхъ болье или менье

97

98

всёми сочувствующими успёхамъ здраваго просвёщения въ народъ, мыслей, не разъ даже печатно высказанныхъ, причтъ Патницкой церкви предложиль преобразовать свои домашнія школы въ одну общую церковно-приходскую. Чтобы успѣшиѣе осуществить этоть плань, причть рѣшился съ своей стороны дать положительное доказательство чистоты и искренности своихъ намвреній: члены причта согласились между собою, -- во первыхъ отказаться совершенно отъ платы за обучение датей, когда они будуть переведены въ предполагаемую школу, а во вторыхъ отдавать въ туже школу и собственныхъ своихъ дътей для элементарнаго обучения. Мысль, выскаванная въ этомъ видъ прихожанамъ, встръчена была ръдкимъ сочувствіемъ. Этому между прочных способствовало то обстоятельство, что Патинцкій приходъ не представляеть смѣшанности населенія: обстоятельство весьма радкое въ Москва. Изъ числа сорока домовъ, составляющихъ приходъ, почти всѣ првнадлежатъ купцамъ; даже всѣ нанимающіе принадлежать почти исключительно къ торгующему сословію. Единство обычаєвь и почти одинаковый уровень образованія — обстоятельства весьма благопріятствующія тому, чтобы образовать изъ прихода одну духовную семью.

«На помощь ново-возникающему училищу не замедлило явиться пожертвованіе. Одниъ изъ прихожанъ—купецъ Глинскій, извъстный своими благотвореніями внутри и внѣ прихода, по предложенію священника пожертвовалъ шесть тысячъ рублей и на предполагаемое училище. Этими деньгами рѣшено было распорядиться такимъ образомъ, чтобъ достигнуть одновременно двухъ добрылъ цѣлей: во первыхъ упрочить существованіе училища, и во вторыхъ избавить будущихъ церковнослужителей отъ обязанности покупать для себя дома (эта обязавность, въ настоящее время, есть одна изъ самыхъ тяжкихъ для духовенства). Рѣшено было именно купить на предлагаемыя деньги часть домовъ, принадлежащихъ причту: сверхъ безплатнаго помѣщенія части причта, дома эти могутъ доставлять до пяти сотъ рублей ежегоднаго дохода, сумму достаточную на поддержавіе училища.

«Въ училище, которое теперь полъщено въ церковномъ домъ, принимаются дъти всъхъ прихожанъ бевъ различия званий, и при томъ обоего пола. Отдъление мальчиковъ отъ дъвочекъ, по крайней мъръ на первый разъ, не представляется нужнымъ. При первомъ извъсти объ имъющемъ быть открыти изъявции готовность отдать туда своихъ дътей лица весьма значительныхъ состояний на равнъ съ людьми самыми бъдными.

«Ученіе преподается бевплатно. Необходимыя учебныя пособія: книги, бумага и проч. даются дѣтамъ такъ же даромъ. Тѣмъ дѣтамъ, которыя по крайнѣй бѣдности своихъ родителей будутъ останавливаемы отъ посѣщенія школы неимѣніемъ теплой одежды въ зимнее время, будетъ сверхъ того оказываемо отъ училища денежное пособіе. Безплатность ученія со стороны нѣкоторыхъ нзъ прихожанъ, болѣе богатыхъ, встрѣтила было возраженіе. Но оно было единодушно отстранено предоставленіемъ каждому права вносить деньги въ училище, сколько кому угодно; но эти взносы будутъ имѣть характеръ не платы, а всисмоществованія: достаточные прихожане будутъ дѣлиться своими избытками, чтобъ и для бѣдныхъ прихожанъ облегчить способы къ доставленію дѣтамъ первоначальнаго образованія.

«Обязавность учителей принимають на себя безвовмевдно приходскій священникъ съ діакономъ. На случай ихъ отлучекъ, ради другихъ занятій, предполагалось въ помощь имъ пригласить за извѣстное вознагражденіе благонадежнаго студента семинарів (который теперь и приглашенъ). Послѣднему отведено даже постоянное помѣщеніе при школѣ, что значительно будетъ содѣйствовать успѣхамъ школы.

«Кругъ преподованія ограничивается предметами элементарнаго образованія и притомъ соотвѣтствующими значенію церковно-приходской школы. Дѣти будуть обучаемы а) чтенію, б) пвсьму, в) начаткамъ закона Божія (съ необходимыми молитвами), г. церковному простому пѣнію и д) первымъ правидамъ ариеметики. Дѣти будутъ ознакомлены сверхъ того съ самыми главными событіями отечественной исторіи.

«По воскреснымъ и праздничнымъ днямъ дѣти будутъ собираемы въ школу предъ позднею обѣднею и здѣсь будетъ имъ объясняться Евангеліе, читаемое въ тотъ день, а иногда самое значсніе церковнаго праздника.

«При училищѣ предполагается собрать мало по малу библіо. теку, преимущественно изъ книгъ церковнаго, и во всякомъ случаѣ назидательнаго содержанія, которая и собрана уже въ достаточномъ количествѣ.»

Эта школа была открыта 14-го декабря прошлаго 1862 года въ присутствіи Ея Величества Государыни Императрицы. Въ ней теперь учится 50 человѣкъ — 32 мальчика и 18 дѣвочекъ. Въ память посѣщенія школы Ея Величествомъ, купецъ Глинскій пожертвовалъ въ пользу училища еще три тысачи р. сер.

(Душепол. Ятение.

**Месневская смархіальная библістека.** Въ февралѣ 1863 г. въ пользу библістеки поступило:

а) деньгами: отъ Высоцкаго архин. Константина 50 р., отъ Алексвевскаго монастыря 25 р., отъ Соф. Дм. Кротковой 3 р., отъ священно-церковнослу-жителей Богоявленской въ Елоховъ церкви 25 р., отъ священно-церковно-служителей и прихожанъ Покровской въ Красномъ селъ цер. 58 р., отъ Введен. на Јубянкъ ліакона М. Величкина 5 р., отъ Успенскаго въ Казачьей свящ. А. С. Ильинскаго 5 р., отъ свящ. О. Т. Шеметова 6 р., отъ Богоявлен. въ Елоховъ протојерея В. С. Сахарова 5 р., отъ Троицкаго на Грязяхъ свящ. А. К. Соколова 5 р., отъ Харит. въ Огородникахъ свящ. К. Миляева 5 р., отъ Вознесен. на Гороховомъ полѣ протојерея А. Румянцева 5 р. Итого 197 р.

б) книгами: отъ ректора Казанской семин. архим. Иннокентія З №№ въ 3-хъ экз., отъ Н. В. Јепешкина 23 №.

Положеніе народныхъ школъ въ западно-русскомъ крав. Въ газеть День было помъщено нъсколько статей М. О. Кояловича о положении православнаго народа въ западно-русскомъ краѣ. Народныя школы въ Бѣлоруссія, заведенныя съ немалыми усилиями духовными и свътскими людьми, встрътили такія препятствія, что въ некоторыхъ местностяхъ подверглись даже насильственному закрытію отъ неистовыхъ ревнителей польской и латинской цивилизаціи въ этой странѣ. Особенно печально подоженіе народныхъ школъ въ Бълоруссіи отъ совершеннаго недостатка книгъ, пригодныхъ для чтенія православному народу. «Во встать бълорусскихъ городахъ, пишетъ г. Кояловичъ, даже губернскихъ, не легко найдти русскую, а тѣмъ болѣе церковнославянскую книгу, человъку, знакомому съ механизмомъ книжной продажи, -- а каково же крестьянину?! Между тывь и въ губерискихъ городахъ, и во многихъ утвадахъ, и часто по деревнямъ, разбросаны и ходятъ книжки, только не русскія, а польскія, книжки самыя дешевыя, и какого важнаго содержанія религіознаго! Крестьянинъ, получившій жажду къ чтенію и знанію въ русской школѣ, не можетъ устоять противъ этого соблазна.» Г. Кояловичъ подробно описываетъ, какъ обыкновенно происходитъ постепенное отступление отъ православныхъ и наредныхъ началъ въ пользу латинскихъ и польскихъ интересовъ. «Стонуть бѣлные православные священники при видѣ подобныхъ фактовъ, но помочь нечъмъ; нечъмъ удовлетворить пробудившейся въ народѣ потребности къ чтенію. Нѣтъ книгъ; даже во многихъ церквахъ – три, четыре богослужебныя книги, которыя

100

### **SANBTRH**.

нужво очень беречь, потому что надежда на новыя плоха, да н отвѣчать можно за невольную порчу старыхъ. И что всего хуже, -нельзя священникамъ даже разсказать гласно и обстоятельно. какь нужны народныя книги и что происходить оть недостатка этихъ книгъ! Они же будутъ виноваты кругомъ во всемъ! Никто не пойметь самыхь обывновенныхь ихь трудностей и мучений, и ужъ меньше всего поймуть то, что большинство этихъ священныковъ сами еще не очистились отъ польскаго, шляхетскаго историческаго вліянія, что нить саминь еще нужно выноснть муки своего очищения отъ полонизна и въ то же время очищать отъ него же народъ, не имбя ин средствъ, ни моральной поддержки.» Нельзя не желать, чтобы русское общество приняло двятельное участіе въ устройствѣ народныхъ школъ въ западномъ краћ, или по крайней мъръ оказало имъ помощь пожертвованіями. Подписка въ пользу западно-русскихъ школъ открыта при редакции Дил. Между немногими поступившими пожертвованіями особенно утвшительно распоряженіе петербургскаго Человъколюбивато Комитета. Комитетъ постановилъ : закупить немедленно всѣ имѣющіеся въ с.-петербургскомъ синодальномъ вѣдоиствѣ буквари (въ числѣ ста тысячь) для бевотлагательной и безмезаной раздачи по бъзорусскимъ приходамъ.

Приходскія училища въ кісвской снархія. — Кісескія Епархіальныя Въдомости напечатали нѣкоторыя постановленія віевскаго Губернскаго по крестьянскимъ дѣламъ присутствія относительно приходскихъ училищъ. Въ 1861 году предложениемъ министра внутреннихъ дѣлъ было предоставлено сельскимъ обществань открывать приходскія училища, но сь твиз, чтобъ училяща эти были подъ въдъніемъ духовенства. Распоряженіе это объявлено въ свое время мировымъ учрежденіямъ. Въ посавдствін, по поводу отношенія къ г. начальнику губерніи попечителя віевскаго учебнаго округа, предложено было мировымъ посредникамъ содъйствовать, чтобы сельскія общества оказаля помощь инспектору училищъ министерства народнаго просвъщенія Тулову къ открытію народныхъ школь вѣдомоства министерства. Между твиз и віевское епархіальное начальство, въ видахъ прочнаго устроения приходскихъ при церквахъ школъ, поручило изстному духовенству пригласить сельскія общества къ составленію пірскихъ приговоровъ, также по предмету обезпеченія ихъ. Такое одновременное и сходственное распоряжение двухъ въломствъ духовнаго и министерства просвъщения возродило въ губернін нісколько случаевь, подавшихъ поводъ къ жалобамъ

101

Digitized by GOOGLE

102

съ одной стороны отъ духовенства на волостныя и сельскія учрежденія и со стороны посл'яднихъ на отступленіе духовенства отъ установлевного порядка, необходимаго для законности приговоровъ. Губернское присутствіе, изыскивая мары къ устранению розанкцияхъ затрудновій, относилось къ г. попечителю кіевскаго учебнаго округа съ просьбою увъдомить, въ какихъ именно мъстать кіевской губервін открыты и предположены къ открытію народныя училища, подведомственныя министерству народнаго просвещения. Оть 20 текущаго ноября г. попечитель уведомиль, что учвлищъ вѣдоиства мивистерства предполагается устроить въ кіевской губернія всего двадцать, изъ которыхъ уже отврыто 15 въ следующихъ местахъ и селахъ губерліи: Маливе, Хабномъ, Скуратовѣ, Василевѣ, Рокитной, Телешовкѣ, Ромашкахъ, Шкаровкъ, Саливонказъ, Богуславъ, Потокъ, Стеблевъ, Исайкахъ, Ставищахъ и Жашковъ; предстоятъ къ открытію въ Тетіевъ и Кознить и еще три училища, мъстности коихъ не определены. За темъ присутствіе, выслушавъ представленія мировыхъ посредниковъ: каневскаго уъзда 1 участка отъ 20 октября и 23 ноября за №№ 712, 734 и 825 и звенигородскаго увяда участка 2-го отъ ноября за №, издагающія жалобы волостныхъ старшинъ на действія духовенства, а съ другой сторовы препровожденные изъ канцеляріи генераль-губернатора, при отношеніяхъ 7 текущаго ноября за №№ 1036 и 1042, отзывы епархіальнаго начальства, жалующагося на нёкоторыхъ лицъ мировыхъ учрежденій за противодъйствіе дълу устройства церковно-при-ходскихъ школъ, опредъляетъ: такъ какъ для распространенія грамотности въ простоиъ народъ, по многочисленности населения, число народныхъ школъ, открытыхъ министерствомъ народнаго просвъщения въ кіевской губернін, недостаточно, то и приходскія школы, заведенныя духовенствомъ при церквахъ, число коихъ, по обнародованнымъ извъстіямъ, простирается свыше 1300, несмотря на нѣкоторые недостатки, имѣютъ полное право на покровительство со стороны мировыхъ учреждений я сельскихъ обществъ темъ более, что не требуютъ большихъ издержекъ: почему циркулярно предложить мировымъ посреднякамъ, чтобъ они, за исключеніемъ выше указавныхъ мѣстностей, въ ковхъ ваведены школы отъ министерства народнаго просвъщения, располагали общества къ пособію духовенству въ полдержаніи и устройствъ ваведенныхъ имъ школъ и открытію ихъ въ тъхъ селеніяхъ и деревняхъ, гдѣ окажется въ вихъ потребность; а въ ауховную консисторію отнестись о внушеніи духовенству, чтобъ

оно въ дъйствіяхъ своихъ по предмету устройства школъ руководствовалось лишь пользою народа, че употреблядо средствъ, имъющихъ видъ принужденія, и не нарушало нравняъ установленныхъ законоположеніемъ для созванія сельскихъ сходовъ, а вибств съ твиъ располагало прихожанъ въ своямъ школамъ столько же лучшими способами обученія, сколько и кроткимъ обращеніемъ съ дътьми.

Помѣщая на страницахъ своего изданія это постановленіе губернскаго присутствія, редакція Епарх. Вѣдомостей замѣчаетъ: «не можемъ не пожалѣть, что присутствіе не пояснило въ немъ, чго другое, кромѣ пользы народа, могло имѣть въ виду духовенство при учрежденія школъ, чѣмъ и кѣмъ доказаны мѣры принужденія, будто употребляемыя духовенствомъ при отобраніи приговоровъ, в на какіе именно случан намекаетъ совѣтъ его

кроткомъ обращения съ дѣтьми? Не объясняетъ ли всего тотъ фактъ, что нѣкоторые мировые посредники яынѣ дѣлаютъ всевозможныя затруднения перковно-приходскимъ школамъ?»

Пожелаемъ съ своей стороны, чтобы предложенные вопросы были обстоятельно разъяснены.

Братство въ м. Стеблевъ (кіевской enapxiu). Каневскаго увада м. Стеблева священникъ Симеонъ Левитский при рапортъ представилъ высокопреосв. митрополиту кіевскому Арсенію приговоръ прихожанъ своей и. Стеблева Преображенской церкви, состоявшійся 2 го декабря 1862 года, объ учрежденій ими братства. Приговоръ этотъ, вибстб съ приложеннымъ при немъкраткимъ уставомъ, 19-го декабря того же года утвержденъ его высокопреосвященствомъ. Уставъ стеблевскаго братства, изложевный въ восьми параграфахъ, заключаетъ въ себь следующія положенія: 1. Въ братство членами могутъ поступать прихожане всѣхъ сословій, кромѣ лицъ, неодобряемыхъ обществомъ по своему поведенію. 2. Братчики ділятся на старшихъ и младшихъ. Старшими братчиками должны числиться по своему званію непремвниюволостный старшина, сельскій и церковный старосты и сотскій. Къ нимъ назначаются общимъ выборомъ изъ каждой части села по одному, о чемъ и ваписывается по книгъ протокольной. Младшими братчиками числятся всь прочіе прихожане по § 1. 3. Цаль братства — заботиться о содержании церковно-приходскаго училица, церкви, построекъ для церковнаго причта, церковной библіотеки и о народномъ благонравіи. 4. Для братскаго прихода имбетъ учредиться въ стеблевской церкви кружка, въ которую поступають саваующие доходы: а деньги, жертвуемыя

### 104 православное обозрънів.

отъ прихожанъ приговоромъ 2-го декабря 1862 г., по 5 копвекъ сереб. съ ревизской души каждогодно; b) деньги, на основания того же приговора по 1 рублю серебр. въ годъ ввимаеныя съ каждаго достаточнаго ученика церковно-приходской школы; с) плата за цехъ, вънцы при бракахъ, колокольный звонъ при погребеніяхъ-по условію; d) деньги такъ-называемыя колядочныя; e) прибыль, получаемая отъ разсытки меда, по древнему обыкновенію, въ храмовый день и другіе по распоряжению братства и f) пожертвованія особыя. Приходорасходная книга интеть быть выдана благочиннымъ и храниться, вифсть съ братскою суммой, въ церкви. 5. Расходовать деньги на вужды школы, церкви и причта старшие братчики, по § 79 положений о врестьянахъ, могутъ двумя третями голосовъ съ согласія священника или мъстнаго благочивнаго. 6. Предсъдатель братства есть священныхъ приходскій, а потому онъ можетъ созывать собранія братства частныя (изъ старшихъ братчиковъ) и общія, смотря по нуждѣ. Кроив того общія собранія должны быть не меньше двухъ разъ въ годъ, именно на другой день храмоваго праздинка и на новый годъ и проч. 7. Кромъ приходорасходной книги братство должно еще имъть книгу для протоколовъ какъ общилъ, такъ и частныхъ собравій братства, въ которую должны вписываться требованія нуждъ § 3 и ръшенія на оныя. Каждое дъло окончательно ратаетъ приходскій священникъ, а въ случат несогласія его съ обществовъ – въстный благочинный. 8. Старшіе братчики должны наблюдать за нравственностію своихъ участковъ прихода и о каждовъ неблагоприличновъ случаѣ сообщать священнику, который, по совѣту съ обществомъ, чинитъ о тонъ судъ, когда дѣло не превышаетъ власти приходскаго священника и общества.

### (Кіевскія Епарх Выдомости).

Числе приходекихъучилищъ въкалужевой спархіи. Училищъ при церквахъ въ калужской спархіи къ 1-му январа 1863 года было 372; въ нихъ учащихся мальчиковъ 4474 и дъвочекъ 369.

### (Калужскія Епарх. Въдом.).

Шредполагаемое женское духовное училище въ Шолтанъ.—Полтавскіл Епарх. Вюд., изданіе которыхъ началось съ настоящаго 1863 года, цытаются возбудить въ иѣстномъ духовенствѣ вопросъ объ учрежденій въ Полтавѣ училища для дѣвицъ духовнаго званія. «У насъ въ Полтавѣ вопросъ объ открытія женскаго духовнаго училища былъ затронутъ еще въ 1850

году. Въ іюлѣ мѣсяцѣ 1850 года полтавскіе жители вступили съ протеніемъ къ бывшему тогда преосвященному Іеремін объ учреждения врестнаго хода неъ с. Горбаневки въ г. Полтаву съ чидотворнымъ образомъ Богоматери. Въ тоже вочти время къ нему поступило ивсколько прошеній оть духовныхъ лицъ, въ конхъ они высказывали крайнюю необходимость въ училище для муховныхъ двтей женскаго пола, в просыля его преосвященство ходатайствовать предъ высшинъ начальствомъ объ учреждения въ полтавской снархія такого училища. Возвращая въ консисторію перевиску объ учрежденія крестивго хода и сказанныя прошевія духовныхъ, преосвященный далъ консисторія такое предложение: «препровождаю въ консисторию и всколько поступившихъ ко инъ священяюслужительскихъ прошеній объ учреждевія въ полтавской епархія учебнаго заведенія для дітей женскаго пола. препровождаю съ тѣмъ, чтобы консисторія вошла въ благоразсмотревне, не можно ли при томъ храмь, изъ котораго, или въ которой будеть, аще Богь дасть, переносниь Богородичный образъ, устроить таковое заведение на счетъ доброхотныхъ приношеній, къ которымъ многія лица изъявляютъ волную и чистую готовность? При суждении о семъ, не опустить изъ вида Пушкаровки (\*, въ которой имъется чтимый образъ Пресвятой Богородицы и въ которой былъ нъкогда женский монастырь. Дъло, о которомъ пріемлю пастырскую заботу, весьма и очевидно необходино. Богъ въ помощь » Это предложение дано консистории въ половнић августа 1850 г. а въ январћ слћаующаго 1851 г. преосвященный Іеремія переведенъ на вижегородскую паству. Послѣ преосвященнаго Іереміи вопросъ этотъ еще затрогивался въ 1851 году и въ 1860 году, собирались мития благочинныхъ касательно средствъ и способовъ содержанія предполагаенаго училища; и теперь по консисторіи идуть соображенія о томъ же. Мы желали бы слышать обсуждение вопроса касательно способовъ содержанія училища епархіальнымъ духовенствомъ. Епархіальныя Ведоности съ готовностію дадуть иссто на своихъ страянцахъ для всёхъ мизній объ этомъ предметё. Вёдь это дёло наше, и какъ дѣло касающееся воспитанія нашихъ же лѣтей, ово должно быть для насъ дѣломъ первой важности. Грѣшно было бы намъ не принять въ немъ самаго искренняго и самаго атательнаго участія.» Пожелаемъ и мы, чтобы приглашеніе релакція не осталось безплоднымъ.

<sup>(\*)</sup> Селеніе въ 5-ти верстахъ отъ Полтавы.

Шать Владинийра намъ пишутъ, что съ нынъшняго года тамъ, по благословенію преосвященнаго, вызвались говорить поученія въ соборной цериви два постоянные проповъдника, имъющіе ученыя академическія степени. Одинъ изъ нихъ во вступительной бестдъ, говоренной въ недълю блуднаго, развилъ цталый рядъ темъ о поваянія, надъясь исполнить ихъ въ дни великаго поста. Другой, говорившій цервый разъ въ праздникъ Срътенія. Господня, объщался въ своихъ бестадахъ изъяснять литургію и аругія церковныя службы. Время оважетъ плоды добраго начинанія. Если неуспъхъ церковной проповъди у насъ завысть отъ перемънныхъ проповъдниковъ, то учрежденіе постоянныхъ снособныхъ проповъдниковъ можетъ, важется, понравить дѣдо.

Миссіонеры въ пркутской спархін.—Въ Иркупскиха-Епархіальныха Видомостаха, такъ же издающихся съ нынѣш няго года, напечатаны слѣдующія свѣдѣнія о миссіонерахъ въ иркутской спархіи:

«По сю и по ту сторону Байкала многолюдное население монголобурятское большею частію остается еще во тыв буддизма или шаманства. Для приведения сихъ жалкихъ слъпотствующихъ къ свѣту истиннаго богопознанія, на нѣкоторыхъ священниковъ иркутской епархія, преимущественно на обучавшихся въ иркутской семинарів монголобурятскому языку, возложена преимущественная обязанность возвѣщать монголобурятамъ слово спасевія. Съ другой стороны за Байкаловъ пріютились въ развыхъ волостяхъ закоренѣлые, и въ очень значительномъ количествъ, раскольники. Не могло епархіальное начальство и этихъ заблудшыхъ оставить безъ вниманія. Такниъ образонъ въ нркутской ецархін от крылась необходимость учредить двоякаго рода миссію,одну, которой действія были бы направлены въ озаренію светомъ христіанства язычниковъ, преимущественно монголобурятъ, другую, которая бы исключительно занималась вразумленіемъ раскольниковъ. Первая миссія самою местностію разъедиплется на два отдела, наъ конхъ одинъ обланъ действовать по эту сторону Байкала, другой-за Байкаловъ. Первый отдълъ инс. сіонеровъ находится подъ непосредствен ными распоряженіями, соображеніями и наставленіями епархіальнаго преосвященнаго иркутскаго, визнощаго пребывание въ губернсковъ городъ Иркутскѣ, а второй-поступилъ нывѣ подъ ближайшее руководство преосвященнаю епископа, викарія приутской епархія, жи\_ тельствующаго въ Посольсковъ Преображенсковъ монастырѣ за Байваломъ. Но само собою разумъется, что главнымъ дъятеленъ

на этомъ апостольскомъ поприщѣ остается преосъященный епархіальный, въ указаніяхъ котораго должна сосредоточиваться вся инссіонерская д'ялтельность.

Въ настоящее время священиями-инссіонеры между бурятами суть сладующіе:

### Въ Иркутской Губерніи:

1. Протојерей Николай Ниловъ Доржеева, природный бурять, до врещенія бывшій бурятскимъ замою (жрецовъ), взысканный преосвященнымъ архіепископомъ, тогда иркутскимъ, нынѣ ярославскимъ, Ниломъ, в отъ него принявшій св. крещеніе. Протојерей Доржеевъ извѣстенъ сотрудничествомъ своимъ и въ настоящее время преосвященному архіепископу Нилу въ переведения богослужебныхъ книгъ православной церкъи на монгольскій языкъ. Прихода не имѣетъ. Болѣе постоянное жительство протојерея Доржеева въ г. Иркутскѣ.

2. Селщенника Идинской Тронцкой церкви Иннокентій Карнокоез. Сей священникъ 2 января сего 1863 года перемѣщенъ за Байкалъ приходскимъ священникомъ къ Селенгинской Покровской церкви, съ тѣмъ, чтобъ занимался проповѣдію Слова Божія окружающимъ Селенгинскъ бурятамъ.

3. Селщенника при Нукутской Иннокентієвской церкви въ Нукутскомъ буратскомъ улусв при Балагатской степной дунѣ,— Иннокентій Ив. Лисанова. Его действія—между буратами Балаганскаго вёдомства.

4. Священныкь Іоаннь Петр. Родіоновь, безприходный. Его дийствія между бурятами Кудинскаго, Капсальскаго, Верхоленскаго и Ольховскаго видоиства.

5. Священника Гужирской Николаевской церкви Василій Корелина. Его дийствія между бурятами Тункинскаго видоиства.

6. Селщенника Николай Казанцеев, управляющій пустынею преподобнаго Нила въ горахъ Саянскихъ, обязанный дъйствовать среди окружающихъ пустыню пограничныхъ ипородцевъ.

### Въ Забайкальской Области:

7. Селщенника Николаевской церкви Григорій Кинріан. Попова при Онивсковъ улусѣ.

8. Священника 3-й конной бригады Забайкальскаго казачьяго войска Михаиль Телятьеев, нитьющій пребываніе въ Селенгинскъ.

9. Селщенникъ Гриюрій Литеинцесь Николаевской церкви при Агинской Степной Думъ.

10. Священнике Алекски Малковь, обязанный динствовать на инородцевь, находящихся на граници китайской.

Миссіонеры, поставленнные для обращенія забайкальскихъ раскольниковъ въ нѣдра православной церкви:

1. Селщенникъ Мухоршибирской Николаевской церкви Андрей Успенский.

2. Священникъ Куйтунской Николаевской перкви Инколай Казанскій.

5. Селщенникь Тарбагатайской церкви Стефань Струков.

Конечно, Иркутскія Еварх Выдомости не остановятся на этихъ короткихъ и общихъ свѣдѣніяхъ объ иркутскихъ миссіонерахъ. Читателямъ интересно будетъ виать о дѣятельности миссіонеровъ, которая не только польвуется всеобщимъ сочувствіемъ, но во многихъ возбуждаетъ и готовность помогать дѣлу христіанской миссіи посильными жертвамя.

Въсти съ Востока. Въ Херсонския Епархіальных Вадомостахъ, редакція которыхъ имѣстъ возможность своевременно получать всѣ новѣйшія греческія газеты, прелположено съ нынѣшняго года помѣщать постоянныя извѣстія о церковныхъ событіяхъ въ Іерусалимѣ, Константинополѣ, Смирнѣ, Аоннахъ и другихъ пунктахъ православняго Востока. Предлагаемъ читателямъ нѣкоторыя извѣстія.

Іерусалинское богословское училище, руковолимое ученывъ начальникомъ его, архиманаритомъ Алексанаромъ Ликургомъ, распирило программу преподаваемыхъ въ немъ наукъ. Кромѣ енлософія, богословія и другихъ необходимѣйшыхъ наукъ. Въ немъ введено еще описаніе Палестины и обучевіе еврейскому я русскому языкамъ. Число воспитавниковъ въ этомъ замѣчательномъ заведенія положено 60, изъ которыхъ 50 должны принадлежать къ клиру св. Гроба, а другіе 10 могутъ поступать изъ другихъ православныхъ церквей. По опредѣлевію патріарха іерусалимскаго, предположено одного изъ воспитавниковъ училища св. града, іеродіакона Григорія Палама въ 1683 году послать въ европейскія знаменитыя учи лища для изученія законовѣдѣнія.

— Въ типографія іерусальниской напечатано въ послѣанее время описаніе св. земли—сочвненіе патр. іерусалимскаго Хрисаноа съ краткою исторіею Палестины, составленною упомянутымъ ученымъ іеродіакономъ Григоріенъ Палама; затѣнъ навечатаны слова древняго проповѣдника Өеофана Кератевса съ критическими пролегоменами того же ученаго.

108

- Новый интрополить авнискій в предсёдатель св. стнода Еллады Ософиль окружнымь посланіемь извѣщаеть духовенство Грецін о вступленія своемъ на канедру анниской митрополія. - Любопытны сведения о предшествения в нывешняго аонаскаго интропольта, преосвященной Мисанль. Митрополить Мисаньъ родился въ 1789 году на островѣ Критѣ. По окончания первоначальнаго ученія чувствуя наклопность къ служенію алтарю Господию, онъ рукоположенъ былъ въ діакова и вскорѣ отпра внися для слушания высшихъ наукъ въ слявившуюся тогда смирискую филологическую гниназію, въ которой преподавачелями были въ то время именятые учевые Греціи, Константинъ Икономосъ и Кунась. Мисаных отличался глубокимъ прилежаніемъ, а по дарованіянь превосходных сверстниковь своихь. Особенные успахи онъ оказалъ въ словесности, богословии и церковномъ ораторствв. По окончания курса, молодой ученый, по приглашению выскаго общества грековъ, рукоположенъ былъ къ нхъ церкви во священника. Но отекъ Мисанаъ въ Вън в служилъ недолго; чрезъ два года тріостское гречесное общество вредложило сму ивсто не только священияка и духовияка, но и должность главнаго ваставника при тамощнемъ еллинскомъ училищъ. Пятвадцать лать просващенный настырь съ усердіень проходиль свои обязавности, посвящая почти все время на проповъдание Слова Божія (особевно въ св. четыредесятинну) и преподавание уроковъ въры въ училищв. Остальное заткиъ время онъ употреблялъ на чтение и изучение языковъ латинскаго, итальянскаго и французскаго. Въ Тріэсті о. Мисанлъ прожилъ до 1830 года, пользуясь всеобщинь уваженіень и любовію. Вь это время, въ столиць Базарія, содбиствіень короля Филеллива, сооружень быль православный храмъ для тамошняго греческаго юношества; требовался просвъщенный священнослужитель, и Мисаиль, по приглашению, пересоллется въ Мюнхенъ, опредвляется пастыренъ ири новосооруженной церкви и наставникомъ греческаго училяща. Онъ въ тоже время неутомимо заботнася объ усовершенствовани своихъ научныхъ свъджий, слушая въ университетъ уроки богословія и извлекая изъ нихъ все полевное для православія, вийсті съ симъ онъ прилежно изучаль нівнецкій языкъ. Между. твих, въ 1832 г., королемъ Греціи провоягланиенъ былв принцъ баварскій Оттонъ: опъ наъявнять желаніе учиться греческому языку, стали избирать достойнаго наставника и выборъ палъ па Мисанла, добродътели и просвъщение котораго были уже извъстны государю. Въ Абинахъ о. Мисанлъ обратилъ на

**T**. **X**.

себя всеобщее внишание, и вопервыхъ, какъ дъятельный педагогъ опредъленъ былъ законоучителенъ и преподавателенъ еллинской словесности въ новооткрытомъ училище; а затемъ, по учрежденія въ 1837 году аскискаго университета, о. Мисанлъ облеченъ былъ вваніемъ профессора богословскихъ наукъ. Впродолжение 15 лёть онь быль постоянно окружаень искреннею преданностію какъ слушателей своихъ, такъ и сословія профессоровъ. Въ 1852 г. опредълениемъ правительства и священ. стнода положено было рукоположить архіереевъ на праздныя каеедры, и Мисанаъ первый удостонвается высшаго сана јерархическаго и рукополагается архіеписковомъ патраскимъ и влійскимъ. Десять лать преосвященный Мисанль управляль вверенною ему паствою, съ у сердіенъ, служа принѣронъ стаду. Наковецъ, когда скончался митрополитъ аемнскій Неоемтъ, то единодушнымъ определевиемъ св. сунода прееменкомъ ему былъ избранъ Мисанлъ, возведенъ въ санъ митрополита и предсъдателя сунода (1 янв. 1862). Но тяжкіе труды, сопряженные съ важными обязанностями архипастыря, труды несоразивриые съ слабыми сизами тъза, увядавшими день отъ двя по прекловности лѣтъ, неожиданно сравили всёми чтимаго митронолита. Онъ пробылъ на каеедрѣ аевиской менѣе года. Онъ отличался горячею любовью къ ближнему, нищелюбіемъ, и ревностью къ утверждению върующихъ въ истинахъ православія. Изъ его сочиненій извъстны: Догматическое Богословіе, Христіанская цонка, Гомилетика, введеніе ев се. Писанів, толкованів на шестодневь и пр. Инъ свиннъ изданы св. исторія, ученіе о христіанской правственности, словв и рачи, произнессаныя по разныть случаять, различныя размышленія и насл'ядованія о церковныхъ предметахъ. Онъ съ неусыпною ревностію трудился въ дель учрежденія въ Аоннахъ воспитательнаго общества и съ христіанскою любовію въ продолженіе 10 лать раздаляль попеченія основателей его объ утверждении на прочныхъ началахъ этого перваго, въ столиць Грецін, заведенія для образованія женскаго пола. Онъ же въ 1844 г. вивств съ другнин исполнителями вавъщанія братьевъ Ризаріевъ приложилъ весьна иного трудовъ объ учреждения луховнаго училища подъ ямененъ Ризаріевскаго. На архимандрита Мисанла, назначеннаго въ 1850 г. секретаренъ сунода, правительство, во уважение его разумной диятельности, возложно важную инссие въ константинонольскую церковь по двлу утверждения и каноническаго благоустроения отношений къ ней самостоятельной еляниской церкви. По счастливоиъ исполнения этой миссия, онъ въ

Digitized by Google

110

#### SANSTEN.

слёдующемъ году, былъ пославъ въ С.-Петербургъ для личнаго извёщенія россійской церкви о дѣяніяхъ по этому предмету. И во всѣхъ другихъ нуждахъ своего отечества, требовавшихъ содѣйствія архимастырскаго, преосвящ. Мисеилъ спённилъ принести все свое усердіе в посильныя приношенія; въ сооруженіи храмовъ, учрежденій шкодъ и тому подобныхъ человѣколюбивыхъ заведеній онъ привималъ всегда жвеѣйшее участіе.

- Въ недавнее время при константинопольской натріархіи учрежденъ смѣщанный совѣтъ (м(жто́э Συμβουλιου) для обсужденія мѣръ къ благоустройству церковныхъ дѣлъ въ патріархатѣ. Въ имиувшемиъ году, въ газетѣ 'Ευσίβιία помѣщаены были поставовленія совѣта подъ имененъ Казогодо́;. Этотъ совѣтъ имѣетъ великое значеніе для греческой церкви и мы повнакомимъ внослѣдствін вашахъ читателей съ нѣкоторыми его рѣшеніямв.

Литературное нанастие. Въ газоть Голось напечатано: «Мы можень подвляться съ читателями небезьнитереснымь литературнымъ извъстіенъ. Нашъ первостененный духовный ораторъ, митроподить московский Филареть, какъ можно надияться, въ скоронъ времени займетъ въ европейской литературѣ мѣсто. принадлежащее ему по праву. Мы узнали, что въ Петербургъ нашелся человѣкъ, который взялъ на себя тяжелый, но достойвый трудъ перевести на французскій языкъ нѣкоторыя изъ́иногочисленныхъ проповъдей знаменитаго витін. Это г. Серпина, природный оранцузъ, довольно давно живущій въ Россіи. Случай доставных наих возможность близко ознакомиться съ твих, что уже переведено, и, сколько мы можемъ судить, достоинства подлиненка переданы нетолько втрно, но и съ сохранениемъ разнообразныхъ оттѣнковъ, отличающихъ слогъ нашего проповѣдника. Францувской литературѣ предстоить новое, прекрасное прюбрѣтеніе, а европейская публика, отчасти уже знакомая съ прововѣлями нашего митрополита, по переводу, сделанному уже много лать назадь и, надо сознаться, далекому оть совершенства, узваеть ихъ теперь въ настоященъ видъ. Переводчикъ поставилъ себѣ задачей слѣдить за оригиналомъ, такъ-сказать, шагъ за шагомъ, не останавливаясь ни передъ какими затрудненіями, кото рыя встрёчаль въ несходствъ языковь русскаго и французскаго. Онъ настойчнво старался соблюсти во всей точности нетолько сиыслъ и богатство выраженій, но и оригинальный строй рѣчи своего подлянника, съ трудомъ поддающийся пониманию даже русскаго читателя. Словошъ, можно сказать, что проповѣди митропо-

112

инта Филарета переводятся такъ, какъ переведены на Французскій явыкъ отцы восточной церкви. Повиная всю трудность работы, предпринятой г. Серпина, мы не моженъ не выравить жеданія, чтобъ онъ не терялъ бодрости и продолжалъ начатое дѣло съ тѣмъ же териѣніемъ и добросовѣствостью, которыхъ докавательства можно найдти въ каждой строкѣ его неревода. Мы увѣрены, что трудъ его не останется безъ васлуженнаго вознагражденія.

Духовный концерть въ Москвъ.-28 освраля въ залахъ Благороднаго Собранія въ первый разъ былъ данъ духовный концерть соединеннымъ хоромъ Чудовскихъ и Синодальныхъ птвчихъ, состоявшинъ болъс, нежели изъ ста человъкъ. Были иснолнены лучшія сочиненія в переложенія Бортнянскаго и Турчанинова. Стечение публики было такъ велико, что по числу посътителей духовный концерть превзошель всѣ другіе концерты: стечение публики простиралось, какъ гонорятъ, свыше 5000 человъкъ. Сборъ отъ этого концерта поступилъ въ пользу здъшняго общества распространения полезныхъ книгъ. Любовь нашего общества въ духовному панию, которое такъ благозворно дайствуеть на воспитание религиовнаго чувства, очень утвшительна. Не скроенъ однакожъ, что религіозное чувство иногихъ было оскорблено безпорядками, происшедшими отчасти отъ необыквовеннаго стеченія публики, а болѣе отъ неснособности большинства къ чистому высокому наслажденію: шумъ и краки, восклацанія bis и рукоплесканія производили непріятное впечатльніе. Между высокних духовнымъ настроеніемъ, какое выражало стройное благогов в ное пене духовнаго хора, и отношениемъ массы, которая не могла сдержаться, чтобы не выразить своихъ восторговъ и висчатлёній по-своему, открылось поразительное pasnorjacie.

Нежертвеванія на спроть-дівниць духовнаго званія. Вз-польбу дівниць-сироть духовнаго вванія поступили въ редакпію Православнаю Обозрівнія слідующія пожертвованія: оть священнической жены NN 7 р., язь Тамбова оть г. Гвусина внось за текущій 1863 годъ-5 р. сер., а всего съ прежде записанныин-135 р. сер.

### ИЗЪ ДРЕЗДЕНА.

### (Воззванів.)

Русскіе, проживающіе въ Дрезденѣ, обращаются къ своимъ соотечественникамъ съ горячею просьбою не отказать

въ содъйствия въ расширение средствъ православной церкви, уже существующей здъсь около 10 изсацевъ, во требующей пособія для упроченія своего существованія.

Россія кажется не можеть смотрёть на учрежденіе русскихъ церквей въ вностранныхъ земляхъ какъ на пъчто для себя чуждое. При существующей ночти вездѣ римско-католической пропагандѣ, устройство православныхъ храмовъ въ земляхъ иновѣрческихъ, въ особенности тамъ, гдѣ, по различнымъ обстоятельствамъ, проживаетъ значительное число русскихъ семействъ, есть дѣло великаго значенія для Православія.

Дрезденъ одинъ изъ центровъ наиболѣе привлекающихъ нашихъ соотечественниковъ. Дешевизна, изобиліе средствъ къ воспитанію юношества, памятники искусствъ, умѣренный климатъ—все влечетъ сюда русскихъ. Кому, въ наше время, не придется хоть разъ въ жизни побывать въ Дрезденѣ? Поэтому отсутствіе православной церкви и православнаго преподаванія религіи тяжело ощущалось всѣми, и мы убѣждены, что желаніе устранить этотъ недостатокъ встрѣтится съ участіемъ.

Сибенъ надъяться, что насъ не оставять на полпути въ благонъ начинаніи. Обращаемся къ нашинъ соотечественинканъ въ этонъ убъжденіи, прося ихъ содъйствовать по нъръ средствъ къ поддержанію и прочному обезпеченію нашей русской церкви въ Дрезденъ. Ситемъ думать, что почтенный редакторъ Православнаю Обозринія не откажетъ намъ въ понъщеніи этой статьи въ своемъ изданія, а желающихъ принять участіе въ нашемъ дълъ просимъ доставлять посильныя приношенія въ контору Редакціи Московскихъ Ввдомостей (\*).

Члены совъта при православной церкви въ Дрезденћ: Свлщенникъ Н. Юхловскій. Мих. Козловскій. Елизавета Рей. Гр. Комаровскій.

<sup>(\*)</sup> Съ сочувствіемъ цечатаемъ это воззваніе и съ своей стороны также изъявляемъ готовность принямать пожертвованія. Ред.

### IPABOCJABEOE OSOSPBHIE.

Анастасія Вадковская.

Екатерина Козловская. Графиня Комаровская.

Н: Крупенская.

r f

Кн. Львова.

Баронесса О. Местмахоръ.

Кн. Кантакузина.

Дрезденъ.

15 (3) марта 1863.

Килзь Дмитрій Львоет. В. Мезенцово. В. Всеволожскій. Килзь Евгеній Львовъ. Староста церкви, Н. Крупенскій.

### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ твиъ, чтобы но отпочатания представлено было въ цензурный комитотъ узакопенное число экземпляровъ. Москва. Марта 7 дня 1863 г.

Цензоръ Протопресвятеръ А. Ноескій.

Digitized by Google

### 114

### объявление

### объ издании

# воскреснаго чтенія

### въ 1863-64 году.

Журналъ Воскресное Чтеніе, издаваемый при Кіевской Духовной Академіи, будетъ продолжаться и въ слъдующемъ своемъ (XXVII) году, который начинается днемъ св. Пасхи. Поставляя своею задачею содъйствовать религіозно-правственному образованію русскаго общества, по духу правословной Церкън, Редакція Воскрескаю Чтекія на страницахъ своего журнала, по прежней программъ, будетъ помъщеть статьи, служащія;

1. Ка уразуманню слова Божія, какъ-то: библіологическія свёдёвія о св. Писаніи, о священныхъ писателяхъ и свящ. квигахъ ихъ; историческія, археологическія и онлологическія замётки, приспособленныя къ ясному пониманію св. Писачія; изъясновія трудныхъ или замёчательныхъ въ какомъ-либо отношевіи мёстъ библіи, а также размышленія на примёчательные тексты оя, и проч.

2. Къ уразумънію боюслуженія и обрадовъ Православной Восточной Перкви, именио: раскрытіе иден христіанскаго богослуженія вообще и значевія его въ жизни христіанскаго богослуженія вообще и значевія его въ жизни христіанскаго общества; историческія и археологическія свъдънія о происхожденія различныхъ священнодъйствій, обрадовъ и другихъ церковныхъ учрежденій, съ указаніемъ на ихъ смыслъ, духъ и значеніе; указаніе отличительныхъ особевностей въ богослуженіи дней недъльныхъ и праздничвыхъ; изъясненіе дневныхъ чтовій изъ овангелія и апостола; отличительные признаки православнаго богослуженія отъ богослуженія другихъ христіанскихъ обществъ, ближайшихъ къ намъ по мѣсту жительства или по другимъ отношеніямъ; обычаи древнихъ христіанъ въ тотъ или другой праздникъ или пость: крайности и недостатки, примѣчаемые въ современномъ обществѣ въ отношеніи къ богослуженію и вообще къ церковной дисциплинѣ, и т. под.

3. Къ утверждению въ сердињ въры, любви и упованія христіанскаю, напримъръ: приспособленное къ уразумънію народа изложеніе истинъ въры и обязанностей христіанскихъ; отличительные признаки православія отъ другихъ христіанскихъ; исповъданій, а также изложеніе върованій племенъ не-христіанскихъ, живущихъ въ сосъдствъ съ нашимъ народомъ, и обличеніе ихъ неосновательности; приспособленное къ уразумънію народа изложеніе исторіи царства Божія на землъ и замъчательныхъ событій въ церкви Христовой; залоги христіанскаго упованія въ нсторіи міра и церкви Христовой; залоги христіанскаго упованія о разныхъ случаяхъ и явленіяхъ въ быту христіанина, частномъ и общественномъ: опыты духовной живни, съ изображеніемъ или всей жизни случаевъ изъ нея; примъры живой въры и правственной доблести изъ отечественной исторіи; религіозные и правственные черты и недостатки, примѣчаемые въ разныхъ классахъ и состояніяхъ современнаго общества; пастырскіе совѣты и замѣчанія касательно образованія народа въ духѣ вѣры и христіанскаго благочестія; библіографическія извѣстія и замѣтки о сочиненіяхъ, издавремыхъ съ цѣлію содѣйствовать религіозно-правственному образованію русского общества; церковныя поученія общепонятныя и назидательныя по практическому примѣненію ихъ къ живымъ, духовнымъ потребностямъ общества, и т. под.

Реданція Воскреснаю Чтенія примоть съ благодарностію статья, присылаемыя со сторовы для помъщенія въ ея журналь и почтеть долгомъ удовлетворить за оныя авторамъ ихъ матеріальнымъ вовнагражденіемъ, если они того пожелаютъ, по роду и достоянству статей.

Журналь по прежнему будеть выходить св праздника св. Пасхи, еженедъльно, номерами от 11/2 до 2 листов каждий.

Подписка на получение Воскресного Этелія принимается: въ Редакцій его при Кіевской Ауковной Академіи, въ Правленіяхъ всёхъ Ауковныхъ Семинарій, въ Дуковныхъ Училищахъ, и въ С.-Петербургѣ у книгопродавца Н. П. Короблева. Цъна за годовое изданіе, безъ пересылки и доставки, 4 руб. 50 коп. сер.; св пересылкою во всъ города и доставки, 4 руб. 50 коп. сер.; св пересылкою во всъ города и доставки, 4 руб. 50 коп. сер.; св пересылкою во всъ города и доставки, 5 р. 50 к.), Выписывающіе Воскресное Членіе вичеть Трудами Кіевской Академіи платять за оба журнала вичесть 10 руб. сер.

Въ Реданцій Воскресною Чтонка можно получать полные экземпляры этого журнала и за прежніе годы: 1 (1837—38), 11 (38—39), 1V (40-41), V (41-42), VI (42-48), VII (43-44), VIII (14-45), 1X (45-46), X (46-47), XI (47-48), XII (48-49), XIV (50-51), XV (51-52), XVI (52-53), XVII (58-54), XVIII (54-55), XIX (55-56), XX (56-57), XXI (57-58), XXII (58-59), XXIII (59-60), XXIV (60-64), XXV (61-62), и XXVI (1862-63). Ц'ява за экземплярь каждаго года (кремь последино XXVI) съ перес. три рубля сереброль.

Цвна XXVI г. 5 р. съ пер.

Выписывающіе не менње 10 экземпляровъ (безъ XXVI г.) платятъ по 2 руб. 50 коп. за экземпляръ, 25 руб. за 10 экземпляровъ, съ перес. Выписывающіе за вст слъдующіе годы (I—II, IV—XII, XIV—XXV) платятъ 50 руб. съ перес., а витстъ съ XXVI г.—55 р. съ пересылкою, и въ томъ и въ другомъ случать безмездно получакотъ Указатель статей содержащихся ез 25-ти годахъ Воскрескаю Чтеия. При чемъ Редакціею допускается разсрочка въ полученія денесъ, не далѣе впрочемъ одного года.

Выписывающіе Указатель отдільно платять 50 к. безь пересылки. Подписчики на истекающій XXVI г. (1862—63) получать Указатель безмездно, согласно объщанію Редакція.

Въ той же Реданији можно получать Труды Ківеской Духовной Академии за 1860, 1861, 1862 и 1863 годъ. Цена за первый 4 рубля, за второй, третій и четвертый по 6 руб. съ пересылкою.

Π

Въ Одессу 1. Л-му: Редакція не можетъ печатать Вашей статы противъ свящ. Мухина.

Въ Астрахань Я. Лебединскому, С. І. Тихомирову: Ваши замътки будутъ напечатаны въ слъдующихъ книжкахъ.

Въ Полтаву NN: Ваше письмо по поводу несостоявшагося выборнаго порядка при избраніи благочинныхъ въ полтавской спархіи могло бы быть напечатано, еслибы редакціи было извъстно имя автора.

С. І. М-еу, С. С-ну, сельскому свящ. І. А. М.: Ваши статьи объ усилевія оннансовыхъ средствъ духовнаго въдомства не будуть напечатаны.

Сел. солщ. А. Л., С. І. О-еу: "Отголосокъ" и "Поученіе" не будуть напечатавы.

Въ Уфу Н. Я. Ильниу: Не имъя въ рукакъ статьи, о которой Вы пишете, Редакція не можетъ дать ръплительнаго отвъта.

Въ Воронежъ М. И. Некрасову: Ваше "Изслъдованіе" предположено къ помъщенію въ Православномъ Обогрюніи.

С. А. D., ех Новгородъ д. В. С.: Редакція нам'врена воспользоваться Вашими зам'ятками при случат.

С. А. Н-му: Ваши полемическія зам'ятки съ н'якоторыми прим'ячаніями Редакція будуть напечатаны.

Въ Ржеев с. Д. П-жу: Ваша статья будетъ напечатана въ сокращения.

Въ Казань М. Н. Арцыбышесу: Согласно Вашему письму присланная Вами статья, признанная неудобною въ помъщенію, отправлена въ Вамъ обратно.

Въ ст. Пашковскую Кубанскаго войска свящ. К. Гливенко: Превославнов Обозръние 1861 г. было послано Вамъ 19 марта 1862 г. По Вашему требованно вторично посылается Вамъ полный эквемпляръ.

Въ Саратовъ въ Александровскую больницу: Оказывается, что изъ всёхъ 12 книжекъ Вами исправно были получены только 4 книжки. По прежней Вашей жалобъ Вамъ вновь посланы были 5 №М; по послёдней жалобъ вновь посыдается 8, 10 и 11 №М.

На Авдиевскую станцію (черинг. губ.) г. Осадшему, въ Кременчугъ г. Климову, въ Ревель свящ. Максимову, въ Болгары (казан. губ.) свящ. Полиновскому: Ваши письма писаны прежде, чъмъ могла быть получена Вами январская книжка.

Digitized by Google

# 3 A M B T K H

ис для улучшения быта духовенства: Расвоевархіальнаго начальства.

ПОНДЕНЦІЯ: Изъ Архангельска: ученическая бабліото сокол семинарія. Б. П.—Изъ Перми: нъсколько словъ объ учена секиха библитекахъ при духовныхъ семинаріяхъ. А. Воскресенскаго. — Объ отприхий библіотеки въ с. Ижевсковъ (разавской губ.). Сели. І. Малчаноса — С. Кавказа: запросъ о вдовахъ-невдовахъ. Сели. І. Стась.—Изъ Твера: письто въ редакцію.

- ЗАГРАНИЧНЫЯ ЗАМЪТКИ: Исторія в современное положеніе церковно-болгарскаго вопроса. Посл'яднее собраніе "Герусалимскаго Союза" въ Берлинъ – Новости пропов'янической литературы въ Гермавія. Р. \*\*\*. – Письма изъ Испаніи: Іпппасицата Conception – върованія и обрадъ, съ которыми соединено почитавіе пресъ Давы въ Испанін. К. Кустодоева.
- РАЗНЫЯ НЗВЪСТІЯ: Комитеть по дълу преобразованія духовныхъ семинапія.-Приходская школа на Пятницкой улиць въ Москвъ. - Московская епирхиальная библіотека. - Положеніе народныть школъ въ западноруссковъ краж. - Приходскія училища въ кіевской епархія. - Братство въ М. Стебловъ (кіевской еп.). - Число школъ въ калужской епархія.-Предполагаемое женское духовное училище въ Полтавъ.- Извъстіе изъ Владяміра. - Миссіонеры въ приутокой епархія. - Въсти съ Востова - Литературное извъстіе. - Духовный концертъ въ Москвъ, - Пожертвовенія на дъвицъ-сиротъ духовнаго званія при Реденція Празославанаю Обозръкія. - Изъ Дрездена (соззваніе). - Объявленіе.

### ROTIECEN REALEMANTS

НА 1863 ГОДЪ:

#### B'L MOCEBE:

#### B'L DETERBUTE

is and i

Въ Конторъ Редакция Праеослаенено Обоврънія; въ книжныхъ магазинахъ гг. Базунова, Свъшникова, Обрапонтова, Салаева, Главунова и у другихъ книгопродавцевъ Москвы. Въ книжныхъ давкахъ: гг. Базунова, на Невскомъ проспектъ въ д. Энгельгардтъ, Оволиникова въ Гостинномъ дворъ, Крашениникова, Кораблева, Давыдова и у другихъ инигопродавцевъ Петербурга.

Иногородные благоволять исключительно адресоваться ез Колтору Реданции Православнаю Обоздания ез Москва.

Цъна за годовое изданіе въ Моската ШЕСТЬ РУБЛЕЙ, съ доставкою на донъ в пересылкою въ другіе города СЕМЬ РУБЛЕЙ СЕРЕБРОМЪ.

Иа тълът же условіямъ можно получать полные экземпляры Православнаго Обогръпія за прежнів годы 1860, 1861 и 1862.

> Печатать позволяется. Марта 9 дня 1863 года. Пемсоръ Протопресвитерь Д. Новекія.

BHY

# **IIPABOCJIABHOE OFO3PBHIE**

# годъ четвертый.

# **НАРТЪ** 1863.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| <b>1.—ПРЕМУДРОСТЬ СОЛОМОНА. Г. VII</b> —XIX.    |                           |
|-------------------------------------------------|---------------------------|
| Опытъ перевода на русскій языкъ                 | Свящ. А. А. СЕРГІЕВСКАГО. |
| IL—ИСТПИНАЯ ЛЮБОВЬ НЕВОЗМОЖНА БЕЗЪ              |                           |
| <b>въ</b> РЫ.                                   |                           |
| <b>ні.—по</b> печеніе древней церкви о бъдных ъ |                           |
| И НУЖДАЮЩИХСЯ                                   | А. С. ЛЕБЕДЕВА.           |
| иО споръ новогородцевъ съ москов-               |                           |
| СКИМИ МИТРОПОЛИТАМИ ИЗЪ-ЗА МѢ-                  |                           |
| <u>сячнаго суда</u>                             | Н. З-ВА.                  |
| <b>v.—</b> РУССКІЕ ВЫХОДЦЫ ИЗЪЗАГРАНИЧНЫХЪ      |                           |
| ШКОЛЪ ВЪ ХУП СТОЛВТИИ: ПЕТРЪ АР-                |                           |
| ТЕМЬЕВЪ                                         | М. НИКОЛЬСКАГО.           |
| <b>УІ.— ПОПЫТКИ АНГЛИКАНСКОЙ ЕПИСКОПАЛЬ</b> -   |                           |
| НОЙ ЦЕРКВИ КЪ СНОШЕНИО СЪ ЦЕР-                  |                           |
| ковно русскою.                                  |                           |
| VII.—ЗАМЪТКП (см. на оборотъ).                  |                           |

въ приложении:

| УШО ПОСЛАНИИ КЪ ДЮГНЕТУ.<br>IXПОСЛАНИЕ КЪ ДЮГНЕТУ. | • | • | • |                              |
|----------------------------------------------------|---|---|---|------------------------------|
| <b>IXПОСЛАНІЕ</b> КЪ ДІОГНЕТУ.                     | • | • | • | Свящ. П. А. ПРЕОБРАЖЕНСКАГО. |

### MOCKBA,

въ университетской типографія (Катковъ и К°.)

### ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНИЕ

## въ 1863 году

издается по той же программѣ, ежемѣсачно, книжками отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ, по той же цѣнѣ (въ Москвѣ 6 р., съ доставкою и пересылкою 7 р. сер.).

Оставшіеся экземпляры особаго приложенія Иеканоническія книги Ветхаго Завьта — Товить и Іудивь вь русскомь переводь еще выдаются новымъ подписчикамъ 1863 года, не получавшимъ Православнаю Обозрпнія прежде.

### Подписка принимается:

Въ Москвъй въ Конторъ редакци Православнаю Обозръяля, ка Остоженкъ, въ приходъ Новаю Воскресенія, въ домъ свящ. Смирнова-Платонова; въ книжныхъ завкахъ гг. Базунова, Свъшникова, Өерапонтова, Салаева, Глазунова и др.

**Въ Петербургъ** въ книжныхъ лавкахъ гг. Базунова, Овсянинкова, Крашенинникова, Кораблева и другихъ.

Иногородные приглашаются, во избъжаніе различныхъ недоразумъній, исключительно обращаться въ Контору редакціи и надписывать свои требованія такъ: въ Контору редакція Православшаго Обозрънія, въ Москвъ. Почтамту извъстенъ эдресъ Конторы.

Въ Конторъ редакции можно еще получать и выписывать:

1. Православнов Обозръние за 1860 годъ, 12 книжекъ, цъна въ Москвъ 6 р. съ пересылкою 7 р.

11. Православное Обозрпние за 1861 годъ, 12 книжекъ, цъна въ Москвъ 6 р., съ пересылкою 7 р.

III. Православное Обоэрпніе за 1862 годъ, 12 книжекъ, ціна въ Москві 6 р., съ пересылкою 7 р.

IV. Отдольныя книжки Православнаго Обозръмія за прежніе годы (исключая январской книжки за первый 1860 г.) по 50 коп. сер. за важдую, съ пересылкою 75 коп. сер.

V. Писанія Мужей Апостольскихъ, изд. въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, селщ. П. Преображенскимъ. Цъна 1 р. 50 к. въ Москвъ, съ пересылкою 2 р. сер.

## Недавно отпечатаниал минга: Въчная жизнь

публичныя чтенія Э. Навиля, бывшаго профессора философія въ Женевѣ, перев сели, П. Сериевскими, профессоромъ богословія въ московскомъ университетѣ.

Общее содержаніе вниги: І. Назначеніе человъка.—ІІ. Матеріализмъ.— III. Мысли человъчества о безсмертіи.—ІV. Евангеліе.—V. Евангеліе предъ наукою и върою.—VI. Христіанское ученіе о въчной жизни.—VII. Религія.

Цъна въ Москет 75 к., съ пересылкою 1 р. серебромъ.

# NCTNHNAA AIO5085

# НЕВОЗМОЖНА БЕЗЪ ВЪРЫ.

Либовь и въра до такой стелени нераздъльны нежду собою, что не можеть быть ан истинней въры безъ лобян, ни истриной любен безъ въры. Въ своенъ начала, какъ и въ полнонъ развития, онв предполягаются одна другою и взанино поддерживають другъ друга, — такъ однакомъ, что въра есть какъ бы корень любян, а любовь щевтъ и илодъ въры.

Что такое любовь? — Пожертвованіе саннаъ собою, выраженіе санаго некропняго сотувствія в санаго полнаго общенія, номертвованіе, которое утверждаеть между правственными существани свободное и живое единеніе, — которое, обнимая нвлую жизнь и постоянно направлан се къ ся высшей цвли, — одно можеть осуществить царство Божіе въ родв теловвтескомъ. Потому-то Спаантель ніра сократилъ весь законъ и пророковъ въ заповедь с любви. Его ученики: св. Навелъ навеаль се совокупностію веёхъ совершенствъ, а он. Іовинъ открываетъ въ ней высокій характеръ божественнаго сыновства. Поэтому на царство Божіе, основанное в проповеданное Вёрою христіанскою, должно смотрёть какъ на царотво любея.

Но въ христіанской Въръ все выходить изъ того начала, что Бога есть любовь, любовь безконечная и святвйшая. Въ отношения къ гръшному роду человъческому эта Святая любовь является снисхожденіемъ и благодатію, которыя даруются удалившимся отъ Бога, чтобы приблизить и освятить ихъ. Въ этонъ сныслъ, инлосердая любовь Бога Отца опредъляетъ отъ въчности искупленіе людей, а снисходительная, синренная и предонныя нобовь Сына къ тръшниканъ исполняеть во времени это въчное опредъление Отца И этоть существенный вуркть вр христіанстве отнечень нечасляднимия чертана при его началъ; потому что Інсусъ всегда н вездъ является любовію, поддерживающею немощныхъ и угнетенныхъ, служащею малымъ, нщущею погнбшихъ, помогающею страждущень по телу в по душе, призывающею гръшнивовъ къ покаянио и въръ; словоятъ-Овъ авляется дибовію двятельно-нилосердою. Такой благости, волной сочувствія, не было в не ногло быть въ дохристіанской древности. Мірь греческій, на высоть своего образованія, не зналь, что значить жертвовать собою съ преданностію и сипревіенъ; ринская гордость была совершенно протявоположна христіанской любви. Ни одинъ изъ великихъ людей древности не поставляль истениего величія въ свободной списходительности и произвольномъ уничникения; опытие ногъ какого-вибудь ученика не соотвътствуетъ характеру ни одного изъ языческихъ учителей. Іудейство, конечно, больше приближалось къзтой любви; но накоторыя слова Господа, и особенно нритча о Самараният показывають, какъ необходимо было, въ этомъ отношенія, уничтожить эгонзив и перодные предразсудки Іудеевъ.--Христіянство въ лицъ Своего Основателя, который бесвдоваль съ мытарями и гръшнивами, переходиль съ исста на ивсто, чтобы благотворить оставленному народу, Своимъ принъронъ освятилъ скорби и страданія, поресо вредовгла-

204

### нстинная лювовь невозножна везъ въры. 205

снаю шилосердую любовь служеніемъ, достойнышъ людей свободныхъ и сильныхъ. Оно первое поставило исполненіе этого благороднаго слушенія выше всякихъ различій общественныхъ, народныхъ и религіозныхъ,—сдвлавъ его всеобще-обязательнымъ. Итакъ должно признать, что любовъ есть царская печать христіанской религіи: слова Сарсилован-.Я хочу инлосердія, в не жертвы», суть знаженательнъйшія слова для человвчества.

Но изъ всего, что мы сказали доселе уже видно, что любесь не можетъ существоватъ безъ е́пры, безъ предварительной увъренности въ Богв и Его верховной благости, служащей необходимымъ условіемъ бытія всъхъ вещей, источникомъ и опорою нашей собственной благости. Всякая вообще любовь содержитъ въ себъ начало въры; тъмъ болъе необходима въра для любви к Существу высочайшему и совершеннъйшему.

Апостоль, возвестивший, что Богь есть любовь, сказаль и следующія словя: «въ тонъ любовь, что не ны возлюбили Бога, по Онъ возлюбилъ насъ, и послалъ Сына Своего быть ундлостивленіенъ за гръхи наши.» Вотъ руководительное правило для насъ; въря истинъ этихъ Словъ, надложитъ върить и тому, что чистая любовь къ Богу и человъку-не занимаеть мъста въры, а сама происходить отъ ней, отъ ех живительной силы. Въ санонъ дълъ, если любовь раждается отъ любви, какъ огонь отъ огня, то очевидно, что любовь тварей должна истекать изъ высшаго творческаго источника, изъ первоначальной, безконечной, несотворенной любви, которая вствиъ управляетъ и поддерживаеть весь нравственный и физическій порядокъ, которой творческая сила все сохраняетъ и животворитъ. Тояско/посредствоит въры ны дълаенся причастникани этой первочачальной любви, раждающей нашу любовь.

Любовь свободнъе всего въ міръ; она не раждается всладствіе приказанія, а свободно-охъвпечетланія, которое производить на нее ся преднеть. У Это влечататніе преизводить привязанность; оно говорнть цань, что лице, къ котопривазываемся, восполнить наше существоесpony MЫ ніе и нашу жлань; оно возвышаеть и развиваеть нашу преданность. Но такая любовь еще пожеть быть сизнана съ эгонзноиъ. Чтобы она была истинно достойна своего имени, она должна возрастать не отъ блага, которое любяный преднеть дллаеть для насъ, а отъ всего, что онъ есть для нась;-не оть его дъйствій и благодъяній, а и чувствъ. Для такой цван необходано, чтобы открывало себя и вступало въ ебщение; и послику люборь состоять въ пожертвования собою. one "Brainede изводится голько любатью. Но любовь не ножо дния и доказана. Дъйствія, производиныя ею о сана она, внушающая эти действія и сообщоющая них цан и достоинство, ускользаеть оть всякой попытки осязать ее; она можеть быть представляема только правственнымъ довъріенъ,-иначе сказать-епрою. Въра, такинъ образонъ, есть неизбъжное условіе христіанской любвя Но христіанство и l'm= даруемое имъ правственное совершенство, требуютъ любви не только къ тому, что пріятно намъ, что усовершаеть н восполняеть нашу жизнь; но и къ тому, что противно нашему самолюбію: наша любовь должна простираться на людей, которые оскорбляють и отталкивають насъ, на им тарей и гръшниковъ, на нашихъ личныхъ враговъ, Въ такихъ случаяхъ, когда любовь не можетъ быть внушена своимъ предметомъ, она должна быть почерпнута изъ высшаго ИСТОЧНИКА, А ЭТОТЪ ИСТОЧНИКЪ ЗАКЛЮЧАСТСЯ ВЪ Koraa сердце не можеть любить само-собою, оно должно любить во имя Божіе. А мы любимъ во имя Божіе, когда убъжденіе

ВЪ ВЫСОКОЛЪ Призванія квидаго человъка и всего человъчества вдыхаетъ въ неше сердие свободное, двятельное и влодотворное сочувствіе, которое не тольке не отвращается отъ саныхъ слабыхъ, незначительныхъ в бъдныхъ, а напротивъ ревностно отыскизаетъ вхъ, чтобы спасти. Мы любилъ, во имя Божіе, когда чувсявуя прощеніе, даровянное Боголъ налъ самянъ, процасятъ нацияхъ враговъ и усиливаенся дълать имъ добро. Мы любилъ во ния Божіе, ногда, встръчая холодность и пераступность, настойчиво предлагаенъ свое -! живое сочувствіе и не позволяенъ угаснуть въ насъ священному огно милосердія (Не очевидио ли, что любевь витается върою и не менетъ быть: безъ пера)

Иные новоть быть, спродять: но нельзя ля лобить Богапросто и вряно, безъ посредства въри? Такая любевь-нечта, атактикъ им. Чтобы отремиться къ Богу прежде всего, человтку необходимо должно вяровать, что Бога сань и что. Онъ открывания Себя тънъ, которые Его инутъ. Чтобы любить Бага, человека должена быть уверена потона въвысочайшихъ соверненстваяъ Божінкъ, въ истяна того, ченъ выразныесь безпредбылая любовь Божія въ/ вамъ. Спотрите, какъ дълаетоя ето въ круге человъческой живни. Любовь представляеть здесь живой союзь, основенный на взаниномъ. позвании, на общении другъ съ другомъ, на обибит личныхъ. пожертвованія Ттакь болье любовь, соединяющая твореніе съ Творценъ, требуетъ, чтобы человъкъ пределъ себя Богу, п особенно чтобы Богь отврыль и собщиль себя человаку, какъ въчная Любовь достойная всей его привазанности. Ибо Богу, естественно, принадлежить начинание; Ему первому надлежить обнаружать Свою любовь, чтебы человъкъ, Его твореніе, возвратиль ёс Ену въ любви благодарной. Не лу нають ли, что человъкъ непосредственно признаеть Бога преднетонъ, единственно достойнымъ своей любви, - что онъ

#### UPABOURADHOE OFOSPENIE.

208

сажь-собою вдругь ножеть возлюбить Бога совершенно? Есля бы это было такъ, то зачънъ же прошли цвлые десятки ввковъ, прежде чънъ сназано, что Богъ соть любовь?-прежде чань узнали о совершенномъ согласіи святости и любои въ Богъ? Отчего также, и после того, какъ эта великая истина открыта въ полнонъ свътъ, безчисленное иножество людей въ санонъ христіанскомъ міръ во нивють со въ сордцв и но обнаруживають въ жизни? Это ножно объяснить только темъ, -что любовь Божія, рескрытая предъ наня HOLOXUTELS-HO H BO BCON ONAS, TOMERO TOTAS CTANOBUTCA MAINANE AOUTORнісять, когла ны приняжаемь се съ по нымъ довбрісять, когда усвояенъ се върою. Эта истина прилагается какъ къ областя ниящихъ отпровеній любен Божіей-из природь и жизни человіческой, текъ и къ высочайшену и совершенитйшену отвровению ен во Христв, которое окончательно дожно восторжествовать недь всякных противленіснь души.

Вожественная любовь, безъ сомпьнія, нанечатльлась вь пряродв но она здъсь подъ покровонъ. Потому-то изсладователь лишь этого покрова, довърянсь своинъ орудіянъ, не проникающинъ за покровъ, могъ говорять: «я извъдалъ вселенную, "и нигдъ не нашелъ Бога». Твореніе открываеть нанъ любовъ Божію, когда при изученія визшнихъ явленій, мы уже созяленъ бе внутри себя, когда смотранъ на міръ при свътъ Божіенъ. Безъ втого свъта, вы постоянно буденъ сталкиваться съ претяворъчіями разнаго рода, и во всяковъ случав ежоръе увидних въ міръ непостижними разунъ и неязмъримое могущество, чъмъ безпредъльную любовь.

Міръ нрувственный, исторія и жизнь человъческая, яснъе раскрывногъ любовь Божію, но и здъсь ны встрътивъ поразительныя противоръчія. Рядовъ съ естествоиспытателенъ не нашединивъ Бога въ творенія, пожно воставить твхъ историковъ, которые не видъли Его въ исторіи, и съ

#### истинная любовь нерознокна везъ въры.

209

большей охотой готовы были върить въ господство здаго духа, чёмъ во владычество благаго и военогущаго Отца. Власть, которая судить міръ, и правда, которая награждаеть или наказываеть, очевидны въ исторія гораздо больше, чёмъ любовь. И если часто жвзиь человъка представляются въ этой жизни, какъ и въ судьбахъ народовъ, великія и мучительные загадки, ръшеніе которыхъ, при помощи нашихъ противоръчивыхъ понятій, скоръе удаляеть насъ отъ мысли о Высочайшей Любви, чъмъ приближаеть къ Ней? Поэтому и въ нравствевномъ міръ опытъ не ясите овидътельствуетъ намъ о величіи любви Божіей. Намъ необходимо предварительно имъть любовь въ душъ и духъ, чтобъ она освътила намъ судьбы человъка и міра, и удалила изъ цихъ темныя загадки.

Оть порядка естественнаго и правственнаго обратимся еще къ нашей собственной совъсти. Сама совъсть какъ доходить до внутреннаго воспріятія любви Божіей? Посредствонь втры, и только посредствожь втры; потому что эта любовь, не употребляющая насилія и неприкасающаяся непосредственно, можеть быть воспринята дъйствительно только дъйствіещь свободнаго довърія. Богатая и полная истина любви Божіей употребила цълые въка нато, что бы явиться въ человъческопъ сознаніи, и уже освъщая его своимъ свътомъ, она не перестаеть еще, для поддержанія себя, бороться съ соинъніяни и колебаніяни. Есть, следовательно, въ нашей душе какой то тайный и дъятельный врагь этой истины и ся достовърности, – и этотъ врагъ, противащійся Богу, внутренно отдъляющій нась оть Него и попрачающій въ насъ Его образъ, есть гръхъ, и его отецъ-эгоизмъ, естественный противникъ любви. Сознание гръшнаго человъка совершенно не способно само-по-себѣ породить мысль о совершенной Божь-

ей любви, и нотоиз удержать ее съ полнымъ доввртенъ. Богъ для него есть существо неизвъстное, чуждое; если-жъ онъ и интеть о Богв язное поните, то вакъ о законодатель и Судін, а не какъ о Богв любви. Воля этого Бога не только не привлекаеть трашника благостію и щедротани, а напротивъвиушаеть ему опасеніе и ужась своими угрозами и гитвонъ. Чтобы въ немъ соверівниось то глубокое преобразованіе, которое на мъсто разслабляющаго страха и врачныхъ опасеній таниственнаго погущества Божія поставило бы безконечную любовь Божію, - для этого необходимо дать ему, приспособятельно къ его интересанъ, нужданъ и желаніянъ, положительное откровение этой любви въ событияхь и въ Живой Личности, которая одна нанболъе способна къ выражению любви; такимъ способомъ въ гръшникъ, въ одно время, и сокрушятся могущество эгонзма и гръха, и возгорится новая жизнь, которая все болье и болье будеть дълаться причаны. ницею божественной природы.

И это положительное и высочайшее откровеніе любви Божіей мы имбемъ во Христь Искупитель. Здъсь уже не такъ, какъ въ природъ, насъ освъщаетъ не изломанный и омраченный лучь свъта; здъсь сама любовь лично является къ намъ, изливая на насъ свои прямые и чистые лучи; любовь не затемненная эгоизмомъ и гръхомъ, какъ въ кругу человъческой жизни, по совершенно чистая, отдающая себя всецъло, жертвующая собою безраздъльно, и уже этимъ самымъ обнаруживающая свою божественную природу; Любовь лица, которое цогло назватъ себя единымъ съ Богомъ; потому то, дъйствительно, воспріничивыя души чувствовали, что въ немъ обитала полнота божества. Было невозможно, чтобы въ присутствіи Христа пе являлась въ глубинъ сердецъ полняя и побъдоносная увъренность въ божественной любви;-невозможно, чтобъ ученикъ нанболъе близкій къ Нему, не выра-

## истинная лювовь невозможна безъ въры. 211

зиль великой истины, что «Богь есть любовь.» Совершенибйний образь творческой и инлосердой любви Божіей. Онь одинь ногь ноставить нашу совёсть выше нападеній эгоизиа, гръха и сомибнія; засвидітельствовать, что Богь болбе наинего сердца; изгнать всякій страхь; преобразить въ нашихъ глазахъ природу и назначеніе человѣка; и, вселяясь въ наши сердца, все освітить для насъ тѣнъ свѣтомъ, который необходимъ нать, чтобы рѣшить великую загадку существованія. Ужели ны почерпнули бы эту чистую и богатую любовь въ природъ, или въ исторіи, или въ собственной личности, опраченной и изкажевной грѣхомъ?

Такниъ образонъ Христосъ есть личное и вполит доступное человъку откровеніе божественной любви; Онъ, Своею животворящей силой, пожетъ преобразить все вообще и каждаго изъ насъ въ частности, но съ условіемъ, чтобы мы не закрывали свояхъ духовныхъ очей для созерцанія Его величественнаго, небеспато образа; чтобы ны пе препятствовали силь Его жизни действовать на нашу душу; чтобы ны прининаля ногущество любвя, сіяющей въ Его божественновъ лицъ, посвящая Ему себя вполить и безраздъльно; и, наконецъ, чтобы, при помощи Духа, который прославляетъ въ насъ Его образъ и изливаетъ Его любовь въ наши сердца, ны обращали Его божественную силу въ начало новой жазни Но что такое, въ совокупности, это созерцание Христа, эта всецвлая предааность Его лицу и это облечение въ Его жизнь, если не сама въра! Мы не поженъ, поэтому, вознстивной и полной любви въ Богу и человъку N WST6 иначе, какъ посредствомъ въры, той въры, которая принижаеть во всей чистоть и полноть божедвенную любовь, воплощенную во Христь. Арасний Пасаде\_-

Возводя, такимъ образонъ, любовь къ въръ, остереженся думать, что между ними существуетъ отношение механическаго послъдования, потому что, напротивъ, онъ проникаются

взанино и соединаются орізнически. Не буденъ воображать, что въра сначала существуетъ одна, а любовь является уже тогда, когда въра достигнетъ нъкоторой стецени полноты н и совершенства; потому что и раждающейся въръ уже присуща дюбовь. Что такое, въ санонъ дълъ, въра-въ области Евангелія Христа, которое сообщило ей всю ся чистоту и самостоятельность? Не есть ли она усвоение любви Божіей явленной во Христъ? и вожно ли представить себъ это усвоеніе, даже въ самомъ началь, безъ нъкотораро сочувственнаго движенія души, безъ возбужденія дюбви? То, что говоримъ ны о втрт, при самомъ ся рождении, еще болте справедливо по отношенію къ втрть развившейся, потому что чемъ больше углубляется она въ источникъ благодати и чъмъ полнъе черпаетъ изъ него, тъмъ больше сама проникается любовію и благостію, чтобы постоянно ближе упо-\_ доблаться Богу, своему предмету, и Христу, своему образу; достигши совершества, она производить ту любовь, которая, прежде всего, отдаетъ себя всецбло Тому, кто первый воз-. любиль насъ, —а потомъ и всемъ нашпиъ братьямъ; которая «не радуется неправда, и радуется истина, не ищеть своего, не раздражаемся, все извиняеть, всему втрить, всего надъется, все переносить». Воль плоды, которые приносить, в одна только можеть принссить, любовь, основанная на въръ; тогда какъ любовь, опирающаяся только на себя или противащаяся въръ, всегда подвержена опасности искать своихъ интересовъ, раздражаться, переносить лишь соотвѣтствующее ся виданъ, и потому самому сдълаться совершенно не тамъ, чамъ она должна быть.

Итакъ въра есть источникъ любви, а любовь совершеніе и живая полнота спры, такъстко рти двъ добродатели нераздъльны и не возможно представить, чтобы одиа изъ вихъ существовала безъ другой.

212

f

# ПОПЕЧЕНІЕ ДРЕВНЕЙ ЦЕРКВИ о бъдныхъ и нуждающихся.

Христіанская церковь раздъляла сначала свои доходы на три части: одну назначала на содержаніе духовенства, другую на издержки при богослужении, а третью для бъдныхъ. Въ послъдствін, когда съ умноженіемъ и распространеніемъ христіанскаго общества, епископскій сань пріобрѣлъ болѣе важное значение и съ нимъ стали соединаться болъе общирныя обязанности, состоявшія между прочимъ въ томъ, чтобы оказывать гостепріянство странствующинь, церковные доходы стали раздѣляться на четыре части, изъ которыхъ одну выдъляли епископу, чтобы облегчить ему исполнение этой новой обязанности. Сначала пропорція этихъ частей не была опредъляена. Епископъ, единственный хранитель и распорядитель церковныхъ доходовъ, увеличивалъ или уменьшалъ часть, назначенную бъднымъ, смотря по личному своему уснотрънию. Когда Златоусть быль возведенъ въ санъ архіеинскопа константинопольскаго, онъ нашелъ по счетамъ эконона, слишконъ неумъренными издержки на содержаніе епнскона и расходы на богослужение; съ этого времени, чтобы сдълать свою пищу умърешнъе, онъ не принималъ никого къ своену столу, а деньги, остававшие ся у него отъ такой T. X.

эконовін, онъ отдаваль беднымъ. Есть известіе, что, наконецъ, онъ употреблялъ на нихъ всю принадлежавшую ену часть церковныхъ доходовъ, нежду тънъ какъ благочестивая и богатая Олимпіада заботилась о его содержанія. Папа Целестинъ отзывается съ похвалою объ одновъ изъ преемияковъ Златочста, Максиніанъ, который быль возведень въ сань епяскопскій по жеданію бъдныхъ и доногался этого сана единственно для того, чтобы низть средства поногать низ. Говорій, онископъ арабский, заябливь, что богатства перкви были причиною безпорядковь въ делахъ духовенства, употребнать назва на дала благотворительности, назначивъ саную унтренную часть на содержание свое и своего духовенства. Св. Иларій, епископъ того же города, работалъ санъ для того, чтобы нивть болве средствъ для благотворительности. Справедливость требуеть однако заматить, что не всъ епископы дъйствовали въ таконъ духъ. Өеофилъ александрійскій, слинкомъ занятый построеніенъ храновъ, часто пренебрегаль делани благотворительности; Исидоръ, экономъ его, принуждень быль напоменать ему, что тыла бедныхъживые храны Господни и что объ этихъ-то хранахъ и нужно особенно заботиться (\*). Чтобы отвратить злоупотребленія этого рода, папы Синплицій и Геласій опредвлили раздвлять церковные доходы на четыре равныя частя; но назначивъ, чтобы по крайней мъръ четвертая часть этихъ доходовь была постояннымъ и неизивннымъ достояніемъ бвдныхъ, они хотъли, чтобы на нихъ же употреблялись и излишки оть содержанія духовенства (\*\*). Предь этими нуждани,

<sup>(\*)</sup> Coson. ileps. Hor. VIII, 12.

<sup>(\*\*)</sup> Находять основаніе думагь, что и все вообще церковное богатство и доходы были достояніемъ бъдныхъ, такъ что и само духовенство, именно только по этой причинъ, и пользовалось частію церковныхъ доходовъ. Въ защиту этого мизнія приводятъ между прочимъ слова св, Ампросія, Зиммаха и одно мъсто изъ сочиненія Проспера; (De vit. const. imp. I. II) "ecclesiaticas opes egenorum patrimonia." Въ силу этого принципа Константинъ повелѣлъ закономъ, изданнымъ въ 326 году и отмъ-

## попвчение древней церкой о бъдныхъ и нуждающихся. 215

предъ нуждами бъдныхъ, умалялись всякія другія. Поэтому, когда обыкновенныя средства оказывались недостаточными для удовлетворенія пуждамъ бъдныхъ, нъкоторые благочестпвые епископы ин мало не задунывались растоплять, или продавать священные сосуды. Такъ поступилъ св. Кирилъ іерусаліискій въ голодное время, св. Иларій арльскій, св. Амвросій, блаж. Августинъ (\*).

Мы сказали, что въ началъ епископъ былъ единственный хранитель и распорядитель церковныхъ имуществъ. Діаконы, подъ его надзоровъ, каждодневно раздавали жилостыню на дому какъ тъмъ, которые имъли нужду въ какой-нибудь временной помощи, такъ и тъмъ, которымъ ихъ положеніе, возрасть или болѣзни не оставляли другихъ средствъкъ существованию, кроит инлостынь церковныхъ. Въ избъжание всякаго облана имена этихъ нуждавшихся вписывались въ особый реэстръ, который позднѣе названъ былъ матрикулами или канономъ церковнымъ (\*\*). Діаконы должны были обозначать въ этомъ спискъ возрастъ, полъ, занятія, положеніе каждаго вспоноществуенаго и отбирали на этоть счеть свъдънія сапыя подробныя и точныя. Въ избъжапіе всего, что ногло бы подавать поводъ къ подозръніянъ, къ діаконанъ рано быля присоедянены діаконяссы, которыя имели те же саныя обязанности въ отношения къ бъднымъ яли больнымъ женщянамъ, какъ діаковы въ отношенія къ мущинамъ. Такое управление церковными имуществами было очень удобно въ первые въка, когда имущества были невногочисленны н состояли большею частію изъ временныхъ добровольныхъ приношений, и когда общая строгость правовъ не

неннымъ въ послъдствім, не принимать богатыхъ въ духовнов сословіе; •ибо•, говоритъ онъ, oportet pavperes ecclesiarum divitiis sustentari» (cod. Theod. XVI, 2, I. 6.

<sup>(\*)</sup> Созом. Церк. Ист. IV, 24. Balland. Act. Sanct. на 5 мая, стр. 28. Амврос. De offic. 11, 6, 15, 28, Possid. Vita Aug. с. 52.

<sup>(\*\*)</sup> Кипріан. Вр. 38, орр. р. 108; апокрифическое сочиненіе: «Двянія св. Петра» также двааеть намекъ на эти матрикулы.

позволяла ни опископанъ нарушать ихъ священитания обязавности въ отношения къ бъднымъ, ни пасомымъ оскорблять ихъ какипъ-нибудь недовъріенъ и подозръніенъ. Въ послъдствіи, когда церковныя имущества значительно увеличились и витесто временныхъ случайныхъ пожертвованій явилась постоянная недвижимая церковная собственность; а съ другой стороны и правы христіанъ утратили въ извъстной степени первоначальную строгость; тогда епископань, по опредълению халкадонскаго собора, даны были въ помощь экононы, которые должны были облегчать имъ управление церковнымъ имуществояъ. Діаконы и пподіаконы, которые назывались «рукани, устани и душею епископа» остались, какъ и спачала, орудіяни епископа при раздачъ милостыни. Какъ и прежде, у нихъ быль списокь семействь, которымь они должны были оказывать пособіе (\*). Число ихъ, очень значительное въ глав-. ныхъ церквахъ (\*\*), служить доказательствовъ вногочисленвости ихъ обязанностей, въ числъ которыхъ правда были и обязанности, относнышіяся къ богослуженію.

Послѣ этихъ общихъ замѣчаній, мы будемъ говорить собственно о лицахъ пользовавшихся пособіемъ отъ Христіанскаго общества.

Первое мѣсто между вспонощсствуемыми церковію въ періодъ гоненій сстественно занимали мужественные исповѣдники вѣры, которые подвергались за свою твердость въ вѣрѣ лишенію имущества, ссылкъ или оковамь. Постановленія Апостольскія особенно поручають ихъ благотворительной заботливости вѣрныхъ (\*\*\*). Св. Кипріанъ, находясь самъ въ изгнаніи за исповѣданіе вѣры, убѣждалъ свой клиръ не ща-

,\*\*\*) Const. Ap. V, 1.

<sup>(\*)</sup> Буусураµе́чых жеху́тых; такъ навывають якъ Златоусть. (Бестл. 21 ва восл. къ Кор. г. 7, t. X, р. 190).

<sup>(\*\*)</sup> Число діаконовъ при константинопольской каседральной церкви, по воли Юстиніана, простиралось до ста человикъ, число поодіаконовъ до 90 человикъ, діакониссъ до 40. Прежде этого они были, кажется, многочисленние. (Justin. Nov. 3, с. 1).

## иопечепие древней церкон о бъдныхъ и нуждающихся 217

дять ничего для исповѣдниковъ, заключенныхъ въ темницѣ, и вспоиоществовать бѣднымъ, которые, пребывая твердыми въ вѣрѣ, были гонивы за имя Христово (\*). Каждый на перевывъ хотѣлъ скрывать ихъ бѣгство, принимать ихъ въ своемъ домѣ, припосить имъ пищу, присутствовать съ ними предъ ихъ судьями, служить имъ въ предсмертный часъ. Жестокіе эдикты Декія, Діоклетіана, Лицинія (\*\*) не могли воспрепятствовать этому.

Послё исповёдниковъ вёры, попеченія христіанской благотворительности обращались на семейства, оставшіяся вслёдствіе изгнапія, плёна или мученической смеріи ихъ главъ, беззащитными. Ничего, конечно, не могло быть өстественнёе и законите такихъ попеченій. «Нужно было, говорить Лактавцій, чтобы христіане, оставаясь совершенно спокойными насчетъ оставляемаго ими семейства, могли мужественно принять смерть за истипу и справедливость (\*\*\*). Извёстно, что Оригенъ, по смерти своего отца и конфискаціи его имущества, жилъ въ домѣ одной женщины христіанки, которая заботилась о его воспитаніи (\*\*\*\*). Аскетъ Селевкъ, прежде чѣмъ запечатлѣлъ собственную вѣру мученичествомъ, всецѣло посвятилъ себя заботамъ о вдовахъ и сиротахъ исповѣдниковъ и служилъ имъ покровителемъ и отцемъ.

Кромѣ этихъ лицъ и всѣ вообще вдовы – о́тдныя и престарѣлыя свыше 60 лѣтъ, а равно и не такъ старыя, пока онѣ не вступали въ новое замужество и продолжэли житъ честно, были также, какъ во времена апостольскія, вспомопцествуемы церковію и для этого вписываливь въ особый реэстръ. Тоже самое было въ отношеніи къ дѣтямъ, лишившимся родителей. Когда изъ частныхъ лицъ не находилось никого, кто бы бралъ этихъ сиротъ на свое попеченіе, то епископъ долженъ былъ заступить имъ мѣсто отца, наблю-

- (\*\*) Ввсев. о жизни Конст. 1, 54.
- (\*\*\*) Lactant. Institut. Divin. V1, 12, p. 546.
- (\*\*\*\*) Ввсев. Церк. Ист. VI, 2.

<sup>(\*)</sup> Ep. 37 opp. p. 107.

дать за ихъ поведеніевъ и заботиться о ихъ воспитанія. «Епископы», говорится въ Постановленіяхъ Апостольскихъ, «инъйте заботу о сиротахъ, сиотрите, чтобы ни въ ченъ не было ниъ недостатка; что касается сироты, воспитывайте ее до возмужалости, когда вы ножете отдать ее въ замужество какому нибудь брату по въръ» (\*). Гораздо чаще, впроченъ, дъвицы такія посвящали себя всегдашиему дъвству; вписанныя, на этомъ условія, въ списокъ лицъ вспомоществуещыхъ церковію онъ составляли какъ бы особый чинъ въ клиръ (\*\*) имъвшій право, подобно пресвитеранъ, жить отъ алтаря.

Одинаковую заботливость Церковь оказывала и датямъ подкинутымъ. Когда они были представляемы ей, она цоручала вхъ первоначальное воспитаніе, подъ надзоромъ еписконовъ, посвященнымъ вдовамъ и давамъ, которыя обучали ихъ какому-инбудь ремеслу, наставляли въ върв, и тогда какъ варяарство языческое обращало ихъ въ рабовъ, наполняло ими школы гладіаторовъ, иъста разврата, — Церковь пріобщала ихъ къ овятому стаду Христову.

Церковь включала также въ число лицъ, бывшихъ на полномъ ся попеченія, стариковъ, больныхъ, вообще всъхъ, неспособныхъ къ работѣ, тогда какъ она ограничивалась оказываніемъ только иѣкотораго, вслѣдствіе особенной нужды, пособія людямъ здоровымъ и крѣпкимъ, которые хотя и работали, но по какимъ-нибудь обстоятельствамъ не могли пріобрѣсти вполпѣ достаточныхъ средствъ для содержанія ихъ семействъ. Лѣнивые же и обманщики совершенно лишались вспоноществованія. «Тѣ, которые бѣдны вслѣдствіе дурнаго поведенія, говорится въ Постановленіяхъ Апостольскихъ пьянства или расточительности, не заслуживаютъ вспомоще-

<sup>(\*)</sup> Const. Ap. IV, 2. 295.

<sup>(\*\*)</sup> Постановленія Апостольскія, вменно, сравнивають этоть разрядь лиць, также какь вдовъ, діаконовъ в чтецовъ, съ левитами въ Ветхомъ Вавътв. 11, 25. стр. 241.

## попечение древней церкви о водныхъ в вуждающехся. 219

ствованія; они недостойны быть даже членами Церкан. (\*). «Горе, говерить Клиженть александрійскій, твиъ, которые имъють, и однакожь притверствуя и обнанивая согланцаются принимать водаянія оть свенхь братій. (\*\*). Кормедій, евноконъ римскій, свидательствуеть, что въ воловние Ш вака его церковь содержила обывновенно, сверхъ инсточисленнаго клира, болае 1500 челованъ бадныхъ и разнаго реда несчастныхъ (\*\*\*). Свобразно съ этилъ вужно, конечно, дунать и о другихъ церквахъ.

По той нара, какъ усугублялие бъдетаія, усугублялся н виражался въ новихъ дъйствіяхъ духъ христіанской благотворительности. Въ III въкъ, всяздствіе продолжичельныхъ войнъ и производенного ими голода, открылась моровая язва въ Алексондріи. Язычинки, пораженные такниъ ужасныхъ. бъдствіень, предалноь только отраху, который убиваль въ тола всякую нысль, кроне высли о соботвенной опасности. « Сделавнись безчеловачными вследствіе такой крайности, они, говорить св. Діонисій александрійскій, выгоняли изъ своихъ доновь тёхь, которые подвергалков заразё, покидали свойхъ саныхъ близияхъ друзой, бросали на площади несчаствыхъз испусказинать последнее дыханіе, отдавали вать непогребенные трупы на онъденіе собакань, надъясь чревь это, но тщетно, небъжать бъдствія. Христівне, напрогивъ, видя въ этонъ несчастій, канъ и во всяхъ бъдствіяхъ жизни, искуменіе, послявное свыне для невыталія ихъ тервънія и укрънленія втры, встрачали его съ спонойствіенъ и нужествонъ. Данжникие планожного любовью и забыкая всякую заботу о санных собъ, большен часть ных день и ночь посвщала больныхъ и ходили за нили по любви не Христу. Пресвитеры, діяковы, піряно унираля жортвани заразы, радуясь, что жертвовали жизнію за друзей и братьевь. Другіе, держа

<sup>(\*)</sup> IL 4, 63. 1 c. p. 217; 274

<sup>(\*\*)</sup> Fragm. Ccmm. in Math. V, 42.

<sup>(\*\*\*)</sup> У Васев. въ Церк. Ист. VI, 43.

#### TPABOCJABHOB OBO3PBHIB.

220

на свониъ рукатъ святикъ, только что испустившихъ посладное дихание, закрывали ниъ глаза, подничаля яхъ на OBONX'S DIGUAX'S, OMMORAH EX'S, GARRAN B'S CARAR'S, HORS, HAнонець, верекаемые въ свою очередь, сами нолучали отъ переживавляять яхъ туже услугу» (\*). Насколько годовъ после, лова въ Кароатере обворужела такой же контрасть нежду христіянани и язычивкани. «Тогда канъ неслъдніе, говорять діаконь Понтій, двяжиные страхонь и скупостно. ни о ченъ не дуналя, кромъ того, чтобъ избъжать всянаго общения съ больными и зевлядать ихъ достояниемъ, когда они умирали, спископъ Канріанъ жилъ среди своей пастан, съ котерою онъ дълнаъ одасности; и своижи трогательными увъщениями успель поддержать къ себъ довърю и возбудить духъ обноотвержения въ вървыхъ» (\*\*). «Всъ, прибавляеть его біографь, чувствоваля вь себе готовность слудовать за нимъ и жертвовать собою витеть от нимъ, одущевляясь этою любовно, которую все должны ниеть къ братіянь о Христь. Та, которые не могли давать денегь, далали болче, -- отдавали свинхъ себя для попечения о больныхъ. Эте святия дъйствія любон продолжались во все вреня бъдотвія, которее свиръпствовало еще и по смерти Кипріана» (\*\*\*). Другой случай представился этому энаненитому епископу испытать благотворительность своей паствы въ бъдствін, ибкоторынъ образонъ для нея посторовненъ. Въ 251 году варвары, сдълавныя нападение на невноторые города Нужидін, увели въ пленъ толну христієнь обоего вола, которые тератли у нихъ всъ ужасы работва. Еписковы нумидійскіе, будучи не въ состояния занлатить выкупа, обратились къ енископу нетрополін. Просьба была принята не только съ волною готовностію помочь просящихь, но и съ душевною нризнательностию за доставление случая къ благотворитель-

<sup>(\*)</sup> Евсев. Церк. Истр. VII, 22.

<sup>(\*\*)</sup> Въ это именно время онъ произнесъ рѣчь о -смертности -, которая считается образдомъ христіанскаго краснорѣчія. Сург., Орр., р. 466. (\*\*\*) Ponth. vit. Cypr.; Cypr. Ep. ad. Demetr. p. 433.

попечение древней церкон о въдимхъ и нуждлющихся. 221

ности. «Будьте благословенны, отвъчалъ имъ св. Кипріанъ, что вы указали намъ плодоносное поле, гдъ мы можемъ посъять съяя, которое должно вамъ дать обильную жатву. Воть сто тысячъ сестерцій (около 4 тысячъ руб. сер.), которыя я собралъ отъ клира и народа своей Церкви. И еслибы новыя опасности вамъ угрожали, мы всетда готовы послать вамъ новую помощь. Мы не просимъ у васъ въ замънъ ничего, кромъ молитвы » (\*).

Но не въ округа только одного города вли одной провянийи действовала христівнская благотворительность. Уже со времени апостоловь она не отвенилась разстоянами. Такъ въ 44-иъ году, когда въ Пелеотнив синрънствовалъ голодъ, во вреня котораго погибло такъ жного народу, христівне антіохійскіе собрали, въ пользу христівнь іудейскихь, богатую индостыню, которую они и послади чрезъ Павла и Верневу. (Двян. Ап. XI, 27, 30.). Около 13-ти льть спустя, когда повый голодъ угноталь Тудею, св. Наволь, который въ это время основаль перкви въ Малой Азін, въ Македовін я Греців, обратился въ благотворительности новыхъ ввруюшнять въ пользу вуждавшихся собратій, и язъ его собственныхъ свидвтельствь ны знаень, еъ канниь усердіень, съ какою щедростію проявилась ихъ благотворительность. Такъ о върующихъ Македоніи онъ говорить, что не смотря на всв ная частыя испытания въ бъдствияхъ, они довали отъ чистого сердна, по силать и даже сверхъ силъ, и технить образонъ явили себя бегатыни по щедрости. Тоже саное свидътельствуеть онъ и о втрующихъ Ахаіи и Галатіи. (2 Кор. VIII. 1-5. IX, 2. Рим, XV, 26). Вообще на всемъ пространствъ римскаго віра христіянскія церкви были связаны между собою саныни дружественными, братскими отношеніями. Всякій христіянних, изъ какой бы онъ страны ни быль, если только ниталь удостовтрительное оть епископа письмо, что онъ именно христіанинъ, всегда могъ быть увъренъ пайдти

(\*) Cyprian. Ep. 60, p. 203.

у своихъ братьевъ вужную ему полощь и саное радушное гостепріянство (\*). Всякая церковь, находясь въ каконъ инбудь бъдствія, была вспомоществуема другани церкваня. «Кто изъ хрястіанъ, писалъ ов. Клинентъ ринскій христіананъ корвиескимъ, не дивился ващему гостепріянству? Вы всегда были готовы болѣе давать, чънъ принимать; вы не жалъли ни какого благодъянія, будучи постоянно готовы на всякаго рода добрыя дъла.» Поздиће, Церковь корвиеская въ свою очередь дала такое не свидътельство о Церкви римской. «Издавие, писалъ въ Ринъ папѣ Діонясій, опискояъ тойше Цериви, вы призынан осыпать всѣхъ братьевъ ваними благедъннами и опериалъ номощь въ нуждахъ всѣмъ церкванъ, гдѣ бы евѣ на накоднансь... вы върно слѣдуете преденіянъ вешнихъ отцевъ (\*\*).

Такая безкорыствая, возвышениея в всеобъенлющая благотворительность приводила въ совершенное недоунбше язычниновъ. Имъ казалось, что въ этомъ единеніи не людей, которые даже не знали другъ друга, долженъ былъ скрываться какой-имбудь злой унысель противъ остальнаго человѣчества. «Смотрите, говорная они о христіанахъ, какъ они мобять другъ друга, какъ оня считаютоя нежду собою братьяни и соотрани и готовы унореть другъ за друга?» Дъйствичельно, отвъчалъ имъ Тортулланъ, --«ванъ есть чему удивлаться въ этой братской любви, ванъ, которые унбете тольно другъ друга ненавидъть и покушаться на живнь другъ друго. Наше братство васъ изумляетъ потому, что при немъ у насъ ибъть



<sup>(\*)</sup> Пост. Ап. II, 58.—Paetz.

<sup>(\*\*)</sup> Dionis. Cor. Ер. (У Евсев. Hist. VI, 23.) Лукіанъ, противъ воли даютъ самую лучшую похвалу этой взаниной благотворительности у хриотіанъ. «Когда Перегрияъ, — ресказываетъ онг., —былъ заключенъ въ темницу, какъ христіанинъ: то депутаты церквей азійскихъ были посланы къ нему для утёшенія и съ депежною помощію. Невъроятная вещь — то усердіе, съ какимъ люди з той въры помогаютъ другъ другу вънуждахъ-Ихъ первый законодатель внушилъ имъ, что всть они братья (Lucian. de Morte Peregrini с. 18.)

попечение древней церков о бъдныхъ и нуждлющихся. 223

итста никакой крокавой трагодій, и потону, что ны спотринъ другъ па друга какъ на братьевъ, по общности у насъ тахъ саныхъ интересовъ, изъ-за которыхъ у васъ такъ часто разрываются связи братской любви. Но когде вы видите въ этонъ доказательство нашей общей и преступной противъ васъ ненависти, знакъ злаго умысля противъ человъческаго рода,-то вы забываете, что вы сани служате вреднетонь нашей благотворительности, что любовь христівнская обиннаеть в вась, а съ вани в весь нірь, на который ны снотринъ, какъ на одно общирное государство. Вы забываете, что не сиотря на ваши пресладования, им виасто того, чтобы злоунышлять противъ васъ, къ чену наша иногочисленность, ножеть быть, дала бы напъ достаточныя средства, ны полинся за васъ и дълаемъ добро ванъ.--что если ны инчего не даень вашинь богань, то даень вашниь беденнь, что наша благотворительность раздаеть болье инлостинь на вешихъ нящихъ, чънъ сколько ваща религія представляеть принешеній въ вашихъ хранахъ» (\*).

Абйствительно, христіанская благотворительность, бесъ сомитнія болте дтятельная внутри христіанскаго общества; умэла однако распространять свои благодтянія даже и на язычниковъ. Даже іуден, вступая въ Церковь, оставляли свои національныя предубтжденія. Наша втра, согласно говорять мученикъ Іустинъ, Асенагоръ, Сессилъ антіохійскій, предпясываетъ намъ любить не только своихъ, но и чужнать, даже нашихъ враговъ. «Всъ интютъ любовь къ своинъ друзьямъ, говоритъ Тертулліанъ, но однимъ христіанамъ свойственно любить тёхъ, кто ихъ ненавидитъ» (\*\*). Во время карсагенской моровой язвы, о которой мы уновинули, въ то время, какъ язычники, не зная на кого жаловаться въ несчастіяхъ, которыя они терпѣли, пе задущались обвинить въ этомъ бъдствіи христіанъ и подвергнуть ихъ за то но-

<sup>(\*)</sup> Tertuli. Apol. e. 37-39, 42, t. 1. p. 71-75, 79-80.

<sup>(\*\*)</sup> Tertull. ad. Hap. c. 1, p. 151.

#### TPABOCJABHOE OBOSPENIE.

вымъ гоненіямъ, св. Кипріанъ увъщевалъ свою паству платить этимъ безунцамъ добромъ за зло. «Если вы буденъ дълать добро только твмъ, которые дълаютъ его намъ, говоритъ онъ, чвиъ же тогда наша двятельность будетъ выше двятельности язычинковъ и мытарей? Но если вы считаенъ собя дътьми Бога, Который посылаетъ свой дождь для злыхъ, какъ и для добрыхъ, то докажемъ это нашиви дълами, блатословляя проклинающихъ насъ и дтлая добро преслъдующинъ насъ.» «Каревгенскіе христіане послъдовали этому призыву, прибавляетъ Понтій, и пожертвовапія ихъ были такъ значительны, что ихъ достало для вспомоществованія людямъ чуждымъ, такъ же какъ и служителямъ вѣры». (\*)

Во времена деспотнзиа и говеній Максилина, Александрія сдвлалась добычей норовой язвы я голода, плачевныя водробности которыхъ переданы наиъ Евсевіенъ. (\*\*) Исауганные толнами ницихъ богатые язычники, въ началъ недро раздававшие инлостыню, сделались наконець, изъ боязни дойдти до нищеты, неумодимо жестокосерды. Весь городъ оглашался стонами и воплями: неръдко можно было видеть, какъ изъ одного и того же дона одповременно вывосная по два и по три трупа. Одни христіане въ этонъ случав показали принвры истивно мужественнаго человъколюбія. Неспотря на то, что подобно кареагенскимъ собратіянъ, они еще такъ недавно - терпъли гоненія, забывая во время этого страшнаго бъдствія несправедливость своихъ враговъ, одни изъ нихъ посвятнии себя погребению умершяхъ, которыми были завалены улицы, другіе, собпрая на площадяхъ несчастныхъ изнуренныхъ голодопъ, раздавали хльбъ всьиъ безъ различія, такъ что самые враги ихъ, не могли не признать, что только они одни искренно служать **Bory** (\*\*\*).

<sup>(\*)</sup> Pont. de vit. Cypr.

<sup>(\*\*)</sup> Церк. Ист. 1Х, 8.

<sup>(\*\*\*)</sup> Церковь очень справедляво появстила въ число дълъ милосердія, заповъданныхъ ею, —безвозмездное потребеніе мертвыхъ. Въ этомъ вы-

#### попечение древней нермая о радныхъ и нуждлющихся. 225

Быть можеть, въ тв времена легче было стать выше религіовныхъ и національныхъ различій, немели отделяться оть предразсудковь происхожденія и положенія; легче было видать братьевь, которынъ должно поногать, въ посладоветеляхъ другой религія, нежели въ ребехъ, которынъ законъ, обычай, даже савая онлософія, отказывали въ человъческихъ правахъ. Но тоже саное Евангеліе, ноторое говерило хрястіянань: «нътъ болье ви грековъ, ни окноовъ,» говорило также: «нать болье ни сограждень, ни чужихь, ни свободвыхъ, ни рабовъ.» Въ пъдрахъ языческаго общества, гдъ человъкъ нитлъ значеніе, только какъ гражданиять, гдъ уничиженіе двухъ тротой чоловъчества служило для удовольствія и прихотей остальнихъ, христієнство явилось основателенъ новаго «града,» подобія «Іерусалина нобеснаго,» гдв не было ни какого религіознаго различія нежду господи-BON'S IL PRÓSNA: OHE BXOANAH B'S OARO E TOMO CBATHARDE, призылали одного и того же Бога, нолились визоть, участвовали въ однихъ и тбхъ жо тапнотвахъ, садились за одну и ту же транезу; ногло ли религіозное равенство не вроизвести коренияго изихненія и въ ихъ вихникахъ отношеніяхъ? Могъ ли теперь господниъ продолжать спотръть на своего раба, какъ на вещь, которой, по ринскому праву, ему позволялось пользоваться по собственному проязволу? Поэтому, какъ бы ни была велика сила правовъ и привычекъ, въ христіанскихъ донахъ редко ножно было встретить техъ безжалостныхъ господъ, въ особенности же госпожъ, какихъ изображають нанъ нежду язычникани Сенека и Ювеналь: здъсь рабъ ногъ не бояться ни креста, ни мученій, ни без-

разилась ся забота, чтобы существо, создавное по образу Божію, было уважаемо во есемъ, не исключая и смертной оболочки, и чтобъ его тело честно было предаваемо землв, отъ которой взято. Лактанцій энергически возстаетъ противъ техъ, которые считали эти заботы излипинии. (Institut div. VI, 12.) Часть жертвоприношеній вървыхъ употреблялась на это; и съ III евка въ Церкви образовался особый разрядъ лицъ, могильщики (саріаtae).

#### иравославнов овозрание.

понощности въ болвени и отарости; онъ могъ быть споноснъ, что его не продадутъ ни въ анфитсатръ, ни на какое позорное занятіе; ибо все это не одобрялось Церковію и она всеми силани отаралась отвлечь отъ этого своихъ членовъ (\*).

Наковець, въ христіанскомъ семействъ преданный и върный рабъ всегда ногъ падбаться получить свободу. Нать совнъня, что и язычники иногда отпускали своихъ рабовъ; но ръдко признательность и участіе къ рабанъ, - большею же частію необходиность, тщеславіе, корыстный расчеть, были побужденіень къ освобожденію (\*\*); и для этихъ несчастныхъ, оставленныхъ на произволъ судъбы среди общества, гдъ, по жалову запросу на свободный трудъ, онъ не давалъ средствъ къ существованію, свобода была только зложъ н они по большей части только увеличивали толиу пролетаріовъ и низнахъ. Итакъ нътъ пичего удивительнаго, что императоры пытались, хотя безуспѣшно, свонин законали огравячить право отпускать рабовъ. Что касается до Церкви, она поощряла это двло, но не какъ расчетъ, а какъ благодтяніе; она убъждала владъльцевь освобождать рабовь всегда. какъ скоро они чувствовали себя въ состояния обойтись безъ

226

<sup>(\*)</sup> Отлучению предавались не тольно та, которые назначали для своихъ рабовъ ремесло гладіатора, но даже и та, которые своимъ присутствіемъ поощряли эти безчеловъчныя забавы. Вообще Церковь не допускала въ свое доно никого, кто зянимался ремесломъ несогласнымъ съ христіанокою чистотой: она етлучала гладіаторовъ, сокусанковъ, сигларовъ и не принимала ихъ снова иначе, канъ подъ условіемъ отысканія ими другаго болѣе честнаго занятія. Одинъ сокусникъ въ Кареагенъ хотъль оставаться членомъ Церкви, не переставая въ тоже время показывать свое искусство подъ предлогомъ, что не имъетъ другихъ средствъ къ существованію; но св. Кипріанъ настоялъ на томъ, чтобъ онъ отказался отъ своего занятія, предложивъ ему помъстить его въ число людей, получавшихъ содержаніе отъ Церкви, до тъхъ поръ, пока онъ не отыщетъ другихъ средствъ къ существованію и въ случав, еслибы Церковь была слишкомъ обременена, доставлять ему отъ себя пищу и одежду. (Сург. Еріst. ad Euchrot. p. 205.)

<sup>(\*\*)</sup> Wallon De l'esclavage, t. II, р. 406. Многіе владъльцы въ Римъ освобождали рабовъ, чтобы въ качествъ патроновъ получать отъ нихъ долю того, что эти послъдніе получали при публичныхъ раздачахъ.

## попечение древней церкви о въдныхъ и нуждлющихся. 227

нихъ. Иногда Церковь вносила выкунъ отъ себя: это въ особенности она дълала для рабовъ или плънныхъ христіанъ, попадавшихъ во власть язычниковъ. На это она употреблила иногда сборъ отъ приношеній, а иногда и свое достояніе. «Законнымъ трудомъ върныхъ, говорять Постановленія Апостольскія, освобождай святыхъ, выкупай невольниковъ. плънныхъ и т. д.» (IV, 9 и 6 sup.; р. 300). Св. Игнатій упоминаетъ о рабахъ выкупенныхъ на счетъ ебщій. Маконецъ Климентъ римскій говоритъ о христіанахъ, которые простирали свое самоотверженіе до того, что продавали себя, чтобы выкуинть другихъ изъ рабства (1 Ер. ad Сог. с. 55 и 6 зер. р. 100). Но освобожденіе не было оставленіенъ на произволъ судьбы: христіанинъ двлался нокровителемъ тъхъ, отъ владънія которыми онъ отказался.—Примъръ, безъ сомитнія поучительный и для настоящего времени!

A. JEBEARDS.

Digitized by Google

## О СПОРЪ НОВОГОРОДЦЕВЪ СЪ НОСКОВСКИМИ ИНТРОПОЛИТАМИ

ИЗЪ-ЗА МЪСЯЧНАГО СУДА.

«Въ лъто 1385 посадницы новгородцкии сотвориша въче по старому обычаю новогородцкому, посадникъ Өеодоръ Тимоеъевичъ в тысяцкий Богданъ Аввакумовичъ, и крестнымъ цълованіемъ укрепишася не зватися имъ на Москву к митрополиту на судъ, но судити ихъ владыце новогородскому Алексъю, или кто по вемъ иный владыце новогородскому Алексъю, или кто по вемъ иный владыко будетъ в Новъгороде, судити же ихъ по закону греческому, в правде і в винъ быти у нихъ по въръ по ечангелию закона греческаго · (\*), — вотъ какъ повъствуютъ наши лътописцы о началъ того спора, который въ исторіи нашей церкви извъстенъ подъ именемъ скора о мъслчномъ судъ.

Что это за «ибсячный» судъ интрополита по отношению къ Новгороду, и что за причины, почему родилась въ Новгородъ ръшимость освободиться отъ сего суда ?

Въ чемъ состоялъ мъсячный судъ московскаго митрополита по отношенію къ Новгороду, — объ этомъ наши лътописи говорять слишкомъ скупо. Въ ръшеніи вопроса при-

<sup>(\*)</sup> Ник. Лит. стр. 146 т. 1.

#### о споръ новогородцевъ съ московскими митрополитами. 229

ходится довольствоваться отрывочными извъстіями лътописцевъ, да еще сравненіемъ московско-новгородскихъ отношеній съ отношеніями Новгорода къ Пскову, въ составъ которыхъ входилъ также мъсячный судъ.

Митрополить Кипріань, жалуясь новгородцань за ихъ отречение отъ его житрополичьяго суда, говоритъ, что новгородцы восхитили суды и власти и пошлины, которыя должны были слѣдовать ему, какъ было «изначала при иныхъ митрополитахъ» (\*). Очевидно, эта жалоба митрополита, говоря намъ о томъ, что судъ доставлялъ всякому митрополиту извъстную часть доходовъ, не опредъляетъ-съ кого и за что сбирались эти пошлины. Впроченъ изъ того обстоятельства, что эта жалоба была принесена Кипріаномъ открыто въ новгородскомъ Софійскомъ соборъ, исключительно направлена къ свътскимъ властямъ новгородскимъ – тысяцкому и посадскому, которые и отвѣчали митрополиту отъ лица народа указаніемъ на клятву, данную имъ касательно итсячнаго суда еще въ 1385 году, а также и изъ того, что и самая клятва, данная на въчъ, обязана своимъ происхожденіемъ тому же посаднику и тысяцкому, безъ участія духовныхъ лицъ города, - можно заключать, что судныя пошлины, которыхъ требовалъ Кипріанъ, исключительно сбирались со свътскаго городскаго населенія и были отличны отъ тъхъ даней, которыя доставляло митрополиту духовенство. Это обстоятельство еще полнъе раскрывается изъ характера изсячнаго суда архіепископа новгородскаго надъ Псковонъ, о ченъ ны интенъ нъсколько болте свъдъній, чъмъ о итсячномь суда интрополита надъ Новгородонъ. Такъ въ псковской лътописи подъ 1435 годомъ, въ заключенія описанія посъщенія Пскова новгородскимъ владыкою Евоиміемъ, мы читаемъ: «и псковичи даща ему судъ его ивсяцъ, и подътздъ на поптать имяще. (\*\*). Здъсь асно раз-

(\*\*) Псков. Лът. стр. 209.

<sup>(\*)</sup> Ник. Лът. т. IV. стр. 200.

Т. Х.

личаются «псковичи — шіряне» и «попы», — одни дають судъ, другіе подъльядъ. Такъ въроятно было и въ Новгородъ по отношенію къ суду шитрополита.

Но какой это судъ митрополита надъ иірянами? Чтобы отввчать на этотъ вопросъ, пеобходимо хотя несколько познакомиться съ характеромъ суда церковнаго въ Новгородъ. Вліяніе новгородскаго архіспископа на гражданскія дъла своей паствы вообще было весьма значительно. Новгородскій владыка считался первымъ лицемъ въ городъ, его имя стояло на первомъ мъстъ во всъхъ грамотахъ, которыя писали новгородцы къ кому либо; его благословеніемъ утверждались опредъленія въча; онъ неоднократно былъ избираенъ Новгородонъ, какъ посредникъ между нимъ и великими князьями или состдними державами; въ его палатахъ собирались судъ посадничій, судъ одрянъ, самое въче иногда помъщалось на дворъ его дона. Въ частности непосредственно церковнову суду подчинялись лица духовныя и крестьяне, жившіе на зевляхъ понастырскихъ. Лица пірскія подлежали церковному суду въ дълахъ, присвоенныхъ духовному чину постановленіями восточной церкви. Сюда же принадлежали дъла, касавшіяся разсмотрънія и утвержденія духовныхъ завъщаній и ръшенія тяжебъ о завъщательномъ наслъдствъ. Кроит того наитстникъ новгородскаго архіепископа принималъ одинаковое участіе съ посадникомъ и тысяцкимъ въ ръшения дълъ тяжебныхъ и уголовныхъ, и наравиъ съ нини подлежалъ штрафанъ за медленное ръшеніе дъла. По новгородскимъ же законамъ, судьи, не получавшіе жалованья отъ правительства, должны были собирать пошлины, количество которыхъ соразитрялось съ степенью и важностью санаго дъла. Кроит того судья получаль и вст жизненныя потребности оть жителей того въдоиства, гдъ происходиль саный судь. Дела должны были решаться судьяни въ одина мљелца, только слишковъ сложныя дела, и дела боль

Digitized by Google

## о споръ новогородцевъ съ московскими митрополитами. 231

шой важпости интали болте длинный срокъ (\*). Таковъ былъ порядокъ суда въ Новгородъ, Псковъ и въ областяхъ, подчивенныхъ тову и другому. И конечно такое обяліе двлъ, подчиненныхъ втдоиству архіепископа, давало весьма значительные доходы ему. Теперь съ прітздомъ ли митрополита въ Новгородъ или архіепископа новгородскаго въ Псковъ, всъ дъла должны были перейти въ завъдываніе прітэжаго владыки или его наитстника. Витестт съ тти сюда же переходилъ и доходъ. Въ гранотъ, данной царемъ Иваномъ Васильевичемъ Пскову (\*\*), есть несколько отдельныхъ черть, которыя характеризують месячный судь архіепископа новгородскаго надъ Псковомъ. Архіепископъ имблъ право пріћзжать въ Псковъ черезъ три года въ четвертый. Его прібздъ долженъ былъ продолжаться никакъ не болте мъсяца (\*\*\*). Въ это время городъ долженъ былъ содержать его со свитою и доставлять ему жизненные припасы, которые простирались иногда до значительныхъ сумиъ (\*\*\*\*). Въ это время вст дтла подлежавшія мъстному суду архіепископа должны были поступать на непосредственное разсмотръніе интрополита въ Новгородъ и архіепископа новгородскаго въ Псковъ. А вслъдствіе сего и всъ пошлины, которыя должны были идти за судъ, а также за приложение печатей, поступали въ собственную казну прибывшаго архипастыря. Сверхъ всего, прибывшій митрополить, или архіепископъ нитли еще свой подъкздъ на попкато, т. е. сбирали положенныя дани съ духовенства. Въ Псковъ этотъ подътздъ состоялъ въ сборъ съ ягуненовъ, поповъ и діаконовъ, по полтнить и 15 денеть съ каждаго (\*\*\*\*\*). Но кроить всего сказац-

<sup>(\*)</sup> Эти свъденія мы заимствовали изъ истор. разсужд. о древнемъ судопроизв. въ Россіи. Куницина.

<sup>(\*\*)</sup> См. Прилож. ПІ къ тому же разсужденію.

<sup>(\*\*\*)</sup> Впрочемъ это не всегда соблюдалось. Наприм. II Псков. лът. стр. 20. (\*\*\*\*) По сей грамотъ общая сумма дохода оказывалась въ 1103 рубля и 2 девъги московскія, что на нынъшнія деньги составить 5500 р. серебр. (\*\*\*\*\*) См. туже грамоту.

## 232 православнов обозръніе.

ваго нами едвали митрополить въ Новгородъ и архіепископъ бъ Псковв не получали еще при своемъ прітздъ особаго рода пошлинъ. Какъ можно заключать изъ сохранившагося описанія подобнаго прітзда въ Псковъ новгородскаго архіепископа Евенмія, видно, что эти прітзды принаравливались къ недтять иравославія. Въ это воскресенье митрополитъ, или архіепископъ служилъ обтдию, потомъ птлъ въчную память почившамъ благотворителямъ города, говорилъ многолътіе живымъ, призывалъ благословеніе Божіе на друзей и доброжелателей города и проклятіе на его недруговъ и враговъ. Совершивъ сей обрядъ, архипастырь просилъ себъ суда (\*). Этотъ обрядъ извъстенъ былъ подъ именемъ сборованья, отъ чего можетъ быть и самое воскресенье получило въ просторъчіи названіе сборнаго воскресенья.

Такимъ образомъ понятно, что доходъ, какой приносилъ митрополиту мѣсачный судъ, занималъ немаловажное мѣсто въ числѣ другихъ источниковъ митрополичьаго дохода.

Теперь вопросъ: почему новгородцы вздумали нарушить втковой обычай, ртшились отложиться отъ ивсячнаго суда митрополита?

Разсказавъ о клятвѣ, данной новгородцами на вѣчѣ: не относиться въ Москву на судъ къ митрополиту, но судитьса по номоганону у своего архіепископа, лѣтописекъ не выставлиетъ ни одного побужденія, руководившаго въ семъ случаѣ новгородцами. Конечно, это рѣшеніе не зватися на Москву къ митрополиту не было расторженіемъ всякой іерархической связи между Москвою и Новгородомъ. Не смотря на рѣшеніе вѣча, вскорѣ же преемникъ новгородскаго архіепископа Алексія, игуменъ Іоаннъ ѣздилъ въ Москву для посвященія, и тотъ же митрополитъ Пименъ, которому, какъ увидимъ въ послѣдствіи, разъ уже было отказано новгородцами въ судѣ, совершилъ посвященіе Іоанна (\*\*). Та-

<sup>(\*)</sup> І. Псков. Лът. стр. 209.

<sup>(\*\*)</sup> Нов. Лът. стр. 94.

## о споръ новогородцевъ съ москозскими митрополитами. 233.

кашъ образонъ и выражение лътописи: не зватися на Москву къ митрополиту — должно быть принимаемо только въ смысат желанія новгородцевъ ограннчить власть матрополичьяго суда въ Новгородь, или яснъе, избавиться отъ тъхъ пошлинъ, которыхъ требовалъ этотъ судъ. А если это такъ, то причины народнаго отказа угадать не трудно.

Для подсудяныхъ было все равно, кто ихъ судять-интрополить или архіепископь, но часто судь митрополичій быль тяжоль и обременителень. Такъ касательно прітзда въ Новгородъ интрополнта Осогноста лътописи замъчають, что этоть прітадь быль тяжекъ для Новгорода (\*). Приходившіе отъ московскаго интрополита за сборовъ повинностей въ пользу его дозволяли себъ наносить жителямъ различныя обиды и даже насилія (\*\*). То и другое конечно трудно было терпъть, особенно новгородцамъ-всегдашнимъ поборникамъ за свою вольность и давиншнимъ соперникамъ Москвы. И такъ какъ злоупотребленія не прекращались, то нужно было предпринять какія-либо серьсзныя мёры къ искорененію зла. Въ 1352 году архіепископъ новгородскій Монсей посылалъ пословъ въ Царьградъ къ вселенскому патріарху Филовею н императору Кантакузену съ жалобою на приходившихъ отъ китрополита сановниковъ. Чрезъ два года послы воротились и принесли въ Новгородъ грамоты, въ которыхъ точно были опредблены суммы, которыя должны были вноситься въ казну мятрополита, какъ церковныя пошлины (\*\*\*). Эти граноты не дошли до насъ. Какъ приняли и на сколько остались довольны этими гранотами новгородцы, рѣшить трудно; но можеть быть крестчатыя ризы, присланныя въ даръ новгородскому архіепископу отъ императора и патріарха, какъ особенная награда архіепископу, и польстили на время гордости новгородцевъ и усыпили на время чувство ихъ недовольства, по не истребили его совершенно. Оно

<sup>(\*) 1.</sup> Новг. Лът. стр. 81. Никон. Лът. т. III, стр. 173.

<sup>(\*\*)</sup> Ник. Лъг. т. III, стр 203.

<sup>(\*\*\*)</sup> Ник. Лът. т. IiI, сгр. 206.

пробудилось и высказалось потонъ въ расколъ стригольниковъ, которые воспользовались расположениемъ умовъ и направная его въ своихъ интересахъ. Церковныя пошлины, которыя сбирались на митрополита, были представлены народу какъ святокупство, протнвъ чего въ лътописяхъ тонко замъчается, что «ино есть мзда, и ино проторы и исторы на постановленіяхъ» (\*). Однако проповѣдь еретиковъ, отвергавшихъ вообще церковь и си ісрархію, возыньла успъхъ и была принята народовъ близко къ сердцу. Народъ пересталъ ходить въ церкви. Извъстно, что духовная власть прежде всего прибъгла къ изранъ строгости; главныхъ еретиковъ казнили. Но такая крутая мъра не исправила дъла, такъ какъ не истребляла той нравственной поддержки, которою питалась ересь стригольниковъ. Число тайныхъ приверженцевъ ея даже умножнаось, и хотя архіепископу суздальскому Діонисію удалось, какъ говорить льтопись, въ 1382 году, по совъту патріарха Нила, унять нятежъ средствани благоразуннаго убъжденія (\*\*), тъмъ не менъе главное, но виъстъ скрытое основание ереси, находившее сочувствие въ народъ, осталось во всей силь,-и воть черезь три года (въ 1385) на въчъ новгородскомъ было постановлено: ни въ какихъ дълахъ не относиться въ митрополиту.

Таковы были ближайшія причины, родившія споры о иссячномъ судё витрополита. При чтеніи льтописного разсказа онѣ бросаются прежде всего въ глаза. Однако причины ближайшія суть не единственныя и не главныя. Главной причины сямаго неудовольствія новгородцевъ на митрополита нужно искать не въ Новгородѣ, но въ Москвѣ, то-есть въ характерѣ отношеній посковскаго государства къ вольношу Новгороду. Извѣстно, что эти отношенія въ періодъ удѣльный вмѣли не болѣе, какъ видъ протекторства, или говоря словомъ лѣтописи, опекадьничества. Вольный Новгородъ вступалъ въ договоръ съ великимъ княземъ; первымъ и главнѣйшимъ условіемъ договора



<sup>(\*)</sup> Ростов. Лът. т. IV, стр. 130.

<sup>(\*\*)</sup> Рост. Лът. ч. IV, стр. 130.

## о споръ новогородцевъ съ носковскими митрополитами. 235

было сохранение его внутренняго самосуда, его народнаго вѣча, управлявшаго всѣин дълами Новгорода, не только свѣтскими, но и духовными. Остальныя отношенія Новгорода къ великому князю характеризировались сими словами договора: «Новгородъ ти держати въ старинъ по пошлинъ,» то есть князь должень быль сохранять внёшную независимость Новгорода, или говоря другими словани, продавать кровь своихъ водданныхъ за новгородскія гривны, быть насиникомъ новгородцевъ. Доколъ остальная Русь не представляла собою одного целаго, доколе князья были лишь предводителямя дружинъ, а не главани народа, дотолъ могли терпъться такія отношенія къ Новгороду. Но съ воцареніенъ Донскаго порядокъ дтят изитился въ остальной Руси. Иго монгольское, истомивъ Русь своею тяжестію, нанесло рѣшительный ударъ порядку вещей своего времени, пробудило въ сознанін всего народа необходимость новой формы жизни. Эта форма, хота медленно, но была найдена, - въ Москвъ раждалось единодержавіе. Конечно такой перентит гражданскаго устройства государства не могла не сочувствовать Церковь. И когда въ Москвъ родилось убъждение, что она должна стать чрезъ единодержавіе спасительницею всей остальной Руси, сама Церковь освятила и благословила это убъждение перенесеніень въ Москву казедры своего духовнаго владыки. При нравственномъ значения интрополита въ народъ, эта поддержка была такъ важна для великаго князя, что едва ли не служила залоговъ исполнения его ожиданий, надеждъ на свътлое будущее. По крайней пъръ Кипріань торжественно объявлялъ въ 1380 году, что и возвышение Москвы, и ея торжество надъ врагами онъ видитъ въ согласіи перваго ся святителя Петра перенести въ Москву свою казедру, и торжественно ссылался на его пророческое слово (\*).

Но если Русь, сплачиваясь въ одно могущественное тело, съ одною главою и съ однимъ обычаемъ, полагала въ этомъ

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Кипр. митр. кies. Приб. къ Теор. се. Отець т. VI, стр. 302.

свое счастье и свой покой и основывала на этомъ свою свътлую будущность, то по справедливости должно сказать, что Новгородъ переживалъ въ это время саныя критическія иннуты. Ему оставалось одно изъ двухъ: или примкнуть къ этому вновь созидающемуся целому, т.-е. стать наравие съ остальными городами государства и умереть для своей вольно-отдъльной жизни, или своими собственными силами отстанвать свою независимость. Народная гордость не позволяла перваго и избрала второе. Но такое ръшеніе не могло обойдтись безъ борьбы. Какъ ни удачно новгородцы умъли препятствовать осуществленію завізтной нысли Москвы въ періодъ удбльный, но теперь обстоятельства были иныя. Въ 1377 году, узнавъ о разбояхъ новгородской вольницы, Днмитрій объявиль имъ свой гневъ, и хотя новгородцамъ, отзывавшимся невъдъніемъ о семъ дълъ, удалось умилостивить Димитрія, темъ не менее семя раздора было брошено. Занятый нашествіень Маная, Димитрій успоконлся такниь извиненіемъ, по прежнему жаловалъ повгородцевъ и принялъ съ большою ласкою и почестями архіепископа невгородскаго Алексъя, прітэжавшаго въ Москву по дълавъ своего города въ знаменитый 1380 годъ. Усыпленные такою милостію и внивательностію къ себъ великаго князя, новгородцы дъйствовали по старому, по прежнему принимали къ себъ на прокориление литовскихъ князей, давали имъ вольности и по прежнему дозволяли своей вольниць молодечествовать въ окрестныхъ земляхъ. Великій князь ръшился о себъ напомнить новгородцамъ.

Въ это время еще въ самой церкви произонли нъкоторыя запутанности и волненія. Дъло было въ тошъ, что еще при жизни св. митрополита Алексія, особеннаго любинца князя и народа, патріархъ Филовей самъ собою поставнлъ Кипріана въ интрополиты для Россіи. Когда Кипріанъ явился въ Москвъ, то былъ принятъ великимъ княземъ съ большимъ негодованіемъ и не нашедъ себъ помощи у новгородцевъ, къ которымъ было обращался, долженъ былъ увхать

о споръ новогородцевъ съ посковскими митрополитами. 237

въ Антву. Но выборъ великокняжескій не палъ на Кипріана и по сперти св. Алексія. Открылась вражда между назначеннымъ великниъ князенъ въ пресиники Алексъю Митясиъ и Анинтріенъ суздальсканъ, также искавши из митрополичьяго престола. Образъ жизни Митяя, его самовольные поступки, ссора съ Діонисіенъ, наконецъ его внезапная кончина предъ вретани Цареграда легко вогли произвести соблазиъ въ народъ и подорвать силу его правственнаго уваженія къ духовной власти. За симъ слъдовали: саповольное избраніе себя въ митропотита со стороны Пимена, гићвъ за это со стороны великаго князя, заточение Пимена, призвание Кипріана на митрополію, вторичное изгнаніе его въ Кіевъ н возведение на престолъ Пишена. Такое положение церковныхъ дълъ должно было сильно тревожить великаго князя, произвести необходиное замъщательство въ церковныхъ дъляхъ и колебать народъ, при проповъди стригольниковъ, въ его предавности и уважении къ сану митрополита. Такъ в случилось. Новгородцы прежде всего избрали этотъ путь для мести великому князю и отсюда направили въ него ударъ. Въ 1385 году въче ръшило не относиться въ Москву за судомъ къ митрополнту.

Въсть объ этомъ отложенія въ Москвѣ была принята равнодушно и княземъ и митрополитомъ. Общее вниманіе въ то время было поглощено нашествіемъ Тохтамыша и тъми слъдани, какіе оставило это нашествіе, особенно въ Москвѣ. Воротившись въ свою столицу, кипѣвшую до нашествіа Тохтамыша богатствомъ и славою, великій князь нашелъ, что въ одинъ день погибла красота ея; остались только дымъ, пецелъ, земля окровавленная, трупы и пустыя обгорѣлыя церкви (\*). Такое бъдственное положеніе Москвы было прицято великимъ княземъ близко къ сердцу, и всѣ его заботы устремились лишь на то, чтобы залѣчить раны жителей и города. Наряду съ этими заботами о внутреннемъ успо-

<sup>(\*)</sup> См. Рост. Лит. Ист. госуд. Росс. т. V. стр. 81. прим. 80.

коенія княжества и водворенія въ немъ порядка великому князю пришлось еще отстанвать въ ордъ самое право своего княженія, подорвать которое хотѣлъ князь Миханлъ Тверскій. И хотя въ 1386 году разбон новгородской вольницы, опустошившей Кострону и Нижній, заставили князя явиться подъ стънами Новгорода съ многочисленнымъ ополченіемъ и требованіемъ покорности, однако князь вскоръ замирился съ Новгородонъ, взявъ съ него 8,000 рублей за вину грабителей (\*). Но въ разсказахъ летописей объ этомъ походъ Донскаго въ Новгородъ нътъ и помину о защищении правъ интрополита и ни малъйшаго намека на старое право. А нежду тъмъ и состояніе московской митрополіи представляло далеко не утбшптельное зрбляще и требовало особеннаго вниманія со стороны князя. Дбло было въ томъ, что митрополить Кипріанъ, оставивь столицу предъ временень ся разоренія Тохтамышемъ, спокойно проживаль въ Твери. Великій князь, возвратившись въ Москву, послалъ своихъ бояръ за Кипріаномъ, но не могъ простить ему ни его отътзда изъ Москвы, ни его пребывания у своего врага, князя тверскаго. Великій князь объявнять Кипріана малодушнымъ бъглецомъ и снова отправилъ его въ Кіевъ (\*\*). Но болъе чъмъ когда-либо нуждаясь въ митрополить, великій князь немедленно вытребовалъ къ себъ изъ ссылки въ Москву Пишена и вручнаъ ему управление митрополиею. Однако положение Пямена на московскомъ престолъ было сляшкомъ затруднительно и фальшиво. Выборъ великаго князя палъ на него только вслъдствіе неизбъжной необходимости. Въ душъ же великій князь не любилъ Пимена и свое нерасположеніе къ нему выразилъ открыто, когда вскоръ же по прітздъ Пимена въ Москву послалъ въ Константинополь посольство просить новыхъ распоряженій касательно русской митрополін. Затрудненія еще болье увеличились, когда въ Константино-

238

<sup>(\*)</sup> Ист. Госуд. Росс. стр. 83 и след.

<sup>(\*\*)</sup> Кнор. Митр. Кіев. Приб. къ Твор. Св. отецъ т. VI стр. 60 и след.

## о споръ новогородцевъ съ московскими митрополитами. 239

поль быль поставлень еще третій митрополять всероссійскій въ лицъ Діонисія, архіспископа суздальскаго, и самъ Пяменъ формально былъ требуемъ на судъ къ патріарху. А нежду тънъ внутреннее состояние церкви болъе чънъ когда лябо требовало энергической дъятельности отъ митрополита. Мы сказали уже, въ какомъ положения находилась Москва; то же явленіе повторилось и въ другихъ городахъ княжества. Вездъ церкви были осквернены врагами, пли обращены въ пепель; иножество духовенства было предано смертя; на городскихъ улицахъ лежали трупы убитыхъ, которыхъ некону было отпъвать и хоронить. Митрополитъ Пиненъ желалъ было содъйствовать заботанъ великаго князя объ успокоения государэтва и церкви, но видя на каждомъ шагу недовъріе къ себъ государя и самое положение свое на святительсконъ престолѣ слишконъ шаткниъ, не могъ иля не хогѣлъ приложать всей своей энергія къ дбланъ паствы, и убхавъ, по вызову патріарха, въ Константинополь, пробыль такъ тря года, оставявъ безъ призрънія свою митрополію. Снова утвержденный патріархомъ въ своихъ правахъ на митрополію Пяженъ вернулся было въ 1388 году опять въ Москву; но по вновь открывшинся неудовольствіянь съ великинь князень долженъ былъ скоро оставить свой престолъ п отправиться въ Царьградъ, гдъ вскоръ и умеръ. Вскоръ же послъдовала смерть и великаго князя.

Такое положеніе церкви п митрополіи не подвинуло ин на шагъ вопроса о самовольномъ отложеніи новгородцевъ отъ суда митрополита, хотя по свидътельству одной лътопяси митрополитъ Пименъ въ 1385 году и ходилъ въ великій Новгородъ просить себъ у новгородцевъ мъсячнаго суда, однако новгородцы не дали (\*) его митриполиту, и дъло на томъ остановилось. Со стороны митрополита не послъдовало никакого протеста противъ такого самоволія новгородцевъ п ръшеніе вопроса осталось до его пріемника Кипріа-

<sup>(\*)</sup> Арханг. Лът. стр. 91.

на. Наружный же миръ митрополита съ новгородцами былъ еще сохраняемъ. Это видно изъ того уже, что по добровольномъ отречении Алексъя, архіепископа новгородскаго, въ его преемники безъ труда быль поставленъ, избранный въчемъ, игуменъ Іоаннъ. Даже тотъ же Шименъ созсршилъ его рукоположение въ Москвъ (\*).

Такой именно митрополить, какъ Кипріанъ, и пуженъ былъ теперь для церкви русской. Опъ успълъ сохранить свою власть надъ всею церковью русскою, заявивъ предъ великных княземъ свои политическия убъждения въ судъ надъ тверскимъ епископомъ Евфиніемъ, состоявшія во всегдашнемъ дъйствовании согласно съ пользою и волею государственныхъ властителей. Кипріанъ и принялся за дъла псковскія и нозгородскія. Къ первымъ относилась собственно ересь стригольниковъ, снова дълавшая значительные успъхи въ Псковъ и Новгородъ, ко вторынъ споръ о иссячнонъ судъ. На другой же годъ своего вступленія на святительскій престоль, Кипріань отправиль вь Новгородь граноту полученную имъ отъ цареградскаго патріарха, подписанную патріархомъ Антоніемъ и митрополитани-никомидійскимъ, никейскимъ, моневащскимъ, адріанопольскимъ, сербскимъ, ганскимъ и драмскимъ, и подтверждавшую всъ права Кипріана, какъ было при иныхъ митрополитахъ (\*\*). Грамота не имъла никакого действія. Тогда митрополить решился самь тхать въ Новгородъ и лично убъдить новгородцевъ. Покончивъ дъло въ Твери, Кипріанъ, въ сопровожденіи епископа рязанскаго lepeniн и епископа зренигородскаго Дапінла, отправился изъ Твери въ Новгородъ. Пышная встръча ожидала Кипріана въ Новгородъ. Весь городъ отъ нала и до велика вышель ему на встръчу, и цълан недъля прошла въ томъ, что владыка новгородскій Іоаннъ съ новгородцы чествовали его честью и дары иногими. Въ осьмой день своего пребыванія въ Новгородъ интрополить, отслуживъ литургію въ



<sup>(\*) 1,</sup> Новг. Лът. стр. 94.

<sup>(\*\*)</sup> Соф. Лът. стр. 244.

## о споръ новогородцевъ съ московскими митрополитами. 241

Софійскоять соборть и совершивъ обрядъ православія, стоя на амвонъ съ крестомъ въ рукахъ, сталъ учить новгородцевь и требовать у нихъ своего суда. Новгородцы объявили интрополиту, что они дали клатву не относиться къ нему въ аблахъ, но довольствоваться судомъ своего архiепископа, о ченъ и составили особую грамоту. Общее согласіе бывшихъ вь хрань подтвердило слова отвътчиковъ. Но Кипріанъ, не ловольствуясь такимъ отвѣтомъ, въ полномъ сознании своей власти и важности своего сана, обтщалъ снять съ нихъ данную клятву и разорвать составленную грамоту и потому снова обратился съ грозною рѣчью къ новгородцамъ и снова требовалъ собъ суда, намекая здъсь довольно ясно, что это несогласіе новгородцевъ на судъ ему вытекало изъ ихъ увлеченія ересью стригольниковъ. Это взволновало народъ. По выраженію лътописи: «повгородцы ученіе митрополита ни во чтоже положнша, но вознесшеся гордостію по демонскону наученію, развращенная глаголаху.» Не смотря на всъ старанія Кипріана, повгородцы не дали ему суда и митрополить долженъ былъ оставить Новгородъ (пробывъ тамъ только двъ недтая) въ сильномъ неудовольствии и не благословивши ни его жителей, ни ихъ епископа (\*).

Аншеніе Кипріаномъ благословенія смутило новгородцевъ, н они разртшили для ръшенія спора отправить пословъ къ патріарху Антонію съ жалобою, что ихъ митрополитъ не благословилъ не по правиламъ. Исслы привезли благословеніе Новгороду отъ патріарха (\*\*).

Новгородцы торжествовали, но не долго. Великій князь Василій Джитріевичъ понималъ куда и за чъмъ былъ направленъ этотъ косвенный ударъ новгородцевъ. Въ прежисе время можеть быть онъ и сошелъ бы благополучно новгородцамъ, но теперь не въ политикъ Москвы было уже терпъть такое самоволіе Новгородя. Въ Москвъ былъ уже ръшенъ вопросъ,

<sup>(\*)</sup> Ник. Лат. т. IV стр. 199-200 1. Новг. Лат. стр. 96.

<sup>(\*\*)</sup> Арх. Лвт. т. 6901 стр. 96.

что она должна стать средоточіемъ зсей Руся. Такимъ образожъ собственный интересъ великаго князя заставляль его вступиться за права митрополита, тъпъ болъе, что Кипріанъ являлся върнымъ охранникомъ княжескихъ витересовъ и горячимъ приверженцемъ единодержавія. Тотчасъ отправлены были въ Новгородъ два посла великаго князя Иванъ Всеволожичъ и Даніпла Тимовеевичъ съ предложеніемъ новгородцаиъ (кроиъ требования о черномъ боръ), чтобы они не нарушали стариннаго обычая касательно суда митрополита и отослали къ митрополиту свою крестоцѣловательную грамоту, объщая, что митрополить сниметь ихъ гръхъ. Въ случать пепослушанія великій князь угрожаль новгородцамь своимъ княжескимъ гнѣвомъ (\*). А нежду тѣмъ и митрополить втроятно услыхаль о посольствт новгородцевь въ Царьградъ, отправилъ также своихъ пословъ къ патріарху, но они воротились уже тогда, когда споръ съ Новгородонъ былъ рѣшенъ оружіемъ (\*\*). Новгородцы не хотѣли слушать предложенія князя. Такое несогласіе было принято за объявленіе войны, и полки московскіе, подъ начальствоиъ дяди великаго князя Вледиміра Андреевича и брата князя Юрія Динтріевича, выступили противъ новгородцевъ въ 1393 г. (\*\*\*). Новгородцы собрали войско и вручили начальство надъ нимъ воеводамъ: посаднику Тимоеею Юрьевичу, Юрію Ониснфоровичу. Василію Синецю, Типовею Ивановичу, Ивану Александровичу. Къ нижъ присоединились князь Романъ литовскій и князь Константинъ бълозерскій (\*\*\*\*). Полкя великокняжеские немедленно захватили Торжокъ съ волостями, Волокъ-Ланскій, Вологду и др. города. Новгородцы съ своей стороны отняли у великаго князя Устюгь, Устюжну в

<sup>(\*)</sup> Ник. Лът. т. IV стр. 252. 1. Новгор. Лът. стр. 96. Сон. Лът. стр. 245.

<sup>(\*\*)</sup> Ник. Лът. т. IV стр. 255. 1 Новг. Лът. стр. 97.

<sup>(\*\*\*) 1.</sup> Новг. Лът. стр. 96. 1. Ссе. Лът. стр. 245.

<sup>(\*\*\*\*) 1.</sup> Соф. Лит. стр. 245. О семъ же Пст. госуд. росс. т. П. стр. 85 и слъд.

Digitized by Google

#### о споръ новогородцевъ съ московскими митрополитами. 243

др. города. Съ обънхъ сторонъ было пролито иного крови. Наконецъ новгородцы, не желая будто бы большаго пролятія христіанской крови, ръшились сицриться: послали пословъ въ великому князю съ просъбою о миръ, а въ митрополнту послали врестоцёловательную грамоту. Тё и другая были приниты въ Москвъ и митрополитъ гранотою отвъчалъ въ Новгородъ, что онъ принимаетъ ихъ грамоту, снимаетъ съ нихъ гръхъ и благословляетъ новгородцевъ своимъ святительскимъ благословеніемъ (\*). Послу интрополичьему, нвкоему Дилитрію, прітхавшему въ Новгородъ съ объявленіемъ. прощенія и благословенія отъ митрополита, новгородцы дали 350 рублей, втроятно въ вознаграждение за издержки на посольство, которое, какъ мы сказали, было послано въ Царьградъ со стороны митрополита (\*\*). Тогда же послано было интрополиту еще 600 рублей, втроятно въ вознагражденіе за накопившуюся въ продолженіе распри недоимку съ доходовъ и пошлинъ митрополита (\*\*\*).

Между твиъ и послы интрополичьи воротились изъ Царь-града. Съ ними пришелъ отъ патріарха виелесискій владыка Миханлъ и привезъ Новгороду двъ граноты отъ патріарха «о проторъхъ и исторъхъ, иже на постановленіяхъ священныхъ и поучение всъмъ православнымъ христіанамъ» (\*\*\*\*). Какъ скоро посланные въ Царьградъ возвратились обратно, Кипрівнъ ръшился санъ отправиться въ Новгородъ, взявъ съ собою и посла патріаршаго. Въ Новгородъ онъ былъ принятъ съ великою честью, пробылъ тамъ зиму и весну, до Петрова поста, и все ото время витсть съ посломъ патріарха пользовался оть новгородцевъ великимъ почетомъ (\*\*\*\*\*). Но главвой цтли потздки едва ли достигъ митрополить. По единогласному свидетельству всехъ повгородскихъ в исков-

<sup>(\*)</sup> Новг. Лът. стр 96.

<sup>(\*\*)</sup> Ник. Лят. т. IV. стр. 253.

<sup>(\*\*\*)</sup> IV Новгор. Авт. стр. 253. Стенен книг. стр. 521.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Никон. Лът. т. IV. стр. 255. 1 Новг. Лът. стр. 97.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Никон. Лът. т. IV стр. 257 1 Новг лът. стр. 97. (\*\*\*\*\*) Ник. Лът. т. IV стр. 257 1 Новг лът. стр. 97. Digitized by Google

синхъ лѣтописей въ судѣ было отказано митрополиту, хотя въ Новгородской лѣтописи и Степенной книгѣ и утверждается противное (\*). Во всякомъ случаѣ митрополитъ рязстался съ Новгородомъ очень дружелюбно и отъѣзжая благословилъ Новгородъ и владыку (\*\*).

Трудно опредалить, какое впечатлание произвела на великаго князя развязка спора интрополита съ Новгородонъ. Въ настоящую иннуту ему было не до него. Россія угрожало нашествіе Тамерлана. Когда же меновалась эта гроза, то въ возобновившихся неудовольствіяхъ великаго князя съ Новгородомъ, занятіе княземъ земли Двинской и потомъ другіе вопросы окончательно оттёснили вопрось о иссячной суде митрополита. Несомитиво одно только, что великій князь питаль сильное неудовольствіе на встять новгородскихъ властей, въ томъ числь и на архіепискона, который двукратно былъ вызываенъ въ Москву интрополитонъ для церковныхъ дълъ и задержанъ былъ въ послъдній разъ Кипріанонъ, по настоянию великаго князя. Архангелогородская латопись причных задержанія архіепископа новгородскаго со стороны интрополита видить между прочимъ въ томъ, что новгородцы не дали интрополиту иссячнаго суда (\*\*\*). Но едва ли ножно втрить такому свидттельству, не подтверждаемому ни одной изъ остальныхъ лътописей. Напротивъ, какъ можно видеть изъ хода всего дела, архіенисковъ быль задержань единственно потому, что являлся жаркимъ защитникомъ новгородцевъ предъ лицемъ великаго князя и благословилъ новгородскую вольницу на борьбу съ княземъ (\*\*\*\*).

Въ таконъ неопредъленномъ и неръшительномъ положения споръ оставался едвали не до присоединения Новгорода къ московскому княжеству. По крайней мъръ и относимая къ этому

Digitized by Google

244

<sup>(\*) 1.</sup> Новг. Лит. стр. 97. Псков. Лит. г. 1396 Ник. лит. т. IV стр. 257. Степ. книг. 1 стр. 252.

<sup>(\*\*) 1.</sup> Новг. авт. стр. 97.

<sup>(\*\*\*)</sup> Арханг. лът. стр. 102.

<sup>(\*\*\*\*) 1.</sup> HOBF. JBT. CTP. 99.

#### о споръ новогородцевъ съ московскими митрополитами. 245

времени грамота, данная великныть княземъ Василіенъ Дмитріевнчешь отцу своему, шитрополяту Кипріану (\*), говоря вообще о пошлинахъ интрополита, не опредъляетъ и не упоминаеть о пошлинахъ мъсячнаго суда. Впроченъ ны интонъ нъсколько свидътельствъ, которыя говорягъ, что обязательная сила этого суда не уничтожилась совершенно ни въ Псковъ, ни въ Новгородъ. Такъ Симеонъ новгородский владыка въ 1418 году ходилъ въ Псковъ и судилъ мъсякъ (\*\*). Такъ въ Царственновъ летописи в подъ годовъ 1437-иъ, въ описаніи путешествія митрополита Исидора на Флорентійскій соборъ, говорится между прочимъ: «Исидоръ же прищедъ въ Новгородъ благослови встахъ, и почтиша его владыка и посадницы и тысяцкіе и бояре и купцы и весь великій Новгородъ, и даша ему судъ по старинѣ». То же было н въ Псковъ (\*\*\*). Новгородцы, заключая съ великамъ княземъ Іоанномъ Васильевичемъ договоръ въ 1471-мъ году, между прочимъ должны были внести и сie:... «А пошлины вашь великому князю и вашему отцу митрополиту отъ владыки имать по старинт, а лишняго не прибавляти» (\*\*\*\*).

Н. 3 — въ.

(\*) Акт. Эксп. Ж 9-й. (\*\*) Новг. лът. стр. 108. (\*\*\*) Царств. лът. т. І. стр. 203 1. Новг. лът. стр. 112. (\*\*\*\*) Собр. госуд. грам. ч. 1. № 20. Т. Х.

# РУССКІЕ ВЫХОДЦЫ ИЗЪ ЗАГРАНИЧНЫХЪ ШКОЛЪ ВЪ XVII стольтій.

### ПЕТРЪ АРТЕМЬЕВЪ.

Осторожность, съ какою принимали въ Москвъ (въ концѣ XVII в.) русскихъ выходцевъ изъ римско-католическихъ школъ, и недовърчивость къ западному образованію имъли серьезное основаніе. Были примъры, что русскіе юноши, получившіе воспитаніе въ іезуитскихъ школахъ, увлекались латинскимъ ученіемъ и, по возвращеніи въ отечество, открыто проповъдывали это ученіе въ ущербъ православной въръ и къ соблазну ел послъдователей. Рукописные памятники того времеци представляютъ намъ печальный примъръ такого увлеченія въ лицъ Петра Артемьева. Судьба Артемьева съ другой стороны показываетъ крайнюю строгость, съ какою относились блюстители православія къ заблуждающимся. Обиліе свъдъній о Петръ Артемьевъ даетъ намъ возможность разсказать его судьбу подробно (\*).

Петръ Артемьевъ былъ уроженецъ изъ города Суздаля, гдъ отецъ его былъ священникомъ. Во время ранней юности

<sup>(\*)</sup> Свъдънія о Петръ Артемьевъ заимствуемъ изъ рукоп. сборника Синод. Библ. № 393. Въ этомъ сборникъ, между прочимъ, находятся: 1) рисьма Петра къ отцу; 2) выдержки изъ дневника, который велъ Артемьевъ во время путешсствія и пребыванія его за граняцею; 3) соборные акты осужденія Петра, какъ еретика.

овоей Петръ живалъ въ Нижненъ Новгородъ, Василевъ, Влатьиъ и Флорищевой пустыня, куда отенъ возилъ его, какъ надобно думать, съ наиъреніемъ дать сыну лучшее, повозможности, образованіе. Въ письмахъ Петра къ отцу, которыя онъ писалъ уже въ зрълыхъ лътахъ (\*), встръчаются воспоминанія о лътахъ его дътства и отрочества. Изъ этихъ писемъ видно, что Артемьевъ имълъ живую, впечатлительную натуру, съ раннихъ лътъ склонную къ различнымъ шалостямъ и даже порокамъ, и былъ подверженъ припадкамъ необыкновенной болъзни, которую онъ самъ называлъ огневицею (\*\*).

Прибывъ (неизвъстно когда и за чъмъ) въ Москву, Артемьовъ поступилъ въ славяно-греко-латинскую академію, гдъ слушалъ уроки Лихудовъ (\*\*\*). Въ 1688 г. съ однимъ изъ

(\*\*, Такъ въ одномъ письмъ къ отцу Петръ воспомянаетъ такой припадокъ, случившійся на пути во Флорищеву пустынь. Начиная разсказывать этоть случай, Петръ предварительно такъ отзывается о томъ состояния, въ которомъ онъ находился: •ни во снъ, ни въ изумлении зряхумися велія страхованія, яхъдже и нынъ яко зрю, толь памятно». За тъмъ самый бользненный припадокъ передаеть такъ: ему казалось, булто онъ держить въ рукахъ большой свитокъ бумаги, который развертывался быстро, какъ молнія; по мъръ того, какъ развертывался свитокъ, ребенку представлялясь «воды огневидныя», въ пламени слышались многочисленные гласы. Потомъ онъ виделъ безчисленное множество головъ, человъчоскихъ в звъриныхъ, жизыхъ в мертвыхъ, которыя люто устроиляансь на него. Ребенокъ громво и безобразно кричилъ, напугалъ отца и привелъ его въ недоумъніе. «И сіе, замъчаетъ Петръ, было начало тоя огневицы». Въ безпамятствъ довезъ его отецъ до Флорищевой пустыни, гдъ ребеновъ, съ соязволения настоятеля Иларіона, быль пріобщенъ са. Таниз. Когда миновался припадокъ, Петръ увидълъ своего отца бестдующимъ съ о. Иларіономъ. •И сіе, продолжаетъ онъ, и до днесь разумься мнъ быти твоего сиутешественника тогда Евстафія волжбою приключивнеся • Ваключая этоть разсказъ Петръ замъчаетъ: • сія быша мя, мию, въ началь 8-го льта возраста, которая немощь обдержала мя, чаю, съ годъ прежде часто, потоиъ ръже, обаче в до днесь отрыгаетсят. Сборн л. 27 H 28

(\*\*\*) Іоапникія Лихуда Петръ неоднократно называеть своимъ учителемъ.

<sup>, (\*)</sup> Эти письма составляють видь дневника; писаны син изъ Москещ (годъ не означенъ) и нъкоторыя изъ нихъ, кажется, вовсе не были посыдаемы къ отцу.

братьевъ Лихудовъ Іоанникіевъ онъ отправился въ Веноцію. Въ Ольнюцъ къ нинъ присоединился језунтъ, который, лаская юношу, скоро полюбиль его: «видбвь на, пишеть о немъ въ дневникъ Петръ, и возлюби и бывъ ему въ ребе, онъ же ми въ отца. (\*). Такъ скоро и сильно увлевся ювоша! По прибытіи въ Венецію, Артеньевъ учился въ таношинхъ школахъ, по, благодаря слабому надзору своего руководителя Лихуда, свель еще знакоиство съ однимъ уніатонъ, который неоднократно заводнаъ съ Петронъ ръчь «о порядкахъ папина величества и о всяковъ благочести». Слядствіемъ этого знаконства и этихъ бесядъ было то, что Артеньевь возынта спльное желяніе быть въ Рамт, чтобы поклониться мощамъ первоверховныхъ апостоловъ Петра и Павла, а потомъ, говоря словами Артеньева, «видъзи и наслѣдника Петрова, отца отцемъ, вселенскаго папу. Вслѣдствіе того же знакомства Петръ началъ ходить къ уніатамъ на исповћањ и отцу духовному говорилъ, какъ онъ «прежде рииляны мерзился, нынъ же преклоняется любити ихъ». Когда Петръ въ послъдній разъ пошелъ въ римско-католическую церковь пріобщиться св. Тапиъ, то на него нашло сильное соинчніе. Но отцы духовные успѣли побѣдить это сомнѣвіе юноши и заглушить въ немъ голосъ совъсти. «Познахъ, иншетъ Петръ, чрезъ тамошняя снисканія, яко отъ діавола им cie». Въ другой разъ, когда Артемьевъ былъ на исповтди у латинскаго священника и объявилъ ему, что онъ москвичъ, то нежду отценъ духовнымъ и сыномъ происходилъ такой разговоръ: повтдай инт, спросилъ Петръ, лучше ли чъмъ ринская церковь ваша греческой? Ринская церковь, отвъчалъ хитрый духовникъ, и греческая церковь едина есть и одна не преимуществуетъ предъ другой; только въ нашей церкви болте учентящихъ людей, чтит въ греческой. «Чесому, заключилъ Петръ, и азъ рекохъ: апинь» (\*\*). Нътъ соннънія,

(\*) Сборн. л. 37 на обор.

(\*\*) Тамъ же л. 36 на обор.

что такой деликатный отзывь латинскаго священника о своей и нашей церквахъ былъ ни что вное, какъ уловка, которая могла благопріятно подъйствовать на юношу, ищущаго образованія въ римско-католическихъ школахъ. Тоть же духовникъ вскоръ показалъ неменьшую ловкость. «По причащеніи, пишетъ Петръ, духовникъ вопроси ия: въ кіихъ цотребахъ медостаточествуемъ? Азъ казначей монастырскій и могу тебъ что даровати». Но некорыстолюбявый юнова отказался отъ казначейской щедрости, замѣтивъ объ этомъ въ своемъ дневникъ: «да не ради дара будетъ мое оъ ними соединеніе» (\*).

Въ 1691 г. Петръ Артеньстъ визстъ съ Іоенникіенъ Анхудовъ оставнаъ Венецію и возвращался въ Россію. Во вреня трехлѣтняго пребыванія за границею Артеньевь, кажется, не столько успёль въ наукахъ, сколько ісзунты и латинскіе священники успали расноложить его въ пользу ринской церкви и постять въ всиъ неуважение къ церкви православвой. На обратномъ пути взъ Венеців, когда путешественники еще не достигли предъловъ Россіи, Петръ не соблюдаль постовь православной церкан въ среду и нятокъ, напротных въ субботу, по уставу ринской церкви, постился. Это небрежение къ уставаять православной церкви Артеньевъ показаль отнюдь не по нужить, соединяемой иногда съ путешествіень за границею. «По вступленіи въ предълы Россін, пишеть онъ въ своенъ дневникв, пересталъ ясти нясо (въ рождественскій пость) за соблазиъ нашахъ», а не по аругой причинь. Прибывь въ Москву на сырной недълъ, Петръ нъсколько времени жилъ виъстъ съ докторонъ, какъ

<sup>(\*)</sup> Тамъ же л. 37. Впрочемъ безворыстіе Петра оспаривали; когда онъ возвратился въ Россію и преданъ былъ патріархомъ суду, одинъ изъ ревнателей православія укоряль Артемьева (неизвъстно, впрочемъ на какомъ основанія) въ томъ, что онъ «въру свою, въ ней же воспитанъ, продаде за четверть муки. Сему, писалъ ревнитель, кто не посмъется? Дешевле Іуды продаде, точію за четверть муки іезунтомъ, въдятъ бо о семъ учитеди», л. 78 на обор.

называль онь иногда Іоанникія Лихуда. Въ это вреня онь разръщаль на насондение и продолжаль употреблять эту же пину въ наступавный великій пость, впроченъ, какъ санъ занъчаетъ, «крыяся нашихъ русскихъ. Въ сіе, продолжаетъ онь, привождаху на касолици дотоль, доколь още не въ твердости ия разумбху быти къ нимъ; егда же познаша, яко утвердихся, новельша ин по нашинь уставань блюсти посты своя нерушино, когда и къ нимъ приду не въ согласный день съ нашимъ постоиъ, но разоряти постъ свой для любво ихъ, зане ихъ постовъ для здъшнихъ хранити не могу» (\*). Изъ этихъ словъ между прочимъ видно, что Артемьевъ скоро нашель себя знаковыхъ въ иностранцахъ, жавшихъ въ Мооквъ, нежду воторыни были и люди священнаго сана и даже істунты. Эти последніе, неснотря ва то, что ихъ часте выгоняли изъ Россіи, не переставали являться въ Москве. Такъ въ 1689 г., по доносу натріарха Ісакина, царскинъ указонъ высланы были изъ Москвы језунты Давидъ и Товія (\*\*), а въ слъдующенъ году, неснотря на строгое запрещение впускать језунтовъ въ предћам Россін (\*\*\*), прибылъ въ Москву, по свидътельству Артеньева, језунть полякъ Кондрать Терпиловскій, котораго Петръ называль «апостолонъ изъ Персиды»; у него же быль онь въ сыновствъ я причащался (\*\*\*\*).

Досель еще никто не зналь о знакомствъ Петра Артеньсва съ іезунтани и датинскими священниками, жиспини въ Москвъ. Артеньевъ былъ не изъ такихъ, которые унъютъ скрывать свое кольномысліе и отступничество отъ православной въры. Онъ санъ обнаружилъ свое поведеніе и выдалъ себя. Въ то время, по повельнію натріарха Адріана, въ приходскихъ церквахъ заведены были книги, въ которыхъ записывали бывшихъ и небывшихъ на исповъди. Надобно думать, что о возвращенія Петра въ Москву зналъ его при-



<sup>(\*)</sup> Coop. a. 40.

<sup>(\*\*)</sup> Полн. Собр. Зак т. 3. стр. 89.

<sup>(\*\*\*)</sup> Тамъ же стр. 46.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Coop. a. 41.

ходскій священникъ о. Зиновій Харитовіевскій, котораго Артеньевъ называетъ преживиъ свониъ духовниковъ. Не нитя, поэтону, возкожности уклониться отъ исполнения христіанскаго долга, Петръ въ тотъ же великій пость рашился ндти къ о. Зиновію на покаяніе. На исповѣди опъ оть сичщенной ли совъсти, или по своей откровенности разсказаль духовному отцу о своемъзнакомствъ съ језунтами и о всъхъ посладствияхъ этого знакоиства. Старецъ, слушая Петра, до того возмутнася духомъ, что выгналъ его изъ церкви, какъ едетика. Пришедши посят того къ језунтанъ Артеньевъ, какъ санъ пишетъ, разсказалъ имъ этотъ случай съ насмащкою, • яко отъ природныя церкви неискусствоиъ сващенника отгнанъ быхъ». Въ тоже время Петръ исневъдывался и пріобщался у латинянъ, которые, впрочемъ, дали ему совътъ, чтобъ онъ примирился съ своинъ духовникомъ и не открываль ему своихъ гръховъ. Вслъдствіе такого наставленія Петръ вторично отправился къ о. Зиновію. На этотъ разъ, притворно отказавшись отъ своихъ прежнихъ словъ и «за исповъдная изваняяся», испросиль себъ разръшение гръховъ. На страстной недълъ, какъ самъ пишеть, онъ сподобился пріобщиться св. Танить въ православной церкви у о. Зиновія. Послѣ сего Артеньевъ не переставалъ ходить въ језунтамъ; исповъдывался у каждаго изъ нихъ и пріобщался опръсноковъ, увлекаясь въ своихъ поступкахъ внушенною рукововоднтеляни супасбродною мыслію-показать на себъ примъръ соедниенія православной церкви съ римскою. Союзъ отступника съ латинянами делался крепче и крепче; наконецъ Петръ съ радостно признавался, что «за присутствіе ринлянъ безъ зазора буду поступати» (\*). Вирочемъ, за смертио о. Зиновія, вскоръ за тънъ послъдовлешей, въ Москвъ все еще инкто не зналъ о поведения Артеньева.

Переписываясь съ своимъ отцемъ, Петръ, какъ и слѣдовало ожидать, не скрылъ отъ него своихъ поступковъ и об-

<sup>(\*)</sup> Сборн. л. 35 на обор.

раза мыслей. Артеній, выслушавъ откровенное признаніе сыва, сверхъ отеческихъ наставленій, не преминулъ пригрозить ему судомъ церковнымъ (\*). Но ни убъжденія, ни утрозы отца не подъйствовали на сыва. Артеній не зналъ что и дълать съ непослушнымъ сыномъ и предоставилъ его судьбу волъ Божіей, а Петръ остался при мысли, что «самъ Богъ о немъ свое исправляетъ» (\*\*).

Тесень ли казался Артеньеву кругь его двятельности, скудны ли были его средства къ жизни, пли вследстве другихъ причинъ,-Петръ ръшился просить себъ у патріарже Адріана священнаго сана и ивста въ приходской церкви. Адріанъ далъ ему діаконское мъсто въ Москва при Петропавловской церкви (\*\*\*) въ Новомъщанской слободъ и, не испытавъ просителя, санъ рукополагалъ его во діакона. Во вреня санаго рукоположенія въ головѣ отступника гитздились возмущающія душу мысли. «Рукополагающу ти, писаль послъ Артеньевъ патріарху, и молящуся надо мною, молихся и азъ сице: Божественный Архіерею! прінии сіе надо иною гръшнымъ рукоположение раба твоего архиерея нашего россійскаго не яко отъ отдъленнаго члена отъ главы своея предуставленныя самимъ тобою ему, но яко отъ соединениаго во всемъ оному по тебъ верховному твоему апостольскому и архіерейскому Петру святому, ему же рекъ есн: ты еси камень. и проч.» (\*\*\*\*). Какъ дико выразилось въ этомъ случаъ жалкое состояние души, увлеченной учениемъ иезуятовъ о главенствъ римской церкви и папы!

Получивъ діаконскій санъ, Артемьевъ въ своей приходской церкви началъ говорить проповѣди, въ которыхъ обнаружилъ не столько свои познанія въ св. Писаніи и ученость, сколько дикія выходки противъ православной церкви. Свои проповѣди Петръ обыкновенно говорилъ вслѣдъ за

252

<sup>(\*)</sup> Сборн. л. 28 на обор.

<sup>(\*\*)</sup> Сборн. л. 42.

<sup>(\*\*\*)</sup> Нынѣ она называется Адріановскою, по придѣльцому престолу. (\*\*\*\*) Сборн. л. 50.

чтеніень Евангелія. Читая слово Божіе, онь, будто бы, получалъ вдохновеніе и, пе теряя этого вдохновенія, тотчась же начиналъ поучать народъ. Въ актахъ соборнаго осужденія Петра говорятся, что онъ «после св. Евенгелія чель наустное ноучение отъ себя, а не св. отцевъ слогу»; видно, что Артеньевъ не инълъ обычая записывать свои поученія, но говорна в ихъ безъ приготовденія и, по свидательству прихожанъ, говорилъ «съ неналый часъ». Такъ какъ поучения Артеньева не предавались письмени и не сохранились въ числь рукописныхъ памятниковъ тогдашияго времени, то нътъ возможности судить ни о содержаніи ихъ, ни о талантъ проповъдника. Въ актахъ соборнаго осужденія Петра говорится, что онъ въ проповъдяхъ своихъ только выхвалялъ чиноположенія римско-католической церкви, употребленіе органовъ въ храмѣ, постоянное колѣнопреклоненіе при нолитвѣ, «а нашу православную церковь, издревле отъ св. отецъ пріевшую уставъ, еже колѣна преклоняти точію (?) въ день св. пятьдесятницы, яко злъ творящую укорялъ» (\*). Нельзя, конечно, думать, чтобъ Артемьевъ во встать своихъ проповъдяхъ, которыя онь говориль часто, «самовольно якоже похощеть»,--твердилъ только объ упомянутыхъ предметахъ; нельза также не согласнться, что по большей части, по крайней изръ въ первое время, онъ проповъдывалъ о внъшней обрядовой сторонъ богослуженія, о товъ, что онъ видъль въ римско-католическихъ хранахъ и что казалось ему тамъ хорошимъ. Поученія свои Артоньевъ продварялъ неупотребляеными въ нашей церкви возгласами и заключаль тоже неунъстными прибавленіями. Такъ предъ началомъ поученій онъ, обращаясь на вев четыре стороны, кричаль: «вонмемь, святая святымъ, воншемъ во имя Бога Отца Вседержителя, во ямя Бога Сына, всего міра Свободителя; воншемъ во ния Духа Святаго, всея твари (Совершителя)». По окончании поучения прочитывалъ иолитву Господню на амвонъ по римски « при-

(\*) Сборв. л. 10.

клякнувъ на колёна, потомъ Богородице Дёво радуйся н нии нъкія молитви прилагая римскія». Послъ всего этого Петръ сказывалъ ектению: риемъ еси (\*). Сено собою разуитется, что поученія Артеньева, особенно съ неунъстными прибавленіями, производили большой соблазив въ народъ. Мъствый священиять о. Іоаннъ-человъкъ, какъ видно, кроткій и недалскій въ книжномъ ученіи, долгое время не осибливался двлать замбчанія безчинствующену діакону. Разъ только на святой недбля въ четвертокъ, когдя Артеньевъ на вечерни посла прокимна вышель говорать поучение, Іоаниъ ръшился воспретить ему; по своевольный діаконъ не послушался сващеннака и свою пропов'яс направаль въ укоризну его, «безчествуя его всенародно» (\*\*). Вскоръ на итсто старца Іоанна, должно быть умершаго, къ Петропавловской церкви поступилъ другой священникъ Петръ. Новый настоятель обличнах діакона Петра въ неправоныслін, когда сей последній началь пропов'єдывать въ церкви всенародно учение римской церкви объ исхождении Св. Духа и отъ Сына, о времени пресуществленія св. Даровъ, объ опртснокахъ и другихъ отличительныхъ ся догиатахъ (\*\*\*). Отецъ Петръ желая удержать вольновыслящаго проповъдника отъ соблазнительныхъ поученій донесъ о его поведенія патріарху. Адріань, чувствуя себя вь то время нездоровынъ, ограничился на первый разъ тънъ, что ръшительно запретиль діакону Петру проповъдывать въ церкви. Артемьевъ перенесъ проповъдь въ частные доны.

Артемьевъ былъ хорошо принятъ и нашелъ себѣ почти постоянный пріютъ у ктиторовъ Успенской церкви на Покровкѣ, что въ Котельникахъ, Асанасія Михайловича Гурьева и Ивана Матвѣевича Сверчкова. Здѣсь онъ встрѣчалъ нерѣдко о. Эсодора, священника Успенской церкви, иѣко-

(\*\*) Сборн. л. 2.

254

<sup>(\*)</sup> Сборн. л. 9 и въ другомъ мъстъ сборн. л. 54.

<sup>(\*\*\*)</sup> Тамъ же.

его о. Павла, двояхъ латянскихъ священниковъ Іосифа Ярошъ и Данаскина, — изкоего Василія Минича, которого Артеньевъ называеть общимъ собестдинковъ, и наконецъ дляка Алекстя Кружевинкова. Вольнодунецъ пользовался сочувствіемъ упонянутыхъ лицъ, какъ видно изъ слёдуюшаго случая, о которонь онь сань разсказываеть въ письив къ отцу своему. Поелику успенскаго сващенника о. Өеодора не извъстно почему переводнаи въ другой приходъ: то Артопьеву съ попощію дьяка Кружевникова и вышеозначенныхъ ктиторовъ хотблось перевссти къ Успению своего отца изъ Суздаля. Петръ не запедлилъ написать объ этопъ къ отцу, а Гурьевъ и Сверчковъ, узнавъ, что къ Успенію просится въкій діаконъ Савва, лично ходатайствовали у патріарха за Артенія. Адріанъ долго не соглашался дать переводную. Читая челобитную объ отцъ діакона Петра, Святъйшій, по слованъ Артеньева, спрашивалъ: котораго діакона, не того ли, что за кальвиновъ, лютеровъ и папежниковъ стонтъ? И когда ему отвъчали, что того самаго: то Адріанъ сказаль: полно мий принемогается, а то бы онъ давно быль отправленъ, да такъ то ему не пройдетъ у меня, потщуся для него нарочито соборъ с брать. А объ Артемів патріархъ запътнаъ: если таковъ и отецъ-то, каковъ сынъ..., то обоихъ доведется сжечь. «Вина же, писаль Артеньевь отцу, его (патріарха) отрицанія о тебъ моя бяше, сюже ославленъ еснь повсемено». Объщавъ, по слованъ Артевьева, такое жестокое наказаніе сыну и отцу, Адріанъ послъ, услышавъ хорошій отзывь объ Артенів, задунался объ участи его сына. Между тънъ ходатан Артеньева неодпократно и неотступно просили патріарха перевесть Артенія въ Москву. Когда Кружевниковъ снова подалъ Адріану челобитную о переводъ отца Артеньева, то патріархъ согласился на переводъ и сказаль: «ЛО ОТЦА ЕГО ДАВНО Я ДУМАЛЪ И САМЪ ПОСЛАТЬ ДЛЯ НОГО ЖО дьяконншка; для того, что добрый человъкъ, сказываютъ, отецъ у него» (\*).

(\*) См. письма Артемьева въ отцу Сборн. л. 21-30.

Стараясь перевести своего отца въ Москву, Артеньевъ еще болье обратиль на себя внимание. Написавь о решения патріарха отцу, въ ожиданія его прівзда, онъ естественно долженъ былъ подунать о себъ. Нежеланіе отказаться оть свояхъ заблуждений съ одной стороны и страхъ наказания съ другой-привеля душу Артеньева въ прачное состояне близкое къ унопонъшательству. Повидиному вольнодунецъ болъе отдавался увлечению, что онъ мужественно долженъ перенести всю жестокость церковнаго суда; но недостатокъ душевнаго спокойствія изобличаль въ немъ налодушіе. Подъ вліяніемъ такихъ противоположныхъ ощущеній, въ донъ Сверчкова, когда уже тотъ спалъ, Артемьевъ принялся писать къ отцу письмо, пожетъ быть не за тъмъ, чтобъ отправить его по назначению, но чтобъ опредълять себъ образъ дъйствованія, по прибытіи отца въ столицу. Глухая полночь благопріятствовала разгулу дикой фантазія Артейьсва. Отказываеися передавать подробно содержание этой довольно длинной хартіи (\*); она по изстамъ вознущаетъ душу. Артемьевъ то обращается съ молитвою къ Богу и воспъваетъ неизглагоданное Божіе индосердіе, то исповъдуеть и оплакиваеть свои гръхи, то удивляется, что Богь призываеть его именно пострадать за истину, то гордится этимъ призваніенъ,-что онъ, подобно апостолу, восполняеть лишение скорбей Христовыхъ (Кол. 1, 24); на эту послъднюю пысль дълаеть онъ потомъ выписки изъ Бернарда, Пія и др. латинскихъ писателей; примъняетъ къ себъ очищение божественнымъ угленъ пророка Исаін, хожденіе апостола Петра по водамъ; обращается къ отцу и проситъ его не щадить сына, но предать его суду церковному; называеть Артемія Авраапонъ, а себя Исааконъ, готовынъ на сожжение; утъшаетъ отца тънъ, что Господь можетъ воздвигнуть ему чадъ отъ калене; наконецъ въ изступленія наспѣхается надъ собороль, который п. Адріанъ объщался собрать для его осужденія,

(\*) Сборн. л. 24-30.

надъ совѣтниками ватріарха и въ особенности надъ монахомъ Евенміемъ, который послѣ усердно трудился надъ обличеніемъ и осужденіемъ Петра. Ограничиваясь симъ краткимъ очеркомъ этого произведенія Артемьева повторяемъ, что въ подробностяхъ оно возмутительно. Между тѣмъ самому писателю это письмо казалось верхомъ совершенства. Онъ читалъ его своимъ знакомымъ, латинскому священнику Дамаскину и даже своему духовнику, нѣкоему о. Андрею (\*).

Прибытіе Артемія въ Москву къ сыну послужило отнюдь не къ исправлению вольнодунца, но къ скоръйшену ръшевно его участи. Ноизвъстно, какія средства употреблялъ Артеній къ вразунлению своего сына; изъ непногихъ словъ сего носледняго видно, что отецъ обощелся съ нимъ жестоко (\*\*) и, не вида надежды на исправление, ръшился прелать сына суду церкви. По вторичному доносу священника Петропавловской церкви Петра Артемьевъ, какъ видно, не перестававшій безчинотвовать, позванъ былъ наконецъ къ патріарху, у котораго въ это время находились митрополять новгородскій Іовь и нѣкоторые другіе архіерен. Облачаеный въ заблужденіяхъ, Артемьевъ ничего не говорилъ затсь въ защиту себя, но просилъ у патріарха позволенія изложить свои мысли на булагъ. Въ ожидании отъ него расванія и исправленія Адріанъ послаль его на вреия въ Новоспасскій вонастырь. Настоятелю этого монастыря ярхниандриту Исани поручено было наблюдать за Артеньевымъ, увъщавать и наставлять его къ раскаянію. Это было въ мат 1698 г. Въ непродолжительное время своего заключенія Артемьевъ написалъ изсколько тетрадей, въ которыхъ съ заизчательною отвровенностію описаль судьбу своего несчастнаго воспитанія, издожиль все, что онъ дялаль и проповъ-

257

<sup>(\*) «</sup>Сію писульку, пишетъ Артемьевъ, показывалъ и о. Андрею, ея же послушавъ, сказа ми: дьяволъ же тебя учитъ этакъ врать.« Сборн. л. 52.

<sup>(\*\*) «</sup>Отецъ же мой родной, читается тамъ же, прізхавъ къ Москив, про ту писульку чуть не далъ заушинны мин.» Л. 52 на обор.

258

дывалъ по возвращенія изъ-за границы; съ ожесточеніенъ повторилъ всѣ свои заблужденія, которыни одолженъ былъ постоявному знакомству съ іезунтами; наконецъ изгрыгнулъ хулы на православную церковь, си пастырей, своихъ учитолей Лихудовъ и другихъ защитниковъ православія, находившихся въ Москвѣ. Сіи тетради, которыя Артеньевъ представилъ патріарху, и послужили къ окончательному осужденію его на соборѣ.

Акты соборнаго осужденія Артельева дають разушьть, съ какою чрезибрною строгостію и даже раздражительностію относились русскіе іерархи къ религіознымъ вольнодумцаяъ своего времени, какъ они тревожились за спокойствіе Церкви и употребляли всю свою власть тамъ, гдъ, по видимому, не предстояло ей никакой серьезной опасности и требовались лишь легкія исправительныя итры. Вольнодунство Артеньева не причинило существеннаго вреда никому, кромъ его самого, и, если его оно довело до состоянія ожесточеннаго, сумасброднаго: то потому, что друзья вольнодунца далеко были отъ мысли раздблить съ нимъ его увлеченія и горькую участь. Очевидно, что патріархъ Адріанъ, собравшій, по внушенію жаркихъ ревнителей православія, соборъ для осужденія Артемьева, какъ злаго еретика, придалъ слишконъ большой въсъ его дълу. Извлекаенъ изъ соборныхъ актовъ, что вожеть служить къ пояснению тогдашвяго состоянія церкви и духовнаго просвъщенія.

Чтобы не осудить вольнодумца голословно, не давъ ему выразумѣть своихъ заблужденій, съ другой стороны дабы показать, что русская Церковь имѣетъ силу и дѣломъ и словомъ поражать своихъ враговъ, Адріанъ поручилъ написать обличеніе на нѣкоторыя ереси и хулы, высказанныя Артемьевымъ въ ого тетрадяхъ. Въ слѣдствіе этого писаны были опроверженія на лжеученія латинянъ объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына, о времени пресуществленія св. Даровъ и другія, также защищеніе отъ клеветъ, возведенныхъ Артемьевымъ на защитниковъ православія и на нѣкоторыя книги,

изданныя и исправленныя въ Россія. Но эти полемическія и апологетическія сочиненія, какъ видно, не могли быть приготовлены вскорт и были уже окончены послъ осуждения Артеньева. Патріархъ Адріанъ, хотя ръшился подвергнуть діакова Петра соборному осужденію, но не прежде дуналь открыть соборъ, какъ исполнено будетъ данное имъ порученіе касательно обличенія вольнодумца. Ревнители же православія, окружающіе патріарха, изъ опасенія, чтобы Артепьевъ, живя въ Новоспассковъ монастырв, не написалъ еще чего-нибудь противъ православной церкви къ соблазну нстинновърующихъ, просили Адріана не отлагать собора и осужденія Артемьева. Словесныя просьбы, какъ видно, не нитли успъха: поэтому подана была патріарху записка (\*), въ которой неизвъстный ревнитель православія обращается къ нену отъ лица всей русской Церкви. «Слезно возношу гласъ ной-такъ вачинается записка-ко предстательству твоему, архипастырю мой предобрый и хранителю извъстный, азъ непорочная и чистьйшая невъста Христа жениха моего, православно-россійская Церковь». Сказавъ потомъ о явлении новаго сретика (т.-е. Артемьева), исчисливъ его лжеученія и хулы на православную Церковь и ся защитниковъ, сочинитель отъ лица Церкви проситъ патріарха подать ей руку помощи, защитить ее отъ враговъ; указываетъ на приитры того, какъ древле въ Греціи и въ Россіи еретики были осуждаены и жестоко наказываены, полить не оставить безъ наказанія и діакона Петра. Въ назначенія наказанія Артеньеву сочинитель записки руководился и сколько духомъ кротости. «Отъ благочестивыхъ царей инози еретиковъ смертію вазняхуся, яко здъ въ великой Россіи новгородстія еретики

<sup>(\*)</sup> Это сочиненіе подъ заглавіемъ: •молевіе св. церкве на отступника отъ благочестія Петра роздіакона • (это слово очевидно прибавлено послѣ осужденія Артемьева; помъщеется въ сборнакъ отдъльно на листахъ 69---74 съ слъдующимъ эпиграфомъ: «сыны родихъ и возвысихъ, тіи же отвергошася мене. Сынове человъчестіи, зубы ихъ оружія и стрълы, и языкъ ихъ мечъ остръ, ископаша предъ лицемъ монмъ яму и падоша въ ню.

н въ Греція при царъ Алексіъ Коннинъ еретици боголили огненъ сожигаены быша: но азъ, яко духовна сущи, духовна тя суща о топъ не прошу; но точію прошу: нзжденн его, яко праха вътръ, въ дальнія итста и заключи уста его злохульная». Эта послёдняя высль, что Артеньевъ венедленно долженъ быть осужденъ и удаленъ изъ Москвы, составляеть предноть настойчиваго « моленія Церкви», или лучше сказать, задушевную высль составителя записки. Неръшительного Адріана говорящій оть лица Церкви побуждаетъ недавнимъ примвромъ патріарха Іосифа, по указу коего сослань быль вь Соловецкій понастырь некій новгородець Іоаннъ Козыревъ, придерживавшійся лютеранскаго учепія •въ себъ санопъ точію, съ инымя же о топъ нало, яля ничто разглагольствовавшій». Патріархъ Адріанъ, по видиному, все еще ждалъ отъ Артеньева раскаянія въ заблужденіяхъ. Желая показать ему всю тщету подобнаго ожиданія, составитель записки положительно говорить, что отъ еретиковъ и богохульниковъ нельзя ожидать истиннаго покаянія. «Аще притворятися учиетъ сей вредословецъ мой и ващъ, яко бы кантися, глагодя: согръшнхъ, соблазнихъ, прельстихъ, или соблазнихся, или прельстихся-не подобаетъ ему върити». Іуда предатель, читается далье, тоже говориль: согръшихъ, предавъ кровь неповинную; и Арій, бія въ перси, притворно клялся въ благочестивомъ въровании. За тъмъ приводится еще въ примъръ притворнаго раскаянія и пагубныхъ его послёдствій извёстный расколоучитель русскій попъ Никита. Продолжая развивать свою мысль и убъждать патріарха, писатель «моленія церкви» слишкомъ уже увеличивають вредь, какой могь нанести Церкви и православію заключенный въ Новоспассковъ понастырѣ Артемьевъ; въ тоже время не скрываеть своей нелюбви къ западному образованію, которое было причиною вольнодуиства Артеньева. «Нынъ, аще не предварить ваше блаженство понощи инъ отъ сего врага ноего, паче же врага Божія, яковымъ на него наказаніемъ

260

н царскимъ казненіемъ, подобающимъ его многимъ и злымъ хуленіянь на Саного Бога, Духа Святаго и на святыя животворящія тайны в на иная: вскоръ (сохраня Боже!) душепагубную бъду и неисцъльный недугъ въръ православной во все россійское государство сей врагь нанесеть... Аще нынть оть малыхъ, паче же отъ единаго сына погибели тако явлено внушаемо злочестіе латиномыслямое многія въ пронасть западную низрълеть: а егда лютый недугъ сей латинства расширатся и отъ многихъ развножится и растлитъ все тело, православіе глаголю, тогда что будеть, разунсвай!» Ко встиъ этимъ убъжденіямъ составитель записки присоединяеть еще то, будто иногіе благочестивые люди, особенно священнаго чяна, вида и слына, что вольнодумець остается венаказаннымъ, недоумъваютъ о долготерпѣнія къ нему патріарха, содрагаются и говорять: чего ради попустися тако злословити? « На сіе убо-заключается моленіе Церкви къ патріарху-Духъ Святый устрои твое архипастырство, еже мене невъсту Его безпечально, безбъдственно, во всякомъ благоутвшія хранитя, а таковыя душепагубвыя волки пращинею духовною, къ тому же и гражданскою за неистовство ихъ отражати, да тако азъ убо въ радости и тишинъ невоевана пребуду, овцы же твоя не горохнщны подъ твониъ пасомствоиъ упасутся».

Настоятельныя требованія, высказанныя въ вышензложенной запискв, побудили натріарха Адріана приступить къ осуждению Артеньева. 13 июня 1698 г. въ понедъльникъ, въ день сошествія Св. Духа,-въ тотъ самый день, въ который Артемьевъ посвященъ былъ въ діакона,-отврытъ былъ соборъ въ патріаршей престовой палать. Эдъсь подъ предсъдательствовъ Адріана присутствовали питрополиты Тихонъ сарскій и подонскій, Трифиллій инжегородскій и алатырскій, архіспископъ вологодскій Гавріилъ, архимандриты, нгулены, клирики (для пенія) и греческія духовныя власти, прилучившіяся въ Москвъ. На соборъ прочитаны были Ар-T.X. 17

темьову зарание сдиланныя выписки (\*) изъ его тетрадей и акть (\*\*) соборнаго осужденія. Въ этомъ послъдномъ съ обычною въ то вреня бранью (\*\*\*) заблужденія, вины и предосудительные поступки Артеньева, о которыхъ мы отчасти уже уполинали, исчисляются подробно въ слъдующенъ порядкъ. Вольнодунецъ обвиняется въ томъ, что развратилъ чинъ и обычай церкви несвоевременнымъ сказываніемъ проповъдей, при чемъ оказывалъ непослушание священнику своему; въ поученіяхъ своихъ проповъдывалъ лжеученія лативанъ объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сыва, о времени пресуществленія св. Даровъ, объ опръсновахъ и нъвоторыхъ обрядахъ и вововведеніяхъ римской церкви; не соблюдаль постовь, установленныхь православною Церковно. постился же въ субботу, по уставу римской церкви, свелъ и продолжалъ знакомство съ језунтами, исновтдывался и пріобщался у нихъ неоднократпо. Въ вину Артеньеву поставлено нежду прочимъ и то, что онъ безъ разръшенія патріарха тэдиль за границу въ западныя школы. Воть что говорится объ этомъ предметть въ обвенительномъ акта: « виасто, еже бы тебъ здъ отъ насъ архицастыря искати во всякихъ сомитияхъ разръшения, а ты, бъсовский совъть вземъ, потхаль къ заблудшянь латенань въры искати и, яко праздный сосудъ, въры не имущъ, почерплъ еси тамошияго еретнчества мутную воду и, съко пришедъ, православія здатоструйный всточникъ сибшаль сь мутными, нечистыми да-

(\*\*\*) Судъ и наръчение патріарха, напримъръ, начинается такими словами: «крастовая овца, погибельный сынъ, козлящная часть новомъщанскія слободы, Петропавловской церквя бывшій діаконъ, недостойный имени Петра, возненстовыйся безстыдно» и проч.

<sup>(\*)</sup> Эти выписки только и сохранились при дълв Артемьева; самыя же тетради его, по всей въроятности, были сожжены на соборъ, хотя объ этомъ не упоминается нигдъ.

<sup>(\*\*)</sup> Этотъ актъ, имъющій надписаніе: «Судъ и варъчение великаго господива святъйшаго Киръ Адріана—полный титулъ патріарха—на отступника отъ восточнаго благочестія и присоединившагося къ латинскому злочестію и еретичествующа, -- помъщается въ Сборникъ на семи листвяъ (1-7).

тинскими водами». Осуждаются за то, что въ тетрадяхъ своихъ нависалъ о празднования преображения Господня прежде шести дней Пасхи и о зачатин Приснодъвы Богоматери не по разуму восточныя Цериви; «лорентанский «разбойничий съъздъ» называлъ вселенскимъ соборомъ; защитника православия Марка Ефесскаго называлъ разкольникомъ, а патріарха Фотія виновникомъ схизны и раздъления Церкви; папу именовалъ главою всъхъ, отцемъ отцевъ; патріаршество же въ лицъ Адріана унижалъ во время самаге посващения своего въ діакона. Послъдняя вина Артемьева въ соборномъ осуждения пишется та, что ент. «соединився съ латяны носилъ на себъ вибото животворящаго креста мощонку, а въ ней образокъ латинянина Антонія, нъкоего падуаинна, еретика суща, жившаго въ лътъ 1100, по отоъчения латинъ отъ восточной Церкви».

Изъ ажеученій, нечислевныхъ въ обвинительномъ актѣ Артеньева, нѣкоторыя вослѣ были подробно опровергнуты. Но поелику эти опроверженія, какъ уже сказано, не были яриготовлены къ открытно собора, то непосредственно за обвиненіями, безъ всякихъ преній, произнесенъ былъ судъ на Артемьева такой: «за воя твея дѣянія и одовеса, яже вышеивсана и яже за вножества оставлена, не восхотѣхонъ сотворити по достоинству дѣяній твоихъ развратныхъ, за яже дестоннъ есч смертной казин: но вы ревнующе небесному Архипастырю всѣхъ Христу и хотяще возвратити тя, яко овча заблудшее, къ показнію, виѣсто смерти животъ даровахонъ ти... Чинъ же и знаженіе священства, егоже недостойнѣ пріядъ и содержадъ еси, вземленъ отъ тебе» (\*).

<sup>(\*)</sup> Когда діакона Петра растригали, то влирики піли слівдующій, нарочито сочиненный, стяхь: -днесь рожденіе ехидиино, иный Іуда оставляеть учителя Христа и пріемлеть діавола путевожда, ослівнився бо тьмою латвискаго еретичества, отпаде оть світа восточнаго благочестія, впаде въ тьму западнаго злочестія. Прочее тьма сый, не можеть истины світа зріти, но яко сова возаюби во тьмі быти; бывь убо сей овященень діаконъ, ныні бысть благочестивыхъ діаволъ, несмысленно отдався отверженному напів, сообщинкъ бысть соборища его пребевзаконнаго.

Растриженнато и осуждениаго Артеньева тотчасъ вывели изъ патріаршей налаты; ври ченъ его напутствовали слъдующями восклицаніями: «да изринется нечестивый отъ среды блаточестивыхъ и къ тому да не видятъ славы Господней! Исчезни сатана, прелестниче исчезни! Анасема тебъ и мудрованію твоему еретическому!»

Артеньевъ сосланъ былъ въ заточение на въчное житие къ преосвященному Асанасію, архіспископу холиогорскому въ Важескій архіерейскій понастырь. Танъ приказано было его держать «въ приличномъ ибств подъ кръпкииъ карауломъ, или въ юзилищъ твердонъ» (\*). Кроиъ саного преосвященнаго Аванасія, входъ къ заключенному постороннимъ ляцать быль воспрещень; самому узанку предписано быть въ молитве и пость, а наипаче въ обузданія языка и полчанія; но входъ ему въ церковь былъ тоже запрещенъ, какъ еретику и отстуннику отъ восточной Церкви; пользование святынями церковными разръшалось только тогда, ногда осужденный принессть истивное поканніе, предасть проклатію пану, латинское ученіе, которыять онъ заразнася, и поякажеть плоды покаянія. Даже и въ этовъ случат предписано было не слинковъ довъраться вольнодунцу в не данать ону свободы изъ опасенія, чтобы онъ но ушель изъ изсти оснакя за границу, особенно въ Рямъ, куда прежде всячески стремился; черниль и бунаги Артеньеву, какъ и другияъ, подобнымъ ему, заключеннымъ, отнюдь не велено манать.

Послъ ссылки Артеньева окончены и посланы были къ архіопископу Асанасію для руководства опроверженія лисученій и клеветь, высказанныхъ Артеньевынь въ его тетрадяхъ. Съ особенною подробностію написано было опроверженіе лжеученія объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына (\*\*).

264

съ нами же пагубу да наслъдуеть; но пощади, Господи, оть таковыя прелести души наша».

<sup>(\*)</sup> Инструкція пр. Асанасію помъщена въ Сборникъ на л. 83.

<sup>(\*\*)</sup> Это полемическое сочинение, подъ заглавиемъ: - обличение на едину сресей Петра, бывшаго дикона новомъщанския слободы, обольщающаго символъ св. Асанасия...» и проч. помъщается въ Сборникъ отдъльно ва 13-ти листахъ (116-129).

Между прочинь неиздишникь считаень упонялуть объ укоризнахъ, напрявленныхъ Артеньевынъ на братьевъ Лиху-LORD. O ROMANNE VARACHIA BXD HAD MOREBLA NO CIO BOONA HETE другихъ извъстій, кромъ того, что они были оклонстаны предъ патріари. Адріановъ. Въ ченъ состояля влевота в какія быля истичныя причины гоненія на ученыхъ греповъ---это остаетоя нераскрытынь. Между такь въ дала Артеньева ость данвыя, которыя когуть служить несколько въ объясновно несчастной участи Анхудовъ. Иненно, въ тетрадахъ своихъ. писанныхъ въ Новоспассновъ нопастыръ, Артеньевъ сообпасть, чио старший изъ братьевъ Іоннанкій, съ котерымъ онъотътажалъ за границу, велъ себя укоризнению не только вовреня путеществія, но и по возвращеній въ Моокау. «Учитель ней большей Іоаннякій, писаль Артеньевь, прізхавь наз Италія, прівзжадь по вного крать ко священникомъ рянскимъ на цезороній дворь въ слободу и хелялся ниъ бытя нжъ мудрованія, по прякровенъ вде за страхъ; чему они пріувъряхуся я о семъ возвъщеху ин они священники цезарскія.» Артемьсеть санъ деже помогаль свонить сообщинканъ иснытать образъ мыслей Іоанникія Лихуда. Однажды, разоказываеть онз. взяль я съ собой книжниу «Мечець» --соченения Лихудовь и, пришедь къ латинскимъ священияканъ, ноказадъ инъ ес, говоря, что эта книжице вся нополнена обличеній на ученіе рирокой церкви. Когда пришелъ сида Іоанникій, то латинане обличили его въ лицентрія. На это обличение грокъ отвъчалъ, что книжицу эту писалъ братъ его Софроній въ то врежя, когда онъ Іоанинкій тэднать въ Венецію. Еслибы, говориль Іоанникій, а зналь намъреніе брата, то отнюдь не вельдь бы ему писать такую кингу. На послъднія слова Іоенникія Артеньеръ запътиль въ своихъ тетрадяхъ: «что можетъ быть и правда, потому что онъ Іоаниикій брата своего Софронія гораздо ко всякой превдъ (т. е. къ ученію римской церкви) склоннѣе и къ Богу втрою теплее.» (\*) Въ другонъ итстъ Артеньевъ выражается объ обо-

(\*) См. выписки изъ тетрадей Петра въ Сбори. л. 46 на обор.

Digitized by Google

нхъ братьяхъ такъ: «извъетно ин цъло о нихъ, яко на оба колтна хранлютъ» (\*). Хотя обличитель Артеньева вь своихъ полекниескихъ сочиненияхъ отчасти и защищать Лихудовъ отъ упрековъ вольнодущия; но на тетради Артельска противъ обвинения Лихудовъ написано, едвали не рукою сеиого патріарха Адріана, такое запячаніе: «подобаєть предъ лиценъ истазати Іоанникія, да не враждебно оклеветань будеть учитель, и діаконъ да не звится лживець» (\*\*). Не извъстно; быль ли допросъ Іоанникію; но, сбликая сомлу Артеньева съ удалениемъ Лихудовъ, естествение заключить, что упорство Артеньева въ своихъ заблужденияхъ и образв мыслей могло пріуготовить и Лихудань несчастную судьбу. - Разсматривая полемику противъ Артемьева легко вывести заключеніе, несовствить невыгодное для русской Церкви того времени. Артемьевъ въ своихъ нападеніяхъ на православную Церковь и ся учение отнюдь не оказался опаснымъ противникомъ; богословокая ученость защитниковъ православія, при воей ея ограниченности, безъ сожитнія была выше, серьсяние в общирнае, нежели зачась сваданій, вынесенныхъ Арреньевынь изь за-граничныхъ школь. И, если полемическія сочиненія противъ Артемьева не достигля своего назначенія, т. е. желаенаго успаха въ обращения вольнодущия на путь истини, то причина этого неуспаха заключалась не столько въ блабости опроверженій, или ненскусствв обличителей, скольке въ личныхъ качествахъ и настроенности обличаенаго. По крайней мъръ патріархъ Адріанъ, осудавний Артеньева, не думаль покончить его дело одною ссылкот, попеченія вастыря Церкви о заблудшенъ сынъ простирались и на ивсто его заключенія. Но распоряженію патріарха посланы быля, какъ уже было упомянуто, къ архіепископу холногорскому Асанасію всв обличительныя сочиненія, написанныя для вразу-

иленія Артеньева. При нихъ приложено было особенное увъ-

(\*\*) Тамъ же л. 47.

266



<sup>(\*)</sup> Тамъ же л. 50 на обор.

щание, (\*) сбращенное прано къ лицу заключеннаго. Сущность этого увещения можно поредать въ следующихъ словахъ. Повторивъ вкратат все, нанисанное въ опровержение лясучений лативник, выснизанныхъ Артеньскымъ, увъщатель, обращаясь лично из Потру, дасть сму запатить, въ какую бездну порибели инзринули его вольномысліе, злая вола н упорстве въ заблужденияхъ, -- что его безулнымъ валисламъ положенъ уже предвлъ, что «столпотвореніе, на незиъ лжесловий его основанное», съ помещио Божіею разрушено, что трудно ещу противъ остав прати: «вабоденнася бо, грозитъ увъщатель Артеньеву, яко Сауль, гонный Давяда; изліеши внутренняя, яко Іуда предавый Христа; треснеши, яко треклятый Арій, лисротныйся о въръ.» За твиъ увъщатель внушають Артеньеву, что ему ничего не остается сдълать лучныего для облогчения своей участь и исцеления ранъ душевнихъ, кань только прявести истинное раскаяние въ зеблукленіяхъ. «Покийся лжесловче, заключается увъщаніе, отъ злобы твоен сен и отпроповъждь и письменние и уство, яже наблеваль еси въ слухи незлобивыхъ правовърныхъ простачковъ злобы и хулы на Духа Св. и на пречистыя Тайны и на яже лжяво злословиль еся св. отцы, богословы и столпы въры и на последующія тымъ словесень ихъ. Отрецыся же палы, собораны инориии низвержевнаго и отлучениаго, ему же приланился сси неоттерзно, и все злочестие его отриви. оть тебе далече: да негли инлостивь будеть тебь Господь въ день правосудія.»

Со стороны патріарха и Церкви все было сдёлано для обращенія вольнодущца на путь истины и, однакожъ, все сдёланное не принесло Артемьеву никакой пользы: ни строгій судъ, ни проклятіе, ни обличенія, ни увъщанія. Архіепископъ Асанасій, коему поручено было увъщавать Артемьева, писалъ о нежь къ патріарху Адріану слёдующее: по

<sup>(\*)</sup> Это ув'вщаніе пом'вщается въ Сборникъ въ двухъ м'встахъ: посл'я побличенія на едину ересь Петра...« (л. 124 — 127), и въ концъ потвъта на лжущее пасаліе Артемьева" (л. 105-107).

заповъданию твоему врхинастырскому, присданнаго во них въ 206 г. іюлія 5 дня остриженного роздіянова, проклятаго Петрушку Артеньева ямаль азъ предъ себя и разговариваль съ никъ, вредлагая ему правость благочествыхъ догнатовъ св. восточныя Церкая пространно; такожде и богопротивныя ереси и злочестія западнаго костела, которыни онъ Петрушка прольстился в доржится, вытворживаль приложно и въ тетрадъхъ, яже присланы отъ тебе святъйшаго натріарха, написанныя вним его объявляль ему норяду и увъщатель его отъ св. Писанія, дабы обратился къ первону блогоческію. И отъ-нелъже прислася онъ ко вить йолея отъ 5 дне не виаль нисль о его обращении попечение, даже до септемеріа по 11-й день сего 207 года.» Изъ отвиски преосв. Асанасія BHANO, 4TO ON'S HOROJHAA'S OGASABBOOTS YESHLATCAR HE BO OF-ФИЦІН ТОЛЬКО, НО СЪ ССРДСЧНЫНЪ УЧЕСТІСНЪ НЬ УЧЕСТИ ЗЕКЛЮченного бостдоваль съ нимь о предметахь близнихъ его сердцу: о родянь его, о латахъ датотва и юностя; «и всю жизнь его, пишеть Асанасій, извистно оть вего иснытахь: где роднея и отъ кого, и тако возрасте и где ножило. - (\*) Артеньевъ, какъ видно, говорилъ охотно и откровенно съ свониъ увъщателенъ, не сврывая отъ него даже худыхъ своихъ свлонностей. (\*\*) Но какъ скоро узъщатель заводилъ ртчь о религіовныхъ убъщевіяхъ Артеньева и его заблужденіяхъ, вольнодумецъ упорно держалоя своего образа мыслей и не только не сдавался на убъжденія настыря православной Церкви, но и самъ готовъ былъ убъждать увъщателя. «Вся сія, продолжаеть преосв. Асячасій, поточку испытавъ, обрътохъ его весьма необратна ко св. восточной Церкви и глаголюща и мудрствующа протизвая, и во всемъ

.

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Подробности о прежней жизни Артемьева, сообщаемыя преосв. Асанасіемъ, тв же, казія намъ извъстны изъ дневника и тетрадей самого Артемьева и которыя мы помболная въ своемъ мъстъ.

<sup>(\*\*)</sup> Артомьевъ между прочимъ даетъ здѣсь показаніе, будто овъ учился волшебству. "Обрътеся злыхъ дълатель, пишетъ преосв. Асавасій, ибо учился, какъ самъ сказа, и кознямъ бъсорскимъ и вмалъ оттого не исчезе." Гдѣ и когда проходилъ Артемьевъ оту науну---исизевство.

последующа римскому коотолу, и казолическить его зовуные, в Дуку Св. по латинскому исходити оть Отца и Сына глаголюща в божественную дитургио на опръснокахъ совершати и съ квеснымъ за едено держати (\*) и безъ призывания Св. Духа совершатися тавистванъ по латиновъ върующа, и просто рещи: весь онъ Петрушка окаянный весьна обратеся по нанъ необратный. Заначательно еще то, что Артеньевъ во время заключения своего заразвлся духонъ русского раскола, каковый духъ прежде заибтенъ былъ въ немъ только развъ въ томъ, что онъ порицалъ исправителя предисалтирія безсимсленно, за букву. Въ бестдахъ же съ преосв. Азапасізиъ онъ показалъ себя раскольниконъ. «Убо со всякямъ смъльствомъ, пищетъ Азанасій, предо вною кричель, яко де въ Россів 40 лять Церковь вся догнаты апостольскія прем'янная и сложеніе трехъ первыхъ порстовъ на крестное знанение.» Поелику Артеньевъ слишконъ дерзко и ръшительно говорилъ о правотъ римской перкви, предсказывалъ скорое соединение православной русской Церкви съ ринскою и объязнать себя ревностнымъ защитниковъ сей послъдней даже до смерти своей: то пресов. Асанасію начего не оставалось болбе, какъ, по данному отъ патріарха наказу, препроводить упорнаго вольнодумца въ Соловецкій понастырь съ предписаніенъ «содержать его тамъ въ твердомъ узилищв.» Получивъ отъ настоятеля Соловецкого ионастыря извъщение, что съ ссыльнымъ поступили, какъ заповћдано, Асанасій донесъ о томъ патріарху Адріану, заключивъ свое посланіе къ нему слъдующими словами: «и тако цѣлнхомъ Вавилона и не исцѣлѣ, но паче едва сами избавихомся богохранимо отъ сътей его.» (\*\*)

Послѣ донесенія преосв. Азанасія холиогорскаго Артень-

<sup>(\*)</sup> Въ полемическихъ сочиненіяхъ, однакожъ, нѣтъ опроверженія этого лжеученія римской церкви можетъ быть потому, что Артемьевъ, какъ пишетъ преосв. Асанасій, о совершенія Евхаристія на опрѣснокахъ и на квасномъ хлѣбѣ думалъ безразлично.

<sup>(\*\*)</sup> Пославіе преосв. Асанасія приложено въ концъ дъла Артемьева.

евъ еще разъ подвергнуть быль соборному осужденно и окончательно анаесматствованъ по правилу св. Василія Великаго (послан. 646), осуждающену техъ, «ихъ же общая запрещенія не уцілонудряють, ниже отришеніе оть нолнивь приводить къ показийо.» Правило это, основачное на словахъ св. Писанія: аще брать твой согръшить, обличи того между тобою и тамъ единамъ, аще же не послушаетъ, повъждь Церкви и проч., примъняется къ Артеньеву, который не послушаль «няже iepes своего Петра, увъщавающа его престатя отъ начинаній пеподобныхъ, няже архянандрята Исаія Спасова монастыря новаго, ниже собора священныхъ архіерсевъ при святьйшень патріархв, ниже, по изверженін, последняго еще увещания особнаго оть преосвященнаго в словеснъйшаго Аванасія, архіепнокопа холмогорскаго. Да будеть, заключается это осуждение Артеньева, отчуждень н отобщенъ во встахъ, и никто съ нимъ ни въ чесомъ да сообщается и ризъ до прикосновенія, дондеже вседушно покается и отвроповъсть вся своя блядословія, и Церковію св. пріемлется в отъ проклятія в анавемы соборнё разрѣшится.»

О пребыванія Артеньева въ Соловецковъ монастыръ и о послёдующей судьбъ его нъть никакихъ извъстій.

М. Някольскій,

270

# ІІОПЪІТКИ Англиканской внискональной цвркви къ сионению съ церковио русскою.

Restoration of intercommunion with the Russo-Greek Church. Статья изъ журнала: The Colonial Church Chronicle, Missionary Journal, and Foreign Ecclesiastical Reporter. 1863.

Предлагаемъ читателямъ переводъ этой статьи, нива въ виду связь ея съ статьею, напечатанною въ оевральской кинжкъ Православнаго Обозръкля: «Движение въ американской епископальной Церкви къ сношению съ Церковию русскою.».

«Ничего не можеть быть для насъ редостиве, какъ быть свидвгелями повсюду проявлающихоя признековъ желанія возвратиться къ благословенному, но давно потерянному единенію Церквей Христовыхъ во всемъ міръ, единенію, которое несомивлио предназначено самимъ Господомъ быть истиинымъ состояніемъ Его Дома, долженствующаго содержать въ себъ единую семью върующихъ.

«Невного лать топу назадь одна мысль такого возсоединенія почиталась пустымь бредомь мечтачелей и энтузіастовь, не заслуживающимь никакого вняманія, и ему не противоречиля только потому, что онь считался химерою, неосуществимою из дайотвительности. Смотря съ чувствомь са-

модовольства на наши «славныя и въками почтенныя учрежденія въ Церкви и государствъ», мы довольствовались своимъ отдъльнымъ положеніемъ, которое, хотя оплакивалось, какъ неизбъжное зло, лучшими богословами нашей реформатской церкви, въ дъйствигельности же составляло предметъ гордости и національнаго торжества.

«Усиленіе здравыхъ церковныхъ началъ постепенно разстявало это нехристіанское и некаеолическое чувство, и въ послѣднее время предлагаемы были проекты возсоединенія Христіанства, которымъ мы нисколько не могли сочувствовать; не потому однако же, чтобы мы уступали кому-либо въ ревностномъ желанія содъйствовать исполненто такого вожделѣннаго предложенія; но отъ того, что проекты эти были несовиѣстны ни съ преданпостію къ нашей Церкви, ни съ тъми началами древняго Христіанства, которыя она снова утвердила въ XVI столѣтіи и которыми она доселѣ поддерживала свое положеніе предъ римскими католиками и протестантскими диссидентами.

•Но не смотря на успленіе здравыхъ мыслей по этому предмету среди членовъ пашей Церкви вы едва ли могли ожидать, чтобъ эти высли осуществились въ предложеніи, которое не только было внесено въ конвокацію, но и было поддержано съ единодушіевъ, пока ывающимъ, что попытка проязведена въ должномъ направленія и не частвыни лицами или свободно составившивного обществами, но провинціальнымъ кентербурійскимъ синодомъ.

«Конечно какъ на востокъ, такъ и на звпадъ даны были примъры, которые могли возбудить наши усилія из этонъ направленія. Мы въ пъсколькихъ словахъ натоманиъ о някъ-

«Въ свосмъ посляднемъ номеря им появотили замъчательный документь, которому трудво пріяскать какое-либо точное церковное названіе, такъ какъ, по нашому мивнію, онъ не имъетъ предшеотвенниковъ въ латоянсяхъ Церкви. Это было формольное посланіе вселенскаго патріарха и синода константинопельскаго къ двониъ издачелянъ L'Union

272

Сbrétieone, — одянъ изъ инхъ римско-католическій, другой греко-русскій священнякъ, — съ желаніемъ Божія благословенія на ихъ прязываніе мира на тъ начала, на которыхъ только и возможенъ миръ Божіихъ Церквей. Въ этоиъ документъ смотрятся на это соединеніе восточнаго съ западнымъ священникомъ, какъ на разсвътъ того дня, «когда по благодати Госнода, судъ и милости Коего неисчетны, сестры-Церкви восточныя и западныя, съ искренностію и истиною, обнямутся въ единенія Духа, въ союзъ мира.»

Это съ востока: потомъ и съ запада вы интемъ также **масличную вътвь мира, кот**орая, довольно странно, возрасла въ Америкъ въ ту самую минуту, когда почва .обагряется провію убійственной неждоусобной распри. Въ январской княжить этого журнала пы передаля разсужденія, происходявшія въ генеральной конвенція въ Нью-Йоркъ по поводу возможности установить общение съ греко-российскою Церковію, результатомъ которыхъ было назначеніе комитета для изслёдованій и сношеній по этому предмету. Особенно достоянъ замѣчанія практическій и серьезный духъ, характерязующій веденіе двла, я чрезвычайно ясный способъ, какниъ докторъ Мэсонъ, въ частности, изложилъ начала, на которыхъ все члены канолическаго тела обязаны искать и содействовать возстановлению общения. Этоть комитеть состоить изь трехъ членовъ налаты епископовъ в пати-нижней палаты (священниковъ) и мы не сомиъвается, что составъ такого колитета достаточно обезпечиваетъ его способность разработать важный вопросъ, предложенный апераконской :1 KOHBEN LLIN-

 «Принития мъры въ нашей коннокаціи были возбуждены этимъ ръшительнымъ дъйствіенъ со стероны антло-америжинской Церкви. Продокуторъ нашей нижней палаты представилъ оть сей послъдней прошеніе въ палату еписконовъ, въ которомъ сказано, что «услышавъ съ большимъ участіемъ о принятіи изкоторыхъ изръ въ недавнемъ засъданіи синода или конвенцій сийскоповъ и духовейства Спверной Амери-

ки, нятьющихъ цталю содтйствовать установлению общения между россійско-греческою Церковію и англиканскимъ втроисповѣданіемъ, — они полагають, что усилія, употребленныя въ этомъ направленіи, въ настоящее время могуть имъть болте благопріятный исходъ, нежели въ прежнія времена. Поэтому они просять покорнѣйше достопочтенную палату епископовъ употребить свое стараніе для установленія общенія.»

«Прошеніе это было подписано двуня деканами (Dean), пятнадцатью архидіаконами и большимъ числомъ самыхъ вліятельныхъ прокторовъ (Proctors) казедральныхъ капитуловъ и епархій, — всего въ числъ 48. Словомъ, цочти никто не отклонился отъ подписи прошенія, и нельзя сердечно не поздравить г. канцлера Масингберда, предложившаго и убъждавшаго къ подписи, съ чуднымъ успѣхомъ, сопровождавшимъ этотъ первый шагъ въ одной изъ важнѣйшихъ мѣръ, какія только получали начало въ конвокаціи со времени ся возрожденія, послѣ продолжительнаго упадка ся жизненности.

«Мы искренно надвемся, что до следующаго собранія конвокація въ мат итсяцт комитеть американской церкви, узнавъ о живоиъ участія, принятонъ нашею страною въ ихъ благословенновъ предпріятія, вотупить въ сношеніе съ предсвлательствующими въ объихъ нашихъ конвокаціяхъ съ цтлію соединить дтятельность двухъ Церквей, потому что такое совокупное участіе, мы увърены, можетъ сяльно способствовать успаху предлагаеныхъ наръ. Во вервыхъ оно вполнѣ нсключаеть возможность перетолковать это дело въ токъ спыслв, будто подобные приступы одваены съ политичоскими видеми, -- канонь проткновенія для имогихъ водобныхъ предпріятій. Во вторыхъ Церкви англійская и ансриканская — нать и дочь, совокупно будуть интъ гораздо большій въсъ предъ правительствующимъ всероссійскимъ Синодонъ, нежели сносясь каждая отдельно.

«Можду танъ ны съ удовольствіемъ слышали, что русское

общество уже знаеть о готовящихся нопыткохь со стороны американской конвонціи посредствомъ статьи, новечатанной иъ журналь Прасослаеное Обоераное, издаваеномъ въ Москвъ.

«Все это возбуждаеть большія надежды на совершеніе этого истинно святаго дела, надежды столь племенно насъ объявшія, что въ заключеніе вы должны предостеречь тёхъ, чьи снипатія сходятся съ наними.

«Исторія всёхъ усилій исправить разрывъ нёкогда цёлой нешвенной ризы общаго нашего Владыки, — были ли эти усилія предвринниаевы на Воотокѣ, или на Западѣ, — предостерегаетъ насъ, чтобы вы не увлекались ожиданіями окончательнаго усиѣха, а болѣе всего избѣгали воякой поспѣшности или нетериѣнія въ преслѣдованія нашего намѣренія.

«Посат столькихъ въковъ не простаго отчужденія, но дъйствительной вражды между Востокомъ и Западомъ, въ обънхъ Церквахъ не могуть не существовать нескончаемыя недоразуньнія, для устраненія которыхъ потребуются иногіе годы. Особенно это васается весточнаго воззрания на церкви Запада, испытавшія резорнацію, никогда върно не представляеныя Востоку и часто ностыдно выставляеныя, какъ секты, не только ихъ ненилосердою начихою, ринскою церковію, но также и его собственными, нерасположенными къ намъ членами. Кромъ стараго догматическаго вопроса о двойственновъ исхождения», обряды, церевонія и установленный преданіемъ порядокъ въ каждой изъ церквей, представять безчисленные преднеты обсужденій нежду англоэнериканскою и православными церквами на Востокъ. Присовокуните къ этому различіе умственныхъ направленій, духовнаго склада и санаго способа вышленія, который всегда будеть отличать Востокъ отъ Запада, — и тогда можете составить себѣ слабое понятіе о естественныхъ началахъ, противоборствующихъ встиъ покушеніямъ къ единенію, независнио отъ незриной силы лукаваго, смотращаго на уничтоженіе разрыва въ Христіанствъ, какъ на сильнъйшій ударъ, навосный его ненавистному преобладацию.

«Все, чего им ножень ожидать, еще на иногій льта въ будущень, есть установление приязненныхъ хрястианскихъ сношеній съ давно отчуждивниятся братіяни православной восточной Церкви, которое можетъ окончательно привести къ взаямному общению въ предопредъленное Богомъ время. Чтобы достигнуть хотя этой выгоды, требуется величейший такть и осторожность, соединенная съ большою кротостно и снискожденіемъ со стороны тъхъ, которые прояысловъ Божіниз будуть вызваны вести переговоры съ той и другой стороны. Кроив этихъ природныхъ дарованій и сверхъестественной помощи благодати, они также должны быть хорошими, свъдущями богословани. Въ особенности всъ они должны глубоко изучить въ летописахъ происхождение и распространение великаго и пагубнаго раскола между Востокохъ в Западонъ и пустыхъ покушения из принирению, не разъ предпринямавшихся, которыя предостерогуть ихъ отъ господствовавшаго тогда духа, если они желаютъ успъха этимъ вовымъ усиліямъ возстановить миръ.

«Пусть же воб, кто въ нъкоторой мърв научился цънать ненсчислимыя блага, погущія произойдти оть этого вожделаннаго начинанія, пусть они будуть неусыпны въ политвахъ во все продолженіе времени, нужнаго на осуществленіе того, что должно быть всего дороже сердцу христіанина, какъ предметь самый согласный съ духовъ Христовынъ: "Да будуть есп-едино".

. : 1

276

## ЗАНЪТКИ ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ 1863.

салтржани: Особое Присутствіе для изысканія способовъ къ обезпеченю быта луховенства.- шиутреншин корресномдонны: Оть редакция.-Голосъ съ Дона: о положения духовенства въ Донскомъ Войскв. Сели. П. Мергаритова.—Съ Кавказа: по поволу учреждения комитета для изыска-нія способовъ въ обезпечению быта духовенства. Селиц І. Стась.—Изъ Казани: объ образования инородцевъ посредствомъ книгъ, переведенныхъ на нать родной языкъ. В. Ильжинокато - Воронежскія письма: І. Нисколько словъ о частныхъ заведеніяхъ для приготовленія дівтей сващенно-и церковнослужителей въ семинарію. П. О раздъленіи приходовъ между городскими церкознымя причтами. Н. К. Р.-Зограничныя замътия: Новое изданіе записокъ Фридриха II «Утреннія Мысли»—его взгляды на религію.— Новая монографія о Шведенборгв.—Усиленіе обрядовой стороны богослужения въ протестантствъ; прошлогодняя выставка церковныхъ вещей въ Гогенштейнъ. — Очеркъ католическихъ «распоряжений по епископству ротевбургскому» за послъднія 50 льть.--Дитскія пропов'єдн. въ Рамь.-Богословская библіотека-каталогъ книгъ 1832-1862, первый выпускъ.-Мяссіонерская карта Грундемана.—Новая дъятельность буддистовъ на ос. Цейлонт.-Предостережение нашимъ полемакамъ: по воводу руководя-щей статьи Шенкеля. Р.\*\*\* – Библіеграфія: «Христіанскія древности и археологія», ежемисячный журналь, издаваемый В. Прохоровымь. Селщ. М. Морошкина.—Палеографическіе снямки съ греческихъ и славянскихъ рукописей Московской Синодальной библіотеки VI-XVII въкя. Изд. Саева, епасновъ можайскій. - Развыя взръстія: Изданіе службы св. Карилу в Меводію. — Печатаніе богослужебныхъ книгъ на монгольскомъ языкъ. О передачъ церквей и духовенства южныхъ поселений въ непосредственное завъдывание епархіального начальства - Настроение православнаго народа въ западномъ краѣ. – О пожертвования въ пользу русскаго духовенства въ западномъ краѣ. – Правила о разграничения церковныхъ земель въ помъщичьихъ имъціяхъ. – Московская ецархіальная библіотека. – Духовная библіотека въ Харьковъ. - Сельскія духовныя библіотеки. - Сокращеніе средствъ епархіальныхъ попечительствъ. – Духовное училище для дъвицъ встять сословій въ Нъжнить. — Училища для дъвиць духовнаго званія. — Сельскія приходскія школы въ Полтавской епархія.—Выборы въ духовныя должности въ Вятской епархія. – Пожертвованія на сиротъ-двицъ духовнаго званія. — Муревареніе въ Москвъ. И. Снегирева.

#### ОСОБОЕ ПРИСУТСТВІЕ ДЛЯ ИЗЫСКАНІЯ СПОСОБОВЪ КЪ ОБЕЗПЕЧЕНІЮ БЫТА ДУХОВЕНСТВА.

Въ Ярославскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ сообщаются слъдующія извъстія о дъйствіяхъ высочайше учрежденнаго Присутствія для улучшенія быта православнаго духовенства. • Въ засъданіи 17 января текущаго года, между прочимъ, постановлено:

1) Отнестись отъ имени предсъдателя присутствія (высокопреосвященнъйшаго Исидора интрополита новгородскаго и Т. Х.

Digitized by **QOOG** 

петербургскаго) къ преосвященнымъ епархіальнымъ архіереямъ съ просъбою войдти въ ближайшее обсужденіе указанныхъ въ высочайшемъ повелѣпін 28 ію́ня 1862 года предметовъ, примѣпительно къ потребностямъ подчиненнаго имъ приходскаго духовенства съ тѣмъ, чтобъ они истребовали нредварительно подлежащее мивніе отъ иѣстнаго духовенства чрезъ городскихъ и сельскихъ благочинныхъ о необходимыхъ по мѣстнымъ условіямъ улучшеніяхъ въ нынѣшнемъ положеніи духовенства, и при доставленіи на имя преосвященнаго митрополита, предсѣдателя Присутствія, въ подлинникѣ сихъ отзывовъ присовокупили къ нимъ свои заключенія и соображенія.

2) Въ отклоненіе разнообразія въ системъ изложенія сихъ евъдъній, которое могло бы до чрезвычайности усложнить и затруднить послѣдующую здѣсь работу по общему ихъ своду для доклада Присутствію, составить программу, которую по утвержденіи Присутствіемъ и разослать циркулярно епархіальному начальству,

и 3) предварительно составленія сей программы изложить тъ вопросы, которые истекають изъ высочайшаго повельнія 28 іюня 1862 года и которые должны войдти не только въ составъ программы, но и послужить главнъйшимъ для нея основаніемъ, и доложить ихъ Присутствію.

По доведении о семъ до свъдънія Государя Императора, Его Величество, удостоивъ сіе постановленіе высочайшаго утвержденія, соизволилъ противъ сихъ пунктовъ собственноручно начертать:

Противъ перваго: «свъдънія эти представить не позже 1-го іюля.» Противъ втораго: Для сего пазначаю двухнедъльный срокъ.» И прогивъ третьяго: «Для сего назначаю срокъ не позже 1-го марта.» Кромъ сего Его Императорскому Величеству благоугодно было на всеподданаъйшемъ о семъ докладъ собственноручно написать: «Я вездъ назначилъ сроки, дабы дъло подвигалось дъйствительно, а не протягивалось, какъ оно у насъ часто бываетъ, однимъ отписыванiемъ.»

116

Во исполненіе сей высочайшей води Присутствіе, составивъ согласно 2-му и 3-му пункту вышеозначеннаго постановленія программу вопросовъ, мъстныя свъдбина по коимъ оно признаетъ необходимыми для успѣшнаго разръшенія, возложеннаго на него порученія, предоставило высокопреосвященному Исидору, на основаніи 1-го пункта, препроводить оную ко всѣмъ епархіальнымъ преосвященнымъ.

Программа сія заключаеть слёдующее:

I.

О РАСШИРЕНИЯ СРЕДСТВЪ МАТЕРІАЛЬНАГО ОБЕЗПЕЧЕНИЯ.

1. Какими и въ какихъ разнърахъ средствани пользуется нынъ духовенство:

а) денежными: жалованьемъ, гдъ оно полагается, и другими доходами.

б) вещественными: а) землею, b) помъщеніемъ, c) отоплевіемъ, d) ругою и е) разными добровольными приношеніямя.

2. Какъ велико народонаселение каждаго прихода, т. е. число душъ мужескаго пола и отдъльно женскаго. Какое самое дальнее разстояние жилищъ прихожанъ отъ церкви?

3. Въ чемъ именно признается неудовлетворительность нынъшняхъ средствъ содержанія и не представляется ли какихъ-либо итстныхъ способовъ къ его улучшенію? При этомъ могутъ быть объяснены и другія предположенія, клонящіяся къ улучшенію матеріальнаго быта духовенства.

# П.

# Объ увеличении личныхъ гражданскихъ правъ и преимуществъ.

1. Какія изъ существующихъ нынѣ въ законахъ ограниченій для духовенства въ правахъ семейныхъ, по состоянію, по службѣ, по имуществу, по обязательствамъ и договорамъ, и по постановленіямъ о торговлѣ и промышленности признаются особенно стѣснительными?

2. Въ чемъ именно заключается эта ственительность?

117

Интеть ан она неблаговріятное вліяніе на положеніе духовенства вообще или только на блягосостояніе и дъятельность частныхъ лицъ? И въ ченъ именно вліяніе это проявляется?

3. Не представляется ли надобности въ установлении новыхъ или въ замънъ предоставленныхъ закономъ льготъ и преимуществъ иныни, въ законъ не предусмотрънными и болъе полезными для духовенства по мъстнымъ обстоятельствамъ?

4. Объяснить подробно, по какимъ именно причинамъ признается нужнымъ установление подобныхъ льготъ и преямуществъ? Не повлечетъ ли предоставление ихъ какихъ-либо стъснений для другихъ сословий и не можетъ ли возбуждать неудовольствий, и чъщъ можно бы устранить оныя?

# IH.

# Овъ открыти дътянъ духовенства путей для полезнаго труда на всъхъ поприщахъ гражданской дъятельности.

1. Отъ чего зависитъ, что только немногіе изъ дѣтей духовенства, осгающіеся безъ мѣстъ по окончаніи курса или по исключенія изъ семинарій и училищъ, оставляютъ духовное званіе, и почему поступаютъ они преимущественно въ гражданскую службу?

2. Если это происходить не отъ сословныхъ какихъ-либо предубъжденій, а отъ дъйствительныхъ препятствій, то въ чемъ именно заключаются эти препятствіа?

3. Чъвъ можно устранить ихъ? Нужны ли для сего особыя льготы и въ чевъ онъ должны состоять?

## IY.

# Объ открытии духовенству способовъ ближайшаго участия въ приходскихъ и сельскихъ училищахъ.

1. Какія именно существують народныя школы въ каждомъ приходъ, гдъ онъ помъщаются и чъмъ содержатся?

Digitized by Google

118 .

2. Какое участіе вынѣ принимаеть мѣстное духовенство въ сихъ школахъ:

а) по управленію, б) по обученію?

3. Въ чемъ признается неудовлетворительнымъ нынѣшнее участіе духовенства въ сихъ школахъ и что нужно для того, чтобъ измѣнить къ лучшену это участіе?

4. Не затрудняется ли духовенство въ принятіи дъятельнаго участія въ народныхъ школахъ по отдаленности ихъ, недостатку средствъ для помъщенія, или по какимъ-дибо другимъ обстоятельствамъ и чъмъ бы ножно было помочь въ этихъ случаяхъ?

Такъ какъ изложенные въ 1-иъ и 4-иъ отдълахъ програмны вопросы требуютъ ближайшихъ свъдъній о положеніи приходскаго духовенства, то нужныя по оныиъ данныя требуются чрезъ благочинныхъ отъ иъстныхъ причтовъ, и съ заключеніемъ преосвященныхъ будутъ доставлены, для внесенія на разсмотръніе Присутствія, г. предсъдателю онаго.

Тъже вопросы, которые помъщены въ отдълахъ 2-мъ и З-иъ, касаются, какъ видно, разсиотрънія личныхъ гражданскихъ правъ и преимуществъ духовенства и дътей лицъ духовнаго званія. Такіе вопросы едва ли существенно ногутъ завистть отъ итстныхъ условій; при томъ же всякое увеличеніе правъ и преимуществъ, какъ истекающее отъ государственной власти, по свойству своему не можетъ быть предоставлено обсужденію частныхъ лицъ, и еще менъе санимъ тъмъ, до кого оно непосредственно относится. Руководствуясь сими соображеніями, Присутствіе признало полезнымъ разъяснение вопросовъ, содержащихся во 2-мъ я З-иъ отдълахъ, предоставить лично преосвященнымъ. Но такое постановление присутствія не стісняеть преосвященныхъ въ Приглашении къ участию въ обсуждении сихъ вопросовъ тъхъ отъ священно служителей, которыхъ содъйствіе признають полезнымъ, а равнымъ образомъ въ возбуждения я другихъ вопросовъ и предположений, которыя по жестнынъ условіянь признано будеть сообщить Присутствію.

Высочайше назначенный срокъ для доставленія сведеній— 1-е іюля сего года относится ко всемъ отделамъ программы.

Въ Москвъ для обсужденія вопросовъ по 2-му и 3-му отдълу вышензложенной программы, по распоряженію московскаго митрополита Филарета, составленъ комитетъ, состоящій подъ предсъдательствомъ преосвященнаго викарія Леонида изъ слъдующихъ членовъ: архимандрита Іакова, протоіереевъ—ІІ. Е. Покровскаго, А. И. Воскресенскаго, Н. А. Руднева, А. Г. Никольскаго и священника А. О. Ключарева.

# внутренняя корреспонденція.

# Отъ Редакции.

Учреждение Особаго Присутствия для изыскания способовъ къ обезпеченію быта духовенства вызываетъ всеобщее сочувствіе въ духовенствъ, и даеть новое движеніе нашей внутренней корреспонденція. Изъ разныхъ краевъ Россія вы получили несколько писемъ, въ которыхъ изображается положение духовенства въ разныхъ мъстностяхъ и предъявляются мъстныя пужды съ указаніемъ нъкоторыхъ способовъ къ ихъ удовлетворенію. Съ настоящей книжки вы начинаемъ печатаніе этихъ писемъ и вновь приглашаемъ городскихъ и сельскихъ священниковъ сообщать намъ подробныя свъдънія о положенія и нуждахъ духовенства въ тъхъ, или другихъ местностяхъ. Чъвъ болъе будетъ предъявлено частныхъ мнъній, изложенныхъ отровенно и подробно, и чълъ скорће мъствыя требованія перейдуть въ общую извъстность путемъ печати, темъ более можно ожидать успеховъ въ разрънения предположенной задачи.

Мы замвчали уже, что върнъйшимъ путемъ въ цълямъ Особаго Присутствія послужило бы составленіе мъстныхъ енархіяльныхъ комитетовъ. Въ Москвъ приступлено къ учрежденію подобнаго комитета, и мы желали бы своевре-

ненно извъщать нашихъ читателей объ его дъйствіяхъ. Интересно такъ же знать, какъ отнесутся къ этому дълу другія епархіи. При отсутствіи епархіяльныхъкомитетовъ, литературное обсуждение вопросовъ касающихся духовенства, остается главнъйшвиъ средствоиъ получить наиболъе интересныя мъстныя свъдънія. Офиціяльные запросы, разсылаемые по всъмъ духовнымъ лицамъ (въ Москвъ уже разосланы) дълаетъ честь распорядительности Присутствія, но по ограниченности программы и особенно по общимъ условіямъ офвціяльности они едвали достигнуть желанной цели. Местныя совещанія погуть сдѣлать гораздо болѣе. Но и при повсемѣстномъ открытія епархіяльныхъ комитетовъ литературное обсужденіе не только не теряетъ своего значенія, напротивъ пріобрътаетъ новый иптересъ. Дъло комптетовъ можетъ пойдти успѣшно только при помощи гласности, которую могуть сообщить имъ печатные органы.

Намъреваясь дать какъ можно болъе свободы заявленію частныхъ инчній, ны очитаемъ долгонъ передъ нашини чнтателями сделать оговорку, что не можемъ принять на себя отвътственности за всъ мнънія, какія могутъ встрътиться въ нашей корреспонденція, тъмъ болъе, что намъ придется сообщать интнія, противоръчащія между собою. Мы желаемъ только оставить за собою право - изъявлять по врененанъ наше несогласіе съ твин или другнип сужденіями. Такъ папримъръ наше духовенство, крайне утомленное зависимостью и безпомощностію въ своемъ положеніи, едвали не единодушно желаеть поступить на жалованье отъ правительства. Мы не согласны по многимъ основаніямъ на такой исключительный казенный способъ улучшенія быта духовенства. Тънъ не менъе какъ въ этомъ случаъ, такъ и въ другихъ отношеніяхъ, вы находниъ нужнымъ дать мъсто свободному заявленію мнѣній, кякъ бы ни были опи односторонни. Эти митнія, эти живые голоса, взятыя изъ дъйствительной жизни, важны уже потому, что ими вполит характеризуется настоящее положение духовенства. Они должны

выдти наружу, на ясный свёть, для того, чтобы никакое инвніене осталось безь обсужденія, чтобы каждое исчерпало свои доводы до конца во всей полноть, чтобы не оставалось инкакихъ недоразумѣній. Данное инѣніе должно быть отвергнуто, или принято послѣ того, какъ оно будеть окончательно осмотрѣно со всѣхъ сторонъ. Въ этомъ смыслѣ иы охотно открываемъ страницы нашего журнала и для всякой разумной полемики по вопросамъ о преобразованіяхъ въ духовенствѣ. Во всякомъ случаѣ наши собственныя убѣжденія иы не скроемъ отъ нашихъ читателен.

# голосъ съ дона.

• положенія духоненства въ Донсконъ Войскі. Духовенство Донской епархіи, по силѣ Войсковаго Уложенія, утвержденнаго въ 1835 году, раздѣлено на два рода—русское и донское; первое, какъ происходящее изъ русскаго духовенства, пишется по клировымъ вѣдомостямъ духовнаго происхожденія, а послѣднее, происходящее изъ казаковъ, казачьяго происхожденія. Духовенству казачьяго происхожденія, тѣмъ же Уложеніемъ, предоставлены особыя права и превмущества, между прочимъ—право пользоваться поземельными довольствіями въ Войскѣ, а духовенство русское (\*) не только лишено этихъ правъ, но даже не дозволено ему имѣть безмездно своя домы для проживанія на время служенія при церквахъ ставичныхъ.

Такое постановленіе, въ отношеніи духовныхъ лицъ иногороднаго происхожденія, на первый разъ, сильно не показалось даже самимъ донцамъ, ибо они, спустя не болѣе двухъ или трехъ лѣтъ послѣ утвержденія сказаннаго Уложенія, ходатайствовали у военнаго министерства объ уничтоженій онаго, получили отказъ, и достигля только того, что въ послѣдствіи духовенству русскаго

<sup>(\*)</sup> Этоть эпятеть я буду употреблять вездь о духовенствь духовнаго происхожденія. Онь общеупотребителень у нась на Дону. Донцы великороссійскаго человъка, какого бы онь происхожденія на быль, хотя бы принадлежаль нь высшимъ классамъ, всегда въ своихъ кружкахъ, въ частныхъ между собою разговорахъ чествуютъ: «русакъ, русманъ, мужикъ» и проч.

### ЗАМЪТКИ.

происхожденія въ вознагражденіе его за разныл лишенія въ Войскв, назначено выдавать изъ станичныхъ сумиъ квартирныя деньги: священнику 30, діакону 20, а причетникамъ по 15 руб. сереб. въ годъ.

Понятно безъ дальнихъ разъясневій, какъ тягостно это постановленіе для духовенства русскаго происхожденія въ Донской епархіи; однако оно, какъ заявляютъ Донскія Вѣдомости, за прошлый 1862 годъ № 21, осталось безъ измѣненія и по вновь составляемому для Войска Донскаго уложенію. Прочитавъ сказанный № и имѣя несчастіе принадлежать къ русскому духовенству, я долго и сильно горевалъ о своей незавидной долѣ, и своимъ равдумьемъ развилъ въ себѣ смѣлость, несмотря на то, что я малоученый священникъ, возвысить свой голосъ въ защиту себя и своихъ собратій, и съ тѣмъ вмѣстѣ заявить во всеуслышаніе о такомъ тягостномъ постановленія, мучившемъ насъ съ 1835 года и имѣющемъ продолжаться Богъ внаетъ доколѣ.

Сказавное постановленіе, лишающее русское духовенство на Дону правъ и поземельныхъ довольствій, какими пользуется донское духовенство, — раздъляющее духовенство на два рода — русское и казачье, есть не что иное, какъ мутный источникъ, изъ коего истекаетъ для русскаго духовенства весьма много зла. Зло это обнаруживается на всъхъ путяхъ его жизни и дъятельности, является въ разныхъ видахъ и степеняхъ, такъ что для описанія его во всъхъ видоизмъненіяхъ педостанетъ у меня ни времени, ни силъ, —почему, вынуждаемый крайностію, я постараюсь только кратко изобразить нъкоторыя общія черты слишкомъ тягостнаго и вреднаго дъйствія этого постановленія на наше иногородное духовенство.

Хотя это постановленіе обязательно не для одного русскаго ауховенства на Дону, но для всёхъ вообще иногороднаго происхожденія людей, проживающихъ почему либо въ Войскё, одвако оно для послёднихъ не слишкомъ отяготительно, ибо изъ нихъ, кто почувствуетъ какое либо стёсненіе, или сознаетъ свои невыгоды, всякій имёетъ полное право свободно вытажать или въ другія мёста въ Войскё, или вовсе—изъ предёловъ Войска въ другія мёста въ Войскё, или вовсе—изъ предёловъ Войска въ другія губернін. Духовное же лицо иногороднаго происхожденія законами церковными и гражданскими привязано къ мёсту своей службы, и воля его относительно перехода изъ одного мѣста въ другое подчинена равсмотрёнію и распоряженію епархіальнаго начальства; а переходъ въ другія епархія зависить еще отъ увольненія его тёмъ начальствомъ, въ вѣдѣніи коего служить,

равно и быть принятымъ или непринятымъ зависитъ отъ воли начальства той епархіи, въ которую просится; а потому переходъ его изъ одного мъста въ другое затруднителенъ, не говоря о томъ, что переселеніе въ другія епархіи, по многочисленности вездъ духовенства, почти вевозможно.

Запрещеніе русскому духовенству польвоваться поземельными довольствіями мало того, что лишаеть оное единственнаго источника къ поддержанію своего благосостоянія, —оно разъединяеть его въ духѣ съ пасомыми, заставляетъ послѣднихъ иногда смотрѣть на духовенство, какъ на пришельцевъ, своихъ «дармоѣдовъ», и относиться къ нимъ холодно и недовѣрчиво, что само собою вредитъ пастырскому вліянію священниковъ на прихожанъ.

Положимъ, что ибкоторые изъ духовныхъ русскихъ, при лучшихъ отношеніяхъ прихожанъ, не смотря на это положеніе, коечёмъ польвуются въ станицахъ; по это польвование часто соедяняется съ чрезвычайными затрудненіями, огорченіями и своего рода потерями. Напримъръ, многіе изъ насъ имъютъ свои домы на чужсе имя, — на имя вакого-нибудь донца, благодътеля: но представьте себѣ-сколько скорбныхъ опасеній въ такомъ случаѣ бываеть за свою собствевность! Вёдь этоть благодётель есть человъкъ и при извъстныхъ обстоятельствахъ легко можетъ лишить своего вфрителя его собственности. Другой примфръ: ваступило время съновоса, —жители всъ собрались для совъта о раздълъ травяныхъ угодій. Изъ насъ русскихъ нъкоторые священники идуть на общественный сборь просить травы; предлагають председателю сбора, станичному атаману; этамань докладываетъ обществу. Начинается суждение. О чемъ же?- начиваются другъ у друга распросы-не обидълъ ли священнитъ вого дъломъ или словомъ, или можетъ быть не уважилъ чью-либо просьбу и проч. Если что-либо изъ подобнаго найдется за нимъ, претендатель встаетъ, чтобы подать годосъ противъ священника; къ нему присоединяются прежде родственники, потомъ посторонніе, и наконецъ, когда составится довольно сильная партія, начинають кричать: «не давать-онь не стонть того-онь такойсякой»... Священникъ стоитъ среди этого сонмища и ждетъ окончанія суда вадъ собою, какъ подсудимый, зачастую обвиняемый невинно: быть можеть оть него требовали невозможнаго, подводили его подъ отвѣтственность законовъ... И часто, очень часто, послѣ подобныхъ явленій на обществь, священникъ оставляетъ его и идетъ домой убитый нравственно, --- растерзанный въ дущь в сердць, однимъ словомъ мученикомъ, мученикомъ безъ

Digitized by Google

вънца, ябо не всякій въ христіанскомъ терпъніи, а большая часть въ ропотъ, –или на начальство, что оно невнимательно къ нашимъ нуждамъ, или на отца, дѣда, что они рискнули въ Донскую епархію не разобравъ дѣла, не говоря уже о томъ, что остается безъ удовлетворения по одной прихоти и капризу или даже клеветь кого-нибудь изъ прихожанъ. Если же когда и удовлетворяютъ свящевника въ просьбъ, то общество награждая его травою почти всегда приговариваетъ: «хотя вы, батюшка, и не нашъ (\*) (т.-е. иногородный) да добрый священникъ-надо дать вамъ: въ добрый чась!» Чтожъ священники-рады?.. Очень радкіе, а большая часть изъ насъ оставляетъ общество въ такомъ же расположения духа, какъ и первые; если безъ ропота, то въ крушеніи духасъ молитвою въ Богу о лучшей будущности. Но этимъ еще не оканчивается пытка священнику за дарственную траву отъ общества. Опъ долженъ ъздить съ казаками и казачками и всколько дней въ поле для раздъла, видъть плутни, обманы, ссоры и нерѣлко драки, быть или обманутымъ, или задѣленнымъ, и все это терпѣть и терпѣть.

Въ обязанность себѣ выѣняю сказать нѣсколько словъ о другой, не менѣе вредной, сторонѣ тогоже постановленія. Духовенство казачьяго происхожденія, во многихъ своихъ членахъ, проникнуто недоброжелательствомъ къ русскимъ. Оно такъ же не любитъ русскихъ, какъ и ихъ соотчичи. Ибо казакъ духовный, исключая немногихъ священниковъ, всегда одобритъ глупца кавака, если сей послѣдній изобьетъ (\*\*) до полусмерти русскаго мужичка или торговца за то, что тотъ, встрѣтясъ съ нимъ, не скинетъ предъ нимъ шапки, и даже будетъ рукоплескать ему, если онъ въ добавокъ повлечетъ жертву свою къ станичному атаману, или въ станичное правленіе, и несправедливымъ судомъ вымучитъ отъ него рубль или два за безчестье! Въ такихъ же отно-

<sup>(\*)</sup> При помощи Исторіи Войска Донскаго, написанной и поднесенной графу Платову донцомъ, Донскихъ учебныхъ заведеній директоромъ, Алекствонъ Поповымъ, мнотіе донцы помъщались на мысли, что они ни мало но-сродни Россіи, что они особый, далеко высшій, народъ отъ русскаго, и что происхожденіемъ своимъ они обязаны Амавонкамъ и Скиоссарматамъ. См. предисловіе къ сей Исторіи. Харьковъ. 1814 года.

<sup>(\*\*)</sup> Донцы любять бить русскихь. Броневскій, въ Исторін Войска Донскаго, при описаніи своего путешествія чрезь донскія владавія въ городь Пятигорскь на теплыя воды, говорить, что ему посчастливилось однажды избавиться отъ побоевъ со стороны донца казака только тамъ, что по степному мѣсту не нашлось палки.

шеніяхь очень мвогіе изъ донскаго духовенства находятся и къ русскому, отъ чего жизнь послёднихъ тамъ, гат священники казаки, или въ смъси съ русскими, самая безпокойная и тягостная. Будучи симпатичны съ прихожанами по роду и духу, а особенно, по сильнымъ родственнымъ связямъ (\*), и взаимно антипатичны къ русскимъ, они, насколько захотятъ, могутъ вредить намъ. Напримъръ нужно имъ разстроить насъ съ прихожанами? Равстроиваютъ легко и скоро, ибо съ ихъ стороны, въ такомъ случаѣ, нужно сказать только нѣсколько словъ, и слова ихъ безъ размышленія будуть приняты къ дѣлу. Нужно лишить насъ чеголибо изъ средствъ къ жизни? Лишаютъ и какъ нельзя дучше однимъ намекомъ на то, что мы русские, ихъ «дармовды», «нахалы» и проч. Нужно обезславить наше доброе имя? Обевславливаютъ и не въ приходъ только, но и на сторонъ, -- ибо и тамъ, если живутъ казаки, всегда повърятъ ниъ и будутъ сочувствовать. Бывали и такіе случан, что духовенство казачьяго происхожденія доводило прихожань, не говоря о нисшемь клирь, до такой степени негодованія противъ священниковъ русскаго происхожденія, что первые составляли общественные приговоры объ удаления послёднихъ отъ себя изъ приходовъ и ходатайствовали у епархіальнаго начальства о выводь изъ своихъ станицъ, въ чемъ, едвали не всегда, и успѣвали. Бывало епархіальное начальство, вполнѣ увѣренное въ томъ, что священникъ, подпавшій подъ такую опалу невинно, слъдствіемъ и судомъ нетолько ве защитить себя, но даже навлечеть еще большую клевету на себя, прямо на основавіи 202 статьи устава духовныхъ консисторій, въ устраненіе дальнъйшихъ непріятностей, предлагаетъ ему прінскать аругое ивсто. Священникъ обсудивъ, что хотя онъ совершенно невиненъ, но съвдствіемъ п судомъ двиствительно ничего болье для себя не выиграетъ, кромъ новаго безчестія, по необходимости соглашается на выходъ. Какъ обезчещенный невинно, лишенный средствъ къ жизни, съ семействомъ, изъ коего, быть можетъ, пъсколько сыновей въ учебныхъ заведеніяхъ, дочь или двъ-невъсты, чего не вытерпитъ, чего не вынесетъ бъдный свя-

<sup>(\*)</sup> Въ Донской епархія духовные казаки въ родотвъ — неръдкіе съ генералами, многіе съ штабъ-офицерами, очень многіе съ оберъ-офицерами, а съ нижними чинами бевъ изъятія всв, почему иногда пономари выъютъ значительный въсъ и сильно вредятъ священникамъ и діаконамъ, и неръдко за то, что они, по ихъ понятію, суть иредвоскитители мъстъ, по всъмъ правамъ имъ принадлежащихъ.

иденникъ? А сколько опять, во всякое время, доводятся иногородному луховенству выносить сердечной скорби отъ несправедливаго предпочтенія ему казачьяго духовенства? Вотъ въ какое горькое, несносное положеніе законъ объ иногородномъ духовенствѣ въ Войскѣ ставитъ его здѣсь во всѣхъ мѣстахъ и должмостяхъ имъ занимаемыхъ!

Мы не знаемъ, съ какою целію этотъ законъ въ отношенія нногороднаго духовенства въ Войскѣ до сихъ поръ существуетъ; но намъ кажется, въ настоящее время, безъ всякаго измѣненія онъ оставаться не можетъ. Мы видимъ, что по положению о крестьянахъ въ Войскѣ, вышедшихъ изъ крѣпостной зависимости, предоставляется имъ право пріобрѣтать здѣсь въ собственность огъ помъщиковъ вемли и оныя отчуждать, наравнъ съ сельскими жителями другихъ губерній, а дворовымъ-даже привисываться, съ согласія станичныхъ обществъ, въ казаки, и только потому, что они жили на войсковыхъ вемляхъ и служили частнымъ лицамъ. Справедливо ли же отказывать въ поземельныхъ довольствіяхъ въ Войскъ иногородному духовенству, когда оно большею частію въ Донскую епархію перешло въ дѣдахъ и отцахъ и служитъ не частнымъ лицамъ, а церквамъ и цѣлымъ станичнымъ обществамъ, слѣдовательно Войску? Съ тѣмъ вивств нужно заивтить, что земля, въ каждой станицв, на опреатленное число штатовъ есть, наръзана безъ разбора священноцерковнослужителей, отчего происходить то, что ею или польвуются только находящиеся на лицо при церкви, какихъ-нибудь два или три лица духовныхъ, казачьяго происхождения, или она, ва выделонъ принадлежащихъ имъ цаевъ, вся остается во влаавнія станичныхъ обществъ.

Если современная письменность ваявляеть о мирѣ, любви и елиненіи, то зачѣмъ же такое равъединеніе между духовенствомъ Донской епархіи, разъединеніе и въ правахъ, и въ средствахъ къ жизни, и въ родопроисхожденіи?. Не всѣ ли мы одинаково служимъ и Богу и людямъ, и не всѣ ли принадлежимъ къ одному отечеству и происходимъ изъ одного славянскаго племени? Любовь, миръ, единеніе... зачѣмъ устранять закономъ эти христіанскія начала отъ пастырей и пасомыхъ, зачѣмъ разъединеніемъ убивать всякую возможность къ благотворному вліянію, въ религіозномъ и нравственномъ отношеніи, на пасомыхъ, зачѣмъ производить вражду между самимъ духовенствомъ? Если когда, то особенно въ настоящее время, такой законъ, при его гибельныхъ слѣдствіяхъ, не можетъ имѣть мѣста, когда само пра-

вительство старается объ улучщения матеріальнаго быта православнаго духовенства и о сближеніи между собою всѣхъ сословій.

Заявляя о семъ во всеуслышаніе, я покорно прошу своихъ соотчичей по происхожденію, особенно ученыхъ, возвысить, подобно мнѣ, своіі голосъ въ защиту своего положенія. Я съ своей стороны, для улучшенія быта духовенства Донской епархін, предлагаю на разсмотрѣніе и обсужденіе нижеслѣдующее.

1) Необходимо нужно, какъ для улучшенія матеріальнаго быта, такъ и для устраненія многмхъ непріатностей со стороны прихожанъ къ духовенству русскаго происхожденія, дозволить оному пользованіе поземельными довольствіями, наравнѣ съ духовенствомъ казачьяго происхожденія, поставивъ ихъ по этому предмету въ одно право, безъ всякаго ограниченія, или расширенія той и другой половивы, вырѣзавъ оныя особымъ клиномъ изъ общественныхъ станичныхъ угодій.

2) Такъ какъ на основаніи объясненной мысли, все духовенство Донской епархіи должно стать въ уровень и составить изъ себя одивъ комплектъ, то нужно уничтожить въ клировыхъ вѣдомостяхъ покаванія родопроисхожденія духовенства, которымъ закрѣпляется разъединеніе между русскими и донскими духовными.

3) У дѣтей всего бевъ изъятія духовенства Донской епархів, въ случаѣ ихъ неспособности, или нежеланія быть въ духовномъ званія, съ раскрытіемъ для нихъ всѣхъ путей государственной дѣятельности, во всѣхъ губерніяхъ, сообразно усвоенныхъ имъ закономъ правъ и ихъ достоинствъ, не отнимать права поступать и въ казаки Войска Донскаго.

Священникь Петрь Маргаритоеь.

3 марта 1863 г. Ст. Островская.

# СЪ КАВКАЗА.

# По поводу учрежденія Комптета для изысканія способовь кь обезпеченію быта духовенства.

Слава Богу, слава доброму Царю (\*)! Спасибо и журналистикѣ духовной и свътской, подготовившей это великое учрежденіе, п гласности, давшей возможность подготовить его!

128

<sup>(\*)</sup> Говорятъ, что вниціатива этого учрежденія принадаюжить лично Государю. -

Комятеть составить вноху въ исторів нашего духовенства. Не обинуясь можемъ сказать, что ему предстовть ришять своего рода крестьянскій вопросъ. Комитеть приведеть въ движеніе все ваше духовенство. Всё съ трепетною надеждою ожидають ревультатовъ втого учрежденія. «Быть, или не быть» — воть состояпіе нашего духовенства въ настоящую минуту. Теперь особенно нуженъ откровенный взаимный обмѣнъ мыслей по втому великому дѣлу. Мы рѣшаемся съ своей стороны сказать нѣсколько словъ, особенно о томъ, что намъ больше по собственному опыту извѣстно. Мы выскажемъ свои мысля въ видѣ желаній.

Но прежде ны должны сдълать небольшую оговорку. Мы живемъ въ томъ враю, который недавно еще пазывался «Чернопорьемъ.» Край этотъ, по его политическимъ нуждамъ и потребностямъ, находится теперь еще въ исключительномъ положении. Въ такомъ же положения здъсь и духовенство: но вичего добраго нѣть въ этомъ положенія. Духовенство здъсь обезпечено можетъ-быть меньше, чъмъ во всякомъ другомъ краю обширной Россін. Оно не обезпечено здѣсь ни квартирой постоянной, ни прислугой, ви жалованьемъ, ви землей. Единственный источвикъ обезиечения – это, по большой части, добровольная плата за исправление христіанскихъ требъ и добровольный подарокъ (очень незначительный) хлѣбомъ въ предърождественскую н предъпасхальную молнтвы. Всякій пойметь всю недостаточпость такого обезпеченія; а отъ чего здѣшнее духовенство находится въ такомъ незавидномъ положении, про то внаютъ черноморскіе правители.

I. Жезазось бы прежде всего, чтобы Комитеть обратиль свое вниманіе на положеніе священника, вновь посвященнаго. Мы говорнив насчеть отправленія его къ мѣсту служенія. До сихъ поръ, сколько намъ извѣстно, въ епархіальномъ духовенствѣ новопоставленный священникъ отправляется къ своему посту на свой счеть. На что вдѣсь расчитывается? По большей части на приданое. Но всегда ли это можетъ быть вѣрнымъ обезпеченіемъ въ этомъ дѣлѣ? Конечно не всегда, и очевь даже. Не мѣсто здѣсь разъяснять это. Вопросъ о положеніи семинариста въ отношеніи къ женитьбѣ уже былъ затровутъ въ нашей лятературѣ (\*). Повторяемъ, расчитывать много на приданое нельзя,

<sup>(\*)</sup> Гав именно, этого въ настоящемъ случав не можемъ указать съ точностью. Aem.

да и ивть права на это. Намъ, напримъръ, пришлось прожить въ Ставропол'в два м'всяца и волей-неволей издержать рублей 30 сер., доколѣ открылась возножность выѣхать изъ города. Пришлось довольно помучиться за это время, и еслибы не попечительство, ссуднвшее насъ ваниообразно 50 р. сер., то намъ пришлось бы, быть-можеть, и еще не нало помучиться. И, конечно, не намъ однимъ приходилось быть въ такомъ мучительномъ положения... Справедивость требуетъ, чтобъ и въ епархіальномъ вѣдомствѣ введены были прогоны на случай отправления новопоставленныхъ священниковъ въ мѣсту служенія и, если можно, и на случай переводовъ ихъ изъ одного мъста въ другое помимо воли ихъ. Если они, по справедливости, введены въ воевномъ духовенствѣ, въ духовно-учебномъ, гражданскомъ и воевномъ въдомствахъ, если въ послѣднемъ вѣдоиствѣ пользуются ими даже п инжніе чины, почему же не ввести ихъ и въ епархіальномъ духовенствѣ? Помимо такихъ вопіющихъ обстоятельствъ, въ какихъ ны имъли несчастіе быть, введенія прогонной суммы въ енархіальномъ духовенствъ требуетъ и его гражданское право, какъ сословія служащаго вибств съ аблонъ религін и аблу общественнаго гражданскаго благосостоянія. Вотъ справедливый случай «увеличить гражданское право» епархіальнаго духовенства и уравнять его съ такимъ же правомъ другихъ вѣдомствъ.

II. Желалось бы также, чтобы Комитеть обратиль свое винманіе и на положеніе священника, какъ домохозянна. Мы говоримъ насчетъ мужской домашней прислуги. Священнику, особенно сельскому, трудно обойдтись безъ ней. Самому священнику невозможно отправлять всёхъ домашнихъ обязавностей, если онъ хочетъ отправлять свою общественную обязанность, какъ сладуеть. Обязанность священника и домохозянна несовиастника другъ-съ другомъ. Если вы хотите быть хорошимъ священиикомъ, то вы не можете быть хорошинъ хозяиномъ, и наоборотъесли вы хотите быть хорошимъ ховаиномъ, то вы не можете быть хорошимъ сващенникомъ. Если же вы захотите совитстить ту и другую обязанность, то выйдеть изъ этого, что называется, ни то, ни се, а върнъе всего, что вы тутъ собъетесь на дорогу мамонны. Вы даже и обрядовой стороны священническаго служенія не можете выполнить хорошенько при такомъ раздвоен. номъ положения. А какъ часто непріятно дівиствуеть на расположение духа вашего эта раздвоенность! (\*). Повторяемъ-сель-

(\*) Пріятно ли, напримітръ, будетъ вамъ и въ стужу и въ грязь по

скому священнику безъ домашией мужской прислуги невозможно обойдтись, если онъ хочеть быть хорошних священникомъ. Скажуть-а нанять развѣ нельвя? Да, если у васъ будуть для этого средства; да если вы и булете имъть вхъ, то еще остается вадача, какъ найдти ее. Въ другихъ мъстакъ Россіи дъло это. быть-можеть, и легкое; но въ нашемъ крат, какъ крат военномъ, авло ато очень трудное. Игавъ, нельзя ли назначить отъ общества приходскаго такую прислугу, по крайней мірів, въ нашенъ краю? Чтобы не было обременительно отправлять эту лолжность одному казаку, какъ семьянину, можно назначать двухъ понедѣльно. Такъ дѣлается въ вѣдомствѣ главнаго священныка кавказской армін, по крайней мара, въ накоторыхъ мѣстахъ. Понимо указанныхъ нуждъ, назначенія этой прислуги требуеть опять тоже гражданское право. Другой справедливый случай «увеличить гражданское право» духовенства, по крайней мара, въ нашемъ краю.

III. Желалось бы еще, чтобы Комитеть обратиль особенное вниманіе па пом'єщеніе вновь прибывшаго священника. Мы говоримь на счеть постоянной и, конечно, улобной квартиры. Въ нѣкоторыхь мѣстахь Россіи такія квартиры есть; но въ нашемь краю нѣть даже и этого утѣшенія; а между тѣмъ статья эта очень важная. Сколько неудобствъ, лишеній, непріятностей приходится переносить въ частныхъ квартирахь!... Худо жить на квартирахь по городамъ, но несравненно хуже по селамъ. Квартиры сельскія совсѣмъ не то, что городскія. Послѣднія, по большей части, бывають отдѣльно отъ ховяевъ; а первыя почти взурядъ вмѣстѣ съ ховяевами—отдѣляются только сѣнцами. Какъ ни старайтесь, а непріятностей при такомъ сосѣдствѣ вы не избѣгнете. И какія часто горькія бывають оти непріатности, сколько

колѣна носить (двумя ведрами) воду за полверсты? А вѣдь это съ насимиъ братомъ, сельскимъ священникомъ, частенько случается. Иля, напримъръ, у васъ крыша въ домѣ испортвлась, вамъ нужно хату обмазать, топлива лобыть. Прислуги у васъ нѣтъ, значитъ вамъ самимъ нужно достать необходимыхъ для этого матеріаловъ. Вамъ отложить этихъ нуждъ нельзя. Вотъ вы уже совсѣмъ собрались ѣхать жать, или копать, или рубить, вдругъ къ вамъ являются и говорятъ: «батюшка! пожалуйте высповилать и запрычастыть живку,» или окрестить дитя, или другую какую требу отправить. Въ состоянія ли вы тутъ будете выдержать мирное состояніе духа, такъ необходимое при отправления христіанскихъ требъ? И вотъ почему, между прочимъ, часто бываютъ непріятности между священянкомъ и прихожанами.

потрясающей лушу брани придется вамъ выслушать на свой счеть, сколько возмутительныхъ сценъ придется вамъ увидъть и-поневола-самому быть въ вихъ участниковъ! О, поневола въ эти минуты вы пожалѣете, что родились на свътъ!... Въ какомъ состояния духа вы будете, когда, напримѣръ, вашъ сосѣдъхозяннъ пьяный, варугъ, при всей честной компания, станетъ кричать вамъ во все горло: «убирайтесь, бисови души, убирайтесь, а то я повыкыдаю вась на узицу съ вашими тряпками; убирайтесь, а то я запалю васъ, бисови души, въ хати?!...» Какъ вамъ это покажется? Позвольте завърнть васъ, что мы сами имъли несчастіе подвергаться этимъ перунамъ малороссійской народной словесности. А за что? За то, что я, какъ священникъ, уже однимъ присутствіемъ своимъ мѣшаю ямъ пьянствовать и буйствовать, что называется, во всю душу,-ва то, что я невольное у нихъ на главу бъльмо. Вотъ почему мы живемъ уже на пятой квартирь, несмотря на то, что намъ нътъ еще и двухъ лътъ, какъ поступили на приходъ; а уже поговариваютъ, чтобы ны искаля еще и шестой (\*). Вотъ какія нравственныя потрясенія приходится испытывать сельскому священнику изъ-за того, что у насъ вътъ общественныхъ постоянныхъ квартиръ. Мы не настанваемъ уже вдёсь на матеріальныхъ невыгодахъ отъ такого положенія. На частныхъ квартирахъ вы лишаетесь половины того, что пріобрѣтаете, особенно изъ съѣстныхъ припасовъ; а держать какихъ-нибудь домашнихъ животныхъ (что въ нашемъ быту очень необходимо) вы и не думайте: каждый шагъ курицы или гуся будетъ вамъ стоить непріятности. Не говоримъ тавже и о тесноть такихъ квартиръ, хотя это очень важная статья въ экономіи здоровья и литературной работы, такъ необходимой священняку (\*\*). Не говоримъ обо всемъ этомъ здъсь потому, что это въ сравнении съ первымъ неудобствомъ еще неиного вначитъ-одно это неудобство настоятельно требуетъ обезпеченія насъ общественными постоянными. квартирами. Просимъ Комитетъ обратить особенное вниманіе на это желаніе наше.

<sup>(\*)</sup> И смѣшно и непріятно здѣсь вспоминть, какъ, по пріѣздѣ нашемъ въ станицу, водили насъ цѣлый часъ по станицѣ, чтобы поставить гдѣ инбудь на квартиру—въ четырехъ мѣстазъ былъ отказъ. Нужно замѣтить, что это было въ страшную мятель и грязь.

<sup>(\*\*)</sup> Насъ, напрямъръ, 8 душъ помъщается въ одной квадратной комнатяв, которая вмъстъ служитъ и кухней. Извольте тутъ заниматься литературной работой, когда кругомъ васъ суета, шумъ, говоръ, пискъ, визгъ, когда вамъ негдъ даже повернуться и присъсть.

#### SAMBTER.

Выполнить его не трудно, особенно въ нашемъ краю, гдѣ лѣсъ подъ-бокомъ. Конечно, это лучше всего сдѣлать станичному обществу—ему, говоримъ, труда это большаго не составить, особенно, когда намъ назначено будетъ жалованье, когда, тоесть у него большая часть денегъ, которыя оно теперь даетъ намъ за требы, будетъ оставаться въ карманѣ.

IV. Желалось бы... Но мы хотимъ высказать не наше только желаніе, а общее желаніе русскаго духовенства. Мы разумѣемъ опредѣленное денежное обезпеченіе духовенства. Какъ это сдѣлать и въ какой мѣрѣ?

Сколько намъ навѣстно, по первому вопросу у насъ образоваинсь двѣ партін. Одна говоритъ, чтобъ это обезпеченіе шло изъ рукъ приходскаго общества, какъ собирается подушная государственная повинность; другая утверждаетъ, чтобъ оно шло изъ рукъ правительства, какъ обыкновенно идетъ оно въ граждансконъ и военномъ вѣдомствахъ и въ нѣкоторыхъ мѣстахъ въ духовномъ. Вопросъ этотъ стоитъ того, чтобъ о немъ поговорить. О немъ заявляли свой голосъ люди передовые въ нашей литературѣ. Позвольте же и сельскому священвику «свое сужденіе имѣть» въ этомъ великомъ вопросѣ. Быть-можетъ, оно не будетъ бевъвнитересно.

Первая партія, сколько намъ навѣстно, отстанваетъ свое мнѣніе въ видахъ соблюденія государственной экономія, въ видахъ большей невависимости отъ гражданской власти и въ видахъ единенія съ народомъ. По началамъ своимъ эти основанія «прекрасны, что и говорить,» да на дѣлѣ-то каковы они? Государственная экономія!... Зачѣмъ же эта экономія, когда обезпеченіе духовенства есть вопіющая нужда, которую непремѣнно нужно удовлетворить? Неужели у насъ есть еще большія нужды, ради которыхъ, вѣроятно, вы и ратуете ва государственную экономію? Если тавъ, то вы правы; а если вѣтъ, и если у насъ есть деньги, то зачѣмъ же эта экономія? Какъ хотите, а вѣдь это немножко похоже на то, еслибы, напримѣръ, распорядителю пожарной команды кричали: пожара! а онъ бы вамъ отвѣчалъ: вужно поберечь пожарную команду в воду ради общественной экономіи.

Незаечсимость от эражданской еласти!... Мы рышительно не понимаемъ, въ чемъ тутъ предстоитъ онасность нашей свободь, когда правительство гражданское булетъ давать намъ жалованье за наше общественное служеніе? Ужъ не въ томъ ли, что иногда казначейство заставитъ насъ прожить въ городъ лишвій депь, Digitized by 10°02 ным два? Но это неудобство можно устранить взяћненіемъ способа полученія жалованья. Можно, напримѣръ, сдѣлать такъ, какъ сдѣлано въ Виртембергскомъ королевствѣ (Пр. Обозр. августъ 1862 г.), то-есть каждый изъ насъ можетъ получать свое жалованье по почтѣ, или же черезъ оо. благочинныхъ: можно на имя ихъ высылать жалованье, которое причитается лицамъ, состоящимъ въ ихъ вѣдомствѣ.

Единеніе се народомя!... Зачёнь, говорять, совсёнь не зависёть оть народа? Получая оть него обезпеченіе, говорять, мы тыть самынь какъ бы тёснёе связываемся съ нинь. Нужно только измёнить настоящій способъ полученія.—Неловко даже и отвёчать на это предположеніе,—такъ оно странно. Неужели цёлью единенія нашего съ народомъ можетъ быть это обезпеченіе? Не правственное ли средство должно быть этой цёлью, не добрая ли жизнь наша въ соединеніи съ образованіемъ должна быть ею? Ея-то силу и парализуетъ доселѣ предлагаемое вами средство. Отъ него-то и стараются теперь освободиться, какъ отъ чумы. Какъ ни изукрашайте зло, оно все-таки останется зломъ—няъ горькаго не сдёлать вамъ сладкаго. Потомъ, если хотите, этой пёлью можетъ быть обезпеченіе со стороны общества,—общественными квартирами постоянными, прислугой, отопленіемъ.

Это насчетъ основавій по мнѣнію первой партія (\*).

Настолько же неудовлетворительно в самое инаніе, покоющееся на этихъ основаніяхъ. Сторовники этой партіи говорять: обезпечевіе духовенства должно идти взъ рукъ народа; нужно только изивнить настоящую систему, нужно, чтобы сами правители приходские собирали, въ извъстное время, сумму, необходимую для этого обезпечения. Слова нать, система сама по себа хороma; но вотъ вопросъ-насколько она удобоприложима на дълъ? Воть туть-то и видна ся несостоятельность. На дълъ-то, какъ бы не пришлось приложить къ ней извъстную поговорку-«изъ огня да въ полымя.» Извёстно, какъ собирается подушный окладъ и сколько въ немъ каждогодно бываеть недоннокъ. Тоже, если не хуже, можетъ быть и въ дълъ обезпеченія духовенства во такой системѣ. Въ своемъ приходѣ намъ вѣсколько разъ приходнлось быть свидътелями, какъ собираются деньги на обществетныя повинности, вапр. на починку церкви, хлъбныхъ магазиновъ и проч. Сколько непріятныхъ сценъ при этихъ сбо-

<sup>(\*)</sup> Счятаемъ нужнымъ замътить, что авторъ довольно поверхностно и слабо относится въ разбираемымъ освованіямъ. Ред.

Digitized by Google

#### SAMBTRH.

рахъ! а честенько бываетъ, что и зажиточныя личности не даютъ положеннаго оклада и такъ онъ и пропадаетъ за ними. При томъ, въ дѣлѣ обезпеченія духовенства по такой системѣ предвидится и та невыгода, что многіе изъ прихожанъ будутъ докучать причту просьбами сложить съ нихъ положенный въ пользу напу окладъ. Уважишь — себя обидишь, не уважишь — непріятности наживень, т. е. будетъ тоже самое, что и теперь часто бываетъ и отъ чего мы всѣми силами стараемся освободиться. А къ нашему краю и совсѣмъ этой системы нельзя пока нрилочить, — по случаю переселенія за Кубань. Вотъ наши мнѣпія на счетъ этой системы. Быть можетъ, въ другихъ краяхъ и приходахъ лучше можетъ быть приложена эта система, чѣмъ у насъ подель настоящей и, въ случаѣ необходимости, покориться ей.

Теперь вопросъ-въ какой мере должно получать жалованье духовенство? Отвѣчаевъ: есля прислуга, квартиры в отопловіе будуть отъ прихожань, въ такомъ случаѣ, по нашему, достаточно для сельскаго священника въ годъ 300 р. сер.; если же квартиры, прислуга и отопление будуть наши, то не менье 500 р. сер. Намъ кажется, нечего в прибавлять, что обезпечение на съ квартирой, прислугой и отопленіемъ лучше всего возложить на приходское общество, обезпечение деньгами на правительство. А если возложить все это обезпечение на одного кого-либо изъ нихъ, то, ковечно, одному будетъ обременительно. Но скажутъгать же взять денегъ? быть можетъ у правительства нашего нътъ столько суммы, чтобы обезпечить насъ встах такимъ жалованьемъ? Но ны и не требуемъ невозможнаго-мы только высказываемъ свои желанія. Если у правительства нашего есть деньги и если оно найдетъ желаніе наше резоннымъ, то, конечно, оно удовтетворить его; а если у него нъть такой суммы, то, разумвется, ны и не будемъ въ претевзіи на него за то, что оно не могло удовлетворить наше желаніе. При томъ и желаніето это очень скромное, если взять во внимание действительныя матеріальныя и духовныя нужды сельскаго священника (\*).

Нашинъ желаніямъ конецъ. Повторяемъ-кто знаетъ дѣйствительныя матеріальныя и духовныя нужды сельскаго священияка, тотъ увидитъ, что они очень умѣренны, что они не выдумки

135

<sup>(\*)</sup> Мы совершенно согласны съ авторомъ, что выраженное имъ желаніе насчетъ размѣровъ обезпеченія чрезвычайно скромно. Ред.

избалованнаго воображенія, а законные плоды насущныхъ нуждъ. Какая огромвая разница между нашими желавіями и обезпеченісих заграничнаго духовенства! Возьменъ въ примъръ опять хотя виртембергское духовенство. Тамъ простой пасторъ получаеть отъ правительства жалованья въ годъ вообще руб. 400 сер. Отъ прихожанъ пользуется зерновымъ хлѣбомъ, овощами, ввнограднымъ виномъ, дровами, полями, садами, слугами, виноградвикани, лъсвыми дачами, случайными доходами, квартирой въ 5-6 комватъ, да еще и со службами-сараемъ, конюшней, прачешной и погребоиз; а ко всему этому нужно прибавить значительную пенсію на случай бользани, старости и выслуги льть. Послѣ этого нечего удивляться, что пасторы къ каждому воскресенью и празднику приготовляють проповёди и молитвы, заводять много благотворительныхъ заведеній и вътоже время удвляють въсколько часовъ въ недълю приходской школъ, успъвають слѣдить ва литературными, учеными и политическими явленіями своего времени. И удивительно еще, что консисторія, при такомъ завидномъ обезпечения, назначаетъ еще плату (по нашему довольно значительную) за исправление христіанскихъ требъ...

О, еслибы Богъ далъ, чтобы насъ обезпечили, по крайней мъръ, такъ, какъ мы здъсь желаемъ!... Повторяемъ, если благополучно разръшится и этотъ своего рода крестьянский вопросъ, о, тогда Россія заживетъ новою благодатною жизнію!...

25 февраля 1863 г. Селщен. І. Стась. Ст. Васюренская на Кубаня.

## ИЗЪ КАЗАНИ.

ФСъ ебразования иморедцевъ несредствонъ илитъ переведенныхъ на ихъ родной язынъ. Православная русская Церковь всегда заботилась объ обращения из въръ хрястіанской инородцевъ. Эта инссія доселѣ продолжается, особевно въ Сибири, гдѣ тысячи полудикарей ежегодно принимающихъ св. крещеніе представляютъ фактическое доказательство успѣшной ревностя русскихъ инссіонеровъ. Обращеніе ниѣло, сколько извѣстно, большею частію характеръ обрядовый, виѣшній. Даже у тѣхъ инородцевъ, которые уже очень давно обратились въ Христіанству и покорно исполняютъ всѣ обрядовыя его дѣйствія, доселѣ продолжается двоевѣріе: прежняя вѣра продолжаетъ держаться въ мысли ихъ, составляя странную сиѣсь съ христіавскою виѣшностію.

136

Всв инородцы, населяющие восточную часть европейской Россія и всю Свбирь необъятную, — финны, татары, монголы и т. д., относятся къ одному этнографическому семейству, котораго древняя въра была шаманство, и досель существующее въ захолустьяхъ Сибири. Шаманство признаеть единаго верховнаго Бога. обитающаго на небъ, и множество подчивенныхъ божествъ, понечению которыхъ поручены разныя на землё мёстности и урочища и даже различныя статьи ховяйства. Ихъ благодътельному диствію противостоять враждебное черное существо, которое старается дізать вло человіку. Человінь поставлень въ ПОЛНУЮ ЗАВИСИМОСТЬ ОТЪ ЭТИХЪ НЕВИДИНЫХЪ И МОГУЧИХЪ СУЩЕСТВЪ. неотразнию действующихъ на него беззащитнаго. Изъ можно увилостивлять только жертвания в закличаніями, по указанію шамановъ, которые одни изъ всего народа таниственно, но неносредствевно сносятся съ невилимыми существами и узнають отъ вихъ ихъ желанія. Эти освовныя вден, плодъ самаго перэнчнаго мышлевія, обусловливають все пір зсоверцаніе инородцевъ-язычвиковъ, но ни у одного племени онъ не развиты въ подробную систему; простой быть, чуждый художественнаго образованія, не могъ создать разнообразія обрядовъ. Кромв того, вившиня денствія, которыми проявляется отношеніе человека къ божествамъ, у всякаго народа и племени могутъ быть свои: на землъ 72 языка и 72 вёры. Христіанство, по вагляду шаманствующихъ инородцевъ, есть русская, въ этомъ вменно значения, въра, священникъ-тотъ же шаманъ, христіанскія священнодействія и молитвы суть своеобразныя заклинанія и обряды-въ существѣ дѣла шаманские. Такимъ образомъ Христіанство, въ представления этихъ племенъ, ипрится и сливается съ коренными понятіями инородцевъ. Они не отрицаютъ христіанства, признають его върой истивной, во только русской, не своей. Вопросъ объ обращения поэтому ограничивается для нихъ переминой народности, и только въ симслѣ обрядовомъ. Какъ долго коренныя народныя понятія могуть уживаться съ вившиостію другой религіи и какъ визшияя обрадность мало способна преобразовать понятія и убъжленія, принфронь этому можеть служить служищее обстоятельство. Въ одинъ изъ сороковыхъ годовъ въ казанской губервін была васуха. Мордва, это племя наиболѣе обрусвлое, пошли къ своему приходскому священныку просить, чтобъ онъ позволилъ ных принести жертву по ихъ старому обычаю, для испрошения дождя. Священныху многихъ трудовъ стоило отклонить ихъ отъ этого языческаго дайствія, да в то подайствоваль больше ultima ralio-страхъ земской полнців.

137

Точно въ такомъ же отношения стонтъ шаманство къ исламизну, какъ къ въръ татарекой. Въ эпоху казанскаго царства, въ которомъ, безъ сомявнія, господствующею верой была магометанская, между татарами было такое же двоевбріе съ перевисомъ даже шамавства. Если этого нельзя доказать историческийи документами, за скудостно восладвихъ, то оно несомванно подтверждается твив, что старокрещеные, татары, каковыхв иного въ нанадышсконъ увадв казанской губернія, досель хранять ломагометанскую старину и ям мальйшаго признака магометанства. И этой именно устойчивостя коренной старины мы обязавы твиз, что большянство староврещеныхъ татаръ не враждебно Церкви, а напротивъ покорно исполняетъ необходимыя церковныя требы. Но тенерь татары ведуть двятельную мусульманскую пропаганду посредствомъ простыхъ житейскихъ сношеній и общири війшаго распространенія въ народ в мусульманской грамотности. По ближайшему сосъдству, некрещеные татары могуть двиствовать на крещеныхъ татаръ и уже мвстами начннають ихъ перерабатывать на свой ладь. Даже грамотность магометанская начинаетъ понемногу проникать къ старокрещенымъ. Магометане-татары действують не на одвихъ только врещеныхъ татаръ, какъ людей по племени имъ совершенно родственныхъ, но и на финнскія племена. Такъ въ тридцатыхъ или сороковыхъ годахъ цёлыя семейства крещеныхъ чувашъ отпали въ магометанство. А отдельныя обращения явычествующихъ финновъ къ магометанству должны быть нервдки. Приведу въ переводъ слъдующій любопытный и характеристичный документь. «184... года ивсяца---дня. О. губернін, Б. увяда, деревни Т., двадцатизвтняя вотячка М. Ш. сдвлала надлежащее, по шаріату, заявленіе такого рода. Я, сначала некрещеная простая вотячка, послѣ 12латняго возраста искренно возлюбила въру ислама, и не по принужденію или насилію, ни по денежному подкупу, ни по страху, ни по чьему-либо внушенію, а по своей доброй волѣ и усердію, съ чистыиъ намъреніемъ сдълалась мусульманкой, приняла въру ислама и существующія въ ней обязанности, произнесла устами слово исповъланія (т -е. нъть бога кроит Бога, и Магонеть посланянивъ Божій), съ сердечною върой въ смыслъ сего исповъданія, и отъ всѣхъ противныхъ исламу вѣръ отреклась, чтобъ, уповая на милость и благость Божію, избавиться въ день воскресенія отъ ада и муки, но воскреснувъ въ числѣ мусульмань и сподобившись ходатайства владыки пророковъ Магомета-Муста-Фы, войдти въ рай сладооти. Теперь, въ присутстви върныхъ

свидетелей, возобновляя свою веру, произношу устами слово исповъдания, въ симслъ котораго сердечно върую, и дълаюсь настоящею мусульманкой. Во свидетельство чего, аля предъявления, въ случав надобности въ надложащихъ местахъ и въ доказательство предъ начальствомъ, собственноручно прилагаю къ сему тамгу.» Далье рукопривладства свидьтелей.-Этоть документь. валисанный по-татарски очень краснорічнию, очевидно принаровленъ въ извъстной статъъ уложения о наказанияхъ, по которой подвергается наказанию «магометания», сврей или язычникъ. который, пользуясь простотой или невъжествоиъ вого-либо изъ ннородцевъ русскихъ подданныхъ, приведеть его изъ одной нехристіанской вёры въ другую нехристіанскую, чрезъ обольщенія, подговоры в внушенія» и т. д. Впрочень это обращение совершилось безъ особенной пропаганды, всладстве знакомства съ молодымъ татариномъ, за котораго дввушка потомъ вышла замужъ,---для зависи ихъ брака въ метрики и понадобился выше-приведенный документь. Этимъ подтверждаются ион прежнія слова, что татарская пропагавда вдеть посредствомь простыхъ житейскахъ свошевій.

Считаю излишникъ доказывать, какъ исланизмъ, исключительный и ветерпиный, унорно и враждебно поставленъ противъ Христіанства: изъ ного уже обратить человѣка несраввенно трудие, чънъ крестить простодушиаго шаманствующаго инородца. Быть можетъ, такъ же устойчивъ и упоренъ будлизмъ, который можетъ съ юго-востока проникать къ племени монгольскому. Духовенство должно стараться предупредить эти враждебным вліянія.

Что полицейская строгость не властна проинкать во внутреннее святилище мысли и совъсти, объ этомъ и говорить нечего; опытъ, кажется, достаточно доказалъ это.

Съ твхъ поръ, какъ открыты народныя школы въ нѣкоторыхъ селахъ, дѣти инородцевъ поступали въ нихъ и обучались грамотѣ но русскимъ книгамъ. Сначала сельскія школы плохо зарекомендоваля себя въ глазахъ народа. Первый выпускъ былъ опредѣленъ начальствомъ на писарскія въ сельскихъ и волостныхъ управахъ должности; полуграмотные мальчишки пустились брать взятки и пить вино, и дервко обращались съ стариками и даже свовми родителями. Простодушные крестьяне приписали это вло школьному воспитанію, и деньгами и хитростями старались избавить своихъ дѣтей отъ поступленія въ школу; а кто поступаль въ школу, того считали погибшимъ, потеряннымъ. Писаря изъ

инородческихъ мальчиковъ, вышедшихъ изъ сельскихъ школъ, своею заносчивостно и глупыми поступками превзощли всёхъ русскихъ товарищей по грамотѣ. Это впрочемъ быто явленіе временное. Впослѣдствін многіе примѣры доказали, что и такъ необпирное сельское образованіе имѣетъ сильное вліяніе на образъ мыслей. Такъ напр. для обученія русскому языку и русской грамотѣ поступали дѣти некрещеныхъ татаръ, и иѣкоторые пожелали креститься. Поэтому магометане перестали отдавать своихъ дѣтей въ русскія школы, думая, что ихъ тамъ обрататъ въ русскую вѣру.

Я знаконъ съ однинъ старокрещенымъ татариномъ, учившияся въ школѣ своего приходскаго села. Образование такъ поста- " вило всв его убъждения, что овъ сталъ смотръть на своихъ родителей и другихъ жителей той же деревни какъ на упорныхъ языченковъ, и ихъ стареные обряды называлъ Діемъ и Аполлиномъ-выражение, которое онъ заимствовалъ изъ четь-нишен. Юноша ушоль въ Казань и поселился въ монастырь, лумая поступить въ новахи. Здѣсь онъ жилъ болѣе года, былъ исправнымъ послушникомъ, читалъ и пълъ на клиросъ. Сельское общество не уволнло его, и онъ долженъ былъ вернуться въ свою семью. Теперь овъ женать, отлично работаеть, какт вскусный в честный малый; но усердіе въ Церкви досель въ немъ не охладело. Каждый воскресный и праздничный день онъ неотитино является за пать версть въ церковь и становится на клиросъ. Его зовуть Васный Тимоосевь. Онь сталь учить граноть своего иладшаго брата. Старуха-мать запретила ему это, опасалсь, что иладшій сынъ, узнавъ граноту, убъжнть изъ дона, вакъ Василій.

Отсюда слѣдуетъ, что грамотность и образованіе въ народныхъ школахъ могутъ имѣть добрыя послѣдствія лично для учившихся. Но съ другой стороны, учась наравиѣ съ русскими крестьянскими мальчивами исключительно по русскимъ кингамъ, инородецъ хотя и получаетъ общее православное направленіе, но многаго не понимаетъ или понимаетъ неправильно, и главное—не можетъ пріобрѣтенныхъ имъ свѣдѣвій облечь въ живую форму своего явыка и убѣдительно предложить ихъ въ своей семьѣ. Такое образованіе безъ всякаго перехода, рѣзко отрываетъ получившихъ его отъ понятій инородческой массы и ставитъ ихъ къ ней враждебно. Грамотные въ большивиствѣ народа почти безъ слѣда должны исчевать какъ единицы въ тысячать.

Образованіе инородческимъ дѣтямъ должво преводавать въ такомъ видѣ, чтобъ в ими легчо оно усвоивалось, и удобиѣе могло

140

переходить въ массу неграмотнаго народа. А для этого самое лучшее средство-обравовательныя книги, полезныя и назидательвыя для простаго народа, изложить на собственной языкѣ инородцевъ. Кромѣ того, что ученики безъ особеннаго труда поймутъ и усвоятъ ихъ содержаніе, ихъ родственники, прислушиваясь къ читаемымъ книгамъ, сами увидатъ, что въ этихъ книгахъ нѣтъ инчего дурнаго, вооружающаго противъ родителей и своего крестьянскаго состоянія. И чтобъ эти книги какъ можно асиѣе и легче понимались инородцами, нужво изложить ихъ на чистовъ разговорновъ языкѣ, нетолько въ отдѣльныхъ словатъ и грамматическовъ сочвнени и рэсположени словъ, но и въ догической иостановкѣ мыслей, пововножности ириближенной къ вростонародному складу.

Какъ бы ни были просты и перазвиты понятія и върованія инородцевъ, но они составляють всю сущность ихъ мышленія в основу ихъ правственности; они несознательны, но глубони и любимы, какъ наслъдіе отдалениъйшей старины. Простой человъкъ мыслитъ и чувствуетъ цъльно, въ одномъ органически послъдовательномъ направленія, и дорожитъ своими какія-ин-на есть религіозными убъжденіями, потому что овъ живетъ ним. Станемъ ли смотрѣть на внородцевъ свысока и попирать ихъ понатія какъ глуность? Чтобы преподаваемыя истичы глубоно укоренились въ сознавія простолюдина, надобно войдти въ его міросозерцаніе, принять его понятія за данное и развивать ихъ. Арханчески простыя и немногосложныя понятія паманствующихъ инородцевъ могутъ быть ассимилярованы Хрястіанствомъ, наполниться и освятиться его божественнымъ содержаніемъ.

Мышленіе народа и все міросоверцаніе выражается въ его родномъ языкѣ. Кто владѣетъ языкомъ инородцевъ, тотъ понимаетъ, хотя бы только вистинктивно, міросозерцаніе ихъ. Кто говоритъ съ инородцами на ихъ родномъ языкѣ, того они легко вонимаютъ и могутъ убѣждаться его локазательствами, потому что вмѣстѣ съ словами онъ употребляетъ ихъ же элементы мысли.

Такимъ образомъ и съ гуманной точки зрѣнія учебныя и вообще образовательныя книги для инородцевъ должны быть изложены и преподаны на ихъ родномъ языкѣ въ подлинномъ, чи стомъ его видѣ.

Н. Ильминскій.

Казань. Февраль 1863 г.

#### ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІВ.

## ВОРОНЕЖСКІЯ ПИСЬМА.

## Ι.

## НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ О ЧАСТИЬІХЪ ЗАВЕДСКІ́ЯХЪ ДЛЯ приготовленія дётей священко и церковно-служителей въ семпиарію.

Вопросъ: необходимо ли вамѣнить оффиціальное существованіе духовныхъ училищъ свободными приготовительными для духовныхъ сенинарій заведевідни?-вачниетъ боліе и боліе занинать наше духовенство. По крайней изрѣ не разъ приходилось говорать объ этомъ съ нашеми священникамя. Все говорить въ польяя частныхъ заведений; во всемъ имъ объщаютъ преимущество предъ казевными заведеніями. Но викто столько не витересустся Этинъ вопросомъ, какъ самп же наставники духовныхъ учнаящъ. Представьте въ классѣ 100, ниогда 150 учениковъ. Есть ли возножность наставнику, не говорниъ, побестадовать съ наждынь, объяснить каждому, а просто на просто два, три раза свросить каждаго урокъ въ учебную треть? Илой наставниять радъ бы цилый влассъ босидовать съ своими интомцами, объяснять имъ уроки, – но въ его классѣ 100 жальчиковъ; нужво же ему хоть въ лицо ихъ знать; далве---не спрашивайте нальчика, навтрно онъ станетъ линиться, плохо, вли совствить не учить лекцій; никто такъ не нуждается въ возбужденія, поощреяія, какъ дата. И вотъ наставникъ, сначала хотвешій разумно вести свое дъю, мало-но-малу обращается въ простаго сирашивателя и валавателя лекцій-отсюда до сюда. Но и спрошенный мальчикъ внаеть хорошо, что кромѣ его въ классѣ цѣлая сотня, что до нею рядь не скоро дойдеть, спокойно оставляеть свои внижки въ увъренности, что его не спросятъ, и изъ даровитаго и прилежнаго ниогда становится шалуновъ и лентяевъ. Многолюдство, невозможность самому наставнику лично следнть за успехами каждаго ученика вызваля и постоянно поддерживають въ нашихъ училищахъ веливое вло-авдиторство и старшинство. Это право. враво цівнить успівхи, способности, прилежаніе и поведеніе своего товарища, имять власть повысить и понизить его въ спискахъ. а въ вныхъ случаяхъ надолго опредѣлить его судьбу-варанфе пріучаеть мальчика къ деспотизму и своего рода плутовству. Нечего грѣха танть, - всѣ мы были старшими и авдиторами, или находились подъ ихъ властію, и знаемъ, какъ ученики задобривають старшихъ и авдиторовъ и какъ послѣдніе стараются обна-

142

#### SANDTER.

вуть и обнаньзвають вачальство. Варочень, ны не дунаень долго остававливаться на вопросв о преимуществе частныхъ школь предъ казенными въ унатвенномъ и правствевномъ отношения, вопросѣ, но вашему мирию достаточно развитонь въ статът Прав. Обозарвия «по поводу выпледшей за гранищею вниги: объ устройствів духовныхъ училищъ въ Россія» (ноябрь 1862 г.). Наша заитта касается только экономической стороны дала. Теперь дати луковенства не платять за право ученія въ школф, въ частныхъ же чиколахъ должны влатить, а это будеть обреженительно для духовенства, при его незначительныхъ средствахъ къ содержанию. Правда ли это? Денствительно ли въ частныхъ николахъ будетъ лороже обходяться нашему духовенству воспитание датей? Въ нашей спархін есть одна частвая шиола для приготовлевія дітей священно-церковно-служительскихъ къ высшену отлёлению училища въ слободѣ Лизинавкъ; предъ нами такъ же --- семинарскія квартиры. Слѣдовательно ны моженъ приблизительно рѣшить предложенный вопросъ для своей енархів.

Хорошая квартира, просторная (восьми-архиникая въ дливу и шести-аршинная въ ширину) для четырехъ семинаристовъ со столонъ, небелью, приелугою, мытьемъ бълья, стоитъ каждому изъ няхъ 8 рублей серебронъ въ иъсяцъ. Порядочвая квартиратакая же компата для шести воспитавинковъ и на твхъ же условіяхъ-стонть въ Воронежь оть 41/, до 6 рублей. Обыкновенныя семинарскія квартиры — т.-е. той-же величины комнаты для 9-10 воспитанияковъ стоятъ 3 р., 31/2 и 4 рубля. За одну комвату съ отопленіенъ, мебелью (какая мебель?), прислугою (какая прислуга?), мытьемъ бълья и капустою платятъ большею частію отъ 11/2 до 21/2 рублей. Ученики въ такомъ случаѣ сами содержатъ себя пищею; но это имъ обходится вивств съ квартирою не много менње 4-5 рублей въ мъсяцъ. Такамъ образонъ лучшая квартира со столомъ обходится ученику семинаріи не дешевле 70 рублей, порядочная отъ 40 до 54 руб., обыкновенная отъ 30 до 36 руб. Вообще цёвы въ г. Воронеже въ какія-вибудь 5 лётъ удвоились, а на изкоторые предметы в утроились. Въ узваныхъ городахъ жить дешевле; но и такъ лучшая квартира обходется въ 4, 5 рублей, обыкновенная, т. е. на десять и более мальчиковъ, въ 2<sup>1</sup>/4, 3 рубля. — Тепорь посмотрянъ, что плататъ мальчики, готовящиеся къ поступлению въ высичее отлѣление училища въ школѣ лазвнавской (св. Прав. Обозр. сентябрь 1862 г. замътки). Священникъ Соколовъ объявилъ, что онъ за право обучения и право жить у вего въ дон в пользоваться одникъ съ

### **NPABOCJABHOB OBO3PBHIE.**

вынъ столомъ навначаетъ 30 рублей съ сына священияческато, 25 рублей съ діаконскаго в 29 рублей съ сына дыячновскаго. Илата денеть по третянь. Эти уже цифры воназывають, что содержание въ лизинавской школь дешевле, чънъ въ казенной. Мы впрочемъ далеко не намърены восхницаться невначительностно цень, назначенныхъ о. Соколовынъ. Дело въ тонъ, что у насъ въ слободать духовные запинаются сельскимь хозяйствомь; хлёбь продають; о. Соколову все разво нужно бы продать ту часть хлеба, которая пойдеть на содержание его учениновь. Между твиъ въ городахъ все понуцаютъ. Это тоже нужно принять въ расчетъ. Если же кто не желаетъ нанять квартиру сыну своему въ домъ священника Соколова, въ такоиъ случав долженъ платить сму за право ученія, и на отопленіе и на осв'ященіе школы въ знинее время — священияческій сынъ 1 р. 40 в. въ місяць, діаконскій 75 к., причетиическій 50 к. Итакъ воть этоть лишекъ противъ кавенныхъ школъ. Но

1) Священникъ более чемъ на половину получитъ барыша ваквартирѣ. Квартиры у насъ въ Воронежѣ, какъ мы говорнан, отъ 1 р. 50 к. до 2 р. 50 к. въ мѣсяцъ. Квартиру въ 1 р. 25 к. трудно найдти (да и что ето будетъ за квартира!) въ 1 рубль же серебромъ рѣшительно нельзя найдти квартиры, разумѣемъ на тѣхъ условіяхъ, на какихъ обыкновенно нажимаютъ семинаристы, т.-е. съ отоцленіемъ и проч. Между тѣмъ въ слободѣ, въ селѣ, можно имѣтъ изартиру въ 60—75 к. с.; но крайней мѣрѣ еще настоящіе ученики высшаго отдѣленія, когда были въ учалищѣ, платили за квартиру въ Воронежѣ 75 к., 85 к., много рубль. Прачвны, по иоторымъ такъ подиялись цѣны на квартиры и на все въ Воронежѣ и др. городахъ, слева Богу, для слободъ и селъ не существуютъ. И вотъ уже на одной квартирѣ діаконъ и причетникъ воявращаютъ всю сумму, унлачениую за право ученія, а съященникъ половину.

2) Каждый священникъ и діаконъ, рѣдко причетникъ, приводя своего сына въ училище, отдаетъ его на поруки, или такъ называемую репетицію каному-инбудь наставнику или ученику богословія. Репетиціи сильно развиты въ южныхъ губерніахъ. Большая половина училищныхъ мальчиковъ на репетиціи. Плата за репетиціи весьма различва. Въ иныхъ губерніяхъ платятъ разомъ за пѣдый годъ отъ 6 до 15, даже 20 рубл. У насъ въ Воронежѣ платятъ помѣсячно отъ 50 к. до 2 р. и болѣе. Мыт знаемъ, платятъ и по 5 рублей, но такихъ конечно немного,--три, четыре человѣка. Въ веякомъ случаѣ безонибочно можно

положить среднюю цифру въ рубль сер.—9 рублей въ годъ. Реистицій въ частныхъ заведеніяхъ не будетъ. Не все ли разво, что теперь платить репетитору, что тогда въ частныхъ школахъ учителю?

3) Для насъ, сельскихъ жителей, дорога каждая конъйна, во мы не дорожниъ тъми вещами, которыя въ наобиліи лоставляетъ наше хозяйство. Въ частныя школы будетъ вредставлять дътей только ближайшее духовенство; каждый священникъ, или діаконъ, заплативши 80 к. къ иъсяцъ за квартиру своего сына, можетъ доставлять ему все для содержанія: хлъбъ, масло, мясо, даже молоко. И все это, какъ непокувное, будетъ обходиться ему дешево.

4) Курсъ въ казенныхъ духовныхъ училищахъ продолжается 6 лътъ, да въ семинаріи 6. Итого ны учинся въ средненъ учебномъ заведения 12 лётъ:-слишкомъ много времени. За это, иногда даже вначительно меньшее время, лица свытскія успевають кончить курсь въ гимназіи и университеть. Сократять или нъть въ оффиціальныхъ училищамъ курсъ, мы этого не знаемъ; но въ частныхъ учнивщахъ его вожно сократить почти на половину и пройдти все положенное по програмых нашихъ училищъ. Дъло въ томъ: когда у наставника 100 человъкъ, онъ по необходимости должевъ идти медленно въ преподаванія своей науки; для опытваго и дельнаго ваставеяка недостаточно, если только 10-15 учениковь усвоили его лекцію; онь не прежде приступаеть къ слѣдующей лекціи, когда увѣренъ, что по крайней мърѣ 80 человъкъ вполер понили и дсвоили его. Многолюдныя школы инъють то превыущество предъ малолюдвыми, что онв лучшихъ учениковъ приравниваютъ къ худшимъ; способный и бойкій ученикъ такъ и рвется впередъ, а его постоянно заставляютъ повторять вады, все толкують про старое, ему давно извѣстное. Въ частвыхъ шкојахъ-мы не жејаемъ, чтобы въ нихъ быјо учениковъ больше 10-15.- этого быть не можетъ. Тамъ наставникъ можеть съ каждымъ ученнкомъ заниматься, лишь бы достало у вего охоты; плохіе успѣхи одного ученика не будуть останавливать усибховъ хорошаго. Тутъ дело можетъ идти несравненно быстрве, особенно, есля Богь благословить хорошнии нальчикани; и что въ казенныхъ шкојахъ положено проходить въ два тода, въ частной школѣ можетъ быть пройдено въ полтора (\*).

<sup>(\*)</sup> Именно въ полтора года св. Соколовъ объщаетъ выучить своихъ воспитанниковъ тому, чего не выучиваютъ въ казевныхъ школахъ въ два

#### православное обозръние.

И было бы неблагоразумно, еслибы въ частной школъ ученика способного и болъе другихъ успѣвнаго выдерживали въ одвонъ илассъ столько же, сволько и другихъ малоснособныхъ. Итакъ виъсто того, чтобы въ казенной школъ пробыть шеоть лѣтъ, воспитанникъ въ частной школъ пробудетъ только четыре, т.-е. переводя вто на циоры и нолагая, что среднимъ числомъ содержапіе сына въ училищъ обходится въ 50 р., родители виъсто того, чтобъ истратить на воспитаніе сына въ училищъ 300 р., истратятъ 200 Не говоримъ уже о томъ, какъ важно для ученика поступить годонъ раньше въ семинарію. Стыдно сказать,---у насъ въ низнемъ отдѣленіи есть гг. но двадцати съ лишникъ лѣтъ.

Присоедините же къ этому расходы на отправленіе дѣтей въ училище и обратно домой. Вѣдь иному господныу придется шесть разъ въ годъ измѣрить 200 версть, а это тоже недешево обходится. По всѣмъ этимъ причинамъ мы подагаемъ, что воснитаніе дѣтей въ частныхъ шкодахъ будетъ обходиться дешевле. И во всякомъ случаѣ обѣщаемъ прекрасную будущность этимъ шкодамъ особенно въ тѣхъ епархіяхъ, гдѣ дојжности уѣздныхъ протојереевъ и другія видныя мѣста въ епархіи занимаютъ лыца, получившія высшее духовное образованіе въ академіяхъ. Къ сожалѣвію въ уѣздахъ воронежской епархіи, несмотря на то, что наша семинарія каждые два года отправляетъ въ академію три, четыре воспитанника, а въ прежнее время и по шести воспитанниковъ, вѣтъ ни одного ивъ окончившихъ курсъ академіи на мѣстахъ священническихъ.

года; но онъ не назначаеть лѣтнихъ каникулъ, на праздникъ Рождества Христова и Пасху, а лумаетъ отпускать своихъ воспитанинковъ только на недѣлю. Каникулы, по нашему интвию, необходнимы какъ въ казенныхъ, такъ и частныхъ школахъ. Этотъ обычай существуетъ не въка только, а тысячелѣтія. Нельзя ученика постоянно держать за книгою, нужно ему и погулять, побъгать. пошалить, а то и книга издоъстъ и ученье станетъ пыткою: въ отдыхъ на нъсколько дней, даже недѣль, нуждаются и сами учителя, тѣмъ болѣе-дѣти. Всъ мы толкуемъ о важности семейнаго воспитанія. Какъ же дитя отрывать отъ дому родительскаго на цѣлый годъ? Мы понимаемъ, что квартира въ домѣ о. Соколова далеко не то, что квартира семинарская, и потому-то такъ глубоко сочувствуемъ его дѣлу; но вое же ова не замѣюнтъ для двтати дома родительскаго, а попеченія и заботы самого о. Соколова-ласкъ матери. Дета,



# • раздъленія приходовъ между городскими церковпьния причтами.

Въ послѣднее время у насъ начали поговарявать о раздѣленія городскихъ приходовъ между городокним церковными причтажи. Извъстно, что приходы въ городяхъ слишковъ неравны и по количеству домовъ, н. выразнися такъ, но качеству, богатству ихъ. Въ вноиъ приходъ домовъ болъе 500, а доходу священникъ получить не болье, если не менье 500 рублей, а то и 400, 300 р. Въ другонъ доновъ съ небольшинъ 100, а доходу священникъ получить почти вдвое болве. Понятно, что въ высказанновъ нами вопросв должно быть сильно заинтересовано наше духовенство. Кому пріятно аншиться наз своего в такъ небольшаго годоваго дохода 100 рублей, а съ другой стороны кому не пріятно прибавить лишнихъ 100 рублей къ своему прежнему доходу? Сл'ядовательно инжній pro и contra этого переділа должво быть достаточно. Впроченъ къ чести нашего духовенства ны должны занвтять, что подобныхъ разчетовъ ны почти не слышали отъ него Вопросъ поднимается совершенно по другимъ причинамъ, и сивень сказать вполей уважительнымъ.

Извіство, что въ большихъ, даже губерискихъ городахъ почти треть народоваселенія не имветь своихъ доновъ, а живеть по квартирамь. Принисавшись къ известному ириходу, мы всегда и остаемся въ этомъ приходъ. А между твиъ сколько разъ наиъ вногда въ одинъ годъ придется перемънять квартиру? Въдь ниой госполнить постоянно странствуеть изъ конца въ конецъ города. Сами домовладвльцы въ городахъ не всегда постоянно живуть на одномъ мъстъ. Сначала я, положниъ, нивлъ свой донъ подлъ своей приходской церкви, потонъ, по развыше обстоятельстванъ, продаю свой донь и поселяюсь въ дали отъ своей церкви въ каконъ-нибудь уголкъ города; инъ теперь стало ближе в удобнве ходять въ другую церковь, а между твиъ я по прежнену остаюсь въ своемъ прежненъ приходъ, равно какъ и тотъ, кто купиль ной донь подль ноей приходской церкви, числинся тоже въ своень приходь. Мало того: не только домовладъльцы, но цълыя слободы въ городахъ часто переселяются съ одного миста на другое, разумъется, по распоряжению начальства, а между твиъ остаются все-таки въ приходъ той церкви, близъ которой они прежде жили. Неудобствь оть этого бездиа: прихожане иногіе рідко, нан вовсе никогда не ходять къ богослужению въ

**T. X**.

Digitized by COOSIC

свою церковь, а ходять въ другую ближайшую къ мъсту яхъ жительства; своей церкви оть нихъ доходу нъть никакого; они и не знають, что тамъ дълается, и съ изумленіемъ года черезъ два замътятъ, что въ ней и иконостасъ новый и еще много другихъ изивненій и улучшеній; связь ихъ съ приходомъ болве и более слабееть, а закрепляется связь съ приходомъ той церкви, блазь которой они живуть. Но закрѣпиться и туть она окончательно не можетъ, оффиціяльность тому мишаеть; оффиціально онъ приписанъ къ прежнему приходу. Онъ ходитъ къ богослужению въ ближайшую церковь, а нужно ему, напримъръ, окрестить младенца, онъ долженъ иногда версты за двъ идти къ своему приходскому сващеннаку. Опасно заболить вто-нибудь въ семействѣ, нужно исповѣдывать, напутствовать больнаго св. тайнами, -- опять къ своему священнику, несмотря на то, что много священниковъ, которые живутъ несравненно ближе. Отсюда происходить то, что такіе господа отъ своего прихода отстаютъ, а къ другому не пристаютъ. Такимъ образомъ невыгодно для самихъ прихожанъ настоящее / распредъление приходовъ; еще болъе не выгодно оно для самыхъ священниковъ. Каково имъ странствовать иногда въ одниъ день изъ конца въ конецъ города? У насъ есть приходы дворовъ по сту съ небольшимъ, изъ этихъ 100 дворовъ 30 разбросаны чуть не по всемъ концамъ города. Можно зи тутъ говорить о пастырскомъ вліянін? Какое туть вліяніе, когда священникъ разъдва въ годъ, а иногда ни разу не видитъ своего прихожанина, а дома его вовсе не знаеть. У насъ, какъ и вездѣ въ православной Руси, священно-и церковнослужители ходять на праздники Рождества Христова и Пасхи по доманъ своихъ прихожанъ съ святымъ крестомъ и св. водою. И вотъ обходивши двя въ два, три прихожанъ, которые живутъ близко его церкви и ивкоторыхъ изъ далекиха, священныхъ оставляеть прочихъ. И нельзя винить его: за два, за три дня онъ просто выбивается наъ силъ. Между твиъ и другіе священники не пойдутъ къ этниъ оставленнымъ по необходимоста своимъ пастыремъ, несмотря на то, что имъ сдѣлать это и легко и удобно, ве пойдуть по той простой причинь, что они не ихъ прихода. И вотъ многія семейства въ эти великіе праздники остаются безъ пастырскаго посъщенія, назиданія и благословенія. Такой смысль мы придаемъ хожденію духовенства по домамъ своихъ прихожанъ въ великіе праздники. Скажутъ: многіе изъ такихъ не только не стують на то, что ихъ не постщаеть священникъ,

Digitized by GOOGLE

напротивъ, тщательно избъгають его посъщения. На это отвътниз: твиз хуже это для вась, духовныхъ.

Какъ видате, причниза вполит заслуживающія визнанія. Вольдствіе этого у вась дунають передізнуь приходы между причтаян и при этомъ въ основаніе ділевія вринять не самыя лива домоховяевъ, а главнымъ образомъ домы ихъ, иля тъ NeNe, поль которыни они значатся въ городовой дунв. Анна постоянно могуть переменять место своего жительства, дома же наъ ностоянно стоять на одномъ и томъ же месте. Я продаю свой донь въ одномъ концѣ города, покупаю въ другомъ; отипъ уже самынь я поступаю въ тоть приходъ, къ церкви котораго ариписанъ вновь купленный мною донъ. Купнвшій же у меня, уже потому, что онъ купнаъ ной, причисляется въ тому приходу, въ которонъ я былъ прежде Такова главная мысль, на сколько намъ удалось ее понять, мреектируемаго изыкленія (впрочемъ не оффиціально). Мы въ этомъ дълъ не судьи; не можемъ однакоже не отдать этой мысли чести за ся практичность и, такъ-сказать, полезность.

Но пром'я практическихъ целей есть еще цели правственныя, н конечно послѣднія выше кервыхъ. Мы виділи, что предлагаемое изибление крепче соединяеть прикожань между собою и воестановляеть эту связь-тамъ, гдѣ ова ослабѣла, крѣнче привязываеть прихожанина из церкви. Все это преврасно. Но не коснется ли эта перемвна саныхъ крыпкихъ, саныхъ живыхъ, внутренянкъ отношеній прихожанъ къ церкви? Не проникнеть ли она туда, гат эти связи не только не слабъють, но съ теченіемъ времени все болье и болье крынуть, становятся живые и живе, глубже и глубже? Коснуться этихъ связей значитъ коспуться самаго живаго и чувствительнаго места въ нашемъ сердив. Сколько святыхъ восноминаний у вного благочестиваго христіанина соедивлется съ своею приходскою церковію? Въ ней онь получнов святое крещеніе, въ ней сочетался бракомъ, туть онь плакаль и горячо молился при гробь своихь родителей; не далеко и то место, где цоконтся столь дорогой для него прахъ ихъ; вотъикона пожертвованиая и украшенная его родителями, или имъ самимъ; вотъ священныя ризы, надъ которыми сама трудилась его благочестивая мать, пли нѣжная супруга; а вотъ и то мъсто, та святая икона, предъ которою онъ такъ усердно молился въ годину бъдствій и Господь невидимо прознять въ душу его утътение; здъсь онъ участвовалъ своимъ посильнымъ приношеніенъ въ каждомъ церновномъ украшеніи и слъдовательно

## **BPABOCJABHOE OBO3PSHIE**.

важдое изъ имъ имъ имъ изъ то, или другое святое чувство, а иной и половину своего имъ из унотребнать на создание самой дерини. И какъ ему отрадно входить въ церковь, хорошо ноинться въ ней? Мы не беренся подробно авализировать это отиошение; оно неуловимо для анализа; дается скорће вашему сердцу, чъмъ разсудку. Но сироснить читателя: легко ли такому человъку разстаться съ своею приходскою церковью? Въ великій правдинить не пройдетъ ли такой человъкъ лишною версту даже, чтобы немодиться въ этой, а не въ другей церкви? Осевщіальвынъ приказонъ можне ли принудить человъка ходить въ эту, а не въ другую церковь? А такихъ людей, въжно иривизанныхъ къ своей приходской церкви иного можно найдти. И они не разнымъ причинамъ могутъ жить и далеко отъ нея.

Есть и другое, столь же внутреннее и глубокое отношение, котораго также нельзя оставлять безъ вниманія, при обсужденія такого важваго вопроса, это - отношение насомыхъ къ своему настырю, прихожань нь своему духовному отду. Конечно, не всяхъ священниковъ прихожане одинаково любятъ; но есть и у вась такіе, съ которыни прихожане свыкаются, какъ съ родными; нив уже привыная они новърять свои сокровенныя мысли и чувства; ниъ изъбстны всё наз наденія, всё волненія и бознокойства ваз совёстя; отъ нахъ они привыван самиать слово обличенія, утвшенія, ободренія, назиданія на пути ко спасенно; прихожане поняли своего священных и не только уважають его, какъ священника, но и полюбили его, какъ пастыря и человика, и вничье слово не будеть действовать на нихъ такъ успёнино, какъ его слово. Детко ли виз послѣ этого разстаться съ свониъ батючкою? И что туть ножеть сделать оффицiальное распоряженіе? Разві и теперь нізть приміровь, что прихожане, числясь въ одной церкви, исповъдуются у священника другой церкви, у него служать нолебны, --- и тогда, когда необходнию пригласить своего приходскаго священныха, все-таки пригласять и этого батюшку. Мы слышали, что недавно въ Воронежѣ прихожане съ плаченъ провожали своего священника, при переходъ его въ другую церковь, п тв изъ его неприхожанъ, которыхъ овъ привлекъ къ своей прежвей церкви, теперь ходять въ ту нерковь, гав онъ теперь служитъ.

Наконецъ слёдуеть обратить винманіе на взаниную связь и отвошеніе между собой прихожанъ. Приходъ есть такая община, крёшче которой мы не знаемъ. Въ нашихъ глазахъ воённкають и падають разныя общества, даже благотворительныя. Сана на-

#### SAMOTRE.

родная община, которою управлялась вся дренняя Русь, въ геродахъ уничтожвлась вовсе и значительно потерибла въ селахъ. Устоялъ пѣлынъ и также сильнымъ въ предолжени мѣлаго тысячелѣтія одниъ приходъ. Это конечно потону, что въ приходекой общинѣ лица соединяются нежду собою во имя саныхъ высокихъ для человѣка религіозныхъ интересовъ, и притонъ (а это главное) подъ нопровонъ и освященіенъ Церкви. Городская адининстрація подѣлила города на части, кварталы, и что же? Жители одного и того же квартала часто не знаютъ другъ друга. А прихожане мало того, что знаютъ, у имхъ всегда есть о ченъ и поговорить. Конечно отъ времени и на приходъ образовались наросты; ихъ нужво отдѣлать, но осторожно, онисансь, чтобы не повредить вдороваго тѣла.

Воть почену мы желали бы, чтобы, когда высназанную вана кодячую у нашего духовенства мысль, стануть приводить въ исполненіе, приглашены были на римскию этого сажнаго сопроса и прихожане. Туть діло касается не одного духовенства, не оно одно и должно рішать его. Приходы основывались не по оффиціальнымъ распоряженіямъ; не по одному только оффиціальному распоряженію они должны и перестроиться. Тоть, кто же чувствуеть особой привязанности къ своей приходской церкви, кто стісняется тімъ, что далеко живеть оть неа, пусть отходить къ другой ближайшей. Тоть же, кому почему либо дорога своя приходская церковь, пусть останется въ приході втой церкви, какъ бы она далека ни была оть него; это его діло; отторгать его отъ любимой ниъ перкви пеблагоразумно. Духовенство не пожалуется на такого прихожанива (\*).

Воронежъ. 20 февраля 1863 г.

٩

H. K. P

## ЗАГРАНИЧНЫЯ ЗАМЪТКИ.

IIImymiapme 12/24 mapma.

- Къ числу послёднихъ литературныхъ новостей принадлежитъ брошюра: Les Matinées du Roi de Prusse adressées à son neveu-«Утреннія мысли объ искусствъ управлять», писанныя Фридрихомъ II для племянника. Это «искусство хорошо управлять», при-

<sup>(\*)</sup> Въ одно и тоже время вопросъ о раздъления приходовъ по кварталамъ возбудялся въ Тулъ. Тульск. Епера. Въдом. № 5 и 7.

инсываенее королю-оплосооу мудревнаго XVIII въка, не въ первый разъ появляется въ печати, хотя досель такъ нало было изэфство, что издатель перепнски Бюросона, явившейся въ Нарижв въ 1860 г., напечаталь его съ принечаниенъ, что это документь совершенно новый для учеваго міра. И ть, впрочемь, висатели, ноторые внали это произведение, не обращали на него ночти HURAKOFO BERMABIA. CHITAA OFO DOAABAKOIO, MAR ASMO HACKBELOND на знашенитаго короля прусскаго. Но въ нослѣднее время но поводу двухъ новыхъ изданий «Утреннихъ мыслей», (въ Парижь и Дондовѣ, критика поставила вопросъ совершенно ниаче, такъ что съ большею вероятностию можно считать документь подленвынъ. Гермавское взданіе (Morgenstudien über die Regierungskunst, von dem Könige Friedrich II von Preussen, genannt der Grosse, geschrieben für einen Neffen. Freiburg im Breisgau 1863), spont оранцувскаго оригинала, предлагаеть варіанты разныхъ руконисей и критическія изслёдованія подлинности сочиненія.

Мы знаемъ вообще, каковы были религіозные взгляды представителей XVIII въка; во здёсь мы имбемъ дёло не съ частнымъ лицемъ, а съ государемъ, который имблъ общирныя средства проводить свои крайне антирелигіозные взгляды въ общоство не литературнымъ только путемъ, но и государственными мърами.

. Многое въ этомъ сочинения представляется стравнымъ, и критвки, отвергающіе его подлинность, указывають именно на то, что Фридрихъ какъ будто старался нарочно представить себя черяве, чемъ онъ былъ на самомъ деле и какимъ онъ является въ другихъ своихъ сочивеніяхъ. Но это возраженіе еще не очень сильно, потому что «Мысли» не назначались имъ для обнародованія и онъ могъ высказываться гораздо свободнѣе, чѣмъ при другихъ случаяхъ. Кто желаетъ доказать вполнъ недостовърность этого сочиненія, тому предстоить непобѣлимое затрудненіе въ фактахъ неоспоримыхъ и достовѣрныхъ. Въ 1740 году Фридряху поданъ былъ проектъ основать особенную школу лля солдатскихъ дѣтей изъ католиковъ, и онъ написалъ на проектѣ: «У меня важдый должевъ спасаться по своему фасону». Его взглядъ на духовенство всёхъ исповёданій извёстень; теологовь онъ называль животными безъ разсудва; Фроманна не осмћанансь представить королю, по причнит его фамиліи (Frommann-благочестивый мужъ) и заставили преобразиться въ Фроманна (Frohmann-веселый мужъ). Doctores слишкомъ хорошie Physici, чтобъ имъть какую-вибудь религію, говориль онь при другомъ случав. Эти

легкіе непрянужденные отв'яты во многов'я сходны, по снособу выраженія, съ сообщенными нами отрывнова иза «Мыслей».

Цри этомъ ны не ножемъ не обратить ининанія еще на одно обстоятельство. Центръ энциклонеднима находился во Франціи и поэтому онъ характеризуется какъ реакція противь религіоввой католической спотены той вполн въ такъ пунктакъ, которые прано касалноь религия. Фридрихъ II, напротнях, воспитанъ былъ средв протестантства и твиз не меняе отлично усвоиль систему энциклонедистовъ. Особеннаго въ этонъ, скажуть, ничего натъ, потону что нан всудовлетворительномъ религозномъ воспитания люди всёхъ вёроясповёданій могуть дойдтя до поднаго отряцанія религин; но направление Фридриха едвали не болье всего опредализось именно тамъ, что ему дано было олишкомъ усиленное религіовное воснитаніе. Католичество той энохи не держалось въ своемъ религіозномъ воспитанія особенно ни духа, ни бупвы; оно слишковъ сильно увлеклось посторонними интересами, чтобы строго слёдить за своимъ лёломъ; протестаятство напротивъ усердно держалось религи, но все спасевіе волагало въ буквѣ и ся храневіє считало своею зысшей обязанностью, пренебрегая встить остальнымъ. И та и другая система подготовляла одинаковые результаты. Воть накъ Фридрихъ II быль воспитанъ, на основания инструкция, данной его отцемъ. «Въ воскресенье (сынъ мой Фрицъ) должевъ вставать въ 7 часовъ; тотчасъ, какъ надънеть туфли, онъ долженъ стать на кольна и кратко помолиться Богу, громко, чтобы всв находящиеся въ комнате моган слышать. Молитва, которую овъ долженъ знать наизусть, следующая: «Господи Боже! Отче святый! Благодарю Тебя, что Ты милостиво сохранных меня въ сію ночь, дай мнѣ сныу къ исполнению Твоей святой воли, чтобы не только нышё, но и во всё дин живота моего, избъгнуть всего, что пожетъ удалить меня отъ Тебя, ради Господа Інсуса, моего Снасителя, аминь.» Какъ своро это исполнено, онъ долженъ живо и проворно одъться, вымыться, причесаться, напулриться; одвванье и короткая молнтва должны быть аккуратно кончены въ четверть часа, къ четверти осьмаго. Затънъ – на завтравъ семь минутъ. Послѣ этого должна взойдти вся прислуга и гувернеръ Дуганъ пусть читаетъ большую молятву, — всѣ на колѣнахъ. Затѣмъ Дуганъ долженъ прочитать главу изъ Библін и проціть ту или другую добрую церковную авсяь: все это продолжается до трехъ четвертей осьмаго; засвиъ всъ служители должны выдти. После того Дуганъ прочитаеть моему сыну воскресное свангеліе, съ краткниъ изъясненіснъ и указаніснъ того, что для христіанства нужно...» Такое неханичесное, соединенное съ неумоляною дисципляной, религіозное воснитаніе скорбе ногло озлобить нитомна, чбит носелить въ немъ истипную привязанность къ религія. Противъ этой истины часто грёшитъ исторія, то въ Юліанъ, то въ Фридрихъ и во иногихъ другихъ. О Фридрихъ II единъ няз посдибнинъть берлиненихъ пропозбдинковъ говорилъ совершенно сираведливо: «порабль такъ нагрузили религіознымъ балластонъ, что рако вли ноздно онъ непренъчно долженъ былъ потонуть» (Ерианъ).

— Для преподавателей обличительнаго богословія при семинаріяхъ можно рекомендовать брошюру: Der Geisterscher Swedenborg, übersetzt von Musäus. Weimar. 1863. (Духовидецъ Шведенборгъ, перев. съ шведскаго. Веймаръ, 1868) Она содержитъ характеристику Шведенборга, біографію его, очеркъ его системы и всѣ его видънія, въ полномъ мереводъ. (На мъстѣ цъна кинги 70 молъекъ.)

- Протестантство начинаеть сознавать врайность, въ которую оно внало относительно визнией стороны общественнаго богослужения. Досель оно проновъдъявело только объ апостольской (искусственной) простоть при богослужении, восхвалило саран и стойла, въ которыхъ молялись первые говимые протестанты, в. какъ извъстно, довели народъ до того, что совершенно убили и вкусъ религіозно-художественный и любовь къ дону Божію. Церкви, насяблованныя отъ католичества, приходнан въ упадокъ . поддерживать ихъ никто не изъявляль готорности; если и строялись возыя церкви, то не визын особевной церкозной архитектуры и отличались безвкусіень сравнительно съ церквами другихъ въронсновъданій. Прежде всего рышились поночь этой главвой нужда и начали разработывать накоторые упальнше памятения церковной архитектуры, ближе подходношіе къ возарівіянь протестантства, назначать премін архитекторань за оригинальные проекты и издарать спеціальный журналь для этой цёля. Авло хотя и медленно, но идеть впередь; теперь уже построено небольшое число церквей, которыя дають возможность сказать. что и протестанты также строять церкви. Отсутствіе литургичоскаго элемента въ богослужения и всяхъ осноногательныть средствъ, которыни возбуждается религіозное чувство христіанъ въ православной и католической Церкви, также стало обращать на себя вниманіе и начинаются попытки устранить неудобства простоты и въ этокъ отношении. Трудно представить, какъ удастся ввести безъ борьбы новые предметы религіознаго искусства въ

Digitized by Google

154

протестантскіе храны; истые протестанты ревние слёдать за всёнь, что накини-любо нутями можеть сблизить ихъ съ католичествонь; и въ недавнее время, по новоду самыхъ незначительвыхъ вещей, происходили сильныя столкновенія между пасторани и прихожавани. Тёнъ не невбе въ прошедшенъ году въ Саксонін, въ небольшонъ городкѣ Гогевнитейнѣ, сдѣлана была выставка церковныхъ вещей, которыя насторская конференція привнала болѣе завъчательными. Предмоты выставки были слъдующіе:

1. Каоедры, распятія, живонись на стеклі, крещальные столы, аналон, церковные стулья.

2. Церковные сосуды: чаша для евхаристін, дароносица, крещальная чаша, подсявчиники алтарные.

3. Покровы для алтаря, кассдры, кренцазываго стола, вышитые моталлами, шелкоиъ, шерстью и бумагою; ковры и пр.

4. Стеклянныя, столярныя и слесарныя работы, какъ то: мозапка изъ стекла, двери и художественная отдѣлка для дверей.

5. Тонкія работы взъ камия, какъ то: напрестольныя доски, капители, кресты на фронтовѣ, надгробные памятники и пр.

6. Типографскія работы: библія в образцы переплетовъ.

Чловы, устронешіе выставку, обращали болье всего виниація на тщательную, чистую отаклку работь и на строгій церковный характерь ихъ.

- Перекодя отъ этихъ начинаній протестантского міра къ католической церкви, ны находниъ, что она давно уже приняда изры иъ облагорожению церковно-религиознаго внуса своихъ членовъ носредствоиъ выставокъ, изданія журналовъ в ноощренія всіхъ предпріятій подобваго рода. Недавно вышла квига, касающаяся католиковъ здъщняго Виртенбергскаго королевства; это-именно: «Распоряженія по епископству ротенбургскому» за носліднія нятьдесять лать. Епископство ротенбургское составляеть очень небольшой уголокъ въ южной Гернанін; во, если ны хотинъ оціинть двятельность католичества съ его самой кранкой стороны, то всего лучше остановаться на такихъ маленькихъ уголкахъ. Здесь, при отсутствии большихъ и вліятельныхъ центровъ, при скудости натеріальныхъ средствъ и вообще въ саной скронной таши, католичество открываеть всв средства соедниять паству, оживить ее религовными интересами и поставить католическое единство такъ кринко, что изъ беззащитнаго положения превъ нисколько лить католики переходять въ наступательное относительно вновърнаго населения. Какъ этого достигаетъ католиче-

отво? Умною распорядительностію своихъ еписконовъ. Обраєны этой еписконской діятельностію своихъ еписконовъ. Обраєны этой еписконской діятельности находнить въ приведенномъ сборвикѣ и она тімъ занівчательніс, тімъ большаго заслуживаетъ винманія, что ограничивается угодкомъ. Это---ве пьнивые историческіе довументы, а сводъ епархіальныхъ распоряженій, навначаемый только для містиаго католическаго духовенства; издатель мевіе всего желаль, чтобъ эта кинга была доступна постороннимъ лицамъ и напечаталь ее въ самомъ ограниченномъ числѣ экземпляровъ. Позволяемъ себіь нескромно заглянуть въ книгу, чтобъ увидіть, въ чемъ діло.

1. Прежле всего мы замвчаемъ, что епископъ вглядывается въ потребности времени и даетъ свое пастырское благословеніе начиваніямъ, повидимому неважнымъ, но которыя со времененъ становятся дъйствительною силой церкви. Такъ, напримъръ, было въ вопросѣ о «союзахъ редигіознаго искусства.» За 1854 и 1857 годъ помъщевы такія расворяженія онископа.

«Въ числѣ утѣшительныхъ признаковъ, которые представляеть оживленіе церковной живни въ нашей епархіи, превмущественное вниманіе заслуживаетъ спова пробужавющався любовь къ католическо-церковному искусству. Объ этомъ свиаѣтельствуютъ предпринятыя во многихъ церквахъ вашего еписконства вовобновленіе старыхъ и учрежденіе новыхъ заведеній. Прежде чувствовалась потребность, чтобъ эти стремленія, не оставаясь разрозненными, соединились подъ однимъ опытнымъ руководствомъ и поддерживали себя взанино, — и этому желанію удовлетвораетъ тенерь «спархіальный союзь церковнаго искусства,» одобренный и утвержденный нами 27 іюля 1852, удовлетвораетъ тѣмъ болѣе, что значительныя лица, которыя состоятъ въ числѣ членовъ этого союза, могутъ подавать не бевосновательную надежду, что ихъ усилія нріобрѣтутъ общее сочувствіе, такъ же какъ в вхъ умѣвье вести это дѣло.

«Для нашего достопочтеннаго клара также, конечно, утѣшительно получить извѣстіе, что въ нашей епархія поялился органъ, чрезъ который ему возможно выражать свои взгляды и волучать совѣты въ вопросахъ архитектоники и орнаментація. Поэтому весьма было бы полезно, по нашему разумѣмію, еслибы священники и церковные совѣты обращались за совѣтами къ союзу при возобновлении церковныхъ зданій въ тѣхъ случаяхъ, гдѣ це требуется приглашеніе архитектора, при покупкѣ церковныхъ сосудовъ, также при постановкѣ часовень, полевыхъ крестовъ и пр. Настоящій предсѣдатель союва, господивъ про-

осссорь Геооде въ Тюбинтонъ, обязательно изъязнать готовность принимать подобным поручения и указывать средства къ нолучению върнайщихъ техническихъ сиъть.

«Приглашая наше достопочтенное духовенство воспользоваться представившинся случаемъ къ возвеличенно нашего святаго обряда, мы должны присовокущить, что въ тъхъ случаяхъ, когда по нравнау собора тридентскаго требуется согласте епископа (Sess. XXV.), овое должно быть испращиваемо непосредственно у насъ.

«Настоящій декреть сообщить къ свѣдѣнію всему духовенству. Іоснов еписнопъ.»

Расворяжение отъ 19 мая 1857 года.

«Почтенные надатели газеты: «Церковное украшеніе, архняз для жененихъ рукодълій» обратились нъ намъ съ просьбою рекомендовать это періодичесное изданіе; такъ накъ это изданіе, требующее большихъ издержекъ, досель еще не имъетъ достаточно подписчиковъ, чтобъ оберегать свое существованіе.

«Наше достопочтенное духовенство, изъ печатиаго декрета отъ .17 ноябра 1854, знаетъ уже объ особенномъ участіи, какое принимаемъ мы въ стремленіяхъ «союза христіанскаго искусства,» въ нашей енархіи, подъ покровительствомъ котораго стоитъ также и это вредпріятіе. Поэтому намъ послужитъ къ великому утвшенію, если это предпріятіе, начатое во славу Божію и для развитія благородной женской дъятельности, найдетъ всесторовнюю поддержку. Въ особенности мы рекомендуемъ вышисывать это изданіе во всё епархіальныя какъ городскія, такъ сельскія чатальвыя общества.

#### Іосифъ евископъ.»

2. Изъ приведенныхъ нами двухъ документовъ можно видить, какой товъ выражается въ отношеніяхъ епископа къ своей паствѣ. Онъ проситъ, рекомендуетъ, убѣждаетъ; даже и тогда, когда онъ выступаетъ какъ власть имущій, строго вевѣшиваетъ свои слова; по викогда онъ не скрывается за отвлеченное понятіе канцелярін, присутствія и т. п., а всегда становится лицомъ къ лицу предъ своею наствой. Въ этомъ ваключается также одна ивъ важаѣйшихъ причинъ, содѣйствующихъ оживленію религіозныхъ интересовъ въ католичествѣ. Епископъ самь видитъ щужды енархіи, самь знаетъ путныхъ людей, въ родѣ профессора Гефеле, самь даетъ совѣты; и можно быть увѣренымъ, что на всѣхъ пунитахъ, куда дойдетъ его слово, оно произведетъ соотвѣтствующее впечатлѣвіе, потому что здѣсь говоритъ не бумага ва номеромъ, а живой человѣкъ, стоящій во главѣ епархів.

157

Католичество, вида въ протестантетић всю невыгоду конскотоекихъ, канцелярскихъ отношеній церковнаго управленія въ народу, все боле и боле усиливаетъ личное вліяніе енискова на свою енархію, и поэтому все чаще и чаще появляются настырскія посланія еписконовъ къ народу. Темерь напр. газоты занинаются пастырскивъ носланіенъ архіепископа зальцбургскаге, назначеннымъ для Тироля, въ которонъ онъ убъждаетъ народъ на предстоященъ ландтагъ твердо стоять за исклібчительно католическій характеръ Тироля в не впускать туда на постояннее жительство протестантовъ. Можно заравъе сказать, что осли тирольцы сдадутся, то развъ только послъ самой упорной борьбы.

Въ распоряженіяхъ по еписконству ротенбургскому полінцено также нісколько пастырскихъ посланій ко всей пастві; но мы не станенъ ихъ разсматривать потому, что ови сходны съ посланіями, которыя прежде были въ обычай въ нашей православной Церкви, если не ошибаемся, до настоящато столітія. Въ смлу какихъ обстоятельствъ прекратилоя этотъ полезный для Церкви обычай, освящевный примірами знаменитійшихъ мужей восточной всіхъ віковъ Церкви, это вопросъ, ожидающій своей очереди въ русской духовной журналистикі.

3. Характеръ католичества во преимуществу централизаторсвій; со всего католическаго міра протявуты нити въ Ринь; тань сосредоточено церковное управление и рашения ринскаго двора обязательны для всёхъ безъ исключенія. Такъ какъ на ийстѣ верховное развение напы воплощается въ евископа, то можно было бы подумать, что еписконать натолический все держить въ своихъ рукахъ, во ния церковнаго единства, и оставляетъ нало простора отдівльнымъ личностямъ въ области религіозной жизни. Католичество инкогда конечно не отнажется отъ такого взглада на свое строгое единство; во инкогда не будеть доводнуь его до вредныхъ крайностей: это онять тайна католичества. Много помогаеть въ атомъ случат правило римскаго двора назначать на епископін людей, преданныхъ ему, но во всякомъ случат знающихъ хорошо иъстныя, народныя условія. Въ предълахъ этихъ условій они обязваны дёлать все, что можеть служить во благу церкви, хотя бы принятыя меры и были новостью для римскаго двора; онъ и одобрить ихъ несомивно, если польза очевидна. Отъ этого происходить то странное явление, что въ одной странь Римъ преслъдуеть извъстное явленіе, - въ другой ему же даеть свою санкцію. При такихъ порядкахъ, очевнано, многое можеть развиться в въ предълахъ католической системы.

SANSTEN.

Говоря объ этихъ свойствахъ натознчества, ны нийенъ въ ваду преимущественно Германію и съ недавняго времени Англію: въ этихъ двухъ странахъ натоличество болѣе всего нийетъ вадатвовъ къ усяѣху прочнему.

Впископство ротенбургсное находится въ Германін; а ніжцы. канъ навъстно, народъ, въ которомъ сильно развита личность н отренление обособить свою личность в въ чемъ-нибудь задвить свое значение. Это свойство народнаго характера поражаеть на RAMAON'S MATY B'S NHOLOHICLEHBUX'S CORSAL'S VACTO ALA TARBA'S целей, которыя выбраны повидиному за темъ только, чтобы составить каной-вибудь Verein. Если представнить, что это народное качество, обратившись из религия, во найдеть въ ней удовлетворенія, то пожеть произойдти очень вредное отчужденіе. И воть ны видимъ иножество гранмать, въ которыхъ списконъ ротевбургскій то санъ водаеть мысль объ обравованія какого нибудь религіознаго союза, то утверждаеть, поощряеть союзы, сообщаеть о нихъ остальной цаствъ. Этихъ союзовъ такъ иного и оне такъ разнообразны, что личные вкусы могуть найдти саное общирное удовлетворение. Есть союзъ «для гражданскаго н моральнаго улучшевія вынеснияхъ срокъ наказанія и отпущенныхъ преступниковъ», «союзъ Боннеація», «Карла Барронея союзъ» для распространения религіозно-правственныхъ католическахъ янить, «Миссіонерскій (св. Ксаверія) союзь» и разлячнаго рода братства «Майское», «Въчнаго поклоненія» и пр.

Въ другихъ католическихъ странахъ вародъ занитересовывають другами предметани, подходящими къ его характеру. Отъ 27 денабря врошлаго года пом'ящено было такое нав'ястие наз Рима: «вчера во полудии въ церкви S. Maria in Ara Celi начались детскія провов'яди. Въ этой церкан находится особенно чтиное изображение изаденца Інсуса, съ которынъ оранцискане посвщаютъ трудно больныхъ. Къ назначенному дию неображение младенца Інсуса выставляется въ канелл'я со всёми подробностями внелеенской пещеры. Около «Bambino» (налютки) стоять Іоснез и Марія; на покловеніе приходять пастыри; вдали видны Виолеемъ и ангелы, возвѣщающіе радость о рожденія Снасителя. Противъ напеллы устроева маленьная кассара и дати, мальчики и давочки. отъ 8-10 лътъ, входятъ на нее, дълаютъ престное знанение в начинають говорить проповёдь. По окончанія ся каждый становится на колёни предъ ноображеніенъ и читаеть выученную нанаусть нолнтву».

- Bibliotheca theologica. Verzeichniss der auf dem Gebiete der Digitized by Тheologie nebst den für dieselbe wichtigen während der Jahre 1830 — 1862 in Deutschland erschienenen Schriften von É. Zuckold. Göttingen 1862. 1 Lieferung (Богосзовская библіотека. Каталогъ богосзовскихъ книгъ, съ присовокупленіенъ и другихъ важныхъ для богосзовія сочиненій, изданныхъ въ Герианія съ 1830—1862. Первый выпускъ.)

Бибдіотека будеть состоять нав четырехь выпусковь и соотарлена очень тщательно. Кто желаеть имѣть непрерывный каталогь богословскихъ книгъ изданныхъ въ Германія, тоть можеть пріобрёств Bibliothecam theologicam von Chr. W. Löflund (Stuttgart 1833), въ одноять томѣ, которая содержитъ книги, вышедшія до 1831 года. Эти двѣ книги могутъ замѣнить частные каталоги, выдаваемые по годамъ и стоющіе довольно дорого.

— Газеты изв'ящають о скоронъ ноявленія первой миссіонерской карты Грундемана; она будеть состоять изъ 6 листовь. Главные три цита будуть обозначать страны, занятыя христіанами, могометанами и язычниками. Отношешіе различныхъ в‡роисновѣданій среди христіанскаго народонаселенія будеть также намѣчено особыми знаками. Миссіонерскія станціи всѣхъ странъ и исповѣданій будутъ пояснены въ числахъ. Авторитеты, которымъ карта предложена была ва разсмотрѣніе, отозвались одобрительно.

- На островѣ Цейловѣ будансты рѣшнансь бороться съ европейскими миссіонерами посредствомъ ихъ же оружія. Они составяли общество, подъ названіемъ «Союзъ для искорененія суевѣрія» (т. е. Христіанства) и завеля типографію, изъ которой выходять буданстическіе трантаты и полемическія брошюры противъ христіанъ. Въ настоящемъ году магометанское населеніе на востокѣ ожидаетъ пришествія послѣдияго Имама, который, по вычисленію одного знаменитаго кашинрскаго факира, жившаго 400 лѣтъ назваз, долженъ придти въ 1280 г. гиджры, т.-е. въ 1863-1864 по Р. Хр. Это можетъ повести къ новому взрыву фанатизма въ мусульманскомъ населеніи и возобновить недавнія сирійскія событія.

- Предостережение нашимы полемикамы.

Въ нашихъ учебникахъ обличительнаго богословія главы о протестантствѣ сляшкомъ усердно занимаются символическими протестантскими книгами и ученіемъ первывъ реформаторовъ; сдѣлавъ посильное опроверженіе ихъ, на этомъ и останавливаются. Послѣдующая исторія богословскихъ навравленій и перемѣнъ въ церковной жАзни оставляется безъ вниманія, такъ что обличи-

160

Digitized by GOOGLE

тельное богословіе, имѣющее цѣлію дать руководство для отвѣта живымъ людамъ, занвмается исключительно мертвыми, и вмѣсто обличительваго богословія является «нѣчто изъ исторіи протестантской догматики.» Такой методъ неприложимъ въ отношеніи протестантства, потому что оно, по самому своему принципу, постоянно измѣияется и не связываетъ себя предавіями; чтобы поражать его, надобно стать на туже точку, на которой оно находится въ данную минуту. Въ прошедшемъ году, говоря о Дёллингерѣ, мы выставная пункты, на которыхъ онъ поражаетъ протестантство: ученіе старыхъ теологовъ у него принято во вицменіе только въ той мѣрѣ, въ какой оно доселѣ отражается невыгодно въ религіозной жизни протестантства.

Въ подтверждение этого мы можемъ привести и всколько словъ изъ руководящей статьи протестанта Шенкеля, помъщенной въ его журналѣ за январь нынъщняго года (Allgemeine kirchliche Zeitschrift). Равсмотръвши стремленія той партіи въ протестантствѣ, которая желаетъ придать большую твердость церковной жизни возвышениемъ iepapxin, введениемъ устной исповѣди, высшихъ понятій о тавиствахъ и пр., онъ говоритъ:

«Какъ пьюзензиъ въ авгликанской церкви опирается на ивкоторые уцѣлѣвшіе досель остатки католическихъ воззрѣвій, такъ и новъйшій лютеранскій конфессіонализмъ (партія, указанная выше) основывается на выглядахъ и интиниять Лютера и лютеранскихъ богослововъ, на догнатахъ и учрежденіяхъ, перешедшихъ изъ средневѣноваго образа представленій. Нельвя не сознаться, что Лютеръ особенно во иногихъ отношенияхъ не отръшнися еще отъ католическихъ возврѣній. Потому протестантства невозможно узнать вь его истинной и всецьлой сущности изв символических в книг и дозматическиха учебникова. Изследователь постоянно должевъ обращаться къ его первичнымъ началамъ, къ основному направленію, опредѣлившему его положеніе въ исторіи; изъ него все болѣе и болѣе должно выдѣляться все, что не его собственность, что, такъ-сказать, не выросло изъ его плоти и крови, что ему просто навявано положеніями той церкви, которая его оттолкнула. Протестантство поэтому не есть готовая, законченная система,-оно менье всего можеть быть названо системою, основывающеюся на положевіяхъ и учрежденіяхъ, дошедшихъ по вреданно; оно есть начало постоянно стремящееся къ основательнательные вадачи, ясные и рышительные вщущее своего осуществления; ово есть начало стоящаго на почвѣ совѣсти свободнаго евангелическаго совнания. Витесто того, чтобъ опреде-

161

лять сущность вротестантства по синволическимъ книгайъ и догматическимъ учебниканъ, необходино обращаться къ основнымъ, движущниъ его идеямъ, изъ которыхъ оно доселѣ нолучало всю свою силу.»

Шенкель требуеть отъ лютеранства послѣдовательности и находить объяснение успѣховъ католичества именно въ такой послѣдовательности. Мысль вѣрная, — но тольно относительно усиѣховъ католичества; послѣдовательность же иротестантства состоить только въ отрицания и освобождения недѣлиныхъ отъ всѣхъ обявательствъ, относительно религіовной задачи человѣчества, предъ церковью, обществоиъ, общиною, т.-е. въ прямонъ уничтожения той силы, которая всего достигаетъ, уничтожени подчинения частной воли общинъ задачанъ и ограничения частныхъ интересовъ во имя общихъ, —въ отрицания всего того, что заключаетъ понятіе церковь. О католичествѣ онъ говоритъ:

«Нёкоторые жајуются на то, что въ настоящее время протестантская церковь такъ слаба сравнительно съ натолическою, что протестантство не дълаетъ никакихъ завоеваній не только географическихъ, но и правственныхъ, что правительства болёе уважаютъ и даже болѣе боятся католичества, чѣмъ протестантства. Этотъ фактъ не трудно объяснить. Католичество въ наше время снова добилось значенія, какъ католичество, т.-е. оно воевратилось къ своимъ прежнимъ началамъ н съ удвоенною силою, ни на что не обращая внаманія, постаралось явно поставить ихъ на видъ. Эти начала противорѣчатъ господствующимъ идеянъ времени и его задачамъ; но они обладаютъ могуществомъ нослѣдовательности: они виѣютъ всемірно-историческое, хотя и надающее, оправданіе; они суть послѣдовательно проведенное выражевіе самой по себѣ ясной и смѣлой идеи. Но въ послѣдовательности и заключается для большивиства неотразника сида.»

Patt

Digitized by Google

#### БИБЛЮГРАФІЯ.

«Христіанскія Древности и Археологія», ежемпьсячный журналь, издаваемый В. Прохоровымь.

Подъ отниъ заглавіенъ вотъ уже болѣе года выходить заивчательное археологическое изданіе, но до сихъ поръ ни одниъ изъ нашихъ духовныхъ журналовъ не сказалъ о немъ ни слова. А между твиъ ото изданіе виолив заслуживаетъ винманія нашихъ

162

луховныхъ, какъ открывается изъ програниы журнала и еще болве изъ са выполнения издателенъ. Программа этого археологическаго журнала очень широкая. Въ журналъ должны войдти: I) памятники христіанской архитектуры на Востокі в Западі; II) иконовись в скульптура : а) ствиная церковная иконопись (орески), и правила и порядокъ при расписывания древнихъ церквей; гдв въ какой степени сохранились древнія фрески; b) иконы, писанныя в різныя на дереві и слоновой кости, мованчныя, фвияфтяныя, шитыя, литыя и проч.; характеръ вковваго писанія восточный-греческій и западный; с) рукоцяси и кинги (византійскія и руссвія и др.) и находящіяся въ нихъ миністюры. разныя художественныя украшенія—заставки, буквы, вязи, почерки, письма различныхъ въковъ и т. п.; III) церковная утварь и священнослужительскія одежды, періоды видонямівненія ихъ въ разныхъ вѣкахъ и значеніе ихъ въ обрядахъ богослуженія. IV) Критическій разборъ издавій о христіанскихъ древностяхъ. Разработка давныхъ, или признаковъ, для опредёленія, къ какому времени можно отнести разематриваемыя древности. Источники, разъясняющіе историческія событія христіанской Церкви и замѣчательныя личности. Отношеніе религи къ общественной и частной жизни. Приложение, состоящее изъ особой тетради съ рисунками, относящимися во всёмъ отраслямъ искусствъ, разъясняющихъ событія историческія и бытъ народный во всёхъ отношениять : воевномъ, граждансковъ и домашнемъ ; русския одежды въ разныхъ періодахъ.

Для выполненія такой общирной программы издатель имфеть всё условія: овъ художвикъ нашей ямператорской академів художествъ и завъдываетъ находящимся при ней такъ называемымъ древне-христіанскимъ музеемъ, въ которомъ находятся древности монастырей Ассиской горы, привезенныя г. Севастьяновымъ, также върные снимки съ превосходной коллекции паилтинковъ разныхъ искусствъ, разныхъ въковъ такъ вазываенаго англійскаго Арундельскаго общества любителей и собирателей дрезностей и парижской императорской библіотеки; кроив того, податель инветь подъ руками памятники древностей, собранные ниъ, по распоряжению академическаго вачальства, въ развыхъ мъстностяхъ Россія, владъетъ своимъ собственнымъ собраніемъ древностей и наконецъ получилъ право отъ правительства польвоваться тёмы матеріалами, которые въ наобилін находятся въ разныхъ государственныхъ хранилищахъ С.-Цетербурга, Москвы, Новгорода и другихъ городовъ.

T. X.

Чтобы судить о тожъ, какъ издатель выполняетъ свою общирную программу, ны должны бы были перечесть и оцанить вся статья и всё рисуния, которые находятся въ его журналь ; но это было бы слишкомъ много, при обили статей и рисунковъ, вошедшихъ въ его язданіе; а потому мы ограничнися вайсь укаванісять на ибноторыя статья и рисунки. Замічательнійшія, по нашему мизию, статьи археологическаго журнала г. Прохорова савдующія : Византійская псалтирь императора Василія Македоначава (Хавка), подливникъ, греческія лицевыя Четія-Минев Х віка, перковная архитектура и ся украшенія въ монастырі Хиландарь на Авонской горь, рисунки изъ книги Бытія (рукопись XVII вѣка), стѣншая иконопись (фрески) XII вѣна въ церкви св. Георгія, въ Рюриковой крипости, въ Старой Јадоги, натеріалы для исторія священнослужительскихъ одеждъ, менологіонъ императора Василія (Х вѣка), парижскій списокъ словъ св. Григорія Назіанвина, ввглядъ на художественную сторону рукописн св. Григорія Назіанзина и значеніе художественно-археологическаго разбора при изучении подобныхъ рукописей; рипиды, находящіяся въ новгородскомъ Софійскомъ соборѣ, царственная книга, греческая ръзъба на слоновой кости Х въка; императорский константинопольскій дворець (статья Дидрона изъ Annales Archeologiques, tome XXI, 5 livre, 1861 an.), каташетасма (завъса) паря Ивана Васильевича Гровнаго 1556 года, подвренная Хиландарскому монастырю на Авонв. Воть что напримвръ авторъ говорить объ одной изъ священническихъ одежаъ-фелони: «на рельефахъ ниневійскихъ, недавно открытыхъ Боттою и Јайярдонъ въ развалинахъ знаменитой столицы ассирійской монархія, мы видямъ изображения царей и верховныхъ жрецовъ въ одеждѣ, нивющей видъ какъ бы фелони. Изъ изображения на этихъ же панятникахъ царей сврейскихъ в дамасскихъ видно, что и у ныхъ была верхняя одежда, подобная фелони. По форив эти фелони быля различны: то круглыя, то четверо-угольныя съ кистями но угламъ и бахрамою, или свади длинныя, а спереди укорочевныя; на иныхъ замѣтны украшенія въ видѣ перевязей. Съ первыхъ высовъ Христіанства на Востокѣ фелонь сдълалась привадлежностію в свящевнослужителей хрястіавсинхъ. Когда Константинъ Великій перенесъ столнду въ Византію и дворъ византійскій преобразовань быль по образну дворовь восточныхъ монархій, то вийсти съ другими обычалии и церемонілии введены были также и восточныя одежды. Съ этого времени и на Западъ является фелонь у священнослужителей христіанскихъ.

164

(Въ рименять христіавскихъ натакомбахъ или вещерать для вогребенія умершихъ первыхъ въновъ по Р. Х. хотя и встръчаются на нѣкоторыхъ неображеніяхъ одежды, похожія на шалую фелонь, но ее нельзя отнести въ разряду тѣхъ фелоней, которыя мы видимъ на священнослужителяхъ рременъ послѣ Константина.) Фелонь была общей одеждой какъ для священинковъ, такъ и святителей; послѣдніе отличались отъ священинновъ тѣмъ, что надѣвали сверхъ фелони на плечи омофоръ. Фелонь, также и смофоръ имѣли свои періоды изиѣненій, хотя и незначителевыхъ по виду, но зажныхъ для археологическихъ изслѣдованій; они омредѣляютъ приблизительно время тѣхъ древностей, на которыхъ изображены» (\*).

Въ статъв объ антиминсв, принадлежащей академику И. И. Срезневскому, авторъ говоритъ, «что въ нашей Церкви некони употреблялись въ священномъ служения антиминсы: но какъ они приготовлялись, каковы они были, объ этомъ не сохранилось, сколько знаю, никакихъ важныхъ сведений». Потомъ описывая антимиесь, найденный въ Новгородь и нынь хранящийся въ Александроневской лаврв, авторь продолжаеть: «вашвтить слвдуеть, что подливный плать есть кусокъ полотна, довольно толстаго, въ родѣ того, какое теперь употребляется нашями селянами на бълье, впрочемъ вытканнаго хорошо изъ витей совершенно одиняковой толщины. Онъ кругомъ подрубленъ. Признаковъ, что въ этомъ самомъ платѣ зашиты были св. мощи, нѣтъ никакихъ. Въролтно, къ этому плату пришитъ былъ по рубцанъ другой и въ этонъ-то другомъ платв были вшаты св. мощи; или же, можеть быть, къ сохранившенуся плату пришиты были наугольники съ св. мощами» (\*\*). Мы не буденъ утомлять внимавіе читателя выписками изъ другихъ статей археологическаго журнала г. Прохорова, хотя всё онё заключають въ себе весьма много интереснаго для нашихъ археологовъ, а особевно для духовныхъ, и перейденъ къ рисунканъ. Во всёхъ выпускахъ этого журиала-ны разунвень выпуски за целый годъ-более 50 рисунковъ. Замвчательнийте явъ нихъ : фотографический свямовъ съ пселтири Х въва императора Василія Македонянина, представляющій пророна Насана, обличающаго царя Давида ; святитель Николай-отографический снимокъ съ ствиной иконописи въ монастыръ Корев на Асонской горъ; наружныя украшенія въ цер-

(\*\*) Bunyers 4-#.

<sup>(\*)</sup> Квита 2, стр. 3.

квя Введенія во храмъ Пресвятыя Богородицы на Асонской горѣ, въ монастыръ Хиландаръ ; стънныя украшения въ Кіево-Сооійскомъ соборѣ XI вѣка; церковь св. Георгія въ Рюриковой крѣпости, въ Старой Дадогѣ, построенная въ XII вѣкѣ; одежды восточныхъ царей и жрецовъ ассирійскихъ, египетскихъ, переядскихъ и еврейскихъ; одежды святителей западной церкви VI и VII въковъ, срисованныя съ мозанкъ въ древентъ нтальянскитъ церквахъ; одежды святителей восточной церкви, срисованныя съ мозанкъ Софійскаго собора въ Константинополъ; священнослужительскія одежды VI и IX вѣковъ, заниствованныя изъ сирійской рукописи VI віка и неъ рукописи Григорія Назіанзана IX въка; изображение преп. Максима Грека; рипиды развыхъ времень и месть, употреблявшіяся при святительскихь богослуженіяхъ; антиминсъ 1149 г.; рисунки съ царственной книги или льтописи событій царствованія Ивава Васильевича Грознаго; Спаситель вѣнчающій императора Романа IV и Евдокію 1068 г.; мованчное изображение Спасителя въ Софийскомъ соборѣ, въ Константинополь; катапетасма цара Ивана Васильевича Грознаго, подаренная Хиландарскому монастырю на Авонъ; Валентиніанъ III-рельефное изображение на слоновой кости 428 г.; серебраный дискъ Өеодосія, на которомъ изображено дѣленіе римской имперіи на восточную и западную. Изъ этихъ указаній читатели могуть видёть, какое богатство матеріаловь для археологін заключается въ упоманутыхъ нами рисункахъ! Въ журваль г. Прохорова наши духовные найдуть не только такія свідъція, которыя восполнять ихъ академическія и семинарскія познанія въ археологін, но и такія, которыя дадуть имъ новыя понатія о многихъ археологическихъ предметахъ. Не говоря уже о семинарскомъ преподавания археологии, наши академическия лекцій объ археологія далеко несовершенны. Бивганъ, Бинтеримъ, Августи и другіе наши руководители въ церковной археологія не могуть похвалиться даже полнотою, не говоря о непогръщимости. Они болъе говорять о такъ-навываеной общей христіанской археологін, не касаясь обрядовъ, или памятниковъ христіанскаго искусства, свойственныхъ только ибкоторымъ церкванъ. Считаемъ излишнимъ уже говорить о томъ, что иностранные писателя ничего не могуть намъ помочь по части собственно русскихъ древностей, такъ богатыхъ матеріалонъ и такъ мало изсладованныхъ. Извастный обрядъ, извастная священная вещь разнообразнынсь не только въ различныхъ церквахъ, не даже въ одной и той же церкви, или лучше въ разныхъ ивст-

166

постяхъ одной и той же церкви, и эти разности ускользали отъ вниманія нашихъ руководителей-археологовъ. Такъ напримѣръ иваче отправлялись часы въ Новгородъ, и вначе въ Москвъ. вакъ видно изъ Стоглава. Нътъ сомивнія, что эти разности несущественны, по тёмъ не менёе онё характеристичны, заслуживають внимавія археолога, а иногда сохраняють самую древнюю черту христіанскаго богослуженія. Многіе нов нась, несмотря на то, что прослушали академвческій курсь археологіи, не разъ ставовныесь втупикъ предъ нёкоторыми археологическими вопросами, встрачающимися въ нашихъ отечественныхъ памятникахъ. Какое нибудь «въ прошаніе Кирика» ватруднить каждаго изъ насъ неразрѣшяными археологическими вопросами : такъ неполны наши свъдъвія въ археологія. Мало этого: наши археологическія повнанія часто бывають и нев'єрны, при тёхъ руководителяхъ, о которыхъ мы упомянули выше. Самые безпристрастивитые изъ нновърныхъ археологовъ, въ описанія извъстнаго христіанскаго обряда, или извъстнаго христіанскаго памятника, стараются держаться догны своего исповидания и намиренно опускають все то, что противорѣчать въ обрядѣ, или панятникѣ ихъ ввроучению; отсюда въ своихъ археологическихъ изысканияхъ они проводять иногда невърный взглядъ на извъстный обрядъ или известный памятникъ христіанскаго искусства. Въ самонъ изданія г. Прохорова найдемъ подтвержденіе нашей мысли. Такъ у него приводится оприбочное извъстіе Жюля Дабарта объ ниператорскомъ константинопольскомъ дворцѣ, или лучше объ одной комнать этого дворца, называемой казистой; а вслыдствіе опперето извести о комнать и опперето озвеновищо на византійскихъ императоровъ, какъ на папъ и царей (\*). Тамъ же г. Прохоровъ говорить о другомъ знаменитомъ иновѣрномъ Зальпенбергь, что онъ въ своемъ сочинения «Alt-christliche Baudenkmale von Constantinopel vom V bis XII Jahrhundert, Berlin, 1854», невѣрно скопировалъ святителей Григорія Богослова и Діонисія Ареопагита, и по втому случаю замізчаеть, что западные художники, незнакомые съ одеждами святителей восточяыхъ, сбили рисунокъ омофора по образцу святителей западвыхъ (\*).

Къ недостаткамъ нашихъ археологическихъ свъдъній нужно прибавить еще и то, что мы вовсе не знакомимся въ академіяхъ и семинаріяхъ съ палеографіею, съ способами различать и сор-

<sup>(\*)</sup> Cm. Annales archeologiques, v. XXI, ctp. 47.

тировать памятники христіанскаго искусства по эпохамъ; а отсюда происходить то, что мы не можемъ оцѣнивать важиости и звачевія многихъ христіанскихъ памятниковъ и прокодимъ ихъ мимо, или даже безжалости.) истребляемъ ихъ. Я бы могъ при этойъ случаѣ привесть кой-какіе примѣры обращенія нѣкоторыхъ нацияхъ духовныхъ съ древними памятниками христіанскаго золчества, живощиси и др., во потіпа вият odiosa....

При такомъ положения дъла, такія періодическія изданія, какъ «Христіанскія Древности и Археологія» г. Прохорова и «Извістія Инператорскаго Археологическаго Общества», должны быть настольною книгой нашихъ духовныхъ, а особенно нашихъ наставниковъ по эрхеологіи въ академіяхъ и семинаріяхъ. А между твиз, сколько известно, оба вти археологическія наданія мене всего выписываются и читаются нашими духовными академіями, семинаріями и нашими духовными. Я далекъ отъ той мысли, чтобы водовравать туть равнодушие со стороны нашихъ духоввыхъ къ такимъ полезнымъ изданіямъ, но готовъ прийнсать это вевватно нашего духовенства о существования такихъ необходиныхъ для него вяданій; во свѣтскіе, какъ миѣ случалось неодноиратно слышать, думають объ этомъ иначе и прямо заводозривають нась въ равводуши къ твиъ предметанъ, которые должны быть такъ близки намъ и повнание которыхъ должно составлять, тавъ-сказать, спеціальность духовныхъ.

#### Сеященникъ Михаилъ Морошкинь.

Палеографические снимки съ греческихъ и славлискихъ рукописей Московской стиодальной библіотеки VI—XVII въка. Издаль Савва, ени-- скопъ можайскій. М. 1863.

Въ большую четверть, предчеловіе І—ІV стр., описаніе снижковъ – текстъ на русск. и латинскомъ язывъ 1-46 стр. и 60 табляцъ снижковъ.

Наши библютски богаты памятниками древней письменности, не только славянской, но и греческой. Но самостоятельно польвоваться древними рукописями можно только послё предварительной спеціальной подготовки. Умёнье обращаться съ рукописями дается не легио и не скоро. Оттого древніе памятники доселё остаются у насъ достояніемъ немногихъ спеціалистовъ. Слабость нашей церковно исторической науки много вависить отъ того, что большинство людей, ванимающихся у насъ цер-

(\*) См. Христ. Древн. и Археол. выпускъ 2, стр. 7 и слъд.

· 168



конною исторією, пользуются матеріалами изъ втормхъ рунъ, благодаря только нечанному язданію така другиха наматинковъ древной письменности, сдъланному знатоками, спеціальстани. Памографія, какъ вспоногательное средство читать и разбирать древные рукопнен, досель не была у насъ навъства. Цонатно, что тамъ, гав все зависить оть личнаго наблюдения и научения, не можетъ быть рачи о таконъ руководства, которое могло бы совершенно заминить это изучение и давало бы готовое средство безъ всякаго труда въ совершенствъ пользоваться древними паматниками. Однакожъ налеографія, накъ оводъ образцевъ древнаго пноьма, мъвлашагося по въкамъ и имъвнато свою исторію, не совстви неуловничю — по крайней ибрі въ общихъ чертахъ, является очень зажнымъ пособіемъ, которое можеть облогчать трудь научения. Повтому палеография досель состовляла у насъ насущимо потребность для большинства занимающихся церновною исторіей. Ивданіе преосвященнаго Саввы представляеть первый опыть въ своемъ родь, который конечно съ благодарностью будеть принять нашимъ духовенствомъ (\*). Правда, это издание представляеть собственно образны снимовь сь руконисей и не даеть руководительныхъ понятій относительно налеографической исторіи древней письменности, но и наглядное сличение образцевъ письменности - греческой и славлиской оть VI до XVII выка можеть служить очень важнымъ пособіемъ для занимающихся.

Чтобы ближе познакомить нашихъ читателей съ трудомъ преосвящ. Саввы, мы сообщимъ тѣ объясненія, какія самъ опъ предпослаль въ своемъ предислогія.

«Цѣль нашего изданія — доставить занимающимся греческою и славянскою палеографіею ифкоторое пособіе для болье точваго опредъленія времени написанія того или другаго имсьменнаго паматника.

«Всѣ почти снижи въ нашемъ сборникѣ, за всключеніемъ весьма немногихъ, заимствованы изъ рукописей, означенныхъ годами. А сличеніе рукописей, не имѣющихъ на себѣ положительныхъ признаковъ относительно времени ихъ написанія, съ тѣми, на коихъ ясно означено время написанія, есть наиболѣе удобный и вѣрный способъ къ точнѣйшему опредѣленію времени написанія оныхъ. Знаменитый Монфоконъ пишетъ о себѣ,

<sup>(\*)</sup> Нельзя не благодарить издателя за весьма умтренную цтвну книги: цтвва ей 5 р. сер., цродается у книгопродавцевъ Осрапонтова и Базунова.

что онъ налеографические труды свои началъ вменно съ того, что рукописи безъ означения года сталъ сличать съ теми, на коихъ означено было и время ихъ наинсания и имя писца.

«Съ начала мы думали ограничнъ свое изданіе снимками съ греческихъ и славянскихъ рукописей только Московской синодальной или патріаршей библіотеки, тъмъ болёе, что между этими рукописями оказались манусирниты съ годами всёхъ вёковъ, начиная съ IX и до XVII; но когда послёдовало разрёшеніе духовнаго начальства на присоединеніе къ синодальной библіотекѣ инсьменныхъ сокровнить синодальной типографской библіотеки, то рёшились, въ вилё донолиенія, присовокупить нёсколько синиковъ съ нанболёе древнихъ, означенныхъ также годами, рукописей и сей послёдней библіотеки.

«Поелику въ небольшихъ, нами представленныхъ, синикахъ не вся могуть встрачаться буквы азфавита, между тамъ какъ ивкоторыя буквы, но своему особенному начертанию, какое давали вых писцы въ то или другое время, составляють отличительный и притомъ довольно върный признанъ той или другой эпохи рукониси: то мы почли неизлишнимъ ирисовокупить къ нашему наданию полные алоавнуы, вакъ греческихъ, такъ и славанскихъ буквъ разныхъ въковъ. Алфавиты греческіе, начиная съ V в. до Р. Хр., заниствовали им частно изъ древивищихъ снимковъ (fac-simile), изданныхъ Монфокономъ въ его Palaeographia Graeca и парижскимъ придворнымъ профессоромъ каллиграфія, М. Сильвестромъ, Paleographie Universelle (Paris. 1841), частію наз рукописей Московской синодальной библіотеки. Алфавиты славянскихъ буквъ Кириловскихъ, такъ названныхъ отъ изобрѣтачеля ихъ, славянскаго учителя Кирилла, взаты нами преимущественно изъ рукописей синодальной и частію вышеупомянутой типографской библіотеки. Къ славянскимъ общеунотребительнымъ Кирилловскимъ письменамъ мы присоединиля тавже элфавиты особенныхъ славянскихъ глаголическихъ буквъ разныхъ въковъ, заимствовавъ оные изъ извъстнаго взданія Копитара: Glagolita Clozianus et caet. (Vindob. 1836), на томъ основанія, что между нашими славянскими, Кирвіловскими снимками встричается одних снимокъ съ подписи, сдиланной глагодическими буквами на одной изъ рукописей типографской библотеки.

«Зная, по собственному опыту, какъ трудно и удобопогрѣшимо, особенно въ началь, читать греческіе манускрипты поздиѣйшихъ, напр. XV, XVI и слѣдующихъ вѣковъ, преисполненные разны-

ин, иногда чрезвычайно изысканными, сокращеніями словъ, мы признали небезполезнымъ, для облегченія затрудненія пристунающимъ въ занятію греческими руконисами, приложить въ конпѣ нашего изданія объясненіе изкоторыхъ, болѣе затруднительныхъ, словосокращеній. Объясненіе это основано на сличенія сокращенныхъ словъ съ тѣми же словами, наинсанными разлѣльно и безъ сокращенія въ другихъ того же содержанія руконисяхъ или нечатныхъ изданіяхъ. Этотъ, по истинѣ, не легиій трудъ, но просьбѣ нашей, совершенъ извѣстнымъ любителемъ Греческой и славянской онлологіи, А. М. Гезеномъ.»

Считаемъ не зишины между прочимъ замъчнъ, что образцы греческихъ словосокращеній особенно могутъ быть полезны для нашихъ духовныхъ семинарій, въ которыхъ очень много книгъ старинной греческой печати съ разнообразными сокращеніями словъ, взятыми съ древнихъ рукомисей.

«Такних образонъ, продолжаеть издатель, нашъ сборникъ палеографичеснихъ синиковъ состоитъ изъ 60-ти таблицъ, изъ коизъ 51 заняты синиками съ греческихъ и славянскихъ рукописей, 4 — алфавитами греческихъ, славянскихъ — Кириловскихъ и глаголическихъ письменъ и 5 — греческими словосокращениями. Предъ алфавитами греческими мы поставили заставку, заимствованную изъ греческой руковиси XI в., а предъ славянскими — изъ изъ славянской палеографіи Изборника Святослава 1073 года.

«Для отличія снимковъ, взатыхъ изъ манускриптовъ, писанвыхъ на пергаменѣ, отъ снимковъ, заимствованныхъ изъ рукописей бумажныхъ, первые издали мы въ два тона или колера, а послѣдніе въ одивъ.

«Палеографичествих снимкамъ предпослали има краткое описаніе оныхъ. Здёсь мы ограничивались большею частію указаніемъ только на то, изъ какой рукописи тотъ или другой снимокъ заимствованъ. Болёе подробное изслёдованіе посвятили мы только первому снимку, и это потому, что манускрипть, откуда взять этоть снимокъ, заслуживаетъ по своей древности особенное вниманіе и притомъ до сихъ поръ никому не былъ извѣстенъ и никѣмъ не былъ описанъ.»

Первый снимокъ, о которомъ говоритъ издатель, представляетъ отрывокъ изъ посланія апостола Павла къ Евреямъ. Весь манускриятъ, съ котораго онъ сдѣланъ, состовтъ изъ *двудв листовов* въ 4-ю д. Ансты эти въ разогнутомъ видѣ приклеены были, въ давнее время, виѣсто оболочки къ послѣдиему листу рунописи № 60, 975 года, содоржанией въ себя слова Св. Григорія Назіаненна и принадлежавшей до 1655, г. аосиской лавръ св. Аванасія, какъ видно изъ подвиси на самой рупониси. Врена написанія этого отрывка авторъ опреділяеть сличеніень его съ подобными отрывками изъ нославій ан. Папла, хранящимися въ нарижской Козленевой (нывѣ императорской) библютекѣ, описанными Монфоконому. Палеографические признати общчають самое блиекое сходство синодальнаго атрывка съ нарижскань манусконитовь. Но кромь того отрывки последняго такь же были раздроблевы и приклеены къ разнымъ греческимъ рукописсиъ, принадзежавшимъ въкогда асонской давръ св. Асанасія. На этихъ основаніяхъ авторъ приходить въ заключению, что санодальной отрывокъ составляеть съ парижсками отрывками часть одной и той же рукописи, твиз болье, что тахъ стиховъ ноъ посланія къ Евреанъ, которые читаются въ нашенъ манускриять, не находятся въ отрывкахъ паряжскихъ, внолнъ напечатанныхъ Монфокономъ. Парижскую руконись Монфоконъ относить из числу древизищихъ въ Евроиз рукописей, именно къ V или VI в., основываясь частію на сходотвѣ начертанія буквъ съ начертаніемъ оныхъ въ другихъ древивищихъ руконисяхъ, а главнымъ образомъ на сохранившейся припискъ инсца, гда этоть сообщаеть, что онь вереписанный имъ синсовъ аностольскихъ посланій сличалъ въ кесарійской библіотекъ съ кодексомъ, писаннымъ рукою св. священномученика Цамфија († 309 г.), разумъется прежде, нежели этоть городь (а съ нимъ конечно и библіотека) раврушень быль до основанія, что случилось въ первой половинѣ VII в. Следовательно и синодальный отрывокъ, въ первоначальномъ своемъ ведв, внеанъ былъ въ V или VI в. и никакъ уже не позднѣе первой половины VII erostris.

#### РАЗНЫЯ ИЗВЪСТІЯ.

#### Издание службы свв. Кариллу и Меседію.

Г. Сушковъ сообщаетъ савдующую «духовную новость:

Наконецъ-то учители славянскихъ племенъ, просвътители русской земли, боговдохновенные предожители св. Писамія, св. Кириллъ и Мееодій получаютъ права духовиаго гражданства на Руси. Св. Правит. Синодъ издаль на церковно-славянскомъ языкъ

#### SAMSTIN.

служебныя инъ потвалы и молитвы. Въ восенчий день празднования св. угодникамъ Божимъ, 11-го числа приближающагося мая, во всвъъ церквахъ необозримон России, послѣ литурги вознесутся вмовь составленныя благодарственныя молитвы и исснопѣния въ честь славянскихъ духовно-писатолей Кирилла и Меводія.» (Душевол. Чтеніе.)

Нечатание богослужебныхъ книгъ на монгольекомъ дарний. — Преосвященный арославский Ниль продставиль въ св. Синодъ сделанизий имъ и одобренный профессоромъ петербургскаго университета Голстунскимъ переводъ съ славявскаго на монгольскій языкъ Ирмологл. Синодъ разръшяль налечатать его въ Петербургской синодальной випографіи, для употребленія въ церквахъ бурятскихъ ирилодовъ, въ количествъ 1200 экземпляровъ, въ томъ же самонъ формать и тънъ же шрефтомъ, какимъ напечатаны уже вереводы Служебника, Требника, Часослова, Начатковъ Христіанскаго ученія и Пасхальной службы, -- именно церковною азбуною Арсеньевскаго извода, съ киноварью и украшеніями, въ 4 долю листа, на бумагь клееной двойной противъ висчаго формата, съ поручениемъ корректуры при печатанін профессору Голстунскому согласно невляленному ниъ на то желанію, и по напечатаній разослать безмездно для употребленія въ церквахъ монголо-бурятскихъ приходовъ, на первый разъ къ преосвященнымъ иркутскому 50 экз., камчатскому 25 экз, томскому и астраланскому но 1 экв., въ расноряженіе переводчика преосвящ. Нила 50 экз.

• передача церквей и духовенства южизыхъ носсленій въ неносредственное зав'яльнаяйо снархіальнаго начальства. — Государь Иняераторъ, по всеподданиъйшему докладу министромъ государственныхъ имуществъ предположенія распорядительнаго комитета по устройству южныхъ поселеній, въ 24-й день января сего года, высочайше повельть сонзволиль: церкви и духовенство сихъ поселевій вередать въ непосредственное завъдываніе спархіальнаго начальства, на слѣдующихъ основаніяхъ: 1) Всѣмъ ныяѣ состоящимъ при церквахъ поселеній священно- и церковно-служителямъ оставить ть оклады жалованья, какими они нынѣ пользуются. 2) Всѣмъ священникамъ, которые нынѣ состоятъ на службѣ въ поселеніяхъ, а также и ихъ семействамъ, сохранить присвоенное имъ нывѣ право на получение пенсий изъ государственнаго казначейства, хотя бы они дослужили установленные сроки послё поступленія въъ въ въдение епархіальнаго начальства. 3) Отпускаемые еже-

годно изъ государственнаго казначейства, на содержаніе православнаго и единов'єрческаго духовенства поселеній съ причтами, 42,316 руб. 25 коп., перечислить въ сибту расходовъ сватъйшаго Синода; и 4) Им'єющіеся въ южныхъ поселеніяхъ особый церковный капиталъ и суммы, принадлежащія церквамъ, передать первый — въ в'єд'єніе святыйшаго Синода, а посл'єднія оставить въ в'єд'єнія сельскихъ церковныхъ сов'єчевъ.

Настросийс правосланнаго народа въ западномъ прав. — Ве Липовскихе Епарх. Видомостахе воложинский благочинный визенской губ., ошилискаго увзда) священникъ Антоній Адамовичь, въ донесенія объ осмотр'є лить во второй половинѣ истекшаго 1862 года ввъренныхъ ему церквей, между прочимъ пишетъ: «Каждое воскресенье и каждый праздникъ, церкви наши нолны народомъ; въ настоящее время не ръдкость веать и латинанъ усердно молящихся въ нашихъ церквахъ, и число присоединившихся изъ латинства къ православію увеличивается. Этому способствують сами затинскіе ксендзы своимь антихристіанскимъ поведеніемъ, устроля въ костелахъ разныя политическія демонстраців. Многіє изъ здравоныслящихъ латинянъ отзываются, что они посъщають православныя церкви для молитвы за Царя. «Въ настоящее время, говорять они, только и можно помолиться и слышать возносимыя молитвы за Царяблагодътеля въ православныхъ церквахъ; а въ костелахъ наши всендзы уже почти годъ, какъ не возносять моленій за Государя Императора.» Какъ только у насъ разнеслась въсть о мятежномъ волневія въ Царстві Польскомъ, иногіе наз почетнійшихъ прихожавъ явидноь ко мив съ просьбою назначить виъ день для молебствія во Господу Богу за Государя Императора. Я назначнить выть день втораго февраля. Насталь этоть день, и народу въ нашу ветхую церковь собралссь столько, что она не могла вивстить въ себв и десятой доля усердныхъ богомольцевъ. Послѣ Божественной литургін и по произнесенія мною приличнаго этому случаю поученія, — когда началось молебствіе Господу Богу о здравія и долгоденствія Государя Императора и о споситышествования нашему Христолюбивому воинству въ поборенін супостатовъ, вся церковь какъ бы едиными усты запѣла: «Царю Небесный.» Это пѣніе было тихое, но въ немъ было что-то такое умилительно-величественное, что мы служащіе почувствовали въ себъ невольный, сладостный трепеть, котораго я не забуду никогда. Послъ молебствія прихожане приступиля къ складкъ на покупку довольно богатой плащаницы у

174

новозыбковскаго купца Семена Заворотникова. Эта плащаница устроена очень красиво. Изображение лежащаго во гробъ Спасителя сдълано на малиновомъ бархать съ вышитыми словами: «благообразный locнов» волотою канителью, окаймлено такою же бахрамою, съ изображениями ангеловъ по угламъ и съ кистями. Она стонть не менње 80 руб. сер., но уступлена по сему случаю купцонъ Заворотниковымъ за 55 рублей. Когда оту илащаницу церковный староста показаль въ церкви народу, -народъ воскланнуль: «Пусть она останется въ нашей церкви, нусть она будеть наматникомъ нашего освобождения отъ крвностной зависимости! Нехай (пусть) наши дъги, внуки и правнуки каждый годъ молятся предъ нею за нашего Царя-Освободителя!» и начали складывать нужных деньги на покупку этой плащиницы всѣ бывшіе на молебствіи въ этоть день богомольцы — мужчины и женщины. Плащаница была куплена, и я не въ состоянія описать той радости, какая виділась во взорахъ в сілла на лицахъ монхъ добрыхъ прихожанъ.» Къ этимъ явлевіянь конечно не остаются равнодушны польскіе патріоты н -при всякомъ случат жестоко преслъдуютъ православное духо-Bencrno.

• пожертвеванія въ нельзу русскаге духовенства въ занадновъ прай. — Обращаемъ вниманіе читателей на слідующую статью Сье. Пчелы, перепечатанную въ Дию.

«Трудное время переживають ныяѣ русские въ западномъ краѣ нашемъ, особенно же страдаетъ православное сельское духовенство. Воспитанное въ борьбѣ за вѣру и народность свою, долгими годами чужевемнаго польскаго гнета, духовенство это теперь является передовымъ дъятелемъ въ новой великой борьбъ русскаго православнаго начала съ вностраннымъ и невърнымъ наплывомъ поральнымъ и матеріальнымъ. Русское сельское духовенство первое выступило на борьбу съ польскою образованностію -- открытіемъ русскихъ школь при церквахъ на свои малыя средства, съ номощію такихъ же б'ёдныхъ прихожанъ. Сельское же духовенство и теперь, словомъ в деломъ, поддерживаетъ поселянь въ върности Парю и Россіи, въ повиновеніи властамъ и вотчинникамъ. Но такая двятельность, разумвется, подвергаетъ его особой опасности отъ бродящихъ шаекъ матежниковъ. Миогіе священным ограблены ими, а кому помогать? Между твиъ подходить весна, и нечъмъ засъвать свою землю. Нищета и голедь впереди. Нёсколько писемь нелучено о такихь бёдственныхъ случаяхъ. . . Помочь (духовенству вападнаго врая) для

175

насъ, жителей мирной части Россія, есть прямой долгъ и потребность свъдца; тутъ не одно общее человѣколюбіе говорить, не одно чувство христіан каго братства: тутъ поддерживаемъ и защищаемъ своихъ, русскихъ, свой народъ, свою вѣру, себя сажиля.

«Графиня Цротасова открыла подписку у себя, н желающіе доставить вёрно на мёсто деньги, съ увёренностію, что опё будуть распредёлены по истинё нуждающимся, ногуть присылать къ ней ежедневно, на Неоскій прослекти, ек собственний долк, около Аличкина моста.»

**Правила с разграниченія церковныхъ земель въ помъщичьихъ мийніяхъ.**—По предмету о разграниченія церковныхъ вемель утверждены слёдующія правила:

І. Церковныя земля, формально обмежеванныя съ постановленіемъ межевыхъ внаковъ, могуть быть обмѣняваены на другія, при разграничения (разверстания) земель крестьянскаго надвла, оть остающихся въ распоряжения помвщика не иначе, какъ по добровольному соглашению помвщика, церковнаго причта и подлежащаго епархіальнаго начальства (Св. Зак. Т. Х. ч. III, ст. 790). Правило сіе распространяется и на такіе участки церковной вемли, которые хотя еще не обнежеваны сормально, но присуждены въ неоспорниое владение церквей судебными решеніями, вошедшими въ законную силу. П. Если при разграниченія (разверставія) угодій въ понванчьнять имвніять встратится надобность, для увичтоженія чрезполостности, разграничить и необмежеванные еще участви церковныхъ земель, состоящихъ во владения священно-и-церковнослужителей, посредствоиъ отвода сихъ вемель къ однинъ мъстанъ и ванъна одняхъ участковъ другами, то такое разграничение означенныхъ церковныхъ вемель можеть быть произведено на тёхь основаніяхь, какія установлены по правиламъ мъстнытъ ноложений о повемельномъ устройствъ креотьянъ для разграниченія угодій шежау попъщиками и крестьявами, съ следующими при этомъ дополнитель. ными условіями: а) разграниченіє церковныхъ земель можетъ относиться только до полевыхъ угодій, не касаясь ни въ наконъ случав усадьбъ и огородовъ, привадеежащихъ причтанъ; б) полюбовное соглашение на разграничение церковныхъ угодій, если только соглашение состоится между помвидномъ или врестьянами в церковнымъ причтомъ, должно быть засвидательствовано, установленнымъ порядкомъ, мистнымъ мировымъ посредникомъ и благочнивымъ; в) въ случав если не состоится взанивато до-

176

брозельнаго соглашения между понтициковъ и церкочнымъ причтомъ, относительно разграничения церковныхъ угодій, то вакъ поизщику, такъ и церкозному причту предоставляется право требовать обязательнаго равграничения чрезполосныхъ угодій; г) вопросы о разграничения церновныхъ угодій по требованию помъщика или нерковнаго причта разсиатряваются въ узадномъ мировонь събадь, при участія, съ правонь голоса, депутата отъ духовнаго ввдоиства, и за твих заключение по сему предноту мироваго събада представляется на разръшение губерискаго но крестьянскимъ дъламъ присутствія, гдѣ также съ правомъ голоса участвуеть лепутать оть духовного ведомства; въ случав же несогласія сего девутата съ постановленіемъ большинства членовъ губернскаго присутствія, окончательное рашеніе вопроса подлежить утвержденію министра впутревнихь діль, а въ тіхь губерніяхъ, кон подвіздомственны генераль-губернаторань, утвержденію сихъ послѣднихъ. III. Отграниченныя церковныя вемли не должны быть сибщиваемы съ мірскими, крестьянскими и поисцичьний зеллями, а должны отделяться оть овыхъ особыми окружными межами. При семъ отводъ таковой земли производится по распоряжению губерискаго начальства, или казенными землемърани, или тъми частными, которые состоять при губериской чертежной, или приглашены къ работамъ губерискимъ по крестьянскимъ дъламъ присутствіенъ, руководствуясь въ порядкъ межевыхъ дъйствій высочайше утвержденными 27-го іюля 1861 года вравилами, установлевными для отграничения и отвода въ натуръ выкупленныхъ крестьянами земель. Но при этомъ соблюдаются слёдующия правила: а) на столбахъ, поставленныхъ на поворотахъ межи церковной вемли, выжигаются установленныя въ межевыхъ законахъ литеры ц. в., въ знакъ того, что вемля эта церковная; б) выкопвровки съ плавовъ генеральнаго или спеціальнаго межеванія, а равно и описанія границь вновь отведенныхъ участковъ церковной земли, подписываются, кроит лицъ, назначевныхъ для сего въ помянутыхъ правилахъ, довъреннымъ лиценъ отъ церковнаго причта, и утверждаются какъ маровынъ посредниковъ, такъ и депутатомъ, назначеннымъ со стороны духовнаго враомства, и в) ковін сихъ выкопировокъ, на основанія пункта 10-го приложевія къ стать З23-й IX т. Свода Законовъ о состояніяхь, снимаются въ трехъ эквемплярахь, изъ конхъ одинъ лојженъ поступить для храненія въ церковь, другой въ консисторію и хрегій въ мъстный узадный суль. IV. Расходы по обязательному разграничению церковныхъ земель, по требо-

177

ванію помізщика или церкознаго причта, относятся на счеть стороны, заявившей такое требованіе.

Месневеная спархівльная Сиблістена. — Въ вользу спархіальной библістеки, въ марть мъсяцъ, слъланы приношения кингами: отъ высокопреосвящениаго Филарета, митрополита московскаго, экземпларъ Сивайскаго кодекса Библін, изд. Тишевдорфа; отъ преосв. Саввы, епископа можайскаго, № 20; отъ ельдигинскаго свящ. Д. А. Цеъткова 104; отъ редакція Дух. Въстичка ся изданіе въ 1 экз. за 1862 и 1 № 1863 г. отъ даниловскаго архим. Іакова 4.

Духенная библістена въ Харькеві.-Привірь носковской спархіальной библістеки начинаеть находить доброе подражаніе. Въ Харьковскихо Губер. Видомостахо навіщають объ открытім библістени для чтенія въ Харькові для таношняго городскаго духовенства, учреждаемой стараніями преосващ. Макарія, архіепископа харьковскаго.

Сельскія духонньна библіотекн.—Въ тульской епархін, епифанскаго убада священнослужители 14 сель вёдомства благочиннаго Владнирскаго, изъявили желавіе учредить общую библіотеку при церкви с. Хитровщины, для выпискв въ оную духовныхъ журналовъ и другихъ полезныхъ книгъ, съ ежегоднымъ жертвованіемъ отъ церквей потребной суммы, по количеству приходскихъ душъ. Въ библіотекари избрали с. Хитровщины священника Чернавкина. Учрежденіе этой библіотеки съ сочувствіемъ принято и утверждено тульскимъ преосващеннымъ. (Тул. Епар. Въдом.)

Сопращеніе средствъ спархіал. нонечительствъ.--Изъ духовно-учебныхъ капиталовъ при св. Синодѣ ежегодно отпускалось въ пользу епархіальныхъ попечительствъ о бѣдныхъ духовнаго званіа 42,858 руб. сер. На нынѣшвій 1863 годъ въ послѣдній равъ сдѣлано распоряженіе объ отпускѣ означенной вспомогательной суммы епархіальнымъ нопечительстванъ: на будущее время производство пособій попечительстванъ: на бущается. Одно это обстоятельство показываетъ уже, какъ стали скудны духовно-учебные камиталы.

Духовное училище для дівнить всёхъ сословій въ Нілиний. — Пря нычёшнемъ всеобщемъ стремленія всёхъ сословій народа къ просв'ященію в образованію, въ г. Ніжний черниговской губернія ощутителенъ великій недостатокъ средствъ для образованія женскаго пола. Чтобы восполнить этотъ недостатокъ, ніжинскій Введенскій дівнчій монастырь, по благосло-

178

#### ЗАМВТКИ.

венію своего архипастыря, преосвященнайшаго Филарета архіепископа черниговскаго и нъжинскаго, намъренъ въ семъ 1863 году учредить училище для девиць всехь состояний, на следующихъ основаніяхъ: 1. Училище будетъ состоять изъ трехъ классовъ. Курсъ ученія въ каждомъ классѣ два года. 2. Преподаваемы будуть предметы: законь Божій, т.-е. начатки православнаго ученія, пространный катихизись и священная исторія. Ученицы будуть какъ можно чаще присутствовать при богослужени, и взъ вихъ же будетъ современемъ составленъ хоръ. Русская праматика, аривнетика до дробей включительно и счетоводство на счетахъ, столь необходимое въ хозяйствѣ. Русская исторія и неографія. Женскія рукодвлія и практическій присмотръ за домашнимъ ховяйствомъ въ саду, на огородъ, на кухиъ и въ кладовыхъ. З. Воспитанищы раздѣляются на вольноприходлщихе и на живущихь вь самомь училищь. За обучение каждой вольноприходящей полагается плата 30 руб. сер. въ годъ. Ученицы, живущія въ училищѣ, пользуются отъ него, кромѣ квартиры и обученія, еще сголомъ, т.-е. завтракомъ, объдонъ, полдникомъ и ужиномъ, и за это каждая изъ нихъ платитъ 75 р. с. въ годъ. Тѣ и другія платье и учебныя пособія имѣютъ собственныя. Круглыхъ и безпомощныхъ сиротъ монастырь беретъ на полное свое содержание безплатво, и уже имъетъ такихъ 15 воспитанницъ. 4. Учепицы въ это училище принимаются не моложе 8 и не старье 14 льть. Исключенія изъ этого правила допускаются по особымъ уваженіямъ. 5. Для помѣщенія этого училища, монастырь уже отстроиль наь доброхотныхъ подаяній каменный двузтажный домъ при монастырв; но училищной мебели и прочихъ принадлежностей еще не интеть, а налвется, что благотворительныя особы своими приношеніями восполнять и этоть недостатокь. (Кіевскія Епарх. Вид.)

Училища для дёвань духовного званія. —Въ «Духовной Бесвав» ны встрётнын коротк ое навёстіе, что 31-го сентября минувшаго 1862 г. открыто училище для дівнить духовнаго знанія въ Уфв. Къ сожалению подробности относительно учреждения этого училаща остаются неизвъстны. Въ Виленскомо училищъ, открытомъ въ 1860 г. и принятомъ подъ покровительство Государынею Императрицею, въ нынѣшнемъ году назначенъ второй пріемъ воспитанницъ. Въ Вликъ избраны и утверждены члены попечигельнаго комитета о вятскомъ училищѣ дѣвицъ духовнаго. званія. Въ Черкизовь преосвященнымъ Филаретомъ пожертвовано въ составъ суммы на училище для дъвицъ дух. званія 500 р. сер. изъ денегъ, вырученныхъ за издание «Черниговскихъ Епар-T. X. Digitized by Google

хіал. В'ядомостей» въ прошломъ году. Въ Полмаев продолжаются разсужденія духовенства о способахъ содержанія предполагаемаго м'ястнаго училища для д'явицъ дух. званія. (*Enapxian.* Вядом.)

Сельскім приходенія школьн въ нелтанской спаркім. – Къ 1-му января 1862 открыто при приходскихъ церквахъ полтавской епархія 285 школъ; въ нихъ было учащихся муж. пола 3818, жен. 478, всего: 3796. Къ 1-му января 1865 года было 391 школа, въ нихъ было учащихся муж. пола 5076, жен. 605, всего 2681. На сколько и временно-обязанные крестьяне участвовали въ увеличения числа учащихся, видно изъ того, что по свѣдѣніямъ мировыхъ посредниковъ, послѣ обнародованія положенія 19 севраля 1861 г., была открыта 31 школа и въ нихъ было 799 муж. и жен. пола.

Выборы нь духовныя должности въ вятекой снархіш. — Ватское епархіальное начальство предоставило містному духовенству выбрать изъ среды себя по большинству голосовъ членовъ попечительнаго комитета о вятсковъ училищѣ для дѣвицъ духовнаго званія. Эти выборы описаны въ N. 6-мъ Ватс. Епархіал. Видомостей съ подробнымъ синскомъ о количествъ голосовъ, полученныхъ каждымъ духовнымъ лицемъ, подвергавшимся баллотировкъ. Большинство голосовъ получили и на четырехлётній срокъ утверждены протоїерен: А. Шиллегодскій, В. Катаевъ в С. Кншиенскій; бъ нимъ избраны кандидатами протојерен: И. Фармаковскій (инспекторъ семинарін, редакторъ Кнарх. Въд.), А. Поповъ и Г. Накитенковъ. Нужно вирочемъ заматить, что на первый разъ выборы не имбли еще належащей правильности: въ однихъ благочнияхъ' духовенство избирало только лицъ своего округа, въ другихъ - имбло въ виду лицъ, извъстныхъ во всей епархів. Поэтому трудно судить окончательно о значения числа голосовъ, полученныхъ тёмъ, нли **другинъ** лицомъ. Распоряжениемъ местнаго преосвященнаго устаповленъ на будущее время болёе опредёленный порядокъ выборовъ: въ каждонъ благочинническомъ округѣ должны быть избираемы попечители изъ протојереевъ и священниковъ всей ватекой свархін, съ темъ условісиъ, чтобы попечители извѣстны были своимъ образованіемъ и дѣятельною христіанскою любовію къ ближнимъ, и по мъсту своей службы нители полное удобство вроходить это звание.

Вятское епархіальное начальство простираеть выборный порядокъ и на избраніе благочинныхъ. По случаю открывшейся

180

вакансія въ уканскомъ благочинія (главовскаго убада) послёдовало 18 го января таков распоряжение преосвященнаго: «Свяпренникань уканского благочний предостарить избрать изъ среды себя, или наъ священниковъ ближайшихъ благочиній, разсудительнаго, благондавнаго и во всёхъ отношенияхъ благонадежетго свящевника для занатія должности благочиннаго. Давъ знать объ этомъ протојерею главовскаго собора Јоснфу Стефанову, предписать ему, чтобы онъ, назначивъ безпренитственное Ала священенновъ этого благочний время и жесто, пригласные ихъ заняться симъ вобраніемъ въ его присутствія и наблюдаль вадъ порядкомъ собранія, не подавая впрочемъ самъ голоса о избираемомъ, о послѣдующемъ же, съ приложениемъ акта избранія, составленнаго священниками, донесъ миѣ »

Пожертвеванія на спретъ-давнцъ духов зван'я — Въ мартъ мъсяцъ поступили въ реданцію Правослаенато Обозрынія слёдующія пожертвованія въ пользу спротъ-дёвнить духоввато звания: отъ неизвъстнато 3 р. сер., отъ В. А. С-ой ввосъ ва 1863 годъ 5 р. с., а всего съ врежде записанными 143 р. с.

### муроварение въ москвъ.

Въ ныятшиемъ году совершено въ Москвъ священное муровареніе. Почитаемъ неизлишнимъ сказать пѣсколько словъ о итсть, времени и самомъ приготовлении и освящении мура. которов изъ Кісва и Москвы идеть на всю Россію. Тамъ священное пуроварение совершается въ Киевопечерской лавръ, здъсьвъ крестовой или такъ-называемой муроварной палатъ синодальнаго, прежде патріаршаго дома. Впроченъ длянія московскаго собора 1675 г. показывають, что и въ другихъ русскихъ епархіальныхъ городахъ бывало муровареніе; нбо этотъ соборъ запрещаеть «ин косму же мура святаго дерзати составляти за неудобовозможное, еже собирати довольно пристойныя веща на таковое составление, кроит благочестнатишаго царя аптеки» (\*). Следственно это относится прямо къ Москве,

181

<sup>(\*)</sup> Исторія Россійской Іерархія. І, стр. 344, 2 изд.

котерая сообщала эту святыню окрестных спархіях, нежду тыть канъ яздревле приготовляеное и освящаеное въ Кіевопечерской лавръ нуро удълнено было окрестных сперхіянъ малороссійскимъ и польскимъ, иногда и въ сопредвльныя Россіи православныя княжества Молдавіи и Валахіи. Намъ неизвъстно, когда именно установлено въ Москвъ муровареніе; не достовърно то, что оно уже совершалось здъсь при всерессийскихъ натріврхахъ. По уназу Іоанама патріврха, въ 1683 году, переведенъ былъ съ греческаго на церковнославянскій языкъ «Чинъ строенія и священія святаго мура» (\*\*) и не прежде, какъ черезъ 84 года, напечатанъ въ Москвъ особый Чиновникъ этого священнодъйствія.

Оно обыкновенно совершается, какъ ны выше сказали, въ крестовой налать носковскаго синодальнаго дома, гдъ теперь хранится драгоценное собрание древнихъ и старинныхъ нковъ разнаго пошиба, древнихъ артосныхъ и наперсныхъ панагій, крестовь в складней, ковчежцевь съ св. нощани, разставленныхъ въ шкафахъ и разложенныхъ въ витринахъ. Средн саной палаты, подъ великолъпной сънью на четырехъ столпахъ, устроенъ каненный очагъ, или горнъ, на который для пуроваренія попієщаются два серебряныхъ вызолоченныхъ котла, въсонъ около 12 пудъ, которые визщаютъ въ себъ 20 пудъ чистаго деревяннаго васла. Предъ горновъ ставится серебряная съ позолотою изящной работы кадь, въсовъ около 12 пудъ, - даръ императрицы Екатерины II въ. 1767 году-куда сливается изъ котловъ сваренное муро. На верху горки, устроенной близь съни, ставится драгоцънный, по святынъ и глубокой древности, алавастръ съ преждеосвященнывъ муровъ; затъвъ между патріаршей посудой и царскими блюдами сосуды съ благовонными маслами, мастями, бальзановъ, ладоновъ, стираксою, дущистыми коренчями и травани, которыя входять въ составъ мура. Нижній рядъ

182



<sup>(\*\*)</sup> Въ библіотекъ графа Толстаго рукопись подъ № 352, стр. 709. Сы-Исторію Русской Церкви, соч. епископа Филарета Гумилевскаго. Рига. 1847 г. стр. 212.

#### зантиян.

горки занямають 16 серебряныхъ кузшиновъ для св. мура, каждый вѣсовъ болѣе пуда; они устроены императоремъ Павломъ I, виъото преминхъ олевянныхъ.

Утроиъ въ понедъльникъ отрастной сединцы носковскій интрополять (а нынъшній годъ одинъ наъ его ванаріевь) освятявь, въ крестовой налать, воду, опроплясть ею всё вещества, приготовленныя для имроваренія; по наполненія обояхъ котловъ масломъ, н по вложенія веществъ, входящяхъ въ составъ мура, онъ, взявъ пунъ зажженной лучным, затопляеть очагъ. Приступаютъ къ самому производотву: діаконы въ стихаряхъ изщаютъ веслами въ котлахъ месло деревянное съ винограднымъ виномъ. Съ этого эремени начинается предъ очагомъ повседневное чтеніе св. Евантелія очередными ісрошонахами и свящемниками, поторое оканчявается къ великому четвергу (\*). Сваренное муро сливается изъ кади въ 16 кувниновъ, къ которывъ сниодальный ризничій прилагаетъ печати.

Во воћ три дни, съ нонедћльника до четворга, крестовая палата, отъ ранняго утра до ноздней ночи, бываетъ намолнена народомъ разныхъ сословій. Сюда многіе приходять но для одного только любопытотва, но изъ усердія и благоговвнія къ овятынъ самаго предмета и дъйствія, ноторые навоминаютъ, что здћоъ приготовляется то св. муро, котораго божественная нечать на нихъ самихъ положена при св. мрещеніи и что ею же будутъ заночатлѣны ихъ нотомки. Здћоъ многіе остаются на нісколько часовъ для модиявы и для слушанія чтенія св. Евангелія. Усердные ставятъ предъ св. иконами свъчи, изъ благоговѣнія берутъ себћ уголекъ отъ горна, клочекъ хлопчатой бумаги, отсѣда неооващеннаго мура, какъ предметы омолитвенные.

Наконецъ настаетъ великій четвергъ, ожналяющій въ намяти нашей послѣдною пасхальную вечерю Госпедию съ

<sup>(\*)</sup> Указатель для обозрънія московской патріаршей ризницы и библіотеки, состав. синодальнымъ ризничниъ Савною. М. 1956 г. въ.8.

ученикачи, уновение низ ногъ и установление св. таниства причищения.

Предъ объднею, интрополить Филареть въ полновъ облачения, въ предносения запрестольныхъ крестовъ, съ рипидания и свъчани, идетъ, сопровождаеный духовенствовъ, при колокольновъ звоить, изъ Успенскаго собора въ имроварную палату за приготовленнымъ къ освященю имровъ въ 16 сосудахъ. За такивъ священноторжественнымъ шествіемъ прежде слъдовяли свин государи. Въ Царскихъ выходахъ 1671 года змачится, что царь Алексъй Михайловичъ изъ патрівршихъ палатъ провожадъ въ Успенскій соборъ св. муро.

По нереносенія оттуда сосудовъ съ ихромъ въ соборъ, они номѣщаются въ соборнонъ алтарѣ вокругъ жертвенника; а на великомъ входѣ выносятся виќстѣ съ св. Дарани и алавастромъ, потонъ уже ставятся вокругъ престола. Предъ совершеніемъ канона Евхаристія, со всѣхъ кувшиновъ снимаются печати и крышки. По призванія св. Духа на св. Дары, архіерей, проязнеся молитву о имспосланія Св. Духа на муро, троекратно освидетъ каждый сосудъ крестнымъ знаиеніемъ, потонъ закрываетъ крышкою.

По окончанія божественной литургія, священняки въ облаченіяхъ относить сосуды съ освященнымъ муромъ въ патріарпіую ризницу, гдъ изъ алавастра по иъскольку канель влинается въ каждый сосудъ преждеосвященнаго мура и донолияется вновь освященнымъ муромъ, откуда потомъ оно, по мъръ надобности, раздается установленнымъ порядкомъ мо енархіямъ. Для Церкви эта святыня составляетъ пеобходимую и существенную принадлежность; ибо св. муромъ однократно помазываются крещаемые и также престолъ и стъвы при освящениенномъ коронования, вторично принимаетъ св. муропомазание потому, что царское служение требуетъ особенной силы и сугубой благодати Святаго Духа.

...Для чтителей священныхъ обрядовъ православной Церкви заибтимъ, что въ который годъ не бываетъ имроваренія, совершается въ Успенсковъ соборъ увовение ногъ; но ежегодпо этотъ великий день тавъ ознаменовывается послъ утрени совершениевъ таниства елеосвящения, или такъ-называемаго соборования.

При этомъ торжественно-унилительномъ священнодъйствін, по прочтеніи діакопами семи Апостоловъ, а семи Евангелій архісреемъ, череднымъ архимандритомъ, протонресвитеромъ и пресвитерами, архісрей помазываетъ самого себя и сослужащихъ освященнымъ елеемъ, соединеннымъ съ краснымъ виномъ, а пресвитеры предстоящихъ.

Хотя елеосвящение преподается только болящниъ; «но въ великій четвертокъ, зам'ячаетъ св. Димитрій Ростовскій, могутъ принимать его и здоровые, потому что въ этотъ великій и святый день на вечери Христосъ уставиль новый завътъ тъла и крови Своей; посему и ножно пріобщиться этой тайнъ и здоровону человъку, певъдущему ни дня, ни часа своей кончипы.» Западные писатели Левъ Аллацій (\*) н Петрь Аркудій (\*\*) утверждають, что у грековъ издревле было обыкновение совершать въ великій четвергъ елеосвященіе безъ предшествующей исновтан шаз здоровыми; давыя общирятащее значение словань апостола Інкова V, 14, «бодить ли кто» и пр., разунбли не только твлесныя бслъзни и страданія, но и душевныя-скорбь, упыніе и т. п. Въ великій четвергъ стекались въ хранъ вст больные и слабые, которымъ только позволяли силы; тамъ стоя на колъняхъ, или сидя получали, нослъ отпущенія гръховъ и нрячащенія, поназаніе освященнымъ елеенъ (\*\*\*).

И. Скетревь.

185

<sup>(\*)</sup> De consensu. III, c. 16.

<sup>(\*\*)</sup> De concordia ecclesiae occid. et oriental. V, 4.

<sup>(\*\*\*)</sup> Handbuch der christlichen Archaeologie, von D. I. C. W. Augusti. III t. Leipzig 1851, p. 259.

## ВЫШЛИ И РАЗДАЮТСЯ №№ 1—11 еженедваьной газеты СОВРЕМЕННЫЙ ЛИСТОКЪ.

Вьсоставъ этихъ нумеровъ между прочим ивошли слѣдующія статья: Объ участія духовенства въ первоначальномъ обученіи народа. — Внутреннее обозрѣніе: Очеркь правительственной дъятельности настоящаго царствонанія. Объ учрежденія Особаго Присутствія для пысканія способовъ въ большему обезпеченію быта духовенства. Разсылка и разноска газетъ у насъ и за границей. Правительственвыя распоряженія. Событія въ Польшѣ. Крестьянское дѣло и проч. — Политическое обозрѣніе: Взглядъ на событія въ западной Европѣ въ въ 1862 г. Событія въ разныхъ иностранныхъ государствахъ. Польскій копросъ по взгляду западной Европы. — Критическое обозрѣніе. Нѣсколько словъ о современномъ направленіи литературы. Нѣсколько современныхъ вопросовъ, В. Чичерина. Сѣверно-русскія народоправства, Н. Костомарова. Неизденныя сочивенія и перепыска Н. М. Карамянна. — Разныя извѣстія.

Подписка принимается въ Спб. — въ конторѣ газеты, при книжномъ магазинѣ Базуновз, ва Невскомъ просп., въ домѣ Ольхиной, и въ редакців, на Вас. остр., по 8-й линіи, въ домѣ подъ № 47. Наогородные адресуютъ свои требованія исключительно въ редакцію.

Цъна газеты 2 р. 50 к., съ доставною на домъ 3 р., съ пересылкою въ другіе города 4 р.

Для желающихъ допускается разсрочка платежа по третямъ или полугодіямъ.

Вновь подписавшіеся получать всв вышедшіе нумера, начиная съ 1-го.

#### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ тъмъ, чтобы по отпечатавія представлено было въ цензурный комитотъ узаковенное число экземплярать. Москва. Апръля 12 дня 1863 г.

Цензоръ Протопресвитеръ Д. Восскія.

# ПАМЯТНИКИ

## **ДРЕВНЕЙ ХРИСТІАНСКОЙ ПИСЬМЕННОСТИ**

## ВЪ РУССКОМЪ ПЕРЕВОДѢ.

томъ четвертый.

«СОЧИНЕНІЯ ДРЕВНИХЪ ХРИСТІАНСКИХЪ АПОЛОГЕТОВЪ.

Пряложеніе из Празославному Обозранію.

ти от унаверситятской типографии.

1863.

1. Sasuals- 1 ĩ

•

• .

.

. . . . .

: •

#### ROTERLOGEOG STATAFEG

-

съ тъмъ, чтобы по отпечатавів представлево было въ цензурный комитетъ узаконенное число вдземпанровъ. Можва Апръля 15 дия 1863 г.

Ценворь Протопресвитерь Д. Ноескій.

Digitized by Google

( ?

\* • • • • •

# О ПОСЛАНИИ КЪ ДЮГНЕТУ.

За творевіяни, несонићино принадленицини св. Густину, какема: два апологія и разгаворъ съ Триеононъ іудеенъ, въ рукописныхъ недексахъ и початныхъ изданіяхъ слёдуютъ сочинсныхъ недексахъ и початныхъ изданіяхъ подлежитъ сочинсныхъ подлежитъ сочинсныхъ и початныхъ изданиятъ подлежитъ сочинсныхъ и початныхъ изданиятъ сочинсныхъ и подлежитъ сочинсныхъ и початныхъ изданиятъ сочинсныхъ изданиятъ сочинсныхъ изданиятъ и початныхъ изданиятъ сочинсныхъ и початныхъ и початныхъ и початныхъ изданиятъ сочинсныхъ и початныхъ и початныхъ

Это сочинение есть отвётное инсьно къ Діогнету, который, какъ видно изъ самого письма, былъ язычникъ и притонъ человънъ образованный и заминавшій высоное общественное положение (\*). Безстращіе, съ накинъ христіяне подвергались за свою въру нученіякъ и смерти, и ихъ взаниная братская любовь возбудили въ немъ моланіе узнать объ неточникъ этого загадочнито для него вразотвеннаго явленія. Онъ обратился къ христіанскому другу своему — нисателю

<sup>(\*)</sup> Отто предполагаетъ, что Діогнетъ, въ которому писаво это посланіе, одно в тоже лицо съ Діогнетомъ стояческимъ енлосоеомъ, учителемъ вмпер. Марка Аврелія. Но это предположеніе-безъ основаній.

посланія-съ вопросани о сущности христіанства, его различія отъ язычества и іудейства, о причнит его столь поздняго явленія въ міръ. Отвъчая на эти вопросы писатель посланія одобряеть желаніе Діогнета узнать истину (гл. 1), и приглашая къ безпристрастному и непредъубъжденному обсужденію дбла, прежде всего показываеть, почему христіане не почитаютъ языческихъ боговъ: эти боги-говорить онъсуть произведения саннахъ людей, сдъланныя изъ такого же тлъннаго вещества, какъ и употребляеные въ обыкновенной жизий сосуды; они глухи, слъпы, безъ души, безъ чувства, безъ движенія (гл. 2). Богопочтеніе іудеевъ разужные язычества, поколнку признаютъ единаго Бога, Творца и Владыку вселенной, но но своему чувственному и сустному служенію Ему кровию и жертвани, какъ будто Всеведовольный нуждается въ этопъ, они подобны язычиливанъ (гл. 3. 4). Затень нероходе въ христанству, тайны котораго напакой челов'ять но можеть изъяснить, по заятьчанию автора, -- онъ поображаютъ чудную картину жизни хриотієнь и сравниваотъ ихъ положено и значено въ норъ съ душею человъческою въ отношения къ твлу (гл. 5. 6). Чтоби объяснять жеобывновенную силу христіанства, писатель (гл. 7. 8) говорить, что оно учреждено не людьки, какъ прочія религін, во открыто санниъ Богонъ, и притонъ не чрезъ какую-либо вистую духовную тварь, но чрезъ собственного Его Сына, воторому Отецъ изначала сообщиль въчный советь Своей любви о спасении рода человъческите. До Христа не было истиннаго Богопознания, даже у овлософовъ: чрезъ Хриота Богъ Санъ Себя явнаъ и деровалъ людянъ вброю созерцать Бога и быть участниками Его благодъяній. Почему же христіанство такъ поздно явидось въ міръ? Богъ оставилъ людей, жившихъ до христіанства, собственнымъ похотямъ н

страстанъ, не потому, чтобы Онъ услаждался ихъ заблужденідни, не чтобы твиз обличилось безопліе челорвчества къ овоему себственному спасенію. Когда нополнилась изра граховъ человвческихъ, Богъ явилъ Свою безкомечную любовь, предавция вочеловъчнивнагося Сына Своего на искупленіе наше, Невиннаго за виновныхъ, Святаго за беззаконныхъ (гл. 9). Отвътивши на вопросы Діогнета, писатель посланія убъждаеть его принять хриотіанскую въру, представляя ему тъ блага, которыя отъ того проязойдуть : онъ позна́отъ Бога, чрезъ любовь сдълается Его подражателенъ н возвысявшись надъ міронъ и страхонъ смерти, будеть на земять въдать тайвы и предвиущать блаженство неба (гл. 10).

. Такних образомъ раскрытъ главный преднетъ посланія, н здъсь оно весьна естествению оканчивается: по видимому не достають только заключительной формулы. Но въ руковисяхъ следують затель еще две главы (11 и 12). Въ нихъ авторъ говорить о себъ, что онъ «ученикъ апостольскій» и учитель язычниковъ, преподяеть ученіе не чуждое, но апостольское, которое было открыто Богонъ чрезъ Его Слово учениканъ: чрезь это Слово истина и благодать изливается на тъхъ върующихъ, которые не преступаютъ предбловъ вбры и преданій отцевъ (гл. 11). Далье писатель приглашаеть къ нотинному въдънию и защищаеть права его, указывая на то, что яъ раю были насяждены и древо жизни и древо познанія. и что не познаніе, а непослушаніе ввело осужленіе въ піръ (гл. 12). Съ перваго взгляда видно, что эти главы не идутъ къ содержанію предшествующихъ десяти главъ и не находатся ни въ какой внутренней связи съ ними. Авторъ нечаянно перентияеть тонъ ръчи и самый образъ выраженія: виъсто ясной, стройной, логически-связной ръчи, обращенной къ одному лицу-Діогнету и занятой ръшеніемъ его во- 8 -

просовъ, какую видимъ въ первыхъ 10 главахъ, --здъсь встръчается общая, довольно неопредвленияя, иногда аллегорическая рвчь, инбющая характеръ бестды, обращенной къ хрястіанамъ, а не къ язычнику. Къ этону различно въ слогъ и содержаніи послѣднихъ двухъ главъ присоединяется то, что въ древнъйшенъ манускриптв посланія къ Діогнету переписчикъ сдълалъ передъ ними отмътку, язъ которой видно сомнъвіе о подлинности этихъ главъ, донесшееоя мометъ быть изъ глубокой христіанской древности (\*). Поэтому ученые Бёль, Земишь, Отто и Гефеле (послѣдніе двее прежде признають ихъ отдъльною прибавжою посторонвяго инсателя, происхожденіе которой относится къ поздивашейу времени, именно не ранъе 3-го въка (\*\*).

Посланіе къ Діогнету было въ первый разъ издано въ 1592 г. французскимъ ученымъ Генрихомъ Стефаномъ, который пользовался рукописнымъ греческимъ издексомъ, находищимся нынъ въ Лейдеит, и въ своемъ изданіи присоединилъ къ нему свои примъчанія и латинскій переводъ. Въ немъ, а также въ страсбургской рукописи, тщательно разсмотрънной ученымъ издателемъ апологетовъ Отто, это посланіе носитъ на себъ ими св. Густина мученика. Этому писателно оно и приписывалось учеными въ слъдъ за Стефаномъ въ продолжение цълаго столътія. Въ концъ XVII въка возсталъ иротивъ утвердившагося инънія Тильемонъ, авторъ записокъ

<sup>(\*)</sup> Отмътка эта читается: кат аде сухояти сихе то антиричен.

<sup>(\*\*)</sup> На это указывають выраженія о границахь втры («рекжістеме), объ опредъленіяхь отцель (т.-с. царкан) и пр. (Зомяшь, lust. d. Mart. ч. 1 стр. 175 примъч.). По митнію Бунзена (Hippolytus und. seine Zeit. 1.) эти главы суть заключеніе недавно открытаго сочиненія св. Ипполита противъ сресей, но это совершенно неосновательное предположевіе.

но церковной исторів, и къ его взгляду примкнула большая часть изслёдователей отеческой литературы, каковы: Нурри, Галланди, Лушперъ и др. Въ новейшее время, противъ ученыхъ усилій Отто защитить иненіе о происхожденія пославія отъ св. Іустина, Бёль, особенно Земишь и Голленбергъ представили новыя основанія, и импѣ почти всёми патрологами призвано, что посланіе къ Діогнету не принадлежить св. Іустиву.

Главнъйшія доказьства этого мивнія суть следующія: 1) языкъ и изложеніе посланія въ Діогнету представляеть такое различіе отъ подлинныхъ сочиненій Іустина, котораго нельзя удовлетворятельно объяснить ни болъе раннить возрастоить Іустина, ни характероить содержанія. Изложеніе св. Іустина носить на себь тоть сившанный характерь, который получиль греческій языкь при постепенномь распространения всюду съ эпохи Александра Великаго; оно не отличается тщательностію и строгою правильностію, приближается къ обыденному, простонародному образу ръчи и изобилуеть отступленіями оть раскрываемаго авторомь предмета. Совершенно другое видно въ посланія къ Діогнету: слотъ его обработанный и приближается къ чистотв выраженія классическихъ образцевъ; ясность и сжатость рвчи, живость антитезовъ, стройность въ сочетании предложений и логическая последовательность виесте съ искрениею одушевленностно чувства составляють отличительныя свойства изложенія посланія. Кромъ того въ немъ не встръчаются любниыя выраженія Іустина, и напротивъ употребляются елова и обороты, которыхъ нътъ у Іустина (\*). 2) Къ топу же приводить насъ различіе нежду св. Іустиновъ и авто-

<sup>(\*)</sup> Земита Iust. d. Mart. 1. стр. 177. 178.

ронъ посланія къ Діогнету въ сужденія относительно глав. нъйшихъ пунктовъ излагаенаго или дъла. а) Іустинъ призваеть языческихъ боговъ здыми духовными существамиденовани, которыя обитають въ своихъ идолахъ для принятія оть людей жертвь ихъ; въ посланій напротивь боги язычества отожествляются съ ихъ идолани, которые суть бездушныя произведенія человъческихь рукь, ничькь не отакчающіяся отъ простаго кання, золота и т. п. b) Іустинъ нризнаеть іудейство съ его обрътаніень, жертванн, законани о субботь я другния обрядовыия постановленіями за Божественное учреждение, данное ради новощи іудеевъ, но всетаки находившееся въ связи съ новынъ завътоиз. Христа. Напротавъ въ посланія отрицается всякое высшее значеніе іудейскаго богопочтенія, нсключая догната его о Единопъ Богт, и оно инзводится почти на одинаковую стевень съ язычествоиъ. с) Въ посланія нъть и слъда той основной мысли Св. Іустина о дъйствовани Верховнаго Разума или Слова (лоуос) въ до-христіанскомъ мірѣ, по которой время до Христа чрезъ Ветхозавътный законъ и пророчества у іудеевь и чрезъ дъятельность лучшихъ людей въ язычествъ служные приготовлениемъ къ полному и всеобщему откревенію Слова во Христъ Спаситель. По воззрънію писателя посланія къ Діогноту, христіанство какъ бы внезапно является въ вірѣ, и не нужда постепеннаго раскрытія Божественнаго доностроительства о спасенія челов'тчества была причиною ого недавняго явленія, но Божественное наибреніе чрезъ глубину вравственнаго паденія людей привести ихъ къ созванію необходиности спясающей благодати.— Такимъ образомъ несвраведанно приписывать Св. Іустину такое сочиненіе, которое при немногихъ сходныхъ мысляхъ, общихъ всей древней христіанской апологетикъ, находится въ ясновъ про-

тваоръчія съ его характернетичедники водаръчіяни. При модчаніи древнихъ церновныхъ, наторицовъ объ эхонъ посланіи писатель его остается для насъ неизвъстнымъ, и разныя предиоложенія о немъ не питнотъ твердаго историческаго основанія (\*).

Нать также данныхъ для точнаго опредвления времени, къ которону относится предскондение послания. Поцытки возвести его къ въку авостольскому не основательны. Слова въ 11. гл., где неизвъстный авторъ Азамваеть себя «ученикомъ апостоловъ», не относятся къ писателю посланія, и притонъ могуть быть приняты въ болъе обширномъ, несобственномъ сиыслѣ. Іудейскіе обряды я жертвоприношенія, о которыхъ говоритъ авторъ (гл. 3. 4), не предполагаютъ непремънно существованія Іерусалима и храна. Выражение о христіанствъ, какъ явленія недавнемъ, нынъ (чоч) возникшемъ, также не препятствуетъ относить это посланіе ко времени позднъйшему въка апостольскаго. Съ большею основательностію ученые (Мёлеръ, Земишь, Чирнеръ) полагаютъ время происхожденія его въ первой половинъ 2-го въка, когда христіане уже отдълившіеся отъ іудеевъ составляли значительное и всюду распространенное общество и подвергались неоднократнымъ кровавымъ преслъдованіянь за то именно, что не хотьли отречься оть Бога (r.**j**. 10).

Послё перваго изданія, сдёлапнаго Г. Стефаномъ въ 1592 г., посланіе къ Діогнету было напечатано въ изданіяхъ сочиненій Св. Іустина Сильбургомъ, Пруденціемъ Мараномъ и

<sup>(\*)</sup> Такъ Голланди приписывалъ это посланіе Аполлосу, Дорнеръ и у насъ преосвященнайщий Филаретъ (въ историч. ученія объ Отцахъ церкви)—Квадрату.

**ВЪ** ноправленновъ по руконновіть виді у Отто въ его водавій апологетовъ. Гефеле помістиль его въ своенъ изданія твореній нужей апостольснихъ, а издатель «Cursus Completus Patrologiae въ II тонв. Кронів премнихъ вритическихъ трудовъ Бёля (opuscula patrr. select. 1) васлуживаютъ виннанія статьи Мёлера (Patrol. I.), Земища (въ его сочиненія о Ов. Іустинѣ) и нонографія Оттё: Epistela ad Diognetum, 1852, и Голленберга (der Brief an Diognet. 1853), который усилиль доказательства противъ принадлежности посланія Св. Іустину (\*).

Свящ. П. Преовражанскій.

<sup>· (\*)</sup> На русскомъ языкъ посланіе къ Діогнету помъщено въ переводъ. не довольно исправномъ, въ Христ. чтеніи за 1825 г. т. 4.



#### --- . . . --

посланіе къ діогнету.

1. Я вижу, превосходитий Діогнеть, твое сильное желаніе узнать Богопочтеніе христіанское. Ты внимательно и съ живымъ участіемъ спраниваешь о христіанахъ, на какого Бога они уповають и какое служеніе воздають Ему? что воодушевляеть вебхъ ихъ презирать самый міръ и не страциться смерти? почему они не признають боговъ, чтимыхъ эллинами (<sup>1</sup>), ви соблюдають іудейскаго богопочтенія? отвуда любовь, которую имъють они другъ въ другу, и почему наконецъ этотъ новый родъ богопочтенія, это учрежденіе явилось въ настоящее время, а не раньше? Одобряю такое желаніе твое и прошу у Бога, дающаго намъ способность и говорить и слышать, чтобы даровано было — миъ сказать такъ, чтобы особенно слышавшій сдълался лучнимъ, а тебъ выслушать такъ, чтобы говорившій не опечалился.

2. Когда очистищь себя отъ встхъ предъубъждений, владычествующихъ надъ твоимъ умомъ, и отвергнешь обольщающія тебя привычныя митнія, когда сдълаешься новымъ,

<sup>(\*)</sup> То-есть язычинками вообще, конхъ образовани в вообще, конхъ образовани в вообще. твалит били здаявы-

какъ-будто только-что родившимся человъкомъ, такъ-какъ и учение, которое будешь «лушать, даже и по твоему признанию, новое: то разсмотря не глазами только, но и разумомъ, изъ каного вещества и какой формы тв , кого вы называете и почитаете богами. Не есть ли одинъ изъ нихъ — камень, подобный твиъ, которые вы попираете ногами, другой мёдь, которая не лучше сосудовъ, сдёланныхъ изъ нея для вашего употребленія; однить — дерево, 🖡 прифит уже сгнившее, другой — серебро , которое требуетъ сторожа, чтобы его не украли, иной — желъзо . изъбденное ржавчиною, а другой-гляна, которая инсколько не превосходять гланы, употребляемой на взделія для самыхъ визкихъ нуждъ. Все это сдъязно не изъ вещества ли, подверженнаго тибнію? Не посредствомъ ли желѣзныхъ орудій и огня ? Не сдълано ли одно -- ваменосъкомъ, другое мъдникомъ, то --серебренникомъ, иное — горшечникомъ? Каждое изъ этихъ веществъ не было ли передълываемо тъмъ или другимъ художвикомъ, какъ это и теперь бываетъ, прежде чтыть оно посредствомъ ихъ искусства получило образъ боговъ? Теперешніе сосуды изъ того же вещества не могуть ли быть передъланы въ изображения боговъ, если попадутъ въ руки техъ художниковъ? И на оборотъ, боги, которымъ покланяетесь нынь, не могуть ли быть передъланы людьми въ сосуды, подобные прочимъ? Не встал они глухи, слъпы, безъ души, безъ чувства, безъ движенія? Не всъ ли они гниоть, не вст ли повреждаются? Воть что вы называете богами, чему служите, чему покланяетесь; и сами вы конечно двлаетесь подобными имъ. За то и ненавидите христіанъ, что они не признаютъ этихъ боговъ. Но вы, которые вынѣ почитаете ихъ за боговъ, не больше ли опази-

ваете нь вимъ пренебрежения, твиъ христіано? Не больше и вы сиветесь видь ними и оснорбляете вхъ, когда чтя боговъ изъ намия и глины оставляете ихъ безъ стражи, а боговъ неъ серебра вли золота запираете на ночь и при ставляете къ нимъ днемъ сторожей, чтобы ихъ не похитияй? Самын почести, которые воздаете имъ, служать больше наказа-HIDN'S AAR BRAT, COM OWN TO SHO YO BOTBY DY'S; COAR MC OHR ABUIC+ ны чувствъ, то вы обличаете вхъ въ этомъ, служа вмъ провы и занахонъ вриносимыхъ жертвъ. Пусть кто нибудь изъ васъ испытаеть это! Пусть вто нибудь позволить на себя этому быть! Но ин одних человать не потерчить добровольно такого нанизанія, потому что выботь чувство и смысяь; камень это торвить, вбо лишенъ чувства. И вы конечно не доказываете чувствительности его (\*). Что христіане не отдались въ рабство такимъ богамъ, объ этомъ я могъ бы сказать иного в другого; во хотя бы кому и повазалось недостаточнымъ еказанное мною, — в считаю взаншиных говорить больше.

8. Теперь, я дунаю, теб'я весьма хочется слышать почему христіане неодинаковое витьють богопочтевіе съ іудеями. Нуден, правда, чужды служенія богамъ, о которомъ мы тольно-чно скозали; они почитають одного Бога и привнають Его владыкою вселенной: во если они подобно язычимають сопершають Ему такое же служеніе, то заблуждають. Ибо элянны, принося жертвы безчувственнымъ и глухниъ существамъ, показываютъ знакъ неразунія, а іуден думая почтить Бога тёми же жертвами, какъ будто Онъ имъетъ иъ томъ нужду, являютъ можетъ-быть болъе глувость, нежели благочестіе. Тотъ, Кто сотворилъ небо и

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Т.-е. своями дъйствіями — кропленіемъ кровію и пр. вы не доказываете, чтобы камень, вли сдъланный изъ него идоль, имблъ чувство.

аемаю и все, что въ лихъ, и астиъ нанъ надаетъ асе нужное, не можетъ, конечно, вийтъ нужды ни въ ченъ томъ, что Самъ даруетъ танъ, которые дунаютъ что-либо Ему дать (<sup>3</sup>). И если они, приносе Богу жертвы посредствомъ вроян, курския и всесояжений, дументъ танния нечестами прославить Его и что-либо доставитъ Тому, Кохорый ни въ чемъ не имъетъ нужды то, них лещется, они ни чъмъ не различаются отъ тъхъ, поторые оказываютъ такое же почтение богамъ безчувствендымъ, не могунциъ иринимать той чести.

4. Что же касается до чрезмърной резборчивости іудоевъ въ пищѣ, ихъ суевърія въ соблюденія субботи, тисславія своимъ обръзаніемъ, лицемърія въ ностахъ и новомъсячіяхъ, — все это такъ смънно и не стоитъ слова, что, думаю я, иътъ иунды тебъ узнавать объ этоиъ отъ меня. Ибо изъ всего того, что Богъ сотворнать для пользы человъка, прилично ли одно принямать какъ сетверенное керонно, а другое отвергать, какъ безиелезное и налищее? Не нечестизо ли клеветать на Бога, будто опъ запрениетъ въ донь субботный дълать что-либо добрее? Также не достойно ди осмъзнія тическавиться уменьшевовать плоти (4); какъ свидътельствомъ особеннаго набранія, какъ будто за это они преимущественно воелюблены Богонъ? Разниять образомъ и то, что они наблюдають теченіе авъздъ (4) и луян,

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Сн. Дъян. XVII, 24. 24.

<sup>(\*,</sup> Т.-е. обръзаниемъ. -

<sup>(&</sup>lt;sup>6</sup>) Это указываеть на то, что іудей, начинка деяь, ві обійнрионі смысль понямаемый, съ вичера, отредіяляють начало субооты и доргить правличныхъ дней появленіемъ звіздъ; такимь образэмъ, когда появится три звізды средней величины, то они говорятъ, что наступила ночь; когда двъ, то называють это временомъ межоду солицами, а когда

#### КОНТОРА РЕДАКЦІЮ ПРАВОСЛАВНАГО ОВОЗРЗНІЯ ПОМЗЩАЕТСЯ ОТДЗЯЬНО, НА Остожника. Въ прихода новаго воскрисенія, въ дома священника григорія Натровича смириова-наатонова-

Въ Ковторѣ 1) привимается подписка на Шравославное Обозръніе; 2) выдаются книжки московскимъ подписчикамъ; 3) сюда же обращаются съ своими требованіями гг. книгопродавцы; 4) Контора завѣдываетъ разсылкой книжекъ иногороднымъ и принимаетъ всѣ объясненія гг. подписчиковъ по журналу.

Желающихъ получать нашъ журналъ убѣдительно просимъ точно и четко прописывать свой адресъ, т. е. отчетливо обозначать имя, званіе и мѣсто жительства (губернію, уѣздъ, городъ, или почтовую контору, куда слѣдуеть доставлять квижки).

Вст полученные адресы подписчиковъ немедленно вносятся въ книгу для конторы, печатаются для наклейки на разсыльные куверты и заносятся въ особый списокъ для сдачи въ почтамтъ: списокъ разсылки книжекъ подписчикамъ есть въ то же время счетъ, по которому производится слъдующая въ почтамтъ уплата денегъ за пересылку на весь годъ впередъ (ва 12 книжекъ каждаго подписчика). Адресъ, однажды записанный въ конторской книгъ, напечатанный въ опредъленномъ числъ экземпляровъ для наложенія на разсылаемые ежемъсячно куверты, гаписанный въ почтамтскомъ спискъ и впередъ оплаченный, остается върнымъ ручательствомъ отправки книжекъ цълаго года по назначенію.

На случай могущихъ быть неисправностей и пропажи книжекъ при пересылкъ отъ какихъ бы то ни было причинъ, Редакція Шравославнаго Обозрънія изъявляетъ свою полнъйшую готовность удовлетворять всъ справедливыя требованія гг. подписчиковъ, какъ и доселъ постоянно удовлетворяла ихъ. Для этого покорнъйше просимъ обращаться съ жалобами своевременно, и непремънно прописывать нумеръ адреса за которымъ получается журналъ: этотъ нумеръ есть ключъ къ точной повъркъ самой подписки по конторской книгъ, равно и разсылки по почтамтскому списку. По наведеніи нужныхъ справокъ, Контора немедленно удовлетворяетъ подписчика.

#### Отвѣты Реданціи.

С. К. В.-му: "Плачъ Іеремін" былъ помѣщенъ въ Прас. Обозр. въ точномъ переводѣ; предлагаемое Вамн стихотворное переложеніе не можетъ быть напечатано.-С. Д. Попосу, Д. В Рождественскому: язъ Вашихъ писемъ будутъ помѣщены извлеченія. — Въ Сезастополь г. Стацевичу: редакпія не можетъ принять на себя отвѣтственности за Ваши сообщенія, касающіяся весьма важныхъ злоупотребленій. — А. Расскому, С. І. Вицкевичу: Ваши корреспонденція будутъ напечатаны. — Въ Сапожекъ С. А. Колосову: редакція благодаритъ Васъ и Вашихъ собратовъ за сочувствіе, но печатать Ваше письмо считаетъ взлишнямъ.-Въ Спб. К. Цебрикову: по поводу смутившихъ Васъ легкомысленныхъ замътокъ г. Берга "Іерусалимъ въ настоящую минуту" совѣтуемъ Вамъ прочитать статью подъ тѣмъ же заглавіемъ въ Прибавленіяхъ къ Теор. Се. Отщево, кн. 1. 1863.

# 3 A M B T K H

- ОСОБОЕ ПРИСУТСТВІЕ ДЛЯ ПЗЫСКАНІЯ СПОСОБОВЪ КЪ ОБЕЗПЕЧЕНІЮ БЫТА ДУХОВЕНСТВА: Программы вопросовъ, составленныхъ Присугствіемъ; епархіальный комитетъ въ Москвъ.
- ВНУТРЕННЯЯ КОРРЕСПОНДЕНЦІЯ: Отъ редакців.—Голосъ съ Дона: о положеніи духовенства въ Донскомъ Войскъ. Свящ. II. Маргаритова.—Съ Кавказа: по поводу учрежденія Комитета для изысканія способовъ къ обезпеченію быта духовенства. Свящ. I. Стась.—Изъ Кавани: объ образованія инородцевъ посредствомъ княгъ, переведенныхъ на ихъ родной языкъ. Н. Ильминскаго. — Воронежскія письма: I. Нъсколько словъ о частныхъ заведеніяхъ для приготовленія дътей священно-и-церковнослужителей въ семинарію. II. О раздъленія приходовъ между городскими церковными причтами. Н. К. Р.
- БИБЛІОГРАФІЯ: «Христіанскія древности и археологія», ежемъсячный журналъ издаваемыя В. Прохоровымъ. Свящ. М. Морочикина.—Палеографическіе снимки съ гроческихъ и славянскихъ рукописей Московской Синодальной библіотеки VI—XVII въка. Издалъ Савва, епископъ можайскій.
- РАЗНЫЯ ИЗВЪСТІЯ: Изданіе службы св. Кириллу и Меводію. Печатаніе богослужебныхъ книгъ на монгольскомъ языкъ. — О передачъ церквей и духовенства южныхъ поселеній въ непосредственное завъдываніе епархіальнаго начальства. — Настроеніе православнаго народа въ западномъ крать. — О пожертвованія въ пользу русскаго духовенства въ западномъ крать. — Правила о разграниченія церковныхъ земель въ помъщичнаъ имъніяхъ. — Московская епархіадьная библіотека. — Духовная библіотека въ Харьковть. — Сельскія духовныя библіотеки. — Сокращеніе средствъ епархіальныхъ попечительствъ. — Духовное училище для дъвицъ встахъ сословій въ Нъжинть. — Училища для дъвицъ духовнаго званія. — Сельскія приходскія школы въ полтавской епархіи. — Выборы въ духовныя должности въ вятской епархіи. — Пожертвованія на сиротъ-дъвицъ духовнаго званія.
- МУРОВАРЕНИЕ ВЪ МОСКВЪ. И. Снегирева.

#### **BOADNCKA DPHENMARTCA**

НА 1863 ГОЛЪ:

#### въ москвъ:

#### въ петербургъ:

Въ Конторъ Редакціи Православнаго Обозрънія; въ книжныхъ магазинахъ гг. Базунова. Свъшникова, Ферапонтова, Салаева, Главунова и у другихъ книгопродавцевъ Москвы. Въ книжныхъ давкехъ: гг. Базунова, на Невскомъ проспектъ въ д. Энгельгардтъ, Овсянникова въ Гостинномъ дворъ, Крашенинникова. Кораблева, Давыдова и у другихъ книгопродавцевъ Петербурга.

Иногородные благоволять исключительно адресоваться во Контору Реданціи Православнаю Обозрънія во Москвъ.

Цъна за годовое изданіе въ Москвъ ШЕСТЬ РУБЛЕЙ, съ доставкою на домъ и пересылкою въ другіе города СЕМЬ РУБЛЕЙ СЕРЕБРОМЪ.

На тъхъ же условіяхъ можно получать полные экземпляры Правослаенаго Обозрънія за прежніе годы 1860, 1861 и 1862.

Печатать позволяется. Апреля 12 дня 1863 года.

Ценсоръ Протопресвитеръ Д. Новский.

# IPABOCJABHOE OGO3PBHIE

# ГОДЪ ЧЕТВЕРТЫЙ.

## АПРЪЛЬ 1863.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| 1ПРВТЧИ. Гл. 1-XVI. Опыть переводе на          |                    |
|------------------------------------------------|--------------------|
| русскій лзыкъ                                  | Архим. МАКАРІЯ.    |
| <b>ПВЗГЛЯДЪ</b> СОВРЕМЕННЫХЪ МАТЕРІАЛИ-        | •                  |
| СТОВЪ НА ДУШУ И ВЯ СВОБОДУ. Статья             |                    |
| первал                                         | Л. К.              |
| и <b>L-Московск</b> іе вретики въ царствованіе |                    |
| ПВТРА I. Статья первая                         | Ф. А. ТЕРНОВСКАГО. |
| IVРУССКАЯ ЦЕРКОВНАЯ АРХЕОЛОГІЯ. Опи-           |                    |
| саніе сологодскаго каведральнаго Софійскаго    |                    |
| собора, составленное Н. Суворовымъ             | Н. В. ПОСПЪЛОВА.   |
| <b>У.—ОТЗЫВЪ СЪ АЮ</b> ОНА О СИНАЙСКОЙ БИБЛІИ. |                    |
| Писъмо въ редакцію Православнаго Обозръ-       |                    |
| нія по поводу объявленія Симонидеса.           |                    |
| VIПО ПОВОДУ ТОЛКОВЪ ОБЪ УЛУЧШЕНИЯ              |                    |
| БЫТА ДУХОВЕНСТВА.                              |                    |
| VII.—ЗАМЪТКП (см. на оборотъ).                 |                    |

MOCKBA

Digitized by Google

ВЪ УНИВВРСИТЕТСКОЙ ТИПОГРАФІЮ

## ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ въ **1863** году

издается по той же программъ, ежемъсячно, книжкани отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ, по той же цънъ (въ Москиъ 6 р., съ доставкою и пересылкою 7 р. сер.).

Оставшіеся въ небольшомъ количествъ экземпляры особаго приложенія Мекакокическія книги Ветхаго Забъта — Товить и Јудивь въ русскомь переводъ еще выдаются новымъ подписчикамъ 1863 года, не получавшимъ Православнаю Обозрънія прежде.

#### Подписка принимается:

Въ Москвъз въ Конторъ редакци Православнаю Обозрънія, на Остоженкъ, въ приходъ Новаю Воскресенія, въ домъ свящ. Смирнова-Платонова; въ книжныхъ лавкахъ гг. Базунова, Свъшникова, Өерапонтова, Салаева, Глазунова и др.

**Въ Петербургъ**: въ книжныхъ лавкахъ гг. Базувова, Овсянвикова, Крашенинникова, Кораблева и другихъ.

Иногородные приглашаются, во избъжание различныхъ недоразумъний, исключительно обращаться въ Контору редакции и надписывать свои требования такъ: въ Контору редакции Православнаго Обезръния, въ Москвъ. Почтамту извъстенъ здресъ Конторы.

Въ Конторѣ редакціи можно еще получать и выписывать:

1. Православнов Обозръние за 1860 годъ, 12 книжекъ, цъна въ Москвъ 6 р. съ пересылкою 7 р.

II. Православнов Обозрпние за 1861 годъ, 12 книжекъ, цъна въ Москвъ 6 р., съ пересылкою 7 р.

III. Православное Обозрпніе за 1862 года, 12 княжекъ, цъна въ Москвъ 6 р., съ пересылкою 7 р.

IV. Отдъльныя книжки Шравославнаго Обозръкія за прежніе годы (исключая январской книжки за первый 1860 г.) по 50 коп. сер. за каждую, съ пересылкою 75 коп. сер.

V. Инсанія Мужей Апостольских, изд. въ русскомъ переводъ, съ вводевіями п примъчаніями, свящ. *D. Преображенскимъ*. Цъня 1 р. 50 к. въ Москвъ, съ пересылкою 2 р. сер.

#### **чі. Въчная жизнь**

публичныя чтенія Э. Навиля, бывшаго профессора философія въ Женевъ, перев солщ. Н. Сергіевскимъ, профессоромъ богословія въ московскомъ университегъ.

Общее содержаніе книги: І. Назначеніе человъка.— ІІ. Матеріализмъ.— ІІІ. Мысли человъчества о безсмертія.— ІV. Евангеліе.— V. Евангеліе предъ наукою и върою.— VI. Христіанское ученіе о въчной жизни.— VII. Религія.

Цина въ Москвъ 75 к., съ пересылкою 1 р. серебромъ.

# ВЗГЛЯДЪ СОВРЕМЕННЫХЪ МАТЕРІАЛИСТОВЪ На душу и ея свободу.

Никакая отрасль знанія въ настоящее время не пользуется такимъ всеобщимъ признаніемъ, какъ естествознаніе; оно въ собственномъ смыслъ завоевало себъ пальму первенства не жду современными науками; отъ него современные VMЫ ждутъ ръшенія всъхъ вопросовъ. И оно повидимому оправдываеть эти ожиданія. Сколько практически полезныхъ открытій и изобрътеній сдълало оно въ послъднія десятильтія-Пароходы, желтаныя дороги, телеграфы, съ быстротою молнія передающіе мысль человъка, суть плоды естествознанія. Методъ естествознанія слёдующій: оно не строить ничего а priori, какъ это дълала идеалистическая философія, оно кръпко держится въ дъйствительномъ мірт, наблюдаетъ и изслъдуетъ его. Сначала оно собираетъ возможно большее количество отдъльныхъ явленій и фактовъ и изслъдуеть ихъ во всъхъ вятшнихъ отношеніяхъ и условіяхъ. Чтобы точнъе ИЗУчить эти условія, оно старается воспроизводить явленія опыты. искусственнымъ путемъ, чрезъ Оно освобожслучайностей, задаеть явленія оть встхъ внъшнихъ темняющихъ, изитряетъ зависи мости степень ИХЪ отъ различныхъ обстоятельствъ и условій, отдъляетъ суще-T. X. Joogle

Digitized by GC

ственное, необходимое отъ несущественнаго, случайнаго; и когда оно такимъ образомъ открываетъ постоянное теченіе извъстнаго явленія и его необходимыя условія, то утверждаетъ, что оно открыло законъ природы. Открывая такимъ образомъ постепенно законы природы, естествознаніе покоряетъ мало-по-малу природу человъческимъ цълямъ.

Если теперь естествознание или такъ-называемыя естественныя науки на дълъ доказываютъ истянность своего нетода, то кажется очень естественъ вопросъ: не могуть дн онъ дать намъ и болъе върное понятіе о природъ или сущности души, нежели какое до сего времени давали философы и богословы? Съ атимъ вопросомъ мы обращаемся собственно къ такъ-называемымъ физіологамъ, изслѣдователямъ живыхъ организмовъ. Всякій живой организиъ въ тоже время одушевленный. Не вожеть ли поэтому вбрное познание живаго организна быть въ тоже вреня познаніемъ о душъ? Физіологи анатомически изследовали все части человеческаго организма, внутреннее устройство органовъ, равно какъ ихъ развитіе, разлагали организмъ химически, изслъдовали электрическіе токи мускуловъ и нервовъ и вообще всѣ физіологическія отправленія, — такъ не открыли ли они чего-нибудь о душѣ человѣка? Современные физіологи дъйствительно взялась рышить вопросъ о человической души; но посли трудныхъ и сложныхъ изслъдованій они пришли къ различнымъ заключеніякъ. Одни изъ нихъ вообще сомнъваются, чтобы методъ естественныхъ наукъ можно было ввести въ область психологическихъ изслёдованій, т.-е. они отрицають всякую возможность физіологіи дать какой-либо отвъть на вопросъ: что такое душа? Другіе, такъ-называечые унъренные онзіологи не отрицаютъ годности метода естественныхъ наукъ въ психологическихъ изсладованияхъ; они только утверждаютъ, что современное физіологическое знаніе безконечно недостаточно для ръшенія вопроса о душъ. Наконецъ, физіологи третьяго разряда, представители такъ-называемаго современнаго матеріализма, съ гордою самоувъренностію вопросъ 0

#### взглядъ современныхъ матеріадистовъ на душу. 279

душъ считаютъ уже оконченнымъ, ръшеннымъ. Такъ какъ эти послъдніе въ настоящее время образовали уже цълое направление въ области знания и такъ какъ учение ихъ сдълалось моднымъ между образованными людьми почти всей Европы и даже Америки, то ны разсмотримъ здъсь, какъ они ръшили нашъ вопросъ. Мы не станемъ разбирать ученіе всъхъ физіологовъ-матеріалистовъ; мы разсмотримъ только учение одного Молешотта, такъ какъ онъ полите встахъ высказываеть въ свояхъ сочиненіяхъ совремейный матеріалистическій взглядъ на душу человъческую. Наше пзслъдоване не будеть касаться дущи въ нетафизическомъ смыслъ, но единственно того вопроса, могуть ли быть основательно объяснены изъ дъятельности позга всъ психическия явления, или же для нихъ существуетъ особенное, независимое отъ тъла **Haya.**10. 61

I. •

На учепіе объ особенной субстанція души физіологи-матеріалисты спотрять такъ же, какъ на ученіе о такъ-называемой жизненной силт, и на борьбу противъ субстанціальности **души** — какъ на продолжение и необходимое слъдствие борьбы протавъ жизненной силы. Въ обонхъ случаяхъ, говорятъ они, иы интепъ дъло съ особеннымъ нематеріальнымъ существомъ, которое соединено съ матеріею внъшнимъ образомъ н которое, не приспособляясь къ физическимъ законамъ, управляетъ матеріею. Какъ различныя физіологическія явленія (потому что не знали дъйствительныхъ матеріальныхъ ихъ основаній и условій) объясняли особеннывъ существомъжизненною силой, такъ и для психическихъ явленій, доколъ неизвъстно было ихъ матеріальное основаніе, принимали особую субстанцію-душу. Какъ жизненная сила, это asylum ignorantiae (убъжище певъжества), исчезла изъ науки, такъ и душа должна быть отнесена къ области фантазіи. Основанія, на которыхъ матеріалисты отвергаютъ субстанціальность

Digitized by CIStogle

души, следующія. Известно, что основной или исходный пункть матеріализна составляють положенія: «въ міръ существуеть только матерія съ ся различными силами; внѣ матеріи и ея силь нѣтъ ничего, да и быть не можетъ. Матерія и сила нераздбльны; онб не различныя существа, только внбшнимъ образомъ соединяющіяся между собою, опт витсть образують одну и туже субстанцію. Сила есть ни что иное, какъ свойство матеріи.» Эти свои основныя положенія натеріалисты прилагаютъ и къдушт какъ силт. Они говорятъ: какъ вообще сила простая, не связанная съ матеріею, не принадлежащая ей самой, противорћчитъ всћиъ наблюденіямъ и опытамъ, такъ вътъ пикакой нематеріальной субстанціядуши, которая бы была связана съ теломъ внешнимъ образомъ, по своей сущности не имъя ничего общаго съ матеріею. Опыты и наблюденія показывають, что всъ психическія явленія стоять въ самой непосредственной связи съ дъятельностію нервовъ и преимущественно мозга. Душа есть ни что иное, какъ сила, функція мозга. Какъ почки отдъляють мочу и печень — желчь, такъ точно и мозгъ проязводитъ мысли, желанія и чувства. Мысль есть движеніе, измѣненіе мозговаго вещества, сознаніе — сила, свойство мозга. Нервы вещественныя измѣненія передаютъ мозгу, какъ ощущенія. Ощущение есть отношение чувствъ къ предметамъ. Отъ этого происходить, что мы противопоставляемъ наше я воздъйствующимъ на насъ предметамъ Самосознание есть ни что нное, какъ способность ощущать отношенія вещей къ намъ. Чтобъ ощущение утвердилось, какъ ясное сознание, для этого необходимы часто повторяемыя воздъйствія. Сознаціе имбетъ свое мъсто только въ мозгу, потому что только въ мозгу ощущение доходить до сознания. Что сознание и вообще вся психическая жизнь зависять оть мозга, это доказываеть вліяніе состояцій мозга на психическую д'язтельность и наоборотъ; вообще малъйшія поврежденія мозга разстранвають н исихическую дъятельность (\*).

(\*) См. Moleschott's Der Kreislauf des Lebens. 1835. р. 392-125. То же самое можно найдти въ «Физіодогическихъ письмахъ» Фокта. Digitized by GOOGLE

280

звг лядъсов ременныхъ матеріалистовъ на душу. 281

Такимъ образомъ матеріализмъ признаетъ всѣ существенныя дѣятельности психическія, кромѣ только свободы воли, какъ мы увидимъ ниже; онъ признаетъ ощущеніе, представлепіе и мышленіе, какъ факты внутренияго опыта и какъ произведенія мозга, а не души, какъ отдѣльной субстанціи. На сколько основательно и вѣроятно это воззрѣніе, это мы увиднмъ, взвѣсивъ логическое достоинство п прочность основаній, на которыхъ опо утверждается.

Прежде всего, какъ мы видъли, матеріализмъ субстанціальную самостоятельность души ставить па одну линію съ существованиемъ особенной жизненной силы; и какъ эта, по ихъ словамъ, ничего не объясняла и была отвергнута, такъ и та ничего не объясняетъ и должна быть отвергнута. Правда, жизненная сила, которою хотбли объяснять вст органическія явленія, на самомъ дълъ ничего не объясняеть, и многое можно сказать, какъ противъ формы этого выраженія, такъ и противъ самаго воззрѣнія, которое обыкновенно соединяется съ этимъ выраженіемъ. Но это было первою попыткой болѣе указать, нежели разрѣшить проблемму органической жизни, и потому она заслуживаетъ лучшей участи и болѣе благоразумнаго снисхожденія, пежели какое оказывають ей новъйшіе физіологи-матеріалисты, не сдълавшіе даже серіозной попытки заменить ее чемъ нибудь лучшимъ. Мы согласны, что выраженіе выбрано здъсь не совсъмъ удачно; но втдь то что разумили подъ этимъ выраженіемъ (\*), было доступно логическому усовершенствованію и реальному подтвержденію. Во ссякомъ случат въ основанія этой попытки лежитъ

<sup>(\*)</sup> Подъ выраженіемъ: жизненная сила разумѣли силу всегда присутствующую во всякомъ живомъ организмѣ, образующую и охраняющую его отъ внѣшнихъ вліяцій, участвующую во всѣхъ его отправленіяхъ, совершающую въ немъ фязическіе п химическіе процессы и подчиняющую ихъ цѣлямъ жизни; все это она должна была дѣлать по свеей внутренней энергіи, безъ всякой связи съ физическими законами. Этою сидой хотѣли объяснить образованіе формы животныхъ организмовъ и внутреннюю связь ихъ членовъ. Эта сила есть ничто иное, какъ энтелехія Аристотеля.

282

болће глубокій взглядъ на сущность вещей и природу, нежели въ нывъшнемъ матеріализмъ, уничтожающемъ всякое различіе вещей и ихъ силъ темнымъ представленіенъ вещества. Все, что, по нашему инънію, можно сказать протпвъ жизпенной силы, сводится на внутреннюю ея неясность п происходящую изъ нея двусмысленность. Прежде надобно уяснить себъ, какое понятіе или желаніе хотъли выразить этимъ особеннымъ причиннымъ началомъ органической жизни, тогда само собою произойдеть разграничение его отъ другихъ фориъ причинности. Неяспо понявшіе дъло большею частію злоупотребляли понятіемъ жизненной силы, представляли, будто имъ хотъли обозначить непосредственный источникъ конкретныхъ органическихъ силъ, и это неправильное понимание дъйствительно только вредило основательному представленію дъла. Современные матеріалисты, отвергнувъ это начало, нисколько тоже не уяснили понятія, органической жизни изъ своихъ химическихъ, физическихъ и механическихъ процессовъ; они одной загадкѣ противопоставиля только другую. А какъ отрицание жизненной сплы свопиъ пеобходимымъ сатдствіемъ имтеть отрицаніе души, какъ самостоятельнаго существа, этого ны не поннмаемъ.

Далёе, для доказательства зависимости души отъ исзга, матеріалисты, какъ мы видёли, ссылаются на отношеніе силов и латеріи. Но категорія эта, вполит приличная тамъ, гдѣ дѣло идетъ только о физическочь бытіи, о системѣ многихъ причинъ, совершенно непримѣнима къ неоспоримо-единственному въ своемъ родѣ отношенію между душою и тѣломъ; и когда думаютъ, что ею можно обозначить истинное отношеніе между центральнымъ органомъ нервной системы и психическою дѣятельностію, то это не болѣе, какъ доказательство чудовищной силы самоослѣпленія. Правда, связи психической дѣятельности съ мозгомъ никто не можетъ отрицать, но несмотря на то мозгъ и душа далеко не въ такомъ причинномъ отношеніи между собою, какъ думаютъ матеріалисты. Мы должны допустить связь внутреннихъ взаим-

#### взглядъ современныхъ матеріалистовъ на душу. 283

ныхъ отношеній пли возбужденій между душою и мозгомъ, если не хотимъ обезобразить данные факты или толковать ихъ совершенно произвольно, связь, въ которой каждый изъ обонхъ членовъ процесса, соединенныхъ между собой для взаимнодъйствія, на каждое возбужденіе или раздраженіе, получаемое имъ отъ другаго члена, отвѣчаетъ своими измъненіями, сообразными его внутренней природъ — душа идеальными моментами, измъненіями сознавія, мозгъ органическими состояніями, движеніями нервнаго процесса (\*). Мозгъ для души служить только неханическимъ аппаратомъ для воспріятія съ одной стороны измѣненій собственнаго тбла, съ другой – состояній души, какого бы рода они ни были. При предположении особенной, необъяснимой природы души связь этого обоюднаго взаимнодтиствія столь же ясна п проста, какъ и всякая другая связь, основывающаяся взаимподъйствін двухъ существенно различныхъ элена ментовъ одного процесса. Хотя по причинъ неудобосравнимости психическаго бытія съ бытіемъ физическимъ нельзя найдти для этого приличнаго сравненія, но все-таки вы можемъ сказать, что какъ мускулъ присущей ему способности сжатія не можетъ заимствовать у нерва, его возбуждающаго, такъ же нътъ никакого основанія думать, что всѣ психическія отправленія происходять въ нозгу. Они происходять въ самой душт, по присущему ей свойству, въ силу котораго на передаваеныя ей мозгомъ раздраженія она отвъчаетъ идеальными моментами, измъненіями самосознанія, какъ мускулъ на возбужденія, сообщаемыя ему движущими нервами, отвѣчаетъ ему одному свойственными измѣненіями въ положеній своихъ малъйшихъ частицъ. Также и наоборотъ иозгъ на сообщаемыя ему отъ души возбужденія можетъ отвѣчать только сообразными съ его природою органическими состояніями и движеніями.

<sup>(\*)</sup> Этотъ процессъ съ большою ясностію изложенъ у Лотце въ его • Микрокосмост.• Этотъ его трактатъ можно найдти также въ •Физіологическомъ Словарть Вагнера подъ заглавіемъ: •Seele und Seelenleben.•

🗫 точки зрънія матеріалистовъ все. что бываетъ, есть движение вещества, и мысль есть движение вещества. Такъ какъ эту статью будутъ въроятно читать и люди мало образованные, то весьма важно, чтобъ они могли живо представить себѣ всю колоссальную пустоту выраженія: мысль есть движение всщества. На движения материя основываются не только всё физическія и химическія діятельности, по даже и всъ физіологическія отправленія животнаго и растительнаго организмовъ безъ различія-питаніе, образованіе тканей и пр. Если читатель представить вст безконечно различныя отправленія организма, тогда онъ легко можетъ понять, какъ безконечно мало сказано выраженіемъ: мысль есть движеніе вещества. Этимъ выраженіемъ сказано такъ же много и ни чуть не болће, какъ еслибы кто, желая опредблить воду, сказалъ: «вода есть вещество.» Конечно, Молешоть при этомъ выраженін имбаъ въ виду движеніе матеріи въ мозгу. Но и этимъ мы не пріобрътаемъ ни малъйшаго познанія. Но допустинъ, что это такъ, что мысль есть только движение вещества, какъ выражается Молешотъ, или втрите-движение мозговаго вещества, какъ выражается Фохтъ; почему же земля въ своемъ движении или токъ электричества въ нашихъ физическихъ аппаратахъ или химическихъ процессахъ не производятъ того, что мы называемъ мыслію? Почему матеріалистамъ не приходить въ голову приписывать ощущение, представление и т. п. локомотиву, или гальванической баттареъ? Почему только движение вещества въ мозгъ можетъ производить это особенное явление? На этотъ вопросъ матеріалисты обыкновенно отвъчаютъ очень просто. Мозгъ, говорятъ они, распоряжается совершенно другимъ, безконечно-сложнымъ аппаратомъ, нежели локомотивъ, или гальваническая батарея. Какая неуловимая смѣна химическихъ процессовъ происходить въ мозгу! Какія сложныя соединенія вещества находятся въ немъ! И вст эти процессы и соединенія ужеля не должны имъть возможности производить ощущение, представление, мышление? Но здъсь совершенно все равно-сложно ли

#### взглядъ современныхъ матеріалистовъ на душу. 285

химическое соединение вещества, или просто; множество ли различныхъ соединений располагается одно около другаго и вступаеть въ связь между собою, или немного; быстрая ли смѣна веществъ совершается въ массъ мозга, или эта масса остается неизмѣнною и неподвижною, потому что самый сложный аппарать, устроенный только изъ физическихъ и химпческихъ элементовъ, никакъ п никогда не сдълается индивидуумомъ ощущающимъ, сознающимъ себя. Онъ ил на волосъ не будетъ способнъе къ отправленію этихъ духовныхъ актовъ, чъмъ самый простой химическій процессъ. Далье, ныть никакого объективного основания движение вещества, страничное отъ движения вещества въ другихъ частяхъ первной системы, которое однакожъ не можетъ произвести ничего подобнаго мысли. И въ ощущающихъ нервахъ происходить такое же или почти такое же движение и однакожъ мы знаемъ, что это движсніе не можетъ произвесть никакого ощущенія, если не пропикаеть въ мозгъ до извъстной глубины. Что сказалъ бы Молешотъ, еслибы кто нибудь захоттлъ обляснить и охарактеризовать физіологическую длятельность связки мускуловъ мыслію о движении вешества?

Изъ исихологическаго ученія матеріал истовъ ничего нельзя признать истиннымъ, кромѣ того, что уже давно знали, именно, что процессы нашей духовной жизни тѣсиѣйшимъ образомъ соединены съ движеніями въ первной системѣ. Но доселѣ никому, равно какъ и Молешотту, не удалось еще объяснить изъ нервныхъ движеній сознаніе. Сознаніе такъ ч отлично отъ всего матеріальнаго бытія, что нельзя видѣть въ немъ продукта какого-нибудь химпческаго, физическаго или механическаго процесса. Что одинъ мехапизмъ не можстъ произвести сознанія, въ этомъ ясно можно убѣдиться, если обратимъ вниманіе на глазъ—этотъ чудны й органъ. Въ немъ и его нервѣ даны всѣ условія, чтобы воспринимать и преировождать далѣе свѣтовой образъ, такъ математически точно

#### православное обозръніе.

отпечатанный, какъ это можетъ сдълать только фотографія. Но все-таки этотъ художественный механизиъ, подобно зеркалу, не можетъ имъть сознанія о томъ, что въ немъ бываетъ. Только тогда, когда этотъ образъ въ какомъ-нибудь пунктъ встрѣчаетъ существо, которое, по своей внутренней природъ, можетъ воспринять его въ себя съ сознаніемъ, только тогда мы можемъ понять, какъ нервный процессъ могъ быть поводомъ къ сознанному ощущенію. Но такъ какъ мы во всякомъ случать эту способность сознанія, знанія о себт и о другихъ пе можемъ считать за свойство матеріи, хотя бы эта матерія была нервная систена мозга, то ны и принуждены предположить особецное существо, природа котораго именно состоить въ дъятельности сознанія и самосознанія. Мы не позволяемъ себѣ никакихъ дальнъйшихъ заключеній о природъ этого существа, кромъ тъхъ, на которыя уполномочиваетъ насъ наблюдение надъ собою и другими. Прежде всего мы скажемъ, что это существо дълаетъ насъ субъектоиъ, личностію, приводить къ индивидуальному единству. Это существо, возвышающееся надъ всбиъ отдъльнымъ и особеннымъ, само комбинирующее и сравнивающее его и потомъ пропзносящее судъ надъ нимъ, словомъ-этотъ самостоятельный, во всемъ многоразличія своихъ измъненій нпкогда не псчезающій, всегда сознающій себя принципъ не можетъ возникнуть механически даже изъ органическаго бытія. Истивное единство никогда не производится механически, оно, какъ и принципъ его,-первичное. Дъятельность мозга не можетъ произвести этого внутренняго единства, потому что иначе мы должны элементамъ мозга приписать такія способности, которыя безконечно превышають ихъ естественную силу. Мы хорошо знаемъ не только то, что въ насъ бываютъ ощущенія я возникаютъ мысли, но и то, что именно мы ощущаемъ, мыслимъ, желаемъ, дъйствуемъ, страдаемъ, что эти ощущенія, мысли, желанія и т. п. принадлежать намъ-этоть факть самъ по себъ составляеть въ высшей степени важный аргументь противъ матеріалистическаго

### взглядъ современныхъ ватеріалистовъ на душу. 287

ученія. Да и тогда, когда бы открыли въ мозгѣ тотъ конечный центральный пункть, въ которомъ сосредоточиваются, централизуются всъ его дъятельности, и тогда все собою проникающее и обнимающее, постоянно снова къ себъ возвращающееся, единство сознанія не могло бы быть построено на органическомъ субъектъ, подчиненномъ, какъ и всякая матерія, дълимости и пространственности. Если уго для нашего познанія несомнъпно, такъ это то, что матерія, по своей природѣ, не можетъ достигнуть внутренняго единства, того единства, которое множество и разнообразіе отдѣльнаго можетъ объять въ себъ единично. Все, что можетъ произвссти матерія, есть только механическая связь п сочетаніе однородныхъ или разнородныхъ атомовъ. Этого нашего убтжденія ничто не можетъ поколебать. Всякое единство можеть быть только идеальной, духовной природы. Матеріалисты говорять, что понятіе наше о личности, о нашемъ я, однамъ словомъ о душѣ, какъ самостоятельномъ существѣ, основывается на ложномъ заключении или паралогизмя, что · для встхъ частныхъ видоизмъненій мы совершенно несправедливо предполагаемъ одно основавие-субъектъ, котораго на самомъ дълъ нътъ. На это возражение мы ничего болъе не считаемъ нужнымъ сказать, какъ только спросить матеріалистовъ: если это такъ, то почему вы не сомнѣваетесь и въ бытіп матерія: въдь матерія есть субъектъ частныхъ явленій и измѣнепій? Далѣе говорять они: «самосознаніе вовсе не единично, а есть процессъ сложный. Отъ взапинодъйствія йежду внъшничъ міромъ и нашими психическими силами образуется иножество представленій, понятій, стремленій и другихъ актовъ п явленій психическихъ; общая совокупность ихъ, обусловливаемая едипствомъ организма и составляющая нъчто цълое, отдъльный и самостоятельный индивидуумъ, и есть основание самосознания, которое дъйствительно есть единство, но единство сложное, сумма многихъ отдѣльныхъ единицъ; въ насъ есть частныя сознательныя представленія и другіе психическіе акты, а вит ихъ итть, да и нельзя

#### православное обозръние.

представить ничего, пикакого отдельнаго отъ нихъ я, которому они принадлежать; я служить только формальнымъ выраженіемъ пхъ единства; не будь представленій, не было бы и я». Какимъ это образомъ сложность можетъ быть единствомъ и какимъ образомъ общая совокупнссть и «формальное выражение единства » нашихъ представлений можетъ быть основаніемъ самосознанія, сознающимъ я, мы ръшительно не понимаемъ и мы не имъемъ никакого основанія върить, чтобы сами пишущіе такія слова ясно понимали то, о чемъ они съ такою убъдительностію говорять. «Въ насъ есть частныя сознательныя представленія и другіе психическіе акты, а внъ ихъ нътъ, да и нельзя представить ничего, никакого отдъльнаго отъ нихъ я, которому они принадлежатъ». Итакъ представленія и другіе психическіе акты сами сознають себя. Какимъ это образомъ они сознаютъ себя, опять непонятно. Еслибъ это было такъ, то представление и сознание этого представленія необходимо должны были бы сливаться, но на дълъ этого мы не видимъ; сознаніе является всегда чъмъ-то отдъльнымъ отъ представленій сознаваемыхъ. Въ основанія этой мысли матеріалистовъ очевидно лежитъ представленіе, что при процессъ ощущенія нервы сознають свои собственныя состоянія и такимъ образомъ приводятъ насъ къ сознанію. Какъ несбыточно это, можетъ видать всякій нало-мальски знаковый съ физіологіей нервовъ. Нервы такъ же мало знають о своихъ внутреннихъ состояніяхъ и измъненіяхъ, какъ телеграфъ о содержании депеши, которую онъ передаетт, или слово о своемъ значенін. Мы даже не знали бы объ участія нервовъ въ процессть ощущенія, еслибъ этого не открыла намъ физіологія. А что мы не можемъ представить себъ я отдъльное отъ представлений, это еще не есть доказательство его несуществованія. Есть много предметовъ н матеріально существующихъ, которыхъ мы представпть не можемъ, потому что никогда ихъ не видали. Противъ личности или нашего самосознающаго л матеріалисты еще возражають, что при долгомъ и напряженномъ мышления мы со-

## взглядъ современныхъ матеріалистовъ на душу. 289

вершенно забываемся, личность наша, наше самосознание или я совершенно исчезаеть, а отъ всего существа нашего остаются только однѣ мысли и онѣ уже не наши, а такъ какіе-то особые, самостоятельные предметы. Далъе указывають они на сновидтнія. «Въ сновидтніяхъ, говорятъ они, каждое представление требуеть независимости оть нашего я, какоенибудь частное представление само себя начинаеть сознавать какъ я, какъ личность и больше ничего и знать не хочеть; изъ одной личности, изъ одного я образуется ихъ нъсколько и дъйствуютъ самостоятельно, говорять, спорять» и проч. Нътъ, какъ бы мы ни углублялись въ предметь, личность наша никогда при этомъ не исчезаетъ; кажущееся ея исчезновение есть только сильное занятие сознания извъстнымъ предметомъ, комбинированіемъ и взвъшиваніемъ представленій о немъ. Это доказываютъ случающіяся при этомъ ошибки въ нашихъ мысляхъ. Если сознание исчезло, то что же подиъчаетъ эти ошибки? Сами представленія не могуть подмбчать ихъ, потому что ходъ ихъ, какъ мы увидимъ послъ, необходимъ, по словамъ матеріалистовъ. Сновидънія тоже ничего не доказывають въ пользу независимости представленій отъ я, потому что и въ сновидении одно я противопоставляетъ себя другимъ лицамъ, какъ объектамъ.

Что мозгь необходимъ для того, чтобы существовало отношеніе души къ витшнему міру, противъ этого, повторяемъ опять, никто не станетъ спорить. Но отсюда никакъ не слъдуетъ, что въ немъ должно искать послъдняго основанія нашего сознанія, нашей духовпой жизни. Въ сложномъ процессъ, основанномъ на множествъ условій, вырывать изъ совокупной причинной связи одинъ какой-нибудь членъ дъйствующей цъпи, на него только обращать вниманіе и въ немъ только одномъ искать дъйствующей причины всего, это дурная, вовсе не научная тактика. Но такъ именно поступаетъ матеріализмъ, когда все психическое принимаетъ за функцію мозга. Конечно никто не можетъ ощущать, представлять, иыслить безъ мозга. Но съ такимъ же правомъ можно волны звука и зеира при-



нимать за причину слуха и зрънія; потому что какъ безъ мозга нельзя мыслить, точно также невозможно слышать или видъть безъ волнъ звука и эепра. Но благоразумный человъкъ будетъ ли въ нихъ искать истипной причины слуха п зрънія? Или почему никому еще не пришло на умъ искать послъдней причины всъхъ обнаруженій духовпой жизни въ кислородномъ газъ, такъ какъ безъ этого газа, безъ постояннаго его присутствія мозгъ въ своихъ элементарныхъ образованіяхъ не можетъ обнаружить ни одной живой силы, подвергается смерти? Во всякояъ случаъ, если простыя условія должно принимать за дъйствующія причины, то кислороду прилично не меньшее участіе въ психическихъ процессахъ, какъ и въ органическомъ образованіи самаго мозговаго вещества.

Матеріалисты видять въ мозть какую-то мастерскую психической дъятельности. Но матерія всегда остается только матеріею, т.-е. она никогда не можеть ощущать, представлять и мыслить даже въ нервной области мозга. Какъ бы высоко мы ни ставили вещество мозга въ сравнении съ другими тканями организма, оно все-таки не можеть пи оставить своего естественнаго свойства, ни взять на себя психическое отправление вибстъ съ своими физическими отправлениями. Мы знаемъ, что въ мозгъ сходятся всъ нервныя волокна, служащія для ощущеній и произвольныхъ движеній, п что онъ стоить въ самомъ ближайшемъ отношения къ психической дъятельности. Такимъ образомъ въ мозгъ гдъ-нибудь есть такое мѣсто, которое назначено къ непосредственному сношенію съ душою, чтобы она имъ погла воспринимать витшнее, а свое внутреннее осуществлять въ организить. Если физіологамъ удастся когда-нибудь открыть это мъсто, то едва ли оно будеть существенно отлично оть другихъ элементовъ мозга. По всей въроятности только родъ сцъпленія, соединенія нервныхъ волоконь даеть ему пренмущество непосредственнаго сношенія съ душою. Мозгъ ложетъ называться органомъ души не потому, что онъ производитъ

изъ себя духовныя силы, но единственно только потому, что онъ есть единственный органъ, въ котороиъ сосредоточиваются вст органическія силы человтка, для субъективной жизни его имъющія непосредственное значеніе органа чувствъ и органа произвольнаго движенія. Такія положенія, какъ положение Фохта, что мысль стоить въ такомъ же отношения къ мозгу, въ какомъ желчь къ печсин или моча къ ночкамъ, могуть внушить къ себъ уважение только въ томъ, кто совершенно не посвященъ въ тайны указанныхъ здъсь отношеній. Научнаго достоянства этому сравненію не прядасть ни одинь, кто только въ состоянии понять абсолютное несходство сравниваемыхъ здъсь предметовъ. Физіологъ Луданиъ, хотя самъ очень склоненъ къ матеріалистическому воззрънію, говорить однакожь съ замѣчательнымъ безпристрастіемъ, посль того какъ онъ критически разобралъ всъ попытки отождествить душу съ дъятельностію мозга: «эти факты дають намъ такъ мало положительно върнаго, что ни одинъ изъ указанныхъ нами органовъ не производитъ психическихъ отправлений такъ прямо и цепосредственно, какъ напримъръ мускуль движеть кости.... (\*) . Тоже самое выражаеть Веберь,

котораго самъ Лудвигъ называетъ безсмертнымъ (\*\*). Впрочемъ, чтобы нагляднъе уяснить связь мозговой дъятельности съ дъятельностію того неизвъстнаго существа, которое мы называемъ душою, бросимъ взглядъ на происхожденіе ощущеній, представленій и проч. Изслъдованіе этого процесса покажетъ намъ, какое великое различіе находится между тъмъ, что мы называемъ отправленіемъ мозга, и между психическою дъятельностію.

Органомъ ощущенія служать нервы, но не вст, а только опредъленное количество ихъ, которые потому и называются нервами чувствъ или ощущеній. Что касается до физическаго свойства этихъ нервовъ, то нътъ никакого основанія думать, чтобъ оно было существенно отлично отъ свойства

<sup>(\*)</sup> CM. Physiolog. Ludw. 1. S. 456.

<sup>(\*\*)</sup> Cm. Wagner's Physiolog. Wörterbuch, S. 505.

другихъ нервовъ, нервовъ движенія. Явленіе ощущенія возникаеть въ нашенъ сознанін только тогда, когда нервъ ощущенія приведень въ состояніе возбужденія витшинить нан внутреннямъ раздраженіемъ и когда это возбужденіе распространяется до среднихъ частей большаго нозговаго полушарія. Физіологія точнѣе не можеть указать то мѣсто мозга, гдт нервное возбуждение превращается въ ощущение. Такимъ образомъ по ту сторону упомянутаго мъста въ мозгъ къ возбуждению нерва должно прибавиться иљчто для того, чтобъ это возбуждение превратилось въ ощущение. За справедлявость этого предположенія ручается извъстный каждому фактъ, что состояніе чувствительнаго нерва пы ощущаемъ дотоль и въ такой степени, доколь и въ какой степени обращаемъ на него вняманіе. Дальнъйшее изслъдованіе акта ощущенія показываеть, что каждое ощущеніе соединяется всегда еще съ чънъ-то особеннымъ, ниенно представленіенъ. 🔪 Потояј самое возбужденіе нерва ны ощущаень не въ мозгѣ, а внѣ его. Если къ этимъ фактамъ прибавить еще то, что человъкъ во снъ, опьянении и въ извъстныхъ душевныхъ болтэняхъ испытываетъ самыя живыя ощущенія безъ соотвътствующихъ нервныхъ возбужденій, ощущенія, которынъ обыкновенно дають название грёзь, видений, галлюцинаций и проч., то кажется достаточно ясно можно видать, что ощущеніе независнию отъ нерва, что для его пропсхожденія вовсе не необходимо нервное возбужденіе, и что нервы только могутъ давать поводъ къ ощущенію. Такимъ образомъ, чтобъ исчислить условія ощущенія, необходимо указать, гда въ мозгъ находится это ощущающее нъчто; но это совершенно 9, невозможно. Физіологія только приблизительно можетъ ука-зать то мѣсто большаго мозга, гдѣ соединяются всѣ условія для возникновенія ощущенія, такъ-называемый у матеріалистовъ внутренній центральный органъ ощущенія. Но еслибы даже она и могла сдълать это, то все-таки проблемма ощущенія этимъ отнюдь не была бы разрѣшена, все-таки мы имћан бы право предложить вопросъ: какъ понять то, что

2**92** 

въ какой-нибудь части мозга, какова бы она ни была, простой процессъ нервныхъ возбужденій превращается въ ощущеніе, въ это идеальное, внутреннее измѣненіе нашего созианія? Допустимъ, что этою превращающею силой, какъ говорять матеріалисты, служить необыкновенная сложность первныхъ нитей мозга и необыкновенное различіе ихъ отъ нервныхъ нитей въ прочихъ частяхъ организна, которыя по всей втроятности въ сущности однородны. Но и при этомъ только крайная близорукость можеть повърить, что этимъ уничтожаются всъ затрудненія при объясненіи происхожденія психическихъ явленій изъ органической дтятельности мозга. Сколько нибудь мыслащему человъку и послъ этого остается еще цълая бездна неразръшиныхъ вопросовъ. Вопервыхъ спрашивается, въ какомъ отношения внутренний центральный органъ, воспринимающій нервное возбужденіе и обращающій его ві ощущеніе, находится къ тёмъ нервнымъ узламъ, по сю сторону центральнаго органа, которые до него доводять нервныя возбужденія? Можно ли это отношеніе считать такимъ же простымъ, какое мы предполагаемъ между обыкновенными нервными узламя, не участвующими въ процессть сознанія? Если же пътъ, то что же мы должны сказать объ этомъ отношения ? Далте спрашивается, въ какояъ отношенія этотъ управляющій ощущеніемъ органъ находится къ нервнымъ узламъ по ту сторону пункта ощущенія? Ограничивается ли дтятельность этого нервнаго узла исключительно только произведениемъ ощущения, и поэтому для остальныхъ психическихъ дъятельностей – представленія, желанія, нышленія, ны должны искать еще особенныхъ органовъ, пли вст эти различныя дтятельности приписать единственно этому нервному узлу? Какъ бы ни объясняли все это, сколько бы инстанцій ни допускали, мы все-таки будемъ въ необходимости принять одну высшую инстанцію, которая бы управляла всъми остальными, и, по своей внутренней энергіи, возбуждала къ дъятельности то ту, то другую изъ нихъ. Эту-то инстанцію пли начало психической жизни ны и на-

зываемъ душою, существомъ не подлежащимъ по своей природъ чувственному наблюденію. Матеріалисты, уважающіе только доказательство грубой, чувственной очевидности, пе могутъ принимать этого начала ; для нихъ оно скоропреходящее явленіе, происходящее отъ органическихъ процессовъ мозга, хотя они и не могуть указать — какихъ это именно процессовъ. Напрасно-бы вы сталя возражать ниъ, что душа, хотя непосредственно нельзя ся видъть, ножеть быть изучаема и узнаваема посредственно. Эспръ свътовой, электричество и магнитизиъ, которыхъ, въ ихъ сущности, не видалъ ни одинъ смертный, физически не имъютъ вовсе лучшихъ доказательствь, какъ и душа; ны видинъ только ихъ проявленія, какъ и проявленія души. Но такъ какъ зопръ, электричество и магнитизмъ существуютъ въ пространствћ и въ своемъ движеніи описываютъ пространственные пути, чего нельзя сказать о душть, потому первые для матеріалиста дъйствительны, а послъдняя ничто, только блескъ иля только тень, которую бросаеть отъ себя реально существующее. . Мы далеки вести безполезный споръ съ матеріалистаня. Мы предполагаемъ здъсь читателей, для которыхъ нышленіе еще имъетъ впутреннее достоянство, и потому догическія основанія ценны Только, чтобъ оправдать нашъ прежній упрекь въ нельпости, ны спрашиваемъ теперь: не безсиысленно ли принимать, что матерія, или волокна бълкообразнаго нервнаго вещества владъють способностію ощущенія, сознанія, даже способностію комбинировать представленія вли понятія, сравнивать ихъ между собою, и потомъ произносить судъ о логнческой связи или противоръчіи, о ихъ эстетическомъ или правственномъ значения, -- однимъ словомъ-способностію совершать все то, что человъчество съ самыхъ древняхъ временъ приписываетъ существу разумному, т.-е. на всъхъ ступеняхъ сознанія сознающему себя, владъющему собою, словоиъ-душь? Болъе ны говорить не хотимъ. Если же натеріалисты въ доказательство своей нельпой мысли ссылаются на наше незнаніе послёднихъ причинъ естественныхъ свлъ: тяже-

294

#### взглядъ современныхъ натеріалистовъ на душу. 295

сти, хишическаго сродства, электричества, кристаллизации и т. **д., то на это просто можно** возразнить, что все-таки иы довольно точно знаемъ границы того, что могуть произвести эти силы, и потому не будемъ требовать отъ нихъ невозможнаго. Но ссылка ва наше незнание съ тою цалю, чтобъ этимъ подкранить несмысленное, неудобопонятное, -- до того недостойпое доказательство, что имъ можно подтвердить все, что только угодно, какъ-бы безсмысленно оно ни было. По этой логикъ можно доказать и колдовство, и то, что столы предсказывають. Прежде натеріалисты думали ръшить весь процессь психической длятельности, какъ скоро откроютъ первный агенть; теперь Дю-Буа Реймондъ открылъ, что этотъ агенть есть электричество. Такимъ образомъ это открытіе разрушило и послѣднія надежды матеріалистовъ, потому что кто не видить громаднаго различія дъятельности электричества отъ нашей псяхической діятельности ? /

上 Такимъ образомъ дъятельность нервовъ и мозга и дъятельность психическая, какъ она является въ различныхъ формахъ сознанія, совершенно песравнимы между собою. Изъ этого съ совершенною ясностію слѣдуеть заключеніе что онв происходять не изъ одного источника, не могуть имать одной и той же причины Эта логика до того проста и ясна, что матеріалисты избъгаютъ ея только посредствомь совертенно произвольныхъ, ни на чемъ не основанныхъ предположеній. Мы объяснимъ ее наглядными примърами. Вездъ и всегда сладствіе витшияго воздайствія на данную систему сяль стоять внь всякаго отношенія къ свойству воздъйствующаго предмета, опо вчолить зависить только отъ системы, нолучившей воздайстве. Извастно, что искра, падающая въ пороховую бочку, производить совершенно другое дъйствіе, нежели та, которая падаетъ въ воду, и самая простая щашина рычагь условливаеть совершению различныя дъйствія, спотря потому, стоитъ ли онъ въ связи съ маятникомъ часовъ, или съ крановъ паровой мазинны, или съ куркомъ ружья. Механика обозначаеть это отпошение очень мъткимъ

выраженіень: освобожденіе (Auflösung) силь. Это двлееть она на основании совершенно правильнаго предположения, что системѣ силъ, приведенной въ дѣятельность воздѣйствующимъ моментомъ, ничего не придаютъ силы воздъйствующія, а только освобождаютъ въ ней самой заключающіяся сялы. Совершенно съ такимъ же отношеніемъ мы неоднократно встрвчаемся при изследованій той системы силь, которую ны называемъ организиомъ. Когда напр. механическія или электрическія дъйствія, касаясь музыкальнаго нерва, приводять въ движение группу мускуловъ, то причины этого движенія ны должны искать не въ дъйствіи неканизма яля электричества, а въ свойствъ приведенлаго ими въ движене нерва, изъ чего видно, что между внъшнимъ воздъйствіенъ и органическимъ дъйствіемъ нерва нътъ никакого прямаго отношения. Не нервъ, возбужденный визшнимъ воздайствиемъ, производитъ сживавіе или движеніе мускула: дъйствіе его стоить точно въ такомъ же отношения къ движению мускула, въ каконъ находится къ нему самону внъшній механическій или электрическій толчокъ, т.-е. нервъ, когда его визшнимъ воздъйствіемъ измъненное состояніе распространяется до мускула, съ которымъ онъ находится въ органической связи, не изъ себя передаетъ ему силу движенія, но только освобождаетъ своимъ воздъйствіемъ ту силу, которая находится въ самомъ мускуль, возбуждаетъ въ дъятельности древлющую въ немъ собственную его силу. Физіологія такое освобождение силь называеть созбуждениемь (Erregung), а средство, производящее это возбуждение, раздражениемь (Reiz). Атнствующая причина раскрытія или возбужденія какихънибудь силъ находится не въ возбуждающемъ, а въ возбуждаеномъ, и раздражение есть не больше, какъ условіе дъятельности возбуждаенаго. Поэтону такъ, гдъ цълый рядъ различныхъ системъ силъ соединяется для одного возбужденія, ны должны точно различать каждый членъ этого рода, свотря по его участію въ этомъ возбужденія; должны остерегаться, чтобы не отождествить совершенно различныхъ

**296** 

членовъ и вообще не переизнить ихъ ролей,—недостатокъ, которынъ, къ несчастію, очень часто страдаетъ физіологія и патологія.

Приложниъ теперь эти положенія къ процессу ощущенія. Здъсь-то именно представляется намъ сложный рядъ силъ для раздраженія и возбужденія. Начало и конецъ этого процесса, ниенно внъшнее, условливающее ощущение, раздра--меніе и специфическое изибненіе сознанія, которое составляеть содержание ощущения, не инскоть никакого отношения другъ къ другу, никакой связи между собою. Только поверхностному наблюдателю и изследователю ножеть казаться, будто чувства доводять до нашего сознанія объективныя свойства чувственныхъ предметовъ Это не болѣе, какъ нечта, и она тотчасъ исчезнетъ, какъ скоро ям вспомнимъ о той пропасти, какая простирается цежду свойствоиъ зоира или звука и между ощущениемъ свъта и красокъ, тона и звука. Также едва ли кому придеть на умъ мысль-сладость или горечь какого-нибудь вещества считать за объективныя его свойства. Въ ощущеніяхъ все субъективно, и между этимъ субъективнымъ бытіемъ въ насъ и объективнымъ внъ нась не можеть быть никакого прямаго отношенія. Какъ же теперь объяснить это? Естественно точько изъ природы различныхъ членовъ или элементовъ процесса ощущенія, изъ специфическаго различія элементовъ/ приведенныхъ въ возбужденіе витшинить раздраженіенть и посладнимъ элементомъ процесса. Итакъ каковы эти элементы? Матеріалисты, хорошо зная, что ощущающіе нервы ничего болье не могуть сдблать, какъ только довести вибшиее впечатление до мозга, и что они по своему устройству существенно не отличаются отъ нервовъ движенія, ищуть въ глубинъ мозга органъ, которому можно было бы приписать чудо превращения ензическаго нервнаго процесса въ актъ сознательнаго ощущенія. Что этоть органъ ими не найденъ еще, это мы уже видъли здъсь ны прибавимъ, что они и не найдутъ его, потому что приписывать нервамъ мозга силы, отличныя отъ силь нер-

вовъ вообще, значить оставлять путь научныхъ изслядованій и пускаться въ произвольныя предположенія и мечтанія. Мозгъ есть насса ощущающихъ и движущихъ первныхъ волоконъ и гангліевыхъ ячеекъ, и мы не имъевъ никакого доказательства на то, чтобъ эти нервныя волокна владтли другими силами, кромъ тъхъ, которыя свойственны вообще нервному веществу. Анатомическій и химическій составъ мозга еще нало изслёдованы; и вотъ въ этомъ-то мракѣ прячется иатеріализмъ съ своими инстическими предположеніями, не выпосящнии дневпаго свъта науки. Но этотъ пракъ, котораго онъ умышленно ищеть, однако не пожеть защатить его, потому что им уже зпаемъ, что и внутречность мозга состоить не изъ чего другаго, кроит нервныхъ сплетеній, п что въ немъ не можетъ быть того чудпаго органа, который бы соедпнялъ въ себъ двойную природу-физическую и пснхическую. Не желая грубо нарушать паучную последовательность, мы на мъсто центральнаго органа матеріалистовъ, надбленнаго немыслимою двухсторопностію бытія н дъйствій, поставляемъ новое, особенное существо, которому свойственно свое состояние возбуждения или визшнимъ раздраженісить вызванную дтятельность выражать не физически, по идеально, субъективно,-т-е. слядствіень, визшнимъ возбужденіемъ вызваннаго внутренняго идеальнаго движенія души бываеть субъективное явленіе вь нашемъ сознанія, которое и составляеть содержаніе ощущенія. Такниъ образомъ возбужденное состояніе перва, вызывающаго ощущеніе, относится къ дъйствительному ощущенію, только какъ средство возбужденія, раздраженіе, которое освобождаетъ силы свойственныя душя.

Фохтъ душу, подобно жизненной силѣ, называетъ asylum ignorantiae—убъжищемъ невѣжества. Положимъ, что это такъ, но это паше невѣжество основывается на вполнѣ опредѣлепномъ знапія того, что мозих не можетъ быть душой. Сознаніе этого пробѣла въ нашемъ знаніи побуждаетъ насъ подниматься выше чувственно-даннаго и искать новаго начала

298

бытія, особеннаго принципа для особенныхъ фактовъ. Мы полагаемъ, что эта наша тактика гораздо лучше, нежели тактика Фохта, для крайнихъ противоположностей требующаго невозможнаго единства.

Если даже ощущение, которое стоить еще такъ-сказать только на порогѣ духовной жизни, невозможно объяснить генетически изъ дъязельности мозговыхъ нервовъ, то что мы должны сказать о высшихъ, собственно духовныхъ способностяхъ человъка? Здесь уже неть никакихъ доказательствъ въ пользу взаимнодъйствія мозга и неизвъстнаго посителя сознанія, кроит довольно цеопредпленнаго самого по себъ чувства того, что мы только въ мозгѣ представляемъ, думаемъ и т. д., однимъ словомъ, что мы въ мозгб приходимъ къ сознанію самихъ себя, и что напряженная духовпая дтятельность сопровождается изкоторымъ чувствомъ утояденія въ переднихъ частяхъ большаго мозга. Но этимъ и ограничивается все, что вы въ состоянія привести въ пользу этой связих. Что вещественныя изибненія или поврежденія мозга ильють вліяніе на психическую длятельность, останавливають или совершенно разстраивають ее, изъ этого шичего больше не следуеть, кроие того, что всемь давно известно, именно, что химическая или органическая целость мозга составляеть необходимое условіе для реализированія вобхъ духовныхъ процессовъ, и что въ этихъ поврежденіяхъ этой целости нозга у души отняты существенныя средства для сношения съ внъшнимъ міромъ. Выводить отсюда заключеніе, что послѣднее основаніе психической дѣятельности составляеть позгъ, пы не иптепъ никакого научнаго осцованія. И кто поручится, что во время видимаго прекращенія духовной дъятельности, напр. отъ дъйствія хлорофориа, душа въ санонъ дтят не дъйствуетъ? Далте, для доказательства своей мысли, что только мозгъ ощущаетъ, представляетъ и мыслить, матеріалисты приводять такъ-называемыя душевныя болтэни, которыя всегда суть следствія болезненныхъ возбужденій разстроеннаго въ своихъ жизненныхъ отправ-

деніяхъ позга. Мысль, что душевныя болѣзни всегда бываютъ вслѣдствіе разстройства мозга, совершенно справедлива. Но отсюда вовсе еще не следуеть, что духовная деятельность есть отправление мозга. Какъ мускулъ подергивается въ судорогахъ, такъ и душа не можетъ освободиться отъ вліяній иозга, и всегда, даже въ бодъзненномъ состояния мозга, на вст отвнъ получаеныя возбужденія она отвъчаеть хотя существенно тъми же формами созначія, какими и въ здравоиъ состояния, но только качественность этихъ фориъ, въ всятдствіе болтзненныхъ, непориальныхъ возбужденій позга. бываетъ иная, которая дълаетъ невозможнымъ тотъ формальный порядокъ душевной дъятельности, на котороиъ основырается нормальность нашей внутренней жизни и правильность нашего отношенія къ вятынему міру. Вогть вся тайна зависимости душевныхъ болћзней отъ разстройства мозга; Вообще мысль, что позгъ чувствуеть, представляетъ, желастъ, выслитъ, имбетъ такое же научное достоинство, какое разсуждение о физіологическомъ отправлении какого-нибудь органа, внутреннее устройство котораго и леханизиъ его отправлений пеизвъстны и не подитчены. Никто еще не видълъ и не въ состояніи увидъть, какъ въ мозгъ изъ нервнаго процесса проясходять ощущенія, представленія и мысля, я никто еще не сдѣлалъ, хотя приблизительно, понатною или мыслимою возможность превращенія физическаго въ психическое. Поэтому приписываемая мозгу психическая двятельность въ глазахъ науки остается пепонятнымъ чудояъ, пока не покажутъ возножности этого превращенія. Но это чудо псчезнетъ, какъ скоро ны буденъ спотръть на мозгъ, какъ онъ есть, именно какъ на обыкновенный нервный аппарать, какъ скоро мы перестаненъ навязывать ему такія отправленія, которыя превосходять его силы.

Выше вы упонянули о неопредъленновъ чувствъ, что вы только мозговъ представляевъ, высливъ. Это чувство происходитъ вслъдствіе утовленія переднихъ частей возга, отъ долгаго и напряженнаго вышленія. Это чувство утовленія,

300

Digitized by Google

{/

#### взглядъ совремвяныхъ натеріалистовъ на душу. 301

понятно, если припоннивъ сделанное нами выше предположеніе, что въ нозгѣ должно быть нѣсто, назначенпое для непосредственнаго сношенія съ душою. Такъ не находится ля эго ивсто именно въ переднихъ частяхъ мозга, имвющнхъ сямую блязкую связь съ высшинъ чувствонъ, чувствоиъ зрвнія? Здвсь, въ этоиъ средоточіп всбхъ нервовъ чувствъ и движенія, въроятно даны средства, которыми душа чрезъ нервы воспринимаетъ съ одной сторопы изъ видимаго міра необходимыя для нея возбужденія къ дъятельности и съ другой обратно дъйствуеть на позгъ, опредъляя, возбуждая и останавливая. Распространяться далте о взаимнодъйствій души и мозга ны не считаемъ нужнымъ здъсь, потому что **Факты этого взаимнодтяств**ія встив извъстны. Если жо теперь факты доказывають, что нъкоторыя части мозга прининають участие въ психической диятельности, то все-таки отсюда никогда не сладуеть заключение, будто нозгь ощущаеть, представляеть и мыслить. Мы рашительно отвергаемъ это не только какъ совершенно недоказанное, но и какъ безспысленное и нелтпое. Такос заключение невозможно, потому что немыслимо. Какниъ образомъ нозгъ нитетъ вліяніе на духовную двательность, объ этомъ ны уже говорили выше;

Но возвратимся снова къ ощущенію. Анализируя ощущепіе, пы видимъ, что оно, хотя составляется изъ раздичныхъ элементовъ, по въ окончательномъ своемъ актъ является нераздъльныйъ единствомъ. Это единство очевидно превышаетъ силу нервнаго возбужденія, которое основывается только на отдѣльности ряда пространственно отдѣльныхъ, хотя психологически соединенныхъ между собою, разныхъ нервныхъ элементовъ. Это единство, какъ и единство сознанія, высшей духовной природы. Слѣдующій примъръ довольно наглядно докажетъ это. Посредствомъ оптическаго аппарата глаза на сѣточной оболочкъ его математически върно во всѣхъ свомхъ частностяхъ отражается образъ внѣшняго предмета и отсюда зрительнымъ нервомъ передается мозгу. Какую поль-

зу теперь пранесъ бы этотъ аппаратъ зрънія, еслабы душа не владтла силою обнамать въ сознательномъ единствъ находящіяся пространственно одань внѣ другаго элементы, наъ которыхь составляется этоть образь и которые раздельно передаются необыкновенно топкими нервными нитами? Называть это единство необходинымъ результатовъ неханизна совершенно ложно, потому что механизиъ не можетъ произвести истипнаго единства. Единство ощущенія-дъло души; это доказывается великимъ значеніемъ вниманія въ процессъ ощущенія. Когда вниманіе наше занято какою-инбудь важною мыслію или глубокимъ чувствомъ, то образы па съткъ глазной какъ будто не существуютъ для насъ, даже болъе душа владчеть способностію, по своей интенцій, изъ встахъ одновременно падающихъ на глазную сътку, образовъ выбирать только тотъ или другой, разснатривать только его н совершенно препебрегать встип остальными, или даже дтлать предметомъ своего вниманія и изслядованія только опредсленныя части одного какого-пибудь образа. Такимъ образонъ единство ощущенія безусловно есть дъло души и не можеть быть произведено длятельностію матеріальныхъ мозговыхъ нервовъ, которые никогда не могутъ избъжать, говоря языковъ Гегеля, пространственно порозно-бытія (Auseinandersein). Исторія чувствъ осязанія и зрънія часто показываеть примъры, что душа разомъ обнимаетъ состояніе возбужденія движущаго и ощущающаго нерва, чтобы составить изъ нихъ представление. Если къ этому прибавниъ еще наблюденія, сдѣланныя надъ слѣпорожденными, выдержавшиин операцію, также заитчательный факть, что душа встяхъ своихъ чувствахъ ощущение поставляеть во вит, т.-е. въ периферическовъ распространения ощущак щаго верва, а не въ томъ мъстъ, гдъ происходитъ самое раздражение, что, какъ извъстно, у выдержавщихъ операцію доходить до того, что они воображають боль въ отнятомъ членѣ,-то во всемъ этонъ ны инвенъ достаточное основание убъдиться въ великомъ значении дъятельности души въ процессъ ощущений.

# взглядъ современныхъ и атеріалистовъ на душу. • 303 3 0 3.

Канъ мало смысла послѣ этого имѣстъ попытка весь процессъ ощущенія приписать только механизму чувственнаго органа и дъятельности мозга! Съ удивительною мудростію и искусствомъ устроенный аппаратъ нашихъ чувственныхъ органовъ не вринесъ бы намъ пикакой пользы, еслибы съ его дѣятельностію не встрѣчалась разумная душа, которая то, что порознь существуетъ въ пространотвъ, воспринимаетъ единично и перерабатываетъ его по вѣчнымъ законамъ присущаго ей ума.

Такимъ образомъ нервное возбужденіе служить только средствомъ къ освобожденію и ходящейся въ душѣ силы ощущенія. Ощущеніе слагается изъ двухъ, по своей природъ совершенно различныхъ, элементовъ: оно есть общій продуктъ нервнаго и душевнаго возбужденія. Витынія впсчатлѣнія приводятъ нервы въ состояніе возбужденія, эти передаютъ свое движеніе далте въ глубину иозга; здвсь впечатлѣнія достигаютъ души и возбуждаютъ ее къ дтятельности. Продуктомъ этой душевной дтятельности бываетъ изиѣненіе сознанія, которое обыкновенно называется содержанісмъ ощущенія.

Изъ ощущеній развиваются представленія. Ощущеніе составляеть основаніе, матерію представленія, а само представленіе есть идеальная форма, идеальное единство разнообразнаго само въ себѣ ощущенія. Ощущеніе есть текучій моментъ сознанія, представленіе напротивъ есть постоянная собственность души. Представленіе перерабатывается въ понятіе, идеальный организмъ, который отъ представленія отличается тѣмъ, что органическая связь его элементовъ освѣщена и ироникнута свѣтомъ самосознающаго духа. Изъ понятій образуются сужденія, умозаключенія и т. д. Изъ этихъ элементовъ слагается вся наша внутренняя жизнь. Кто внимательно изслѣдуетъ нашу духовную жизнь и главнымъ образомъ то, чѣмъ опредѣляется порядокъ ея движенія, тотъ легко убѣдится, что здѣсь главнымъ образомъ дѣйствуютъ одни качественлыя отношенія и связя, а не количественныя,

какъ въ ензическопъ неханизив; количественныя отношенія занимаютъ здѣсь второстененныя роли, они суть простыя слѣдствія качественныхъ отношеній и связей. Это истина, которую доказываетъ изслѣдовачіе представлевій и понятій по ихъ содержанію, по ихъ взанимому логическому отношенію и отношению къ нашему л. Каждое представленіе само по себѣ есть опредѣленно качественный идеальный образъ, отношеніе котораго къ прочимъ представленіямъ опредѣляется его собственнымъ качественнымъ характеромъ и характеромъ прочихъ.

Такимъ образовъ вы видимъ, что ощущеніе и идеальная форма сго — представленіе не могутъ быть произведеніемъ мозга, матеріи, а необходимо предполагаютъ существованіе въ насъ высшей, нематеріальной силы. Еслибы въ насъ не было этой возвышающейся надъ всъвъ частнымъ силы, то возможно ли было бы далѣе логическое, метафизическое мышленіе, дъйствіе по аснымъ, сознательнымъ побужденіямъ? Ходъ нашего мышленія, говоритъ Лотце, состовтъ не просто въ неправильномъ появленіи и исчезнованіи представленій, но въ разнообразномъ подчиненіи ихъ метафизическимъ поизтіямъ, эстетической и правственной оцвикъ. Это дъятельпость, въ которой не можетъ принимать ни малѣйшаго участія дъятельность тълесная, это исключительное достояніе духа, жизнь котораго соотоитъ въ стремленій (\*).

Итакъ, самое образованіе въ насъ психической дъятельности заставляетъ предполагать существованіе души, какъ самостоятельной субстанціи. Въ существованія этой субстанція убъдимся мы еще болъе, если разомотримъ свободу нашей дъятельности, нашей воли.

J K.

\*) CM. Phisiolog. Wörterbuch Wagner's -Seele und Seelenleben.»

304

## **MOCKOBCHIE EPETEKE**

## ВЪ ЦАРСТВОВАНІЕ ПЕТРА І.

### (статья 1-я).

Кто изучалъ исторію протестантства въ Россіи до временъ Петра Великаго, тотъ знаетъ, что русские государи до Петра относниясь къ протестантамъ довольно благосклонно и что духовенство по возможности старалось сдерживать вту благосклонность. Тоже явленіе повторялось и въ царствованіе Петра 1-го, только съ большею резкостію и определенностію. Патріархъ Іоакниъ въ духовной своей 1690 г. завъщеваль царянь Іоавну и Петру: «повельть царскинь свониъ указонъ христіанонъ православнымъ во всей державт со лативы, люторы и кальвниы не творити общенія къ содружеству, запретить ниъ въръ своихъ проповъдывать, во укорязну о въръ не разговаривать ни съ къмъ, и мольбищань бы, по прелестянь яхь соборнщь еретическихь, стронти не давати мъста всеконечно, но которые здъ и есть близь наи нежду христіанскихъ домовъ, и тъ раззорить годно в должно, яко діавольскія сонинща.» «Нъсть убо добро», говориль Іоакамь, «еретику человѣку неправославну сущему, христіаны православными во благочестивой царской державъ владъти, и начальствовати, и судити тыя». Тоже самое подтверждаль Петру 1-ну въ своей духовной св. Митрофанъ Воронежскій. Но Петръ 1-й слишкомъ былъ далекъ отъ того, чтобы стать въ подобныя отношения къ жившимъ въ России

яностранцанъ вообще я протестантанъ съ особенности. Интя нужду въ иноземцахъ для исполнения своихъ государственныхъ предначертаній, Петръ 1-й въ 1702 г. апръля 16 обнародоваль манифесть о вызов в иноземцевь въ Россію съ объщаніенъ свободы втроисповъданія. «Понеже здъсь въ столицѣ нашей», говорилъ Петръ въ этоиъ нанифестѣ, «уже введено свободное отправление богослужения всъхъ другихъ, хотя съ нашею церковію несогласныхъ христіанскихъ секть; того ради и опое симъ вновь подтверждается, такимъ образонъ, что ны по дарованной намъ оть Всевышияго власти совъсти человъческой приневоливать не желаемъ и охотно предоставляемъ каждому христіанниму на его отвътственность пещась о спасенія души своей. И такъ ны крѣпко того станемъ смотръть, чтобы по прежнему обычаю, никто какъ въ своемъ публичномъ, такъ и частномъ отправления богослуженія обезпокопваемъ не былъ, но при ономъ содержанть и противу всякаго помвшательства защищень быль. (\*) Изъ иноземцевъ жившихъ, въ Россіи при Петръ 1-иъ, большая часть были протестапты. Нельзя сказать, что они намъренно злоупотребляли религіозною свободою, предоставленною имъ государемъ. Протестантизиъ вообще чуждъ стреиления пріобрътать себъ прозелятовъ. Тъмъ не менъе тъсное сбляженіе съ протестантами не могло остаться безъ послъдствій для русского человъка. Въ древней Руси были своего рода вольподумцы (стригольники, жидовствующіе, Бакшинъ и Косой), проникнутые реформаціонными, анти-церковными стревленіями, не уважавшіе церковнаго авторитета, неблагосклопно смотръвшіе на духовенство и монашество и отрицавние иконопочитание, поминовение усопшихъ в другие догматы, преямущественно опредтлявшие собою впъшнюю, богослужебную сторону церковной жизни. Можно было ожидать, что въ следствіе унноженія въ Россія иноземцевъ-протестаятовъ анти-церковный духъ снова пробудится на Руси и по-

<sup>(\*)</sup> Полн. Собр. Зак. т. IV. № 1910.

слышатся отрицапія тёхъ же догнатовъ, только снабженныя новыми, заимствовалными у протестантства болѣе раціональными основаніями. Такъ дъйствительно и случилось.

Въ настоящей статът им имвеиъ въ виду на основания подлиннаго дъла, храпящагося донынъ въ московской синодальной библіотекъ, разсказать очепь извъстную во времена Петра 1-го, но забытую нынъ исторію о пропагандисть протестантства, лекаръ Димитріъ Тверитиновъ, и о соборномъ судъ на него и его сообщниковъ.

Въ послъднихъ годахъ XVII-го или въ первыхъ годахъ XVIII въка, учился недпцинъ въ Нънецкой слободъ пъкто Димитрій Евдокимовъ Тверитиновъ, и познакомивінись отъ своихъ учителей съ протестантизионъ, увлекся ниъ до того, что поставилъ задачею своей жизни распространение въ обществь отряцательныхъ, апти-церковныхъ, протестантскихъ воззрѣній. Сдѣлавшись медикомъ, опъ принялся за свою пропаганду со всею энергією убъжденнаго человъка, и съ заитчательнымъ расчетомъ и тактомъ. Просилъ ли больной у Тверитинова рецепта отъ глазной или зубной боли, Тверитиковъ пропически и со сибхонъ совбтывалъ ему сдблать серебряный глазокъ или зубокъ и приложить къ образу св. Ипатія или Аптипія чудотворца. «Воть», замѣчалъ опъ, «лекарство изрядное .! Заставалъ ли Тверитиновъ своего паціента за чтепіенъ церковной книги, то спрашиваль: «есть ли у тебя Библія? Если есть, то не зачъмъ и трагить время на чтепіе иныхъ книгъ; въ Библіи найдешь все нужное для спасепія. Случалось ли Тверитинову объдать въ постный день съ людьми строго соблюдавшими посты, онъ тотчасъ же начиналь говорить, что посты соблюдать не зачень, что постыпреданія человѣческія. Приходилось ли Тверитинову встрѣчаться съ людьми духовными или и свътскими, но интересующинися богословіемъ (какихъ при Петръ 1-иъ было еще очень не нало), онъ тотчасъ наводилъ ръчь на догнаты, служившіе предмотомъ разногласія нежду православіемъ и протестантизмомъ и, смотря по лицу и обстоятельстванъ, то

Digitized by Google

307

прано критиковаль православные догнаты, то представлялся въ няхъ «весьна усуннъвающнися» и проснлъ совъта и назидания, то вступаль объ нихъ «въ деспуты школьнымъ обычаемъ» (\*). Приходилъ ли въ квартиру Тверитинова какойнябудь постантель, витето икопы онъ видтять на стант украшенный листь, на которонъ было написано: Азъ есмь Господь Богь твой, да не будуть тебь бози чий, развь Мене. Не сотвори себљ кумира и всякаго подобія... и пр. На другонъ большенъ листь въ ранахъ, висъвшенъ также на стънъ, было паписаво иножество текстовъ, приводнимыхъ протестантани противъ православныхъ догнатовъ. Тексты были раздълены на 30 отделовъ, изъ которыхъ надъ каждынъ было надинсаніе, придушанное самимъ Тверитиновымъ въ родъ слъдую-Щаго: яко подоблеть слышателемь искушати, яже оть учителя илиолемая, и убо соглашающаяся писаніемь прінмати, чюжая же отравать и пр. Если этоть способь нагляднаго обученія протестантизму оказывался дъйствующимъ на гостя, то Тверитиновъ показывалъ лютеранскій катяхизись

308

<sup>(\*)</sup> Въ следственномъ деле о Тверитиновъ уноминается о трехъ тавихъ диспутахъ. Одинъ былъ въ домъ Леонтія Магницкаго. Разсужденіе ныю о постахъ, о св. евхаристія, о святыхъ отшедшихъ, о св. иконахъ и другихъ догматахъ. Съ иноземческой стороны былъ Тверитиновъ в ученикъ его Миханлъ Косой; сторону православныхъ защищалъ хозяннъ дома Леонтій Магницкій, изъ купеческихъ людей Иванъ Ивановъ Короткій и шуринъ Тверитинова изъ Цереяславля-Залъсскаго Николаевскій монахъ Пафпутій. Свидътелями диспута были: московскій вице-губернаторъ Ершовъ, Златоустовскій архимандрить Антоній, грекъ архимандрить съ Авонской горы, торговый человъкъ Аванасій Павловъ, івромонахъ Филареть, івродіаконь Гурій, изъ льсовь строитель Филареть. Другой лиспуть быль въ Симоновъ монастыръ. Разсуждение шло о призывания святыхъ отшедшихъ. Сторону протестантовъ защищалъ Тверитиновъ; сторону православныхъ-архимандритъ Өеофилактъ Ловатинский. Свидътелями были: вице-губернаторъ Ершовь, префектъ акадонія Гаврінлъ, Леонтій Масницкій, шурняъ Тверитинова старецъ Пафнутій, Симоновскій архимандрить Петръ и другіе старцы. Трегій диснуть между Тверитвновымъ и типографскимъ справщикомъ Феодоромъ Поликарловымъ былъ двукратно устрояемъ вачальникомъ монастырскаго приказа графонъ Мусинымъ-Пушкинымъ въ присутстви его одного.

#### MOCKOBCKIE EPETRKH HPN BETPS I.

в молитвенникъ, хвалилъ и цёловалъ ихъ, давалъ читать и синсывать свои тетрадки, въ которыхъ содержалось тоже, что и на листѣ, только иѣсколько пространиѣе. Тетрадки Тверитинова заходили даже къ такимъ лицамъ, которыя стояли довольно высоко по своему общественному положенію, напр. къ златоустовскому архимандриту Антонію и къ начальнику монастырскаго приказа графу Ивану Алексѣевичу Мусину-Пушкину (\*). Кратко еказать, при всякомъ удобномъ случаѣ Тверитиновъ употреблялъ всѣ усилія къ распространенію въ обществѣ протестантскихъ возърѣній: удобныхъ же случаевъ было очень довольно, потому что званіе врача и общирная практика давали Тверитинову возможность сбляжаться со всѣми классами общества —съ аристократамв и духовенствомъ, съ торговыми людьми и крестьянами.

Усилія Тверитинова не остались тщетными. Съ теченіенъ времени около него, сгруппировалось немалое количество людей единомысленныхъ съ нимъ и приверженныхъ ему. Шуринъ Тверитинова, Матвъй Олисовъ говорилъ златоустовскому архимандриту Антонію, что Тверитиновъ есть въ лютерскомъ ученія и имъетъ учениковъ, и нынѣ наполнемъ учениками его Сернуховъ, и учениковъ, и нынѣ наполнемъ учениками его Сернуховъ, и учениковъ, и нынѣ наполнемъ учениками его Сернуховъ, и ученики его живутъ во всякомъ довольствъ для того, что они другъ друга снабдѣваютъ. По другимъ извѣстіямъ учениковъ Тверитинова была не одна тысяча. Наяболѣе ревностными и приближенными къ Тверитинову учениками (канъ оказалось по слѣдствію) были: енсиялъ Михайло Андреевъ Косой (\*\*), занконоспасскій никольникъ Иванъ Максимовъ, овощнаго ряда торговой чело-

<sup>(\*)</sup> Копія съ этихъ тетрадокъ вийсти съ послидовавшими на нихъ отмитками м. Стефана и объявлениемъ, т. е. выясненіемъ ихъ еретическаго смысла, сообщается въ особомъ приложеніи къ статьѣ.

<sup>(\*\*)</sup> Михайло Косой быль въ очень интимных отношенияхь въ Тверитинову. «Лекарь Д. Тверитиновъ», доносиль впослъдстви енскиль Димитрій Лукьяновъ, «ему Михайль другъ; да онъ же Д. у него Михайлы и дътей крестить». Цирюльникъ Оома быль двоюродный братъ Д. Тверитинову.

выть Никата Мартьновъ, торговой человъкъ Михийло Милинъ, цярюльникъ Осна Изаносъ. У Тверитинова и учениковъ его были свои особня собрания, въ которыхъ вольнодунцы не стёснаясь раскрывали свои отрицательныя воззрёнія. Подслушаль какъ-то одну нэъ этихъ бестать сербскій яолковникъ Пантеленнонъ Божичъ, временно квартировавший въ одноять донъ съ Тверитиновынъ, и примолъ въ такое негодование, что, выхвативши саблю, чуть не нерерубназ встахь собестдинковъ. Но объ этонъ рвчь внереди. Ученики Тверитинова очень уважали его и считали его лучшинъ предотавителенъ здравыхъ религюзныхъ возэрзній, чуть-чуть не достойнымъ занять изсто натріарха. «Некогда», доносиль впоследствія носковскій вице-губернаторь Ершовь, «нежду протвывыхъ разговоровъ слынахъ отъ Михайлы Косого о тонъ главнонъ сретнкъ, о лекаръ Д. Тверитиновъ вседущевную его Михайлову язляха ревностную похвалу безунную сице: то-то бы патріархъ-отъ; далье же словонъ того оний литерально не произнесъ, но точію какъ предваряющимя, такъ и посл'ядующими разговорани противными приводиль, что тоть бы еретикъ лекарь могь бы суще уставить (инямую ини безунно якобы) благочестивую въру апостоль-CRYD».

Но если у Тверитинова были горячіе приверженцы, за то были и сильные противники, —это были прежде всего люди простые, крупко вуровавшіе въ истину православія, не мотшіе уситино спорить съ Тверитиновынъ, но типъ не неите рушнтельно отвращавшіеся отъ его ученія. Таковъ былъ тесть Тверитинова, гостиной сотия торговый человъкъ, Алексъй Якимовъ Олисовъ, въ глаза и за глаза называвшій своего зятя великимъ еретикомъ и жаловавшійся на него своему духовнику на исповъди и приходскому священнику (\*).

<sup>(\*)</sup> Около 1700 г. Д. Тверитиновъ женился на дочери торговаго человъза гостиной сотии Алексъя Олисова-Ксении. Все семейство Олисовыхъ, тесть Алексъй, теща Оскла, шурья серебрянники Матвъй и Петръ (въ монаниествъ Паенутій) и антекарскихъ дълъ ученикъ Степанъ-считало

Далье возставали противъ Тверитинова люди начитацище и хорошо знаконые съ богословіенъ. Таковы были ученые славено-греко-латинской академіи-Ософилакть Лонатинскій и Стефанъ Прибыловичъ, типографскій справщикъ Осодоръ Поликарповъ, московскій вице-губернаторъ Ершовъ и Леонтій Магняцкій, торговый человъкъ Иванъ Короткій и шуринъ Тверитинова, мовахъ Пафнутій. Они не боялись вступать съ Тверитиновымъ въ разсуждения п диспуты и неръдно задавали ому такія возраженів, на которыя онъ не въ сестоянія быль отвачать. Такь однажды, когда въ разговора сь Ершовынь, Тверитиновъ отрицалъ пользу нолитвы за усопшихъ, Ершовъ припомнилъ евангельское изречение о гръхъ, который не отпустится ни въ сей въкъ, на въ будущій, вывель отсюда заключение, что есть следовательно грехи, которые отпускаются въ будущемъ въкъ, и прибавилъ, что нолитвы Церкви конечно всего болье способствують отвущеню такихъ гръховъ. Тверитиновъ отвъчалъ: велобно объ этомъ подумать. Въ другой разъ, когда Твернтиновъ утверждалъ, что души святыхъ по смерти пребывають въ состоянін нечувственномъ, подобномъ сну, кто-то (по овнаттельству Леонтія Манняцкаго) возразнать, что ап. Павелъ былъ восхищень до третіяго небесе и слышаль ненэреченные глаголы, не въдая въ теле или кроке тела, -- следовательно разно чувствовать въ тблб или кромб тбла. Тверитниовъ и на это отвъчалъ: надобно о семъ подумать. Наконецъ жестоко вооружались противъ Тверитинова аристократы стерего времени,

Тверитинова отступникомъ отъ православія. Петръ (въ монашествъ Паенутій) былъ сначала увлеченъ Тверитиновымъ, потомъ снова обратившись въ православію и постригшись въ монашество, написалъ противъ Тверитинова полемическое сочиневіе подъ заглавіемъ: Рожнець духовмый. Это сочиненіе не дошло до насъ. Съ женою своею Тверитиновъ, по свидътельству тестя, сбращался негумацио. «Дочерь мою (жаловался тесть приходскому священнику) зять мой въ духовность въ тебъ не пускаетъ и за то бьетъ». Впрочемъ Тверитиновъ дълалъ уступку релисіознымъ върованіемъ своей жены и держалъ въ домѣ икону, по его уловамъ «жены рада своел, еще не совершенно познавшія истину».

не мобнешіе его, какъ дерзкаго вольнодунца, и желавшіе наказать его судонъ церковнынъ и гражданскинъ. Таковы были стольникъ Өеодоръ Дубровскій, впослёдствіи казненный по дёлу о царевичё Алековъ Петровичё, и князь Козловекій.

Угроза церковнымъ и гражданскимъ судомъ была для Тверитинова страшиве всякихъ диспутовъ. Наказанія еретинанъ въ древней Руси по законанъ были положены весьма отрогія. Правда, Тверитиновъ вного расчитываль на чуждый нетерпиности духъ церствования Петрова. «Нынъ у насъ на Москвъ, слава Богу», говорилъ онъ, «повольно всякому, - кто какую въру изберетъ, такую и въруетъ. Но духъ царствованія ногъ изибниться. Государь ногъ умереть; ногь, отвлеченный другими дълами, предоставить судъ надъ Тверитиновымъ судьямъ, нерасположеннымъ къ симсходательности. Благоразуние и осторожность требовали не допускать до начала слъдствія, и на случай, если слъдствіе начнотся, заранве заготовить себъ надежных оправданія. Тверитиновъ такъ и сдълалъ. Опъ безбоязненно раздавалъ народу свои тотрадки, по эти тетрадки наполнены были текстами св. Писанія съ краткими и осторожными надписаніями, и Тверетиновь быль убъждень, что никакой судь не въ состоянія осудять этихъ тетрадокъ. Вступая въ диспуты, Тверитиновъ всегда напередъ оговаривался, что онъ защищаетъ протестантство съ чужемъ лица, и по временамъ становился на сторону защитниковъ православія, представляя въ пользу православныхъ догматовъ свои доводы, впрочемъ очень не твордые. Съ приходскими священниками Тверитиновъ считаль нужнымь поддерживать мирныя отношенія; принималь ихъ къ себѣ въ донъ со святынею, ходилъ по временанъ въ церковь, хотя и стоялъ тамъ «просто, яко неблагочестивый,» изръдка исповъдывался, еще ръже пріобщался св. Таннъ, н за встиъ тънъ былъ увтренъ, что если дойдетъ дтло до

312



слёдствія, то приходскій священникъ съ причтоиъ дастъ о неиъ добрый отзывъ (\*).

Ученики Тверитинова были не такъ осторожны, какъ ихъ учитель. По врайней въръ о неосторожности и дерзости главнаго изъ приверженцевъ Тверитниова Михайла Косого ны визеиъ довольно извъстій. На диспуть у Магинцкаго, когда Тверитиновъ оговорился, что онъ защищаетъ протестантство въ чуженъ лицъ, М. Косой (по свидътельству Ершова) «ни налыя въ томъ оговорки не учиня, брехалъ, да и не точію тогда, но и викогда принося онъ безстрашное свое безунное бреханіе оговорку чиниваль.» Тоть же Косой (по овидътельству фискала Динитрія Лукьянова) «иконы св. угодниковъ Божінхъ называль богани; свъчи отъ св. иконъ онъ Михайла отыналь и куриль табакъ, а къ иконамъ говориль: стойте такъ, лучше. А когда прихаживали къ нему Михайлъ священники со святыною, и онъ ихъ къ себв въ горинцу не пускиваль, а отсылаль къ жене въ горинцу, и священство отрицаль съ поношениемъ.» Другія ноказанія представять нань еще несколько примеровъ подобной дерзости Михайла Kocoro.

Болѣе десяти лѣтъ Тверитиновъ и его сообщники опокойно жили въ Москвъ и распространяли свое ученіе; наконецъ не инновали они суда церковнаго и гражданскаго, который обошелся для инхъ дороже, чѣиъ ножно было бы ожидать, принявъ во вниманіе общій духъ царствованія Петра I.

Прежде ченъ ны приступниъ къ исторіи следствія и суда

<sup>(\*)</sup> Твернтиновъ въ первыхъ годихъ XVIII в. жилъ въ приходъ Спаса на Глинищахъ, потомъ года съ три (1706-1708) жилъ въ приходъ Вознесенія Господня и Упатія Чудотворца, въ домъ вдовы извъстнаго дипломата І. О. Укравниевой, а остальное время до суда надъ нимъ (1709-1713 г.) въ приходъ Усвенія на Покровиъ. Духовникомъ Тверитинова былъ Спасской на Глинищахъ церкви священникъ Потапій Логиновъ. Съ посторонними священниками Тверитиновъ не считалъ нужнымъ чиниться и прямо обнаруживалъ свое вольномысліе. См. ниже донесенія Пименовскаго въ Воротникахъ, Николаевскаго Большаго креста и Богольленскаго въ Клоховъ священниковъ.

надъ Тверитиновымъ и его сообщниками, мы считаейъ нужнымъ изложить ученіе Тверитинова и представить намболее интересныя изъ техъ показаній, которыя во время следствія были даны о Тверитинове и его сообщникахъ людьми, коротко ихъ знавшими.

Въ основъ вольноянислія Тверятянова лежало увлеченю лютеранствоиъ. Онъ признавалъ Лютера человъкоиъ, который возобновиль Церковь и древніе обычаи взыскаль. Овъ держаль у себя внигу Катихизись Лютерской и говориль-«что въ ней написано, то-де въ ней правда и надобно-де содержать сіе всякому человъку, и будетъ-де оправданъ Богомъ» (\*). Онъ вообще мудрствовялъ многое по лютерскому и кальвинскому разуму и первоначально запиствовавшись лютеранствоиъ у обятателей Нанецкой слободы, и въ посладствій вь затрудинтельныхъ случаяхъ совбтивался съ учителень нинецкой школы, «для того, что онь вельни ужесть противно отвъщать.» Но за всемъ тъмъ им очень ошиблись бы, ослябы стали считать Тверитинова пропагандистовъ собственно дютеранства. Отъ дютеранства онъ заинствовалъ главнымъ образовъ неуважение къ церковному авторитету и духъ кризнішяна и отрицанія, по это отрицанію раскрылось въ нень примънительно къ условіянь русской церковной жизни, такъ что учение Тверитинова болбе похоже на учение старыхъ русскихъ вольнодунцевъ Бакшина и Косого, чънъ на учение западныхъ реформаторовъ. И конечно цблио дбятельиести Тверитинова (если только онъ задавалъ когда-нибудь себѣ вопросъ объ этой конечной цѣли) было не обращение русскихъ въ протестантизиъ, но посредствоиъ развитія духа критицизна и отрицанія очищеніе русской Церкви отъ того, что, по инънію Тверитинова, было въ ней слъдствіенъ предразсудновъ, суевърій и злоупотребленій. По поводу ересн Тверитинова интрополить Стефанъ Яворскій написаль въ последствін очень большое и очень известное въ нашей ду-

(\*) Донесеніе Матвъя Олисова.

ховной литератур' сочинение: Камень епры, разділенное на 12 слідующихъ главъ: 1) о св. иконахъ, 2) о кресть, 3) о мощахъ святыхъ, 4) о святвйшей Евхаристи, 5) о призывани святыхъ, 6) о душахъ святыхъ, 7) о благотворения преставльшимся, 8) о преданияхъ, 9) о святвйшей литурги, 10) о постахъ святыхъ, 11) о благихъ ділахъ, 12) о наказани еретиковъ. По этимъ же рубрикамъ мы считаемъ удобнымъ изложить учение или лучше сказать — отрицание Тверитинова и его сообщинковъ.

Во 1-хъ Тверитиновъ и его сообщники отрицали догнатъ о поклонении св. иконаму. «Поклонятися вконемъ не подобаеть, в говорнить Твернтиновъ одному носковскому священнику, «и нигдъ того въ Библін въ Ветхонъ и въ Новонъ Завътъхъ не написано поклонятися иконамъ. И я ему говорилъ (доносилъ священникъ): Церковь святая пріяла поклонятися св. инонамъ, и есть написано: пречистому образу твоему покланяемся, Блани-весь до конца. И онъ говорилъ: сіе недавно нависано. И даваль я ему книгу Катихизись новопочатную, въ ней же о поклонении св. иконъ и о почиланія святыхъ писано. И онъ сказалъ: сіе недавно писано. (\*). Происхождение догната о поклонении иконамъ Тверитиновъ объясняль такъ: «царица Өсодора восхотела свою догиу уставити, чтобъ иконанъ кланялися, и собрала изъ лъсовъ и нустынь черицовъ и они по ся волъ и утвердили почитаніе иконанъ.» Поэтону соборъ бывшій при цариць Өсодора Твернтиновъ называлъ бабьниъ (\*\*) и величалъ эту царину полу-инененъ (\*\*\*). Преданія объ образъ Богонатери, висанновъ свангелистовъ Лукою, и о нерукотверенновъ образъ Спасителя Тверитиновъ отрицалъ на томъ основания, что въ Евангеліи объ этомъ не упоминается, и притомъ извъстно, что евангелистъ Лука былъ художествоиъ врачъ, а

۲.

·· . .

(\*\*) След. д. л. 166 наоб.

. .

(\*\*\*) Тамъ же л. 204.

315

<sup>(\*)</sup> Донессвие свящ. Квриллы Васильева въ общемъ счету 9-е. Слидств. дил. лист. 154 наобор.

не живописецъ (\*). Свое ученіе о томъ, что не должно нокланяться св. иконамъ Твериновъ старался подкрѣпить и св. Писаніемъ, и соображеніями разума. Изъ свящ. Писанія Тверитиновъ приводилъ всѣ мѣста, которыми запрещалось иногобожіе и идолоцоклонство, въ особенности часто ссылалов на 1-ю и 2-ю заповѣди десятословія (\*\*). Соображеніе отъ разума противъ поклоненія иконамъ Твериновъ и его послѣдователи приводили то, что Богу подобаетъ кланяться въ небо духомъ, что икона только вапъ и дска кромѣ всякаго чудотворенія, что если икону бросить въ огонь, то она бы сгорѣла и не сохранила бы} себя (\*\*\*).

Во 2-хъ Тверитиновъ и его послѣдователи отрицали догмать о почитаніи креста Господия. «Кресту-де кланятион весьма не подобаеть,» училъ Дамитрій, «понеже древо бездушное не имветь никакой силы. И прикладъ говорилъ: егда-де у кого сына убъеть ноженъ или палкой, и тое-де палку или ножъ того убитаго, отецъ како можеть любить, понеже онымъ убить сынъ его? Тако в Богъ, како то древо можетъ любить, понеже на немъ расиять Сынъ Его» (\*\*\*\*)?

Въ 3-хъ Тверитиновъ и его послядователи отрицали дотмать о ночимали се. мощей. «Набрали не знано какихъ мужиковъ,» говорилъ школьникъ Иванъ Максимовъ, «и номазываютъ аронатади, и обнываютъ и можно-до и нынъ такихъ взять мертвыхъ и опи будуть такожде нетленны и надобноль такимъ мертвымъ покланяться (\*\*\*\*\*). Михайло Косой «про мощи святыхъ отшедшихъ говорилъ, что такихъ-де найдетъ онъ Михайла въ Измецкой слободъ иного за 500 лътъ»(?) (\*\*\*\*\*\*). Когда дълали въ Москвъ Земляной городъ и находили нетленныя тела умершихъ, то торговецъ Ероеей

316



<sup>\* (\*)</sup> След. д. л. 175 наоб. 176.

<sup>(\*\*)</sup> Слёд. д. л. 165 наобор. См. въ тетрадяхъ Твер. надн. 1, 7, 10. · (\*\*\*) Слёд. д. л. 172, 213, 15. (\*\*\*\*) Слёд. д. л. 175. См. также въ тетрадяхъ нади. 30-е.

<sup>(\*\*\*\*\*)</sup> Слад. д. J. 175. См. также въ тетрадяхъ вадо. 50-6. (\*\*\*\*\*) Слад. д. J. 14.

Андреевь поставляль ихъ Тверитянову во свидътельство противъ его невърія (\*). Не знаемъ, что отвъчаль на это Тверитяновъ; быть-можеть то же, что онъ говорилъ въ другое время: «хотя-де молись имъ, хотя-де не молясь, они ничего не чувствуютъ, для того праведницы-де въ руцъ Божіей; а въ нихъ въ мощахъ души нътъ» (\*\*).

Въ 4-хъ Тверятиновъ и его ученики отвергали догнать о преложени яльба и сния во толо и кровь Христову во таинства Кахаристін. «Пожалуй, дай нив отвътъ,» говориль Творитиновъ сербскому новаху Петру Синляничу, «како Единъ Христось ножеть быть всюду раздъляень и раздробляень, и раздаваюнь, и сивдаемь въ службахъ, которыя бывають во всень свъть въ едних день и часъ, нбо въ тожъ-де я вельми усунивваюся» (\*\*\*). И на основания подобныхъ соннаний Тверитиновъ въ тавиствъ Евхаристіи и даже «на тайной вечере Христовой тело подъ видоиъ хлъба и кровь нодъ вядонъ вина, еже Христосъ апостолонъ подаде, отрицалъ бытя телонь и кровно Христовою, но называль и утверждаль быти вростыкъ хлебонъ, и кровь простыкъ винокъ, кровію гроздовою, а не Христовою» (\*\*\*\*). «Безкровная жертва,» говорнаъ Тверитиновъ, «не есть истинна, для того, что хлѣбу въ тело и вниу въ провъ како ночно претвориться? А на вечери Христосъ хлъбъ в чашу показа апостоламъ въ свое воспонныние, а таянство не совершилося.» Занконоспасский іеродіаконъ Іоасафъ сообщаль слъдующій разсказь объ ученикь Тверитинова, школьникь Ивань Максиновь. Накогда «онъ Іоасафъ былъ въ Спассконъ монастыръ въ церкви Божіей у латургія Божіей в въ той чась быль у той же латургін славено-латинскихъ школъ ученикъ Иванъ Максиновъ. И какъ служнышій діаконъ вошелъ по чину въ царскія врата со св. Тайны и изрекъ слова: со страхомъ Божіимъ, и онъ

(\*\*\*\*) Catha A. J. 170.

<sup>(\*)</sup> GABA. A. A. 20.

<sup>(\*\*)</sup> Слъд. д. л. 39. См. также въ тетрадяхъ Твор. надинсанія 9, 17 и 16. (\*\*\*) Слъд. д. д. 160 наоб.

Іоасафъ поклонился въ то время по обыкновению, и въ то время вышеуномянутый Иванъ Максимовъ говорилъ: для чего-де вы кланяетесь? что-де то простой хлъбъ и простое вино. И за тъ его Ивановы противныя слова, онъ, Іоасафъ, ударвлъ его, Ивана, кулакомъ, подъ бокъ» (\*).

Въ 5-хъ Тверитиновъ и его последователи отрицали догнать о молитесниомь призысании св. угодниковь Божижъ. Прежде всего Тверитиновъ и его сообщинии подвергали сомивнію святость многихъ отшедшихъ святыхъ, признаваемыхъ православною Церковію. «У васъ въ исторіи написано,» говориль Тверитиновъ, «отроки ефесокие 300 лать спали; что-де они панятують и кому какую цельбу подали . (\*\*)? Св. Іоанна Златоустаго Михайло Косой называль противникомъ Божінхъ приказаній (\*\*\*). Въ особенности еретики вооружались противъ св. Николая Чудотворна, быть-ножеть потому, что народъ особенно почиталъ его. Они называли его нужнионъ деревенски из самынъ простымъ и говорнли, что «оставя-де Бога, люди его почитають» (\*\*\*\*) Отрицая вообще законность и правильность канопизаціи святыхъ на тонъ основанія, что «съ Богонъ ниято въ бесвдъ не быль и что святымъ и гръшнымъ указу еще итъть до страшняго суда» (\*\*\*\*\*\*), посковские сретики отрицали нужду и пользу молитвенного призыванія Богонатери и святыхъ и изъ другихъ основаній. «Богь и Самь всяхь святыхь индестивне изаступниковъ никого Богъ не требуетъ, и всевидецъ-де Богъ всему Самъ, » говорилъ Тверитиновъ (\*\*\*\*\*\*). « Кроиъ единаго Бога, » товорнаъ онъ въ другое вреня, «нвсть иного помощняка наяъ,

... (\*\*) Cata. A. J. 172.

(\*\*\*) CJBA. A. J. 192.

" (\*\*\*\*) Слъд. д. л. 205, 206. «Авосъ-де и Никола будетъ въ пеклъ, - говорилъ школьникъ Иванъ Максимовъ, тамъ же л. 13 наоб. «Я-де и самъ лучше его» говорилъ Михайло Косой, перевертывая верхомъ внизъ образъ св. Николая Чудотворца. Тамъ же л. 198.

(\*\*\*\*\*) След. д. л. 13 ваоб. л. 207.

(\*\*\*\*\*\*) Caba. A. a. 207.

318

Единъ-де нашъ ходатай Христосъ, и того ради не подобаетъ намъ призывати и имъти иныхъ ходатаевъ и просити ихъ во всякомъ дель о новощи» (\*). «Какъ-де того безущете,» говорниъ Тверитиновъ, «пророку Иліи молятся о дождѣ, а не Богу! а тотъ-де пророкъ въ подаянія дождя ни въ чемъ силы не инветъ» (\*\*). «Во святонъ Евангелія речено,» говорилъ Тверитиновъ, «когда богатый нолилъ Авраана о поноши, и тогда Авраанъ богатову отказалъ. И потову вожно уразунать, что святія въ будущенъ въцъ не имъють дерзновенія къ Богу для того, что они поверли» (\*\*\*). Конечно для подтвержденія также безполезности молитвеннаго призыванія святыхъ приведено въ тетрадяхъ Тверитинова 6-е надписаніе, заимствованное изъ св. Іоанна Златоустаго: «нѣсть тебъ потреба ходатаевъ, ни вногу обтицанію, виже даскати другія, но аще и пусть еси и безъ помощи, ты санъ собою умоля Бога, получиши веська» (\*\*\*\*).

Въ 6-хъ Тверитиновъ и его приверженцы отрицали догматъ о частномъ блаженство душь селтыхъ до всеобщаго суда Христова. Говоря, что не должно призывать отшедшихъ святыхъ на помощь, московские еретики утверждали въстъ съ тъмъ, что святые не могутъ знать молитвъ нашихъ, потому что до дня всеобщаго воскресения пребываютъ нечувственны въ состояни подобномъ спу; въ примъръ такого состояния Тверитиновъ приводилъ 7 ефесскихъ отроковъ (\*\*\*\*\*). Въ тетрадяхъ Тверитинова надписание 19-е гласитъ :«яко праведния, отшедшия отсюду, еще не прияша объщанная благая.» Въроятно въ связя съ учениемъ о нечувстви душъ святыхъ до всеобщаго воскресения, Тверитиновъ «древле святымъ душамъ даже до Христа во адъ быти и самого Христа во адъ сошествие отрицалъ.»

<sup>(\*)</sup> Слвд. д. л. 215 ядобор. (\*\*) Слвд. д. л. 176. (\*\*\*) Слвд. д. л. 175 наоб. (\*\*\*\*) См. также всв надписанія отъ 1-го до 8-го. (\*\*\*\*\*) Слвд. д. л. 213, 230 вдоб.

Въ 7-хъ Тверитиновъ и его приверженцы отрицали догиять о благотеорении преставлышимся, т.-в. О поняновения н молитвъ за унершихъ. «Полиновеніе по унершихъ не пользусть,» говорназ Тверитиновь, «кто что сотворназ вз живыхъ, то ему и будетъ,» и приводнаъ слова апостода: киждо пріиметь мзду по овоему труду (\*). «То выдуналн попы своего ради прибытку, » говориль также Тверитциовъ, «а иного свидътельства нигдъ нътъ, чтобы польза была отъ пожиновенія, что творится послѣ смерти» (\*\*). По всей въроятности именно противъ православнаго догната о поминовенія усопшихъ въ тетрадяхъ Тверитинова приведено слъдующее итсто изъ Іоанна Златоустаго: «чадо! нарече Авраанъ богатаго и отческая показати не возможе. Отца нарече Авравна богатый, и, якоже есть льпо чаду, насладитися пріязньства не причастися. Да навыкнеши, яко ни сродство, ни дружество, ниже ино что нользовати пожеть нже оть своед жизна предательствуемаго» и проч.

Въ 8-хъ Тверитиновъ и его ученики отрицали догматъ о важлости свлщениато и церковного преданія, какъ одного изъ источниковъ хриотіанскаго вѣроученія. Тверитиновъ утверждалъ, что только тому, что написано въ Библіи, должно вѣрить, а иному и вѣрить нечего.»(\*\*\*) Наша вѣра православно-греческая, говорилъ Тверитинову сербскій монахъ Петръ Смилиничъ, «лучше всѣхъ и утверждена на твердомъ фундаментѣ саними соборами вселенскими». Тверитиновъ отвѣчалъ: «вы твердость свою подагаете на вселенскіе соборы, а есть люди разумные, которые свою вѣру и заповѣдь содержать отъ самаго Христа Спасителя изъ Евангелія и апостола, и вамъ съ своими соборани нечего будетъ говорить противо ихъ правдѣ.»(\*\*\*\*) «Вселенскіе соборы, говорилъ Тверитиновъ, сдѣланы по ихъ соборнымъ изво-

- (\*\*\*) Catha. A. a. 169.
- (\*\*\*\*) Catha. A. J. 160.



<sup>(\*)</sup> Catha. a. a. 153, 212.

<sup>(\*\*)</sup> Слъд. д. л. 160 и наобор.

занъ, а не по учению пророкъ и апостолъ. (\*). «Всѣ ваши соборы, говорилъ онъ златоустинскому архимандриту Антонию, между собою несогласны: одниъ другаго порицаля глаголюще: «недобръ разунъша того собора отцы,» и на сицевыхъ несогласияхъ кто можетъ утверждатися?» О праздникъ Казанской Божіей Матери (9 июля) Тверитиновъ говорилъ: «сей-де у васъ праздникъ дъвочей: дъвка-де еще себъ имени не могла знать, а вы ей повърили и праздникъ составили. И то-де у васъ догма. Якоже и другіе неизвъстные ваши догматы. И добре о васъ апостолъ глаголетъ: яко не въсте, ни яже чтете, ни яже утверждаете.» (\*\*) Ученикъ Тверитинова Михайло Косой книгу св. Ефрема Сирина и другія св. отецъ книги называлъ старческими бреднями (\*\*\*).

Въ 9-хъ Твернтиновъ и его послѣдователи отрицали догматъ о значенім Божественной Евхаристи, какъ умилостисительной жертвы за грѣхи людей. Это отрицаніе отчасти вытекало уже изъ ученія московскихъ еритиковъ о безполезности всякаго рода приношеній и службъ за умершихъ. «Въ Евхаристіи только тайна, а пе Божество» (\*\*\*\*), говорилъ Тверитиновъ. Принимая во вниманіе ученіе протестантовъ объ Евхаристіи должно думать, что Тверитиновъ вышеприведенными словами хотѣлъ выразить ту мысль, что въ Бвхаристіи есть только тайна изобразительная, а не жертва умилостивительная, соединенная съ соприсутствіемъ Божества (\*\*\*\*\*).

Въ 10-хъ Тверитиновъ и его послѣдователи отрицали догматъ о селтыхъ постахъ. Переяславскаго монастыря ионахъ Макарій доносилъ, что ему, равно и его игумену при-

(\*\*\*\*) Такое представление относительно учения Тверитинова объ Евхаристии имълъ и м. Стефанъ. «Противники Церкви, говорилъ онъ, аще и не отметаютъ Евхаристия, обаче глаголютъ тую быти тайну, а не жертиу». Камень въры стр. 788.

321

<sup>(\*)</sup> Cata. 9. a. 207.

<sup>(\*\*)</sup> Слъд. д. л. 166 на обор. 167.

<sup>(\*\*\*)</sup> Сав. д. 206. См. также въ тетр. Твер. нади. 11-14.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Савд. д. з. 207.

илось однажды во время великаго чоста объдать виъстъ съ Тверитиновымъ. Монашествующіе по уставу ъли постное; Тверитиновъ ѣлъ рыбу и укорялъ своихъ собесъдниковъ въ неяденіи рыбы, и съ поношевіенъ отрицалъ въ постъ различіе бращенъ (\*) (слъдоватедьно допускалъ ностъ по отношенію къ количеству, но не къ качеству принимаемой пищи). Тверитиновъ говорилъ, что то приложено (т. е. заимствовано изъ преданій человъческихъ), что во вторникъ и четвергъ ъдятъ масо, а въ среду и пятокъ не ѣдатъ, и то дълаютъ напрасно, для того, что во уста не сквернитъ ничто (\*\*). Ученикъ Тверитинова, школьникъ Иванъ Максимовъ, любилъ повторять: все предлагаемое вамъ всегда «ядите, ничтоже сушнящеся» (\*\*\*).

11) Основной и существенный догнать протестантства объ оправдани одною върою во Христа независимо от добрыхъ дълъ не былъ, какъ видно изъ слѣдственнаго дѣла, процовѣдуемъ Тверитиновымъ и его послѣдователями, и это служитъ для насъ новымъ подтвержденіемъ того, что ученіе Тверитинова не было частымъ протестантствомъ, но имъло своеобразное раскрытіе, условливавшееся особенностями русской церковной жизни. Впрочемъ ученіе объ оправданіи одною втрою во Христа отчасти вытекало у Тверитинова уже изъ того, что онъ отрицалъ силу церковныхъ молитвъ за умершихъ и значеніе миогихъ принатыхъ въ православной Церкви способовъ благоугожденія Богу, какъ-то: участія въ церковномъ богослуженіи, соблюденія постовъ, моцашества и проч.

12) Providendo sibi, по замъчанію м. Стефана, Тверитиновъ устно говорилъ и въ своихъ тетрадяхъ писалъ противъ церковнаго суда и наказанія еретиковъ, и о томъ, что клясти не подобаетъ никогоже (\*\*\*\*), и отрицалъ значеніе цер-

<sup>(\*)</sup> CJBA. A. J. 171.

<sup>(\*\*)</sup> Слъд. д. л. 207. на обор.

<sup>(\*\*\*)</sup> Слъд. д. л. 15 на обор.

<sup>(\*\*\*\*\*)</sup> Слад. д. а. 166 на обор. См. также въ тетр. Таср. надо. 21, 22 и 23.

кознаго авторитета во имя личнаго непосредственнаго отпошенія каждаго христіанина ко Христу. «Я-де и самъ церковь», говаривалъ Тверитиновъ (\*).

Въ заключеніе наложенія ученія Тверитинова неизлишне замѣтить, что онъ, какъ и слѣдовало ожидать, очень неблагосклонно относился къ русскому духовенству вообще и къ монашеству въ особенности. «Дадутъ-де они отвѣтъ передъ Богомъ», говаривалъ Тверитиновъ (по донесенію Ершова) о св. соборахъ и о нынѣшнихъ духовныхъ властяхъ: «сколько дюдей пропало и провадаетъ». Исходя въроятно изъ протестантской идеи о всеобщемъ священотвѣ, Тверитиновъ чинъ таинственнаго священства іудействомъ нарицалъ. Мовашеское обѣщаніе Тверитиновъ отрицалъ всеконечно на томъ основаніи, что оно «сдѣлано отъ умышленія старческаго, а не отъ повелѣній Божівхъ» (\*\*), и монашеское одѣяніе называлъ дьявольскимъ (\*\*\*).

Чтобы представить въ ясновъ свътъ личность и дъятельность Тверитинова и его послѣдователей, мы считаемъ нужнымъ представить наиболее витересныя изъ техъ показазаній, которыя давали о Твернтиновъ люди коротко знавшіе его. Между этими людьми были лица, принадлежавшія къ аристократія: стольникъ Дубровскій, князь Козловскій, носковскій вице-губернаторъ Ершовъ; были лица, имена которыхъ записаны въ исторіи русскаго просв'ященія: ректоръ славено-латинской академія, Өсофилакть Лопатинскій, типографскій справщикъ Өеодоръ Поликарповъ, составитель первой русской арионетаки Леонтій Магпицкій. Мы приведень показанія о Твернтиновъ въ подлинникъ: на нихъ лежатъ яркія черты той эпохи и лицъ, писавшихъ показанія,--черты, которыя неизбъжно сгладились бы, еслибы им вздуналя передавать содержание показаний въ собственномъ раз-CK835.

<sup>(\*)</sup> Сатад. д. а. 171 на обор.

<sup>(\*\*)</sup> CIBA. A. A. 207.

<sup>(\*\*\*)</sup> Cate. A. A. 191.

Префектъ славено-латинскихъ московскихъ школъ, iepoмонахъ Гаврінлъ показалъ:

Въ прошлыхъ-де годъхъ, топу лътъ съ шестъ и болте, живущу инт въ учительскомъ монастыръ Спасскомъ, что за Иконнымъ р ядомъ въ Китать на Москвъ, въ келіи единой съ пречестнымъ отцемъ Стефаномъ Прибыловичемъ, быв-шимъ префектомъ въ тъхъ же школахъ и учителемъ фило-софія, прихаживалъ къ Стефану Прибыловичу Димитрій Евдокимовъ сынъ Тверитиновъ съ своими о догматъхъ Церкви нашея восточныя усумнъніями, и говариваль, что я-де зъло усуннъваюся и въ недоумъніи пребываю и требую отъ тебе рвшенія о поклоненіи св. иконъ и о призываніи святыхъ Божінхъ преставльшихся, и о всъхъ догнахъ нашихъ противныхъ люторскому и кальвинскому ученію нынѣшнему, и разговариваль съ нимъ съ преніемъ, приводя сія писанія, яже приводятъ противу нашея Церкви догнатовъ лютеры и кальвины. Итого было съ годъ, и Стефанъ Прибыловичъ, поколику ногъ утверждалъ его въ догнатъхъ св. Церкви, и противныя приводы разбивалъ, но никода же прія ръшенія его Днинтрій, но ни вочтоже визняше вся и глаголаше, яко вся преданія, кромѣ Писанія, басни суть человѣческія. Потомъ вышеупомянутый о. Стефанъ Прибыловичъ, ища его Димитрія исправленія въ въръ святьй, въ донъ его со иною тздиль, хотящи же по обычаю православныхъ иконамъ св. поклонитися, не обръте ихъ токио едину въ углъ, юже уви-дъвъ о. Стефанъ рече въ Димитрію: слава Богу, что и у тебе есть икона. Онъ же Димитрій отвъща, сію-де икону пе мене ради, но ради жены мося, еще не совершенно позна-вшія истины, держу: азъ же, по писанному, Единому Богу покланяюся и Его Единаго почитаю. И по всъхъ сихъ глаголаше ко инъ и ко инымъ о. Стефанъ: «весьна-де Димитрій Евдокимовъ превращенъ есть и ожесточенъ въ невтріи, яко сынъ погибельцый, и нъсть надежды обращенія его, и остави его тако съ великою болъзнію сердца своего (\*).

(\*) Знакомство съ Тверитиновымъ не прошло даромъ для о: Прибыло-

Церкви Пимена Великаго въ Воротникахъ іерей Іоаннъ Іоанновъ (1714 г. авг. 31) доносниъ:

Въ прошловъ 1708 г. пришелъ я на святой недълъ въ понедбаьникъ со святыней въ донъ ко прихожанкъ своей ко вдовъ Евдокія Ивановой дочери Тверитиновой съ честнымъ крестомъ и со св. нконами; а она Евдокія была инъ дочь духовная; и въ то число былъ у нея Евдокіи сынъ ся Д. Тверитиновъ. И я какъ управя св. пъніе св. и честнымъ крестонъ вознося остналъ по чину и мать его Димитріева ко кресту цъловать подходила и ко св. иконанъ прикладывалась, а онъ Д. не подходилъ ко кресту честному, и я его Д. призываль ко кресту честному целовать, а онь не пошелъ. «Богъ-де сказалъ: вы-де есте церкви Бога жива; вселюся въ нихъ и похожду, и буду инъ Богъ, а они Мнъ людіе, и назвалъ себя церковію. И я ему сталъ говорять: «исповъдуешь ли быть св. соборную и апостольскую Церковь?» И онъ Д. на себя указалъ: я-де санъ церковь. И я послѣ говорилъ натери его Евдокін, что есть ли у него, у Д. у сына твоего въ домъ св. иконы. И она инъ сказала: что-де, батюшка, какниж быть у него св. нконанъ! И я у нея спросняь: сколь давно сталь отвратень. быть оть св. Церкви и отъ св. нионъ? Какъ-де отъ мене отшелъ прочь собою жить и сталь искать науки у дохторовь и у лекарей въ Измецкой слободъ, съ твхъ-де поръ и сталъ отвратенъ, и я-де къ нему за то стала мало вздять.

Спасокаго понастыря, что за иконнымъ рядомъ, въ Китав на Москвъ, архимандрить Өсофилактъ Лопатинскій (11 авг. 1714 г.) сказаль:

Позываемъ я отъ благочестивыхъ людей на служение о умершихъ назадъ тому годъ съ 7, слышахъ въ нъкияхъ домъхъ, что онъ Д. училъ, яко всуе бываетъ поминовение и

вича. Г. Чистовичъ въ біографія митропол. Іова (Странникъ 1861. Февр.) говоритъ, что сочиненіе Прибыловича, хранящееся съ Сунод. архивъ (кажется аннотація на пролога), свидътельствуетъ о немъ, какъ о человъкъ нетвердыхъ въ православни убъжденій.

ноленіе о унершихъ върныхъ и поклоненіе св. нконанъ и призывание святыхъ неблагочестно есть и прочая Церкви св. противная вносилъ. Потожъ бывалъ онъ Д. и у о. Стотана Прибыловича, бывшаго префекта и учителя философіи, иногое время на прении о техъ догнатехъ и о. Стефанъ сказываль инъ: яко Д. Евдокниовъ сынъ Тверитиновъ весьма лютерская и кальвинская мудротвуеть и великий есть хульникъ преданій святыхъ отецъ и исправить его никовиъ образомъ невозможно. И тако во многихъ трудъхъ своихъ о его спасении остави его неисправленна въ въръ святъй. Потоиъ 1713 г. бывалъ онъ Д. у графа Іоанна Алексвевича Мусива-Пушкина, и единою мнъ сущу у его графской мялости, прінде Д. Евдокимовъ къ нему, въ ненощи въ то время сущему, егоже увидъвъ графъ начатъ къ нему глаголати: для чего ты сіе затвваешь? для чего не перестанешь отъ своего здоунствованія? Бъдный, бъдный, жаль инъ тебе! Аще ты не отъ ереси, но отъ любопрънія противности сія возновляеши, для чего предъ невъжами сія глаголеma? А ради лучшаго своего православія изъявленія отвъщай на своя тетрати, которыя тетрати имъяше у себе въ то время графъ. Иванъ Алексвевичъ. Онъ же рече: не могу азъ сихъ писаній, яже отъ священнъйшаго Писанія въ сія моя тетрати собрахъ, ръшити (сія же писанія онъ собра въ тетрати, яже лютры и кальвины приводять противу поклоненія св. иконамъ и прязыванія святыхъ Божінхъ представльшихся и прочихъ нашихъ догжать). Тогда графъ рече: поножеть отвътствовати тебъ архии. Өсофилакть. Онъ же 38M0148.

1714 г. іюля 29 ч. церкви Успенія пр. Богородяцы и Николая Чудотворца Большаго креста іерей Георгій Кириловъ сказаль:

Когда я служилъ въ придълъ св. Ипатія чудотворца годовую службу по родителехъ вдовы Устины Осиповны, жены бывшаго дуинаго дъяка Емельяна Игнатьевича Украинцева, въ тъ годы въ приходъ томъ въ дому Устины Осиповны

326

жнять лекарь Дмитрій. И когда онъ въ церковь приходилъ во время св. литургія и прочія службы церковныя, не творилъ того, что творятъ православныя христіане, покаряющінся прав Церкви, честь и поклоненіе творять Богу, пр. Богородицъ и всъмъ святымъ, на иконы ихъ зряще, а онъ яко неблагочестивый просто стоялъ. И Устина Осиповна имъеть объщание на всяко лъто подъимати изъ св. церкве въ домъ свой образъ великаго угодника Божія св. Ипатія Чу-дотворца и молебствовати. Воедино же подъяла она образъ св. Ипатія въ домъ свой. Прилучихся же въ то время ту быти азъ, и онъ Д. А у образа Ипатія Чудотворца издревле отъ благочестивыхъ людей приложены исцѣденія ради очесъ болящихъ оки сребреные, якоже и у образа св. священ-номученика Антипія приложены зубы. И во время молеб-ствованія призвала она Устина Осиповна мене и стала глаголати въ слухъ: хощу я приложити образу Ипатія Чудот-ворца оки. Азъ же ей рекъ: изволь прикладывати: сіе дтло богоугодно. И отшедъ азъ, и пришедъ къ ней Д. тихо рече ей, и призвала она мене паки, и глагола: слышишь, что онъ говорить? Азъ же ю вопросихъ, что суть. И она сказала: говоритъ-де, у твоей милости нога болитъ, прикажи ногу сдълать и приложи ко образу. Азъ же начахъ ей въ слухъ глаголати: аще бы онъ словеса сія глаголалъ отъ благочестія, пріятно бы и сіе Богу было; но понеже онъ врагь и противникъ св. Церкве глаголеть сія отъ противности: велитъ ногу сдълати, потомъ руки, таже главу и всего человъка, и начнетъ глаголати, яко идолъ содъланъ и идолу кланяемся, убо не изволь его слушати; онъ врагъ и противникъ св. Церкве. Онъ же (Тверитиновъ) говоря: здоритъ и лжетъ попъ,и поплевалъ.

1714 г. іюля 29 ч. церкви Вознесепья Господня и Ипатія Чудотворца іерей Кириллъ Васильевъ сказалъ:

Былъя у лекаря Димитрія въдомъ со святынею: и показывалъ онъ мнълютеранскій молитвенникъ, печатанный въ Стекольнъ, на русскомъ діалектъ. И онъчиталъ оныя молитвы лютеран-

327

Digitized by Catogle

скія съ великниъ почитаніемъ, и зтло хвалилъ, и цтловалъ я. И я у него просилъ тоя книги для прочитанія, и онъ не далъ.

Симоновскій архимандрить Петръ Смиляничъ сербинъ 1714 г. августа 5 доносилъ:

Въ прешедшемъ 1709 или 1710 г. бывшу ин при преосв. блаженныя памяти Ефремъ митрополить суздальскомъ юрьевскомъ (\*) ризничимъ, прітзжалъ къ Москвъ нъкоторыхъ ради своихъ интересовъ Сербской земли г. полковникъ Пантеленмонъ Божичъ, которому по указу изъ Посельскаго приказу отведена квартира на Покровкъ, съ лекаренъ Димитріень вибсть, а на чьемь дворь, того не знаю. И тоть г. полковникъ прітажалъ къ нашему преосв. митроподиту на Суздальское подворье, и говорилъ ему преосв. интрополяту: ны чаяля, что на Москвъ лучшее нашего благочестие, а вижу, что горшее иконоборство, нежели въ лютрахъ и кальвинахъ, и нёкая новая сресь зачинается, что не токио иконъ не почитаютъ, но и ругаютъ и идолами называютъ, и поклоняющихся заблудшими и ослъпленными поридають. Человъкъ, у котораго мнъ по указу государеву отведена квартера, москаль, нѣкакой лекарь, и кажется въ политикъ не глупъ, а на Церковь нашу православную страшный хулитель; и иконы святыя и священническій чинъ вельми уничтожаетъ: и по вся вечеры приходятъ къ нему иткакіе русскіе люди молодые, а сказываются нѣмецкой школы ученнки, которыхъ онъ лекарь въ той ереси вельми поучаетъ и наговариваетъ, чтобъ иконамъ не кланались, и въ церковь, въ которой иконы есть, не ходили бъ молиться. Такожде и про священвическій чинъ, и про исповѣдь у вихъ и про причастіе св. Таннъ вельми ругательно говорить, что и сказать невозножно. И я-де не могъ утерпъть въръ христіанской ругательства, чуть въ бъду пе попалъ, вечоръ шаблею чуть встхъ не перерубнаъ и вынявши шаблю изъ хоронъ встхъ вонъ

328

<sup>(\*)</sup> Разумъется сербскій митрополять Веремъ Япковичъ, опредъленный на суздальскую матрополію 24 авг. 1708 г. я скончавшійся съ 1712 г.

выгналь оретиковъ; а сего дна поутру пришолъ онъ ко инъ и просиль прощенья у меня, упаль въ ноги и съ женою, и говорилъ: пожалуй не гнъвайся на насъ о семъ, нынъ-де у насъ на Москвъ, слава Богу, повольно всякому, - кто какую въру себъ изберетъ, такую и въруетъ, а ны при милости твоей больши о семъ не станемъ говорить, буде тебъ не нравно.

Услышавши такія слова преосв. нитрополить оть полковника, приказаль инъ поити къ полковнику на квартеру, и посмотрить, какой человъкъ о товъ говорилъ. И какъ я пришель на дворъ, сталь о томъ говорить и его спрашивать, о чемъ у него съ полковникомъ споръ учинился; и онъ Д. мнъ сказалъ: не понравилося г. полковнику, что мы спирались съ нѣкоторыми людьми о вѣрѣ, которія люди, изъ христіанъ именуеміи, лучше содержать вѣру. И я ему по возможности своей о томъ отвъщалъ. И онъ сказалъ: тому я не могу повърить, развъ изволь инъ написать на письмъ; н я покажу учителю немецкой школы для того, что онъ вельйи унботь о тонь противно отв'єщать. Переяславля Залъсскаго Николаевскаго монастыря іеро-

діаконъ Пафнутій (въ авг. 1714 г.) сказалъ:

Назадъ-де лътъ съ 15 или налымъ нъчимъ больши или меньши, подлинно времени сказать не упомню, бывши я еще не постриженъ ходилъ по объщанію къ Соловецкимъ чудотворценъ. И пришедши я паки въ донъ отца своего гостиной сотни Алексти Якимова сына Олисова; и говорилъ инт отецъ мой: дочь-де мою, а вашу сестру выдаль я безъ тебя замужъ за нъмчина, не природою, но втрою; понеже-де лютерская разунтнія глаголеть истина быти, нашея же св. Церкве разумънія уничтожаетъ, что-де и самъ отъ него услышишь. И когда я увидълъ затя своего Д. Тверитинова, и по нъкоемъ времени говорилъ онъ Д., чтобы мнѣ прилежать о прочитаніи св. книгъ, паче же св. Библіи, да тако истина познается. Потомъ же онъ Д. сталъ мнѣ показывать изъ книгъ, паче же изъ Библіи оная словеса, которые лютеране

329

развращенить приводять на утверждение своея догны. И просиль онь у меня на ть словеса разсужденія, аще у нась въ Церкви во истинъ словеса сін содержатся. Но азъ невъжества своего ради уступилъ ему Д. въ разсуждении. И отъ того времени началъ онъ Д. словеса св. Писания толковати на люторскую сторону, паче же со отцемъ коннъ чннилъ многія распри противяся ому на св. Церковь лютеранствомъ и кальвинствомъ. Отъ которыхъ его словесъ и азъ было въ немалое сомнѣніе пришелъ, за что я и отъ отца своего Алекстя порицаемъ былъ еретичествомъ, понеже отецъ мой его Д. въ лице и заочно питаль быти еретика, о чемъ и отцу своему духовному, бывшему священияку церкви Харитонія Исповъдника Іоанну, на него Д. жаловался. Потомъ онъ Д. овоего противническаго разумения написаль несколько статей, подъ надписаніемъ всякія статін, будто благочестиваго разума. Понеже въ разговорахъ своихъ лютерскаго мудрованія на св. Церковь онъ Д. приводиль оная словеса, которыя писаны въ тетратъхъ его. И таковыя тетрати я у цего Д. списалъ, съ моихъ же списалъ Златоустовскаго нонастыря архимандрить. И отъ того времени у меня съ нимъ Д. бывали иногіе разговоры, и во встахъ онъ разговорахъ своихъ всегда противо стояль разуму св. Церкве, отрицалъ содержание св. креста и образъ св. иконъ, въ вещехъ изображенный, политву ко святымъ отшедшимъ, якобы ничто же могущимъ имъ сразумъти. Не глаголалъ быти въ св. причащении телу и крови Господней, но просто хлебу и вину. Чинъ таяпственнаго священства іудействомъ порицалъ; монашество отрицалъ; политвы о упершихъ суетны быти глаголаль; древле святыхъ душамъ даже до Христа во адъ быти, и самого Христа во адъ сошествіе отрицалъ. И иная многая неправославная мудрованія правостію быти глаголаль, которыхъ по части вноговременства ради ясно припомнити не могу; понеже вмаль не вся отъ св. отецъ во св. Церкви чиноположенія баснословіемъ быти глагодаль, и последующимъ имъ заблужденіемъ во тьмъ невъдънія порицаль. И

330

кийгу на св. Церковь съ великими хулами сочиненную, именуемую катихизисъ, онъ Д. у себя держалъ и православизйщею восточной Церкви быти ю глаголалъ, которую по времени Златоустаго монастыря архимандритъ прочелъ.

Златоустаго монастыря архимандритъ Антоній 25 авг. 1714 г. доносиль:

Въ 1709, 10 и 11-из годъхъ былъ я боленъ ногани, и призываль я врачеванія ради бользни своея лекаря Д. Тверитинова. И пришедъ онъ Д. сперва ко инъ въ келью уви-дълъ нене читающа внигу: Исповъдание прав. въры, которая печатана въ Москвъ въ лъто отъ піротворенія 7204 въ десть. И спросиль у мене: есть ли-де у мене Библія? И я ему сказаль: есть. И онъ: а когда есть, почто-де тебъ многія квиги читать? довлъетъ тебъ и едина Библія, понеже въ ней пророческое и апостольское и самого Бога ученіе, а не нововымынленныя человъческія басни. И взявши ту книгу, прінскаль въ конць тоя книги слово св. Іоанна Данаскина о поклонения св. икоиъ. И говорилъ мив: сія-де книга повелъваетъ кланятися поленанъ и кадильницанъ, и свътильниканъ, и инынъ рукотвореннымъ вещемъ, а вы и слушаете. И я сказаль ему: ны Библін не отрицаемъ, но пріемлемъ ю. Но и сіє сдово есть св. Іоанна Дамаскина, и слушать его подобаетъ. И онъ противъ того молвилъ миъ: повиноватися подобаеть Богу наче, неже человъковъ. Есть-де въ Библін написано: Азъ есиь Господь (и пр. до конца 2-й заповъди).

И онъ Д. отъ того времени леча мон ноги ходилъ ко мнѣ часто, и безъ всякаго моего вопрошенія говорилъ много словесы божественнаго Писанія отрицая содержаніе св. иконъ и бываемая молитвы ко святымъ отшедшимъ, поминовеніе умершихъ и чинъ монашества, и обычай постовъ, и ивые многіе церковные обычаи, которые я по части не могу припомнить. Но обаче онъ непрестанно спрашивалъ объ нихъ со утѣсненіемъ ко мнѣ: откуду-де сіе и сіе у васъ взято? И я ему говорилъ, что у насъ вся яже въ Церкви отъ святыхъ положена суть, и кому върить лучше-святымъ ли и учителемъ

331

церковнымъ или Мартину Лютеру, растлившему древніе обычан св. Церкви, и по своему разумънію сицевая утвердившему. И онъ инъ говорилъ, что-де Мартинъ не растлилъ Церкви, по возобновилъ, и древній обычай взыскалъ. И. отъ сихъ всъхъ многихъ разговоровъ позналъ я его лекаря Д. Тверитинова, лечащаго тело, а душу погубляющаго быть сущаго еретика. Но еще хотя о немъ извъстиъе въдати, нътъ ли у него какихъ еретическихъ книгъ, и когда опъ по обычаю своему пришелъ ко инъ, и я спросилъ его (Динтрій Евдокимовичъ!): въ книге Прав. Исповедания въ предислови напечатано о дву книжицахъ-едину въ поддесть печатану въ градъ Несвижнъ, вторую въ четверть въ градъ Стіокольнъ, иже нарицаются Катихисисъ; а я ихъ не видалъ и не могу сыскать. И онъ инъ сказалъ: есть-де у меня что въ полдесть только не печатная, а письменная; и на другой день принесъ, и позволялъ ю и инъ читать велълъ, а я ему за нее далъ деньги.

Да въ 1710 г. въ изсяцъ іюнъ шуринъ его Д. монахъ Пафнутій принесъ ко мнъ тетрати скорописныя, выбраны больши изъ Библіи, и сказалъ мнъ онъ Пафнутій: сін-де тетради сочиненія зятя моего Д., а имуть-де они въ себъ противность св. Церкви. И я тъ тетрати велълъ списать, а когда ихъ у мене списывали, и онъ Д. ко мнъ пришелъ и увидъвъ говорилъ: о, если кто въ сихъ тетратъхъ писанія выразумъетъ, добръ тотъ будетъ. Да въ тонъ же году въ мъсяцъ сентябръ звалъ онъ Д. мене въ домъ къ себъ; и я видълъ у него въ домъ въ переднемъ углу листъ большой въ рамахъ писанъ уставнымъ письмомъ такимъ же чиномъ, какъ и въ тетрати, токмо мало посокращените.

Да и въ другое время онъ Д. звалъ меня на именины къ себъ въ домъ. И я будучи у него вечернимъ временемъ вышеписаннаго листа не видълъ, и спросилъ у него: гдъ у тебя листъ, который стоядъ въ переднемъ углу? И онъ сказалъ: отдалъ-де я его Михайлу Андрееву, и говорилъ инъпущай-де и другіе пользуются, а у меня-де есть и другой

332

наленькой. И взявши съ стола шендалъ съ свъщею, и повелъ меня къ дверямъ, и показывалъ надъ дверьии стоящую картину, а на ней написано золотыми литерами двъ заповъди, которыя писаны выше сего, а прочихъ зановъдей не писано.

А книгу я у него Д. купилъ, и тетрати его у шурина его списалъ не того ради, чтобы мив его Д. еретическому ученію сообщитися, но въдънія ради, и како бы на его еретическіе подлоги изъ Писанія св. возраженія изыскать.

Князь Семенъ Михайловъ Козловскій сказаль:

Въ прошлыхъ годёхъ тому лётъ съ 10 и больши былъ я въ домѣ шурина своего окольничаго кн. Никиты Михайловича Жироваго-Засѣкина. При томъ времени въ томъ же домѣ былъ лекарь Д. Евдокимовъ сынъ Тверитиновъ. И по многимъ разговорамъ онъ Д. говорилъ, что-де откуда вы взяли, что покланяться иконамъ: а въ Библіѣ-де не написано, а иному-де върить нечему. Такожде и о иногомъ церковномъ поведеніи толковалъ по люторскому разумѣнію, когорыхъ за долготу времене сказать не упомню. А монашество и посты вельми уничтожалъ. И я не могъ того слышать, вельми ему воспрещалъ грацкимъ судомъ. И онъ противу того мнѣ говорилъ: «вы-де истины познать не можете, только-де стращаете мучительствомъ.»

Богоявленской въ Елоховъ церкви священникъ Косиа Елисеевъ въ сент. 1714 г. сказалъ:

За лекаря Д. Тверитинова выдана замужь дочь моя духовная Ксенія и по такому случаю быль я у него въ домъ со святынею, времени же за долготу подлинно сказать не упомню; и бывши я у него въ домъ во время святыни видъльего, что онъ св. иконамъ по обычаю христіанскому не кланяется, но просто стоялъ. По сицевому случаю говорилъ про него Д. съ тестемъ его Алексвемъ Олесовымъ. И онъ Алексъй сказалъ мнъ, что зять мой сущій противникъ св. Церкве и иконамъ святымъ кланяться не велитъ, и иная многая неправославная утверждаетъ, и я-де съ нимъ уже не

333

втдаю, что и дълать, потому что и дочерь мою къ тебъ въ духовность не отпущаеть и за то бьеть. — Да и шурья его, мои же дъти духовные, Матеей да Петръ иного инъ про злтя своего говаривали, что онъ есть противникъ св. Церкви. Да дочь моя духовная Фекла, его Д. теща съ сыноиъ своииъ Стефаномъ и нынъ инъ говорили, что зять ихъ сущій противникъ св. Церкве и мы-де о семъ сказки давать будеиъ; а свидътели при семъ были на Стефана: церкви Петра и Павла, что въ Лавортовъ священникъ Феодосій Максимовъ, да Крестовскій священникъ Максимъ, а на Феклу — онъ же Феодосій Максимовъ (\*). А отнелъ же дочь моя духовная Ксенія вышла замужъ за него Д. лѣть около 15, и въ духовности она была только единожды у меня; и имнъ гдъ оны исповъдывается ли у кого, или нѣтъ, того я не вънъ.

Московской губерніи вице-губернаторъ Василій Ершовъ 1714 г. сент. 21 доносиль:

Зная подлинно, что лекарь Д. Тверитиновъ есть еретикъ сущь, и учитель есть ереси. Ученикъ же его есть сущь ереси его излиха ревнитель Кошельной слободы Михайла Андреевъ сынъ Косой.

Ересь же ихъ суть, едико въ знанія моемъ есть.

Не точію непочитаніе, но и отметаніе ихъ безумное.

1) Въ таинствъ подъ видомъ хлъба и випа св. Евхаристию никакоже ни въ кое же вреня исповъдуютъ сущее тъло и кровь Христову быти, но и съ поношеніемъ отрицаютъ о чемъ нелъть и глаголати.

 Наисильнѣйшую Заступницу нашу Пресв. Богородицу и всѣхъ святыхъ отшедшихъ ко Христу о насъ ихъ ходатайство не точію отмещутъ, но и самихъ ихъ утверждаютъ нечувственны быти до дне суднаго общаго.

3) Св. иконы не точію отмещуть, но и идолопоклонствомъ насъ порицають.



<sup>(\*)</sup> Теща и шурья Тверитинова Матвъй и Стефанъ дъйствительно подали о немъ показанія; но эти показанія очень кратки, осторожны и голословнь; гоэтому и не приводятся нами.

4) О поминовения же успшихъ ниже и слышати хотятъ.

5) Всякое же православныхъ ко святыни прибъготво отъ различныхъ скорбей и печалей и бываемое въ томъ върующимъ спасеніе не точію отмещуть, но и ругательно тому о насъ глумятся безъ всякаго доселъ зазора.

6) Священство и вся церковныя службы зазираютъ съ поношеніемъ жо.

7) Удобъе же единымъ словомъ изрещи, елика ми разговаривати съ ними случалось, никогда же ни о единой какой церковной догмъ пріятно отъ нихъ слышахъ.

Аще же и за немалымъ во временахъ резстояніемъ, также и за сустами моими, обаче что упомнити могу о безумномъ ихъ мудрованіи объявляю со временемъ и мѣстомъ и елико отъ кого что слышахъ.

1) Когда я по случаю жилъ на загородномъ дворъ г. вицегубернатора Курбатова: и въ томъ домъ оный еретикъ лекарь предлагалъ мнъ доводы въ прямомъ лицъ, будто суетно мы исповъдуемъ поминовеніе по умершихъ, и я ему на тъ его доводы поставилъ слово евангельское, еже хулившему на Св. Духа не оставится ни въ семъ въцъ, ни въ будущемъ, которое ясно показуетъ воеже и во ономъ въцъ оставленіе есть; а еда есть, то на умоленіе что лучшее быти возможетъ молитвъ церковныхъ при безкровной жертвъ и милостынъ, на что и путь ясно показуетъ сващ. Евангеліе, еже: просите, и дастся. И на оное сталъ онъ еретикъ безотвътенъ, въ чемъ я его зазорилъ съ увъщаніемъ, на которое онъ мнъ отвътствовалъ еще: надобно-де о семъ подумать, а надъюсь-де, что и изъ сего въ томъ со временемъ выведу, на что уже отвъта его не слыхалъ.

2) Онъ же еретикъ лекарь для такихъ разговоровъ въ домъ Леонтія Магницкаго, и съ собой для того въ помощь привезъ вышеписаннаго ученика своей ереси Михайла Косова; и были разговоры о св. Евхаристіи, и о святыхъ отшедшихъ, и о св. иконахъ, и о другихъ церковныхъ таинствахъ, о нихъ же за долготу времени объявити подробно не могу; а отъ благочестивой стороны противу тёхъ еретиковъ защищали хозяннъ того дому Магпицкой, да и въ купеческихъ Иванъ Ивановъ сынъ Короткой, да того еретика шуринъ родной, изъ Переяславля Залъсскаго Николаевскій старецъ Пафнутій, а притомъ были златоустовскій архимандритъ Антоній, да изъ купецкихъ Огородной слободы Асанасій Павловъ, да грекъ съ Асонской горы архимандрить (а имене же его и фамиліи не помню), а вныхъ не уповню же.

А во время начинанія разговоровъ оный еретикъ лекарь оговорился политически, якобы точію въ лицѣ противномъ ему быти, но токио та его оговорка суще лестная, и уже еретическою своею безумною ревностію показалъ себе въ сущемъ лицѣ; которое въ немъ какъ тогдашнее, такъ и всегдашнее еретичество сущее свидѣтельствую вѣчностію души моея непогрѣшно безъ всякаго прилога.

А послушникъ ереси его вышеписанный Михайла Косой безумною своею въ тоиъ излиха ревностію и дураческимъ безстрашіемъ и ни малыя въ тоиъ оговорки не учина брехалъ, да и не точію тогда, но и никогда онъ въ тоиъ принося безстрашное свое безумное бреханіе оговорку чинивалъ.

3) Другой съвзяъ былъ въ Симоновомъ монастырв и разговоръ былъ о призываніи святыхъ отшедшихъ, а о другихъ тутъ разговорахъ не упомию. А благочестивую сторону защищалъ тутъ архимандритъ господянъ Лопатинскій, при томъ же были и префектъ Гавріилъ, да вышеупомянутые Магницкій и шуринъ его лекаревъ старецъ Пафиутій, да симоновский архим. Петръ, да и другіе старцы, о нихъ же не упомию. И спирался оный еретикъ лекарь зъло ревностно излиха, а оговорку онъ, якобы въ чужемъ лицъ, чинилъ же, но точію суще лестно, которое вседушевно свидътельствую выше сего.

И тогда оный еретикъ лекарь, узнавъ себя отъ иногихъ странно обзираема, впросился въ разговоръ стороны благочестивой о призывани въ помощь святыхъ отшедшихъ, и не упомню какой доводъ предложилъ, которому всъ посиъявся

отвратилися, ибо нимало въ кръпость къ сторонѣ благочестія слѣдуетъ, и тотъ свой шпынской доводъ поставлялъ онъ въ крѣпость на то главную сицевымъ изреченіемъ: «развъ-де укрѣпишь оную догму симъ доводомъ,» которой ин нало слѣдовалъ тогда, о немъ же иногда могутъ именно объявить оные, тутъ тогда бывшіе, о нихъ же выше сего изречено есть.

4) О той же догиз въ нынъшней петербургской бытности въ домѣ или коминссара Сергѣева, или вицъ-губернатора Курбатова, оный же еретикъ лекарь, заглаждая свою богопротивность, между разговорами, якобы во утвержденіе оныя догмы разсказалъ исторію: егда же Іосифъ Прекрасный умершему отцу своему, прощаючись, поклонился и цѣловалъ; изъ того-де образца можно и намъ и святымъ кланяться и цѣловать. И тому его шпынскому доводу тутъ будущія посмѣялись же, и имѣющіе слово благочестное вступили на него со обличеніями, въ чемъ онъ еретикъ зазрѣнъ же явился.

5) Въ тамошней же бытности въ моемъ домъ прилучилось быть ему еретику при комписсарѣ Сергѣевѣ (а о другихъ не упонню), у котораго болъли глаза; и спросилъ того еретика лекаря о лекарствъ на свою тою очную болъзнь; и оный еретикъ отвъщалъ тому коммиссару Сергьеву наружно поносно сице: «у вашей-де милости есть лекарство изрядное.» И тоть коминссарь его спросиль: «а какое-де?» И оный еретикъ, ругатель благочестія, разситявся, отвъщаль: «изволь-де купить глазокъ или оба серебряные, и отнеси-де къ Пятницъ Прощъ, что на Москвъ, на Пятницкой улицъ, то-де глазки твои и здоровы будуть. А ежели у вашей инлости болять зубки, то изволь-де купить зубокь серебряный Антипію Чудотворцу.» Итакъ тотъ еретикъ отъ закоснъдаго своего въ томъ обычая знатно что забывся, то говоря смеяся и ругаяся наружно, и, разситявся зтло, даже повалился на то мъсто, гдъ сидълъ (а сидълъ тотъ еретикъ на постели дьяка Степана Тихменева). И я ему еретику то его ругательное бреханье возразиль; и онь еретикъ, видя въ томъ

себя обнаженна, и за скоростію никакую лестную отговорку не управился, ибо и не можно, что зѣло я его обнажилъ безъ всякаго искусства, и сталъ противъ моего возраженія въ сущемъ лицѣ сицѣ: а отколѣ-де то у васъ взято?

Тожъ о томъ и въ такихъ-же разговорахъ слыхивалъ я и отъ послушника его, вышеписаннаго безумнаго ереси ревнителя, отъ Михайла Косова во многія разныя времена.

Случан же объ ономъ его еретическомъ послушникъ, о еретикъ суще безумномъ, о вышеписанномъ Михайлъ Косомъ.

1) Егда я боленъ былъ чахотною болбзнію, а именно въ 1709 г., прилучилось ежу, Косому, со жною разговаривать о разныхъ ихъ противностяхъ, а паче тогда о св. иконахъ. Въдая давно, что онъ читаетъ и пишетъ, однако доводительно я его спросиль: унбеть ли онъ граноть? И онъ по вногомъ своемъ о томъ моемъ странномъ вопросъ запипанія, смъясь, сказаль, что умветь. И я его паки вопросиль: еда ли онъ и Библію читаетъ? И онъ мић отвѣщалъ, что то его и животъ Библія, и по ней мудрствованіе такое держитъ, и клижное писаніе разумно умъетъ. И я его паки вопросиль еще: грамоть умъешь, и Библію читаешь, и княжное писаніе добръ разунъешь, а училъ ли азбуку, и знаешь ли ее добръ? И онъ Косой больше перваго вопроса сибявся отвъщалъ, воеже умъстъ и азбуку. И я ему въ азбузъ предложплъ просодія, а напечатанныя дитерами имена тахъ просодій отъ него закрылъ, и вопрошалъ его о именахъ и дъйствіи каждой просодіи. И онъ Косой не точію дальнія просодін разумно знаетъ, во и запятую точкою назвалъ, а больши ничто. И я его тогда дружески журилъ зъло прилежно со слезами, что не знаючи и азбуки, а оставя корабль церковной въ такое бездонное и безконечное вступилъ море, отопудуже какъ съ таковымъ своимъ дурацкимъ разумомъ, идъже многіе потонули и не съ такимъ разумомъ, елико въ немъ есть, и прочая, елико мя Богъ тогда направилъ. И тогда оный Косой вставъ съ мъста и обратився къ св. ико-

Digitized by Google

338

намъ, и воображая на себъ крестное знаменіе поклонился трижды до земли съ великимъ удивительнымъ умиленіемъ, говоря именно: пречистому Твоему образу поклоняюся сему написанному. И потомъ обратяся благодарилъ обыкновенно съ поклонами совътъ мой, съ таковымъ изреченіемъ: воистину-де аки мгла какая отъ мене отступила; что де это по се время я дълалъ? И паки онъ зъло о томъ тогда радовался съ довольными благочестивыми разговорами; а по нъкоторыхъ временехъ ощутилъ я его паки еретичествовавша.

2) Нѣкогда придучилось инѣ быть въ подмосковной моей деревнъ Вяткъ, и тогда онъ Косой пріъхаль ко инъ въ тое деревню. А прилучилось инт тогда въ хоромахъ своихъ ставить св. иконы, въ нихже поставлялъ на гвоздахъ образъ св. Іоанна Златоуста. И онъ Косой обыкновеннымъ своимъ еретичествомъ смѣяся говорилъ: для чего-де гвозди колотишь? постави-де такъ къ стѣнѣ, чтобъ-де о себѣ стоялъ безъ гвоздей, а на гвоздахъ-де и что-нибудь стоить. И я ему за то сердитуя возражалъ, воеже и самъ Христосъ плотію на древѣ былъ пригвожденъ, а не прильнулъ; и преестественныя дѣла между нами грѣшными и сплошь бываютъ; а то дѣло преестественное, воеже св. иконѣ на воздусѣ быти. И оный еретикъ Косой, разсмѣявся, отворотился и пошелъ прочь: дѣлайте-де, что хотите.

3) Да слышалъ я оный еретикъ Косой въ Мъщанской слободъ, въ домъ Димитрія Яковлева сына Марьинца, пъкакое учинилъ ругательное безчиніе о иконъ св. чудотворца Николая; едва не вверхъ ли ногами ставилъ. О чемъ могутъ именно сказать елико и какъ кто о томъ знаютъ: тотъ хозяинъ Д., да братъ его Иванъ, да отецъ ихъ Яковъ Марьинцы, да Василшевскаго саду садовникъ Иванъ Борисовъ сынъ Воронинъ (\*).

<sup>(\*)</sup> Дмитрій Яковлевъ Марьинецъ показаль слъдующее: въ 1708 г., а въ которомъ мъсяцъ и числъ того не упомню, былъ у меня Михойла Андреевъ сынъ Косой и вшедъ въ сушило, а у меня въ томъ сушилъ «Собраны были и поставлены св. иконы на лавкъ по нужи-у меня въ то

4) Да тотъже садовникъ и другое за нимъ Косымъ знаетъ о свъчахъ, изъ-передъ св. иконъ (\*).

И во время всего моего съ ними з накоиства не помню ни единаго съ ними еретика свиданія, еже бы какой-нибудь отъ иихъ противности не слышать.

Скренлено по пунктавъ: Гре-шникъ Ва-си-лей Ер-шовъ ру-ку при-ло-жи-лъ.

Подписано: всегръшиващий Василий Ершовъ.

1714 г. въ сент. крутицкаго архіерея епархіи бълевскаго утада Введенскаго вонастыря Макарьевой пустыни игуменъ Тихонъ, что былъ въ Крутицкомъ домъ ризничниъ, сказалъ:

Въ прошлыхъ-де годъхъ былъ онъ Тихонъ у Д. Тверитинова въ домъ почевалъ; и онъ-де Д. возставъ поутру по обыкновению унывся, обратнася къ стенъ къ картинъ, -- а на картинъ написаны литеры златыми письмены двъ заповъде В. Завъта, и стоя предъ нею тайно шепталъ налое иъчто; а что онъ Д. шепталъ, того-де онъ Тихопъ не слишалъ. А въ той-де хранинѣ у него Д. во циой странѣ образъ Пр. Богородицы съ Предвъчнымъ Мляденцемъ, и онъ-де Тихонъ вставъ унывся по обыкновению къ тому образу Пр. Богородицы молился и кланялся, а сиъ Д. при нешъ Тихонъ тому образу Пр. Богородицы не кланялся. Да онъ же Д. кресть святый называль вистлицею и для чего-де вы ему кланяетесь? такожде и на святыхъ хулу возлагалъ. Да сказывалъ же ему Тихону шуринъ его Д., жены его Д. братъ нонахъ Паенутій, что прежде сего жиль въ Петровскомъ Высокомъ нонастыръ: зать мой Д. противенъ св. Церкви. Да онъ же Тихонъ слышалъ отъ Өедора Дубровскаго, что онъ Д. св. Церкви великій противрикъ и святохульникъ.

время хоромы перестроивалясь; и онъ Мих. Косой взящь образь св. Николая чудотворца и поставиль вверхъ погами. И я ему Мих. началь говорить: для чего-де такъ чинищь. И онъ Мих. миъ отвътствоваль: я-де и самъ лучще его.

(\*) Садовникъ Иванъ Воронинъ сказалъ: лекарь Д. Тверитиновъ прежде сего его Ивана лечить ходилъ, а св. образамъ не поклонился. А. Мих. Андреевъ предъ образами свъчъ мало любилъ; а именно въ домъ своемъ отъ образовъ откинулъ; въ томъ Иванъ видълъ.

340

. 1714 г. сент. 26 д. Леонтій Магиицкій показаль.

О Д. Тверитиновъ слышахъ издавна, а разговоры возъянъхъ не въ давнихъ временахъ. А именно первое, 1711 г. въ мар мъсяцъ въ домъ купецкаго человъка Ивана Иванова сына Короткаго, который подлянно его Д. еретика суща знаетъ нать давныхъ лътъ. И призвали онъ Иванъ Коротији и монахъ Парнутій меня, и онаго Д. мит показали, что онъ великий противныкъ св. соборной и апостольской Церкви, якоже и видъхъ зъло противящася о всемъ, а имевно тогда о призывании св. отшедшихъ, и утверждаше, якобы св. отшедшія ничтоже чувотвують, ниже себя знають. Противъ которыхъ его словесъ невольникъ шведъ ученый, люторъ върою, именуемый Брендеръ, зъло зазрълъ, глаголя: и намену-де люторскому мудровавію противенъ есть. И тогда оный сретикъ Д. зъло трудился, приводя доводы и утверждая противность, ничтоже оговариваяся, но оть себя усердствоваше. А во иная времена, идеже случится знатное лице, а еще въ понравіи своемъ ему Д. неизвъстное, и при такихъ нъкогда и оговариващеся, якобы отъ иныхъ лица препирашеся, хотя предъ нимъ скрыти свое злонудріе. Однако и въ та времена явенъ есть по многимъ причинамъ: 1-е яко излиха труждается и нудится всею силою во всякой противности церковной; 2-е изъ давныхъ лътъ никогда же по Церкви, по выну противо стоить; 3-е никогда же въжливо, и чинно, и честно о вещехъ церковныхъ глаголаше, якоже и ионашеское черное одъяніе діавольскимъ именоваше: а то бяше во ино время въ томъже 1711 г. у того жъ Короткаго посредѣ двора на кладязѣ, егда имѣяху разговоръ онъ Д. съ шуринонъ своянъ съ понахонъ Парнутіенъ при насъ. 4-е егда противо которыхъ словесъ оскудъваще отвътомъ, тогда явно глаголаше: надобно-де о томъ подумать. Яноже противу утверждения его о нечувствия святыхъ, отшедшихъ оть твлесь, предложено ему апостольское реченіе, егда глаголаше: восхищена бывша до третіяго небесе, и слышавша глаголы аще въ теле, или кроит: теля не вень (рече), Богь **T. X**. Digitized by Google

341

въсть,-нотому знатно есть еже равно чувствовати, аще въ твлѣ или кромѣ твла; и онъ Д. не могій опорочити онаго апостольскаго словеси говориль: надобно-де о томъ подумать. И по темъ вышеписаннымъ причинамъ признавая его за подлиниаго сретика, -- а въ коликихъ и въ якихъ вещехъ онъ Д. на св. Церковь воюетъ, о томъ краткости ради не писахъ, но о тёхъ всёхъ явно есть въ книжицё, глаголеной: Рожнець духовный, юже протнво его еретичества собра шурянъ его Д. монахъ Пафнутій, иже и соблажненъ бяще его Д. ученіень, и исправлься на него за св. Церковь воста, н инъеть его за главнаго не неньше Аріа еретика,-такожде и азъ видя его Д. якоже во иныхъ донъхъ, тако и въ поенъ устренленіе съ великою злобою и лукавствонъ инбю его за еретика жъ. А Михайла Андреевъ послушникъ его, котораго Миханду знаю въ прешедшее время лътъ за 10, что онъ Михайла зъло дерзновенно противится православнымъ (ихже содержить всероссійская благочестивая Церковь) догиатомъ. А именно, укоряя поклоняющихся св. иконамъ, почитающія в призывающія отшедшихъ святыхъ, ихже Церковь мати наша за святыхъ пріемлеть, и св. Іоанна Златоустаго именуя противникомъ Божінхъ приказаній и прочая въ разные случан, о нихже нъсть возможно панятію содержати и подробно написати. Понеже онъ всегда, идъже случится, кром'в воякихъ о томъ разговоровъ, аще и неприлично, непрестанно ругательно говариваль, либо на икону св. указавъ скажетъ: вотъ вашъ Богъ; или св. нъкоего поиянувъ Богонъ называше, или пное что. Отъ чего иногажды бываху укоризненные разговоры, а не тонкіе и мирные: н ничтоже безъ поношенія говариваль. А ученикъ онъ Д. Тверитинова, понеже его хвалить, и любить, и во всемь нослушаеть. Иже неединократно увъщанъ бываще отъ вицегубернатора Василія Семеновича Ершова. За что онъ Михайла со слезани и съ зевнопоклоненіенъ и благодареніе воздаваше, со объявленіенъ, яко увъщася, но съ никъ Д. (якоже оть словесь его Михайловыхь разумъти нощно есть)

342

бестлу возъимтвъ, паки развращащеся и прищедъ хульникъ являшеся нестерпимый.

1714 г. окт. 20 ч. стольникъ Өедоръ Петровъ сынъ Дубровский сказалъ:

Въ прошломъ 1710 г. былъ я въ домъ Александра Петровича Лопухина; тутъ же пришелъ лекарь Д. Тверитиновъ и разговаряваль о поклонения св. иконъ и о приношении имъ кадила и свъчъ, такожде и св. Божиниъ угодниканъ: сіе-де вы творите несогласно съ св. Писаніемъ и утверждалъ заповъдію: не сотвори себъ кумира и пр., и св. иконы называлъ древо и вапы кромъ всякаго чудотворенія. И не токмо св. иконы, и всякое наше прошеніе и моленіе ко св. Божіимъ угодникамъ отръвалъ, понеже-де всъ святіи до дне суднаго все спять нечувственнія, и свидбтельство приводиль 7 отроковъ ефесскихъ; и вся о насъ къ Богу отъ святыхъ молитвы и чудотворенія всеконечно не исповъдываль. И преданные посты отъ св. Церкви уничтоживалъ. И иныя многія противности св. Церкви не по едино время и не во единовъ дому я отъ него слыхивалъ, которыхъ за долготою времени подробну сказать не упомню. И я многажды претилъ ему судомъ Божіниъ и предлагалъ ему клатву церков ную, какъ у насъ св. Церковь въ недълю православія соборит проклинаетъ еретиковъ и иконоборцевъ. И онъ мит противъ сего сказалъ: сія де ваша клятва, яко врабіи, инмолетаетъ, Писаніе-де не повелъваетъ никогожъ класти. Я-жъ ему предлагалъ и градскіе суды; и онъ противу того сказаль, уничтожая св. Церковь, якоже бо не можеть противу яхъ отвѣтствовати: «только-де у васъ и разума, грозите кнутомъ и огнемъ.»

Справщикъ Өеодоръ Поликарповъ сказаль:

Атта Господня 1713, въ февралъ приключися мнъ видъти лице московскаго вице-губернатора В. С. Ершова, который между прочими ръчьми вопроси мя: знаю ди я Д. Тверигинова? Мнъ же отвъщавшу: не въмъ, токмо недоброе слышу о немъ. Онъ же начатъ повъдати мнъ, како онъ силенъ въ

343

диспутаціяхъ словомъ противнымъ на вся догиаты Церкви восточныя, а наипаче на поклоненіе св. иконъ.

Сія слышавъ, отвъщалъ ему, глаголя: о новонзобрътенныхъ мірскихъ дълъхъ или о наукахъ какихъ могутъ быти диспутація невозбранно, но аще и те гражданству не противны; а въра христіанская требуеть не иногаго испытапія, но покоренія (по св. Златоустому); наппаче же не подобаеть сомнвватися о томъ, и то раззоряти, что утвердися св. Писаніемъ, св. вселенскими я помъстными православными соборани и великими учительми Церкви восточныя, кровію св. мученикъ, о семъ писавшяхъ и за сіе пострадавшяхъ, но и чудесы еще въ жизни своей прославленныхъ, яко св. Іоанна Дамаскина и Максима исповъдника, Өеодора и Өеофана начертанныхъ и прочихъ въ Церкви св. честно почи-таемыхъ. Онъ же рече мн: Д. кромъ Библіи и Христо-выхъ словесъ ни отъ кого инаго ничего не пріемлеть. -Отвещахъ ему: Самъ Христосъ сказалъ: Азъ есиь лоза, вы же рождіе; и слушаяй васъ, Мене слушаетъ, и отметаяй-ся васъ, Мене отлетается и проч. Ибо аще отъ спхъ великихъ учителей церковныхъ и преданій вселенскими соборами утвержденныхъ не пріемлеть, то ни Самого Христа ученіемъ увъритися вожеть. Рече мнь: онъ Д. насъ зазпраеть, что кланяенся кадильницамъ, подсвъчникамъ и прочимъ, "имъже кланятися не надлежить.

Отвѣщахъ: мы кадильницамъ и подсвѣчникамъ въ церкви сущимъ не кланяемся обожительнѣ, но честь отдаемъ подобающую, ово яко во священномъ мѣстѣ прислужащимъ, ово яко многажды и на себѣ изображеніе креста или горинхъ силъ, или святыхъ нѣкіихъ имущимъ; а наипаче нѣчто и духовное символически и анагогично знаменующимъ (по блаженпому Симеону Өессалонитскому и по св. Дамаскину).

Рече ин господинъ: хощеши ли, да покажу ти Д., и поговоришь съ нимъ?

Отвъщахъ: желахъ бы слышати его, но мужикъ есмь грубъ и острожелченъ, противное что Церкви слыша не вытерплю-

Рече ми: онъ въ диспутаціяхъ вельми тихъ и лукавъ, и уже давно его на путь истины навращаю, а никогда въ словахъ ярящася его не видъхъ.

Отвъщахъ: съ таковыни иногихъ бестдъ творить пе надлежитъ по апостолу глаголющу: еретика человъка по первомъ и второмъ наказаніи отрицайся, въдый, яко развратился таковый. Но аще предпомянутыми не увъщаются, то поне казньми Божіими и клятвами церковными на древнихъ иконоборцевъ наложенными да уцъломудрятся. Аще же ни сихъ устрашатся, тогда буди тебъ якоже язычникъ и мытарь. И сія рекше окончихомъ слово.

(Бысть же сіе на Москвъ, близъ Данилова монастыря, въ доиъ подъячаго Өедора Васильева сына Ожигалыцикова.)

И по нъкодикихъ днехъ призванъ быхъ къ моему высшему судін, къ г. графу Ивану Алексъевичу Мусину-Пушкину, и слышахъ отъ устъ его наединъ вопрошение мнъ сицево: слышалъ ли ты, Өедоръ, что у насъ умножидось иконоборцевъ?

Отвъщахъ ему: слышахъ, господине, что ихъ зъло много, по подобаетъ ихъ обращати, или непокорныхъ наказывати, дабы сей куколь не подавилъ пшеницы, а Богъ и благочестивый царь вручилъ вамъ попеченіе о царствъ и о христіанствъ россійскомъ.

Рече ии: знаешь ли ихъ перваго учителя Д. Тверитинова? Отвъщахъ: слышу о немъ, но не знаю. Сказа инъ: хотъли его ко инъ привесть, а когда будетъ, повъщу тебъ.

И тако отпустиль меня.

На утріе же г. графъ Мусинъ даде инѣ тетрадки, въ которыхъ Д. Тверитиповымъ были собранные цвъточки отъ свящ. Библіи и отъ Новаго Завъта по люторскому обычаю, потому что отъ св. вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ и отъ писанія св. отецъ ничего въ нихъ не явидось.

И по его, Д., зловитнію, акибы повогающая еву въ пунктахъ свяхъ, еже не кланятися св. иконамъ, креста св. не почитати.

Св. отецъ письмомъ и ученіемъ не утверждатися, и ихъ на помощь не призывати, и мощей ихъ не почитать.

Посты св. уничтожати.

Покаяніе и исповъданіе гръшнымъ не приносити ко іереемъ.

О умершихъ жертвъ и поминовенія не творити. Вкратцѣ рещи, вся оправданія по лютерскому миѣнію, противо насъ приводимая и неправо толкуемая собрашася во оныхъ тетратехъ воедино. На которыя ихъ доводы отъ греческія Церкви и возраженія уже писано мною.

И по малыхъ днехъ г. графу предста Д. н начася исжду ими бесъда о поклонении св. иконъ: прибывшу же тогда и инъ, но не къ началу слова. И случися слышати отъ Д. свидътельства, акибы могущія прельстити и избранныхъ, не втдущихъ Писанія. А ему же Духъ Св. естественнаго разума и ученія съ върою правою свътъ влія, той удобно можетъ истину отъ лжи отдълать и твердо обличать неправомудрствующихъ.

Нача убо графъ обличати Д. чиномъ діалектическимъ н аргументами. Но Д. отречеся, сказуя себъ тоя науки несвъдуща. И потомъ отвъщаваше на всякое предложение не регулярно, но яко не въдая Писания, ни силы Божия, опираясь токмо на письмо нагое, якоже древле, и нынъ іудеи, къ нимъ же речеся: письмо убиваетъ, а духъ живитъ.

И тогда бесвда оная, съ часъ времени продолжена, не окончася за приходонъ нѣкія знатныя персоны.

На утріе же пришедшу Д., паки начася съ г. графомъ бесъда о призываніи святыхъ, и о преданіяхъ п ученін ихъ. Потомъ о почитаніи честнаго креста Господня. И отъ правыя убо страны не безъ огня Иліины ревности, яже по Бозъ и по восточнъй Церкви бяше. Отъ лъвыя же тихотинная вода изливаше глаголы потопныя, языконъ льстивымъ и ласкательнымъ, но словесы ненавистными, обаче не сильвыми и чистыми, но мужицкими неправильно.

А каковы отъ обоихъ странъ были рѣчи, о томъ здѣ нѣсть писати подробно, за продолженіемъ.

346

И сія бестьда продолжена была близъ часовъ двухъ.

При окончаніи же началь г. графь онаго Д. увѣщевать, да престануть отводити во слѣдъ себе души незлобивыхъ. (Ибо, рече, уже не одна тысяща имъ Д. и Мих. Косымъ прельстишася.) И сами да обратятся сердцемъ чистымъ къ истинъ. Напослѣдокъ и сіе ему прирече: аще впредь людей развращать, или что протинно правѣй вѣрѣ разглашать будете, вѣдайте, что безо всякой пощады подпадете суду духовному и главной казни гражданской.

Д. же съ клятвою объщася не точію ничего нигдъ на св. восточную Церковь говорить, но даже и до смерти своей оную отъ всякихъ противниковъ защищать. И тако отпущенъ изъ палаты.

Сія суть свидѣтельства о Д., свидѣтельствующа шною и самою истиною.

Когда и по какому случаю были собраны всъ вышепредложенныя показавія, читатель увидить изъ исторіи слёдствія и суда надъ Тверитиновымъ и его сообщниками.

Ф. Тврвовский.

(Ppadozocenie bydemy.)

## РУССКАЯ ЦЕРБОВНАЯ АРХЕОЛОГІЯ.

Описаніе вологодскаго казедральйаго Софійскаго собора, составленное Н. Сузоровыми. Москва. 1863 года, въ 8-ю долю листа, 191 стр.

Эта книга, только-что отпечатанная, представляеть интересь болѣе широкій, нежели сколько даеть знать ся заглавіе. Мы думаемъ, что труды г. Суворова, посвященные тщательной разработкѣ мѣстныхъ древнехранялищъ вологодскаго края, не должны остаться незамѣченными въ нашей церковноархеологической литературѣ, которая еще не можетъ похвалиться особеннымъ богатствомъ матеріаловъ.

Исторія вологодскаго Софійскаго собора, въ свое время знаменитаго и долго бывшаго въ числѣ первыхъ въ Россіи по іерархической степени вологодской каведры (\*), доселѣ была весьма мало извѣстна даже самимъ вологжанамъ. Въ вологодскихъ лѣтописяхъ мы имѣемъ слишкомъ мало извѣстій о соборѣ (\*\*). Въ «Общемъ описаніи вологодскаго намъстничества академика Петра Иноходчева» повторено о соборѣ сказанное въ лѣтописяхъ; а въ Энциклопедическомъ

<sup>(\*)</sup> Со времени учрежденія и во все время существованія патріаршества въ Россіи, въ продолженіе болъе ста лътъ, вологодская архіепископская каеедра была первою, Ист. Іерарх. ч. І, стр. 32 и 33.

<sup>(\*\*)</sup> Не болъе трёхъ короткихъ замътокъ, именно-о времени построенія собора, о началъ внутревняго устройства, о времени украшенія стънною живописью.

Локонкань (тонъ XII), въ статьъ: Вологод, преанной со словъ г. Иноходцева, высказано о соборъ не находящееся у Иноходцева, странное и ложное извъстие, будто бы главный алтарь въ немъ впервые освященъ спустя цълыя сто лъть по основании собора, при царяхъ Іоаннъ и Петръ! Въ сочиненін кієвскаго митроподита Евгенія (бывшаго епископонь вовогодскимъ съ 1803 по 1813 г.)-Историческое селдение о вологодской спархии и о пермекних, сологодскиет и устожения предселинных архісреяха, резсвяно ивсколько отрывочныхъ свълзній о соборь; но это сочинение, хранящееся въ ризныць Софійскаго собора, нигдь не было вполнь напечатаво. Въ Вологодскиха Губ. Въдомостяха 1851 и 1852 годовъ, по случаю возобновления собора при пресевищенномъ Евланији. было понтиено « Описаніе вологодскиго кайедральнаю Софіясказо собора», въ которонъ собрано все, сказаяное о соборъ въ упонянутыхъ сочиненияхъ, съ пъкоторыни новыни свъденіяна, заимствованными изъ архива вологодской консасторія; но и это описаніе представляеть только небольшіе отрывки изъ исторія соборя: въ немъ нать никакихъ свъявній о соборъ за большую часть XVII и XVIII стольтій, то-соть нать саныхъ любопытныхъ страницъ этой исторія; недостаеть онисанія соборной ризницы, библіотеки и проч., ничего не сказано о штатъ и доходахъ собора: Воть и вся, литература, изъ которой вологжане могли знать итито о своемъ древнемъ Софійскомъ хранъ.

Довольно общирное описаніе вологодскаго Софійскаго собора, составленное г. Суворовымъ, въ первый разъ представляетъ полную, съ весьма небольшими пробълами, исторію его отъ самаго основанія до настоящаго времени. Оно составлено главнымъ образомъ на основаніи большею частію доселѣ неизвѣстныхъ документовъ вологодскаго консисторскато архива XVII и XVIII столѣтій, и, восполняя въ нашей церковно-археологической литературъ недостатокъ обстоятельнаго описанія одного изъ древнѣйшихъ каеедральныхъ русскихъ храмовь, заслуживаетъ по своему содержа-

ние вижнанія не одинхъ вологжинъ, но и встхъ любителей отечественной церковной древности. Мы сдълаемъ, по указанію г. Суворова, очеркъ исторіи вологодскаго собора и познакомияъ читателей съ тъмъ, что есть наиболъе любонытнаго въ этой новой книгъ.

Вологодскій Софійскій соборъ построенъ въ 1568 и 1569 годахъ, по повелънно и подъ личнымъ надзоровъ царя Іоанна Васильевича Грознаго, во время третьяго и послъдняго, трехлътняго пребыванія его въ Вологдъ, къ которому мъстное вародное преданіе относить наизреніе царя — основать въ Вологде свою столицу (пометь-быть въ прачную эпоху подозрћини). Постройка производилась съ удивительною заботливостію, о какой ныявшнее время не вяветь понятія: сдълавное днемъ всякій разъ закрывали на ночь для предохравенія оть дождя и оть вліанія другихъ перенънъ атносферы. Но лишь только окончено было здание, какъ грозный строитель едва не разрушиль его по одному случайному обстоятельству. Предвије говорить, что когда дарь пришелъ полюбоваться внутренностію оконченсьго храна, то изъ свода здания упаль на голову ену облонекь извести или кироича: это привело его въ такой гизвъ, что онъ отдалъ приказавіе тотчасъ же разрушить соборъ, и едея быль упрошень поналять его (\*).

Что на славной рёкё Вологай, Во Насонт (\*) было городё, Гдё доселё было Грозный царь Основать хотёль престольный градъ Для свово ли для велячества И для царскаго могущества; Укрёпиль стёной градъ каменный Со высоками со батонями, Съ непреступными бойняцеми;

(\*) Простонар одное название г. Вологды, — лепорченное има Іасони; такъ названы Вологда потому, что каменный городъ заложенъ въ ней Грознымъ въ день св. апостоловъ Іасона и Сосилатра, апръля 28 дня.

350

<sup>(\*)</sup> Кромъ сказавій лътописныхъ, о выпавшемъ изъ свода храма кирпичв сохранилось свъденіе въ мъстной народной легендъ. Вотъ эта легенда:

Мъсто, изъ котораго выпалъ обломокъ кирпича, доселъ указываютъ въ сводъ собора, надъ архіерейскимъ облачальнымъ мъстомъ; оно съ наитреніемъ оставлялось и нынъ остается незадъланвымъ. Грозный царь пощадилъ соборъ:

> Посреди онъ града церковь складъ, Церковь льпую соборную, Что во имя Божьей Матери Ея честнаго Успенія: Образець онь взяль съ московснато Со собору со Усленскаго: Стевы храма поднималися, Христіане утъшалися. Уже канъ стали после сводъ сводить, Туда царь самъ не коснълъ ходить, Надавралъ онъ надъ наемвики, Чтобы Божій кръпче клали храмъ. Не жальля бъ пливеы красныя И той ванести горючія. Когда царь о томъ вручявныся, Въ прамъ новоемъ похаживаль, Какъ язъ своду туповатова Упадела плинов конская. Попадыла ему въ голову, Во головуших во буйную, Въ мудру голову во царскую. Какъ нашъ Грозный царь прогнъвался, Ваволвовалась во встать жилахъ провь, Закипъла молодецка грудь, Ретиво сердце взъярилося; Выходилъ изъ храма новаго, Онъ садался на дебра коня, Улажаль онъ въ бълокаменну Москву, Насовъ городъ проклянаючи И съ ръкою славной Вологдой. Оть того прокаятыя царскаго Мать сыра земля тряхнулася, И въ Насонъ-градъ гористоемъ Сталя блаты быть топучія: Ръка быстра, славва Вологда Стала быть водой стоючею. Водой мутною, вовючею; И покрылася вся тиною. Скверной зеленью со плъснетью.

однако онъ оставался какъ бы подъ опалою, безъ всямего устройства, до царствованія Өеодора Іоанновича.

Въ архитектурномъ отношени вологодский Софийский соборъ построенъ по образцу соборовъ — московскаго Успенскаго и Успенскаго же Троицко-Сергиевой лавры.

Начало внутреннему устройству его положено при царъ Феодоръ Іоаннови́чъ епископомъ вологодскимъ Антоніемъ-святымъ, который впрочемъ устроилъ въ немъ только небольшой придълъ въ южномъ отдъленіи алтаря, и въ 1588 г., 1-го октября, освятилъ его во имя Усъкновенія главы Іоанна Предтечи, въ денъ памяти котораго было тезоименитство Грознаго. Вскоръ въроятно устроены были п прочія отдъленія собора.

Въ 1613 году, во время бъдственнаго нашествія на Вологду поляко-литовцевъ, соборъ, при свиръпствовавшенъ внутри города пожаръ, снаружи обгорълъ, а внутри былъ ограбленъ; но, по удаленін враговъ, тотчасъ же наскоро исправлены были внутреннія поврежденія въ немъ, и въ томъ же году освящены оба престола: въ декабръ-главный престолъ, а въ іюнъ — Предтеченскій (воть факть, которынъравно какъ и последующею исторіею собора, совершенно опровергается вышеупонянутое ложное навъстіе, высказанное въ Энциклопедическовъ Лексиконъ). Затъкъ, въ продолженіе слѣдующихъ 30 лѣтъ, къ концу первой половины XVII столътія, соборъ постепенно получилъ окончательное внутреннее и наружное устройство, за исключеніемъ станной живописи; и кроић двухъ упомянутыхъ престоловъ въ это время устроенъ въ немъ близъ съверной стъны еще небольшой придълъ во ния великомученика Осодора Стратилата, быть-можеть во имя ангела царя Өеодора Іоанновича, при которомъ начали устроивать соборъ. Изъ внугреннихъ принадлежностей собора въ это время были заизчательны: 1) четырехъ-ярусный иконостась съ остроконочными, на подобіе древесныхъ листовъ, иконами въ верхнемъ ярусъ, которыя увънчаны были, какъ и въ новгородсковъ Софійсковъ со-

352

борт, ръзными язображеніями херувимовъ и серафимовъ, въ числъ 49, и съ 66-ю деревянными, точеными и позолочеными подсвѣчниками, которые стояли на тяблахъ передъ тремя верхними ярусами иконостаса; 2) необыкновеннаго устройства амвонь, подобный новгородскому. Въ новгородскомъ Софійскомъ соборть существовалъ встарину высокій деревянный амвонъ, покрытый позолоченою ръзьбою и красками: на немъ были помъщены въ три ряда 30 иконъ разныхъ святыхъ; внизу онъ поддерживался, въ видъ каріатидъ, 12-ю статуетками человъческими (\*). И въ вологодскомъ соборъ въ XVII столътія былъ подобнаго устройства амвонъ, покрытый самыми пестрыми красками, ръзьбой и позолотою, со столбцани, на которыхъ и между которыми помъщены были въ кіотахъ 26 иконъ, - 14 иконъ пророковъ и 12 владычнихъ праздниковъ; внизу подъ вологодскимъ амвономъ была для какой-то цели крашенииная завеса, а на немъ самонъ неязвъстно для чего металлическія кольца. Думаютъ, что новгородскій амвонъ служиль и халдейскою пещію при совершения чина пещнаго дълствія; касательно вологодскаго амвона г. Суворовъ дълаетъ такое же предположение.

Книга г. Суворова, между прочимъ, рѣшаеть вопросъ, доселт остававшійся нерѣшенвымъ въ русской археологія. До сихъ поръ не было извѣстно, совершались ли у насъ встарину, кромѣ Москвы и Новгорода, въ другихъ епархіяхъ нѣкоторые особенные церковные обряды, нынѣ большею частію вышедшіе изъ употребленія, какъ то: чинъ пещнаго дѣйствія, чинъ лѣтопровождепія, обрядъ страшнаго суда и др. Г. Суворовъ въ своемъ сочиненіи *впервые* (\*\*) открываетъ, что два изъ упомянутыхъ обрядовъ — чинъ пещнаго дѣйстыя и обрядъ страшнаго суда, въ XVII столѣтія были совершаемы и въ Вологдѣ. Весьма любопытны сообщаемыя имъ разныя

<sup>(\*)</sup> Полн. Собр. Русск. Лвт. т. VI, подъ № 7041, стр. 291.

<sup>(\*\*)</sup> Съ этимъ согласно в императорское археолог. общество, въ Изеюстияхъ котораго помъщены были нъкоторыя свъдънія о чинъ пещнаго дъйстеня съ Вологдъ. См. Изв. Имп. Арх. Общ. т. И, выпускъ 5, стр. 353.

подробности о пещномъ дъйствін, то-есть объ обрядъ, въ лицахъ изображавшенъ извъстное библейское сказаніе о трехъ отрокахъ въ Вавилонъ, которые, за непоклонение кумиру, ввержены были въ разжженную пещь и чудесно спасены отъ пламени. Пещное дъйствіе совершаемо было предъ праздинкомъ Рождества Христова, въ недблю св. отецъ или праотецъ. Оно начиналось въ навечеріе въ субботу и оканчивалось на другой день въ воскресенье. Для совершенія этого дъйствія заблаговременно снимались въ соборъ нъкоторыя паникадила, убирались изкоторыя иконы, снимался архіерейскій амвонъ и на мъсто его, посредн собора, поставлялась пещь; избирались изъ архіерейскихъ пѣвчихъ три отрока, представлявшие св. отроковъ Ананию, Азарию и Мисаила; ихъ облачали въ стихари и украшали вънцами; избирались еще двое на изсто халдеевъ, исполнителей повелънія царя Навуходоносора; на пихъ надъвали халдейское платье; -- тъмъ и другимъ давались въ руки пальмы. Всъ лица, которыя должны были отправлять богослужение въ соборъ, также отроки и халдея, приходили въ домъ архіерея и принявъ отъ него благословение сопровождали его въ соборъ для слушанія вечерни. На другой день, въ воскресенье, утреня, до 7-й пѣсни канона, отправлялась обыкновеннымъ порядкомъ, а съ 7-й пъсни начиналось пещное дъйствіе. Во время пѣнія извъстныхъ стиховъ этой пъсни, отроки, по благословенію архіерея, выводямы были халдеями на среднну церкви, связанные по шеямъ полотенцемъ, и послъ разговора халдеевъ о томъ, кто эти отроки и за что подвергаются казни, вводимы были по одному въ пещь и затворяемы въ ней; межну тънъ внизу подъ пещію ставился горнъ съ горащини угольяни. Затемъ протодіаковъ возглашаль: благословень еси, Боже отець нашихъ... и пр. Отроки пъли этотъ стихъ въ пещи до конца, а халдеи въ это вреня увеличивали планень въ пещи, бросая въ гориъ стертую въ порошокъ траву плаука (lycopodium)... Но вдругъ дъйствіе перенѣнялось. Спускалось сверху изображевие ангела Господия въ пещь къ отроканъ;

#### PYCCRAE HEPKODEAE APXBOJOFIE.

халден падали ницъ и сами опалались своинъ огнемъ. Воззръвъ вверхъ на ангела, отроки трижды знаменовались крестнымъ знаменіемъ, трижды покланялись ангелу и, придерживаясь его, трижды же обходили съ нимъ пещь кругомъ. Это дъйствіе, въ сообразность съ пѣніемъ стиховъ, повторялось, и ангелъ то повышался надъ пещію, то опускался въ нее. Когда же онъ, въ назначенное время, поднимался изъ пещи вверхъ, халден, опомнившись отъ ужаса, подходили къ пещи, открывали ее, выводили изъ нея одного за другимъ отроковъ и ставили ихъ передъ архіерейскищъ мѣстомъ. Этимъ обрядъ оканчивался. Затѣмъ возглашалось многолѣтіе царю и всему царствующему дому, и утреня оканчивалась обыкновешнымъ порядкомъ.

Весьма интересныя подробности о чинъ пещнаго дъйствія, найденныя г. Суворовымъ въ вологодскомъ архивъ и досель неизовстныя, мы позволяемъ себъ привести подлинникомъ изъ его книги.

1) «Чинъ этотъ (говоритъ г. Суворовъ) совершаемъ былъ въ Вологдѣ вѣроятно только до второй половины XVII столѣтія, потому что въ приходорасходныхъ внигахъ архіерейскаго дома второй половины этого столѣтія нѣтъ никакихъ на него указаній.

2) «На покрытіе издержекъ для этого обряда, простиравшихся до 15-ти и болѣе тогдашнихъ рублей, собиралась особенная дань съ епархіальныхъ, болѣе достаточныхъ, церквей, по гривнѣ съ перкви.

3) «Во время совершенія обряда пець была освѣщаема множествомъ восковыхъ свѣчъ разной величины, которыя ставились въ небольшихъ жедѣзныхъ подсвѣчникахъ (шанданцахъ), прикрѣнлявшихся къ самой пещи. Внутри ли только пець была освѣщена, или и по наружной сторонѣ, неиввѣстно. Свѣчъ разной величниы для пещи и для дѣйствующихъ липъ заготовлялось болѣе пуда; въ числѣ свѣчъ упоминаются какія-то халейскія ляпки; что это были за вещи, неизвѣстно. Малыхъ подсвѣчевковъ, или шандавцевъ для пещи приготовлялось до 128-ми.

4) «Отроки и халден имѣли особенныя облаченія для обряда. Отроковъ одѣвали въ стихари, шитые изъ тонкаго, вѣроятно бѣлаго, полотна, съ оплечьями и перерукавьями изъ цвѣтной бар--хатѣи, съ источниками изъ крашенным и таковыми же подвущ-

355

#### православное обозръние.

ками. Халдейсное платье вазывалось юпами или юпками: оно было шито наъ краснаго сукна съ оплечьями наъ выбойкя. Шапки отроческія и халдейскія дълались изъ кожи, опушались заечинами и горностаема, раскрашивались и золотились; отроческія шапки назывались еще вънцами и имъли на себъ мъдные, литые кресты.

5) «Необходимыми принадлежностями обряда были: пальмы, желёвныя трубки и трава плаунъ. Пальмы вёроятно вырёвывались изъ дерева, красились и золотвлясь; трубки, которыхъ чнсломъ приготовлялось до десяти, предназначались для наполненія травою плауномъ; травы этой издерживалось до полупуда и болѣе.

«6) Изображение аниела, которое спускали въ пещь, выръзывалось изъ двухъ кожъ, которыя потомъ склеивались, и на нихъ по объ стороны писался ликъ ангела. Въ приходорасходной книгъ 1637 г. сказано: «Декабря 8 дня куплены дек кожи яловниные подв арханиеловъ образъ, что надъ пещнымъ дъйствомъ, даны 1 р. 6 алт. 4 деньи. Да изъ тъхъ же кожъ выкроенъ и сиштъ и склевиъ образецъ подъ арханиеловъ образъ; отъ левкашенья и отъ письма дано иконнику 1 р. 6 алт. 4 деньи.»

7) «По окончаній обряда и утрени, совершавшіе чинъ приходили обыкновенно къ архіепископу «Христа славить,» и получали отъ него въ полачу нѣсколько копѣекъ: отроки — гривну, уставщикъ ихъ—тоже, халдеи — 2 алтына и меньше. Чинъ пещнаго дѣйствія для совершателей не всегда оканчивался благополучно: нѣкоторые изъ нихъ во время его получали уелчья и раны. Въ прихоло-расход. книгахъ записано: 1637 г. дек. 18, славили отроки, дано имъ 3 алт. 2 деньии; уставщику ихъ Володимеру Иванову дано гривна, да халдеемъ 8 денегь. 1626 г. дек. 18 приходили послъ пешнаго дъйства славить уставщикъ пъечей дьякъ Владимеръ Ивановъ, и по приказу государя архіепископа Нектарія дано ему Володимеру рубль денегь, за увъчья подъяковъ меншіе станицы.» (См. 24 прилож. къ Описанію).»

Объ обрядъ страшнаго суда найдено въ вологодскомъ архивъ только одно извъстіе, что онъ совершенъ былъ въ Вологдъ въ недълю мясопустную въ февралъ 1671 года. Это былъ годъ сильнаго хлъбнаго неурожая и голода въ вологодскомъ краѣ; въ этомъ году извъстный своими благотвореніями окольничій царя Алексъя Михайловича, Оедоръ Михайловичъ Ртищевъ посылалъ изъ Москвы въ Вологду въ значительномъ количествъ хлъбъ и деньги на раздачу «ин-

Digitized by Google

356

#### русская церковная архвологія. 357

щамъ, убогимъ и гладнымъ» (\*). Поэтому авторъ догадывается, что обрядъ страшнаго суда, о которомъ нензвѣство, совершался ли онъ въ Вологдъ прежде 1671 года, былъ совершенъ въ этомъ неблагополучномъ году съ особенною торжественностію, въ качествъ побудительнаго для бѣдствующехъ жителей Вологды средства къ взаниному инлосердію и помощи.

Продолжнить исторію собора. — Въ концѣ XVII стольтія, въ 1686—1700 годахъ, при архіепископѣ вологодскомъ Гавріилѣ, бывшемъ архимандритѣ мосмовскаго Новоспасскаго монастыря, послѣдовало первое, большое обновленіе собора, при чемъ онъ украшенъ стѣнною живописью и новымъ огромнымъ иконостасомъ, который устроенъ былъ по образцу иконостаса Троицко-Сергіевой лавры (въроятно бывшаго въ ся Успенскомъ соборѣ) и отличался необыкновенною (около 5 аршинъ вышины и 4 арш. ширины) величиной нѣкоторыхъ иконъ въ трехъ верхнихъ ярусахъ. Новые, желѣзные кресты на пяти главахъ собора сдѣланы были въ это время по образцу крестовъ, бывшихъ на церкви Николы Явленнаго въ Москвѣ. При этомъ возобновленіи упраздненъ придѣлъ Өеодоровскій.

Во второй половинѣ XVIII столѣтія, въ 1763 — 1774 годяхъ, соборъ вторично обновленъ весь епископонъ Іосифонъ Золотынъ и получилъ то самое устройство, въ которонъ большею частію находится нынѣ. Третье, послёднее обновленіе собора было въ 1848—1851 годахъ, при ченъ упраздненъ и другой придѣлъ — Предтеченскій, во всенъ соборѣ реставрирована стънная живопись и весь иконостасъ.

Нынбыній соборный иконостась, третій изъ числа извъстныхъ по исторіи собора, построевъ между 1734 — 1744 годами. По свидътельству одного изъ соборныхъ синодиковъ, отроителенъ и столяромъ его былъ архимандритъ вологодскаго Свасоприлуцкаго монастыря Арсеній Борщевскій. Въ

<sup>(\*)</sup> Росс. Вивлісе. ч. V, мъсяцъ іюль, стр. 62. издан. 1774 г. Т. Х. Digitiz23 у Google

синодикъ сказано: «Родз спасоприлуцкато архималдрита Арсеніа столяря, который Софійскаго собора иконостясь строила ..... и пр. Иконы трехъ верхняхъ ярусовъ нконостаса, по изствому уствону преданію, писаны какниз-то грекомз Критиновъ, придворнымъ въ Россіи живописцемъ, сосланнымъ будто-бы за какую-то вану въ Вологду въ ковце царствованія Петра Великаго. По запізчанію г. Суворова, въ рисункъ этнхъ яконъ замбчатольна короткость фигуръ, нибющихъ не болъе 71/2 головъ.-Древнихъ иконъ въ имитаненъ иконостасъ четыре : первая и главная храновая-Софін Премудрости Божсией есть точный списокъ Софіи новгородской, инсайа въ 1618 году; вторая храновая – Успенія Бозоматери, когда писана, неизвъстно, но интеть всъ признаки глубокой древности и сходство (по разитранъ и изображеніянъ) съ подобною иконой новгородскаго Софійскаго собера (\*); третья-нкона Одинимріи, устроенная въ 1642 году «келейною казною - вологодскаго архіепископа Варлаана и стоившая сму со встан ся украшеніями, серебряными и жемчужными, «300 рублевъ»; четвертая — икона Всемилостиено Спаса Смолеменало; время написания ся неизвъстно; но г. Суворовъ думаетъ, что она современна первому нионостасу собора, т.-е. вачалу XVII стольтія.

Въ ризницъ и библіотекъ собора иътъ вещей, восходящихъ по древности далъе XVII отолътія. Это оботоятельство объясияется во первыхъ бъдственнымъ и внезапищиъ нашеств:емъ на Вологду подяко-литовцевъ въ 1613 году, при котеремъ иногое сгоръло, иногое похищено; во вторыхъ обычеемъ старыхъ временъ — не возстановлять древнія вещи въ прежнемъ ихъ видъ, а передълывать по новымъ образцаяъ.

Библіотека собора заключаеть всего 237 названій княгь печатныхъ и 10 рукописныхъ. Старопечатныхъ княгъ, отвесящихся къ XVII и къ первымъ двумъ десятилътіамъ XVIII столътія, 46; изъ нихъ древнъйшая — бесъды Іоания Злато-

<sup>(\*)</sup> См. Опис. Новг. Сов. соб., соч. протојер. П. Соловьева, стр. 60.

уста на Двянія Апостольскія 1624 г., нісвокой печати. Изъ рукописой закачательны: 1) Книза Акоев или врачевание... Іоанынкія и Софронія, ісромонаховъ и самобратій Лихулісвыхъ.... о таннотвъ святъйшія Евхаристія на неправомудрствующихъ, обчителися и съ еллинскоро на слованский діалонть проведенная; въ польлисть, въ ножь. 2) Сказание о кооплониенся среди новгородския сретикова, Алексія прото- • попа и Дениса пона и Седора Курицына; въ 4-ю долю, въ кожв. 3) Книга, глаголеман по-еллинени и по-гречески Аревметика, а по-нънеции Алгоризна, а по руссии цыфірь счетная вудрооть: та жудрость одниа изъ большихъ; пов седин мудростой мудрость пятая; въ 4-ю долю, въ ножи. 4) Записки объ исцилениять оть образа Преселтыя Вогородици Встав Скорблицият Радости, находящатося въ вологодскоть наос-. двальновъ соборъ; въ полянстъ, въ коренькъ. 5) Жител волонодения чудотворщев; въ поллясть, въ корешкъ. 6) Собраніе разныки извлетій о вологодской спархіи и губернін. Coctaвленное въ 1811 году (съ собствевноручнымя приписками преосв. Евгенія, епископа вологодскаго, впослудствія митрополита кіевскаго); въ поллисть, въ кожв. 7) Четыре синодика: одниъ изъ вихъ съ собственноручными исправленіями пресов. Евгенія, сдвланнымя въ списив вологодскихъ архіереевь.

Между вощани, хранищинися въ разницъ, нътъ особенно занъчательныхъ въ историческо-археологическонъ отнопения. Можно указать только на плащаниму и создуже, помертвованные въ соборъ въ 1662 г. ниеничынъ человъконъ Динтріенъ Строгановынъ, шитые по налиновому атласу разными шелиани и золотонъ; они истутъ олужитъ подтверждениенъ общчая, существовавшаго у насъ во времена патріаршества изображать при извоторыхъ св. евантелистахъ символы ихъ иначе, нежели нынъ: — на нихъ при символъ орла вышито имя Марка, при символъ льва-имя Іоанна.

Въ вологодскоиъ соборъ погребены двънадцать архіереевъ. вологодскихъ: четыре архіепископа и восешь епископовъ; Digitiz 23\* въ томъ числъ епископы: Антоній, издревле мъстно чтимый святымъ, и Пименъ Савеловъ (изъ дворянскаго рода Савеловыхъ), къ памяти котораго вологжане также питаютъ особенное уважение. — Въ Описания собора находятся краткия біографія всъхъ, погребенныхъ въ немъ, преосвященныхъ.

Значительную часть книги г. Суворова составляють при-• ложения, т.-е. выписки подлинникомъ изъ разныхъ архивныхъ бумагъ, приведенныя въ подтвержденіе, поясненіе и пополнение текста описания. Въ этихъ выпискахъ насчитывается до 70 однѣхъ приходо-расходныхъ книгъ вологодскаго архіерейскаго дона, которыя дали натеріаль для описанія собора, - кроив другихъ иногочисленныхъ документовъ. Въ приложеніяхь, интересныхъ не менве самаго описанія собора, заключается иножество разнообразныхъ свъдъній археологическихъ, а частію и церковно-историческихъ, такихъ, которыя не могли войдти въ составъ первой части книги,---Туть есть любопытныя указанія, напр. на нѣкоторыя особенныя принадлежности въ устройствъ древнихъ русскихъ храновъ, на старинные способы производства разныхъ работъ, на цвны разныхъ преднетовъ и пр. Въ церковно-историческонъ отношения достойно внимация приложение 40-е, въ которонъ приведены граноты волгодскаго архіепископа Нектарія няъ Москвы въ Вологду, увъдовительныя о назначенів его на вологодскую архіепнскопію, о предшественняю его архіепископѣ вологодсковъ Сильвестрѣ и о проч. въ 1613 г. Первая изъ этихъ гранотъ представляетъ нашинъ церковнынь историкань случай къ ръшению любодытнаго, но княгой нертшаемаго, вопроса: почему вологодский архіенископъ Нектарій называеть въ этой граноть своего предшественника, архієпископа вологодскато Сильвестра, похитителенъ архіепископскаго титула, «не дверми вошедщимъ во деорь овчій, татемь и разбойникомь», нежду тыть какъ этоть Снавестръ въ томъ же 1613 году, ная 1 дня, какъ почетнъйшій изъ ісрарховъ, посыданъ былъ изъ Москвы соборонъ духовенства для встръчи царя Миханда Өедоровича въ седъ

360

Тайнинскомъ (\*), и само тогдашнее правительство въ письменныхъ сношеніяхъ своихъ титуловало его архіепископомъ (\*\*).

Въ заключение пожелаемъ, чтобы авторъ «Описания», въ которомъ мѣстная археология нашла такого трудолюбиваго дѣятеля, съ повою ревностию продолжалъ свои труды на этомъ скроиномъ, но благодарномъ поприщѣ.

И. Носпаловъ.

<sup>(\*)</sup> Волог. губерн. въдом. 1860 г. № 22.

<sup>(\*\*)</sup> См. Учен. Зап. Импер. Акад. Наукъ по перв. и трет. отдъленіямъ, 1858 г. – «Современное извъютіе о дълахъ подъ Мосавою въ сентибръ 1611 года.»

# отзывъ съ абона о синайской библия

Письто въ редакцію Православнаго Обозрънія по поводу объявленія Ситонидеса.

Съ крайнимъ удивленіемъ прочитали мы на страницахъ вашего журнала (декабрь 1862 г. стр. 162—164) извъстіе о странномъ заявленіи г. Симонидеса. По поводу этого заявленія, покорнтйше просниъ редакцію Православнаго Обозрънія дать мъсто на страницахъ своего журнала нъсколькимъ строкамъ нашимъ.

Прежде всего скажемъ, что вы ръшились написать эти строки отнюдь не въ отвътъ куръ Константину и совстявъ не имъя въ виду вступать въ какую-нибудь прю съ нивъ- состязателемъ, намъ хорошо извъстнымъ; по пишемъ это исключительно для обнаруженія истины и для показанія истиннаго хода дтла, потому что безъ этого иные могутъ если не поколебаться въ убъжденіи, то по крайней мъръ придти на нъкоторое время въ недоумъпіе. Г. Симонидесъ, сплетая свою басню за тридевять земель отъ насъ, въроятно думалъ, что она не дойдетъ до насъ. Иначе нельзя объяснить его неслыханной смълости. А между тъмъ отъ укавываемой имъ эпохи еще половина насельниковъ того монастыря, на который онъ такъ безстыдно клевещетъ, находится

въ живыхъ, я вст они могугь стать съ нимъ лиценъ къ лицу предъ цёлымъ свётомъ! Впрочемъ, можетъ быть, ему и дёла нётъ до этого... Послёднимъ поступкомъ своимъ онъ по-истинѣ «превзощелъ самого себя.»

Въ 1839 г. действительно былъ въ нашенъ понастыръ Константинъ Симовидесъ, не въ часлѣ впрочемъ братства, а гостень. Это быль бъдный нальчикь, унтавшій, правда, писать по-гречески, но ни чуть не больше. Поручить ему такое дело, какъ перениска всей Библіи и иритонъ-древницъ шрнодонь IV въка, которато и образцовъ онъ не могъ видъть въ нашенъ нонастыръ (да можетъ быть, и на всей св. Горъ), было бы яваынъ безуніенъ. Да кронт того указываеный Синонидесонь дядя его Венеднкть игуневонь нонастыря нашего никогда не быль. Но какъ до 1839 года, такъ и въ тонъ году, такъ и послъ, такъ и доселъ, по благословению Божію, управляеть нонастыренть старець Герасима, игуненствующій съ 1821 года. А игунену Гераснич, кань врежде никогда не приходила въ голову, такъ и впередъ, ври помощи Божіей, надбенся, не придеть нысль составлять нодложные напускрипты. Веледикиз, скончаннійся въ 1841 г.. не быль Синонидесу пи дядею, ни родственникомъ, а только соотечественникоиъ. Добрый старецъ дъйствительно предстательствоваль здесь, предъ нень следовало, о своень эсилякь, чтобы ему побыть здъсь нъсколько времени для его дуневной пользы. Но юноша не опревдаль поведеніень своинь заботы о нень старца Венеднита, и потону будущему славному искателю приключений вскорь было отказано здъсь въ дальнъйшенъ гостепримотвъ. Не смотря однакоже на это, но просьбъ Венедикта, старецъ Прокоми (а не патріархи Акон.ма и Константий, съ которыни въ то время Симонидесь не вивль, и нивть не могь, никакихъ спонений) ходатайствоваль за Симонидеса передъ графинею Эдлингъ и А. С. Стурдвою; нбо «даскалъ» Прокопій быль знаемъ графинь. Въ унажение этого ходатайства, г. Стурдза принялъ было подъ свое покровительство Симонидеса и на своемъ ижди-

веців почвотиль въ одесскій Ришельевскій Лицей поучиться врамоть (его, уже списавшаго всю Библію ночеркопь IV въка, съ десятновъ тысячь приничаній?.. да, его—Списиядеса!). Но, къ сожаливно, какъ заботы старца Венеднита, такъ и попечения г. Стурдвы геніальный юноша не оправдаль, и споро съ безчестіенъ быль выгнавъ наъ Лицея.

Въ 1839 и 1840 годахъ ин старецъ Венедиктъ, ни другой кто изъ нашего монастыря, не имълъ высли приносить инканого дара блаженныя паняти янцератору Николаю I за какія-то пожертвованія; потому что въ этомъ году отъ-ценойнаго государя монастырь не видълъ еще никакихъ ножертвованій, и было бы некстати намъ приносить даръ. Первая милость монастырю нашему оназана была въ Бозъ почившимъ императоровъ въ 1842 г. дозволеніемъ намъ произвеети въ Россіи милостынный сборъ; но тогда Симонидеса у васъ уже не было, слъд. некому было и составлять подложныхъ руковисей.

Симонидесь въ своей статьт упоминаеть объ іерононахъ Проконию и русскомъ новахъ Пасла, по совъту которыхъ будто бы предприниналось Венедиктонъ поднесение рукописи. Прокопій здесь действительно быль и скончался въ въ 1848 г., а русскаго монака Павла не знасиъ. Потошъ Сянонидесь говорить объ отрывкахъ семи мужей апостольскяхъ: Варнавы, Эрны и др. Но таковыхъ отрывковъ, сколько намъ известно, не находили здесь при самонъ тщательновъ изысканія и просвещенитещіе люди, каковы А. Поронрій и другіе. Не слышно объ нихъ и теперь на Авонъ: Симоннаесь ввроятно внатаз ихъ въ соцномъ бреду. Далъс, по слованъ Синонидеса, важную работу синсывания Библія поручали секретарю монастырскому Діонисію, оть чего тоть отказался, найда дъло непосильнымъ. Не знасиъ, о каковъ секреторь пустословить Синонидесь. Діонисій каллираявь быль точно въ монястыря, но секретаря Діонисія не бывало. Еще Синонидесь упонинаеть о печатной Библін носковскаго изданія, которая будто бы употреблена была имъ въ нособіе

365

при составления знаненитой руковиси. Но вогуть ли и пасполько могуть служняь пособіємь подебныя наданія при поволнения такого важнаго предприятия, какъ составление рувоннов, относниой по характеру письна и по другинь признаканъ къ IV взку, разлать это ны не беренся, а прелеставляенъ дело на судъ людей, более насъ просвещенныхъ. Сплонидесъ говорить еще, что онь нашель въ нашей библіотекѣ цѣлую старинную, толстую, неписанную нергаининую кингу, на которой и перенисаль Библію. Странно предволомить существоване подобной книги въ накей бы то ни было библютекв, а наиз, но видевшинив си въ своей, и престо невозножно. Но воть и еща странность: Свионидеть въ конце описсина похождений своихъ на Асонв горорить, что нинга (т. с. созденная ниъ Библія) поступила въ его владъніе. Это ногло быть только въ таконъ случав, если онъ ее укралъ. Но до публичнаго признанія себя воронъ Симонидесь еще не дошель.

Главное же во всемъ этомъ дтят есть сладующее. Нужно спросить Симонидеса: зналь ли о всъхъ продълкахъ, затъянныхъ (донустниъ па время, что онъ дъйствительно затъбалъ ихъ) съ инимынъ дядею его Венедиктонъ и другими, зналъ ли, говоринъ, объ этонъ джиствительный изумень понастыря? Мы уже говорили, что игуменомъ былъ старецъ Герасимъ, игуненствующій и понынъ. Если онъ зиалъ, то конечно Синонидесъ и двухъ строкъ не написалъ бы изъ сказанной Библіп; потому что какой же нгуменъ согласился бы рекомендовать свой монастырь делонъ лжи и подлога и притомъ въ глазахъ единовърнаго императора? Допустить ли, что онъ не зналъ? Но самъ Симонидесъ говоритъ, что дело производилось не тайно, а торжественно и для важной цели. Да не нужно тутъ многословить. Дело решается просто: принан и виждь. Игуменъ временъ Симонидеса по сю пору живъ. Да и кромъ его есть еще довольно людей въ нонастыръ, знавшихъ Симонидеса и видъвшихъ дъла его. Иди, кто хочешь, и спрашивай яхъ!

О странствіяхъ Симонидоса съ нинимиъ твореніенъ его вит Асона говорить ны не береноя. Пусть скажуть объ этонъ другіе. Нелишне впроченъ зантить здъсь, что хоронно дълаеть Симонидесъ; что въ разоказъ о нохожденіяхъ своихъ на Асонт и вит Асона соылается все на унершихъ. Мертвие теритъливы, не такъ, какъ ны, живие. Мертвые срана не имутъ. А напъ живынъ стыдно отъ предълокъ безотыдание.

Вотъ нокреннее валожение басни Синенидеса о состявления имъ на Асонт въ нонастырт нашенъ нодасживато напускрипта. Но если, какъ выражается г. Тинисидерет, mundus vult decipi, a volenti non fit injuria, то и им, положа руку на сердце, смеженъ: кому какъ угодие, говори и дунай, съ нашей стороны было бы дъло высказано добросовъстно. И оего довольно.

> На св. Гор'я Асонской, въ руссконъ монастыр'я св. великомученика Пантеленмона.

Аво**нъ.** 4 марта 1863 г.

366



## IIO HOBOJY TOAKOB'S

### ОБЪ УЛУЧШЕНИ БЫТА ДУХОВЕНСТВА.

Ежентсячно предлагая вняшанию читателей несколько корресвоеденций по вопросу объ улучшения быта духовенства, счятаемъ нужнышъ околь возможно яснево и решинеслыте поставить на видъ значение этого отдела въ манемъ журнале.

Вопросъ поставленъ на очередь, но еще далекъ отъ своого разръчиения. Вопросъ возбудилъ толки, но толки такъ разнообразвы, что ня духовенство, на общество еще не выработало общихъ началъ для ртшения вопроса. Толки представляютъ имого данныхъ, которыя необходимо должны быть приняти къ свтдению при суждени о дълъ, но исконое ръшение попроса остается еще внореди.

Съ сожальніемъ должны вы нризнать тоть, едва ли не общій въ сознанія и жизни нашего духовенства еакть, что при разсужденін объ улучшенін своего быта духовенотво еще несвобедно оть немоторыхъ сословныхъ иристрастій, раскрывающихся иногда до степеми сословнаго раздраженія. Въ ръдкой статьъ, писанной духовнымъ лицемъ объ этомъ предметъ, не встрътишь болѣе иди менѣе настоятельно высиазаннаго желанія, чтобы духовенотво вполив было обезпечено жалованьемъ отъ правительства съ устраненіемъ всякихъ дру-

гихъ, зависимыхо отношеній отъ приходской общины. Высказывая такое желаніе, не заштчають того, что жалованье оть правительства, какъ исключительный способъ содержанія духовенства, еще болте закръпило бы сословность духовенства и сдълало бы духовенство корпораціей, состоящей на службъ у правительства и отторгнутой отъ народа. Желапіе обезпечить себя жалованьемъ оть правительства продолжають высказывать многіе изъ духовныхъ лицъ съ чувствомъ явнаго недовольства существующимъ порядкомъ, порядкомъ зависимости духовенства отъ прихожанъ, даже съ чувствоиъ явиаго раздраженія противъ вотхъ, кто сталъ бы предпочитать, какъ лучшій, существующій досель порядокъ. Чтобы не ходить далеко за примярами, читатели могуть видъть это отчасти въ статъв свящ. Стась, помъщенной въ мартовской книжкъ нашего журнала, или въ статьъ г. Раевскаго, которую читатели могуть видъть въ Замъткахъ ныизшией книжки. Съ такими стреиденіями духовойства ны неоднопратно уже выражали и вновь выражаенть наше несогласіе. Что такое в къ чену поведеть та незаенсимость духовенства отъ прихожанъ въ дълк обезпочения его быта, которую изноторые дунають пріобрасти, пронаннаь ее на заенсныесть отъ правительства? Прежде всего, очевидно, поведеть къ тому, что духовенство явится предъ явродонь не столько въ качествъ лицъ служащихъ ену, еколько правительству : это невольно почувствуется вствиь народомъ и не преминетъ при случав выравиться со стороны тахъ же изъ духовенства, кого теперь такъ раздражаеть существующее отношение причтовъ къ приходу. И завсь-то, чего не дай Богь, было бы брошено свяя недовърія паствы къ своимъ пастырямъ и превозношенія пастырей предъ народомъ, чвиъ закрвантся еще болве недовъріе народя, спертоносное для истинпыхъ интересовъ пастырского служенія. А желанная-слава Богу, не всеми - независимость скоро выродится въ кръпчайшую настоящей сословную перегородку, которую разрушать придется усиленнымъ и по-

## по поводу толковъ овъ улучищени выта духовенства. 369

жалуй безвадожнымъ новащемъ той слаголемой завивимости, оть которой теперь такъ горячо желають избавиться нъкоторые. Пойменъ, что такость текерешняго положенія духовенства въ отношения въ приходу вообще зависитъ не отъ существа данныхъ отношений между тамъ и другимъ, а отъ другихъ обстоятельствъ, затрудияющихъ свободу и жизненность этихъ окношений. Пусть не дунають, будто им, разсуждая такямъ образонъ, говорямъ вообще противъ правительства и его значенія въ жародной жизня. Конечно, правительство - правительству ровнь. Но наше правительство, дъйствующее въ интересь народнаго блага, само не пожелаеть такой зависимости оть него духовенства, которая варализовала бы его служение. При такой завионностя духовенство, потерявши доверіе народа, сделялось бы безсильнымъ и безполезнымъ для самого вравительства, съ утратой духовнаго свободнаго вліянія на народъ. Такъ спотранъ им на жалованье духовенству отъ правнтельства, какъ на исключительный способъ обезпечения.

Варочень, хотя ны в кръвко стоннь на своекь назвин, но по налагаеть его никому; ясно сознавая, какой характеръ делжно яринять нокомое ръшение вопроса, им не хотниъ предрълиять его; ны считаемъ это преждененнымы какъ скоро всиатриваенся въ уровень понятій, вреобладнощихъ въ духовенствъ. Вопросъ поставленъ въ процессъ живаго развитія и только при конців этого развитія кожоть онъ достнгнуть общесогласнаго разръшенія. До времени им очетаемъ нужнымъ дать полную свободу разнымъ мненіямъ, деже противервчущих нежду собою, чтобы желанное разръшение ногло выработаться совершенно свободно. Не знаемъ, имъетъ ли кто право сътовать на насъ за помъщеніе такого рода корреспонденцій, когда собственныя наши убъжденія въ этомъ дълб ясны для всякаго, знаконаго съ нашинь журвалонь. Если въ каконъ отделе возножно изложеніе возэрвній, болье или менье отступающихъ отъ собственныхъ убъждений журнала, то это-въ отдъль енитренней кор-

респолденции, которая безъ подобныхъ отступления помысляна относительно живыхъ вопресовъ. И ножеть ли произойдти какой бы то ни было вредъ для истины, если при обсуждения дела не будуть оставлены безь внишания и разния возэртнія, построенныя на основаніяхъ, болье или непъе даловихъ отъ истинныхъ требованій? Цъль отдела внутренней ворресвонденція по вопросамь о духовенств вполнь. будеть достигнута, соли печатаеныя нани корреснонденція иодадуть какь ножно бодьше поводовь къ разнобразнымъ обсужденіямъ этихъ вопросовъ. Мы очень довольны наприн., что пясьно сеященияка Стась (въ нартовской книжно) вызвело поленическую занътку г. Б. въ газотъ День (№ 19), которая если и не содержить чего-либо новаго сравнительно съ твиъ, что въ разное время сказано было въ сановъ же Правосл. Обеврания, однакожъ людянъ нало читающинъ принесоть пользу и во всякомъ случат оправдаеть насъ предъ нашямь корреспондентонь за выраженное нами несогласие съ нъноторыни его интикия. Мы не понинаемъ только, какимь образонь внения священника Стась о жалованье духовойству, ясно оговоренныя редакціей, ногли быть привисаны самону журналу (\*). Для насъ вообще сурание со сторены иногихъ, пяшущихъ о вопросахъ, инсающихся духовенства, рвиятельное игнорирование того, о чень неоднократно разоуждалось въ духовой литература по поводу этяхъ вопросовь. Мы ногля бы привести ниого принеровь (осля окажется нужно, приведень), где те или другие вопросы зъ светскихь журналакъ и газотахъ ставились какъ будто въ первый резъ, тогда какъ они девно были зетронуты въ духовныхъ журналахъ и большою честію были решаени и ненно

<sup>(\*)</sup> Въ замѣткѣ г. Б. свиц. Стась, одинъ изъ корреспондентовъ Пр. Обозр., названъ сотрудникомъ, т. е. лицомъ, пишущимъ въ убъжденіяхъ и видехъ реданців; а въ замѣткѣ г. В. въ слѣдующемъ Ж. Дил 20, о съещ. Стась уже и не упоминается, а извѣстное мићніе положительно усволется Пр. Обозръмію. Мы вполнѣ увѣрены, что уважаемый редакторъ -Дия сдѣлаетъ необходимую оговорку и сниметъ несправедливо наброшемиую твиъ на нашъ журналъ.

по поводу толковъ объ улучитения быта духовенства. 371

въ топъ духв и направленіи, какое предлагають ведуховиме шурналы какъ будто от себя и оз переми разв. Не понимаемъ им еще, какимъ образомъ въ замъткъ г. Б. Прасосл. Обмертние наавано съ особеннымъ акцентомъ «шурналомъ духовенства». Съ самаго начала нашего изданія мы поставили нашею задачею сближеніе и примиреніе духовенства и общества.

Въ настоящее время особенно считаенъ нужнымъ поставить на видь, какъ недорязумъне между духовенствонъ и обществонъ, при данномъ положени вещей, скавывается въ сужденіяхъ того и другаго относительно возникшихъ вопросовъ о духовенствъ, и---какія начала для сужденія объ этихъ вопросахъ дветъ предполагаемое и желаемое нами сближеніе духовенства и общества.

Что насается духовныхъ, то дунаенъ нъть нужды приводить приявры сужденій въ средъ духовенства, основанные на сословныхъ интересахъ и условленные существующимъ разобщеніень духовнаго сословія оть общества. Но въ противоположность этому явлению, и само светское общество въ своихъ сужденіяхъ о делахъ духовенства отличается такинъ же характоронъ сословныхъ предубъжденій. Чънъ иначе объяснить, наприятръ, то раздражение, съ которынъ многие изъ свътсвяхъ людей усиливаются доказывать, что народное обучение должно быть отнито у духовенства, -- какъ не сословнымъ предравсудковъ, который находитъ свое оправдание только въ продолжающенся досель разъединении сословий и основывается на частныхъ фактахъ той двйствительности, какую представляеть теперешнее духовенство своимь образованиемь, свониь бытокь, своею двятельностию - отнодь не неизичнной действительности? Желающіе ногуть поверить наши слова по отатьямъ С.-Петербурисныхъ Въдомостей о народныхъ иколахъ и народновъ образованія или даже но статьянъ г-на Ө. Ө. въ газеть День, который въ своемъ «областновъ обозрънія» поставилъ себъ задачею систематически преследовать деятельность духовенства по народному обра-

зованию, но допуская накакихъ исключений, такъ что яной читатель, нало знаковый съ истинными убъжденіями редахція Дия (какъ наприя. г. Б. съ направленіенъ Правосл. Обозръкія), ножеть пожалуй приписать саной редакція инснія ся сотрудника въ сапонъ невыгодновъ для нея симоль. Далье, откуда еще происходить стремление въ свътсковъ обществе доказывать, что внешнее обезпечение даже излишне для духовенстве, какъ не изъ сослевнаго предвесудка людей сватокихъ, считающихъ духовенотво чанъ-то чуядынъ собъ? Съ сокальніонъ должны ны признать тотъ факть, что въ сужденияхъ светской литератури о духовенстве вообще не редкость встретить затаенную зависть, страсть уколоть и очернить, радость при каждонъ скандаль, дающень возножность либерально отнестнее нь духовенству и пощеголять статейкой... Мы нискольно не наизрены оправдывать духовенство оть нареканій св'ятской литературы: не то хотянь ны сказать. Мы указываень на то, что все подобные сужденія, направленныя протизь сословныхъ недостатковъ духовенства, сани въ свою очередь страдають сословнымъ раздражениемъ и коренятся на томъ же разъедниевія сословій. Разоуждая о духовенства вообщо, забывають общія требованія двла я беруть во внималіе только данную практику теперенняго духовенства. По явленіять существующей действительности составили понятіе порим. Вще боле: въ существующей действительности спотрать только на тв явленія, которыя не въ пользу духовенства, и закрывають глаза отъ всего, что представляетъ свътлую сторону... Все это не есть ли горькій плодъ разъединенія сословій?

Но мы спрациваемъ: существующее отношение между духовенствомъ и обществомъ неужели должне остаться и закрвниться навсегда? Неужели русское духовенство по всвиъ сторонамъ его жизни должно навсегда остаться въ томъ же видъ, въ какомъ оно извъстио нынъ, и съ тъми недостатками, за которые его упрекаютъ?

Digitized by Google

372

по поводу толковь объ улучшенин быта духовенства. 373

По нашему убъждению, при общихъ сужденіяхъ о духовенствъ, надобно совершенно оставить сословныя раздъленія. Если мы будемъ и начинать и оканчивать только опнозиціей, то и останенся навсегда въ оппозиціи, никогда не дойдемъ до сближенія и примиренія. Нътъ ли въ самой жизни какого-инбудь примирительнаго начала, не отвлеченнаго и мыслимаго только, но дъйствительнаго начала, которое могло бы разрушить средостъніе между духовенствомъ и обществомъ?

Начало коренному преобразованию, обновлению духовенства ДОЛЖНО ПОЛОЖИТЬ прекращение сословной замкнутости духовенстеа. Чънъ объусловилась эта запкнутость и вакинъ образовъ пожетъ она быть устранена постепенно, объ этовъ буденъ нивть случай говорить особо. Идея жизненнаго соединенія духовенства и всъхъ сословій народа еще два года назадъ была высказана въ нашемъ журналъ ясно н твердо (\*). Особность духовенства, какъ отдъльнаго, разобщеннаго сословія, рано или поздно должна разр'єшеться, н въ этомъ ея разръшения скрывается ключъ къ удовлетворя тельному ръшению встхъ подиятыхъ вопросовъ о духовенствъ. По происхождению духовенство перестанеть быть отдельнымъ, занкнутымъ сословіемъ; оно сделается общенароднынъ-согласно основнымъ требованіянъ Христіанства и древизншему порядку православной Церкви; вст сословія равно отдадуть изъ себя способныхъ дъятелей на поприще духовнаго служенія. Отношеніе лиць недуховныхъ къ духовенству, происходящему изъ всъхъ сословій, конечно, радикально перепланится; отношение сословий къ духовенству сдълается живынъ, какъ скоро дворяне, купцы, крестьяне и т. д. будуть интать въ духовенства своихъ братьевъ, отцевъ, сыновей. Но духовенство, происходящее изъ встахъ сословій народа, кромъ того принесеть съ собою живые задатки внутреннаго обновленія. Изъ сословій будуть поступать въ ду-

(\*) Прав. Обозр. 1861 г. оевраль. Статья г. Бълзвина «О преобразованая дух. училищъ. Стр. 216 в слъд.

Digitized by G240gle

T.X

ховенство лица, чувствующія внутреннеє призваніе къ настырскому и вообще духовному служенію. Улучшеніе духовнаго, собственню богословскаго образованія, какія бы оно ни прошло колебанія, осуществится несомнѣнно и дастъ новое ручательство въ томъ, что самая дѣятельность духовенства дѣяствительно будетъ дѣятельность по призванію, безкорыстная, искренно направленная къ благу общему и въ нѣкоторыхъ случаяхъ сама собою будетъ возвышаться до характера дѣятельности миссіонерской. Съ перемѣною условій относительно *происхожсенія, призотовленія*, самой д*мятельности духовен*ства, весь народъ, всѣ сословія одинаково станутъ въ добрыя отношенія къ своему духовенству и будутъ дорожить имъ, какъ своимъ вѣрнымъ представителемъ и руководителемъ въ религіи.

Поступних далке. Предпринатое правительствоих улучшеніе быта духовенства, по пашему инвнію, имбеть переходное значение въ совреженной исторіи русскаго духовенства. Витшиее обезпечение духовенства и расширение гражданскихъ правъ духовныхъ лицъ какъ лицъ общественныхъ,въ одно и тоже вреня прямо будетъ способствовать и къ удовлетворению духовенства существующаго, в къ обрязованию духовенства послядующаго на повыхъ началахъ. Нынтшпее духовенство чрезъ обезпечение своего быта я твердыя общественныя права себв и своимъ дътямъ, для которыхъ расширится возможность поступленія на разные пути общественной жизни, будеть удовлетворено, -- постепенно разрвшится въ своей сословной особности и незамътно уступить новому порядку. Тоже обезпечение естественно привлечеть новыя лица изъ встать сословій въ духовенство, я твже расширенныя права предотвратять новое сословное обособление въ духовенствя на будущее вреия.

Инта въ виду эти примирительныя начала, мы получаемъ иткоторый свътъ на вопросы собственно о способъ обезпеченія духовенства, которыми въ настоящія минуты такъ за-

## по поводу толковь объ улучивный быта духовенства. 375

няты уны. При новомъ порядкъ народныя сословія не затрудвятся такъ или имаче дать въ извъстной мъръ обезнеченное содержание своему духовенству. Ценя всего дороже свободныя правственныя отношенія духовенства и народа, ны полагаенъ, что визшате льство правительства въ эти свободныя отношенія, ко торое предложнью бы отъ себя жалованье духовенству, всего менъе умъстно. Тъмъ не менъе постоянпое содержание духовенству, обезпечивающее необходиныя нужды, будеть ли это содержание идти отъ приходской общины, или изъ церковныхъ сумиъ, сосредоточенныхъ въ еперхіальномъ, и ли даже синодальномъ управленіи, ничего не заключаетъ въ себъ несообразнаго и вполнъ можетъ быть допущено. Это опредбленное содержание, состоящее въ снабженія квартирами, землей, и даже въ извъстномъ денежномъ вспомоществование отъ церкви, можетъ быть назначено за церковную службу, за совер шеніе тавиствъ и встать необходиныхъ требъ. Все остальное, что свыше необходинаго обезпеченія и что можетъ служить къ довольству духовенства, должно зависъть отъ добровольныхъ даяній прихожанъ. Этими добровольными дая ніями будеть вознаграждаться личное усердіе священника въ исполненіи требъ произвольнаго усердія прихожанъ, или въ ис полненіи добровольно принятыхъ обязанностей по народному образовавію, или даже по какимъ-либо дъламъ в нуждамъ жизни общественной. Мы надбенся, что печатаемыя нами корреспонденців представять не нало поводовь къ принтчаніямь и замтткамь редакціи и дадуть возможность съ подробностію раскрыть этя высказавныя нами общія мысли.

Желательно, чтобы вопросъ о духовенствъ, наконецъ, понятъ былъ и со стороны духовныхъ, и со стороны свътскихъ лицъ не какъ тъсное сословное дъло, а какъ дъло общецерковное и общенародное, чтобы духовенство, разсуждая объ этомъ вопросъ, яснъе и отчетливъе сознало, что оно дълаетъ не свое только, а общее дъло, а свътские не смотръли на это

## 376 православное обозръние.

дъло, какъ на чужее, оставаясь праздными и — что всего хуже—предубъжденными зрителями. Редакція Православнаю Обозранія, съ самаго начала приглашавшая къ участію и духовныя и свътскія лица, вновъ приглашаеть къ корреспонденцій по современному вопросу о духовенствъ не только духовныя, но и свътскія лица.



# ЗАМЪТКИ ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

СИТРЕЛИТ Особое присутствие для валискавия свособовь на обсашечение быта духоженства: Распоряжения подольского спархізльного начальства; несколько словъ вообще объ епархіальныхъ распоряженіяхъ по вопросамъ Присутствія.-Виутренняя корреснонденція: Предположевія сельскаго священняка объ улучшенія быта сельскаго духовенства. Селщ. І. Тихомирова.-Сельская бествда по поводу извъстія о первомъ сколько словъ о положения духовенства въ бъдныхъ уъздныхъ городахъ, особенно на югъ и западъ Россіи. Письмо сели. 1. Ницкеенча.-По вопросу объ улучшения быта сельскаго духовенства. А. Рассокаго.-Изъ Владныра: по поводу перосмотра новаго проекта духовныхъ семвнарій. М. Н.-Заграничныя зам'ятки: Письма изъ Испанія. Вопросъ о свободт въроисповъдавія въ Испанія: его исторія и нынтшиее положеніе. Новая брошюра М. Рейсса въ защяту папской власти. К. Л. Кустодівса.-• праздвования въ честь святыхъ Мессодія в Вярялла 11 ная.--Разныя извъстія: 17-е апріля. — Отміна телесныхъ наказавій. — Особыя прошенія на ектеніяхъ въ Царствѣ Польскомъ и литовскомъ краѣ.-Назначеніе архіерейскимъ домамъ и монастырямъ окладовъ на наемъ служителей.-Приглашеніе къ пожертвованіямъ въ пользу рижской епархів.-Дополнительныя распоряженія по пересмотру новаго устава семинарій.-Московская епархіальная библіотека. — Иконописное братство въ Москвъ.-Учреждение приходскаго полечительнаго совъта о бъдныхъ при Рождественской въ. Палашахъ церкви. – Дъйствія симоеропольскаго попечительнаго совъта о приходскихъ бъдныхъ. – Женскій пріютъ въ С.-Петербургъ подъ именемъ св. Марін Магдалины. — Протоіерей Г. П. Павскій (некролого). — Переводъ книгъ на бурятскій языкъ. — Число приходскихъ училищъ въ подольской епархін. Сельскія духовныя библіотеки въ тульской епархія.-Примъръ признательности народа къ духовенству.-Училище для дввицъ духовнаго званія въ Тамбовъ.-Пожертвованія на сиротъ-дъвицъ духовнаго званія. — Благотворительное учрежденіе при московской Спасской на Пескахъ церкви для пособія нуждающимся священно и церковно-служителямъ.

## ОСОБОЕ ПРИСУТСТВІЕ ДЛЯ ИЗЫСКАНІЯ СПОСОБОВЪ КЪ ОБЕЗПЕЧЕНІЮ БЫТА ДУХОВЕНСТВА.

РАСПОРЯЖЕНИЯ ПОДОЛЬСКАГО ВПАРХИАЛЬНАГО НАЧАЛЬСТВА.

По поводу програниъ, составленныхъ Особымъ Присутствіемъ по дѣламъ православнаго духовенства и разосланныхъ по епархіямъ съ требовавіемъ опредѣленныхъ отвѣтовъ и мнѣній на частные войросы, въ подольской епархім сдѣланы слѣдующія распоряжевія:

Т. Х.

Digitized by Gobyle

1) «Полученныя программы, по вопросанъ объ улучшеныя быта православнаго духовенства, немедленно при указахъ разослать благочиннымъ и старшимъ священникамъ бывшаго южн. Поселенія подольской енархія съ твиъ, чтобъ они во этой программѣ собраля отъ подвѣдонаго ниъ духовенства обстоятельныя свёдёнія, по каждому приходу порознь (и при тонъ по отделанъ 1 и IV програнны), не сибенивая одного пункта съ другимъ, и доставиля бы собранныя свъдънія въ консисторію отнюдь не позже 15 числа будущаго и ная, переписавъ ихъ четко и правильно, имъя въ виду, что эти отзывы въ подлинникъ будутъ представлены въ высочайше учрежденное Присутствіе по дъламъ православнаго духовенства; 2) для большей успѣшности, обстоятельности и основательности отзывовъ реконендовать духовенству каждаго благочинія, свотря по удобству въстному, собраться въ одновъ нии двухъ пунктахъ, подъ наблюденіемъ благочивнаго или его полощника, для общаго обсужденія; 3) во полученія сихъ свъдъній консисторія войдти въ разсмотръніе ихъ и своя сужденія и соображенія представить на усмотрѣніе его высокопреосвященства; 4) независимо отъ сего консисторіи заняться обсужденіемъ вопросовъ програмны II и III отдъловъ и свои соображенія, до полученія свъдъній по І и IV отдъланъ, представлять на усмотръніе его высокопреосвя-, щенства; 5) копію же отношенія, программы и постановленія консисторіи, для общаго свъдбиія духовенства, напечатать въ епархіальныхъ въдомостяхъ.»

Духовенство подольской епархів конечно осталось благодарно за это приглашеніе начальства къ совѣщательному обсужденію предложенныхъ вопросовъ. Совѣщательное обсужденіе—самое лучшее средство получить отвѣты, если не виолит удовлетворительные, то по крайней шѣрѣ выражающіе миѣніе большинства. Оно облегчитъ не только шѣстное духовенство и епархіальное начальство, но и самое Присутствіе относительно общихъ выводовъ и соображеній.

Этимъ извъстіенъ о подольской епархіи нанъ, кажется

#### 3ANSTER.

придется и заключить едва начатую нами латопись предварительныхъ спархіальныхъ распоряженій по вопросанъ Особаго Присутствія: сроки на распоряженія и самые отвъты даны короткіе. Кроит сообщенныхъ нали извъстій о распоряженіяхь въ кіевской, московской и подольской епархіяхъ, доселб ничего неизвъстно о ходб этого дбла въ другихъ опархіяхъ. Изъ 12-ти Епархиальныхъ Видомостей только въ кіевскихъ и подольскихъ напечатаны предварительныя распораженія по вопросань Присутствія; остальныя Епархіаль́ныя Видомости со всею точностію печатають сухія и едва ли къ чему-нибудь ведущія извъстія о саныхъ малъйшихъ и ничтожныхъ подробностяхъ епархіальной жизни, подлежащихъ оффиціальному въдънію, но о вопросахъ Присутствія, исключая возножно краткой перепечатки одной программы даже иногда безъ резолюцій Государя Императора, хранять упорное волчание. Какъ за тъвъ ведется дъло въ остальныхъ епархіяхъ, которыя не имъютъ своихъ печатныхъ органовъ, это покрыто еще глубочайшинъ ираконъ.

Мы однакожъ никакъ не дунаемъ, чтобы такоо важное дтло, какъ дъло преобразованій по духовному въдоиству, продолжалось скрытно и до конца осталось въ неизвъстности передъ судомъ общества, духовенства и литературы-духовной и свътской. Въ настоящее время требуемые отвъты или написаны, или пишутся, и вскоръ Присутствіе будеть нивть въ своихъ рукахъ огромную массу сырыхъ матеріаловъ, надъ которыни невольно задумается саный иногообъемлющій унъ, самый ръшительный преобразователь. Мы съ своей стороны осићаяваемся высказать наше ипфніе, что независнио отъ обсужденія этнхъ натеріаловъ какъ предварательнаго, такъ и на общихъ застданіяхъ Присутствія, Особое Присутствіе и сблегчило бы себя въ трудъ и отвътственности, и оказало бы великую услугу духовенству и обществу, еслибы, отдъливши главнъйшія интинія, подвергло ихъ открытову общему обсужденію путемъ печати въ существующихъ органахъ духовной журналистики.

#### православное обозръние.

#### внутренняя корреспонденція.

## Предноложенія сельскаго священника объ улучиенін быта сельскаго духовенства.

Теперь, когда все православное духовенство занято обсуждевіемъ способовъ къ улучшевію матеріальныхъ средствъ и вообще положенія духовенства, рѣшаюсь передать на обсужденіе моихъ собратовь свои соображенія по этому предмету.

Къ улучшенію матеріальныхъ средствъ и самаго быта сельскаго духовенства, по моему мнвнію, много способствовале бы: 1) расширеніе или нѣкоторое уравненіе малыхъ приходовъ, смотра по возможности; 2) нѣкоторыя измѣненія въ составѣ причтовъ и 3) освобожденіе духовенства отъ необходимости заниматься земледѣліемъ и обезпеченіе его жадованьемъ.

1. Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ Россін есть приходы саншкомъ многолюдные, имъющіе прихожанъ много болье 1000 душъ муж. пола, а между тамъ въ сосъдствъ съ такими приходами очень много мелкихъ приходовъ, въ которыхъ нътъ и 300 душъ прихожанъ; очень много приходскихъ церквей холодныхъ, деревливыхъ и бъдныхъ. Оттого одни изъ священно и церковнослужителей часто не знають покоя ни двемъ, ни ночью, постоянно занаты церковною службой и требоисправленіемъ; другіе (а ихъ большая часть) часто бываютъ свободны отъ приходскихъ трудовъ и проводятъ время въ праздности или въ занятіяхъ сторонними делами, службы церковныя отправляють только по праздникамъ, а зимою — и по праздникамъ съ большимъ трудомъ въ холодныхъ церквахъ; требы церковныя въ малочисленныхъ приходахъ случаются ръдко, а мало требъ-мало и доходу, скудны и средства духовенства. Иной священникъ желалъ бы въ своемъ приходѣ открыть школу и съ полнымъ усердіемъ занялся бы церковными поучениями, но ему много препятствують въ этомъ постоянныя отлучки для требонсправления. Усердие другаго священника къ проповъди скоро охладъваеть потому, что голосъ его съ церковной каеедры остается гласомъ волющаго въ пустынъ; въ церкви, по малочисленности прихожанъ, онъ часто видитъ весьма мало народу, иногда только нѣсколько безсильныхъ, отживающихъ свой вѣкъ старушекъ. Да и до проповѣди ли зимой, въ холодной церкви, и самому священнику и присутствующимъ? Очень естественно равнодушие сельскыхъ священниковъ къ проповѣдничеству.

Digitized by Google

190

При болѣе правильномъ распредѣленіи приходовъ можно было бы занять всѣхъ сельскихъ священниковъ и службою церковною и пастырскими дѣлами и по возможности уравнять средства ихъ содержанія. Вмѣстѣ съ тѣмъ сама собою исчезла бы въ церквахъ крайняя бѣдность въ благолѣпіи храма и денежныхъ средствахъ. Надобно думать, что при увеличеніи малыхъ приходовъ бѣдныя приходскія церкви въ скоромъ времени могли бы собраться со средствами и обратиться въ теплыя.

Нъкоторое увеличение малыхъ приходовъ много можетъ способствовать и къ открытию сельскихъ школъ. Теперь ивые священники не заводятъ школъ потому, что вътъ для нихъ помѣщения. Священнику, по тъснотъ своего дома, при семействъ, вътъ возможности открывать школу въ своемъ домѣ, а прихожане, по своей малочислевности и бъдности, затрудняются выстроить и отапливать для сего особый домъ.

Вообще преобразовать приходы необходимо. Теперь нерѣдко приходится священнику одной церкви отправляться въ свой приходъ чрезъ помѣщичьи селенія, принадлежащія къ приходу другой церкви. Такое распредѣленіе приходовъ прежде зависѣло отъ воли помѣщиковъ. Они большею частію, какъ храмовдатели и попечители церквей въ своихъ имѣніяхъ, не хотѣли, чтобы крѣпостиые ихъ крестьяне разбиты были по приходамъ другихъ перквей. И спархіальное начальство не могло не удовлетворятъ ихъ желанія: потому что они, устроивая перкви, отрѣзывали изъ своихъ дачъ обыкновенную пропорцію земли въ пользу причта, или выдавали ему жалованье. Но теперь для помѣщиковъ все равно-кто бы ни были прихожане церквей, находящихся въ ихъ имѣніяхъ, а для духовнаго вѣдомства открывается потребность озаботиться болѣе удобвымъ устройствомъ приходовъ.

Съ расшяреніемъ пряходовъ частію сократится число приходскихъ церквей; нѣкоторыя церкви изъ самостоятельныхъ сдѣлаются приписными, а священно и церковнослужители ихъ лишатся мѣстъ. Но священно и церковнослужителей приписныхъ церквей не въ продолжительное время можно размѣстить на вновь открывающіяся вакантныя мѣста. А до времени перемѣщенія ихъ, они, въ качествѣ помощниковъ самостоятельныхъ причтовъ, могутъ жить въ своихъ помѣщеніяхъ, служить въ своей церкви, исправлять нѣкоторыя церковныя требы въ селевіяхъ, принадлежавшихъ къ ихъ приходу, по просъбѣ самостоятельнаго священника и по желанію прихожанъ, и отъ этихъ требъ польвоваться доходомъ; кромѣ того до времени имъ можно предоставить право пользо-

ваться частію дохода или лучше жалованья отъ священно и перковнослужителей самостоятельныхъ церквей, къ которымъ припишутся ихъ прихожане. Конечно, священно и церковнослужителямъ приписныхъ церквей придется потерпѣть ущербъ въ продажѣ своихъ домовъ; но за то они будутъ вознаграждены поступленіемъ на лучшіе приходы, такъ какъ эта мѣра должва сопровождаться вообще улучшеніемъ приходовъ.

Чтобы скорве разивстить священно и церковнослужителей приписныхъ церквей, а также освободить отъ крайней нужды и праздности воспитанниковъ, окончившихъ семинарский курсъ, --для сего единовременно можно продолжить семинарское образованіе духовныхъ воспитаннявовъ еще два года. Въ эти два года воспитанники больше усовершенствуются въ богословскихъ 🖬 другихъ наукахъ, въ проповѣдничествѣ и педагогикѣ. Епархіальное начальство можетъ-быть найдетъ средства на двукгодвчное содержание бъдныхъ изъ сихъ восчитанниковъ. Лишевные итстъ причетники, семейные и хорошаго поведенія, безъ сомибнія, при подачь прошеній на вакантныя мъста, будуть имъть прениущество предъ вновь желающими вступить въ причетническую должность. Послёдние на время могуть заступать должности тралезника и церковнаго сторожа и учителя чтенія и правописанія въ сельскихъ школахъ, и въ это время изучать церковный уставъ и подготовляться въ прохождению причетнической должности (\*).

2. Для улучшенія матеріальныхъ средствъ и самаго быта духовенства можно измѣнить самый пітатъ причтовъ. Діакона можно имѣть только въ тѣхъ приходахъ, гдѣ окажутся достаточныя средства на содержаніе полнаго причта. «Указнаго» причетника на всякій приходъ можно назначить одного. Помощивкомъ ему въ отправленіи церковныхъ службъ и требъ можетъ быть при каждой церкви трапезникъ, избираемый изъ настоящихъ пря-

<sup>(\*)</sup> Болѣе правильное распредѣленіе приходовъ конечно необходимо. Но что касается предполагаемаго авторомъ сокращенія числа сельскихъ священнослужителей. то, не говоря о трудностяхъ практическаго осуществленія этой мѣры, считаемъ нужнымъ замѣтить, что самая эта мѣри едва ли можетъ быть одобрена. Число сельскаго духовенства сравнятельно съ численностію вародонаселенія и безъ того очень незначительно. Иное дѣло-вопросъ о сокращеніи числа нисшихъ членовъ причта: однакожъ и при рѣшеніи этого вопроса, къ которому и переходитъ далѣе авторъ, необходимо сообразоваться съ общенародными потребностими религіознонравственнаго образованія, коимъ могли бы послужить образованные причетанки. Эготъ предметъ былъ уже разсмотрѣнъ въ Праео́ся. Обозр.

чотниковь или вообще наз духовиаго званія изстибить свящовниконъ и прихожанами, по найму. Транезникъ, по реконендаціи свящеванка и прихожанъ и по испытания снархіальнымъ начальствоиъ въ чтенів и півни, можетъ быть удостоень и стяхаря. Впрочень, не следуеть кого-либо изъ настоящихъ причетниковъ лишать месть. Одинь изъ нихъ, более исправный въ своей должности, по назначению изстного священника в благочинного, съ утверждения начальства, пусть останется причетникоиз; другой заступать должвость трапезника съ правомъ переходить на туже должность и въ другой церкви безъ особаго разрешения начальства. Епархіальное начальство по уважительнымъ причинамъ можеть опредълять такихъ трапсаниковъ и на вакантныя причетническія міста. Кромі того эти транезники могуть имість свободный выходъ въ другія сисловія и, по выходѣ изъ духовнаго звания, завиматься торговлею или другими делами, къ какимъ больше чувствують себя способными.

Оть этой новой мары, при улучшения матеріальныхъ средствъ духовенства, можно ожидать исправления настоящихъ причетниковъ и транезинковъ въ нравственномъ отношении. Съ транезиикомъ вегодиынъ, нерачительнымъ и пебрежнымъ въ должности священных справиться легко. Не дорожить онъ ивстомъ, не кочеть вести себя и исполнять свои обязанности, какъ следуеть, такъ пусть ищеть себѣ другаго иѣста. Въ трапезнякахъ недостатка не будетъ. Одного причетника священнику легче вравумить, еслибъ онъ оказался невнимательнымъ и неисиравнымъ. Одивъ причетникъ едва ли съ настойчивостію пойдеть на перекоръ требованіямъ священника. Теперь неисправность и злоупотребления причетниковъ много поддерживаются ихъ товариществоиъ. Эта мъра можетъ доставить большее спокойствіе и епархіальному начальству. Оно освободится отъ разбора значительнаго числа кляувныхъ и саныхъ сложныхъ дѣлъ, ваводиныхъ причетныками противъ священниковъ.

На трапезниковъ могутъ быть возложены обязанности: звовить, топить печи въ церкви, мести полъ, стеречь церковь и номогать причетнику въ церковныхъ службахъ и требахъ (\*). Мъстопъ для жительства можетъ быть для нихъ сторожка церковная, почивка и отопленіе которой прихожавами принимается

<sup>(\*)</sup> Для носыловъ съ указами по въдомотву благочинный можетъ держать при своей церкви особаго человъка; на наемъ его каждый изъ причетниковъ охотно согласится дать отъ себя 3-4 руб. сер. въ годъ.

на собя. Транезники изъ настоящихъ причетниковъ, если пожеляютъ, могутъ житъ въ своихъ домахъ и польвоваться отъ престанъ отопленіенъ, а церковная сторожка до времени запрется, или можетъ быть номѣщевіенъ для школы. Жалованья транезникъ при всякой церкви будетъ ежегодно получать не менѣе 100 р. с. Кромѣ того, при исправленіи церковныхъ требъ, онъ можетъ пользоваться даяніями отъ усердія прихожанъ, а со стороны иѣстнаго причта полдесятиною земли для огорода. При такомъ пеложеніи матеріальныя средства транезниковъ будутъ гораздо лучше, чѣмъ настоящихъ причетниковъ. Теперь рѣдко гдѣ въ селахъ причетники получаютъ годоваго дохода до 100 и болѣе р. сер., большею частію меньше. Но транезники въ многолюдвыхъ прихо. дахъ и по заслугамъ могутъ получать одного жалованья больше 100 руб.

Платить транезнику каждогодно 100 рублей не откажутся и не затруднятся крестьяне-прихожане, если въ приходъ будетъ не менъе 500 душъ мужескаго пола (\*). Тогда съ каждой души сойдетъ только 20 коп. сер. Тенерь въ малолюдныхъ приходахъ на наемъ одного церковнаго сторожа сходитъ до 40 и болъе коп. съ каждой души. Для помощи трапезнику въ сторо́жѣ самостоятельной церкън можетъ приходить на ночь очередный крестьянивъ или постоянный сельскій житель, нанятый прихожанами, какъ это ведется и теперь. Сторо́жу приписныхъ церквей крестьяне могутъ предоставить караульнымъ хлѣбныхъ нагазивовъ, гдѣ они имѣются, или навять для сего сельскаго жителя много за 20 р. въ годъ. Разумѣется, въ такошъ случаѣ, изъ приписной церкън всѣ цѣяныя вещи нужно перенесть въ самостоятельную. Приписныя церкън на погостахъ можно соверпеено уничтожить.

При такомъ преобразованіи и возвышеніи причетнической должности можно надвиться, что причетническія мѣста не будуть замѣщаться людьми недоучеными. Не погнушаются запитіемъ сихъ мѣстъ, а охотно согласятся поступать на нихъ, на время, и воспитанники, окончившіе семинарскій курсъ. Для нихъ лучше будетъ быть нѣкоторое время причетниками, чѣмъ, подъ таже-

<sup>(\*)</sup> Въ достаточныхъ приходахъ содержаніе трапезника не составитъ тяжести для прихожанъ, а въ приходахъ малолюдныхъ, гдъ крестьяне затруднятся навимать трапезника, священныхъ можетъ обойтись съ однимъ причетникомъ. Обязанности трапезника, кромъ требои справленія, можетъ, всполнять церковный сторожъ изъ крестьянъ.

стно бълюсти и бездънствія, темиться насколько даже лать ожиданісять священническаго ивста. Прохожденіе причетнической должности для нихъ будетъ еще волезною, практическою школою къ предварительному ознакомлению съ будущими обязанностями священства. Во всякомъ случав такіе причетники были бы лучшими номощивывами священныха въ сельсиять школать и полезными собестдивками ихэ. Съ такими причетвиками и священные будуть обходиться братски, искренно, и прихожане бу-АУТЪ СМОТРЪТЬ НА НИХЪ СЪ УВАЖЕНІСНЪ, И САМИ ОНВ НЕ ПОВВОЛЯТЬ себѣ такихъ дѣйствій, какія позволяють себѣ настоящіе причетники, къ собственному изъ увижению и къ соблазну другихъ. При такихъ причетвикахъ много возвысилось бы великое дело молитвы общественной в ся вліяне на предотоящихъ. Прекратились бы упреки причетникамъ за неудобовразумительность, нашивальность церковнаго чтенія и пеблагонриличность панія. Они вели бы себя при отвравления перковныхъ службъ и требъ съ надлежащинъ благогорениенъ.

Чтобы воснатанинновъ, окончнышихъ семинарскій нурсъ, при поступленія ихъ на причетническую должность, не затруднить покупкою причетвическаго дожа,—для сего ножно нушить этотъ домъ вли построить вовый и исправать въ немъ всё необходииъля починки на церковную сумму. Въ большихъ приходахъ это не обременатъ церковь: домъ сельскаго причетвика не слишкомъ затъйлявъ и пъмемъ.

Срокъ занатія причетнической должности окончившини селиварсий курсь ножеть быть назвачень четырехлятний. Право женитьбы тотчась по поступления на причетвическую должность не должно быть отнято отъ нихъ. И женатый причетникъ четыре года можеть прожить безбѣдво: въ это короткое время онъ не будеть еще обременень семенствоиь. А чтобы не подвергнуть ихъ частымъ и безполезнымъ отлучкамъ отъ своей должности и труднымъ поъздкамъ въ губернскій городъ для прінскавія нли подачи прошеній на священническія ивста, для сего можно, въ замънъ существующаго порядка, при опредъления на вакантвыя свящевническія міста, учредить порядокъ жеребьевый. Такимъ учрежденіемъ спархіальное начальство освободитъ себя отъ докучливыхъ просителей за студентовъ и выдетъ изъ необходимости удовлетворять просьбань важныхъ особъ. Пусть причетныки изъ окончиншихъ курсъ, прослужившие четырехлътній сровъ и желающіе поступить во свящевники. присылаютъ епархіальному начальству свои прошенія объ опредівленія низ-

ва священияческія ийста, а свархіальное начальство, но жребію, назвачить неь нихь на ванантное сващеническое изсто трехь RABAHAATOD'S H YRABOR'S KORCHCTOPH AACT'S SHATE HAS O BIS BAввачении. Въ указъ такого рода должно быть обстоятельно объяснево: где находится вакантное место, въ сколькихъ верстахъ отъ губерискато или уведнато города, скольно ниветъ душъ прихожавъ, какіе инфетъ особые доходы кронф жазованья и какой аваности донь бывшаго священника. О прямярной цвяности свящевническаго дова можеть давать энать аз консисторию благочинный, тогчась по упразднения священическаго въста. По прочтения такого указа нусть каждый изъ кандидатовъ пришлетъ отъ себя письменное свъявніе, если миъ затруднительно явиться для сего лично, во почтв, вз консисторию или на имя енархияльваго начальства, желаеть онь завять означенное священии ческое ивсто или исть. Если изъявать желаніе занять опое вся три кандидата, то епархіальное начальство можеть опреділить на оное кого либо изъ нихъ или по своему усмотрѣнію яли по новому жребію. Разуивется, при соблюдении такого порядка, справедливость требуетъ допускать къ жребно на ивота более важныя и доходения оричетвиковъ изъ студентовъ, или изъ отличившится хорошинъповедениемъ и примърною даятельностию или вообще ночену лябо васлуживающихъ особеннаго визмана; а на зъста второстененвыя-причетниковь изъ воспитанинковь, окончившихъ семинарскій курсь. И нельзя думать, чтобы такое набраніе во священвики было сланикомъ продолжительно по времени: и ври существующень порадъв опредвление во облиценника танется явогда ведѣли четыре и больше.

Село Неклюдово, мосн. увзда. Селщ. Іоанна Тихомирова. 18 апръля 1863.

(Будеть продолжение.)

## Сельская бесёда но новоду извёстія о нервонъ ностановленія Особаго Шрнеутствія (\*).

Вопросъ «объ улучшения матеріальнаго быта дуковенства», по поводу котораго такъ много писали въ минувшемъ году въ нашей литературѣ, наконецъ и для сельскаго духовенства стано-

196

<sup>(\*)</sup> Предлагаемая статья живо характеруеть положение сельскаго духовенства въ минуту начальственнаго призыва къ участию въ обсуждения вопроса, в потому, не придавая важности невърности расчетовъ и соображении, сдъланныхъ авторомъ, мы охотно печатаемъ се, какъ любопытвую стравищу изъ современной лътописи нашего духовенства. Реф.

вытся вопросомъ жизни. Доселѣ наше сельсное духовенство было какъ-то разнодушно ко всему, что писали и говорили по этому предмету. Оно привыкло думать, что правительство знаетъ объ его нуждахъ и само найдетъ средства устроить къ лучшему его положение, безъ нашего содъйствия, что правительство само сдѣлаетъ для духовенства все, что нужно. На этой мысли, какъ на мягномъ возглавия, оно спокойно почивало и мало думало о своемъ подожении, покоряясь обстоятельствамъ.

Но при извѣстіи о первыхъ постановленіяхъ Особаго Присутствія, наше сельское духовенство встрепенулось. Постановленіе Присутствія—разослать программы вопросовъ о предполагаемыхъ преобразованіяхъ въ духовенствѣ измѣняло обравъ выслей въ сельскомъ духовенствѣ. Оно поняло, что вопросъ объ улучшеніи матеріальнаго быта духовенства не такъ легокъ, канъ оно думало, и что въ рѣшеніи его необходимо участіе и сельскаго духовенства. На вопросы, разосланные духовенству, необходимо представить обстоятельные отвѣты. Какіе же дать отвѣты и какіе укавать источники для обевитеченія евоего быта? Объ втоиъ дѣлѣ слѣдуетъ подумать, в подумать не въ одиночку, а съобща, обиѣниваясь своими мыслями взаимно.

Нужаа взаимнато обмѣна мыслей, нужда совѣщаній влругъ живо была почувствована сельскимъ духовенствомъ. Приведемъ бесѣду сельскихъ священниковъ, происходившую въ одлой иѣотности верейскаго уѣзда (моск. губ.). У отца Іоанна Д., духовника въ нашемъ опругѣ, во время великаго поста, сошлось однажды вмѣстѣ до 9 человѣкъ духовныхъ лицъ: въ это время только-что получено было извѣстіе о первыхъ распоряженіяхъ Присутствія.

«Я и прежде держался мысли, сказаль о. Іоаннъ, что участіе сельскаго духовенства въ ръшенія вопроса необходимо: судя по навъстію, теперь оглашенному, такъ кажется и будетъ.»

- Иначе и не можетъ быть, замътилъ отецъ Адріанъ В., --въдь вопросъ объ улучшении матеріальнаго быта духовенства въ особенности касается обезиечения сельскаго духовенства, а бытъ сельскаго духовенства инкому такъ хорошо не знакомъ, какъ сельскому духовенству.

«А что скажете, отцы, о той мысли, что сельское духовенство должно им'ять отъ собя представителей въ Особомъ Присутствия? спросиль отецъ I.

- Это должво быть вепремъвво, быль общій едиводушный отвъть.

«Но прежае, чвиъ посылать сельскому духовенству своихъ

представителей, прорваль о. І., — не лучше ли намъ, вакъ совътуетъ Православнов Обозръние, самимъ составить изъ себя частныя, мъстныя совъщания для обстоятельнаго обсуждения нужныхъ предметовъ?

--- Это--очень важное дело! подтвердиль отець А., и никто изъ присутствующихь не противоречиль этому подтверждению.

«Послѣ предварительныхъ общихъ совѣщаній, еслибы потребовалось посылать представителей, то личное знакомство другъ съ другомъ и извѣстиость образа мыслей каждаго легко откроетъ намъ человѣка, который оправдалъ бы ваши надежды», сказалъ ховяниъ дома.

• Разговоръ продолжался. Незаньтно перешля въ вопросу: лучше зи намъ будетъ, если ны буденъ получать содержание отъ правительства и не быть въ зависниости отъ прихода; или оставаясь при теперешнемъ порядкѣ вещей слѣдуетъ просить себѣ оть правительства только викоторыхъ пособій? Всв, соглашаясь на первое, даже не хотъли слъщать о нослѣднемъ. «Ихъ (прихожавъ) хлѣбъ-соль всегда поперекъ горла становится намъ, въ одинь голось говорили бескаующие. Дай Богь, чтобы нань этого хлъба не всть болве.» Начали разбирать мявнія, высказавныя по этому преднету нашею литературой. Всякая мысль, говорящая въ пользу втораго инвнія, не правилась собесвлинкамъ. Всв. находвая согласнымъ в съ духомъ Церкви и съ закономъ гражданскинь и съ условіями опыта обезпеченіе пряходскаго духовенства посредствоиъ жалованья отъ правительства. Статья г. Уманца въ Отечественныхо Запиская, который нашелъ нужнымъ дать биому духовенству жалованье оть правительства, полагая среднымъ числомъ 1000 р. сер въ годъ священнику, вызвала отъ собеставниовъ единодушную привнательную благодарность автору статьи, его не усумвились вазвать «безпристрастнымъ судіею, добросовъстнымъ, честнымъ человъкомъ, искреннимъ другомъ духо-BCHCTBa.»

Но вопросъ, гдъ правительство возметъ денегъ для обезнеченія духовенства, повергъ собесъдниковъ въ недоумъніе. Въ печатной литературъ на счетъ этого вопроса не находили опредъленнаго, върнаго источника. Собесъдники наши, перебирая различн<sup>1</sup>.я мивнія, не удовольствовались ни однимъ изъ нихъ. Только мысль, что въ Россіи, которая не оставляетъ безъ помощи единовърныхъ братій своихъ и въ иныхъ государствахъ, которая жертвуетъ каждогодно значительныя суммы на православныхъ поклонниковъ въ Палестинъ, на распространеніе Христіянства на

198

Кавказѣ и т. д., изисль — неужели Россія не ниветь виканихъ средствъ къ обезпечению своего духовенства?---ота мысль авно подлерживала и ободряла бесталующихъ. Звая только, что въ Россін болѣе 60.000.000 жителей, не нивя подъ руками статистическихъ данныхъ, общество наше пустидось въ разсуждения. основываясь на догадкахъ. Напрамбръ: крестьявъ, вышедшихъ изъ крѣностной зависимости, 23.000.000, да если положить крестьянъ государственныхъ имуществъ 10.000.000, да крестьявъ удѣльнаго ведоиства 10.000.000, итого 43.000.000, не вилючая въ это число купцовъ, мѣщанъ, цеховыхъ, которые также платятъ духовенству за требовсоравления. Если положить на 43.000.000 по 50 к. сер. съ души, то получнить сумиу въ 21.500.000 руб. сер. Эта сумиа, собравная однев разв, достаточно обезпечить духовенство на многія лѣта...

Часы, виствшіе въ комнать, дали знать, что пора окончить бестау, и всв, отблагодарноть радушно хозянна, простившись другъ съ другомъ, отвравились во свояси, изъявивъ искревнее желаніе, чтобы подобныя собранія непремізнно повторялись чаще.

Простившись съ собестаниками, мы не простнансь съ завътнымъ вопросомъ. Мысль, что подобныя собранія, при вастоя-• щемъ порядить вещей, могля бы быть полезны, какъ ля правительства, такъ, въ особенности, для самого сельскаго духовенства, не оставляеть никого изъ насъ досель. Если само празвтельство находить нужнымь содействие сельскаго духовенства въ устроенін его быта, то, конечно, сельское духовенство съ честію должно оправдать довѣріе къ нему правительства: но чтобы содъйствіе было полезное, для этого предварительныя общія собранія духовныхъ по благочнијамъ необходимы. Изъ частныхъ мизній о томъ или другомъ предметѣ, предлагаемыхъ на обсужденіе собранія, моглы бы вырабатываться общія мысли, которыя потомъ съ пользою могли бы быть прилагаемы въ дѣлу. А сколько вопросовъ частныхъ, сколько недоумъній могло бы рішаться въ подобныхъ собраніяхъ!

Что касается мысли, что православное вародоваселение Россия можеть обезнечить быть своего духовенства безь особыхь затрудневій, то попытаемся вісколько пояснить эту мысль. Статистическия свѣдѣнія по вѣдомству православнаго исповѣданія за 1860 годъ полагаютъ число лицъ, исповелующихъ православіе, ве считая чиновъ армейскаго и флотскаго ведоиства, до 51.474.209, духовенства же, состоящаго на службь, 114.037. Неужели въ самомъ дѣлѣ 51.474.209 душъ не въ состоянія достаточно обее-

T. X.

ночить своего духовенства, состоящаго изъ 114.037 человъкъ нач съ заштатными изъ 126.116? Это невкроятно. Если считать только круглымъ числомъ 50.000.000, подагая на каждую душу вругло по 50 коп. сер., какъ мыслили наши собесъдники, и тогда получится капиталь въ 25 милліоновъ р. сер. Мы не беренся опре авлять количество рублей на годовое содержание каждаго члена причта, твиз болве не имвемъ въ виду всчислять годовые проценты съ означевняго капитала; но если положимъ на служаидаго священняка 1000 руб. сер., какъ желалъ опредѣлнть г. Уманиъ, положимъ затвиъ такое же число на остальныхъ членовъ причта (гдѣ причтъ имветъ діакона на полной діаконской вакансін), то думаемъ, что однихъ годовыхъ процентовъ слва ли не булетъ достаточно на годовое содержаніе русскаго бълаго духовенства. Налогъ въ 50 к. с. конечно не будетъ обременителенъ. Семействъ, въ которыхъ было бы 20 душъ муж. пола, въ настоящее время, не много; а если такія и есть, то хозянну. дома легче отдать 10 р.с. на содержание духовенства однив разв, нежели платить ему ва каждую требу, которыхъ въ годъ у него можеть случнться много; отдавь однажды извъстную сунну, онъ уже не будетъ платить причту никогда. Всякая треба будетъ нсправляе священинкомъ безъ всякой платы. Хозяниъ доша не будеть прятаться отъ священника, когда тотъ приходить въ нену со святыней, только потому, что нечень завлатить священнику. Благочестввый прихожанивъ не будетъ откладывать до другаго времени говънія и причащенія, какъ многда бываеть. Тогда и рабъ ленный не скажеть: «я было и хотель придти поговъть, батюшка, да не было денегъ вамъ ва труды, потому и раздумаль.» Тогда и совъсть священника всегда будеть покойна. Онъ не будеть бояться, что съ таквиз-то врестьявниемъ ему прійдется ссориться за неисправную плату имъ за труды. Слово «вымогательство,» за что нѣкоторые винять наше духовенство, совсвых должно выдти изъ употреблевія. Тогла и бъднякъ многосемейный не будеть жаловаться на то, что ему пришлось переплатить причту за требы больше богача. Все это болье или менье понимаеть и само общество. Ему уже и самому надобля поборы всякой всячиной духовенства. А потому дужаень, что еслибы правительство предложило всему православному народонаселению внесть единовременно по 50 к. с. съ души на содержавие духовенства и потомъ никогда не платить ему, оно благосклонно приняло бы это предложение. Далве, статистическія свідівнія сообщають, что родившихся было 2.855.320; умер-1.1

200

ынкъ 1.984.307; сочетавшихся браконъ 1.136.659. Стало быть всёхъ требъ было въ извёстнонъ намъ году 5.976.286. Полагая круглымъ числомъ по 1 р. сер. за каждую, пы получимъ число рублей равное числу требъ, т.-е. 5.976.286. Вотъ сумма, которая каждый годъ должна переплачиваться обществомъ духовенству. А между тёмъ жалоба духовенства на недостатокъ содержанія слышится со всёхъ сторонъ. Отъ чего это такъ? Предоставляемъ рёшить кому угодво.

Діаконь Василій Рождественскій.

Село Смолниское, верейскаго уззда.

## Нісколько словь о ноложенія духовенства въ бідньіхъ уїздивіхъ городахъ, особенно на югі и занаді Рессія.

(Письмо въ редикцію изъ г. Радомысля, кіевской губ.) (\*).

Жизнь священника въ уѣздномъ городкѣ, особенно въ нашихъ краяхъ на югѣ и западѣ Россіи, такъ тягостна, какъ никогда она не можетъ быть тягостной даже у сельскаго священника. Условія деревенскаго быта даютъ возможность заводить свое, какое ни-на-есть хозяйство, которое миритъ человѣка по крайней мѣрѣ съ ежедневною жизнію, относительно куска хлѣба и жилища. Сельскому священнику не нужно нанимать квартиры, не вужно женѣ его ежедневно ходить на рынокъ, зачастую по грязи въ непогоду, чтобы куцить хлѣба и овощей на обѣдъ — все это у него некупленное, здѣсь же при ломѣ—въ большемъ или меньшемъ количествѣ, въ лучшемъ или худшемъ видѣ — а все-таки есть. Занятіе вемледѣліемъ и вообще хозяйствомъ доставляетъ ему какія-вибудь средства къ жизни.

Что остается священнику крошечнаго убаднаго городка, въ которомъ изъ четырехъ тысячъ жителей восемь-сотъ съ лишнимъ православныхъ, а прочіе — католики и евреи? и на эти восемьсотъ душъ при одной церкви протоіерей, священникъ, ліаконъ и прочій комплектный причтъ? Изъ ста-пятидесяти рублей жаловацья, да столько же доходу отъ требъ — ему нужно нанять квартиру, отопить и освътить ее, одъться съ женою и дътьми... Мои, напримъръ, всъ годовые доходы составляютъ 300-350 руб-

<sup>(\*)</sup> Мы надъемся, что читатели, пробъжавши это письмо, испытаютъ тоже чувство состраданія, какое руководило нами при печатаніи этой корреспонденціи. Рад.

лей — в то, Боже, какіе это доходы ! Еслибъ я былъ узбрень, что въ мъсяцъ нолучу опредъленное число ленегъ, - еще бы ничего, — а то бываеть такь, что въ одниъ мъсяцъ получинь пятнадцать рублей, а въ другой - тря : право, бывають такіе случая, что получаеть въ мѣсяцъ два рубля и семьдесять-нять копъекъ. А между тъмъ потребность жить и дороговизна непомѣрная не спрашивають объ этонъ. Ежедневная нужда вывимать изъ кошелька 30 к. на пищу-отнимаетъ всякое терпѣніе, когда случаются такія тяжкія неділи, въ которыя не видишь ни одной ибаной коптини. Такъ какъ въ такихъ случаятъ нужно же найдти какой-нибудь выходъ изъ этого положения, то онъ отыскивается, разумвется, ближайщимъ путемъ: что есть съвстваго въ жидовскихъ грязныхъ завкахъ – берется въ долгъ за двойную цёну, в все-таки пишущему эти строки - ей, не лгу - приходилось не разъ быть безъ вареной пищи, потому что бураковъ и картофелю не дають торговки въ долгъ. И вынужленъ бываешь сдѣлать не разъ нелъпость житейскую : виъсто того, чтобы на 30 коп. сготовить нужный объдъ, покупаешь какія-вибудь коробочки съ ваморской рыбой, потому что они даются въ долгъ. Естественно. что въ конць года выйдетъ отъ такихъ потеры! А тутъ ръшительно не можешь сказать, будеть зи у тебя завтра копъйка, или нътъ. Когда черевъ полгода выйдеть это жалкое жалованье, жидывредиторы не дадуть даже занести его домой - туть же на дорогъ возьмуть, да еще столько же останешься должень въ счеть сладующаго жазованья. Что дазать въ этомъ и жазкомъ и унивительномъ положения? Какия мѣры предпривять для сколько-ннбудь возможваго уменьшения этихъ и правственныхъ и матеріальныхъ страданій ? Заняться хозяйствомъ ? Нѣтъ никакихъ средствъ въ тому. Предпринимать какія-либо спекуляція, пускаться на аферы? Не доведи Богъ русскаго священныка до этого.

Само собою разужвется, что этимъ дѣло не оканчивается. Священникъ, такимъ образомъ перебивающійся, есть въ то же время видвый человѣкъ въ городѣ. Это видное мѣсто его не способно ли производить въ душѣ его ежедневныя нравственныя страданія, которыхъ сумма способна испортить самую сильную энергію, поставить человѣка въ самыя ложныя отношенія къ обществу, его окружающему? Комфортъ католическаго ксендва, ежедвевно встрѣчающагося съ вами и съ замѣтною улыбкой посматривающаго на вашу, хоть и чистую, а все-таки обштопанную рясу, не способенъ ли онъ возмутить васъ до глубины души? И что удивительнаго, если многіе, смотря на нашихъ бѣдвыхъ свя-

202

#### SANDTEN.

иценниковъ, вускаются въ разсужденія, въ родѣ слѣдующихъ: «Нравственное униженіе и матеріальвая бѣдность пораждаютъ своекорыстіе. Несчастіе бѣдности-и заключается въ томъ, что она ожесточаетъ сердце человѣка, что нужда и лишенія до того стѣсняютъ кругъ нравственныхъ чувствъ, что наконецъ вытѣсняютъ воявы пенных стремленія; вгоизмъ въ самомъ черномъ видѣ легко уживается въ лачугахъ....»

Призваюсь, я не ивсяць и не годь дунаю-и все-таки трудно найдти выходъ этому положению. Канцелярский чиновникъ, получающій также, какъ и свящевникъ, полтораста рублей, живетъ такъ, что у него всегда есть по крайней мъръ хлъбъ; привыкаеть разсчитывать свое жалованье такъ, что уже ни уменьшитси, ни увеличится его ежедневное содержание. Между прочинъ жизнь канцелярскаго пасца регуляриве, потому что онъ получаеть жалованье сокомисячно. Я полагаю, что бёдные священныхи всё будуть въ пользу того желаннаго распоряжения, чтобы городскимъ священниканъ выдавалось жалованье по-мислино. Особенныхъ затрудненій и пропятствій этому быть, кажется, не можеть. Консксторія только увіздонная бы кого сліздуеть, между прочнив кавначейство, о выдачѣ жалованья ежемѣсячно городскому луховенству, а слѣдуемые вычеты удерживало бы, — какъ недавно сдълаво распоряжение въ нашей спархіи васательно вычета въ пользу училищъ дёвниъ духовнаго званія — и потонъ уже ежеивсячно или же черезъ полугодіе, вивств съ вычетаци изъ жалованья сельскихъ священинковъ, эти сунмы отсылались бы въ консисторию.

Эта мвра, ковечно, не увелючить средствъ къ жизни, но она дасть возможность по крайней мврв къ болбе правильной жизни. Священиясъ будетъ имвть возможность регулярно заплатить ежемвсячно за квартиру рубля три, четыре и затвмъ на остальные 8—9 р. съ скропулевной расчетлявостью содержать себя и свое семейство.

Крайняя нужда расположила меня ваяться за перо. Прежде еще кое-какъ лучше было, когда въ нашей епархіи выдавалось жалованье по третямъ. Ввели потомъ въ видъ опыта мъру выдавать жалованье черезъ полгода, да и забыли объ опытъ. А опытъ давно уже поръшилъ не въ пользу такой мъры.... Я уже цълые полгода собирался написать къ вамъ, милостивый государь о. Редакторъ, эти строки, но ватруднялся по недостатку средствъ....

Примите увъреніе въ особомъ уваженіи къ вашему журналу,

поставившему одною изъ важитишихъ цълей – заявление муждъ православнаго духовенства, и проч.

Солщенника І. Ницконча.

Г. Радомысль. 21 марта 1863 г.

## По вопросу объ улучинскій быта сельскаго духовенства (\*).

Въ № 17 Московския Въдомостей понтичена замътка, въ которой, между прочимъ, высказана мысль, что если духовенство будеть содержаться на счеть правительства - получать определенное казенное жалованье, то въ сушив получится результатъ незавидный, какъ для самого духовонства, ибо оно будеть все болые и болые принимать характерь чиновпичества, такъ и для прихожанъ въ особенности, ибо такой порядока можета имоть серыезное и, конечно, весьме вредное вліяніе на отношенія духовенства ке обществу. А потому, выходить но мысли автора, духовенство, несмотря на то, что сильно желаеть казеннаго содержанія, должно бы, для сохраненія интересовъ общества, остаться ври тёхъ условіяхъ, которымъ подчинена его жизнь въ настоящее время, н пользоваться добровольными даявіями; въ противномъ случав прихожане лишатся важваго для нихъ права опредълять разморы своихь даний и, по всей въроятности, едва ля хотъли бы согласиться, чтобы обезпечение духовенства увеличило ихъ подать.

Не берещся говорить, насколько въренъ такой взглядъ и насколько авторъ статьи желаетъ улучшенія быта сельскаго духовенства; скажемъ въсколько словъ о томъ положения, въ которомъ находится духовенство по милости добровольныхъ даяній.

Правла, полученіе опреділеннаго содержанія отъ правительства составляетъ предметъ самаго задушевнаго, искреннято желанія едва ли не всего нашего сельскаго духовенства. И это желаніе не есть плодъ прихоти, но плодъ долговременнаго страданія и гнетущей вужды, желаніе давно сознаваемое и въ особенности въ настоящее время глубоко сознавное, и имѣющее въ

(\*) Мы уже выше предъявили наше весогласие съ основными мыслями этой статьи. Точкой отправления для автора служитъ существующее положение духовенства, и притомъ не повсемъстное. Но авторъ конечно согласится, что изображаемое имъ существующее положение немного говоритъ въ пользу духовенства. Съ перемъвою условій происхождения, образования, самой дължельности духовенства доводы автора теряютъ свою силу. Тогда отношение народа къ духовенству самособою перемънится и явитоя въ новомъ видъ. Ред.

#### SANSTEN.

своемъ основавів самыя разумныя причины. Ибо опреділенное жалованье, по всей въроятности, не сдълаетъ отношений свящевниковъ къ своямъ приходамъ худшини, не обременитъ жителей, не стеснить ихъ права определять размеры своихъ даяний; но наобороть можеть имъть самыя лучинія послѣдствія. Совершенно понятно, что воз двухъ личностей одна можетъ удачно вліять на Аругую только тогда, когда она имветь превосходство или въ нравственномъ отнощения, иля матеріальномъ, или же, еще боле, въ томъ и другомъ визстя. Значить, чтобы священникъ могъ нить вужное вліяніе на свою паству, необходимо, чтобъ онъ не быль въ прямой, исключительной зависимости отъ нея; нужно, чтобъ онъ, имъя перевъсъ въ правственномъ отношения надъ своями прихожанами, и въ матеріальномъ не зависьль бы исключительно отъ ихъ воли. Въ противномъ случаѣ онъ волей или неволей потеряеть то значение, пріобрість и сохранить которое ему совершенно необходимо для выполнения своего служения. Долговременный и горькій оныть убъждаеть въ этомъ. Отъ чего очень и очень многіе священники не пользуются любовію и дов'вренностію своей паствы? отвіть прямой: оть того, что прихожане сами инфить право определять размеры своихь даяний. Оть того, что свящевники въ общественной жизви совершенцо зависятъ отъ свояхъ прихожанъ в пользуются самыми скудны ми даяніями. Еслибы священникъ не имълъ семейства и былъ совершеннымъ аскетомъ, въ такомъ случаѣ ему можно было бы остаться и при скулномъ добровольномъ даянии. Но при такой обстановкъ жизня, въ какую поставленъ каждый изъ духовныхъ, это положительно невозможно; и священныку, действительно, часто приходится если не вынуждать даяній, то, по крайней мерь, убъдительно и неотступно просить. И человѣку мало-мальски образованному н имъющему болье или менье развитое нравственное чувство, кажется, не легко насиловать себя и изгибаться предъ каждою личвостью въ своемъ приходъ, изъ-ва того единственно, чтобы выманить ковшъ зерна! И обращайся въ эту пору священникъ кротко съ прихожавиномъ, - неужели можно подумать, что имъ руководствуетъ христіанское смиреніе? Нѣтъ, здѣсь главнымъ образомъ действуеть настоятельная вужда. Не можеть ли, при частомъ повторенія подобнаго самопринужденія, выйдти изъ священника пошленькая натура — лицемвре и подлаза, хотя бъ онъ имелъ и прекрасные задатки? И если, къ несчастію, онъ сдълается такимъ, то уже будетъ не добрый пастырь своего стада, но наещвикъ. Да хорощо еще, если прихожавинъ, свисходя къ бъдности

#### **NPABOCJABNOE OSO3PBRIE.**

священнана, номожеть ему и дасть просимое; но если онъ съ преврѣніемъ отвернется и выговорить еразу въ родѣ, напримѣръ, олѣдующей: «вы в такъ берете съ живаго и съ мертваго, в вамъ все еще мало?» Что при этомъ мочувствуеть священнанъ? Вѣдь послѣ такого угощенія неревернется, вся внутренность, и священвинъ вмѣсто любви, долженствующей составлять неотъемлемую принадлежность его характера, невольно испытаеть непріязвенное чувство... Можеть ли онъ тогда выноднить заповѣдь апостола: образя буди върнымя словомя, житісмя, любовію... (1 Тим. IV, 12); напротивъ не послужить ли онъ соблавновъ для паствы? Такія-то благія отношенія частенько существуютъ между священникомъ и прихожанами и, есть надежда, будуть существовать, если на долю сельскаго духовенства останутся добровольвыя ножертвованія прихожанъ.

Если же духовенство будеть получать определенное и довольно обевпечивающее содержавіе; то подобныхъ отношеній нельзя Аопустить, и трудно согласиться, чтобъ ото нивло серьезное и, конечно, весьма вредное вліяніе на отношенія духовенства ко обществу. Если подъ отних вреднымъ вліяніемъ разумѣть то, что сващенники, получая определенное жалованье, сделаются невиммательными въ нуждамъ своихъ пасовыхъ и верадивыми въ совершении св. таниствъ и другихъ требъ, то настоящий образъ лѣятельности священниковъ рѣшительно говоритъ противъ этого. Если теперь священники въ дождливую и холодную погоду безотлагательно идуть совершать врещение надъ иладенцень, нитя въ перспективъ не болье пяти-шести коп. сер., то неужели надъ ними совершится печальная метаморфова и они сдълаются ланвыми и небрежными къ исполнению своихъ обязанностей, когда вийсто пяти, или шести коп., примърно за крещеніе, бу-Ауть получать среднимъ числомъ 30 коп. сер.? Если теперь священчиви за одниъ рубль несутъ умершаго итсколько верстъ при 250 мороза съ открытою головой, то неужели при большемъ вознаграждения откажутся отъ выполосния подобныхъ обязанностей? Наконецъ, если и допустить, что добровольныя даянія погутъ поддерживать добрыя отвошения священника къ паствъ; то опреатленное содержание не можеть повредить дтау. Съ одной стороны, опредвленное содержание ин чуть не стъснитъ и не ограничить права прихожань опредѣлять разыфры своихъ даяній: была бы охота у прихожанина, добровольное его даяние не потеряеть своей цівны. Съ другой стороны и священняки, получая определенное содержание, не откажутся отъ даяний; ибо безъ

206

#### ЗАМЪТИН.

сонный опредаленное содержаніе при теперешнихъ обстоятельствахъ не ножеть быть вполий удовлетворительнымъ, обевпечавающимъ живнь духовенства. Слёдовательно добровольныя даянія и при новонъ порядкё дёль будуть имёть свое мёсто и свое значеніе, съ тою только разницею, что они дёйствительно будуть поддерживать добрыя отношенія духовенства къ обществу и оказывать благодётельных слёдствія. Ибо со стороны прихожанъ эти даянія будуть, въ полномъ смыслё слова, добровольны и свободны, и потому пріятны для священника; а со стороны духовенства невынудительных, и потому ни мало не будуть компрометировать его званіе и служеніе, а еще менёе причниять ему аравственныя болю.

Авторъ высказываетъ такую мысль, что было бы хорошо. еслибы свящевники, вивсто денежной платы и опредвленнаго жалованья, пользовалясь или помощью, гле она въ обычат, или даровынь понъщеніень и надъюнь земли, или же другими какими-вибудь предметами натурою. Здесь опять вло. Помощь сельскому священинку существуеть далеко не во всёхъ мёстахь: есля же и существуеть тай, то не дешево обходится я для души. и для кармана. Чтобы собрать помещь, священныхъ долженъ просять и просить прихожанъ и объщать непреявано ующение. И не взирая на это, прихожане не согласятся помочь въ рабочій день, а въ праздникъ. Віздь невыгодно же священных дожидаться правдника, если его хлюбъ совершенно соврель и чрезъ тря-четыре дня можеть половина его остаться на нивь. Это язва въ экономическомъ отношения, особенно если подъ хлебомъ всего на все двъ-три десятины, и при томъ такія, которыя составляють едва ли не половину всего будущаго капитала. Если же въ правдникъ собрана помощь; то священникъ освятитъ этотъ день тамъ, что въ хлопотахъ совершитъ наскоро лятургію, нарушнть работою святость праздника и напонть до безчувствія своихъ помощниковъ. Да, до безчувствія; въ противномъ случаѣ меугощенные на славу прихожане въ другой разъ откажуть на отрѣзъ въ помощи. Не вло ли это? Какъ послѣ этого священникъ заговоритъ съ канедры противъ пьянства и нарушенія святости праздниковъ? Не скажуть ли ему на его мораль: врачу, испѣлися санъ?...

Пользованіе даровымъ помъщеніемъ и другими предметами, —тоже не находка для сельскаго духовенства. Это тъже добровольвыя теперешнія даянія. Кому неизвъствы даровыя помъщенія? Есля въ настоящее время обстановка духовныхъ служитъ мър-

#### православное обозрение.

кою для впредъленія степени нечистоты и грази, то ири деровыхъ помъщенияхъ грязь и неопрятнооть должны возрасти. Если устройство пом'ящений для причта будеть зависять оть прихожанъ всецівло, то нельзя расчитывать ни на удобство наз, ни на особенную опратность. Церковныя постройки безъ кръниъ и доны безъ половъ въ одну комнату, существующіе при ифкоторыхъ приходахъ, располагаютъ думать и надияться, что и при новоиъ положения эти постройки улучшатся немногимъ. Если для духовенства постройка собственныхъ доновъ и приноситъ неръдко хлопоты при перехода на другой приходъ; то по крайней мара набавляеть отъ необходимости жить едва не въ курной набъ и, собственно говоря, не приносить большаго разорения, потому что поступающій на упраздинищески мисто большею частію покупаеть домъ у прежняго священника. Что же касается надъла земли дароваго, то вужно сназать, что надёль дейсвятельно нуженъ для свящевнина, какъ сельсиаго жителя, подчиненнаго тъмъ же условіянь жнови, какь и прочіе обыватели. Но, кажется, нать особенной нужды изманать участки, данные въ собствен- " ность церкви, на ларовые, потоку что эти участки въ настоящемъ ихъ видъ, какъ подтворждаетъ опытъ, ни нало не портять дружелюбныхъ отношений между священияковъ и прихо жанами. Тогда какъ при даровонъ надълъ, зависящемъ отъ общины, могуть возникать неудовольствія, потому что священнику не захочется ваять въ надвлъ неудобную вемлю, а прихожаванъ, какъ и естественно, не вакочется дать лучшей земли, въ ущербъ собственнымъ интересанъ. Вообще, даровые предметы не легки цакъ для священника, такъ и для самихъ прихожанъ. Каждый священникъ скажетъ, что когда ему приходилось навъщать прихожанъ не съ пѣлію просить что-вибудь, а просто съ цѣлію пастырскою; то его встрачали не совсань-то радушно. Что это за явление? А то, что прихожания приходить на мысль, что священникъ идетъ побираться. Да и трудно не родиться такой мысли,-священники весьма часто собирають въ приходъ. Само собою очевидно, что подобныя явленія между прихожанами, долженствующими по требованию нравствевнаго долга встричать священника съ датскою любовію, слишкомъ безотрадны.

Цоэтому, если и допустить, чтобы священники пользовались доходами не отъ государства, но исилючительно отъ своихъ же прихожавъ; то не иначе, чтобы сдёланъ былъ подушный окладъ, и не на одић только дущи мужескаго пола, но и женскаго; такъ какъ тѣ и другія одинаково составляютъ предметъ пастырскихъ

208

поречевій в обязанностей. Эти оклады должны назначаться не во взаимному соглашению духовенства съ прихожанами, по особыни лицани, оставляя духовенство въ стороне и темъ избавляя его оть невріятныхъ столкновсній съ наствою. Въ противномъ случай духовенство можетъ быть заподозрино въ сребролюбін. Хорошо было бы, еслибы эти оклады были по возхожности везде одинаковы и были бы не деломъ произвола, зависящимъ всецило отъ членовъ извистной общины, но диломъ законнымъ, дѣломъ необходимости. Въ противномъ случаѣ духовенотво останется въ прежней, если не худшей зависимости отъ прихожанъ. Такой окладъ, примърно не менье 50 коп. сер. съ души, могъ бы служить достаточнымъ обезпеченіемъ и для священника, и для прихожанъ не былъ бы тяжелымъ обременениемъ. Члену общины, имъющему и десять душъ семейства, не трудно и не тяжело отдать въ годъ пять рублей въ два срока. Здъсь польза и для духовенства, ибо оно получало бы деньги не копъйками, а рублями, и для прихожанъ, ибо для вихъ гораздо сносние и лучще выдавать деньги на содержание причта въ извъстные періоды времени, напримъръ въ январъ и октябръ мъсяцахъ, когда у вихъ по преимуществу имъются готовыя деньги. чънъ при каждой случившейся нужав обращаться къ священнику съ договоромъ за исправление извъствой требы. Это для крестьянъ горавдо тяжелѣе, особевно во время лѣта, когда и леньги не всегда подъ рувани, и время очень дорого. Если сельскіе обыватели не обременяются налогами: подушнымъ, поземельнымъ, рекрутскимъ и дочтовымъ; то, по всей въроятности, не обременятся и надогами въ подьзу духовенства. Само собою очевидно, что при такомъ устройствѣ не всѣ священным будутъ получать одинаковое содержание, такъ какъ не всѣ вриходы равночисленны; во это еще къ лучшему. Более достойные и исполнительные священники займуть приходы болье многочисленные, остальные же могуть быть размѣщены въ болѣе малочисленныхъ приходахъ.

Что же касается иновѣрцевъ, которымъ, по словамъ автора упомянутой статьи, будутъ тяжелы и несправедливы налоги въ пользу православнаго духовенства, то подобное раздѣленіе членовъ одного государства кажется намъ довольно страннымъ. Если бы позволительно было налагать только такія подати, за которыя бы получали прямую пользу лица платящія, то зачѣмъ бы изъ доходовъ, получаемыкъ отъ крестьянъ, назвачать содержаніе такимъ лицамъ, которыя не стоятъ въ прямомъ отношеніи къ

#### UPABOCJABNOS OGO3PSHIE.

престьянанъ? Наконецъ, если мысль автора гърва (соглашаенся съ нимъ), то зачёмъ и брать въ расчеть вноебрцевъ? Налоги могутъ быть различвы: для превославныхъ — один, для иноебрцевъ — другіе. Вёдь не для всёкъ же губерній въ настоящее время одинаковые налоги?

A. Paesckiu.

## ИЗЪ ВЛАДИМІРА.

#### <u>Изсколько зам'ячаній по новоду переснотра новаго</u> устава о семпнаріяхъ.

Въ настоящее время и наша семвнарія занямается обсужденіемъ новаго устава, проектированнаго для семинарій в присланнаго къ намъ еще въ мянувшій великій пость. Привнаемся, мы не ожидаемъ какихъ-либо важныхъ результатовъ отъ пересмотра этого устава у насъ, и потому ръшаемся сказать нѣсколько словъ объ условіяхъ, которыя могли бы благопріятствовать болѣе успѣшному ходу этого дъда. Такъ для лучшаго и въ то же время скоръйшаго обсужденія новаго проекта въ семинаріяхъ, по нашему миѣнію, требовалось бы: 1) учредить наъ наставниковъ семинаріи, по ихъ собственному избранію, особый комитеть, члены коего, обсудниъ всѣ статья устава, предложили бы свои замѣчанія на разсмотрѣніе всѣхъ наставниковъ и начальства семинарія въ одновременномъ общемъ собраніи; 2) обѣщать занимающямся въ комитетѣ какое-нибудь вознагражденіе и 3) назначить срокъ для окончанія работь, по возможности, скорѣйшій.

Мы слышали, что въ нёкоторыхъ семинаріяхъ учреждены подобные комитеты, а въ нёкоторыхъ наставники читаютъ тетради проекта порознь и высказываютъ свои сужденія не въ общихъ, но въ частныхъ кружкахъ, или еще тёснёе-при личныхъ свиданіяхъ одного съ другиюъ. Нётъ нужды доказывать, что такая разрозненность въ обсужденіи одного общаго дѣла долго не произведетъ вёрнаго общаго итога. Отъ этой же разрозненности занятій происходятъ вялость и нерёшительность въ самыхъ дѣятеляхъ: одниъ наставникъ ссылается на другаго, другой предоставляетъ судъ третьему, третій вовсе уклонается высказать свое мвѣніе. Главная причина этого заключается въ неувёренности наставниковъ, что ихъ мнѣнія будутъ приняты во вниманіе въ мѣстномъ епархіальномъ комитетѣ и не навлекутъ неблагопріятныхъ для нихъ послёдствій... Такимъ образомъ въ тѣхъ семинаріяхъ, гаѣ не учреждены особые комитеты, дѣло обсужденія дви-

Digitized by Google

210

#### замътки.

гается чрезвычайно медленно и, что всего хуже, набрасываетъ на наставниковъ семинаріи невыгодную твнь, будто бы они не хотатъ, или не могутъ оказать должнаго вивманія и горячаго усердія въ двлу, прямо касающемуся витересовъ духовнаго обравованія и даже собственныхъ интересовъ семинарскихъ наставниковъ.

Вовнаграждение ва труды, понесенные сверхъ должности,-такое естественное діло, о которомъ тоже візть надобности распространяться. О соинительномъ достоинствъ занятій безплатныхъ много уже было говорено и писано. Но скудость матеріальныхъ средствъ, нитющихся въ распоряжении духовно-учебнаго ведоиства, застаянть, ножеть-быть, невольно усументься въ исполнимости этого условія. Мы и не душаемъ говорить здівсь о немелленной плать за труды ученой коммиссии и притомъ плать ленежной. Пусть эти труды далуть хотя враво на вознагражденіе когда-нибудь послів, или право на какія-нибудь отличія. Напримъръ, еслибы въ комитетъ занимался наставникъ, прослужившій нѣсколько лѣтъ въ семянаріи и доселѣ еще инчѣиъ не награжденный (а таковыхъ наставниковъ не мало): то почему не дать ему награды? Еслибы въ томъ же комитетъ занимался дъльный молодой наставникъ, то почему не дать ему права быть въ посладствія старшимъ учителемъ врежде всполненія шести лать. его службы? Не грѣшно было бы также прибавить, напримъръ., по году службы всемъ занвиающинся въ комитете. И вообще подобнаго рода вознагражденій можно указать не мало: стоитъ только подумать, или захотъть подумать.

Наковецъ для скорѣй шаго окончавія занятій, о которыхъ мы ведемъ рѣчь, слѣдовало бы назначить срокъ, къ которому всѣ работы непремѣнно должны быть кончевы, какъ, напримѣръ, вазначевъ срокъ для окончавія предварительныхъ работъ по вопросу объ улучшевія быта духовенства. Назначевіемъ такого срока высшее начальство показало бы, что оно принимаетъ живое участіе въ преобразованія семинарій. И это заявленіе участія со стороны высшаго начальства, по нашему мвѣнію, оченч важно: люди недовѣрчивые не отказываются и теперь отъ мысля что вопросъ о преобразованія семинарій ограничится только бу мажною перепиской и дѣла комитетовъ учреждаемыхъ и вновь нмѣющихъ открыться передавы будутъ въ долгій ящикъ...

Еще одно вамвчаніе. Такъ какъ педагогическимъ соввтамъ при семинаріяхъ дается право двлать измъненія, дополненія въ проектированномъ уставѣ и споситься по этому двлу съ высщимъ начальствонъ, и притомъ — учреждение такихъ соявтовъ съ оннансовымъ вопросоять не ямбетъ такой твсной связи, въ каной стоятъ другія преобразовавія по частямъ экономической и правственной: то полезно было бы приступить немедленно къ составлению педагогическихъ соявтовъ при семинаріяхъ и этимъ соявтанъ предоставить дальнъйщее обсужденіе новаго устава.

M. H.

## ЗАГРАНИЧНЫЯ ЗАМЪТКИ.

#### Шисьна изъ Педація.

Мадрить 5/17 марта 1863.

Изъ нанболѣе выдавигающихся въ настоящее время церковнорелигіозныхъ вопросовъ въ Испаніи — это вопросъ о свободѣ вѣроисповѣданія. По дѣйствующему до сего времени въ Испаніи закону, никто не можетъ быть подданнымъ Испаніи не привявъ католичества; еслибы случилось, что испанецъ переходитъ въ другое исповѣданіе, то онъ изгоняется изъ Испаніи; церкви другихъ исповѣданій, существующія при посольствахъ, могутъ быть только подъ езсидо (гербомъ) своей страны, такъ что, по точному смыслу закона, инославная церковь можетъ быть только внутри дома посольства, которое имѣетъ гербъ своего государства.

Релагіозная нетерцимость, остатокъ никанзиція, первый разъ обратила на себя внимание искоторыхъ депутатовъ кортесовъ, собразшихся въ 1812 году въ Кадисъ. Но тогла противъ религіозной нетерпямости было такое незначительное меньшинство депутатовъ, что ришение этого вопроса было совершенно въ духъ инквизиція. 2-й артивых законоположеній кортесовъ 1812 года. говодиль : «религія на пін испанской есть и будеть всегла католическая авостольская римская, единая истинияя»; даже осталось въ силѣ инквизиціонное постановленіе --- «ва всякое отступленіе огъ латияства навазывать смертію». Въ царствованіе Ферлинанда VII этотъ вопросъ быль забыть. Самъ Фердинандъ, по отзыву самыхъ испанцевъ, не върилъ ни во что, но онъ свое неверіе удобно могь вримирить съ религіозною нетерпиностію: внутри самой Испаніи между своями подданными онъ имблъ много враговъ, а въ никвизицій онъ имблъ противъ вихъ прекрасное орудіе. Въ 1837 году, въ правленіе воролевы Христины, въ собранія кортесовъ вопросъ этотъ быль опять поднять, но рѣше-

212

ніе его тінть не менёе было синть отринательное; было положено: «ненавцы исковізачють религію натолическую». Только въ 1851 году сділава была правительствонь вікотерая уступка свободі совісти. До сего времени въ уголовномъ кодексі было дійствующимъ закономъ— наказывать смерчвою казнію за всякое отступленіе оть католичества, секретное ди ото отступленіе, вли публичное, съ перемінною ли віронсповіданія, или бевъ перешіны. Въ кодексі 1851 года положено считать отступленіемъ отъ католичества только публичные проступки противъ религіи, засвидітельствованные по крайней мірі десятью лицами; и вийсто смертной казни опреділяется только ногнавіе изъ государства.

Въ 1854 году кортесы принязись было горячо за этотъ вопросъ. Предлагалясь слъдующія узаконенія.

1) Гарантировать закономъ свободу совъсти и культовъ.

2) Дозволить иностранцанъ внутри Испаніи отправлять свое богослуженіе, вакъ дозволяется богослуженіе католическое въ другихъ державахъ.

3) Дозволить отправление всякаго другаго богослужения не-католическаго, лишь бы только оно было прилично, въ городахъ, гаѣ больше тридцати тысячъ душъ.

4) Допустить отвравление инославныхъ богослужений въ главныхъ городахъ провницій и въ портахъ, отврытыхъ для иностранной торговли.

5) Дозволять отвравление богослужения всямой другой релягия, не пресладуя за это и не оскорбляя никого, въ то же время требуя отъ всякаго инославнаго богослужения, чтобъ оно не было оскорблениемъ общественной правственности.

6) Никого изъ испанцевъ ве преслъдовать ня гражданскимъ, ни уголовнымъ судомъ за его въровавія и за его религіозныя дъйствія, лишь бы они не были профанаціей господствующаго въронеповъданія.

7) Иностранцамъ, поселившимся въ Испаніи, довволять отправленіе мхъ богослуженія съ воспрещеніемъ пропаганды.

8) О томъ, что касается свободы культовъ, просить приложить тѣже самыя начала въ столицѣ католическаго міра.

Соотавлена была коминссія для разсужденія объ этихъ предполатаемыхъ изибненіяхъ. Въ этой коминссія 159 голосовъ противъ 56 отвергли преслёдованіе тъхъ, которые не исповёдуютъ католичества, но терцимость культовъ внутри Испаніи была отвергнута 103 голосами противъ 99. Коминссія, не имёл права

Digitized by Google

ó

Заключенія коммиссія представлены были на обсужденіе кортесовъ. Мы приведемъ нѣсколько отрывковъ изъ рѣчей, говоренвыхъ по этому случаю въ за сѣданіяхъ кортесовъ и направленныхъ противъ заключеній коммиссіи.

Вотъ что говорыть депутатъ кортесовъ Дегольяда въ защиту религіозной свободы: «не думайте, господа, чтобы я руководился невъріемъ, скептициямовъ или индифферентизмовъ въ защитъ религіозной свободы. Я защищаю религіозную свободу, потому что ин вю в вру и соблюдаю се. Я пламенно желаю религіозной свободы, потому что, по моему мявнію, она только одна можетъ побъдить то, что норажаетъ весь міръ (\*), страшное в быстрое возраставие неверия, безиравственности, ипокриси и неназистваго цинизна. Одна только свобода можеть привести человъчество къ религіозному единству, не къ тому искусственному, вившнему единству, котораго хочеть коммиссія, но къ единству абиствительному, основанному на учении и върованиять; одша только эта свобода можеть ожнвить эту несчастную страну, ---торая играеть очень смѣшаую роль въ Европѣ, в дать ей мѣсто. которое по праву принадлежить ей между націями.... Мало въры въ пророчества у тахъ, которые употребляютъ онзвическую силу и правственное васные противъ твхъ, на которыхъ эти пророчества осуществляются (\*\*). Человъкъ не долженъ вскушать суды Божін.... Защитники нетерпимости и религіозной исключительности забывають снау этой истины и причиняють странный

<sup>(\*)</sup> Кажется Исванію по прениуществу.

<sup>(\*\*)</sup> Рачь о насяліяхъ протваъ сереевъ и объ ихъ изгнавія изъ Испавія.

врелъ религіи, которой они повидимому покровительствують. Истина для всяхъ нижеть неотразниую силу; истина подобна свъту: мы не моженъ не внавть ее, когда она блестить въ нашихъ глазахъ. Свла человвческая неспособва заставить отказаться отъ нстины человѣка, для котораго эта истина очевидна и которому известны ся законныя следствія.... Нетерпимость и исключительпость прибъгають къ матеріальной силь, къ онвическому и нравственному застращиванию, къ инквизиции, къ эшафотамъ, къ штрафанъ, къ конфискаціянъ и къ ссылкъ. Это ли духъ Евангелія?... Ужели это заповедь Божія-употреблять насные и принужденіе въ Испанін, которыхъ нетъ ни въ Англін, ни во Францін, ни въ Бельгія, ни въ Голландія, ни въ Аллеманія, ни въ Россія, ни даже въ Турціи и другихъ странахъ міра ?... Нетериниость и исилючительность непременно ведуть къ неверію, къ безиравственности, къ ипокрисіи, къ цинизму. Когла человѣкъ не привнаеть религін, которая называется религіею государства нля страны, и ему не дозволяють не только исповъдывать, но даже внакомиться съ другими религіями, онъ необходимо приходить къ невърію, къ отрицанію. Онъ савлается атенстомъ, фаталистомъ ные матеріалистомъ и принужденъ будетъ скрывать то печальное состояние, въ которомъ онъ находится и воторое отрицается обществомъ,-овъ савлается ноокритомъ. Онъ не будетъ върить ни во что, но будетъ казаться, что върить во все; и, примяряясь мало по малу съ инокристей, онъ нивойдеть до бевстыднаго цинизма — послёдней степени религіознаго упадка. Итакъ, навязывая людянъ редигію, которую они не признаютъ, мы обязываемь ихъ къ отрицанию, невфрію, ипокрисия.»

Подтверждая предноложенія коммиссій, министръ церковныхъ дѣлъ говорилъ: «всякое право основывается на дѣлѣ, или лучше сказать, лѣло должно предшествовать праву; нужно напередъ, чтобы заявлены были требованія. Но кто въ Испанія просить о религіозной свободѣ? никто. Итакъ, недлячего узаконять право». На это другой изъ депутатовъ кортесовъ Годинесъ де-Пасъ отвѣчалъ: «это правда, что никто не заявлялъ этого требованія; но ото слѣдствіе нетернимости, слѣдствіе религіознаго индиеференгизма.... Ужели вы думаете, что викто не будетъ протестовать вротивъ принципа религіозной свободы, которую намъ хотѣлось бы ввести въ конституцію? Но мы имѣли наконецъ вротестъ противъ самаго принципа и есть нѣкоторые, которымъ этотъ принципъ кежется онаснымъ для религіи. Одна партія въ религія

Т. Х.

видить средство политическое: и и боюсь, чтобы, когда падеть эта партія, она не увлекла•и религію въ своемъ паденія».

Подобнымъ возражениямъ со стороны ивкоторыхъ депутатовъ кортесовъ подвергалось и другое заключение конинссии, которымъ вностранцамъ не довволялось внутри Испанія свободное отправление богослужения. Въ причину этого коминссия выставляла невъжество и фанатизиъ народа. «Если это правда», говориль противь этого Годинесь де-Пась, «что народь невѣжествень и фанатичень, какъ предполагають; лучшее средство просвётить его-это сказать ему истину, всю истину. Съ той высоты, на которой мы стоимъ, скаженъ ему: «Законодатели признали правомъ всякаго испанца и всякаго иностранца почитать своего Бога по своему сердцу. Ови знають, что не признавать это право-значить, ивкоторыиъ образонъ, оскорблять то, что всего болье священно, всего болье достойно уважения въ человъкъ, -- совъсть. Они знають, что теринность, виъсто того чтобы уменьшить католическую вфру и унизить ся культь, усплить первую и сообщить серьезность второму». Если правда, что народъ невежественъ и финатиченъ , какъ говорятъ , то этинъ ны окажемъ ему истинную услугу.

«Но правда ли то, что народъ, побуждаемый финатизмомъ, закочетъ тѣхъ кровавыхъ обидъ, которыя были такъ обыкновенны въ другія эпохи?

«Народъ ни фанатиченъ, им невъжественъ: его върованія религіозныя очень ослаблены, и вероятно, нетерпимость доведеть его до атензиа». Посл'я этого ораторъ, обращаясь въ кортесанъ, какъ представителямъ народа, самымъ поведеніемъ кортесовъ въ разсужденіяхъ объ этонъ преднетв, доказываеть народную теринность. «Самое наше равсуждение», спрашиваеть онь, «которое въ другое время было бы гибельно, вовмущаетъ ли чью нибудь совъсть?... Господа, продолжительность споровъ объ этонъ предметь, териьніе, снисхожденіе, съ которынь кортесы выслушивають ораторовъ, доказывають , что никто не можеть онасаться свободно говорить объ этомъ предметв, - это саное указываеть на то, что теринность въ странъ всеобщая и что въ силу только етой териниости ны съ такою свободою и трактуенъ объ этонъ вопросв.... Конинссія объявляеть, что никто не преследуется за свон религіозныя инвијя. Итакъ, она соглашается съ твиъ, что терпиность всеобщая, что викто не можеть опасаться оснорбленій за свои візрованія со сторочы людей, иначе дунающихъ объ этихъ върованіяхъ; и если комписсія дунаеть, что вътъ нивакой

216

#### 3AMBTKH.

опасности выслушивать разсужденія протестантовъ, іудеевъ, магометанъ о своей религіи, то какая можетъ быть опасность отъ дозволенія имъ отправлять свое богослуженіе? какое же различіе коммиссія находитъ между сообщеніемъ идей релвгіозныхъ, которое по моему болѣе должно быть опасно, и исправленіемъ богослуженія?»

«Не странно», говорилъ депутатъ Корради въ своей исполненвой укоризнъ рѣчи кортесамъ, по тому же вопросу, «не странно, что нѣкоторые противятся терпимости культовъ, когда еще нѣсколько лѣтъ тому назадъ былъ обнародованъ декретъ, которымъ отъ иностранцевъ, котѣвшихъ поселиться въ Испанін, требовалось какъ непремѣиное условіе принятіе католической апостольской и римской вѣры.... Я собственными главами видѣлъ, какъ не хотѣли похоровить одного англичанина, который принадлежалъ къ Вапсо de la Union. Цѣлые три дия давали свободно разлагаться его трупу и не хотѣли дать пяди земли, чтобы похоронить его; и наконецъ ужъ правительство дозволило бросить его въ горловиму газоваго завода, за воротами Atocha (\*), какъ будто бы это былъ трупъ дикаго и нечистаго животнаго.

«Я хочу, — заключаеть свою рёчь этоть ораторь, — открыть ворота отечества для иностранцевъ съ словани: ««вы не будете преслѣдуемы за ваши религіозныя идеи : наши глаза просвѣтились: Евангеліе нашь говорить, что мы всѣ братья.»» Нетерпимость причияою того, что иностранцы не посѣщають нашихъ провинцій и не знають нашихъ обычаевъ и нашихъ преданій. Я могу утвердительно сказать, что вслѣдствіе упомянутаго мною скандада вностранцы, хотѣвшіе основать земледѣльческія коловін, возвратились въ свою страну и писали объ Испаніи вещи, которыя заставляють краснѣть отъ стыда.»

Тъмъ не менъе 132 голоса кортесовъ противъ 115 были въ польву заключеній коминссіи; манистерство было на сторонъ большивства голосовъ и королева утвердила какъ законъ положеніе коминссіи: «религія католическая есть религія государства, во никто не преслѣдуется за свои религіозным мивнія». Иностранцамъ не дозволено отправлять свое богослуженіе внутри Испавіи.

Чтобы понять характерь такого рёшенія вопроса о свободѣ совѣсти и культовъ въ Испаніи, мы, не прибѣгая къ собственнымъ сужденіямъ, приведенъ на этотъ счетъ кажущіяся намъ бо-

<sup>(\*)</sup> Въ Мадрать.

лье добросовъстными мивнія самихъ испанцевъ. Испанцы говорять, что въ 1854 году коммиссія в министерство имбли основаніе говорить, что недлячего провозглашать свободу религіи. -свободу, въ которой никто не нуждается. Дъйствительно, въ Испанія нізть никого, кто бы исповіздываль какую-вибудь другую религію. Если испанецъ не католикъ, то онъ не исповѣдуетъ н не хочеть исповъдывать никакой другой религии. Три въка исилючительнаго господства (и какого?) католицязма уничтожили религіовный фанативи'я; образованіе во все настоящее столітіе •илософское и витстъ антикатолическое; отрицая католицизиъ, оно не хочеть на мѣсто его подагать никакой другой религи. никакого культа. Такъ, далекіе отъ того, чтобъ узаконить свободу культовъ, въ которой никто не нуждается, либералы испанскіе стараются грабить церковь (\*), уничтожать ся силу, подчивить ее государству и саблать ее или безсильнымъ врагомъ или политическимъ помощникомъ. Таково суждение самихъ испанцевъ о людяхъ занимавшихся въ 1854 г. рѣшеніемъ вопроса о свободѣ совѣсти и богослуженій въ Испаніи. Въ саныхъ отрывкахъ приведенныхъ нами рфчей мы можемъ найдти подтвержденіе этого сужденія: не ревность къ въръ, а только совершенное равнодушіе могло привести къ такому рѣшенію вояроса.

Такъ-называемое общество испанское, въ рукахъ котораго н было рашение вопроса о свобода религия въ 1854 году, вовсе. какъ говорятъ сами испанцы, не-католическое. «Оно раздъляется на двѣ группы-деистовъ и невѣрующихъ. Первые говорять, что они въратъ въ верховное Существо, точной иден о которомъ онн не инфють. Они не вфрять чудесань, пророчествамь, непорочному зачатію Дівы Маріи и другимъ тайнамъ католической въры. Вторые не върятъ ни во что. И для большинства тъхъ в другихъ нётъ никавого дела до вопросовъ, которые не касаются ихъ совъсти. Денсты и невъры подраздъляются на новыя групвы, изъ которыхъ самая многочисленная — это нооврыты. Посладые, по личнымъ интересамъ, чтобы не разладить съ окружающимъ обществомъ, чтобы не потерать должности, чтобы пріобрѣсти ее, видя, что и люди сильные такіе же ниокряты, ходять ва мису, записываются въ братства, покупають у сакрястановъ билеты причащенія или причащаются бевъ исповідан ;

<sup>(\*)</sup> Отнятів имѣній у церкви и уничтоженіе монастырей, чѣмъ бы и какъ опо ни оправдывалось, по своему характеру въ Испаніи было похоже на грабительство. Тамъ смотрять на это и сами испанцы. Мы постараемся въ послѣдствіи сообщить объ этомъ свѣдѣнія.

#### 3AMBTKH.

есть ипократы, которые исполняють обряды, чтобы не соблазиять совъсти своихъ матерей и женъ. Ипокрисія въ Испаніи распространена особенно въ классѣ богатомъ и среднешъ. «Религія для насъ не нужна, и мы смѣемся надъ ся пустяками; но она нужна народу, а мы должны давать ему примъръ» — эти оразы обыкновенны между людьми достаточными и особенно людьми чиновными. Католическая въра въ Испаніи находитъ своихъ исповѣдниновъ по преимуществу въ классѣ людей развратныхъ. Воры, дщери веселія и всѣ развратные люди имѣютъ въ своихъ домахъ остатки святыхъ, устроиваютъ алтари, гдѣ они возжигаютъ свѣчи предъ статуями святыхъ, —и во всякой спальнѣ, посвященной сладострастію, можно найдти сосудъ святой воды, Распятіе и Марію Дѣву». Таково мнѣвіе самихъ исцанцевъ о своей религіовности !

Только совершеннымъ равнодушіемъ общества испанскаго къ религіи можно объяснять то, что вопросъ о свободѣ совѣсти и культовъ пока остается нерѣпеннымъ до сего врешени. Во всѣхъ преобразованіяхъ, которыя совершаются въ Испаніи, участіе религіи допускается меньше, чѣмъ во всякомъ другомъ государствѣ; едва ли можно въ другомъ какомъ-нибудь государствѣ найдти столько апатичное къ религіознымъ интересамъ дуковенство, какъ духовенство испанское. Всѣ государственныя преобразованія отъ этого розумѣется не выигрываютъ ничего. Несмотря на свободныя учрежденія, которыми хвалятся испанцы, народъ остается въ невѣжествѣ и бѣдствуетъ страшно, годъ отъ году больше и больше увеличивается количество нищихъ, неподкупность рѣдка даже между высшним правительственными лицами; семейства здѣсь почти не существуетъ.

Но мы назвали вопросъ о свободъ релнгіи и культовъ въ Испаніи однимъ изъ наиболѣе въ настоящее время выдвигающихся церковно-религіовныхъ вопросовъ. Это только съ концомъ прошедшаго года, съ открытіемъ засѣданій кортесовъ на нынѣшній годъ. При открытіи засѣданій кортесовъ 19 ноября (1 декабря) прошедшаго года въ своей рѣчи королева прежде всего сказала: «католическія чувства Испаніи принадлежатъ и мнѣ; и я молю Бога, помогающаго намъ въ нашихъ желаніяхъ и въ нашихъ усиліяхъ, чтобы прекратились страданія верховнаго первосвященника, къ которому я всегда питаю мое глубокое уваженіе». Мивистерство О'Донеля, вложившее въ уста королевы сейчасъ приведенныя слова, подверглось жестокимъ нападеніямъ кортесовъ. Между прочимъ на него нападали за то, что онъ не хо-

тълъ признать Итальянскаго королевства, и стали говорить, что несмотря на свои либеральныя объщанія, онъ въ продолжение точти плинатиль ваторидана ответация и прод свободы культовъ. Къ несчастію послѣднія нападенія были очень слабы и со стороны людей, которые вовсе не нуждались ни въ какой религия. Въ Café Suizo за общимъ объдонъ въ севралъ мвсяцв собравшиеся нисколько депутатовъ кортесовъ провозгласили тость между прочимъ и за свободу культовъ. Но для этихъ людей церковно-религіовный вопросъ быль такъ важень, что ови сочли болёе приличнымъ толковать о немъ за объдомъ, чёмъ въ васвланіяхъ кортесовъ. Министерство О'Донеля уволилось ; его замѣнило министерство маркиза Мирафлореса. Мирафлоресь, бывшій посланникъ при римскомъ дворѣ, считается другомъ неокатоликовъ — партіи, которая хочеть поллержать statu quo католицизма въ Испанін. Но министерство Мирафлореса никто не считаетъ прочнымъ. Всѣ хотятъ смѣны этого министерства и замѣны его министерствомъ другаго направленія. Протввъ Мираолореса газеты между прочимъ выдвигаютъ и вопросъ о свободъ культовъ въ Испаніи. На дняхъ въ газетѣ «Espana» напечатано было письмо одного испанскаго миссіонера, следующій отрывокъ изъ котораго перецечатанъ почти всѣми газетами: «въ окрестностяхъ Іерусалима собралось 8.908 іудеевъ, изъ которыхъ 5.700 говорять, или лучше, лепечуть по-испански, какъ потонки тваъ, которые были изгнаны изъ нашего отечества Фердинандонъ н Изабеллой католическими. Симпатія, которая въ нихъ замѣчается къ языку и ко всему испанскому, кажется заслуживаеть того, чтобы правительство позаботилось открыть для нихъ даровую школу». Нѣкоторыя газеты перепечатали этотъ огрывокъ съ заявлевіень желанія возвратить іудеямь ихь отечество-Іерусалимь; другія-съ желаніемъ дать іудеямъ доступъ въ Испанію. Въ приморскихъ городахъ, гдѣ больше процвѣтаетъ торговля и больше сношеній съ иностранцами, въ городахъ, гдѣ сильно развита контрабанда, въ Барселонъ, Сантандеръ, Лохъ, громче и громче заявляется требование свободы культовъ. Къ несчастию, духовенство испанское далеко отъ того, чтобы положить въ рашении этого вопроса иниціативу. Оно ждеть этой ипиціативы оть контрабандистовъ, не опасаясь того, что въ этомъ дълѣ иниціатива контрабандистовъ будетъ ивиціативой уничтоженія всякой религія.

#### Madpums 10/22 Mapma.

El Profeta de Italia y Roma. Folleto escrito par D. Manuel Reyes. Въ то время, какъ другія католическія страны причинають страданія святому отцу, Испанія съ своею королевой молится о прекращения этихъ страданий. И папа считаетъ Испанию одною изъ върнъйшихъ своихъ ащерей, страною по превмуществу католическою. Въ знакъ своего къ ней благоволенія еще въ 1858 году онъ разрѣшилъ всѣхъ поддавныхъ Испанія отъ поста на цалыхъ восемь лать ; въ знакъ своего благоволения къ ней онъ повѣряетъ ей свои дорогія тайны и предметы на хравеніе (\*). Впрочемъ, папа обманывается, считая върнымъ ему весь испансвій народъ. Съ самымъ началомъ итальянскаго вопроса не препращались во испанскииъ городамъ манифестации, внаменемъ которыхъ было «смерть папь»; этя манифестаціи, соединенныя съ сочувствіемъ къ Гарибальди, не прекращаются и доселѣ. Только политика испанскаго правительства, направляемая въ папсконъ вопросѣ духовинкомъ королевы Кляретонъ съ нѣсколькими іезунтами, вѣрна папѣ. Кляретъ имѣетъ вліяніе на королеву не какъ только духовникъ, но какъ хранитель многихъ придворныхъ тайнъ, хранить которыя важво для королевы. На народъ эта прилворная партія іезунтовъ не имбеть вліянія: недавно распространившаяся по Мадриту и по всей Испанін каррикатура, въ которой отецъ Кляретъ и монахиня Патросинія (живущая въ Аранхуесь и также имъющая сильное вліяніе на королеву) представлены пляшущими, была принята народомъ съ удовольствіемъ. Ова мало и усиливается действовать на народъ. Въ политикъ чревъ королеву и сама по себъ она принимаетъ участіе; она ниветь даже свой политический органъ-газету «La Regeneracion». Но по временамъ эта партія деласть вопытки действовать свонии идеями и на вародъ. Къ одной изъ такихъ повытокъ относится и поставленная нами въ заглавін брошюра Манувла Рейеса, появившаяся недавно. Брошюра эта написана съ цфлію вовбулять народный энтузіазмъ въ пользу папы въ то время, когда эъ кругахъ политическихъ стали говорить противъ папы и за признаніе Итальянскаго королевства. «Благодать Спасителя», говорить авторъ этой брошюры, «объявлена всемъ. Великая милость! Велика милость и изъ устъ самого апостола знать, что никто не лишается этой благодати. Богъ явился къ намъ для нашего сдасенія, оставивъ намъ на вемлѣ своего святаго викарія. Итакъ,

<sup>(\*)</sup> Въ Гренадъ живетъ дочь Пія ІХ.

#### **ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ.**

ужели ты хочешь врови представителя Божія? Заколешь агица, тогда на его крикъ поднимутся всё націн». Примѣнивъ къ папѣ мѣста св. Писанія о Церкан, авторъ во имя правды требуеть защиты папы у всѣхъ народовъ. «Наполеонъ третій, говоритъ онъ, сказалъ, что уже кончились времена побѣдъ. Вопросъ римскій — право или побѣда? Если право, тогда я взываю ко всѣмъ націямъ — Гибралтаръ принадлежитъ Иснанін. Побѣда? Франція, ты сказала, что кончились времена побѣдъ.

«Испанія! ты недавно окончила войну (рѣчь о войнѣ африканской), которой съ молчаніемъ внималъ міръ, н твои основанія не были основаніями завоеванія.... Ты, которая имѣещь католическія чувствованія, спокойно надѣешься на Господа; ты, которая съ особенною заботливостію хранишь заповѣди Бога, никогда не допустищь, чтобы осквернялся Его алтарь.

«Англія! не суть ли твои верховные цари духовные и временные? И есть ли другая нація, которая бы пользовалась такими свободными учрежденіями? Если нѣтъ, — то почему же ты не пожелаешь подобной же свободы и независимости Риму?

«Россія! не управляещься ли ты царемъ временнымъ и луховнымъ и никто не мѣшается въ дѣло твоихъ царей? Если всѣ считяютъ это справедливымъ, то почему же не предоставить и верховному первосвященнику его власти? Какое ты находишь равличіе между однимъ и другимъ трономъ?... Ты скажешь: Богъ не учреждалъ царства на вемли. Несмысленные! Гдѣ же было парство Саула; помазавнаго Самуиломъ? Гдѣ было царство Давида, Соломона и другихъ? Скажешь: мы не знаемъ ни одного первосвященника, который бы былъ царемъ и давалъ законы своему нороду. Но Іоавнъ Гиркавъ не былъ ли княземъ Израиля и вмѣстѣ священникомъ? Не былъ ли также княземъ и первосвященникомъ Іуда Аристовулъ?» и т. д.

«Европа, къ тебѣ взываемъ о правдѣ !»

Этими возгласами авторъ хочетъ поразнть народъ. Онъ присоединяетъ потомъ молитвы о прощении грѣха невѣдѣнія Гарибальди и о спасеніи свѣтской власти папы. Но любопытнѣе всего пророчества на итальянскаго короля Виктора Эммануила, которыхъ впрочемъ не много и которыя мы поэтому выпишенъ всѣ. Въ эпиграфъ къ своимъ пророчествамъ авторъ выписываетъ мѣсто изъ Моисея: «Господь послалъ десять язвъ на преслѣдователя Его алтаря (Моисей)». Эти десять язвъ, по отношенію къ Виктору Эммануилу, суть слѣдующія:

222

I.

«Викторъ Эммануилъ ! ты будешь преслѣдуемъ и твоя смерть не будеть смертію праведныхъ.

H.

«Въ своемъ царствованіи ты не будешь счастливъ и будешь мучиться совъстію.

#### IIĮ.

«Твои дѣти не наслѣдуютъ тебѣ для мирнаго царствованія. ІV.

«Ты будешь имъть войны и будешь побъжденъ.

v.

«Будешь просить помощи у европейскихъ націй.

VI.

«Никогда не примирншься съ церковію Божією, ссли не раскаешься въ своихъ дёлахъ.

VII.

«Есля не будеть просить прощенія, пребудеть въ вѣчномъ отлученія.

#### VIII.

«Увидишь тысячи несчастій въ своей фанилін.

IX.

«Будешь униженъ и будешь желать смерти.

X.

«При смерти созваещься, что все святое — Божіе и что похищаемое ведеть въ адъ. (Св. Августивъ).»

Эта брошюра обнаружила слабость придворной напской партіи, но крайней мъръ, по отношенію ся къ народу. Въ Мадрить эта брошюра продавалась по встять угламъ улицъ. Но впечатлъніе она произвела слишкомъ слабое. Вскоръ посль того изъ Мадрита былъ посланъ адресъ къ Гарибальди, — адресъ, въ которомъ выражалось сочувствіе къ дѣлу освобожденія итальянцевъ и самъ папа называется мучителемъ. Кромъ того другимъ доказательствомъ несочувствія народа дѣлу папы служить то, что новое министерство Марафлореса, которое неокатолики и вся придворная папская партія считаетъ своимъ другомъ, не пользуется народнымъ сочувствіемъ и всѣ ждутъ смѣны этого министерства.

K. Kycmodiess.

## О ПРАЗДНОВАНИИ ВЪ ЧЕСТЬ СВЯТЫХЪ МЕООДІЯ И КИРИЛЛА 11-го МАЯ.

Пачять св. первоучителей славянства Меводія и Кирилла, посль долгаго забвенія возобновлевная въ прошломъ году въ небольшонъ кругу ученыхъ чтителей ихъ въ Москиб, въ нынъшненъ году была торжественно отпразднована во встхъ концахъ Россів в отнынъ сдълается всероссійскимъ, всенароднымъ торжествомъ. По распоряжению св. Свнода, устаповлено съ сего 1863 года ежегодное празднование 11 ная въ честь равноапостольныхъ просвътителей славянъ в отпечатана и разослана по встиъ церкванъ служба св. Мееодію я Кирилау. Честь составленія этой службы принадлежить преосв. Антонію, вынѣшнему епископу споленскому, вогда онъ трудился на ученовъ поприщъ въ Кіевъ (еще въ сороковыхъ годахъ), но по обстоятельстванъ, она долгое вреня существовала только въ рукописяхъ; въ прошловъ году она въ первый разъ была отпечатана въ Сербін содъйствіенъ таношняго интрополита Михаила, бывшаго воспитанника кіевской академін (\*). Къ сожальнію, новому составителю не были извъстны древнія весьма замбчательныя службы Меводію и Кириллу, сохранившіяся въ рукописяхъ.

День 11-го мая быль ознаменовань въ московскомъ Успенскомъ соборъ архіерейскимъ служеніемъ, проповъдію, сказанною протоіереемъ Покровскаго собора Ал. И. Воскресенскимъ, и молебствіемъ, къ которому собралось все старшее духовенство московское. Стеченіе народа въ соборъ и въ прочихъ церквахъ было немногочисленно, потому что о предстоявшемъ торжествъ не было объявлено въ газетахъ, и только духовенство, сколько могло въ короткое время, оповъстило о немъ по приходамъ.

Московское духовенство въ этотъ день собралось въ епархіальную публичную библіотеку, для освященія ея съ ко-

<sup>(\*)</sup> Съ этой службою мы познавомили читателей Правосл. Обозрѣнія въ прошломъ году (см. окт. кн.). Русское изданіе ел отличается отъ сербскаго только употребленіемъ имени Кирилла вмѣсто Константина.

Digitized by GOOGLC

SANDTEH. hyras and 225 paro co

лебнымъ пвніемъ св. изобрѣтателямъ славянской грамотно- <sup>п. ст</sup> сти, покровительству которыхъ ввѣряется учреждаемая би– бліотека и продполагаемое при ней общество любителей духов наго просвѣщенія.

Въ университетъ для церковнаго торжества была приготовлена икона св. Мееодія в Кирилла, которые были взображены, согласно съ указаніенъ древнихъ подливниковъ, первый — въ святительскихъ ризахъ и съ свангеліемъ въ рукахъ (съ начальными словами евангелія отъ Іоанна, которыя, по преданію, были прежде всего переведены: искони бъ Слово....), а другой — въ преподобнической одеждъ и съ свиткомъ въ рукахъ, на коемъ изображены буквы изобрътенной имъ славянской азбуки. Затъмъ Общество любителей русской словесности и Славянскій комитеть имъли публичное собрание, посвященное памяти родоначальниковъ общеславянской литературы и просвъщения. Здъсь были прочитаны: М. П. Погодинымъ написанное имъ изслёдованіе о происхожденіи Кирилла и Меводія, — свящ.. Н. А. Сергіевскимъ — статья К. И. Невоструева, о переводъ Евангелія на славянскій языкъ (отрывокъ изъ ислъдованія Мстиславова евангелія XII въка), и В. М. Ундольскимъ — отрывки изъ «Похвалы» первоучителямъ славянскимъ, сохранившейся въ древномъ рукописномъ сборникъ и доставленной П. И. Саввантовымъ.

Кромѣ того «старѣйшее учрежденіе русское, болѣе и долѣе другихъ, непосредственно и ближайше слѣдующее стопамъ просвѣтителей славанства св. Кирилла и Мееодія, м осковская синодальная типографія 13 дня сего мая праздновала память апостоловъ славянства общею молитвою служащихъ и трудящихся въ распространеніи церковно-славянской грамоты, св. Писанія и богослужебныхъ книгъ по всей Руси, до крайнихъ предѣловъ ся, и по всему православному славянству» (\*).

<sup>(\*)</sup> Газета День № 20.

Число 13-е выбрано, чтобы не отвлекать посттителей отв другихъ торжествъ 11-го мая. Надо отдать честь распорядителямъ этого праздника за то, что они озаботились приготовить къ нему удачно написанную икону св. Кирилла и Мееодія, и не забыли среди свеего свътлаго праздника о прочихъ страждущихъ братьяхъ славянахъ, для которыхъ подвизались эти первоучители: при скудныхъ своихь средствахъ собрали 14 р. на разныя нужды въ пользу славянъ. Московская духовная академія къ обыкновенному обще-

Московская духовная академія къ обыкновенному общецерковному торжеству присоединила---въ лицъ своего достойнаго ректора, протоіерея Александра Васильевича Горскаго-слово въ память первоучителей славянскихъ, и также собрала въ пользу славянъ 80 р. сер.

Такъ достойно почтена память св. Мееодія и Кирилла въ Москвѣ, столицѣ русскаго народа, наиболѣе изъ всѣхъ пользующагося плодами трудовъ просвѣтителей славянства.

О торжествахъ въ другихъ городахъ ничего еще не извъстно, кроив замъчательнаго празднованія, бывшаго въ новгородской духовной семинаріи. Вотъ какъ описываетъ его одинъ изъ наставниковъ А. Громачевскій въ письмъ, присланномъ въ редакцію «Дня.»

«Вчера новгородская духовная семинарія торжественно праздновала тысячелѣтнюю годовщину славянской грамотности и перевода Библіи и церковно-богослужебныхъ княгъ на славянскій языкъ знаменитыми солунскими братьями Кирилловъ и Меводіемъ. Иниціатива въ этопъ дѣлѣ принадлежала о. ректору семинаріи, архимандриту Макарію, извѣстному въ нашей литературѣ своими трудами по русской археологіи и нѣсколько разъ уже печатно заявнвшему свою любовь въ русскому слову. Лучшіе воспитанники семинаріи, по назначенію о. ректора, написали особыя сочиненія на темы, имѣвшія близкое отношеніе въ воспоминаемому событію, а воспитанники высшаго отдѣленія, оканчивающіе въ этомъ году курсъ своего ученія, для торжественнаго озна-

#### ЗАМВТКИ.

менованія тысячелѣтней годовщины обще-славянскихъ учителей, своими средствами приготовили имону св. Кирилла и Меводія, которая навсегда останется при семинаріи памятникомъ этого торжества.

«Самое торжество совершалось по слѣдующей программѣ, составленной о. Макаріемъ и утвержденной, по его ходатайству, высокопреосвященнымъ Исидоромъ, митрополитомъ новгородскимъ и с.-петербургскимъ.

«Наше торжество началось молитвою. Преосвященный Герасимъ, епископъ старорусскій, викарій новгородской митрополіи, по волъ высокопреосвященнаго митрополита, совершаль торжественную литургію и молебное пѣніе св. Кириллу и Меводію въ Софійскомъ каведральномъ соборъ, а о. ректоръ архимандритъ Макарій-въ Антоніевомъ монастыръ (гдъ находится семинарія), въ присутствіи наставниковъ и воспитанниковъ семинаріи и множества посттителей, явившихся частію по приглашенію, частію по собственному желанію для присутствованія при торжествъ. Въ концъ литургія о. ректоръ произнесъ приличное торжеству слово. Въ половинть 12 часа преосвященный прибылъ въ семинарію. При входъ его виъстъ съ посътителями въ залъ библіотеки, собрались наставники и воспитанники семинаріи; пъвчіе семинарскаго хора пропъли тропарь св. Кириллу и Меводію; затъмъ произнесена была воспитанникомъ семинаріи краткая привътственная ръчь къ посътителямъ и прочтено стихотворение въ честь Кирилла и Мееодія, составленное воспитанникомъ высшаго отдъленія, Владиміромъ Тихомировымъ.

«По прочтеніи стихотворенія, семинарскіе пѣвчіе пропѣли гимнъ въ честь Кирилла и Меводія, составленный тбиъ же воспитанникоиъ Тихомировымъ и положенный на ноты извѣстнымъ новгородской публикѣ любителемъ духовнаго пѣнія священникомъ Старорусскимъ (\*).

<sup>(\*)</sup> Этотъ гимнъ доставленъ намъ изъ редакціи Дия, которан не напечатала его въ своей газегъ за недостаткомъ мъста. Ред.

Славяве! Піссвію высовой Почтимъ апостоловъ славянъ, И сладкимъ звукомъ ихъ иманъ Свой гласъ молитвенно глубовой И влохновимъ И оживанъ. Слава Кириллу, слава Менодію, Братьямъ святымъ!... Они молитвъ цервовныхъ слово И все учевіе Христово — Чревъ изобрътенье письмянъ, Съ языка эллиновъ — чужова Перевели на звукъ роднова Для соплеменныхъ намъ славявъ... Слава Кирнллу, слава Мееодію, Братьямъ святымъ!... Прошан года, — и Русь святая, Славянамъ кровная, родная. Христову вѣру приняда, И вибств съ вброй въ обладанье Племенъ славянскихъ достоянье (\*) Тогда ей Греція дала. Слава Кириллу, слава Мееодію. Братьямъ святымъ!... Прошли въка, -- и просвъщенье Межъ русскихъ свѣточемъ зажглось, Струею тихой полидось Оть поколѣные въ поколѣныю... Отъ предковъ нашихъ, какъ сынамъ, Оно досталося и намъ... Слава Кириллу, слава Мееодію, Братьямъ святымъ!... И будетъ славить Русь родная Святыхъ апостоловъ славянъ... И сладкимъ звукомъ ихъ имявъ Свои молитвы оглашая, Изъ вѣка въ вѣкъ, изъ рода въ родъ Она изъ память соблюдеть! Слава Кириллу, слава Мессолію — Братьянъ святымъ!

(\*) То-есть св. Писаніе я богослуженіе на сладянскомъ языкъ. Род.

Digitized by GOOGLE

229

«Гимнъ былъ пропѣтъ удачно и произвелъ большой эффекть.

«Посат гимна воспитанникамя высшаго отделенія быдя прочитаны собственныя сочиненія на следующія темы: 1) О значенія Кирилла и Меводія въ исторіи русской Церкви. 2) Какую важность интеть въ настоящее время для русскихъ проповъдниковъ славянскій языкъ?

«За чтеніемъ указанныхъ сочиненій послъдовало пъніе канта: «Колѣна Россы преклоните.»

«Далъе воспитанниками средняго отдъленія были прочитаны собственныя сочиненія на следующія темы: 1) Историческое обозръніе перевода книгъ Священнаго Писанія на славянскій языкъ. 2) Судьба и значеніе славянскаго языка въ Россія въ продолжение тысячельтія

«Послѣ чтенія пѣвчіе пропѣли другой канть: «Богомъ царь благословенный», послѣ котораго воспитанники низшаго отдъленія читали свои сочиненія на следующія темы: 1) Воспоминание о Кирилъ и Мессий, просвътителяхъ славянскихъ. 2) Почену исторія русской литературы должна говорить о трудахъ Кирилла и Меводія? 3) Почешу остаются досель въ Россін на славянскомъ языкъ богослужебныя книги?

«И это чтеніе было заключено птиісить канта: «Коль славенъ нашъ Господь въ Сіонъ».

«Далъе, прочитано было воспитанинковъ другое стихотвореніе въ панять просвятнтелей славянскихъ.

« Потоиъ пѣвчіе пропѣли: «Боже, Царя храни!» Все засѣда не поднялось я прослушало этоть гнинъ съ особеннымъ одушевленіенъ. Много дунъ возбуждаль онь въ душахъ слутателей.....

«Наконець одинь изъ воспитанниковь произнесь краткую благодарственную речь къ публикъ.

«Торжество было заключено пъніемъ: «Тебе Бога хва-

дниъ». Было два часа, когда окончилось наше торжество. «Посвтителя были приглашены въ квартиру о. ректора, гдв гостепріниный хозяниъ за завтраконъ предложилъ тостъ «за слеву и процитание России, русской мысли и русского

слова». Гимиъ въ честь Кирилла и Мееодів, по общему желанію, опять былъ повторенъ.

«Дай Богъ-приписываетъ г. Громачевскій-чтобы этотъ знаменательный для всего славянскаго міра праздникъ, напомнивъ о единствъ славянъ, разрозненныхъ историческими судьбами, но имѣющихъ во главъ своей исторію однихъ и тъхъ же равноапостольныхъ учителей-Кирилла и Мееодія, способствовалъ къ водворенію между всъми славянами мира и любви и къ утверждевію единенія религіознаго, нарушеніе котораго чрезъ внесеніе чуждыхъ славянскому духу элементовъ изъ стихійнаго Запада-принесло. такъ много зла для цѣлости славянскаго міра! Этого не можетъ не ножелать каждый славянинъ, особенно въ виду настоящихъ событійвъ виду кровавой распри между славянами.»

## РАЗНЫЯ ИЗВЪСТІЯ.

17-е амръля. Въ нынѣшнемъ году, въ день рожденія Госу-даря Императора Александра Никозаевича, въ Москвѣ особенно сильно сказалось религіозное и патріотическое чувство нарола. Въ этотъ день, за болъзнію митрополита Филарета, литургію въ Успенскомъ соборѣ совершалъ преосвященный Леонидъ. Во время богослуженія многія лица изъ разныхъ классовъ общества, становясь въ этомъ случаѣ органомъ многочисленнаго народа, который не могъ помѣститься въ соборахъ, обратныйсь къ преосв. Леониду съ просьбою отслужить молебствіе о здравіи · Государя Имератора на Царской площади. Объ этой просьбѣ было немедленно доведено до свѣдѣнія митрополита. По полученіи отъ него благословения, преосв. Леонидъ съ прочимъ духовенетвомъ, окончивъ богослужение въ соборв, вышелъ крестнымъ ходомъ ва Царскую площадь и на плацъ-парадѣ нередъ Николаевскимъ дворцомъ, гаѣ родился Государь Императоръ, совершилъ благодар-ственное молебствіе съ колѣнопреклоненіемъ. Въ тотъ же день во многихъ московскихъ церквахъ, сверхъ общаго, положеннаго молебствія, многіе служпли об'єтные молебны о здравія Государя Императора Александра II. Привнательность за развооб-развыя и многочисленныя преобравования, благодътельныя для

народной жнони, ближе всего высказывается въ народной молитвъ за Государя-Благодътеля; а политическия опасности, которыми угрожають намъ враги, еще болъе усиливають и распростравлють въ пародъ молитвенное чувство.

Отибна телесныхъ наназаній. -Въ саный день 17 апрыя, русскій народъ получиль новое благодіяніе оть своего любныаго Государя: Гуказъ Сенату объ намененіяхъ въ системе наказаній уголовныхъ и исправительныхъ подписанъ Госуд аремъ въ день рожденія, и хотя не былъ торжественно объявленъ народу, но онъ инветь такое великое благодвтельное значение для всего народа, что конечно поставить народъ на новую нравственную высоту и скоро выведеть его изъ того унижения, въ которомъ онъ погрязалъ доселѣ. Указомъ 17 апрѣля уничтожены вообще торговыя казни-сквозь строй, плети, кошки, клейма, палачи и проч. Лица женскаго пола вовсе изъяты отъ твлесныхъ наказаній. Місто тілесныхъ наказаній должно занять содержаніе вли аресть въ исправительныхъ тюрьмахъ какъ воевнаго такъ и гражданскаго въдоиства. Изъятіе отъ всякихъ вообще твлесныхъ наказаній сверхъ лицъ, уже и прежде по закону отъ того ввъятыхъ, вынѣ распространено на многія другія лица, н прежде всего на церковно-служителей, т. е. дьячковъ и пономарей и двтей ихъ, и еще на всё духовныя лица нехристіанскихъ исповѣлавій.

Исправительныя заведенія, столь мало еще у нась извёстныя. это одно изъ самыхъ благодѣтельныхъ учрежденій для человѣчества. Человѣкъ, какими бы то ни было путями дошедшій до преступленія и нравственно испорченный, берется какъ бы подъ опеку, окружается строгостію и любовію въ одно и тоже время, доводится до сознанія нравственнаго, пріучается къ трудолюбію и въ случаѣ достаточнаго исправленія возвращается обществу какъ вновь обрѣтенный членъ его. Дай Богъ всякаго успѣха у насъ исправительнымъ заведеніямъ, заключающимъ въ себѣ такъ много христіанскихъ началъ!

Но исправительныя заведенія имбють дёло уже съ преступликома, имбють дёло съ человёкомъ послё того, какъ преступленіе допущено и человёкъ испорченъ. Очевидно, всего болёе нужно желать всевозможныхъ гарантій общественной иравственности, которыми предупреждались бы преступленія. Но гаё указать эти твердыя горантіи, какъ не въ религіозно-иравственномъ образованіи народа? И вотъ дёло народнаго просвёщенія становится потребностію не только болёе и болёе существенною, по

T. X.

и болѣе ясною въ ея условіяхъ и характерѣ. На духовенство вновь ложится великая обязанность духовнаго просвѣщенія народа и правственнаго руководства.

Феобыя прошенія на ектеніяхъ въ Церстві Польскомъ и въ дитевскомъ краž.--Цреосвященный варнавскій, съ соизволенія Его Высочества намѣстника въ Царствѣ Польскомъ, сдѣлалъ распоряженіе, чтобы во всѣхъ православныхъ храмахъ Царства во время богослуженія, доколѣ не прекратится тамъ мятежъ, присоединялись къ ектеніямъ особыя прошенія, соотвѣтствующія современнымъ обстоятельствамъ. Тоже распоряженіе, по предложенію виленскаго военнаго губернатора, распространено преосвященнымъ литовскимъ и на всю литовскую епархію. Самыя прошенія суть слѣдующія:

На великой ектеніи (послѣ прошенія «о плавающихъ, путешествующихъ»):

«О еже очистити насъ отъ гръховъ и беззаконій нашихъ, изсушающихъ въ насъ яже къ Нему (Богу) и ко искреннему любовь, водрузити же ю силою, дъйствомъ и благодатію Пресвятаго Своего Духа, и вкоренити въ сердца всъхъ насъ, прилежво Господу помолимся.»

«О еже вліяти въ насъ духа вротости, братолюбія, мира и всякаго благочинія, и утолити междоусобную брань и всякое людей Своихъ озлобленіе, Господу помолимся.»

На сунубой ектении (посяв прошенія «еще молымся о блаженныхъ и приснопамятныхъ»):

«Еще молимся о еже утолити вся крамолы, нестроенія, раздоры же и кровопролитія, грёхъ ради нашихъ сущія, и утоличи вскорѣ междоусобную брань и помиловати насъ.»

### (Jumos. Enapx. Въд.)

Назначеніе архіерсйскимъ домамъ и монастырямъ окладовъ на насмъ служителей. —Высочайше утверждевнымъ, въ 14 день апрѣля 1861 года, журналомъ Главваго Комитета объ устройствѣ сельскаго состоянія прекращено назначеніе штатныхъ служителей къ архіерейскимъ домамъ и монастырямъ, а находившіеся уже при оныхъ служители оставлены были въ этомъ званіи на установленный высочайше утвержденнымъ 19-го февраля 1861 года положеніемъ о дворовыхъ людяхъ, вышедшихъ изъ крѣпостной зависимости, двухлѣтній срокъ для обязательной ихъ службы, т.-е. по 19 февраля сего 1863 года, за исключеніемъ тѣхъ служителей, которые ранѣе сего времени выслужили бы установленный для ихъ службы двадцатилѣтній

232

срокъ. Тънъ же журналовъ Главнаго Комитета назначено отсускать православнымъ монастырямъ и архіерейскимъ домамъ, въ замѣнъ назначенія служителей, согласно утвержденному св. Синодомъ росписанію, 307.850 руб. сер. ежегодно, въ томъ числѣ по Европейской Россіи 288.700 руб. и для Сибири 19.150 р. сер., съ обращеніемъ сего расхода по Европейской Россіи на обще-ственный сборъ съ государственныхъ крестьянъ, а въ Восточной и Западной Свбира положено причислить сей расходъ къ особой подати на изстныя венскія повинности, установленной въ Сибири съ поселянъ въдоиства государственныхъ имуществъ, въ замѣнъ общественнаго сбора. Нынѣ миныстерство государ-ственныхъ имуществъ, въ которое сообщено было упомянутое утвержденное св. Синодомъ росписание, съ тъмъ, чтобы деньги отпускаемы были архіерейскимъ домамъ и монастырямъ, самимъ непосредственно, ноъ мъстныхъ убодныхъ вавначействъ, и также, чтобъ итпускъ денегъ произведенъ былъ за каждаго выбывшаго ло срока служителя, увѣломляетъ: а) что по сношенію сего мывистерства, предписаво мисистерствомъ финансовъ мѣстнымъ казеннымъ палатамъ Европейской Россіи отпускать архіерейскимъ домамъ и монастырямъ деньги съ 19 прошлаго февраля, согласно утвержденному св. Синодомъ росписанію, и витсть съ тъмъ удовлетворить сін дома и мовастыри отпускомъ денегь за тѣхъ служителей, которые, за смертію или увольненіемъ отъ службы съ 1861 года (14 апрѣля), не замѣнены другими по 19 февраля сего 1863 года, и б) что ассигнованіе и отпускъ денегъ архіерейскимъ домамъ и монастырямъ Сибирскаго края, вознагражденіе которыхъ за служителей отвесено на суммы, собираемыя на част-ныя повивности съ государственныхъ крестьянъ, зависитъ отъ мѣстныхъ генералъ-губернаторовъ. На основанія таковаго отзыва министерства государственныхъ имуществъ, св. Синодъ (19 марта 1863) опредѣлилъ: 1) о сдѣланномъ со стороны министерства Финансовъ распоряженія касательно отпуска православнымъ мона-стырямъ и архіерейскимъ домамъ Европейской Россіи денегъ изъ общественнаго сбора съ государственныхъ крестьянъ, въ замѣнъ назначения служителей, согласно составленному въ св. Синодъ росписанію, дать знать епархіальнымъ преосвященнымъ и ставропигіальнымъ монастырямъ печатными указами, съ приложеніемъ къ симъ указамъ отдѣльнаго списка по каждой епархін, сколько каждому архіерейскому дому или монастырю назначено получать ежегодно денегъ.

Пригламиение из ножертнованиять въ нользу рижской смархіп.-По ходатайству преосвященнаго Платона, архіепископа рижскаго, св. Синодъ поставляеть на видъ епархіальнымъ преосващеннымъ бевотложную необходимость построенія православныхъ церквей во многихъ приходахъ Лифляндіи, особенно же въ эсто-латышскихъ, съ тёмъ, чтобъ они пригласили подвёдомственныя имъ церкви и монастыри, а также и частныхъ людей, извёстныхъ по благотворительности, оказать посильное пособіе рижской епархіи, которая, по недавнему учреждение са среди иновёрцевъ, имёсть крайнюю нужду не только въ церквахъ, но и во всёхъ богослужебныхъ принадлежностяхъ, и по бёдности са православныхъ жителей не имѣстъ возможности удовлетворить сама своимъ духовнымъ потребностямъ. Пожертвованія имѣютъ быть высылаемы ев рижскую духовную консисторію. (Духовная Бесвда).

Въ поясненіе этого сбора приведенъ нѣсколько словъ изъ воззвалія самого преосвящ. Платона, напечатаннаго въ мартовской книжкѣ Странника: «православныя церкви въ Інфляндіи доселѣ стровлись и снабжались необходимыми принадлежностями на счетъ духовныхъ капиталовъ, находящихся въ распоряженія св. Свнода. Но въ настоящее время, какъ по недостатку сихъ капиталовъ, такъ и по множеству расходовъ въ духовномъ вѣдомствѣ, св. Синодъ никакъ не можеть отпустить той суммы, какая нужна на церковныя постройки въ Інфляндів»...

Дополнительныя распоряженія по перссметру **ионаго устава сонинарій.**-Мы изв'ящали, что св. Свнодъ поручнать епархіальнымъ преосвященнымъ разсмотрѣть составленныя въ Петербургскомъ комитетѣ положенія о преобразованія духовныхъ семинарій и визшахъ училящъ лично и чрезъ комитеть изъ извъстныхъ ниъ педагогическою опытностію людей. Въ дополненіи къ сему сявлано распоряжение, чтобы къ участию въ обсуждения новаго проекта были приглашены наставники и начальники духовноучебныхъ заведений, и тв изъ нихъ, которые будутъ несогласны съ большинствомъ, представляли свои отдъльныя мизнія. Нельзя отнестись къ этому распоряженію безъ чувства благодарности за справедливое внимание въ забываемымъ такъ долго труженикамъ, которые при безпомощности всякаго рода почти одни въ настоящую пору несуть всю тяжесть дела по духовному образованию... И кому же, какъ не имъ подать и свой голосъ въ деле, такъ блязко касающемся ихъ, такъ хорошо знакомомъ имъ по опыту?

234

Сужденіе ихъ особенно важно потому, что окончательно выработанныя комитетомъ опредѣленія зависѣли не только отъ тѣхъ или другихъ началъ и убѣжденій, которыхъ держались члены комитета, но и отъ тѣхъ данныхъ, которыя служили для нихъ точкою отправленія: это изображенія настоящаго быта духовныхъ заведеній, желанія и миѣнія, представленныя преосвященными и ректорами семинарій. Сколько могло быть въ имхъ опущено изъ виду весьма важнаго и существеннаго!

• Московская спархіальная библіотека. — Въ апрълъ 1863 г. въ пользу библіотеки поступило:

а) Деньгами: отъ м. кк. И. А. Смирнова 100 р., В. Игн. Палшкова 25 р., И. И. Куманина 50 р., отъ свящ. С. А. Миродюбова 5 руб., отъ протојерея І. Н. Рождественскаго 5 р., свящ. П. В. Приклонскаго 5 р., свящ., А. О. Ключарева 5 руб., колл. асс. штабъ-лекаря Н. Я. Рудакова 5 р., отъ діакона А. В. Румяниева 1 р., итого: 201 р., а всего съ прежденоступнышими 4.304 р. 7 к.

б) Книгами: отъ іером. Шлатона № 1; отъ свящ. А. В. Березкина 2, отъ А. А. Кроткова 30, отъ казначев Возн. мон. монах. Анатолін 25, того же мон. монах. Досноев 3, отъ свящ. тверск. епарх. Владиславлева его сочиневіе въ 2-хъ экз., отъ свящ. К. К. Свѣтовидова-Платонова 2, отъ свящ. Д. В. Разумовскаго поставлено на безсрочное время, съ правомъ собственности, 67, отъ архим. Тихона 1, отъ Данил. архим. Іакова 28. Въ редакціи Правосл. Обозрънія получены въ польву епар-

Въ редакцій Правосл. Обозръмія получены въ пользу епархіальной библіотеки отъ М. П. Полуденскаю слѣдующія книги: «Библіографическія Записки» за 1858 и 1859 годы въ двухъ экземплярахъ, «Указатель къ Въстинку Европы 1802—1830», два экз., «Донесеніе о состояніи Воспитательнаго Дома въ 1812 г. Тутолмина», «Матеріалы для исторія Дружескаго ученаго Обицества 1782 г.»

11-го мая, въ день памяти первоучителей славянскихъ, епархіальная библіотека освящена и имъетъ быть открыта всъмъ жедающимъ для безплатнаго польвованія съ 1-го будущаго іюня мъсяца—на первый разъ по поведъльникамъ, середамъ и пятинцамъ съ 10 часовъ утра до 3 пополудии.

Шконениеное братетно из Моский.—Въ послѣднее вреия появилась въ Моский изсль объ учреждении иконописнаю братства, или общества. Объ этонъ предполагаемонъ братствѣ въ 14 № Современной Датописи напечатана статья г. Ө. Буслаева,

#### ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ.

съ которою мы считаемъ нелишнямъ познакомять нашихъ читателей и представляемъ ее въ краткомъ извлечения.

«Въ небольшомъ кружкъ ученыхъ, преимущественно изъ унвверситета, оружейной палаты и московскаго музея, при участія нъкоторыхъ любителей и иконописцевъ, составилась мысль о необходимости основать въ Москвъ иконописное общество или братство. Иконопись для русскаго народа составляетъ такой же существенный и до сихъ поръ современный элементъ жизни, какъ и многіе другіе нравственные интересы, опредълющіе са національную физіономію. Иконопись на Руси не принадлежитъ только археологіи, ивучающей отжившее, но, какъ дѣятельный элементъ, она состоитъ въ противодъйствіи съ новымъ свѣтскымъ художествомъ, и ему противополагаетъ себя точно такъ же, какъ церковная литература противополагается свѣтской, а въ народномъ обученія авбука церковная—гражданской.

«Но какъ ни противоположны въ своихъ средствахъ и цѣляхъ свътское художество и иконопись, однако предполагаемое братство не будетъ исключительно держаться односторонняго направленія. Оно будеть противод виствовать ремесленному застою указаніями на пеобходимость развиваться и идти впередъ. Ни мастера новгородской и исковской школы, ни послѣдователи Симона Ушакова не гнушались западными образцами и, сколько могли, вносили изъ нихъ освежающіе элементы въ свои произведенія. Современные успѣхи въ разработкѣ средневѣковой христіанской археологія съ одной стороны, а съ другой успѣхи самой живописи, задающей себь новыл задачи въ воспроизведения живни и природы, даютъ новыя, богатыя средства для образованія яконописца. Предполагасное братство такимъ образомъ имъетъ своей пълю не освятить во имя науки застой и ремесло, но вывести иконопись изъ ремесленной колен, указавъ ей выспія задачи въ свободной двятельности художественнаго творчества, заботиться о расширенія свіздіній иконописца и образовани его вкуса. Указывая пути къ эстетическому и научному образованию иконописца, братство не посягнетъ на его самостоятельность и не сгладить отличительныхъ свойствъ его двительности подъ однобразный уровевь академическаго стиля.

«Расширяя кругъ эстетическихъ элементовъ иконописи, это общество должно служить примирительною средой между иконописцемъ и такъ-называемымъ академическимъ художникомъ. Конечно, между ними ничего ие могло быть общаго, пока иконопись механически шла по колев ремесленной, а академическое

236

#### SAMBTER.

художество, воспитывая себя на образцахъ позанѣйшей западвой живописи, не могло питать никакого сочувствія къ кореннымъ вреданіямъ русской жизни. Но когда иконописецъ воспитаетъ въ себъ художника, тогда безъ сомнѣвія и художникъ съ своями развитыми средствами не погнушается быть иконописцемъ. Если иконописцу предполагаемое братство дастъ средства къ эстетическому обравованію, то художника оно сблизитъ съ національными преданіями иконописи. Дальпѣйшее образованіе и иконописца, и художника будетъ зависѣть отъ обоюднаго вліянія ихъ практической дѣятельности, направляемой братствомъ, членами котораго будутъ и тотъ, и другой, съ такимъ же правомъ голоса, какъ члены археологіи и ученые спеціалисты.

«Иконописцы, слёдуя сохраняющимся между ними образцамъ или подляннякамъ, не имъютъ средствъ знать или имъть подъ руками ничего другаго. Братство не только укажетъ имъ новые образцы въ древне-христіанскомъ и византійскомъ искусствѣ, но и самые подлинники иконописные объяснитъ съ точки зрѣнія археологической и опредълитъ ихъ различныя редакціи, и такимъ образомъ освѣтитъ сознаніемъ то, чѣмъ доселѣ иконописцы польвовались безсовнательно.

«Живописцы-акаденики часто затрудняются, какъ писать того или другаго святаго, то или другое во́имя Богородицы, а обратиться за справкою къ иконописцамъ брезгуютъ. Братство дастъ имъ подлинники, и толковые и лицевые, и объяснитъ ихъ съ точки зрѣнія археологической и эстетической.

«Ияые оригиналы, сохраняющіеся въ оффиціальныхъ хранилищахъ или у частрыхъ лицъ, недоступные иконописцамъ и художникамъ, могутъ быть доступными при содъйствія братства, если оно пріобрѣтетъ авторитетъ.

«Укращеніе храмовъ иконами и другими произведеніями искусства, постоянно поддерживаемое и распространяемое значительными пожертвованіями благочестивыхъ строителей, вообще остается втуне, безъ всякаго отзыва и интереса со стороны такъ-называемой образованной публики, и безъ сомивнія не по равнодущію къ этому предмету, но по отсутствію или недостатку постояннаго ученаго, литературнаго или художественнаго органа, иоторый время отъ временя поддерживалъ бы въ публикѣ интересъ къ новостямъ по церковному украшенію. Это важное дѣло должно лежать на обязанности членовъ предполагаемаго братства. Критическія обозрѣнія новыхъ подѣлокъ, составляемыя учеными спеціалистами при содѣйствіи самихъ художниковъ и

иконописцевъ, будутъ руководить этимъ дѣломъ, очищая и направляя вкусъ.

«Такъ какъ членами братства могутъ быть и ученые, и худежники, и иковописцы, и вообще дюбители, какъ изъ свътскихъ, такъ и изъ духовныхъ лицъ, то оно не можетъ стать во враждебное отношение ни къ наукѣ, ни къ нконодисвыиъ шиоланъ, ни къ академии художествъ. На своей нейтральной почвъ оно имъетъ въ виду не вредить, а помогать общему дъду.»

Учреждение приходенаго нонечительнаго солъто о бъдныхъ при Рождественской въ Шаланахъ цорввы.-Мысль о церковно-приходской благотворительности нало по-малу распространяется и находить практическое прямкиеніе при московскихъ церквахъ, несмотря на давнюю призяванность многихъ, особенно изъ купечества, къ копъечной раздачѣ денегъ, которая только поощряетъ нищенство-ремесло, съ ущербовъ для истинно нуждающихся братій нашихъ. 9 сего ная, съ благословения московскаго архицастыря, еще открыть понечительный совъть о бълныхъ-ири церкви Рождества Христова, что въ Палашахъ: открытіе совершилось послѣ праздинчной литургін, привлекшей въ храмъ многочисленное стеченіе прихожанъ, молебствіемъ и поучевіемъ священника о вначенія втого, болье разумнаго и вполеь христіанскаго способа благотворительности. Въ настоящее время дълается сборъ пожертвоваваний въ пользу бъдвыхъ по подпискъ и кромъ того устроева въ церкан кружка для подаяній: сумма сбора простирается тенерь до 350 р. Считаемъ нелишвимъ привести главныя основания вновь образовавшагося совёта, сходныя въ существенныхъ чертахъ съ прежде-устроенными совѣтами, но не лишевныя нѣкоторыхъ особенностей разумныхъ и правтичныхъ.

Попечительный совѣть о пряходскахъ бѣдныхъ состонть наъ священника, церковнаго старосты и нѣсколькихъ прихожанъ, которые пожедаютъ принять участіе въ этомъ дѣлѣ; при этомъ поступленіе, равно какъ и выходъ наъ членовъ, совершенно свободны и предоставляются на благоусмотрѣніе каждаго. Всѣ члены совѣта, кромѣ посильной жертвы въ польву бѣдныхъ своего прихода, должны помогать другъ другу въ отыскавів и укаваніи дѣйствительно бѣдныхъ и нуждающихоя въ пособіи мрихожанъ и, съ общаго согласія, навиачать имъ вспоможеніе наъ кассы бѣдныхъ. Касса составляется наъ доброхотныхъ пожертвовавій, собираемыхъ въ кружку, хранящуюся въ церкви; кружка высынается ежемѣсячно, въ присутвія всѣхъ членовъ совѣта,

и выручка вносится въ приходорасходную книгу. Каждый бедный росписывается самъ или поручаетъ росписаться другому при каждой волучкъ. Приходорасходныя книги находятся всегда въ церкви и открыты для каждаго. Еженисячные счеты кассы подписываются членами совѣта, и, кромѣ этого, никакихъ другихъ бущагъ и переписовъ не должно быть. Въ концѣ каждаго года, или въ началя новаго года, составляется и подписывается члевами враткій общій отчеть о томъ, сколько въ теченіе года поступило пожертвованій, сколько ихъ ровдано и сколько остается на лицо. Отчеть доставляется благотворительнымъ прихожанамъ. Усердныя и доброхотныя принонсения могуть быть принимаемы не одними деньгами, по и вещами, необходимыми для жизни бъдныхь, и вещи эти доставляются непосредственно благотворителемъ темъ лицамъ, на которыхъ укажетъ совѣтъ. Изъ бѣдныхъ, особенно на вервый разъ, когда касса, собранная на нихъ, можеть оказаться весьма ограниченною, должны быть избираемы особенно нуждающіеся, какъ-то: многосемейные, продолжительно и сильно больные, престарълые, увъчные или потериъвшіе какое-вибудь особенное несчастие. Менње вуждающимся, особенно молодынь и эдоровымь, кань члены совыта, такь и вси блаютворительные прихожане приглашаются доставлять занятія и труды, необходяныя для пріобрётенія средствъ нъ жизни, а также нъста и поитщения въ разныя должности, или въ услужение; несовершеннолѣтнымъ же мѣста для ученія, вля для обученія какому-нибудь мастеротву. Въ случай, если авичся много чегнино нуждающихся въ пособія, и, по недостатку денегъ нельза булеть удовлетворить всеха, большинствона голосова членова рашается, кто взъ бѣдныхъ вибетъ особенное право на пособіе. Если голоса раздилатся поровну, то члены совита благоволять правять нивніе священника. Въ случав совершенно разныхъ правъ на пособіе, ножно нногда допустить жребій, приченъ не получнышій въ этоть разъ получаеть въ следующій разъ безъ жребія. На первое время пособія назначаются единовременныя, но современень вредполагаются постоянныя, ивсячныя или третныя, которыя имвють выдаваться, пока въ нихъ будетъ нужда. Для вравнаьности выдачи пособій, въ церкви нивется синсокъ бълныхъ, на которомъ отмъчаются выбывние въ другой приходъ. Члены совъта, находясь въ общенъ собрания, предлагаютъ свои мивнія и замічанія о средствахъ и способахъ усилить и увеличить благотворительную діятельность. Пожелаемъ усивка вновь открытому приходскому сов'яту и скоранныхо распространения такихъ учреждений по другимъ приходанъ. Digitized by Google

Д'яйствія сямферонольскаго нонечительнаго совыта о приходенихъ бъдныхъ.-Попечительные совыты о приходскихъ бъдныхъ начинаютъ печатать отчеты о своихъ дайствіяхъ. Заниствуенъ наъ гаветы Голось длёдующія свёдёнія о двиствіяхъ симферопольскаго соввга. Этоть соввть, учрежленный при симферопольскомъ Александроневскомъ каседральномъ соборѣ и нивышій первое свое засвданіе 28-го иннувшаго января, нынв считаеть въ составе своемъ до 50 членовъ, въ томъ числе трехъ врачей, предложившихъ свои услуги-пользовать белныхъ больныхъ бевплатно. Прочіе члены заботятся какъ о собранім достовърныхъ свъдъній о действительно нужавющихся въ пособін бедныхъ, такъ и объ изысканія способовъ для оказанія бедвымъ вспомоществования деньгами, одеждой, топливомъ и т. п. Совѣтъ еженедѣльно собирается но четвергамъ, и въ этому дню доставляются всё собранныя членами свёдёнія о бёдныхъ, разсматриваются, и навначаются пособія. Съ 28 января по 1-е марта (т.-е. въ течения почти одного перваго мвсяца по открыти совѣта) добровольныхъ ножертвованій поступидо 547 р. 45 к. н 10 саженъ дровъ. Роздано, въ теченін этого же времени, пособій бѣднымъ: деньгами 104 р. 57 к. и 51/2 саж. дровъ. Пособіе оказаво 49 беднымъ; изъ нихъ 11-ти назначена выдача вспомоществованій еженбоячно. Пока учрежденъ такой собять при одномъ соборѣ; но есть надежда, что будуть учреждены такіе же и при другихъ приходскихъ церквахъ.

Жененій вріють недь именень св. Марін Магдалины въ Нетербургі...Объ этомъ новонъ благотворительномъ учрежденія сообщаемъ записку священника К. Стефаноеича, напечатанную въ С.-Петербуріскихъ Въдомостахъ.

Этоть пріють для падшихъ женщинъ, желающихъ исправиться и получить возможность чествымъ трудомъ симскивать себѣ проинтаніе, отпрытъ благотворительностію графиян Елисаветы Егоровны Дамбертъ, въ прошломъ 1862 году 17-го марта, временно въ вдавін Калинкинской больвицы, и въ индеждѣ, что общество отвовется своимъ сочувствіемъ и содѣйствіемъ на голосъ вопнощей потребности въ устройству его. Въ нынѣшнемъ году, съ увеличеніемъ средствъ содержанія пріюта, явилась вовножность дать ему болѣе самостоятельное существованіе. 27-го января вынѣшваго года онъ переведенъ въ нанятый для него домъ барона Фридерикса, на Фурштадтской улицѣ, гдѣ имѣетъ довольно об-. ширное, совершенно отдѣльное в удобное помѣщеніе, в язвѣстемъ подъ названіемъ пріюта св. Маріи Магдалнны. Въ настоя-

#### SANBTRH.

щее время пріють имбеть возможность давать убѣжище 20-ти женщинамъ. Но, равумбется, по мѣрѣ увеличенія его матеріальвыхъ средствъ, и пріемълицъ, ищущихъ въ немъ убѣжища, будетъ увеличиваться. Цѣль пріюта св. Маріи Магдалины— развивать умственно и правственно поступающихъ въ него женщинъ, желающихъ учить и русской грамотѣ, пріучать и обучать труду, чтобы приготовить изъ нихъ честную и знающую свое дѣло городекую прислугу и, по прошествіи извѣстнаго срока пребыванія ихъ въ пріютѣ, помѣщать въ услуженіе въ мѣстахъ непосредственно или чрезъ надежную рекомендацію, извѣстныхъ самой основательницѣ пріюта (\*).

Причны ваденія женщинъ и поступленія ихъ въ дона отврытые пороку болже или менте втрно описаны многими въ нашихъ воэременныхъ издавіяхъ (\*\*). Эти причивы паденія возбуждають не презрѣніе къ павшимъ женщинамъ, во чувство сожалѣнія, состраданія. Твиъ болье заслуживають состраданія ть изъ нихъ. которыя, пришедши въ сознание своего ужасваго состояния и въ раскаяніе, ищуть спасенія оть постыднаго и тяжелаго рабства пороку. Отказъ такимъ въ помощи, нерѣдко въ самой скорой, вемедленной, можеть быть для нихъ поводомъ къ ожесточевію, къ отчаянію. Такимъ образомъ и этотъ родъ благотворительности оказывается вичёмъ не ниже всякой другой христіанской, общечеловъческой благотворительности и принимаеть нервако такую же обязательную силу, какую имветь для каждаго подавіе помощи утопающему, или умирающему голодною смертію. Безъ сомявнія, общество и на будущее время не останется равводушнымъ къ столь полезному, доброму, вполнѣ христіанскому двлу в посодвиствуеть къ преуспвянию его своими пожертвовавіями.

Пожертвованія въ пользу пріюта св. Маріи Магдалины могутъ быть адресованы по прежнему на имя священника Екатерининской, екатерингофской церкви, Константина Стефановича, въ С.-Петербургѣ.

241

<sup>(\*)</sup> Въ скоромъ времени будетъ опубликованъ отчетъ за первый годъ существованія пріюта.

<sup>(\*\*)</sup> Въ прошломъ году вышла изъ печати брошюра подъ названіемъ: «Мысли о пріютѣ при Калинкинской больницѣ», которая еще въ рукописи ходила по рукамъ въ нѣкоторой части общества въ Петербургѣ, поразительностію излагаемыхъ въ ней фактовъ возбудила состраданіе въ вадшимъ женщинамъ и послужила поводомъ въ отврытію описываемаго пріюта. Брошюра эта продается въ вияжномъ магазинѣ Сеньковскаго, въ большой Морской, въ пользу пріюта.

Съ 17 марта 1862 г. во 17-е марта сего 1863 г. въ пользу приота пожертвовано 3.505 р. 63 коп.

Мы должны присовокупить, что московское купечество, чревъ бывшаго градскаго голову Королева, представило въ распораженіе великой княгини Марін Николаевны на магдалинскія убѣжища 4000 р., а торговый домъ Малютина еще 6000 р. сер.

**Претејерей Г. И. Паленій** (накролок). Въ ночь на 7-е апрѣля этого года, скончался, послѣ продолжительной и тажной болѣзни, знаменитый русскій филологъ, протојерей Герасимъ Петровичъ Павскій, на 76 году отъ рожденія.

Г. П. Павскій быль сынь священника лугскаго увала, павскаго погоста. Онъ получилъ первоначальное воспитание въ исковской семинаріи и, по окончавін въ ней курса наукъ, быль определень на должность учителя ариеметным и репетитора по медицинскому классу въ месте своего воспитания. Когда въ Петербургѣ, въ 1809 г., открыта была духовная академія, Г. П. поступиль въ нее для продолжения учения, и по выходѣ маъ акедении, въ 1813 г., первымъ магистромъ, былъ назначенъ въ ото же заведение профессоромъ еврейскаго. языка. Въ 1816 г., опъ получилъ мѣсто законоучителя, которое занималъ, впрочемъ, недолго, въ царскосельскомъ лицев, а въ 1819 г. опредвленъ пренодавателемъ богословія во вновь открытый тогда петербургскій университеть. Въ 1826 г., Павскому поручено было преподаваніе закона Божія Насліднику Цесаревнчу, ныні царствующему Государю Императору; въ 1827 г.-Великниъ Княжнамъ Марін и Ольгѣ Николаевнамъ, а въ 1833 г.-Великой Княжиѣ Александрѣ Николаевив. Эту обяванность онъ исполняль до 1835 г., когда уволенъ былъ, по болѣвни, и отъ должвости профессора духовной акалеміи.

Кромѣ педагогнческихъ трудовъ, Павскій принималъ участіе въ занятіяхъ разныхъ комитетовъ. Въ 1819 и 20 годахъ, онъ былъ членомъ комитета по составленію дополинтельныхъ правилъ устава духовной цензуры; съ 1818 по 1827 г., состоялъ членомъ комитета духовной цензуры, участвуя въ то же время въ трудахъ библейскаго общества, а въ 1825 г. былъ назначенъ членомъ комитета для разсмотрѣнія мистическихъ книгъ, сильно распространенныхъ въ Россія послѣ 1812 года.

Занятія Г. П. по переводу священныхъкнигъ на русскій языкъ и замѣчательные педагогическіе труды доставили ему высшую ученую степень—доктора богословія. Коминссія духовныхъ училищъ утвердила Павскаго въ втой степени въ 1821 году.

#### SANBTRH.

Но важнёйшвии трудами Г. П., доставившими ему громкую извёствость въ ученомъ мірѣ, были переводъ на русскій языкъ св. книгъ Ветхаго Завѣта и занятія филологіей, плодомъ которыхъ было изданіе «Филологическихъ наблюденій надъ составомъ русскаго языка,» вышедшихъ въ свѣтъ сначала въ 1841 и 1842 годахъ, а потомъ, вторымъ изданіемъ, въ 1850 году.

Филологическіе труды Павскаго были по достоинству оцёнены и публикой, и критикой, и нашимъ ученымъ сословіемъ. Академія наукъ увѣнчала книгу Павскаго полною демидовскою преміей; кромѣ того, при изданія «Русскаго словаря,» она часто обращалась къ нему за совѣтами, какъ къ знатоку языка и, наконецъ, включила его въ число своихъ членовъ.

Превосходный переводъ книгъ Ветхаго Завѣта, теперь отчасти известный публике (онь печатается по частямь въ «Духе Христіанина»), доставнях Павскому много непріятностей. Воть по этому делу несколько интересныхъ подробностей; бывши въ академін профессоромъ еврейскаго языка и литературы, Павскій переводных съ еврейскаго языка на русскій Библію, книгу за книгой. Студентовъ интересовалъ этотъ переводъ, и они записывали его за профессоромъ. Когда составилась полная Библія, студенты, воспользовавшись даннымъ ниъ правомъ литографировать лекція, налитографировали русскій переводъ Библін (собственно учительныхъ и пророческихъ книгъ Ветхаго Завъта), считая это дело ученымъ, а не церковнымъ, и притомъ, можно скавать, домашнимъ, какъ учебное пособіе для классическихъ ванятій. Нісколько экземпляровъ послано было въ подарокъ въ Москву и Кіевъ. Это было въ 1841 году. Въ началъ слъдующаго года, нензвъстный ревнитель въры, безъименнымъ письмомъ, отправленнымъ по почтв, встревожнать накоторыхъ начальственныхъ лицъ духовнаго вѣдоиства представленіенъ опасности, какая можеть произойти отъ этого перевода, будто бы невѣрно или неточно передающаго и вкоторыя и вста изъ Ветхаго Завъта. Академін сділань быль запрось: съ чьего позволенія и одобревія сдівланъ и изданъ этоть переводъ? Такъ какъ общая молва приписывала его Павскому, то положено было допросить его объ этомъ, а митрополиту Іонѣ поручено было сдѣлать ему духовное вразумленіе. Въ тоже время составленъ былъ, подъ предсёдательствомъ волынскаго архіепископа Никанора, комитетъ для отобранія розданныхъ экземпляровъ литографированной Библія и для допроса ихъ владвльцевъ. Комитетъ не нашелъ въ этомъ лала ничего ни преступнаго, ни опаснаго для Церкви.

Digitized by Google

Между тѣмъ, вслѣдствіе вообужденваго вопроса о нереводѣ Библіи на русскій языкъ, наиболѣе образованными и предусмотрительными людьми предложено было мивніе, чтобъ, ушичтоживши литографированный переводъ Ветхаго Завѣта, сдѣлать новый, подобно тому, какъ сдѣланъ былъ переводъ Новаго Завѣта библейскимъ обществомъ 10 лѣтъ назадъ. Въ мивніи предполагалось вядать его съ краткими толкованіями, согласивъ, по возможности, съ переводомъ 70-ти. Но въ ту пору нашли предложеніе это излишнимъ и даже опаснымъ. — Слава Богу, что хоть для нашего времени эти страхи потеряли свое обаяніе, и мы можемъ безбоязненно читать всю Библію въ русскомъ нереводѣ.

Погребеніе Г. П. Павскаго совершено 10 го апрѣля митрополитами кіевскимъ Арсеніемъ и петербургскимъ Исидоромъ съ ичкоторыми членами Синода и многими духовными лицами столицы. (Соерем. Листокь и Спб. Въд.)

Ө кереведі учебныхь княгь на бурятскій языкь. Предсвдательствующій въ совъть главнаго управленія Восточной Сибири, Евгеній Михайловичь Жуковскій, заботясь о распростравения между бурятами научныхъ свъдений, поручилъ учителю бурятскаго языка въ нркутскомъ духовномъ училищъ, Н. С. Болдонову, перевести на бурятскій языкъ изданную, для сельскихъ училищъ Забайкальской области, книжку: О мірозданін, н, вийсти съ тимъ, счелъ необходнимымъ, подъ своимъ предсидательствомъ, составить особый комитетъ, для разсмотръвія трехъ вопросовъ: 1. какое изъ бурятскихъ нарвчій должно принять для перевода? 2. какая азбука должна быть для этого употребляема: монгольская или русская? и З. какъ переводить слова техническія и вообще тв, которыхъ нать на буратскомъ языки: Въ комитетъ этомъ привяли участіе следующія лица: преосвященный епископъ пркутскій и перчинскій Парееній, ректоръ иркутской духовной семинаріи архимандрить Доровей, протоіерен: Карташевъ, Орловъ, Стуковъ и Доржіевъ, священникъ Аргентовъ, К. П. Бобановскій, М. В. Загоскинъ, Н. И. Поповъ, А. А. Бадмаевъ, Н. С. Болдоновъ, А. Д. Шергинъ, М. Н. Масловский, А. П. Мостовскій, Ф. Ф. Жербаковъ, Г. П. Баторовъ, П. И. Пирожковъ, А. Ф. Усольцевъ и А. С. Сгибневъ. Кронв того, коинтеть призналь необходимымь на засъданія свои приглашать санихъ бурятъ, прітажавшихъ въ Иркутскъ наъ разныхъ улусовъ и знакомыхъ уже нъсколько съ русскою гранотою, для полученія отъ нихъ необходимыхъ свёдёній по обсуживаемому предшету.

По первому вопросу разсуждения комитета окончены и выводы заключаются въ слёдующемъ: въ настоящее время существуютъ въ монголо-бурятскомъ языкѣ три нарѣчія, впрочемъ весьма мало между собою различающіяся: приутское, селенгинское и хоринское. Иркутскимъ нарвчіемъ говорять буряты, живущіе въ нркутской губернів; селенгинскимъ нарѣчіемъ говорятъ селенгинскіе буряты, живущіе по р. Селенгь и по впадающимъ въ нее ричканъ: Хилку, Чикою, Джидѣ и Теминку; хоринскимъ нарѣчіемъ говорати всъ буряты занимающіе, такъ-называемую, Братскую степь, а также живущіе въ Нерчинсковъ округѣ, по р. Онону и въ Агинской степи. Бурать, говоращихъ нркутскимъ нарѣчіемъ, считается до 100 тыс., селенгинскимъ до 24 т., хорияскимъ до 65 т., обоего пола. Изъ этого видно, что преобладающее нарвчіе, по числительности, есть иркутское. Это нариче имиеть, въ разсматриваемомъ вопрось, еще то зваченіе, что вркутскіе бураты, его употребляющіе, представляють собою пленя, болье другнать расположенное къ принятию гражданственности, такъ какъ часть иркутскихъ бурятъ исповъдуетъ христіанскую въру и значительная часть ихъ перемънила уже кочевой образъ жизии на осъдлый, хотя, впрочемъ, эта осъдлость и не есть еще та полная освялость, которая разумвется подъ этимъ словомъ въ смыслѣ образованныхъ народовъ. Иркутскіе буряты, слідовательно, съ одной стороны боліве нуждаются въ научныхъ свѣдѣніяхъ, а съ другой болѣе способны къ принятію и усвоенію этихъ сведеній, въ которымъ подготовлены уже самымъ своимъ положеніемь, посреди русскаго населенія, и частыми сношениями съ русскими. Взявъ это въ соображение, комитеть положиль: переводить квиги на нарачие иркутское.

## (Иркут. Епарх. Въд.)

Числе приходенихъ училищъ въ подольской спархіп. — Къ 1-му января 1862 г. въ подольской спархіи состояло 1.240 училищъ, въ которыхъ обучалось крестьянскихъ мальчиковъ 18.822, девочекъ 4.251. Къ 1-му января 1863 г. училищъ состояло 1.312, учащихся въ нихъ — мальчиковъ 22.564, девочекъ 5.448.

Сельскія духовным библіотеки въ тульской снархіт.-Учрежденіе сельскихъ духовныхъ библіотекъ въ тульской епархіи распространяется болѣе и болѣе (см. ев «Замюткахъ» март. кн.). Причты четырехъ церквей Дѣдиловской слободы, богород. уѣзда, изъявили желаніе учредить общую библіотеку при одной изъ церквей слободы, съ употребленіемъ на этотъ

предметь остаточной кошельковой сумвы оть каждой церква по ровной части, такъ какъ открытыя церковныя библіотеки однимъ сборомъ денегъ съ подписчиковъ за чтеніе не могуть постоянно поддерживаться въ удовлетворительномъ состоянін. Тульское епархіальное начальство, утвердивши учрежденіе Дѣдвловской библіотеки, разрѣшило вносить, сверхъ сбора съ подписчиковъ, изъ кошельковыхъ остаточныхъ денегъ до 5 р. въ годъ отъ каждой церкви, и предложило на тѣхъ же основаніяхъ заводить открытыя духовныя библіотеки по другимъ благочнијать, преимущественво при тѣхъ церковахъ, при которыхъ состоять сами благочинные, или ири ближайшихъ къ онымъ, чтобы пересылка, или передача книгъ между причтами могла быть произвоанма виѣстѣ съ обыкновенною пересылкою благочинническихъ распоряженій, чревъ очередныхъ причетинковъ. (Тул. Епар. Въд.)

**Шрикиательместь престьямъ въ духевенству.** — Въ Мозилевскиха Губ. Въд. мы встрътвли извъстіе, очень поучительное для духовенства. Прихожане изжковской церкви, могилевскаго узада, 3 марта, на міровонъ сходъ положнан объявить благодарность своему приходскому священнику Бекаревичу. Въ этотъ день, послъ литургів, священникъ Векаревичъ волостнымъ старшиною и писаремъ былъ приглашенъ въ нѣжковское волостное правленіе, въ поторое собрался весь нѣжковскій приходъ. Какъ скоро явился священникъ, прихожане поднесли ему приготовленный адресъ, въ которомъ просать его принять ихъ искревнюю благодарность за его неутомимую ревность къ проповѣданію инъ слова Божія самымъ простымъ и удобопонятнымъ для нихъ языкомъ, за его отеческое съ ними обхожленіе и готовность всегда служить ихъ нуждамъ.

Училище для дёвящъ духовнаго званія въ Тамбовъ. Въ Тамбовских Епарх. Вюдом. напечатано: «въ иннувшенъ 1862 году по предложенію его преосвященства учрежденъ быль особый совёть для обсужденія всёхъ предметовъ, относящихся до благоустройства учреждаємаю ев :. Тамбовь училища для двечця духовнаю званія. Нынё, за окончаніенъ возложенныхъ на него обяванностей, оный совёть закрытъ и по предложенію его преосвященства 1 минувшаго февраля учреждено управленіе училища; членами этого управленія назначены ректоръ семинарів, архимандритъ Геннадій и протоіерей кадетскаго корпуса Іоаннъ Москвинъ, которые будуть вавёдывать и учебною частію, а экономомъ училища и казначесюъ—протоіерей Стефановской церкви Алексёй Соколовъ. Надёемся встрётить въ мёстныхъ вёдомостахъ дальнёйшія свёдёнія относительно учреждаемаго училища.

Jigitized by GOOS

#### ЗАМЪТКИ.

Нежертвованія не спротъ-д'янны духовного аватія. – Въ апрълѣ мѣсяцѣ поступили въ редакцію Православнаю Обозръкія слѣдующія пожертвованія въ пользу сиротъ-дѣвицъ ауховнаго званія: отъ М. Р. вносъ за 1863 годъ 8 р., отъ г-жи Вр....ой 25 р. сор., а всего съ врежде записанными 176 р. с.

# БЛАГОТВОРИТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНІЕ ПРИ МОСКОВ-ОКОЙ СПАССКОЙ НА ПЕСКАХЪ ЦЕРКВИ ДЛЯ ПО-СОБІЯ НУЖДАЮЩИМСЯ СВЯЩЕННО – ЦЕРКОВНО-СЛУЖИТЕЛЯМЪ.

Нъсколько лътъ назадъ, жившій въ Москвъ бывшій господарь Молдавін, князь Александръ Ивановичъ Маврокордато, замѣтивъ, что многіе изъ священниковъ, особенно сельскихъ, живутъ весьма бъдно и неприлично своему званію, и что эта бѣдность еще болѣе увеличивается отъ многосемейности въкоторыхъ изъ нихъ и отъ разныхъ несчастныхъ случаевъ, желалъ для улучшенія быта такихъ священниковъ внести сумму, съ которой проценты были бы выдаваемы болъе нуждающимся. Но привести въ исполнение своего желанія при жизни онъ не успѣлъ: супруга его, княгиня Александра Львовна, желая исполнить волю покойнаго. и по собственному участію къ положенію бъднаго духовенства, просила его высокопреосвященство дозволить ей внести на въчное время 5000 рублей сереброиъ, на имя московской Спасской на Пескахъ въ Каретномъ ряду церкви съ твиъ, чтобы находящійся при оной священникъ, по совъщания съ другния, вто будетъ назначенъ, проценты съ этой сумны употребляль на вспоможение штатнымъ, но по какимъ-либо несчастнымъ обстоятельствамъ въ бъдности находящинся священникамъ, и въ употребленіи денегь отдавалъ бы каждогодно отчетъ начальству. Получивъ соизволеніе его высокопреосвященства на внесеніе суммы, княгиня 1848 года, ная 27-го дня 5.000 рублей внесла въ носковский Опекунский Совътъ. Для болъе правяльнаго опредъления сте-

Т. Х.

Digitized bis 000

пени бъдности нуждающ іхся и для назначенія имъ пособія, кромъ мъстнаго священника, назначены быть членами еще протоїерей и священникъ.

Со времени учрежденія комитета, поступило въ его распоряженіе, на капиталъ въ 5.000 рублей, процентовъ 3.032 рубля 21 конбайка серебромъ.

Изъ сей процентной суммы, просившимъ пособія 29 священникамъ, выдано съ разръшенія его высокопреосвященства 1.382 рубля 14 копъекъ серебромъ.

За тъмъ, къ 1-му января 1863 года осталось въ распоряжени комитета процентной суммы 1.650 рублей 7 копъекъ серебромъ.

Въ 1861 году почетный гражданинъ Алексъй Ивановить Ворошиловъ, узнавъ о существованіи комитета при Спасской на Пескахъ церкви для вспомоществованія штатнымъ нуждающимся священникамъ, завъщалъ 3.000 рублей серебромъ въ означенный комитетъ съ тъмъ, чтобы капиталъ этотъ по смерти его внесенъ былъ въ какое-либо изъ кредитныхъ учрежденій, на въчное время, а получаемые съ онаго проценты выдаваемы были съ разръшенія его высокопреосвященства въ помощь штатнымъ нуждающимся діаконамъ и причетникамъ московской епархіи. Согласно съ волею благотворителя, завъщанный капиталъ 11-го ноября того же 1861 года внесенъ въ государственный банкъ для обращенія изъ 4 процентовъ.

Въ 1862 году получено на оный процентовъ 111 рублей 60 копъекъ.

Изъ нихъ выдано просившимъ пособія — одному діакону и двумъ причетникамъ 50 рублей

За тъмъ, къ 1-му января 1863 года осталось въ распоряжени комитета 61 рубль 60 копъекъ.

#### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ тъмъ, чтобы по отпечатанія представлено было въ цензурный комптетъ узаконенное число экземпляровъ. Москва. Мая 27 дня 1863 г. Цензоръ Протопресвитеръ Д. Престій.

248

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ 1863.

СОДЕРЖАНІЕ ДЕСЯТАГО ТОМА:

| Cimp.                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| Пъснь Пъсней. Опыть переложенія на русскій языкь.                           |
| Архим. Макарія                                                              |
| Премудрость Соломона. Опыть перевода на русский языкь.                      |
| Свящ. А. А. Сериевскаю.                                                     |
| Свящ. А. А. Серневскаю                                                      |
| Сериевскаго                                                                 |
| Слово на 12-е января 1863 года. Селщ. Н. А. Сериевскаго. 18                 |
| О Христіансковъ Богословія и современновъ его направ-                       |
| . ленів въ Англів. <i>Н. К. Соколова</i>                                    |
| Георгій Дашковъ. Матеріалы для исторіи нервой полови-                       |
| ны XVIII стольтія. ***                                                      |
| Екклезіастъ или Проповѣдникъ. Опытъ переложенія на                          |
| русскій языкь. Архим. Макарія                                               |
| О неканоническихъ книгахъ Ветхаго Завъта (Очерки): о                        |
| кингѣ Іудноь. Свящ. Г. П. Смирнова-Платонова 107                            |
| Записки миссіонера кузнецкаго отдѣленія Алтайской мис-                      |
| сіп за 1862 годъ. Свящ. В. Вербицкаю 143                                    |
| Русскіе выходцы изъ заграничныхъ школъ въ XVII сто-                         |
| льгін: Палладій Роговскій. М. Никольскаю 162                                |
| Движение въ американской спископальной церкви къ сно-                       |
| шенію съ Церковію русскою. Р***                                             |
| Истинная любовь невозможна безъ въры                                        |
| Попеченіе древней Церкви о бъдныхъ и нуждающихся.                           |
| A. C. Actice a                                                              |
| О спорт новогородцевъ съ московскими митрополитами изъ-                     |
| за мвсячнаго суда. <i>Н. 3—ва.</i>                                          |
| Русскіе выходцы изъ заграничныхъ школъ въ XVII сто-                         |
| льтін. Пегръ Артемьевъ. М. Никольскано 246                                  |
| Попытки англиканской епископальной церкви къ сноше-                         |
| нію съ церковію русскою.                                                    |
| Притчи. Опыть переложенія на русскій языкь. Архим. Ма-                      |
| притан. Олыко переможения на русския ловко. Араям. Ма <sup>2</sup><br>карія |
| Digitized by GOOGLE                                                         |
|                                                                             |

,

| •                                                                                                             | Cmp. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Взглядъ современныхъ матеріалистовъ на душу и са сво-<br>боду. Статья 1. Л. К.                                | 277  |
| Московские ерстики въ царствование Петра I. Статья 1.<br>Ф. А. Терновскаго.                                   | 305  |
| Русская церковная археологія. Описаніе вологодскаго ка-<br>ведральнаго Софійскага собора, составленное Н. Су- | 910  |
| воровымъ. И. В. Поспълова                                                                                     | 348  |
| Симонидеса                                                                                                    | 362  |
| По поводу толковъ объ улучшении быга духовенства.                                                             |      |

## ЗАМЪТКИ ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪННЯ 1863.

#### анварь.

ауховнаго званія въ Воронежѣ. Н. К. Р. — Отчеть о состоянія арвамасской публичной духовной библіотеки. Соящ. В. Никольскаю.

- Загравичныя замѣтки: Дѣло «ессеистовъ» въ Англін. Протестъ духовенства противъ книги Колензо. — Католическая пронаганда въ Англін. — Сочувствіе англичанъ къ Церкви православной. — Новыя сношенія американской епископальной Церкви съ русскою Церковью. — Нѣсколько словъ о вначеніи синайскаго кодекса и рукописей Фирковичей для русскихъ богослововъ. — Послѣдній отчеть британскаго и иностравнаго библейскаго общества. — Католическое отлученіе на журналъ «Courrier». — Ревность авгличанъ къ религіовному просвѣщенію народа. — Полемика Райта противъ Симонидеса. Р\*\*\*.
- деса. Р\*\*\*. Журнальныя замѣтки: І. По вопросу о средствахъ содержанія духовенства. II. По вопросу о вринадзежности духовенства къ составу городскихъ обществъ.

II

34

Digitized by Google

27

1

#### RONTOPA ILPABOCIABHATO OBOSPOHIA HOMOMANTCA, HA OCTOMINKO, BU HPRIOGO HOBATO BOCKPECENIA, BU AOMO CBAM, CMEPHOBA-BLATOHOBA.

Въ Ковторъ 1) принимается подписка на *Православное Обозръніе*; 2) выдаются книжки московскимъ подписчикамъ; 3) сюда же обращаются съ своими требованіями гг. книгопродзвцы; 4) Контора завъдываетъ разсылкой книжекъ иногороднымъ и принимаетъ всъ объясненія гг. подписчиковъ по журналу.

Желающихъ получать нашъ журналъ убѣдительно просимъ точно и четко прописывать свой адресъ, т. е. отчетливо обозначать имя, звавіе и мѣсто жительства (губернію, уѣздъ, городъ, или почтовую контору, куда слѣдуетъ доставлять книжки).

Всё полученные адресы подписчиковъ немедленно вносятся въ книгу для конторы, печатаются для наклейки на разсыльные куверты и заносятся въ особый списокъ для сдачи въ почтамтъ: списокъ разсылки книжекъ подписчикамъ есть въ то же время счетъ, по которому производится слёдующая въ почтамтъ уплата денегъ за пересылку на весь годъ впередъ (ва 12 книжевъ каждаго подписчика). Адресъ, однажды записанный въ конторской книгъ, напечатанный въ опредъленномъ числъ экземпляровъ для наложенія на разсылаемые ежемъсячно куверты, гаписанный въ почтамтскомъ спискъ и впередъ оплаченный, остается върнымъ ручательствомъ отправки книжекъ цълаго года по назначенію.

На случай могущихъ быть неисправностей и пропажи кчижекъ при пересылкъ отъ какихъ бы то ни было причинъ, Редакція Православнаю Обозрівнія изъявляетъ свою полнъйшую готовность удовлетворять всъ справедливыя требованія гг. подписчиковъ, какъ и доселъ постоянно удовлетворяла ихъ. Для этого покорнъйше просимъ обращаться съ жалобами своевременно, и непремівно прописывать нумерь адреса за которымъ получается журналъ: этотъ нумеръ есть ключъ къ точной повъркъ самой подписки по конторской книгъ, равно и разсылки по почтамтскому списку. По наведеніи нужныхъ справокъ, Контора немедленно удовлетворяетъ подписчика.

#### Отвѣты Реданція.

Сели. А. Семрплину: Ваша замѣтка будетъ напечатана. — Въ Венденъ пр. 1. П-еу: редакція ожидаетъ объщанныхъ Вами писемъ о состоянія православія въ Лифляндія, которыя теперь, при объявленномъ сборѣ пожертвованій въ пользу рижской епархія, особенно были бы ко времени. — С. С. Бутялиму: Ваши замѣтки будутъ напечатаны. — С. І. В-му: Слово - на Вознесеніе - не будетъ напечатано. — Сс. В. Транквилову и Д. Б.: Ваши мпѣнія, съ небольшими измѣненіями въ изложеніи, будутъ напечатаны. — С. С. Лебедеву: редакція изъявляетъ полное согласіе напечатать Вашу статью, но съ нѣкоторыми сокращевіями въ изложеніи, которое требуетъ слишкомъ много мѣста въ журвалѣ. — Сс. В. Стрепетову, Г. Базилевичу, І. Гамалюю, 1. Л-еу: Ваши корреснонденція будутъ напечатаны.

# 3 A M B T K И

- ОСОБОЕ ЦРИСУТСТВІЕ ДЛЯ ИЗЫСКАНІЯ СПОСОБОВЪ КЪ ОБЕЗПВЧЕНИЮ БЫТА ДУХОВЕНСТВА: Распоряжения подольскаго епархіальнаго начальства; нъсколько словъ вообще объ епархіальныхъ распоряженияхъ по вопросамъ Присутствия.
- ВНУТРЕННЯЯ КОРРЕСПОНДЕНЦІЯ: Предположенія сельскаго священенка объ улучшеній быта сельскаго духовенства. Сеящ. І. Тихомирова. — Сельская бестала по поводу извъстія о первомъ поставовлени Особаго Присутствія. Діак. В. Рождественскаго. — Нъсколько словъ о положения духовенства въ бъдныхъ утздинахъ городахъ, особенно на югъ и западъ
- Сорсін. Письмо свящ. І. Ни Певича. По вопросу объ улучшенін быта сельскаго духовенства. А. Расскаго. — Изъ Владиміра: по поводу пересмотра новаго проекта духовныхъ семинарій. М. Н.
  - ЗАГРАНИЧНЫЯ ЗАМЪТКИ: Пис:ма язъ Испанія.—Вопросъ о свободъ въроисповъданія въ Испанія: его исторія и нывъшвее положевіе. — Новая <sup>4</sup> броннора М. . Райоса въ защиту папской власти. К. Л. Кустодіева.
  - орошыра н. тричса въ защиту наиской власти. К. д. Аусикостева. О ПРАЗДНОВАНИ ВЪ ЧЕСТЬ СВЯТЫХЪ МЕООДІЯ И КИРИЛЛА 11 МАЯ. РАЗНЫЯ ИЗВЕСТІЯ: 17-е апръля.—Отмъна тълесныхъ наказаній.—Особыя прошевія на ектеніяхъ въ Царствъ Польскомъ в литовскомъ краѣ.—Назна-
- ченіе архіерейскимъ домамъ и монастырямъ окладовъ на наемъ служителей. — Приглашеніе къ ножертвованіямъ въ пользу рижской епархія. — Дополнительныя распоряжения по пересмотру новаго устава семинарій. — Московская е спархіальная библіотека. — Иконописное братство въ Москит. — У чрежденіе приходскаго попечительнаго совъта о бъдныхъ при Рождественской въ Палашахъ церкви. — Дъйствія симферопольскаго попечительнаго совъта о приходскихъ бъдныхъ. — Женскій пріютъ въ С.-Петербургъ подъ именемъ св. Маріи Магдалины. — Протоіерей Г. П. Павскій (мекролого). — Переводъ книгъ на бурятскія языкъ. — Число приходскихъ училицъ въ подольской епархів. — Сельскія духовныя библіотеки въ тульской епархів. — Примъръ признательности народа къ духовенству. — Училище для дъзницъ духовнаго званія въ Тамбовъ. — Пожертвованія на сиротъ-дъзецъ духовнаго званія. — Благотворительное учрежденіе при московской Спасской на Пескахъ церкви для пособія нуждающимся священно и церковно-служителямъ.

# HA 1863 FOATS:

#### S'L MOCKS'A:

#### Въ Конторъ Редакціи Православнаго Обозрънія; въ внижныхъ магазинахъ гг. Базунова. Свѣшникова, Ферапонтова, Салаева, Глазунова и у другихъ книгопродавцевъ Москвы.

Въ княжныхъ завкахъ: гг. Базунова, на Невскомъ проспектъ въ д. Энгельгардтъ, Овсяненкова въ Гостинномъ дворъ, Крашенененскова, Кораблева, Давыдова и у другихъ кам-

гопродавцевъ Петербурга.

Иногородные благоволять исключительно адресоваться в Контору Редакции Православнаго Обозръния въ Москев.

Цена за годовое взданіе въ Москеть ШВСТЬ РУБЛВЙ, съ доставкою на довть и пересылкою въ другіе города СВМЬ РУБЛВЙ СВРВБРОМЪ.

На тъхъ же условіяхъ можно получать полные экземпляры. Правосласнаго Обозрънія за прежніе годы 1860, 1861 и 1862.

Печатать позволяется. Мая 27 дви 1863 года.

#### въ цетвобургъ:

| <b>IPABOCJABHOE</b> | OEO3PBHIE |
|---------------------|-----------|
|---------------------|-----------|

годъ четвертый.

Cocioma-our see **MAŬ 1863**.

Apzum. MAKAPIS.

Digitized by Google

Yacuat is mi.

04:3 M

acts -

СОДЕРЖАНІЕ:

- 1.-ПРИТЧИ. Гл. IX XV. Опыть переводе на руескій лэыкь, . . . . . . . . . . . .
- **П.-СЛОВО КЪ СЛАВЯНАМЪ ВЪ ДЕНЬ ПРАЗДНО-**ВАНІЯ ТЫСЯЧЕЛЪТІЯ ПРИШЕСТВІЯ КИ-РИЛЛА И МЕООЛІЯ ВЪ ЗЕМЛЮ СЛАВЯН-. . . . . Прот. М. Ө. РАВВСКАГО СКУЮ. . . . . . . . . Ш.-ВЗГЛЯДЪ СОВРЕМЕННЫХЪ МАТЕРІАЛИ-
- СТОВЪ НА ДУШУ И ЕЯ СВОБОДУ. Статья **ІV.--НИКВЙСКІЙ СОБОРЪ, ВСЕЛЕНСКІЙ ПЕРВЫЙ.**

Иго лекцій Станлея,

**V.-- МОСКОВСКІЕ ЕРЕТИКИ** ВЪ ЦАРСТВОВАНІЕ

Ф. А. ТЕРНОВСКАГО. •ПЕТРА I. Статья вторая. VI.-ВАМВТКП (см. на оборотъ).

#### въ приложении:

VIL-ПОСЛАНІЕ КЪ ДІОГНЕТУ. Пересодъ. Сели. П. А. ПРЕОБРАЖЕНСКАГО. VIII.-О •РВЧИ КЪ ЭЛЛИНАМЪ• .

HOCKBA.

ВЪ УНИВЕРСИТЕТСКО**й типогр**афія

## **ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІВ** Въ **1863** году

издается по той же программъ, ежемъсячно, книжками отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ, по той же цънъ (въ Москвъ 6 р., съ доставкою и пересылкою 7 р. сер.).

Подписка принимавтся:

Въ Москвий: ет Конторь редакци Православнаю Обозрънія, на Остоженкь, въ приходь Новаю Воскресенія, въ домь свящ. Смирнова-Платонова; въ книжныхъ лавкахъ гг. Базунова, Свъшникова, Оерапонтова, Салаева, Глазунова и др.

**Въ Шетербургъ:** въ книжныхъ лавкахъ гг. Базунова, Овсянникова, Крашенинникова, Кораблева и другихъ.

Иногородные приглашаются, во избъжаніе различныхъ недоразунъній, исключительно обращаться въ Контору редакціи и надписывать свои требованія такъ: въ Контору редакція Православнаго Обозрънія, въ Москиъ. Почтанту извъстенъ адресъ Конторы.

Въ Конторъ редакціи можно еще получать и выписывать:

і. Православнов Обогрънів за 1860 годъ, 12 книжекъ, цъна въ Москвъ 6 р. съ пересылкою 7 р.

11. Православнов Обозръние за 1861 годъ, 12 книжекъ, цъна въ Москит 6 р., съ пересылкою 7 р.

III. Православное Обозрпкие за 1862 года, 12 книжекъ, цвна въ Москвъ 6 р., съ пересызкою 7 р.

IV. Отдольныя книжки Прасосласного Обозръмія за прежніе годы (исключая январской книжки за первый 1860 г.) по 50 коп. сер. за каждую, съ пересылкою 75 коп. сер.

V. Висанія Мужей Апостольских», изд. въ русскомъ переводъ, съ вводевіями и примъчаніями, сеящ. В. Преображенскимъ. Цъна 1 р. 50 к. въ Москвъ, съ пересылкою 2 р. сер.

#### **чі. Въчная ж**изнь

публичныя чтенія Э. Навиля, бывшаго профессора философія въ Женевъ, перев свящ. Н. Сергієвскимъ, профессоромъ богословія въ московскомъ университетъ. Общее содержаніе кноги: І. Назначеніе человъка.—11. Матеріализмъ.— III. Мысли человъчества о безсмертія.—1V. Евангеліе.—V. Евангеліе предъ наукою и върою.—VI. Христіанское ученіе о въчной жизни.—VII. Религія.

Цюна въ Москвъ 75 к., съ пересылкою 1 р. серебромъ.

#### Отвъты Реданція.

С. И. Слоецову, вз Новороссію С. II — скому: Ваши статьи могуть быть пом'ящены смотря по обстоятельствамь. — С. Викт. В — ву: Редакція — противь отобранія церковныхь земель; это конечно изв'ястно Вать изъ журнала. Поэтому Ваша статья можеть быть пом'ящена съ примъчаніями отъ редакція собственно въ видахь разъясненія пом'яція. — С. І. М — ву: Статья - Нъсколько словь по вопросамъ Присутствія - можеть быть пом'ящена съ изкоторыми примъчаніями отъ редакція. — Діак. II. Образцеву, С. С. Куч. — му, С. Г. Гол. — ву: Ваши статьи будуть напечатаны. — Въ Ківсь II. Р — ву: О предложенной Вами статьть, начало которой получено, къ Вамъ отправлено особое письмо. — Летору замютки «Голосъ малоприходнаго священника -: редакціи необходимо знать Ваше имя.

# православнов ОБОЗРѢНІЕ.

томъ одиннадцатый.

1863.

## MOCKBA.

Въ Университетской типография (Катковъ и К<sup>0</sup>.)



#### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЈЯЕТСЯ

съ твиъ, чтобы по отпочаталія представлено было въ ценкур етъ узаконенное число экземпляровъ. Москва. Мая 31 дия 19 Digitized by СООССАНТАТОВ В Цензоръ Протопресвитеръ А. Ви

# СЛОВО КЪ СЛАВЯНАМЪ

## ВЪ ДЕНЬ ПРАЗДНОВАНІЯ ТЫСЯЩЕЛЬТІЯ ПРИНІВСТВІЯ КИРИЛЛА И МЕФОДІЯ ВЪ ЗЕМЛЮ СЛАВЯНСКУЮ (\*).

Поминайте наставники ваша, иже глаголаша вамъ Слово Божіе.

И мы собрались въ этотъ храмъ совершить память тысящелѣтія слову наставниковъ нашихъ и просвѣтителей земли славянской, равноапостольныхъ Кирилла и Мееодія. Жизнь и апостольскіе труды ихъ у славянъ каждому изъ насъ болѣе или менѣе извѣстны. Вотъ что пишетъ собственно о пришествій ихъ въ землю славянскую лѣтописецъ нашъ преподобный Несторъ: «Словеномъ живущимъ крещенымъ, и княземъ ихъ, Ростиславъ и Святополкъ и Коцелъ послаша къ царю греческому Миханлу глаголюще: земля наша крещена и нѣсть у насъ учителя, иже бы ны наказалъ и научилъ насъ, и протолковалъ святыя книги; не разумѣемъ ин гречьску языку, ни латиньску; о̀ни бо ны онако учатъ, а о̀ви бо ны и онако; тѣмъже не разумѣемъ книжнаго образа, ни с́илы ихъ; и послете вы учителя, иже ны могутъ сказати книжная словеса и разумъ ихъ... Се слышавъ царь посла

<sup>(\*)</sup> Произнесено протојереемъ Миханломъ Раевскимъ въ церкви императорскаго россійскаго посольства въ Вънъ 1863 г. мая 11.

звати Кирилла и Мееодія... и пріидоша ко цареви, и рече има: се прислалася ко миъ словенска земля, просящя учителя себъ, иже бы моглъ имъ протолковати святыя кинги: сего бо желають. Умолена быста царемъ, и послаша я въ словенскую зеилю къ Ростиславу и Святополку и Коцелови. Сима пришедшема ради быша словени, яко слышаша величія Божія своимъ языкомъ.» Остановимся на этомъ выраженіи лътописца и разсмотримъ: почему славяне особенно были рады приществію къ нимъ проповъдниковъ въры съ востока.

Ради быша словене! И подлишно велика должва была быть ихъ радость, когда они послъ римскихъ и герианскихъ проповъдняковъ, которыхъ они не разунъля, встрътили проповъдниковъ Слова Божія и въры христіанской, которые говорили на родноиъ ихъ наръчи и которыхъ они разунъли. Велика должна была быть ихъ радость, когда они въ первый разъ въ храмъ Божіемъ, послъ непонятнаго для нихъ богослуженія, услышали на своемъ родномъ, славянскомъ, языкъ и чтеніе Слова Божія, и пъніе молитвъ, и совершеніе этой, воистину божественной литурги Іоанна Златоустато, яли Василія Великаго, которыя вы совершаень; когда они увидели воплощение своей речи въ соботвенной, славянской письменности и почувствовали себя народонть самостоятельнынъ-не по одному только національному одбянію плоти, во и національному одбянію духа-ума; когда они и дбти ихъ началя читать въ школахъ виъсто «Beatus vir» и «Credo» по-славински: Блаженъ мужъ, иже не иде на совъть нечестизыхъ, и на пути гръшныхъ не ста. И: Върую во еди-наго Бога Отца, Вседержителя, Творца небу и земли, видинынь же всемь и невидимынь. Вратія! Эту радость тоть только можеть понить изъ насъ, ито, напринъръ, случайно, не быль въсколько леть на своей родной земле, не слахаль своего богослужения, и вдругь очутился въ своей церкви, въ вругу своихъ родныхъ. Накогда русские послы, посланные княземъ Владиміромъ въ Цареградъ испытать въру православную и видъвшіе благолъніе служенія Церкви греческой,

2

говорили ему, возвратясь въ Кіевъ: «не свѣвы, на небѣ ли есмы были, ли на земли; нѣсть бо на земли такого вида, ни красоты такоя, и недоумѣемъ бо сказати; токмо то вѣмы, яко опдѣ Богъ съ человѣки пребываетъ.» Русскіе послы едва ли и разумѣли языкъ греческій; они видѣли только внѣшнее благолѣпіе богослуженія и были восхищены имъ. Что же сказали предки наши славяне, когда не только увидали, но и въ слухъ уха уразумѣли это величественное, родное богослуженіе!

Но это благолѣпіе Церкви, пріятно поражающее очи, проникающее до глубины души, плѣняющее разумъ въ послушаніе вѣры—было только видимою, такъ-сказать, осязательною причиной радости славянъ. Въ пришествім къ нимъ святыхъ наставниковъ вѣры Христовой съ востока скрывалась для ихъ радости другая, болѣе глубокая и таинственная причина, — это спасеціе славянства и залогъ его самостоятельной будущности. Кириллъ и Меводій, принесши вѣру съ востока, указали славянскому народу на его историческое призваніе въ средѣ человѣчества.

Ръзко отдълена была въ началъ IX столътія западная Европа отъ восточной. На западъ Европы образовалось обширное римско-германское государство съ своими феодальпыни учрежденіями, съ своимъ западно-римскимъ воззръніемъ на Церковь, сильное силою физическою и силою нравственною, славное своими завоеваніями и въ міръ подитическопъ и въ міръ духовнопъ. Весь зостокъ Европы, отъ моря Балтійскаго до Адріатическаго, занимали славяше, — плевя многолюдное, но мирное, юное, неразвитое, можно сказать, особенно сравнительно съ кръпко образовавшинся западнымъ міромъ, но племя, скрывающее въ себъ начало самородной жизни, имъющее свои собственныя религіозныя, семейныя, общественныя и политическія учрежденія, не феодальныя, извить принятыя, но народныя, изъ народнаго духа выродившіяся, съ народною жизвію развившіяся. И съ этимъ племенемъ мирнымъ, своеобразнымъ, не образовавшимъ еще

3

изъ себя ни сословія вонновъ, ни государства, какъ ны теперь понимаемъ оное, или какимъ было тогда германское государство, съ этимъ племенемъ на пути завоеваній, съ мечекъ въ рукахъ, крѣпкое духовною селой, испытанное въ бояхъ, встръчается племя германское. Что оставалось тогда дълать славянамъ? Оставаться ли славянами съ своими родовыми понятіями о правленіи, съ своими выродившимися изъ жизни народа общественными и семейными учрежденіями, или, пожалуй, в не теряя названія славянъ, покориться чуждому народу, принять чуждыя духу народному постановленія, быть родной перембнить на феодальный, подпасть и въ политическомъ и въ духовномъ отношеніи всецѣло римогерманскому игу и утратить на въки свой типъ, свою народность? То н случилось съ западною окранной славянства! Гдь теперь славяне прибалтійскіе — первые, на которыхъ устревныся римо-герианскій западъ! Кръпко они защищали свою славянскую волю, свою славянскую національность, обычая в постановленія своихъ предковъ в - нътъ ихъ более! Завоеванія потонковъ Карла Великаго подвигались далъе къ востоку и всъхъ насъ постигла бы участь славянъ прибалтійскихъ, но Богъ, въ премудромъ совътъ котораго предназначено роду славянскому другое историческое призваніе, въ самую тяжкую минуту его политическаго бытія, при ръшении вопроса о его жизни или смерти, посылаетъ ему спасение: съ востока являются къ славянамъ смиренные нпоки Кириллъ и Меводій и приносять имъ залогъ жизни; облекая ихъ силою Въры православной на защиту и храненіе уставовь народныхь, они указують славянамь, что только подъ кровомъ этой Церкви могутъ народные ихъ уставы и постановленія остаться чуждыми всякой инородной примъси, чисто народными, что только подъ свнію православной Въры ножеть основаться на чистыхъ народныхъ началахъ самостоятельное, своеобразное, кръпкое внутреннею силой правленіе. Кириллъ и Мееодій приносять славянамъ въру изъ Греція, изъ страны славной своимъ образованіемъ, но въ

Digitized by Google

4

гражданскихъ учрежденіяхъ не интющей ничего общаго съ западомъ, страны тоже своеобразной; приносять въру, ко-торая по началамъ своимъ не вмѣшивается въ политическія и общественныя учрежденія народа, но допускаеть самому народу развивать ихъ у себя свободно, самостоятельно, на одной взаимной, чисто христіанской любви, взаимной братской довтренности, взаимпомъ уважении правъ встять и каждаго. И вотъ явились въ міръ славянскомъ мірскія сходки, народныя скупштины, не октроированныя уставонъ-сдълкою феодальнаго правительства съ покореннымъ нъкогда народомъ, но сами выродившіяся изъ народа, — явились общины, задруги, старшины, кметы, киези, старъйшины. Все это люди управляющіе народонъ, но саминъ народонъ добровольно выбранные для управленія. Эти установленія и эти народные управители существують только у славянъ восточныхъ, послъдователей ученія Кирилла и Меводія. На западъ Европы яхъ нътъ. Въ какую славянскую страну ни проникало или политическое или духовное вліяніе запада, тамъ эти народныя начала чахнуть, измирають или уже вымерли. Воть раз-личіе слова, принесеннаго намъ Кирилломъ и Меводіемъ съ востока, отъ слова проповъдуемаго намъ западомъ! Отъ плодовъ ихъ познаете ихъ. Плоды слова проповъданнаго Кириллонъ и Меводіенъ, то-есть всѣ наши народныя, земскія устройства, развившіяся подъ кровонь этого ученія, доказываютъ, что оно было восточное, православное, не западное. И какія слъдствія этяхъ народныхъ началъ, служащихъ основою славянству для славянства? 450 лътъ народъ сербскій и болгарскій стонуть подъ тяжелымъ игомъ мусульманства. Бъдная Боснія и Герцеговина! Бъдная земля болгарская! Народъ твой въ рабствѣ, лишенъ и великолѣпія святыни твоихъ, предковъ; козни враговъ твоихъ отвсюду стремятся сокрушить въ тебъ и народность и православіе, но ты не умаляешься въ сынъхъ твоихъ; тебя хранятъ обычан твоихъ предковъ н Въра православиая; они сохранили тебя доселъ. Мужайся! Заря воскресенія занялась для тебя при Кара-

5

І'еоргів и Милошь. И ты геройская стотысячная горсть народа черногорскаго, гитздящаяся на твоихъ орлицыхъ скалахъ! Ты еще не стерта съ лица земли и — не погибнешь! Тебя вооружаютъ на брань честный кресть и домовина. 250 лътъ Русь православная страдала подъ игомъ татаръ; двадесять народовъ единовременно устремлялись на ея разрушеніе. Грады и веси ея огнемъ сотрошася; сынове и дщери ея мечемъ падоша; но Церковь православная и народъ тъсно соединенный одною върой и одними отеческими и народными преданіями всегда спасали ее и спасутъ ее всегда, пока она свято будетъ хранить завътъ, завъщанный ей Кириломъ и Мееодіемъ. Вотъ, братія, благодъянія, которыя принесли народу славянскому Кириллъ и Мееодій. Помните и храпите кръпко ихъ, если хотите бытъ сильны народпостью и остаться не по имени одному, но и по духу славянами!

Ублажимъ же похвалами памать святыхъ равноапостольпыхъ просвѣтителей нашихъ Кирилла и Меводія въ годину тысащелѣтія пришествія ихъ въ землю славянскую. Эту литургію, которую мы совершали днесь въ этомъ храмѣ и всегда совершаемъ, принесли къ намъ Кириллъ и Меводій. Это величественное совершеніе таинствъ и обрядовъ нашей Церкви, дышащее етоль возвышенными чувствами, выражаеемыми въ молитвахъ къ Богу, принесли къ намъ съ востока Кириллъ и Меводій. Эти письмена, передающія намъ Слово Божіе, выражающія самородный взглядъ славянскаго ума на предметы, отпечатлѣвающія наши глубокія, національныя, задушевныя думы — принесли къ намъ Кириллъ и Меводій; этотъ залогъ нашей духовной, гражданской и политической жизни, нашей исторической будущности, нашего призванія къ міровому самостоятельному труду, нашего значенія въ кругу прочихъ народовъ, нашей силы противостоять искушеніамъ и цанору враговъ, принесли къ намъ Кириллъ и Меводій. Восхвалимъ вкупѣ и сопутниковъ ихъ въ землю славянскую, сотрудниковъ ихъ въ дѣлѣ просвѣщенія славянскую,

6

Горазда, Наума, Ангелярія и Савву, пронесшихъ слово православія на славянскомъ языкъ во всъ концы славянскаго міра. Восхвалимъ великихъ князей словенскихъ Ростислава, Святополка и Коцеля, призвавшихъ Кирилла и Мееодія спасти славянь отъ вліянія запада и возродить ихъ къ новой какъ духовной, такъ и національной жизни. Воздадинь честь, славу и благодареніе благовърнымъ великимъ княземъ, царемъ, кралемъ и просвътителемъ нашимъ: Вячеславу и Людмиль чешскимъ, Владиміру и Ольгь россійскимъ, Стефану Нъманъ и Саввъ сербскимъ, Борису и Симеону болгарскимъ. Благословите насъ, святые наставника ваши, в научите, чтобы мы кръпко помнили слово завъщанное вами роду славянскому, чтобы мы твердо и неуклонно слѣдовали путемъ, указаннымъ вамя, чтобы мы присно держали память и смыслъ вашего къ намъ пришествія. Паче же встать воздаднить славу Единому, Премудраму, Преблагому, въ Тронце слевимому Вогу. - Слава Тебе Богу, Благодетелю нашему во евин вбковь. Ахинь.

7

# ВЗГЛЯДЪ СОВРЕМЕННЫХЪ МАТЕРІАЛИСТОВЪ На душу и ея свободу.

## II. (\*)

Мы уже говорная, что матеріалисты признають всё существенныя дъятельности человъческой души, кромъ свободы воли. Въ настоящее время они преимущественно ратують протявъ этой способности души; поэтому мы разсмотримъ здъсь процессъ свободной воли въ его главныхъ моментахъ.

Какъ вообще дъятельность мозга не сама по себъ, не по своей собственной энергіи проязвольно измъняется, но зависить отъ внъшнихъ вліяній, есть только необходимое слъдствіе извъстныхъ причинъ, такъ и воля, по словамъ матеріалистовъ, есть не самостоятельная сила души, а необходимое вырэженіе состоянія мозга, условливаемаго внъшними впечатлѣніями. Правда, мы воображаемъ, будто мы можемъ произвольно приводить въ движеніе наше тѣло и поэтому дълаемъ различіе между произвольными и непроизвольными движеніями. Но это несправедливо. Движеніе, называемое нами произвольнымъ, происходитъ отъ ощущенія сознаннаго, перешедшаго уже въ представленіе; а движеніе, называемое нами непроизвольнымъ, происходитъ непосредствещно отъ ощущенія, неуспѣвшаго еще дойдти до созна-

(\*) Первая статья — въ априльской книжкв.

## ВЗГЛЯДЪ СОВРЕЖЕННЫХЪ МАТЕРІАЛИСТОВЪ НА ДУШУ.

нія и превратиться въ представление. Въ этомъ все различіе произвольныхъ и вопроизвольныхъ движений; въ сущности такъ-называеные произвольныя движение совершенно непроизвельны. Если ощущенный нервь съ достоточною силой доводить впечатление до мозга, то им сознаемъ его. Но двяжение не зависить еще отъ того, что впечатлание нерва дошло до мозга нан сознания,--оно происходить оть того, что раздражение ощущающихъ нервовъ распространилось и на норвы движения. Совершенно таково же и то инъніе, что ны ножень свободно опредълять себя къчему бы то ни было вопреки визанних внечатленіямъ; оно происходить оттого, что ны сознаемъ рвшенія и дъйствія, а побужденій, условій и средствъ, которыми передаются мозгу визшиня раздраженія, и причинъ, которыми мозгъ приводится въ опредвленное состояние, им почти вовсе не знасиъ, или знасиъ только новерхностно. «Для большей части людей, говорить Моленоть, трудво уховить себъ естественную необходиность вхъ бытія в действій, потому что они не знають, что каждое внечатление на ухо и глазь есть телесное воздействіе, явленіе движенія, воторое влечеть за собою вещественное наизнение; потому что они не знають, что каждый глотокъ, каждый кусокъ нищи измъняетъ кровь и вивств нервы, что каждое движение воздуха, изминение атмосферы дийствуеть на поджожные нервы, и это дъйствіе распространяется до нозга... Человекъ сеть произведение родителей, коринлицы, итста и вромени, воздуха и погоды, звука и свъта, пищи и одежан. Его воля есть необходимое слъдствіе всъхъ этихъ причияъ, подчинена естественному закону, какъ планета въ ся течени, какъ растение въ почвв. Языкъ и стиль, овыты и заключенія, добродълатели и нороки, мужество и трусливость, върность и наизна-все это естественныя явленія, всв они, какъ необходимыя следствія, стоять въ пряномъ отношения къ нообходнимиъ причинанъ, точно такъ же какъ ofpatienie sentaro mapa». (Kreislauf des Lebens, Neunzehnter Brief. Der Wille. S. 450, 452, 456,459).

9

40

Какъ вы видниъ, натеріалноты весьна легно поканчивають съ волею, отрицая тольно разлячіе нежду произвольнымъ и непроизвольныхъ движениемъ. Какъ., наждое движеию теля, такъ и всякое выполнение решиности воли ве всяхъ своихъ сазахъ, по учению натеріалистовъ, процессъ чисто наханическій. Есля, наприляръ, одинъ челостить убъваеть другаго, все разно водъ вліянісять страсти или расчитанно, то всъ движенія его тъла, относащіяся къ этому дъйствію, вызываются опредбленнымъ состояніемъ его центральнаго органа-мозга, состоянісять, которое съ своей стороны есть также необходние сдедотвіе навестныхъ внешенхъ условій и причинъ. Что на этотъ неханичесній вроцессь обыкновенно смотрять какъ на произведение свободной ръшимости воли, это происходить оть того, что онь не только въ каждый поменть сопровождается сознанісяъ, но что ему еще предшествуеть представление исполняенаето дала. Мы спачала обдунываемъ то, что хотинъ дълать, резсуждаонь о последотвіяхъ дела, равно наль и о средствахъ, всобходяныхъ для совершенія его. Но саное лийствіе начннастся тогда, когда приводится въ дъйствіе нераний анаарать движенія; это ножеть соединаться съ готовою рвшиностію на дбло, но это вовсе не есть необходимое слъдствіе этихъ внутреннихъ представления. Не видниъ ли им въ лунатикъ, что жожно совершать случайныя, сложныя и цвлесообразныя движенія теда бозъ представленій, безъ сознанія, безъ воли? Если въ этниъ движеніямъ присоединяется сознаніе воли, то ны считаемъ ихъ свободными; однакомъ они и безъ сознания могуть быть такимъ же обманчивымъ призракомъ свободы. Здесь матеріализиъ близко еходится съ противоположнымъ ему дуализионъ. И Денарть утверждаетъ, чно сознание только сопровождаеть движение тыла, но не производить его. Но онъ разснатриваеть сознание какъ актъ духовной субстанція, существенно огличной оть твля, нежлу тънъ какъ для натеріализна сознаніе есть только особенное состояніе мозга, которое однакожъ не производить жакако-

#### взглядъ современныхъ матеріалистовъ на душу. 11

го вліянія на движеніе тъла, У Декарта человъкъ расцадается на духъ и тело, у матеріалистовъ-на аппаратъ сознанія и движенія. Но потому самому, что матеріалисты переносять сознано въ твлесную сферу, они не интють никакого основанія подвергать сомнізнію непосредственное вдіз яніе его на телесное движеніе и след. на действіе. Копечно мы не можемъ опредъленно указать, какъ сознательное состояніе мозга передается апиарату движенія, по все-такц мы вовсе не выходимъ изъ сферы чисто механическаго образа разсужденія, если утверждаемь возможность такой передачи. Одинъ нервный токъ возбуждаетъ другой, или сиъ-, на вещества распространяется далье (все равно, какъ бы ны представляли это дело, довольно того, что оно бываеть по физическимъ законамъ) и естественно остается возножность, что аппарать движенія можеть быть приведень въ движеніе и сознательнымъ состояціемъ мозга. Следовательно матеріали, сты должны нападать на волю не въ ея переходъ во внъшнее дело, но въ ся внутреннемъ источникъ. По ученію ватеріалистовъ, ръшимость воли возникаетъ съ такою же безусловною необходимостію, какъ и всякое представленіе: въ каждое игновение человъкъ есть продуктъ причинъ на него дъйствующихъ, и онъ пе можеть выйдти изъ этой всесторонней условности и зависимости. Каждое представление, которое всплываеть въ немъ, каждое влеченіе, каждая ръшимость воли, вся психическая жизнь человъка возникаеть безь его содъйствія и воли; во встат своихъ состояніяхъ человткъ есть только явленіе веществъ, вступающахъ въ разнообразную связь между собою, соединяющихся и опять разъединяющихся по строгимъ законамъ необходимости. Итакъ о свободной рышимости, по принципамъ матеріализма, и ръчи не можеть быть. Но строго следуя этимъ принципамъ, ны не должны останавливаться на этопъ, а должны идти далте. Мы должны утверждать, что не только нътъ никакой свободной ръшимости, но и вообще никакой ръшимости, нивакого влеченія, никакого представленія, цивакого сознанія;

человъкъ вполнъ есть не болъе какъ супна веществъ, изъ различныхъ комбинацій которыхъ всегда происходять только различныя движенія, притягиванья и отталкиванья, но никогда не можеть возникнуть двятельность самосознания. Слъд. матеріалисты, если они хотять остаться върными своему принципу, должны отрицать и самосознание. Но они этого не дълають, потому что всякій тогда назваль бы ихъ сумасшедшими. Углубляясь сколько возможно въ процессъ нашей духовной дъятельности, мы всегда найдемъ, что въ тотъ самый моментъ, когда исчезаетъ свобода воли, исчезаеть и сознание. Матеріалисты забывають то, что гдъ всеобщіе законы не только господствують, но и сознаются и представляются въ ихъ всеобщности, тамъ исчезаетъ простая естественная необходямость; виссть съ сознаніемъ этой необходимости возникаеть и противодъйствее ей, фактическое освобождение отъ царства необходимости и начало, вступленіе въ царство свободы. Планеты совершають свое течепіе по законамъ необходимости, но онъ не сознають этихъ законовъ; предположить у нихъ это сознаніе, представить, что онъ съ сознаніемъ совершають свой путь,--это возможно только для фантазія. Не болбе какъ дбло фантазія в то, если человъку приписываютъ сознаніе, а законы, по которымъ онъ дъйствуетъ, и самыя дъйствія производятъ не изъ сознанія, а изъ внъшней природы.

Такимъ образомъ матеріалисты отрицаютъ свободу воли изъ такихъ основаній, которыя уничтожаютъ до послѣдняго слѣда всю духовную жизнь человѣка. Поэтому ихъ борьба противъ свободы остается безъ всякаго значенія. Вопреки ихъ увѣрепіямъ, мы имѣемъ полное право придавать свободъ воли такое же значеніе, какое придаемъ ощущенію, сознанію, мышленію, какъ фактамъ внутренняго опыта.

Основание свободной воли, какъ мы видъли, лежитъ въ сознании. Въ сознании отвлекаю я себя, хотя и теоретически, отъ своихъ разнообразно измъняющихся возбуждений и желаний; они не увлекаютъ меня безсознательно, я не исче-

12

#### взглядъ современныхъ матеріалистовъ на душу. 13

заю въ нихъ со встиъ мониъ существоиъ; я размышляю объ нихъ, дълаю ихъ предметонъ ноего собственнаго наблюденія. Это внутреннее, духовное пли теоретическое различіе получаетъ конкретный видъ, когда естественнымъ необходимымъ движеніямъ воли я противопоставляю опредъленныя цъли в весь ходъ монхъ дъйствій приспособляю къ этямъ цълямъ. Содержание этихъ цълей пожетъ имъть моментальное значеніе, только удовлетвореніе минутныхъ желаній; но оно можеть стать выше этихъ МИНУТНЫХЪ влеченій и намъреній и принимать видъ всеобщихъ правилъ и законовъ дъйствія. Тогда естественной, непосреджизни противостаетъ высшая духовная жизньственной жизнь по всеобщимъ мотивамъ, по нравственнымъ принципамъ. Полное развитіе и образованіе человъка основывается на этомъ различіи, съ него начинается, на немъ движется. Следовательно свобода есть борьба. Впрочень на этомъ опредъления свободы, какъ борьбы, нельзя остановиться. Было бы безсмысленнымъ, напраснымъ трудомъ-стараніе искоренить естественныя потребности и наклонпости. Человъкъ пересталъ бы тогда быть человъкомъ. Въ свободъ дъло идетъ не объ уничтожении остественныхъ потребностей. но объ идеализированія, одухотвореніи ихъ. Свобода должна сдблаться стреиленіемъ, желаніемъ, характеромъ; только тогла она обнимаетъ всего человъка, только тогла находять въ ней человъкъ себъ полное удовлетворение. Да, моя естественная свобода вовсе не свобода. Только посредствомъ внутренней борьбы достигаю я свободы; свобода есть процессъ освобожденія. Безъ сознанія борьба эта немыслима; но съ появленіемъ сознанія, способности достигать общихъ цълей, она существуетъ фактически, какъ необходимое слъдствіе, осуществленіе сознанія.

Для понятія свободы въ особенности важно то, что им понимаемъ ее, какъ критическую способность. Для свободной воли вовсе не все равно, къ чему она опредъляетъ себя. Воля дъйствительно свободна только тогда, когда жела-

1

еть и преслъдуетъ всеобщіе правственные интересы, добро. Добро составляеть ся существенное содержание, котораго она не находить вит себя, которое вообще не можеть быть дано ей отвит. Добро есть производительное содержание води. Поэтому совершенно одностороние отождествлять свободную волю съ произволомъ. Произволъ есть способность человъка дълать все то, что онъ ни захочетъ. Слъдовательпо произволъ есть неопредълепная, безсодержательная, равнодушная ко всякому содержанію, съ тъмъ виъстъ некритическая воля. Когда свобода смъшивается съ произволонъ, то она дълается мечтою. Но такъ же одностороние исключать произволъ изъ процесса свободы и не признавать въ немъ момента въ этомъ процесст. Безъ произвола человъческая воля точно такъ же несвобода, точно такъ же субъективпая иллюзія, какъ и одинъ произволъ. Воля обнимаетъ произволъ и въ каждое мгновение побтждаетъ чего; чрезъ это она освобождается отъ природы и ея необходимости и дълается внутреннимъ, духовнымъ процессомъ. Возьмемъ произволъ во всей его пеограниченности и допустимъ, что онъ совершенно поглотилъ волю. Очевидно, что въ такомъ случат изъ пего никакъ не можетъ произойдти опредтленнаго содержанія, опредѣлепной ръшимости на дѣло; онъ есть равнодушие ко всякому опредтленному содержанию; онъ можетъ дълать все, что только угодно, но онъ не выбетъ някакого интереса стремиться къ чему-пибудь опредъленному. Если же произволъ выходить изъ этой неръшительности, то безъ сомнъпія эта ръшимость, этотъ переходъ изъ неопредъленностп въ опредбленность даны ему извит. Но произволъ, взятый во всей его неограниченности, очевидно, противоръчить понятію конечнаго индивидуума, который уже по своимъ способностямъ опредбленный индивидуумъ, живетъ въ извъстное вреия, въ извёстномъ месте, въ известныхъ отношенияхъ. и какъ бы далеко ни уходилъ впередъ въ своемъ образования, онъ никогда не можетъ совершенно выйдти изъ своей опредѣленной индивидуальности. Кто не имѣетъ никакихъ дарова-

ній для нокусстих, тоть безь сомнівнія не можеть опреділять собя къ художественнымъ произведеніямъ, такъ же какъ чоловъкъ безъ борьбы не ножетъ оставить предразсудновъ, въ ноторыхъ онъ выросъ, поронбнить образъ жизни, къ которону онь призыкь. Поэтому объ отдельновъ нидивидууне конечно ны не поженъ сказоть, что онъ просто произвольно кожеть двйствовать иначе, нежели какъ онъ дъйствуеть. Аля каждаго индивидууна опредвленнымъ образонъ начерчена сфера его духовной жизни, такъ что мы должны очень хорошо знать индивидуунь, чтобы опредвлить сферу его проповола. Но, не смотря на эту ограниченность яндивидуальной даятельности, сознание, что ны можемъ совершить и не совершить извъстное дело, такъ неразлучно съ нами, что оно не оставляеть нась и при самыхъ пристрастныхъ двйствіяхъ. Не только им въ то время, когда противопоставляемъ себя дъйствующему индивидууму и произносимъ су-" жденіе о его дъйствіяхъ, утверждаемъ, что онъ поть дъйствовать иначе, но и самъ дъйствующий дунаетъ тоже самое. Когда ны предварительно разсуждаень объ извъстномъ дъйствіи, то оно представляется намъ какъ возможное и оъ этимъ вияств оно всегда противопоставляется другимъ возножнымъ дъйствіямъ; прежде санаго совершенія нельзя представить двло, не представляя въ то же время возможности другаго действія. Тоже саное повторяется и по совершении двла. Следовательно индивидуумъ, безъ всякаго сомнънія, инъетъ сознаніе проязвола и спрашивается только: это сознание есть ли только субъективный обманъ иля произволь воли, хотя и вь ограниченновь видь, есть самостоятельный моженть человъческой воли? Если мы отвергнемъ произволъ, то этимъ мы уничтожимъ не только индивидуальную волю, но и самое сознание; опыть показываеть, что сознание наше исчезаеть въ тоть самый мигь. когда дъятельность наша насходить въ область непроизвольной. Человъкъ въ каждос игновение своей сознательной жизни находится въ разнообразныхъ внутреннихъ и виъшнихъ

состояніяхъ и въ нихъ поотоянно инроть резанчныя нобужденія къ дъятельности. Ко встить этинъ состояніянъ и нобужденіянь человекь относится какь сознательная личность; онъ подчиняетъ ихъ своему сознанию, не уничтожаясь въ каконъ-инбудь опредъленномъ ощущения, опредъленномъ побужденія къ дълтельности. А это именне было бы, если бы человъкъ побуждаемъ былъ къ дъйствію съ абсолютною необходиностію; онъ тогда быль бы только опредъленнымъ дъйствіемъ, а не сознательною личностію. Сознаніе произвола происходить именно потому, что человекь относится къ различнымъ состояніямъ своей индивидуальной жизни какъ личность. Безъ произвола онъ не только двйствовалъ, но и дуналъ бы вистивктивно, т. е. онъ вовсе не дуналь, не представляль бы, а только нивль бы влечение къ дъятельности, и это влечение выполняль бы безъ сознания. съ безусловною необходимостію. Въ такой дъятельности человъкъ уже не дъйствующая личность, а только изсто, въ которомъ происходитъ естественный процессъ. Что такой естественный процессъ имъетъ сознание о самомъ себъ, не переставая черезъ это быть простымъ процессомъ физической природы, -- это противоръчіе, и ны должны выпутаться изъ этого противоръчія, если не хотниъ обратить произволь въ пустое слово, безъ всякаго объективнаго значенія.

Противъ произвола обыкновенно возражаютъ: «если человъкъ сознаетъ, что онъ могъ дъйствовать иначе, нежеля онъ дъйствовалъ, то почему онъ дъйствительно не дъйствовалъ иначе?» На это дъйствующій имъетъ полное право отвъчать: «я сдълалъ это, а не другое потому, что это дъйствіе я призналъ разумнымъ; конечно я имълъ свои основанія при этой ръшимостя, но эти основанія принадлежатъ мнъ, они продуктъ моего размышленія». Если захотять идти далъе и объяснять и это размышленіе внъшними причинами, то наконецъ надобно производить всю субъективную внутреннюю жизнь изъ внъшнихъ вліяній и причинъ. Если матеріалисты въ состояніи это сдълать, то мы уступниъ имъ, мы призна-

енъ вполнъ, что произволъ-простой обнанъ, который пронсходить оть того, что вы не видимь причинь дъйствій. Но въ такомъ случат не только произволъ, но и вся наша духовная жизнь есть только обманъ. Матеріалисты не идутъ такъ далеко, слъдовательно оне не вибють пикакого права отрицать и волю.

Ръшиность на что-нибудь опредъленное бываетъ только тогда, когда ей предшествуеть неръшительность, я притомъ происшедшая отъ саного дъйствующего лица. Это и есть произволъ. Такимъ образомъ произволъ выражаетъ тодько начало, переходъ въ самоопредъление. Въ каждомъ дъйствительномъ саноовредъленія онъ являются номентомъ уже существующимъ, и это самоопредъление всегда есть освобожденіе отъ состоянія необходимости. Послѣ этого освобожденія отъ состоянія необходимости направленіе воли принямаеть уже характерь правственный. Отсюда слёдуеть, что твердость правственнаго характера не есть что-нибудь данное природой, - человъкъ достигаетъ ся только послъ развообразынхъ колебаній, посредствонъ борьбы; она есть результать упражнения энергия индивидуальной свободы. Проязволь составляеть посредствующее звъно между естественною н духовною рашиностью. Чань болье человакь украпляется въ нравственной свободъ, чъмъ болъе эта нравственная свобода дълается его второй природой, тъкъ болъе онъ уклоняется отъ произвольной дбятельпости; онъ не можеть дъйствовать противъ основныхъ правилъ своего нравственнаго характера. Эта невозножность делать все угодное, какъ ова является въ правственномъ характеръ, составляетъ противоположность природъ, данной возможности, которую человъкъ приносить съ собою, являясь на свъть Божій, и которая въ сущности есть ни что иное, какъ животный инстинктъ. Но нравственная свобода никогда не дълается второй природой въ тонъ снысла, чтобы человакъ былъ, совершенио безопа-. сенъ отъ всякаго колебавія во все теченіе своей жизне; она не ножеть сделаться такою уже потому, что доколе живеть

T. XL

человъкъ, для него представляются всегда новыя н новыя задачи. А человъкъ не можетъ идти впередъ, если кръпко держится стараго, т. е. если онъ не можетъ быть неръшительнымъ, чтобы снова ръшиться.

Матеріалисты, отрицая свободу, опираются на законъ причинности, изъ котораго, по ихъ слованъ, въ целой действительности не можеть быть исключения. Они говорять, что если мы иногда и не видимъ прямой причинности, напримъръ въ нашихъ представленіяхъ и мысляхъ, то это отъ того, что причинность здёсь чрезвычайно сложна и неуловима, но всетаки отношение действия къ пречние есть, хотя оно для насъ и не прямое. «Однимъ изъ величайщихъ делъ свободнаго саноопределения воли, говорить Молешоть, кажется то, когда естествоиспытатель производить опыть. Но опыть есть слъдствіе мысли, мысль есть движеніе вещества, которое въ свою очередь есть следствіе чувственнаго воспріятія» (\*). Но если человъкъ дъйствуетъ съ совершенною необходимостію, то какъ же онъ дъйствуетъ на окружающій его нірь, полагаетъ границы вліянію вившией природы? Значить у человъка есть свобода. Молешотъ собралъ всъ обстоятельства, которыя, по его инънію, подвергають опасности свободу человъка: воздухъ, пищу, впечатлънія дъйствующія на насъ чрезъ чувственные органы, вліяніе человѣческаго общества и пр. Мы не отрицаемъ вліянія этихъ причниъ, однако онъ вовсе не уничтожають свободы человъка; человъкъ вступаеть въ борьбу съ этинъ вліяніенъ, старается устранять нля по крайней мъръ уменьшить оное, что необходимо предподагаеть въ немъ свободу.

Далье матеріалисты утверждають, что человькъ должень дъйствовать такъ, какъ онъ дъйствуетъ. Люди, расположенные къ аскетизму, стъсняющіе свою чувственную жизнь, люди, преслъдующіе всеобщія иден, жертвующіе собою для другихъ, дълають только то, что заставляеть ихъ дълать со-

Digitized by Google

18

<sup>(\*)</sup> Kreislauf des Lebens. p. 457.

стояние ихъ мозга, которое есть необходиное слъдствіе извъстныхъ витшинахъ причинъ; точно такъ же какъ и чувственный, эгоистическій человъкъ, дунающій только о своемъ личновъ благъ н удовольствій, исполняетъ только необходиныя требованія своего нозга. Убійство, совершаеное извъстнымъ человъкомъ, совершенно такъ же необходимо, какъ благодъяние другаго. Такимъ образомъ натеріализмъ гуманенъ въ самомъ широкомъ видъ! Онъ предоставляетъ каждаго своей природъ: «дълай все, что тебъ только вздумается!» Что отдельное лице зависимо оть вибшиихъ отношений, что эти отношенія могуть безконечно затруднять или ускорать совершение извъстнаго дъла, это им вполит признаемъ. Но все-таки личность человъка не теряется во вибшинихъ отношеніяхъ. Человъкъ всегда вступаеть въ борьбу какъ съ своею чувственною, эгоистическою стороной, такъ и съ визшениъ иронъ, и поставляеть себт всеобщіе, духовные интересы. Въ этомъ-то и состоить идеализиъ нашей жизни и двательности. На этихъ интересахъ основываются семейство, государство в прочія вравственныя учрежденія въ человбчествь. Съ точки зрвнія матеріализма ндеализив правственной жизни есть ни что вное, какъ необходимая излюзія одного изи очень вногихъ индивидуумовъ. Сознаніе, что правственная дъятельность требуется сущностію человъка, что она выражаеть идею человъка, слъдовательно присуща всъвъ людявъ безъ исключенія, это сознаніе матеріализиъ считаеть субъективною фантазіей. Нътъ, необходимость правственности есть внутренняя, безусловная; она происходить оть того, что свобода, независнию отъ вибшнихъ обстоятельствъ, проявляетъ себя собственною своею энергіей.

Матеріалисты говорять, что всё представленія, всякая решиность воли, всё дёйствія человёка суть только необходиныя слёдствія извёстныхъ внёшнихъ условій и причинъ; такъ-называеныя добрыя дёла такъже необходимы, какъ и злыя. При этонъ, очевидно, никакой образъ дёйствій не имбеть преимущества предъ другимъ; вої дёйствія имбють одина-Digitized by

ковое достоинство, одинаковое право. Съ этой точки зрънія возлагать требованія на челов'вческую волю, считать изв'єстный образъ действій единственно соответствующимъ человъку-совершенно безспысленно. Кто дълеть это, - а это дълаеть нравственный человъкъ, -- тотъ очевидво поступаеть безсиысленно. «Добро, -- говорить Молешоть, -- есть то, что на нзвъстной ступени развитія соотвътствуеть потребностямь человъчества, требованіянъ рода» (\*). Чего им хотниъ болъс? Конечно нужды и потребности человъчества разнообразны; вов люди должны всть, нить, спать и т. д.; но главное-добро возлагаеть требованія на волю: ты не должень воровать, нарушать супружеской вбрности и т. д., и притонъ эти требованія основываются на сознанія, что человбиъ исполняеть ихъ не необходино, естественнымъ ходонъ его жизни, а что напротивъ они должны быть признаваемы и исполнаемы накъ всеобщіе законы. На выставленныя наим требованія добра матеріалисты ногуть спотръть только какъ на созданія воебраженія, которыя теряють свою справедливость, какъ скоро человъкъ познаетъ свою сущность. Они могутъ признать законаки рода то, что человъкъ долженъ ъсть, пить, спать, умереть и пр., но нравственные законы въ нхъ глазахъ не составляють требованій рода, -- они только требованія большинства, случайное согласіе вногихъ личностей, которыя но ихъ иножеству нивють въ рукахъ силу для поддержанія издаваеныхъ ими законовъ. Нарушения этихъ законовъ патеріалисты не принимають къ сердцу; они не признають, что нонсполнение яхъ поставляеть яхъ въ противоръчие съ яхъ собственною природой. Такижь образомъ, признавая всъ дъйствія человѣка равно необходимыми, матеріалисты необходнио должны говорнть съ г-жею Сталь: «все понниать значить и все прощать.» И действительно Молешоть говорить, что какъ заповъдь: «возлюбнин ближняго твоего, яко сянъ себе», составляеть корень христіанской нравственности, такъ

<sup>(\*)</sup> Kreislauf des Lebens, p. 464.

и въ началъ свангелія новъйшаго времени должно стоять: «все понимать значить все прощать» (\*). Однакожь этикъ они еще не отвергають, какъ нъчто совершенно безсиысленное и несправедливое, наказаніе, налагаемое законами на преступинка. Наказаніе, по ихъ мизнію, должно быть только нначе поннивено, нежеля какъ его обыкновенно помивають. Молешоть право наказанія находить «въ естественно необходнионъ чувствѣ самосохраненія, которое управляеть родожъ» (\*\*). Но далбе значится: «только наказаніе должно быть соотвътственно человъческиять требованіямъ рода. Поэтому всъ своды законовъ наказывають только твхъ преступниковъ, которые вредять третьему. Право возникаеть только изъ нужды. Но поеляку природа-челосьческая, то и наказание должно быть человическое. Если наказание перестаеть быть человъческимъ, то оно само дълается преступленіемъ, и съ этой точки зрънія нельзя глубоко не собользновать, что въ новтйшее время нашлись еще камеры, которыя произнесли ръшеніе въ пользу смертной казни, хотя и слабымъ меньшинствонъ. Какъ будто есть какое-то человъческое отношеніе между страстно ослипленными, который вь увлеченія или расчитанно наносить сперть ближнему, и нежду спокойнымъ судилищень, которое, какъ говорить присловіе, можеть отправить преступника на тоть свъть. (\*\*\*). Если им и не станенъ смотръть на эти слова, какъ на достаточное выражение матеріалистическихъ началъ, то все-таки они очень характеристичны для тахъ тенденцій, какія обыкновенно высказываются съ точки зрѣнія этихъ началъ. Они-истинное гитэдо противоръчій. Дъйствительно ли наказаніе возникаеть изъ чувства саносохраненія, ны оставнить это въ сторонть. Что значить требование, чтобы наказание было человаческима? Выражение - человљиеское тоже ли значить, что и кроткое? По какому праву ны воздагаемъ это требованіе на естественно

(\*\*\*) Kreislauf des Lebens. p. 486-67.

<sup>(\*)</sup> Kreislauf des Lebens. p. 465.

<sup>(\*\*)</sup> Kreislauf des Lebens. p. 466.

необходимое чувство самосохраненія, которое опредвляеть родъ наказанія съ естественною необходипостію? Если натеріалисты убійць прощають его вину, нотому что она несвободна, необходима; то почему опредвления камеръ не изиъряють они тоюже терою? Конечно можно жаловаться на эти опредъленія, но не иначе, какъ жалуются и на дурную погоду, следовательно съ сознаниемъ, что только необходиныя обстоятельства произвеля это непріятное явленіе, и безсимсленно было бы желать дождя, когда нътъ инсколько паровъ въ воздухъ. Между убійцею и судилищенъ не должно быть никакого человъческаго отношения! Ужели судилище состоить изъ иныхъ существъ, ножели преступникъ, т.-е. существъ свободныхъ отъ естественной необходимости бытія? Всъ участвующіе въ этомъ процессь лица до санаго налача, который по опредъленію суда отсъкаеть преступнику голову, не суть ли «произведенія родителей и кормилицы, воздуха и погоды?» И ужели человъкъ дълается независимымъ отъ этихъ условій, когда онъ поступаетъ въ судилище? Ужели съ этинъ поступленіенъ онъ получаеть возножность дъйствовать свободно? Безчеловъчная смертная казнь называется преступленіемъ. Но преступленіе есть двло, которое противоръчить по какой-нибудь мысли въ головъ отдъльнаго лица, но яснымъ дъйствующимъ законамъ. Эти дъйствующіе законы суть челов'вческія требованія рода; если они требуютъ смертной казни, то значитъ она-благо, справедливость. Даже втрно не знаешь, кто собственно совершаеть здесь преступленіе-палачь или судилище, или члены камеры, подающіе голосъ за смертную казнь, или же наконецъ тъ ляца, которыя избрали ихъ въ палаты. Матеріали-. сты говорять, что ръшенія воли всъхъ людей равно необходимы; но, несмотря на это, они не задумываются утверждать, что канеры погли бы состоять изъ другихъ лицъ. Матеріалистическая необходимость, какъ сочетание внъшнихъ обстоятельствъ, есть тоже, что и случайность. При другонъ составъ канеръ можетъ быть появилось бы ръшеніе, которое

22

#### взглядъ современныхъ натеріалястовъ на душу. 23

соответствовало бы требованіянь рода Это значить, что ряшеніе это было бы согласно съ визнісиъ, которое Молешоть имъеть о наказания. Но по какому праву однить человъкъ выдаеть свое личное мизніе за требованіе рода? Почещу онь не ждеть, пока все индивидуумы, принадлежащие къ роду, не объявять своего интиня? Конечно, еслибы им только захотвли принять этотъ странный способъ найдти требованія рода, тогда бы появялось ничто нное, какъ опредъление или требование большинства, противъ котораго меньшинство могло бы протестовать и свое инвніе считать за двйствительное требование рода. Мы видимъ, куда клонится дъло. Дъло идетъ o passaurin nemar volonté de touts n volonté general, o pasличін нежду всевощей и общественной волей. Всеобщая воля есть та, которая-будеть ли это воля всяхъ людей или въть,выражаеть сущность, ндею человъка. Матеріалисты не вогуть уважать эту всеобщую волю. Существенное требование ихъ-просто не устанавливать никакого требованія. На дъйствующіе законы государства они смотрять просто какъ на наснліе, которое одинъ классъ людей совершаетъ надъ другимъ. Но какъ эти законы для нихъ не суть выражение требованій рода въ собственномъ смысль, такъ и они не инъютъ права выдавать свое личное митніе о справедливости и несправедливости, гуманности и негуманности за инъніе рода и съ точки зрънія своего мивнія брать подъ защиту преступника и порицать мизніе палать.

Выраженіе: «все понимать, значить все прощать» относится только къ человѣческимъ дѣйствіямъ. Если матеріалистамъ и въ эту область практики трудно ввести ясное пониманіе вмѣсто путаницы и порицанія, то о чисто теоретической сверѣ и говорить нечего. Рѣшимость воли, по ихъ миѣнію, есть ничто иное, какъ опредѣленное представленіе, съ которымъ соединяется потребность къ извѣстной дѣятельвости. Условность и несвобода воли есть вмѣстѣ и несвобода представленій и мышленія. Значитъ представленія и мысли могутъ существовать не иначе, какъ они существуютъ, и въ этой

пеобходимости ихъ право. Но матеріалисты далени отъ того, чтобы снисходительно трактовать о высляхъ человъка, какъ трактують они о действіяхь его. Имъ не приходить въ голову считать, напрямъръ, ученіе объ особенной субстанція души за необходищое, вызванное пищей, одеждой человъка и вобын отношеніями воздъйствовавшими на него. Напретивъ они опровергаютъ это ученіе, называютъ его неосневетельнынъ и невозножнымъ. По яхъ инвнію, задатовъ в оклонность къ вышленію зависять оть виблиняхь обстоятельствъ; но если человъкъ сдълалъ уже шагъ впередъ въ нышлении, то ему не позволяють сослаться на свои особенныя отношенія, чтобы оправдать свои мысли. И для оправданія своего ученія матеріалисты не ссылаются на какіялибо необходимыя состоянія мозга, оть которыхъ зависить яхь инвніе, напротивь они указывають на наблюденія, овыты, приводять основанія, изъ которыхъ неонровержино должна открываться истина ихъ инслей. Они хотять, если только это можно, доказать свое мненію такъ ясно и неопроворжнио, какъ натематики Писагорово ученіе о равенствъ квадрата гипотенузы половина квадрата обоихъ катетовь вибсть. Что есть люди, которымъ безконечно трудно, даже невозножно понять это ученіе и его доказательство, въ этопъ нельзя сомнъваться. И дъйствительно, никогда нельза понать и простить того, кто бы захотълъ признать необходинывъ и неопровержинымъ положение: «квадратъ гипотенузы равняется половить квадрата обонхъ катетовъ вивств»; такой человъкъ созрълъ бы для сумасшедшаго дома.

«Если намъ возразятъ», говорятъ Молешотъ, «государственный человъкъ или върнъе кабинетный ученый, что кто отрицаетъ свободную волю, тотъ не можетъ достигнуть свободы, то я отвъчаю, что всякій свободенъ, кто съ радостию сознаетъ естественную необходимость своего бытія, своихъ отношеній, притязаній и требованій, границъ своего круга дъйствій» (\*). Это любищый оборотъ матеріалистовъ. Они вы-

<sup>(\*)</sup> Kreislauf des Lebens. p. 468.

#### взглядъ современныхъ илтеріалистовъ на душу. 25

сказывають его съ нанныть-то теронческимъ навосомъ. Очевядно, они дунають, что высказывають этник что-то глубокое, необыкновенное. Они не потрудятся уяснить для себя всв стороны этого положения, всв формы, которыя можеть прининать сотественная всобходивость человвческаго бытія. Что человакь по ограниченности своей сизической природы не можеть летать какъ итица, плавать накъ рыба, не имееть онаы слона и льва, этого натеріалисты великодушно не касаются. Они знають, что своных унонь человень вознаграждаеть эти недостатки энзической природы. Но его сотествелная ограниченность въ болво серьезнонъ, неуполимонъ видъ является въ смерти. Везъ сомязнія существенный коленть свободи соть то, когда человыкь нобындаеть въ себя естествевный страхъ смерти, когда онъ спокойно смотрить въ глаза этой грозной судьбе своей консчной природы. Какь бы ин относнися человъкъ къ въръ въ безспертіе, мысль о смерти воегда глубово потрисаеть его душу. Кто тревещеть при этой имсли, ито со страхонъ старается устранить ес, если она вознакаеть, тоть безь сомнения не визеть наканого свободнаго отношения въ ограниченности своей природы. Но твиъ, что я предварительно, высленно совершаю въ себъ то уннутожение, которое наносять инв смерть, я обращаю естественную необходиность въ свободу; при этопъ смерть становится уже духовнымъ актомъ, преднетомъ моето самоопредъленія. Совершенно нначе относится человъкъ къ твиъ случаянь судьбы, которые касаются не общей природы всвхъ " людей, а только его одного. Человъкъ свониъ рожденіенъ поставляется въ особенныя отношения, которыя разнымъ образомъ опредвляютъ и ограничиваютъ его и въ свояхъ необозрничихъ сплетенияхъ и конбянацияхъ сопровождаютъ его во всю жизнь; они вторгаются во вов планы и стремленія его, содвиствуя и препятствуя ену, нечаянно дають совертенно другой обороть его жизня, совершенно безъ его содъйствія приносять счастіе в песчастіе, радости и страданія; надежды и отремления, на осуществление которыхъ устрен-

лены были всв имсли, вдругь уничтожаются, трудно добытые результаты иногольтнихъ работъ пропадають или обращаются во вредъ. Человъкъ долженъ врисвособляться, долженъ тервыть съ снокойствіенъ, присутствіенъ духа. Чвиъ свонойнью онь деляеть все эте, чень менье онь виходить изь себя подъ ударани судьбы, тънъ свободнъе. Но этою виутречнею энергіей дъло не оканчивается. Человъкъ не телько долженъ приспособляться къ развыль мизинянъ отношеніямъ своей жизни, не только переносить яхъ съ пассникою преданностью, во и стараться наивнять, устранять ихъ свониъ умовъ; онъ долженъ протнвопоставить ниъ не тольно силу внутренней энергія, но и доброе, нопобъдимое нужество дъйствія. Простая готовность съ радостію вримбнаться ко встить обстоятельствань и переменань не есть еще свобода, если къ ней не присоединяется энергія дъятельности, двятельная борьба съ этими обстоятельствани и поремънани. «И природныя способности и дарованія-остественная нообходимость, надъ которою человъкъ не имбеть никакой власти.» Но простое, хотя и радостное сознание этой природной ограниченности безъ сомнънія не можеть удовлетворить насъ. Просто, теоретически знать свои способности человъху вообще невозможно, онъ познаются только въ дъятельности, въ двятельновъ упражнени ихъ. Какъ далеко простираются силы человъка, какъ иного ихъ находится въ неиз, это онъ долженъ вспытать на двлв. Авйствительная способность далека отъ того, чтобъ удовлетвориться простынъ созначіень своей естественной необходиности; напротивь, она проникнута стремленіень въ дъятельности; чрезъ дъятельность она развивается; но чрезъ это она уже перестаеть быть простывъ задатковъ, простою естественною необходимостия. Это упражнение способностей въ двятельности и есть свобода. Въ глазахъ натеріалиста человъкъ не только по спесобностямъ, но и по его привычкамъ, страстянъ, добродътелянь и порокань есть явление естественной необходиности. Следовательно, еслибы им стали требовать оть человека,

#### взглядъ современныхъ илтеріалнотовъ на душу. 27

когорый управляется чурственными страстами, чтобъ онъ съ редостно созналь эту свою зависимость, то этимь онь достигь бы совершению той овободы, которая возменна человъку. Представинъ себъ вьяницу, который, нослъ попытокъ отстать отъ своего порока, оставляетъ заботы о своемъ ноправленія, и который, ваученный матеріализмовъ, съ радостно начинають сознавать естественную необходимость своей потребности-напиваться ежедневно; ужели ны назовень такого человъка свободимиъ? Конечно человъку очень трудно отдаться съ радостнымъ сознаніемъ своей чувственной самолюбивой страсти; ченъ болбо имъ управляеть страсть, ченъ болье она дълается для него естественною необходиностію, тънъ дальше отступаеть отъ него сознательное разнышленіе о ней. Но если онъ дъйствительно обратить на нее свои имсли, то ему не легко забыть, какой вредъ наноснить его страсть ему и другимъ. Впрочемъ пусть онъ убъдится въ естественной необходимости своихъ дъйствій, ---его положеніе не изибнится этою общею гипотезой; онъ не въ состоянии будеть найдти причину, которая управляеть его склонностями необходимо. Кроит того, съ сознаніенъ извъстной отрасти соединено не только представление о друговъ родъ дъйствій, свободномъ оть неясцівльной страсти, но и неязбъжный обнанъ, будто можно силою воли въ каждое игновеніе возстать противъ нея. Такимъ образомъ изъ разнышленія о себѣ всегда возникаеть внутренняя борьба, которая безпоконть человъка въ радостной преданности естественной необходимости бытія. И Спиноза единственно возможную свободу полагалъ въ необходимости. Но онъ понималъ необходимость иначе, нежели матеріалисты. Матеріалисты, трактуя о необходимости, нитють въ виду только витшина обстоятельства, которыми условливается извъстный образъ дъйствій человъка; безотвътная преданность, сознаніе необходимости этихъ обстоятельствъ есть свобода. Спиноза пришель къ мысле о всеобщей необходимости, обывиающей собою вст отдельныя явленія, къ понятію объ абсолютной субстанцін. Только тогь, кто возвышается до этого понятія, свободень. Чемъ определенные, ясные делается это понятие, твить болье исчезають всв частные, нидивидуальные интересы; всв стрепленія, наклонности и страсти засыпають; человъкъ не имъетъ никакой другой склонности, никакой любви, кроив стреиленія, любви къ абсолютной идет, Божеству. Эта любовь, которая отвращаеть человъка оть всякаго конечнаго стремленія къ индивидувльнымъ практическимъ интерасамъ, которая погружають его въ созерцание въчной, неизбъжной необходимости, для Спинозы есть высочайшая, совершеннъйшая жизнь, есть свобода и блаженство. Но какъ возножно, чтобы отдельный человекъ приходилъ къ сознанію абсолютной субстанціи, всеобщей необходимости, дълалъ ее предметомъ своего мышленія, когда самъ онъ несамостоятельный моменть этой необходимости? Этоть вопрось съ точки зрънія Спинозы остается неразръшимымъ. Еслибы дъйствительно Божество было только всеобщей безличной субстанціей, низводящей все до случайнаго, то и человакь исчезь бы въ этой субстанція какъ безличность, и актъ саносозпанія. нышленія, философскаго знанія быль бы невозножень. Тоже саное должно сказать и о натеріалистахъ.

Что съ точки зрѣнія матеріализма сознаніе — фактъ совершенно загадочный, непонятный, мы уже говорили объ этомъ. Если же я придаю вѣсъ, значеніе этому факту, то этимъ очевидно имѣю сознаніе необходимости, въ которомъ заключается единственно возможная свобода. Значитъ совершенно справедливо, что съ сознаніемъ необходимости поставлена уже и свобода. Съ этимъ сознаніемъ я выступаю противъ необходимости, освобождаю себя отъ нея, извлекаю себя изъ нея. Слѣдовательно можно вполнѣ удовлетвориться, когда матеріалисты это сознаніе называютъ свободой. Однакожъ въ этомъ выраженіи опять обнаруживается то, какъ мало матеріалисты знаютъ существенныя слѣдствія своихъ принциповъ. Человѣческая свобода, какъ радостное сознаніе естественной необходимости, невозможна. Матеріалисты рѣшительно не

28

#### взглядъ современныхъ илтеріллистовъ на душу.

хотять идти догнчески восладовательно. Поэтому санов налое, чего ны требуень оть нихь, это то, чтобы они саное сознание необходимости, котораго конечно они уже не могуть отрицать, считали тоже естественною необходимостію. Такимъ образомъ они должны были бы сказать: какъ накоторые люди низють потребность въ работв, другіе, въ дяности, третьи въ зависти, любостяжательности, воронотвъ и т. д., такъ нъкоторые янъють потребность съ радоские сон знавать естественную веобходимость ихъ видивидуальнаго бытія. Называть эту потребность свободою нельзя, потому что она, какъ в всякая другая, также совершенно необходино вызывается внашение обстоятельствани. И им не янаонь основания согласиться, если натеріалисты захотять, признать болте совершенными экземплярами человъческаго рода тъхъ модей, поторые развили въ себъ это радостное сознане въ болве рельсеновъ видв, нежели тъ, которые безъ вся кой рефлексін, съ удовольствіенъ или безъ удовольствія находятся подъ унравленіенъ естественной необходимости. Гораздо скорве съ точки зрвнія матеріалистовъ можно придти къ высли, что этихъ последнихъ надобно считать совершеннъйшини, потону что въ нихъ уничтокенъ даже призракъ, обнанъ свободы. Они болъе не воображають себя свободными, они даже не говорять о свободь, какъ это дълають теоретики и еплософы, но дъйствительно, плотію и кровію, вския своими мыслями, вских своимъ сознаніемъ преданы естественной необходимости своего бытія.

Такних образовъ принципы матеріализна ведуть къ базусловному отрицално духовной жизни. Матеріализиъ не приходить къ такому заключение: поэтому онъ ностоянно путается въ противоръчіяхъ; признаетъ духовныя функцій накъ сакты и въ тоже время уничтожаетъ ихъ своимъ водзервнісиъ. Онъ не идетъ такъ далеко, какъ должавъ бы идти но своимъ принцинемъ. Онъ сколько возможно отвоняетъ духъ, низводя его въ рядъ химическихъ процессовъ, отнинаетъ у него все субятанціальное, но все-таки оть ощуще-

29

нія, предотавленія остается болбе, нежели сколько въ состоянін произвесть чисто физическіе и химическіе процессы, остается научно-развитое жыныление. Матеріализиъ не выдаеть себя за пр. ходящее состояние мозга, напротивъ онъ является съ притязаніенъ, вопреки встиъ другинъ интинянь, познать истину, съ притязаниемъ быть единственной научною теоріей. Здъсь самое осязательное противоръчіе матеріадизма: одно существование его противоръчнтъ его прянципанъ, Фактически опъ обязанъ своинъ происхожденіенъ не необходимости, которой онъ старается подчинить всв явленія духовной жизни, но процессу духовной свободы. Матеріалисть свободенъ не только когда онъ имбетъ въ виду свой индивидуальный интересь, но и тогда, когда онъ хочеть познать истину, сущность вещей; съ этипъ стреиленіенъ онъ преследуеть всеобщую духовную цель; результаты, которыхъ онъ достигаетъ, для него необходимы. Но эта необходимость не навязана ему какою-нибудь внъшнею силою, но доказана его собственнымъ мышленіемъ, и потому онъ уважиеть ее и признаеть продуктовъ своей собственной духовной двательности. Наука свободна, потому что она автономъ, потому что ова сама себъ даетъ законы; она уважаетъ свое содержаніе, когда доказала его и согласилась съ нямъ. Въ этомъ научномъ стремленія матеріализма лежить его право, цъна и достоянство. Конечно слишковъ поспъшно называють натеріалнотонь того, кто пресладуеть только чувственные, эгоистические интересы, особенно если онъ двласть это на основанія извістныхъ практическихъ правиль. Такія практическія правила-далеко еще не наука. Какъ наука, натеріализив не инветь никакихъ такъ называеныхъ натеріальныхъ интересовъ; у него дбло идетъ о познанія истаны. Матеріализиъ становится въ противорвчіе оъ свободой, ов всеми всеобщими созданіями духа только темъ, что его мысли одностороние абстрактны, что законы, которые онь отвлекаеть наъ наблюденій надъ отдальною ебластью двиствительности, выставляеть за всеобщіе принцины, что не

30

только явленія внѣшней жизни, но и души силится объяснить химическими и физическими процессами. Всеобщая духовная свободная тендендія, которую им теть матеріализмъ какъ наука, теряется въ бездушномъ содержаніи его мыслей. И матеріализмъ французской философія путался въ этомъ противоръчія: съ одной стороны требовалъ свободы и въ интересахъ свободы вооружался противъ встхъ витшнихъ авторитетовъ государства и Церкви, а съ другой отрицалъ всякое свободное дъйствіе / воли. Если человъкъ дъйствительно несвободенъ, какъ утверждають натеріалисты, то онь въ каждое игновеніе управляется внёшними авторитетами, все равно, какое имя они ни носили бы. Освобождать отъ вліяній втры, которую считають суевъріемъ, человъка, который есть ничто нное какъ «произведеніе родителей и коринлицы, воздуха и погоды, звука и свъта, пищи и одежды», другишъ путемъ, а не путемъ уменьшенія этихъ вліяній, очевидно предпріятіе самое безсиысленное. И однакожъ французскій натеріализиъ, а за нимъ и нынъшній германскій не перестаеть проповъдывать свое учение какъ новое шіровоззрѣніе, какъ новое евангеліе, которое должно освободить человъка отъ тираническаго владычества суевтрія, привести его къ новой, свъжей жизни, устроить для него небо на зсиль. Но властенъ ли человъкъ понять, оцёнить и послёдовать этому евангелію? Требованіе, возлагаемое матеріалистами на волю людей, не основывается ли на забвенія своихъ собственныхъ принциповъ? Не должны ли они признать свое ученіе вовсе ненужнымъ, потому что каждое чувствующее, мыслящее и дъйствующее существо и безъ этого ученія діласть такъ, какъ оно жечаеть, следовательно какъ должно?

J. K.



# НИКЕЙСКІЙ СОБОРЪ,

ВСЕЛЕНСКІЙ ПЕРВЫЙ (\*).

Въ 1853 году, въ концѣ мая, рано утромъ, при лунномъ свѣтѣ мнѣ пришлось спускаться съ высокаго, лѣсистаго склона одной изъ горныхъ цѣпей Виеиніи. По мѣрѣ того, какъ занималась заря и мы приближались къ подошвѣ этихъ горъ, постепенно открывались нашимъ взорамъ сквозь густой туманъ, покрывавшій равнину, двѣ ливіи, обозначавшія городъ Никею.

Внизу простиралось длинное озеро—Асканское, которое сообщается на западъ посредствомъ небольшаго пролива съ Мраморнымъ моремъ и занимаетъ почти всю долину; такія озера характеризують эту часть Малой Азіи. Таково озеро Аполлонія, которое видно съ вершины Мизійскаго Олимпа. Таково же небольшое озеро, находящееся недалеко отъ равнины, ведущей въ Бруссу. На восточной сторонъ озера находилось продолговатое пространство земли, окружевное древними стънами, по прямоугольной формъ которыхъ легко было съ точностію опредълить первыхъ основателей города. Такимъ очертаніемъ отличаются всъ восточные города, по-

<sup>(\*)</sup> Эта статья извлечена изъ лекцій Станлея объ исторія восточной Церкви.

#### HARBECKIN COBOPL.

строенные прееминками Александра и ихъ подражателями. Антіохія, Дамаскъ, Филадельоія, Севастія, Пальмира, всё эти города были построены въ видъ правильнаго квадрата, пересъченнаго четырьми прямыми улицами, украшенными рядомъ колоннъ по оббимъ сторонамъ. Таково было устройство Нивен (\*), основанной Лизимахомъ и перестроенной Антигономъ. Ствны ея сохранили до сихъ поръ эту форму и хотя онъ заключаютъ болъе общирное пространство, нежели первошачальный греческій городъ; но, очевидно, онть относится ко времени римской имперіи, по крайней мъръ, никакъ не поздиве царствованія Константина.

Внутри ихъ все теперь запущено; черезъ разбитыя воленны и сквозь перепутанные густые кустарники путеше-. ственникъ съ трудомъ пробирается къ разоренному Турецному селению Исникъ (dis Nizanav), которое занимаетъ центръ пустыннаго пространства. Посреди селенія, окруженного неиногили разрушенными печетами съ неизбъямыми аистами на вершнит, какъ и во встахъ пустынныхъ городахъ востока, сохраннлась уединениая христіанская церковь, посвященная «Успению Пресвятой Давы». Въ церкви есть грубая живопись, нановинающая событіе, которое среди всъхъ превратностей въ судьбя Никен обезспертило ся ния, -- первый вселенскій соборь. Цяль поя изложить это событіе и перенестись въ процюдшее; тогда было тоже самое время года, каштановые леса такъ же покрылнсь первою лётнею зеленью, были теже покачые пригорки, тоже спокойное озеро, тотъ же покрытый ситгомъ Однипъ, господотвующій издали надъ сценой; но какъ различно было въ другихъ отношеніяхъ то вреия Никеи отъ настоящаго!

Поводовъ къ никойскому собору было лжеучение Арія и порожденные имъ споры. Описание подробностей этой полемики заставило бы меня слишкомъ удалиться отъ своего

T. XI.

<sup>(\*)</sup> Страбонъ, XII, 565.

преднета; ограннчусь указеніенть на пекаторыя черны, вичющія тесную связь съ исторіей того времени.

Вопервыхъ, главное отличіе этого спора отъ новъйшихъ заключается въ его отвлеченности. Недорасушънія, изъ которыхъ возникла ересь Арія, нивютъ очень изло сходства съ тъми, которымъ обязаны овониъ происхожденіенъ дизнія, называемыя аріанскими въ невъйшія времена: овъ произошан изъ-за словъ «Отецъ» и «Сынъ», «рожденный» и «несотворенный». Споръ шелъ объ отношеніяхъ лицъ Святой Троицы, не только прежде воплощенія и творенія, но даже прежде существованія времеви. По учение Арія «было, когда не было» Его, Сына Божія.

Ученіе Арія возбуднло опасеніе въ православныхъ частію потому, что оно отвергало божестве Христа (оно въ дальнъйшенъ развити своенъ и вело къ тому), особенно же потому, что воднао два божества виссто одного, саздовательно воястановляло иногобежіс. Еще нелево Константичь нобавнаъ Церковь отъ многобожія, ндолошевлонство, эленизна; еретическое ученю Арія угрожало снова подчинить ее власти этого трага. Греція и Востокъ Солве, нешели Италія в Западъ, были настоящею родиною древняге языческаго идоловоклонства во всяхъ его видахъ; неотому нерковь восточная болве, нежели западная, была чувствительна къ тому, что деже отдалейнымъ образомъ вело къ возстановленію вногобожів. «Върую въ Боза» -- было обычное выраноніе въ символахъ въры на Западъ. На Востокъ же еще до никойскаго собора въ нихъ говорили: «върую во единен Бога» (\*).

Было или изтъ вногобожіе необходимымъ выводомъ изъ ученія Арія, во всякомъ случав, достовърно, что этого последствія опасалась православная Церковь; время и въсто про-

34

<sup>(\*)</sup> См. Руфянъ въ Symbol. § 4. По мнѣнію Станлея таже самая мысль проявляется въ ревности восточной Церкви въ сохраненія ученія, что Духъ Святый исходить только отъ Отца.

пскожденія аріанства еще болье увеличивали ся опасевія. Но что составляеть самую вежную черту въ отношения къ этому собору, это напряжениея сила, съ которою велся споръ. Есля ны представияъ, что вопросы не касались ни отношеній Божества къ человъчеству или, собственно говоря, божескаго и человъческаго естества въ І. Христь, ни ученія о Святой Трояць (во всъхъ этихъ пунктахъ объ стороны были одного митнія), по дело шло о непостяжимыхъ отвошеніяхъ Божества до существования времени, то вань трудно понять, какъ ногли подобные вопросы сильно взволновать страсти людскія. Между твиъ, дъйствятельно такъ было, по крайней изръ, въ Египть, гдъ начался споръ. Люди всъхъ званій приняли въ немъ участіе и вов почти съ равною энергіею: енновонъ воэсталъ ва епископа», говоритъ Евсевій, «округъ противъ округа, подобно непріятелянъ, бросявшянся другъ на друга въ бурный день» (\*). Состязания были такъ горячи, что ихъ пародировали на языческихъ театрахъ, а во время схватонъ на вубличныхъ площадахъ были разбиваены императорскія статуя. Аріанъ называля сунасшедшини (пожно думать, что яхъ же собственные доводы обращали противъ няхъ), а учение Арія попынательствонъ, аріонаніею; ихъ безунное поведеніє при общоственныхъ случаяхъ оправдало впослядствія это названіе. Матросы, нельники, путешественники ияли о спорныхъ ученіяхъ за работой и въ дорогъ. «Въ каждонъ уголкъ Аленсандрія, на улицахъ, на рынкахъ слынны была богослововія разсужденія; торговцы, менялы, насиния---всв были заняты ими. Спрашиваете кого-нибудь, сколько еболовь, а онь отвечаеть разсуждениень о рожденновъ и нережденновь. Хлёбникъ, рибето того, чтобы сназать цену жатба, толковаль, что «Сынь содчинень Отцу». Спраниявають: «готова ли баня?» а отръчающій разсуждаеть, что «Сынъ произошель изъ ничего» (\*\*). Эти слова, сказанныя о Константинополь, още вършее могуть быть отнесены къ Александріи.

Digitized by Gooste

<sup>(\*)</sup> Евсевій въ жазна Константина, III, 4.

<sup>(\*\*)</sup> Григорій Нисск. de Deitate Fil. 466 (Неандеръ IV. 61).

#### UPABOCJABHOE OBOSPEHIE.

Съ другой стороны явилась власть и харавтеръ, до сихъ поръ но встръчавниеся въ христіанской Церкви. Властитель міра въ первый разъ вступилъ на сцену богословскаго состяванія. Онъ вошель въ спошенія съ Церковію, какъ путешественникъ, прябывшій въ незнакомую страну съ большими надеждани, съ поспънными заключеніями и съ горькими разочарованіями. Какое впечатление все это произвело на императора, им моженъ видъть изъ его письма къ пастырянъ александрійской Церкви; высказанныя въ ненъ мысли могли быть внушены ему или изивнены его духовными совятниками; по, несмотря на это, ихъ вожно принять за его собственныя, потову что и въ другихъ случахъ онъ оставался имъ въренъ. Онъ говорить въ этомъ письмѣ о своемъ призваніи соединить вселенную подъ властью одной главы, высказываеть, съ какою надеждою обратился отъ взволнованнаго Запада въ Востоку своей имперіи, откуда возсіяль божественный свъть. «Но увы! божественное и славное Провидъніе, какъ пораженъ быль ной слухъ или скорве сердце!» Потонъ убъждаеть состязующихся оставить нелочные и безконечные споры и возвратиться къ согласію, и убъждають съ такинъ жаронъ, что въ искренности его трудно сомнъваться. «Возвратите мнъ, говоритъ онъ, мирные дни и спокойныя ночи, свътъ и веселье вибсто слезъ и стоновъ.» Онъ дошелъ до Никонидіи, столицы Востока, и уполяеть открыть ему путь къ Востоку И ДАТЬ ВОЗМОЖНОСТЬ ВИДЪТЬ СВОИХЪ ПОДДАННЫХЪ ОНАТЬ ВЪ СВОбодъ и единодушіи (\*). Письмо его не произволо никакого вліянія. Споръ заніелъ слишкомъ далеко. Рана могла быть исцълена только какимъ-нибудь необыкновеннымъ средствоиъ. Въ инператоръ соединалось горячее желание возстановить единодушіе между своими подданными съ безотчетнымъ, но глубокних уваженісих къ главанъ христіанскаго общества. Эти два чувства навели его на высль созвать на соборъ представителей православія. Прежде спископы сзывали въ

<sup>(\*)</sup> Ввс. въ жизни Конст. II, 68-73.

Digitized by Google

#### никейский соборъ.

подвластныхъ имъ округахъ небольшіе соборы, иногда едваля превосходившіе числомъ членовъ собраніе прихожанъ обширнаго прихода. Но сътздъ епископовъ изо встять частей имперіи могь состояться только при содъйствіи центральной власти, которую признавали бы вст епископы, а въ началъ 4-го стольтія такую власть ямълъ только императоръ. По этому случаю опъ разослалъ учтивыя письма ко вствиъ спископанъ. Одно изъ нихъ сохранидось: въ неиъ императоръ упоминаеть о сътздъ 18-ти епископовъ въ Анцирь, въ Галатін, за 9 льть до того времени съ подобною же цълью и потоиъ назначаетъ мъсто собора (\*). Это приводить насъкъ вопросу: что заставило императора избрать Никею итстоиъ собора? При вселенскихъ соборахъ, какъ при сраженіяхъ, этотъ вопросъ всегда былъ важенъ. Возьненъ для примъра Тріентъ. Его положеніе у санаго подножія Альпъ, притомъ на итальянской сторонъ, точно выражаеть особенность собранія, бывшаго въ немъ. Оно должно было находиться какъ можно ближе къ императорскимъ владъніямъ, но и не внъ папскихъ; должно было приближаться къ предъланъ протестантизиа, но не переходить за нихъ. Посмотримъ на Пизу. «Какъ будто нарочно для собора была устроена эта итстность (\*\*), плодоносная равняна, изобилующая садами и виноградниками, хлъбоиъ и виномъ, сообщающаяся посредствоиъ ръки съ моремъ, доступнымъ и французанъ и итальянцамъ и германцамъ.» Посиотримъ на Констанцъ. Это свободный пограничный городъ, слъдовательно въ извъстной степени нейтральный въ отношении враждовавшимъ партіямъ, расположенъ на берегу большаго озера, которое облегчаеть сообщение съ нимъ и легко можеть снабдить городь сътстными припасами, даже при такомъ стечения народа, въ особенности рыбою во время поста. Кроит того городъ носитъ счастливое назвавие «Constantia»;

<sup>(\*)</sup> Analecta Nic. 21.

<sup>(\*\*)</sup> L'Enfant, Concil. de Pise.

одно это, какъ извѣстно, заставило папу согласиться на выборъ этой мъстности для собора. Подобныя же побудительныя причины расположили императора избрать Цикею мъстоиъ собора. Одна изъ нихъ ясно высказана имъ самямъ: это благорастворенный воздухъ мъстности (\*). Смертность, распространившаяся между епископами въ Ефесъ, горячіе споры, возникшіе между медиками въ Тріенть относительно его климата, доказывають, какъ важенъ этотъ вопросъ. Константинополь еще не былъ основанъ; этотъ городъ, столица восточной имперіи, быль избрань мъстомъ для втораго собора. Хотя ивсто для столицы еще не было окончательно назначено, но столичная атмосфера, такъ сказать, уже носилась надъ берегами Пропонтиды (Мран. моря), ихъ уже посъщали восточные цезари; а Никомидія, древній главный городъ Вненніи, отъ Никен только въ 20 инляхъ, еще съ Діоклеціана считалась столицею Востока. Ея не избрали и стоиъ собора въроятно по двумъ причинамъ: вопервыхъ Никомидія, какъ исстопребывание правительства, была не такъ удобна для священнаго собранія. Вовторыхъ епископъ ся Евсевій принималъ дъятельное участіе въ защить еретика и созвалъ синодъ изъ аріанскихъ епископовъ, недалеко отъ этого города. Поэтому Никея, второй главный городъ послъ Никомидін, естественно была предпочтена Константиномъ. Она находялась довольно близко отъ императорской резиденціи, и черезъ озеро легко могла имъть сообщение съ Пропонтидою. «Когда прибудуть сюда епископы Италін и другихъ странъ имперіи»-это слова самого пиператора, «я буду довольно близко для того, чтобы наблюдать за соборомъ и участвовать въ немъ» (\*\*). Наконецъ имя Никен, какъ имя Констанца, играло въ этомъ случаъ важную роль. «Никея» значитъ «городъ побъды или «завоеванія». На его монетахъ была изображена Викторія. Это имя согласовалось съ любинымъ ти-

<sup>(\*)</sup> Anal. Nic. 21.

<sup>(\*\*)</sup> Anal. Nic. 21.

туловъ Константина. Онъ только что одержалъ побъду надъ своимъ вторымъ вротныенковъ, за что получилъ прозваніе Никиты — побъдителя вли завоевателя. Явленіе креста, бывнее ему предъ прежнею его побъдою, сопровождалось словами: и тожа жа «симъ побъждай»; особенно подробно говорить Бъсевій о вножествъ побъдъ и завоеваній (\*), гарменированняхъ съ имененъ этого города, и смотритъ на самый себоръ, какъ на знакъ признательности за побъду недавно одержанную императоромъ надъ всъми его врагамя. «Этотъ городъ, говорятъ онъ, приличный для собора, былъ соименная побъдъ Никея» (\*\*).

Третій цункть, касающійся этого собора, вреня, въ которое овъ былъ созванъ. 325-й годъ былъ 20-й въ царствованія Константина, провозглашеннаго императороиъ въ іюлъ 306 года. Неннего более года тону назадъ Константинъ, послъ победы надъ Ликиніенъ, сталъ инператоронъ Запада и Востока. До этого времени восточный соборь быль бы ночти невозножень; ноэтому аріанская ересь безпрелятственно распростренялась впродолжения 57 леть, доколе прекращение междоусобной войны и возстановление шира дало Константину возножность обратить внимание на эту распрю и сдъдать посладнюю попытку къ искоренению ея. Трудно съ точностно определять, ек каконь изсаць и какого числа быль открыть соборь: время это указывается различно-оть 20 до 29 ч. ная, 14 ная 19 іюня. Достаточно знать только то. что оть начался незадолго до праздника Патидосатия цы въ началь льта. Восточные соборы обыкновение назначались въ это время, въродтно вогому, что съ открытіенъ плаванія по Среднаемному морю и съ возвращениемъ теплой погоды, путешествіе становилось легко (\*\*\*). Императору хотвлось от-

<sup>(\*)</sup> Евс. въ жизн. Конст. 1V, 47.

<sup>(\*\*)</sup> Тамъ же, III, 6. 7.

<sup>(\*\*\*)</sup> Греки называють воскресенье слъдующее за вознесеньемъ «Воскресеньемъ св. отцевъ или 318-ти никейскихъ Богоносцевъ», сирійцы презднують его 1-го іюля, армяне 7-го сентября, египтяне 5-го ноября.

ложить соборъ до 25 іюля, до годовщины его восшествія на престолъ, но въ этотъ день формальныя застданія уже прекратились, хотя участвовавшіе въ немъ не разътзжались до 25 августа.

Итакъ въ концъ мая или въ началъ іюни представители христіанской Церкви стали стекаться въ Никею со встать сторонъ восточной имперія и изъ немногихъ частей занадной. Къ гражданскимъ властявъ бъли отправлены письменныя, приказанія приготовить все необходямое для путешествія. При учрежденія почть въ имперія, подобный сътадь не представлялъ особыхъ затрудненій. Пути сообщенія, подобно жельзнымъ дорогамъ, тямулись прямо какъ стрълы, имперія до другаго. Немного лъть отъ олного конца спустя на пути отъ Бордо до Константинополя было 200 почтовыхъ станцій в 91 гостинница; въ поланя можно было довхать отъ одной гостинищы до другой (\*). Два пресвитера и три слуги составляля свиту каждаго епископа (\*\*). Они тхали частію въ общихъ экипажахъ (\*\*\*), частію на лошадяхъ, ослахъ и мулахъ, которыни они были снабжены какъ для тады, такъ и для перевоза багажей (\*\*\*\*). Нткоторые изъ нихъ, впроченъ, прівхали на корабляхъ черезъ Асканское озеро.

Это стеченіе духовенства оживило нешноголюдиую до сихъ поръ мѣстность. Число собравшихся, конечно, много уступало числу члейовъ, участвовавшихъ въ позднѣйшихъ соборахъ. По приблизительнымъ новъйшимъ исчисленіямъ число прибывшихъ на соборъ не превосходило 2200 (\*\*\*\*\*), считая всъхъ пресвитеровъ и служителей. Древнѣйшія свидѣтельства различно говорятъ о числъ епископовъ; ихъ насчи-

40

<sup>(\*)</sup> Н. Burd. р. 548. См. прямъчаніе Ньюмана на исторяч. трактаты Аванасія алекс. II, 5.

<sup>(\*\*)</sup> EBC. H. E. X. 5.

<sup>(\*\*\*)</sup> Bec. H. E. 5.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> Өеод. Н. Е. І. 6.

<sup>(\*\*\*\*\*)2340 (</sup>Макрицій, 31); 2848 (Манен, II, ст. 1073, Витих. литоцись, I, 440.

тывали до 248 (\*), 250 (\*\*), 270 (\*\*\*), 300 (\*\*\*\*) и 318 (\*\*\*\*\*). Посляднее признается наиболее достовернымъ между прочимъ потому, что соборъ этотъ часто назывался соборомъ 318 епископовъ. У отцевъ Церкви встрячается даже таинственное объяснение этого числа. 318 въ переводя на буквы греческаго алфавита изображается такъ: ТІН, т.-е. Т, по тапиственному толкованию, означало здесь состязавшихся за крестъ, IH- за святое имя Інсуса. Объясняли также, что 318 невольниковъ Авраама прообразовали этотъ соборъ (\*\*\*\*\*). Халкидонский соборъ, самый важный изъ всёхъ восточныхъ к по числу членовъ и но значению славился тякъ, что на немъ присутствовало 636 человъкъ, ровно вдвое более, нежели на инкейскомъ; константинопольский соборъ, инзложивший Игнатія и поставивший на его мъсто Фотія-твиъ, что равнался по числу членовъ съ никейскияъ.

Особенный интересь этому собору придавало впрочень не чиоло его членовъ, а рѣзкое разнообразіе ихъ характеровъ (\*\*\*\*\*\*\*). Евсевій, очевиденъ событія, описывая эти личности, различныя по лѣтамъ, по положенію и по происхожденію, говоритъ, что эта сцена походитъ на собраніе разныхъ пародовъ въ праздникъ чятидесятницы или на разноцвѣтную гирлянду, сплетенную для жертвоприношенія за умяротвореніе

(\*\*\*\*) Aean. de Monach. c. 66 ; Apol. c. Arian. r. 23, 25. De synod. r. 43.

(\*\*\*\*\*) Аюан. ad Afr. гл. 2. Cokp. l. 8. Cos. l. 17; (320) Өеод. l. 7. (\*\*\*\*\*\*) Амвросій De Fide, l. 18.

(\*\*\*\*\*\*\*) На картинахъ изображающихъ этотъ соборъ (нъкоторыя сохранились еще въ Никев) ихъ лица почти ничъмъ не отличнотся одно отъ другаго, исключая аріанъ, которые столпились въ небольшой кружовъ на срединъ сцены; во взорахъ ихъ видно сильное неудовольствіе и пораженіе, лица ихъ черны какъ уголь, —это отличительный признакъ еретиковъ.

<sup>(\*)</sup> Han. att. 34.

<sup>(\*\*)</sup> Esc. V. C. III, 8.

<sup>(\*\*\*)</sup> Вистаній (apud Theod. 1. 8), который прибавляеть, что не изслівдоваль этого сь точностію.

имперія (\*). На соборѣ присутствовали ученые и неучецые, царадворцы и поселяно, старики и юноши, описконы, приближающиеся къ ногиль, и молодые дижовы, только что вскупнышіе на служеніе Церкви (\*\*). Въ отоять собравія равница между старикани и юношани была значительные обынновенного, потому что эта эпоха была переходнимъ временень въ исторія Церкви. Новое покольніе было воспитано въ ниръ и снокойствія. Но таковы были старице члены собранія, составлявшіе большавство. Они пережили последија саныя тажелыя гоненія. У жиоглуз еще не изгладилась нечать страданій. Накоторые когли показать раны, нанесенныя ниъ орудіани цытки. Накоторые восили слъды посябдяяго гоненія, отличавшагося особенною жествюстью, во время котораго христівнамъ выкалывали правый глазь и прижигаля жилы на ногахъ для того, чтобы лишить ихъ возможивоти убъжать изъ сомлки, гдъ они работали въ рудникахъ (\*\*\*). Какъ пучеваки и поборнаки превослевія, эти лица, консчно, имъла право на особое уважение на соборъ. Въ эненъ отношении никакой соборъ не ногъ равняться съ инкайскимъ.

На вервый разъ члены собора собрались въ одномъ изъ нанболте общирныхъ зданій Никен, для благодаротвеннато богослуженія. Неизвъстно, было ли это зданіе дъйствительная церковь, или только на время было обращено въ церковь: по преданіямъ, оно очень сходно съ древнею никейскою гимназіей, какъ описываеть ее Страбонъ (\*\*\*\*). Во всякомъ случат выборъ перваго собора послужилъ примъромъ многимъ поздатайщимъ. Начиная съ халкидонскаго собора соборныя совъщанія обыкновенно происходили въ церквахъ. Чдены никейскаго собора собирались, впрочемъ, въ эту временную



<sup>(\*)</sup> Жазнь Конст. III, 7.

<sup>· (\*\*) 4</sup>bid. III, 8. 9.

<sup>(\*\*\*)</sup> Esc. H. E. VIII. 19.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> См. Страбонъ (XII, 565) и пресентеръ Григерій «О. св. отцахъ никейскаго собора», у Манси, II. 727.

или постоянную церковь только для первыхъ и для послѣднихъ совѣщаній. Послѣ полебствія члены собранія должны были раздѣлиться по національнымъ грунцамъ, къ описанію которыхъ и приступлю теперь.

Группа депутатовъ отинотской Церкви болёе другихъ привлекаеть наше внижание. Главою ся, хота не по вызано и энергия, но по сану, былъ престаръдый списконъ Александръ, который былъ первынъ обличителенъ Арія. Онъ былъ списконовъ, если не первой, за го самой ученой спержіи. Ему одному на всемъ соборѣ принадлежалъ титулъ пания. Титулъ римскаго папы еще не былъ извъстенъ въ исторія, но въ Александріи уже существовалъ пасмскій престоль.

Сейчась же после напы Александра им видииь худощаваго юношу не более 25 леть оть роду, красноре. чиваго, энергичнаго съ веселымъ, саекойнымъ выраженіенъ лица. Неомотря на месначительность сана (опъ былъ только діакономъ), онъ спльно привлекаеть внимание сабранія силою своихъ сужденій. Онъ уже говорить за епископа и какъ бы заранъе прокодитъ то званіе, котерое онъ. въ игръ, принялъ на себя въ дътствъ и которое черезъ нъсколько изсящевъ приметъ на самонъ делт. По незвачительности сана онъ но вожетъ участвовать въ вовъщаніяхъ этого собора, но ень такъ двятелень, его эконеніе в въ это время было такъ велико, что опъ пріобриль уже враговь на всю жезнь (\*). Этоть юноша быль Азанасия Волякій. За ничь следуеть важнайшій язь пресвятеровь, приходскій сващемникъ бавкалійской церкви (\*\*), совершевный контрасть съ Асанасіень. Ему уже 60 лъть; онъ очень высокъ и худъ и какъ будто не въ состоянія держиться на ногахъ, ижботъ странную привычку коверкаться и изгибаться

<sup>(\*)</sup> Асан. Апся. пр. Ар.

<sup>(\*\*)</sup> Это — первая александрійская церковь. Въ ней находилась гробница св. Марка, въ ней же взбирали патріарка. Она стояла у мерскаго берега на мисти, называемомъ Boucolian, потому-что на немъ васлись стада (Имло, Исторія Алекс. ц.).

какъ зити, по слованъ его враговъ. Онъ былъ бы красных, еслибы лице его не было такъ изнурево и блъдно, еслибы глаза его не были постоянно потуплены оть слабести зрънія. По временамъ жиды его быотся и напрягаются канъ будто отъ какой-инбудь мучительной, внутренной боли, той саной, можетъ быть, которую прекратитъ потонъ скоропостижная, страшная смерть. Взоръ его дикъ и съ перваго раза поразителенъ. Одежда его, движенія обличають строгаго отшельника. Онъ носить длинный подрясникь съ короткима рукавани (\*), короткій окофоръ, какъ всв аскеты; волосы его надають спутанными, густыми прядями. По обыкновению онь молчаливъ, но иногда приходитъ въ сильное воодушевление, похожее на изступленіе. Но при всемъ этонъ его илгкій голось, его привлекательное, серьезное обращение очаровывають всяхь окружающихъ его. По разсказань, онь имель иножество почитательницъ изъ набожныхъ алексавдрійскихъ женщинъ. Это-еретикъ Арій: враги его называли его сумасшедшинь, находя такой сиысль въ самонь его имени, которое на греческоиъ означало воинское бъшенство. Его окружаеть группа его соотечественниковъ, которые одинаково были преданы ему какъ во время славы, такъ и во время паденія; вотъ имена пъкоторыхъ изъ инхъ: Сарасъ, также священникъ, изъ Ливіи, Евзоій, діаконъ изъ Египта, Ахиллъчтецъ, Өсонъ, спископь мармарикскій изъ Киренанки, в Секундъ, епископъ изъ Птолеманды, въ Дельть. Таковы быля запъчательнъйшіе изъ депутатовъ александрійской церква. Но изъ средины Египта вышли люди совершенио другаго рода; они не походили ни на грековъ, ни на егнатянъ, перенявшихъ греческіе нравы это были первобытные копты, которые или совершенно пе знали греческаго языка, нли объяснялись на немъ съ большимъ трудомъ; они полжизни, иногда и целую жизнь скрывались въ пустане и

<sup>(\*)</sup> Это описаніе заимствовано изъ двухъ раздичныхъ, но не совстиъ несогласныхъ сказаній — у Еписанія (LXIX, 3) и въ письмъ, приписываемомъ Геласіемъ Константину (у Манси).

#### WINERCRIR COBOPS.

заниствовали саныя имена свои у древнихъ языческихъ боговъ, которыхъ почитали во время фараоновъ. Замъчательные изъ нихъ: Потеммонъ, епископъ Гераклеоноли, далеко на верховъв Нила и Паенутій, синскопъ изъ Верхней Онванды. Оба они прославились строгостью жизни. Потаммонъ (т.-е. «посвященный Анмону») санъ посътилъ св. Антонія; Паенутій (т.-е. «посвященный Богу») былъ воспитанъ въ пустынъ. Оба пострадали во время гоненій, оба были отивчены ихъ ужасною печатью. У каждаго изъ нихъ лѣвый глазъ былъ вырѣзанъ шпагой, а пустая впадина прожжена раскаленнымъ докрасна желѣзомъ. Кромъ того Паенутій не владѣлъ лѣвой ногой, потому что подколѣнная жила ся была перерѣзана.

Послъ депутатовъ церкви египетской, первое по значению ивсто занимають енископы Сиріи и Малой Азіи или восточные, какъ ихъ иногда называють въ отличе отъ египетскихъ. (Тогда, какъ и теперь, было соперничество между этния двумя отраслями восточной христіанской Церкви; несмотря на свое сосвдство онъ стремились къ противоположнымъ цвлямъ до техъ поръ, пока после халкидонскаго собора общая ересь не соединила ихъ.) Здъсь, въ этой группв, какъ и въ группв египетскихъ епископовъ, представителями Церкви были и ученые изъ образованнайшихъ городовь Сиріи и отчуждившіеся оть міра аскеты съ отдаленнаго востока. Первый между ними по сану быль поборникъ православія Евстасій, который быль или гототовился быть епископонь Антіохін, спрійской столицы, восточной интрополія, называвшейся градовь Господнивь. Послъ мученій отъ язычниковъ ему суждено было перенести также гоненія и отъ христіанъ – веправовыслящихъ. Но более всего онъ прославился ученостью и красноръчіень. До насъ дошло впроченъ только одно изъ его сочиненій «объ Ендорской волшебницв.»

Ниже по сану, но гораздо знаменитве его быль его главний викарій, епископь Кесарія-палестинской, Евсевій, сынь

Паночла. Онъ достоянъ уваженія какъ порвый норновный историкъ. Но не оъ уваженіенъ спотръли на вего инисйскіе пастыри. Ему одному изъ всего восточного духовенства императоръ поябрялъ свои мысля. Онъ былъ секретаренъ въ императорсковъ кабинетъ, духовниковъ Константина и посредникомъ между нимъ и народомъ. Но несмотря на все это, онъ былъ на сторонъ сретиковъ. Извъстно, что въ особенности два египетскіе пастыря неусыпно слёдили за нимъ и старались уловить каждый его неосторожный шагь. Аванасій (какія бы ви быля поздятайшія интина о религіозныхъ убъжденіяхъ Евсевія) былъ увъренъ, что въ дуліъ онъ признавалъ учение Арія. Потаммонъ зналъ его еще во время гоненій, когда Евсевій витьсто того, чтобы пострадать подобно Поталиону за Христа, избавился отъ пученій тъмъ, что принесъ жортву вдолу; Потанновъ былъ готовъ каждую минуту объявать объ этомъ, чтобы заклейнить Евсевія позоронь. Въ последствін онъ такъ и поступиль. Евсевія подозръвали въ аріанизих, но многіе изъ его викаріевъ были на его сторонъ; самые замъчательные язъ инхъ: тирскій епископъ Павдинъ я Патроонлій беонсанскій (изъ Скиеія). Также преданъ ему былъ евнскопъ наъ Elia Capitolina, т. е. изъ Іерусалина, хотя и принадлежаль къ сторонъ православныхъ.

Изъ Неокесарія, пограничной крѣности на берегу Еефрата, прибыль епископь Павель, который, подобно Паенутію и Потаниону, дретерпѣль гоненіе, только нозже якъ, при Дакинія. Онъ не владѣль рукани, потому что у него мускулы всёхь пальцень были прижжены раскаленнымь желѣзомъ. По армянскимъ преданіямъ, его сопровождали представители четырехъ великихъ православныхъ церквей не востокѣ. Во главѣ ихъ быль Іаковъ Низибійскій; его называли «чудовъ, Моисеемъ» месопотанскимъ. Онъ жилъ по цѣлымъ годамъ въ пустынныхъ горахъ-лѣтомъ въ лѣсу, анмою въ пещерѣ, имтался кореньями и травани и носилъ грубую одежду изъ тозьей шерсти. Онъ не перемѣнилъ образе жае-

ни, даже возвысивные въ санъ описнопа; тайнопревиде благоговъне, внушаемое его образонъ жизни, еще болъс увеличивалось вслъдствю разсказовъ о его чудесахъ: по клову его у прачки миновенно посъдъли волосы, онъ же обличилъ во лии притеорившагося пертвымъ и наслалъ на церсовъ войсио состоявшее изъ кожаровъ (\*).

За вниъ следують Антъ-Аллага («рожденный оги Бога», подобно греческому Theophorus»), который только что нелучиль сань свископа эдесской спархіи. Третій депутать Арнстась, двоюродный брать Іакова инзибійскаго и сына Грагогорія просивтителя, основателя ариянской Церкви, представляль на этопъ соборв отца своего, онископа, и Тирилата, царя арманскаго; опнонопъ и царь молучили отъ Константина приглашение на соберъ и послади ему своч пиеьисниме онивелы въры съ Аристасояъ. Четвертый-Довниъ персіанниз, единственный представитель отделеннаго водтека; онъ первый прябавнать къ своему имени титуль индійснаго интрополнта, употребляеный теперь калькутонии евисковани. Къ той же группъ премадлежать одиннадчать авугихъ новеввотнихъ личностой, врибывшихъ съ отлоленнаго востока, изъ проданій видно, что только они юдин не протернъм нимекахъ пытокъ.

Во главъ паотырей и. азіатской и греческой Церкви стояль Леонтій, енисковъ Кесарін Конпадокіи. Говорать, чго огь него Григорій арианскій получиль руковоложеніе; ез этихъ воръ несарійскіе епископы стали и на будущее вреия рукополагать арианскихъ епископовъ. Мометь быть, волъдствіе тапого высокаго положенія Леонтія, Аристась и его спутники старалясь привлечь его на свою сторону. Они вотрътили его на дорогъ въ Никею, въ знаменательную мивуту. (\*\*) Онъ собирался крестить другаго, еще болье

<sup>(\*)</sup> Chronic. Edess. ap. Asseman. Biblioth. Or. 1. 394.

<sup>(\*\*)</sup> Григор. Hasians. Orat. XVIII.

#### UPASOCAASHOE OBO3PSHIE.

знаненитаго Григорія, будущаго опискона назівноскаго. Говорать, что изъ воды блеснулъ свъть, но былъ занъчень только благочестивыня путешественнякани. Арівне также старались привлечь Леонтія ва свою сторону. Изъ остальныхъ депутатовъ сирійской Церкви занъчательны: Ипать изъ Гангры, и діаконъ Гериогенъ, въ послъдствін епискояъ кесарійскій, исправлявшій на соборъ должность секретаря.

Евсевій, опископъ никопидійскій, въ последствіи конставтинопольскій, Өсогній никейскій, Марій халкидонскій и Менофантъ ефесскій принадлежали нъ санынъ сиблынь защитникань Арія. Замъчательно, что они были представителяня четырехъ спархій, въ которыхъ быля четыре вселенскихъ собора. Три последние епискова окоро исчезли съ историческаго поприща, но Евсевій инконидійскій, другъ и, можеть быть, брать Евсевія кесарійскаго яграль, важную роль во время и после собора. Онъ былъ навъстенъ у аріанъ подъ имененъ великаго, (\*) какъ Асанасій у православныхъ. Ему приписываля чудеса. Прежде онъ заняжалъ ивсто епископа въ Берить, потоиъ былъ перекеденъ въ никончдійскую епархію, въ тогданнюю столицу восточной няперін. Онъ быль любимецъ соперника Константинова Ликанія н, послѣ смерти его, находился въ дружескихъ отноненіяхъ съ вдовою его Констанціею, сеотрою Константива. Черезъ все и черезъ свое родство съ императорскинъ семействоиъ, онъ занивалъ при дворъ почетное ивсто.

Недалеко отъ Евсевія долженъ былъ занимать мъсто на соборѣ Митрофамъ, византійскій епископъ. Вязанчія была незначительна тогда, но черезъ цять лють она могла бы затмать своямъ могуществомъ славу Накомидін. По болъзни и старости Митрофанъ не могъ явиться на себоръ; вибсто него прибылъ 70-лътній пресвитеръ Александръ съ юнымъ секретаремъ Павломъ онъ принадлежитъ къ числу компилато-

(\*) Филосторг. I, 9.

ровъ византійской церковной исторіи. Александръ велъ перевнску съ александрійскимъ епископомъ относительно аріанства и, какь кажется, быль санынь непоколебинынь поборникоиъ православія. Кроиъ этихъ приверженцевъ православія, къ той же группѣ принадлежалъ Ацезій, еписковъ новаціанской секты. (Новаціане отдълилноь отъ православной Церкви въ Декіево гоненіе изъ-за того, что впадшихъ въ тяжкіе грѣхя, каково напринъръ было отступничество отъ втры, не хотъли ни въ какомъ случат, не смотря и на расказніе, принимать въ церковное общество). Его вызвалъ изъ Византів, вивсть съ Александронъ, Константинъ, который чувствоваль къ нему большое уважение за его строгую подвиживческую жизнь. Его сопровождалъ молодой Оксанонъ, который дожилъ до старости въ санъ пресвитера не изитенивъ своихъ религіозныхъ убъжденій (\*). Онъ жилъ въ то время съ пустынанкомъ Евтихіаномъ на вершинъ сосъдняго Олиниа виенискаго и оставилъ уединение для того, чтобы следовать за Ацезіень на соборь. Онь сообщаеть намъ въкоторые изъ замъчательнъйшихъ подробностей этого событія. Марцеллъ, епископъ анкирскій, былъ самынъ непримиримымъ изъ враговъ Арія; кажется въ отсутствіе дъятельнаго діакона александрійскаго, онъ превосходиль встхъ остальныхъ ноборниковъ православія пылкостью сужденій (\*\*). Однако, какъ видно изъ послъдующей его исторія, Аванасій никогда не ръшался ввтрить ему защиту православія. Марцеллъ припадлежалъ къ числу тъхъ неловкихъ богослововъ, которые не могутъ опровергать аріанства, не впадая въ савеліанство; впослѣдствія опъ два раза былъ лишаемъ епархія за неправоту своихъ выслей, разъ самъ Аванасій отлучилъ его отъ церкви; говорятъ, что одинъ изъ членовъ символа втвры (въ которомъ сказано, «Егоже царствію не будетъ конца») быль направлень протвые его суждений, доведенныхъ

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Corp. I. 13.

<sup>(\*\*)</sup> Апол. Аван. противъ аріанъ 55 23, 32.

до крайности (\*). За нимъ слъдуютъ два пастыря, одннъ нуь которыхъ произвелъ глубокое впечатление на современниковъ, а другой представляетъ значительную личность въ преданіяхъ объ этонъ соборъ. Съ острова Кипра прибыль престарълый Спиридонъ, который былъ пастуховъ и до возвышенія своего въ санъ епископа в впослъдствін. Жители острова разсказывали Сократу, какъ онъ чуднымъ образомъ пойжаль воровь, которые хотъля украсть у него овцу; по другому разсказу, Спиридонъ заставилъ свою мертвую дочь сказать ему, гдъ былъ спрятанъ какой-то кладъ (\*\*). Два менње чудесные, но болње поучительные разсказа выражають простоту и нравственную высоту его характера. Однажды знаменитый кипрскій пропов'єдникъ употребиль витето простаго слова «одръ»-«ложе». (Возьин одръ твой и ходи.) «Не считаешь ли ты себя выше того, кто говорять «одръ», но стыдишься ли ты повторять его слова?» Однажды къ нему защелъ усталый путешественникъ; не находя въ домъ другой пищи, Спиридонъ предложилъ ему соленой свинины; тогда быль пость и путешественникъ отказался ъсть ее, говоря, что, какъ христіанинъ, онъ не иожеть всть скорожнаго. Спиридонь отвечаль, что, какъ христіанинъ, онъ пожеть быть не очень разборчивъ въ пищъ, потому что для чистаго все чисто. Говорятъ, что онъ показалъ свою чудесную силу на дорогъ въ Никею. Однажды ночью овъ прибылъ съ нъсколькими православными епископани въ гостивницу, гдъ остановилось нъсколько аріанъ, которые отправлялись также на соборъ. Аріане ръшились задержать ихъ на дорогъ, чтобы такинъ образонъ уненьшить сторону своихъ противниковъ. Для этого они ночью отрубили головы у лошадей, принадлежавшихъ Спиридону и его спутникамъ. Собравшись въ путь, по восточному обыкновенію, до разсвъта, путешественники узнали о случившенся

\*\*) Руф. І. Б. См. «Синай и Палестина», ст. 179.



<sup>(\*)</sup> Ibid. de Syn. §§ 24, 26.

и пришли въ смущеніе. Но одного слова Спиридона довольно было для того, чтобы отстранить затрудненіе: лошадиныя головы, по его повелѣнію, присоединились снова къ туловищамъ и епископы отправились въ путь. Когда стало свътло они увидали, что головы попали не на свои мѣста---черныя присоединились къ бѣлымъ туловищамъ, а бѣлыя къ чернымъ; короче, вышелъ караванъ изъ нѣгихъ лошадей Объ неиъ есть много подобныхъ разсказовъ (\*). Тѣло его было похоронено на его родинъ, на ост. Кипръ, потошъ перенесено въ Константинополь, гдъ и оставалось до въятія этого города турками. Послѣ этого событія оно было отправлено на ост. Корфу, гдъ сохраняется до сихъ поръ въ соборъ. Онъ считается здѣсь покровителемъ острова и почти божествомъ іонитянъ. Сотни жителей Корфу носять его има, сокращенное теперь въ уменьшительное «Спиро».

Еще славнѣе Николай, епископъ мирскій. Не упомянутый ни однимъ изъ древнихъ историковъ, онъ представляетъ передовую личность въ преданіяхъ о соборѣ. На восточныхъ картинахъ его представляютъ съ широкимъ лицомъ, съ длинными сѣдыми волосами; онъ стоитъ посреди собранія, съ большою сѣкирою въ рукѣ, воодушевленный сильнымъ негодованіемъ противъ Арія... (\*\*)

Западные епископы составляють послѣднюю группу на этомъ соборѣ. Никейскій соборь, какъ я уже сказаль, былъ назначенъ для обсужденіи дѣлъ восточной Церкви; восточныхъ епископовъ было, по крайней мѣрѣ, 310 изъ 318. Но были представители и западной Церкви. Николай изъ Франціи, Маркъ изъ Калабріи, Капитонъ изъ Сициліи, Евсторгій изъ Милана (гдѣ еще сохранилась церковь, воздвигнутая въ память его), Домнъ изъ Стридона въ Панновіи были менѣе другихъ замѣчательны. Но съ ними было 5 духовныхъ са-

<sup>(\*)</sup> Фотій Библіот. 471.

<sup>(\*\*)</sup> Станлей забываетъ сказать, что съкира, съ которою стали изображать святителя Николая ет послюдстейи, означаетъ мечь духовный.

новниковъ, присутствіе которыхъ было очень важно для восточныхъ пастырей. Подобно Іоанну персіанину, прибывшену съ дальняго востома, Теофилъ готъ прібхалъ съ дальняго съвера. Бълый цвътъ лица его, безъ сомнѣнія, представлялъ сильный контрастъ съ спуглыми лицами и темными волосами почти всъхъ остальныхъ. Восточные пастыри были довольны тѣмъ, что между ними находился природный скиеъ (\*). Онъ имѣлъ право на уваженіе отъ всѣхъ послѣдующихъ поколѣяйй своихъ тевтонскихъ соотечественниковъ, какъ предвѣстникъ и воспитатель Ульфилы (\*\*), великаго миссіонера готской націи.

Изъ съверо-африканскихъ провинцій, колыбели латинской церкви, прибылъ Цециліанъ, епископъ кареагенскій.

Епископъ римскій Сильвестръ (\*\*\*) быль уже слишковъ старъ, чтобы лично быть на соборъ: виъсто его прибыли два вресвитера, Викторъ и Викентій. Съ ними былъ знаменитый кордовскій евископъ Осія, пользовавшійся тогда въ христіянскопъ піръ гораздо большимъ уваженіемъ, нежели самъ ринскій епископъ. Онъ былъ представителенъ большей части западно-европейскихъ церквей; какъ Евсевій на востокъ, такъ Осія на западъ былъ главнымъ совътникомъ императора. Со иногими членами собора онъ былъ лично знакомъ. Александрійскіе депутаты уже видбли его, когда онъ прібзжалъ въ ихъ городъ къ Александру и Арію съ письномъ оть императора, который старался склонить ихъ къ согласию. Осіи оставалось жить еще 30 льть, но онь быль уже обремененъ лътами и страданіями. Онъ исповъдывалъ православную въру во время гоненія при Максиминъ; его принали, говорить Асанасій, съ большимъ уваженіенъ, какъ стараго

(\*\*\*) Созоменъ (1. 17), по ошнокъ называетъ его Юдіемъ.



<sup>(\*)</sup> EBC. V. C. III. 7.

<sup>(\*\*)</sup> COE. II. 41.

натріарха, и справедливо назвали «святынъ». Вго правотвенное величіе, короткость съ Константиновъ, глубокое знаніе богословія доставили ему высокое положеніе и на всъхъ другихъ соборахъ того времени.

Члены собора, ввроятно, собралясь не вдругъ; поэтому ножно предположить, что прежде нежеля соборь быль сормально открыть, недбля двб или три прошли въ приготовительныхъ совъщаніяхъ. Первое собраніе произошло, какъ ны видъли, въ публичномъ зданія. Но для следующихъ предварительныхъ совъщаній собирались на улицахъ или въ колонвадахъ подъ отврытымъ небовъ. Новязна событія прявлекла на это иъсто иножество нностранцевъ. Міряне, философы, язычники, равно какъ и христіане, присоединялись къ объниъ сторованъ, къ православнымъ и къ еретикамъ. Изъ характеристики личностей, представленныхъ выше, видно, что собрание состояло изъ разнообразныхъ элементовъ. Большая часть членовъ, можетъ-быть, большинство, состояла изъ простыхъ, почти неученыхъ людей, какъ пастырь Спиридонъ, пустынникъ Поташионъ, Ацезій, которые строго и испренно были преданы въръ, но не нитали достаточно яснаго разсудочнаго сознанія, почему они такъ, а не иначе исповълывали сс.

Есть интересный разсказъ, не всёми впрочемъ одинаково передаваемый, о столкновейно одной изъ этихъ простыхъ личностей съ мудрецами-философами. Сократь говорить, что однажды споръ зашелъ такъ далеко, только изъ любви къ полемикъ, что, казалось, ему не будетъ конца, какъ вдругъ какой-то простодушный мірянинъ, который за преданность Христу лишился глаза и ноги, выступилъ впередъ и отрывисто сказалъ: «Христосъ и апостолы дали намъ не логическую систему, не пустой призракъ, а простую истину, которую мы должны сохранять посредствомъ въры и добрыхъ дѣлъ». Епископъ Кай, передавая разсказъ, говорить, что нѣтъ столѣтія, въ которое бы спорящіе богословы не нужданись въ подобнонъ наставления. Присутствующие, по крайной марть, на ижнуту были поражояы приведенными словани мірянина и продолжали споръ съ большинъ спокойствіень; шунь прекратился. Этоть разоказь въ другонь видь нан другой въ томъ же родъ съ нъсколько измъненнымъ нравоученіємь передають намь Руфниь и Созомень (\*): въ этонъ резоказъ спорящіе или, лучше сказать, спорящій (потону что въ немъ взята только одна личность) не богословъ, а языческій философъ, которому въ поздибйшихъ сочиненіяхъ дано двуспысленное название Евлогія (\*\*), «краснобаа». Онъ быль нокусный діалектикъ; вногда казалось, что противники наченають одерживать надъ нимъ верхъ, но онъ ускользалъ оть наль нападеній, какъ угорь или зивя (\*\*\*). Его противвикъ но піряннить, а пожилой спископъ или сващенникъ (по позднайным в разсказамь онь сходень сь св. Спариденомъ) Будучи не въ соотоянии переносить долбе насмбшекъ, которыни философъ осыпаетъ собраніе христіанъ, онъ выступають изъ ихъ толпы, чтобы возражать ему. Его неловкая наружность, еще болье обезображенная пыткали во вредя гоненій, вызываєть гронкій сибхъ со стороны его противниковь: друвья его чувствують сильное безпокойство, вида, что дъло ихъ попало въ руки къ такому неискусному защатанку. Но онъ, по своей простоть, върить въ свою силу. «Во ния Христа», говорить онъ своему противнику, «выслушай пеня философъ. Есть единый Богъ, Творецъ неба п земли, всего видимаго и невидимаго, который все содълалъ силою Своего Слова и величіень святаго Своего Духа. Сынь Божій, котораго ны называемъ Словомъ, возъниблъ состраданіе къ людямъ, совратившимся съ пути истины, и восхотбль родившись отъ жены, искупить насъ своею смертію; при-

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Pye. I. 3. Cos. I. 18.

<sup>(\*\*)</sup> Геласій III. 13.

<sup>(\*\*\*)</sup> Pye. I. 3. • Velut anguis lubricus •.

догъ вреня, когда Онъ снова явится, чтобы судить то, что люди сделеють во вою свою жизнь. Этому ны веринь, не требуя дальнайшихъ объяснений. Перестань же и ты напрасно некать доказательствъ на то, что постигается втрою, нерестань и разсуждать, какимъ образомъ все это могло или не негло быть; по отвъчай нит такъ же просто, какъ я тебя спраниваю: ввруень ля ты?»-Философа поражаеть этоть новый образь сужденія, онь отвечають такь же, что согласень съ нинъ. «Итакъ, если ты въруещь, воэстань, слъдуй за иною въ донъ Божій (\*) и прини знаменіе этой въры». Фидосоеъ обращается къ свониъ учениканъ или къ собравшинся вокругь него изъ дюбопытства и говорить: «выслушайте меня, нон ученые друзья. До тахъ поръ, пока дъло шло о словахъ я всегда находель на нихъ отвъть и что бы ни было сказано. я все могъ опровергнуть, благодаря своей ловкости; но когда витесто словъ наъ усть говорившаго вмшла сила, слова не исгли противостоять ей, какъ человънъ не можеть противостоять Богу. Если ито-нибудь изъ васъ чувствуетъ тоже, что в чувствую, пусть овъ въруеть во Христа и сладуеть за этимъ старцень, черезь которыго говориль самь Богь». Какъ бы ни быль преувеличень (\*\*) этоть разсказь, во всяковь случат онъ доказываетъ, что искренность и сила убъждения нивють нагнетическую силу надъ умами другихъ.

Эти разсназы, безъ сомнанія, выражають чувства большей части собранія — здравомыслящаго, хотя несвадущаго въ богословской діадектика. Исторниъ Евсевій усердно старается доказать, что не всъ члены собранія были людьми таного рода и торжественно указываеть на Евсевія кесарійскаго. Доказательство вовсе не нужно. Посла-

<sup>(\*)</sup> Ad Dominum. Это воказываетъ, что они были виъ зданія.

<sup>(\*\*)</sup> См. подобный же разсказъ Александра византійскаго, который ирисутствоваль на соборъ. (Соз. Ј. 17).

дующая исторія собора достаточно доназываеть, что какъ бы ни было незначительно меньшинство діалективенъ и богослововъ, все-таки оно давало жизнь и движеніе всему собранію. Сократъ съ видимымъ удовольствіенъ (\*) говерить, что окончательныя ръшенія собора были слъдствіенъ долгихъ развывіленій и каждый преднетъ быль изслѣдованъ до основанія. Геласій, недовольный быстрою побъдой стараго христіанина надъ философомъ, выводитъ на сцену другаго онлософа, по имени Федона, который боретоя съ пятью епископами, въ томъ числъ и съ Гозіенъ; Геласій педробно иередаетъ его сужденія. Этотъ разсказъ правдоподобенъ, хоти нодробности его баснословны. Спорящіе доходили до такого изступленія, что ихъ трудно было усноковть. Какъ еретикъ, такъ и православный старался одержать верхъ надъ свониъ иротивникомъ.

Мы желали бы, какъ и списковъ Кай, чтобы это было иначе. Но съ одной стороны мы внолнь сочувствуемъ членанъ никойскаго собора, а именно въ томъ, что они повеля дъла Церкви съ такою энергіей. На этонъ соборъ сосредоточились всв элементы, составляющие занимательность богословія: любовь къ свободному мышленію, желаніе точности въ **ФИЛОСОФСКИХЪ Убѣжденіяхъ, внимательное обсужденіе древняго** христіанскаго ученія, сравненіе текстовъ Евангелія одного съ другимъ. Состязующіеся, высказывая свон инвнія, ссылались не только на преданія, но на Ветхій и Новый Завъть. Страсть къ критицизиу до того усилилась, что положено было даже прежнія интина не пропускать безъ разбора (\*\*). Главнымъ поборникомъ православной втры былъ не антюхійскій, не ривскій епископъ, не александрійскій патріархъ, а діаконъ Аванасій. Ревностныя инкейскія состязанія представляють первый великій примъръ собственнаго личиаго сужденія я

<sup>(\*) 2.</sup> I. 9.

<sup>(\*\*)</sup> Cos. I. 17, 25.

свободнаго, неограниченнаго библейскаго и историческаго критицизма. На другой день послѣ спора крестьянина съ богословами (\*), члены собора должны были приступить къ серіозному исполненію своего долга или, по крайней мѣрѣ, увидать великаго человѣка, по требованію котораго они собрались; на прибытіе его сиотрѣли, какъ на первое событіе въ исторіи этого собора (\*\*). Императоръ былъ уже на иѣсколько часовъ ѣзды отъ Никеи, уже не долго оставалось до его пріѣзда и виѣстѣ съ тѣмъ до открытія собора.

(\*) Cos. I. 8.

(\*\*) Reconiil. V. C. 18. 6.

Digitized by Google

## HOCKOBCKIE EPETHKE

## ВЪ ЦАРСТВОВАНІЕ ПЕТРА І.

### (статья 2-я).

Пропаганда лютеранскихъ воззръній въ Москвъ, или, какъ выражались тогда, умножение иконоборчества не было ни для кого тайною; тънъ менье могло быть это тайною для духовнаго начальства Москвы. Духовное начальство Москвы очень хорошо видбло действія Тверитинова и его сообщинковъ и не считало себя въ правъ оставаться въ бездъйствін. Но диспуты и увъщанія слишкомъ мало дъйствовали на упорныхъ еретиковъ; а повести дъло противъ нихъ судебнымъ порядковъ было неудобно, потому что Тверитиновъ (какъ мы замътили въ предыдущей статьъ) держалъ себя очень осторожно. Такимъ образомъ общество лютеранствующихъ безпрепятственно существовало въ Москвъ болъе 10 лътъ до 1713 г. Въ апрълъ 1713 г. носковскихъ славено-латинскихъ школъ префектъ Іоасафъ подалъ преосвященному Стефану, митрополиту рязанскому и муромскому, доношение о томъ, что ученикъ философіи, Иванъ Максимовъ, «не знамо отъ куда изучися еретичества, а именно вконоборства, и въ непочитапін св. Божінхъ угодниковъ, также гнушается Церковью канолическою, апостольскою, и иногихъ къ себб привернулъ на лютерскую и кальвинскую въру,-такихъ же

Digitized by GOOGLE

#### NOCKOBCHIE EPETHKA NPM BETP'S I.

ученій научнав, канихъ и санв изучень отв отца своего діявола, и отв того его Изанова ученія творится великая соблазив прочимь ученикомь.»

Начало было положено. На допошение Іоасава 21 апръля 1713 г. соотоялась слъдующая резолюція митрополита Стевана: «взять его (Ивана Максимова) въ дуковный патріаривь приназъ и допросить».

На другой день (22 апр.) ученикъ Иванъ Максимовъ былъ приведенъ въ патріаршій приказъ и на допросв разоказаль вею свою біографію, указаль свое место жительства, объясинль, что ему отъ роду 26 лъть, перечислиль встахъ своихъ духованковъ и въ заключение заявилъ, что онъ, Иванъ, по вся годы св. Такиз причащался, а сретичества онъ Изанъ ни укого не учился, и иконоборства за нимъ, Иваномъ, никакого нътъ, и св. угодниковъ Божинхъ онъ почитаетъ, и св. иконамъ покланяется съ върою, и Церковью святою, каоолическою, апостольскою не гнушается, и вногихъ онъ Иванъ къ себъ не приворачиваетъ и не учитъ на люторскую и кальвинскую въру. И ученія, и соблавна отъ ученія его Иванова инымъ ученякамъ славено-латинскихъ ніколъ не творятся. И въ товъ онъ Изанъ, о чевъ песано въ доношелін, шлется тахъ славено-латинскихъ школъ на ученяковъ, что за нивъ Ивановъ сретичества и аконоборства нътъ. И никого изъ народа россійскаго еретиковъ и иконоборцевъ в противниковъ свято-апостольской Церкви не знаетъ; и о иконоборствъ, и о противности св. Церкви ни съ къмъ онъ Иванъ не разговаривалъ. Да къ тому допросу онъ Иванъ Максимовъ руку приложилъ.»

Такимъ образомъ Иванъ Максимовъ окончательно отрицалъ все, что на него взводилось въ доношеніи префекта. Но это разумъется ни къ чему не повело. Послъ допроса, по приказу преосв. митрополита Стефана, велъно было его Ивана Максимова держать въ патріаршенъ дворъ, въ колодвичей палатъ за крънкимъ карауломъ.

Чтобы дать далу дальнайное двиненіе, натрополить Стесоять, принять во внимание новое донесение прессита Ісаса-•а о томъ, что нгуменъ Рувниъ знаетъ нъкоторую противность за Инанонъ Максиновынъ, 26 апр. 1714 г. приназалъ: 1) архянандряту Өсссяланту Лопачинскому и деяку Динитрію Шупинскону — въ слевено-латинскихъ школахъ – ягунева Рувана и славено-латенскихъ школъ учениковъ допросить объ Изанъ Максиновъ. 2) Къ зятю Изана Максинова, нерны Воскресенья Христова, что въ Говчарахъ, къ дъякону Василью Родіонову, послать подъячаго по наказу я въ донъ его, дьяконовъ, вышеупонянутаго ученика Ивана Максинова всякія письма взять въ славено-латинскую школу, и тв янсьна, которыя будуть взяты, сну, архинандриту Өссенлакту, съ префектовъ Іоасафонъ и съ прочими учители славено-латянскихъ школъ переснотръть, и какія противныя Церкви святой письма явятся, взять тв письма ему ар-Химандриту и префекту.

Оба распоряжения быстро были приведены въ исполнение. На другой же день (27 апр.) патріаршаго приказу подъячій, Федоръ Быковъ, взявъ съ собою въ понятые двухъ занконоспасскахъ школьниковъ, отправился въ донъ длякона Воспресенской въ Гончарахъ церкви, Василья Родіонова, для обыска въ донъ писенъ его, дъяконова, шурина, ученика Ивана Максинова. Дьяконъ санъ показалъ ящикъ, занкнутый нутрянымъ замкомъ, и сказалъ, что это ящикъ его шурича, Ивана Максимова, съ его письмами и книгами,-а влочъ находится у хозанна. Подъячій туть же въ присутствія понятыхъ и при помощи дьякона запечаталъ ящикъ, и не нашедан болве ничего, отправился съ нивъ въ славоно-латинскую академію. Тамъ въ присутствія архимандрята Өсофилакта, дьяка Димитрія Шупинскаго и дьякона Василья Родіонова, верхняя доска ящика была взлонава; архимандрить Өеофилакть, префекть и учителя пересматривали содержащіяся въ ащикъ книги и письма,---«и изъ того ащика архии. Өсофилакть взяль къ собъ книжицу письчен-Digitized by GOOGIC

ную въ переплетъ, писанную по-латыни и по-русски, въ которой нацисано о имогихъ вещахъ, и о ве поклонении св. иконамъ.» Послъ такого осмотра ящикъ по приказанию Ософилакта былъ возвращенъ вышеупомянутому затю подсудимаго, дъякону Василью Родіонову.

Въ тотъ же дель (27 апр.) въ славено-латнискихъ школахъ вроисходили допросы разныхъ лицъ, пожелавшихъ заявить нъчто относительно школьника Ивана Максимова.

Восемь человѣкъ (яменно: игуменъ Рувямъ, Богоявленскаго монастыря іеродіаконъ Іоакимъ, Заиконоспасскаго монастыря іеродіаконъ Іоасаеъ, іеродіаконъ Варнава и монахъ Адамъ и славено-латинскихъ школъ ученяки: Максимъ Петровъ, Стефанъ Макацевичъ и Навелъ Ольшинскій) дали охдъльным показавія. Встхъ важнъе было (выписанное нами въ 1-й статьъ) показаніе іеродіакона Іоасафа о томъ, что Иванъ Максимовъ тъло и кровь Христову въ таниствъ евхаристія называетъ простымъ хлъбомъ и виномъ. Кромъ того, славено-латинскихъ школъ учитель богословія, Іоакимъ Богомолевскій, предъ самимъ преосв. митр. Стефаномъ показалъ, что самъ отецъ Ивана Максимова, попъ Максимъ, жаловался на еретичество своего сыпа и просилъ, чтобъ онъ, іеромонахъ Іоакимъ, сына его Ивана наказалъ довольно.

Наконецъ тринадцать учениковъ славено-латинскихъ школъ, втроятно жившіе въ одной комнать съ Ив. Максимовымъ, имечно: Аевнасій Кочинской, Павелъ Ладынскій, Петръ Паславскій, Адамъ Конашевичъ, Антонъ Ивановъ, Василій Виговскій, Григорій Сантъевичъ, Алексъй Барантъевичъ, Емельанъ Миропольскій, Казиміръ Смушевскій, Андрей Платковскій, Василій Былинскій показали:

Живучи они въ Богоявленскомъ монастыръ въ налатъ, гдъ живутъ и другіе ихъ ученики, а когда-де имъ случится въ праздники и воскресные дни идти къ церкви Божіей, къ утренпему пѣпію, и они-де у зники ученику жъ Ивану Максимову говаривали, чтобъ онъ вставъ съ ними до церкви къ заутренъ шелъ, и онъ-де Иванъ Максимовъ имъ въ словахъ

своихъ говорилъ: на ложахъ вашихъ умилитеся, и паки: ходяй въ кощи поткнется, ходяй во свътъ не поткиется, а хаживалъ-де онъ Иванъ съ ними ученики въ церковъ не ночасту. И въ иныхъ разговорахъ онъ же Иванъ говаривалъ: «вся предлагаемая вашъ воегда ядите инчтоже сушищеси»: а въ ченъ такія разговорныя слова онъ, Иванъ, говаривалъ ишъ ученикамъ, того они ученики совершенно не знаютъ.

Показаній, говорящихъ о неправославія школька Ивана Максимова, было набрано довольно. Люди, на которыхъ онъ ссылался, какъ на свидбтелей своей неввиности (нгущевъ Рувниъ и занконоспасскіе школьникя), отреклись отъ него и говорили противъ него. Но Иванъ Максиновъ упорно отрицаль всв показанія и ни въ чемь не хотбль вивиться. Это обстоятельство конечно было особенно непріятно для духовнаго начальства. Забравъ въ свои руки человъка, себъ подвъдоиственнаго, оно надъялось черезъ него узнать всю внутреннюю исторію партія лютеранствующихъ и добраться до гнезда еретиковъ; но виесто того встретилось съ упорнымъ, несокрушимымъ полчаніемъ и ренительнымъ зацирательствоиъ. Если вбрить последующимъ показаніямъ Ивана Максимова, ему дълано было частнымъ образомъ отъ префекта, чрезъ посредство нъкоторыхъ школьниковъ, предложение выдать сообщниковъ сретичества, съ объщаниенъ помилованія и съ угрозою пытки въ случат упорства. Ивань не соглашался ни на какія сдълки и упорно полчалъ. Ваконецъ, въ последнихъ числахъ апреля, митр. Стефавъ далъ краткую, но грозную резолюцію: «отослать къ розыску.» Розыскъ былъ уже внъ предвловъ духовной власти. Посему изъ патріаршаго приказа ученикъ Иванъ Максимовъ и подлянное дбло о немъ съ краткимъ отношеніемъ быля отосланы въ Преображенский приказъ къ стольнику, князю Өеодору Юрьевичу Ронодановскому съ товарищи. Это было 30 апръля.

Преображенскій приказъ шутить не любилъ. Иванъ Максимовъ преданъ былъ пыткъ и сдвлался разговорчиве.

62

Будучи допрашиванъ противъ взводимыхъ на него обвиненій, онъ, Ивамъ, съ одной пытки винился, что о св. тайнахъ, что тотъ хлѣбъ и вино простое, говорилъ пьянъ, и что не покланяется св. иконамъ и св. мощей не почитаетъ и не покланяется жы, — говорилъ, — наслышанъ отъ пасторовъ, – и былъ подъ сомнъніемъ, и смотря на иконы кланался къ нервообразному, какъ самому, а не иконамъ.

Мало того; повинившись самъ, Иванъ Максимовъ въ своемъ доношеніи отъ 11 мая оговорилъ еще пять личностей, какъ противниковъ Церкви святой и сообщниковъ въ его еретичествъ. Дъло принимало болъе широкіе размъры. Вотъ эти оговоренныя личности:

1) Лекарь Амитрій Тверитиновъ, 2) Овощнаго ряда торговый человъкъ Никита Мартыновъ, 3) Горговый человъкъ Михайло Мининь, 4) Михайло Андреевъ Фискалъ, 5) Цирюльникъ Өома Ивановъ.

Оговоренныхъ притянули въ Преображенскій къ допросу. Каждый долженъ былъ говорить противъ доношенія Ивана Максимова все, что знаетъ о себъ и о другихъ. Явились къ допросу только трое: лекарь Тверитиновъ, торговый человѣкъ Никита Мартыновъ и цирюльникъ Оома Ивановъ.

Лекарь Амитрій Тверитиновъ противъ доношенія, направленнаго на него, Сказалъ:

Иванъ-де Максимовъ нанисалъ на него неправду знатно по наученію архимандрита Өеофилакта Лопатинскаго, что онъ, по принужденію вице-губернатора Ершова, имѣлъ съ нимъ въ Симоновѣ монастырѣ въ лицѣ люторскомъ и церковномъ диспуты. И присылалъ къ нему, Ивану, онъ архимандритъ, какъ онъ былъ по доношенію префектову держанъ въ духовномъ приказѣ говорить, дабы онъ на него, Динтрія, сказалъ, что онъ держитъ лютерскую вѣру, то-де они его и освободятъ, а ежели онъ на него не скажетъ, то-де умретъ на пыткахъ. А въ домъ-де къ нему Ивану прихаживалъ онъ, Димитрій, для разговоровъ латинскаго языка, п диспуты у него съ нимъ по-латыни и по-словенски

о ноклоненія св. иконать и св. нощать, и о призыванія святыхъ чиноть школьнымъ бывали въ лицё св. Церкви и въ лицё лютерскомъ, для его Динтріевы науки латинскаго языка, а не ради противности церковной, и не отъ своего смышленія, но все отъ св. Писанія. О чемъ во свидътельство представляетъ отца своего духовнаго и приходскаго священника съ церковники. И за школьникомъ, Иваномъ Максимовымъ, противностя св. Церкви, и предести, и инъвія онъ не знаетъ.

Иванъ Максимовъ въ отвътъ на допросныя ръчи лекари Дмитрія Тверитинова отчасти подтвердилъ его показаніе; именно сказалъ слъдующее:

Будучи въ духовномъ приказъ, писалъ онъ, Иванъ, просительное письмо къ богословскому учителю, iеромоваху Іоакиму Богомолевскому, чтобъ онъ о немъ просилъ архимандрита Өеофилакта Лопатинскаго и префекта Іоасафа о свободъ его изъ духовнаго приказу. И тотъ учитель пришедъ къ нему отъ архимандрита и префекта, таножде и школьники: Максимъ Петровъ, да Иванъ, а чей прозваніемъ, не упошнитъ, по многіе дни приходя отъ префекта Іоасафа говорили, чтобъ онъ сказалъ на Дмитрія Тверитинова, что ощъ держится лютерскія въры; что-де и свобоженъ будетъ и по прежнему взятъ въ школы; а ежели не скажетъ, и они-де его отопілютъ къ розыску въ Преображенскій приказъ и будетъ мученъ.

Позваны были къ допросу школьняки Максинъ Петровъ и Иванъ Христофоровъ и сказали, что къ Ивану Максинову отъ префекта въ духовный приказъ не присылываны, и такихъ ръчей, чтобы онъ подалъ допошеніе на Тверитинова, не говаривали. Даны были Ивану Максинову съ этими школьниками очныя ставки. Иванъ Максимовъ говорилъ свое, школьники—свое. Тъщъ дъло и кончилось. Другой оговоренный, явившійся къ допросу, торговый человъкъ, Никита Мартыновъ, очевидно подъ вліяніемъ сильнаго страха, обявнилъ въ еретичествъ всъхъ остяльныхъ подсудиныхъ, а о

себѣ сказалъ, что со словъ Динтрія Тверитинова ниѣлъ великое сумнительство о поклоненіи св. иконамъ и св. мощамъ, впрочемъ имъ покланялся и тѣмъ, и другимъ, и хулы на нихъ ни при комъ не говаривалъ.

Дирюльникт Оома Ивановт съ неслыханною ситлостію показаль слітдующее:

Разговоровъ-де о св. иконахъ, что имъ не покланяться, съ нимъ Иваномъ у него Оомы не бывало. А онъ Оома написаннымъ иконамъ, также которые бываютъ облитые златомъ и серебромъ и на камняхъ выръзаны, и тъламъ, что называють св. нощами, не покланяется и ихъ не почитаеть, тъла и крови Христовой не почитаетъ же и за истину не ставить, и св. Таинъ онъ не причащается, и у отца духовнаго не былъ на исповъди лътъ съ 20, того ради, что онъ Оона читалъ въ Библіи о несотвореніи себъ ваянія и ни коего же образа, елико на небеси горћ и елико на зепли долу; и во псалит 96 о тъхъже образахъ написано, что не кланяться; о томъже писано въ книгъ пророка Варуха въ 6 гл., у пророка Исаія въ 40 гл. О томъже писано въ Дъяніяхъ апост. гл. 17, Исаін же пророка въ 44 гл., да въ Мудростехъ Соломоновыхъ въ 13 гл., да у Іеремін пророка въ 10 гл. Въ Евангелии Іоанновъ, въ 4 гл. написано о самарянывъ: истинни поклонницы поклонятся Отцу духомъ и истиною, таковыхъ бо поклонняковъ Богъ ищетъ. И про который образъ Богородицы молва идетъ, что его писалъ Лука евангелисть, и того онъ Оома въ правость не ставить же потому, что. Лука евангелистъ былъ врачъ хитростію. И если бъ онъ былъ иконописецъ, то бы онъ въ послания своемъ объявилъ, да и другіе бъ апостоли о томъ не унолчаля жъ. А когда на какомъ мъсть ему, Оомъ, прилучится творить поклонение, и на томъ мъстъ стоя творитъ онъ по св. Евангелію поклоненіе Самому Богу и Отцу, духомъ и истиною, а не написаннымъ иконамъ покланяется. Тълесамъ, что называють св. пощани, не покланается для того, что его, Оону, сотворили не они, но вышній Богъ. Тъла и кро-T. XI.

65

ви, что совершается во св. литургио, не почитаеть онъ потому, что оно все совершается человвческими руками, и не есть истива, что то самое твло и кровь Христова. А о лекарь Дм. Тверитиновь противность, чтобъ иконамъ и мощамъ не кланяться, имъеть ли, — не знаеть, и разговоровъ съ нимъ въ томъ не было, а иконоборцевъ и развратниковъ никого онъ Юома не знаетъ.

Послѣ такого смѣлаго и рѣзкаго показанія нирюльникъ Оома изъ Преображенскаго приказу 15 іюня 1713 г. былъ посланъ къ преосв. митрополиту Стефану, «чтобъ имѣть объ немъ испытаніе и разговоры, а по испытаніи и разговорѣхъ о вышеписанномъ его, Оомы, заблужденіи отписать, будетъ ли онъ Оома въ своемъ противлении утверждаться, или принесеть обращение истивное, и чего онъ Оожа за такое обращение или противление достоинъ отписать же, и прислать его Оону въ Преображенский приказъ по прежне-му. Митр. Стефанъ приказалъ: «принять иконоборца Оону въ патріаршій приказъ и держать до указу за кръпкниъ карауломъ.» Изъ дъла не видно, чтобы Оонъ были дъланы какія-нибудь увъщанія и испытанія: видно только, что его сторожили исправно, и пристава, стерегшіе его, сизнялись своевременно. Подъ карауломъ патріаршаго приказу иконоборецъ Оома пробылъ около двухъ мъсяцевъ, до 11 августа 1713 г., когда его было велено прислать снова въ приказъ Преображенскій. Митр. Стефанъ напутствовалъ его панятью, въ которой было написано, что онъ, Оома, въ тъхъ своихъ противностяхъ покоренія не приносить.

Иконоборецъ Оома былъ вызванъ въ Преображенскій приказъ для отправленія въ Петербургъ на судъ сената виъстъ съ другими товарищами своего еретичества и несчастія. Неизвъстно по какому случаю дъло еретиковъ было перенесено въ сенатъ: просили ли они сами о томъ, или такова была воля государева, или таковъ былъ обыкновенный порядокъ тогдашняго судопроизводства. Митрополитъ Стефанъ нослалъ отъ себя на имя государя объяснительное письмо,

въ которомъ просиль государя обратить на дъло о сретикахъ серіозное вниманіс: «да не како малый сей раскольпичества ядъ великое убійство душъ върному народу сотворитъ» (\*\*).

Вопреки желанію митрополита Стефана, въ Петербургѣ на дѣло еретиковъ взглянули довольно легко. Государю и правительствующему севату, кажется, особенно непріатно было не то, что извѣстные люди имѣють своеобразныя религіозныя инѣнія, а то, что вслѣдствіе ихъ еретичества дѣлается смущеніе въ народѣ и плодятся пустые толки. Еретики очень хорошо поняли это и рѣшились формальнымъ отреченіемъ отъ своихъ прежнихъ показаній и отъ своихъ религіозныхъ инѣній оправдаться и избъгнуть дальнъйшихъ преслѣдованій правительства.

Школьникъ Иванъ Максимовъ въ петерб. канцелярія сената сказалъ, что префектъ (Іоасафъ) поклепалъ его напрасно.

Свидѣтели жъ: игуменъ, іеродіакопы, мовахъ и ученикъ два человѣка сказали на него ложно, по наученію префекта Іоасафа, который истя ему, что онъ (Иванъ Максимовъ) въ 1712 г. за удержаніе школьникамъ жалованья на архимандрита Лопатинскаго и на него префекта написалъ челобитную, которая подана рязанскому митрополиту, и та челобитная у него архимандрита.

А что свидѣтели 12 человѣкъ школьниковъ сказали, и такія-де слова говорилъ съ ними въ издѣвкахъ, а въ церковь ходилъ.

А въ Преображенскоиъ приказъ онъ винился не терця жестокія пытки.

А на Дмитрія Тверитинова, на Никиту Мартынова, на Михайлу Минина, на Михайлу Андръева и на Оому Иванова доношеніе въ ереси написаль въ безпамятствъ бывши и въ великой скорби, и отъ страху: а бывали-де у него Ива-

<sup>(\*)</sup> Это письмо напечатано въ Прибавл. къ Твор. св. отецъ 1862 г. кн. 2, въ статьт: М. Стессанъ Яворский и Дмитрій Тверитиновъ.

ва съ иниъ Димитрiемъ о тоиъ диснуты по обыкновению школьному, ради знавля божественнаго Писанія.

А Михайло Мининъ съ Динтріенъ Евдокимовымъ знавалиси, и въ одно время въ доиб своемъ, при немъ Иванѣ, будучи пьянъ, мололъ ивчто противно о иконахъ святыхъ, а какая противность, того онъ сказать не упомнитъ для того, что въ то время онъ Иванъ былъ пьянъ же.

Такижъ образовъ ученикъ Иванъ Максимовъ снова утверждалъ свою невинность и сговаривалъ съ тъхъ, кого онъ прежде обвинилъ въ ереси.

Точно такъ же и овощнаго ряда торговой человъкъ, Михайло Мартыновъ, который въ Преображенскомъ приказъ такъ усердно обвинялъ всъхъ въ общении въ ереси, въ канцеляріи сената отказывался отъ своихъ прежнихъ показаний и объяснялъ, что въ Преображенскомъ приказъ онъ наговорилъ много лишняго въ безпамятствъ отъ страха.

Торговый человѣкъ Михайло Мининъ въ первый разъ является при допросѣ въ канцеляріи сената (допросныхъ рѣчей его въ Преображенскомъ при дѣлѣ нѣтъ). Въ возмездіе школьнику Ивану Максимову, говорившему, что онъ, Михайло, будучи пьянъ, мололъ объ иконахъ нѣчто противное, и Михайло показалъ нѣчто въ томъ же родѣ объ Иванѣ.

Школьникъ-де Иванъ Максимовъ, пришедъ къ нему въ домъ пьянъ, говорилъ: для чего-де иноземцы иконамъ не покланяются, а мы кланяемся? И онъ Михайло противъ того говорилъ: яконамъ святымъ покланяемся по преданию св. отецъ, а иноземцы того не пріемлютъ. А больше того у него съ нимъ Иваномъ никогда, нигдъ, никакихъ разговоровъ не было, и еретичества, и иконоборства, и противности св. Церкви за нимъ Иваномъ, равно какъ и за другими иодсудимыми, онъ не знаетъ. А въ Преображенскомъ-де Иванъ на него Михайла сказалъ напрасно. А Д. Тверитиновъ въ сомнъпіи и соблазиъ о поклоненіи св. иконъ пребываетъ ли, и сумнъвается ди о св. мощахъ и отъ нихъ чудесахъ и о призываніи святыхъ на помощь, не знаетъ. И за Някитою

Мартыновышь сретичества к иконоберства и протявности св. Церкви онъ, Михайла, не знасть же.

Мяхайло Андреевъ Фискалъ, также являющийся на допросв въ первый разъ въ канцелярів сената, показалъ, что онъ самъ въ сомявнія в соблазив не пребываетъ, и за иными ни за къжъ сретичества и иконоборства, и противности св. Церкви не знаетъ.

Наконецъ и самъ непреклонно-упорный еретикъ и иконоборецъ Оома римился отступиться отъ своихъ прежнихъ показаній и сказалъ вотъ что:

Пребываетъ-де онъ, Оона, въ православной касолической въръ и противности никакой не чинить. Отца духовнаго ниветь, а на исповъди у него не быль и св. Таниъ не причащался года съ три за сустани своими. Еретичества жъ, иконоборства и люторской и кальвинской въръ не держится. А въ Преображенсконъ-де приказъ въ распросъ онъ, что св. пощей не почитаеть, твла и крови Христовой за истинную не ставить, св. Таянь не причащается и у отца духовнаго на поповъди не былъ лътъ съ 20, сказалъ въ безпанатствъ, въ великонъ страхъ. Объ образъ жъ Богородицынъ, что писаль его Лука овангелисть, и понынь вь сомнънии потому, что читаль книгу Акатихисись, въ которой напечатано, что Лука свангелнстъ такого образа не писалъ, а та-де книга Златоустовскаго понастыря архимандрита, а какъ имя не знаеть. А на каконъ мъсть прилучится ему, Оонъ, творить поклонение, и на тоиъ-де мъсть стоя творить онъ поклоненіе по св. Евангелію самому Богу и Отцу духомъ и истиною, а не написаннымъ иконамъ покланяется. Мощемъ святынь не покланяется для того, что его бону сотворили не они, но вышній Богъ. А нконоборцевъ и развратниковъ никого онъ, Оона, не знасть.

Прочіе подсудящые съ своей стороны единогласно сказали, что за царюльниковъ Оомою никакой противности св. Церкви не знають. Нетербургскіе слядователи кажатся расположаны была спотрёть на дёло еретяковъ сквозь вальны. Слёдователи не считали нужнымъ сличить новыя полезанія еретиковъ съ прежиная; не очиталя нужнымъ подвергнуть яхъ вторичному допросу, чтобы кочиве узнать нотину; удовольствервались телько сорнальнымъ отречениемъ нать отъ ереси и противности св. Церкви, кратко сказать: останови мись телько на вахъ послёднихъ показаніяхъ. Члоне было въ нтогѣ этихъ показаній? Несколько неосторожныхъ ръчей, говоренныхъ съ-пьяну или въ примерныхъ диопутахъ, песколько своеобразныхъ именій, не стоящахъ въ врядонъ противорвчія съ ученіенъ Церкви, —и тольке. Легко было предвидёть, что при танихъ данныхъ дело еретиковъ должно было принять благопріатный исходъ. Такъ в одучилось.

Всвху горячве хлоноталь въ пельзу свою, а следовательно и въ пользу своихъ товаращей (такъ какъ участь всяхъ еретиковъ была неразрывно связана съ участью каждаго изъ нихъ), лекарь Д. Тверичиновъ. Еще въ Преображенсковъ онъ ссылался на своего духомичка и приходского священника, какъ на свидателей своей невиниести. Неизвъстно, были ли тогда отобраны отъ нихъ показанія, говорившія въ пользу Тверятниова; если были, то онъ могъ несомнъшно опираться на михъ; если не были, то тъкъ не менте онъ быль твердо увврень, что они будуть вь его пользу. Должно полагать, что и въ сечатъ онъ продолжелъ соълаться на свидътельство духовника и приходскаго священника, и сенатъ принялъ это во внамание. 5 февреля 1714 г. было послано изъ сливта из витрополиту Ствени въжливое письмо за подписаніенъ князя Якова Долгорукова, графа Ивава Мусниъ-Пушкина и ин. Грыгорія Волхонскаго, съ просьбою взять показание о Тверитиновъ съ его духованика и приходскаго священия на. Показанія, посланныя въ Цегербургъ 18 февраля, были въ пользу Твернтивова.

Духовникъ, Преображенской, что на Глинищахъ, церкви священникъ Потапій Логиновъ показалъ: лекарь Д. Твери-

### московские вретаки дря нетръ 1.

тиновъ, какъ жилъ у него нопа Потація въ приходѣ, на исчовѣди у него въ великіе посты былъ до трижды, а св. Таицъ не причащалая, а въ догматѣхъ перковныхъ опъ, Диматрій, противности не ищѣлъ. И со цсякою святынею въ донъ къ себѣ овъ Дмитрій его, попа Потація, призывалъ и принималъ безъ всякаго противления. И въ церковь Божію во время божественнаго пѣнія приходилъ временно. А въ прощломъ 1712 г. и нослѣ того овъ Димитрій у ного, попа Потація, на исновѣди не бывалъ.

Причеть подтвердиль показание священняка.

Приходской церкен Усненья пр. Богородицы, что на Покровкъ, въ Котельникахъ нопъ Иванъ Семеновъ съ причтомъ ноказали, что лекарь Д. Тверитиновъ въ приходъ у нихъ жилъ, и въ церковь во время божественнаго пънія къ литургія, къ вечернъ и къ утренъ временно прихаживаль, а къ Церкви святой никакого противленія отъ ного Динтрія они не признавали.

После того накъ эти показанія были получены въ Петербурга, 23 марта 1714 г. Тверитиновъ подель высокодочтенизащему вравительствующему сенату сладующее доношеніе:

Въ произовъ 1713 г. апръля нь послъднихъ числахъ оклеветанъ я въ противности ов. Церкви напрасно, а по тому дълу и по допросамъ отца моего духовного и приходскаго священияка съ причетники противности во миъ ко св. Церква нивакой не явидось. Да и въ нынъшнемъ 1714 году, на 1-й недълъ св. поста на исповъди я былъ и св. Таннъ сподобялся отъ отца моего духовнаго, церкви Живоначальныя Троицы и прен. отца Александра Невскаго (\*) отъ архимандрита Осодосія. И для того невраведнаго оклеветанія да новелитъ прав. сенатъ дать инъ великаго государя указъ для оправданія, чтобы инъ въ томъ здомъ имени не быть и исня по тому дълу учивить свободна.

<sup>(\*)</sup> Тверниновъ конечно по ошибав назвалъ св. Аленсандра Невскито по благоаврнимъ княземъ, а преподобнымъ отцемъ-

И о токъ правит. сенатъ что повелитъ.

По справкъ, взятой отъ архии. Осодосія Яновокаго за его рукою 25 марта 1714 г., оказалось, что московскій житель Д. Тверитиновъ на 1-й недълъ св. поста у него архимандрита дъйствительно былъ и св. Таниъ причаститися сподобился и св. восточныя Церкво въ догматъхъ церковныхъ противленія не имълъ.

Авло очевидно должно было приближаться къ концу. Государь Петръ взглянулъ на двло чисто съ государственной, а не съ церковной точки зрѣнія, и потому удовольствовавшись формальнымъ отреченіемъ отъ ереси призналъ подсудивыхъ свободными отъ наказанія и желалъ только истребить непріятное впечатлѣніе, произведенное еретическимъ двломъ въ умахъ народа. Въ этомъ духъ и составленъ окончательный приговоръ по дѣлу о еретикахъ. Но пусть лучше онъ говоритъ самъ за себя.

«1714 г. іюня въ 3-й день в. государь, царь и в. князь Петръ Алексвевичъ и пр. слушавъ сего дбла указалъ: школьника Ивана Максинова и торговаго человъка Никиту Мартынова и цирюльника Ооку Иванова за карауловъ послать къ Москвъ къ преосв. Стефану митрополиту рязанскому в нуронскому для того, хотя изъ нихъ Максиновъ и Мартыновъ въ С.-Петербургъ въ распросъхъ сказали, что они пребывають въ православной казолической въръ и противления никакого не чинять, а пребывають въ повиновения, однакожъ еще ихъ по правиломъ св. апостолъ и св. отецъ осви-Дательствовать духовив, истинно-ль они православную касолическую въру содержать твердо, и буде по свидътельству явятся, что они православно-казолическую въру по преданію св. апостоль и св. отець содержать твердо безь сонньнія, и о томъ, взякъ у нихъ исповъданіе на письмъ за ихъ рукани подъ прещеніенъ суда Божія въ торжественный день въ соборной апостольской церкви, во время пинія Божеств. литургія, преставить всенародно, и велъть ниъ санниъ о себв объявить, что они въ православно-каеолической върз

Digitized by Google

73

по правиланъ св. апостолъ и св. отецъ пребываютъ твердо безъ сомнънія, дабы тънъ народное объ нихъ инъніе искоренить и потонъ учинить ихъ свободныхъ. И буде у кого дворы и животы отписаны, и тв со отписаніенъ отдать имъ съ роспискани. А цирюльника же Оону Иванова по правилонъ же св. апостолъ и св. отенъ въ правосл. казолическую въру духовив исправить для того, что онъ по розыску явился ненсправенъ и подъ многниъ сомивніемъ, о чемъ явно по распроснымъ его ръчамъ, дабы онъ позналъ самую истину безо всякаго соднъвія. И есле онъ въ истенное познаніе придеть и въ томъ повиноватися будеть, взявъ у него исповъданіе на письить за его рукою, въ которонъ подтверждепіе написать противь вышеписаннаго жь, въ торжественный день въ соборной церкви велъть ему самому о себъ прежнее свое безупное сомитие и потоих о нознании истены и повиновения объявить всенародив, и какъ онъ то все самъ о себъ объявитъ, и его такожъ учинить свободна. А буде онъ въ совершенное исправление не придетъ и будетъ стоять въ безуннонъ своенъ упрянствъ, н его такожъ отослать въ носковскую губернію къ гражданскому суду для казин по уложению, какъ о такихъ противникахъ чинить повелено. А лекаря Д. Тверитинова послать съ твиъ-же урядникомъ, и велать ену и его объявить преосв. Стефану, интрополиту рязанскому и муромскому, дабы онъ въ соборной церкви въ торжественный день всевероднъ его объявилъ, что онъ Апинтрій по свидательству отцевь духовныхъ нибеть, которые сказали, что въ церковныхъ догнатъхъ противленія някакого они за нимъ не признавали, и въ С.-Петербургъ сего 1714 г. на 1-й недзаз св. поста онъ, Димитрій, св. Таннъ причаститися сподобленъ, дабы тънъ объявленіенъ объ ненъ Двитрів прежнее всенародное инбніе искоренить и учинить его свободва. И о тоить преосв. Стефану интр. рязанскому и муронскому писать и со всего розыскного двла для вбдова послать копію. А для той посылки отъ С.-Петербурга до Мосявы, провожатынъ, н., колодинканъ дать подводы и прогонныя деньги по указу сената.»

Таковъ подлинный указъ за подписацієнъ правит. сената, Тайнаго сов. генералъ-яденипотенціара и кригсъ-коминссара ни. Якова Седоровния Долгорукова,

Тайнаго сорътняка Тяхона Цикатича Стрещнева,

Кн. Григорья Ивановича Валхонскаго и вибсто

Ки. Михайла Владиміровича Долсорукова,

Михайда Михайдорича Санарида.

14 іюня 1.714 г. колодники Иванъ Максимовъ, Цикита Мартыновъ и Оома Ивановъ въ сопровождения сержанта и 3 солдать отправлены изъ Петербурга съ приложеніенъ копіи съ розыскнаго дѣла (впрочемъ не цолной, а тодько перечновой) и въжливаго письма къ пр. Стефану отъ ки, Г. И. Волхонскаго, а въ Москву прибыли и въ духовный приказъ сданы 5 іюля тогоже года. Декарь Д. Тваритиновъ съ другими ислодниками не прибыль, но присланъ къ враосв. Стефану отъ ки. Я. И. Долгорукаго съ сенатскимъ дъякоиъ Гаврилою Окунковымъ уже 17 іюля, и тогоже числа сданъ въ духованй приказъ. Михайло Андреевъ, Фискалъ и торговый человъкъ Михайло Мининъ остались волос, въ сторовъ отъ дъла. Отрелъ дѣдо о еретикахъ вагущаетъ въ мовую фазу овоего развитія.

Ф. Терновский.

Digitized by Google

(Да сладующей ницеки.)

# **BANGTRM IIPABOCHABHATO ODOBPBHI** 1863.

МАЙ

WIPEAHII, высочайще учрежденное присутствіе для изысканія способовъ въ обезначению быто духовойотва: Объ учреждения осо-2 быль присутствій вь губерщієть в о другили марань для удучшенія быта духовенства, — Внутренняя норреспонденнія; Предположенія сельскаго священника объ улучшении быта сельскаго духовенства (окончание). Сеящ. I. Тихомироча.-Замътки по вопросу о духовенствъ. Сели. Ст. Лебедеса.-Что наиболие межеть свособствоевиь из улучшению была духовен. ства? Селщ. Г. Базилевича н І. Гамалын. - Изъ Ставрополя (на Кавиаза): желавія и нужды мъстнаго духовенства. Свящ. В. Стрепетова -- Голосъ изъ провинціи. Селщ. П. Васильковскаго.-О домахъ свящевно-церковнослужителей въ убодныхъ городахъ. Осеца. ..С. Бутлина. .... Висьма изъ Владиміра: І. Наъ мъстной хродени. П. Ученическая бабліотека при владимірской семянаріи. М. Н. — Объ язданія епархіальныхъ въдомостей. Селщ. А. Сеприлина. -- Заграничныя зам'ятки: Еще насколько подробноотей о книга Колевзо. - Число евреевь въ цаломъ міра.-Новое изданіе «Аста Sanctorum». «. — Католическое торинство ет Тріснять по случаю ч трехсотъ-латія Трядентскаго собора. Р.\*\*\*. — Журнальныя заматия: Обозрѣніе журнальныхъ статей объ улучшенія быта духовенства, преимущественно въ Епархіальныхъ Въдомостяхъ. Ст. I. – Разныя навъстія; Мооворокая слархіальная библіотоки. — Вріють для защизннихь священно-и-церковнослужитолей при московскомъ Данидовъ монастыръ.--Благотворительныя учрежденія вняжны А. В. Голицыной въ Москвъ. -Отчеты попечительныхъ приходскихъ совътовъ. – Извъщение о пожертвованіяхъ въ пользу церквей лятовекой епархія. - Церкевно-пряходокія школы въ литовской спархін. -- Жесточости польсичкъ инсудлентовъ съ православными священниками. — Болгарское настоятельство въ Одессъ. -Изъ Благовъщенска на Амуръ. – Училище для дъвицъ духовнаго званія въ Иркутскъ. – Пожертвование на поддержание церкви и духовенства. – Новое отврыліе оресновъ въ Кіеве.---Шаданіе Валамскихъ видовь.-- Извъщение отъ новгородскаго Антониева монастыря.

# высочайше учрежденное присутствее для ИЗЫСКАНІЯ СПОСОБОВЪ КЪ ОБЕЗПЕЧЕНІЮ БЫТА **ДУХОВЕНСТВА.**

ОБЪ УЧРЕЖДЕНИИ ОСОБЫХЪ ПРИСУТСТВИЙ ВЪ ГУБЕРНИЯХЪ И О ДРУ-

ГИХЪ МВРАХЪ ДЛЯ УЛУЧШЕНИЯ БЫТА ДУХОВЕНСТВА.

Digitized by Google

Высочайше учрежденное Присутствіе по дъламъ православнаго духовенства, разсмотръвъ записку г. министра виу-

T. XI.

тренняхъ дълъ о способахъ приведения въ исполнение предположений объ улучшения быта приходскаго духовенства, иежду прочниъ положило:

1) Ввърнть ближайшее попечение объ улучшения быта духовенства и нопосродственное завъдиваніе относящинися къ тому распоряженіями въ каждей губернім особому присутствію, составленному изъ трехъ лицъ: епархіальнаго архіерея, начальника губернін в управляющаго палатою государственныхъ имуществъ. Къ участно въ делахъ присутствія преосвященные, по успотранию своему, погуть приглашать губернскихъ предводителей дворянства и городскихъ головъ губернскихъ городовъ, на правахъ членовъ. Въ губерніяхъ, подвъдоныхъ по духовнымъ дъланъ интрополитанъ, а по гражданскимъ генералъ-губернаторамъ, поручить имъ вообще высшее наблюденіе за ходонъ сего дъла, предоставняъ преосвященныхъ интрополитанъ назначать для заивщенія себя въ засъданіяхъ присутствія своихъ викарныхъ епископовъ, ниъющихъ пребываніе въ губернскихъ городахъ, яли же другихъ лицъ по собственному успотрънию. Тоже саное предоставить и архіепископу херсонскону, какъ низющену итстопребывание не въ губернскоиъ городъ, а равно и преосвященнымъ, присутствующинъ въ святбишенъ Синодъ, ва вреня пребыванія ихъ въ столяць. Чтоже касается до епархін оренбургской, епархіальный архіерей которой нитеть наеедру въ г. Оренбургъ, гдъ нътъ ни гражданскаго губернатора, на управляющаго палатою государственныхъ внуществъ, то за невозножностію учреднть танъ предположенное присутствіе, поручить зав'ядываніе этого д'яла взаниному соглашению генералъ-губернатора съ епархіальнымъ преосвященнымъ, съ тънъ, чтобы по всънъ преднетанъ, касающинся въдоиства государственныхъ имуществъ, входиля въ письменное сношеніе съ управляющимъ оренбургскою палатою, находящеюся въ губернсковъ городъ.

2) На семъ основанія открыть особыя присутствія во встхъ губерніяхъ, управляемыхъ по общему губернскому учрежае-

Digitized by Google

#### ЗАМВТКИ.

вію в вибющихъ палаты государственныхъ виуществъ, а также въ Бессерабскей области, и преобразовать въ таковыя присутствія существующіе въ западновъ враз съ 1842 г. губернскіе комитеты по обезпеченію духовенства. Аля образованія присутствій въ губерніяхъ, гдъ упомянутыхъ палать не имбется, а находятся удбльныя конторы, просить иннистра императорскаго двора и удъловъ, не признаетъ ли онъ возможнымъ назначить къ участію въ дълахъ особыхъ присутствій, вибсто управляющихъ палатани — управляющихъ итстными удъльными конторами. Чтоже касается до губерній и областей прибалтійскихъ, сибирскихъ, въ кавказскомъ и закавказскомъ краб и земель казачьихъ войскъ. то относительно примъненія къ симъ мъстностямъ предположенія объ особыхъ присутствіяхъ войти по принадлежности въ предварительное сношеніе съ намъстникомъ кавказскимъ и генераль-губернаторани западной и восточной Сабири и прибалтійскихъ губерній, а по войсковынъ землянъ съ военнымъ министромъ и съ епархіальными архіереями означенныхъ мъстностей.

3) Просить министра финансовъ, отъ имени предсъдателя Присутствія, увъдомить о томъ, какая могла бы быть отпускаема изъ казны съ нынъшняго же года сумма, въ видъ особаго пособія, для духовенства западныхъ епархій, сверхъ статей расхода, уже вошедшихъ въ государственную смъту. Отпуску сему просить дать форму кредита, открытаго министерствомъ финансовъ на извъстную сумму по каждой епархіи, съ тъмъ, чтобы деньги отпускались, по ассигновкамъ епархіальнаго начальства, непосредственно тъмъ лицамъ, которымъ пособія будутъ назначены.

4) Просить министра государственныхъ имуществъ объ оказании содъйствия къ улучшению быта православнаго духовенства находящимися въ въдънии министерства способами, какъ то: назначениемъ вообще пособий въ видъ отпуска лъса строеваго и дровянаго, изъ нъкоторыхъ казенныхъ дачъ, безплатно или по уменьшеннымъ таксамъ; въ видъ отвода

# православнов обозръние.

4

зонельныхъ надбловъ причтанъ, въ увеличенныхъ противу . 23-хъ-десятинной нормы разнарахъ, тамъ, гда для сего окажутся свободныя земли, и наконецъ, преимущественно въ западномъ краб, въ видъ передачи въ постоянное пользование приходскихъ священниковъ большаго или меньшаго числа казенныхъ арендныхъ статей (фермъ, зелель, вельницъ и рыбныхъ ловель), въ техъ исстностяхъ, где по разиерань и доходности этихъ статей и по другинъ условіянь таковая передача будетъ прязпана возможною. При семъ статьи, не состоящія нынъ въ арендномъ содержаніи постороннихъ лицъ, могли бы, согласно высли министра внутрепнихъ дълъ, быть передаваемы подъ исключительными условіями ихъ неотчуждаемости и необремененія долгами; а статьи, отданныя въ арендное содержаніе — подъ условіеть соблюденія кромѣ того арендныхъ условій, впредь до истеченія сроковъ по контрактамъ на яхъ содержаніе.

5) Распредѣленіе денежныхъ пособій между причтами предоставить исключительному усмотрѣнію епархіальнаго начальства съ доведеніемъ только до свѣдѣнія особаго губерискаго присутствія по обезпеченію духовенства (п. 1-й) о сдѣланныхъ по сему предмету распоряженіяхъ. Указаніе на пособія, могущія быть оказанными управленіемъ государственныхъ имуществъ, предоставить управляющимъ палатами, на основаніи данныхъ имъ министромъ наставленій. Распредѣленія этихъ пособій возложить на особыя присутствія. Оказаніе пособій въ видѣ отпуска лѣса, отвода земельныхъ причтовыхъ надѣловъ и передачи оброчныхъ в арендныхъ статей производить съ утвержденія шинистра государственныхъ имуществъ.

Государь Императоръ на журналѣ Присутствія въ 14-й день апрѣля 1863 года Высочайше соизволилъ написать собственноручно: «Исполнить.»

#### 3AMBTRA.

# внутренняя корресионденция.

Накопленіе матеріаловь по внутренней корреспонденціи заставляеть насъ дать болбе ивста этому отдёлу въ журналё и на ближайшіе ивсяцы сократить нёсколько число и разшёрь статей по нёкоторымь другимъ отдёламъ. Ред.

# Предноложенія сельскаго священника объ улучиснія быта сельскаго духовенства.

### (Продолжение.)

3) Ненало выгодъ и пользы принесло бы духовенству и освобожденіе его отъ необходимости въ вепледёліи. Земледёліе или сельское хозяйство само по себь, положимъ, не неприлично священнику, не унижаетъ достоинства священническаго служенія, и въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ составляетъ немаловажный источникъ содержанія духовенства; но зато сколько вредитъ оно **духовенству въ его уиственномъ и правственномъ самоусовер**шенствованія! Трудныя земледѣльческія работы, привязывая все внимание священника, отбивають охоту въ умственнымъ занятіямъ, даже къ чтенію книгъ. Онѣ не укрѣпляютъ священника-работника, особенно не привыкшаго съ малолѣтства къ землянымъ работамъ, а изнуряютъ его, не отрезвляетъ души, а настраивають во всемъ искать матеріальныхъ выгодъ. Черныя земледѣльческія работы служать немаловажною причиною неблагогов в наго служенія священниковъ и ихъ нерадънія о нравственномъ преуспѣяніи пасомыхъ. Трудно ожидать, чтобы священникъ усерано занятый сельскимъ хозяйствомъ и заинтересованный его выгодами ставилъ выше всего служебныя обязанности и охотво жертвоваль частію вужнаго для сельскихъ работь времени для пользы пасомыхъ, наприм. для составленія поученія. Немного такихъ священниковъ, которые, усердно занимаясь сельскимъ хозяйствомъ, ревностно и добросовъстно исполняють свои пастырскія обязанности. Большею частію священникисельскіе хозяева, въ рабочее время, и службы церковныя, и требы совершають на-скоро, безъ надлежащаго назидания для присутствующихъ, или откладываютъ ихъ до другаго, болѣе свободнаго времени, если только видится какая-нибудь возможность отложить. Положимъ, что у священника-земледѣльца

бываетъ довольно и свободнаго времени отъ сельскихъ работъ; но утомлевный ими скоро ли онъ соберется съ силами и надолго ля будеть способень въ умственнымь занятіямь? Преобладающіе ввтересы его не въ этихъ завятіяхъ. Говорять, что свящевники могуть отбывать большую часть трудныхъ венледельческихъ работь наймомъ и помощію крестьянъ, --- но это не вездъ возможно. По крайней изрѣ въ московской губернія нѣтъ выгоды возл'влывать часто неблагодарную вемлю ваемными силами, по дороговизнѣ съѣстныхъ припасовъ и рабочаго народа. Здѣсь что саблаетъ священиявъ свояни рукажи, отъ того только в получнть выгоду. Поэтому въ носковской губерни, ножетъ-быть и во многихъ другихъ мъстахъ, священники считаютъ за лучшее отдавать церковныя земли въ аренду, по законнымъ условіямъ и по частнымъ договорамъ, за незначительную цему. Крестьяне же мало гдѣ пріучены къ пособію священнику въ сельскихъ работахъ. Во многихъ мъстахъ священения, если созывають крестьянь на помощь, то только по необходимости для одного покоса, и мало видять пользы оть такой помощи. Туть за каждымъ не усмотряшь, всѣхъ не урезонншь исполнять дѣло какъ слёдуетъ. Тутъ нерёдко священнику приходится видёть и слышать дела и сцены отживающей свой векъ барщины; туть нередко священникъ по необходимости становится въ положеніе старосты или прикащика. Не знаю какъ въ другихъ губерніяхъ, а въ московской одна выгода для священника отъ помощи,-что онь скорве освободится оть надовдающихь работь, а стоить она не дешевле найма: потому что немало требуется издержекъ на угощение крестьянъ, созванныхъ на помощь. Не угостишь ихъ хорошо, такъ въ другой разъ не залучишь къ себѣ, или возбудишь ропотъ противъ себя. Кромѣ того, въ отправлении сельско-хозяйственныхъ работъ помощію крестьянъ священники инбють то неудобство, что они неожиданно могуть быть оторваны, для исправления какихъ-либо требъ, отъ начатаго дѣја, при которомъ много значитъ личное присутствіе в надзоръ. Легко можетъ случиться, что въ отсутствіе священника испортится все дѣло такъ, что послѣ нельзя исправить.

Говорять еще, что сельско-хозяйственныя занятія сближають священника съ народомъ и доставляють ему много случаевь для благотворнаго исполненія обязанностей религіозно-нравственнаго учителя прихожань. Но священникъ и безъ того бливокъ въ народу, и безъ того всегда имѣетъ и случая, и поводы исполнять свои обязанности. Онъ, если захочетъ, можетъ говорить и съ

6

#### **3ANBTEE**.

церновной кассары, в при частныхъ встрвчахъ, и при хожденія со святыней, и при отправлевіи разныхъ требъ, особенно на поминовеніяхъ по усопшанъ в на общественныхъ молитвахъ при поствъ хліба и при выговъ скота. Священникъ можетъ учредить и особыя воскресныя собесёдованія съ прихожанами. А тутъ время ли священнику учить и назидать народъ, когда онъ занятъ свішною работой, когда на умѣ у крестьянъ какъ бы скорю кончить работу? А при угощеніи крестьянъ какъ бы скорю кончить работу? А при угощеніи крестьяне стануть ли выслушивать со вниманіемъ добрые совіты и вразумленія священника? Нітъ, скоріе самъ священникъ при частыхъ свощеніяхъ съ крестьянами въ сельско-хозяйственныхъ занятіяхъ свыкнется съ образомъ ихъ жизни и дійствій.

Утверждають еще, что священникъ, какъ сельскій хозяннъ, много можеть сделать добра въ улучшению сельскаго хозяйства своихъ прихожанъ теперь, когда крестьяне съ освобождениемъ отъ крипостной зависимости вышли изъ-подъ опеки помищиковъ и получили возможность и право свободнаго труда. Повидвисму танъ. Но не всякій свящевникъ, не говорю изъ молодыхъ, даже изъ пожилыхъ, хорошо бываетъ знаконъ съ условіями и потребностями сельскаго хозяйства, не всявій съ успвхомъ можетъ дъйствовать на крестьявъ своимъ совѣтомъ и примъромъ. Большею частію свящевники сами нуждаются въ стороннихъ совѣтахъ и опытности, сами учатся сельскому ховяйству оть крестьявь. Положниъ, священникъ больше можетъ вычитать или разувнать объ устройствъ и употребления вновь изобрътенныхъ орудій вепледвльческихъ или вообще объ улучшенныхъ способахъ сельскаго хозяйства; но кто изъ священинковъ имветь возножность воспользоваться этими орудіями в способами при назыхъ удобствахъ къ сельскому хозяйству, при малыхъ денежныхъ средствахъ, при наломъ досугѣ? Теперь крестьяне скорѣе могуть научиться способамъ усовершенствованія сельскаго хозяйства оть пом'вщиковъ и арендаторовъ пом'ьщичьнать вемель. Надобно думать, что нужда заставить теперь пожещиковъ обратить большее внимание на сельское ховяйство и воспольвоваться для сего встин улучшенными способами. Тогда крестьяне сами увидять или священникъ, сколько-нибудь наблюдавшій ва ходовъ сельскаго хозяйства помѣщиковъ и отчасти практиковавшійся въ немъ, можетъ указать ниъ на улучшенные способы хозяйства, подтвержденные опытомъ. Примъромъ помъщниовъ, такъ же какъ и своимъ, священникъ можетъ доказать крестьянамъ пользу грамотности въ самомъ земледълін, н

T. XI.

Digitized by G20gle

#### православное обозръние.

тъщъ содъйствовать распространению образованія въ простоять пародъ.

Такъ, кажется ванъ, лучше освободять духовенство отъ необходимости земледала и обездечить его жалованьемъ.

Но куда дѣвать перковныя земли, кто станетъ обработывать ихъ и гдѣ взягь денегъ для жалованья духовенству?

Церковныя вемли пусть остаются собственностію церквей; вхъ слѣдуеть только оцѣнить, сколько каждая изъ нихъ можеть приносить ежегоднаго дохода при обработкѣ своими руками, потомъ виѣнить въ обязанность крестьянамъ воздѣлывать млн обработывать оныя, и вырученную или опредѣленную сумму выплачивать куда и когда слѣдуетъ по назначеню. Сумма эта поступитъ въ жалованье всему сельскому духовенству (\*).

Гдѣ ва церковвыхъ земляхъ есть лѣса, тамъ онв по прежнему пусть остаются подъ надворомъ причта и дають ему отопление. Гаћ церковныя земли отданы въ аренду на законныхъ условіяхъ, а условія не нарушаются, тамъ пусть священно-н-церковнослужители получають определенную сумму до определеннаго вренени въ зачетъ жалованья. По прошествія срока условій, эти земли, если окажется выгодиве, могуть быть переданы крестьяванъ на извъстныхъ положенияхъ. Въ господскихъ инънияхъ вивсто ружнаго жалованья следуеть взять церковныя земли, которыми пользуются помъщики, и сдать ихъ крестьянамъ, потому что ружное жалованье, выдаваемое помещиками, выждется теперь на самомъ шатвомъ основания. Во многихъ мъстахъ поивщики уже отказались выдавать оное, или стали выдавать не въ опредъленное время, а какъ пришлось-по рублямъ и конъйкамъ; въ другихъ скоро ли, долго ли, но конечно откажутся. Вообще ружное жалованье, большею частію, приносить дохода меньше того, сколько могуть приносять церковныя земля при обработкѣ ихъ крестьянами.

Разумѣется несправедливо было бы возлагать обработку церковныхъ земель на одинхъ сельскихъ или ближайшихъ крестьявъ, безъ всякяго содъйствія въ работахъ и вознагражденія за

<sup>(\*)</sup> Но объ этомъ нужно спросять крестьянъ: согласятся ля они добровольно обработывать церковныя земля въ пользу духовенства? Всли не согласятся, то принужденная обработка будетъ таже барщина и сдълавтъ духовенство есля не ненавистнымъ, то инсколько не любезнымъ для народа. Прижъч. ред.

нихъ со стороны отлаленныхъ врестьянъ (\*). Крестьяне, по отдаленности или по другиих причинамъ не участвующіе въ обработяв церковныхъ вемель, пусть, по взаниному соглашению, отправляють за обработывающихъ нъкоторое число казенныхъ подводъ, или несуть другія повивности (\*\*). Во всякомъ случав, чтобы встах крестьянь уравнять во трудахь по земледтлію во пользу духовенства, для сего необходимо дать свёдёніе волостнымъ вравленіянь о количествѣ и мѣстности церковныхъ земель, находяшихся въ ихъ волости. А волостныя правленія пусть объявять о семъ крестьянамъ на общихъ мірскихъ сходкахъ. Здёсь крестьяне условятся между собою, какія и кому обработывать церковныя вемли и чёмъ другіе интють вознаграждать ихъ за сіи работы. Если въ какой волости всѣ крестьяне согласятся обработывать церковныя земли общими силами, то это будеть для нихъ еще легче. Обработать церковныя земли, въ настоящихъ размѣрахъ, крестьянамъ всей волости ничего не стоитъ. Всѣ они едва на употребятъ на это дёло дня два неполныхъ въ годъ. Такъ напр. одни изъ нихъ по жребію или по очереди запашуть, другие васъють, третьи сожнуть и т. д. Если крестьяне стануть выручать съ церковныхъ вемель только платямыя деньги,----въ такомъ случат для нихъ будетъ лучше, чемъ, по окладу съ луши, удёлять нёкоторую сумму изъ собственныхъ средствъ на содержание духовенства, какъ предполагаютъ нѣкоторые. Во всякомъ случаѣ-будутъ ли крестьяне выручать съ церковной земли больше или меньше положенной суммы, они обязаны доставить ее по назначению. На сельскихъ старостъ и волостныхъ старшинъ нужно возложить обязавность слёдить за крестьянани въ отправленія работь (\*\*\*).

(\*) Съ передачею церковныхъ земель на обработываніе крестьянъ, нужно освободять духовенство отъ найма и кормленія пастуховъ, нанимаемыхъ для пастбища скота, наравнѣ съ крестьянами, и обязать въ этомъ сельскихъ или ближайшихъ крестьянъ. Они будутъ пользоваться за то прогономъ скота на церковной землѣ. Дет. Чъмъ обязывать, не лучше ли вступить во взаниное соглашеніе? Ред.

(\*\*) Слишкомъ много повивностей. Самое то, что общество крестьянъ должно обработывать церк. землю, служитъ для автора поводомъ въ новымъ повинностямъ на крестьянъ! Ред.

(\*\*\*) Какія же мары употребить къ тому, чтобы принудать крестьявъ работать въ пользу духовенства, и что далать, если они не будуть отбывать этой повинности, или будутъ отбывать неохотно, съ значительныки опущеніями? Прим. ред.

Сколько же церковныя земли могуть приносить дохода въ польву духовенства, при обработки ихъ врестьянами? Количество этого дохода ножеть быть определево пока по счету настоящаго времени, а впослѣдствіи, если отношеніе между цѣнностію продуктовъ в денегъ значительно взибнится, тогда ножво изивнить и самое количество дохода съ церковныхъ земель, бакъ это делается и теперь при отдаче церковныхъ земель въ аренду. Какъ же теперь опредълить этотъ доходъ? Церковныя земля почти при всёхъ церквахъ болёе вля менёе удобныя; въ вёкоторыхъ ивстахъ есть цервовныя земли, состоящія изъ заливныхъ луговъ или очень хорошаго качества, такъ что при отдачѣ въ аренду въ количествѣ около 30 десатинъ, по дешовой пѣнѣ, ежегодно приносять причту чистаго дохода до 200 р.с. и болье. Изъ подобныхъ земель, при обработкъ своими руками, върно каждая, въ означенномъ количествѣ, принесетъ дохода до 400 р. и болве. Во всякомъ случав надобно думать, если сдать церковныя земли крестьянамъ по добросовъстной оцънкъ, сообразно съ ихъ достоинствоиъ в теми выгодами, какія могутъ доставлять онѣ владѣльцамъ; то въ общемъ итогѣ суммы, вырученной съ очыхъ, получится до 300 р. за каждую церковную землю въ количествъ 30 десятивъ.

Нѣкоторые думаютъ облегчить крестьянъ во взносѣ дохода съ церковныхъ земель сборомъ опредъленнаго количества зерноваго хивба въ польву духовенства. Но такой сборъ имветъ свои невыгоды и для врестьянъ, и для духовенства. Конечно въ хлѣбородныхъ местностяхъ врестьяне охотно согласятся выплачивать извѣстную сумму хлѣбомъ; но тамъ и духовенство не можетъ терпать большой нужды въ хлаба. Да и кула давать ему остающійся хлёбъ? Ужели везти и продавать въ городѣ? А въ мѣстностяхъ нехлѣбородныхъ для крестьянъ хлѣбъ дороже денегъ. Здѣсь крестьяне большею частію живуть въ довольстве тогда, когда есть у нихъ свой хлѣбъ, а на вырученныя отъ работъ деньги они еще не привыкли обезпечивать свои семейства въ самыхъ насущныхъ потребностяхъ. Во всякомъ случав духовенству выгодние получать въ опредиленное вреня деньгани, чинь хлибонъ. На деньги оно всегда можетъ вапастись хлѣбомъ по сходнымъ ценанъ. Если при получении деньгами духовенству придется въ голодные годы потерпять отъ дороговизны хлъба, то все же оно легче перенесеть это, чёмъ бёдные крестьяне.

Кому предоставить сборъ съ крестьянъ опредъленнаго дохода, выручаемаго ими съ церковныхъ вемель? Этотъ сборъ долженъ

#### ЗАМЪТКИ.

۱

ł

I

t

۱

ľ

ł

быть виблень із обязанность волостнымь правленіямь и сейьскимь старостамь, наравий съ казенными податями, и производимь не иначе, какь единовременно, каждый годь по уборки хибба въ октябри місяці (\*). Собранныя деньги волостных правленія пусть доставляють из духовныя консисторія, яли въ духовныя правленія, или въ убядныя казначейства. Сюда духовенство въ опреділенное время можеть являться за полученіемь назначейнаго жалованья. Но никакь не слідуеть предоставлять духовенству получать свое жалованье прямо наъ волостных правленій или наъ рукъ сельскихъ старость. Этимъ духовенство можеть навлечь на себя много непріятностей со стороны крестьянъ (\*\*).

Въ ванихъ размѣрахъ слѣдуеть выдавать жалованье духовенству наъ суммъ, полученныхъ отъ схода съ церковныхъ земель? Жалованье свящевно-и-церковнослужителямъ всѣхъ сельскихъ перквей должно быть положено всѣмъ равное. Всѣ они пользуются теперь почта одинаковою пропорціей перковной земля, и бо́льшее или меньшее полученіе схода съ оной часто происходитъ или произойдетъ по независящимъ отъ нихъ причинамъ. Приходы и при равенствѣ жалованья далеко будутъ неравны и разнообразны и по числу, и по состоянію прихожанъ, и по другимъ доходамъ, выгодамъ и удобствамъ. Обыкновенный окладъ жалованья если нужно нѣсколько возвысить, то развѣ на тѣ мѣста, гаѣ нѣтъ лѣсовъ и дорого становится отопленіе и вообще содержаніе, и понизить тамъ, гаѣ скотоводство, хлѣбопашество и лѣсоводство въ цвѣтущемъ положеніи, а потому самому и солержаніе духовенства стоить дешевле.

Какъ же велико можетъ быть жалованье духовенству отъ схода съ церковныхъ земель? Если церковная земля каждой церкви, въ количествѣ 30 десятниъ, въ общемъ итогѣ будетъ приносить ежегоднаго дохода 300 р., въ такомъ случаѣ на каждый причтъ можно будетъ выдавать жалованья болѣе 400 р. Откуда же получатся эти дополнительные 100 руб.? Эта сумма получится: 1) отъ схода съ земель приписныхъ церквей; 2) отъ схода съ церковныхъ земель такъ-называемыхъ писцовыхъ, которыхъ при нѣкоторыхъ церквахъ есть 20—50 десятинъ; 3) кромѣ

· 11

<sup>(\*)</sup> Желательно, чтобы пишущіе объ улучшеній быта духовенства ближе вникли въ сущность вопроса: можетъ ли сборъ съ народа въ пользу духовенства быть уравнень съ казенными податями? Ред.

<sup>(\*\*)</sup> Жаль, что авторъ мало остановился на этомъ обстоятельстви и не объяснилъ тихъ непріятностей, какія придется терпить духовенству отъ врестьянъ за принудительный сборъ. Ред.

того инв кажется, что каждому причту следуеть получать въ зачеть жалованья и тё деньги, которыми онь польвуется съ суммъ, вырученныхъ отъ продажи церковныхъ вемель и лёсовъ. Такъ напр. въ моемъ приходё причть каждогодно польвуется 70-ю р. с. съ суммы вырученной отъ продажи церковной земли приписной церкви; въ сосёднемъ же приходё причтомъ получается, кажется, болёе 200 р. сер. съ суммы вырученной отъ продажи церковнаго лёса, тогда какъ лёсъ теперь даетъ и будетъ давать причту достаточное отопленіе. Деньги эти пусть получаются причтами въ зачетъ жалованья. Только нельвя ли еще такія суммы обратить на 5 процентовъ?--теперь онё даютъ 4°. Не слёдуетъ только зачитывать въ жалованье доходовъ съ суммъ дарственныхъ въ пользу причта, напр. на поминовение усопщихъ и т. п.

Достаточно ли будетъ жалованья духовенству въ количестві 400 р. сер. на каждый причть? Если осуществится на ділі міра, ограничивающая составъ причта однимъ причетникомъ и уравияются нісколько приходы, тогда при оставленіи за духовенствомъ тіхъ доходовъ, какими оно пользуется теперь въ исправленіи церковныхъ службъ в требъ (\*), будетъ благодітельно и та-

(\*) Въ свътской литературъ заявлено мизніе обезпечить духовенство жалованьемъ среднимъ числомъ въ 1000 руб. сер. на каждый причтъ, и за тъмъ запретить священнику взимать плату за исправление всъхъ вли изкоторыхъ церковныхъ службъ и требъ. Но такое мизніе неосновательно. 1) Въ такомъ случав многимъ крестьянамъ въ малолюдныхъ пряходахъ придется платять на содержание причта до двухъ и болъе рублой сер. съ души, да и въ многолюдныхъ приходахъ обойдется не менъе одного рубля съ луши. Такой налогъ будеть слишкомъ обременителенъ для врестьянъ. Если и теперь накоторые изъ легкомысленныхъ врестьявъ, не понимая нуждъ и потребностей священника, говоратъ ему прамо въ глаза: вамъ что дълается, куда деньги дъвать? оброку вы ве платите;тъмъ скоръе скажутъ это тогда, да еще прибавятъ: изъ насъ послъдния жилы тянутъ вамъ на жалованье. 2) Запрещение взимать плату за исправленіе службъ и требъ можетъ поставить священника въ затруднительное положение. Священникъ при такомъ порядкъ можетъ потерять много времени, которое онъ употребнаъ бы въ свою и общую встать пасомыхъ пользу. Легко можеть случиться, что иной пряхожавинь не отслужиль бы ни одного или лишняго молебна, ни одной лишней панихиды и объдни по усопшимъ, когда потребовалось бы отъ его усердія нъкоторое вознагразменіе за трудъ священника; но пря запрещенія священнику взимать плату за труды свои, онъ, пожалуй, отслужитъ сразу до десяти нолебновъ и панихидъ, будетъ просить священника отправлять серокоусты

12

#### · SAMSTER.

ное жалованые, во вовечно оно недостаточно. Ное сельская жизнь духовевства хотя унвренные столнчной нан вообще городской, но содержание сельскаго духовенства едве ин можетъ обойдтвоь дешевле городскаго но другимъ причинанъ. Такъ сельское духовечстве не ножеть и не захочеть почти за всёни. нужными продуктами ведить въ городъ (версть 30-50), оно будеть покумать ихъ об три-дорога и притоиз худшія. Кроий того городское духовенство можеть посылать сыповей свонть въ учалище. не отабляя ихи оти своего сенейства; а сельское должно везти ихъ въ городъ, нанниать имъ квартиру и содержать отдізьно отъ своего семейства. А такое содержание одного свяпренническаго сына съ одеждою, обувью в другими принадлежностяни, не обойдется ненве 100 руб. сер. въ самыхъ дешевыхъ жестакъ. Сколько же потребуется священнику на содержание авухъ или трехъ обучающихся сыновей (\*)? А иного ли дастъ езначенное жалованье, разділенное съ причтомъ?

неопустительно. Да в подобныя утружденія священника будуть ли тогла выраженіемъ искренняго релитіознаго чувстьа и усердія прихожанъ? Не войдуть ле онв скорве въ холодное обыкновение? Нужно, конечно, оставить на волю прихожань или даже освободить ихъ отъ приношений въ возьзу духовенства за исповедь и святое причастіе. А вознаграждевіе духовенства за другія требонсправленія должно существовать по врежнему обыкновению. Да и трудно ли напр. брачущимся престынамъ выгадать два-три рубля священнику за повънчаніе, когда бъдные изъ нихъ издерживають на свадебный пирь 40-60 р.с., а зажиточные до 100 р. и болве? Правда крестьянинъ высказываетъ иногда трудность заплатить священняку за свадьбу; но не возьми священнякъ съ него ничего за это-чтоже? деньги эти непремънно у него найдутся и употребятся на изляшнее угощеніе гостей. Тоже надобно сказать и относительно крещения. Всли воспріемники не затрудняются класть деньги повивальнымъ бабкамъ-на кашу вли на пирогъ: то ужели тягостно для нихъ вознаградить священника за трудъ врещенія 20-30 кол. сер.? Разумѣется, священнику не следуеть быть притязательнымъ въ получаемыхъ доходахъ отъ требовсправленія, но это совстмъ другое дъло. Авт.

(\*) Нѣкоторые думаютъ, что нужно вмѣнить сельскому священнику въ обязанность имѣть лошадь для поѣздокъ по деревнямъ своего прикода по требоисправленію; но эту обязанность лучше возложить на прихожавъ. Пусть каждый изъ нихъ пріѣзжаетъ за священникомъ, когда откроется въ немъ нужда. Иначе въ большихъ приходахъ лошадь священника въ нное время огъ частыхъ и трудныхъ поѣздокъ и ногъ таскать не будетъ. Тогда придется священнику держать не одну, а двѣ нли три лошади. На прокормленіе лошади или коровы для себя священникъ мс-

Итака, гди же ваять денога пополнить или увеличить способы содержания сельскаго духовонства? Если не изсаннуть тв источныки, наз которыхъ выдается темерь жалованье въ абкоторыяз спархіять православному духовенству, и инфится такіе источники для выдачи разваго малованье въ тыхъ спархихъ, въ KOTOPLITE AVEOBORCTEO DO MACTORALOS SPENE SALE DO BOLLEYCTCA онынь; то со стороны одного вравительства есть возножность увелячить осначенное жалованые ночти на 150 р. сер. на каждый причть (\*). А можеть быть правительство будеть нивть ресножность выдавать на каждый цричть больше уже опредъленнаго жалованья и надълять еще духовенство новыни зомляни и угольями дучшаго качества. Въ этопъ послѣдненъ спосебь обезпеченія духовенства правительство кажется не затруднатся (\*\*). Земля и развыхъ угодій въ нашенъ отечестве еще нвого. Еслибы правительство расшаряло и увеличило перковима вемли на имвющееся полнчество ихъ, или пожертвоваю бы въ пользу духовенства столько же земли, сколько уже имбется оной въ собственности церквей: то это послужило бы важнымъ обезпеченіемъ духовенства. Обработка и вновь отведенныхъ земель на навестныхъ потожевіяхъ не стренна ори миого и не отяготиза бы крестьянъ (\*\*\*). Течерь крестьяне, есвободныенсь отъ араностной зависямости понущниовь и получныши право свободнаго труда, низють иного свободнаго времени и проводять оное большею частію въ праздности. Что стоило бы ниъ въ разное время года употребить на обработву церковныхъ земель 3-6 лней?

Можетъ-быть и само духовенство, при участія комитета и лицъ, интересующихся этимъ дѣломъ, найдетъ источники для полученія постоянныхъ хоть умѣренныхъ денежныхъ пособій. Такъ есть слухъ, будто предполагается обложить акцивомъ продежу восковыхъ свѣчъ. Сумма отъ сего получится немаловажная.

- жетъ накосить съна съ своей усадьбы или съ оставшагося въ пользу его участка вемли. Если я придется прикупить ему, то немного, и онъ можетъ купить что нужно для прокориленія скота по сходной цёнъ. Асм.
  - (\*) Эта возможность еще сомнительна. Ред.
  - (\*\*) Конечно затруднятся: объ этомъ нечего и говорить. Ред.
- (\*\*\*) Да свободныя земли у насъ имъются въ слишкомъ отдаленныхъ мъстахъ, наприм. въ Сибири, или на Амуръ и т. п. Кто же будетъ тамъ бработывать эти земли? Ред.

Она ивсколько можеть восполнить ведостатоны жилованы 'духовенству (\*).

Въ заялючение заничу, что говоря о сдачи перионныхъ земень на обработъзвание престъянъ, я не утворждано, что наъ нерновней вския начего не нужно предоставлять самому духовенству; я ионагаю изъ объявновенной пропоряли церковной венля (96 и бол. десят.) обработывать крестьянаям тольно 30 десятних, а 6 десятинъ усадебной и другой болье сводручной земли нусть останется въ завъдывания каждаго причта. На этой землъ свяненникь пусть разводить огородъ и садь, пусть убираеть поносъ и т. д. Тогда эти ховяйственныя занятія не будуть для священныха гнетущею нуждой, а будуть выражениень ero довольства и ділонь досуга, будуть какъ бы временнымъ поноемъ. необходнивыих для освёженія силь и украшенія въ трудной пастырской даятельности. Тогда всё онзвическія, сельско-хозяйственныя ванятія для сольскаго священника будуть нивть значеніе эторостепенное, а первое и важивищее двло его будеть вврное исполнение пастырскихъ обяванностей; тогда вся жизнь его будеть посвящена твиъ меньшниъ собратіянъ, въ среду которыхъ Церковь поставила его быть свътильникомъ жизни христіанской. Тогла крестьяне привыкнуть видёть его среди себя не какъ OGEWAROBATO CE HUNH TDY MCBURA, OGJUBANILATOCA DOTON'S ALA HAсущнаго хлѣба, ведущаго торгъ, занятаго врѣпною думой о семьѣ. трулящагося до устали надъ своимъ полемъ в доможъ. Тогда престьяне призыкнуть видать среди себя священных какъ своего наставныха-руководителя. Тогда и самъ священникъ и народъ строже будуть относяться въ делу пастырскаго служения, И САНО ЛУХОВНОЕ НАЧАЛЬСТВО НОЛУЧНТЪ ВОВМОЖНОСТЬ ВВЫСКИВАТЬ ва всякое уклонение духовенства отъ его прямыхъ обяванностей.

Свящ. Іоанне Тихомирове.

Село Неклюдово, моск. увада.

18 априля 1863.

## Занатия но вопросу о духовскотий.

Высочайше учрежденное Присутствіе для изысканія способовъ къ улучшенію быта духовенства для разрёшенія предположейной задачи уже избрало и привело въ дёйствіе опредѣленный образъ веденія дѣла;--это---отобрапіе отзывовъ и миѣній не только

<sup>(\*)</sup> Положниъ, сумма нолучилась бы немаловажная, хотя и это сомнительно, ибо большая дороговизна церк. св'ячъ, въ случата акциза, предполигаетъ меньшій расходъ ихъ. Но главное —можетъ ли быть допущена въ Церкви акцизная свстема? Ред.

отъ спархівльных вачальствъ, но и отъ каждаго причти нь отякльности по вских спархіянъ. Наих кажотся, великую пользу принесло бы устроеніе ийстныхъ комитетовъ въ спархіяхъ для обсужденія предлежащихъ вопросовъ не тольно по губерисции» городащъ и укалнымъ, но и по аских благочиніацъ, такъ чтобы и городеное, и сельское духовенство никло полиую свободу и воемежность съ надлежащимъ разсужденіемъ и отпровенностію выскавать свои соображенія.

Не знаенъ, нанъ въ другихъ изстахъ, а у насъ больно было смотрёть, какъ отбирались отзывы отъ духовечства. Ивые веъ бласочнявыхъ сами развознам объ этонъ указъ по своему благочявно, другіе разсылали. Но въ обонхъ случаяхъ духовенству не дано было возможности высказаться, какъ бы оно жалало, во 1-хъ уже потому, что для этого назвиаченъ самый короткій срокъ, который еще болёе сокращался разными начальственными ивстанціями; во 2-хъ потому, что многіе изъ благочинныхъ настоятельно требовали отъ подчикенало имъ духовенства---писать только то, что они указываютъ, а не то, что желало духовенство. Само собою разумъется, что немного можно навьлечь дъльныхъ выводовъ изъ такихъ отзывовъ, которые отбирались при такихъ репрессивныхъ условіяхъ...

При такомъ положении дела, безусловную важность получаеть заявление духовенствоиъ своихъ нуждъ, требований, митий и соображеній въ органахъ духовной журналистики. Мы внолнѣ увърены, что всё редакцій нашихъ духовныхъ журналовъ съ полною охотой и готовностію дядуть місто отзывань духовенства в не будуть слишкомъ строги въ выборѣ предложевныхъ статей. Здъсь не столько важна внъшвля литературная отдълка статьи, сволько внутревнее содержание ся. Кромѣ того, нельзя не желать, чтобы редакцій не ценный предлагаемыхъ статей по собственному вагляду и убъжденіямь: пусть цвнить нав публика. Что кажется незаслуживающимъ вниманія на мой ваглядъ, то напротивъ ножетъ наваться важамиъ и раціональнымъ въ главахъ другихъ; что хорошо и удобно въ теоріи, то зачастую не годится на практикъ, и наоборотъ. Однимъ словомъ, кръпко желается, чтобы при разъяснении этого нашего кровнаго вопроса и редакціями, и духовенствомъ употреблены были всевозможныя усилія и благопріятствующія раскрытію его средства. Подобные вопросы поднямаются виками (\*)... Въ этихъ видахъ мы ришились

<sup>(\*)</sup> Мы вполет устушаемъ такемъ желаніямъ духовенства в уже ясво

предляжнать съ своей стороны леякольно защетокъ по вопросу о духовенстве.

Превые всего-гай взять и накія избрать средства къ матеріальному обезначению духовенства?

.

Въ разрашения этого вопроса, въ обществъ и литературъ, превмущественно предлагаются слъдующи средства и источники: а) опредъленное отъ государства денежное жалованье; б) опредъленный денежный, или натуральный сборъ съ приходскихъ общинъ; в) опредъленная, но утвержденной таксъ, плата причту па етиравление церковныхъ требъ, или же наконецъ г) увеличение надъла земли, ноторая обработывалась бы прихожавами. Чтобы видъть, въ закой мъръ раціональны каждый изъ указаянылъ псточниковъ, мы попытаемся сдълать анализъ каждаго изъ нихъ. Беремъ сначала послъдний—надъль земли.

Предлагая этотъ источнякъ обезнечения дуковенства, въкто г. Н. М-въ («День» № 8.) говоритъ: «Самое естественное и единственное, по крайней муру въ настоящее время, обезпечение духоненства сельскаго, ноторое не протяворжчить ни нравственнымъ - отношеніямъ духовенства къ народу, ин началамъ православной Церази, ни историческомъ живневнымъ преданіямъ русскаго народа, ни сложившинся исторією условіямъ народной жизни,---это зенля. При этокъ, только условія лостигается еще важивнішая цізль-сближеніе священняха по образу живин, быта и запятій съ приходонъ, сбляжение столь необходимое при ихъ взаниныхъ отношенияхъ. Руссий народъ по премнуществу-земледьлець. Зачень же свящевнику отделяться оть народа въ своемъ быту»? Но чтобы земледвльческія занятія не отвлевали священвяка отъ его пастырскаго служенія, для этого г. Н. М-въ предзагаеть обработку этой земли возложить на врихожань, «Что значить напр., продолжаеть г. Н. М-въ, для крестьянь мірень всёхъ деревень обработать нёсколько десятнить земли священвяку? Вѣдь это дѣдалось даже при прежнемъ положения крестьянства».

По всему видно, что г. Н. М-въ составилъ свой проектъ, нисколько не безпокоя себя трудомъ вникнуть глубже въ сущность дъла: вначе, чъмъ же объяснить то, что онъ опустилъ изъ виду тѣ весьма важныя неудобства, которыя долженъ встрътить, въ приложени къ дълу, его проектъ? Прежде всего мы спраниваемъ г. Н. М-ва: на какомъ основани онъ полагаетъ, что врав-

высказаля въ мартовской и апрельской книжкахъ нашъ взглядъ на значеніе корреспонденція по вопросу о духовенстве. Ред. ственное сблинение духовенства съ народонъ ножеть быть всключительно поддерживаено только однообравіенъ жизни, быта и занятій духовенства съ народомъ? Нівть, не здісь источникъ сближения духовенства съ народонъ, не на этите нечелехъ заклется оно; оно собственно---въ духовно-пранственнонъ влании перваго на послъдвій. Въ увеличения надъла венли духовенству вы не только не предвидних ожидаемаго г. Н. М-вынъ сбложенія луховенства съ народомъ, ванротнат того, предвиднит скорве равъединение, отчуждение изъ другъ отъ друга. Отчего дузоленство до сихъ поръ не нивло валленащаго правственнаго валнія на массу народа и не вошло въ твсное сближение съ навъ? Очтого собственно, что духовенство, всяваствое вопізощихъ житойскихъ нуждъ, вынуждено быле, въ ущербъ своего пряниго долга, сосредоточнать все свое вимиание превыуществение на сановъ себъ, на своихъ нуждахъ и напригать всъ свои силы на свои донашения, экономическия зачятия. Изъ этого сано собою CIÉAVETS. 4TO COM BENIN CAÉLATS CAPACTBENESINS ECTOMINADAS содержавія и благосостоявія для духовенства, тогда вліяніе его на вародъ еще болье должно ослабнуть; тогда сельскіе священники, по необходиности, еще болье должны будуть сосредоточить все свое внаивайе на этомъ единственномъ средства своего существованія и еще усиленние стануть завинаться сельскимъ хозяйствоих, чанъ своини пастырскими обязавностяня. Они тогда окорве сделаются превосходными агрономами, сормерани, но ужъ викакъ не духовнъние настырями. Чтоже насается до обязательной, для духовенства, обработии земли прихожавани, то это уже положительно не только не поредеть из предсказываеному г. Н. М-вынъ сближению духовенства съ народонъ, вапротник того можеть послужить спльненное причниой разъединенія и окончательваго вравственнаго между ними разрыва. Сколько при этомъ должно открыться различныхъ поводовъ въ санымъ непріятнымъ столкновеніямъ духовенства съ прихожанами! Ведь это должна быть таже самая барщина, которая в бевъ того такъ сильно отягощала вародъ и которую правительство, съ такою заботливостно и усилиян, старается уничтожить. Аругое всудобство. Г. Н. М-ву, какъ по всему вилно, ненавъстно врактически: какъ ведутся вародонъ (да и не народонъ только) та работы, которыя онъ долженъ вынолиять по обязательности, по принуждению. Пусть г. Н. М-эъ нотрудится полюбопытствовать объ этомъ у очевидцевъ-прежнихъ помѣщиковъ: ови, мы увърены, разочарують его. Не нужно забывать,

18

что помъщики визли полное, почти безусловное, право и всъ средства и вовножности заставить своихъ крестьянъ исполнать все въ строжайшей точности; но и при этомъ барщина почти воегда отбывалась крестьянами какъ-поцало. Но если г. Н. М-ву этого педестаточно, то ны предлагаень его вниманию слёдующий, постоянно повторяющійся во-очію нашею, факть, который можеть служить лучшимъ доказательствомъ того, какъ нало можно расчатывать на обработку вемли приходомъ для духовенства. Изветно. что каждая сельская община инветь свои общественные для запасвато хлѣба магавины, которые пополняются ежегоднымъ обязательнымъ поствомъ и уборкою этого общественнаго хлаба всёми безъ исключенія допохозлевами целаго селенія. Какъ же произволятся эти поствы и уборка? Съ величайшею небрежностію и нерадиніємь, тогда какъ каждый изъ работниковъ вислий убиждень, что хлібь этоть они убирають для себя, что овъ для нихъ есть единственная надежда и поддержка въ случав веурожая, или другаго какого-любо несчастія. Но несмотра ва эту узъревность, несмотря на всъ строгости надвора, понужленія, штрафы отъ сельскаго начальства, діло всегда идеть какъпопало, съ возмутительнымъ нерадъвіемъ, лишь бы только отбыть свою чреду работы. А потому проценты запаснаго хлъба до того слабо возрастають въ общественныхъ магазинахъ, что весмотря на долговременное существование этого благодательвъншаго по мысля учреждения, они едва могутъ удовлетворать нуждамь общины въ случав даже одного, сильно неурожайнаго года. Отъ чего жъ это происходитъ? Оттого собственно, что во время уборки хлѣба у каждаго домохозянна своихъ, не терпащихъ отлагательства, работъ цилая бевдна. Никакая сельская работа не требуеть оть поселявина такой строжайшей своевременности и спѣшности, какъ уборка хлѣба Въ это время часъ довогъ, день кормитъ цъзый годъ. Если же сельскія общины съ такою неохотой, небрежностію и принужденіемъ убирають хлвбъ, предназначаемый для ихъ же собственныхъ нуждъ, то канъ станутъ онъ обработывать землю, предназначенную для духовенства? И можно зн будеть обойдтись бевъ того, чтобы не прибъгать здъсь въ понудительнымъ мерамъ?--что уже ноложительно должно противоръчить и нравственнымъ отношениямъ духовенства къ народу, в началамъ православной Церкви. Вотъ тогда-то духовенство, по необходимости, должно сделаться тягостнымъ для народа чиновничествомъ, тѣщи же, если еще нехуже, поивщиками, на которыхъ, въ другой разъ, волей-нево-

лей, онь должень будеть труднуься и работать! Тогда-то, вийсто предрекаемаго г. Н. М-вынъ сближения настырей съ свояни пасомыми, отношенія духовенства въ вароду, по необходямости, должны пойдти въ разръзъ съ основными требованиями Церкви, и нити, правственно связующія ихъ между собою, окончательно уже порвутся! Большинство вашихъ бывшихъ поивщиковъ цвлые въка жили въ селахъ, одиваковою, по образу и роду эконовнческихъ занятій, съ своним крестьянами жизнію; но выряботаја ли ота жизнь ихъ, въ течении многихъ въковъ, хоть какое-вибудь между этими сословіями правственное сближеніе? Никакого. Ихъ отношения другъ въ другу всегда были антипатичны (\*). Но если устранить прихожанъ отъ обязательной обработки церковной земли и предоставить это самому духовенству, то и здѣсь должно встрѣтиться не мало препятствій. Не получая викакихъ постороввихъ доходовъ, ва каніе капиталы духовенство станеть обработывать свою вемлю? Оно вынуждено будеть делать займы в долги, и темъ опять ставить себя въ невыгодное, зависимое положение. Арендовать землю? Но и это не всегда и не вездъ можетъ быть одинаково прочнымъ свособомъ обезпеченія духовенства. Въ разныхъ мыстностяхъ земля инъетъ разныя цены. Въ иныхъ местахъ она ценатся высоко, а въ ивыхъ ее никому не нужно. Кромѣ того: что тогда станетъ дѣлать духовенство, гдв будеть искать средствъ существования, если случится годъ-два сряду совершеннаго неурожая?! Нвщенствовать? по прежнему попрошайничать?! Но відь и на это оно тогда уже не будеть имѣть права (\*\*).

Накошецъ способъ обезпеченія духовенства увеличеніемъ наавла вемли несостоятеленъ еще и въ томъ отношенів, что количество вемли не во всёхъ мѣстностяхъ одинаково достаточное. Въ вныхъ мѣстахъ вемли много, а въ другихъ ея очень мало и для поселянъ; такъ-что они вынуждены бываютъ иногда въ довольно отдаленныхъ отъ своего жительства мѣстностяхъ, ва довольно высокую цѣну, нанимать необходимую для себя вемлю. Какимъ же обравомъ вдѣсь привести въ исполненіе мѣру увель-

<sup>(\*)</sup> Но въдь отношение духовенства, которое должно быть другомъ народа, не можетъ быть сравниваемо съ отношениемъ въ народу помъщьковъ въ старыя времена. *Ред*.

<sup>(\*\*)</sup> Авторъ усиливаетъ свои доводы до крайности. Неужели духовенство такъ должно быть обезпечено, чтобы даже во время общихъ бъдствій, каково бъдствіе неурожая, одно оно инчего не могло терпъть?

#### 3ABBTKH.

ченія наділа земли луховенству? Уменьшая, в безь того, педостаточное количество вемли прихожань, міра эта должна произвести въ нихъ самое непріятное впечатлініе и вызвать большія неуловольствія на духовенство и ропоть на правительство. Землею, и особенно тамъ, глі ел мало, крестьянинь дорожить бельше всего. Земля для него едияственный источникъ существованія, ето надежда и кормилица. Что земля въ сельскомъ быту для духовенства необходима, это бевспорно; но только она должна быть не въ такихъ размірахъ в не на такихъ началахъ, какія предлагаеть г. Н. М.---въ. Пусть количество ел остается въ прежнихъ размірахъ и на прежнихъ основаніяхъ, т.-е., пусть она будетъ не главнымъ источникомъ содержанія и обезпеченія духовенства, а, при другихъ болѣе фундаментальныхъ источникахъ, только вспомогательнымъ, въ сельской экономія, подспорьенъ (\*).

О предложевів вазначить опредівленную плату духовенству за церковное требонсиравление мы считаемъ излишнимъ много распростравяться: такъ наглядно оно весостоятельно и вераціонально. Не говоря уже о тонъ. что тавая таксафикація церковныхъ требъ ноложительно противоръчить основнымъ началамъ и духу православной Церкви, она лолжна быть сопряжена съ большими ватрудненіями, неудобствами и вепріятностями, какъ для самого духовенства, такъ и для прихожанъ, и будетъ служить причиною постоянныхъ непріятностей между ними и столкновеній. Улучнинть быть духовенства этимъ способомъ, значить увеличить, протных нынь существующаго, итогъ вознаграждения духовенства за каждую церковную требу; въ противномъ случав, цёльулучшение быта духовенства не будеть достигнута. Состоятельный прихожанинъ, хотя и съ неудовольствіемъ, во всякое время (въ слёдствіе обязательства), свободно можетъ уплатить назна-чевную сумну за всякую требу; но какъ быть человёку бёднёйшену, у котораго въ ту пору быть-ножеть и изднаго гроша нъть за душою, да и взять его негдъ? Помимо этого неудобства итра эта ножетъ нитьть еще очень вредное вліяніе и на религіозную жизнь народа. Преобладающая въ нашемъ народѣ религіозность, при невѣжествѣ народа, встрѣчая въ увеличенія платы за духовныя требы зпачительныя затруднения, заставить

<sup>(\*)</sup> Вообще земля — такой върный капяталъ, что отчуждать ее отъ церквей и духовенства было бы кразне безразсудло. Съ этямъ мы совершенпо согласны. Средства обезпеченія должны быть найдены еще другія кромъ земли. Ред.

народь обратиться въ другую стерону. Народь, вийсто того, чтобы въ своихъ духовныхъ нуждахъ обращаться и искать благодатныхъ пособій и молитвы Церкви, ненябъжно ставетъ вскать удовлетворенія этихъ нуждъ или въ средствахъ рекомендуеныхъ суевѣріенъ и предразсудками, или же обращаться съ ними къ различнымъ, и безъ того вначительно въ средѣ народа распространеннымъ, и безъ того вначительно въ средѣ народа распространеннымъ, и безъ того вначительно въ средѣ народа распространеннымъ, инимо-набожнымъ «святощамъ.» А эти эксплуататоры народной религіозносин, въ интересахъ своей прибыли, не задумаются настроить народъ но своимъ видамъ. Это для никъ весьма легло. Вліяніе этихъ, замаскированныхъ набожностію, асеристовъ на народъ и безъ того всегда очень сильно. Ихъ виѣннияя святость, ихъ наружное подвижничество всегда служать для нихъ вѣркѣйщимъ способомъ къ полвому вліянію на народъ.

Намъ остается сказать о третьемъ способѣ обезпеченія духовенства-о назначение ему опредъленнаго жалованья, или ассагиеваннаго отъ казны, вын же собираемаго съ прихожанъ, что въ сущности одно и тоже. На сторовъ этого способа обезнечения находится почти все духовенство, большинство свътскаго общества и народа. Но несмотря на это, способъ этотъ инветъ жаркихъ антагонистовъ, которые со всевозможною энергичностие усиливаются доказать несостоятельность и нерезовность этого способа-во 1-хъ твиъ, что назначение матеріальнаго, т.-е. денежнаго вовнаграждения духовенству за его духовно-нравственное служение несогласно съ духомъ и началами православной Церави, во 2-хъ темъ, что способъ этотъ долженъ повести въ увеляченю налога на народъ, а въ 3-хъ темъ, что пря навначени жа-**Јовања**, духовенство будто-бы приметъ характеръ чиновенчества («День» №№ 4 и 8). Разсмотримъ, повозможвости, въ какой иврв раціональны эти доводы. Но прежде ны позволяенъ себь предложить нашних антаговистань следующие вопросы: отчего жъ ниевно при назначени духовенству жалованья, оне преобравится въ чиновинковъ и приметъ исключительный характеръ осенціальноств? Отчего напр. армейскіе и другіе, живущіе на жалованьв, священники до сихъ поръ не обращаются на въ кавахъ чиновниковъ, а остаются все твииже священниками? Или отчего вападное духовенство, содержимое или правительствонь, или приходскими общинами, тоже нисколько не преобразовывается въ чиновниковъ (\*)? Что дъйствительно назначение жало-

<sup>(\*)</sup> Прямивры, приводнимые евторомъ, не совствиъ удачны. Не во гитать будь сказано кому бы то ни быдо, типъ полковаго священника ямъетъ

#### JANSYKD.

ванья луковенству должно повестя въ значительнымъ издержкамъ для государства, которое въ везчаящее время в безъ того обременено громадными, по другимь отраслемь адмивистраціи, расходана, и къ увеличению водатнаго валога на народъ, это свраведанно и извъстно всявому. А вотому ктожъ не желалъ бы ниновать влоть способъ сбезвечения духовенства? Всякій, предлагающій этоть сидеоба, предлагаеть его противь своего искренвяго желанія, накъ говорятся, скрѣця сердце, по крайней необходимости, собставино потому, что не предандится возможности атыскать другаго способа, который бы удовлетворяль всёмь требованіянь явля. Будь эти, хоть сколько-вибуль удовлетворятельныя средства и источники (укажите ихъ!),---- они, безъ сонивнія, будуть приняты единодушно всями съ полною готовностію и радостію. Способъ этотъ указывается большинствомъ не по какому-либо канрызу, или резонерству,---ивть: здесь наз крайностей выбирается наименьшая, болье спосная (\*).

Следуеть за духовенству за его духовно-нравственное служеніе назвачать натеріальное вознагражденіе, денежное жалованье? Касательно духовенства у насъ въ средъ общества и народа вообще распространено накое-то мистичесное мизніе, что сослевно этому, какъ посвятнышему себя единственно на духовное служение, неприлично и несовивстно съ его духовнымъ назначенісих заботиться о матеріальныхъ, жизненныхъ интересахъ, что обезпечение в существование свое оно должно поддерживать не матеріальными, какъ неприличными и несовитствыми съ ого духовностно, средствами, а чемъ-то духовнымъ, невеществевнымъ. Всивастное такого всеобщаго воззрвнія на духовенство, какъ только дёло коспется его матеріальныхъ, жизвенныхъ нитересовь, тотчась-же подвинаются всевовножные толки и суждения о различныхъ неприличияхъ и несовивстности съ его духовнымъ саномъ в служениемъ подобныхъ матеріальныхъ расчетовъ; тутъ, тотчасъ-же, видится и противоръчіе религіов-

много такихъ чертъ, которыя висколько не желательны для духовенства в собще. А западное духовенство по преобладающему государственному эначение самыхъ въронсвоизданий римско-католическаго и лютеранскаго дъёствительно носитъ на себъ значительный отпечатокъ государственности. Этого не должно быть въ нашей Церкви. Ред.

(\*) Мы уже замъчали прежде, что для того, чтобъ облегчить повинность въ пользу духовенства, необходимо, чтобы народъ искревно любилъ и дорожилъ своимъ духовенствомъ, а для этоге конечно требуется изкоторое нравственное преобразование въ самомъ духовенствъ. Ред. .

T. XI.

#### **TPABOCJABEOE OSO3PBHIE.**

нымъ и первовнымъ началамъ, и пониженіе правственнаго уровна въ духовенствв, его непонияние своего назвачения, и пагубное чревъ это вліяніе на народъ и общество и проч. и проч. Непонятно: изъ чего выработалось подобное возврание на духовенство (\*)? На какоиз основания хотять видеть въ духовоиста: какаль-то ангеловь и птиць небесныхь, а не такь же людей съ тъни же, прирожденными всякому человъку, жизненными, матеріальными нуждами в потребностями? Всли каждый ноъ людей главною вадачею своей обыденной практической живан становить то, чтобы онискать для себя лучшие, производительныйшіе способы своего обезпеченія, есля каждый крестьяннаь, ремесленникъ, художникъ, купецъ, чиновникъ, литераторъ и проч. постоянно заботятся и ожидають оть избранныхъ ими запятій большихъ и большихъ источниковъ своего обезпечения; и если. наконецъ, само правительство постоянно заботится о тонъ, чтобы вознаградить каждаго достаточно достойно, -- снотря во стенень в важности заслугъ и несомаго выз труда на государственной службв;-то почему жъ, спрашивается, духовенство, необознечевное, какъ слёдуетъ, почти накакным посторования средстваин, должно быть изъято изъ общаго круга людей? Почену служение его, хотя оно и духовное, но во всякоиъ случав сопряженное съ значительными и нелегимы трудами и натеріальными лишеніями, --- не должво быть натеріально вознаграждаемо? ВАдь ин церковные каноны, ни само священное Писаніе не только не воспрещають духовенству пользоваться натеріальных вознагражденісив, напротивъ, прямо дозволяють в узаковають сну это (1 Кор. IX, 3-14). Ксли Церковь признается основнымъ общественнымъ, а слъдовательно, и государственнымъ учрежденіенъ, то и служение церковное, какъ служение обществу и госу-Аарству, должно быть вознатраждаено вля празнтельствонь. нии обществоиъ, не духовными только благаня, но и матеріальными. Вёдь преступленія противъ обязавностей этого служенія наказываются же іншеніень не только духовныхъ благъ, но

(\*) Выработалось оно конечно отъ недостатва образцовъ истинно-безкорыстнаго пастырскаго служенія. Мы не винимъ духовенства. Но не хотимъ винить и народа, который сохранилъ слишкомъ зысокое понитіе о пастырскомъ служенія, и чёмъ больше действительность противорёчная такому идеальному понитію, тёмъ больше крішости получало семое вонятіе въ народнамъ представленія и тёмъ рёзче и сильне сыпались осужденія на духовенство, *Ред*.

и назъйствыхъ гражданскихъ нравъ и преинуществъ: почену жъ заслуги и труды, но этону служению, не должны быть вознаграждаемы матеріально? Въдь для гооударствъ и его членовъ считается же нужнымъ духовенство, ванъ нужны судън, чиновинкя, военные и проч.: вочену жъ всъмъ нрочимъ служащимъ признается нужнымъ вознаграждение жалованвемъ за ихъ службу, а духовенству---иътъ? Другое дъло, если бы духовенство, принимая на себя ето служение, данало, подобно монехамъ, добровольные объты безсребренничества; но обязанное семействонъ обязанное мірскими отношениям, оно на вожетъ этого дълать. Послѣ этого, еали строго судать, то и самое намърение иравительства -- улучшить матеріальный бытъ духовенства, должно равно противоръчить духу и началевъ Цериви? Въдь дъло идетъ о матеріальновъ обезвечения духовенства за его религюзно-правотвоное служение?

Противъ навначения духовенству определенного денежного вознагражденія есть и еще возраженіе, которое тоже не выдерживаеть критнин. Говорять, что назначать жалованье духовенству валныве, потому что духоленство в при жалованые все-таки будеть пользоваться доброхотнымъ вознаграждениемъ отъ прихожань при отправлении извъстнымъ церковныхъ требъ. Если такъ, то поэтому не нужно бы полагать жалованье и вобиз служащинь врачанъ. Въдь и они тоже, крожъ жалованья, еще большенъ протняъ духовенства вознагражденіенъ могуть пользоваться отъ посторонней практики. Отчего жъ протявъ назначения жалованья докторамъ никто не возстаетъ? А отъ того, отвѣтниъ ны, что правительство, да и всяки вдравонысляний человикь, очовь хорощо сознають, что вознагражаение отъ практики-дъло случайное, условное, на которое расчитывать нять основания; что если оставить врачей на одномъ тольно атемъ способъ существования, то это прямо возедеть къ ущербу и подрыву интересовъ государственной службы. Не тоже ли самое нужно сказать и о дуповенствь?

Изъ. какихъ же источниковъ почерпнуть сумму для жалованья духовенству?

Это вопросъ самый актруднительный для рішенія. При всемъ нениемъ желанія и усиліахъ, въ разъясновіе его мы ничего не могли придумать новего. Поэтому и огравичиваенся только повхорежіенъ тіхъ мийній и сужденій, которыми рішаеть его превосходное большинство духовенства и общества світскаго,--именно: чтобы кашиталъ для жадованья духовенству составлять

нев опредвлениего сборе со всёхъ, безе исплючения, чисновъ всякой приходской общины. Хотя ны и не терлень еще надежды, что, можетъ быть, для обезночения духовонство, будутъ изысканы и другіе болье удобные источиния (дай Богь!--иы оть ATHE PTORO MOLACHE), BO REEL OTHER METOVERBORS COME HE OTHE-CRANO, TO MAN NO REOFICIARMOUTH ACLIMENT CHUTETS OFO HORE JY4нинь и удобизінних нах всяхь, досель проднатовных. Многія находять этоть снособъ неудоблынь, нотону что обязательный въ пользу служателей Церкин сборъ, какъ сборъ вринултельный, посоглассять съ духовъ православной Церквн. Но это ORACCHIC CARAAN CONCRATCINHO N, KANS MAI AYMBENS, BAICKARDAвается скорбе едзали не вз силу того предъубъждения и неблагожелавія, которос, совершенно ванрасно, пятаеть къ духевенству большинство нашего общества. Иначе чанъ-же объяснить этоть энергический протесть, съ какнить вотричають въ общества почти вса нары нь обезпечению духовенства?! Напри-NEDE: UDOALGTOOTCE IN HABBANATE OVE RASHED MALOBAREC AVIOSCEопру,---утверждають: духовенство ириметь несвойственный его сану характерь чиновинчества; указывается ли установить опреявленный для содержании духовенства сборъ съ прихожанъ,уваряють, что это противно духу и правиламъ православной Церква. Однавожъ понытаенся нагазнуть на дъло поближе.

Правда, — по духу православной Церкви, служитель алтара Госполня, за свое служение, долженъ нольвоваться и довольствоваться доброхотнымы вознагражденіемы приходской общины; не но духу тойже самой Цериви, въ этомъ вознаграждения им въ каконъ случат не должны отказывать ону члены общины, польвующеся этинъ служененъ. Такъ до сихъ неръ быле въ православной Церкин и бекъ сонивния всегла быть должно. За отправление каждой нерковной требы, правосланое духовенство всегда получало и получаеть доброхотное оть своихъ прихожань вознаграждение. Но хотя это вознаграждение всегда было и добровольнымъ, -- но только-- въ смыслѣ количества его, -- въ смыслѣ же всобходимости его, по духу Церкви, оно обязачельно для каждаго члена Церкви, для котораго отправляется извёстная треба. Сладовательно, отказывать духовенству въ этомъ, освяшеннонъ Церковно доброкотнола вознаграждения, инито не инфетъ врава. Это уже вряно противорично бы луху христановой въры и Церкви. Но какъ эти добровольныя вознаграждения во регламентировались строго нинакою опреділенного, обязательною вормою,---то большанство, нользулсь предоставленною вся-

#### SANDTER.

кому полною свободою и провононому, начало влоунотреблять атою своболою и до того недоскаточно стало вознаграждать духовелетво ва его служение, что оне дошло до тичой воннощей крайноотв, что вравятельство сочло нужнымъ обратить свое внанаціє на эти вопіющія пужды духовешотва и учредить нарочитый комитеть, которому и поручило взыскать способы въ дучшену обезнечению быта правосланиято духовенства. Сладовательно, сиредъленный сборъ съ приходскахъ общинъ на содержание священно-и-церновнослужителей не есть, въ строгонъ спыслв, противоръчащій духу Церкви надогъ или влата за церковное служение ихъ, -- в только---необходимая, вызванвая обстоятельотвами, регуляризація тіхъ же самыхъ доброхотныхъ, законпыхъ вознаграждений духовенства за его труды. А въ этомъ ны спе не значихъ никанихъ противорвчий ни духу православія, ни его Церкви. Само-собою разумъется, что если бы въ нашемъ обществі и народі преобладоль, въ надлежащей нірі, принципь хрястіанского благорасположения и признательности къ служителянь алтаря Госцодня,-по которому она сами по себя заботнансь бы о благосостояния и приличномъ обезпечения ихъ и ве довустная бы наз дойти до такого безотраднаго состояна, въ вогоронь они теперь ваходятся, -- тогда не было бы и повода н нужды прибъгать къ этинъ мъранъ (\*). Да и саный, вынъ существующій, способъ вознагражденія духовенства, при всей его произвольности, не чужать и изкотораго обязательства, регланевтируенаго совъстно каждаго и освященнаго обычаемъ. Н вавсь существуеть своя, общепринятая норма, по которой за отправление извистной церковной требы, почти везди, прениущественно же въ сельсинаъ приходахъ, полагается болѣе или менье опредъленная плата. Нарушать ету норму, въ силу общеприматаго обыкноленія, никто не рішается. Поэтому-то ныні существующий методъ вовнаграждения, слабо обевнечивая духовсяство, съ твиъ вивств однивново' во иногнаъ отношениятъ сталь веудобнымь в обременительнымь, какь для духовенства, такъ и для самять прихожань, и ресьма часто служныт поводомъ

<sup>(\*)</sup> Это разсужденіе автора, насколько обращено оно въ одну сторону, совершенно справедливо. Происхожденіе комятета, участіе правительства духовнаго и свътскаго, и притомъ болъе свътскаго, въ бытъ духовенства заслуживаетъ особеннаго винманія и отчетливате обсужденія со стороны всякаго, интересующагося вопросомъ. Прил. ред.

н прининою непріатныхъ отоянновеній я неоогласій причтовъ съ приходами. А нотому и сами сельскіе прихожане давно и единодушно жалають освободиться отъ этого, для никъ подъ-часъ весьма отяготительнаго и неудобнаго способа вобнягражденія духовенства, и съ радоотію готовы принять міру опреділеннято, единовременно собираемаго со всего прикода въ пользу духовенства, сбора. Говоримъ ато не бесть основанія. Мы часто заводили різь объ этомъ ділі со иногими изъ поселнить и всегда получали отъ всіхъ одобрительные отвывы относительно этого способа. По получения же извістія объ учрежденія Особаго Присутствія мы предлагали этоть вопросъ на обсужденіе пізлаго своего прихода и полученаето денежваго сбора.

Наконецъ въ какихъ размърахъ должно быть ассигновано. жајовање для духовенства ?

Получаемое, въ ивкоторыхъ спархіяхъ, духовенствонъ жалованье, напримаръ-священиями minimum 80 и 140 р. maximum-смотря по классу прихода, -- хотя при тенерешней бъдности составляеть значительную помощь, но далжо ве обезпечиваеть духовенства въ содержанін. Чтобы достигнуть цёли полнаго обезпеченія, при нынѣшней дороговизнѣ на всѣ жизвенныя потребности, полагаемъ, для священныка нужно не ненъе 1000 рублей. Священникъ, по овоему положению въ средъ общества и народа, долженъ нивть средства достаточныя для надлежащаго полдержанія своего авторитета. Крайняя бізлюсть нашихъ свяшенниковь была воинственною причиною того, что они, до сихъ воръ, въ средъ общества не инълн того значения, которынъ они должны бы пользоваться по праву своего сана. Бъдность вообще очень низко держала духовенство въ его бытовой обстановки; она не давала возможности инъть необходиныя пособія и средства для болье образованной и облагороженной жизни, напротивъ постоянно отвлекала все внимание духовныхъ на занятия во донашней экономіи. И священники по необходямости должны были отставать оть общества и терать свой авторитеть в надлежащее BJISHIE.

Свящ. Ст. Лебедевъ.

(Продолжение будеть.)

Слоб. Дерезоватая. Воронежск. губ., 1863. мая 1.



#### SAMBTER.

# Что наяболье нешоть «нособственать нь улучнонію быта духовенська?(\*)

Намъ неоднократно приходилось слышать отъ нашей братів, что улучшеніе духовнаго быта можеть быть лучше всего обезпечено хорошимъ окладомъ жалованья. Но такія понятія намъ кажутся аѣтскими мечтами... Желавія человѣка неограниченны; каждое пріобрѣтеніе раждаетъ новое желаніе, и чѣмъ болѣе у кого средствъ матеріальнаго обезпеченія, тѣмъ болѣе у того нуждъ. Положимъ, нашъ окладъ жалованья будетъ даже въ 1.000 р. с. Съ теченіемъ времени, съ развитіемъ новыхъ нуждъ, вслѣдствіе самаго довольства, и этотъ окладъ окажется недостаточнымъ.

Духовенство наше, по крайней мёрё большинство, больше всего тяготится воспитаніемъ дётей, оно не въ состояніи дать приличнаго образованія своимъ дётямъ, особенно женскому полу. Поэтому, говоря объ улучшенія быта духовенства, прежде всего надобно обратить вниманіе на воспитаніе дётей въ духовенствё: это—вабота всёхъ и каждаго. Объ этомъ предметё мы и намёрены высказать нёсколько мыслей.

1. Желательно, чтобы правительство, вифсто назначенія духовенству большихъ окладовъ жалованья, устроило при духовныхъ училищахъ (если онъ будутъ существоватъ по-прежнему и не сольются съ семинаріями вслѣдствіе преобразованія духовноучебныхъ заведеній) и при семинаріяхъ казенныя помъщенія, гдѣ бы наши сыновья имъли для себя приличныя казенныя квартиры, имъли казенное платье, книги и проч., и вообще воспитывались на казенный счетъ (\*\*). Тогда бы не было такой вначительной разницы, какая теперь существуетъ между лѣтьия богатаго и бъдваго священника. У насъ достаточные священники составляютъ своего рода духовную аристократію, у имъз свои обычан, свои правы, словомъ своя жизнь, непохожая на жизнь бъдваго священника. Въ училищахъ и въ семинаріяхъ съ перваго вагляда можно увнать дѣтей богатыхъ и бѣдныхъ ро-

<sup>(\*)</sup> Предлагаемое митніе привадлежить къ числу тіхъ простодушныхъ желаній духовенства, которыя основываются на непосредственной дійствительности теперешняго духовнаго быта и его гнетущихъ вуждахъ, безъ какихъ-либо дальнійшихъ общихъ соображений. Прим. ред.

<sup>(\*\*)</sup> Это желаніе освободиться отъ дітей, отдать ихъ превятельству на кизенное воснитяніе, отлучными отъ семья, всего лучше свил'тельствуетъ о тенерелинемъ тятоствонъ положения духовенства, которое не знаетъ, что дідать и куда діраться съ дітьми. Прим. ред.

лателец: Длян перения знавате очень аразвинее содержание ни квартирахъ, хорошее изатье, тогда каяъ бълные квартируютъ подальше отъ среднны города, въ какихъ придется помъщенияхъ и едва прилично одъваются. Наиъ кажется, что лучшее воспитание бъдныхъ способствовало бы къ лучшему развитию въ нихъ способностей, которыя неръдко поневолъ глохнутъ.

2. Но какъ ни илохо восинтание нашихъ сыновей, всеже они счастливве своихъ сестеръ, которыя по бъдности родителей получають самое начтожное домашнее образование, а иныя не получають и никакого. Чтобы помочь этому горю и дать всёмъ женщинамъ духовнаго званія приблизительно равное образованіе, по нашему митию, для этого правительство могло бы учредить женскія духовныя семинарін, гдв наши двянцы моглябы, подобео мальчикамъ, имъть такъ же казенныя квартиры, казенное платье, книги и проч., словомъ, могли бы получать приличное воспитание. Конечно, въ нашихъ женскихъ семинаріяхъ не будуть заботиться о томъ, чтобы научить нашнъъ дочерей преврасво вышивать по атласу да бархату: мы желаемъ, чтобы главное вянманіе было обращено на чтевіе свящ. Писанія, на чтеніе духовныхъ и вообще полевныхъ книгъ, на хозайство въ различныхъ его видахъ, особенно въ сельскомъ быту, на педагогику, чтобъ образовать изъ женщиеъ духовваго званія истинныхъ матерей не только чадъ плотскихъ, но и духовныхъ-прихожанъ. Тогда никто изъ священниковъ не будетъ стѣсненъ воспитаніемъ своихъ дѣтей; никто не будетъ заботиться о томъ, какъ бы по больше накопить денегь въ приданое своимъ дочерямъ: тогда болѣе всего будуть цвниться личныя, правственныя и уиственныя качества девицы, а не приданое, какъ теперь водится. Въ самомъ дълъ, на что человъку большое приданое, когда онъ вполнѣ обевпеченъ и самъ и въ своемъ булущемъ семействъ? Ему тогда нужна будетъ разумвая помощвица на многотрудномъ поприщѣ жизни, съ помощію которой онъ могъ бы дать правильное первоначальное воспитание и своимъ датямъ. А теперь, какъ часто бываетъ, что человъкъ выходитъ изъ семиварія съ желавіемъ посвятить себя пользѣ общественной; но, соприкасаясь съ жизнію, какъ часто палаеть подъ гнетонъ житейской обстановки, погрязаеть въ мелкихъ расчетахъ, дълается холоднымъ всполнителемъ обрада, а ввогда и ваеточниконъ, извиняясь темъ, что его обселя жена, дети!.. А накое можеть быть согласіе нежду образованнымь мужень в невіжлою жевою, да еще при тонъ ввятою но расчету на ся прида-

30

#### SANSTER.

тос! Какъ часто жена по невъжеству оснѣнваетъ своего мужа, не новиная и не щади санъзхъ завѣтныхъ, лучшихъ его убѣждепій! Сколько дебра могла бы сдѣлать жена священника, воснитыная нихъ олѣдуетъ! Она могла бы даже съ усиѣхонъ помогать своему мужу въ воспитанія и обученім дѣвочекъ своихъ прихожанъ (\*)

3. Если бы воспитывались на казенный счеть наши дёти, пальчики и деобчки, тогда нашь, сольскимы священникамы, достаточно было бы для домашняго обихода и того оклада жалованья, какое угодно было опредёлить покойному государю Николаю Павловичу, съ прибавленіемы только оть прихожань достаточнаго количества продовольствія. При такомы устройствѣ быта священники семейные стали бы жить приблизительно одинаково съ священниками безсемейными. Между твиъ, получая большій окладъ жалованья, наприм. въ 1.000 р. с. въ годъ, безсемейные стали бы жить слишкомъ роскошно, а семейные по врежвену продолжали бы тяготиться своимъ положеніемъ и воевитаніемъ дѣтей.

Высказывая эти мысли, мы желаемъ одного-чтобы и на эту сторону быта было обращено должное вниманіе.

> Священники: Григорій Базилевичь. Іоаннь Гамалья.

М. Соволка. (Нолт. губ., кобеляв. уведа.)

# Шзъ Ставрополя (па Карказъ̀). Желанія в вужды мъстнаго духовенства.

Слава и благодареніе Богу! Діло «по новоду учрежденія Комитета для изысканія способовъ въ обеанеченію быта духовенства» въ нацияль містакъ вдеть впередъ, —в мдеть кажется доводьно правильно. Всй уже благочинные нашей спархін представили отъ сельскаго и градскаго духовенства отемвы по этому предмету. Сколько различныхъ нийній и сумденій мысказано дъ этихъ отвітакъ! Теперь, какъ навистно, составленъ споряїальмий комптеть изъ опытивыхъ и заслуженныкъ протоїероєвъ городскихъ и сельскихъ, для составленія общаго вибнія по озна-

Прим. ред. Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Предоставляя правительству воспитывать и мальчиковъ и давочекъ въ духовенства на казенный счетъ, авторы излагаемаго мизнія исключительно обрекають и такъ и другихъ сносе поступать въ духовное званіе, и такъ еще тверже ограждають сословную замкнутость духовенстве.

ченному предмету съ представлениеть, куда слидуеть, нодливныхъ отвътовъ отъ духовенства. Какой результатъ будятъ этого комитета, или какое онъ представитъ обозпечение духовенству, мы не знаемъ. Но въ ожидащи тъхъ благъ, какія наиъ готоватся, желательно заявить печатно свои нужды и желанія, ваявить такъ, какъ онъ существуютъ на самомъ дълъ для нашего горолскаго духовенства.

1. Первый вопросъ: въ вакоят объекв должно положить желованье нашему городскому священнику? Сколько намъ везъство изъ подлинныхъ отвётовъ, духовенство-даже и сельское назначало священных слишковь большую цифру-въ 1.000 р., а иные изъ священянновъ, которые пощедрас, и въ 1.200 р. Для діакона въ половину противъ священника, исые-до 800 р.; для причетника въ 300-400 р. Дано право писать-и пинутъ! Только одному не верится, - чтобы по писанному было исполнено. Извѣстно, что для этого потребуется большая сунив-въ 58 иналюновъ для всего русскаго духовенства. Да где же ввать этв 58 милліоновъ? Между твиз какъ главный-то вопросъ-объ отысканів містныхъ способовъ къ улучшевію быта духовенства, иногими священиявами опущень въ представленныхъ нин отвътахъ, -- не знаю почему; -- въродтво потому, что источниковъ не предвидять, кромѣ отрадной надежды на государственную казну. Но во всяковъ случат, какъ ви ръшилось бы это дъло, городскому свящевнику, какъ кажется, нельзя положить менье 600 р. жалованья, ліакону 400, причетнику 200 р. При этонъ само собою разумвется, что должно бы устроить общественные церковные дома,-для священника въ четыре комнаты съ кладовою, вухнею и другими дожашними, необходиными службани, АЛЯ ЛІАКОНА ВЪ ТРИ КОМНАТЫ, ДАН ПРИЧЕТНИКА ВЪ ДВЪ-СЪ ТВИМ же удобствани. Меньше этого обезпечения инкакъ не должно бы быть въ нашенъ городъ по существующей, постоянной дороговизна на все жизненныя потребности, особенно на дрова и квартиры. Превиущественно же общій донъ необходимъ для низшихъ нашихъ братій-причетичновъ:--ото воліющая нужаз. Есля тедерь причетникъ получитъ въ годъ 190 р. доходу, то эти деньги у него расходятся ночти на древа и нвартиру, особенно въ осенніе и зниніе місяцы. Ивлишникъ считаю иного распространяться затсь о горестной жизни нашего городскаго причетника; скажу кратко, что она у насъ походитъ на должность десатинка. Немелленно, по нервону гребованию свящевника, ожъ долженъ всегда явиться на всякую экстренную тре-

32

бу прихожних. Каково не сву бедному бёжать всякій разъ издалена, изъ заполуоты, гай онъ обывнойенно, по своей недостаточности, нанижаеть квартиру? Не говорних уже о зниненъ и осонненъ времени, столь неблагонратномъ и неудобновъ для водьбы и въ такихъ городахъ, где улицы хорошо выпощены и не столь гразны, квих въ найонъ городв. Если бы былъ общій периокный донъ вблизи церкви, тогда всякая экстренная треба прихонанъ выполнялась бы безъ замедленія и трудности со сторовы причетниковъ.

2. Мы не разділяение чого инівнія, которое проводилось нікоторыми въ духожной журналистикъ, чтобы, въ видахъ независиновчя отъ прихожаль, быть духовенству на одномъ только госудерственновъ жалораные и не получать отъ вихъ никакой платы, хотя бы за такъ-называемыя произвольныя требы, напр. аа малабны на домаже. Не раздізлень этого мивнія потому вопернызь, что преднолагаемый окладь жалованыя духовенству со временень, ножеть-быть, такъ же окажется недостаточнымъ, канъ оказался онъ недостаточнымъ въ селахъ нашей епархіи (\*). Во-вторыхъ потому, что не будетъ зи разъединенія между духовенствоить и прихожанами, на которыхъ первое всегда должно имъть вравственное вліяніе? Чъмъ чаще взаниныя отношенія между духовенетнонь и прихошанени, такь большая должна связывать ихъ нежду собою любовь и уважение. Только, конечно, плата за произвольныя требы должна быть со стороны прихожань доброволькая; духовенство не будеть оть этого въ убытка, а прихожане будуть довольны и благодарны за то, что дуковенство относится къ нимъ съ уваженіемъ и исполняетъ ихъ желанія. Когда же духовенство будеть на одномъ только жалованьи, то главная цёль его-правственное вліяніе на своихъ пасовыхъ мало будетъ достигаться: рѣже между ними будутъ взаимвыя отношения. И зачёмъ отказываться духовенству оть платы прихожанъ за произвольныя требоисправления? Вѣдь доктора, напр., такъ же на жалованьи, ---и многіе изъ нихъ имѣютъ казенныя квартиры съ отопленіенъ, освъщеніенъ и прислугою, а между тъмъ ови за практику ва домахъ получаютъ въ благодарность за труды свои возмездіе. И духовенству нисколько не будеть совъстно и ни для кого несоблазиительно получать девежное возмездіе изъ рукъ прихожанъ за труды свои, за исволненіе желаній прихожанъ.

<sup>(\*)</sup> Въ нъкоторыхъ селахъ нашей епархія положено небольшое жалованъе духовенству. Digitized by GOOgle

3. О, сколько было бы отерно герачикъ слока и напосоно серлечныхъ, благодарныхъ вадоковъ нъ простозу Возълнинаро, еслибъ обращено было вникаще на защитетныхъ сващенно-церковно-служитедей, ортанациясъ, свое служение са болбание, по старости лѣтъ и другнитъ унажачельныкъ причинанъ, —па дуновиыхъ вдокъ и спротъ! Вскитъ этинъ лиманъ необходнию бы положить, но крайней и вру, подокану того изалованъ, какое си получали бы на дъйствательной службъ. Бытъ необсонечену на старости лѣтъ, или остаться оспротъвшену семейству безъ куска хлѣба-подожение слишкомъ горькое и бѣдственное! Еще есть одно желаніе, но не свѣюкъ заяванъ есе печатно... Чте дѣлать тому несчастному семейству, глава котораге за качепраеностью уволенъ на долог срака отъ службы! Ужели только страдать?... Слѣдовало бы и объ этокъ педумать.

Вотъ что хотвлось намъ заявять печатно. Если ото благопріятное время пройдеть не во ному пользу, то долго, долго и, бытьможеть, никогда намъ не представится подобнаго случая пъ обезпеченію себя, своихъ дътей и всего будущаго покольнія.

Сели. Василії Стрепетовь.

Г. Ставрополь. Мая 14 дня, 1863 г.

### Голооъ ноъ проклания.

Съ неописаннымъ восторгомъ встрётили мы ососипіальные запросы отъ епархіальнаго начальства съ требованіемъ свёдёній по І и IV отдёлу программы Высочлёши учрежденнаго Присутствія. Въ нашемъ мёстномъ собранін, составленномъ по иниціативё извёстнаго опытностію своею благочиннаго, протоіерея Ручкина, изъ священниковъ нашего благочинія, мы дали отвёты на сіи запросы, конми вкратцё хотимъ подёлиться и съ другими.

Въ решенія вопроса о расширенія средствъ матеріальныхъ, мы руководились той идеей, что отъ местныхъ обществъ нельзя ожидать надежнаго и прочнаго обезпеченія для духовенства, потому что при существующихъ на обществахъ налогахъ сборъ сей повлечетъ за собою обремененіе, а следовательно негодованіе, и вместо предполагаемаго при такомъ сборе закрепленія единенія духовенства съ народомъ въ результате какъ бы не вышло противнаго. Въ видахъ же лучшаго решенія дела, мы предположили вовложить это дело на правительство. Нормою пособія мы поставили 600 руб. серебромъ для священника. А чтобы и община небезучастна была въ делё обезпеченія трудящагося для пея луховенства, мы предположили возложить на

#### 8A#97##.

нае заботу «беспочни духовенство прилючнити и удобными дожами, прислугой, отопленісит и осябщенісить.

Вопрось объ отпрытия духовенству способовъ ближайшаго участия из приходснихъ и сельскихъ училищахъ мы рёшили такь. Участіе духовенсим въ народныхъ школахъ ны поставния за преобладающій принципь, если правительство желаеть, чтобы maoli olymuln sparotschno-pelutioshony socnatabin sabola. вифразь них непосредственное начальственное наблюденте въ сихъ школахъ, подчинивъ межау прочемъ самое духовенство въ ответственности за усвези или безуспешность въ народномъ образонания контролю одного духовнаго начальства. По нашему инвнію, въ двлв народнаго образованія принимать долженъ самое живфищее участіе священникъ, но для большаго успѣха это двло должны раздвлять съ нимъ другие. Главная же обязанность священияна, вакъ настыря и отца духовнаго,-слёдить за нравственно-религозною стороною школы и самому въ школъ преподавать урови религіовно-правственные. По другимъ же отраслямъ элементарцато образования народа долженъ быть хорошо, педагогически подготовленный учитель, который въ облазвности своей но предмету обучения делженъ подлежать непосредственному въдънно священяяна.

Такъ ръмаля въз, но врайнему разумънно нашему, вопросы по двунъ отдъзанъ программы Высочайше учрежденнаго Присутствія. Чувствуемъ, что отвъты наши неудовлетворительны и не обнимаютъ собой всей сущности дъла, предложеннаго въ двухъ отдълахъ программы. Но эти наши ръшенія мы желали передать въ общую навъстность, чтобы выявать другихъ на подобщьне же воллективные отвъты. (\*)

## Семценника И. Васильковский.

Поседъ Азекъ. Мая 19 двя. 1863 годе.

(\*) Впрочемъ мы желали бы въ подобныхъ отвътахъ видъть более дъйствительныхъ средствъ, возможныхъ по мъстнымъ условіямъ, къ удовлетворительному ръшевію вопроса и только подъ такимъ условіямъ, къ удовлетовы печатать подобные отвъты. Мы ръшились предложить читателямъ настоящую корреспонденцію только наяъ образецъ ръненій, на которыхъ остававливается большинство духовенства. Въ отвывахъ, заялючающихъ въ себъ только общія мъста, мы не видимъ боль и нужды. Ред.

• доннахъ сплицению, цермецию, служино сей нъ уйъднътхъ городахъ...Вз убядныхъ городахъ при каждой нечти церкви есть усядебная земля, давная прикоманаци для доновъ священно-церковно-служителей. Земля эта отводнуся большею частію близъ той церква, куда принадленитъ приколъ, и, по ибстеположению и удобности для стройки, земля стоющяя корошей цённости. На этой землё больщею частио и инбиоть жительство св-и-служители, выстраиваль сями, или некумая готовый донъ отъ предшественицка....кована.

О такихъ-то домахъ и наифраны ны ваязить здесь свой гелосъ по вопросу о расширения средствъ матеріаднаго обезнеченія православнаго духовенства.

Прежде, когда дляжностныя місла переходным наз рода въ родъ, отъ отца къ сыну, или внуку, хотя бы неленчившенуся (для священства), или вовсе почти неученому (для причетничества), или утверждались за дочерями, дляе еще восовершениедѣтними, такой способъ домовладѣнія могъ быть донущенъ; во теперь, когда прежий способъ мѣстоваслѣдая петерялъ снау, когда только въ чрезвынайно рѣдкихъ случаяхъ сыновыя застуцаютъ мѣста своихъ отцовъ (особенно свящевниковъ), а о дочеряхъ и говорятъ и пишутъ, что онѣ не паслѣданацы отцовскимъ мѣстанъ, (\*), то ясно, что и снособъ демовладѣнія, при вастоящемъ положенія дѣдъ, делженъ быть намѣненъ, тѣмъ болѣе, что онъ неудобенъ и разорятеленъ въ случаѣ смерти или веремѣщевія кого-либо изъ св-ц-служвтелена.

Хотя быль указъ, чтобы вдовать св-ц-служителей предоставлево было право пользоваться своимъ домомъ, построеннымъ на церковной землѣ, и по смерти мужа, и чтобы новопостунивший св-ц-служитель не притѣснялъ ихъ въ этомъ, а пользовался бы лишь одной усадебной землей, находящейся подъ огородомъ или саломъ; но такъ какъ, при этомъ условіи, новопоступившему въ уѣзаный городъ не остается мѣста для стройки своего дома (особенно если усадьба среди квартала), а новаго для постройки ему мѣста городъ или не желаетъ отвести и совсѣмъ не отводитъ, или отводитъ, но вдали отъ церкви, даетъ притомъ мѣсто для стройки мало удобное, то новопоступившій ставится съ одной стороны въ необходимость принуждать вдову—или продать ему домъ,



<sup>(\*)</sup> Это однакожъ не совстит справедливо, потому что упрочение итста за дочерью есть почти единственная пока пенсія в награда священнику, прослужившему 20, 30, 40 и болъе лътъ.

ная очистить ийсто для стройки. И сслибы наова, по свонить расчетамь, не захотыя продать домъ ная спести его, то начальотво уважить нужду священею-и-служетеля и заставеть влову спести донъ или продать его. И нотопу большею частію всегда такъ бываеть, что вдова, болеь суда и притвенений со сторовы ивстваго духовенства, напередъ продаеть донъ новопоступившему в получаеть за него не стольно, сколько донъ стовть, а хорошо, есля 5-ю часть отовноски, т.-е. солн довъ стоить 600 р., полузаеть 120, если 1000, волучаеть 200 р. и т. д. (да еще и получаеть эти деньги по 5, 10 р. многіє годы). Почему же такъ дешево? да потону, что земля церновкая и донъ ценится такъ же, кань на слонку. Начинаеть жить вовоноступнышій, придільнаеть, передёлываеть въ доне, истрачивееть на вего тоже много трудовыхъ рублен, а придетъ вреня-и его постигнетъ таже участь, т.-е. волучить за донь питую или меньшую часть стонности. И отъ того выходить ненобъжный роноть и недовольетво у всёхъ такого рода владёльцевъ. Каннхъ безковечныхъ трудовъ, заботъ и двиненій стоитъ и небольное пріобрітеніе Аля овящевно-перково-служителя (\*)!

Но доять на церковной землѣ вдвойнѣ неудобенъ и разорителенъ для священно-церковно-служителей въ случаѣ ихъ неремѣщенія съ одного мѣста на другое.

Если это нерензищение дзавотся из виду наказанія, то справедляво одниз ножидой сващенних заизтила, что нуть для насъ чувствательнуе наказанія, какъ нерензиценіе начальствоиз съ муста на изсто; потону что кроих поральныхъ невыгодъ

<sup>(\*)</sup> Въ убзаномъ городъ тверской епархія средняя цяфра годоваго дохода священника (считая и всъ частные доходы, какъ-то: за молитвы в исповъдь и т. п.) 359 р. сер. Цифра эта очень небольшая, если взять во визманіе ныитанию дороговазну на все веобходямое для жизня, и много нужно умънья со стороны семейнаго священеника, чтобы жить въ городъ ма эти деньги мало-мальски прилично в не войдтя въ долги, а тъжъ болъе потребва чрезвычанная стойкость въ карактеръ и до мельчаншихъ размъровъ расчетлявая экономія, чтобы отъ этой суммы еще скопить что-нябудь на непредвидънные расходы. Построить же небольшой домикъ съ нужными и при домъ службами minimum требуется 600 р. сер. Значить не годъ, не два, а много лъть нужно терпъливо нести заботы и ляшенія, чтобы священнякъ, чтоже сказать о дьячкъ и пономаръ, которые получаютъ гдъ втрое, гдъ вчетверо меньше священияка?..

(если взять во ванианіе превычку къ мвсту жительства, дузовную связь съ прихожанами, родство и знаномотно окружающесь, кроих расхода на порожадь съ семейственъ и убытка въ ховейстий (при чемъ вного мелочных вещей, по необходиныхъ въ дов'в тратятся совершенно задаровъ), переквщающийся долженъ понести главную невыгоду въ томъ, что овъ волей-неволей, а должева непремънко или уступить донъ своену пресинику, вли очистить ему мёсто для постройки. Хорошо въ етомъ случай, если перенбщение съ ивста на другое бываетъ у двонкъ должностныхъ зицъ и они соглестря полюбовко перенинаться стройками (если равуниется у обонки сеть); но ссли таки случится, (что и бываеть по большей части), что одниз беез взенищего соглашения прежде запродаеть донь кону-внотдь изъ своить знаконыхь (вногда за долги, вногда ради того, чтобы витьть цаличный рубль на подъекъ ари переходъ, а иногда за дальностію м'вста и неудобствонъ налиннаго согланиенія), то его товаращу перенаниенуся приходится потерпать двойной убытокаубытокъ при продажв дона в еще убытекъ при стройкв на повомъ мёстё новаго дома, который чрезъ нёскольно времени бу-ACT'S CTONT'S 1/L.

Интя это въ внду начальство иногда и при нужай, для пользы перкви, перемъстить кого либо изъ священно-служителей, перемъстить въ вндъ награды на лучшее и видное иъсто, стъсияется перемъщеніемъ, потому что при этонъ очень можетъ быть, что виъсто награды выйдетъ для того лица наказение (\*).

Такъ невыгодно настоящое домовладъще священно-церковно-'служителей въ убланыхъ городахъ! И отъ того, что лемля ве своя и домъ лишь временное, пожизменное имущество, а не родовое, имъющее поступить въ наслъдство дътямъ, и священноцерковно-служители-хоздева (особенно въ настоящее время) не стараются, какъ слъдуетъ о домъ, а анатично цереживаютъ годъ ва годомъ и исправляютъ только самое необходимое, безъ чего нельзя обойдтись. Садовъ почти ви у кого нътъ, огородинчество въ дурвомъ состоянів.



<sup>(\*)</sup> Было не очень давно, одинъ заслуженный достопочтенный священникъ переводнася въ протојерен къ собору въ увздный смежный городъ в слезно умолялъ преосвященнаго, чтобы тотъ нзбавилъ его отъ этон честв. При перемъщения предвидълись большія потери в убытив въ хозяйствъ, и протојерей согласился на перемъщение на томъ лишъ условія, что ва его мъсто переведенъ былъ его родной зять.

Какъ же и чёмъ улучшить настоящее положение уваднаго духовенства относительно домовъ?

По совѣщанію со многими и по долгимъ соображеніямь мы можемъ предложить два средства для устраненія неудобствъ въ домовладѣвіи: или 1) купить на счетъ прихожанъ дома, построенные на церковной землѣ и занимаемые священно-церковцослужителями, и отдать ихъ потомъ въ собственность церкви, такъ чтобы въ случаѣ перемѣщенія кого-либо изъ духовныхъ съ мѣста на мѣско ве могло быть затрудненія ни у начальства, ни у церемѣщающихся (и въ случаѣ смерти кого-либо, вдовы ихъ были бы обезпечены чѣмъ-вябуль другимъ). Или 2) постровть или купить домъ особый, въ которомъ могъ бы безъ стѣсяенія помѣщаться весь причтъ церковный (какъ это и есть при вѣкоторыхъ церквахъ въ губернскихъ городахъ).

Первое средство, по-видимому, легче и удобиње употребить съ самаго вачала, но предвидится много невыгодъ въ послѣдствін для самой церкви, на которой долженъ будетъ лежать ремонтъ атихъ домовъ; з домы эти, плохо поддерживасмые, находятся большею частью въ плохомъ положеніи. Постройка или покупка особаго дома для всего причта какъ нельзя лучше обезпечила бы священно-церковно-служителей, и для церкви было бы меньще расходовъ на содержаніе такихъ домовъ.

Гаћ же взять средства на покупку или постройку такого дома для священно-церковно служителей? Отвѣтинъ не обинуясь: прежде всего у прихожана. Прихожане обязаны виссть съ церковію устраивать и доны для священно-церковно-служителей. Священникъ существуетъ для прихожанъ, его назначение, его обязанвость, его жизнь посвящается лишь на пользу прихода, следовательно и приходъ обязанъ своими средствами послужить ему и обезпечить его по врайней изръ въ помъщения. И прихожане, при содъйстви церковныхъ старостъ, отчасти на небольшия добровольныя пожертвованія, отчасти на какія-либо общественныя сумны могуть воложить начало заведенію церковныхъ домовъ для духовенства. Есля въ этихъ домахъ, ва помещениевъ духоввыхъ, возможенъ еще доходъ за отдачу въ наемъ лишней квартиры, или какой-вибудь лавки, тогда этотъ предполагаемый доходъ дасть еще болье возможности къ заведению такихъ домовъ. потому что доходъ можетъ поступить впослёдствіи на уплату суммы, потраченной на пріобрѣтеніе дома. Всѣми этнин расчетамы моган бы зацяться церк. старосты.

Digitized by Google

T. XI.

Чтобы это доброе и благодательное дало не ослабить принудительными марами и отягощеніемъ для прихода, въ ниомъ маств и бъднаго (\*), для этого могуть быть найдены и другія средства. Данныя теперь городонъ въ пользование священноцерковвослужителянь усадьбы, которыя в считаются церковными, можно тавить и продать по оценка, предпочтительно такъ лицанъ. которыя изъ священно-церковно-служителей теперь вин пользуются. И такъ какъ усадьбы перковныя очень удобны и на видныхъ изстахъ, то онв могуть цвинться дороже другихъ мвсть, и если взять среднюю цифру относительно за каждую усадьбу, то по нашему краю менње нельзя положить, какъ 200 р. сер. за мъсто, и вотъ у причта наъ 4-хъ человъкъ составлена сумма въ 800 р. сер.! Унасъ напримъръ при соборъ въ Калязинъ отведено 10 иъстъ церковныхь, лучшихъ почти въ городъ, да 4 огорода за чертой города, которые стоять приблизительно по 50 р. сер. Если ноложить лучшія міста по 200 р. (ниыя стоять и дороже), а огороды по 50 р., то округлится сумма въ 2.200 р. сер. Вотъ основной капиталь на постройку, или покупку дона! У нась впрочень 4 причта, и нуженъ слишкомъ общирный домъ, чтобы нестъснительно помыститься всымь; но нашь приходь можеть устроить два большихъ дома, вли даже по дому на каждый причтъ. И въ этихъ донахъ могли бы помъщаться народныя безмездныя училища (\*\*).

Остался еще вопросъ: откуда же возьметь бѣдный священноцерковно-служитель 200 р. сер., чтобы внести эту сумму за мѣсто? О, лишь только объявите ему, что это мѣсто, по внесенім означенной суммы, будеть уже принадлежать ему въ вѣчное и потомственное владѣніе, онъ не затруднится съискать деньги; чодъ залогъ того же дома, который получить значительную при этомъ цѣнность, ему повѣритъ каждый достаточный прихожаниюъ (конечно при условіи, если священно-церковно-служитель

(\*\*) И еслябы повсемъстно устроены были церковные дома для священно-церковно-служителей и въ нихъ помъщение для училища, то навърное можно поручиться, что въ селахъ дъло обучения грамотъ пошло бы успъшнъе. А то теперь во многихъ и очень многихъ мъстахъ недостатовъ помъщения служитъ главною причиною, почему туго в не въ недлежащихъ размърахъ идетъ дъло народнаго образования.

<sup>(\*)</sup> Впрочемъ малыхъ в бъденить приходовъ, надвемся, съ улучшевнемъ быта духовенства не будетъ въ увздимхъ городахъ: безъ всякаго затрудневия, какъ для прихожанъ, такъ и для свящевно церковно-служителей, мосутъ соединиться лва-три прихода въ однизъ.

трезвый человіки и хозянию). А нока собяраєтся сумна на устройство дона для священно-церковно-служителей, нока строятся донь, священно-церковно-служители могуть жить въ своемъ донъ. А осля поступить новый священно-церковно-служитель, то до устройства такого церковнаго дона можно давать ему отъ приведа или признячную перковнаго дона можно давать ему отъ приведа или признячную пертиру, или выдаєять изартирным доньги. Неспінна, при благоразумной расчетливости, можно воспользоваться вствии містивами условіями, чтобы выгодніе и лучше устроить діло.

Калязинскій соборный священникь Стофань Бутянина. 26 априля, 1868 г.

### письма изъ владиміра.

I.

Шаъ инстичен хренники. —Всладствіе навастнаго воззванія преосвященнаго рижскаго Платона о добролотныхъ пожертвованіяхъ на нользу бадствующаго православія въ прибагтійскихъ краяхъ, у насъ, въ теченін мая, производились сборы на сей предметь не только въ епархін, но и въ семинарін. Не смотря на свою бадность, ночти всё ученники и пъкоторые наъ наставинковъ семинарія давали ленты на богоугодное дало. Пожертвованія нервыхъ простирались отъ 3 к. до 1 р., пожертвованія посладнихъ отъ 10 к. до 3 р. Я не могу сообщить точной цисры всего сбора, такъ какъ онъ еще продолжается; но суда по едному клаесу, въ которомъ еборъ уже кончился и доннать до 6 р. 36 к., можно предпеложить, что сумма сбора со всъхъ 9-ти клаесовъ, съ присовохупленіенъ пожертвованій наставищенъ, составится не очень значительная....

— 11-го мая правдиованіе памяти равноапостольных Меседія и Кирилла у нась совершалось сишкомъ скроино. Литургію преосвященный нашъ служнать въ домовой церкви, которая, не смотря на свою тёсноту, далеко не наполнена была народонъ. Для семинарской церкви заказанъ образъ святителей и просвётителей славянскихъ. Воспитанники семинаріи усердствовали на свой счеть сдёлать ризу на образъ. Къ несчастію, учениканъ нашниъ не пришлось принять участіе въ правляний, потому что они не были уволены на этотъ день отъ классовъ.

-21 мая во Владиніръ-мъстный праздникъ: жители гереда встръчають древнюю икону Боголюбской Божіей Матери, привезенную въ наши предълы в. княземъ Андреемъ Юрьевнченъ Боголюбскимъ. На это духовное празднество степастся чрезвы-

чайно мяюго народа изъ ближнихъ и дальникъ убядовъ напней и даже сосъдственныхъ съ вею губерній. Съ 21 мая по 16 йоня ся. инона пребываетъ во Владиміръ. Ио заражъе составленному росписание она обходитъ всъ церкви приходскія и безприходимя. Изъ церквей жители города принимаютъ се въ свои дома. Всъ домовладъльны и даже въкоторые жильцы изъ считаютъ непремъннымъ делгомъ принять каждогодно св. икону. Пріемъ въ дона начинается съ радияго утра и, за исплючениемъ церковныхъ службъ, на которыя образъ приносится въ церковь, продолжается до поздняго вечера. Все время пребыванія иконы во Владиміръ есть время постояннаго правднества. Въ каждую церковь на всенощную и литургію приглашаются архіерейскіе пъвчіе, и богомольцевъ, особенно женщинъ, всякаго званія и состоянія, бываетъ каждый день очевь много.

H.

Ученическая библіотека при владимірской семижарая существуеть съ 1847 года. Она заведена, если не ошибасися, по предложению знадемвческаго превления при бывшень въ то время въ семинаріи о. ректерь (изинь преосващ. саратовскомъ) Евоний. На единовременный сборъ съ учениковъ (не виже 15 к. съ каждаго) устроено было 10: шкафовъ и вынасано насколько новынь кнежекь, большею частно творений св. отцевъ въ руссномъ переводъ и другихъ исключительно духовного содержания. За невизнісиз отдільной комнаты при семинарів для библіотеки учениченой, или но другниъ соображения, шкафы разибщены были по классань. Свудооть кангь, въ первое время очень ощутительная, ваставила семенарское вачальство обратиться съ просьбою о номощи нь городскимъ сващененкамъ и другимъ частныть лицамъ, сочувствующимъ духовному просвещению и учреждению ученической библотени. Встраствіе этого шкафы повоучрежденной библіотеки значительно помолнились; но, къ несчастію, между пожертвованными инагами иного было такихъ, которыя рывнуельно не были годны для чтенія юношеству и пожертвованы віроятно потому, что не были нужны для самихь владельцевь. По крайней нере библіотека составилась. Для поддержанія ся начальство соживаи рен поставно ученнкать въ непремвиную обланность давать не менбе 15 в. въ каждую треть года; сборы производнансь въ ссентяфрь, январь в посль Насхи. Вибліотекою завідывали сани "чучовнан, "небирая изъ сврей ороды по зва на важдый классъ.

#### SANBTER.

Въ концъ академическаго года начальство неручало одному изъ наставниконь повърить дайствія библіотекарой-ученикова, переспотрыть кнаги и шкассы. Съ ученика, затериннаго кингу; взыскивались или дольги, или разная по цвив книга. За нене... прачное ведение замисей и за растрату книгь иногда отвучали сани библіотекари. Въ таконъ видь ученнческая библіотека продолжала свое существованіе 10 літь. Въ 1857 году но расноважению бывшаго въ то время въ семнварин о. ректора (ныть преоснященнато) Леонтія всв шкафы ученнческой библіотени снесены был въ одну комнату: при перестройнъ илестическаго корнуса отделена была для поненцения библютени особая конната. При своевнім княгъ въ одцо місто руководнансь тімь соображеніемъ, чтобы каждый ученнять могь во всякое время польвоваться не только твии книгани, которыя инвансь въ одномъ его классѣ (какъ это было прежде), но и везин, какія тольно были во всяхъ шкафахъ. Сборъ съ учениковъ не былъ возвышень; но заведывание библіотекою нефрено было одному нат наставниховъ, который самъ собиралъ св учениковъ деньги, вынасываль квиги, выдаваль ихъ учениямь и вель приходорасходных библіотечныя книги. Эта перенвиа из положения ученической онблютени, не смотри на изкоторыя выгоды, имъла, по паниему мизнію, гораздо болье неудобствь сравнительне съ прежины ся устройствомъ. Укаженъ на накоторыя нечлобства: 1) выдача книгъ учевиканъ изъ одного мъста слъдалась гораздо затрудвительнье. Наставинку-бабліотекарю было сливконъ обременительно выдавать ученикамъ конти каждый день, твих боле, что ваставиякъ завивался делени беблютеки безмездно. Поэтому онъ обывновенно выдаваль книги 2 раза въ неделю. Получателей сходнось такъ много (около 200 ч.), что EBROTODIME HE'S BUX'S BUR BELOCTABALO HOPALOHBER'S RHEF'S, HIN у библіотекаря недоставало времени обдёлить всёхъ княгами. По врайней жврѣ многіе уходили съ тімъ же, съ чімъ приходили. Желая повести выдачу скорве, никоторымъ учениканъ отдаваль книги безъ росписки и оттого происходила потери книгъ. 2) Сборъ денегъ почти со вобхъ учениковъ былъ одинаковый, но ученики высшихь отделений, естественно, пользовались при получении книгъ изъ библютеки превмуществоиъ предъ ученикани висшихъ отдъленій и слёд. читали на счеть послёднихъ. Ученики, которымъ по какимъ-либо причниамъ доставалось мало книгь, нерестали вносить определенную плату. Новуждения начальства если и достигали своей цали, то вовбуж-

дали из учениках роноть. Безь попуждений не сборь далеко не достигаль желанной циоры. Тань въ 1860 г. сборь примърно съ 500 учениковъ престирален тольке до 148 р. (вийсте 225 p.); 25 1861 r. rogonof coops cocrammes cymry at 118 p. 56 к.; въ 1862-90 р. 95 в. Библютека видино начала унадать. Ала птаращения онасноет и неробовали въ нида оныта обратиться къ прежнену разділению библіотени по классань. Въ канив 1864 г. выделено было ноз общей библотени соразиврное по расчету количество кангъ для учениковъ одного класса нисшаго отделения. Циора сбора за 1862 г. въ этонъ классъ (37 р. 7 к.), составляющая больше трети сбора со всей семинарія, показала, что попытка удачна. Въ пынбшиенъ году въ этонъ же влаесъ висшаго отдъления въ два раза собрано 26 р. 41 к.; третій сберъ, нигающій носледовать въ сентября, денедеть эту циору до 40 р. Если бы вся библістска опять разбита была но классанъ и каждый классъ давалъ по 40 р. въ годъ, то сборъ со всёхъ 9-ти илассовъ семинаріи дошель бы до почченной цифры-Зсо р. Говорних положительно, что такого сбора инкогда не было при общей библістски, а окъ весьма возноженъ при раздъления библиотеки но классанъ. Завъдывать библютекою всего лучше ногуть сани ученини чрезъ дронхъ выборныхъ, неъ конхъ оденъ ниветъ у себя нингу съ фаниліяни учениковъ по алфавиту, другой такую же кангу съ каталогомъ книгъ тоже не алеавиту авгоровъ. Сладить — и то слегка — за дъйствіями библіотеварей-учениковъ но трудно одному вез настаяниковъ. Такой наставникь, боле занаусресованный чтеніемъ ученнковъ, всегда найдется въ каждонъ классь и не отнажется отъ участія. По крайней изръ тавое положеніе ученической бабліотеки нажь нажется гораздо лучнимъ, нежели соединение ся въ однемъ мъсть подъ управленісих одного наставника библіотеваря, безплатно занимаюшагося отчетами библютеки. Въ настоящемъ году еще выделилось изъ общей библіотеки два, три шкафа; и если вся она разділится по классань, то шкачы не будуть нусты. Имъя модъ руками каталогъ одного класса висшаго отдъления (о которонъ унемануто выше), сдёлаемъ краткую выписку названій кингъ н тоновъ. Именно въ одномъ шкаоъ, принадлежащемъ упомянутому влассу, визется до 200 вазваній в почти до 300 томовъ. Встрачаются, конечно, сочинения устаранныя и мало интересныя, по довольно и хороднихъ вингъ. Наприм. Слова и речи преосв. интрополита Филарета 3 тома, почти все сочинения

Digitized by Google

преосв. Иннокентія (херсон.) 5 т., сочиненія преосв. Іакова 3 т., поучелія Родіона Путатина 1 т., сказавіе о странствованія инока Павенія 4 т., журналь «Духовная беская» 11 т., житія спятыхь росс. Церкви 4 т., Училище благочестія 6 т., письма о богослуженів восточной Церкви 4 т., бескалы сельскаго священника (над. арх. Антонія) 2 экз. Много еще другихъ немноготомныхъ сочиненій извъёстныхъ духовныхъ писателей и проповъдниковъ, которыхъ не называемъ.

Довольно книгъ историческаго содержанія, которыя могуть быть хорошимъ пособіемъ при изученіи всеобщей исторія. Наприм. исторія Шлоссера 7 т., пространная исторія Вебера 7 т., краткая исторія того же автора 3 т., Маколея (разсказы изъ исторіи Англів) 2 т., Всемірная исторія Беккера 7 т., Лоренца 3., Географическіе очерки и картины 5. Наконець въ томъ же шкафѣ имѣются избранныя сочиненія лучшихъ свѣтскихъ писателей: С. Аксакова (5 т.), Гончарова— Фрегать-Палада (2 т.), Шекспира (3 т.), Фонъ-Визина (3 т.), Караменна (3 т.), Державина (2 т.). Журнала Народное чтеніе (12 кн.); Энциклопедическаго лексикона (3 т.); путешествіе Муравьева (5 т.); Плутархъ для юношества 12 кн., Библіотека для воспитанія (5 т.) и вѣкоторыя другія немноготомныя.

Достаточно, если ученики одного класса прочитають названныя и неназванныя книги въ теченій двухъ лётъ. Притомъ, при раздѣленіи библіотеки возможенъ для учениковъ всѣхъ классовъ обиѣнъ книгами.

### **M**. **H**.

**Объ изданіи спархіальныхъ и доностей**. Что спархіальныя відомости необходимы въ каждой спархін-въ отомъ ніть никакого сомяднія. Кромі пользы собственно для снархіальнаго духовенства, спархіальныя відомости иміють интересь общій, какъ органъ жизни и діятельности духовенства пілой спархів. Но эти відомости издаются еще въ очень немногихъ спархіяхъ. Могутъ быть конечно разныя причины, задерживающія изданіе спарх. відомостей... Но мы знасмъ, что это изданіе откладывается большею частію изъ опасенія, что не найдется достаточное количество ни лицъ, ни матеріаловъ для ноддержив изданія. Объ этомъ собственно и хотимъ мы сказать нісколько словъ.

Інцъ, способныхъ поддерживать изданіе епархіальныхъ вѣдомостей, а равно и матеріаловъ найдется достаточно въ каждой епархія. Епархіальныя вѣдомости—не строго ученый журналь;

Digitized by Google

ихъ пѣль и назначеніе служить главныть обравонъ практическимъ потребностянъ, въ инкъ должно высказываться слово жизни и опыта, слово сердца и простаго здраваго симсла, слово доступное каждому священнику. Кромѣ вопросовъ жизни---нуждъ иѣстнаго духовенства, правственнаго и уиственнаго состоянія прихожанъ, церковная иѣстная археологія и статистина можетъ доставить обяльные и полезные матеріалы для енарх. вѣдомостей. Нужно только подробиѣе и общедоступиѣе составить программу: отвѣты на предложенные вопросы не замедлятъ явиться со всѣхъ сторонъ.

Скорѣе всего можно ожидать затрудненій въ ивданін епарх. вѣдомостей отъ самой редакцій. Она сосредоточивается обыкновенно въ губернскомъ городѣ. Разборомъ статей, присыдаемыхъ изъ уѣздовъ, заправляють два, три человѣка, состоящіе на учительской должности при семинаріяхъ. Отсюда происходить то, что иногія статьи остаются непрочитанными по цѣлымъ иѣсяцамъ; другія, требующія исправленія, оставляются редакціею безъ вниманія по недостатку времени. Трудъ редакція можетъ быть облегченъ такимъ обравомъ;

Въ каждонъ увядѣ ногуть найдтись лица способныя раздѣлять трудъ редакція-помощенки-редакторбі (\*). Занятія ихъ будутъ состоять въ разборѣ статей, ваписанныхъ духовенствомъ извѣстнаго увяда, въ советахъ и замечаяніяхъ авторамъ статей, въ указавіяхъ, какъ ихъ исправить для удобности къ помітщению въ ведоностяхъ. Одобренныя помощниками статьи отсылаются въ главную редакцію, въ которой онв окончательно разсматриваются. Всего лучше, еслибы эти понощении оказались въ увадныхъ городахъ, что облегчило бы свотеніе съ вини убяднаго духовеяства и пересылку статей по почть въ главную редакцию. Выгода отъ этого для самой реданции очезнава: она будетъ избавзена отъ труда читать важдую статью, а будетъ разснатривать болве или испение статью исправную. Для духовенства хорошо будеть то, что важдый авторь можеть узвать о судьбѣ своей статьи скоро, лично отъ помощника: редактора, можетъ напр. но совъту его взять статью и исправить. Такое удобство можетъ всего скорве пробудить благородную двятельность въ.духовенствв, разенть въ немъ охоту въ труду в занятіямъ ученымъ. Иной-бы

<sup>(\*)</sup> Выборъ ихъ полезите предоставить самому духовенству по предложенно редакція: тогда только духовенство съ дов'вріемъ и откровенностно будетъ сеобщать имъ свои статьи и свои наблюденія.

в хотых ченерь ванисать что-нибудь полевное, доброе, да боится, кань бы не оконфузиться, когда публично напишуть сму. что его отатья нечену-либо не ножеть быть напечатана. Такого ложваго стыла еще много въ духовенствъ. Вознаграждение помощенку редактора за трудъ будеть зависвть оть средствъ и уснотувнія главной редакців, -- такъ какъ дівтельность каждаго воношенка можеть быть неодинакова.

Пересылна по почть статей оть помощника можеть быть или за початию благочиннаго того увзда, след. безплатно; или на очеть гларной реданция.

Стятья, веодобренныя помощникомъ, во, по мивнію авторовъ, заслуживающія внямавіс, могуть посылаться самним авторами въ главную реданцію на свой счеть. А помощникъ о такихъ статьяхъ ножеть лоставлять редакции свое объяснение, почему онь ихъ забраковаль.

Очень желательно, чтобы на наши соображения высказаны бын заивтки модей сведущихъ и опытныхъ. Обсуждение этого преднета намного подвинуло бы впередъ такъ туго идушее дело изданія спара. відоностей.

Свящ. Александръ Свирълинь.

Г. Переславль-Залисскій. BARA. FYG.

### ЗАГРАНИЧНЫЯ ЗАМЪТКИ.

Штутгарть 1863 г. мая 1/12.

-Докторъ Коленво въ своихъ возраженіяхъ на Пятокнижіе является всключительно натематическою головою. Можно подунать, что онъ наниренно избраль этоть родъ нанадения съ целно изризе действовать на вублику, сильно доверяющую математическомъ выкладкамъ, какова публика англійская. Но этого замысла онъ, по всей въроятностя, не имълъ, а писалъ просто потому, что онъ абистрительно знатокъ математики и спеціалисть только въ одномъ этонъ двлв. До посвящения своего во епископа онъ былъ учителенъ въ Наггом и издалъ руководства арионетики и алгебры, какъ говорятъ, очень хорошія. Вотъ каковы его возраженія на Патоканжие въ первонъ тонъ.«Пространство передняго двора предъ CERBICO CIRIDEOND NALO, CCIE OBO NABBANAJOCE AJA COTEBE TEICATE варода (какъ будто всв взранльтяне каждый разъ присутствовали при богослужения); Монсей и Інсусъ Назвить не могли говорить

ко есему Изранлю, т. с. во наоганъ милліонанъ людой (и ченъ-TEROBALNI FORODETTE DETER NE MELION ADDIN); GRANE NODANLATARE GALLE слашком' общирень, чтобы можно было исполнать приходение Втор. 23, 12 в д. (ночему же между загеренъ каждаго кольна не иогло быть свободного ивсто?) Пространство Холоопе слиниенънало для огромнаго числа евресат (по повъйника наслъдованият небольшой Васана представляеть разваливы боле 100 городовь и селеній); неранльтавана печёна было коринть скога за пустынѣ (повтащия изсладования опять опровергають это; на Свизайсновъ полуостров'в прежде растительность была гораздо богаче); сыновыя Іакова витли круглымъ числомъ каждый четыре съ подовящою сына,-это составить въ первоиъ поколения 54 сына, во втеренъ (умножая на 41/4) 243, въ третьемъ-1094, въ четвертонъ 4923, а не 600 тысячь челорекь способныхь посять оружіе (разве не возножно, что у патріарховъ въ Егните раждались детв? Не заставляя натематически умирать каждое поколбніе цинута въ нинуту, цы напротивь можень положить, что при неходь наранльтявъ наз Егнита было въ жизыхъ шесть поколений; такъ Іосиеъ въ продолжение 80 лътъ видълъ сыновъ Ефрена до третьяго рода. Если возменъ число сыновъ шесть и буденъ помвожать на тоже число, то уже въ пятонъ поколбији число будетъ превышать 400 тыс., а въ шестонъ \*/, иналіона).» Всв возраженія--- этого рода. Каждый, конечно, возражаеть оть своего ума, и недавно кинга, назначенная для образованныхъ людей, заподозриваетъ разсказъ о дутству Монсея на таконъ освования. «Мать положила младенца на берегу Нила»: это совершенно невозможно,---Нилъ ръка свя-щевная и трувовъ бросать въ нее не позволялось (der Nil war ein heiliger Strom, es durften keine Leichname hineingeworfen werden !)».

Какъ случилось, что такой человъкъ вабранъ былъ енискономъ и отправился пропозъдывать Слово Божіе явычниканъ? спраниваетъ англійская публика. На это Тімез отвъчалъ въ нъсволькихъ дъльныхъ замъчавіяхъ.

«Его руководство араюметики и алгебры отличается хорошинъ выборомъ примъровъ. Поютому сдълали его епископомъ и послали обращать готтентотовъ, кафровъ и цулу. Нъкоторымъ изъ читателей, вожалуй, покажется страннымъ, что выбираютъ человѣка для важной миссім потому, что опъ ловокъ въ ръшенім аробей и уравненій. Но такой обычай давно уже существуетъ въ нашей церкви. Если кто-нибудь въ чемъ-нибудь оказался искусенъ, то мы лъдаемъ его епископомъ или деканомъ.--Съ

48

ł

Тітев судять уже синтковъ рязко; но въ самовъ дяле обравованіе духовенства въ Англін, несмотря на прекрасныя частныя явленія, нуждается въ пополненія, усилевів свеціально богословсваго элемента. Съ 20 годовъ вынъшняго столятія число изучающихъ богословіе въ университетахъ сильно уменьшилось; это объясняють тямъ, что канандаты находять положеніе духовенства очень соминтельнымъ среди постоянно возрастающихъ критическихъ требованій времени; а духовенство между тѣмъ остается при тойже односторовности и недостаточности своего образованія. Число духовенства, не получившаго университетскаго образованія, такъ-называемыхъ Literates, чрезвычайно возрасло, какъ видно изъ слѣдующей таблицы.

| Число стуле | ETOPS GOLOGI | Безъ университетскаго |                          |
|-------------|--------------|-----------------------|--------------------------|
| вія въ      | Овсеордъ.    | Кәнбриджѣ.            | образованія (Literates). |
| 1841.       | 242.         | 270.                  | 38.                      |
| 1851.       | <b>21</b> 5. | <b>222</b> .          | 113.                     |
| 1861.       | 159.         | <b>219.</b> .         | 241.                     |

- Число евреевъ въ цѣломъ мірѣ:

1. Въ Свееро-Американскихъ Штатахъ на общее число народонаселения 23,351,207 (по счислению отъ 1850 года) приходится 120,000 евреевъ.

2. Въ Великобритания на 29,040,000 жит.-40,000 евреевъ.

3. Во Франціи на 35,600,000 евреевъ 74,000.

4. Въ Испаніи при 15,300,000 всего населенія, число евреевъ равняется почти нулю; тоже-въ Португаліи.

5. Въ Итали при 23,046,505 жит. —евреевъ 32,494.

6. Въ Шеейцаріи на 2,390,116 всего народонаселенія евреевъ 3,146.

7. Въ Бельній при 4,623,089 жит. евреевъ 1,500.

8. Въ Голландии (не вилючая колонів) на 3,543,775-свресвъ 65.600.

9. By Accupiu ups 35,019,058 mar. especies 1,049,871.

10. Bb Dpycciw Ht 17,739,91 scero naceaems 248,416 especies.

11. Въ остальной Германии ва 16,654,763, свресть 184,180.

12. Въ Дания на 2,915,600 жит. спресвъ 8,263.

13. B. Meeuiu # Hopseliu npn 5,130,118 xnr. espeers 1,000.

14. Въ Россіи евреевъ больше 2,000,000; на Польшу приходится 571,678.

15. Въ Греціи, съ Іоническими островани, на 1,301,339 душъ евреевъ 1,500.

16. Въ Турции: Европейской при 15,700,000 жит. свресвъ 70,000 (37.000 въ Придунайскихъ Княжествахъ); — Азіатской боле 100,000 (въ Ісрусалник 8,000, Хевронк 500, Тиверіаде 1,500, Саетъ 3,000, Леов 200, Наплузъ 200.

17. Въ Африкъ (Всинтъ, Нубіи, Триполъ, Тунисъ) болъе 600,000 свреевъ.

Изъ этого перечисленія видно, что несмотря на меблагопріятное положеніе евреевъ, вообще число ихъ все-таки очень значительно. Нітъ сомпівнія, что съ повсюдною эманципацією евреевъ, которую неизбѣжно повлечетъ за собою духъ времени, количественное возрастаніе этого племени приметъ большіе размівры. Къ такому заключенію приводятъ любопытных статистическія данныя о смертности между христіанами и евреями въ раблячныхъ міствостяхъ. Во Франкеурть напр. за 1846—1848 годъ такова была

Спертность: нежду христіанами сврелми.

|                  | •                   |        |         |      |       |
|------------------|---------------------|--------|---------|------|-------|
| 1 4 at           | тъ :                | 24,1 m | роценть | 12,9 | вроц. |
| 5 - 9 -          | -                   | 2,3    |         | 0,4  | _     |
| 10 14            | -                   | 1,1    | -       | 1,5  |       |
| 15 - 19 -        | <b>-</b> . <i>'</i> | 3,4    |         | 3,0  | -     |
| 20 24            | -                   | 6,2    |         | 4,2  |       |
| 25 - 29 -        | - '                 | 6,2    |         | 4,6  | _     |
| 30 - 34 -        |                     | 4,8    |         | 3,4  |       |
| 35 - 39 -        | -                   | 5,8    |         | 6,1  |       |
| 40 - 44 -        |                     | 5,4    |         | 4,6  |       |
| <b>45</b> — 49 — |                     | 5,6    |         | 5,3  |       |
| 50 54            | _                   | 4,6    | -       | 3,8  |       |
| 55 - 59 -        | -                   | 5,7    |         | 6,1  |       |
| 60 - 64 -        | -                   | 5,4    |         | 9,5  |       |

Bospacme.

| <b>65 — 69</b>                                | <u> </u>        | 6,0   |          | 7,2 -   |
|-----------------------------------------------|-----------------|-------|----------|---------|
| 70 — 74                                       |                 | 5,4   | <u> </u> | 11,4    |
| 75 - 79                                       |                 | 4,3   | _        | 9,1 -   |
| 80 — 84 .                                     | <del></del>     | 2,6   | <u> </u> | . 5,0 — |
| <b>85 — _ 89</b>                              | <u>.</u>        | . 0,9 |          | 1,5 —   |
| 90 94                                         | <del></del> , , | 0,16  | _        | 0.4     |
| 95 — 100                                      |                 | 0,4   |          | •       |
| HOT BTOFO BEARD, 9TO VNEDIO XPUCTIONS GEDELES |                 |       |          |         |

| Ивъ этого внано, что умерло христіань |           |             | евресев |           |                  |
|---------------------------------------|-----------|-------------|---------|-----------|------------------|
|                                       | Четвертая | часть въ 6  | авть    | 11 mbcan. | 28 a. 3 miscaua. |
|                                       | Потовина  | въ 36       | i       | 6         | 53 - 1 -         |
|                                       | Четвертая | часть въ 59 | ·       | 10 —      | 71 - » -         |
| II.                                   | •         |             |         | •         | 1099 1011 mmm    |

По прусскимъ метрическимъ записамъ отъ 1823-1841 умирало ожегодно: между христіанами 1 на 34; между середии 1 на 46.

| дожизо | <b>JO</b> | 14 | івть | 44,5 npou. | 50 <sub>:</sub> прон. |
|--------|-----------|----|------|------------|-----------------------|
|        | 40        | 70 |      | 12         | 20 —                  |

Объяснение этого явления, кромѣ пообенныхъ цѣлей Промысле, находятъ въ постановленияхъ закона касательно супружесянхъ отвощений, умѣренности въ жизни и преданности волѣ Божіей, отсухствіе чего производитъ столько умственныхъ разстройствъ, порчи крови и самоубійствъ у христіанъ, занимающихся, подобно евреямъ, банкирствомъ м торговыми оборотами.

- Считаемъ долгомъ извъстить о литературномъ предиріятия, очень важномъ для духовныхъ библютекъ и людей, серьевно ванинающихся церковною асторією. Съ нынблинаго года начинается въ Брюсселѣ вовое, полное издание «Acta Sanctorum». Просвекть этого изданія, приводя многія свидітельства, какъ католическихъ, такъ я протестантскихъ ученыхъ о важности этого труда Болландистовъ, сообщаеть потомъ следующее о характере этого предпріятія. «Мы могли бы привести еще большее число свидътельствъ, но это было бы напраснымъ трудомъ. Постоявно, съ важдымъ годовъ возрастающая ценность полной коллекцій Acta Sanctorum уже доказываеть ихъ важность. Нъть значительной библіотеки, въ составъ которой не входили бы Acta Sanctoгит. Лишь только они полвятся въ продажу, какъ вхъ раскупають тотчась. Въ послѣднее вреня за венеціяцское изденіе платили до 4,200 франковъ (около 1,100 рублей), хотя оно доходятъ только до V тома сентября и весьма неисправно относительно бумаги, печати и върности текста.

«Неудивительно поэтому, что новое, полное наданіе Acia Sanctorum предпринымаемо было въ послѣднее время уже насколько разъ; къ несчастію ни однив нав этихъ проватонъ, по разнымв причинамъ, не приведенъ былъ въ исполнение; въ сущности громадность предпріятія останавливала самыхъ предпріничивыхъ людей.

«Въ настоящемъ случав явло идеть уже не о проектв; вступнъ въ союзъ съ г. Палля, вингопродавцемъ-явдателемъ въ Нариже, и г. Карнанде, библютекаремъ въ Шомоне, мы можемъ теперь довести до сведевія ученой публики, что мы предпринимаемъ это явло. Мы усиливаемъ деятельность своей типографія, чтобы каждый месяцъ или каждыя шесть педёль вручать нашимъ подподписчикамъ томъ въ тысячу страницъ. Мы предвидявъ, что въ первое время будутъ нёкоторыя нензобжныя вадержки; но во всякомъ случае въ нервые два месяца явится первый янарскій томъ, за темъ дело пойдетъ со всею правильностію, нъ какой обязываетъ насъ какъ собственный нашъ интересъ, такъ и справедливыя требованія нашихъ подписчиковъ. Мы расчитытваемъ окончать изданіе патидесяти четырехъ томовъ въ промежутокъ отъ ияти до шести лётъ.

«Опытность, пріобрѣтенная нами въ печатанія Acta Sanctorum, наши успѣхи, увѣнчанные золотою медалью на большой паряжской выставкв, ваша честь, какъ типографовъ и издателей, обявываютъ насъ инчего не щадить, чтобы это новое издание удовлетворяло всѣмъ желаніямъ. Наконецъ, такъ какъ недостаточно только печатать, но надобно еще и продавать, чтобы не разориться отъ этого громаднаго предпріятія, то очевидно, что нами собственныя выгоды заставляютъ насъ превзойти, такъ сказать затемнить, если возможно, достоинство оригинальнаго изданія. Къ этому и направлены будутъ наши усилія.

«Бумага нашего изданія будеть (de papier de lin ou de chanvre pur) сходная съ той, на какой напечатанъ IX тонъ октября в которая, по слованъ всёхъ знатоковъ, болёв всего удобна для этого рода книгъ. Чтобы сохранить всю прочность ся, мы ме буденъ бёлить ее хлоронъ.

«Сверства (sustification) нашего изданія будеть такая же, кать и въ первоначальномъ изданія, такъ что въ пашемъ изданія не будеть неудобства, которое такъ часто встрічается въ другить перепечатанныхъ изданіяхъ, —именно того, что не находинь страницъ, цитуемыхъ авторами, которые сылаются на Acta Sanctorum.

«Наше изданіе, говоря другими словани, будеть точною коніею первоначальнаго изданія. Единственныя переийны, которыя мы позволимь себь сдёдать, состоять въ слёдующемь:

52

#### SANDYKH.

«4-е. На кончі наждаю тома находятся Еггата и Addenda. Эти Еггата состоять или проето изъ типографскихъ ошибокъ, которыя очевидно должны быть уничтожены, или изъ изноторыхъ видоняжененій мысли, сділанныхъ самини авторани. Такъ какъ для читателя важно знать, что дунали авторы сначала и что потонъ очитали ошибною, то въ этонъ послідшенъ случай, оставляя неприкосновеннымъ первоначальный тексть, ны на полѣ буденъ ставить знаки, указывающіе на комець тома. Тоже самое мы слідаенъ и касательно Addenda. Эта изра иміеть очень важное яначеніе: теперь ничто не даетъ янать о поправкахъ сділанныхъ авторами; а кто станетъ сиревляться съ отділеніенъ еггата в addenda, когда инкакихъ ссылокъ на нихъ не существуетъ?

«2-е. Кромѣ Errata и Addenda, помѣщаемыхъ неносредственно предъ оглавленіемъ каждаго тома, на концѣ нѣкоторыхъ мѣсащевъ есть общіе Арревдісеs, относящіеся ко всѣмъ томамъ этихъ мѣсяцевъ. Мы оставнить ихъ на своемъ мѣстѣ, такъ какъ яѣтъ особевныхъ причинъ постувать вначе. Но исключеніе будетъ сдѣлано только для іюня мѣсяца. Здѣсь Appendix составляетъ первую половниу въ VI и VII томѣ этого мѣсяца, тогда какъ Мартирологъ Узуарда, раздѣленный также на двѣ части, составляетъ вторую половниу тѣхъ же томовъ. Нѣтъ соняѣнія, что Узуардъ долженъ быть напечатанъ въ одномъ томѣ.

«При этонъ нужны будуть ивноторыя другія перемѣны. Передъ тономъ Узуарда будуть напечатаны Calendaria Hieronymiana, которыя теперь находятся предъ второю частію этого Мартиролога.

«Въ VII томѣ іювя находятся кромѣ того Ephemerides Sanctorum шести первыхъ мѣсяцевъ, т. е. росписавіе по днямъ, съ всторическими и литературными увазавіями, в алеавитный каталогъ всѣхъ святыхъ, помѣщенныхъ въ предшествующихъ томахъ. Подобявае Ephemerides и каталогъ для послѣдующихъ томахъ. Подобявае Ephemerides и каталогъ для послѣдующихъ томахъ. Подобявае Ephemerides и каталогъ для послѣдующихъ томахъ. Что эти два указателя, составляющіе какъ бы одниъ, общій укаватель къ Acta Sanctorum, всего лучше соединить виѣстѣ. Это также одва изъ перемѣнъ, которыя мы рѣшаемся допустить. Эти указатели будутъ ванечатавы на концѣ VI тома октября, который безъ этого приложенія былъ бы слишконъ малъ отвосительно числа страннцъ. Вслѣдствіе такого расположенія намъ можно будетъ внести въ указатель всѣ имена святыхъ, помѣщенныхъ въ октябрскихъ томахъ, и доставить так. образомъ полный и удобный для справокъ indeх. «На основания допущенных изибиеный дополновия вля Аррепdices новя ибсяка не могуть уже составать одных полный тоять, ноэтому ны приложних яхъ къ твиъ томанъ, къ которымъ они относятся. Такияъ образовъ, хотя безъ налъйшаго онущения, ямъсто семи томовъ составатся только шесть. Но въ замънъ этого ны разобъемъ на три тома два тома январскихъ, которые до того громадны, что едва доступны для употребления.

«З-е. Отъ II. Папеброха осталось изскольно тетрадей рукописныхъ заизчаній на первые писть изсяцевъ. Мы воспользуенся и ими.

«Всёхъ тоновъ, которые мы дужаенъ напечатать вволять, съ диссертаціями и пролегоменами, будеть алимобелать ченыре, до VI тона октября включительно. Четыре слёдующіе за тёмъ тона, явившіеся въ продажё, и XI тонъ октября, который печатается, составляють собственность новыхъ Болландистовъ; мы доставнить изъ свениъ подписчикамъ за ту цёму, по какой они продаются.

«Наши первые 500 подписчиковъ платать только делять тамрого (прусскихъ) за каждый товъ (десять рубдей); ны буденъ считать ихъ основателями нашего предпріятія. Подвиска будетъ продолжаться до первато йоня 1863 года; но за твиъ новые подписчики на все изданіе будутъ платить 11 талеровъ, 20 грошей за товъ: так. обр. 630 талеровъ за пятьдесять четыре тома. Лица не подписавшіеоя или желающіе нокупать отдёльные томы, чтобы пополнить издалія анверсное или венеціанское, должны илатить 22 талера за товъ.

«Мы осмѣлнаванся расчитывать на благоскловность людей ученыхъ и всёхъ интересующихся успѣками историческихъ науяъ. Наше предпріятіе громадво и мы должны призвать на понощь всю свою смѣлость, чтобы рънниться начать его. Да найдуть же поддержку шаны усилія, чтобы въ налый промежутокъ премени новое ивданіе гыгантскаго труда Болладинстовъ приведево было къ концу!» (\*)

On souserit chez G. A. Van Trigt, Editeur-Libraire, à Bruxelles (Belgique).

- Въ выязывание году исполнится 300 лёть окончанно Тридентскаго собора и натоляческий мірь хочеть оживить въ своей наната это событие. Въ Тріенть (итал. Trento, sar. Tridentum), иъ комнонъ Тироль, готовится огромясе торжество къ июно изсяну,

Digitized by GOOGLE

<sup>(\*)</sup> Желательно, чтобы московская епархіальная бябліотека вошла въ сношеніе съ издателями и поспишила подписаться. Проібритеніемъ этого ридкаго издавія была бы оказава важная услуга духовенству. Ред.

#### ЗАМЪТКИ.

на которое ждуть вногихъ кардвналовъ, архіенископовъ и не менве 60 епископовъ. Ходятъ слухи, что даже самъ папа прибудетъ на правдникъ; въроятно, это не болье, какъ благочестивое желаніе католиковь; но нодобные слухи много содействують къ возбужденію вниманія въ публикт. Особо назначенная комписсія дтятельно ванимается приготовленіями къ правднику. Какими глазами мы ни смотрели бы на подобныя заявленія католяческаго сознанія, во всяковъ случат нельзя не признать того, что диятельная Мароа върна себъ и изъискиваетъ всъ средства показать міру, что не смотря на враждебныя католичеству коалиція и на печальное положение главы католичества въ политическовъ отнопенія, у католиковъ доселѣ сильны преданія и есть нравственныя привязанности, независимо отъ интересовъ минуты, успѣха той или другой партія. Прежде католичество очень иного расчитывало на тайную интригу при дворахъ; но теперь болве эначенія придаеть настроенію и желаніямь массь, хотя во многомь еще не отказалось отъ прежней системы. Къ чему поведетъ тріенское торжество? Оно прежде всего дасть урокъ сивренія герианскому протестантству. Тридентскій соборъ составился во времена, очень тяжелыя для католичества, въ періодъ торжества протестантства: собору нужно было защищаться и ограждать пилость католичества отъ самыхъ горячихъ патисковъ. Теперь же, оглядывая свою прошединую исторію, католикъ можетъ видѣть, что протестантство не только не одержало побъды надъ ослабленною въ прежнее время церковію, но напротивъ само разлагается и ни въ чемъ не можетъ противопоставить прочной силы своему сопернику. Можно представить, сколько ревности и твердости придасть эта мысль, вынесенная изъ громаднаго собранія на ивств религіозныхъ воспонинаній, въ присутствія высшихъ представителей религія и знаменитостей католическаго міра, среди разнообразныхъ религіозныхъ правднествъ! Но кромѣ того, если собрание будеть значительно и по количеству, и по общественному положенію посѣтителей, то учредители празднества несощявнно воспользуются религіозныхъ энтузіазмомъ и сдвлають какое-нибудь предложение, важное для церкви въ настоящее время. Между прочимъ, какъ думаютъ, вопросъ объ основания католическаго университета въ Германія будеть окончательно рышень въ этомъ собрания. Можеть быть, что къ этому делу приметнаются также интриги, личные, минутные интересы, которые такъ охотно римская курія смѣпиваетъ съ дѣломъ церкви: но во всяконъ случав общій карактерь этого явленія свидвлельствуеть о

T. XI.

5

### **UPABOCJABHOE OBO3PBHIE.**

56

гучшей, сравнительно съ прежнимъ, правственности напотва. Одниъ современный историкъ панства, совершенно невависимый по своинъ убъжденіянъ, сказалъ: «Еслибы католичество, во времена Лютера, было такое же, каково оно топерь, то не явилась бы реформація». Въ этихъ словахъ много правды; но созваетъ ля ясно католичество то начало, которое вривело его къ такому выгодному положенію, и руководствуется ли оно строго этимъ началонъ во всей своей дъятельности? На этотъ вопросъ мы должны отвѣчать отрицательно, и, если теперь положеніе католичества благопріятно, то оно обязано этимъ вопервыхъ тому, что оно все-таки составляеть черковь; эта церковь ваходится въ той сталів своего существованія, къ которой отвосатся слова Спасытеля: ты-соблазие (Мто. 18, 23), первовь наъ соборной сделавшаяся папскою; но твих не менье обътованія, данныя Церкви, относятся и къ ней, какъ укоризна, сдѣланная Петру, не лишала его апостольскаго достоянства. Вовторыхъ исправленіемъ своинь она во многомъ обязана протестантству: это послѣднее-было однимъ изъ средствъ, которымъ Промыслъ вразумлялъ уклонившуюся отъ истивнаго пути церковь. Въ чемъ состояла коревная болжень католечества и отъ чего ово должно болже и болже отрешаться, объ этомъ скажемъ въ следующій разъ по поводу одной новой книжки, изданной о. Мартыновымъ.

P.\*\*\*

## ЖУРНАЛЬНЫЯ ЗАМЪТКИ.

## Обозръщіе журнальныхъ статей объ улучитенія быта духовенства, превмущественно въ Епархіальныхъ Вёдомостихъ.

1.

### Кіевскій Телеграфъ № 39. Херсонскія Епарх. Въд. ЛЕ 10.

Въ послѣднее время въ Епархіальныхъ Вѣдоностяхъ появалось нѣсколько статей объ улучшенін быта духовенства. Такъ какъ эти статьи представляютъ довольно различныхъ маѣній, то ны считаемъ далеко нелишиниъ дѣломъ обозрѣніе или сводъ статей по вопросу, имѣющему столь важное и общирное практическое приложеніе. Авторы статей пытаются высказывать свои желанія примѣнительно къ мѣствымъ потребностямъ и условіянъ той или другой епархіи; но само собою разумѣется; что при

#### SAMBTRE.

втомъ большое значение удерживаютъ общія понятія о началахъ для ришенія вопроса. Сводъ этихъ статей необходимъ тимъ болье, что авторы часто говорять, такъ сказать, не слушая другъ друга, мало обращають внимавія на то, что говорили другіе прежде вихъ, а въ и вкоторыхъ случаяхъ даже не принимаютъ къ свълъвію и тъ начала, которыя можно считать уже выработанными в принятыми журналистикой в общественнымъ мирніемъ. Справедливо, что мъстные отзывы могутъ имъть очень важвое значение: однакожъ въ мъстныхъ замъткахъ мы нашия пова немного данныхъ, которыя съ пользою могли бы быть принаты при рашения вопроса, по крайней мара позволительно ожидать. въ эгомъ отношении, большей услуги отъ Епархіальныхъ Вёломостей; а вь общихъ сужденіяхъ о деле встречаются даже тавіе нарадоксы, которые непріятно подействують на всякаго, вто расположенъ въ духовенству... Мы вамъревы познакомить читателей съ содержавіенъ и характоронъ этихъ произведсній епархіальной литературы и по-возможности опредълить результаты высказанныхъ мовній.

Беремъ прежде всего статью С. Павловскаю, помѣщенную въ Киевскомъ Телекрафъ: авторъ желаетъ придать своей статьѣ характерь мѣстныхъ потребностей духовенства киевской епархия. Нѣтъ сомяѣнія, что голосъ киевскаго духовенства всего ближе можемъ мы слышать въ Киевскихъ Епарх. В., въ которыхъ и помѣщева о томъ же предметѣ очень дѣльная статья, заслуживающая полваго вниманія: о ней мы скажемъ послѣ. Но мы не можемъ пройдти мимо статью С. Павловскаю тѣмъ болѣе, что едва ли киевское духовенство будетъ вполвѣ раздѣлять мысли автора.

Замѣчая, что сельское духовенство особенно въ кіевской епархіи половину своихъ средствъ пріобрѣтаетъ тяжелыми трудами отъ пахатной земли, авторъ становится на сторову тѣхъ, которые говорятъ, что «священнику неприлично заниматься земледѣліемъ, что отъ пристрастія къ ховяйству священники забываютъ о своихъ пастырскихъ обяванностяхъ и дѣлаются фермерами, отъ чего происходитъ ихъ грубость, отсталость, невѣжество, что нужно отобрать у нихъ землю и дать имъ приличное жалованье, что 400-500 р. вполнѣ вознаградили бы ихъ за отобраньую вемлю и были бы достаточнымъ для нихъ обезпеченіемъ»... Авторъ усиливается подкрѣпить это мнѣніе общимъ будто бы желаніемъ сельскаго духовенства освободиться не только отъ вемиедѣлія, но и отъ церковной земли. Мы увидимъ далѣе, что мнѣніе объ отобранім церковныхъ земель, вопрека автору, нисколько

не раздѣляется всёмъ духовенствомъ. Къ чему въ самомъ дѣлѣ терять тоть капиталь (разумбемь церковную землю), можеть быть саный лучшій и вірвый, который состонть уже въ лійствительномъ владвни духовенства, и если послвднее недостаточно имъ обезпечено, то почему не желать расширения его, или почему не искать другихъ средствъ въ восполнение существующихъ недостатковъ обезпечения помимо насильственнаго отчуждения церковной земли? Никакія другія средства обезпеченія не могуть быть такъ върны и тверды, какъ владъніе зеплею, надавна освяпенное и обычаемъ и вакономъ. Если повсюду отобрать всв церковныя земли, если вовобновить и продолжить действовавшую прежде систему конфискація или отобранія недвижимыхъ церковныхъ имуществъ, то сано собою можетъ случиться, что церкви и духовенство внезапно могутъ остаться бевъ всего. Но наше правительство, искренно действующее въ интересѣ общаго блага, не только не намврено отнимать церковныя земли, но намврено по возможности увеличить надълъ вемлею, считая это однямъ изъ важнѣйшихъ способовъ къ улучшению быта луховенства. Это наифрение правительства ясно обозначилось въ послъднихъ распоряженіяхъ Высочайше учрежденнаго Присутствія, которыя читатели могутъ видъть выше.

Скававши о бидственновъ положения сельскаго духовенства. которое, сравнительно съ прежнимъ временемъ, крайне усилидось и грозить даже духовенству разореніемь вслѣдствіе новыхь порядковъ, установившихся для духовенства послѣ крестьянской реформы, авторъ предлагаетъ и кажется равно соглашается на два способа улучшенія быта духовенства: «можно употребить два способа — или положить опредёленное жалованье всёмъ священникать и отобрать землю, или оставивъ землю по прежнему въ пользовании духовенства, предоставить ему хозяйственныя выгоды. Послѣдній способъ горавдо легче и удобиће перваго, за то первый (т.-е. жалованье съ отобраніемъ земли) гораздо дыйствительные и прочные улучшить быть духовенства. Трудно найдти источникъ, изъ котораго можно было бы воложить каждому священнику 500 р. жалованья; подушный окладъ инь представляется единственнымъ источникомъ для этого: въ саномъ маломъ размъръ онъ будетъ совершенно достаточнымъ для своей цёли. Миё кажется даже, что подобный окладь не будеть обременителень для прихожань потому, что и теверь иному изъ нихъ въ продолжении года случится пожертвовать ш больше для священника въ виде благодарности за равныя требы:

### ЗАМЪТКИ.

равличіе въ томъ, что это будеть уже не добровольная благодарность за трудь, а обязательная подать, которую будутъ нести всё бевъ исключенія прихожане въ одинаковой степени.» Ясно, что авторъ думаетъ сдѣлать это безъ вѣдома мірскихъ обществъ. Въ такомъ случаѣ нѣтъ сомиѣнія, что предлагаемая мѣра не повравится крестьянамъ, и обязательный налогъ будетъ признаяъ обременительнымъ. Едва ди мірскія общества станутъ въ дучшее отношеніе къ духовенству послѣ такой мѣры, которая не только принуждаетъ работать на духовенство, но и вызываетъ другія, тяжкія карательныя мѣры,въ случаѣ недонмокъ по налогу.

F

١

Да не полумають читатели, булто авторъ незнакомъ съ высказанными въ духовной и свётской литературѣ опасеніями. какъ бы обязательная подать, собираемая на жалованье духовенству и принятая за исключительный способъ обезпечения, не испортила еще болѣе взанивыхъ отношеній духовенства и прихожань. Ибть, онь прямо оспариваеть такое инбніе, -- онь говорить даже, что «разсуждать объ этомъ, въ такомъ серьезномъ вопросѣ, какъ улучшение быта цълаго духовнаго сословия, значило бы попусту терять слова.» Какъ понимать это? Конечно, авторъ хочетъ сказать, что улучшение быта цвлаго луховнаго сословія-двло очень важное, а на все остальное не стоить обращать вниманія и незачёнь много церемониться въ выборе средствъ. «Дело не въ томъ, пріятенъ или непріятенъ будетъ, кому бы то ни было, такой или другой способъ улучшения быта духовенства, а въ томъ, возможенъ ди этотъ способъ...» Авторъ доказываетъ, что если священники поступять на жалованье, то сдълаются независимыми оть прихожань, а эта независимость расположить ихъ оставить прежнее угодничество, унижение, лесть, и правственная связь ихъ съ прихожанами чрезъ то не ослабетть, а напротивъ украпится и очистится, облагородится... Священникъ получитъ тогда возможность, по выражению автора, относиться кв прихожанамь со властію... Судя по настроенію мыслей автора, такъ и кажется, не означаеть зи это у него какой-либо власти, такъ или иначе подкрѣпленной матеріальными способами? Авторъ замбчаеть потомъ, что съ прекращениеть зависимости священиика отъ прихожанъ, прекратятся взаимныя злоупотребленія-со стороны священника корыстолюбіе и вымогательство, а со стороны прихожанъ - скупость, недоброжелательство, недовѣріе, осуждение, насишки. Да позволено будеть усомниться въ томъ, булто жалованье имветь такую великую правственную силу. Опыть доказаль уже, что жалованые само по себь, какъ бы оно

59

велико ви было, не прекращало злоупотреблевій корыстолюбія. А недоброжелательство и недов'єріе мірянъ къ духовенству-объ этомъ можно говорить съ ув'єренностью-еще болѣе усилится при предлагаемой мѣрѣ.

Высказавшись въ пользу нерваго способа, авторъ предлагаеть в другой, состоящій въ томъ, чтобъ оставить землю въ пользовани духовенства и предоставить ему хозяйственныя выгоды. Въ частности онъ предлагаетъ слѣдующее: «Со стороны прихожанъ было бы большинъ ховяйственнымъ пособіемъ аля священных то, еслибы ови дали ему 4 годовыхъ работниковъ (2 мущ. н 2 жен.), плата и одежда которымъ производеласъ бы на собранную изъ общества сумму. Можно бы даже сумму эту составлять изъ доброхотныхъ подаяній за необходимыя христіанскія требы. Кромв этого прихожане должны заботиться (что же именно дълать?) о помъщения для церковнаго причта. Чтобы избавить духовенство отъ необходимости собственными трудами обработывать поле, мобходимо положить ему на обработку 200 р., да на отопление 50, итого 250 р. Для такой суммы легче найдти источникъ, чъмъ для 500 р. Если за такой источникъ принять тоть же подушный окладь, то онь будеть весьма незначителенъ. Да и почему онъ не можетъ быть умъстнымъ въ настоящемъ случав, если мировые посредники, волостные старшины и писаря, сельские старосты и другие получають жалованье изъ тогоже источника? Развѣ священникъ не такъ же и не для тогоже общества трудится, какъ и вышеозначенныя ляца?»

Поставляя священника въ одинъ рядъ со всёми сельскими чинами до писаря включительно, авторъ и здёсь главнымъ источникомъ содержанія для духовенства полагаетъ тотъ же подушный окладъ. Авторъ повидимому старается облегчить условія, необходимыя при этомъ второмъ способѣ, который въ сущности мало отличается отъ перваго: налогъ предполагается вдвое меньше и даже добровольныя даянія за требы предлагается собирать въ одну вспомогательную сумму въ подкрѣпленіе прихожанъ. Однакожъ, независимо отъ жалованья въ 250 р., требуется дать священнику и причту и даровое помѣщеніе: поэтому трудно сказать, будетъ ли легче этотъ способъ. Авторъ не упоминаетъ о другихъ членахъ причта, которые также должны быть обезпечены и сборъ на которыхъ еще увеличиваетъ повивность прихожанъ. Что касается до соглашенія съ прихожанами, то авторъ вообще не желаетъ обращать на

### SANSTEN.

это вниманія и предлагаеть свои мёры конечно въ томъ смыслё, чтобъ онё были приведены въ дёйствіе предписаніями сверху.

Въ статьѣ С. Павловскаго говорится еще о нѣкоторыхъ мѣстиыхъ порядкахъ въ кіевской епархіи, препятствующихъ благосостоянію духовенства. «Оба предложенные способа, говоритъ авторъ, инкогда не достигнутъ своей цѣли, если будетъ продолжаться обычай помѣщать по два священника на приходахъ, въ которыхъ по штату положенъ одинъ.» Такой порядокъ, по словамъ автора, ведетъ къ совершенному разоренію священниковъ и производитъ непріятныя столкновенія, поселяетъ вражду въ духовенствѣ. Мы не знаемъ, существуетъ ли такой обычай въ кіевской епархіи и должны на этотъ разъ довѣрить автору. Посмотримъ, какія же мѣры предлагаетъ онъ къ устраненію неблаговиднаго обычая? Слова С. Павловскаго такъ парадоксальны, что мы предоставляемъ говорить ему самому.

Этоть обычай, говорить авторь, «вынуждень у нась необходимостью. Кандидатовъ священства чревъ каждые два года прибываеть немалое количество, а свободныхъ священническихъ мѣстъ открывается очень мало; поневолѣ приходится на одно мъсто посылать по два, чтобы только окончившихъ курсъ семинаріи не оставлять совершенно безпріютными. Какъ избѣжать этой горькой необходимости? Очевидно, что нужно унвчтожить прячину породившую ее; а такъ какъ эта причина заключается въ большомъ количествѣ кандидатовъ священства, далеко превышающемъ колнчество открывающихся, въ продолженін двухъ лѣтъ, свободныхъ мѣсть въ епархін, то необходимо ограничить число оканчивающих курсь семинарии. Для этого намъ кажется возможною следующая мера: учредить для дотей церковно служительскихь особенное, спеціальнов причетническое училище, и окончившимъ курсъ въ этомъ училищъ-и только имъ однимъ-предоставить право занимать причетническія должности, поступление же ев семинарии сдълить привиллениею для дътей однихь священно-служителей. Впрочемъ, чтобы не ваграждать даровитымъ людямъ путь въ лучшему образованію, можно способныйшихъ изъ причетнической школы допускать и въ семинарін, но не иначе, какъ исключеніе изъ общаго правила. Такая мъра принесла бы двоякую пользу: вопервыхъ на половину почти уменьшилось бы число оканчивающихъ курсъ въ семинарін и не было бы никакого затрудненія въ размѣщенін ихъ по епархіи, вовторыхъ-у насъ были бы дельные и порядочные причетники...»

Не знаемъ, какъ назвать такой образъ мыслей; но сомиъваемся, можно ли назвать его просвъщеннымъ и доброжелательнымъ...

Можно ли съ такимъ пренебрежениемъ относиться къ общественному мнѣнію и предподагать такое невѣжество въ читателяхъ, которымъ предлагаются подобные проекты? Неужели авторъ не знастъ, что лѣтъ двѣнадцать тому назадъ питаты введены были въ семинаріяхъ въ видѣ опыта и опыть не оправдаль разумности в пользы этой несчастной мѣры? Неужели не знасть онъ, что, въ тоже время, въ нѣкоторыхъ спархіяхъ завелены были также въ видь опыта такъ-называемые причетимческие классы и опять опыть показаль необходимость закрывать эти классы? Повторяемъ: неужели авторъ не знаетъ, что общественное мивніе, при помощи опыта и литературы-духовной и свътской, уже выработало твердое убъждение въ необходимости-не сокращать училищные штаты, а предоставить всевозможную свободу всёмъ желающимъ учиться, чтобъ инъть какъ можно болѣе людей образованныхъ и способныхъ? Для свободнаго размѣщенія на разныхъ поприщахъ общественной жизни и для образованія лучшихъ причетниковъ прямѣс всего ведеть мѣра обратная той, какую предлагаеть С. Павловскій, —не сокращеніе, а умноженіе наиболье образованныхъ людей въ духовенствѣ. А какое же образованіе можеть дать курсь причетнической школы? Закрыть детямъ церковно-служителей доступъ въ семинаріи и ограничить все ихъ образованіе убогимъ курсомъ причетнической школы значило бы насильственно погрузить въ невѣжество цѣлыя массы. Авторъ думастъ консчно, что онъ савлаль такое открытие, за которое всв останутся ему благо. дарны, что и духовенство, и общество, и литература досель оставались во тьмѣ невѣдѣнія... Едва ли можно больше уронить свое авторство!

Въ Херсонских Епархіальных Въдомостах помѣщена по тому же предмету статья С. І. Д—л—ва, который пытается выразить потребности херсонской епархіи и за образецъ обезпеченія мѣстнаго духовенства принимаетъ *къмецкія колоніи* въ Новороссійскомъ краѣ и въ Бессарабіи, а въ нѣкоторыхъ случаяхъ избираетъ для подражанія болгарскія колоніи. Свои мнѣнія онъ формулируетъ въ нѣсколькихъ положеніяхъ, которыя мы и разсмотримъ отдѣльно.

«Изъ обычаевъ и установленій, говоритъ С. І. Д-л-въ, существующихъ въ болгарскихъ и нѣмецкихъ колоніяхъ, мы мо-

женъ сдѣлать, въ отношени къ нашимъ приходамъ, слёдующія примѣвенія:

«Церковную степь во всёхъ приходахъ, гдъ только она находится, оставить въ пользованія причта, какъ условіе, sine qua non; а гдъ таковой нѣтъ—просить правительство объ отводѣ узаконеннаго надѣла подцерковной земля.»

Съ этимъ пунктомъ вполнѣ можно согласиться. Жајь только, что авторъ ничего не говорить о томъ, даютъ ли мѣстныя условія удобство отвести церковную землю тамъ, гдѣ са досслѣ не имѣлось, и какъ поступать въ затрудненіяхъ и столкновеніяхъ, какія нозможны въ этомъ случаѣ. Конечно тамъ, гдѣ церковной земли не имѣлось, окружная земля состоитъ въ мірскомъ владѣніи. Интересно было бы знать, много ли земель и угодьевъ въ херсовской губерніи принадлежитъ вѣдомству государственныхъ имуществъ. Напомнимъ еще читателямъ, что пользованіе церковною землею, вопреки свидѣтельству С. Павловскаго, херсонское духовенство признаетъ условіемъ, sine qua non.

«Сдѣлать обязательнымъ для каждаго прихожанина—домовладѣльца снабжать духовенство осенью одной мѣрой зерноваго хлѣба; при неурожаяхъ же выдавать извѣстное количество хлѣба изъ запасныхъ магазиновъ, а гдѣ таковыхъ нѣтъ, считать его ъъ недоимкѣ на общинѣ для пополненія таковаго въ годы урожайные.»

Правда, что обязательство жертвовать одну мѣру хлѣба не тяжело, однакожъ оно предварительно должно быть предложено прихожанамъ и ими свободно принято, а на время неурожаевъ духовенство можетъ быть допущено къ участію съ мірянами въ пользованія хлѣбомъ изъ запасныхъ магазиновъ на столько, на сколько позволять наличныя средства магазиновъ на странно было бы ставить въ исключительное положеніе духовенство и желать, чтобы оно одно не имѣло нужды тогда, когда всѣ будутъ терпѣть отъ неурожая.

«Священникамъ колоній и селъ государственныхъ имуществъ назначить жалованье отъ обществъ, по примѣру того, какъ оно существуетъ въ нѣмецкихъ колоніяхъ.»

Надобно бы ближе всмотрѣться въ примѣръ колоній. Тамъ духовенство и самое служеніе его имѣеть иное значеніе; въ иномъ отношеніи къ духовенству поставлены и прихожане, — однакожъ ато отношеніе зиждется на добровольномъ согласій. Между тѣмъ нашъ авторъ, какъ увидимъ далѣе, прямо и рѣшительно не допускаетъ никакихъ соглашеній съ прихожанами и предлагаетъ айлать сборь съ прихожанъ противъ ихъ воли, представляя ихъ людьми невѣжественными и набрасывая неблагопріатную тѣнь на виѣшнюю обстановку священника: «самое назначеніе жалованья) должно происходить отк начальства, по откюдь не по условію духовенства ск прихожанами, которые, по неразвитости своей, еще не могуть вѣрно оцѣнить нуждъ и потребностей священника, а также и того положенія его въ жизни, которое, сообразно важности сана, требуеть блаюродной его обстановки въ обществъ, а это немаловажно.» Не довольствуясь тѣмъ, авторъ вновь повторяетъ: «опредѣлевное жаловавье для духовенства должно быть постоянное, освященное согласіемъ и утвержденіемъ правительства, а не вависящее отъ прихоти нѣкоторыхъ прихожанъ.»

Не менње странно следующее за темъ положение о таксь: «для уясненія доходовъ духовенства, введенія однообразія и пресъченія произвольныхъ поборовъ можно, пожалуй, учредить таксу за исправление требъ. Причтъ, миѣ кажется, нисколько не поскорбить на это, бывъ вполнѣ обезпеченъ прихожанами; а сін послёдніе будуть внать, вакими даяніями они обязаны пастырамь за труды, по исправлению требъ.» Не понимаемъ, какъ рѣшается духовенство (будто на рынкъ) предлагать таксу за исполнение дъль пастырскаго служенія! Члены причта, не обратившіе своего дела въ торговое ремесло, можетъ быть действительно почувствуютъ скорбь оть того унижения, которому подвергнеть такса священное служение: иначе о чемъ же скорбъть, будучи вполнъ обезпеченными? Но скорбь причта, по наивному замбчанію автора, и будеть врачеваться чувствомъ поднаго обевпечения... Считаемъ взлишнить говорить о томъ, что такса сама по себѣ невозножна. Читатели выше найдуть дельныя замечанія объ этомъ въ корреспонденцій свящ. Јебедева.

Далѣе: «квартира, ремонтъ на нее и отопленіе лолжпы быть отъ общества, по тому примѣру, какъ пользуются этимъ пасторы въ колоніяхъ и всѣ вообще лица, посвятившія себя на служеніе общинѣ не по выбору. (?)» Требованіе само по себѣ справедливое, но путей къ его осуществленію не показывается. Примѣръ колоній вообще поощряеть автора къ заимствованію *требованій*, безъ поясненія средствъ къ удобному ихъ исполненію. «Въ приходахъ крестьянъ, продолжаеть авторъ, вышедшихъ изъ крѣпостной зависимости и обязательныхъ отношеній къ помѣщику, въ облегченіе ихъ новаго первоначальнаго устройства, часть пособія духовенству въ селахъ, если не будеть мѣстныхъ

#### SANSTEN.

средствъ, просить на время у правительства, пока прихожане въ состоянія будуть сами содержать священника на собственномъ иждивенія.» Само собою разумѣется, что оть несостоятельныхъ прихожанъ конечно нечего взять. Но возможно ли взять у правительства? По крайней мѣрѣ какъ велика, примѣрно, сумма, потребная въ этомъ отношения для херсонской спархія? Выражевіе на еремя конечно не означаеть по мысли автора заимообразно, иначе чѣмъ же платить долгъ правительству?

Наконецъ С. І. Д.-л.-въ замѣчаетъ слѣдующее: «Бывъ обезпечевнымъ вполнѣ въ матеріальныхъ скоихъ нуждахъ, священникъ обязанъ безвозмездно читать въ приходскомъ училищѣ законъ Божій. Ему подчиняется учитель школы и вся учебиая часть, какъ это учреждено государственными законами въ нѣмецкихъ колоніяяхъ.»

Безъ ссылки на ибнецкія колоніи понятно, что при полномъ обезпечении, въ устроении котораго такъ много участвуетъ приходская община, священникъ будетъ безвозмездно преподавать законъ Божій. Это обстоятельство можеть значительно мирить прихожанъ съ духовенствомъ, въ пользу котораго они обязаны такими многосложными оброками. Но намъ кажется, что при вопросѣ объ обезпеченія духовенства на счеть прихожань и слёдуеть начинать вообще съ тёхъ существенныхъ услугъ, какія можеть оказать приходу духовенство: предложивши эти услуги прихожанамъ и объяснивши ихъ ясно и убъдительно, можно вступить въ благопріятное добровольное соглашевіе съ мірскимъ обществомъ по вопросу, во что могуть быть оценены эти услуги. Такимъ образомъ прежде всего прихожане знали бы върно, каково будетъ само духовенство въ отношении къ приходу, что можеть оно сделать для мірань, на что обязывается и на что изъявляетъ свободно свою готовность.

(Продолжение будеть.)

#### РАЗНЫЯ ИЭВЪСТІЯ.

Мосновская спархіальная библістска. Въ май 1863 года въ польву библістски поступило: а) деныами: отъ казедральнаго протоіерея П. Е Покровскаго 100 р., отъ архимандрита Евстазія, отъ синодал. ризничаго, соб. іером. Эеодосія, отъ смотрителя донск. учил. соб. іер. Саввы, отъ протоіереевъ: А. К. Воскресенскаго, І. А. Благовъщенскаго и А. Е. Нечаева; оть священниковъ: Н Протонопова, Алекс. Соколова, П. Гурьева, С. Цвѣтаева. Ст. Бѣлянинова, І. Смирнова, Ө. Попова, Ил. Воинова, І. Веніаминова, С. Патанина, В. Свѣтовидова, В. Рождественскаго, В. Романовскаго, М. Сабурова, Д. Соловьева, А. Соловьева-Михайлова. П. Космина, Н. Орлова, А. Величкина, І. Александровскаго, А. Казанскаго, діакона М. Кроткова и А. К. Квакина, по 5 р. отъ каждаго, 145 р., итого: 245 р., а всего съ прежденоступившими 4.549 р. 7 к.

6) книгами: отъ его высокопреосвященства Филарета митрополита московскаго № 2, отъ колл. сов. В. Григ. Примѣрова 2, отъ протојер. А. Е. Нечаева 1, отъ неизвѣстнаго 200.

Въ редакцію Православнаю Обозрънія для спархіальной библіотеки поступили: отъ Дм. А. Хомякова: 1-й томъ сочиненій А. С. Хомякова; изъ Петербурга: отъ свящ. Дм. Соколова изданныя имъ книги: «Искупленіе рода человѣческаго,» «Бесѣды съ яѣтьми о вѣрѣ и нравственности христіанской», «Назначеніе женщины по ученію Слова Божія», по два экземпляра; отъ свящ. К. Добронравина изданная имъ книга «Очеркъ исторіи русской Церкви,» два экземпляра.

Пріють для заштатныхъ священноцерковнослужителей при московсковъ Даниловъ монастыръ. Московскаго Данилова монастыря архимандрить Іаковъ съ старшею братіею въ лонесенія своемъ его высокопреосвященству, Филарсту митрополиту московскому, предложиль свои соображенія о возможности устроить при Даниловѣ монастырѣ пріють для заштатныхъ священноцерковнослужителей и проснлъ разръшения привести въ исполнение свои предположения. «Извъстно, -писалъ отецъ архимандритъ въ своемъ донесения, -что заштатное духовенство, по бъдности своей, терпить иногла крайнюю нужду въ самыхъ главныхъ потребностяхъ жизни, н что въ семъ отношения оно, сравнительно съ другими сословіями, какъ менње обезпеченное, заслуживаетъ большаго вниманія со стороны общества. Попечительство о бѣдныхъ духовнаго званія, сколько бы ин заботвлось о распространени пособій на большинство нужлающихся, при всемъ томъ, по ограниченности собственныхъ средствъ, никогда не будетъ въ состояния удовлетворить нуждамъ всёхъ бёдныхъ, если къ нему на помощь не придеть съ своею благотворительностію само общество. Мысль о семъ видимо начинаетъ входить въ сознание общества, и какъ плодъ этого, въ Москвѣ, почти въ одно время, являются три дома для призрѣнія духовенства: первый и общириѣйшій при

#### SANSTEN.

Харитоновской церкви на земль Чудова монастыря, устрояемый на счеть суммъ, сбереженныхъ по въдомству московской каоедры; другой при Покровской церкви, что въ Красновъ селё,--иждивеніемъ почетной гражданки Малютиной; третій, при Георгіевской, въ Грузинахъ, церкви, пожертвованный графинею Толстою» \*. Признавая учреждение такихъ приютовъ для духовенства особенно достойнымъ сочувствія и желая, чтобы ихъ устроили вездь, гдь только откроется возможность, отець архимандрить съ своей стороны выразиль желаніе и указаль возмож-HOCTS, BE BEAT OUSITA, HA 5 JETS OTRADITE HOM BERDONHONS ONY Данилов' монастырь, въ особонъ дом', приотъ для 12 престарёлыхъ и бевпомощныхъ священно-церковно-служителей, съ тёмъ, чтобъ они пользовались и теплымъ помъщеніемъ и имщею оть братской транезы, и сверхъ того, ежемъсячно получали на мелочные расходы (свѣчн, мыло и др.) по одному рублю на человѣка. Московскій архипастырь, съ отеческою любовію поощряющій всѣ такого рода предпріятія и покровительствующій всьмъ благотворительнымъ учрежденіямъ, 8 числа прошедшаго марта разръшнаъ отцу архимандриту «привести въ дъйствіе его благотворительное предпріятіе».

#### (Aymen. Ym.)

Влаготворительным учрежденія княжны А. В. Голицыной въ Москвъ. 13 апрѣля Высочайше утверждено опредѣленіе св. Синода о довволеніи княжнѣ Голицыной устроить въ Москвѣ пріють для иногородныхь монахинь, при немъ болькицу и общество сестерь милосердія \*\*, съ тѣмъ, чтобы, согласно

<sup>\*)</sup> Изъ трехъ, упоминаемыхъ здѣсь пріютовъ, окончательно устроенъ пока одинъ при Покровской церкви въ Красномъ селѣ, о которомъ подроблости сообщены въ Православномъ Обозръмін 1861 г. № 12. Епархіальный прйотъ на землѣ Чудова монастыря пока еще не оконченъ и не открытъ. Домъ, ножертвованный графинсю Толстой, такъ же еще не устреенъ; въ прошломъ году на поддержание этого дома собярались помертвованія по подпискѣ между московскимъ духовенствомъ. Во всякомъ сдучаѣ есть надежда, что для священноцерковнослужителей московской епархіи въ непродолжительное время будетъ открыто довольно благотворительныхъ учрежденій, которыя значительно могутъ содъйствовать къ улучшенію быта духовенства московской епархіи. Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>\*\*</sup>) Домъ кн. Голицыной съ домовою церковью, съ нъсколькими отдъльными олигелями и общирнымъ садомъ находится близъ Бутырской заставы. Цри этомъ домъ, какъ слышали им, и предполагается устроить озваченныя благотворительныя заведенія. *Ред*.

жеданію учредительницы заведенія, принять оное из завъдываніе духовнаго начальства, подъ покровительство Свято-троицкой Сергіевой Давры и подъ наблюденіе одного изъ членовъ учреждевнаго собора (предоставивъ собору, по сношенію съ княжною Голицыной, составить правила для пріюта и больницы и особенно для сестеръ милосердія), съ укрѣпленіемъ за Троицко-Сергіевою Даврою недвижимаго имущества, жертвуемаго княжною Голацыной въ обевпеченіе существованія упомияутыхъ заведеній.

(Дух. Бес.)

Digitized by Google

Отчеты непечительныхъ приходенихъ сонттенъ. Въ течени перваго года со времени учреждени попечительнаго приходскаго совъта при московской казанской у Калужскихъ воротъ церкви

| Собрано было по поднискѣ отъ прихожанъ<br>Высыпано изъ кружки<br>Получено отъ стороннихъ благотворителей                                                                | 330   | p. |    | <b>K</b> . |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|----|----|------------|
| Получено всего                                                                                                                                                          | 1.909 | p. | 42 | K.         |
| Роздано: сжемѣсячныхъ пособій                                                                                                                                           | 1.049 | p. | 50 | ĸ.         |
| Единовременныхъ пособій                                                                                                                                                 | 45    | p. | 50 | R.         |
| Заплачено за лъкарства для бъдныхъ                                                                                                                                      | 47    | P  | 87 | ĸ.         |
| Израсходовано всего.                                                                                                                                                    | 1142  | p. | 87 | R.         |
| Остатокъ                                                                                                                                                                | 766   | p. | 55 | R.         |
| Изъ него обращено въ капиталъ по желанію<br>жертвователей съ тъмь, чтобы проценты съ<br>него выдаваемы быля бъднымь.<br>Оставлено въ расходъ на будущій годъ.<br>(Душен | 266   | p. | 50 | Б.         |

Общество вспомоществованія прилодскимъ бѣднымъ въ Цетербургѣ при Благовѣщенской на Васильевскомъ островѣ церява напечатало свой 'отчетъ за вѣсколько мѣсяцевъ съ 14 октября проимаго 1862 г. по 3 марта 1863 г. Въ приходорасходной кимгѣ этого общества значится:

| Въ приходъ: | 88 | октябрь. | •                    | •            | •   | •   | •   | •   | •           | •  | 78  | py6. |    |            |
|-------------|----|----------|----------------------|--------------|-----|-----|-----|-----|-------------|----|-----|------|----|------------|
|             |    | ноябрь.  | •                    |              | •   |     | •   |     | •           |    | 237 | руб  | 90 | <b>K</b> . |
|             | _  | декабрь  | (зд                  | ѣсь          | бь  | 011 | ед  | ЯНС | эвр         | e- |     |      |    |            |
|             |    |          | менное пожертвованіе |              |     |     |     |     |             |    |     |      |    |            |
|             |    |          | въ                   | 1.0          | 000 | p.  | OT  | ьо  | <b>AB</b> ( | ЭЙ |     |      |    |            |
|             |    | •        | Hei                  | <b>18</b> 81 | Бст | EOE | i o | coO | ы.          |    |     |      |    |            |

69

SANSTKH.

| 8а 1863 годъ:   | въ   | a H B       | apt  | <b>b.</b> | •  | •   | •           | • |      | •  | • • | 1535 | р. | 95 m.         |
|-----------------|------|-------------|------|-----------|----|-----|-------------|---|------|----|-----|------|----|---------------|
|                 |      | <b>4</b> 61 | spa  | rš.       |    | •   | •           | • | •    | •  |     | 119  | p. | 70 к.         |
|                 |      | мар         | оть. | •         | •  | •   | •           | • |      | •  |     | 41   | p. | 91 <b>k</b> . |
|                 |      |             |      |           |    |     |             |   |      | Bo | его | 2072 | р. | 51 и.         |
| Наъ нихъ: отъ   | нен  | 188         | воті | выт       | KЪ | ٦N  | цъ          |   | 1158 |    |     |      | -  | .4            |
| церковных       | ь кр | yæ          | ект  | B'h       | я  | 011 | <b>.</b> 8y |   |      | -  |     |      |    | •             |
| приходсвихъ бѣл | (ВЫ) | (ъ.         |      |           | •  |     |             |   | 182  | ₽. | 71  | g.   |    | • 11          |
| Отъ купечеств   | a    |             |      |           | •  |     |             |   | 288  | p. |     |      |    | : •           |
| - HEOBHERO      | въ.  |             |      |           |    |     |             |   | 181  | p. |     |      | •• |               |
| - военныхъ.     | •    |             |      |           |    |     |             |   | 172  | р. |     |      |    |               |
| — крестьянъ.    |      |             |      |           |    |     |             |   |      | -  |     |      |    |               |
|                 |      |             |      |           |    |     |             |   |      | -  |     |      |    |               |

Изъ книжевъ на рувахъ попечителей 25 р. 10 к.

Денежным пожертвованія идуть оть лиць вобхъ званій и состояній. И распредёляются онь совытомъ попечителей исыкь, имѣющемъ право на вспомоществовавіе по правилать общества, лицамъ обоего пода: всёхъ сословій, селейнымъ и одновимъ. Инымъ опредъллись выдачи слиновременныя, другимъ ежемъсячныя. Получателей каждомбсячныхъ въ послёднень мёсяцё возрасло до 65 человъкъ, выдачъ единовременныхъ въ предолженія всёхъ мёсяцевъ было на 91 лицо. Изъ тёхъ и другихъ, т.-е. единовременныхъ получателей бевсемейныхъ-одиновахъ 81, семейныхъ 75, и изъ нихъ 18 мущинъ, 138 женщинъ, всего болье мъщанъ, именно-51, военныхъ 39, изъ класса чиновинковъ 38, престыянь 16, мастеровыхъ 9, духовныхъ 3. Расходовъ за октябрь не было, въ ноябръ 26 р., въ декабръ 303 р. 50 н., за 1863-г. въ январѣ 88 р., въ февралѣ 104 р. 50 к., въ мартѣ 152 р. 50 к. Всего въ расходъ 674 р. 50 к. Выдачи денежныхъ пособій опредѣлялись въ слѣдующихъ размѣрахъ:

| 1         | выдача     | единовре | менная | ВЪ   | 15   | <b>p</b> . |
|-----------|------------|----------|--------|------|------|------------|
| 6         | выдачъ     |          |        | по   | 10   | <b>p</b> . |
| 25        | _          |          |        |      | 5    | р.         |
| 5         | e <i>j</i> | иновр. и | ежемѣс | ITH. | 4    | р.         |
| 38        |            |          |        |      | 3    | <b>p</b> . |
| 8         |            |          | _      |      | 2'/  | <b>p</b> . |
| 119       |            |          |        |      | 2    | P,         |
| 23        | — вс       | њ ежемње | ачныя  |      | 11/, | 2 p.       |
| <b>48</b> |            |          | _      |      | ſ    | p.         |
|           |            |          |        | (4   | yx5  | Xpucm.)    |

Извіщеніе о ножертвованіяхъ въ нользу церявей литовской спархів.—Въ пользу 373 сельскихъ православныхъ церквей виленской в гродвенской губерній собраны слъ-

69

дующія пожертвованія: 216 чашь сь приборами; именно: отъ Государей Великихъ Князей 35; отъ Рожнова 110; отъ Глинскаго 20; отъ графини Ламбертъ 1; княгини Долгоруковой 1; Бадьина 1; Щевинкова 8; Цурикова 10; Вишнякова 10; Лямина 5; Попова 5; нензвистнаго 5. 154 дарохранительницы: отъ Щенникова 142: Рожнова 10; внягини Долгоруковой 1; Бадьшиа 1. 116 дароносиць: отъ Шенинкова 84; Глинскаго 20; Рожнова 10; княгини Долгоруковой 1; Бадъвна 1. 189 крестовь напрестольныхь: отъ ея императорскаго высочества В. К. Елены Павловны 35; Щенинкова 106; Глинскаго 20; Рожнова 10, Бадьина 2; княтиви Долгоруковой 1; Лямина 5; Васильева 5; Попова 5. 41 кресть сыносный отъ Виганякова. 96 ссенощиные блюдь: отъ Моженскаго 86. Рожнова 10. 343 подселчника отъ Шенникова. 152 кадила: отъ его высочества принца Лейхтенбергскаго 25; Щенинкова 94; Рожнова 10; Бадънна 1; Лянина 5; Васильева 5; Попова 5. 211 лампадь отъ Вишнякова. 110 мирниць: отъ Щенинкова 99; Бадьнив 1; Рожнова 10. 192 Есалилія: отъ Государя Наслёдника Цесаревича 35; Щенинкова 140; княгана Долгоруковой 1; Бадьина 1; Лянина 5; Васильева 5; Попова 5. 88 плащаниць: отъ Вишиякова 68; Кони 15; Моженскаго 5. 82 жоруни: отъ Внинякова 62; Конн 15; Моженскаго 5. 361 облачение священно-служительское: оть Государыни Императрицы 35: Рожнова 20; Кони 10: Моженскаго 10; ивъ ризвинъ московскихъ церквей 286. 597 облачени на престолы и жертеенники: отъ Государыни Инператрицы 35; Цурикова 440; Вишнякова 107; изъ ривницъ московскихъ церквей 15. 262 спихаря-оть Вяшнякова 182; Рожнова 120: Баранцевича 10. 142 облаченія на аналогія: отъ Государыни Императрицы 35; Кони 33; Моженскаго 16; Вишиякова 22; Рожнова 21: изъ ризницъ московскихъ церквей 15. 104 Облаченія на столики: отъ Государыни Императрицы 35; Баранцевича 32; Рожнова 22: изъ ризницъ московскихъ церквей 15. 37 подризникова — отъ Рожнова.

Кромѣ того, Государемъ Императоромъ для 35-ти православныхъ сельскихъ церквей литовской епархіи пожертвовано: 35 Евангелій для требъ; 35 экз. книги Апостолъ; 35 экз. Устава церковнаго: 35—Тріоди постной; 35—экз. Тріоди цвѣтной; 35— Требника большаго; 35—Требника малаго; 35 экз. Минен общей: 35—Минеи праздничной; 35 экз. Псалтирн слѣдованной; 35 Ирмологіевъ; 35—Онтонховъ; 35 Служебниковъ; 35 Кашонивновъ и 35 Молебныхъ пѣній.

(Jumos. Enaps. Bnd.)

Digitized by Google

70

#### SANSTKH.

Щерновно-мриходенія школья въ литонской скар-хіп.--И до 1859 года луховенство литовской снархін, по нъстань, гай оказывались удобство и возможность, трудилось надъ обравованіень поселянскихъ дітей грамотностію. Но съ восносладования указа св. Синода отъ 3-го сентября 1859 года-о ваведения училищъ при церквахъ для крестьянскихъ дътей и вслъдъ за учиненнымь по этоку предмету пригласительнымъ расноряженіємъ оть епархіальнаго начальства, большивство духовенства литовской епархія съ готовностію и охотою принялось постепенно за этоть благой трудъ, часто жертвуя изъ собственнаго ограниченного состоянія на издержки для матеріальныхъ училищныхъ потребностей и вервако зыдерживая борьбу съ недовърчиностно крестьянъ къ пользѣ гранотности для ихъ дътей и т. под., во-еще большую борьбу съ сильною партіей противорусскою и противо-православною, которая въ грамотности, распространяеной православнымъ духовенствомъ, видитъ могущественное пренятстве в чувствуеть врбивій раврушительный ударь Для сронхъ антанаціональныхъ замысловъ и невакочныхъ стремленій. При всёхъ неблагопріятныхъ условіяхъ, старанісиъ духорепства въ течении столь короткаго времени заведено такое количоство училищъ, на накое трудно было съ въроатностію расчитывать, выбя въ виду ибстныя и временныя неудобства. До 8-го воября 1860 года открыто было въ виленской и гродненской губерніяхъ 175 приходскихъ училищъ, въ которыхъ было носемновиль дітей 1.917 нужескаго в 118 женскаго пола; въ 1862 году было уже 290 училища съ 5.340 обучавшение въ нихъ дітынь обесто пола; а въ настоящее время, т.-е. до 1-го апріля нынвынато года при сельскихъ церквахъ существуетъ 323 учнлища. изъ которыхъ 245 содержатся самянъ духовевствонъ, н 78 содержатся духовенствонь при пособія министерства народнате просвещена. Въ Литовскихо Епархіальныхъ Видом., откуда запиструемь эти свёдёнія, печатаются подробным вёдомости, въ которыхъ показывается: мъстонахожденіе училищъ, число учащинся, нень накое училище открыто и гле помещается.

Жестенести нельскихъ инсургентевъ съ правесланиныни священинани.-Православное духовенство въ " югозанадномъ край, долго терпъвшее тяжкія стёсненія оть польской и латинской иропаганды, подверглось наконець открытому жестокому, пресладованию отъ нисургентовъ. Въ ваштатномъ городѣ Суражѣ, въ ночь на 23-е мая, прибывшая малочисленная найка матежникоръ влодъйски умертрила тамощиато сващен-Digitized by GOOGLC

T. XI.

1

ника Константника Проконовича и по совершения изветущиейия скрылась. Посл'я нокойнаго священияка осталось большое семейство, состоящее изъ шести сыновей, одной дочери и престарълой матери, безъ всякихъ средствъ въ существованию (\*). Минской губернін, игуменскаго убяда, въ ибстечкѣ Богушевичь 23 мая явнась майка польскихъ мятеженковъ и окружила донъ тамонняго православнаго приходскаго священие Канінда Кавопосевича, который не согласился подписать нольскаго мана-Феста и уничтожноть его въ сельскомъ правления. Не видя возможности спастись отъ изступленной шайки, о. Канопосевачъ вышель наь своего дома съ женою в малюткой сыномъ. Мятемники начали угровани, потемъ перешли къ истяваніямъ, наконедь уже револьверь быль приставлень къ груди его. Но жена въ отчалнім умоляла убійцу, схватила его за руку и остаповила выстраль. Тогда наъ толны раздался кринь: «нодать веревку, и повъсить!» Злоджи, въ томъ числѣ слуга революніенера Болеслава Свенторжецкаго, по имени Александръ, новеснии священения въ воротахъ на перекладнив. Погребене уноршаго совершено 25 мая въ присутствія прибывшаго отрада войскъ подъ начальствомъ майора Григорьева. Офицеры и согдаты по состраданию въ несчастной вдовъ собрали по силадчанѣ 80 р. въ подьку семейства о. Канопосевича. Послѣ нокойнаго осталась вдова съ малодетнымъ сыномъ и родная состра ея, которая по сиротству была ими призраваена. (Рус. Инса.).

Эти случан злодъйствъ не единственны. Православное духовенство въ югозападномъ краћ всегда поддерживало народъ въ православной въръ и было единственнымъ орудіемъ распространевія православнаго русскаго просвъщевія въ мъстномъ населенія. Понятно, что мятежники не могли оставить его въ покоћ. Дай Богъ, чтобы наше общество и самое духовенство не осталось бевучастно къ подоженію священянковъ на мъстать возстанія и поддержало ихъ въ этой тякелой борьбь. Помортвозанія на вдовъ и сиротъ, оставшихся песлѣ убитыхъ священниковъ, а равно на поддержаніе средствъ таможняго духовенства, тамощнихъ приходовъ и школъ, могутъ бить доставить емы въ редакцію Дил, которая чрезъ своятъ корресновденновъ имѣетъ возможность близко виать мѣствыя нужды и имѣетъ удобство-пересылать по навиаченію самыя ножертвованія (\*).

(\*) Газета Голов открыла водинску въ пользу семейства о. Проконовича.

<sup>(\*\*)</sup> Въ 24 № Дил вашечатаны подробныя свъдъня объ умерщыения о. Проконовича и о. Канепосевича: къ оожалънно, ны не уситали ими воспользоваться.

Волгарское настоятельство нь Одесей.-Съ разрёшелія правительства, учрождено въ городѣ Одоссѣ Общество подъ названіень: «Настоятельство одесскихь болгарь, собирающихъ пожертвованія по имперіи для б'ядныхъ болгарсинхъ православныхъ цервчей в училищъ», состоящее наъ лицъ, вабравныхъ ват среды одесскихъ болгаръ и главиаго нокровителя и почечителя, въ лиць преосвященнаго архіепископа херсонскаго, а за отсутствіень преосвященнаго-его викарія. Назначевіє сбора пожертвований следующее: а) Снабжать необходиными потребностями православныя церкви боль арскія, гай, по бваности прыходекихъ средствъ, окажется это необходимымъ. б) Вспомоществовать существующимъ вынѣ училищанъ возножными средствани и соденствовать въ учреждению новыхъ училищъ, помогая учредителянъ матеріальными средствани. в) Заботиться объ обравовація, въ дух'в православія, способныхъ пастырей Цереви и наставвиковъ для училищъ. г) Помогать, по ивръ возножвисти. темъ молодымъ болгарамъ, которые, но любви въ наукъ, иріважають въ Россію для образованія, стараясь объ опредвлени изъ въ такія учебныя завеленія, какія признаны будуть соотвітствующими потребностямъ болгарскимъ, съ цвлію унотребленія нхъ на пользу своей націн. д) Помогать лицамъ, завымающимся сочивавлями и переводами на болгарский языкъ полезвыхъ для народа книгъ, принимая мёры въ изданію ихъ въ свёть и къ распространению въ Болгария. е) Оказывать, въ чистыхъ видахъ человъколюбія, по мъръ возможности и при извъстныхъ условіяхъ, временныя пособія нѣкоторынъ лицанъ наъ болгаръ, крайность положения которыхъ достовърно будетъ невъстна. Сберъ пожертвованій въ пользу болгарскихъ церквей и училищъ производится обществонь по приглашению попечителя. Жертвуеныя вещи и суммы присылаются благотворителями въ г. Одессу ва ния настоятелей: Стефана Дмитріевича Тошковича и Николвя Христофоровича Палаудова (\*). При чемъ настоятельство о поученныхъ пожертвованиять извёщаеть благотворителя доставлеціємъ ему квитавцім. Желающіе участвовать въ пожертвованіяха въ пользу болгарскиха церквей и училища, приглашаются быть и постоявными благотворителями съ ежегоднымъ взносомъ въ настоятельство определенной и соответственной усердію и достатку ихъ суммы. Настоятельство съ своей стороны сочтетъ

<sup>(\*)</sup> Жительство имъють: первый въ собст. домъ, на Греческой уляцт, а второй на Коблевской улицъ, въ домъ купца Щтейнберга.

снященнымъ для себя должих оділать расноряженіе, чтябы имена постоянныхъ благотворителей были вносники въ спиодним, для всегдащиято поминовенія во всіхъ церквахъ, получающиять нособів, чтобы и о всіхъ всобще благотворителяхъ совершаенны были молебствія о здравін в о спасенін ихъ всякій разъ, но полученія какою-лябо церковію пособія. На понечителі и членахъ настоятельства лежитъ обяванность заботнъся, но возможности, объ умвожевія сбора пожертвованій. Древнія, съ ІХ віна, отнощенія болгаръ къ Россія, сообщеніе ими отечеству нашему христіанскаго просвіщенія и церковной письменности таковы, что намъ весьма естественно желать помочь болгаранъ ва тонъ шути, на которонъ в мы сами получили оть нихъ момощь. Настоятельство встунаетъ нынів въ третій годъ существованія.

(Xepcon. Enaps. Budom.)

**Цзъ В.наговъщенска на Амуръ**.-Преосвященный Инвокентій, архіепископъ канчатскій, пишеть, нежау прочинъ, въ редакцію Дух. Веследи слёдующее:

«Наведра канчатской спархів считается уже окончательно исренессиною на Амуръ въ городъ Благовѣщенскъ, гдѣ я имѣю постоянное пребываніе со 2-го сентября минувшаго года, въ архіерейскомъ домѣ.

«По настоящее время я получных болёе 250 прошеній отъ ниць духовнаю званія, желающихъ служить въ камчатской енархін, и болёе на Амурё. Но такъ какъ въ Благовещенске пока нёть еще ни духовной консисторів, ни духовнаю правленія; то я не имено никакой возможности отвечать всёмъ и каждому неъ просителей, и при томъ отвечать о томъ, что я не могу правлать почти инкого, особенно неъ дальнихъ спархій. И потому пусть они знають, что молчаніе мое на просьбу ихъ есть—отказъ.

«Впрочемъ, еслибы кто изъ благоговъйныхъ, знающихъ свое дъло и трудолюбивыхъ причетачновъ, хотя бы то и иногосемейныхъ, явился ко инъ въ Благовъщенскъ, въ теченіе двухъ лътъ; то а съ удовольствіемъ принядъ бы таковаго на службу (разумъется, по иѣкоторомъ испытаніи, и если овъ въ тоже время представитъ инѣ доброе свидътельство отъ своего начальства), и съ выдачею всѣхъ пособій, какія положены отъ казны ѣдущимъ на службу въ камчатскую епархію. Въ случаѣ же, если иъз не сойдемся другъ съ другомъ, то прівъжій можетъ здѣсь, на Амурѣ, поселиться, гдѣ угодно. Здѣсь есть, чѣмъ заняться, и есть, гдѣ поселиться. Свѣдущіе въ пчеловодствѣ вдѣсь могутъ найдти дикихъ пчелъ на разстояніи почти 1000 верстъ; а въ

74

южныхъ чёстахъ Ири-ануръя можно даже занаться и винодёліенъ.»

Училлище для діанци духонного ананія на Приузсий.—Въ Иргупскиха Епара. Видомоснька вепечатаны слілующія нодробности о містномъ училищі для лівних духовного званія:

«Учалище возналю по тому поводу, что ногда пряутское дукоренство было въ затрудвения относительно воспитания дътей свеихъ жевскаго пола, и въноторые священники обратилиев съ просъбою въ бывшему генералъ-губернатору Восгочной Сибири г. Рунерту о приватія дечерей изъ въ устречный зъ Иркутскъ институтъ для благородныхъ дъвицъ: то г. Рунертъ представилъ танія просъбы на воззръве Государя, съ ходатайствовъ о разръменія пряхтсяему духовенству просимой милости. Государь Императоръ, блаженной памятя, Нинолай Навловичъ дояволилъ (\*) принамать дочерей священивческихъ въ институтъ съ тъмъ, чтобы позаботились въ Ириутскъ устренть на этотъ предметъ училище собственно духовное, по иримъру царскосельскаго.

«Во-время посл'ядовало сіе Высочайшее указаніе. Епархією управляль въ это время могучій діятель -- преосвященный арліеннскопъ Нилъ (пынѣ ярославскій). И въ этоже время стверста была на дёла благотворенія, гай бы и конъ бы они ни потребовались, щедрая, неоскудівающая рука незабаеннаго благодателя не Сибири только, но и иногиха масть России, приузскаго почетвато гражданина Евонијя Андреевича Кузнецова. Лишь только выслушаль Евоний Андресвичь нав усть приутснаго владыки желаніе парево, просиль отвітствовать Государно, что принанаетъ устроение училища на свой счеть. Ему благодарность нарская--- награждение орденовь св. Анны 3-й степени. Оть него новый вызовъ, истино свансельсній -- отпускать нев совровниции свеей беза счета на совершение сего дин. Орденъ св. Владинира 4-й ст. и чинъ статенато совъчника были отвитонъ Государя, -- и своряв сего заведению повельно писатозаться училищени Бофинія Кузнецова. Средствань соотвітствовала двятельность архинестыря. И училищное вдяніе въ тонь

78

<sup>(\*)</sup> Высокомонаршая мялость въ этомъ сдучав простерлась до того, что по ходатайству преемника г. Руперта — генералъ-губернатора Николая Николаевича Муравьева, дочь вывхавшаго со службы язъ Камчатки протојерея Прокопія Громова Калерія воспитывалась въ институть на иждявенія симого Государа Императора Николая Павлевича, и деньги на содерживіе высмалансь изъ наблиета Вго Величества.

благоустроенновъ видь со всеми службани и съ особечными поибщенияя для смотрителя дома и для священника, какъ темерь его маниь, везденилось въ соседстие менедой Энаненской обятели, которая уступная ещу съ своей стороны древнюю каменную церковь, бывную во имя св. мученика Трифона, по внутреннемъ и визшнемъ ся исправления, при отврытия училиния, освященную во ния свищенномученика Вьенийя новгородскаго чудотверна. При заложения училищиате зданія быль и радовался шедродатель, но отврытія училаща не дождался. И многаго недоставало къ торжеству освященія храна в отврытія учнынца, совершенныго преосвященнымъ аркіерископомъ Ниломъ въ 17 день явваря 1854 года. По крайней къръ, въ залъ училициой портроть благотворичеля, изумительно върно сдъланный и по распоряжению правительственному вдесь поставленный, должень еженинутво начоливать воспитаниндамь, что счастієнь своего обравования она обласны Евоннов Кузненову (\*)

«Курсъ воспиталія въ училищи 6-литній; число штатныхъ восвитанниць 24; сверль того можеть быть въ училяще содержино отолько же завсюнеровъ, со взносовъ денегъ отъ родителей вли благотворителей. Цёль учрежденія училища-дать девицань духовнаго вранія воснитаніе, внолнѣ соотвѣтотвующее наъ дводкому назвачению-быть достойными супругами служителей алтаря Господая и поцечительными матерями, умвющими воспитать своихъ дётей въ правилахъ благочестія и благоправія. Вотъ уже было два вынуска двящъ наз этого заведения, и ны родители редостно заявляенъ, что цель заведенія надъ дочерящи ланына достигнута. Много уже ведень начь вахъ достойныхъ оущругъ, благорязунныхъ матерей, добрыхъ нужаянъ своинъ полодыих священникамь понощниць въ распространения въ сезать грамотности, и двухъ восвытанныцъ Загосниву и Громову нестанияцами въ самонъ ваведения. Скаженъ боле, - да не проининотся прочім приутскім духовно-учебныя заведенія, — что SDIROCHMOE BSD HELS ARTENN BAILENN MYROCHARO BOIA MORSC BORложные из обыденной жизни, чамъ завитое налими дочеръна въ учванщъ дървцъ Евоний Кузнецова. Какъ овъ настерски в правильно пишутъ, какъ разумно читаютъ, считаютъ быстро, отчетисто в сердечво знають все главныя событія въ исторія въры и ел ученіе. Хозлиство и рукодълія также не ушли наъ ихъ рукъ.»

(\*) Почтонная редакція Иркут. Віод. въ чувотвакъ привнательности къ благотворителю мистиаго дуковенства, къ сожалицію, опустила изъ видусообщить, накъ и чимъ обезпечено содержаніе училища. Ред

Немертноваще на поддержание церкии и духовенстип.-Подъ втинъ заглавіенъ въ газета Голось напечатоно слідущее: «Харьковские владъльцы велянживыхъ имуществъ, же-, лая устроять общественный банкь, поручиля ходатайствовать с разришения на это у г. шинистра финансовъ харьковскому кунцу Андрею Расторгуеву, который согласился принять это порученіе и надержки, сопряженных съ вниз, на свой очеть, съ тыбь, чтобы, на основания банка, каждый ванладчикъ, при валоть своего анущества, жертвоваль по 2 р. сер. съ тысячя, на поллержаніе церкви и духовенства, по усмотрімію Расторгуска. Пожертвованным деньги должны быть заинсаны ть особую кинру и употребляться Расторгуевынь для овначенной цёля, а по смерти его эти деньги должны быть выдаваемы старооть избранной низ церкон. Для желающихъ коложнуь свои поднижимыя вмущества отврыта подписка у т. Расторгуеза, не которой владвлывы веденжавыть имущества полиновлись уже ва суниу . боляе четырехъ милліоновъ. · · ·

Дюбопытно было бы имъть болье подробныя съъдъни объ этонъаъль. Не можетъ ан оно вмъть приложения при освования другихъбанковъ и такимъ обравомъ не можетъ ли отсюда обравоватъсиособый источникъ для содержавия духовенства?

Ненее отпрытие фресневъ въ Кісий, - Въ церкви Спаса на Берестовѣ, по снятія двухъ масляныхъ слоевъ поздѣйшей живописи, открылись древихйшія фресковыя изображенія, современныя св. Владимиру, совлателю сего храна, бывшаго придворною его церковію. Фрески эти отличаются світлымъ цвітомъ красовъ и особенною въжностію тьней; по запьчанію о. Іосифа Жолтоножскаго, обновляящаго фрески Кіево-софійскаго собора. фрески церкви Спаса сходны съ фресками, найденными, на штукатурив, въ развалинахъ Десятивной церкви. Не остается никакого сомитния, что фрески уптаты подъ всею живописью Спасской церкви какъ въ алтарѣ, такъ и въ прочихъ частяхъ храма, кромѣ придѣловъ. Пока открыты въ алтарѣ изображения святителей: Меводія и Іеровея, а въ средней части изображение св. Воннія, отлично сохраннившееся и принадлежащее рукѣ сапаго лучиято художника. Открытіе фресковъ произведено нашинь віевскаять знатокомъ церковной живописи и художникомъ-священниковь о. Іоснфовь Жолтоножскимъ, по предложению настоятеля церкви, протојерея Петра Јебединцева, еще прежде, эть описании церкви Спаса на Берестовѣ, ваявившаго свое убѣжденіе въ существованів здясь фресковъ. Еслибы Богь послаль

ородания, ны узвадум бы пракъ Слася въ тонъ выль, ез навонъ онъ былъ при св. Владнијрћ, съ твин неображенияни, предъ неворыми молился онъ и сыновья его, св. мученики Борисъ и Глббъ. А въ Рессия есть ли что древиће этихъ пеображений, а нотому и ножетъ ли какая-либо древность былъ драгоцвиње для ися: (Kies. Телеграфбъ).

Маданіе Малаанскинхъ виденъ. «Съ цёлю ознаконленія тікъ, кто не бываль на Валаана, валаанскикь игуменонъ о. Дамаскинынъ изданъ великоліпный альбонъ всіхъ достопринічательныхь ність Валаанской обители, составленный изъ 27 картимъ, литограспроваляныхъ въ два цейта въ большонъ сорнаті и снатыхъ съ натуры художниконъ П. И. Валановынъ. Альбонъ атотъ продается по 7 р. за эквениляръ въ Петербургі въ инижионъ нагазний Исакова. Валаанская обитель, пригланиая жалающихъ пріобрісти это изданіе, извіщенъ, что деньси за этотъ альбонъ натазний Исакова. Валаанская обитель, пригланиая жалающихъ пріобрісти это изданіе, извіщенъ, что деньси за этотъ альбонъ натазний Солынею частію въ комощь свилищскимъ жителямъ, которые по случаю голода, свирінствующите еще и топорь но всей Фанландія, приблаютъ къ помощи Валаанской обители, подобно имогимъ прибрежнымъ бідньнъ жителямъ, дая спаренія семействъ отъ голодиой смерти. Голосез).

#### Изопливние оты новогородскаго Антолісва монастыря.

Въ первый пятокъ послѣ праздника святыхъ апостоловъ Петра д Павла, что нынѣ будеть 5 іюля, будутъ обноситься послѣ литургів святыя мощи преподобнаго Антонія Рамлянина вокругъ созданнаго имъ соборнаго храма. А предъ литургіею, въ этотъ день, въ обитель Антонія Римлянина бываетъ крестный ходъ изъ новгородскихъ церквей съ чудотворными иконами Знаменія Божіей Матери и Николая Чудотворными иконами Знаменія Божіей Матери и Николая Чудотворца и другими сватыми иконами. О таковомъ духовномъ торжестить новгородский Антоніемъ монастырь долгомъ считаетъ извёстить всёхъ любителей и чтителей отечественной святыни.

закъчають изсяцы и дни, и распоряжения Божи, сизим временъ распредъляють по своянть собственнымъ желаниямъ, иное обращая въ праздвики, другое въ дни плача, кто почтеть это признакомъ Богопочтения а не гораздо болѣебезумия? Итакъ думаю, ты довольно нонимаепиь теперь, что христіане справедливо иоступаютъ, удаляясь накъ отъ всеобщаго (<sup>6</sup>) судвърия и обольщения, такъ и отъ іудейской суетной заботливости и тщеславия. А что касается до тамиства собственнаго вхъ Богопочтения, то не надъйся научитъся ему отъ человъка.

Христіане не различаются отъ прочихъ людей ни 5. страною, ни языкомъ, ни житейскими обычаями. Они не населяють гдь либо особенныхъ городовъ, не употребляють какого либо необыкновеннаго наръчія, и ведутъ жизнь чънъ не отличную отъ другихъ. Только ихъ учение не есть нлодъ нысли или изобрътеніе людей ищущихъ новизны; они не привержены къ какому либо учению человвческому какъ аругіе. Но обитая въ эллянскихъ и варварскихъ городахъ, габ кому досталось, и савдуя обычаямъ тбхъ жителей въ одеждь, въ пищь и во всемъ проченъ, они представляють удивительный и поистинъ невъроятный образъ жизни. Живуть они въ своемъ отечествъ, но какъ пришельцы; имъютъ участіе во всемъ, какъ граждане, и все тернятъ какъ чужестранцы. Для нихъ всякая чужая страна есть отечество. и всякое отечество-чужая страна. Они вступають въ бракъ

тольке одна зв'язда, то день въ собственномъ смысл'в еще не кончился. Поэтому у іудеевъ былъ такой законъ: ито въ пятокъ вечеромъ работалъ, когда еще не появились три среднія зв'язды, тотъ сограшилъ и долженъ принести очистительную жертву; кто при одной зв'язд'я, тотъ былъ свободенъ отъ жертвы. Болъ.

(\*) Т.-е. между язычинками. Т. XI.

накъ в всъ, раждаютъ дътей, только не бросаютъ ихъ. Они имъютъ трапезу общую, но не простую (7). Они во наоти, но живуть не по плоти (\*). Находятся на земять, во суть граждане небесные (<sup>9</sup>). Повнеуются постановленнымъ законамъ, но своею жизнио превосходятъ самые законы (10). Они любять встахь и встани бывають преслъдуены. Ихъ не знають, но осуждають, умерщвляють вхъ, но они жевотворятся; они бъдны, но многихъ обогащаютъ. Всего лишены, и во всемъ изобилуютъ (<sup>11</sup>). Безчестятъ ихъ, но они тъмъ прославляются (12); клевещутъ на нихъ, и они оказываются праведны; злословять, и они благословляють (15); ихъ осворбляють, а они воздають почтеніемь; они далають добро, но ихъ наказываютъ, какъ злодбевъ; будучи наказываемы, радуются (14), какъ будто имъ давали жизнь. Іудея веоружаются противъ нихъ какъ противъ вноплеменниковъ, и эллины преслёдують яхъ, но враги ихъ не могутъ сказать, за что вхъ невавилять.

6. Словомъ сказать: что въ тълъ дуща, то въ міръ христіане. Душа распространена по всъмъ членамъ тъла, в христіане по всъмъ городамъ міра. Душа, хотя обитаеть

- (8) CH. 2 Kop. X, 3. PBMJ. VIII, 12.
- (\*) CH. ФИЛИП. III, 18-20.

(10) Здёсь разумивется высота христівнской нравственности и въ особенности любовь, о которой авторъ говоритъ въ дальнёйшихъ словахъ: жизнію, полною любви, христівне превосходятъ самые законы, которые не заповъдаютъ совершенной любви во всъмъ, даже врагамъ.

- (11) CH. 2 Kop. VI, 9. 10.
- (12) CH. 1 Kop. IV, 10.
- (13) CB. 1 Kop. IV, 12.
- 14) CH. 2 Kop. VI, 10.

<sup>(?)</sup> Т.-е. такую, которая освящается молитвами и благодареніемъ Богу. Отто. — Моранъ и Гефеле вмъсто: ой хокили (не простую) читають: ой хокили – а ве ложе общее.

въ твав, но не тваесна, и христіане живуть въ мірв, но ие суть отъ міра (15). Душа, будучи невидяма, помъндается въ видимомъ твлъ; такъ и христіане, находясь въ міръ, видимы, но Богопочтевіе ихъ остается веридимо Плоть ненавидить душу и воюеть противь нея, ни чёмь не будучи обажена, потому, что душа запрещаеть ей предаваться удоводьствіямъ : такъ и міръ ненавидить христіанъ, отъ которыхъ онъ не тернитъ никакой обиды, --- за то, что они вооружаются противъ его удовольствій. Душа любить плоть свою и члены, не смотря на то, что они ненавидать ее, и христіане любять тёхъ, которые ихъ ненавидять. Цуща заключена въ тълъ, но сама содержитъ тъло; такъ и христіане, заключенные въ міръ, какъ бы въ темницъ, сами сохраняють мірь. Безсмертная душа обитаеть въ смертномъ жилищъ; такъ и христіане обитаютъ, какъ пришельцы, въ тлевномъ міре, ожидая нетленія на небесахъ. Душа претерпъвая голодъ и жажду становится лучшею; и храстіане, будучи наказываемы, каждый день болье умножаются (16). Такъ славно ихъ положеніе, въ которое Богъ опредълилъ ихъ и отъ котораго имъ отказаться нельзя.

7. Ибо не земное, какъ я сказалъ, изобрътеніе предано имъ, не вымыслъ кого-либо изъ смертныхъ они такъ тщательно стараются сохранить, и не распоряженіе человъческими тайнами имъ ввърено. Но самъ по истинъ Вседержитель и Творецъ всего, невидимый Богъ, самъ вселилъ въ людей и напечатлълъ въ сердцахъ ихъ небесную истину и

<sup>(16)</sup> CH. IOAH. XVII, 11. 14. 16.

<sup>(&</sup>lt;sup>16</sup>) Т.-е. въ числи. Впрочемъ Отто, основываясь на предшествующей мысли, думаетъ, что слово «плео»«ζоυσι» должно понимать о внутреннемъ возрастания, духовномъ укрипления христіанъ.

святое и непостижниюе Слово свое. Онъ не нослаль яюдямъ, какъ могъ бы кто предположить, кого-либо изъ слугъ своюхъ, нлн HIH князя — правнщаго земангела нымъ или того, кому ввърено управление небеснымъ,--- изтъ; Художника и Создателя всего, Которынъ Онъ Camoro 80 сотворилъ небеса, Которымъ заключилъ море въ CBOUXS предълахъ, Которяго тайны (17) върно сохраняють вст небесныя тёла (18), от ъ Котораго солнце получило oupostленныя мъры дневныхъ теченій своихъ, повельнію Котораго новинуется луна, освъщая ночью, Которому повинуются звъзды, савдуя теченію луны, Которымъ все устроено, распредълено, и Которому все покорено: небеса и все что на небесахъ, земля и все, что на землъ, море и все, что иъ моръ, огонь, воздухъ, бездна, все, что въ высотъ и въ глубинъ и въ срединъ. Вотъ кого послалъ OHE RE IDдямъ. Ужели для того, --- подумаетъ кто-нибудь, --- чтобъ поназать имъ Свою власть, привесть вхъ въ страхъ и ужасъ? Никакъ, но Онъ послалъ Его съ благостію и кротостію. Онъ послалъ какъ царь, посылающій царя сына, послаль какъ Бога, послалъ къ человъкамъ, послалъ какъ спасающій, какъ убъждающій, а не принуждающій, ибо Богу несвойственно принужденіе; послалъ, какъ призывающій, а но преслъдующій, послаяъ, какъ любящій, а ве судящій (\*\*).

<sup>(&</sup>lt;sup>17</sup>) Т.-е. законы и плавы, по которымъ Творецъ управляетъ вселенией: они называются тайнами (ичети́ия), потому что сокрыты отъ разума людей и познаются ими только изъ дъйствій ихъ. Боло.

<sup>(&</sup>lt;sup>16</sup>) Та отогдёга. Здёсь разумѣются не стихія или элементы, но пебесныя тѣла или тѣ, которыя и перечисляются потомъ-солице, лува и прочія звѣзды, или двѣнадцать знаковъ зодіака, какъ нерѣдко употребляется это слово въ такомъ смыслѣ у александрійскихъ и другихъ церковныхъ писателей. Сн. Өсоенла антіох. ad Autol. I; 4. Гефеле и Отто.

<sup>(19)</sup> CH. IOAH. III, 17.

Пошлетъ нъкогда Его какъ судію, и кто стерпитъ Его принисотвіе?.... (<sup>20</sup>) Невидищь ли, что христізие бросаются на сибдеденіе звърямъ для того, чтобъ они отвергансь Господа, и ови остаются непобъдимы. Не видищь ли, что чъмъ больинее число ихъ подвергается казнамъ, тъмъ болъе увеличивается число другихъ (<sup>21</sup>). Это не дъло человѣческое, это есть сила Божія, это — доказательство Его пришествія.

8. Кто изъ людей знаяъ что такое Богъ, прежде пришествія Его Самого? Или ты одобришь пустыя и вздорныя изреченія тёхъ мнимо достовѣрныхъ философовъ, изъ которыхъ одни называли Богомъ огонь,.—что захотятъ они, то и называютъ Богомъ — другіе воду, иные другое что-нибудь изъ стихій, сотворенныхъ Богомъ? Но если какое-либо изъ атихъ миѣній достойно одобренія, то и всякая другая изъ сотворенныхъ вещей подобнымъ образомъ могла бы назваться Богомъ. Но все это есть ложь и обольщеніе обманциковъ; изъ людей никто и не видѣлъ в не показалъ Бога; Онъ Самъ Себя явилъ. Онъ явилъ Себя чрезъ вѣру, которой одной даровано видѣть Бога. Ибо Господь и Создатель всего Богъ, Который все сотворияъ и устроилъ въ порядкѣ, показалъ людямъ не только любовь Свою, но и долготериѣнie

(<sup>81</sup>) Отто, какъ и выше въ гл. 6., разумъетъ здъсь укръпленіе и ободреніе другихъ христіанъ, которые беруть примъромъ для подраженія мужество казнимыхъ собратій своихъ

<sup>(20)</sup> Здёсь очевидный пропускъ, замъченный еще древнъйшимъ переписчикомъ посланія къ Діогнету. — Ученые (Сильбургъ, Бэль, Маранъ и Отто) догадываются о содержаніи пропущенныхъ словъ, главный смыслъ которыхъ можно представить такимъ образомъ: этого будущаго пришествія Спасителя (о воторомъ авторъ только что упомянулъ), столь страшнаго для злыхъ и невърующихъ, съ несомнънною надеждою ожидаютъ върующіе во Христа, такъ что викакія бъдствія, викакія казни не мерутъ ихъ заставить отречься отъ Христа. Не видишь ли... и проч.

Онъ таковъ всегда былъ, есть и будетъ, милосчивъ, благъ, незлобивъ и истиненъ, и Онъ одинъ только благъ (\*\*). Онъ принялъ великое и неизръченное намъреніе, которое сообщилъ одному Сыну Своему. Доколъ Онъ держалъ и сохранялъ въ тайнъ премудрый совътъ Свой, казалось, что Онъ оставилъ насъ и не имълъ о насъ попеченія. Но послѣ того, какъ Онъ открылъ чрезъ возлюбленнаго Сына Своего и объявилъ то, что было отъ въка уготовано, даровалъ намъ виъстъ все: и быть участниками Его благодъяній, и видѣтъ Его и дъйствовать. Кто когда либо изъ насъ ожидалъ этого? — Итакъ все это Онъ Самъ въдалъ вмъстъ съ Сыномъ, по Своему домостроительству.

9. Впрочемъ если Онъ попустилъ намъ въ прежаве время слёдовать по собственному нашему произволу безпорадочнымъ страстямъ, увлекаться удовольствіями и похотями, то не потому, чтобы Онъ увеселялся нашими гръхами; Онъ только терпълъ это; и неблаговолилъ о томъ ненраведномъ времени, но приготовлялъ настоящее время праведности, дабы убъдившись въ прежнее время изъ собственныхъ нашехъ дълъ, что мы не достойны жизни, нынъ удостовлись ея по благости Божіей, и показавши, что сами собою ве можемъ войти въ царствіе Божіе (25), получили эту возможность отъ силы Божіей. Когда же исполнилась мъра нашей неправды и совершенно обнаружилось, что въ воздаяніе за нее слидуеть ожидать наказанія и смерти, когда пришло время, въ которое Богъ по безпредъльному человъколюбію и по единой любви Своей предположилъ явать наковецъ Свою благость и силу: тогда Онъ не возненави-

<sup>(\*\*)</sup> CH. Mate. XIX, 17.

<sup>(88)</sup> CH. IOAH. III, 5.

даль вэсь, не отвергь, не вспемниль нашего зла, но съ долготеритність снесь его и Самъ принядь на Себя грахи вания. Онъ предалъ Сына Своето въ искупление за насъ (24), Святаго за беззавенныхъ, Невиниаго за виновныхъ, Пряведяато за неправедныхъ, Нетлванаго за тленныхъ, Безсмертнаго за смертныхъ. Ибо что другое могло принрыть гръхн валые (25), какъ не Кго праведность? Чрезъ кого мы беззаковные и нечестивые могли оправдаться, кроит Сына Божія? О сладостное измъненіе! О непосуижнимое строительство! о неожиданные благодъння! Беззаконіе многихъ иопрывается однимъ. Праведникомъ, и праведность одного оправляваетъ многихъ беззаконниковъ. Итакъ обнаруживъ нрежде безсиле нашего естества къ получению жизни, а ныет явивъ намъ Спасителя, могущато спастя и то, что не могло спастись, -- темъ и другимъ Богъ хотелъ располонить насъ къ тому, чтобы мы въровани, въ его благость, почитали Его Питателемъ, Отцемъ, Учителемъ, Наставиякомъ, Врачемъ, Мудростію, Свътомъ, Честію, Славою, Жизнию, не заботясь объ одеждѣ и пингв (26).

10. Если и ты пожелаешь этой вёры, то получины тотчасъ познание объ Отцё. Богъ возлюбилъ человъковъ, для которыхъ Овъ сотворилъ міръ, которымъ покорилъ все на землё, далъ имъ умъ и разумъніе; имъ только однимъ позволилъ обращать взоръ къ Себѣ, ихъ создалъ по собственному Своему образу, къ нимъ послалъ единороднаго Сына Своего (27), имъ обѣщалъ царство небесное и

- (25) CH. 3ak. V, 20.
- (26) CH. Mate. VI, 25-31.
- (27) CH. IOAH. III, 16 H 1. IOAH. IV, 9.

<sup>(\*\*)</sup> CB. PRM. VIII, 32.

дасть вовлюбнышимъ Его. О, какой радости ты исполнинныся ногда познаеты. Отда? Канъ ты возлюбить Того, Вто стольно напоредъ возлюбниъ тебя? когда же возлюбные, то сдълаеныся подражателень Его благости. Не удивляйся что человить можеть быть подражаталенть Божінить. Можеть, если Онь захочеть. Ибо не въ томъ состонть блаженство, чтобъ инать власть водъ другими, или быть сильнае слабанныха, ная быть богатыль и притеснять незновух, такимъ образоять невто не можеть подражать Богу; это не достойно Его величія. Но тотъ, вто принимаеть на себя бреня ближнаго, кто вывя въ чемъ-либо превосходство благодътельствуеть другому низиему себя, кто полученныя имъ оть Бога дары раздаеть нуждающимся и дваается такъ-сказать Богомъ для получающихъ отъ руки его; тотъ ects нодражатель Богу. Тогда ты накодясь на земля, увидник, что есть Богъ живущий на небесахъ, тогда начнешь вовъдать тайны Божін; тогда возлюбнию ты и подившиеся твих. ноторые терпять мученія за то, что не хотять отречься оть Бога; тогда ты познаеть обольщение и заблуждение ыгра. вогда на самомъ дъяб научишься жить на вебъ, когда будень презирать здъшнюю мнимую смерть, а бояться смерти двиствительной, уготовляемой для нибющихъ быть осужденными на вбчный огонь, который будеть навсегда мучить взерженныхъ въ него. Тогда ты удивишься твиъ, поторые за правду терпять огонь временный и почтеннь ихъ блаженными, когда узнаешь тоть огонь (38).

11. Я не новость сказываю, и не напрасно ищу убъдеть другихъ, но бывши ученикомъ апостольскимъ, и я

(\*\*) Т.-е. въчный, котораго язбъгля върные храстіане.

Digitized by Google

۱

ĩ

١

сялался унителемъ язычниковъ. То, что мит предано, стараюсь сообщить ученикамъ, достойнымъ истаны. Ибо вто. будучи правильно наученъ и рожденъ отъ возаюбленнаго Слова (29), не постарается тидательно изучить то, что Слово ясно преподало ученикамъ Своимъ? Имъ само Слово явиъшееся отврывало и свободно говоряло то, что было непонятно невтрующимъ и что оно объяснядо ученикамъ, и ть, которыхъ Оно вашао вървыми, познали танистра Отца. Для сего самого Онъ и посдалъ Слово, чтобъ явилось Оно міру, и отвергнутое народомъ ічейскимъ оно было пропов'ядано апостодами и въ Него увъровали язычники. Оно было исвони, но явилось въ послёднее время; оказалось древнимъ и всегда снова раждается въ сердцахъ Святыхъ. Въчно судни вынъ признавъ Сыномъ; чрезъ Него обогащается церковь, и благодать распространянсь множится во Святыхъ, даруетъ разумъ, отврываетъ тайны, возвъщаетъ времена, радуется о върныхъ, даруется ищущимъ тънъ, которые не напредбловъ вбры и не преступають преданий рушають отцевъ. Такимъ образомъ и страхъ закона восхвадяется, и благодать, данная пророкамъ, познается и въра евзигелій утверждается и предание апостольское соблюдается, и благодать церкви торжествуеть. Не осворбаяя этой благодати, ты познаешь то, о чемъ говорить Слово, чрезъ кого и когда Ему угодно. Ибо все то, къ чему возбуждаетъ насъ Божественное Слово, мы сообщаемъ вамъ изъ любви къ истинамъ, намъ открытымъ.

12. Внимая этому и слушая съ прилежаніемъ, вы уразумѣете все, что Богъ даруетъ истинно любящимъ Его, слълзе-

<sup>(20)</sup> Маранъ вмъсто хбую провяски узичивесь читаетъ: хбую провяския условесь (саружнышійся съ Словомъ).

тесь раемъ утъшений, плодовитымъ зеленъющимъ древомъ, возрастая внутрь себя самихъ и украшаясь различными плодами. Ибо здёсь въ раю было насаждено древо нознанія н древо жизни. Но не древо познанія губить, а преслушаніе. Ибо ясно то, что написано, то-есть, что Богъ изъ начала насадилъ посредя рая древо жизни, указывая на познаніе, какъ путь къ жизни; но первые люди не чисто воспользовались имъ, и обнажились его коварствомъ змія. Ибо ни жизнь безъ познанія, ни познаніе безъ истинной жизни, не прочно. Поэтому-то то и другое дерево было насаждено другъ подлъ друга. Апостолъ усмотрълъ силу этого соединенія и потому укоряеть въдъніе, обращаемое въ жизнь безъ истинной зановъди, говоря: «разумъ кичитъ, любовь созвдаеть (50). Кто думаеть знать что либо безъ истиннаго въдънія, не засвидътельствованнаго жизнію, тотъ ничего не внаеть, тоть обольщается зміемь, потому-что не возлюбиль жизни. Но кто получилъ въдъніе со страхомъ, и ищеть жезын, тотъ съ надеждою насаждаетъ, ожвдая плода. Да будетъ въдъніе сердцемъ твоимъ; жизнію же истинное слово, тобою пріемлемоє. Насаднять это древо и принося плодъ, ты всегда будешь получать отъ Бога то, чего желаешь, къ чему ни змви не касается, ни обольщение не проникаеть; тогда и Евва не растлъвается, но остается дъвою, и спасеніе является, и аностолы исполняются разумѣнія, Пасха Господня совершается и лики (51) сходятся и установляются въ стройномъ чинъ, Слово поучаетъ Святыхъ, п торжествуеть, и Отецъ чрезъ Него прославляется. Слава Ему во въки. Аминь.

(<sup>81</sup>) Тамъ же.

<sup>(20) 1</sup> Kop. VIII, 1.

## РЪЧЬ КЪ ЭЛЛИНАМЪ.

6

.

•





:

•

١

.

•

## О РБЧИ КЪ ЭЛЛИНАМЪ.

По слованъ Евсевія (Ц. Ист. ІУ, 18) Іустинъ ваписаль, кромъ такъ-называеныхъ двухъ апологій (\*), еще книгу противъ эллиновъ, въ которой онъ общирно разсуждаеть о весьна иногихъ вопросахъ составляющихъ преднетъ изслѣдованія какъ у христіанъ, такъ и у эдлинскихъ философовъ и говорить о природъ деноновъ. Подобнынъ образонъ свидътельствуетъ Іеронниъ (Cat. Scr. eccl. с. 23): «есть и другое сочинение его противъ язычниковъ, въ которомъ онъ разсуждаетъ и о природъ демоновъ.» Это именно сочиненіе издатели и изслѣдователи творевій св. Іустина (Нурри, Маранъ, изъ новъйшихъ Отто) дунали видъть въ дошедшенъ до насъ небольшомъ апологетическомъ произведения подъ названіень «рбчь къ эллинань» (до́уос прос Еддучас). Она состоить изъ 5 главъ и содержить изложение оснований, по которынь авторь оставных язычество и сделался христіанининомъ. Въ язычествъ онъ не нашелъ ничего святаго: боги, какъ изображаютъ ихъ Гонеръ (гл. 1) и Гезіодъ (гл. 2), причастны встиъ грубынъ пороканъ и злодъяніянъ; герои вовсе не мужественны (гл. 3); религіозныя собранія и торжества представляютъ иножество приманокъ для чувственности

<sup>(\*)</sup> См. Прав. Обезр. за 1869 г. въ Приложении: объ апологиять св. Тустина.

и побужденій къ распутству (гл. 4). Поэтому авторъ убъждаетъ язычниковъ, подобно ему, сдълаться хрестіанами (гл. 5). Изъ этого содержанія ръчи къ эллинамъ ясно открывается, что къ ней не могутъ относиться вышеприведенныя слова Евсевія о сочиненія Іустина противъ эллиновъ: въ ней нътъ, по крайней мъръ пространнаю, разсужденія о спорныхъ предметахъ у христіанъ и философовъ, ни въ частности о природъ демоновъ.

На этомъ основанія, а также по различію слога «рѣчи къ Элинамъ» отъ подлинныхъ сочиненій Іустина, въ настоящее время ученые католическіе (Мёлеръ, Гефеле) и протестантскіе (Земишь, Неандеръ) не признаютъ рѣчи къ эллинамъ сочиненіемъ Іустина, хотя происхожденіе ся относятъ ко временамъ этого апологета или немного позже его.

Въ изданномъ Кюртономъ въ 1855 году собраніи паматниковъ сирской литературы (Specilegium Syriacum) находится переводъ рёчи къ эллинамъ, въ которомъ сирскій переводчикъ позволиль себѣ кое-гдѣ сокращенія или распространенія противъ оригинальнаго текста. Въ сирскомъ переводѣ указанъ писателемъ этого сочиненія Амвросій, сенаторъ, который написалъ его для своихъ товарищей сенаторовъ, поднявшихъ крикъ негодованія по случаю перехода его въ христіанство: въ этомъ Амвросіѣ Кюртонъ в Нольте (Theol. Quartalschr. Tüb. 1860) видатъ Амвросія друга и покровителя Оригенова.

Свящ. П. Преображенския.



## РЪЧЬ КЪ ЭЛЛИНАМЪ.

Не думайте, Эллины, что мое отступление отъ ва-1. шихъ обычаевъ неразумно и неосновательно. Я не нашелъ въ нихъ ничего святаго или угоднаго Богу. Ибо и самыя творевія вашихъ поэтовъ ничто вное, какъ памятники необузданности и разврата. И кто обратится къ мудръйшему изъ нихъ, тотъ несчастнъйшій изъ встхъ людей. Вопервыхъ, напримъръ, говорятъ, что Агамемнонъ, содъйствуя бъщеной страсти и неумъренной похоти своего брата (1), охотно принесъ свою дочь въ жертву (\*) и привелъ въ волневіе цілую Гредію, изъ-за того, чтобы возвратить Елену, похищенную презръннымъ пастухомъ. Когда же, по начатія войны, добыли они плънныхъ, самъ Агамемнонъ плъненъ былъ подвялъ ссору съ сыномъ Өетиды за Хризеидою и еще Бризеиду (<sup>5</sup>). Самъ же сынъ Пелея (4), перескочивший чрезъ ръку, разрушившій Трою и побъдившій Гектора, этотъ

(\*) Т.-е. Ахвилесъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. Менелая, коего жена Елена была похищена Парисомъ: это и было поводомъ войны грековъ съ троянцами.

<sup>(\*)</sup> Агамемновъ принесъ Иевгенію въ жертву богнаѣ Діанѣ, чтобы испросить у нея свободный выходъ для своего войска задержаннаго ея гнѣвомъ въ беотійской Авлядѣ.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Брязенда и Хризенда—плѣнныя дѣвушки, изъ-за которыхъ произошла распря между Агамемновомъ и Ахиллесомъ. Гом. Иліода 1, 7 и дал.

герой вашъ сдълался рабонъ Поликсены, и былъ побъжденъ мертвою амазонкою (5); когда онъ снялъ приготовленное богомъ оружіе и надълъ брачную одежду, то сдълался жертвою любви (\*) въ храмъ Аполлона. И сынъ Лаэрта (?), Итаки пріобрълъ славу добродътели только своимъ царь аукавствомъ. Лбо онъ не имблъ истиниато благоравумія, и это показало его плавание въ мъстахъ, гдъ находились сирены, потому что не могъ закрыть своего слуха силою благоразумія. Также в Аяксъ, сынъ Теламона, носивший семивожный щать, будучи принуждень уступить Однессею въ споръ за оружіе Ахиалеса, сдъладся бъщенымъ. R BĈ хочу такого рода уроковъ. Ибо я не домогаюсь такой добродътели — върить баснямъ Гомера, такъ какъ предметь его пъснопъний, начало и конецъ Иліады и Одиссен,женшина.

2. Посяћ Гомера Гезіодъ написалъ «труды и дни». Кто можетъ повѣрить его забавной Өеогоніи? Онъ говорить, что Кронъ, сынъ Урана, отняяъ у отца власть и завладѣлъ скинетромъ; потомъ же, опасаясь подвергнуться подобной участи отъ своихъ дѣтей, рѣшился пожрать ихъ; что Зевсъ, скрывшись при помощи Куретовъ, заключилъ отца въ оковы, и раздѣлилъ его власть съ своими братьями: Зевсу, какъ говорятъ, достался эеиръ, Посидону море, Плутону же адъ. Плутонъ похитилъ Кору, и Деметра (\*), скитаясь по пустынѣ, искала свою дочь. И эту басню про-

- (\*) Иначе-Прозеркину.
- (•) Или-Церера.

<sup>(5)</sup> Умертвивши амазонскую царицу, онъ прельщенъ былъ ел красотею.

<sup>(\*)</sup> Т.-е. жертвою ищенія, которымъ управляла ревнивая любовь: Ахиллесь былъ убитъ Парисомъ.

<sup>(\*)</sup> Улиссъ.

#### RONTOPA EPABOCHABHATO OBOSPBHIS HOMBMARTCH HA OCTOMERS, 35

#### HPENOAS HOBATO BOCHPECENIA, BS AOMS CRAM. CMEPHOBA-RYATOHOBA.

Въ Конторъ 1) принимается подписка на *Православнов Обозръкие;* 2) выдаются книжки московскимъ подписчикамъ; 3) сюда же обращаются съ своими требованіями гг. книгопродавцы; 4) Контора завъдываетъ разсылкой книжекъ иногороднымъ и принимаетъ всъ объясненія гг. подписчиковъ по журналу.

Желающихъ получать нашъ журналъ убѣдительно просимъ точно н четко прописывать свой адресъ, т. е. отчетливо обозначать имя, званіе и мѣсто жительства (губернію, уѣздъ, городъ, или почтовую контору, куда слѣдуетъ доставлять квижки).

Всё полученные адресы подписчиковъ немедленно вносятся въ книгу для конторы, печатаются для наклейки на разсыльные куверты и заносятся въ особый списокъ для сдачи въ почтамтъ: списокъ разсылки книжекъ подписчикамъ есть въ то же время счетъ, по которому производится слёдующая въ почтамтъ уплата денегъ за пересылку на весь годъ впередъ (за 12 книжекъ каждаго подписчика). Адресъ, однажды записанный въ конторской книгъ, напечатанный въ опредъленномъ числѣ экземпляровъ для наложенія на разсылаемые ежемѣсячно куверты, гаписанный въ почтамтскомъ спискѣ и впередъ оплаченный, остается върнымъ ручательствомъ отправки книжекъ цѣлаго года по назначенію.

На случай могущихъ быть неисправностей и пропажи книжекъ при пересылкъ отъ какихъ бы то ни было причинъ. Редакція Правослаенаю Обозръкія изъявляеть свою полиъйшую готовность удовлетворять всё справедливыя требованія гг. подписчиковъ, какъ и доселъ постоянно удовлетворяла ихъ. Для этого покорнъйше просимъ обращаться съ жалобами своевременно, и непремънно прописывать нумеръ адреса за которымъ получается журналъ: этотъ нумеръ есть ключъ къ точной повъркъ самой подписки по конторской книгъ, равно и разсылки по почтамтскому списку. По наведеніи нужныхъ справокъ, Контора немедленно удовлетворяетъ подписчика.

Прот. Вечтомову ез Чердынь: Ваше письмо писано прежде, чёмъ могла дойдти до Васъ апрёльская книжка: мартовская отправлена къ Вамъ вторичио.-Ве Теверо С. Веселову: апрёльская княжка выслана, а майская посылается — немедленно по выходё; а о времени выхода можете узнавать по цензурной подписи на обертк<sup>5</sup>, означаемой числомъ.-Г-му штатному смотрителю лепельскихъ училища: По Вашему вопросу относительно пропажи денегъ, адресованныхъ Вами на нашъ журналъ въ петербургскій магазинъ Лермонтова, нынъ закрытый по несостоятельности, отправлено къ Вамъ особое письмо. Во избъжаніе подобныхъ случаевъ мы всегда просимъ гг. подписчиковъ обращателя прямо и исключительно еть редакцію.-Въ Гадачъ г-ну гражданском, инженеру П-му: Вами прислано простое цисьмо безъ вложенія денегъ на высылку желаемой Вами киета.-Въ Гавлены книжки: еть село Новое на Волю с. Соболебу-октабрь 1863; еть редакцію Ківескаго Телеграфа-первые четыре М.М.

## ЗА**М**ЪТКИ

- ВЫСОЧАЙШЕ УЧРЕЖДЕННОЕ ПРИСУТСТВІЕ ДЛЯ ИЗЫСКАНІЯ СПОСО-БОВЪ КЪ ОБЕЗПЕЧЕНІЮ БЫТА ДУХОВЕНСТВА: Объ учрежденія особыхъ присутствій въ губерніяхъ и о другихъ мізрахъ для улучшевія быта духовенства.
- ВНУТРЕННЯЯ КОРРЕСПОНДЕНЦІЯ: Предположенія сельскаго священника объ улучшенін быта сельскаго духовенства (окойчаніе). Селщ. І. Тихомирова.—Замътви по вопросу о духовенства. Селщ. Ст. Дебедеев.— Что наяболъе можетъ способствовать къ улучшенію быта духовенства? Селщ. Г. Базилеенча и І. Гамалюн.—Изъ Ставрополя (на Кавказъ): желанія и нужды мъстнаго духовенства. Селщ. В. Стрепетова.—Голосъ изъ провинци. Селщ. П. Васильковскаго.—О домахъ священно-церковнослужителей въ уъздныхъ городахъ. Селщ. С. Бутлина.—Письма изъ Владиміра: І. Изъ мъстной хроники. II. Ученическая библіотека при владимірской семинарія. М. Н.—Объ изданія епархіальныхъ въдомостей. Селщ. А. Семрълина.
- ЗАГРАНИЧНЫЯ ЗАМЪТКИ: Еще пъсколько подробностей о княгъ Колензо. Число евреевъ въ пъломъ міръ.—Новое изданіе «Acta Sanctorum».— Католическое торжество въ Тріентъ по случаю трехсотъ-лътія Тридевтскаго собора. Р\*\*\*.
- ЖУРНАЛЬНЫЯ ЗАМЪТКИ: Обозръвіе журнальныхъ статей объ улучшевія быта духовенства, преямущественно въ Впархіальныхъ Въдомостяхъ. Ст.І.
- РАЗНЫЯ ИЗВЪСТІЯ: Московская епархівльная библіотека.—Пріють для заштатныхъ священно-н-церковнослужителей при московскомъ Давнловъ монастыръ.—Благотворительныя учрежденія княжны А. В. Голяцыной въ Москвъ.—Отчеты попечительныхъ приходскихъ совътовъ.—Извъщеніе о пожертвованіяхъ въ пользу церквей литовской епархіп.—Церковноприходскія школы въ литовской епархів.—Жестокости польскихъ инсургентовъ съ православными священниками.—Болгарское настоятельство въ Одессъ.—Изъ Благовъщенска на Амуръ.—Училище для дъвицъ духовнаго званія въ Иркутскъ.—Пожертвованіе на поддержаніе церкви и духовенства.—Новое открытіе фресковъ въ Кіевъ.—Изданіе Валаамскихъ видовъ.—Извъщеніе отъ новгородскаго Антоніева монястыря.

#### EQUICAL IPIIIMALTCS

НА 1968 ГОДЪ:

#### B'L MOCEBA:

Въ Конторъ Редакция Правослаенаю Обозрънія; въ внижныхъ магазинахъ гг. Базунова, Свъшникова, Осрапонтова, Салаева, Глазунова и у другихъ внигопродавцевъ Москвы.

#### **8% METRPS/PF%**:

Въкняжныхъ завкахъ: гг. Базувова, на Невскомъ проспектъ въ а. Энгельгаратъ, Овсленикова въ Гостивномъ аворъ, Крашениеникова, Кораблева, Давыдова и у другихъ киегопродавцевъ Петербурга.

Иногородные благоволятъ исключительно адресоваться во Контору Редакціи Православнаю Обозрънія въ Москвъ.

Цъна за годовое изданіе въ Москећ ШЕСТЬ РУБЛЕЙ, съ доставкою на доит в пересылкою въ другіе города СЕМЬ РУБЛЕЙ СЕРЕБРОНЪ

На тъхъ же условіять можно получать полные экземпляры Православнаго Обогранія за прежніе годы 1860, 1861 и 1862.

Печатать позволяется. Іюня 17 лям 1863 года.

# **IIPABOCJABHOE OGO3P5HIE**

#### годъ четвертый.

~1

I Ю Н Ь 1863.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| 1 ПРИТЧИ. Гл. XVI - XXIII. Опыть переводе на     |                           |
|--------------------------------------------------|---------------------------|
| · русскій лэыкь                                  | Архим. МАКАРІЯ.           |
| II.—СОВРЕМЕННЫЙ РЕЛИГІОЗНЫЙ КРИЗИСЪ              | ·                         |
| въ западной ввроцв                               | Сели, М. МОРОШКИНА.       |
| <b>III.— МОСКОВСКІЕ Е</b> РЕТИКИ ВЪ ЦАРСТВОВАНІЕ | A-1                       |
| ПЕТРА І. (окончанів)                             | Ф. А. ТЕРНОВСКАГО.        |
| <b>ІУ.—ИСТ</b> ОРІЯ ПОКРОВСКОЙ СТАРООБРЯДЧВ-     |                           |
| СКОЙ МОЛЕЛЬНИ ВЪ МОСКВЪ (матеріалы               |                           |
| для ноторін раскола)                             | A. B-CKAFO.               |
| <b>VЦЕРКОВЬ И ГОСУДАРСТВО ВЪ ИСПАНИИ</b> .       | к. <b>Л. КУСТОДІВВА</b> . |
| <b>VI.—ЗАМЪТК</b> И (см. на оборотњ).            |                           |

Digitized by Google

#### посква,

#### ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ въ 1863 году

издается по той же программѣ, ежемѣсячно, книжками отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ, по той же цѣнѣ (въ Москвѣ 6 р., съ доставкою и пересылкою 7 р. сер.).

#### Подписка принимается:

Въ Моский: ет Конторь редакци Православнаю Обозрънія, на Остоженкь, ет приходь Новаю Воскресенія, ет домь свящ. Смирнова-Платонова; въ книжныхъ лавкахъ гг. Базунова, Свѣшникова, Өерапонтова, Салаева, Глазунова и др..

**Въ Петербургъ**: въ книжныхъ завкахъ гг. Базунова, Овсянникова, Крашенинникова, Кораблева и другихъ.

Иногородные приглашаются, во избъжаніе различныхъ недоразумъній, исключительно обращаться въ Контору редакціи и надписывать свои требованія такъ: въ Контору редакція Православнаго Обозрънія, въ Москвъ. Почтамту извъстенъ адресъ Конторы.

Въ Конторъ редакціи можно еще получать и выписывать:

I. Правоскавнов Обозръние за 1860 годъ, 12 княжекъ, цъна въ Москвъ 6 р. съ пересылкою 7 р.

II. Православное Обозръние за 1861 годъ, 12 книжекъ, цъна въ Москвъ 6 р., съ пересылкою 7 р.

III. Православное Обозрпние за 1862 годъ, 12 книжекъ, цъна въ Москиъ 6 р., съ пересылкою 7 р.

IV. Отдъльныя книжки Православнаго Обозръкія за прежніе годы (исключая январсвой книжки за первый 1860 г.) по 50 коп. сер. за важдую, съ пересылкою 75 коп. сер.

V. Шисанія Мужей Апостольскихъ, изд. въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, селщ. П. Преображенскимъ. Цъна 1 р. 50 к. въ Москвъ, съ пересылкою 2 р. сер.

#### **чі. Въчная жизнь**

публичныя чтенія Э. Навиля, бывшаго профессора философія въ Женевѣ, перев. свяще. Н. Свргіевскимъ, профессоромъ богословія въ московскомъ университетѣ. Общее содержаніе книги: І. Назначеніе человѣка.—11. Матеріализмъ.— III. Мысли человѣчества о безсмертія.—IV. Евангеліе.—V. Евангеліе предъ наукою и вѣрою.—VI. Христіанское ученіе о вѣчной жизни.—VII. Религія.

Цюна въ Москвъ 75 к., съ пересылкою 1 р. серебромъ.

#### Отвѣты Реданція.

Въ Самару г. П-еу: Ваши полемическія замѣтки, писанныя въ 1862 г., основаны на частныхъ случаяхъ изъ практики и не могутъ быть вполнъ приложены при общемъ рѣшеніи вопроса: необходимость преобразованій въ духовенствъ, особенно по части воспитанія и образованія, и-совершенное устраненіе духовенства отъ общественной дѣятельности, котораго Вы желаете, не одно и тоже. Редакція желаетъ оставить Вашу статью въ своемъ портесяѣ, чтобы воспользоваться ею при случаѣ.-С. Г. Х-му: мы затрудияемся печатать Вашу корреспонденцію, въ которой много недосказавнато и не достаетъ литературнаго изложенія; и письмо и Ваши милиія представляютъ только нѣсколько матеріаловъ для замѣтки, съ которою притомъ трудно было бы во всемъ согласиться.-Неизеюстному: Статья безъ заглавія, съ заи-

## СОВРЕМЕННЫЙ РЕЛИГІОЗНЫЙ КРИЗИСЪ въ западной европъ.

Явленія, обнаруживающіяся на нашихъ глазахъ въ католическомъ мірѣ, ясно показываютъ, что католяцизиъ теперь переживаеть кризись. Наука и жизнь, знаніе в общественные интересы народовъ стали въ самое враждебное отношение къ казолицизму, и антагонизмъ между первымя и послѣднимъ дошелъ до той точки, за которою уже слѣдуетъ паденіе одного изъ борющихся началъ, и нетрудно предсказать, что это паденіе достанется на долю католицивма. Такое враждебное и виъстъ опасное отношение католицизма къ наукъ и современному обществу, или лучше, къ современной цивилизаціи, сильно озабочиваеть и представителей католицизма и просвъщенныхъ и преданныхъ сыновъ его. Римская курія, сознавая опасность своего настояшаго положенія, готовить въ преемники Пію ІХ-му человѣка, почитающагося въ теперешнемъ католическомъ духовенствѣ самымъ умнымъ и образованити имъ, именно недавно избраннаго въ кардиналы г. Питра (\*), въ той надеждь, что онъ болье другихъ способенъ будетъ помирить интересы католицизма съ требовавіями современнаго общества и уничтожить антагонизмъ между ними. Просвъщенные и витстъ либеральные католики,

<sup>(\*)</sup> Три года тому назадъ Питра быль въ Петербургѣ и Москвѣ, занимался въ нашей императорской публичной библіотекѣ и патріаршей. О будущемъ назначеніщ его не только недавно упоминали иностранныя газеты, но даже и[наши.

въ интересахъ вѣры и науки, пишутъ ученыя сочиненія, въ которыхъ стараются изслѣдовать причины возникшаго антагоннама между католицизмомъ и современными требованіями общества, и прінскать средства примирить эти два враждующія начала. Въ настоящее время уже образовалась литература этого предмета или вопроса. Во Франціи писали объ этомъ Форкадъ (\*), Гюэтъ (\*\*), Борда-Демуленъ (\*\*\*); въ Швейцаріи Гиршеръ (\*\*\*\*; въ Баваріи Деллингеръ (\*\*\*\*). Обозрѣнію и оцѣикѣ этой литературы. \*особенно въ представителѣ ея-Борда-Демуленѣ, Лавелей посватилъ цѣлую статью, съ которою мы и хотимъ познакомить читателей (\*\*\*\*\*\*

Селщ. М. Морошкинь.

Смотря на то, что происходить, читая то, что пишуть, поистинѣ скажешь, что наша эпоха есть время неразрѣшимыхъ вопросовъ. Проникая въ сущность вопросовъ, поднятыхъ въ наше время въ политикѣ, политической экономіи, религія, многіе самые дальновидные умы останавливаются въ нерѣшимости предъ извѣстными явленіями, которыя кажутся въ одно и тоже время и необходимыми, и невозможными, т. е. останавливаются предъ противорѣчащими необходимостями. Изъ всѣхъ этихъ вопросовъ, конечно, самый важный вопросъ религіозный, потому что онъ проникаетъ въ семую глубь души, откуда обыкновенно исходятъ всѣ явленія соціальной жизни. А между тѣмъ и здѣсь—на этой почвѣ неблизко еще до разрѣшенія вопроса.

76



<sup>(\*)</sup> CM. Revue des deux Mondes, 1861 r. Livraison du 15 Août, La question Romaine, par F. Forcade.

<sup>(\*\*)</sup> CM. Revue des deux Mondes, 1855 r., Ianvier, Le Gallicanisme, son passé, sa situation prèsente dans l'ordre politique et religieux, par. F.Huet

<sup>(\*\*\*)</sup> CM. Oeuvres posthumes de Bordas-Demoulin, Paris, 1861; histoire de la vie et des ouvrages de Bordas-Demoulin, par F. Huet, Paris, 1861.

<sup>. (\*\*\*\*)</sup> См. L'état actuelle de l'Eglise, par le chinoine Hirscher, professeur de theologie à Fribourg.

<sup>(\*\*\*\*\*)</sup> Kirche und Kirchen, Papstthum und Kirchenstaat, von Doellinger, Münch. 1861.

<sup>(\*\*)</sup> Revue des deux Mondes, 1863, Fevrier, 4-eme Livraison, La crise religiouse au dix-neuvième siècle, par Emile de Laveleye.

Не болте двухъ летъ тому, какъ одинъ писатель, котораго инъніе ны охотно приводнить, Алберть Броли выразиль такъ интеніе большинства французовъ о религіи: «религія вообще нужна, всякая новая религія была бы сибшия, а настоящая слишкомъ стара, — результатъ одинъ и тотъже»: и это говорять о такомъ предметъ, какова редигія, говорять, что она и нужна и пеприложима! Но каковы бы, впрочемъ, ни были сужденія о нравственномъ состояніи того или другаго народа, можно утвердительно сказать, что всъ западные христіане проходять такой кризись, что нужно быть слишковъ оптивистовъ, чтобы не признать его важности. Съ какой бы точки зрънія ни стали мы разсматривать совокупность элементовъ, группирующихся подъ формулою, такъ часто употребляемою — « религіозный вопросъ въ XIX въкъ», всякій изъ насъ при этомъ изслъдованіи, какъ бы ни было оно поверхностно, чувствуеть въ сердцѣ смущеніе и боль. Кризисъ, о котороиъ мы говоримъ, уже давно замъченъ многими. Обратимъ ли вниманіе на страны протестантскія, или католическія, положеніе, сколько оно ни кажется различнымъ, представляется одинаково важнымъ.

Было время—это въ началѣ настоящаго столѣтія—когда реакція противъ философскаго невѣрія, повсюду торжествовавшаго нѣсколько лѣтъ и повидимому приготовившаго французскую революцію, успѣвшую потомъ опротивѣть, произвела почти всеобщій поворотъ къ вѣрѣ прошедшихъ временъ, принимаемой безъ всякаго изслѣдованія, привѣтствуемой, какъ успокоеніе. Это движеніе, благопріятствуемое во Франціи вліяніемъ знаменитыхъ писателей, въ Германіи—возстаніемъ противъ французскихъ идей и стремленіемъ къ среднимъ вѣкамъ, въ Англіи—примѣромъ аристократіи и господствующей церкви, произвело замѣчательныя перемѣны въ современныхъ событіяхъ и придало имъ особенный видъ. Во времена мира и раздора, протекшія между 1830 и 1848 годами, реакція остановилась; но послѣ февральской революціи, перевернувшей все въ Европѣ, обнаружилось повсю-

77

ду движение въ противоположномъ сиысль. Движение .это, чуждое систекатической вражды прошлаго въка, представляется съ совершенно различными свойствами у народовъ католическихъ и народовъ, принявшихъ реформацію. У протестантовъ оно не имбетъ формы борьбы общества свътскаго противъ вліянія клира: здъсь оно представляется только . внутреннимъ развитісять того направленія, которое, посредствоиъ медленной и упорной работы науки, безстрастно н безъ шума подкапывается подъ преданія и върованія, и послёднимъ результатомъ этой работы остается уничтожение всего сверхъестественнаго въ религия. Напротивъ, у католическихъ народовъ религіи не угрожаетъ опасность отъ критики догматовъ, потому что здъсь, отъ равнодушія ли къ богословскимъ предметамъ, или отъ незнанія ихъ, духовный авторитеть принятыхъ истолкователей втры не оспаривался върными. Опасность здъсь происходить болте оть внъшнихъ обстоятельствъ и отъ обнаруживающагося болте и болте антагонизма между началами вынъшней цивилизаціи и церкви. Безъ сомнѣнія, новое развитіе протестантизма, изъ Германія пропикнувшее уже въ Швейцарію, наводнившее Голландію и достигшее теперь Англіи и Франціи, кажется болье серьезнымъ, потому что оно касается самой сущности върованій; но на него можно смотръть, какъ на естественный результать начала свободнаго изследованія-этого корня реформаціи, и если оно можеть привлекать къ себъ тъхъ, которыхъ удаляютъ отъ католицизма нѣкоторыя догмы его, такжо можеть и вести къ католицизму тъхъ, кого **ОНО ОТ** приводять въ ужасъ смятенія, безпокойства и отвътственность индивидуального разума. У католическихъ народовъ, напротивъ, вражда происходитъ между людьми, наиболъе проникнутыми новъйшими началами, и церковью, стремящеюся остановить развитіе этихъ началъ. Такинъ образонъ хотя можно полагать, что католическій кризись есть результать недоразумения, а протестантский-следствие внутренняго развитія протестантства, но не меньшая опасность угро-

78

жаетъ какъ католичеству, такъ и протестантству, особенно первому, и преимущественно теперь, когда римскій вопросъ вызвалъ самую живую борьбу пе тольковъ нѣдрѣ государствъ, но даже и въ кругу семействъ. Мы намѣрены говорить собственно о кризисѣ въ области католицизма, руководствуясь нѣкоторыми новыми данными, особенно сочиненіемъ Демулэна, который посвятилъ всѣ свои силы на изслѣдованіе причинъ оплакиваемаго имъ положенія католицизма и на изысканіе средствъ къ облегченію этого положенія.

I.

Пораженные господствующею тишиной въ области догматической и нолчаніемъ о богословскихъ вопросахъ, нъкогда такъ сильно волновавшихъ умы, нъкоторыя лица удивятся, можеть-быть, тому, что мы, говоря о католическихъ націяхъ. употребляенъ слово «кризисъ». Вь отвъть на это я сошлюсь только на такой авторитеть, которому нельзя отказать въ уважении, именно на авторитетъ папы. По тъпъ немногимъ отрывкамъ речей, которыя уже несколько леть раздаются изъ Ватикана, становится ясно, что главъ рижской церкви католическій міръ болъе доставляетъ поводовъ къ скорби, чъмъ къ радости и торжеству, и что едва ли савыя скорбныя изста Ветхаго Завъта достаточно будутъ сильны для выраженія той горести, которая наполняеть сердце папы при видъ этого зрълища. Это обстоятельство лучше всякихь другихъ ръшаетъ вопросъ. Попытаенся очертить положение католицизма такъ, какъ оно есть, какъ оно представляется теперь и какъ представлялось уже давно лучшинъ умамъ, имъвшимъ возможность хорошо знать о немъ.

Опираясь на пророческія слова Шисанія и слёдуя отеческимъ толкованіямъ, Церковь не можетъ отказаться отъ славнаго преимущества—соединить нёкогда въ нёдрахъ своихъ всё народы земли. А между тёмъ со временъ реформаціи, кажется, все идетъ вопреки этимъ великимъ ожиданіямъ.

Даже Босскоэтъ и Фенелонъ, при видъ событій, совершавшихся уже въ ихъ время, не могли удержать своей скорби и не выразить своихъ страданій. Послушайте, что говорять Фенелонъ: «иіромъ управляють мудрость суетная и неужьренная, любознательность гордая и необузданная; съверъ не перестветь производить новыя чудовищныя заблужденія; подъ развалинами древней втры все какъ бы по кускамъ разрушается, одниъ только глухой гулъ нечестія поражаетъ нашъ слухъ и раздираетъ наше сердце; умножается знаніе и уненьшается въра; Слово Божіе, нъкогда столь плодовитое, сдълается безплоднымъ, если нечестіе коснется и его; гръхъ растетъ, любовь хладветъ, пракъ густветъ, тайна нечестія зръеть; пламенникъ Евангелія, который долженъ просвъщать весь міръ, гаснеть. О, Боже! что я вижу? гдъ ны? близокъ день разрушения и настаютъ послъдния времена.» Какая картина! какіе звуки, достойные Іеревін! Какая глубокая скорбь, и для выраженія ся какое высокое краснорьчіе! Санъ Боссюэть, неутонимо и сильно защищавшій церковь, чувствовалъ себя къ концу жизни объятынъ отчаяніемъ. «Церковь, говорилъ онъ, съ нъкоторыхъ въковъ носитъ на себъ поношение какого-то безплодія: она не только не раждаеть Христу новыхъ чадъ, но видить, какъ всякій день похищаются у ней собственныя ея дъти ересью и расколонъ.» Если такова была скорбь этихъ двухъ великихъ представителей церкви XVII въка, то каково же было бы отчаяніе ихъ при видъ зрълища, представляенаго нынъшнинь иіромъ! Не только народы, отпадшіе отъ единства католической церкви 300 лътъ тому назадъ, не возвратились въ нее, но и умножнансь, возрасли въ числъ и могуществъ, основали новыя колоніи на другомъ берегу Атлантики даже до антиподовъ, - колоніи, изобилующія богатствовъ и силою, развивающіяся съ удивительною быстротой и непризнающія авторитета церкви, да и едва ли знающія и о существова-ніи ея. Даже у народовъ, остающихся върными ей, что сталось съ древнею втрой? Какая холодность у однихъ, какое

отвращеніе у другихъ, какое равнодушіе у большинства! Въ наше время не ведутъ споровъ о въръ съ уваженіемъ, какъ въ XVII въкъ, не нападаютъ на нее страстно и съ увлеченіемъ, какъ въ XVIII,---въ наше время молчатъ и молча удаляются отъ нея.

Но это зло, какъ оно ни велико, не есть еще худшее. Есть еще опасность, болъе страшная, особенно увеличившаяся въ послѣдніе годы. Глубокій разрывъ возникъ между церковью и всею живою совокупностію фактовъ, началъ и требованій, которую обыкновенно называють нынъшнею цявилизаціей. Всякое свободное движеніе, которынъ гордатся народы, владъющіе свободою, и къ которону съ жаронъ стреиятся всъ не ниъющіе ея, осуждается съ высоть Ватикана, какъ источникъ безпорядковъ, преступленій, какъ бичъ п зараза. Излишне было бы приводить здъсь всъ териины тъхъ достойныхъ сожалънія анавенъ, значеніе которыхъ желали бы уничтожить вст благоразунные католики; но факть темъ не менње существуетъ, и было бы ребячески отвергать его и безполезно желать не видъть послъдствій его: война объявлена тъпъ началамъ, на которыхъ утверждается настоящій соціальный порядокъ, и притонъ число поддерживающихъ этотъ порядокъ увеличивается каждый годъ. Уже не въ одной странъ этотъ антагонизиъ образовалъ партіи и борьба угрожаеть распространиться по встив католическимъ народамъ. Повсюду общество хочеть развиваться, идти впередъ, поднимается противъ упорствующихъ удержать его въ прежнеиъ положении; оно жадно желаетъ лучшаго будущаго и отвергаетъ даже тънь прошедшаго, стремящагося положить руку на него, или, по выраженію Гизо, отвергаеть тотъ старый призракъ, который не понимаетъ его, не любитъ его и хочетъ подавить его.

Таково страшное столкновеніе, обнаружившееся въ области государства и во глубинѣ совѣсти. Для крайнихъ партій такое положеніе очень просто: какъ тѣ, которые любять

• 3

81

церковь и не любять свободы, такъ и тѣ, которые любять свободу, а не любять церкви, ясно видать тоть путь, по которому они должны идти, и хорошо знають тѣхъ противниковь, съ которыми имъ нужно бороться. Но что могуть дѣлать тѣ, для которыхъ равно любезны и церковь и свобода, представившіяся непримиримыми врагами? Какое испытаніе и какое раздѣленіе для душъ преданныхъ церкви и вмѣстѣ свободныхъ! И если, какъ утверждаетъ Римъ, между этими двумя началами невозможна никакая связь, то на что же рѣшатся народы? Откажутся ли они отъ новиновенія вѣрѣ, или же отъ своихъ надеждъ политическихъ и соціальныхъ?

Но вопросъ этотъ не всегда стоялъ въ такихъ исключительныхъ рамкахъ и съ такою роковою опредъленностию. Нъкогда, особенно во Франціи, національвая церковь уважала извъстныя правила, которыя освящали законное право гражданской власти и останавливали визшательство Рима въ область въры. Излишеству теократизна обыкновенно противопоставляли конституціонныя вольности: на этой почвѣ, удобной для сдълокъ, возкожно было примирение и не было нужды вести войну до конца. Тогда во Франціи было иного людей, которые соединяли съ уваженіемъ къ религіи независимость по отношению къ служителямъ ея,-которые, оставаясь преданными въръ своихъ отцовъ, энергически защищали права свътскаго общества. Заслуга галликанизма въ томъ и состоитъ, что онъ сохранияъ мъсто для свободы въ нѣдрахъ церкви; но теперь потерянъ и этотъ средній терминъ: это ученіе, получившее свое имя отъ Франціи, прославленное столькими поколѣніями славныхъ парламентскихъ ораторовъ, формулированное наконецъ Босскоэтомъ, кажется, окончательно пало подъ ударами ультрамонтанизма и, можно сказать, что отъ него осталось одно только славное ния. Такинъ образонъ, остаются почти только двъ партіи, и всъ пытавшіеся примирить ихъ говорили въ пустынъ, или дълались подозрительными для того и другаго лагеря. Можно

82

#### современный религюзный кризисъ.

даже опасаться, что, за немногими исключеніями, либеральный католицизмъ или католическій либерализмъ не найдуть болѣе сторонниковъ и не будутъ имѣть слушателей. Кажется, борьба дошла до того момента, когда должна исчезнуть умѣренная партія, какъ безсильная въ себѣ и неблагопріятная для всѣхъ, потому что если невелико число вѣрующихъ между защитниками свободы, то и между вѣрующими еще малочислениѣе общество предацныхъ либеральнымъ идеямъ. Перенеситесь во Францію, Испанію, Италію, Португаллію, Бельгію, во всѣ государства, подчиненныя папѣ, вездѣ --вы увидите-эта партія подвержена болѣе или менѣе обвиненіямъ.

Это положение влечеть за собою такия горестныя послъдствія, какихъ и не предполагаютъ невникающіе серьезно въ условія состоянія и прогресса нашихъ теперешнихъ обществъ. Оно разрушаетъ или уничтожаетъ не догнатъ какойлибо, а совсъмъ убиваетъ всякое религіозное чувство. Въ сапонъ дълъ, если римская церковь для утвержденія своего владычества и порабощенія свътскаго общества опирается на религіозное чувство, то тѣ, которые желали бы свергнуть ея иго, необходимо будуть нападать на самое религіозное чувство, и его-то обратять въ средство и орудіе для своего противоборства. Такимъ образомъ, борьба перенесется въ глубныу совъсти и тогда не замедлить родиться духъ систематической вражды противъ религіи. По многимъ причинамъ иногда хорошо бываетъ проникать въ самую глубину вопросовъ и переносить споръ на почву началъ, или явно признанныхъ, или открыто отвергнутыхъ; но нисколько не желательно, чтобы разрушено было окончательно всякое религіозное втрованіе. Если посмотръть поближе, то нельзя не зашттить, что этотъ разрывъ между религіей и духомъ свободы особенно гибеленъ для государствъ свободныхъ, или стренящихся къ свободъ, потому что служители господствующаго исповъданія всегда будуть имъть большое вліяніе на значительную часть народонаселенія, особенно на женщинь

и обитателей деревень. Слъдовательно, еслибы католицизиъ сталъ употреблять это вліяніе на то, чтобъ угрожать политическому и соціальному порядку государствъ, то они никогда не имъли бы твердой основы, а свобода—прочности; самыя основанія общества стали бы колебаться и угрожать ему паденіемъ то въ анархіи, то въ деспотизиъ,

Еще другихъ золъ нужно опасаться отъ такого положения вещей, и по преимуществу двухъ. Въ наше время болъе, чънъ когда-либо, ватеріальные интересы играють самую видную роль, а потому необходимо болѣе, чѣмъ когдалибо, самое сильное и самое дъйственное нравственное вліяніе на людей. Чтить болте человтчество пріобрттаетъ матеріальнаго богатства, тънъ болъе должны оказывать на него вліянія понятія справедливости и честности при употреблении этихъ богатствъ. Прекрасно видъть образованнаго человъка, побъждающаго препятствія природы и заставляющаго ее удовлетворять его нуждамъ; но плачевно видъть, если овъ пріобръль новыя силы только для того, чтобы дать полный просторъ своимъ грубымъ страстямъ и своему безграничному произволу. Безъ противовъса жизни уиственной движеніямъ жизни чувственной наша цивилизація была бы неполна, обманчива и опасна; несмотря на тъ завоеванія, которыми она, по справедливости, гордится, она рискуетъ покровительствоватъ растлънію нравовъ, а слъдовательно ввести рабство и уничижение. Въ настоящее время трудно предположить, чтобъ ослабление религиознаго чувства не коснулось и нравственнаго. Конечно, нравственность не зависитъ отъ формъ въроисповъданія (\*), и оживленность теологи-

84

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Само собою разумъются, что съ этимъ нельзя согласиться, если подъ формами емроиспоемданий разумъть не мертвыя формулы, существующія только на устахъ или на бумагѣ, а напротивъ извъстный образъ въросознанія, которымъ опредъляются всъ дъятельныя отношенія человъка въ жизни. Авторъ стоитъ на западной почвъ и остается въренъ ей: ему предвосятся двъ главныя формы западнаго христіанствакатолициамъ и протестантство; оцъ не чувствуетъ и не разумъетъ силы все ленскато христіанства, хранямаго въ православіи. Прим. ред.

ческихъ и философскихъ споровъ только очищаетъ ее;---но совстви другое дтло, если гаснеть самая идея объ отношеніи человъка къ Богу,-тогда низко падаеть человъческая совъсть и слабветъ сила сопротивленія злу. Къ несчастію, такой долженъ быть, по моему интнію, неизбъяный результать борьбы, поднявшейся между католическимъ клиромъ и свътскинъ обществоиъ. Я не утверждаю, что теперь нравы стали менье чисты, чьмъ прежде,--ньтъ, они стали жягче, порядочние, потому что просвищение распространено болие, повиновение законамъ признается обязательнѣе, общение между народами и сословіями повторяется чаще, чувство равенства и справедливости распространено болъе и лучше сознано, вообще страсти болъе обузданы и эгоизмъ сталъ сдержаннъе. Но посмотрите подалъе: устойчивость характеровъ не стала ли слабъе, и не чувствуется ли недостатка въ тъхъ мужественныхъ добродътеляхъ, которыя люди запиствовали тогда отъ своихъ твердыхъ втрований и которыя производили между ними апостоловъ, мучениковъ и героевъ?

Еще болте очевидно зло, причиненное католицизиу разрывомъ съ духомъ нынъшняго времени. Мы не въ состояния исчислить встахъ трамтровъ этого плачевнаго факта, которые можетъ отрицать развѣ одянъ духъ партій. Достаточно только вспошнить, что клиръ въ образовании юношества принялъ за авторитеты такихъ писателей, которые не церемонясь превозносять похвалами повороть къ старому порядку вещей, и его органы не боятся въ прессъ поддерживать идеи, самыя антипатичныя чувствамъ, вкорененнымъ въ сердца людей у просвъщенныхъ и свободныхъ націй. Въ Испаніи недавно нъкоторые осуждены были на галеры за чтеніе Библія, а самая Библія—на сожженіе, точно въ саный разгаръ инквизиціи; въ Италін междоусобная война поддерживается партіей епископовъ; въ Австріи возстановлены древнія привиллегіи клира конкордатомъ, столь противнымъ настоящему настроенію умовъ, что никогда нельзя было и осуществить его; въ другихъ странахъ постоянно

угрожають свободь народовь окружнымь посланіемь Григорія XVI; въ самой Франція притязанія клира такъ неумьренны, прозелитизмъ такъ мало разборчивь, что невольно должны были вмѣшаться правительственныя власти: воть печальныя проявленія ретрограднаго духа, который, кажется, мало безпокоится о той пропасти, которую онъ самъ роеть подъ своими ногами! Безполезно для насъ останавливаться на этой сторонѣ вопроса: все, что происходить въ Европѣ предъ нашими глазами уже нѣсколько лѣть, ясно показываеть, что война, объявленная римскимъ дворомъ либеральнымъ идеямъ и гибельная для свѣтскаго общества, еще гибельнѣе для духовныхъ интересовъ католицизма.

Мы пытались охарактеризовать настоящее положение католическихъ странъ безъ преувеличеній, какъ мы дунаемъ; иы указали на замъчательные факты и на послъдствія, непосредственно истекающія изъ нихъ. Всего этого достаточно для доказательства, какой страшный кризись проходить современный намъ міръ. Ничто не можеть лучше дать понятія о важности антагонизна, происходящаго между церковію и теперешнею цивилизаціей, какъ изученіе впечатленія, производимаго имъ на умы, понимающие смыслъ и значение его. Съ этой точки зрънія жизнь и сочинонія Борда-Денулэня представляютъ серьезный интересъ. Въ наше вреня, можетъбыть, никто болье его не чувствоваль такъ живо ту скорбь, воторая вызвала у Фенелона и Босскоэта самые патетическіе звуки, потому что онъ принадлежаль къ той, съ каждымъ днемъ уменьшающейся, группъ людей, которые одинаково привязаны и къ древней въръ, и къ новымъ идеямъ, н которые върятъ, что спасеніе общества зависитъ отъ примиренія втры съ новыми идеями. Демулэнь быль въ одно и тоже время очень либераленъ и вполнъ католикъ, а не вполовину, подобно тъмъ, которые желаютъ свободы только для себя и удивляются католицизму совнъ, и тъпъ больше говорять о немъ, чъмъ меньше дълають: онъ былъ католикъ по убъжденію, католикъ въ жизни и смерти. «Не было ни

#### современный религиозный кризисъ.

одного человъка горестите меня», говорить онъ о себъ. И эта горесть не была мимолетная неланхолія, происходящая оть неудовлетворенныхъ химерическихъ желаній, или отъ личныхъ несчастій, бъдности, одиночества, обианутаго честолюбія, оскорбленнаго санолюбія. Нъть, это была печаль безличная, страданіе, проибходящее отъ любви къ другимъ, это печаль геосиманская, которою страдають возвышенныя душя при видъ золъ и особенно заблужденій человъчества. Вся его жизнь была какъ бы осуществленнымъ образомъ и символомъ судьбы тъхъ ученій, которыя онъ защищаль. Ученіе его не могло нравиться крайнимъ партіямъ: это было учение слишкомъ либеральное для католиковъ и слишкомъ католическое для либераловъ, а потому иден его не могли получить гражданства, онт были отвергнуты встаи, поражены остракизмомъ и равнодушіемъ, и при всемъ томъ у него никогда не погасала въра въ эти идеи.

Какія причины разсматриваемаго антагонизма между церковію и свётскимъ обществомъ? Отчего, съ одной стороны, Ватиканъ бросаетъ такъ часто анаеемы противъ свободы, а съ другой, все больше и больше возрастаетъ оппозиція противъ католицизма? Въ самомъ ли дѣлѣ начала, состоящія въ борьбѣ, непримиримы, какъ думаютъ ихъ сторонники, или же, напротивъ, они, вытекая изъ одного и тогоже источника, могутъ соединиться и взаимно поддерживать другъ друга? Вотъ вопросы, занимающіе умъ католическаго мыслителя. Сочиненія Демуленя переносятъ насъ въ самое сердце религіознаго католическаго кризиса; но такъ какъ авторъ мысли свои объ этомъ предметѣ соединяетъ неразрывными узами съ философскими идеями, то мы постараемся изложить ихъ кратко.

П.

Большая часть людей, занимающихся философіей, пользуется анализомъ и умозаключеніями для разрѣшенія прак-

87

тическихъ затрудненій. Они анализируютъ мысль въ самой себь, только выходя отъ какой-нибудь приложниой въ жизни проблеммы, идуть отъ нея далъе и восходять, наконецъ, до первой причины, до ума Божественнаго и человъческаго. Что привело Борда-Денуленя въ занятію философіей? этоиученіе, происшедшее отъ зрълища борьбы, объявленной римскою церковію началань нынъшнихь обществь. Онь сапь разсказываеть о себъ, какъ онъ пришелъ къ философіи, и эта страница въ его сочинения съ силою изображаетъ состояніе духа, свойственнаго нашему въку. Проблемиа, гнетущая душу колодаго мыслителя, есть одна изъ тъхъ, о которыхъ не ногуть не дунать выслящіе люди. «Когда я быль въ коллегін, говорить онъ, инъ попалось разсужденіе, въ которомъ Руссо старается доказать, что искусства вногда портять нравы и разрушаютъ государства. Я былъ объятъ страхомъ и безпокойствоиъ объ участи Европы; я дуналъ, что ное существо разрушается витстт съ нею и, въ глубокой горести, я быстро переходнаъ отъ одной мысли къ другой, чтобъ избъжать отъ угрожающаго разрушенія, но предо мною предстояли ть причины, которыя раждали въ воображения ноемъ это разрушеніе: повсюду я видълъ прогрессъ наукъ, пронышленности и постоянно возрастающую любознательность. Если не только греки и римляне, но и персы и египтяне погибли, вкусивши только отчасти плода человъческой мысли, то какая судьба ожидаетъ европейскія націи, которыя до пресыщенія насытились этипъ плодонъ? Съ одной стороны, казалось инъ, Христіанство отрицало культуру ума, избъгало земныхъ преднетовъ, услаждалось невъдъніенъ и бъдностію. Съ другой стороны, оно стремилось въ продолжение нъсколькихъ въковъ къ тому, чтобы умножалось просвъщеніе, развивались удобства жизни и довольство. Я не ногъ ръшиться осуждать цивилизацію, которая, по митнію моеку, свидттельствуеть о величін и достоинствъ природы человъческой, но находиль ее и прекрасною, и роковою.» Эта-то пробления совершенно овладъла умомъ Демулэня и не давала ему по-

88

коя до тѣхъ поръ, пока онъ не рѣшилъ ее для себя. Онъ начинаеть поглощать всъ книги, въ которыхъ дуналь найдти объяснение своему вопросу, вопрошаеть встахь философовь, изсладуеть вса системы съ горячкою отчаянія. Обширное чтеніе книгъ не только не утишаеть его мученій, но еще увеличиваеть, потому что онъ нигдъ не встръчаеть въ нихъ отвъта на свой вопросъ. Вездъ онъ видить совершенное разногласіе между защитниками въры и сторонниками новъйшихъ идей. Гдъ, въ самомъ дълъ, найдти примиреніе католицизма и французской революціи, Боссюэта и Волте-ра, цивилизаціи и церкви? Наконецъ, послъ десятилътняго безприжърнаго труда, безпрестаннаго размышленія, сопровождаемаго страданіями, нищетою, голодомъ, онъ успълъ овладъть системою, посредствоиъ которой объяснялъ совокупность историческихъ явленій и вытекшее изъ нихъ настоящее положеніе вещей. Какое же это было ученіе, въ ко-торомъ измученная душа нашла себв свъть и покой? На какія метафизическія высоты иодиялся писатель, чтобы признать необходиными одно для другаго оба начала, казав-ніяся непримиримыми? Какъ опъ замътилъ гармонію и сотласіе танъ, гдъ столь вногіе находнан только противоположность и антагонизмъ?

Католическій мыслитель не имѣлъ претензіи созидать новую философскую систему; нѣтъ, онъ принималъ за достовѣрное, что со времени грековъ не явилось въ метафизикѣ ни одного новаго ученія, хотя на одномъ и томъ же началѣ знанія существуютъ четыре различныя системы, которыя можно привязать къ четыремъ именамъ: Платона, Аристотеля, Эпикура и Зенона. Свое ученіе онъ нашелъ въ Платонъ, Плотинѣ, Августинѣ, Декартѣ, Боссюэтѣ и Лейбницѣ. Можетъ-быть онъ далъ идеямъ этихъ философовъ форму болѣе ясную, болѣе уловимую,—по крайней мѣрѣ онъ такъ думалъ; во всякомъ случаѣ своими прекрасными теоріями о субстанціи и безконечномъ онъ восполнилъ ученіе прежнихъ философовъ. Но гдѣ особенно, по нашему мнѣнію, мысли-

89

12

тель является оригинальнымъ, такъ это тамъ, гдѣ онъ спрашиваеть у метафизики объясненія а priori исторіи человьчества, и когда онъ дунаетъ въ саномъ устройствъ нышленія открыть глубокую и послѣднюю причину паденія монархій я успѣха нынѣшнихъ государствъ. Иден, по Денулэню, составляють необходимую принадлежность духа человъческаго, потому что чрезъ нихъ мы познаемъ все, что только можемъ знать, и чрезъ нихъ представляемъ себъ вещи даже и тогда, когда не имвемъ сознанія о той важности, какую онв имъють въ актъ нашего имшленія. Чъиъ больше им проникаемъ въ себя, тъкъ больше также проникаемъ въ-то, что не-мы, потому что, собственно понимая наше существо, ны обнинаенъ сущность другихъ предметовъ. Еслибъ у насъ не было идей о быти, единствъ, числъ, субстанцін и случайномъ, истинномъ и ложномъ, добръ и злъ, о свойствахъ души, тогда ны видъли бы предметы глазани тълесными, но таза ума не проникали бы въ причину вещей. Ръдко уну случается давать отчеть въ своемъ устройствъ н своихъ дъйствіяхъ, и чрезвычайными усиліями онъ дости-, гаеть того, чтобъ устремить свое вниманіе на себя и видъть свои мысли. Обыкновенно погруженный въ слова, взятыя отъ матеріи, въ образы и метафоры, онъ долженъ совершенно вырваться изъ объятій чувственнаго, чтобы разсуждать безъ этой обыкновенной помощи. Здъсь-то начинается торжество метафизическаго мышленія; въ этомъ-то обращения мысли человъческой къ самой себъ она находнть ту силу, которая обнаруживается новыми взглядами и новыми завоеваніями.

Во всёхъ нашихъ идеяхъ есть одна вещь, которая старёе нашей эры. Въ самоиъ дёлё мы находимъ въ нашемъ разсудкъ нонятія о необходимости, вёчности, совершенствъ, а между тёмъ мы не вёчны, случайны и несовершенны. Откуда же въ насъ происходятъ эти понятія? мы не можемъ же извлечь ихъ изъ нашего существа. Очевидно, они происходятъ отъ другаго существа, которое владёетъ этими совер-

## современный релягюзный кризисъ.

шенствани; это существо необходимее, втчное, совершенное есть Богь, и такого рода иден суть иден божественныя, составляющія принадлежность ума Божественнаго. Итакъ въ умъ Божественновъ нанъ разунъ имъетъ свой корень; въ единстве только съ Богомъ человекъ находить, - накід бы его върованія ни были, даже атенсть, -- полное сознаніе, полную истину, полное благо. Такимъ образомъ умъ человеческій, совершенно соединенный съ Богонъ, чонивающій себя въ Богв, получающій отъ Бога свою духовную жизнь, какъ младенецъ получаетъ свою изъ пъдръ матери, - воть естественное состояние человъка, и въ этопъ-то состояни онъ быль по своемь сотворения. А нежду твиъ какое плачевное арълнще представляють нанъ и піръ, и исторія! Повсюду невъжество, пракъ, суевъріе, преступленія всякаго рода. Все это не можеть быть явленіемъ нормальнего развитія разумнаго существа, соедяненного съ Богонъ. Взглядъ на эти явленія необходимо приводить къ мысли, что родъ человбческій отделнася отъ Бога и прервалъ естественную и живую связь, соединявшую его съ Верховнымъ Существомъ. Воспоминание о падении человъка сохраняется въ древнихъ преданіяхъ встахъ народовъ, и только паденіе можетъ объ. яснять настоящее наше положение.

Утвердивши такимъ образомъ необходимость первобытнаго совершенства человѣка и ту катастрофу, которая положила конецъ этому состоянію, авторъ переходитъ въ изображенію слѣдотвій этого таинственнаго событія. Послѣ паденія умъ человѣческій не совершенно отдѣлился отъ ума Божественнаго, – вначе онъ пересталъ бы существовать; онъ только соединенъ былъ съ нимъ шенѣе тѣсно, а поэтому онъ ослабѣлъ и погрузился въ чувственность. Находясь иодъ владычествомъ природы, онъ обоготворилъ всѣ ся элементы и явленія и проязвелъ политензиъ. Отъ слабости также ума родвлясь разнообразные языческіе обряды, жертвоприношенія и церемоніи. Въ древнемъ мірѣ все чувственно... Въ гражданскомъ обществѣ ни за къмъ не признавали никакихъ

Digitized by Google

T. XI.

94

правъ естественныхъ. Невольникъ былъ собственностію гражданина, а гражданинъ собственностию государства. Деспотизиъ царствуетъ въ республикахъ греческихъ, а есократизиъ господствуетъ въ Ринб, какъ въ Іудеб. Равенство людей отрицала даже философія, и истивная свобода нигав не была извъстна. Величественныя картины новой цивилизаціи представляють совершенную противоположность этому прачному изображению древнихъ временъ. Древнія формы веократязна падають, богослуженіє внъшнее н чувственное сизняется поклоненіень Богу духовь и истипой; государство не преобладаеть надъ человъкомъ, напротивъ сила государственная исходить отъ гражданива, и политическія учрежденія нибють одну цвль-покровительствовать праванъ встахъ и упрочивать свободное развитие встахъ способностей. Чудесное мнеологическое, правда граціозное, но всегда дътское, смъняется познаніенъ законовъ природы, а нечты воображенія выкладкани науки. Поередствоить своихъ открытій и завоеваній человъкъ овладъваеть земнынь шаронь и стремится къ безконечному. Все показываетъ, что на землѣ явилась новая сила; но какая же причина произвела такую чудную перемену? Очевидно, эта перемена произошла оть большей силы уна человъческаго, который обыкновенно и производить вст норажающія насъявленія. Откуда же взяль эту новую силу умь человъческій? Оть одного Бога, потому что Богь есть единственный источникъ нашихъ ндей и нашихъ познавательныхъ силъ. Но если, для произведенія прогресса, возвысившаго нынъщнее врепя предъ древнияъ, умъ человъческій долженъ былъ болѣе внутренно соединиться съ Богонъ, то какъ онъ ногъ возвыситься до этого соеденения собственными своими средствани? Само собою разунвется, что это невозножно,-потону что, когда палъ человъкъ, его иден потеряли свою силу, а эта сила нхъ необходима была для соедниенія съ ндеяни божественными. Итакъ вотъ мотафизическое доказательство а priori веобходиности обновления человъка врянынъ содъй-

92

ствіемъ Божіниъ. Когда доказана необходимость этого содъйствія, тогда исторій остается только указать, когда и откуда получило свое начало сверхъестественное обновленіе человъка. Въ этомъ случат невозможно никакое сомитніе: этотъ обновитель есть, очевидно, Христосъ; слъд.: Христіанство укръпило умъ человъческій и произвело нынъшнюю цивилизацію. Вы сомитваетесь въ этомъ, — посмотрите на нехристіанскіе народы (они еще и теперь во мракт) и мнимую цивилизацію, худшую самаго варварства. И какая тамъ слабость! Горсти европейцевъ достаточно для ниспроверженія могущественнъйшихъ ихъ имперій!

Если прогрессъ всякаго рода происходить оть Христіанства, то и свобода происходить изъ тогоже источника. Въ самомъ дѣлѣ, Христіанство ясно доказало, что человѣкъ способенъ къ самоуправленію, къ свободѣ вѣроисповѣданія и къ участію въ управленіи государствомъ. Если народы хотять присвоивать себъ естественныя права, то это потому, что они сознаютъ и чувствуютъ себя достойными имѣть ихъ. Прекращеніемъ древней нетерпимости, разрушеніемъ всѣхъ формъ веократіи, свободою всѣхъ классовъ, успѣхами знанія и промышленности—всѣмъ этимъ вы обязаны одной причинѣ обновляющему вліянію Христіанства. А потому нелѣпо находить антагонизмъ между Христіанствомъ и нынѣшнею цивилизаціей, какъ нелѣпо видѣть его между причиною и дѣйствіемъ.

Нельзя отвергать, что такая простая система, которая поставляеть судьбы рода человъческаго въ зависимость оть ослабленія, а потомъ отъ обновленія силь ума человъческаго Христіанствомъ, — такая система, которая сводить всъ событія къ одной точкъ, данной метафизикой, заслуживаеть вниманія даже и тъхъ, которые не могуть принять ее безусловно. Вилльмэнъ сказалъ о Демулэнъ: «онъ лучше сиотрить на всеобщіе законы человъчества, чъмъ люди исполняющіе ихъ, и событія, выражающія ихъ.» Сужденіе Вилльмэня весьма справедливо: оно показываеть витеть и возвышенность взгладовъ католическаго философа, и недостатокъ въ немъ исторической крятики... Впроченъ мы не имбенъ намбренія заниматься критикою теоріи Демулэня и скажень только, что оцъ не успълъ въ своей попыткъ доказать ваденіе и обновление рода человъческаго началани взятыми изъ жетафизики. Онъ не могъ строго доказать ни единства в совершеннаго согласія въ началь уна человъческаго съ Божественнымъ, ни ослабленія его въ древней исторіи, ни необходимости обновления его сверхъестественнымъ способомъ, совершившинся въ опредъленный исторический номенть. Обычныя системы богословія, утверждая, что для безконечнаго преступленія необходимо и безконечное удовлетвореніе, конечно, возбуждають противъ себя шного возраженій; но такъ какъ эти системы довольствуются только говорить въръ, а не пускаются на философскую почву, то отъ нихъ и нельзя требовать строгости въ выводяхъ и въ доказательствахъ, что необходимо требуется отъ людей, думающихъ основать свои сужденія на знаніи исторіи и изученія способностей духа.

До сихъ поръ приведенная нами система не объясниза намъ настоящаго положенія. Въ самомъ дълъ, если между двумя началами, представляющимися враждебными другъ другу, въ сущности находится внутренняя гарионія, то отчего же происходить въ Европъ борьба между Церковію и обществоиъ? Католицизиъ есть форма, въ которую облеклось Христіанство уже несколько соть леть и которую оно удерживаеть во иногихъ странахъ Европы; откуда же происходить, что уполномоченные представители католицизма находять его несовичстнымь съ идеями, правами и свободой, происходящими, если върить вамъ, изъ Христіанства? Или клиръ потерялъ разумъніе Христіанства, или не понимаеть спысла новыхъ явленій? Это сапое главное затрудченіе п оно-то, по справедливости говоря, составляетъ узелъ религіознаго состоянія католяческихъ странъ. Демулэнь понялъ важность этой задани ЗО леть своей жизни употребыль на

разрѣшеніе ея. Онъ дуналь, что опъ нашелъ прячины этой плачевной борьбы двухъ силъ и средства положить конецъ этой борьбѣ, и вотъ результаты, къ которымъ онъ пришелъ въ своихъ изысканіяхъ. Этотъ отдѣлъ его сочиненія самый оригинальный и занимательный.

Основатель Христіанства, прервавши связь съ древними теократическими традиціями, явно отделиль свою область отв государственной-это истина самая извъстная; но Христіанство развивалось среди общества, въ которомъ неизвъстно было различіе между духовнымъ и временнымъ. Такимъ образонъ, когда Константинъ принялъ но вую религію, она н замедлила сдблаться также теократическою и сибшаться съ государствомъ. Безъ сомнёнія, христіане, выходя изъ языческаго общества, приносили въ Церковь и пороки этого общества: разврать и деспотизиъ нашли доступъ и въ ея область; но Провидъніе упъло извлечь благо изъ самаго зла, и именно такимъ только образомъ могли бытъ искоренены языческіе и іудейскіе правы, законы и иден. Чтобы политическія и соціальныя учрежденія могли развиваться согласно съ идеалонъ христіанскимъ, нужно было, чтобы Христіанство овладъло человъковъ даже съ внъшней его стороны; отсюда происхождение такъ-называемыхъ среднихъ ољковъ. Церковь проникаетъ въ государство, чтобы господствовать надъ нимъ; папы простираютъ свои виды даже на всеобщую теократію; въ тоже время монашество висьшивается во вст земные интересы и искореняеть любовь къ языческой древности. Въ 1000 году ожидали конца ніра, -это въ самомъ дблъ былъ конецъ древняго міра, но это также было и начало новаго піра, потому что подъ суровою дисциплиной римской церкви Христіанство проникло въ новое общество и пробудило то движение свободы, которое обнаружилось въ тогдашнихъ общинахъ и проявляется съ техъ поръ въ европейскихъ обществахъ.

Къ несчастію, въ то самое время, когда одерживаютъ верхъ всъ начала, вышедшія изъ Христіанства, какъ то: равенство,

отдъление Церкви отъ государства, свобода совъсти, клиръ видить въ этопъ опасность для религіи и объявляеть этипъ началамъ войну. Спотря на пірскую и антихристіанскую органязацію среднихъ въковъ, какъ на естественное состояніе католицизна, клирь горячо желаеть возвратиться къ этниъ временамъ и противится всему тому, что насъ удаляетъ отъ нихъ: онъ хочеть видать въ этой эпохъ совершенной покорности и уиственной недбятельности-золотой вбиз вбры; напротных XVI въкъ съ его ересяни, XVII съ его картезіанскими вовизнания, XVIII съ его политическими и философскими революціями —представляются еку, какъ времена испытанія для истянной вёры. Клиръ недаромъ отвёдалъ прелести земнаго могущества - онъ не можеть отказаться отъ нірскаго величія, одно воспожинаніе о которомъ еще очаровываеть его. Случалось, что людя отказывались отъ властя, но-ве корпораціи, которыя никогда не отказываются отъ нея по своей охоть.

Итакъ религіозный кризисъ происходить оть пагубной ошибки клира, который не признаеть въ настоященъ порядкъ вещей естественнаго плода Евангелія. Это плачевное ослъпление наполняетъ горестию и досадой сердце католическаго выслителя; онъ съ трудовъ находить столько сильныхъ словъ въ своемъ энергическомъ языкъ, чтобы возстать протнвъ фальшиваго идеала средняхъ вѣковъ, къ которому стренятся управляющие судьбани Церкви. «О, восклицаеть онъ, - можно ли не упрекать клиръ и папъ за то, что они дъйствують такъ безразсудно, какъ будто бы имъютъ дъло. оъ варварами и язычниками, погрязшими въ нечистотъ! По-. смотрите, какъ Церковь погружается у насъ въ грязь до самой головы, и какъ она трясется! Но если грязь, облъпившая ее, почитается ся свътлою одеждой, ся блескопъ, то видно, что нечестіе умножилось, какъ во дни Ноя, и ринулось на землю подобно потопнымъ водамъ!» Такниъ образопъ, по Денулэню, доколъ клиръ будетъ держаться старяны и реставрировать средніе въка, до тэхъ поръ не только

96

â

остается мало надежды на умноженіе въры, но и предстоить еще опасность, что нъкоторые умы будуть болёе и болёе удаляться отъ католицизма, какъ противника и врага самыхъ законныхъ желаній человѣчества.

Хорошо изображать зло, —еще лучше показывать причнны этого зла, —но главное состоить въ указаніи средствъ противъ зла. Къ несчастію, ны инвенъ здёсь дёло съ такинъ больнынъ, который смотритъ на предлагаемое ему лекарство, какъ на ядъ, и который въ самыхъ жизненныхъ элементахъ находить только источникъ слабости и смерти. Какъ въ самонъ дёлё католическій клиръ будетъ признавать полезнынъ отдёленіе Церкви отъ государства, когда въ Ринъ отвергаютъ это, какъ несчастіе для Церкви и гибель для государства! Какая въ клиръ можетъ быть симпатія къ свободѣ, когда съ высотъ Ватикана думаютъ сокрушить ее! Какъ перестанутъ считать за идеалъ средніе въка, когда они процвѣтаютъ въ метрополіи католическаго міра!

Гибельное ситиение свътскаго съ духовнымъ-вотъ главный корень встахь золь Церквн. Поелику Римъ есть источникъ этого зла, то для него и нужно искать лекарства. Чтобы институція его могла согласоваться съ гражданскою, рядонъ съ которой ей приходится жить въ настоящемъ мірв, для этого необходимо произвесть въ ней реформы. Реформы эти состоять въ возстановления правъ священниковъ и лаиковъ, также права народнаго выбора. Обнаружившіяся нанифестація въ Италін быль какъ бы осуществлепіенъ стремленія къ показаннымъ реформамъ. Въ этой странъ, вслъдствіе жъстныхъ условій, религіозный кризись получиль большую важность, чтиъ гдъ-нибудь, и часть клира, приставшая ко всеобщену унитарному движенію, понинаетъ, что теперь настало время возвратить національнымъ церквамъ ихъ свободу, похищенную у нихъ последовательными захватами Рина. Денулень въ этихъ движеніяхъ привътствовалъ осуществление своихъ желаний и видблъ въ этихъ событияхъ начало новой эры Церкви, возвращение ея къ святой древ-

97 .

ности, къ первобытной силъ и могуществу. Онъ уже представлялъ себъ, что папство отказывается отъ свътской власти, которую ему дали, къ несчастію, средніе въка, и принимаетъ возвышенно-свободный характеръ временъ апостольскихъ, примиряется съ настоящею цивилизаціей, а клиръ, понявшій наконецъ, что свобода есть дочь Христіанства, вездъ стремится къ знанію, просвъщенію, къ освобождению народовъ, къ очищению и простотъ нравовъ, однитъ словоиъ, къ прогрессу во всъхъ формахъ. Римъ окончательно порвалъ связь съ своимъ прошедшимъ, свобода входитъ въ Церковъ, кризисъ кончается, прекращается противоестественная борьба между католицизмомъ и нынъшнею цивилизаціей и народы примиряются съ древнею върою.

III.

Но осуществимы ли эти надежды? Можно ли надъяться, что папство, отказавшись отъ всякихъ свътскихъ интересовъ, станетъ во главъ народовъ и върнымъ шагомъ поведетъ ихъ къ прогрессу? Можно ли думать согласно съ католическими реформами, что католицизмъ выйдетъ изъ настоящаго кризиса обновленнымъ, готовымъ начать новое блистательное развитіе, болъе дъйственное и болъе побтдоносное, чъмъ прежде?

Если реформатское движеніе удастся такъ, какъ предполагаетъ въ настоящее времл одна часть итальянскаго клира, то ивтъ сомитнія, что уничтоженіе свътской власти папы приметъ благопріятный оборотъ. Представители ультрамонтанскихъ идей утверждаютъ, что невтрующіе, протестанты Англіи и всть враги католицизма желаютъ уничтоженія свътской власти папы, чтобы посредствоять этого уничтожить то самое исповѣданіе, котораго онъ есть глава. Но какъ не понять, что это былъ бы плохой расчетъ со стороны послѣдни́ъъ? Всѣ, желающіе видъть уменьшеніе вліянія Церквя, должны напротивъ желать, чтобъ агонія свътской власти папы

Digitized by Google

÷,

продолжалась какъ можно долће, потому что въ этомъ заключается самое върное средство возставить всъ народы противъ духовнаго авторитета папы. Напротивъ, если когда нибудъ папство снова завоюетъ свою славу и свое вліяніе, то это случится тогда, когда оно, оттолкнувши отъ себя своею ногой безобразный остатокъ среднихъ въковъ, выйдетъ на апостольское поприще, свободное отъ всъхъ земпыхъ заботъ издыхающей власти.

Итакъ предположниъ. что исполнились просвъщенныя желанія католическихъ рефоржаторовъ и свътская власть папы перестала существовать. Тогда, говорять одня, неизбъженъ расколь, потому что святой престоль, лишенный своей независимости, потеряетъ право на повиновение ему встхъвърныхъ; тогда власть перейдетъ въ руки того государя, въ территоріи котораго будеть жить папа. Нать, говорять другіе, уничтоженіе свътской власти папы есть возвращеніе къ прекраснымъ временамъ Христіанства, есть освящение свободы Церкви и отделенія ся отъ государства, знакъ ся приипренія съ теперешнею цивилизаціей, начало новой эры ея величія и завоеваній. Что до насъ, то вы не дуваевъ, чтобы будущее оправдало и эти страхи и эти надежды. Новый расколь, который бы простирался на всю Церковь, мало въроятенъ въ паше время: мы жпвемъ не въ эпоху раздтленій изъ-за доктринъ и церковной дисциплины. Что до надежды на реформы, то намъ представляются такія препятствія, которыя не позволяютъ намъ раздълать этихъ належдъ.

Желанія католическихъ реформаторовъ можно подвести подъ слёдующія главныя рубрики: въ богослуженіи уничтоженіе слишкомъ разнообразныхъ обрядовъ и возврать къ апостольской простотѣ; въ догматикѣ—не допускать новыхъ догматовъ и неизиѣнно держаться правила Боссюэта: «вчера вѣрили такъ, а слѣдовательно и сегодня нужно вѣровать такъ же;» въ дисциплинѣ и внутреннемъ устройствѣ—замѣнить централизацію и абсолютизиъ выборнымъ началомъ и свободой, а прежде всего отдѣлить Церковь отъ государства. что

выражается техническою формулой, образовавшенся въ Ита ліи: «свободная Церковь въ свободномъ государствъ.» Вотъ приблизительно върныя и главныя черты программы тъхъ которые, въ одно и тоже время оставаясь върными и настоящей цивилизація и католицизму, хотъли бы въ реформъ церковной видъть начало и средство къ примяренно двухъ враждебныхъ силъ. Нътъ сомявнія, что эти желанія прекрасны, г понятно, почему они воспламеняють всъ благородныя души; но, къ несчастію, они стоятъ въ оппозиція со всею исторіей католической церкви и потому останутся мечтами до тъхъ поръ, пока не произойдетъ совершеннаго переворота въ Церкви и такого перелома, какіе иногда бываютъ въ жизни частнаго человъка, но инкогда въ жизни какой-инбудь институція (\*).

Въ Церкви съ первыхъ въковъ Христіанства постоянно со, вершается своего рода развитіе, только въ сиыслѣ совершенно противоположномъ тому, какъ понимають это слово католическіе реформаторы, и какой они хотѣли бы видѣть по отношенію къ тремъ вышепоказаннымъ предметамъ. Начнемъ съ виѣшияго богослуженія, котерое реформаторы хотятъ привести къ простотѣ первыхъ вѣковъ. Замѣтимъ, что эта простота, очень духовная, не могла долго удовлетворять вѣрныхъ. Лишь только челозѣкъ подчинится власти воображенія и правственно-практическаго инстинкта, онъ тотчасъ начинаетъ чувствовать потребность выражать свои вѣрованія символами и свое богопочтеніе обрядами. Таковъ существенный источникъ религіознаго искусства. Хотя іуден были болѣе склонны къ монотензму, чѣмъ другіе древніе народы, но богопочтеніе, установленное Моисеемъ, имъ казалось слишкомъ

<sup>(\*)</sup> Считаемъ долгомъ поставить здёсь на видъ читателю, что авторъ, по собственнымъ его словамъ имъя дело ез историею церкен католической, въ дальнейшемъ изложения смешинваетъ съ этою историею многое изъ истории первобытно-вселенской Церкви и все представляетъ боле жили менъе въ однообразномъ римско-католическомъ смыслъ. Здёсь необтолимо строгое разграничение. Прим. ред.

простымъ, какъ видно изъ того, что они часто заимствовали ндолослужение у сосъднихъ народовъ. Когда ап. Павелъ, послъ знаменитой борьбы, освободних первыхъ христіанъ отъ соблюденія іудейскихъ обрадовъ, то поклоненіе Богу духонъ и истиною соблюделось въсколько времени: не было ни изукрашенныхъ храмовъ, ни изображеній, ни символовъ, ни славныхъ священныхъ церемоній; въ частныхъ донахъ собирались христіаво для молитвы и для вочери любви, такъ что язычники во время гоненій, пораженные отсутствіень визшинах знаковъ и тщетно ища изображения Бога, почитаенаго христіавани, обвиным ихъ въ атенанъ; но скоро потребность въ символнкъ взяла ворхъ: умножается число празданковъ, въ катаконбахъ являются священныя изображенія. Со временъ Константина Великаго прогрессъ въ этомъ родъ идетъ весьна быстро: торжествующая церковь стремятся превзойдти язычество въ наружновъ великольнія, чтобы лучше затнить его собою. Возвышаются храны, украшаются статуяня, мозанкой и всякаго рода украшеніяни; останки мучениковь дълаются преднетовъ торжественнаго почтенія; число праздинковъ еще болте увеличивается; изображенія І. Христа, прежде дълаеныя въ видъ пастыря или рыбаря, разнообразатся.... Иконоборческая реакція, начатая Львомъ Исавряннвояъ на востокъ, безсильно падаетъ, какъ противоръчащая потребностямъ большинства. Въ средніе въка являются готические соборы, безчисленные праздники, процессия, жестерія, саный полный и блистательный синволизиъ, говерящій болье чувствань, чень символизнь Греціи. Наконець въ эпоху возрожденія, когда знаменитые художники, воспламененные образами древности, украшають католицизиъ своими неподражаемыми произведениями, католическое богослуженіе въ эстетическомъ отпошеніи выдерживаетъ сравненіе съ саными блистательными эпохами древняго міра. Когда Рафарль написаль своихъ надониъ, а Микель-Анджело вознесъ въ поднебесную высоту куполъ св. Петра, тогда папскій Римъ не могъ ни въ чемъ позавидовать языческому

Ряму. Въ католяцизмъ и тенерь продолжается прогрессъ въ этомъ отношенія: правда, кончилось вдохновеніе готяческой эпохи и иѣтъ болѣе художниковъ временъ возрожденія, но быстро идетъ впередъ число праздняковъ, церемоній, поклоненій; никогда, можетъ быть, не учреждалось столько благочестивыхъ братствъ, религіозныхъ орденовъ, особенныхъ обрядовъ, никогда столько не разсказывалось легендъ о явленіяхъ п чудесахъ, какъ въ наше время. Когда обратниъ вниманіе на рядъ такихъ фактовъ, то трудно не замѣтить въ этомъ настоятельное требованіе со стороны всвхъ, которые хотятъ остаться върными сынами Церкви; в потому едвали наши реформаторы успѣютъ въ этомъ олучать достигнуть чего нибудь у тѣхъ, къ кому они будутъ адреооваться съ своями реформани (\*).

Въ области догнатики движеніе тоже, какъ и въ исторія богослуженія, —я хочу сказать, что число преемственно опредъляемыхъ догнатовъ шло въ прогрессивномъ порадкв. Здъсь это поступаніе впередъ было двйствіемъ весьна естественнаго стреиленія. Въ самомъ дълъ, если одно изъ благородиъйнихъ свойствъ нашего разуна есть жажда истины, стреиленіе все испытывать, все изслѣдывать, по совъту ап. Павла: «все иопытывайте», —то съ другой стороны такая жажда къ изслѣдованію не есть принадлежность всего человъчества. Массы,

102

<sup>(\*)</sup> Существенное резличе въ исторів богослуженія западной в восточной Церкви сестонть въ томъ, что умноженіе обрядовь на западѣ исходнлю отъ вившияго авторитета папства и направлялось нерѣдко къ виѣшимъ цѣлямъ, между тѣмъ на Востокѣ разнообразные обряды исходяли отъ виутренвихъ потребностей пѣлой христанской общины и имѣли цѣлю неоосредственно служить редистанской общины и имѣли цѣлю неоосредственно служить редистанской общины и имѣли цѣлю неоосредственно служить редистанской общины и витъли цѣлю неоосредственно служить редистанской общины свободно; посему-то на западѣ и появилось наконецъ въ области католицизма современное реформаторское стремленіе—освободиться отъ бремени обрядности. закрънленной въковою системою панства, и возвратиться въ ложно толиуемой апостольской простотѣ, между тъмъ какъ вравославіе, крѣвкое неизмѣнно живымъ, вѣковымъ единодушіемъ христіанской общины, свободно хранитъ богослуженіе согласно апостольскимъ и отеческихъ преданіямъ. Прим. ред.

напротивъ, любятъ скорто получать отъ своего пастыря готовую формулу своей вёры; имъ кажется болье надежною та дерога, гдъ онв могутъ сказать: «то, чему я долженъ въровать, определено непогреминных авторитетонъ, и ина нать нужды нетощаться въ пускыхъ изысканіяхъ, и я ногу спокойно предаться новых житейскимъ заботанъ и ноимъ дъланъ благочестія». Когда есть непогръшнный судья въ въръ, тогда остественно требовать отъ него окончательнаго рашенія по догнатическимъ вопросамъ. Итакъ потребность въ авторитеть произделя то движение догнатизиа, которое представляеть напъ асторія. Самый главный догисть ость о Анцъ I. Христа. На этонъ предметъ сосредоточивается весь трудъ соборовъ. На никейскомъ признано тождество субстанція Сына съ Богонъ Отценъ. Потонъ слъдовело утвердить въ Ненъ человъческую природу, единство проотаси и двойственность воли,---этних заинивлись другіе соборы даже до VII въка. Въ IV въкъ окончательно опредъленъ канопъ священныхъ книгъ, нотомъ идутъ своимъ чередомъ догнаты о первородновъ гръхъ,: пскупления, тавиствахъ, воскресения, и наконець на тридентскомъ соборъ останавливается формулирование въры, классифируются прежде собранныя сокровища преданія. Можно было подумать, что эта длинная и величественная разработка догнатики уже достигла своего термина и что предание волучило окончательную свою форму; но потребность, произведивая это развитие, еще существуеть, а слъдовательно п должна еще производить новые догматы и новыя преданія. Истинное благочестіе въ томъ и состоить, чтобы собрать возножно полныя свидения о преднеть своего почитанія, поднять его выше человъчества и приблизить сколько возножно къ Богу, если не обоготворить его. Такъ поступалъ политензиъ; такимъ же образонъ произошелъ и новый догнать; отсюда же происходить и эта особенная работа у нъкоторыхъ католиковъ въ пользу непогръшимости папы, уже допущенной на дълъ, а рано или поздно втроятно импющей быть признанной и по праву. Итакъ

когда реформаторы возстають противь того, что они называють повостами въ догматикѣ, то ихъ возраженія не могутъ быть приняты защитниками Церкви, которые укажутъ имъ въ исторіи постоянное развитіе догматовъ и преданія, и скажугъ, что нужно повиноваться тому закону, который двйствовалъ искони (\*).

Перейденъ къ третьену нункту. Евгеній Форкадъ представиль блистательную картяну прогресса нерковной јерархіи. И здъсь господствуеть изпъстный родь развитія. Съ тъхъ поръ, какъ общество стало смотръть на пану. какъ на облеченнаго особеннымъ авторитетомъ, оно ввърило себя безграничной его власти и всякое сопротивление этой власти сокрушалось о высшее когущество ся. Что вы сдвлаете, если папа можетъ сказать о себъ, что онъ есть представитель Бога на землъ? Присовокуните къ этому общій инстинкть, по которому всякая корпорація, чующая онасность, сосредоточивается въ себъ, всякое общество на краю гибели ищетъ своего спасенія въ диктатуръ,-и вы будете инъть понятіе о причинахъ упадка свободы національныхъ церквей и расширенія ультранонтанской цивилизація. Не было управленія и болъе сообразнаго представиолаве общиннаго СЪ тельными началами, какъ устройство первобытныхъ церквей въ І-иъ въкъ, и напротивъ ивтъ централизаціи болъе силоченной и болбе автократической въ своей сущности, какъ устройство настоящей церкви (на западв). До XVI въка, несмотря на всѣ обстоятельства, покровительствовавшія постепенному возрастанію папской власти, національныя церкви сохраняли свою независямость; но когда явилась реформація, тогда быстро возникло концентрирование, управляеное обществовъ іезунтовъ, представляющинъ изъ себя идеалъ вооруженной централизація. Ни конкордаты, ни парламенты, ни янсенис-

<sup>(\*)</sup> Здъсь опять тоже смъщение понятий: догматы, соборно опредъленные въ Церкви вселенской, никакъ не могутъ быть приравниваемы къ искуственно-изобрътеннымъ формуламъ дъйствиемъ единоличнаго авторътета папы, признаннаго притомъ непогръщимымъ. Ред.

įĮ

1

1

ıi

1

٢

ì

ты, ни авпелляторы, ни Босскоэтъ, ни Лудовикъ XIV, во вреня своего могущества, не могли остановить хода папскаго всемогущества, направляемаго впередъ силою событи и не. ханизноиъ самой институція. Чънъ трудите становатся об стоятельства, твиъ кръпче дълается центральная власть чтиъ сильнъе угрожающая буря символическому челноку твиъ больше пріобратаеть власти непограшимый кормчій, управляющій имъ. Іоси фъ II съ своими реформани, революція съ своими бурями и конституціонною церковію, Наполеонъ съ своими усиліями подчинить себъ папу, -- все это прошло и пало, и диктатура св. отца вышла изъ этахъ исинтаній болбе полною и болбе абсолютною, чёмъ когда-либо. Теперь, во время критическаго состоянія свётской власти папы, духовный авторитетъ его для върующихъ сталъ еще выше и неопровержните, и собравшиеся въ нат 1862-го г. епископы нимало не думали заняться тёмъ, чтобы положить предълы этому авторитету. Когда наши реформаторы взывають о возстановления древней свободы, то они идуть наперекоръ направлению въка, устремляющагося къ деспотизму. Аа, чтобы дъйствіе перестало имъть силу, надобно напередъ уничтожить его причину. Чтобы западная Церковь отжазалась отъ централиза ція и диктатуры, для этого необходимо, чтобы она перестала думать, что она находится въ опасности, -- но до этого еще далеко: протестантизиъ не думаетъ броситься въ объятія единенія, и никогда критика не была такъ вооружена исторіей, филологіей и знаніемъ во встхъ отрасляхъ, какъ теперь. Церковь, аттакуеная со встхъ сторонъ такими противниками, согласится ди отказаться отъ того, что она считаетъ въ числъ лучшихъ средствъ для одержавія побъды (\*)?

Однимъ словомъ, въ католической церкви былъ прогрессъ главнымъ образомъ въ трехъ пунктахъ: въ бо-

<sup>(\*)</sup> Различіе въ исторія іерархів на Западъ в Востокъ такъ ръшительно, ъто считаемъ излишения всякія здъсь поясненія. Ред.

гослужения, начиная съ простоты апостольской до символизма настоящаго времени, симводизма, стодь богатаго, сдожнаго, обремененнаго такимъ вножествонъ обрядовъ, прездниковъ и церемоній; въ догнатикъ, начиная съ простыхъ правилъ евангельской любви до формулъ тридентскаго собора, еще недавно повторенныхъ; наконецъ въ ісрархін, начиная съ свободныхъ и автоновныхъ общинъ перваго въка до автократической центрадизація нашего времени. Это тройственное развитие совершалось подъ влияниемъ причинъ глубокихъ. не перестающихъ дтиствовать еще и нывъ, и для удовлетворенія извъстныхъ потребностей върующихъ, существующихъ еще и теперь. Съ другой стороны катодические реформаторы согласны въ томъ, что свътское общество также развивается прогрессивно, но совершенно въ обратномъ сиыслб. Они видять, что оно удаляется оть символовъ, мноовъ, щеремоній, ритуаловъ, по терпитъ формулъ, наложенныхъ на него авторитетонъ, что оно хочетъ освободиться отъ деснотическихъ правительствъ и приблизиться къ представительной системъ управленія. Они провозгласили силу и законность этихъ началъ, и такъ какъ они дунали найдти источинкъ этихъ началъ въ Христіанствъ, то вздунали приложить ихъ и къ Церкви. Они не замътили только одного, что то, что нравится нынъшнему обществу, антипатично клиру я върующимъ, повинующимся ему, и что даетъ жизнь свътской мысли, не всегда бываеть то спасительно для Церкви. Таково по крайней март митніе папы, и мы, при полношь сожальнии о безполезныхъ его анаеемохъ противъ теперешнихъ стремлений обществъ къ свободъ, думаемъ, что есть лайствительно такія трудности, которыя надолго далають почти невозможнымъ примиреніе между римской ортодоксіей и нынъшнить настроеніемъ обществь. Я въ доказательство приведу только два прамъра. Въротерпимость есть одно изъ тъхъ пріобрътеній, которыми гордится нашъ въкъ. Някто болће насъ не принимаетъ къ сердцу этого явленія, потому что оно болње всего согласуется съ нашими чувствами; но

## совр**виянный религнозный кри**зись.

107

этой въротериниости вы не найдете ни въ Римъ, ни въ Исвания, гда продолжается религіозное пресладование, возбужлеющее жалобы всей Евровы. Итакъ нужно, чтобы Церковь усвоила себъ эти иден вашей эпохи, нначе всякое приниреніе будеть невозножно. Но можно ли надаяться, чтобы она вдругь отказалась оть своей давней традяція и приняла начало, котораго ова еще вчера такъ странилась? Еслиби только существовал окружныя посленія Григорія XVI в Пія IX, то и тогда бы уже было серьезное затрудненіе для примяренія, потоку что я этини торжественными и недавнене автани дворъ римскій считаль себя связаннымь и обязаннымь; но есть еще бельшее затруднеше: не должно забывать, что эти два порвосвященника въ своихъ двиствіяхъ только сообразовались съ постановленіями IV въка. Бл. Августинъ, сначала склонени къ въротерпичости, нодъ конецъ своей жизни перентания свое интије и проповъдывалъ преслъдование за въру. Опредъления вапъ и соборовъ придали снлу и значение интино Августина. «Это правило, говорить Босскоть, существовало у католиковъ ностоянно и неизнънно», и потопъ прибавляеть: «я объявляю, что и я держусь этого правила». Саное искусство освятило это учение на станахъ Ватикана, въ съделищъ папской непограшимости: по вриказанію Григорія XIII, Васари начерталь въ величественныхъ ореокахъ въ Sala-regia, въ преддверін Сикстинской капеллы, смерть Коляные и Вареоломеевскую ночь. При преданіи освященномъ единогласно авторитетонъ отцевъ, напъ, соборовъ, написанномъ на каждой странных каноническаго права, конментируеной, доказываеной въ богословскихъ трактатахъ. исполняеновъ съ IV въка, ножно ли требовать отъ клира, чтобы онъ согласялся на начало терпиности?

А воть еще второй пункть, гдв еще труднее возстановить согласіе, о которомъ мечтають цаши реформаторы. Въ Церкви и вив ея существують два совершенно различныхъ метода имщленія. Истивное знаніе хочеть отыскивать истину вездв, безъ предубъжденія и пристрастія къ какой-инбудь

**T. XI**.

сторонь, не преклоняясь предъ авторитетонъ какого-нибудь учителя; оно присвоиваеть единственно собв обслёдывать вояное инбніе и ндоть чрезъ всь преграды; оно не допуснаеть, чтобы ему говоряли: это опредвлено безъаппелляціонне; оно говорить о себь, что оно тогда только сильно, когда свободно; одникъ словокъ, свободное изслъдованіе-вотъ процессь и сущность его бытія. Когда обратите вниманіе на развитие догната въ Церкви, то вы сочтете неприличнымъ требовать отъ нея, чтобы и она следовала тому же нетоду. Она основывается на авторитетв, живеть авторитетомъ, авторитеть есть ся начало, ся цель, ся сила съ собственныхъ ея глазахъ и ся заслуга въ глазахъ върующихъ. Крайности здъсь ясно обозначились. Всякое дъйствіе критики, которое противорачить этому, не можеть быть допущено, какъ инспровергающее саное основание здания-непогръщниость. Завяжется споръ нежду върующини о вопросъ еще неръшеноиъ, папа тотчасъ прекратить его свониъ опредъленіенъ. Клиръ не будетъ ли сиотръть съ безпокойствоиъ и печалію на знаніе человъческое, которое у всякаго установленія допрашиваеть его исторію, у каждаго притязанія его собственное имя, у каждаго факта его начало? Какимъ образомъ уны, привыкшіе къ сладкниъ мерцаніянъ мистицизма и къ иру, наполненному экстазани, явленіями, чудесами, приспособять себя къ тому яркому свъту, который освъщаетъ всв преднеты даже до ихъ последнихъ глубниъ? Въ эпоху, когда пресса распространяеть въ нассъ потребности, привычки уна любознательнаго болев, ченъ его открытія, какъ подчините ихъ авторитету, котораго каждое ръшение опнрается на анаеему, и который, благодаря особенному, ему одному свойственному прогрессу, провозглашаетъ даже въ наше время новые догнаты? Легко видъть всю трудность приипренія на этой почвъ. Босскоэть и Лейбницъ-кто не поннить этого?-пытались также действовать, при пробуждения мынтшняго духа; но попытка нуъ сокрушялась о ини ную неизичность Церкви. Лейбниць хотых дойдти до какой

108

нибудь сдёлки посредствоих нёкоторыхъ взаниныхъ уступокъ. Въ своенъ письмё къ Боссюэту отъ 14-го ная 1740-го г. онъ сказалъ слёдующую фразу, характеризующую весь споръ: «сколько ножно поненьше анавенъ—это самое лучшее». На это отвёчалъ ему Боссюэтъ: «нельзя ни отибнить ихъ, ни уничтожить». Отъ такого авторитета, который не допускаетъ противорѣчія, философъ удалился съ пе алію; разрывъ совершился.

Теперь, кажется, ножно съ увъренностію сказать, что настоящій кризись не скоро приведеть къ переменань въ католицизив, такъ желаннымъ для однихъ и такъ страшнымъ для другихъ. Тъла падаютъ въ ту сторону, куда они навлонны; виституціи развиваются по иврв началь, поддерживающихъ ихъ. Общество свътское шло своимъ путемъ, а Церковь своимъ; оба совершили прогрессъ, но только въ противоположновъ свыслѣ. Не должно ли одной изъ этихъ сторонъ сделать совершенный повороть, чтобы оне могли встретиться? Когда недавно Пій IX говориль о существующемь разладъ нежду Церковію и обществонь въ такихъ опредъленныхъ выраженіяхъ, то пожно было жалъть о немъ, но трудно оспаривать его доводы съ ихъ фактической стороны. Въ то самое время, когда въ Церкви религія болбе и болбе оматеріализировалась въ великолбпін праздниковъ, разнообразія сниволовъ, иногочисленности обрядовъ, вит Церкви религіозное чувство дъладось болье и болье внутреннинь, личнымъ, независимымъ отъ формъ, которыя должны выражать его; въ то самое время, когда съ одной стороны увеличивается кругъ вопросовъ, опредъленныхъ догнатическимъ авторитетонъ, и потону неподлежащихъ изслъдованию, съ другой стороны, развивается нопомбриая потребность все изсладывать, все испытывать, при единственновъ руководствъ законовъ разуна, при единственной цъли-открытия истины. Въ одно и тоже вреня, когда принципъ авторитета болье укрыпляется и власть первосвященника дылается более абсолютною, въ другомъ мъстъ пробуждается демокра-

Digitized by G (8) g le

тический инстинктъ и жажда свободы. Безъ сонцения въ наше время нельзя быть пророкомъ и никто не можеть напередь опредблить послбдствій такого важнаго событія, каково паденіе свътской власти папы; но все говорить, что это потрясение произведеть въ духовной области то, что Церковь будеть искать новыхъ силъ не въ метанорфозъ обновления, которое ножеть унизить, ее въ ся собственныхъ глазахъ, но скоръе въ болъе энергическомъ утверждении своей непогръшимости и еще въ большемъ развитіи своихъ началъ. Экзальтація ультранонтанскихъ стреиленій, усиленіе инстицизна, ужножение синодовъ, пропаганды, потребность въ централизаціи и диктатурѣ въ трудныя времена, -- всѣ эти обстоятельства, вытекающія изъ настоящаго кризиса, кажется, должны устремить папство по другой дорогь. Желанія нъкоторыхъ искреннихъ либераловъ и умныхъ людей не осуществятся, къ крайнему ихъ сожалънію, и Церковь, къ удовольствію оффиціальныхъ защитниковъ католицизиа, втроятно останется тъмъ, чъмъ она была прежде. Пусть припомнятъ себъ только то, что ни страшныя бъдствія, ни долгое пребываніе папы въ Авиньопъ, ни реформація, ни французская революція,ничто не могло остановить папство въ развитіи его началь. пичто не сблизило его съ нынъшпимъ направленіемъ (\*).

(\*) Стремленіе реформы, обозначившееся въ современномъ католицизмъ, къ сожалвнію мало отличается отъ реформаціонныхъ стремленій, столь извъстныхъ въ исторія Западной Церкви. Это постоянный протесть противъ панства, наглядно подтверждающій ложное положеніе католицизма. Неужели этоть въковой протесть, върный въ своемъ исходъ, въчно будетъ приходить только къ крайностямъ новыхъ заблужденій, въчно будетъ повторять и разнообразить дъло Лютера и инкогда не призедеть къ уразумънію просявтительныхъ и образовательныхъ началъ Православія? Род.

110

. 6



# HOCKOBCKIE EPETHKE

# ВЪ ЦАРОТВОВАНІЕ ПЕТРА І.

(Окончанів \*).

Нельзя думать, чтобы митр. Стефанъ былъ доволенъ принятымъ въ Петербургъ рѣшеніемъ дѣла о еретикахъ. Онъ подозрѣвалъ, а можетъ быть и зналъ навѣрное, что вольнодумство еретиковъ было болѣе серьезно, чѣмъ какъ они представляли въ своихъ показаніяхъ, что раскаяніе ихъ было притворное, что противность церковному авторитету оставалась въ душѣ ихъ неискоренимою, и потому въ снисходатедьномъ рѣшеніи дѣла о еретикахъ могъ видѣть вредное и опасное для церковной жизни послабленіе. На первый разъ онъ рѣшился впрочемъ дѣйствовать въ точномъ смыслѣ сенатскаго указа и на присланномъ къ нему дѣлѣ о еретикахъ положилъ слѣдующую резолюцію: «по чину св. благочестивѣйшія Церкви сказать тѣмъ колодникамъ, дабы они написали за руками своими исповѣданіе вѣры, како они содержатъ и како держали.»

Во исподџенје этой резолюціи еретики представили свои исповѣданія вѣры.

(\*) Си. Правоса. Обозр. 1863 г. сприло и лий.

Школьшикъ Иванъ Максиновъ писалъ: преосв. Стефану, интр. рязанскому и муроискому приношу азъ недостойный такое мое исповъданіе православной въры, како и прежде сего держахъ и нынъ въ томъжде пребываю и содержу не-отмънно. Въ началь: Върую во единаго и проч. Пресв. Дъву Богородицу, непорочно Бога-Слова родившую, которая пре-восходитъ всъ лики ангельскія, стоящи одесную Сына сво-его во всякой чести и славъ и ходатайствующую за всъхъ, тую благовърно прославляю и въ помощь себъ ю призываю. Кресту Христову съ върою нокланяюся, яко на тонъ спа-сеніе всънъ человъканъ содъла Господь. Иконъ же Христовъ и пречистыя Матери Его и всъхъ святыхъ Его честь съ върою воздаю, и яко къ санынъ любовно въ молнтвъ глаголю, и покланяюся лобызающе. Всъхъ св. угодниковъ Божінхъ н покланяюся лобызающе. Всёхъ св. угодниковъ Божінхъ колю и на помощь себё съ вёрою призываю. Мощи же свя-тыхъ съ вёрою лобызаю и честь инъ съ поклоненіенъ воз-даваю по преданію св. восточныя Церкве. И вся бываеная Божія чудотворенія пріемлю за самую истинну и вёрю не-сомнённо. Во вся четыре посты пощуся и на исповёди бы-ваю и св. Таннъ сподобляюся. Св. евхаристію, сн-есть тёло и кровь Господа нашего Інсуса Христа подъ видонъ хлёба и вина, которое совершается во св. Церкви, пріемлю за са-мую истину безъ сумнёнія и оному тёлу и крови Господа нашего Інсуса Христа со страховъ причащаюся. И всему преданію св. апостоль и св. отецъ повинуюся и содержу, в ни въ чемъ сумнёнія не имѣю. ни въ чемъ сумнънія не имъю.

Въ томъ же духъ и почти въ тъхъ же словахъ писали свои исповъданія Никита Мартыновъ и Оома Ивановъ; только послъдній въ концъ своего исповъданія прибавлялъ: прежде сего имълъ я сумитніе о поклоненія св. иконамъ в о призыванія св. угодниковъ Божіяхъ и о св. мощахъ; нынъ же мое прежнее безумное сумитніе весьма отложилъ и повинуюся во всемъ св. соборной и апостольской Церкви, какъ ова мать наша предала, повинуясь и вашему архіерейскому благословенію и всему освященному собору и въ прежненъ

ноенъ безуннонъ сонятнія приношу поналніе предъ свидътеленъ Богонъ и предъ св. Церковію, и предъ вашниъ архіерействонъ и предъ встить освященнымъ соборонъ.

l

ł

Исновъданіе Д. Тверитинова написано гораздо суше и оченціальное. Послё ссылки на царскій указь о присоединенія его къ Церкви, Тверитиновъ коротко объявияеть: «а о томъ ноемъ прав. испольдаван ваннему архіерейству извъстно именнымъ и. величества указонъ чревъ явное свидътельство отцевъ монхъ духовныхъ и приходскаго священника. А исповъдавіе мое сіе есть, которое предала намъ мать наше св. соборная, апостельская, касолическая Церковь въ княгъ, названной: Прасославное испосьдение, которая наиечатана въ нарствующемъ градъ Москиъ певелъніенъ благочгосударя и пр. Петра Алековевича. Все, что въ оной св. княгъ предано намъ храняти, тако содержахъ исперва и содержу, и сохраняю, и испольдую безъ всякаго сонитнія. При семъ вашего архипастырсмаго благословения требую, в подписахъ ноею рукою.»

Подсудниме исполнили то, что отъ нихъ требовалось. Со стороны духовной власти оставалось телько торжественно присоединить ихъ къ Церкви. Посему митр. Стезанъ на поданныхъ ему исповъданияхъ въры написалъ слъдующее:

1714 imag 19.

Недлежить объ нихъ уготовить время ко исповъданию св. благочестивъйшія Церкви, дабы въ нихъ содержаніе ихъ православныя казолическія Церкви было откровенно, безъ воякаго объ нихъ впредь сумитнія, а именно есть по благоговъниству св. постовъ, хотящихъ пріндти ир. Богородици честнаго ся успенія.

Но прежде, нежели пришель успенскій пость, интр. Стефань инбль уже основаніе дать дблу о сретикахъ совсёмъ иную ностановку.

1714 г. іюля въ 21 д., гласить овенціальное распоряжение митр. Стевана, дошель до рукъ церковнаго суда листь въ рамахъ уставомъ писанный, да въ тетратехъ съ разными осебыни оглавленіями выписынаво изъ бяблів на претыканіе благочество вёрующихъ о св. иконахъ и о св. Божінхъ угодникахъ отведшикъ въ вёчное со Христовъ соцарствованіе и е яхъ иногодълебянихъ нощахъ святыхъ и о прязыванія ихъ въ вонощъ и другихъ срескать. Да и не точно изъ сдипой библін, не и изъ отечниковъ въ толъ дисть и въ тетратехъ ленымъ влимъ суси удревнымъ ухимереніенъ выяномвано силами и праткими безъ осняно предварнощато и посятадующате разума благочестваго мудрованія.

А ть тетрати и листь сочинения ихъ богопротивной куннаньи, а нистно: въ тетритехъ пункты собираль и надъ иния оглавление отъ себя дълвлъ на явное совротивление св. Церкви вышеписанный сретних лекарь Д. Твернуннова, въ ченъ н сань онь не отрицался очевжано предъ графонь Изенонь Алексвевачень Мусквынь-Пушканины (а месть взячь некоторынь господнаень въ день у овскала Михайла Андресва), а инейно точь листь увезень изь дону вго Михайлова благочестивою ревностію г. конняссара Сергбева; а въ тожь ласть согласно вынисано изъ трхъ сротика Д. Творитинова тогратей. И твин ларужными жногнин видами къ чиновнопу но св. Цернон исловаданию, и какъ о токъ царского величества ужазъ повелзваетъ, во ежебы нхъ въ св. соборнъй Церкви по св. правидоть опубликовать и народнаго интина свободять в тому всему вышенисанными противными видами учиннось по должности св. благочествени Церкве великое нропятіе и стражь архинастырства благочестный, дабы, не разспотривь вирно суще, не подложнийся якобы за небрежение подъ клятву церковную.

А понеже и въ вышеписанновъ указновъ сенаторсковъ нисьмв написано имянно, что оные по розмоку явились въ православной казолической въръ неисправны подъ нъкоторымъ безумнымъ сомитиемъ, итого ради посланы для исправления къ его преосвященству.

А оные безумные сретики кропь сдинаго оть нихъ Ооны по всему видны, что ни сдинымъ словонъ превду износятъ,

но точію лукаво извиняются, якобы никогда въ топъ своемъ безущномъ противленіи были.

А вышеписанные наружные виды ясно ихъ показуютъ въ сущей той ихъ церковной винъ, и того ради...

Но прежде, нежели скаженъ, какое распоряжение сдълано было тего ради, скажемъ нъсколько словъ о еретическихъ документахъ, которые дошли теперь до рукъ духовнаго начальства. Это было не болъе, какъ собрание текстовъ и изречений отеческихъ, раздъленное на тридцать группъ съ особыни заглавіями или надписаніями. Самостоятельной работь А. Тверитинова принадлежала только группировка текстовъ и надписаній; все остальное взято изъ Библін и отцевъ. Выборь текстовь действительно мало благопріятствоваль церковному учению. Въ листь въ рамахъ содержится вочти тоже, что въ тетрадяжь, только изсколько короче. Дошедши до рукъ духовнаго начальства, эти докуненты подверглись слъдующей операція: интрополить Стефань читаль тетради и дълаль на нихъ короткія латинскія замбчанія; потомъ или ниъ самимъ или во всякомъ случат подъ его редакціей со ставлены на каждую группу текстовъ короткія рецензіи, въ которыхъ выяснялась тайная мысль, руководившая еретиками при извъстномъ подборъ текстовъ. На тетрадяхъ рукою интрополита Отерана написано следующее: сіи пункты еретика лекаря Д. Тверитинова, а въ патріаршей крестовой тоть еретикъ сказалъ про нихъ: выписывалъ-де онъ тъ пункты для разговоровъ съ иноземцами для того, чтобъ ему знать сторону противныхъ и противъ нихъ умъть говорить; а раздаваль-де ихъ и другимъ для того же, чтобы знали же протявныхъ сторону, и въ возражения на няхъ тщаляся» (\*).

Какія же распоряженія сдізлало духовное начальство получивъ и разсмотрівь еретическій листь и тетради?

<sup>(\*)</sup> Въ особомъ приложения мы представляемъ витесть и еретические документы, в рецензия духовнаго начальства. Тексты будемъ обозначать только цитатами.

Прежде всего янтр. Стефанъ въ офонціальной бумагъ, начало которой ны выписали выше, предписалъ:

Отца его Тверитинова духовнаго и приходскаго священника, также духовнаковъ школьника Ивана Максимова, и Накиты Мартынова, и онскала Михайла Андреева, сыскавъ поставить къ вопрошению истининому предъ его архіерейство (т.-е. предъ самого интр. Стефана). Также съ которыми духовнаго и мірскаго чина людьки имбли тѣ еретики обхожденіе и знакоиство, изыскуя таковыхъ повѣщати имъ подъ запрещеніемъ церковнымъ, дабы аще кто на нихъ вѣрно въдаетъ ко св. Церкви сопротивленіе, износили ревностно саиую истину, панятуя въ томъ месть и воздаяніе отъ Самаго Предвѣчнаго и конца не имущаго Архіерея и Вседержителя Владыки Христа Бога.

Мало того: чтобы придать более гласности и обязательности приглащению доносить на еретиковъ, интрополить Стееанъ въ соединения съ другими треия, бывшими тогда въ Москвв, архіереями соборно составилъ и обнародовалъ слвдующее:

## УВЪЩАНІЕ КЪ ПРАВОСЈАВНЫМЪ.

Христосъ Спаситель нашъ глаголеть въ Евангелін: вненлите отъ лживыхъ пророкъ, иже приходятъ къ ванъ во одеждахъ овчихъ, внутрь же суть волцы хищницы. Таковъ лиценъръ ныяъ между нами явися Д. Тверитиновъ, лекарь твлесенъ, душанъ же губитель, иже повидимомо кожу овчую являетъ, сиръчь благочестива себъ творитъ; внутрь же есть волкъ хищный, ересно помраченъ, и имиъ многихъ многимъ тъмъ же губительствонъ повредившій, и имиъ вредити ве престающъ.

Сіе же нанцаче зло къ злу, и беззаконіе къ беззаконію приложися, яко не каегся (еже есть верхъ всбхъ золъ), ниже исповѣдуетъ себѣ согрѣшивша, но въ непокорствѣ пребывающъ глаголетъ лживо себе истиннаго и прежде и нынѣ

быти сына св. истичныя православныя, восточныя, апостольскія каволическія, седнособорныя Церкви.

l

L

l

i

Сего ради на обличение тому потщахожся Божіею понощію показати, яко онъ прежде бысть истинный сретикь подъ образонъ благочестія ересь отъ Церкви св. восточныя проклятую, аки ядъ подъ сахаронъ утаенный покрывающъ. Тънъ же и васъ, православія святаго сынове, нолниъ (и васъ, иже налымъ нъчниъ разнствуете отъ насъ, а не таковымъ, якоже онъ безиврнымъ еретическимъ разстояніемъ), да всякъ, нже его прежде еретичествовавша знаеть, писаніемъ же или словесы, или нитить образовть сресь свою нежду правовтрными разствающа, видты есть или слышаль есть, да явите то его льщение писаниемъ на сей хартии, рукою нашею подписанной, въ обличение. А даждь Боже, и во исправление, не каюшенуся тому помраченному, въ очищение же православной Церкви, св. невесты Христовы отъ всякаго еретическаго порока. Всякону же православному въ наставление, и отъ пути лукаваго заграждение.

Аще кто въдущъ отъ слышанія или видънія его еретичествовавша, в инъхъ отъ него поврежденныхъ тънъ же губительствомъ дышущихъ потантъ, в не дастъ свидътельства на сей хартін о ихъ проклятой ереси, той съ ними же виъняется; укрываяй бо злодъя по общему закону санъ, яко злодъй, осуждается.

На таковаго укрывающаго и злобу ихъ унолчевающаго буди клятва отъ св. седин соборовъ вселенскихъ и отъ нашего смиренія, отъ неяже не можетъ свобоженъ быти и въ самое лютое смертное время, нбо обидящій и честь матере своея Церкви святыя не соблюдающій, недостоннъ есть отъ нея помилованія и прощенія.

Не мните же сіе увъщаніе быти страсть нъкую оть арости, или отъ ревности пе по разуму, но отъ званія нашего пастырскаго должность происходящую быти разумъйте. Понеже бо Пастырь добрый, душу свою положивый за овцы своя, Христосъ Богъ нашъ благоизволилъ есть вручити намъ въ паству стадо Свое словесное, честною кровію Своею искур-ленное: кто пастырь сый о овцахъ своихъ вознерадитъ? Кто не вострепещетъ страшнаго суда Божія, на неиъ же воздастъ отвътъ о приставленіи дому Владычна, в кровь отъ рукъ его взыскана будетъ овецъ погибшихъ и волкомъ лютынъ похн-щенныхъ. Не сіе ли и Павелъ великій глаголетъ: тін, рече (сиръчь пастыріе), бдатъ о душахъ вашихъ, аки слово воз-дати хотяще. Сіе насъ пастырей на предлежащее дъло по-ощряетъ, сіе не попущаетъ нерадивынъ быти въ своенъ зва-ния. А наипаче любовь ко Христу, ея же Санъ отъ насъ требуетъ: любиши ли Мя (рече)? паси овцы моя. Сего ради хотяще по званію нашему настоящія волны ути-шити—въ первыхъ возмутителей сицевыя бури изъ корабля Церкви святыя, аще не покаются, изметаенъ. И якоже Па-велъ апостолъ древле нъкіяхъ, иже, благую совъсть отри-нувше, отъ въры отпадоша, предаде сатанъ, да накажутся ве хулити: тако и мы здъ присутствующіи архіерее властію отъ

нувше, отв въры отпадоша, предаде сатанъ, да накажутся ве хулити: тако и мы здъ присутствующій архіерее властію отв Христа и отв апостоловъ намъ другъ—другопріимательнъ данною, тогожде грома на отпадшихъ, хулящихъ же и не кающихся, такожде и отступниковъ скрывающихъ употребляемъ. Въ свидътельство же достовърности рукани своими имена наша злб полписахонь.

Подписано по листанъ:

Сипренный Стефанъ, митрополитъ рязанскій и муромскій. Сипренный Алексій, архіерей сарскій и подонскій. Сипренный Игнатій, епископъ суждальскій и муромскій. Тактугоз Ішагиїнся, Мутроподітус Івроподіщо хаї Ебархоз пастус Карси.

Соборное увѣщаніе не осталось безъ дѣйствія. Въ теченія 4-хъ мѣсяцевъ (оть 29 іюля по 29 ноября) подано разными лицами 39 сказокъ или донесеній о Д. Тверитиновъ.

Прежде всего 1714 г. іюля 29 были поставлены предъ пре-освященнымъ Стефаномъ духовнякъ Тверитинова Спасской, что на Глинищахъ, церкви попъ Потапій Логиновъ, тояжъ церкви дъяконъ Алексъй Петровъ, и приходскій священникъ, церкви Пр. Богородицы, что на Покровкѣ, попъ Иванъ Се-

меновъ, да тояжъ церкви дьяконъ Алексъй Ананьинъ. Они подтвердили свое прежнее показаніе въ пользу Тверитинова и обогатили оное однимъ только фактомъ: именно, что видали въ домъ у Димитрія поставленную на стънъ въ рамахъ картину по черной землъ златыми литеры заповъдь вторыхъ книгъ Моисеовыхъ: Азз есмь Господь Бого теой (и проч. до конца 2 заповъди), а для чего токмо тъ двъ заповъди исписавъ онъ Димитрій держалъ у себя, того они не въдаютъ, Приходскіе священникъ и дьяконъ прибавили къ тому, что нынъ, когда онъ Димитрій былъ въ бъгахъ, они—по призыву жены его въ домъ его пъли молебное пъніе по ея объщанію и уже оной писаной заповъди не видали.

Послё этихъ 4-хъ краткихъ показаній, послёдовали показанія, болёе подробныя и содержательныя, изъ которыхъ важнёйшія представлены нами въ предыдущей статьѣ (\*).

119

<sup>(\*)</sup> Предстаяляемъ вочисление показаний, собранныхъ противъ Твери-тинова въ томъ порядкъ, какъ они находятся при слъдственномъ дълъ: 1) в 2) духовника Тверитинова и діакона того прихода, 3) и 4) приходскаго священника и діавона, 5) Заиконоспасскаго префекта Гавріида, 6) Пименскаго въ Воротникахъ јерен Іоанна Іоаннова, 7) Занконоспасскаго архим. Өсөэнлакта, 8) церкви Николая Чудотворца Большаго Креста іерея Георгія Кириллова, 9) Вознесенской и Упатія чудотворца церкви іерея Кирилла Васильева, 10) Симоновскаго архим. Петра Смилянича Сербина, 11) Богоявленскаго монастыря іеромонаха Ісанима, 12) Переяславль-залъсскаго Николаевскато монастыря јеродівкона Паснутія, 13) Элатоустовскаго архим. Антонія, 14) внязя Семена Козловскаго; 15) Цереяславльзалъсскаго Николаевскаго монастыря архим. Питирима, 16) того же монастыря монаха Макарія, 17) Василія Головина, 18) Богоявленской въ Елоховъ церкви священника Космы, 19) лекаря Корнен Минина, 20) гу-берни московской вице-губернатора Василия Кршова, 21) Крутицкаго арх. дома рязничаго Тихона, 22) шурина Тверинова Матеея Олисова, 23) тещи Феклы Олисовой, 24) шурина Степана Олисова; 25) Леонтія Маг-ницкаго, 26) дьяка Ивана Томилина, 27) Якова Несторова Марьинца, 28) Ивана Яковлева Марьянца, 29) Дмитрія Яковлева Мврьянца, 39) Ивана Воронина, 31) Мъщанской слободы Ероеея Андреева, 32) Устюжской полу-сотни Якова Власова Попова, 33) Кожевнической полусотни онскала Динтрія Лукьянова, 34) фисиала Степана Васильева, 35) кадашевца Алекстя Григорьева Постникова, 36) стольника Федора Петрова Дубровскаго, 37) Красносельской слободы Давида Феодорова, 38) моск. типографія справщика монаха Өеолога, 39) справщика Өеодора Поликарпова.

Общій характеръ и результать всёхъ показаній можеть быть выраженъ слёдующими заключительными словами показанія Ершова: «удивляюся же тому, что нынѣ оные еретики безуянаго своего мудрованія такъ нагло отрицаются, ибо до розыскнова о нихъ дёла имёли они еретики свой голосъ такъ смѣло, якобы заграничный иноземецъ, но еще и поганѣе гораздо, чего и лютеры сущіе такъ не мудрствують, а именно о Пр. Богородицѣ и о св. отшедшихъ, паче же о св. Евхаристіи, чего не токмо инсьмомъ, но инже языкомъ произнести можно. »

Занявшись издоженіемъ распоряженій духовнаго начадьства относительно уличенія еретиковъ, мы давно уже опустили изъ виду подсудимыхъ. Постараенся представить свъдънія о томъ, гдъ они были, что дълали, какъ себя чувствовали въ это печальное для нихъ время.

Изъ Петербурга подсудяные прібхали съ твердою увѣренностію, что дѣло ихъ окончательно рѣшено въ ихъ пользу и что скоро они будуть наслаждаться желанною свободой. Задержка ихъ дѣла со стороны посковскаго духовнаго начальства непріятно подѣйствовала на нихъ, въ особенности на Тверитинова, всѣхъ крѣпче убѣжденнаго въ успѣшновъ окончаніи своего дѣла. 1714 г., еще въ іюлѣ, Тверитиновъ подалъ слѣдующее прошеніе на высочайшее имя:

Державнъйшій царь, государь индостивъйшій!

Въ нынъшнемъ 1714 г. по вашему ц. в. указу присланъ я изъ С.-Петербурга къ Москвъ къ преосв. Стефану, митр. рязанскому и муромскому, для объявленія въ соборной Церкви всенароднаго митнія, что я ниже поименованный по свидътельству отцевъ монхъ духовныхъ св. соборной Церкви повинуюся. А нынъ я удержанъ въ патріаршемъ духовномъ приказъ.

Всемилостивъйшій государь! Прошу в. в., да повелить державство ваше меня изъ духовнаго приказу свободить подъ роспискою.

120

До высочайшихъ рукъ прошеніе не дошло. Рукою митр. Стефана помъчена на немъ короткая резолюція: «взято къ дълу» и затъмъ дальнъйшихъ результатовъ по нему не послъдовало.

Скоро подсудиные почувствовали, что ихъ судить уже не петербургскій судъ. Послѣ того, какъ листь въ рамахъ и еретическія тетради дошли до рукъ духовнаго начальства, нетр. Стефанъ приказалъ (11 авг. 1714 г.) разослать колодниковъ въ разные посковскіе монастыря и держать ихъ до указу за кръпкимъ карауломъ, чтобъ они не ушли; не припускать въ нимъ никого, для того что въ приказъ подходятъ ять нимъ такіе жъ противники на большее развращеніе, да бумаги и чернилъ не давать, чтобы больше писаніемъ ересей не разсъевали. А если онъ Д. Тверитиновъ пожелаетъ въ своихъ ересяхъ (покаяться?) и отъ него архіерея пріяти соборнаго прощенія разръшенія, то ему повельти написати истинное о тъхъ его ересяхъ показаніе и сказати въ правду, отъ кого онъ тъхъ сресей научился, и кого именно научнаъ и колико ихъ и гдъ житіе имъють въ таковыхъ же ересехъ пребывающіе, и тыя своя ереси притворяя словесы божественными и апостольскими хулою и развращенно отъ него написанная проклинаеть ли и впредь соединитися св. православной, восточной, соборной и апостольской Церкви, догнатонъ ся православно-върнымъ и пр., желаетъ ли, и аще тако сотворить восхощеть, истивно да утвердить истинное свое показніе сняъ образояъ; аще же яко песъ на первыя своя блевотины возвратится и начнеть твхъ своихъ сресей паки держатися, и вышеупомянутые благочестивые догжаты отвержеть и такихъ же противниковъ кого утаитъ, да будеть подъ въчною аназемою и постиженіемъ праведнаго суда Вожія и въчныя муки, суда же временнаго самоосужденною спертною казнію.

Колодники были разосланы по монастырямъ: школьникъ Иванъ Максичовъ- въ Андропьевъ, Д. Тверитиновъ- въ Заивоноспасскій, Никита Мартыновъ- въ Богоявленскій, Оома

Digitized by Google

Ивановъ-въ Чудовъ нонастырь. Инъ объявлено было предложение покаяться, и они признали за лучшее принести покаяние.

Вотъ ихъ покаянныя запися:

1714 г. авг. 20 (такъ пряноснать показніе Ив. Максиновъ) противь указу великаго государя и проч., каковь прислань нат патріаршаго духовнаго приказа въ Спасскій Андронісат. ць архии. Серпіону, кеторый чтень цив нижениснованному колоднику выслушавъ, и противъ того приношу тебъ архіерею Божію самую оть сердца всю нствну, на послъдн же и показніе мое означится. Въ началь: что я сресей ни отъ кого не учился, и сретичества за собою никакого не никю, и еретиковъ я не знаю. А я во всемъ прав. св. собориъй и апостольской Церкви и св. догнатонъ ся повинуюся, св. иконанъ, кресту Христову и св. пощанъ нынъ и впредъ честь и поклонение творити желаю и творю, и молитвы за умерщихъ пріемлю, и Евхаристія втрую, яко самое тъло в кровь Господа нашего во св. Церкви совершается, и всему преданию св апостолъ и св. отецъ повинуюся и содержу. Ктому же вся крыеная въ сердцъ поемъ объявляю азъ иногогранный и приношу теба архіерею Божію сущую чою правду, еже: ей, ей, и сокрушеннымъ сердцемъ приношу тебъ чистое покаяние, что въ прешедшее время нъкако опознахся съ пасторы люторскими (бывши въ Нарвъ; послъ и на Москвб), и они вели со мною разговоры о догнатахъ церковныхъ, а внечно о поклонении св. иконъ, о призывании святыхъ на помощь, и о постъхъ отъ Стараго и Новаго Завъта инъ доводили, и на то отпоръ имъ елико могъ чинилъ. Однако не возмогохъ тогда ихъ хитросплетенныхъ нодлоговъ разръшитя, и оттоль омутихся, и началь день оть дне о томъ резмышляти, како бы и где добре на отноръ противныхъ научитися и, отъ нъкоторыхъ увъдъвъ, пріндохъ того ради въ шкоды датинскія, и егда научихся датинскимъ языкомъ разглагольствовати, начахъ вышереченныхъ пасторовъ слышаниая оть нихъ прочтенныя доводы нъкоторымъ учителенъ

122

къ разръшению подлагати, о томъ же и прочимъ ученымъ людямъ въ высшихъ наукахъ пребывающимъ; они же возмиъша за то быти ия подъ сумивніемъ. Нынъ же познахъ въ себъ, яко воистиниу Человъколюбецъ Богъ приводя ия ко спасению благоизволи нанести на ия гръшнаго сію настоящую вину и терпъніе, и въ послъднюю нищету пріидохъ, а паче всего уже вторый годъ уже свободныхъ наукъ всъхъ обнажихся.

Сего ради со слезани припадая до вашихъ архинастырокихъ св. ногъ, и теплѣ прошу отъ тебе милостиваго архіерея пріяти соборнаго прощенія и во всемъ разрѣшенія, яме согрѣшихъ въ вѣдѣніи и въ невѣдѣніи, словомъ монмъ и понышленіемъ. Нынѣ же и всегда хочу сынъ быти Церкви св. и сохренитель всѣхъ церковныхъ св. догматовъ, проклатыхъ же еретиковъ иконоборцевъ и съ писаніями ихъ воѣхъ проклинаю и анаеемѣ вѣчной предаваю, и впредь съ ними инкоего общенія и разговоровъ имѣть не буду. А ежели я впредь въ коемъ еретичествѣ и въ противности церковной ивлюся, да буду я отъ всей Церкви проклятъ въ семъ вѣцѣ и въ будущемъ и вѣчныя муки повиненъ. Аминь. Къ сему истиниему покаянію многострадальный колодникъ школьникъ Иванъ Максимовъ руку приложилъ.

Въ таконъ же родъ были покаянныя записи и другихъ колодниковъ. Они заявляли себя върными хранителями догматовъ и преданий церковныхъ, проклинали еретиковъ, говорили, что общенія съ ними никакого не имъютъ, объщались виредь во воемъ повиноваться ов. Церкви подъ опасеніемъ временнаго и въчнаго осужденія за ослушаніе. Д. Тверитиновъ объяснялъ кромъ того, что по настоянію вице-губернатора Ершова имълъ онъ диспуты отъ лица лютерскаго оъ врхии. Өеофилактовъ Лопатинскимъ (оговорясь впрочемъ, что онъ состоитъ въ согласіи оъ восточною Церковію), и за это, а не за что либо другое, обнесенъ въ еретичествъ и разоренъ напрасно.

T. XI.

Очевидно, вой эти нокаянные заниси писаны были подъ вліяніенъ сильнаго желанія получить поскорке свободу. Не этому желанію не суждено было исполниться. На покаянныхъ записяхъ интр. Стефанъ написаль: езакь къ дълу — и только. Затёмъ прошло полтора ибсяца: противъ нодсудимыхъ собирались изложенныя выше сиазки, и во все это вреня положеніе нодсудиныхъ не улучшалось; они держались въ тёсномъ заключеніи. Это заключеніе, кашется, всего тяжелёе нодбяйствовало на впечатлительную ватуру цирюльинка Фоны, —и онъ рёшился на поступокъ безравсудный, безцёльный, какой можеть позволить себѣ только человъкъ въ горячешномъ припадкѣ вли съ окончательно разстресниено головой.

Вотъ что доносилъ чудовскій арх. Геннадій отъ 5 октяб. 1714 года.

Въ нынъщненъ 1714 г. по указу в. государя наз духовнаго приказу присланъ въ Чудовъ нонастырь бегохудьникъ и иконоборецъ Оонка и велъно его скованаго приводить къ церкви Божіей во время пѣнія, и будучи подъ началовъ оный Оонка у гробоваго іеромонаха Варсоноеія, и сего октября 5 числа по отходъ утренняго пѣнія въ церкви Благовъщенія Пр. Богородицы передъ нравымъ крылосонъ образъ чудотворца Алексъя интрополита за желъзною рѣшеткой стоячей ръзной на серебръ оной богохульникъ Оонка дервнулъ, — принесъ съ собой изъ кельи тайно косарь и тѣнъ косаренъ тотъ вышенисанный образъ перерубилъ, святаго его лица брови, и уста, и носъ, и браду, и на главъ клобукъ и правое плечо перерубилъ, а притояъ изъ церкви старшіе братіе и дажиадчики отеклися нуждею ухватя его Оонку удержали.

И чтобы в. государь указаль его яконоборца изъ Чудева монастыря взять и разопросить, а въ монастырѣ за нимъ ходить и отеречь некому, и чтобы впредь какого ипого ругательства надъ св. иконами не учинилъ.

И о томъ в. государь что укажеть?

На этонъ доношовія рукой нятр. Стечана написана сяздующая революція:

Противъ сего доношенія взять иконоборца въ патріаршь духовный пряказъ и допросить его о семъ лукавонъ дълѣ и о прочінхъ, которые его на то подущали. И како въруеть, и для чего прежде на письиъ подавалъ исповъданіе и нокаяніе приносилъ, а нынъ противно сотворилъ; и держать его въ оковахъ за кръпкниъ караулонъ.

1714. ontoopin 6.

Въ тотъ же день Оона былъ приведенъ къ допросу, разоназалъ, какъ требовалось по тогдашнимъ слъдственнымъ норядкамъ, всю свою біографію и обнаружилъ окончательное упорство во всъхъ свояхъ ересякъ.

Воть его распросныя рачя:

Отецъ у него былъ Иванъ Яковлевъ, восацкой человъкъ н шняъ въ г. Тверн, а онъ Оонка родился въ тонъ же г. Тверн, и крещенъ въ приходской церкви Ильв Пророка, а крестилъ его Оомку той же церкви попъ Петръ; а кто воспріемники его отъ св. крещенія были, того онъ сказать не упомнить. И отецъ его Оонкнить въ томъ же г. Твери умре, а онъ Оонка осталоя восят отна свсего въ налыхъ лътвъхъ и жилъ при натери своей вдовъ Татьянъ Юрьевой дочери въ Твери жъ, и у вышеуномянутаго пова Петра онъ Оонка учился грамотъ, да онъ же попъ Петръ ему Оонкъ былъ. и отецъ духовный, и не исповъди св. Таннъ (онъ Оонка) причанался; и иногънды ль у него пона Петра на исповъда онъ Оонка былъ, того не упомнитъ, и тотъ попъ Петръ нынъ живъ ли, того не въдаетъ. А мать его и донынъ жива и живетъ въ Твери жъ. И тону 22 года онъ Оонка врітхалъ изо Твери въ Москиъ. И по прітъдъ жъ своенъ изо Твери не Москиъ онъ Оонка ни у кого священнаковъ на исновъдн не бывалъ, и въ церкви св. во время божественнаго пънія онъ Оонка иолилея, а св. иконамъ ве покланался (пропуская исторію судо́производства, уже извъстную, продолженъ выписку изъ распроеньнъть ръчей). Въ Чудовъ ионастыръ по приказу архии.

Féhnadin отданъ опъ Осина въ нодничальство гробевену ieрононаху Варсонофію. И онъ Варсонофій говориль ему Соннь, что чудотворець Алексей интрополние въ бедахъ человеконь помощникъ, и поучаль его. Осику, чтобъ онъ образу Алекста чудотворца покланялся и целоваль бы, которой образъ Алексвя чудотворна стоячій різзной на серебрі поставденъ въ церкви Благовъщенія Пр. Богородицы предъ правынь крыдосонь. И сего въ окт. 5 ч., какъ онъ Оонка пошель изъ келья јероженаха Варсонофія въ вышеупонянутую церновь, и взяль съ собою онъ Осика тайно изъ той кельн косарь жельзной, и по отнъванія утренияго пъніс въ той церкви Благовъщенія Пр. Богородицы, тоть вышеупонянутой образъ чудотворца Аленсія онъ Оошка изрубнаъ, лице, и брови, и уста и клобукъ и правое плечо, для того что св. иконъ и животворящаго креста и нещей угодинковъ Божінхъ онъ Оонка не почитаеть, что св. яковы и животворящій вресть --- дъла рукъ человъческихъ, а нощи его Оонку не инлуючь. И догнаты, и преданія, и нолитвы за умершихъ во прісилеть, и въ Евхаристій не върусть быти истиннос тело и кровь Христову, по просвира и вино церковное просто. И накъ онъ Оожка прітхалъ няъ Творн къ Москвъ н читаль вниги Ветхаго в Новаго Завыта, св. Евангеліе в аностоль, и въ свхъ книгахъ не нашель, чтебы покланяться св. ивонашь в животворящему престу, и о призывания св., и о Евхаристій ногинное быти тело и кровь Христову. А тоть образь чудотворца Алексія изрубиль онь Оонка собою, н на съ квиъ о токъ не унышлять и никто на то его Оонку не научаль. А нынь и впредь св. нконань и животворящему кресту онъ Оснка покланяться не хочеть, и содержать о Евкаристін, и о догнатахъ церковныхъ, какъ о сенъ у него Оонки сказано въ сенъ допросъ выше. А того инонеборства и противности церковной ин у кого онь Оонка не учился, а творить то иконоборство собою и инкого людей того иконоберства онъ Сошна не училь же. И намхъ имоноборновъ, ип ротивниновъ церковныхъ таковыхъ, канъ онъ Оонка со-

126

держить, никого не знаеть же. А какъ онъ Өомка по присылкъ изъ С.-Петербурга держанъ въ патріаршенъ духовломъ приназъ, онъ Өомка подалъ за рукою своею православное исповъданіе преосв. Стефапу чрезъ судію іеродіакона Трифиллія, хотя себъ получить свободу. А какъ бы онъ Өомка получить свободу, и онъ бы творилъ о иконоборствъ, какъ инсано въ семъ допросъ выне. А которые присланы изъ С.-Петербурга съ нимъ Өомкой къ преосв. Стефану въ томъ же дълв о иконоборствъ-лекарь Д. Тверитиновъ, школьникъ Ив. Максимовъ, да Кошельной слободы Никита Мартыновъ, и тотъ Д. Тверитиновъ ему братъ двоюродный, а викольникъ Ив. Максимовъ прихаживалъ къ нему Өомкъ для бритъя брады, а у Никиты Мартынова онъ Өомка покупалъ бумагу, какъ онъ Никита сидълъ въ Ветошномъ ряду; а часоваго мастера Якова Иванова, котораго держутъ въ духовномъ приказъ въ такомъ же дълъ о иконоборствъ, онъ Өомка не знаетъ. И за вышеупомянутыми людъми иконоборство есть ли, не въдаетъ.

Поступокъ Ооны имѣлъ печальныя слёдствія для него и для его товарящей. Это былъ вопіющій фактъ, который ножно было выставить противъ людей, недостойныхъ ни сочувствія, ни пощады, напротявъ того достойныхъ жестокаго наказанія. Такъ кажется и было. Не знаемъ почему—доношеніе чудовскаго архимандрита о иконоборствѣ Ооны и расвросныя рѣчи Ооны поставлены въ началѣ дѣла, тогда какъ им по порядку времени, ни по первоначальной нумераціи листовъ (205—209) онѣ пе должны стоять впереди. Вѣроятюю имѣлась въ виду самая важность факта.

Къ концу ноября 1714 г. поданы были 39 сказокъ противъ еретиковъ. Этого было довольно. Изъ встахъ скязокъ былъ сдъланъ подробный изобличительный экстракть; не забыто было и послъднее преступленіе Фоны.

На этоить экстракте интр. Стефанъ написалъ: «выписать изъ правилъ святыхъ и изъ указовъ государевыхъ и изъ

. :

гражданскихъ статей и изъ примъровъ» (\*). Такія выниски о наказанія еретикова должны были послужить основанісять соборнаго приговора противъ Тверитинова и его сообщивковъ.

24 октября было днемъ соборнаго суда на еретиковъ. Наканунъ еще они взяты были изъ монастырей, гдъ содержались, и скованные за карауловъ были заключены порозны: Тверитиновъ въ Чудовъ монастыръ, Иванъ Максимовъ въ патріаршемъ дому въ хлёбнъ, Никита въ духовновъ приказъ.

И тогожъ октября 24 дня—гласитъ протоколъ—въ патріаршей крестовой палатѣ собрашася архіерее, преосв. Стеченъ, ивтрополитъ рязанскій и мурокскій, Алексій, е. сарскій и подонскій, Варлаанъ е. тверскій и кашинскій, Іоанникій е. ставропольскій со освященнымъ соборонъ архимандриты, нгумены и протопопы, и по ихъ новелѣнію иконоборцы Сона Ивановъ, Д. Тверитиновъ ставлены и по иногонъ исвытанія они пр. Стечанъ и епископы и весь освященный соборъ осудища оныхъ и прочихъ еретиковъ и анасемѣ иредана, сицевымъ осужденіемъ, еме ниже сего является.

Вотъ соборный приговоръ.

Въ лъто Господа и Бога и Спаса нашего Інсуса Христа 1714 иъсяца октобрія 24 дня въ царство Христолюбивате, Богохранинаго, истиннаго и первъйшаго благочестія поборника благочестивъйшаго в. государя нашего царя и в. князя Петра Алексъевича всея великія и иалыя и бълыя Россія самодержца и прочая, и прочая. Въ его пресвълъйшаго великодержавства царствующемъ градъ Москвъ.

Собравлянися наиъ (\*\*) благодатир Всесвятаго Духа видети

<sup>(\*)</sup> Эти выдиски сообщаются нами въ особомъ приложения къ статъъ. (См. прил. 2-е).

<sup>(\*\*)</sup> Нельзя думать, что это быль чрезвычайный соборь архипастырей земли русской; это было не болзе, какъ собраніе бывшихъ въ Моски чередныхъ архіересиъ. Обыкновеніе вызывать спархіальныхъ архіересиъ въ столицу на череду было заведено еще во времена патріаршества. При посвященія патр. Адріана упоминаются кромъ приглашенныхъ на

но званию нашему слово, еже внінде во ушеса Церкви, и дело о новоявленныхъ, отъ насъ исшедшихъ, но не отъ насъ бывшихъ сретикахъ и опасно испытавшимъ. о ихъ богохульныхъ сресскъ исполнися неложное онос Христа Снасителя нашего слово: ибсть тайно, еже не открыется и въ явленіе не пріндеть. Не утанся въ кожи овчей волчая ихъ звърость н на верхъ неправда ихъ снінде, открышася богомерзкія и богохульныя среся ихъ о святвёшей и непостижниты тайнъ евхаристін, въ нейже не испов'ядують истявнаго тала и крови Господин; о поклонении св. иконанъ, яже и доланъ, в животворящему кресту, егоже висильница соравияють; о почитание святыхъ, ихже хулятъ, призывании ихъ, еже отнетають, о молнтве за умершихъ, юже суетну мнять быти; е синсхождении Сына Божія душею во адъ и освобождении дущъ святыхъ оттуду, еже отряцаютъ. О монашествъ и постахъ, ниже поситваются; о встхъ преданінхъ апостольскихъ, отеческихъ и церковныхъ, яже басненъ человъческинъ виъняють, в о всемъ чинъ церковномъ и обрядахъ, яже жидовствоиъ и язычествоиъ порицаютъ, и о прочіихъ, о нихже дъло сіе являють, хулительно злоуиствують.

1

ŧ

l

Обличиховъ же ихъ вногими достовърными доводами: 1) еретическимъ катихисисовъ, егоже ядъ вивсто спасительнаго ученія пріяна, 2) тетрадьми, 3) листомъ; и въ нихъ оглавленіями коварными на явное претыканіе благочестивымъ первъйшимъ отъ нихъ прелестникомъ сочиненными, 4) мартиною, на нейже двъ токмо заповъди Божія, имиже многобожіе и идолопоклонство языческое отметается, той же прелестникъ на хуленіе св. иконъ, соравняя ихъ идоломъ,

сей случай митрополитовъ и чередные митрополиты. Полн. собр. зак. Ж 1381. Этотъ порядокъ не прерывался и во все время мистоблюстительства м. Стефана до учрежденія св. Синода. См. Полн. собр. зак. Ж 3239. Изъ чередныхъ архіереевъ архіерей серскій и подонскій имилъ свою каседру въ Москви на Крутицахъ и потому былъ безсминымъ. Это собраніе архіереевъ подъ предсидательствомъ м. Стефана называлось иногда осеященнымъ соборомъ. См. Полн. Собр. Зак. № 2352. Тоже и въ иастоящемъ случай.

златыми характирами написа, и въ домъ своекъ продъ жими витесто иконъ молящеся; 5) многими и достовървыми свидътельствы, якоже о встахъ снять довольно дбло цоказуеть. 6) Странивая и ужасная, и едва когда слышанная, звърсвая и нечеловъческая ихъ дерзость на св. апостольскую Церновь и на св. Божінхъ, еюже единъ отъ нихъ возбъщенъ обруга св. нкону иже во св. о. нашего Алексія интрополита московскаго и всея Россіи чудотворця, еже всежу піру явно есть и ужасно; 7) и по розыску въ Преображенсковъ сретичество ихъ всёхъ явственно есть по всему, но и въ С.-Питербурхъ аще и изибнили оные еретики словеса своя, обаче злобы своея темъ не токио не покрыли, но и сугубому суду-человъческому, яко судъ гражданскій обольстили (воторую ихъ еретическую лесть явно показало сіе духовное дело иногими достоверными свидетельствы и с.-петербургскій сенать откры ю въ присланновъ оттуду о нихъ указъ), --Божію: яко на покровеніе своея перзости святыни, сиртчь божеств. Таянъ, ихже дерзнуша безстрашно причаститися, употребища, псы святая похитина, вепри дивін виноградь небесный отъ дубравы озобаша, свинія бисеры пепраша. Оле дерзновенія крайняго! Оле страха и ужаса! Оле долготериьнія твоего, непостижный Боже! Сіе боговротивное пріобщение нимало оныхъ сретиковъ оправдаетъ, но наче сугубо осуждаютъ; ядый бо и піяй недостойнъ судъ себв ясть и піеть, по словеся святому. Дерзнуша безстрашния и безстуднія прикоснутися страшнымъ Тайнамъ святымъ, нбо н святъйшей евхаристи не исповъдуютъ истиннаго тъла и крове Госнодни, но простой хлебъ и вяно мнять быти, якоже о нихъ дъло сіе явственно показуетъ.

Подлежать же за сіе Божію и церковному суду и стронтели Божественныхъ таннъ, иже забывше словесе Господня сего: не дадите святая псоиъ, не поверзите бисеры предъ свиніями, да не ногами поперутъ я, и презръвше è, дадоша святая псоиъ, повергоша бисеры предъ свиніями уже по объявленіи ихъ ересей, чего прежде окончанія о нихъ суда

130

и безъ архинастирскаго разсужденія отнюдь не подобаше имъ дерзати, промѣ крайнія смертныя дужды. Того ради недобрыхъ оныхъ строителей Божественныхъ таянъ, аки не початающихъ Божественная честнъ, запрещаень отъ Божественнаго служенія до особеннаго ихъ о топъ исправленія, и о томъ объявить имъ, якоже чинъ повелѣваетъ (\*).

l

Толиквия убо доводани облаченныхъ сихъ еретиковъ и ничтоже достойно и праведно на оправдание свое имущихъ и по иногократновъ натерсковъ увъшании Церкве св., долгое вреня ожидающія ихъ покаянія, нинадаго истипнаго обращенія сотворшихъ, но успѣвающихъ на горшее, ны здѣ благодатію Всесвятаго Духа собраннія всероссійскаго православія архіерен и прочін духовнаго сана чипы, ниуще толикъ облавъ о наъ ересехъ свидътелей, исполняюще же наше званіе и законъ Божій церковный и гражданскій, повелъвающій да при двоихъ и тріохъ свидбтолохъ станеть всякъ глаголь, соборнь объявляемь ихъ таковыхъ быти, наковыхъ сани себе явиша-еретиковъ, а не хотящихъ покаятися, но ядъ единый свой утанти хотящихъ, на повреждение нинынъ, нечень духовнымь, оть Христа Спасителя нань дарованнымъ, аки уды ненсцванныя, гангреною поврежденныя отсвцаенъ и анессиб предасиъ. Именно: срессиъ начальника и лжеучителя ихъ Д. Евдокимова сына Тверитинова отнюдь не каящася, и ученика его Михайла Андреева сына Косова, нже недоволенъ сиятеніенъ, еже въ 90 г. злодъй со злодъяин стръльцани противу гражданства воздвизаше, (\*\*) еще и

<sup>(\*)</sup> Это запрещеніе относится къ архим'андриту Александро-Невскому Феодосію Яновскому, причастившему Тверитинова уже по начатіи о немъ слівдств. дівла

<sup>(\*\*)</sup> О прежней жизни Косаго въ слъдств. дълкъ сохранилось слъд. навъстіе, записанное между распросными ръчами подсудимыхъ въ Преобра. женскомъ: «въ Преображенскомъ справливалось Сибирскою канцелярісю, что онъ Мах. во 105 г. ходили бунтомъ къ дъякамъ и подъячимъ и брали съ нихъ деньги, и за то сосланы въ Сибирь въ Тобольсяъ, а по какому указу и въ которомъ году освобождены, того въ дълъ не сыскано. Да каменьщикъ Старцовъ сказалъ, что онъ Мих. съ товарищи во 105 г. взяли съ Василья Дашкова, да съ дъяка Михайла Воинова по 200 рублевъ.-

нына новый ковъ на церковь Божно съ единонынленными воздвизаетъ и ничтоже отъ св. Церкве требуетъ. И Оону Изавова не токио не покаявшагося, но и беззаконіе къ беззаконію приложивша обруганісять образа угодника Божія, иже во св. о. нашего Алексвя. Да будуть убо сія сано-осужденные еретики прокляты оть 7 соборовъ вселенскихъ и отъ нашего смиренія, и имена ихъ да нанишутся въ церконную роспись съ предними сретиками, имъже сін подражатели и наслъдницы явишася. Двонхъ же отъ оныхъ сретиковъ, сиссть школьника Ив. Максимова и кунеческаго сыва Нимиту Мартынова, паки подобаеть взяти на увъщавіе церковное: понеже они по двлу сему ученики оныхъ являются, а не ересевачальники и не излиха ревнители сего злоуиствованія. Егда же по ув'ящанія съ истиннымъ покаяніень но св. Церкви не обратятся, то и ихъ, съ намя же ния Михайла Минина, купно съ наличными сретиками Твервтиновымъ, н Оомою, н Мих. Косымъ вручаенъ христо-подражательному гражданству. Еже именемъ Господа нашего Інсуса Христа и воздаяніенть Его въ семъ и будущемъ въцв, и отъ нашего синренія благословеніенъ Госсподникь полимъ, и страшнымъ судомъ Божіниъ претикъ. да сотворить о томъ свято по закону истивну, не отлагающе суда церковнаго, о нихже здъ въ Дусв Св. уставихонъ иногими достовърными по обою закону свидътельствы, ниже въ свободу чрезъ какія оныхъ сретиковъ коварства попускающи, но благочестія ревностію да потщится благочестввое всероссійское гражданство сія богопенавистные еретическіе нлевелы конечно истребити, егда еще не возрастоша, и огнь сей зловърія угасити, егда еще не унножися н не разсвирвив. Сіе же сотворити повелъваеть не токио нужда духовная, но и гражданская: ибо не вожетъ царство стати раздълившееся на ся, по словеси Христову. Царство же ничтоже тако раздвляеть, якоже раздвление въ вврв: ндъже но едния въра къ Богу, тано не едина върность и человъкомъ. Аще же о послёднихъ двоихъ сретикахъ и о Михайлѣ Мининъ,

и кто къ немъ еще въ гражданствъ прибавится, явится въ граждавствъ правильный какій ведостатокъ, о томъ да востребуется снабдение отъ св. благочестивыя Церкве; якоже на то сонзволяеть и вышенисанное въ деле сонъ царскаго величества новеление, во еже бы то дело по правиломъ св. аностояъ и св. отенъ усвидътельствовати духовностію, а по окончание духовнокъ гражденству бы предати вышениеновенныхъ сретиковъ въ законное окончание вним ихъ. Въ судъ же церковномъ паки да будеть тщаніе, во еже раздати вышеписанное соберное увъщание ко встить церкванъ (\*) и сващенникань о тонь тщатися, дабы о сихь и другихъ, жне Hakie ABATCH, COOTHEAX'S DO BOR COARHEN DOLYNCHUNA CEABER приносили въ донъ святъйшаго патріарха, и объявляли преосв. Стефану, в. развискому и муромскому (\*\*), вонеже и въ нервоиз указнонь инськъ за подписаніень высокородныхъ сенаторовъ взъ С.-Петербурга севраля 5 рего лъта написано, дабы о вышеписанномъ сротикъ Д., по вопрошевыя приходскаго священника вопросить и встхъ прихожанъ. При отсылкъ же овыхъ еретиковъ наличныхъ во крайнемъ скопчанія церковнаго о нихъ полеченія въ приличное гражданство, язъявить сіс соборное наше изреченіе съ прещенісиъ суда Божія, да праведно въ семъ двав потщатся постучати, о нение ниуть воздати отвъть Господеви въ день страшнаго Его общаго испытанія и о Его непорочной невесть Церкви православной. Мы же тако сіс діло резсуднише, чисты въ сенъ явитноя предъ судилищенъ Христовымъ надъенся.

Подписано но лиотанъ:

Сипренный Стечанъ интроподнтъ рязанскій и муронскій. Сипренный Адексій, спископъ сарскій и подонскій.

133

<sup>(\*)</sup> Во исполнение сого быль разослань въ ноябри 1714 г. указъ во всъ сороки о собрани свидини о еретикахъ съ приложениемъ извистнаго уже намъ услицания ки просослёснымъ.

<sup>(\*)</sup> Послисоборнаго приговора поступили слид. доношенія: 1) коммиссара Александра Сергиева (при чемъ копія съ диспуты письменной Мих. Косого), 2) гостиной сотин Никиты Иванова Вихлаева, 3) Ивана Потапова, 4) большекрестенсивго прихожанина Андрел Филатьева, 5)—Дмитрія Филатьева, 6) Гончарскаго ісрея Іосиев Никисорова, 7) трудно разобрать чье, 8) Матвия Короткаго, 9) Огородной слободы Асанасія Павлова.

Свиренный Варлаамъ, епископъ тверскій и кашинскій.

Γάλεινος 'Ιοαννίαιος, Μητροπολήτης σταιροπολεως και 'Εξαρχος πάσης Κάρ'ιας.

По выслушания соборнаго опредъления еретики въ тоть же день опять разосланы по ионастырянъ: Тверитиновъ въ Новоспасский, школьникъ Иванъ Максимовъ въ Андроньевъ, Никита Маргыновъ въ Богоявленский. Цирюльникъ же Оона Ивановъ должно быть отправленъ къ гражданскому суду для казни по уложению.

Какая была дальнъйная судьба еретиковъ, изъ слъдственнаго дъла невидно. Изъ другихъ источниковъ ны знаенъ, что цирюльникъ Оома Ивановъ былъ казненъ снертию. «Но монаршескому указу (говоритъ предварительная статья къ Камию сперы подъ заглавіенъ: сина и случай книги сся) звъронравенъ онъ устремитель Оома за свое безунное дерзновеніе жестокимъ смертнымъ наказаніенъ подобающую месть воспріялъ есть.» «Господи Боже нашъ! (писалъ впослъдствіи Маркеллъ Родышевскій въ своенъ доношенів на О. Прокоповича) сподоби насъ праведнымъ судонъ Твоимъ вндъти еретика, Прокоповича, съ товарищи его на Красной площади или на болотъ, въ таковой же славъ, якоже видъхомъ Оому цириольника» (\*).

Предисловіе къ Камию еперы увъряеть, что Вона предъ казнію покаялоя и обратилоя къ православію. «За сіе едино нохвалы достониъ (говоритоя въвышеупонинутой нами статьъ), «яко аще и злѣ начать, обаче добрѣ соверши лукавое дъло свое сущинъ нокаяніенъ, исповѣданіенъ гръховъ и всенароднымъ жалѣніенъ загладивъ.» Молотонъ на Канень вѣры говорить напротивъ, что Вона до самой смерти осталоя при своихъ всегдашнихъ редигіозныхъ убѣжденіяхъ и покаянія не приносилъ.

«Прочіе же Церкви св. непокаряюшінся еретнцы (продолжаеть вышеупонянутая нами статья)—Димитрій онъ Тверитиновъ съ единомышленники общимъ освященнаго собора.

<sup>(\*)</sup> Чт. Общ. Ист. и др. 1862 кн. І. стр. И.

совѣтомъ анаеемѣ предашася. Прешедшимъ же нѣсколькимъ лѣтомъ вышеномянутый Тверитиновъ овдовѣлъ, желаше вторую жену пояти себѣ въ супружество въ Церкви православнѣй при священницѣ, по обычаю христіанскому; а не могій ямѣти вхожденія въ церковь и священника, яко отлученный, подаде прошеніе святѣйшему правительствующему новосостоявшемуся Синоду, дабы пріятъ былъ въ сообщеніе св. Церкви, еже и получи отъ Сянода.» Это было въ 1722 году.

Хотя церковное проклятіе долго тяготъло надъеретикани, но гражданскій судъ быль къ никь благосклоннье. Авторь Молотка на Камень съры сообщаетъ, что сретики, сдержавшінся въ узахъ (т. с. Тверитиновъ и пр.), во разомотрёнію обстоятельствъ и ненстичнаго объ нихъ Яворскаго представленія самимъ императоромъ освобождены, паче же самъ Яворскій бывъ въ Сенать, на обличенія отъ Тверитинова со стыдонъ отънде.» Не знаемъ насколько върить этому извъстію. Но несомивнию то, что государь не былъ доволенъ дъйствіяни и. Стефана относительно Тверитинова и его сообщниковъ, и что и. Стефанъ былъ принужденъ въ 1715 г. тздить въ Петербурѓъ, къ отвѣту о бывшемъ соборъ, н, не получивъ аудіенція у государя, писалъ къ нему оправдательное письмо. (Объ этомъ можно читать въ Приб. къ Тв. св. отецъ 1862 кн. З въ статъв: М. Рязанскій Стефанъ Яворскій и Динтрій Тверитиновъ).

Во вреня самаго производства слёдствія и суда надъ Тверитиновымъ и его сообщниками и. Стефапъ писалъ извёстное полемическое сочиненіе противъ лютеранствующихъ: *Камень впры*, которое впроченъ около 14 лётъ оставалось неизданнымъ.

Кіевъ 1863.

Ф. Терновский.

## ICTOPIA

## ПОКРОВСКОЙ СТАРООБРЯДЧЕСКОЙ МО-ЛЕЛЬНИ ВЪ МОСКВБ.

(матеріалы для исторіи раскола)

I.

Нужно различать деб старообрядческихъ покровскихъ иолельни въ Москвб: стараго поморскаго согласія и ново-поморскую молельню; первая извъстна подъ имененъ Монилей и основана почти одновременно съ устройствонъ Преображенскаго кладбища, а нослёдняя помъщалась въ донъ купца Грачева и отдълилась отъ первой вслъдствіе возникшихъ между поморцани разногласій о пъніи. Разскаженъ исторію той и другой, такъ, какъ она сохранилась въ преданіи между московскими раскольниками, удерживаясь по-возножности отъ всякихъ комрентаріевъ. Наша цъль очень скроиная дать матеріалъ для исторіи раскола.

Только пять-шесть раскольническихъ семействъ поморскаго согласія жило въ Москвъ въ бывшей Покровской части до извъстной моровой язвы и основанія въ эту страшную годяму

Преображенскаго старообрядческого кладбища. Переселились ли они откуда-нибудь въ Москву, или обращены были въ расколъ кънъ-либо взъ поморскихъ учителей въ самой Москве, сказать трудно; известно только, что жившіе въ Москвъ поморцы тогда приняли уже ученіе о бракъ и по прежнену молились за царя, что ставило ихъ въ очень непріязненныя отношенія къ раскольническимъ ретроградамъеедостевцанъ. Спустя три года послъ основанія Преображенскаго кладбища, поморскій проповъдникъ, иъщанинъ Василій Емельяновь обратился въ свониъ единомышленниканъ съ такою рѣчью: «стыдно намъ теперь, православные хрястіане, танться, когда ведостевцы кичатся; стыдно не визть общественной молельни, - они упрекають насъ, будто ны служинъ молебны и благословляемъ браки въ конюшияхъ; необходино устроить намъ политвенный донъ, чтобъ избъгнуть поношеній. Къ убъжденіямъ Емельянова присовокупилъ свое воззвание и другой поморецъ, купецъ Гаврила Иларионовъ Скачковъ. Совокупными стараніями они составили въ Москвъ общество поморцевъ изъ 50 человъкъ, въ числъ конхъ были п богатыя купеческія сенейства, какъ-то: Пиненъ Алексвевъ каротинкъ, живщій въ приходъ св. Пинена въ Воротникахъ, Василій Монинъ, въ Покровской части (нынъшнемъ 5-иъ изарталѣ Лефортовской части), Андрей Тимофеевъ Заякинъ, на Никитинской улицѣ, и Никифоръ Петровъ лепточникъ. Кунець Монинъ, какъ давнишній ревнитель понорскаго согласія, предложнять обществу уступить, для пострейки нолитвеннаго дона, землю, на которой, благодаря вліянію Емельянова и Скачкова и дружнымъ пожертвованіямъ богачей, дъйствительно, скоро появилась старо-поморская деревянная часовня въ нынъшнемъ 2-иъ кварталъ Лефортовской части, а при ней просторное зданіе для призръваеныхъ. Василій Емельяновъ назначенъ былъ, безъ сомнѣнія, настоятелемъ часовни, а Скачковъ его помощниковъ. Новая община организовалась по правиланъ Денисова, приняла выгорецкий уставъ, распиривъ только значительно предълы ученія о

137

бракъ (\*), и была, кажется, подъ преобладающимъ вліяність выговскаго понастыря. Причина этого последняго явленія заключалась въ томъ, что община, при своей налочисленности, при своей новости, при непріязненныхъ къ тому же отношеніяхъ къ ней вліятельнаго Преображенскаго кладбища, не могла чувствовать себя ни достаточно саностоятельною, ни достаточно сильною, чтобъ оставить въ сторонъ старииную жетрополію поморскаго раскола; а выговская пустынь не могла, въ свою очередь, не воспользоваться случаенъ предложить, за приличное вознаграждение, носковскинъ попорцанъ переписывавшіяся во иножестве въ пустыни богослужебныя вниги, сочинения более влительныхъ поморскихъ наставниковъ и проч., не могла не воспользоваться случаечъ вибть пріютъ въ новой поморской колоніи для собиранія подаяній въ пользу своихъ адептовъ и для расширенія вліянія своего внутри Россія. Кроит того, выговскіе нонаха издревле пользовались между раскольниками почетовъ. Но это вліяніе выговцевъ продолжалось недолго. Извъство, что однимъ изъ саныхъ сильныхъ средствъ къ распространевно раскола всегда была торговля. Раскольники купцы, разъвзжая по разнымъ итстанъ Россін, пикогда не опускали случая сманить слабодушнаго бъднато крестьянина, разорившагося изщанина, банкрота купца (своего собрата) въ расколъ, объщая ниъ всевозножныя житейскія выгоды, -- никогда не отвергали предложений бъдныхъ натерей-крестьянокъ «взять въ торговлю» будущихъ кормильцевъ-сыяковъ... Къ тънъ же средстванъ прибъгли, для распространения и усиленія поморскаго согласія, и московскіе купцы поморцы. Лямь только они увидбли, что поморское согласіе въ Москвъ принимаетъ видъ отдельной общимы, тотчасъ же встунили въ близкія торговыя сношенія съ иногородными помор-

<sup>(\*)</sup> Вотъ въ короткихъ словахъ ученіе тогдащнихъ покровцевъ о брагъ и моленія за царя: «женившіеся не согрѣшаютъ; брагъ чистъ, ложе не сквершо и неблавненно; подобаетъ моляться за предержащія власти».

скими общинами, распространяя, гдъ можно, на пути свое согласіе и усиливая свое вліяніе на иногородныя согласія. Изъ этнхъ сношеній, нежду прочинъ, видно, что поморскія общины существовали въ ту пору въ следующихъ городахъ: 1) въ Вологдъ подъ управленіемъ купцовъ Кокоревыхъ, 2) въ Саратовъ подъ управленіемъ купца Алексвя Козанкова, очень вліятельнаго человъка нежду раскольникани-и не въ одной только саратовской губернін, и 3) въ Рыбинскъ подъ настоятельствоиъ купца Өедора Тюменева.

Покровская молельня не отличалась, впроченъ, такимъ фанатизновъ въ распространении своего учения, какой всегда характеризовалъ послъдователей Преображенскаго кладбища. Наставление Василья Емельянова не приписывать особаго значенія численности общины,-«хотя малое стадо, но кръпкое», говорить онъ,-исполнялось прихожанами Покровской молельни довольно строго: какъ онъ самъ, такъ и ближайшіе его преемники не слишкомъ хлопотали о распространеніи раскола между православными; по крайней мъръ при Покровской часовнъ ръдки были случаи леныхъ перекрещеваній, совершавшихся надъ лицами, переходившими отъ православія. Если не вся, то преимущественная дъятельность наставниковъ Покровской молельни сосредоточена была на томъ, чтобъ ослабить по возможности главнаго своего врага-Преображенское кладбище. Цъль эта достигалась очень просто. Какъ ни распущены были въ правственномъ отношении послѣдователи Преображенскаго кладбища, но между ними много являлось людей, желавшихъ вести правильную семейную жизнь, строго запрещенную у московскихъ еедосвевцевъ. Вотъ этихъ-то личностей и старалась вербовать въ свои прихожане Покровская часовия, допускавшая брачное сожительство съ благословенія поморскихъ наставниковъ. И цвль достигалась. Но, благодаря умъренности часовни въ принятіи ведостевцевъ въ свои прихожане (\*), благодаря

Digitized by GOOgle

<sup>(\*)</sup> При переходъ въ Покровскую общину, еедостевецъ клалъ только восемь поклоновъ въ молельнъ, отправлялъ непродолжительный постъ, T. XI.

всеобщему уважению раскольниковъ къ безбрачной жизни, какъ высшему выражению религіозной жизни, переходы есдостевскихъ прихожанъ къ Покровской часовит были часто не очень прочны. Неръдко были примъры, что полодой еедосвевещъ, желавшій вступить въ бракъ, записывался въ прихожане Покровской часовни и оставался чтителенъ ся до тбхъ только воръ, пока не приходила къ нему старость нан пока не умирала у него въ пожилыхъ лътахъ жена, что вызывало въ немъ обыкновенно монашескія стремленія, если онъ былъ религіозенъ. Въ этихъ переходахъ отъ Покровской часовня къ Преображенскому кладбищу не послъднию роль играло и то обстоятельство, что часовня не имбла отдъльнаго, извъстнаго правительству кладбища для погребенія умершихъ, какъ это было у еедостевцевъ, а извъстно, что раскольники вообще не любять погребать своихъ родственныковъ на православныхъ кладбищахъ. Не всегда легко было (въ денежномъ отношения) погребать покойняковъ и на Преображенскоиъ кладбищъ; но въ этоиъ случаъ покровские прихожане, особенно перешедшие изъ седостеевцевъ, расчитывали, что «лучше пусть достанется (пожертвованіе) своему брату, чѣмъ православному священныку». Какъ ни враждують другъ съ друговъ старообрядческія общины, но если приходится имъ сравнивать приверженцевъ враждебныхъ своихъ толковъ съ православными и особенно священниками, то они всегда отдають предпочтение первымь.

Василій Емельяновъ управлялъ молельней 30 лѣтъ. По смерти его должность настоятеля принялъ на себя, съ согласія прихожанъ, купецъ Гаврило Иларіоновъ Скачковъ, извѣстный между поморцами проповѣдникъ, поученія котораго можно найдти въ значительномъ количествѣ экземиляровъ и у нынѣшнихъ московскихъ поморцевъ. Скачковъ былъ

цізловаль кресть и евангеліе и ділался прихожавиномъ часовии; тогла какь еедосівевцы, при переходів въ ихъ согласіе коморцевъ, заставляли переходившихъ класть тысячи поклоновъ, нести продолжительные посты и присагать торжественно на візоность кладбищу.

лачность очень популярная между поморцами. Прежде всего его внимание, по принятия имъ въ 1795 году настоятельства въ часовить, обращено было на внутреннее устройство общины и устройство прочнаго капитала, на которомъ зиждется едва ли не исключительно раскольническая пропаганда. Съ этою целию Скачковь завель при полельне такъ-называеную «брачную книгу», для внесения въ нее всвхъ повънчанныхъ въ часовив московскихъ и иногородныхъ старообрядцевъ, поручивъ ведение ся затю своему Андреяну Сергъеву и постановивши правиломъ дълать, при записи въ книгу, со стороны брачущихся, посильныя денежныя приношения, не ненве, впроченъ, 10 руб., а богатые платили гораздо больше; пожертвованія доходили иногда до 1000 руб. Другому своему зятю Захару Өедорову Броннну Скачковь поручиль писаніе иконъ для молельни и на продажу, при чемъ вырученныя за иковы деньги тоже обращались въ общественный капиталъ часовни. А самъ Скачковъ принялъ на себя служеніе въ молельнъ и надзоръ за проживавшими при ней, число конхъ простиралось тогда до 80 человъкъ.

Съ 1796 по 1798 годъ Скачковъ съ своими прихожанами стали замкнутве и скрытиве; богослужение отправлялось у нихъ секретно; браки совершались втихомолку. Вступленіе на престолъ императора Павла Петровича дало себя почувствовать, особенно въ санонъ началъ, всъвъ вообще раскольниканъ, начавшинъ содержать съ того времени полицейскихъ чиновниковъ на свои общественные капиталы. Мы говорниъ-дало себя почувствовать; потому что раскольники притихли съ своей открытой пропагандой не по бъдности нли ничтожности ихъ общинъ, а именно отъ указовъ строгаго императора. При Покровской наприм. часовит можно было насчитать цълый рядъ богачей, которые могли бы вынести на своихъ плечахъ часовню въ самое трудное время. Вотъ эти богачи: Максинъ Федоровъ Зенковъ, Ефинъ Федоровъ Осининъ, Тимофей Даниловъ Шевалдышевъ, Өеопентъ Яковлевъ, жившій въ Срътенской части, Филиппъ Елисвевъ,

Григорій Ивановъ Позументниковъ, Іоакимъ Дмитрієвъ серебряникъ, Иванъ Пименовъ каретникъ и проч. и проч. Всѣхъ прихожанъ Покровской часовни, во время царствованія Павла I-го, было до 1000 человѣкъ. Но съ вотупленіемъ на престолъ императора Александра I-го число прихожанъ при часовнѣ вдругъ увеличилось до 4000, а число призрѣваемыхъ переступило ужъ за сотию.

Наступилъ 1812 годъ. Покровскіе прихожане, забравши съ собой кошельки съ деньгами и иконы изъ молельни, направились въ губерніи: арославскую, саратовскую, костроискую, астраханскую. Призръваемыхъ же при часовит Скачковъ, съ общаго согласія, перевезъ къ купцу Евстигнееву, и взялъ слово, что онъ не покинетъ «несчастныхъ» ни въ какомъ крайнемъ случат, а этотъ крайній случай былъ очень возможенъ; потому что покровцы отнюдь не расчитывали вступать, подобно еедостевцамъ, въ какія-либо сношенія съ французами (\*). Скачковъ, съ своими затьями, тоже не вытъзжалъ изъ Москвы, дъля съ призръваемыми радость и горе. Онъ встрътилъ въ 1813 году и возвращавшихся изъ чужихъ краевъ покровцевъ.

Многое перемѣнилось въ Москвѣ въ злополучный 1812 годъ. И покровцы, вмѣсто часовни, нашли въ старой столицѣ одно пепелище. Поэтому, первымъ дѣломъ возвратившихся въ Москву поморцевъ было построеніе новой часовпи. Начались пожертвованія; явились богатые вклады кунцовъ: Василія Федорова Панфилова, Никона Матвѣева Гусарева, Акима Андреева, Федора Макарова Фарыскова, Сидора Герасимова Шмакова сургучника, Тимоеея Михайлова Ракова, Михайла Васильева рамщика, Петра Алексѣева Вѣтрова, Егора Семенова (\*\*), и новая каменная часовня въ два этажа

<sup>(\*)</sup> См. Исторію Преображенскаго кладбища. Русск. Влоти. 1862. Есть и отдъльное изданіе.

<sup>(\*\*)</sup> Пожертвованія не ограничниксь, впрочемъ, вкладами московскихъ поморцевъ. Прислали свои вклады Кокоревы изъ Вологды, Звёздины изъ Борисоглѣбска, Тюменевы изъ Рыбинка, Ждановъ изъ Углича, Модотковъ и Моховъ изъ Ярославля.

была скоро готова. Тогда богослуженіе, совершавшееся прежде Скачковынь въ донахъ прихожанъ, перенесено въ часовню. Число призрвваемыхъ при часовнъ опять перешло за 100, а число прихожанъ дошло до 4256 человъкъ.

Съ 1815 года. Скачковъ сошелъ со сцевы; почему – не видно; судя потому, что о немъ не сохранилось никакихъ преданій о разладів съ часовнею, можно предподагать тольво, что онъ за болъзнію или старостію пересталь занимать первое изсто въ часовиз. Какъ бы то ни было, но въ 1815 году Скачковъ хотя и считался оффиціально наставникомъ, а на дълъ наставничество было за Антипомъ Андреевымъ. Это былъ московскій мъщанинъ, родомъ изъ Владиміра; онъ жилъ въ своемъ домъ въ Колосовскомъ переулкъ Срътенской части и инълъ хорошее состояние. Неизвъстно, какъ онъ попалъ въ наставники и чемъ особенно выдавался нежду покровцани, чтобы сдблаться преенникомъ уважаенаго поморцами Скачкова; извъстно только, что когда онь саблался наставникомъ, популярность свою поддерживалъ, по примеру Скачкова, общественными самодельными поученіями и заботами о пропагандъ, особенно между ведосъевцами. Обстоятельства же были какъ нельзя лучше благопріятны. Изъ «Исторія Преображенскаго кладбяща» читатели, въроятно, знаютъ, что въ 1816 г. на Преображенскомъ кладбищъ были большія неустройства по случаю избранія попечителей. Партія Грачева и Осяпова, претендентовъ на попечительство, вступили въ борьбу самую горячую; дъло дошло до такихъ разитровъ, что партіи не могли помириться на чемънябудь собственными средствами; доказательствоиъ тому служитъ перенесение борьбы въ московский магистрать, что положительно противоръчило старяннымъ взглядамъ еедосъевцевъ на гражданское правительство. Враги въ это время не дремлють. Не дремали и покровцы; они видели, что теперь положение ихъ очень выгодно, всеже ножно было воспользоваться чънънибудь на счетъ ведостевцевъ. Въ этихъ расчетахъ по-

кровцы приняли участіе въ спорахъ. Ови держали сторону Оснпова, и хотя въ послъдствія. сторова Грачева взяла верхъ, но вліяніе покровцевъ все-таки было сильно, особенно для целей прозелятязия. Дело въ томъ, что во главе покровцевъ, при понянутыхъ спорахъ, стоялъ нъкто купецъ Шевалдышевъ. Это быль человъкъ въ высшей степени вліятельный не только между поморцани, но и между седосъевцами, до того вліятельный, что посл'ядніе вводили его даже въ свои часовни, -- до того популярный, что сторона Осинова предлагала еедостевцанъ избрать его въ попечители кладбища в твиъ покончить распрю. На это согласна была и партія Грачева, съ тънъ только, чтобы Шевалдышевъ перетхаль на жительство на кладбище. Но покровцы со встиъ не того хотъли; они хотъли воспользоваться только на счетъ преображенцевъ слутави и увеличить число своихъ прихожанъ. Цъль и была отчасти достигнута,-покровская часовня пріобръла болъе 500 прозелитовъ въ одной Москвъ.

А нежду тънъ Антипъ Андреевъ работалъ во владнијрской губернія. Въ то время, когда происходили на Преображенсковъ кладбищѣ споры изъ-за попечителей, Антноъ Андреевъ, въ качествъ наставника, разъъзжалъ по владнијрской губернія для исправленія между своими единовърцами разнаго рода требъ. Прибывшій туда же наставникъ отъ Преображенскаго кладбища Петръ Козаковъ сообщилъ ену, что кладбище, вопреки встыть старообрядческимъ преданіянъ, въ избраніи попечителей прибъгло къ покровительству гражданскаго правительства (что значить на языкъ раскольническомъ: «къ невърнымъ судьямъ»). Андрееву того только и нужно было. Въсти Козакова онъ распространялъ чрезъ своихъ агентовъ всюду и старался внушить въ осдосъсвцахъ недовъріе къ кладбищу. Плодонъ этихъ усилій было то, что владимірскіе осдостевцы, въ значительномъ количествт, перешли въ поморское согласіе «во избъжавіе, какъ они геворнан, тяжкаго согръшения быть за-едино съ человъкоугодниками.»

144

W

1

۶.

1

sĹ

Ø

<u>ة</u> 1

£

1

Покровская часовня усиливалась. Слухи объ Антине Андрееве распространились въ самыхъ отдаленныхъ раскольническихъ общинахъ. Поморцы со всехъ концовъ Россіи начали съезжаться въ часовию для беседы съ ея наставникомъ и за пособіями; были депутаты отъ поморскихъ ебщинъ изъ Сызрани, Симбирска и Самары. При часовите завелась торговля книгами и усилилась торговля иконами. Число желающихъ получить благословеніе на бракъ отъ Андреева съ каждымъ годомъ увеличивалось. «Онъ благословитъ, говорили раскольники, да и въ книгу запишетъ.» Средства часовии тоже стали бодьше.

Антипъ Андреовъ сталъ дъйствовать ръшительнъе: онъ расчиталь, что наблюдение московскаго начальства за расколомъ сосредоточнвалось почти исключительно на Преображенскомъ кладбищь. Можно было действовать поэтону втихополку очень удачно. Независимо оть пропаганды Андреева нежду старообрядцани, начались обращения въ расколъ и изъ православія. Бъдняки-крестьяне и ибщане, нуждающіеся въ натеріальной поддержка, узнавши о средствахъ часоеви, стали сами проситься въ ея прихожане. Здъсь-то именно и заключается источникъ вліянія богатыхъ общинъ на простонародье. Автипъ Андреевъ принялся очень усердно перекреннивать прозелитовъ изъ православія. Мъстонъ для крещенія избрана была р. Яуза, близъ которой расположена была нелельня. Изъ носковскихъ властей зналъ объ этонъ по на одниъ частный приставъ Покровской части; но, по отзыву покровцевъ, «онъ былъ человъкъ добродушный, — дастъ нанеконъ знать Антипу Андрееву, что извъстенъ о его трудахъ, да и прибавить: «знайте одного неня, не относитесь более ни нь кому, - все будетъ ладно; а пойдете къ оберъ-полицинейстеру-наживете болъе хлопоть,-онъ понудить и вась платить оброкъ, какъ платятъ преображенцы.»

Въ 1821 г. Скачковъ померъ, н его должность осонціально занялъ Антипъ Андреевъ. Какъ великъ былъ капиталъ Покровской общины, когда вступиль въ должность Андреовъ, неизвъстно; извъстно только, что общественныя деньги хранились, въ настоятельство Скачкова, у купца Гусарева. Антипъ Андреевъ вздумалъ увеличить капиталъ общины и повелъ дъло такимъ образомъ: скупалъ у коробочниковъ н такъ-называеныхъ офень книги и иконы, открылъ складъ ихъ при часовнъ, здъсь же открылъ въ довольно большихъ разибрахъ иконостасную мастерскую, и торговля названными вещами пошла на широкую ногу. Но главный доходъ Андреева быль оть певчихъ. Это его личное нововведение. Въ то время пѣвчихъ имѣло во всей старообрядуеской Россін только Преображенское кладбище. Оно этинъ гордилось, этинъ и привлекало отчасти къ собъ раскольниковъ. Андреевъ ръшился подорвать съ этой стороны кредить кладбища, расчитавши очень върно, что богатые прихожане, услышавши стройное пеніе въ часовне, не пожалеють на поддержание его и обогащение часовни издержевъ. Къ устройству хора Андреевъ приступиль очень просто: избраль итсколько призръваеныхъ при часовиъ прихожанъ, знающихъ правила пънія Даниловскаго понастыря, назначиль инъ вознагражденіе изъ общественныхъзденегь, выбраль нежду ними управляющаго хоромъ, подготовилъ ихъ къ приличному пънію и тогда дозволнать имъ петь при богослуженій въ часовнѣ. Прихожане вполнѣ сочувствовали этону нововведению и богатые изъ нихъ предложили Андрееву брать своихъ пъвчихъ на всенощныя, обыкновенно совершавшіяся въ донашнихъ молельвяхъ богачей. Антниу только того и нужно было. Онъ хотълъ увеличить пожертвованія въ часовню, для усиленія общественнаго капитала, и воть ему представился саный благопріятный случай. Кстатя перечислинь донашнія нолельни: 1) купца Н. М. Гусарева-во 2-иъ кварталъ Лефортовской части, 2) купца В. Ө. Панфилова-въ Пръсненской части, 3) купца О. Зенкова-во 2-иъ кварталъ Лефортовской части, 4) купца С. Г. Шиакова, сургучнаго фабри-

## исторія покровской молвльни.

канта-тамъ же, 5) купца А. П. Соколенкова - тамъ же, 6) купца И. Макарова-танъ же, 7) изщанина Г. Соловьевавъ 3-иъ кварталъ Десортовской части, 8) купца Носова во 2-иъ кварталъ Лефортовской части, 9) кунца Д. Д. Бавыкниа-танъ же, 10) купца И. Панкратова-въ 6-иъ кварталь тойже части, 11) купца Ө. Макарова - во 2-иъ кварталъ Рогожской части, 12) купца Н. И. Шевалдышева - въ Тверской части, 13) купца Ф. Прокофьева — тапъ же, 14) кувца Бъляева-въ Мъщанской части и 15) куаца Е. Ефимова-въ Срътенской части. Всъ эти 15-ть моделенъ, особенно полельни купцовъ Панфилова, Шевалдынова, Шиакова, Зеннова и Гусарева, нитли богатые вконостасы и разиаго рода ценныя украшенія; а ноленія далеко не ограннчивались въ нихъ семейными кружками. Онъ всегда были полны народовъ, особенно когда Андреевъ почалъ являться ВЪ НИХЪ СЪ СВОНИЕ ПЪВЧИМИ.

Въ 1826 году прихожанъ Покровской часовин считалось въ Москвъ до 6000, а призръваеныхъ при ней -- около 200 человъкъ. Наступилъ 1827 годъ. Уснъхи Антипа Андреева росли. Московское начальство, первоначально спотртвшее на прихожанъ Покровской часовии, какъ на одну изъ саныхъ слабыхъ раскольническихъ партій въ Москвъ, до 1827 года обращало очень мало вниманія на эти успъхи. Подъ вліяніемъ представленій чиновниковъ полиців, жившихъ на . Счоть часовин, оно даже выхлопотало за нъсколько лъть предъ тъкъ у высшаго гражданскаго начальства оффиціальное признание совершавшихся въ часовить браковъ, съ тъмъ только, чтобы покровскіе паставники не вѣнчали брановь нногородныхъ раскольниковъ. Въ 1827 году взглядъ этотъ нъсколько изибнился. Пустой случай послужнять къ тому поводомъ: покровцани не соблюдалось, какъ и слъдовало ожидать, условія не в'єнчать иногородныхъ раскольниковъ; разунбется, это знала полиція, но нолчала; потону что пользовалась отъ каждаго брака приличными приношеніями. Но вотъ

разъ прітхала повтичаться въ часовить какая-то богатая чета изъ владимірской губернін: бракъ совершился, полиція награждена, полодые убхаля доной, и концы бы, кажется, въ воду; во узналь объ этонь приходскій священникъ и сейчась же донесь своему начальству о своеволім покровцевь въ вънчанім брановъ. Началось изследование заявленнаго факта, по которому открылись за покровцани и другіе гръшки, — именно: Антипь Андреевъ отивнилъ молнтву за царя и не признавалъ браковъ, совершенныхъ въ православной Церкви... Какъ вслось это дало, ны не знаемъ, но только оно кончилось уннитоженіснь нолельни, съ передачею земли, на которой она построена, наслъдниканъ Моняна. Полиція и туть нспортная двло: предположено было запечатать полельню со всяни ся принадлежностями и слонать иноностасъ. Послъднее полиція, кажотся, сдълала; а вещи назъ часовни, иконы и утварь дозволила, за извъстную плату, вывезти изъ часовни въ домашниото нолельню кунца Гусарева. Результатъ понятенъ. Донашная молельня Гусарева обратилась въ общественную, а призръваеные разиъстились частію у Гусарова, а частию у кунчихи Рудаковой, - и Антипъ Андреевъ продолжаль свою пропаганду по прежнему. Какъ самъ бывшій прежде осдоствевець, онъ унталь действовать на преображенцевь очень удачно. Чтобы не тревожить совъсти седосвенцевь при переходъ ихъ въ часовню, онъ держался по отношению къ преображенцанъ въ высшей степени инродиелюбиво, такъ что когда его спрашивали: гдъ лучше спастись? онь отвъчаль: и такъ, и сямъ, то-есть и на Преображенскомъ кладбищь, и при Покровской часовнь. Понятно, что при такой постановкъ отвътовъ, осдостевцы, желавшіе вступить въ бракъ, предпочитали часовню кладбищу. Въ 1827 году прихожанъ часовни считалось 7000. Одному Андрееву мудрене было съ ними управляться, особенно при служении всевощныхъ въ донахъ богатыхъ поморцевъ. И вотъ онъ вызвалъ себъ двухъ помощниковъ: наставника Михайла Яковлева -

149

изъ г. Гороховца (владимірской губернія) и номорна Казанкова — изъ Саратова, поручивъ ниъ отправленіе денанняго богослуженія. Вибств съ твиъ Андреевъ задуналъ ослабять вліяніе Преображенскаго кладбища въ Москвъ и со стороны обитавшего въ немъ монашества. Онъ очень практично раздуналъ, что нивть одного-двухъ монаховъ при часовив очень важная вещь для вліянія на стариковъ-прихожанъ. Такого монаха онъ нашелъ въ топъ же Гороховцъ. Его звали Тарасій. И вотъ, лишь только появился при часовив этотъ Тарасій, какъ къ вему шахлынули цтлыя толом стариковъ и старухъ для полученія разръщенія отъ гръховъ, — зивчительвая часть прихожанъ избрала его своивъ духовниковъ.

ń

Но отъ возвышения всегда очень близко до падения, -- таковъ ужь порядокь вещей. Это непытала въ 1827 году Покровская часовня. Читатель не забыль еще, вероятно, что брачная книга, съ дозволения правительства, била въ завъдыванія зятя Скачкова Андреяна Сергвева. Это быль кандидать на настоятельство посла Скачнова. Но его обощли, избравши настоятеленъ Антина Андреева, оскорбили --- на его взглядъ, - и онъ задуналъ во чтобы то ни стало добиться настоятельства. Случай из тому скоро представился. Впрочень здвоь надобно предварительно поясинть кое-какія подробности. Накто купець Грачевь, прихожанинь Преображенскаго кладбища, на старости лътъ лишившись сына, едииственнаго наслудинка, во 2-из кварталу Лефортовской части выстровлъ на поминовение сына молельню и, помъстивъ въ ней нъсколько бъдняковъ своего согласія, обезночить нать встив, линь бы только они полились за упокой души любимаго его сына. При ней былъ наставникъ, отправлявшій каждый день богослужение в почему-то принявиній, по распоряжению Грачева, молитву за царя. Преображенское кладбище, расчитывавшее при благопріятныхъ обстоятельствахъ завладъть сокровищами модельни Грачева, завъщавшаго кладбищу свое инущество, за ноключениемъ

дона, въ которонъ помѣщалась молельня, терпъло эти отступленія; въ твхъ же расчетахъ, оно не взыскивало съ Грачева и за то, что онъ принималь въ свою молельню изговяемыхъ изъ кладбища за порочную жизнь (принимая этихъ лицъ Грачевъ обыкновенно говориль: «я санъ гръщникъ и буду жить съ грешинками»). Передъ смертію Грачевъ приняль къ себъ въ донъ седосвевца Баженова и завъщалъ ему владъть дономъ, содержать общину и молиться за сына. Баженовъ былъ въ близнихъ свизяхъ съ бвлевскинъ купцонъ Е. И. Сорокнишиъ; содержавшинъ въ Бълевъ еедосъсяскую общину при своей молельнь. Въ числь призръваемыхъ въ этой колельнъ былъ, между прочниъ, бъглый солдать И. В. Аннскиовъ, перекрестившійся въ ведостевское согласие въ 1813 году. Кажется, вследствие розысковъ Аннсинова, Баженовъ, по просъбъ Сорокина, принялъ его въ свою нолельню, давши ему видъ унершаго своего брата. Черезъ деньги Анисиновъ подружился съ казначесить посковской управы благочний К. в, при его помощи, успълъ вриписаться въ носковскіе изщане, а обезпечивъ съ этой второны свое положение, Анисимовь постарался сойтись съ Баженовынъ, чтобы по смерти его остаться настоятеленъ часовин. Дело было улажено: въ 1826 году Баженовъ унеръ и завъщаль ему молельню съ настоятельствомъ. Но туть открылась новая бъда: Преображенское кладбище, толкуя по своему завъщание Грачева и не видя въ Анисимовъ особенно усерднаго приверженца къ себъ, ръшилось принять очень энергическія ивры къ тому, чтобы завладать Грачевской молельней. Анисимовъ зналъ, что ему одному мудрено будеть бороться съ кладбищенъ. Въ такихъ затруднительныхъ обстоятельствахъ ену ничего не оставалось больше двлать, чтобъ удержать за собой настоятельство, какъ собравши около себя значительный кружокъ болъе или менъе вліятельныхъ приверженцевъ, объявить себя самостоятельнымъ начальникомъ общины и отражать, такимъ образомъ,

силу силой,-шагь очень сжелый для Анисимова, ве интвшаго въ Моснив ни вліянія, ни значенія. Но онъ постарался обезопаснть себя съ этой стороны на счеть Покровской часовни. Какъ человъкъ сивтливый, онъ догадался, что зять Скачкова, Андроянъ Сергъевъ, обойденный посль тестя настоятельствоить, только наружно ладить съ часовнею и что онъ при саномъ первонъ случать отделятся отъ нея. Между тамъ въ его завъдыванія была извъстная брачная книга, привлекавшая къ Покровской часовнъ иногихъ московскихъ и иногородныхъ понорцевъ только потому, что записанные въ ней браки признавались правительствомъ. Стоило лишить часовню этой книги, и Сергвевъ могъ расчитывать навърное составить около себя значительную партію. Анисимовъ сошелся съ нямъ очень близко, и они окончательно удумали вдвоемъ образовать при доставшейся Анисимову молельнъ саностоятельную общину. Интересы ихъ сходились въ настоящемъ случав очень близко: Анисимову нужны были прихожане и вліятельный наставникъ, а Сергвеву — хорошее помъщение для молельни и необразованный ся владълецъ, который бы даль ему играть первую роль наставничества... Но отделение отъ старой общины безъ повода у раскольниковь считается безчестнымъ. Поводъ этотъ придуналъ самъ Сергъевъ Увъренный въ томъ, что вліяніе Антипа Андреева въ Покровской часовнъ подорвать трудно ему одному, тъщъ больше, что прихожане знали о недовольства его настоятельствоиъ Андреева, и заивтивши въ нъкоторыхъ охлажденіе къ введенному Андреевынъ крюковому пѣнію, Сергъевъ началъ пропагандировать съ своими фаворитами между прихожанами часовии, нападая именно на пъніе. Онъ представилъ, что крюковое пѣніе, уродуя слова церковныхъ пѣсней не по удареніянъ, нимало не вразумительно, между твиъ какъ Аввакуновский уставь «пъть непротяжно и безъ перемѣны голоса» делаеть понятнымъ каждое слово. Старый поморскій напъвъ, введенный Антипоиъ Андреовынъ, не соотвѣтствуетъ, говорили они, гранматическимъ правиламъ про-

изношенія словъ; всполнять же его, по зановъди протопова Авзакуна, грешно, нбо завоведь эта обязываеть «не тануть голось, вогда посить, не дълать возвышений, понижений, не изивнять словь, но ровно произвосить, какъ бы разговорь. чтобы не было разврату.» Мысль Сергбева раздъляли: купецъ О. Фариковъ — чугуевскій, казакъ Т. Алексвевъ, кувенъ С. Яковлевъ и другіе. Отысканъ былъ усгавъ Авакуна, и изшаниять П. В. Сорокинъ взялся обучить новону нантву птвчихъ. Но лишь только новый безобразный хорь огласиль часовию, какъ настоятель Антипь Андресвь, прихожане-купцы: Морозовъ, Гусаревъ, Шевалдышевъ и Зевковъ «возопная противъ новаго раскола, осквернившаго (нереженою крюковаго пенія на «наречное») часовню.» Осворбленные нововводители составили отдельную партию и преданы проклатію. Хоръ пввчихъ разделился: одна пели во крюканъ, а другіе по-аввакумовскя. Начались споры, брань даже драки среди службы. Случалось, страсти разгоралась до такой степени, что спорящіе забывали богослужение, бросали неотпѣтымъ покойника, къ огорчению роденахъ, и проч. Ни одна сторона не уступала. Раздъление часовни на дна враждебные лагеря должно было нензбъжно послъдовать. Оно же было задужано напередъ. Андрелиъ Сергьевъ перешелъ съ своею партіей въ молельню Грачева, ввелъ въ ней съ Анисимовымъ аввакумовское пеніе, началъ венчать браки «Съ записью ихъ въ брачную книгу», и число прихожанъ Грачевской молельни скоро достигло 3000, да призраненыхъ было при ней 200 человъкъ. На этотъ разъ пропатандесты воспользовались, для увеличения числа прихожань, в ванятью Баженова. Это быль старикь до того набожный, что раскольники московскіе, несмотря и на разновнісліе съ немъ, звали его «адавантовъ, встинною солію зевля, връностію безпоповщинскаго согласія.» А старухи-раскольницы высштривали то иссто, где онъ молится, обливали его слезани, били въ него лбонъ, приговаривая, что этого изста касалось свътлое чело Михаила Евстигнеевича.

Digitized by GOO

Анисимовъ и Андреевъ повели дъло дружно. Анисимовъ наслядоваль носля Баженова 15 фунт. золота въ нонета и слиткахъ и неизвъстно сколько серебрявыхъ денегъ съ ассигнаціями. Какъ человъкъ практическій, онъ прежде всего ухватился для целей пропаганды за деньги, рассылаль ихъ по разнымъ небогатымъ раскольническимъ общинамъ, оказываль пособіе нуждающнися поморцань при первонь извъстін изъ какого-нибудь отдаленнаго уголка Россія о нуждахъ. Слъдствіемъ такой распорядительности Анисимова было соединение съ Грачевской часовней поморскихъ общинъ стародубской, волоколамской и поморцевъ по береганъ Хутыни, Оки и Волги. Хотя последователи старой По-кровской часовни и говорили: «Анисимовъ совратилъ слабодушныхъ слъдовать его напъву,-и забыля налодушные христіане крюковой уставъ, которымъ поютъ сами ангелы, предались губящему душу наръчному пѣнію», но Анисимовъ продолжалъ свое дъло безъ полемики. Далъе, онъ держалъ свою общину очень свободно, потворствуя страстямъ, -- это тоже дъйствовало на многихъ (конечно только не на стариковъ). заманчиво, потому что еедосъевская обрядовая суровость доведена была въ Москвъ до крайняго ригоризма. Наконецъ Анисимовъ говорилъ неръдко при совершении браковъ санодъльныя раскольническія поученія, и какъ составленіе ихъ-не его головы было дело, то онъ, по своей обычной практичности, которую им не разъ замъчали, старался пользоваться крупицами другихъ; съ'этою целию онъ составляль разнаго рода сборники изъ разныхъ принятыхъ у раскольниковъ рукописей (\*), делалъ въ нихъ свои прибавленія и въ глазахъ толпы быль проповъдникъ хоть куда.

Андреянъ Сергѣевъ дѣйствовалъ, въ свою очередь, чрезъ свою брачную книгу. Занимая должность главнаго прикащика у купца Л. Осипова, отправлявшаго свои товары въ Малороссію, онъ не пропускалъ случая писать къ тамошнимъ

<sup>(\*)</sup> Сборники эти довольно общирны; они и до сихъ поръ ходятъ по рукамъ раскольциковъ-

понорцанъ (а Сергъевъ былъ, нужно сказать правду, очень способный человъкъ; ны нивенъ подъ рукани не одно его сочиненіе) наставленія, убъждая нать вступать въ бракъ н увъряя, что спасеніе единственно зависить оть брака, нежду твиъ какъ безбрачная жизнь подвергаетъ всякаго разврату, гнбельному для души и противному Божескому јопредълению-«быть человъку женатынъ». Сергвевъ прибъгалъ даже ко джи доказывая, что и всё аностоды были женаты. Раскодьники хоть и не сильно внимали этимъ внушениямъ, но признание московскаго поморскаго брака правительствонь, при записи его въ брачную книгу Сергвева, заманчиво двйствовало на поморцевъ, и проповъдь Андреяна Сергъева, развозимая имъупо городамъ и селамъ харьковской, полтавской и екатеринославской губерній, во время мъстныхъ ярмарокъ, ямъла большой успъхъ. Въ низовыхъ городахъ Сергъевъ прослылъ нежду поморцами «учителемъ первопрестольнаго града», а богатые изъ нихъ начали понемногу тздить въ Москву для совершенія надъ своими дътьми брака.

Отдѣленіе отъ Покровской часовни партія Сергѣева вызвало усиленный прозелитизиъ и въ Антипѣ Андреевѣ. Онъ успѣлъ подчинить своей часовнѣ поморцевъ подносковнаго села Зуева и почти весь покровскій утздъ владишірской губерніи, а брачную книгу, унесенную Сергѣевышъ, зашѣнилъ выдачею свидѣтельствъ, за подписью первостатейныхъ прихожанъ.

Въ 1836 году Антипъ Андреевъ умеръ и дъло его-составить сильную общину-разрушилось. На мъсто его почему-то избранъ былъ настоятелемъ часовни нъкто Н. Петровъ-ленточникъ, до того времени проживавшій при часовнъ и имввшій порядочный собственный капиталъ, который онъ не жалълъ на пожертвованія; капиталъ же часовни простирался тогда до 60 тыс. руб. Но Петровъ былъ человъкъ старый и слабый; вліяніе наставника въ лицъ его вдругъ упало въ часовнъ. Тогда выступили на сцену Ко-

154

1

занковъ и Тарасій; они пропагандировали удачно, но, при отсутствія единства въ дъйствіяхъ, удержать общину отъ распаденія не съумъли. Въ 1843 году Козанковъ, по смерти Петрова, сдълавшись настоятеленъ, снова объединилъ общ :ну и увеличилъ ее до 9.000 человъкъ, но это было только до его смерти, послъдовавшей въ 1847 году. Тогда прихожане часовни все-таки распались на мелкія партіи. Однъ изъ этихъ партій усиливались, другія ослабъвали, третьи совстиъ падали, благодаря количеству и расположению въ нихъ капиталовъ и личнымъ достоянствамъ наставниковъ. Перечислимъ открытыя каждой изъ этихъ партій молельни: 1) молельня въ 3 кварталъ Яузской части, въ домъ богача Морозова, сдълавшагося прихожаниномъ Покровской часовни изъ поповцевъ; настоятеленъ ея сдъланъ былъ изщанинъ М. Андреевъ; 2) въ Лефортовской части въ егоже доит, гдъ назначена отправлять богослужение, послъ мъщанина Д. А. Мамарина, взятаго въ тюрьму, казенная крестьянская дъвка Дарья Нефедьева съ старухами, содержавшимися при молельнъ на счетъ Морозова; 3) на фабрикъ Морозова-въ с. Зуевћ, гдћ служба отправлялась саминъ хозяиномъ; молельня эта, благодаря дъятельности Морозова, съ каждымъ годовъ усиливалась: дъло дошло даже до того, что Морозовъ задумалъ увћковћчить свое имя, назвавши зуевскихъ фабрикантовъ морозовскимъ толкомъ; 4) во 2 кварталъ Лефортовской части, въ домъ купца А. И. Соколова, въ которой наставниками назначены: С. Яковлевъ, С. Матвъевъ и Г. И. Гранцевъ (первый въ 1854 году присоединился къ единовтрію); 5) въ 1 кварталъ Рогожской части, въ домъ Д. у купца А. П. Зайцева, — наставникомъ въ ней былъ тоть же Гранцевъ.

Нелучшая участь постигла и Грачевскую молельню. Проповъдь Сергъева на югъ Россія, соблазненномъ брачною его книгою, вызвала на подобную же аферу одного изъ петербургскихъ поморскихъ паставниковъ, нъкоего Петра Опуфріева. Онъ распространилъ чрезъ своихъ адептовъ между старообрядцами въ Т. XI. разныхъ мъстахъ Россін, что ему позволено вънчать браки и выдавать брачныя свидътельства св. Сунодомъ. Раскольники въ захолустьяхъ— народъ темный. Вънчаніе браковъ пошло свободно в въ С. Петербургъ. Слухи объ этомъ дошли до св. Сунода. Назначено было слъдствіе. Онуфріевъ указалъ на примъръ Сергъева. Послъдній успълъ только скрыть до обыска брачную книгу и долженъ былъ спъшить откупаться въ Петербургъ, снабженный отъ грачевской общины сумиой въ 50 тыс. руб. Разными происками онъ хоть и успълъ оправдаться, но вести брачную книгу ему запрещено навсегда...

А. В-скій.

(До слъдующей книжки.)



# ЦЕРБОВЬ И ГОСУДАРСТВО въ испании.

Служители папства не замедлили воспользоваться назначеніемъ новаго министра церковныхъ дълъ въ Испаніи. Между новымъ министромъ г. Монаресомъ и папскимъ нунціемъ въ Мадритъ открылись живыя сношенія по вопросу о выполненіи конкордата, заключеннаго между папою и испанскимъ правительствомъ въ 1851 г. Результатомъ этихъ сношеній былъ циркуляръ г. Монареса ко всъмъ прелатамъ Испаніи, въ которомъ онъ выражаетъ «живое желаніе установить истинное согласіе между церковью и государствомъ сообразно съ предписаніями конкордата.»

Чтобъ имъть ясное представленіе о настоящемъ отношенія испанской церквя къ государству и назначенія конкордата, нужно было бы сначала сообщить подробныя свъдънія о реформахъ испанской церкви въ настоящемъ столътіи, когда Испанія перенесла къ себъ англійскую конституцію, исказивъ ее сообразно съ глубоко укоренившимся въ Испаніи инквизиціоннымъ духомъ. Не простираясь въ настоящемъ очеркѣ слишкомъ далеко назадъ, я постараюсь сдѣлать это въ скоромъ времени въ особой статьѣ; теперь же ограничусь короткими свѣдѣніями объ обстоятельствахъ, предшествовавшихъ заключенію конкордата, и скажу о содержаніи самаго конкордата.

Въ первый разъ къ Испаніи хотъли приложить англійскую конституцію извъстные «Кортесы Кадиса» въ 1812 году. Эти кортесы 22 января 1813 г. провозгласили уничтожение Santo Ойсіо, по-просту сказать — инквизиція во всей ся древней ужасной формъ, а равно сдълали и другія распоряженія, неблагопріятныя клиру. Король Фердинандъ VII, снова получившій въ 1814 году власть надъ Испаніей, уничтожиль конституцію кадисскихъ кортесовъ, и дъла было пошли ПО прежнему. Въ партія инквизиціонной, такъ-называемыхъ ароstolicos, онъ нашелъ своихъ усердныхъ защитниковъ, но въ это время усиливалась и другая партія такъ-называемыхъ liberales. Но апостолики скоро охладъли въ своей ревности по Фердинандъ. Личный характеръ Фердинанда не былъ таковъ, чтобы внушить довъріе какой бы то ни было партін, а особенно партія апостолнковъ, которые имбли опредбленную твердую задачу возвратить и поддержать въ Испанін прежній инквизиціонный порядокъ дълъ и строгое подчиненіе папскому престолу. Вотъ какъ изображаетъ характеръ Фердинанда одинъ испанскій писатель: • Онъ отличался большою памятью, имблъ много власти и мало разумбнія; не имъль ни капли честолюбія, которое заставляеть хотъть и производить великія вещи. Ни собственныя несчастія, ни несчастія націи никогда не могли тронуть его маленькаго сердца; онъ презиралъ людей и былъ подозрителенъ. Невъжда и волтеріанець, онъ предоставляль полную свободу фанатизму ультрамонтановъ, не раздъляя ихъ суевърій. Былъ твердъ въ ненависти, никогдя не забывалъ и никогда не прощалъ. Трусливый въ крайности, онъ всегда былъ фальшивъ и при-

Digitized by Google

творчивъ.» Тотъ же писатель для характеристики религіозноправетвеннаго характера Фердинанда передаеть слъдующій факть, распространенный въ свое время каноникомъ Остоласой, духовниковъ короля. Этотъ каноникъ былъ человъкъ энергичный, сиблый и ръшительный и въ тоже вреия жаркій сторонникъ инфанта Донъ-Карлоса. Когда, въ 1829 году, Фердинандъ хотълъ жениться на Христинъ, своей кузинъ, карлисты боялись, чтобы не было отъ нея дътей, и встви мърами хотъли воспрепятствовать его браку. Остоласа, какъ духовникъ, говоритъ королю, что его совъсть обязываетъ его открыть то, что онъ знаетъ о предшествующей жизни Христяны. «А что ты знаешь?» спросиль король. Государь, эта принцесса уже мать: она родила дитя. «А! а! она родила дитя?» говорилъ король, пожиная руку духовнику; «я беру ее для того, чтобъ она родила дътей, - теперь понятно, что она пожеть родить.» Къ дополнению характеристики Фердинанда, тотъ же писатель прибавляетъ, что любямымъ его занятіень было искать приключеній нежду извъстными въ Мадрить манолами. Болье върное орудіе для достиженія своихъ цълей апостолики увидъли въ братъ короля Донъ-Карлосъ. Донъ-Карлоса они надъялись возвести на испанский престолъ если не при жизни Фердинанда, то по крайней мъръ по смерти. Возмущенія, произведенныя ими съ этою цѣлью въ Каталонін, не удались. Фердинандъ перехитрилъ ихъ и въ вопрост о своемъ преемникъ. Онъ женился на своей кузинъ Христинѣ, которая и родила ему, 10 октября 1830 года, дочь Изабеллу, настоящую испанскую королеву. По дъйствующему въ то время испанскому закону братья короля въ насладства престола предпочитались королевскимъ дочерямъ. Фердинандъ возстановилъ древній кастильскій законъ, по которому дочери и внуки короля должны быть предпочтены братьямъ короля въдълъ преемства. Съ смертію Фердинанда, 29 сентября 1833 года, апостолики открыто стали за Донъ-Карлоса; наслёдница Фердинанда съ своею матерью Хри-

159

стиной попалась въ руки либераловъ. Апостолики инъли громадный успахъ въ провинціяхъ восконгадскихъ и Аррагонъ. Либералы видъли въ Христинъ и ся дочери средство для достиженія своихъ цълей, а Христина надъялась сохранить престолъ своей дочери только большими уступкани либераламъ. Отсюда начинается борьба гражданской парти противъ церковной. Всѣ дѣйствія либераловъ были направлены къ подавленію церковнаго элемента въ Испанія. Лп этого они употребляли честныя и нечестныя средства. Первый разъ они хорошо воспользовались для этого появившеюся въ Мадрить въ 1834 году холерой; между праздношатающимся мадритскимъ людомъ, который можетъ хорошо поддерживать въ народъ какую угодно молву своимъ криконъ, они распространили, что причина холеры заключается въ отравленныхъ ядомъ, скудно-наполненныхъ водою, бассейнахъ, и что монахи отравили ядомъ эти бассейны. Народъ яростно бросплся на иногіе монастыри и началъ убивать ихъ обитателей. Тоже повторилось во многихъ мъстахъ внъ Мадрита: народъ грабилъ монастыри, душилъ и убиваль ионаховъ, уже не по какому-нибудь суевърію, а единственно съ целю легкой поживы. Накопецъ делу дали законный видъ. 25 іюля 1835 года, закономъ кортесовъ было уничтожено 900 ионастырей и опредтлено — деньги, которыя должны были выручиться за продажу ихъ имуществъ, обратить на погашеніе государственныхъ долговъ. Этямъ не довольствуются. Въ Мадритъ царствуетъ страшное возстание. Нъкоторые депутаты отправляются въ Аранхуесъ, гдъ была въ то вреня Христина, правительница во имя своей дочери, и требують уничтоженія встахъ оставшихся монастырей. Чрезъ годъ въ иянистерство Мендизабала быля уничтожены в остальные монастыри, коснулись собственности церквей и даже частвой собственности духовенства, «вся Испанія, по выраженію одного испанца, обратилась въ громадиъйшій аукціонъ, на котороиъ продавались церкви, драгоцівным церковным вещи,

безцённыя картины, священные сосуды»; всё инущества церкви были объявлены національною собственностью. Этой участи подверглось и частное недвижниое имущество духовенства, которое до сего времени владёло едва ли не цёлою третью всей Испаніи; въ Севильё, напримёръ, изъ 900 домовъ, 700 принадлежало соборному духовенству. Мендизабалъ все это обратилъ однимъ почеркомъ пера въ собственность государства. Въ тоже время была составлена юнта (junta), которая должна была составить планъ реформы и реорганизаціи клира. Юнта эта предполагаетъ уничтожить 17 прежнихъ епископствъ и образовать изъ нихъ только пять, уничтожить 18 каеедральныхъ церквей и въ тоже время предполагаетъ перевести клиръ на жалованье изъ фондовъ государства.

И это происходило безъ въдома папы, который дотолъ спотрълъ на Испанію какъ на свое имѣніе, а теперь это ишъніе у него отнимали, даже не спрашивая его. Папа, въ то время Григорій XVI, естественно сталь на сторону Донъ-Карлоса и не хотълъ признавать Изабеллы королевой. За папой большая часть клира объявила себя на стороиъ Карлоса. Вследствіе этого большая часть епископій остались безъ епископовъ, многія церкви не имъли приходскихъ священниковъ; монахи и монахини, оставшиеся теперь безъ ничего, обратились въ нищихъ и сдълались истинно язвой государства. Папа но хотълъ ни признавать, ни посвящать епископовъ, наименованныхъ правительствомъ испанскимъ, и даже прекратилъ сношенія. Въ министерство Конде Офалія сношенія между испанскимъ правительствомъ и папою возстановились было: папа сдълался уступчивъе и снисходительнѣе къ тому испанскому правительству, которое лишило его пребендъ и имъній внутри Испаніи, уступчивъе лишь потому, что въ это время партія Донъ-Карлоса была почти окончательно побъждена. Но эти сношенія продолжались только до 1840 года. Въ этонъ году во всей Испанія обнаружились движенія противъ превительницы во ния своей дочери королевы Христивы, движенія, окончившіяся изгнаніемъ Христины изъ Испаніи. Апостоляки, не добившись ничего отъ своей защиты Донъ-Карлоса, теперь хотъли ухватиться за королеву Христину, которая была во главъ правительства въ годы - самые для нихъ несчастные. Оттого движение противъ Христины сдълалось витстъ движеніенъ и противъ испанскаго духовенства. Провинціальныя юнты лищали епископовъ ихъ епархій, выгоняли приходскихъ священянковъ изъ нхъ приходовъ и ставили на ихъ мъсто тъхъ, которые обязывались быть либеральнъе. Юнта надритская лишила должностей большую часть членовъ верховнаго церковнаго трибунала (Rota de la Nunciatura apostolica) (\*). Папскій пунцій Рамиресъ-де-Арельяно протестовалъ противъ этого; правительство Эспартера заставило его удалиться изъ Испанія. Папа Григорій XVI буллою отъ 1 марта 1841 года призываль народь испанскій очистить покаяніемь ть жестокости, которыни испанское правительство оскорбляло церковь.» Правительство испанское, отъ 30 іюля тогоже года, отвъчало на эту буллу манифестомъ, въ которомъ смотръло на буллу, какъ на объявление войны, а на папу не какъ на главу церкви, а какъ на временнаго государя Рима, и считало эту буллу оскорбительною для чести испанской націи. Правительство взяло саныя строгія неры противъ распространенія этой буллы въ народъ. Между тънъ, самую церковь испанскую оно дълаеть настоящима своима вассалома



<sup>(\*)</sup> Rota de la Nunciatura apostolica — это ничто въ родъ консисторія папской внутря Испанія. Предсидателемъ вля главою въ ней папскій нунцій. Члены этой роты нивоторые выбираются королемъ и утверждаются папою, другіе же назначаются непосредственно павою. Она основана въ 1773 году. Это былъ первый шагъ къ освобожденію отъ прямаго вибшательства папы въ диза Испанія. Болие подробныя свидинія объ этой роть и значенія ея въ настоящее время я постараюсь сообщить впослидствія.

(выраженіе испанскихъ церковныхъ историковъ): епископовъ, наименованныхъ имъ и неутвержденныхъ папою, оно по свеей волѣ вводитъ во всѣ дѣла церковнаго управленія. Нѣкоторые изъ врежнихъ енископовъ, въ это время еще занимавшіе свои каесдры, протестовали противъ исзаконнаго виѣшательства правительства въ дѣла церковныя, – но протестъ каждаго изъ инхъ оканчивался лишеніемъ каесдры; такъ лишены были каесдры архіепископы Валенсіи и Бургоса, еяископы Каллагорры, Памплопы, Ургеля, Паленсіи и Кордовы, архіепископы Севильи и Сарагоссы.

Только съ объявленіемъ королевы Изабеллы II совершеннолѣтнею (въ окт. 1844 г.) дѣла испанскаго духовенства начали нѣсколько поправляться. Въ этомъ году трибуналъ роты открылъ свои засѣданія, а въ 1845 г. и духовенству возвращены были нѣкоторыя имѣнія. Но прямыя оношенія съ папой возстановились только въ 1847 году, когда папою былъ уже Пій IX. Тогда явился въ Мадрить Хуанъ Брувелли, епископъ еессалоникійскій, въ качествѣ нунція и посла отъ напскаго престода.

Брунелли не могъ впрочемъ окончить церковныхъ дѣлъ съ испанскимъ правительствомъ до 1851 года, потому что новый эпергичный папа хотѣлъ устроить эти дѣла подъ своимъ личнымъ смотрѣніемъ и требовалъ отъ своего нунція, чтобъ онъ сносился съ нимъ по каждому вопросу. Между тѣмъ папа занятъ съ 1848 года своими домашними дѣлами: пропсшедшая въ Римѣ революція заставила его удалиться изъ Рима въ Гаэту. Впрочемъ, нунцій велъ дѣла такъ, что обѣщая снисхожденіе и милость отъ папы виновному испанскому правительству, побудилъ это послѣднее посдать въ помощь папѣ испанскія войска, которыя немало содѣйствовали возвращенію Рима папѣ въ 1850 году. Отпуская испанскія войска чрезъ два дыя по возвращенія своемъ изъ Гаэты въ Римъ (15 апр. 1850 г.), папа говорилъ: «мы имѣемъ очень сильные мотивы, чтобы сохранить благодарное воспоминаніе объ услугахъ, которыя напъ представила наша возлюбленная о Христъ Інсусъ дочь Марія Изабелла, королева Иснанін, в ея правительство.»

Подъ вліяніенъ этихъ-то благодарныхъ военонинаній нана, 16 марта 1851 года, утвердилъ конкордать, заключенный его нунціенъ съ испанскинъ правительствонъ. 17 октября того же года этотъ конкордатъ былъ кононриованъ испанскинъ правительствонъ. Если онъ я не исполняется на двлѣ, однакомъ, виѣстѣ съ дополнительной конвенціей, юридически пока опредѣляетъ отношеніе церкви къ государству въ Испаніи. Вотъ содержаніе нѣкоторыхъ пунктовъ или артикловъ испанскаго конкордата:

Артиклъ первый говорить, что въ государствѣ ед католическаго величества будетъ всегда храниться религія католическая римская со всвии правани и прерогативани, которыя ей принадлежать по закову Божію и священнымъ канонамъ, съ нсключеніемъ всякаго другаго культа.

Артиклъ второй говорить, что поэтому обучение въ унивеј ситетахъ, коллегіяхъ, семинаріяхъ, публичныхъ и частныхъ школахъ всякаго рода должно быть сообразно съ ученіемъ религіи католической, и что поэтому самому епископы и прелаты діоцезовъ, въ силу своей власти, обязаны бодрствовать надъ чистотою нравовъ и религіознаго воспитанія юношества во всёхъ, даже публичныхъ школахъ.

Артиклъ третій обязывалъ правительство не препятствовать и даже давать помощь и защиту епископамъ въисполненіи ихъ долга, преслъдовать всякихъ совратителей върныхъ и всякое обнародованіе, распространеніе и обращеніе зловредныхъ и пагубныхъ книгъ.

Этими тремя артиклами опредѣляется отношеніе церкви къ гражданскому обществу.

Артиклъ 31-й опредълялъ матеріальное положеніе духовенства. Вотъ какъ по этому артиклу правительство должно было распредълить жалованье духовенству: архіепископу

Ń

ł

I

ľ

ľ

8

f

Толеды въ годъ 180.000 реаловъ (15 реаловъ-1 р. с.); архіепископамъ Севильи и Валенсіи по 150.000 реаловъ, Гранады и Сантъ-Яго по 140.000, Бургоса, Таррагоны, Вальядолида и Сарагоссы по 130.000 реаловъ. Епископамъ: Барселоны и Мадрита по 110.000; другимъ четыремъ епископамъ по 100.000; еще двадцать одному епископу по 90.000 и наконецъ еще девитнадцати епископамъ-по 80 000 реаловъ. Патріарху Индія-150.000 реаловъ. Викарнымъ епископамъ Сеуты и Тенерифа и пріорамъ орденовъ по 140.000 реаловъ. Архіепископамъ и епископамъ предоставлялись при этомъ дома, сады, угодья. которыя нъкогда были во владъніи епископій и архіепископій, съ условіемъ впрочемъ если эти дома и угодья еще не проданы правительствомъ въ частныя руки.

Артиклы 32, 33, 34 и 35-й опредъляли содержание церквей и прочаго духовенства и семинарій.

На содержаніе каведральной толедской церкви опредѣлялось 24.000 реяловъ; на содержаніе другихъ осьми архіепископскихъ каведральныхъ церквей назначалось по 20.000 реаловъ; на содержаніе всѣхъ прочихъ каведральныхъ енископскихъ церквей—по 18.000 реаловъ, на содержаніс церквей такъ называемыхъ Colegiatos (\*) по 15.000 реаловъ.

На содержаніе канониковъ первой степени (Dignidades y Canonigos)—каждому отъ 16 до 8.000 реаловъ. Другимъ каноникамъ отъ 14 до 6.000 реаловъ. Капелланамъ отъ 8 до 3.000 реаловъ каждому.

Приходскить священникань опредблялось каждому оть 3 до 10 тысячь реаловь. Въ селахъ minimum должно быть 2.200 реаловъ. На издержки при богослужени по крайней

<sup>(\*)</sup> Colegiatos—это церкви старинцыя, или почему-либо уважаемыя, или же церкви, соотвитствующія ийкоторымъ образомъ нашимъ уйздно-городсяниъ соборанъ.

изр'я должно быть въ годъ при каждой приходской церкви 1.000 реаловъ.

Семинаріи должны инъть отъ 90.000 до 120.000 реаловъ ежегодно, сообразно съ обстоятельствани и нуждани.

Всѣхъ артикловъ конкордата 46. Другіе артиклы говорятъ о новомъ распредѣлевіи епископій, объ оставнихся орденахъ, объ отношеніи архіепископій къ еписконіямъ, о оондѣ, изъ котораго должно получаться жалованье духовенству и проч.

Замѣчательно, что конкордать почти уналчиваеть о всемъ совершившенся; въ немъ нѣтъ рѣчи о возвращеніи отнятыхъ у духовенства имѣній. Онъ беретъ современное его составленію положеніе духовенства за фактъ, котораго нельзя перестроить, и надѣется по крайней мѣрѣ удержать это statuquo духовенства.

Но папрасна была и эта надежда. Правительство не исполняло конкордага. Нравственно-религіознаго надзора духовенства па дёлё оно не хотёло допускать; жалованья духовенству во иногихъ провинціяхъ не выдавало. Наконецъ въ 1854 году собственность, оставшаяся отъ прежнихъ временъ, или возвращенная по конкордату, опять была объявлена національною собственностью. Жалобы испанскаго духовенства папѣ не приводили ни къ чему. Пій IX не хотёлъ вступать, подобно Григорію XVI, въ разладъ съ испанскимъ правительствомъ, да и не могъ,-потому что приближалось время итальянскихъ волневій.

Но самыя эти волненія заставили правительство хотя видимо помириться съ духовенствомъ. Волненія эти отразились въ Испаніи. Читатели конечно знають изъ газетъ, что итсяца полтора тому назадъ 30.000 французскихъ дамъ прислали прошеніе на имя испанской королевы, у которой просять милости протестаптамъ, замѣшаннымъ въ лохскія движенія и вотъ уже около двухъ лѣтъ томящимся въ темницъ. Движеніе въ Лохѣ, бывшее назадъ тому три года,

ŧł.

£.

2

5

١,

подготовилось задолго прежде и имело больше политическій, чъють религіозный характеръ. Лоха, лежащая неподалеку оть Гибралтара, была наполнена контробандистами. Въ контробандъ лохцы нежду прочинъ перевозили изъ Гибралтара и испанскій переводъ Библіи. Вотъ основаніе, почему лохцевь судная какъ религіозныхъ преступниковъ и почену посадяля въ темницу жившихъ въ Гранадъ англичанокъ, имъвшихъ у себя для продажи тотъ же переводъ Библіи. Но дъло, главнымъ образомъ, состояло не въ томъ. Изъ Гибралтара же лохцы перевозили въ гроиадитйшемъ количествъ книги и брошюры, наполненныя секретпыви придворными сказаніями, и по улицанъ Лохи и Гранады пачали раздаваться вийсть съ крикани «смерть папь!» вийсть и крики «смерть королевв!» Какъ ни неопасенъ былъ въ это врежя претенденть на испанскій престоль, последній потомокъ Д. Карлоса, Хуанъ Бурбонъ; но онъ все-таки при лохскихъ волненіяхъ не могь не возбуждать опасеній осторожнаго О'Донеля, бывшаго въ то время президентомъ совъта иннистровъ и вичесть полномочнымъ правителенъ Испаніи. Донъ Хуанъ Бурбонъ не переставаль заявлять своихъ притязаній на престолъ, присылая свои требованія къ кортесанъ и вивств взывая къ народу. О'Донель не могь не опасаться того, чтобы духовенство, недовольное настоящимъ правительсчвоить, по преданию, онять не взволновало народъ за Д. Хуана, нотовка Карлоса, какъ прежде за саного Карлоса. Вотъ мотивы, по которыиъ правительство О'Донеля въ 1861 году заключило съ паною дополнительную къ конкордату конвенцию, благопріятную духовенству. По этой конвенцій испанскою правительство обязывается гарантировать за церковію обладанію инуществани, клянется предъ святымъ престоложь (папы) не продавать, не преобразовывать и не отчуждать ся инбній безъ авторизаціи его святвищества; признаеть за церковію право пріобрѣтать вновь собственность и наконецъ трактуеть о нанлучшемъ обезпечения духовенства.

Но то, что было на бунагь, было далеко оть дала. Духовенство находило вного причинъ жаловаться на правительство. Съ увольненіемъ министерства О'Донеля въ вынъшномъ году духовенство увидъло для себя надежду въ новомъ иннистерствъ Мирафлореса. Маркизъ Мирафлоресъ, нъкогда испанскій посланникъ при папскомъ дворъ, другъ нео-католической партіи, считающей въ числъ своихъ сочленовъ много іезунтовъ, непрочь бы сдълать что-нибудь для духовенства. Съ этими надеждами папскій нуяцій въ Мадритъ привътствовалъ министерство. Мирафлореса даже баловъ, который удостоили своимъ присутствіемъ прекрасныя особы высшаго круга. Но по всему можно преднолагать, что правительство Мирафлореса расчитается за балъ нунція только. циркуляромъ г. Монареса. Оно не пользуется никакимъ уваженіомъ, за дъла принямаются очень модленно, не сдълало пока ничего по другияъ отрасляяъ управленія и, по интино всяхъ, прожде ченъ усперть что-нибудь сделать, должно будеть выдти въ отставку.

На циркуляръ Монареса недавно архіепископъ Таррагоны сеньеръ Коста-и-Боррасъ Хозе Доминго (Costa y Borras Joce Domingo), личность уважаемая въ церковной испанской іерархіи, отвѣчалъ письномъ, въ которомъ объясняетъ, что правительство не исполнило и должно исполнить изъ конкордата. Я приведу изъ этого большаго письма иѣкоторые отрывки, которые могутъ представлять сакты для сужденія о дѣйствительномъ отношенія испанской церкви къ государству и обществу.

«Конкордать», говорить архісинсконъ Таррагоны, «въ своихъ первыхъ четырехъ артиклахъ содоржитъ основанія для религіозной, нравственной и соціальной реставраціи. Но вопреки манлучшамъ стреиленіямъ списконовъ, ны не видинъ ся въ нашей странъ и должно сознаться, что четыре уномянутые артикла въ большей части случаевъ-мертваа буква. Такъ:

# цврковь и государство въ испании.

«Въ первомъ говорится, что всегда продолжится религія католическая, апостольская, римская со всёми правани и прерогативами, которыми она должна пользоваться по закону Божію и священнымъ канонамъ. Больше этого и желать нечего. Но гдё здёсь религія Божія и священные каноны? Достаточно только имъть глаза и открыть ихъ для истины, чтобы признаться, что мы находимся отъ нихъ далеко.

f

«Во второмъ-узаконяется надзоръ епископовъ за всякаго рода образованіемъ, чтобъ оно было сообразно съ религіей католической, апостольской, римской. Это говорится, — но на дълъ правительство составило свои планы и регламенты образованія (instruccion), учредило свон юнты (juntas), начиная съ высшей центральной ювты до юнть въ провинціяхъ,-гдъ о клиръ почти вътъ и ръчи. Всякое обучение сдълалось чисто свътскимъ (secularizata); а вліяніе церкви почти равно нулю. Если какой-нибудь прелать принесеть жалобу на какого-вибудь учителя за его злыя идеи, то следуеть только переводъ этого учителя въ другое изсто, гдъ онъ будетъ столько же или еще больше вреденъ здравому образованию ювошества. Говорю это по опыту. Одинъ наставникъ первовачальнаго обученія, защищаемый инспекторомъ провинція, еще больше началь развращать юношество посль того, какъ прелать принесь на него жалобу. Очень хорошо извъстно, какимъ уваженіемъ въ университетахъ пользуются запрещенныя книги и тъ профессоры, которые утопаютъ въ заблужденіяхъ, нементе противныхъ церкви, какъ и государству. Еписковы жаловались и просили правительство ся величества о принятіи ибръ къ пресвченію этого зла и его чрезвычайныхъ послъдствій; но до сего времени пока не принято никакихъ мъръ. Надзоръ предатовъ по этой части ограничивается только ихъ семинаріями, а виб ихъ представленія совершенно не принямаются.

«Въ третьемъ — объщается отъ правительства уважение и покровительство епископанъ въ исполнении ихъ обязанности

пресладовать тахъ, которые бы хотали извращать и повреждать обычаи, а равно препятствовать публикаціи, введенію и обращенію вредныхъ и пагубныхъ книгь. Эти великія обащанія подверглись тойже участи, какъ и обащанія, данныя въ прежнемъ артикла. Деморализація распространяется ужасно и даже поощряется тами саными властями, которыя бы должны ее удерживать и полагать ей преграды. Развратныя книги распространяють, какъ кто хочеть.

«Журналы говорять о предметахъ религія что я какъ угодне и публикують разпообразныя заблужденія, избъгая лишь такихъ, которыя погли бы слишконъ ръзко поразить общественное чувство, еще не совстиъ развратившееся. Фискалы печати всъ болъе или менъе свътскаго образованія и боязливы относительно предметовъ религіозныхъ... Двъ вещи необходниы были съ самаго начала для исполненія великой религіозной и соціальной обязанности сообразно съ конкордатомъ. Первая-каждый епископъ для своей епископіи долженъ назначить фискала для журналовъ. Вторая-верховная власть должна дать властямъ провинціальнымъ инструкцію о покровительствв духовному фискалу въ преслъдования непозволенного въ печати. Невозможно подумать хладнокровно о наводнения безправственныхъ и нечестивыхъ книгъ. Пресладованія этихъ-то книгъ конкордать и требуеть въ настоящемъ артиклъ. За веисполнение этого требования ны достойны потопа.

«Артиклъ 4-й обязываетъ правительство дать церкви полную свободу, которая принадлежитъ ей по священнышъ канонамъ, писаннымъ, разумъется, не для Испаніи только. Въ Австрія, послъ заключенія послъдняго конкордата, мы видишъ, что нунцій его святъйшества вступилъ въ сношенія съ епископали для того, чтобы лучше и законнъе исполнить этотъ торжественный договоръ. Мы же остались съ тъпъ, что видъли написаннымъ, что намъ дается полнал свобода, привадлежащая по салщиннымъ копонамъ.

170

«Артикды 5, 6 и 7-й говорять о новошь распредвления діоцезовь. Но и по этому сдблано почти тоже, что по другимъ, т. е. ночти не сдблаво ничего.»

ľ

í

I

ť.

ţ

Ŀ

ŀ

ź

ţ

÷

f

f

5

¥,

đ

Архієпископъ Таррагоны такимъ образомъ разбираєть одинъ артикать за другимъ и находить, что изъ конкордата правительство почти инчего не исполнило. Такъ окъ говорить о жаловань духовенству, которое ему не выдается, о самомъ жалкомъ положении семинарій, которыя почти не имъють средствъ къ содержанію.

Нельзя думать, чтобы письмо архіепископа Таррагоны привело къ какимъ-нибудь результатамъ. Едва ли въ какой другой странъ можно найдти подобную апатію къ религіознымъ вопросамъ, какъ въ Испаніи. Само духовенство, потерявъ прежнее свое положеніе, такъ опустилось, что не въ состояніи составить себъ новаго идеала, къ которому бы могло стремиться. Правительство же дълаетъ только то для духовенства и церкви, что полезно его прямымъ интересамъ, а къ прочему удивительно равнодушно.

Я упомянуль о прошении французскихъ дамъ испанской королевѣ въ пользу протестантовъ, замѣшанныхъ въ Лохѣ и Гранадъ. По этому прошенію только и сдълано, что одна оффиціальная газета напечатала нравоученіе этимъ дамамъ, что онб-де могуть найдти исходь для человъколюбивыхъ движеній своего сердца у себя въ отечествъ, вли же въ Италін, подавъ помощь страждущей неаполитанской королевъ, или же... въ Польшъ, сдълавшись сестрани инлосердія для проливающихъ кровь за отечество полаковъ... Другія же газеты съ какою-то ясною небрежностію только перепечагали статистическія свъдънія о томъ, въ какихъ земдяхъ есть свобода и терпимость религіи и въ какихъ нътъ ея. Вотъ что онъ перепечатали: «націи, у которыхъ существуетъ свобода или терпиность культовъ: Римъ, Франція, Англія, Австрія, Пруссія, Италія, Швейцарія, Данія, Швеція, Россія, Голландія, Бельгія, Португалія, всъ государства нъмецкія,

Греція, Турція, Египеть, Тунись, Марокко, Алжирія, Персія, Индія, Китай, Апонія, Авотралія, Монголія, Кохинхина, Конго, Нигриція, Абиссинія, Республика San Marino, Сандвичовы острове, Южная и Свверная Америка. Націй, у которыхъ изтъ ни свободы, ни терпимости культовъ: Испанія и долина Андорра.»

К. Кустоліввт..

1863 г. мая 22 (іюня 3). Мадрить.



ЗАМЪТКИ ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

СОЛЕРЖАНІЕ, высочайше учрежденное Присутствіе для наыскавія свособовь къ обезнечение быта духовенства; изменено собранія и доставленія свъдъній отъ духовенства; навъстія изъ спархій: віевскій комитеть; распоряженія полтавскаго епархіальнаго начальства; образование особылт, присутствий въ губернскихъ городахъ литовской епархін.---Внутренняя корреснонденція: Зам'ятки по вопросу о духовенства (продолжение). Селщ. Ст. Лебедееа.-Съ Кубани. По вопросу объ улучшения быта кавказского станично-епархіальнаго духовенства. С. К-го. - Голосъ низшихъ членовъ сельскаго причта. Д. П. Образцова.-Письмо въ редакцію. Ив. Т-каго.-О соединеніи должностей малоприходныхъ священниковъ въ городахъ съ должностями наставниковъ семинарій. Одного изъ наставниковъ семинаріи. -- Шретелерей С. К. Сабиднить (некролого).-Разныя извъсти: Рачь святайшему Суноду архимандрита Иларіона, при нареченія его въ епископа черногорской и бердской областей. -- Сборъ пожертвований по духовному въдомству въ пользу православнаго духовенства, пострадавшаго отъ польскихъ мятежниковъ.-Москоеская епархіальная бябліотека.-Пожертвованія въ пользу церквей западнаго края.-Въдомость о сельскихъ училищахъ при приходскихъ церквахъ (по всъмъ епархіямъ). - Грамотность между черемисами. -Изданіе книгъ для народнаго чтенія. — Община сестеръ милосердія въ с. Буреги (псковской губ.).-Могилевское училище дъвицъ духовнаго званія. — Перемъна учебныхъ часовъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ вятской епархін.-Пожертвованія на сврогъ-дъвецъ духовнаro znamia

# ВЫСОЧАЙШЕ УЧРЕЖДЕННОЕ ПРИСУТСТВІЕ ДЛЯ ИЗЫСКАНІЯ СПОСОБОВЪ КЪ ОБЕЗПЕЧЕНІЮ БЫТА ДУХОВЕНСТВА.

# ИЗМЪНЕНІЕ СРОКА ДЛЯ СОБРАНІЯ И ДОСТАВЛЕНІЯ СВЪДЪНІЙ ОТЪ Духовенства.

По случаю полученныхъ отъ нъкоторыхъ преосващенныхъ соображеній о пользъ продолженія срока доставленія требуемыхъ изъ епархій свъдъній по дълу объ улучшеніи быта православнаго духовенства, съ цълію предоставить духовенству болъе времени обсудить предложенные вопросы и съ большею зрълостію сообразить столь важное дъло, Высочайше учрежденное Присутствіе, имъя при томъ въ виду с Т. XL что продолженіе срока будеть нитьть еще ту выгоду, что при предстоящемъ въ лътніе итсяцы обозртвія епархій преосвященными имъ представится возможность лично наблюсти за правильнымъ ходомъ сего дёла и разръшать на итстт могущія встръчаться у приходскаго духовенства недоуитнія, а чрезъ то и сами преосвященные, ознакомившиоь съ нодробностями дёла на итстахъ, будуть имъть болте положительныхъ данныхъ для составленія потомъ общихъ сообраисевій по епархіи, положило въ этихъ отнониеніяхъ полезнымъ продолжить срокъ для собранія и доставленія уномянутыхъ свъдъній въ Присутствіе по 1 октября сего года.

На сіе положеніе воспослѣдовало Высочайшее Его Инператорскаго Величества соизволеніе.

Извъстія изъ впархій: кієвскій комитеть; распоряженія полтавскаго впархіальнаго мачальства; образованіе особыхъ присутствій ві гувернскихъ городахъ литовской внархін.

- Высокопреосвященный Арсеній, интрополить кіевпреосвященному викарію въ Кіевъ, для окій, продписаль болье удовлетворительнаго и, по мъръ возможности, обстоятельнаго и полнаго обсуждения и ръшения вопросовъ, заключающихся во II и III отдълахъ общей програмы, открыть у себя и подъ своимъ предсъдательствоиъ частный комитеть изъ 7 лицъ (не препятствуя пригласить и больепо успотрънію) ректоровъ академія и семинарія, протоіереевъ: Скворцова, Крамарева, Өаворова, Лебединцева и секретаря консисторіи или его помощника, а для большаго удобства и поспѣшности въ дѣлѣ, предоставить каждому изъ нихъ избрать для себя по одному изъ предложенныхъ вопросовъ, которыхъ также 7, и потомъ свою частную работу внести въ общее, подъ предсъдательствоиъ викарія, присутствіе на совокупное разспотрѣніе, окончательное же по вствиъ вопросанъ заключеніе, переписавъ набъло, за общею подписью всъхъ участвовавшихъ въ сужденін, представить къ назначенному сроку къ его высокопреосвященству.

- По распоряжению преосвященнаго Іоаны тавскаго, полтавская консисторія по надле: тръніи всъхъ представленныхъ отъ жестн свъдъній, должна безотлагательно составил по каждому вопросу и затъкъ сдълать сооб ченіе о томъ, что должно и ножно будетъ улучшенію быта полтавскаго духовенства. Д наго и успъшнъйшаго окопчанія этого дъл наличнымъ членамъ консисторіи, назначены є протојерен: Павелъ Катрановъ и Николай Ду яснение вопросовъ по II и III отдъламъ прогр влено Присутствіемъ самимъ преосвященным основываться не на однихъ дичныхъ своих соображеніяхъ, преосвященный Іоаннъ пору ному протојерею Павловскому и протојерея Дунитрашко витстъ съ секретаренъ конси вить свои соображения по встиъ вопросанъ, упонянутыхъ отделахъ программы, съ прил гихъ предположеній, которыя, по м'встнымъ чной ихъ опытности, они нашли бы нужным преосвященству для доклада Высочайше учр сутствію. Чтобы заняться порученнымъ дъл нъе и не развлекаться другими текущими сторія назначила особыя вечернія застданія пятницаять и воскресеньямъ.

- Предсѣдатель Высочайше учрежденнаго дѣламъ православнаго духовенства, высоко шій Исидоръ, митрополитъ с.-петербургскій чайшее повелѣніе объ учрежденіи особыхъ губернскихъ городахъ митрополиту литовсе которой состоитъ нѣсколько губернскихъ гс жилъ высокопреосвященному Іосифу: «по с начальниками виленской, ковенской и гродно учинить распоряженіе о преобразованіи суще въ губернскихъ городахъ съ 1842 года коме

почению православнато духовенства въ губ эрискія по означенному предмету присутствия; что касается до средствъ для веденія письменной части и делопроизводства въ приоутетвіяхъ, то, нитя въ виду, что канцелярія означенныхъ коннтетовъ содержались средствани трехъ въдоиствъ: губернскаго, епархіальнаго в государственныхъ внуществъ, -вредлагается снабдить губернскія присутствія требующянися на означенный предметъ средстваям по взаниному соглашенію съ гг. начальниками губерній и управляющими палатами государственныхъ имуществъ. По поводу этого сообщенія интрополить литовскій сделаль следующее распоряженіе (оть 21 мая): «Для присутствованія въ губернскихъ присутствіяхъ, вибсто себя назначаю преосвященныхъ викаріевъ-въ гродненскопъ Игнатія, въ виленскопъ и ковенсконъ — Александра, предоставляя имъ, на случай своего отсутствія, поручать эту обязанность: въ Вяльнѣ каесдральному протојерею, а въ Гродит и Ковит протојереямъ тамошнихъ соборовъ. За синъ возлагаю на нихъ же преосвяневныхъ Игнатія я Александра: снестись безпосредственно съ гг. начальниками соотвътственныхъ губерній, о преобразованія существующихъ въ губерискихъ городахъ съ 1842 года комитетовъ по обезпечению православнаго духовенства въ губернскія по озваченному предмету присутствія, — а такжо на счетъ средствъ для веденія въ сихъ присутствіяхъ письмоводства и делопроизводства, сообразясь съ гг. начальниками губерній, мельзя ли для сего оставить тъ саныя средства, которыя употреблялись прежде въ комитетахъ. Консисторія сообщить о семъ обоинъ преосвященнымъ, а за тяжь, по жара получения отъ нихъ и отъ губерискихъ присутствій свяденій о действіяхъ по преднетанъ на нихъ возложевнычь, а также по мъръ санаго хода дъла, будеть развивать и свои дъйствія по симслу указаній, прописанныхъ въ настоящемъ отношения.»

#### ЗАМЪТКИ.

# внутренняя корреспонденц

## Замътия по вопросу о духовен

(Продолженіе)

Въ тѣсной связи съ вопросомъ объ улучшеніи ства стоитъ весьма важный вопросъ о составѣ цер Онъ требуетъ особеннаго вниманія и обсужденія.

È,

10 P

.-

r.

F

ţ

4

í

۴

Составъ причта, по большей части, комплекта многолюдныхъ селеніяхъ при одной церкви быва иногда и четыре священника, и у каждаго изъ н четника: дьячекъ и пономарь. Число діаконовъ ходахъ-неопредѣленно. При 2-хъ священникахъ діаконъ, а иногда и два, — при 3-хъ — 2, 1, а в одноштатныхъ церквахъ, смотря по численност большей части, имъется въ наличности полный Нуженъ ли такой многочисленный составъ причт

Сужденія объ этомъ уже давно илутъ въ сре и отчасти заявлены и въ литературѣ. Всѣ едино, нія, что полный во всѣхъ, хотя бы то и многоч бенно сельскихъ приходахъ, комплектъ причта прасно обременяетъ и прихожанъ и само лухове: замѣтки по этому предмету (въ окт. кн. Прав. ( лый годъ) высказалъ свящ. Л. Миловзоровъ, остается только кое-что прибавить отъ себя въ мътокъ о. Миловзорова.

Особенно излишне штатное мъсто діакона, в ¢ ни было многочисленномъ приходъ. Изъ общи 1 лоходовъ діаконъ получаетъ часть равную двум лучаемымъ причетниками. Въ чемъ же состоитъ кона? Всс, исполняемое діакономъ, всегда свобо 3 жетъ выполнять самъ священникъ. Въ настоящее 3 F обязавности, какую испольяетъ діаконъ, онъ им \$ ности причта по большей части не по существен (P а чаще всего только для большаго внѣшняго бл жественности при совершении общественнаго ц служенія, которое обыквовенно тамъ болае дай стоящихъ, чъмъ съ большею соборностию сове наше православное, общественное и частное, б равдо многосложиће богослужевія западной церкв случав одных священникъ, при участи и одного

## православное обозрение.

ника, свободно можеть совершать всякое, безъ исключенія, какъ частное, такъ и общественное богослужение. Кроив того: есть службы, даже общественныя, напр., малая и постная вечерии и полунощница, въ которыхъ діаконъ не принимаетъ никакого участія. Спрашивается: за что же діаконъ язъ общей суммы всего причтоваго дохода получаетъ цѣлую четверть ея? По нашену крайнему разуменію, пастоящій діаконь (въ отличіе діакона на дьячковской вакансии) въ составѣ причта совершенно не нуженъ: пусть овъ состоитъ на вакансіи дьячка (\*). Если есть возможность, онь можеть принимать діаконское участіе въ общественномъ богослужении; вогда же это неудобно, пусть правыть дело клирика. Очевидно, что если есть возможность, т. е. если въ приходъ достаточно такихъ прихожанъ, которые могуть читать и пѣть ва клирост (такихъ прихожанъ въ каждомъ приходъ достаточно), діаконъ, въ каждый праздничный и воскресный день, можеть участвовать въ священнодъйствін. Но во всякомъ случать, мърою этою достигаются два весьма важныхъ условія-экономія причта и прихожанъ и самое благодение богослужения. Повторяемъ: сопрось о составь причта, особенно вь экономическомь отношении, очень важень, и желательно, чтобы на него было обращено особенное ениманіе. Наше мити такое: во всяхъ, безъ исключенія. многочисленныхъ сельскихъ и городскихъ (кромѣ соборныхъ) церквахъ комплектъ причта могь бы состоять изъ трехъ лицъ: священника, дьячка, рукоположеннаго во діакона, и пономаря; въ малочислепныхъ же приходахъ-только изъ двухъ: священника н-тоже въ санѣ діакона-дьячка. Мы даже думаемъ, что можно бы обойтись съ однимъ причетникомъ и во всъхъ, безъ исключенія, приходахъ. Вѣдь при одновъ священникѣ-лицѣ, безъ котораго не можетъ быть отправляемо ни одно, ни частное, ни общественное богослуженіе, и въ случав его болвани и отсутстви изъ прихода, улаживается же дѣло такъ, что богослуженіе и требоисправление по приходу безостановочно исправляется иля приглащаемыми, изъ другаго прихода, сосъдними священныками, или къмъ другимъ. Отъ чего жъ не можетъ быть этого въ отношении причетника? Человъка, могущаго исправить должность

<sup>(\*)</sup> Огранячивать діаконское служеніе однямъ участіемъ въ церковновъ богослуженія не слъдуеть. Надобно желать, чтобы діаконы принимали также участіе въ проповъдничествъ и народномъ образованія, подобно священникамъ, в производилась бы (на штатныя мъста, или на причетническія вакавсія) изъ людей способныхъ трудиться такимъ образомъ (отончившихъ курсъ или вышедшихъ изъ средняго отдъленія семинарія). Род.

### JANSTER.

причетника, во всякоиъ селѣ можно найдти; а если иѣтъ, то можно и пригласить причетника изъ другаго прихода.

Вивств съ твик им находник настоятельно необходиними. чтобы дьячки, которые, какъ вы сказали, должны быть въ санъ діакона, были непремівнно наз кончивших полный курсь въ семинарія. Это весьма важно во многихъ отношеніяхъ. Кому неизвъство, на какой степени обравованія, умственнаго в нравственнаго развитія стоять у нась какъ вообще всё причетники, такъ преимущественно сельскіе? Это-уняженіе, скажемъ болве-поворъ на весь церковный клиръ... Нельзя бевъ сердечной боли, бевъ душевваго возмущенія видѣть, какъ искажается иногда священное дѣло причетниками. Какъ же исправить этотъ недостатокъ? Для этого недостаточны какія-нибудь паліативныя средства, или полумёры, ногущія исправить дѣло только въ извѣстной степени; здѣсь необходины мѣры рѣшительныя, которыя могли бы унячтожить здо въ его коряв. Средство это-назначение на причетническия мвста окончившихъ курсъ воспитанниковъ семинарія. Отъ чего окончившему курсь, въ выдахъ практическаго ознакомления и изучения обяванностей причетника, діакона, да и самаго священника, церковнаго устава и, наконецъ, порядка церковнаго богослужения, не послужить извъстный срокъ на этихъ должностяхъ? Это положительно необходимо в не можеть быть ни унязительнымъ, ви затруднительнымъ для кандидатовъ во священники. При поступленів во священныки прямо изъ семинарія, гдѣ готовящіеся къ священству обыкновенно весьма мало и слабо ознакомляются съ практическою стороной своей будущей пастырской двятельности вообще и богослуженія въ частности, молодые священники, нисколько практически не подготовленные, по веобходимости становятся въ ложное, весьма невыгодное положение. Напримъръ: вачинаеть, въ первый разъ, молодой свящевникъ служить,--какой-нябудь неграмотный, самъ ничего не понимающій дьячекъ берется руководить его; священникъ, по новости дѣла, естественно робъетъ, теряется и невольно ошибается, что при богослужении равстроиваеть религіозное чувство предстоящихъ... Эта неопытность молодаго священника всегда сопровождается твить, что онъ на первыхъже порахъ теряетъ свой авторитетъ, какъ въ глазахъ своего прихода, такъ и причта, который считаетъ себя въ правъ не имъть къ нему надлежащаго уваженія, и священникъ становится въ немалую зависимость отъ причетниковъ. Само собою разумѣется, что если кончившій курсь пробудеть извѣстный срокь на должности причетника и діакона и, подъ руководствомъ уже опыт-

85

ваго священника, практически изучить все необходниое для своей будущей священияческой даятельности, тогда онь избагиеть подобныхъ непріятностей и сраву же поставить себя въ прочное положение, какъ отвосительно прихожавъ, такъ в причта. Виъсть съ твиъ, въ это время онъ усовершенствуетъ себя въ проповѣди, всмотрятся въ духъ и жизнь народа и общества, въ средѣ которыкъ онъ готовится служить. Что же касается до того опасенія, которое обывновенно здёсь предподагають, вменно - что дохоковъ, получаемыхъ на должности причетниковъ, недостаточно для содержанія еще ничего не имбющаго мододаго человбка наъ кончившихъ курсъ, то это затрудненіе, какъ ожидается, будетъ устранено высочайше учрежденнымъ Присутствіемъ, которое въроятно изыщетъ способы и источники лучшаго, сравнительно съ настоящимъ, обезпечения причетниковъ. Кромъ того, духовенство, по волѣ Государя, призывается въ ближайшеву участію въ народномъ образованія. Сл'ядовательно кончившій курсъ, при исполнения должности причетника, можетъ быть если не наставиякомъ, то ужъ непремѣнно помощникомъ священника при народномъ училища. И дайствительно, есть основание надаяться, что нестотря на всѣ усилія и хлопоты антагонистовъ духовенства, несмотря на всв эти проекты, поручающіе народное образованіе то сельскимъ писарамъ, то вновь имѣющимъ приготовиться, нарочитымъ учителянъ для народа, обучение его, по всей въроятности, останется большею частію за духовенствомъ, которое и положило уже начало этому великому делу. Если же должность сельскаго наставника, какъ назначаетъ опубликованный проектъ «о народномъ образования», будетъ вознаграждаема двумя стами рублей съ квартирою, то эта сумма, въ соединении съ доходами причетвическими, очевь достаточна.

Такъ какъ 4-мъ пунктомъ высочайшаго указа предписывается Присутствію изыскать способы къ открытію ближайшаго участія духовенству въ народномъ образованіи, то мы считаемъ здѣсь умѣстнымъ остановиться на этомъ, еще нерѣшенномъ окончательно вопросѣ. Можно ли и слѣдуетъ ли народное образованіе поручить духовенству?

Сколько шумвыхъ толковъ, споровъ, мвѣвій и проектовъ вызвалъ въ обществѣ и литературѣ этотъ вопросъ! Сколько унизительныхъ нареканій, язвительныхъ сарказмовъ, упрековъ несетъ духовенство за то, что, почти бевъ всякихъ средствъ, бевъ посторонняго, сочувственнаго содѣйствія я—безмездно оно взялось за многотрудное дѣло народнаго образованія!...

Многіе (впрочемъ не всѣ), желая отстранить луковенство отъ народнаго образования, то предлагають въ учители варода сельскихъ висарей, то рекомендуютъ, для приготовления народныхъ учителей, отврыть ври гимвавіяхъ нарочитый педагогическій классь (что въ нѣкоторыхъ гимназіяхъ уже и приводится въ исволнение), то доказывають необходимость-учредить нарочитые, для этого, педагогические институты. Хотя насъ, какъ принадлежащихъ къ сословію духовенства, можеть быть и заподоврять въ пристрастіи, но мы, во имя справедливости, приглашаемъ всяхъ обратить вваманіе и безпристрастно, безъ всякихъ предъубъжденій, обсудить слъдующіе вопросы: уже ли, въ самомъ дълъ, духовенство наше до того слабо развито (разумъемъ свя щенниковъ), что ужъ ни въ какомъ случат не можетъ съ усптхомъ выполнить задачи народнаго образованія?... Ужели профессія народнаго учителя такъ велика и многосложна, что непремвные требуетъ спеціальной подготовки и недоступной духовенству учености?... Чему же, посла втого, хотять учить народъ?мы недоумъваемъ. Ревонно ли тратить огромные капиталы на учреждение и содержание нарочитыхъ институтовъ для приготовленія народныхъ учителей изъ другаго непремѣнно званія, лишь бы только устранить отъ учительства духовенство, которое имъетъ возможность вести это дело хотя не блистательно, но съ скромнымъ успѣхомъ, за то съ гораздо меньшими издержками для государства и народа? И можно ли въ противномъ случаѣ съ увѣревностію поручиться, что вародное образованіе, отвятое у духовенства, пойдеть съ полнымъ успѣхомъ? Кажется, гораздо проще, успѣшвѣе и въ экономическомъ отношеніи выгодиѣе было бы поступить, еслибы при каждой семинаріи открыть канедру педагогики для спеціальнаго, если ужъ того непремѣвно желають, приготовленія народныхъ учителей изъ духовенства. Мы не отвергаемъ того факта, что въ ново-открытыхъ теперь духовенствомъ школахъ народное образование идетъ очень часто неудовлетворительно. Но это зависить большею частію не отъ неспособности духовенства, а отъ другихъ, постороннихъ причинъ. Объ этомъ дѣлѣ судятъ и знаютъ больше по голословно-принятыть газетнымъ извъстіянъ, по свъдъніямъ, чаще всего схваченнымъ миноходомъ, на лету, по давнымъ, часто основаннымъ на какихъ-либо случайныхъ обстоятельствахъ. Провърьте это дъло внимательние, всмотритесь въ него ближе, какъ слъдуеть, и тогда вы увидите, гдѣ кроются причины малоуспѣшности теперешнихъ школъ. Взгляните сначала: какова ихъ обстановка,

чёнь и кёнь поддерживаются оне? нийють зи оне те внешнія и внутреннія условія, которыя способствовали бы полному успёху? и нёть ли въ нихь чего-нибудь такого, что, при всёхъ усвляхъ, при всей опытности и добросовъствости завяти наставника, параливируетъ успѣхъ обравованія? — и тогда уже обвяняйте духовенство, которое взядось за дело народнаго образованія бевъ всякихъ средствъ и, чаще всего, не только бевъ всякаго посторонняго содействія и сочувствія, напротивъ-нередко при антаговнать своимъ начинавіямъ. Само-собою разумѣется, что будущимъ народнымъ учителянъ, при регулярной организапін народныхъ школь и при необходимыхъ пособіяхъ, послѣ духовенства уже легче будетъ вести дъло обравованія. Самыя важныя и главныя трудности теперь уже преодолёны духовенствожь, все уже теперь подготовлено, -- остается продолжать вачатое. Но пойдеть зи народное образование лучше, успѣшнѣе въ рукахъ будущихъ учителей, это еще вопросъ, на который отвѣчать утвердительно теперь елва ли возможно. Духовенство, при настоящей своей невориальной, связующей его по рукамъ и вогамъ, бытовой обстановкъ, не имъю всей возможности вести съ успѣхомъ народное образованіе не по неспособности своей и не потому, что отъ ванятій по училищу отвлекають его служебныя обязанности по приходу, а чаще и больше всего потому, что духовенство, вслѣдствіе своихъ матеріальныхъ нуждъ, должно было отвлекаться, въ ущербъ занятіямъ по училищу, на ванятія по домашней экономіи. Здісь, по нашему мнізнію, главная причина неуспѣха теперешнихъ школъ. Устраните ее, и можете быть увърены, что народное образование пойдетъ не попрежнему (\*)!

Предполагаемое назначение причетниковъ наъ кончившихъ курсъ воспитанниковъ семинаріи вызываетъ еще слѣдующіе вопросы: а) куда дѣвать неокончившихъ курсъ, исключенныхъ наъ семинаріи воспитанниковъ? и б) какъ поступить съ теперешними, неучеными дъячками?

Что касается перваго вопроса, то мы въ свою очередь спросимъ: веобходима ли и въ какой мфрв раціональна мбра, приня-

88

<sup>(\*)</sup> Нельзя отвергать, что причиною неуситка тенеренникъ школъ бызаетъ иногда и неспособность, яли неприготовленность преподавателей изъ духовныго званія. Но эти частные случан, встричающіеся са пректикко, инсколько не служатъ доводями противъ участія духовенства въ народномъ образованія съ общей точки зринія. Существующіе недостатки при никоторыхъ мирахъ относительно семинарскаго образованія могутъ быть исправлены. Ред.

### SAMSTEN.

I

t

ł

t

ł

тая нашими инзшими духовно-учебными заведеніями, увольнять преждевременно неисправныхъ воспитанниковъ изъ училищъ и семинарій? Какая цёль этой мёры? и каковы ся послёдствія?

Ни въ одномъ изъ свътскихъ учебныхъ заведеній не принято въ такихъ разиврахъ исключать воспитанниковъ изъ заведенія, кавъ это делается въ духовныхъ. Здесь каждогодно вногда целымь сотвамь воспитачениевь отказывають продолжать начатое образование. Все духовенство всегда единодушно и горько жаловалось и жалуется на эту, слишкомъ крутую и, нельзя скрыть, едва ли раціональную м'вру. И жалобы духовенства уважительны. Обыкновенно исключають изъ дух. заведеній или за малоуспѣшность, или за какіе-либо проступки. Достаточны ли эти причины къ тому, чтобы непремѣнно прибѣгать къ такой тяжелой и пагубной для многихъ воспитаниямовъ март? Разумно ли за чакую-вибудь инчтожную, безсознательную, детскую шалость, или естественную леность какого-нибудь десяти-летияго мальчика наказывать всогдашиямъ удаденіемъ его изъ заведенія? Да если проступокъ сдѣланъ и не десятилѣтнымъ, а уже варослымъ воспитавникомъ семвнаріи: то уже ли, кромѣ исключенія, нельзя уже и найдти другаго рода штрафа и наказанія? Какого рода эти проступки? Чаще всего свойственное возрасту юнощества, какое-вибуль минутное увлечение, неосторожно снаванное въ раздражении разкое слово, или чамъ-либо выраженное непочтение къ начальству и т. п. За такіе проступки всогда можно оштрафовать виновнаго какимъ-либо другимъ образомъ, только не удаленіемъ наъ учебнаго заведенія. А не бываеть ли за частую, н такъ, что вного исключатъ-такъ, ни за что?... Это не тайна и не клевета... Повторяенъ: резонно ли за какой бы то ни было про-, ступокъ наказывать такою тяжкою мерой наказанія, которая почти всегда имветь пагубное вліяніе на цвлую живнь? Ведь исключение изъ заведения-наказание, равносидьное наказанию за преступленія уголовныя!... Исключевный, мало того, что лишается почти навсегда возможности образовать себя, - овъ нерѣдко на всю жизнь еще теряеть свои личныя права и преимущества! Какой благой цвля достигли, или хотять достигнуть этою иврой? Кроив саныхъ нагубныхъ последствій для духовенства-инкакой! Отъ чего у насъ въ такомъ левъжествъ, грубости, деморализація косябеть визній церковный клирь, какь не отъ этой изры? Что чаще и больше всего въ такилъ ужасающихъ развиврахъ развиваетъ въ средъ духовенства ножизненный пролотаріать, какъ не эта мъра? Въ самомъ двав, муда

напринбръ дваться, куда поступить еще нисколько неразвитому, почти неграмотному, исключенному, и при томъ еще нервако, съ неодобрительною отъ училищиаго начальства аттестацією, мальчику? Этому несчастному предстоять въ жизни чаще всего двъ дороги: или поступить въ какое-нибудь грязное присутственное мисто, гли на первыхъ порахъ онъ долженъ получать жалованье несрявненно меньшее того, какое получаеть тамошній канцелярскій служитель, или же, волей-неволей, идти во дьячки, гдъ уже на всю жизнь онъ долженъ оставаться неподвежныйъ невъждою и съ твиз вибств пожизненнымъ, жалкинъ бъдняковъ. Какія ужасныя крайности!... и ва что же? Мы кръпко убъждены въ томъ, что духовно-учебныя заведенія нисколько не потеряють отъ того, есля эту жеру наказанія совсёмь оставять. Развѣ вромѣ карательныхъ мѣръ нельзя найдти средствъ исправительныхо? Въ чемъ же и задача правственнаго воспитанія юношества? Мы не спорнить, что могуть быть случан и обстоятельства, которыя могуть или расположить воспитанника вылти по доброй вол'в изъ заведения, или наоборотъ - вынудить начальство къ прискорбной необходимости увольнять изъ заведенія... Но эти случан пусть будуть исключениями. Пусть каждый наъ воспитанниковъ учится — до nec plus ultra. Онъ не ниветь способностей? Это еще - не вричина, чтобъ его, невремънно, удалать изъ заведения. Уиственныя способности не у каждаго проявляются и развиваются сраву, вдругъ. Въ данное вреня онъ слабо успеваеть: но наъ этого еще не следуеть, что способности его останутся въ таконъ положения навсегла. А не бываеть ли зачастую и такъ, что единственною причиной неусивинности извёстнаго воснитавника служить самый методь преподаванія, мли ненориальное обращеніе наставника?... Наиз потучь замытить, что бевь предварительнаго увольневія, изъ учнлинуъ и семинарій, воснитанниковъ, число ихъ должно возрастать до значительныхъ разжеровъ, а это будеть обременительно для заведеній. Оть этого большой бъды ны еще не видинь. Изъ золь всегда нужно небырать меньшее. Въ навой проворція будеть накопленіе, въ такой же, равуньется, должень быть и выпускъ кончирниятъ курсъ воснитавниковъ ноъ семинарій. Главная вадача каждого учебного заведенія — предоставить, въ изувстной степени, извъстного рода, образованіе своних восинтанниканъ. Слёд. преждерременное увольнение восинтанинковъ изъ заведения ость пранов уклонение оть этой задачи. Но напосну ишьно, горавно важные то, что но окончании полнаго курса,

Digitized by GOOS

выпущенные воспитанники семинарій будучи достаточно развиты, будуть имѣть больше свободныхъ путей для болѣе удобной, по своему призванію, жизни. Какъ ни слабо будеть это развитіе нѣкоторыхъ изъ воспитанниковъ семинарій, по окончавін ими полнаго курса, во всякомъ случаѣ они будутъ гораздо способнѣе тѣхъ, какіе преждевременно увольняются изъ нахъ. Тогда уже не будетъ болѣе затрудненія замѣщать причетвическія вакансів кончившини курсъ, людьши достаточно развитьюми, по крайней иѣрѣ для этой должности. Что же касается до того, какимъ образомъ и долго ли кончившіе курсъ должны пробыть на должности причетвиковъ, то онъ разрѣщается стеменью нолученнаго въ семинаріи образованія, усердія и заслугъ по службѣ. Јучшіе изъ воспитанниковъ проходятъ эти должности меньшій, противъ худшихъ, срокъ и такъ далѣе (\*).

Что касается того, куда дёвать вмёющихся тенерь въ наличности неученыхъ причетинковъ, вы можемъ сказать только то, что вёра замёщенія кончивілним курсъ воспитанинками семинарія причетническихъ мёстъ должав быть приводине въ исполненіе по вёрё открытія вакантныхъ вёстъ. Состоящіе же чеперь въ наличности причетники могутъ нока оставаться на своихъ мёстахъ, на присвоенныхъ этимъ должностямъ превахъ.

Ceam, Cm. Jebedees.

Слоб. Дерезоватая, ворон. губ.

# Съ Кубани. По копросу объ улучисній быта какназемаго станично-спархіальнаго духовенства.

Et altera pars audiatur!

Реданція Прасосласнаю Обозръкія выравная желаніе, чтобы духовенство не стёсвялось звявленіенъ въ духовной журналистикѣ собственныхъ сужденій, хотя бы то и въ поленнческость духѣ, но вопросу объ улучшенін своего быта. Съ признательностью

91



<sup>(\*)</sup> Мы вполнѣ раздѣляемъ образъ мыслей автора относительно системы такъ-называемаго исключенія, столь сильно господствующей въ нашихъ духовныхъ заведеніяхъ. У насъ преобладаеть школьное обученіе, а nedaсонченкая и въ есебенности воепитательная часть крайне слаба. Натъ инкакого сонитинія, что исплюченіе учениковъ огромания подичествения возмежно тольке при илохомъ сеотоянія самыхъ училица, и съ этей оторони вопросъ о преобравованія духовно-учебныхъ заведеній водучасть новую, велятайную закимость. Род.

принимаемъ такое приглашеніе, и конечно не мы один. По требованно енархіальнаго начальства мы уже представние наши отвывы по вопросамъ программы. Но эти отзывы, неизбъжно заключенные въ тъсную рамку оффиціальности, едвали дадуть правительству надлежащее понятіе о нашемъ положенія, а тыль болье не укажуть действительныхъ исръ къ улучшению нашего быта. Полуслова, полумысли, съ боязнію высказанныя въ оффиціальныхъ отвывахъ, могуть остаться или непонятыми, или неаамученными. Необходямы комментарія неоффиціальные. Офонціальность какъ-то не мирится съ откровенностью. Притонъ офонціальный порядокъ требоваль, чтобы отзывы были представлены за общимъ подписомъ всёхъ членовъ причта; при этомъ требованія, конечно, один другимъ должны были уступать въ своихъ инвнияхъ. Не говоримъ уже о томъ, что надъ причтани есть ихотная влательная власть-благочинный, в очень возножно, что въ нирахъ отрывахъ проводится исключительный образъ мыслей ивстной власти... Необходимо дать возможность каждому мыслащему члену причта выразить отдёльно отъ другихъ свою мысль, какода бы она ни была. Съ такимъ убъжденіень пріемлю сиблость заявить и мон личныя сужденія (\*).

Не вездѣ русское духовенство поставлено въ одяѣ и тѣ же условія быта. Пусть каждая епархія, каждая отдѣльная часть епархін заявляеть свои нужды откровенно и добросовѣстно. Мы будемъ говорить только о самихъ себѣ—о духовенствѣ кавкавскомъ станцчно-епархіальномъ, или что тоже о духовенствѣ бывшаго Черноморскаго войска. Доселѣ пока говорилъ о насъ одниъ только почтенный собратъ нашъ кубанецъ о. І. Стась (№ 3 Пр. Обозр.). Мы намѣрены имѣть въ виду мнѣнія о. Стаса при изложенія собственныхъ. Да простятъ намъ собрать нашъ во ныя истивы и общаго блага нашего, если мы выразниъ кое въ чемъ ваше несоглаюје съ нимъ.

1. О. І. Стась желаеть, чтобы давали прогоны вовоноставленнымъ священникащъ для отправленія къ мъсту назначенія, или переводнимымъ съ одного мъста на другое по распораженію начальства. Но га̀т взять прогоны? Можно бы указать на церковную кощельковую сумму, но этой суммъ и такъ много расхода

92

<sup>(\*)</sup> Въ уважение мъстныхъ интерессовъ и полемическаго направления статън въ изкоторыхъ пунктахъ мы окотно помъщаенъ оту статыю; но оъ изкотерьми мыслями автора и особенно съ мизијемъ его о налогъ на предметы продевольствія для образованія народно-училищевго канитала считаемъ долгомъ выразить наше несегласія. Ред.

ва другія болье существенныя надобности. Прогоны слѣдователянь и депутатань по двламь духовнымь еще необходиние и закониве; но чтожъ двлать, когда у насъ ивть примбра, чтобы ито-либо пользовался ими! По закону следователь и депутать содержатся и производять разъвалы на счеть виновныхъ по слёдствію; но этоть законь остается цока только въ. письмени. Если въ слъдствію прикосновенны лица духовныя, то съ своего брата духовнаго слёдователь едва ли захотёль бы потянуть издержки, сопряженныя съ производствоиъ слёдствія. Но у насъ за-частую приходится быть сладователень но пустайшинь жалобань со стороны мірянь. Почему бы охотинковъ до кляувъ не обявать издержками по следствію? Одинъ-другой вляувникъ поплатился бы, а третій-четвертый потеряль бы охоту червить напрасно духовныя лица. Меньше было бы у насъ замаранныхъ по формулару и меньше переписки по консисторіи. Если умъстно скавать слово о шатвости нашего положевія въ гражданскомъ обществъ, то ны считаемъ долгомъ предъявить, что въ случаъ вляузныхъ нападокъ на насъ мы совершенно беззащитны. Священникъ, какъ пастырь и учитель, всегда можетъ войдти въ столкновение съ влобнымя и кляувными личностями, но не внаемъ, есть ли примъры, чтобы духовное лицо получило законное удовлетвореніе за обнау. Законы, авиствующіе для мірянъ, большею частію не существують для духовенства. Отчего это? Сказать ны могли бы, но затрудняемся... Скажемъ только, что ве изшало бы улучшить изтеріальный быть в консисторскихъ чиновниковъ, да м.-б. и благочинныхъ,-тогда и нашъ быть улучшился бы во многомъ...

II. О. І. Стась желаеть еще прислуги общественной для штатныхъ священниковъ. Такое желаніе выражено едва ли не всёми вами въ оссироны ийстнаго военнаго начальства. Примъръ тому, кавъ и о. Стась укавалъ, существующее' уже объ этомъ постановленіе въ тёхъ станицахъ нашего Кубанскаго войска, которыя въ церковномъ управленія подчинены главному священнику отдъльнаго Кавказскаго корпуса. Съ наждымъ годомъ чернорабочіе изъ внутреннихъ губерній заходятъ въ намъ на Кавказъ всё рёже и меньше, а потому работники становятся у насъ всё дороже и дероже. Въ настоящую пору порядочный годовой работникъ сто́нтъ у насъ не менъе 100 р. сер.—нвдержка, рѣшительно недоступная для насъ. Поэтому рѣдкій изъ насъ имѣетъ у себя работника; между тѣмъ какъ всякому священнику въ нашихъ

Ť. XI.

Digitized by G80gle

жастахъ необходино держать лошадь для спѣшнаго исполненія обязанностей по приходу. Въ каждомъ приходъ есть у насъ хутора на разстоянія 15—20 верстъ отъ перкви. Обыкновенія у насъ нѣтъ такого, чтобы сами прихожане, въ случаѣ требъ, присылали за нами подводы, да и установить такой порядовъ не видится возможности, потому что развѣ у десятаго, или двадцатаго прихожавина имѣется упряжная лошадь. По крайней мѣрѣ прихожане могли бы поставить о́дного работника для ухода за дошадью священника. Ежегодно каждая станица наряжаетъ наъ среды себя на внутрениюю службу по войску нестроевыхъ казаковъ. Войсковое начальство могло бы, кажется, распорядиться, чтобы по числу штатныхъ священниковъ, служащихъ войску, нарядъ станичный на внутреннюю службу былъ добавленъ. Тогда мы были бы не безъ рабочихъ рукъ и въ собственномъ ховяйствѣ.

III. Но почтенный собрать нашь о. І. Стась нерасположенъ, кажется, имѣть собственное хозяйство. Онъ утверждаеть, что хорошій священныхь не можеть быть хорошних домохозявномъ, в наоборотъ. Мы не раздъляемъ этого митнія. Мы напротивъ полагаемъ, что сельский священникъ должевъ быть домохозявномъ и служить примеромъ даже и въ этомъ отношения для своихъ пасомыхъ. О. 1. Стась въроятно хочетъ записать насъ въ бѣлоручки; но мы по опыту знаемъ, что прихожане наши, отъ штабъ-офицера до рядоваго, упражияась лично въ черныхъ трудахъ, нерасположены видъть бълоручекь въ своемъ приходскомъ духовенствѣ; similis simili gaudet... Потерять же намъ сочувствіе нашихъ прихожанъ невыгодно для насъ какъ въ правственномъ вліянія нашемъ на прихожанъ, такъ въ особенности въ теперешней нашей матеріальной вависимости отъ нихъ. Что будетъ впереди, мы не знаемъ; но пока съ нами ваше statu quo, до тъхъ поръ намъ, въ цъляхъ скръпления нашихъ отношеній •съ прихожанами, необходнио принимать личное участіе въ саныхъ родахъ занятій хозяйственныхъ, которыми солержатся они. Вотъ, напримъръ, саранча, засуха грозатъ посъвамъ прихожанъ; прихожане охають, а пришлый чиновникъ, живущій на чистыхъ денежкахъ, и думать не хочеть объ этомъ. Нехорото вамъ поставить себя въ подожение такихъ чиновниковъ; ны потеряенъ всякую симпатію въ себѣ прихожавъ и даже можемъ лишиться ихъ поддержки въ нашемъ матеріальномъ быту. О жаловань в намъ, за служение собствению алтарю, кажется, мечтать не саблуеть. Не думаеть ли о. Стась, что сельскому свя-

94

### ЗАМВТКИ.

щеннику необходимо читать постояние проповѣди съ церковной каеедры? Но, по собственному опыту, скажемъ, что наше церковное проповъдничество, въ особенности молодое, пылкое есть не болье, какъ мъдь ввънящая, кимвалъ бряцаяй. Добрый примъръ жизни въ священникъ для селявина назидательнъе всякой проповѣди: exempla trahunt. Одно простое слово такого свящевника, отъ сердца съ любовью сказанное, ценне двухъ-трехъ листовъ нашего школьнаго ораторства. Да не подумають, что мы-противъ церковной проповѣди, нѣтъ! Но всему есть время и мѣра. Мы не желали бы, чтобы православные священники обратились въ теоретиковъ-прововѣдниковъ, подобно лютеранскимъ пасторамъ. Довольно, если любимый прихожанами священникъ по временамъ — въ важныхъ случаяхъ скажетъ незатъйливое поучение, научить подъ диктовку дѣтишекъ молиться Богу, простыми словами объяснить значение молитвъ, разскажетъ догматы вѣры христіанской, обязанности христіанина.

Итакъ мы утверждаемъ, что нашъ черноморскій священникъ долженъ быть домохозянномъ. А для этого ему необходимы не только даровая отъ станичныхъ общинъ прислуга муж. пола, но еще и достаточный надълъ землею для собственной его хозяйственной практики, котораго надъла у насъ нътъ и изъ-за котораго у насъ идутъ большія хлопоты (\*).

IV. О. І. Стась желаеть для нашего духовенства церковныхъ квартиръ съ отопленіемъ. Даровое отопленіе—дѣло безспорно хорошее, еслибы только станичныя общины не поскупились добавлять ежегодно къ числу возовъ бурьяну, терну, кизяку, гаѣ что есть, поставляемыхъ на присутственныя мѣста и для другихъ служебныхъ лицъ, еще нѣсколько возовъ и для приходскаго своего духовенства. Впрочемъ, еслибы только дали приходскаго своего духовенства. Впрочемъ, еслибы только дали прислугу, тогда приобрѣтеніе топлива могло бы быть для насъ легче: оставалось бы только отвести мѣста духовенству для рубки топлива. Что же касается до устройства церковныхъ домовъ съ тѣмъ, чтобы намъ непремѣнно жить въ нихъ, то вдѣсь мы не сходимся съ о. Стасемъ во мнѣніяхъ. Людв практическіе едва ли захотять польвоваться церковными квартирами. То ли дѣло свой собственный домъ! Денегъ сколько ни получай, а ихъ не много сбережещь,

95

<sup>(\*)</sup> Когда мы уже окончили настоящую статью, полученъ указъ изъ Кав. д. консистория, основанный на указъ св. Синода, о мъстныхъ соображенияхъ по предмету надъла причтовъ черноморскихъ церквей землею въ количествъ 99 десят. Можетъ-быть, мы соберемся своевременно высказать и отъ себя что-нибудь по этому предмету. Дет.

особенно при семейств'; по крайней м'рт не у всякаго въ характер'я строгая бережливость. Когда деньги есть, то иногое, въ сущности излишнее, кажется необходниымъ, —а когда деньги наутъ на неотложныя нужды домохозяйства, то не станешь думать объ излишнихъ расходахъ. Умвраетъ священникъ, который жилъ на даровой квартир'я, и у него семейство остается безъ иріюта; а носл'я священника, владавшаго своимъ домомъ, остается оспротвлой семьт собственный уголокъ (\*).

Въ офенціальныхъ отзывахъ нашихъ ны не допогались успленно перковныхъ домовъ для себя, а просили себѣ законнаго права владвијя домани на войсковой землв, которое въ настоащую минуту пока еще сомнительно для насъ (\*\*). Большая половина духовенства черноморскаго-происхожденія не казачьяго; а потому, въ снау существующихъ узаконений, мы лишены права на владъніе усадьбани безъ оплачиванія повемельныхъ пошлинъ. Доны церковные устроить можно, но надобно предоставить ва волю духовенства жить въ нихъ или не жить. Кто не захочетъ жить въ перковномъ домѣ, тому дать право на владъніе собственнымъ домомъ безъ пошливъ поземельныхъ. А кто нерасположень обваводиться своимь домоховяйствомь, пусть живеть въ церковноиъ донв. На случай, если вемногіе пожелають жить въ перковныхъ домахъ, приходскія школы займуть въ нихъ удобвыя помъшения. Кстати-о приходсквхъ шкојахъ. О. Стась не потрудился высказать объ нихъ своихъ сужденій, тогда какъ мы слышаля, что онъ трудится съ успѣхомъ по части народнаго образованія, - можетъ-быть, въ последствій онъ послужить для нась въ этомъ деле опытнымъ словомъ совета... Выскажемъ объ этомъ предметѣ наше собственное миѣніе.

V: Въ программѣ вопросовъ Прйсутствія насъ спрашиваютькакое мы принимаемъ участіе въ народномъ образованія? Значить намъ предстоить непремѣниая обязанность поднять на себя тяжелое бремя народнаго образованія. А если такъ, то въ нашемъ быту и положенія должна произойдти рѣшательная перемѣна. Пока мы еще не обязательные учители народныхъ школь,

<sup>(\*)</sup> Такое мизніе относительно церковныхъ домовъ едва ли раздъляютъ многіе: оно даетъ довольно странное понятіе о духовенствъ и могло образоваться только при теперешнемъ, мало обезпеченномъ положение духовенства. Ред.

<sup>(\*\*)</sup> Въ томъже указъ св. Сунода идетъ ръчь о церковныхъ домахъ и усадьбахъ подъ домами духовенства иногороднаго. Надъемся сообщить и объ этомъ своевременно. Дет.

у насъ есть время свободное для собственнаго ховяйства и для частыхъ посъщений своихъ прихожанъ. Но школьныя завятия отнимутъ у насъ весь вашъ досугъ-такъ дорогой для насъ.

Въ случав обязательнаго участія въ народномъ образованім мы видить для себя одинь исходъ-обезпечение достаточнымъ жалованьемъ отъ правительства. Потому-то всё мы въ одинъ голось проснив въ своихъ оффиціальныхъ отзывахъ жалованья. Цифра, которую обозначних о. Стась, 300 р. с., могла бы много помочь вань, еслебь она была назначена въ дополнение къ добровольнымъ подаяніямъ прихожанъ за требонсправленія, н тогла бы ны ве стали побврашничать, а довольствовались бы твиъ только, что сани прихожане дадуть наиъ. Отвуда же взять жалованье ва духовенство казачьяго войска? Государственная казна едвали пожеть принять на себя надержки на казачье духовенство. Слишкомъ мало примеровъ, чтобы чиновникамъ, служащимъ войску назачьсму, производняюсь жалованье отъ казны, а не отъ самото войска. Въронтно, и въ настоященъ случав вся операція довольствовавія насъ жалованьемъ, если только оно будеть признано необходниымь, возложится на войсковую казну. А войсковая казна, какъ мы знаемъ, ръкинтельно не ниветъ средствъ пособить намъ. Года три или четыре назадъ тому былъ . уже возбуждень вопрось о жаловань духовенству черноморскому бывшинъ кавказскимъ епископомъ Игнатіемъ. Его ходатайство было принято съ жизъйшинъ участіенъ бывшинъ нанъстинкомъ вавназскимъ, княземъ Баратинскимъ. Заведена была двятельная переписка по административнымъ инстанціямъ; во результатовъ этой перениски мы досель не видемъ никакихъ. По общену отвыву всёхъ дёлтелей войсковаго кубанскаго управленія, въ войскі нашенъ рішнтельно нівть средства навлечь жалованье духовенству черноворскому; а на нать и суда нать! Стало быть, намъ долго еще придется оставаться при тахъ огравичевныхъ способахъ существованія, какими живемъ мы теперь. Пожалуй въ этонъ большой бъды еще нътъ. Согръшниъ, если скажень, что мы бѣдны; не такіе бывають бѣдные. У наст цередъ главани духовные выходцы изъ внутреннихъ спархій (владвијоской и тверской), пожелавшие въ новонаселяющияся за Кубанью станицы. Воть это бѣдные! Нѣтъ, пока у насъ есть свободное время, пока мы не брезгаемъ чернотой нашихъ прихожанъ и сами не боимся загара своихъ рукъ на солнцъ, до тъхъ поръ у насъ будетъ чънъ жить. Иное дъло, когда у насъ отнимуть весь нашъ досугъ на школьные безвозмездные труды,-

J

١

۱

ş

¢

о, тогда мы станемъ въ безвыходное положение! Здоровье-не шутка, время-тотъ же капиталъ; а мы должны буденъ убявать наше здоровье и время на школьные труды, витсто того, чтобъ употреблять то и другое для собственнаго хозяйства. Какое же будеть вамь возваграждение за наши потери и утраты? Виниавіе вачальства? По оть вниманія начальства сыть не будешь (\*). Можно несколько месяцева, несколько даже лета пробыть пода вліяніемъ увлеченія ндоей безкорыстваго служенія просв'єщенію человичества, но увлечение, накъ увлечение, виветь конець: рано или поздно пыль его остынеть. Случись это со всёми даровыни просвѣтителями народа, тогла лѣло народнаго образования, построенное на такомъ шаткомъ основанія, не пойдеть далье начала. Мы говерних по опыту. Мы знасих примъры, что пранявшіеся съ полнымъ ныломъ юношескаго увлеченія за бевневавое народное образование наз нашей братин, спуста годъ-другой · школьнаго буканыя, стали уже полумывать, какъ бы сбросить съ себя не подсилу ноднятую ношу. А отчето? Отъ того, что въть натеріального возвагражденія за труды, отнимающіе время и силы (\*\*). Необходино жалованье и жалованье достаточнос... Нель-84 TH MSPICKETP UCCOMMENTE CONTORPORT TO SUCCESSION TO SUC собственно за школьные труды его, помимо казны государственной и войсковой? Попытаемся поискать ихъ.

VI. Намъ кажется, что правительство безобнано аля народа могло бы взять фонаы на жалованье собственно диятелямъ нароанаго образованія изъ жизвенныхъ средствъ самого народа. Это можно бы сдилать пооредствомъ валога на вси статьм торговыя и хозяйственно-промышленныя (\*\*\*). Духовенство служитъ народу; народъ и будетъ питать свое духовенство. Въ станяцахъ Кубавскаго войска епархіальнаго видомства лостаточно для образовавія непрерывнаго народво-учебнаго капитала (навовенъ хоть такъ его) взять ежегодво по одному провенту съ важнийшихъ жизненныхъ статей всихъ жителей коренныхъ и принялыхъ въ вой-

(\*) Авторъ не имъетъ довърія къ приходской общинъ. Если причтъ искренно и усердно займется народнымъ образованіемъ, то прихожане конечно не оставятъ его безъ вознагражденія. Ред.

(\*\*) Если понимать народное обучение только какъ школьное буканье, то оно безъ сомниния будетъ тяжело, едваля принесетъ надлежащие успих и, а безъ успиховъ не заслужитъ и благодарности пряхожанъ. Ред.

(\*\*\*) Этотъ принудительный налогъ, простираемый притомъ не на предметы прихоти или роскоши, а на предметы жизненнаго продовольствія, по нашему митялю несправедливъ и не межетъ быть допущенъ. Ред.

ску, оцинных эти статьи средникъ числовъ хотя въ половнич протвву лействительной стоимости ихъ. Пусть каждый изъ обней стоямости своего достояния ежегодно отдаеть одинь только вроценть съ рубля и, по вашему расчету, отсюда обравуется ежегодный капиталь въ 40 т. р. с.; а этой сумны совершенно достаточно на жазованье духовенству за труды по народному образованию. Провърниъ наше предположение самынъ АБЛОВЪ. Въ станицахъ бывшаго Черноворскаго войска, по статистическимъ свёденіямъ за 1858 годъ, поставленнымъ въ кингв: Червоморскіе казаки Ивана Попки (\*), значится: крупнаго скота-коровъ, быковъ и лошадей всего до 300 т. штукъ; средяниь числовь по 10 р. штука; если возьмень по одному проценту еъ рубля общей стоямости скота въ Черноморьь, то составится до 30 т. р. с. Далве, мелкаго скота-овецъ и свиней въ Черноморьѣ значится до 600 г. штукъ, среднимъ числомъ по 1 р. с. за штуку, возывень 1% съ рубля, составится до 6 т. р. с. Затыть еще въ Черноморье добывается хлеба верноваго ежеголно до 300 т. четвертей, полагая каждую въ 2 р., получится, по 19/а, до 3 т. р. Вотъ уже вабирается до 40 т. Мы не все еще произведения страны перечислили. По твиъ же статистическимъ даннымъ видно, что красной рыбы въ Черноморьв вылавливается до 30 т. пудовъ, врупной простой рыбы сулы до 4 милл. штукъ, чабака и сазава до 120 т. штукъ, нелкой рыбы тарани до 20 инлл. штукъ. На нашежъ базарѣ, за 100 версть отъ припорскихъ рыболовныхъ заводовъ, пудъ красной рыбы стонтъ оть 11/, до 21/2 р. с., сотия сулы оть 10 до 20 р. с., чабака, сазава сотня отъ 50 до 100 р., таравя сотня отъ 5 до 15 р. с. Если наъ этихъ еще статей взять по 1% съ рубля, то получится вначительная сумма. Мы указываемъ только источникъ сборя, не входя во всв подробности. Мистные комитеты взъ сыскныхъ начальныковъ, или засъдателей, при участія довъренныхъ отъ духовенства, могли бы определить истинную цифру ежеголныхъ произведений страны и назначить валовую оцвику каждой стать в хозяйственной и промышленной. Таже комитеты могли бы производить сборъ однопроцентнаго налога чрезъ станичныя правленія, смотрителей рыболовныхъ заводовъ и пр. Ежегодный фондъ въ 40 т. р. будетъ достаточенъ на покрытіе

<sup>(\*)</sup> Мы провтрялнэти свъдънія по статистическимъ отчетамъ за 1861 г., имъющимся въ войсковомъ кубанскомъ правленіи и значительной разности въ общей сложности не нашли. Дет.

издержекъ по народному образованію, если оно будеть предоставлено духовенству. Станицъ собственно черноморскихъ, нодведоиственныхъ кавказской спархін въ церковнонъ управленія. всего 61, стало быть в школь приходскихъ тоже должно быть 61. Положниъ на каждую школу по 600 руб. сер., потребуется только 36.600 р. Изъ 600 руб. старшему учителю, т.-е. священнику достаточно за школьные труды его 300 р.; иладшему учителю, т.-е. діакону 150 р.; двумъ учителямъ начальнаго чтенія в письма, которыми могуть быть, водъ руководствонъ священияса, причетники, тоже 150 руб., каждому но 75 р. Въ станицахъ двукъ штатныхъ и трехъ-штатныхъ (больше у насъ вътъ) ножно увеличнть окладъ изъ остатковъ ежегоднаго народно-учебнаго капитала. А если окажется, что не изъ чего взять добавку, то тремъ священникамъ все же будетъ выгодно получитъ по 100 р. наъ 300 руб. за школьные труды, если ови разделять между собою преднеты преподаванія: тогда у нихъ будетъ оставаться оть школы много свободнаго времени для хозяйства. Можеть случиться, что не вся духовныя лица окажутся способными къ преподаванию, да и не вся вероятно захотять быть учителями,твиъ лучше! Ствскать некого не следуетъ; недостатовъ легно можеть быть пополненъ ваз числа окончившихъ курсъ семинарія воспитанниковъ. Итакъ образованіе народно-учебнаго капитала въ одно и тоже время будетъ служить и къ улучшению быта самого духовенства чернопорскаго. Можно надеяться, что молодое поколение образованныхъ священинковъ не пойдетъ старынь путень добыванія себь насущнаго хльба, когда подъ руками будеть у него благородный способь къ существованно своену. Можеть быть на первыхъ порахъ не понравится предлагаемый проекть главнымъ производителямъ богатства стравы нашей (\*). Но это-только на первыхъ порахъ, а въ послѣдствія повсеивстное въ войскъ образованіе въ духѣ православной въры принесеть благотворные плоды, которые помирять педовольныхъ съ этою мѣрою.

Итакъ въ нашей замѣткѣ мы хотѣли показать, что 1) необходимо дать какое-вибудь возвагражденіе слѣдователямъ и депутатамъ

Ped.

<sup>(\*)</sup> Не однимъ производителямъ, а всъмъ жителямъ не поиравится дороговизна на необходимые предметы. Притомъ авторъ всю сумму налога назначаетъ на одно жалованье, опуская изъ виду помъщение школъ, учебныя принадлежности, мебель и проч. Расходы на эти необходимые предметы должны еще болве увеличить сумму сбора и ропотъ народа.

### **JANDTEH.**

при сафальнахъ; 2) всобходино дать для прислуги отъ станичныхъ обществъ каждому штатному священянку по врайней нара одного работинка; 3) востроить церковные доны для ноивщения приходспаго духовенства, но съ твиъ вивсти лать право ниогородному AYXOBERSTBY, CLYMARIENY BORCEY, RA BLAADSIE AONAME COCCEPTIBLING боез оплачивания поссмельныхъ новычивъ; 4) необходино дать достаточный надаль землею всякому причту, отмежевавь его на законномъ основанія, подъ ямененъ церковной земля; 5) если будеть найдена возножность положить жалованье, то 800 р. ногуть быть назначены священнику за труды по вародному образованию; 6) если динствительно народное образование останется за Ауховойствомъ, то ввести однощроцентный ежегодный налогъ со вобхъ статей козяйственно-пронышленныхъ по войску для образования народно-учебнаго капитала на жалованье духовенству собственно за труды по пвколамъ, но не за служение алтарю; за служение перизи и приходу, помнию жалованья, народъ особо должень питать несь, пожелуй, какъ самъ захочеть. Вотъ наше мивніе по вопросу объ улучшенін быта духовенства Кавказскаго станично-спархівльнаго.

C. K-iu.

Кубань 1863 г. мая 17 дня.

J

ŧ

# Голосъ висшихъ членовъ сельскаго причта.

(Бъжецкій унздъ, теерской епархіи).

Расноряжения высочайние учрежденнаго Присутствия встрачены были въ нашенъ краз общинъ сочувствиенъ и признательностію духовенства. Но по оффиніальности ли запросовъ, -- по небывалости врава свободнаго заявленія свонхъ мевній предъ правительствоих, или по утоплению всладстве долгой зависниости и безпононциости, въ которому такъ близка безнадежность, больдуховенства въ нашемъ враѣ высказалось какъ-то IDAR VACTA боявливо, односторонне,-высказалась въ единодушновъ желани поступить на одно денежное жајовање, бевъ указанія ивстныхъ источнивовъ вли способовъ къ улучшевію своего быта. Постунить на одно денежное содержание представляется духовенству лестнымъ, хочется сраву выйдти изъ того непріятнаго положенія, въ которомъ оно такъ долго находнлось, хочется освободиться отъ зависимости. Но такое желаніе, оффиціально заявленное, сильно озабочиваеть нась, меньшихъ членовъ сельскаго причта... Позвольте высказать два-три слова,-высказать не

**101** 

одноличнос, а общее желяне и простбу моньшахъ членовъ сельскаго причта въ наненъ преф.

1. Зения, какъ вадение была въ основъ содержания луховенству, такъ и въ вестоящее время составляеть но свреведянности главный, а для насъ-меньшихъ членевъ причта, вочти единственный источникъ содержания. Причетники, пользулсь землено в обработывая ее собственными руками, пріобратають необходиныя порвыя потребности продовольствия, считають собя обсапеченными главными образонь оть своего хозяйства, --- прочий же доходъ, получаемый деньгами за требоисправления, употребляють съ крайнею бережливостию, ла его и хнатить не беле, какъ только на прикрытіе гръшнаго тела; по объ удоботвать жнани, а твих более о рескония, сорезиврной но крайней изре довольству зажиточнаго крестьанина, в лучать забыли. Девеж-RUN AOXOAD HENDRUBED I SABRCETS OFS CATUMENLING OCCORTCALCTED. а по изръ того, какъ деньги деннернотъ, а жизненныя нотребвости дорожають, онь становится крайне ведостаточень, невр. крестьянинъ давалъ за служение молебна 7 и 10 кон. ассиги. за 20 лать назадь, тоже подалніе, только серебронъ-я и 3 кон., даеть и въ настоящее время. Потому-то все наше сельское духовенство, по недостаточности средствъ, мало избаловано и инсколько неприхотливо въ житейскихъ потребностяхъ.

Надъюсь, вамъ понятно теперь, почему инсплее сельское духовенство, по крайней мъръ въ нашемъ краъ, единодушно желаетъ, чтобы земля оставлена была въ его владънія нопрежиему, напр. безъ платежа за нее десятивной непляны, такъ какъ земля была и будетъ для насъ тотъ же постоянный, не подлежащій измѣненно, основной неточанкъ содержанія; а для улучшенія настоящаго нашего положенія желательно намъ въноторое пособіе, дабы ны не своими только руками могли обработывать землю, нмѣли бы возможность къ лучшему воснитанію дѣтей, получили бы болѣе свободнаго времени, и съ радостію, а не воздыхающе сиѣшили къ дѣламъ вашего главнаго призванія.

Предположних однакожь, что вслёдствіе осонціальных отвывовъ духовенства, или по какимъ-лябо правительственнымъ соображеніямъ, сельскіе причты постунятъ на одно денежное жалованье... Правительству пришлось бы или распродать церковныя земли, или отдать въ аренду по различной цёнѣ; такъ какъ общаго постановленія въ этомъ отвошенія нельзя сдѣлать или по мѣстнымъ условіямъ, или по качеству земли, по отда-

### SANSTER.

лонности селеній, по достаточности собственного наділа у крестьянъ и т. л. Тогда очезнано правительство должво войдти въ новыя, очень сложныя заботы, а духозенство, въ особенности причетники, поставлены будуть въ новое затруднительное ноложение, ---ибо оклады жалованья должны быть слишкомъ велини, чтобы можно было удовлетворить всёмъ нуждамъ на чистая деньги въ деревенскомъ быту, ---такъ не живели и помѣщииц; --- поетому духовенству оплъ пришлось бы приняться за зеилю, но только ири новыхъ тягостныхъ условіяхъ или выпранивать ее у прихожавъ, или арендуя свою прежиюю пашию вли усальбу.

2. Церковныя квартиры составляють существенную нужду большей части луховенства. Въ нашемъ краф въ селахъ совершенно ната церковныха домова. Ва нанатыха квартираха, всана назькачно, сколько всудобствъ и непріятностей. На первыхъ порахъ по поступления на должность всякий наъ насъ старается устроять себь для жилища какую-нибудь набу, разумвется, входя въ долги, уплачиваемые очень медление и съ велицимъ трудонъ. Не говорямь о хлопотахь, отнанающихь оть явль служения, о нотерѣ снлъ и здоровья, о заботахъ и огорченіяхъ, соединенвыхъ съ вріобрітеніенъ своего дона и владініенъ. И какой же донь ножеть быть устроень сельскимь діанономь и причетниконь на свои средства? Можете судить потому, что во время напр. энны даже у вногнить священчиковъ въ одномъ углу жиется семья людей, а въ другомъ помъщается куча донашнихъ животвыхъ. Почену крайне желательно, чтобы устроены были при вета церквахъ доны для священно-церковно-служителй и съ отопленіенъ. Что касается средствъ, то на правительство мы не можень забсь расчитывать: правительство если можеть оказать номощь духовенству, оно само сделаеть это. Нашъ долгъ обсудить не могуть ли быть наысканы какія особыя суммы на завеленіе по крайней муру перковныхъ домовъ для духовенства? Денежный сборъ съ приходской общины предлагается при этомъ большею частію духовенства и накоторыми сватскими журналами (\*). Съ перваго взгляда казалось бы можно согласиться на такой сборъ, особенно если онъ будетъ имъть характеръ болъе или менње добровольныхъ пожертвований. Но если овъ будетъ принудителень, то успеха мало будеть. Кто знаеть, или видаль, какъ вообще собираются у крестьянъ государственныя водуш-

. (\*) Современная Антопись 1863, Nº 9.

выя пованности, ная даже общественные мірскіе сборы, тотъ нойнеть, что этоть способъ очень невърень. Въ нашенъ край, да и во многить другихь, у государственныхъ и удъльныхъ престьянъ волостной голова, а у временнообяванныхъ волостной старшина обще со сборщикани водатей каждогодно восполнають недоники вли собственными деньгами, если интоготь ихъ, или ваятыми въ займы, а сами выбирають уже после, новозножности. Допустить подобный сборь съ приходской общины значить поставить духовенство въ очень непріатныя отношенія въ прихожаванъ. Простой народъ вообще какъ-то трудно убъждается въ пользъ самаго добраго дъза, особенно если требуется для этого діла денежная жертва и если это діло выходить назтого порядка, къ которому онъ привыкъ: онъ обыкновенно нереходить оть призычки из понятію, а не оть сознанія къ привычив. Да и отъ другить влассовъ народа въ случав подобныть сборовъ едвали можно ожилать большаго усердія.

Еслибы вравительство нашло возножнымъ придать сельскому духовенству въ земль денежное нособіе, то устройству домовъ при церквахъ по нашему нитий могли бы поночь самыя церкви. Инструкція церковному старость въ § 13-из визнаеть прано въ обязанность старостанъ устроять доны для священно-церковно-служителей на счетъ сунны церновной. Кажется не противно было бы, еслибы служители Церкин въ этонъ обезнечены и обязаны были ей одной. А еслибы система распоряжения перковными деньгами и контроль надъ ними устроены быля на яныхъ, лученихъ основанияхъ, то уснѣхъ этого дѣла, кажется, быль бы верень. Можно бы въ внае опыта откладывать ежегодно какую-либо часть церковныхъ денегъ на пользу причта во системи отсылки свичной прибыльной суммы. А то по общему опыту навъстно, что каждый церк. староста во время прохожленія своей службы старается сдівлать что-нибуль повенькое въ храмѣ, иногда не по вастоятельной нуждѣ, а по желанію показать пряходской общинь свою рачительную двятельность; напр. часто устраиваются богатыя украшевія иковостасовъ, звучные колокола, на конхъ иной не преминетъ выставить и свое выя, жедныя посеребренныя ризы на живописныя иконы, и проч. При такихъ подълкахъ иногда и памятники древности подвергаются искажению или даже уничтожению. Заботливость о благолёція храма конечно сама по себ'я похвальна, но она очень часто бываетъ односторовня, или даже прямо попадаетъ на ложную дорогу. Отчегожъ церковнымъ старостамъ не заняться в

104

### SANSTEN.

настоятельными вуждами духовенства? А то иногда при благоляцін храма рязко поражаеть крайная бъдность служителей храма: священникъ---въ богатой свътлой рязь, а изъ-нодъ рязы видитется на немъ встхая рудная ряса и диразые сапогя... О причетанияхъ же и говорить нечего. Священникъ и причтъ инчего почти не могутъ сдълать противъ распоряжений церковнаго старосты. Онъ---вънборный и интетъ за себя голосъ всей приходской общины. Да и странно бъло бы священнику съ причтомъ самимъ хлопотать въ свою пользу.

Цельзя сказать, чтобы церквя наши не низли доходогъ. Самый большій доходъ въ приходскихъ церквахъ, это-доходъ свічной (произ арендныхъ статей). А нежду тінъ канниъ-то образонъ годовая пропорція свізчь въ церквахъ нашей містности въ покупита и продажта образовалась давнымъ давно почти въ одномъ количестве и до сего времени ведется каждогодно почтв на одной цифрв, напр. въ которую церковь покупалось 1'/2 ПУА. ВАЗАДЪ ЗА 5-10 и 15 леть, тв же 1'/2 ПУА. ПОКУМАЮТСА и въ настоящее время, равнымъ образовъ тотъ же почти порадовъ ведется и въ продажѣ только съ обявательствоиъ-третью часть годовой пропорція оставлять въ занасѣ въ другому году. Невероятность такого порядка докажеть зань любой торговень. Да и въ самоиъ способѣ покупки свѣчъ можно замѣтить противоръчущую разность, вапр. въ одномъ благочний вокупается вся годовая пропорція заразъ въ началѣ года, а въ другомъ — въ розинцу,по мере продажи свечъ. Одинаковое количество каждогодно въ покупкъ и продажъ свъчъ съ обязательствомъ третью часть оставлять въ запасв какъ-то несообразно и невозножно по условіянь саной продажи, тіять боліве, что прибыльная сумма оть продажи свёчь увеличивается каждогодно только какимъ-то мернымъ, расчитаннымъ шагомъ. Если взять хоть напримеръ за 10 леть годовые свечные отчеты, то во всемъ этомъ убъдиться легко. А выступать изъ этого давнишняго порядка частному знцу недостаеть ни возможности, ни сивлости. Впрочемъ начало этого порядка коренится въ особонъ расчеть старость. Свичныя казенныя завки, состоящия подъ непосредственнымъ въдъніемъ спотрителей, виъсть состоять нодъ въдъніемъ и старость тахъ церквей, при которыхъ ова устроены, - отъ того наемъ силъльцевъ и другіе мелочные по лавкъ расходы назначаются большею частію по обоюдному ихъ соображевію и соглашенію; продажа свічь неь такихь лавокъ пронаводнися какъ подъ оффиціальнымъ контролемъ (съ роснискою

105

### православнов обозрания.

покупателя въ завочной книгъ или съ получаніенъ квитанцій), такъ и частнымъ образонъ; отъ того-то и дълается годовая пронорція свъчъ для церквей въ одинаковонъ количесной каждогодно, а нужное количество сверхъ годовой пронерція сиотря но чребованію покунается частнымъ образонъ изъ той же кавенной лавин. Такимъ образонъ отъ прибыли свъчъ, нокупаеимъкъ сверхъ годовой пропорціи, и образуется сумма, которая расходуется церковными старостами по личнымъ ихъ соображеніямъ.

Наять кажется, ечень полезно было бы дать боле свободы церквань въ покункъ и продажь свъчъ и призвать приходское духовенство из дъйствительному участию въ контроль по продажъ и повупиъ свъчъ. Чтобы не обижались перковные старосты и охотные востунали на службу, можно бы возвысить значение этой должности и усилить награды за нее. Должвость церковныхъ старостъ дъйствительно возвысилась бы и расширилась но дъятельности, еслибы въ ся цёли входило кромѣ попечени о храмѣ попечение о приходскомъ духовенствъ и служеніе приходской общинъ чревъ заведение нерковныхъ домовъ и школъ. Мы хотѣли показать только, что перкви сани по себѣ могли бы имъть значительный источникъ доходовъ въ церковносвъчной продажѣ. Самые же вопросы о церковно-свъчной операция—внъ нашей цѣли: мы предоставляемъ ихъ люданъ болъе свѣдущинъ (\*).

Алаконь Пав. Образцовь.

Цесость Козья-Бородка. 27 мая 1863 г.

### Шнеьме въ редакцію.

Русскому духовенству предоставлено самому заявить о всёхъ своихъ матеріальныхъ нуждахъ, самому указать и предложить на разсмотрёніе особо учрежденнаго Присутствія по этому дёлу способы и средства къ улучшенію своего быта. Естественно бы ожидать, что все духовенство съ полной энергіей займется дёломъ, касающимся прямо его самого, и притомъ дёломъ ниёю-

106



<sup>(\*)</sup> Авторъ опускаетъ изъ виду, что прибыль отъ свечной продажи, по существующимъ установлениямъ, отсылается въ св. Синодъ въ пользу духовно-учебныхъ заведений. По смыслу его замъчаний можно бы дать двойное назначение этой прибыли, если при строгомъ контролъ она оказалась бы значительною: въ пользу мъстнаго храна и причта и въ пользу дуковно-учебныхъ заведений. Ред.

### SANBTEN.

иминь освободить его оть тяжелой, подавляющей матеріяльной обстановки. Но встръчаются явленія противь ожиданія.

Въ с....ой губернія въ докѣ одного о. благочинваго собралось нёсколько духовныхъ лицъ, съ приготовленными, уже написанными свъдъніями, какія требовались отъ нихъ Присутствіенъ. Если этимъ духовнымъ лицамъ не удалось, а можетъ быть, не пришао на мысль собраться вийстй для общаго обсуждения продмета прежде, то по крайней и вой собраниямся завсь взаумалось СЛИЧИТЬ И ОБСУДЕТЬ ОТДЕЛЬНЫЯ «СВЕДЕНИЯ». Каждаго нов низ. Оданъ сващенникъ прочиталъ предъ собраніемъ написанный имъ отзывъ (\*). Отъ всяхъ слушавшихъ раздались возгласы одобренія; но послів возгласовъ вскорів нівкоторые прибавили, обралцаясь къ автору: «но вашихъ «свъдъній» не пропустять; онъ залежатся въ консисторіи.» Вскорѣ все собраніе заговорило тоже. Самъ о. благочинный призналъ свёдёнія неудобными для представленія въ комитеть, а въ особенности епархіальному преосвященному. Дело въ томъ, что священникъ-авторъ только что прочитанныхъ «свѣдѣній»-въ своемъ отзывѣ довольно рельефно выставиль жалкую картину матеріальнаго быта сельскаго духовнаго лица изъ своей собственной жизни, не стъснился выставить на видъ нѣкоторые свои, допущенные въ крайней вуждѣ проступки, называемые на оффиціальномъ языкѣ консисторіи притазаніями, указаль на дознанное имь по опыту безвыходное положение духовнаго лица, отрѣщеннаго на время отъ должности, съ справедлявымъ прибавленіемъ, что такіе случан — ве рѣдки въ с....ой епархіи. «Свѣдѣнія» этимъ священникомъ представлены въ комитетъ въ болѣе сжатомъ видѣ, съ большими опущеніями противъ прежнихъ, менѣе точныя и ясныя.

Что же, если немало найдется такихъ о. благочивныхъ и вообще духовныхъ лицъ, которые не захогятъ откровенно выставить на видъ правительства жизнь свою въ дѣйствительномъ видѣ, съ дѣйствительными ея недостатками и нуждами? Тогда конечно сомнительно будетъ улучшеніе быта духовенства. Самое главное, что прежде всего нужно бы поставить на видъ, будетъ утаено и скрыто, и во всѣхъ тѣхъ отношеніяхъ, которыя будутъ намѣренно закрыты отъ взоровъ правительства, жизнь духовенства потечетъ старымъ порядкомъ, прискорбнымъ для духовенства, соблазвительнымъ для міранъ... Ив. Т.-кій.

Бувулукъ. 12 іюня 1863 г.

(\*) "Свъдъвія", сколько мить приводняюсь слышать отъ духовныхъ лицъ, въ селахъ приходится составлять только однимъ священинкамъ: меньшая братія причта не хочеть принимать участія въ этомъ дъдъ.

### NPABOCJABROE OFOSPBRIE.

# О СОЕДИНЕНИ ДОЈЖНОСТЕЙ МАЈОПРИХОДНЫХЪ СВА-ЩЕННИКОВЪ ВЪ ГОРОДАХЪ СЪ ДОЈЖНОСТЯМИ НАСТАВ-НИКОВЪ СЕМИНАРІЙ.

I.

При настоящемъ крайне ственительномъ ноложения, въ которонъ, по общену совнанию, находятся какъ семейные наставлики семинарій, такъ и малоприходные священники налать губерискихъ городовъ, весьма естественно обращать заботливое вниманіе на всякую законную міру, содійствующую къ улучшению положения хотя бы и некоторыхъ нез сихъ лицъ. Къ числу такихъ мёръ, по нашему разумённю, относится соединение обязавностей малоприходныхъ священинковъ нашихъ губерискихъ городовъ съ должностями наставниковъ семиварій. Мівра эта представляеть, между прочнить, ту важную. выгоду, что при употребления ся въ дело неть надобности ни въ • какихъ-либо проектахъ, ни въ оффиціальной перепискъ. Однако жъ эта простая и, какъ узиднит дальше, полезная итра не совсвив прилагается къ делу: если въ некоторыхъ семинаріяхъ встречаются наставники, занимающие должности приходскихъ священниковъ, то это не больше, какъ исключения изъ общаго правила. Основание, которое имеють въ виду некоторыя изъ вашихъ епархіальныхъ начальствъ, не допуская наставниканъ семинарій занимать еще священническія міста при малоприходныхъ церквахъ, есть, конечно, охранение интересовъ какъ спархіальной, такъ и семенарской службы. Обыкновенно полагають, будто ваставникъ семиварін, совивщающій должность приходскаго священника, неизбъжно долженъ дълать опущения или по наставнической служба, или по приходскимъ обязанностямъ. Нельзя не отдать должнаго уваженія такой предусмотрительности, такъ какъ дъло идетъ въ одноиъ случат о весьма важномъ служени пастырскомъ, а въ другомъ о неменве важномъ двля. приготовления духовнаго юношества въ тому же пастырскому служеню. Но есля въ ндев инвніе о несовивстности службы наставниковъ семинарій съ должностію приходскихъ священниковъ весьма благовидно, то едвали оно можеть выдержать заразую вритику, есля разсмотрѣть его въ другомъ отношения, съ практической стороны. Посмотримъ-возможно ли, а главное, чозевно ли опредиление наставниковъ семянарий на должности ариходскихъ священниковъ, съ оставлениемъ ихъ на семинарской службв.

108



### ЗАМВТКИ.

Прежде всего, сообразно зи это съ существующими узаконеніами? Какъ уже было нами замъчено, во многихъ семинаріяхъ встричаются, хотя и въ види исключений, наставники, иникощие должности и приходскихъ сващенияковъ. Правда, ни въ проектахъ уставовъ вашихъ луховно-учебныхъ завеленій, ни въ уставѣ луховныхъ консисторій, ни въ отдѣльныхъ циркулярахъ, повременно выходившихъ въ дополнение къ вышесказаннымъ главнымъ кодексамъ нашихъ духовныхъ учреждений, не встръчается прямаго законоположения относительно совибшения лолжностей наставниковъ семиварій съ обявавностями приходскихъ священинковъ. Но въ изданномъ въ 1808 году докладъ комитета о усоверпени луховныхъ училищъ мы находимъ слъдующее ностановденіе о наставнивахъ сомвнарій: «дозволяется должность про-Фессора сихъ училищъ соединять съ развыми званіями, какъ изъ монашествующихъ, такъ и изъ духовенства при церквахъ служащаго» (\*). Сличая этотъ параграфъ съ другимъ параллельнымъ § о наставникахъ училищъ, можно видъть, что и въ приведенномъ нами выше §, между прочимъ, разумвется соединение должностей наставниковъ семинарій съ должностями приходскихъ священниковъ, ибо въ параллельномъ сему § постановлении того же доклада о наставникахъ училищъ говорится прямо: «дозволяется въ сихъ училищахъ соединять должность учителя съ должностно священника въ томъ же городѣ, гдѣ состоитъ училище». Итакъ существуеть уваконеніе, на основаніи котораго всякій наставникъ семинаріи можетъ быть вивств и приходскимъ священникомъ. При этомъ однакожъ нельзя не сознаться, что частію непозная опредъленность этого постановленія, а частію и самая давность его могутъ подавать поводы къ произвольнымъ истолкованіянь и приложеніянь его. Оть того-то, можеть быть, и происходить, что определевие наставниковъ семинарий на приходы существуеть досель въ видь особенной привиллегии.

Обратимся теперь въ внутренией, такъ-сказать́, законности этого аѣла. Когда какое-либо изъ нашихъ предпріятій, занятій и дѣлъ явно противорѣчитъ вашему положенію въ живни, а равно и служитъ въ ущербъ нашимъ прямымъ обязанностямъ, въ такомъ случаѣ мы вправѣ считать какое-либо дѣло незаконнымъ, хотя бы противъ него и не существовало никакихъ узаконецій. Если бы, напримѣръ, священникъ нашей отечественной Церкви взаумалъ

<sup>(\*)</sup> Докладъ комитета о усовершения духовныхъ училищъ и начертавіе правиль о образованія сихъ училищъ я содержанія духовенства при церквахъ служащаго С.-П.-Б. 1808 г. стр. 85. § 87. Тамъ же стр. 67. § 36.

соединить съ своинъ званіемъ занячія торговыя, хотя бы и весьне честныя, то такое совититение оказалось бы ирано незавоннымъ в неприложнизыть къ делу, безъ всякнять отвошений къ нему существующихъ узаконений. Но таково ли разспатриваемое нами обстоятельство? При самонъ поверхностновъ взглядѣ на двло служения пастыря, въ самомъ лучшенъ смысль этого слова. в ва двло воспитателя ювошества, приготовляющагося къ пастырскому служению, намъ важется, что совибщение того и другаго служения въ однихъ и тъхъ же лицахъ не заключаетъ въ собъ никакого внутревняго протяворбчія. Поэтому-то въ большей части нашихъ семинарій всегда были и доселѣ есть наставники, которые, вивств съ обязанностями воспитателей духовнаго юношества, проходять и служение приходскихъ священниковъ. И спархія, которую мы имбень въ виду при настоящей замбтыт, представляеть намъ личности, которыя могуть завять въ исторіи этой спархіи очень почтенное мѣсто по добросовѣстному и виѣстѣ исправному прохождению обазанностей приходскихъ священииковъ и вивств насталниковъ семинаріи. Значить все 1610 въ этомъ случаѣ заключается въ лицахъ, которыя принимають на себя тѣ и другія обязанности.

Не можень не указать при этонь и на следующее обстоятельство: во встахъ учебныхъ заведенияхъ, принадлежащихъ въ въдоиству министерства народнаго просвещения, пранято за правило, чтобы преподаватели закона Божія и соединенныхъ съ нить предметовъ были вепремѣнно священники и, сколько извъстно, такими преподавателями бывають обыкновенно приходскіе священныки. Скажуть противь этого, что дело пренодаванія вакона Божія въ свътскихъ заведеніяхъ очень легко. Но такое предубъждение само собою очевидно для всякаго, кто имъетъ какое-либо понятіе о трудности мало-мальски благоуспѣшваго преподаванія высоквуъ истинъ уристіанскаго Богословія датянъ сватскаго званія, обыкновенно мало подготовленнымъ къ такому преподаванію. Впрочемъ объ этомъ предметѣ въ нынѣшнее время уже писано достаточно въ нашихъ духовныхъ журналахъ, такъ что подробно распространяться объ немъ излышие. Но нензляшие привести на память при этомъ другой факть, близкій къ разсматриваеному нами преднету. Во встхъ епархіяхъ членами Ауховныхъ вонсисторій, кромѣ протојереевъ и священниковъ служащихъ при соборахъ, бываютъ и приходские священники: а на членахъ консисторій лежать обязавности, едва ли менье трудныя, чёмъ обязанности наставниковъ семенарій. Какъ тѣ. такъ

110

### 3AMBTER.

и другіе должны ежедневно посвящать вѣсколько часовъ на занятіе своими дізлами въ консисторіяхъ, да еще прибавлять къ этому по нискольку часовь на такія же занятія и на дому. Видь викому изъ нихъ не захочется прослыть въ мибнін епархін Кры-**ЈОВСКНИЪ СУДЬЕЮ.** А ЧТОБЫ ПОДПИСЫВАТЬ БУМАГИ СЪ СОВНАНІЕМЪ ихъ содержанія, и для этого нужна порядочная практика,-Сколько же занятій нужно для толковаго рішенія бумагь, а особенно сложныхъ делъ судебныхъ? Если же вовможно совитещеніе обязанностей членовъ консисторій съ должностями приходскихъ священниковъ и притомъ совмъщение очень почетное, то почему же невозможно ивсколько болье скромное совиьщеніе должностей наставниковъ семинарій съ обяванностями священническими? Гораздо важнѣе при этомъ, по нашему мнѣнію, ръчь о томъ, какъ совитстить разновременныя и часто весьма неожиданныя дела служенія священническаго съ регулярными и требующимы соблюдения извъстныхъ часовъ обяванностями наставническими. Попытаемся же обсудить, по вовможности, и это обстоятельство.

Прежде всего ны нитемъ въ виду при разсматриваемомъ нами совивщении приходы малочисленные. О приходахъ многолюдныхъ, гдъ священникъ съ раввяго утра до поздняго вечера долженъ проводить время то въ церкви, то въ домахъ прихожанъ, въ этомъ случат нечего и толковать. Но далеко не то приходы малочисленные. Въ такихъ приходахъ бываютъ только и вкоторые періоды времени, когда священникъ долженъ большую часть времени проводить то въ церкви, то въ домахъ прихожанъ. Это первая и послѣдняя недѣли великаго поста, недѣля Пасхи, правдники Рождества Христова, Богоявленія и дин храмовыхъ правдноковъ. Но извѣство, что во все это время, не исключая даже н храновыхъ праздниковъ, большею частію празднуемыхъ во дни Господские и Богородичные, или во дни особенно уважаемыхъ нашею Церковію святыхъ, во встхъ учебныхъ заведеніяхъ нашихъ не бываетъ уроковъ; следовательно каждый изъ священвиковъ, занимающій должность наставника семинаріи, свободно можеть предаться въ это время исправлению своихъ обязанностей по церкви или приходу. Остаются за тѣмъ еще пять недъль великаго поста, въ которыя преподаются уроки, какъ въ другихъ учебныхъ заведеніяхъ, такъ и въ семинаріяхъ, и въ которыя священникъ около шести часовъ въ сутки долженъ проводить въ церкви. Но очевидно, что и отъ этихъ часовъ остается довольно времени, которое можетъ быть посвящено на занятія.

111

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРВНИЕ.

классическія, тѣмъ больше, что не во всѣ такіе дни прихолится по два урока на каждаго наставника, бываютъ между ними н такіе, въ которые приходится по одному уроку, а равно и такіе, въ которые не бываетъ ви одного урока. Посему въ этомъ случаѣ слёдуеть только, какъ это и лёлается, измёнить нёсколько росписаніе учебныхъ часовъ, чтобы часы, занимаемые священиякомъ, приходились на тѣ промежутки, когда не бываетъ церковной службы. Если же принять при этомъ во внимание, что въ каждомъ губерискомъ городѣ есть такъ навываемые викарные священняки, а при нѣкоторыхъ церквахъ полагается по два священника, изъ которыхъ тѣ или другіе могутъ быть приглашаемы для приходскихъ требъ священникомъ-наставникомъ въ крайнихъ случаяхъ, а равно припомнить и то, что при большей части нашихъ семинарій бываютъ паразлельные наставники, которые могутъ замѣнить при особенныхъ какихъ-либо обстоятельствахъ наставниковъ семинарій--священьиковъ, то, очевидно, не встрътится даже и редкихъ опушений, какъ это и лействительно бываетъ, у священника-наставника ни по той, ни по другой обязанности. Таково самое нсудобное время для совмѣщенія служеия священническаго съ обязанностями наставническими. Все остальное за тѣмъ время есть такъ-называемая глухая пора, когда малоприходные священно-служителя, кромѣ извѣствыхъ часовъ церковной службы и исправления очень редкихъ требъ по приходу, большею частію бывають совершенно свободны оть всякихъ занятій по своимъ прямымъ обязанностямъ. Замѣтимъ при этомъ, что самое дорогое время для наставника семинарія есть время вечернее, обыкновенно употребляемое на приготовленіе уробовъ и на чтеніе ученическихъ задачъ. А это время почти одинаково свободно какъ у наставниковъ семинарій, такъ и у малоприходныхъ городскихъ священниковъ. Такъ не лучше ли, вывсто празднаго препровожденія этого времени, священнику имѣющему ученую степень посвятить его на весьма приличный для священническаго сана трудъ преподавания уроковъ при духовныхъ семинаріяхъ? Можетъ случиться, что священникъ, обязанный семинарскою службою, не успесть иногда съ строгою точностію въ исполнения вакого-лябо дѣла по церкви или приходу; или нарушить нёсколько росписаніе учебныхъ часовъ опустивши пять или десять минуть изъ часовъ урочныхъ. Но въ первомъ случаѣ ни одинъ благомыслящій священникъ не допустить викакихъ серьезныхъ безпорядковъ; по крайней мърв ны можемъ сказать это объ извъстныхъ намъ священникахъ-настав-

ва священ

никахъ. Что же касается до втораго обстоятельства-опущения вногда пяти или десяти минутъ изъ часовъ урочныхъ, то кто не убъжденъ въ наше время, что подобныя отступленія отъ формы не заслуживають никакого вниманія, хотя съ этой-то стороны и приходится теривть непріятности священникамъ наставникамъ? Такъ вапр. намъ очень хорошо извъстенъ одинъ изъ бывщихъ начальниковъ семинаріи, который весьма сербезно огорчался, когда священники-наставники, будучи заняты исполнениемъ приходскихъ обяванностей, не успѣвали являться къ нему въ назначенное время съ повдравленіями въ Новый годъ или во дни великихъ праздняковъ Пасхи и Рождества Христова; а что говорить, когда подобные либералы повроляли себъ нъкоторыя от ступленія отъ внѣшняго порядка своихъ служебныхъ обязанностей при семинарія? Въ такихъ случаяхъ имъ прямо замѣчалось о несовитстимости ихъ службы съ приходскими обазанностями, и только любовь къ трудовой жизни, а разно и матеріальныя нужды заставляли послёднихъ выносить терпёливо подобныя иногла несовсвиъ деликатныя, замъчанія. Такимъ обравомъ изъ всего вышесказаннаго слёдуеть, что совмещение должностей приходскихъ священниковъ съ обязанностями наставниковъ семинарій и законно и очень возможно. Почему бы не дать этой заковной мёрѣ болѣе широкаго употребленія, нежели какъ употребляется она досель въ видь однихъ исвлючени изъ общаго Правила, а что еще хуже-въ видѣ какой-то милости мъстнаго начальства?

## **[]**.

Но мы разсмотрѣли только одну внѣшнюю, формальную сторону обсуждаемаго нами предмета. Остается еще важнѣйшая сторона—внутренняя. Это вопросъ о томъ, представляеть ди какіялибо выгоды какъ для приходовъ, такъ и для семинарій совмѣщеніе приходской священнической службы съ обязанностями наставническими?

Въ наше время нередко съышатся жалобы на недостаточность образованія священниковъ поступающихъ на эти должности изъ воспитанниковъ духовныхъ семинарій. Въ какой степени справедливы такія жалобы на священниковъ сельскихъ, объ этомъ мы не беремся судить, какъ о деле въ настоящемъ случат стороннемъ. Но думаемъ, что мы скажемъ далеко не парадоксъ, если привнаемъ семинарское образованіе несовствиъ удовлётворительнымъ для священниковъ городскихъ, особенно тъхъ язъ

113

## BPABOCJABHOE OFO3PBHIE.

114

вихъ, которые занимаютъ въста въ губерискихъ нашихъ городахъ. Извъстно, что частію вліяніе западвой цивилизаціи. частію пытливый духъ нашего времени постоянно производять множество идей, вопросовъ и недоразумвній, отъ каторыхъ болѣе или менње, но постоянно волнуется и религіозная жизнь нашихъ губернскихъ городовъ. Отскода совствиъ не ръдкость и въ провинпіальномъ захолусть в множество кривыхъ толковъ, недоразуньній и даже положительныхъ заблужденій относительно религіозвыхъ истанъ, начиная съ отрицательнаго взгляда на обряды богослужения церковнаго и кончая печальными идеями современнаго соціаливма, раціонализма и матеріализма. Много ли можеть сдёлать во всёхъ подобныхъ случаяхъ священныхъ, получившій одно семянарское обравование? Въ своихъ тетрадкахъ и учебникахъ онъ не найлетъ многаго, что нужно отвѣчать въ указанныхъ нами случаяхъ всякому вопрошающему; потому такого рода священныки обыкновенно в огранвчиваются смиреннымъ молчаність, когда встрічаются лицемь въ лицу съ упонянутыми недоразумвніями и заблужденіями, и чувствують себя твит лучше, чёнь рёже обращаются кь нинь съ подобными вопросами, хотя къ нимъ не обращаются потому, главнымъ образомъ, что отъ вихъ вичего не ожидають въ этихъ случаяхъ. По нашему миввію, при этомъ нужны священники, которые имѣли бы и болѣе широкое умственное образование, вежели семинарское, в больше нивля бы знакоиства съ современнымъ положениемъ религизвыхъ убъжденій не только окружающаго общества, но всего образованиаго міра. А поелику такихъ священниковъ очень невного, то почему бы не восполнять этого недостатка указанною нани иврой? Не для того, конечно, наставники семинарій готовизись въ продолжительный періодъ своего швольнаго воспитанія, чтобы быть только преподавателяни въ семинаріяхъ. Поинно этого служебнаго круга, каждый изъ нихъ могъ бы быть очень полезнымъ дѣятелемъ и на болѣе широкомъ поприщѣ распространенія истинныхъ познаній о предметахъ въры и правственности нежду жителями своего города. А въ какомъ положения это всего удобиве, какъ не въ санъ приходскаго священника?

Не думаемъ, чтобы не было викакихъ выгодъ отъ опредъдевія наставниковъ семинарій на приходы и для самыхъ семинарій. Одно изъ великихъ золъ, усматриваемыхъ въ настоященъ учебномъ устройствъ нашихъ семинарій, есть частая перемъна наставниковъ. Бываютъ случан, что по нъкоторымъ каседранъ

въ теченія очень небольшихъ промежутковъ времени, всл'ядствіе развыхъ обстоятельствъ, перемъняется очень значительное количество наставниковъ. Такъ въ извъстной намъ семинарія съ 1850 в по 1862 годъ по предмету гражданской исторіи перенімп-лось до 10 паставинковъ. Сколько вла происходить оть такихъ перемѣнъ въ учебномъ порядкѣ, это очевидно само собою. А это зло естественно устравилось бы значительно, еслибы насталники сениварій пользовались болѣе опреділеннымъ положеніемъ зъ жизни, соединая съ учительскими должностями обязанности приходскихъ священниковъ; ибо въ такомъ случаѣ они не имъли бы побужаеній оставлять училищвую службу до выслуги уваконеннаго срока на получение ценсин. Кроми того намистно, что не всв наставинии обладаютъ качествами необходиными для пренодавателей; особенно это должно скавать о пренодарателяхъ нашихъ духовно-учебныхъ заведеній опредъляемыхъ въ скониъ лоджностянъ не только безъ предзарительнаго прантическаго приготовления из дълу преподавания, но даже и безъ пробныхъ лекцій по твиъ предметанъ, на которые ови назначаются. Если мы прибавних къ этому сознаваемый всеми краний недостатокъ руководствъ по большен части преднетовъ, входящихъ въ курсъ семинарскаго преподавания, то само собою будеть понятно, что между ваставниками семинарій далеко не всё удовлетворяють своему значению. А потому если гда, то особенно при семенаріяхъ нужно дорожить ваставенками, болёе или ме реконендовавшины себя на своенъ служебномъ поприщъ. Чънъ же лучше удержать ихъ при семинаріяхъ при существующемъ положения лаль, какъ не вышеуказанною марою? Далае при семинаріяхъ, какъ извъстно, главнымъ образомъ преподаются предметы богословскаго содержанія. Кому же естественные послы лицъ мовашествующихъ преподавать эти предметы, какъ не свящевникамъ и притомъ приходскимъ, которые, по положению своему, стоять въ особенно близкомъ отношения въ обществу н потому болѣе другихъ наставниковъ имѣютъ возможность преполавать уроки применительно къ жнани? Не дуваемъ, чтобъ и такъназываемыя общечеловеческія науки проиграли оть того, что ихъ будуть преподавать наставники-священныки. Напротивь позволительно думать, что и эти науки много выиграють оть того уже, что ихъ булутъ читать болье постоянные, чемъ теперь, а слеловательно, и болѣе опытные наставники. Наконецъ извѣстно. какое вло составляеть для нашихъ семинарій вредное и требующее серьезнаго обсуждения обыкновение возлагать по четыре н

Į.

115

болёе предметовъ на одного наставанка: отсюда понятва настоятельная нужда въ увелячения числа преподавателей. Но при современномъ положения духовно-учебнаго капитала очень трудно расчитывать на такое увелячение; при указанной же нами мѣрѣ это возможно. Пусть пока остакотся тѣже оклады при семинаріяхъ для наставвиновъ, но въ добавокъ къ нимъ преподавателивъ семинарій но преимуществу будутъ раздаваться мѣста священияческія въ губерискихъ городахъ. Тогда каждый изъ нихъ по двунъ должностямъ будетъ получать достаточное вознагражденіе, между тѣмъ вмѣсто четырехъ и болѣе предметовъ будетъ преподавать не больше двухъ. А это будетъ в легче, и горяздо полевнѣе (\*).

Всть эначительныя выгоды оть предполагаемой нами ибры и въ моральномъ отношени какъ для приходовъ, такъ и для семинерій. Уже одно то, что градскій священникъ изъ воспятававновъ семинарін не получиль высшато научнаго образованія составляеть немаловажное вло вь томъ отвошения, что прихожане высшаго сословія спотрять на него рішительно свысока, какъ на человъка обучавшагося на мъдерие гроши, а прихожане низшаго сословія съ увѣренностію, что ихъ пастырь такой же человакъ, какъ и онв, отлвчающийся отъ нихъ только саномъ свящевства. А если принять при этомъ въ соображение дъйствительную ограниченность познаний подобныхъ священинковъ, то не будеть ни для кого удивительнымъ, что большинство такихъ священниковъ далеко не пользуется въ нашихъ губерискихъ городахъ надлежащинъ авторитетомъ. Много значитъ при этомъ н самая обстановка, среди которой воспитываются и живуть подобные священники. Привычка жить еще въ семинарін поль вліявіень вибшинхъ побужденій и принужденій бъ исполненію долга, печальные опыты разлячныхъ нуждъ и лишеній, обывновенно испытываемыхъ большинствомъ семинаристовъ, рѣшительная зависимость отъ прихожанъ по опредъления на должность священническую, все это подагаеть особенную печать уничиже-

116

<sup>(\*)</sup> Не думаемъ, чтобы предполагаемое ныят укеличение денежныхъ окладовъ для наставниковъ семинарій и изыскиваемое въ настоящее время улучшение средствъ содержания священниковъ могло быть важнымъ препятствиемъ къ соединению твхъ и другихъ должностей въ однихъ лицахъ: ибо въ случат значительности средствъ содержания наставника-священника можно будетъ уменьшить вознаграждение его по должности наставника, принямая во мимяние меньшее количество преподаваемыхъ вмъ предметовъ и священническое содержание.

нія на тамихы свящевникова и служить причивою неуместной покорности пропаволу, а иногда и копрявань прихожань и раснолатаеть нь ведоотойной священника угодливости передь прикожанами богатыми и къ такому же сипсхомденно при очевидвонъ марушевни послудними христіанскикъ обязанностей, кавоза напримъръ незимиательность из бегослуженно. Тщетич епармальное начальство старается поднять значение такихъ срященивость иаградами, раздачая оныя по преимуществу городовнить свящевниканъ. Человъка, не инъющаго яспаго пенятія о своемъ досточниствъ, трудно довеств до этого пенатія оджъна визними ваградами. Такія награды моган бы быль очель важными длянихъ, когда бы они были священниками сельскими; не при служеніи ихъ въ городахъ онъ мало приносать пъльзы, придезая инъ только военачительвую визнимо представительшость.

Предлагаемая нами и вра вначительно вои вногъ положение городскаго священныха. Этою имрон устраняется упомянутое наны предубъждение противъ малообразованности священных, нотому что наждый изъ наставниковъ семинадія но только имбеть высшое образованіе, но еще во время службы при семинарія необходано долженъ увеличивать кругъ своихъ познания; устраняется эта печальная зависниость отъ прихожанъ, потому что священныхъ, служащій при семинаріи и получающій отъ этой службы постоанное вознаграждение, не имъетъ нужам искать благорасиолодоженія прихожань изъ однёхь матеріальныхъ выгодь. Устраниется наконецъ и это невсегда цълесообразное повышение городекихъ свящонниковъ пербако только за выслугу латъ, ибо ваграждение священияновъ, служащихъ при семинарии, будетъ происходить не за выслугу лать, но за дайствительныя заслуги. Не думаемъ, чтобы ничего не выиграли отъ этого и наши семинаріи. Одно уже то обстоятельство, что семинарская служба перестаеть быть при этомъ службою, ничего незначущею въ мизвін обществевномъ, составляетъ весьма важную выгоду.

Въ самомъ дѣлѣ пора бы подумать, что наставники семинаріи такіе же, какъ и воѣ, смертные, нужлающіеся въ нѣкоторыхъ поощреніахъ и новышеніахъ за свои труды и заслуги; а потому одно и тоже положеніе, въ которомъ остаются эти люди послѣ десяти и двадцати-лѣтней службы, до того странно, что мы инчего не видимъ нодобнаго въ окружающемъ насъ обществѣ. Правда, существуетъ и для наставниковъ семинарій обыкновенная дорога къ узаконеннымъ для нихъ чинамъ; но такъ какъ съ чинами сопражено, какъ изыѣстно, лишеміе "классныхъ

117

окладовъ, что составляетъ слишковъ тяжелую жертву для наставныковъ семинарія, при ограниченности ихъ денежныхъ оклаловъ, то отскола большинство наставниковъ весьма разумно отказывается оть чинова, рашаясь лучные на неопредаленное воложеніе въ обществі. Бызають при семинаріяхъ и ленежныя награды по резизіянь, а въ посланее время встрачаются и награждения орденами: но явления эти до того ръдки, что большая часть наставниковъ семинаріи не сифеть и мечтать объ нихъ. Такъ не учине на въ ванкъвъ отого для желающихъ наставишновъ открыть обыкновенную дорогу въ законнымъ почестянъ посредствоиъ опредъленія ихъ на спархіальную службу? Не можемъ не указать при этокъ и на савлующее очень немаловажное обстоятельство. Кели гдв, то особенно въ луховноучебвыхъ заводеніяхъ, имъеть эначеніе такъ-называемое правственное образование. Особенно живо чувствуется потребность этого образования въ настоящое время часто повторяющихся почальныхъ онытовъ извращения истинъ и убъждений, составляющихъ обнованіе нравственности. Но мы полагаемъ, что въ санонъ составѣ пренодавателей семпнарій есть одно весьна важное препячствіе из осуществлению указанной выше ціли. Обыкновенно, во главѣ корпорація наставниковъ семинарій стоять ректорь и инспекторь, вибющіе сань понашескій. За ними сльлують одинь или два священника, принадлежащие из бълону Ауховенству; потомъ два или три наставника, вышедникъ ноъ духовнаго званія и состоящихъ при семинаріяхъ въ качествъ гражданскихъ чиновниковъ. Остальные затвиъ наставники опре-Авленно не принадлежать ви къ духовному, ни къ свътскому вванію. Можно ля, положа руку на сердце, требовать отъ такой пестрой сивси воспитателей духовнаго юношества должнаго единства въ направленія и началахъ? Поэтому не лучше ли намѣнять этоть безпорядовъ открывъ полную возножность на-ставникамъ семинаріи поступать и на епархіальную службу? Въ сань священниковь и притомь не номинальныхъ только, какъ это иногда бывало, а священниковъ приходскихъ, такія лица. составляя большивство въ нашвхъ семинаріяхъ, естественно будуть весьма полевными и въ деле правственнаго воспитания юношества, обучающагося въ семинаріяхъ; по крайней ибрѣ несравненно больше полеяными, нежели такъ-назълваемые помощвикв инспекторовъ, въ нослёднее время звачительно увелячиваmuieca.

Но главное побуждение, которое ны нивли въ виду при насто-

ящей замѣткѣ и которое, конечно, заслуживаетъ полнаго сочувствія всёхъ благомыслящихъ членовъ нашего общества, вто-очевидное улучшение чрезъ разсматриваемую нами мъру матеріальваго положенія, какъ наставниковъ семинарій, такъ и жалоприходныхъ священниковъ нашихъ губерискихъ городовъ. Когда ны представляень себь съ одной сторовы существующую дороговызну на всѣ жизненные предметы, а съ другой стороны крайне скудныя средства, пря которыхъ живутъ какъ семейвые наставники семиварій, такъ и малоприходные священники вашнать губернскихъ городовъ, то ве ноженъ не удивляться, какъ еще перебиваются эти несчастные, но все же полезные тружевики. Какъ бы мы ви разсуждаля о пользѣ экономіи, какъ бы ни ограничивали, подъ вліяніемъ необходимости, свои желавія, все же есть много нуждъ и потребностей, которыхъ нельзя заглушить никакими разсужденіями, которыхъ нельзя одолѣть никаканъ воздержавіемъ: яменно какъ священнику, такъ и наставнику семинаріи, какъ бы ни были ограниченны ихъ потребности, нужно имѣть пищу, и притомъ болѣе удобоваримую, вежели какою питаются черворабочіе; нужно вибть какъ для себя, такъ и для семьи одежду и притомъ болѣе приличную, нежели которою довольствуются простолюдины; нужно имъть помъщение и притомъ болъе удобное, нежели въ какомъ жирутъ пролетарія; сверхъ того нужно им'ять хоть нар'ядка общеніе съ другими людьки: нужно высть подъ руками иссколько необходинташихъ книгъ; нужно иногда оказать пособіе кому-либо изъ бванвишихъ родственниковъ, которыхъ къ сожалвию почти у каждаго изъ упомянутыхъ лицъ бываетъ немало; нужно иногда пригласить и врача во время болѣзни своей или кого-либо изъ домашнихъ. Но принимая во внимание, что малоприходные священвики вашихъ губернскихъ городовъ, равво какъ и семейные наставники семинарій получають среднимъ числомъ около 400 р. въ годъ, мы думаемъ, что такія средства весьма недостаточны не только для безбъдвой жизни, но даже и для жизни бъдной, во еще терлимой. Но чтобы не повторять безплодно уже встях извъстныя жалобы на скудость средствъ жизни упомянутыхъ лицъ, считаемъ за лучшее обратиться къ самымъ фактамъ (\*).

<sup>(\*)</sup> Авторъ представнаъ смъту необходямыхъ жизненныхъ предметовъ на содер жаніе наставника, но за недостаткомъ мъста и по общензвъствости дъла мы не печатаемъ ся, *Ре*о.

Такимъ образомъ на приличное содержаніе наставника, имѣющаго довольно ограниченное семейство, недостаеть ежегодно около 400 руб. Естественно, что и у священниковъ губернскихъ городовъ, большею частію располагающихъ такими же средствами, какъ и наставники семянарій, ежегодно происходить тотъ же дефицитъ. Предоставлаемъ же читателямъ этой замѣтки судить о томъ, каково положеніе тѣхъ и другихъ и какіе ревультаты неизбѣжно слѣдуютъ изъ такого положенія.

Одинь изь наставниковь семинарии.

## Протојерей С. К. Саблинињ (некрологъ).

— 14-го мая скончался въ Веймарѣ, на 74 году отъ рожденія, старѣйшій изъ нашего заграничнаго духовенства, протоіерей Стефань Карповичь Сабинина.

Сынъ бѣднаго дьячка села Болота воронежской епархін, Сабининъ принужденъ былъ въ юности своей бороться съ нуждою и уже готовился, за недостаткомъ средствъ къ дальнвишену образованію, выйдти изъ училища въ дьячки. Но здѣсь на него обратиль свое внимание воронежский архипастырь, приказавь принать его, за его способности, въ бурсу на имъвшуюся въ то время стипендію генерала Сакена. Поступна въ семинарію, 11-ти лётнимъ мальчикомъ, онъ дёлалъ такіе успёхи въ древнихъ языкахъ, что еще до окончанія семенарскаго курса быль сдѣланъ преподавателемъ греческаго языка въ классѣ риторики и вмъсть учителемъ заправнаго класса. По окончании семинарскаго курса, въ продолжение трехълѣть, онъ проходилъ должности преподавателя латинскаго, греческаго и даже нѣмецкаго языковъ; кромѣ того въ 1816 году былъ назначенъ публичнымъ катихизаторомъ въ Воронежѣ. Но въ слѣдующемъ за тѣмъ году онъ долженъ былъ прекратить свою наставническую дъятельность на родинѣ и отправиться въ Петербургъ для дальнѣйшаго образования себя въ недавно открытой духовной академін. Здѣсь, въ продолженія 4-хъ льтъ, Сабининъ дополнилъ свое обравование и быль улостоень степени магистра богословія. По окончанів академическаго курса, онь быль оставлень при с. петербургской духовной академіи баккалавромъ по блассу нѣмецкаго языка. Въ этой должности онъ оставался только два года. Въ 1823 году открылась вакансія священника при миссіи нашей въ Копенгагень, и Сабининъ былъ назначенъ на это мѣсто, для чего и быль рукоположенъ въ iepen 11-го октября тогоже года.

Удалившись изъ отечества, о. Сабининъ принялся съ жаромъ ученой любовнательности изучать состояние вападной Церкви, какъ въ самой Даніи, такъ и въ Гермапіи, языкъ которой такъ давно быль внакомъ ему еще въ Россія. Неологизмъ тогдашняго времени обратиль на себя особенное внимание почтеннаго о. Сабинина, и рядъ записокъ о раціонализит и мистицизит, исполневныхъ ученой наблюдательности надъ этими религозными явленіями, еще столь мало вавъстными тогдашнему богословскому міру въ Россія, пріобрѣля ему почетное званіе корресповлента с. петербургской духовной академін. 14-лѣтнее пребываніе о. Сабинина въ Данія было исполнено самой неусыпной деятельности по части богословской эквегетики, историче скихъ изысканій древности и филологическихъ занятій. Въ началь 30-хъ годовъ помвщены въ «Христіанскомъ Чтенін» составленныя имъ объясненія на ветхозавѣтныя пророчества. Съ особою любовію занимался онъ книгою Іова, которая переведена была имъ въ прозѣ и стихахъ. Къ сожалению, тотъ и другой переводы остаются въ рукописи: ко второму приложеномножество примѣчаній, комментаріевъ и ученыхъ указаній. Ивученіе Библів составляло главный предметь ванятій о. Сабинина. Посл'я него остался, также въ рукописи, библейскій лекс::конъ, въ которомь на каждое слово дълается по нъскольку объяснений, съ повазаніемъ встхъ соотвътствующихъ мъсть въ св. Писаніи. Мы не говоримъ уже о другихъ трудахъ его, остающихся неизданными, каковы, напримерь: 12 главъ Исаїм въ русскомъ переводъ съ примъчаніями и толкованіями, сирская граммятика, переводъ проповѣдей знаменитаго французскаго проповѣдника Булоня. Покойный, имвя у себя многочисленное семейство, никогла не могъ располагать достаточвыми средствами для подобныхъ пвланій, очень рискованныхъ въ тогдащнее врейя, да недовольно върныхъ и при настоящемъ пробуждени богословской литературы въ нашемъ отечествѣ. Такая нолезная дательность не осталась безъ вниманія со стороны начальства. Такъ, въ 1831 году апредля 14-го дня, священникъ Сабининъ былъ удостоенъ ордена св. Анны 2-й степени, а въ 1833 году указомъ св. Сунода дано ему право именоваться протојереемъ и позволеніе носить набедренникъ; самое же посиященіе въ протоіврейскій санъ онъ получнять только черевъ два года, въ бытность свою въ Россія, куда онъ прівзжаль на время.

Въ Коненгагенъ протојерей Сабининъ сошелся съ тамониними учеными, которые вполнъ опъннан его многосторонија свъдънія по части исторія и языкознанія. Въ то время иного занимали всёхъ исландскія санк. О. Сабинниъ принялъ самое живое участіе въ изученій оныхъ и составилъ даже исландскую грамматику на русскомъ языкё, которая потонъ была издана на иждивеніе академія наукъ. Въ уваженіе къ этимъ и другимъ трудамъ по части изысканія древностей, протоіерей Сабининъ въ 1835 году былъ принятъ въ дёйствительные члены кородевскаго общества сѣверныхъ антикваріевъ въ Копенгагенѣ. Главные труды его по этой части заключались въ огромной ученой перепискѣ съ членами общества, изъ которыхъ профессоръ Бурмейстеръ въ Мекленбургѣ былъ самымъ ревностнымъ корресиондевтомъ покойнаго. Впрочемъ много статей его по части русскихъ древностей и русской онлодогіи помѣщались въ журналѣ «Министерства Народнаго Просвѣщенія» и въ изданіяхъ г. Погодина.

Ученая двятельность протојерея Сабинина была на время прервана перемъщеніемъ его въ 1837 г. изъ Копенгагена въ Веймаръ, куда онъ былъ переведенъ въ должность духовника къ Ея Императорскому Высочеству В. К. Марін Павловић. Здъсь ожидала его другаго рода двательность. Отношение духовника къ Высочайшей Особъ ва границею поставляетъ его въ необходимость участвовать въ обществъ, быть неръдко при дворъ в поддерживать значительное число знакоиствъ. Благоволение Великой Княгини къ своему духовнику выразнлось въ следующенъ же 1838 году, когда, по поводу пребыванія въ Веймарь Государя Императора Николая Павловича, такъ любившаго в почитавшаго свою августвищую сестру, ему пожалованъ былъ наперстный кресть, украшенный бриллантами. Впрочень о Сабиениъ, и въ новопъ положение своемъ, не оставлялъ спонкъ любимыхъ занятій. Веймаръ слыветь въ Германіи новыми Аоннами, по своей учености, особенно же по знаменитымъ людамъ. прославившимъ его своимъ пребываніемъ. Гердеръ, Виландъ, Гете, Шиллеръ процитали въ Веймари. Ісискій университеть, сосвяственный съ Веймаромъ, также славится корифеями науки: внакомство съ этими знаменитостями, частію личное, частію же изъ наъ твореній, занимало нашего ученаго протојерея въ высшей степени. Больше всего изучаль онь Гердера и перевель мяъ него разговоръ о духѣ еврейской поззін. Самъ-позтъ въ душь, онь знакомился также и съ произведеніями веймарскихь поэтовъ; но не налагалъ руки на переводы изъ оныхъ, предоставчвъ это занятіе своей образованной супругв, которая не-

ренела нодъ его руководствоиъ «Торквато Тассо» въ стихахъ. Аосуги свои она употребляла но прежнену на ноучение отечественной исторія в древностей, за что въ 1840 году Общество всторін и древностей россійскихъ при московскомъ увиверситеть привнало его своимъ дъйствительнымъ членомъ. Всяздъ ва твиъ и мекленбургскій «Союзъ исторіи и древностей- прислалъ ему дипломъ на званіе дъйствительнаго члена своего, во уважение въ его ученой перепискъ съ членами онаго касательно славянскихъ древностей и особенно вендскаго языка. Позлъ этихъ занятій, онъ, по просьбѣ и желанію іенснихъ профессоровъ, доставлялъ имъ рецензія ва итмецкія кинги, касавшіяся Россія, а для веймарываго географическаго общества писаль ния переводних свёдёнія о Россія. Все это печаталось въ различныхъ сборникахъ, издаваемыхъ въ Іенъ, Веймаръ и Дейпцигв. Покойная Великая Княгиня Марія Павловна, съ своей стороны, не упускала случая пользоваться многостороннею ученостью своего духовника и неръдно поручала ему прочитывать для нея книги и делать на нихъ свои замечанія, или же спрашивала у него объясненія на то или другое, что ей встрічалось неневъстнаго въ читаемыхъ ею внигахъ. Въ такихъ случаяхъ протојерей Сабининъ садился за работу, и изъ подъ его пера выходила или цёлая ученая рецензія, или какой-нибудь ученый трактать, которымъ нашлось бы мѣсто въ любомъ ученомъ сборникъ. Въ воздаяніе усердной службы и особыла трудовь по ученой части, онъ былъ, по особому ходатайству велекой княгини, въ 1844 году, сопричисленъ къ ордену св. Владиміра 3-й степени.

Мы еще не сказали о томъ уваженін, какое питали къ нему извѣстные ревнители славянства—Шафарикъ, Ганка и Коляръ. Съ нѣкоторыми изъ нихъ онъ былъ знакомъ лично, а съ другими только по перепискѣ; но и тѣ и другіе были лучшими его друзьями и обращались къ нему за совѣтами или разрѣшеніями недоумѣній по части славянской филологіи и древностей славянскаго міра.

О. Сабининъ былъ бдагословленъ отъ Бога многочисленнымъ семействомъ: 6 дочерей и 5 сыновей возрастали подъ его непосредственнымъ надзоромъ, одаренные рёдкими способностями и разнородными талантами. Въ его семьё, рядомъ съ наукой, пріютились и искусства: живопись, музыка и пѣніе. Одинъ изъ сыновей его былъ посланъ на казенный счетъ въ Рямъ въ званіи художника для дальнѣйшаго усовершенствованія себя въ

живоннен. Но смерть скоро препратила жизнь этого ларованието мелодаго человъка, подававшате собою бельшія надежды. Одна нат дочерей его одблалась зам'тчательного артисткой, образовавъ сной музывальный талакть подь рукородствонь знанскитаго Анста, въ самонъ Веймаръ. Талантъ ся и испусство въ нузыка была достояно онанень и вознаграждень такь, что она удостоннась чести быть принятою въ учительницы музыки къ Ев Высочеству великой иняжий Марів Александровий. Семейство Сабининыхъ въ Вейнарѣ было любинымъ приотомъ художниковь и самымъ пріятнымъ домомъ для постантелей изъ самыхъ лучшихъ классовъ веймарскаго общества. Сама великая нагиня вногда удостонвала своних посущениема это почтенное семейство. Съ другой стороны, не было ни одного значительнаго торжества при дворв, на которое бы не приглашалось семейство Сабининыхъ. Самъ о. протојерей Сабининъ непремънно участвоваль во всёхь оффиціальныхь обедахь при дворе и кромв того онъ обваляваль обыкновенно каждую субботу у великой княгини. Въ 1854 году Веймаръ правдиовалъ необычайное торжество: 50-ти льтній юбилей пребыванія въ этой столиць всеми уважаемой и любимой великой княгини Маріи Павловны. Изъявленіямъ радооти, преданности и искренияго сочувствія въ обожаемой великой герцогинь веймарской не было конца. Царствующій великій герцогь, въ числь многихъ знаковъ своей сыновней предавности къ августъйшей матери своей, по этому поводу пожаловаль почтенному духовнику ся орденъ Сокола 2-го иласса. О. Сабининъ занималъ почетное место во всъхъ празднествахъ, совершавщихся по этому случаю при дворѣ.

Такъ приближался къ старости еще бодрый силами и здоровьемъ протоірей Сабиниять. Въ началѣ 1859 года онъ получилъ легкій ударъ, послѣ котораго однако скоро оправился. По этому поводу выразилась вся любовь и почтеніе къ нему его августѣйшей духовной дочери. Во время болѣани его, она нерѣдко по цѣлымъ часамъ просиживала у его постели и успоконлась на счетъ его здоровья только тогда, когда онъ могъ настолько оправиться, чтобъ ѣхать въ Ильменау — мѣстечко, пвиѣстное въ Тюрингскомъ лѣсу своимъ здоровымъ воздухомъ и вачнами изъ сосновыхъ иголъ. Но ангельская душа великой инягини, такъ нѣжно заботившейся о своемъ отцѣ, была ближе къ переселенію въ вѣчность, чѣмъ душа этого старда, которому сумдено было похоронить ея тѣло. Не прошло и нолугода постѣ иервой опасной болѣвни Сабинина, какъ послѣдовала тихая в

### SANSTER.

априяя нончина Матери Веймарской страни (Landes-Mutter). Съ этого времени, о. Сабинних накъ будто охладълъ для жиени. Никаніе нитересы, не только науки, но даже и текущей жизни, не занвнали его болве. Онь какъ будто чувствоваль, что онъ течение сеое скончаль и во глубнив души уже готовился къ переходу въ вѣчность. Въ 1860 году овъ рѣшился даже разстаться и съ своею богатою библютекой, которую онъ собиралъ и лелыль, какъ лучшее и самое драгоцвиное богатство. Онъ даже будто співшиль сбыть ее съ рукь, какь вещь болье ненужную въ жнани. Она была куплена въ Нью-Йоркъ, для составлявшейся танъ библютени, чрезъ посредство Бронгауза въ Дейнцигъ.

Еще разъ какъ будто озарилась его жизнь новою радостію. Но то было скорће воспоминаніе прожитаго, чёмъ сочувствіе настоящему. Въ 1862 году было освящение церкви, устроенной валь гробонь въ Бозь почнышей великой княгнии Марін Павловны. Уже ослабъвающій силами, почтенный старець едва могъ дождаться этого дня; и когда, по совершении обряда освященія, въ присутствія королевы прусской и велико-герцогской фамилін, царствующій великій герцогъ со слезами обнагь духовника своей покойной матери, онъ едва могъ выдержать сильвое движение души. Какъ послъдний знакъ уважения отъ веймарскаго царствующаго дома, о. Сабиннить получиль звезду къ ниввшенуся у него ордену Сокола. Затемъ все затихло для него и вокругъ него, кромѣ постоянной и неизмѣнной любви и заботливости о немъ его семейства. Въ концъ 1862 года, онъ еще служнать въ опуствещей уже церкви веймарской; но совершинъ службу въ день Рождества Христова, онъ вслёдъ затёмь простудился и получиль сильное воспаление въ легкихъ. Состояние его было такъ опасно, что, по желанию родныхъ, приглашенъ быль нев Штутгардта протојерей Базаровъ, родственникъ семейства Сабининыхъ, для причащения больнаго. Причастившись св. Таниъ, о. Сабининъ почувствовать облегчение и стать поправляться. Но въ началъ весны онъ снова простудился, возиратныесь воспадение въ легкихъ, и — 14-го мая въ 7-мь часовъ утра онъ скончался, почти на рукахъ своей дочери.

Такъ окончнать свою жизнь о. Сабининъ, прослуживъ сорокъ льть за границей въ санъ священника и протојерея. При погребенів его, въ которомъ, кромѣ штутгардскаго протоіерея Базарова, принималь участіе дрезденскій священникъ о. Юхновскій, стеченіе народа было необычайное. При отивванія усоншаго въ русской церкви присутствовали представители ийст-Т XI.

наго духовенства, какъ протестантскаго, такъ и натолическаго. Тъло его предано вемл'в у самаго алтаря той церкви, которая воздингнута на гроб'в нокойной в. кнагини Марін Павловны. (Изелечено изт Дук. Бос.)

## РАЗНЫЯ ИЗВЪСТІЯ.

Річь святійшену Суноду архинандрита Шларісна. при наречении его во симскона черногорской и бердской областей. (Сказана 47 мая 1863 г. на сербскома языка.)-«Счастливымъ себя считаю, святые отцы, что могу выразить предъ вамя душевную мою благодарность, какъ правительству и вароду, избравшимъ мена въ свои архипастыри, такъ в Его Величеству Императору Всероссійскому Александру Николаевичу, за милостивое Его покровительство, оказываемое мић, моему народу и правительству, и ознаменованное нынь, кромь многихъ другихъ благодъяній, и соязволеніенъ Его Величества на посвященіе меня въ архипастырскій высокій сань, -- въ православной Россіи, среди единовърнаго и единокровнаго инъ народа руссваго. Благодарю Его Инператорское Величество за постоянную Его и предковъ Его любовь къ любящему Его черногорскому народу, который всегда и предъ цёлымъ свётомъ показывалъ свою привязанность къ русскому народу и русскимъ царямъ. Молюсь н буду молиться до послъдняго часа моей жизни Всевышвему Богу, да не токмо укрѣпить, но и усилить братскую любовь нежду цами. Благодарю и васъ, многоуважаемые святители россійской Церкви за ваше обо мив попечевіе, в прошу, чтобы ваботы ваши обо мнв и о моемъ словесномъ стадъ не ограничивались нынѣшнимъ случаемъ, но и продолжались въ будущемъ. Прошу, въ особениности, не забывать меня въ вашихъ святыхъ молитвахъ и поддерживать меня совѣтами, которые такъ нужны инъ, принимающему столь тяжкое на себя бремя». (Хиротонія арх. Илариона вы сань епископа совершена 20 мая въ Александроневской лавръ.)

Сборъ нежертвеваній но духовнему въденству въ нользу православнаго духовенства, нострадавшаго отъ польскихъ илтежниковъ. Высокопреосвящевнъйний Физаретъ, интрополятъ московский, представилъ въ св. Свиодъ сумну въ количествъ *тысячи-трежъ-сотв рублей сср.*, пожертвоваявую московскимъ моняшествующимъ духовенствовъ въ посо-

біе духовнымъ лицамъ юго-западныхъ епархій, потерпѣвшямъ разорение отъ польскихъ изтежниковъ. По докладу г. оберъ-провурора, за сіе пожертвованія посл'ядовала монаршая прязнательность. Вслёдствіе сего св. Сниодъ моложниъ-о таковой архипастырской попечительности преосвященнаго митрополита иссковскаго и о похвальномъ примъръ братолюбія московскаго мопашествующаго духовенства, удостоявшихся всемидоставвашаго вняманія Его Императорскаго Величества, объявить по духовному ведоиству циркулярнымъ укавомъ, съ присовокупленіемъ, что въ внау совершающихся въ западномъ крав имперін событій, отразнившихся прискорбными посл'ядствіями и на судьб'я православныхъ сващенниковъ в церковно-служителей, изъ ковхъ, какъ вваво по доходящимъ до св. Сивода сведеніямъ, одви лишились достоянія, разграбленнаго польскими матежниками, ниые полвергинсь отъ нихъ истязаниямъ, а изкоторые прияли отъ рукъ ить и насильственную смерть, оставивь вдовь и сироть, доброхотныя приношенія на облегченіе ихъ положенія будуть принимаемы въ хозяйственномъ управления при св. Сянодъ, съ признательностію, и распредѣляемы по назначенію св. Свнода.

Московская снархіальная библіотека.—Въ іюнѣ 1863 г. въ пользу библіотеки поступило:

а) деныами: отъ Александропевскаго, въ Александровскомъ училищѣ, свящ. А. С. Милованова 10 р., Новоголутвинскаго, въ Коломвѣ, архимандрита Тихона 10 р., отъ священниковъ: Гр. Быстрицкаго, Дм. Кастальскаго, Сим. Поспѣлова в П. Преображенскаго, по 5 р., —20 р., итого: 40 р., а всего съ преждепоступившими: 4.589 р. 7 к.

б) книзами: отъ намъстника Донскаго мон. iepom. Аркадiя № 3, Мароинскаго свящ. А. Соловьева 3, отъ архим. Тихона 2, отъ свящ. І. Преображенскаго 1, отъ Данилова монастыря 1, отъ инспектора СПБ д. академін арх. Владиміра 1.

Пожертвованія въ нользу церквей западнаго края.— Въ теченіе мая мъсяца пожертвовано книгъ въ пользу сельскихъ причтовъ и церковныхъ школъ западныхъ епархій:

1. Оть комитета грамотности: Евангеліе русское—24 экзенпларя, Библейская исторія—31. Счетный самоучитель—60, Солдатская бесѣда—60, Народное чтеніе—71. Описаніе признаковъ бѣшенства собакъ—24. Собесѣдникъ—16. Что весной посѣешь, то и пожнешь—23. азбуки—40. Земля и что на ней есть—20. Совѣты крестьянамъ къ сохраненію ихъ здоровья—20. Объ обученіи грамотѣ—3. прописи 40. Ручвая книжка для первоначальнаго обученія—45, Упражненія въ чтенін и унственномъ развитін—7, Какъ учить грамотѣ—4 и 12 эквемпляровъ картины, набражающей просвѣтителей славянъ св. Меводія и Кирилла. 2. Оть полковника А. Ө. Римпика: Русская исторія Устрялова, Дитовская церновная унія, въ 2 эквенплярахъ каждая, и Чтеніе о церковныхъ занадно-русскихъ братствахъ, въ 1 эквемплярѣ. 8. Отъ гг. Четверикова, Щенкикова, Дурикова, Вишнакова и Дъсникова: 4 тысячи эквеппляровъ духовно-правственныхъ кингъ, учебныхъ руководствъ и занадкартъ.

Отправлено: 1) утвари наз Москвы въ Житоніръ мѣствону преосващенному архіепископу Антонію, въ 244 ащикахъ, вѣсонъ 1.117 пудовъ: 754 купели, 662 водосвятныя чаши, 235 даровосицъ, 260 мурницъ, 184 пары брачныхъ вѣнцовъ, 100 дарохравительницъ, 102 всенощныя блюда, 175 крестовъ, 415 подсвѣчниковъ, 67 антидорныхъ блюдъ, 309 блюдцевъ, 168 ковшей для теплоты, 52 стручца, 49 кропилъ, 58 кадилъ, 47 кошевъ, 1642 дискоса, 128 потировъ, 134 ввѣздицы и 110 лжицъ.

2) 2.357 экземпляровъ книга въ церковныя школы в въ преходы виленской, гродненской, ситебской и минской губерній.

(Cne. Downa).

## Віденесть ссельснихъ училищахъ ири приходскихъ церквахъ (по всвиъ спархіямъ).

Въ февралѣ 1863 г. состояло:

| •                | •                        | Учащихся            |                  |
|------------------|--------------------------|---------------------|------------------|
| По внархіямъ:    | $oldsymbol{Y}$ чилищ $5$ | мужескаю            | 3008 N.C.K.G. 10 |
| •                |                          | nosa:               | BLOR             |
| Кіевской         | . 1.370                  | 26.641              | 8.187            |
| Новгородской     | . 516                    | 6.916               | 1.110            |
| Московской       | . 197                    | 3.118               | 437              |
| СПетербургской . | . 235                    | 4.710               | 1.043            |
| Казанской        | . 282                    | 3.448               | 542              |
| Астраханской     | . 63                     | 2.089               | 372              |
| Ярославской      | . 395                    | 3.767               | 635              |
| Псковской        | . 197                    | 2.340               | 673              |
| Рязанской        | . 772                    | 17.925              | 1.490            |
| Тверской         | . 924                    | 10.944              | 2.733            |
| Херсонской       | . 485                    | 10.122              | 925              |
| Таврической      | . 81                     | 2.807               | 479              |
| Інтовской        | . 303                    | 6.271               | 280              |
| Варшавской       | . 16                     | 119                 | 40               |
| Рижской          | . 296                    | 5.579               | 4.905            |
|                  |                          | Digitized by GOOgle |                  |

128

| Могизевской .     |   |   | 251         | 3.207          | 358         |
|-------------------|---|---|-------------|----------------|-------------|
| Черниговской.     | • |   | 845         | 15 302         | 8.013       |
| Манской           |   |   | 712         | 9.210          | 1.909       |
| Подольской        |   |   | 1.315       | 25.619         | 6.005       |
| Кназивевской.     |   | • | 679         | 12.760         | 1.046       |
| Оловецкой         | • |   | 218         | 1.837          | 702         |
| Довской           |   | • | 338         | 3.939          | 378         |
| Вкатеринославской |   | • | 296         | 6.038          | 545         |
| Казужской.        |   | • | 397         | 5.639          | 433         |
| Споленской        | • |   | 856         | 12.760         | 786         |
| Нижегородской .   | • | • | 997         | 7.374          | 793         |
| Курской           | • | • | 286         | 3.871          | 794         |
| Владнијрской.     |   | • | 332         | 5.859          | 784         |
| Полоциой.         | • | • | 348         | 2.128          | 235         |
| Вологодской       | • |   | 502         | 8.100          | 1.067       |
| Тульской          | • | • | 1.374       | 19. <b>602</b> | 924         |
| Ватской           |   | • | 551         | 5.449          | 770         |
| Архангельской .   | • | • | 161         | 2.038          | <b>46</b> 3 |
| Воронежской .     | • | • | 3 <b>29</b> | 6.010          | 442         |
| Костроневой       | • | • | 773         | 8.211          | 1.662       |
| Тамбовской        |   | • | 379         | 7.139          | 394         |
| Орловской         |   | • | <b>952</b>  | 15.112         | 1.591       |
| Полтавской        |   | • | 401         | 5.222          | 615         |
| Волынской         | • |   | 1.260       | 11.648         | 1.085       |
| Топской           |   | • | 70          | 402            | 87          |
| Пензенской        |   | • | 389         | 7.548          | 552         |
| Саратовской       | • | • | 671         | 11.988         | 1.594       |
| Харьковской       | • | • | 302         | 7.640          | 848         |
| Уфинской          | • | • | 145         | 1.882          | 421         |
| Симбирской        | • | • | <b>439</b>  | 4.671          | 2.451       |
| Кавкавской        | • | • | 44          | 1.090          | 79          |
| Самарской         | • | • | 254         | 5.643          | 1.062       |
| По Грузія         | • | • | 27          | 676            | 94          |
| Итого             |   |   | 22.925      | 351.417        | 56.913      |
| •                 |   |   | • •         | 10             | II.uma)     |

(Ств. Почта).

Грамотность нежду черемисами. — Съ 40—50 годовъ настоящаго столътія, между черемисами сильно начала развиваться грамотность. Желая учиться, черемисы обратились къ объкновеннымъ народнымъ наставникамъ — къ священно-церковно-служителямъ. Діаколъ села Цернягашъ, человъкъ вдовый,

приняль на себя должность учителя и въ продолжения 10-ти лъть постолино обучаеть черемисскихъ мальчиковъ въ собственномъ своемъ домѣ. Изъ этой-то домашней школы вынин грамотные черемисы, сдълавшиеся, въ свою очередь, учителями и миссіонерами, не только въ этомъ приходѣ, но и въ другихъ.

Оть села Пернягашъ, по дрянной, тряской и узкой дорогѣ, можно добраться до ичельника, где кругомъ въ лесу живуть, по собственному желанію, крестьяне-череннсы: Миханль Герасимовъ и Андрей Никитинъ. Выучившись грамоть, они оставым родныя семейства, сельскую жизнь и поселились въ этонь уединенномъ месть. Не занимаясь ничемь, кроме пчеловодства и огородничества, они посвящають все остальное время на молитву и чтеніе религіозныхъ княгъ. Жизнь они ведуть самую простую: не употреблають не только вина и пива, но даже мяса и масла. Сюда-то, въ уединенную келью, и собираются черемисы со встать концовъ. Нужно зи кому правственное наставленіе и назиданіе, нужно ли поучиться грамоть, нужно ли сдьлать выборъ нежду книгани, - всякъ спъшить въ Миханлу Герасямевичу. Миханаз Герасимовичь готовь въ услугань. Онь читаеть съ приходящими книги религіознаго содержанія, въ особенности Четію-Минею, объясняеть вначеніе и симслъ хрястіанскихъ праздиниювъ, учитъ, какъ жить по-христі нески. Черемисы съ удовольствіемъ слушають его, живуть нѣкоторые при немъ довольно долго, и опять, чуть свободное время, ситиать въ келью черемисива-отшельника. Отсюда, изъ этой уединенной кельн, развивается и христіанство и грамотность. Уходя отъ Миханда Герасимовича, каждый черемисниъ уносить убъжденіе въ истинѣ и превосходствѣ христіанства и любовь къ грамоть. При этомъ каждый посъщающій Миханла Герасимовича старается саблаться проповедникомъ истины въ своей деревнѣ и учителемъ грамотности въ своей средѣ. Поэтому, въ окрестныхъ деревняхъ появелось множество домашнихъ наставниковъ и учителей по черемисскимъ селамъ и деревнямъ. Въ свободное время года, какъ напримъръ зимою, къ нему, въ свою очередь, собирается народъ послушать чтение божественныхъ книгь и поучиться грамоть. И воть во многихъ черемисскихъ домахъ слышатся ныяв въ длинные запие вечера, вивсто прежнихъ черемисскихъ загадокъ, сказокъ и легендъ, житія свять:хъ православной Церкви и обучение грамоть. Замъчательно, что ве только мальчики, но и девочки учатся грамоть; а нногда въ вонными голосамь мальчиковь и двочень приниваются в

130

голоса взраслыть. Женитые черенисы, 20-30 готь, приходить имогда нь подобную домашною аколу и нараций съ мальчинами неучають азбуку, чтобъ имъть возножность читать христіанскія религіозныя книги. Религіозность черенист, поддерживаемая грамотностью, расвидась до того, что черенист, поддерживаемая грамотностью, расвидась до того, что черенист здётнаго края превосходять иногда коренныкь русскихь усердіенть къ церки. Въ лѣтве воскресные дия, ногда у престъянния бездна работы и когда храны стоить нусты, дяже въ старорусскихь, внолить правоскавных приходахъ, — въ черениссинхъ приходахъ оди полны народа. Въ велики пость благочестивые черенисы гольють и пріобщаются всё, цёдыми семьями и деревними. Въ успешский пость, въ самую свалку полевой работы, къ церкин. Въ успешский пость, въ самую свалку полевой работы, въ черемисы приходахъ бывають говѣлыщини. Не рѣдкость вотрътить въ черемиссинхъ дояахъ Виблію, житія святыхъ и другія редніхозно-привственныя книги.

**Шаданіе ништь для народнаго чтенія. — Въ** Влетникь кнозападной и западной Россім напочатано слівнующее принаимліє отъ редахців: «По случаю быстро развивающейся въ напода гранотности настоить вопнощая нужда снаблять его кингами для чтенія, которыя бы расінирили круговоръ его моосовернания и отврыли возножность пользоваться плодами гранотности. Правда, у насъ книгъ не мало, довольно даже и такихъ, которыя канъ будто висаны для народнаго чтенія; но белынинство всёхъ этихъ книгъ во многихъ отношенияхъ непригодно для простаго народа. Предноложено заняться составленіемь для чтенія народа такихъ книгъ на обще-русскоме языкѣ, которыя быля бы полезны для него въ умственномъ, правственномъ и житейскомъ отношениять и въ тоже время доступны для него по своему изложенію и дешевизив. Всв друвья народнаго просвъщенія свых приглашаются въ поснівному на это дёло приношению, состоящему въ денежныхъ пожертвованияхъ на издение полезныхъ для народа книгъ. Пожертвованія можно адресовать въ кісвскую д. консисторію и въ редакцію Виотника юю-западной и западной России, которая приняла на себя вибшиюю сторону изданія и гласную отчетность въ приходо-расходѣ пожертвоваий. Редавція Въстника считаеть нелишнямъ заявить предъпубликою, что она уже приступила въ изданию некоторыхъ сочиненій и что на этоть предметь уже пожертновано 500 руб.,--жертва высокопреосвященныйнаго митрополита віевскаго Арcania.»

Вл. Трудахи півоской дук. анадеміи нанечатано еще приглашеніе на ножертвованіять на издапіе лингъ собственно дая сельснаго населенія западнаго прая, поторов также заслуживаеть виналія.

«Дъго образования сельскаго населения занаднаго края соединепо съ особенными затруднениями. Въ Бызорусси ене лежитъ исключительно на правительствъ и дуковенствъ, которос въ послание годы двестнательно оказало така довольно заботлевооги о заведения школь и распространения граногности. Посла многихь загруднений, понытанныхъ имъ, оно вструтилось тенерь съ новынъ ватрудненіенъ, досель не такъ ярно выданарщинся, о которонъ вироченъ недавно загеверено было и въ гаретахъ люльни, близко внакомыни съ красиъ. Въ гранотней NOLOLONE COLLCRAFO RACOLCRIA SANSTRO BOSOTELONA TOROSS INтребность чтенія, прислунниваться из которому ваохочены нисколько и неграмотные. Но эта нотребность не находить себь удовлетворенія проето за недостанномь явних. Хотя вниги эли присываются частію правительствоиз, частію спархіальнымъ начальствомъ, по присылаются собственно только для школъ, для обучения, и вообще ихъ недостаточно. Священники пріобрітають вногда такія вниги в сами — ва свои средства, но этоть источникъ, очевидно, веська ограниченъ; даровой раздачи инитъ оть сващенниковь занаднаго края темь менье должно ожидать. что таноннее духовенство по большей части бъдно. Пріобратаются канги и на церковные девьги или кружки, но кружен въ тамонинихъ нерквахъ очень скудны и, при давней запущенности иногназ церквей, наущей отъ временъ уния, не всегда могуть удовлетворать обыкновенныя храмовыя нужды. Наконецъ сами прихожане-крестьяне въ Бълоруссін, какъ извъстно, много бедие, чемъ въ Великороссия и Малороссия. Бедность почвы, бывшій гнеть крѣпостваго права, снавивший такъ, чёмъ гдё-либо, столько же страшный гнеть еврейской промыпленной хитрости — все это въ весьма многихъ мъстностяхъ правело быорусскаго крестьянина почти въ инщету. Покушка книгъ самими крестьянами долго еще будеть тамъ невовможною, по крайней мёрё въ размёрахъ, удовлетворяющихъ пробуждаюшейся потребности чтенія. Такой недостатовъ книгъ ведеть за собой или притупление возбужденной потребности чтения в повороть къ безграмотности, или же готовность и искание удовлетворить ее чемъ бы то ни было. Последнимъ обстоятельствоиз спешить пользоваться деятельная польско-католическая

пропаганда в нодставляеть для чтенія православной крестьяяской молодежи книги собственнаго произведения, пуская ихъ но вандешевблией нив, или и даронь. Кростьяне въ западномъ крев, хоть говорять в не во-польски (за исключениемъ аворовыхъ, ийсточновыхъ), во польскую ръчь новинають такъ же, какъ и русскую, а въ вънсторыхъ ивстатъ, надо правду снавать, в больше русской. Поэтому тоть, кто выучныся читать по-русски, можеть ва высвольно дней усвоить и польскую граноту при извоторонъ пособи со стороны знающаго, а такое пособіе тамъ сано напранивается. Таканъ образонъ польсконаголическая пронаганда эксплуатяруеть из свою пользу труды православнаго духовенства. Отвлонить вечальный результать этоть и воебще номочь образованию сельскаго населения вападваго края можно только при общемъ вниманім и участія къ этому русскаго общества. Кіевъ, въ промедней исторія своей, болье многихъ другихъ инстиостей Россін свяванъ былъ съ живню в судьбою занаднаго края. Есть основаніе надвяться, что н темерь онь не останотся безучастнымъ къ начавшемуся развитію, проясневню православно-народнаго сознанія сельскаго населения замаднаго края и, богатый матеріальными и нравственными средствани для развитія и процийтанія собственной жиени, номожеть, въ дух' христіанскаго братства, развитию правосланно-русскаго народа и въ краз занадномъ. Съ изкоторыхъ неръ уже дълаются въ Кіевѣ пожертвованія на клин для поселянь западнаю края. Кром'я денежныхъ пожертвований жертвуются в книги. Собранную нока небольную сумму (около 59 руб. сер.) положено обратить на покупку экземпляровъ Евангелія въ русскомъ переводъ, которые, также и другія жертвуеныя кинги, назначаются для минской губернін. Цожертвованія могуть быть присылаемы въ редакцію Трудовь кісвской акаdeмін, или двухъ изъ кіевскихъ періодическихъ изданій (Воскресное Чтеніе и Руководство для сельскихь пастырей).»

**Община сестеръ инлесердія въ селт. Буреги** (пскоєской 19б.)...Въ порховскомъ увадъ, псковской губернія, одною изъ дочерей князя Дондукова-Корсакова основава община сестеръ милосердія, съ общирными благотворительными цълями для сельскаго населенія: оказывать ему медицинскую помощь, ходить за больными, выдавать безмездно лекарства, распрестранять грамотность, противодъйствовать предравсудкамъ и суевъріямъ, давать пріють малюткамъ на страдное или рабочее время, когда матери и отцы оставляють избы для полевыхъ

работь и т. п. Существование общины обеенечено постоячнымы доходомъ въ 2.000 р. отъ процентовъ съ канитала въ 40.000 р., который пожертвовань основательницей сбщины. Мысто подъ донъ, анбары, конюшен, садъ, огороды уступлевы кн. А. М. Дондуковынъ-Корсаковынъ: ниъ же и его семействонъ вожертвовано до 13.000 р. на постройку дона и обзаведение. Государыня Императрица пожаловала 6.000 р. Учредительница отдала капиталь въ полное распоряжение общины: такинь обравоть вто-совершенно самостоятельное учрежедение. Інчный составъ его состоять неъ пяти сестеръ: В. И. Щедрина, А. Н. Семенникова, А. П. Вочарова, Д. К. Артамонова, Н. Н. Семичева (акущерка). Община не имветь особо утвержденнаго для нея устава; сестры носять невестный костюмъ сестеръ инносердія; каждая обязывается всполвять привятыя на собя заботы въ теченіе года; для руководства въ занятіять преднелагается, что сестры наз среды своей будуть выбирать стараную сестру на каждое трехлётіе. Кроме того есть предноложеніе, что въ управления ховайственною частью примуть участіе ивстные крестьяне мосредствоиъ выборныхъ взъ среды своей. Сестры прізкали и начали занатія съ 20 сентября 1862 г. Въ течени первыхъ мъсяцовъ (до янв. 1863 г.) до 300 большихъ обоего нола получным пособіе; болье 20-ти дітей сжедневно посвщали школу, ---съ техъ поръ число ихъ постоянно увеличивалось. По воспресеньямь собираются веросные для слушания чтенія Евангелія съ разъясненіенъ и для обученія граноть. При общинь состоить врачь, а одна изъ сестеръ-антекаршасъ утра до вечера ванимается изготовлениемъ лекарствъ,--одна управляеть заведениять и ховяйствомь, а остальныя занаты обученіемъ дітей и уходомъ за больными. При общині заводится библіотека преямущественно изъ кингъ духовныхъ, педагогическихъ, народныхъ, медицинскихъ и дътскихъ. Редакторы журналовъ и издатели книгъ такого рода приглашаются къ книжнымъ пожертвованіямъ въ пользу общины.

(Извлечено изъ зазеты Голось.)

Могиленское училище дъвнить духовнаго знания. Пріють при женскомъ Буйницкомъ монастырѣ въ могилевской епархіи, по предположенію св. Сунода и сонзволенію Государыни Императрицы, преобравовань въ могилевское училище двоеще духовнаго званія. Уставъ и штать этого училища удостоены Высочайшаго утвержденія Государя Императора. Въ число суммы 5.665 р., исчисленной на содержаніе могилевскаго училища,

134

#### запъткя.

Высочайше повелѣно: 200 р. отпускать наъ доходовъ Буйницкаго монастыря, 510 р., наъ процентовъ съ капитала въ 17.000 р., принадлежащаго училищу, а остальные 4.955 р. по равной части, относить на счетъ капиталовъ духовно-учебнаго и вовсоединеннаго духовенства. Въ слѣдующій разъ мы предложимъ иѣсколько свѣдѣній объ образованіи и воспитаніи дѣвицъ въ этомъ училищѣ изъ устава, напечатаннаго ез Съе. Почть.

Перентика учебныхъ часовъ въ духовно-учебныхъ заведенияхъ витекой епархин. – Св. Синодъ утвердилъ представленіе преосвященнаго Агаеангела, чтобы въ духовныхъ училищахъ вятской епархіи и въ семинаріи классическій урокъ продолжался не два часа, какъ было до настоящаго времени, а иолтора часа, – чтобы всё уроки, назначенные въ день, оканчивались утревнимъ временемъ, т е. до обхад, вменно дъ чатъ иополудни и начивались въ 8 час. въ утра, а въ ноябръ и декабръ илассические уроки начивались въ 9 часовъ утра и окавчивались въ 2 часа нополудии; чтобы, наконецъ, послѣ двухъ первыхъ уроковъ назначенъ былъ ученикамъ получасовой отдыхъ. Такой порядокъ учебныхъ часовъ, польза котораго несомнѣина, вошелъ уже въ употребленіе въ нъсколькихъ епархіяхъ: но достойно сожалѣнія, что въ большинствѣ духовныхъ училищъ доселѣ еще держится стародавній порядокъ.

Пожертвованія на спротъ-діянать духовнаго апатія:— оть жены сващенника Евгеніи Свирілиной за 1863 г. 1 р., оть А. И. Р. 2 р. 50 к., всего съ прежде поступившания 179 р. 50 коп.

#### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ тъмъ, чтобы по отпечатавия представлево было въ цензурный комететъ узаконевное число экземпляровъ. Москва. Коля 11 дня 1863 г.

Цензоръ Протопресвитеръ Д. Носокій.

135

## OBЪ2BJEHIA.

# О ПРОДОЛЖЕНИ ЖУРНАЛА «ВЪСТНИКЪ ЮГО-ЗАПАДНОЙ И ЗАПАДНОЙ РОССИ» ВЪ 186<sup>\*</sup>/4 ГОДУ.

(годъ начинается съ поля.)

Вістинкъ зого-закадной и закадной Россіи приступаеть къ началу втораго года своего существования. Не наяъ суанть о тонъ, какъ онъ решнаъ свою задачу. Появнешись въ бурную эпоху столкновения двухъ народностей, въ періодъ великихъ и благодътельныхъ реформъ въ нашемъ отечествъ, въ самый разгаръ либеральныхъ миражей, въ минуту разноголосныхъ убъждены и проявления разнородныхъ стремлений, въ самую кипучую, говоримъ, эпоху нашего слова и дъла, — Въстиниять, весьма есте-ственно, не могъ удовлетворить встять направлениямъ, угодить вствиъ убъжденіямъ, выдержать, подобно нъкоторымъ органамъ нашей журналистики, искусный нейтралитеть между двумя непріятельскими лагерачи, между прамымъ долгемъ и скрытою полунзмъною. Его совъсть отвергла и будетъ отвергать съ презръненъ девизъ космополита «и нашимъ, и вашимъ, ubi bene, ibi patria»; онъ никогда не унизится до порицанія всего русскаго потому только, что оно не чужое, не сдълаетъ своею задачею глумления надъ встить добрымъ потому только, что иниціатива его исходить отъ мудраго и заботливаго о нуждахъ Россіи правительства. Слово Вистинка звучало и будетъ звучать съ обычною ему ясностію и откровенностію, будетъ (какъ и было) проникнуто посильнымъ стремлениемъ къ истинъ, неизмънною любовио ко всему честному, нормальному и полезному, а особенно, безраздъльною, всецълою, недалекою отъ обожанія, преданностію интересамъ безцънной для насъ Россіи, ея Повелителя, ея въры и народности.

При такихъ отношеніяхъ Втетника къ нашимъ реликвіянъ, онъ не могъ удержаться въ предълахъ апатичнаго разглагольствія, не могъ прибъгать къ дипломатіи, когда нужно было сражаться; фраза его бичевала всъхъ посягателей на цълость нашей въры и народности, громила все, что только встръчала враждебнаго на пути къ спокойствію и благополучію нашей отчизны. Понятны послъ этого нападки нъкоторыхъ органовъ нашихъ на тонъ и на-

правление Въстинка: послъдній пришелся слишкомъ не по вкусу людей, пропитанныхъ или безпричинными антипатиями, или положительнымъ стремленіемъ къ ломкамъ, сепараціямъ, наохо повнтому либерализму, безотчетному атензму, анархін и другимъ аттрибутамъ разрушения, безъ Елановъ и надеждъ на созидание. Большинство этихъ нападокъ, какъ возставий протнвъ наглядныхъ, простыхъ истинъ, или личности вонотнина, было такъ ничтожно, что внетимить считаль себя вправъ пройдти (какъ и будеть проходить) мимо нихъ, молча, съ достойнымъ ихъ презрънемъ: онъ считаль ихъ недостойными своего внимания и значения, онъ имълъ довольно прямыхъ, священныхъ, неотложныхъ обязанностей, чтобы не развлекать своихъ силъ безцъльною перестрълкою, не терять времени и боевыхъ снарядовъ на то, чтобы громить соложенные снопы наръзными пушками. Но тамъ, гдъ выстрълы, хотя часто и безвредные, направлены были въ сердце нашихъ святынь, въ твердыни нашей въры и народности, Въстиникъ не щадилъ своихъ средствъ. Онъ преслъдовалъ тутъ не столько дъло, сколько наивреніе, истиль не за вредъ настоящій, но предотвращаль будутій. Къ этой послъдней необходимости вызвали его враги-частно свои, а особенно чужіе, и выстипить, скажемъ безъ самохвальства, не остался въ долгу ни предъ твин, ни предъ другниц; онъ нодивтиль кос-какія опасныя сепараціи, осудиль по заслугань дерзкія возстанія на божественность нашей религіи, на цвлость в спокойствіе нашего отечества; онъ разоблачилъ почти всв уловки латинопольской пропаганды и тёмъ самымъ сдълалъ ихъ безопасными для насъ и вредными для самихъ пропагандистовъ; онъ ополчился на защиту нашей пародности отъ незаконныхъ и неразумныхъ къ ней притязаний со стороны и бкоторыхъ жалкихъ мечтателей и способствоваль проявлению патріотическихъ движеній сыновъ Россіи. забвенію мелкняхъ домашнихъ дрязгъ и местроеній и теснейшему силочению ихъ въ одну семью, кръпкую своимъ единодушиемъ и неодолнычю для враговъ ся и завистниковъ. Шестникать обличиль и опровергъ бездну лжей и клеветъ, искажений истории и современности, которыя разстовали на счетъ Россіи ся недруги-у насъ и особенно за границей; онъ разоблачилъ затви и продълки революціонныхъ конитетовъ и твиъ положиль, быть-ножеть, конець той моральной битвъ съ нами супостатовъ, которая, подобно опасной, внутренней болъзни, изпурила бы, истерзала насъ, еслибы не вышла наружу въ вередахъ физическаго буйства, слишкомъ ничтожныхъ и безвредныхъ для нашей силы и жизни, --- словонъ, Ветникъ старался выбить непріятелей изъ всъхъ почти позиций. Оттого первый годъ **вестныка** можно назвать годомъ по препнуществу полемическима. Не отъ внетищие зависьло преобладание въ нежъ этого направления, не отъ него будетъ зависъть и отреченіе отъ него. Чувство чести и сознаніе долга заставить его поднимать перчатку всяки разъ, какъ только она гдъ-либо,

кънъ-либо будетъ брошена Россія или православію; битва до смерти со вотвиъ враждебнымъ нашей върта и народности будетъ девизомъ Этетиника до тъхъ поръ, пока на землѣ русской «останется коть одинъ ея непріятель», пока враги ея не положатъ оружія и не позволятъ намъ перековать мечи Фа серпы, — перейдти отъ воевныхъ столкновеній къ мирнымъ занятіямъ.

Ио и внё полемики **В**естимить</u> потрудился на пользу Россіи и ея исторіи немало: онъ воспроизвелъ довольно малоизвёстныхъ и издалъ не́мало вовсе неизвёстныхъ историческихъ матеріаловъ; онъ рѣшилъ въ пользу истины много вопросовъ мёстныхъ, историческихъ, этнографическихъ, международныхъ; онъ подарилъ коечъ́иъ любителей. легкаго чтенія. — вообще — сдѣлалъ въ небольшой промежутокъ времени далеко больше того, что предполагалъ и обѣщался сдѣлать. Немалою услугою, оказанною нашей народности, въ поставилъ себя и наще отечество къ западнымъ славянамъ венгерскимъ и галиційскимъ, тѣ симпатіи, которыя онъ возбудилъ въ нихъ къ намъ и нашему языку, которыя они постоянно заявляютъ и въ письмахъ своихъ къ редакціи и въ печати, и которыя такъ отрадны для нашей славянской натуры.

Оттого всъ истинные друзья Россіи и всъхъ элементовъ ся жизни и крепости-оказались друзьями Вестника. Оттого все благороднъйшіе органы нашей журналистики, отвернувшіеся, подобно Въстнику, съ презръніемъ отъ модныхъ предразсудковъ и парадоксовъ. либеральныхъ миражей и разрушительныхъ тенденцій, -- отозвались въ пользу его направления, поняли исключительность его характера и. несмотря на отдаленность отъ поля битвы, на которомъ раздавались выстралы Въстинка, съумбли одбнить вхъ силу и ивткость, признали ихъ умъстными и даже не назвали ихъ веущъренными. Оттого все частныя лица, стоящія во главе русской внтеллигенція, всъ друзья истины и порядка, цълости нашей въры и народности, помноутво заявляли и заявляють такое лестное для вистиния сочувстве, такое полное одобрение его характера, това и направления, оглашение котораго не мирится съ правилани нашей скромности и о которомъ сделанъ здесь намекъ для заявленія только благодарности діятелей Вістинка благороднымъ в безчисленнымъ его покровителямъ, руководителямъ, друзьямъ в сотрудникамъ.

**Вудетникъ** будетъ издаваться по прежней програмиъ. Овъ остается въренъ слъдующимъ 4 рубрикамъ.

### , отдълъ і.

Исторические акты.

Здъсь будуть понъщаться сохранившісся въ разныхъ архивать п бъбліотевахъ акты, отвоовщісся въ перковной, гражденской в







•

